

خالد بن محمود بن عبدالفزيز الجهني





# حاشية على منهج العقيدة

للمبنائين

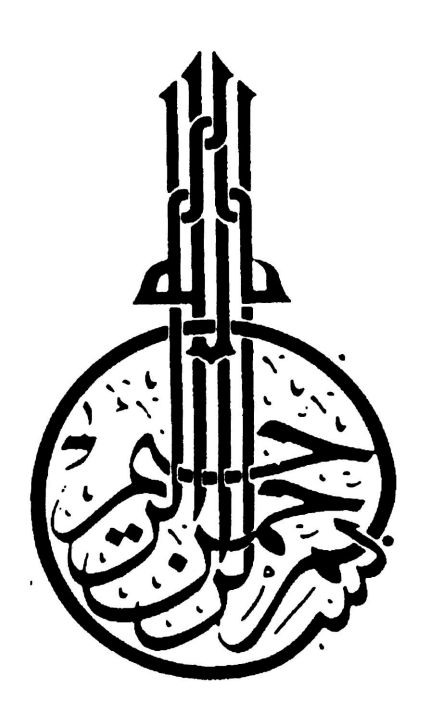
إعداد

خالد بن محمود الجهني

عفا الله عنه











## مقدمت

الحمد لله الذي أنزل القرآن على عبده المصطفى، وجعله لنا نورا وضياء، فمن عمل بما فيه نجا وأفلح، والصلاة والسلام على النبي الخاتم هي، وعلى آله وصحبه، ومن سار على نهجه واتبع سنته إلى يوم الدين، وبعد ..

ولأهمية التوحيد وعظيم موضوعه تواترت عليه أقلام السادة العلماء قديما وحديثا بالتنبيه، والتدريس، والتصنيف بما يناسب أفهام الناس كلٌّ على حسب ما تيسر له؛ وممن أسهم في خدمة هذا الأصل العظيم شيخنا حسنة هذا الزمان وحيد بزعبد السلام بالي حفظه الله وأسكنه الفردوس الأعلى من الجنة، فكتب هذا المختصر «منهج العقيدة للمبتدئين»، فألفيته سهل الألفاظ، واضح العبارة، بعيدا عن الغموض، والتعقيد؛ اعتمد فيه طريقة السؤال والجواب؛ ليكون أسرع في الحفظ وأبلغ في الفهم؛ فطابت نفسي لشرحه، فاستخرت الله على في ذلك، فيسره لي، فلله الحمد والمنة.

وأسأل الله العظيم رب العرش الكريم أن يجعله خالصا لوجهه الكريم، ولا يجعل فيه لأحد غيره شيئا؛ كما أسأله على أن يغفر لي ولوالدي ولمشايخي، ولجميع المسلمين.

وكتب

خالد بزمحمود الجهني ۱/۲/ ۱۶۳۵هـ ۱/۶/۶۱۲م





## مقدماتهامة

قبل الشروع في شرح منهج العقيدة نقدم له بمقدمة لا يستغنى عنها طالب العلم تتلخص في ثماني مقدمات:

# أولا: تعريف علم العقيدة:

العقيدة لغة: على وزن فعيلة بمعنى مفعولة، أي معتقد؛ وأَصْلها: عَقَد، وهو يدل عَلَى شَدًّ وَشِدَّةِ وُثُوقٍ (')؛ واعتقدت كذا: عقدت عليه القلب والضمير؛ والعقيدة: ما يدين الإنسان به؛ يقال: له عقيدة حسنة سالمة من الشك ('')؛ وعقيدة الرجل: دينه الذي يعتقده ('').

واصطلاحا: حكم الذهن الجازم، فإن كان موافقا للواقع فهو صحيح، وإلا فهو فاسد<sup>(1)</sup>؛ فاعتقاد النصارى أن المسيح ابن الله اعتقاد فاسد؛ لأنه غير مطابق للواقع؛ واعتقادنا أن الله واحد أحد اعتقاد صحيح؛ لأنه مطابق للواقع.

فقولنا: «حكم الذهن»: خرج به ما ينطق به الإنسان؛ لأنه إذ قد يقول ما لا معتقد.

وقولنا: «الجازم»: خرج به الشك؛ لأن الشك لا يسمى عقيدة.

# ثانيا: موضوع علم العقيدة:

يتناول علم العقيدة عدة موضوعات تتعلق بإيهان العبد؛ وأعظم هذه الموضوعات الإيهان بالله على، وما يتضمنه من توحيد الإلهية، وتوحيد الربوبية،

<sup>(</sup>٤) انظر: الحدود الأنيقة، لزكريا الأنصاري، صـ (٦٩)، وكشاف اصطلاحات الفنون، للتهانوي (٢/ ١٢٢١-١٢٢١)، ولوامع الأنوار البهية، للسفاريني (ت ١١٨٨) (١/ ٢٠).



<sup>(</sup>١) انظر: مقاييس اللغة، لابن فارس، مادة «عقد».

<sup>(</sup>٢) انظر: المصباح المنير، للفيومي، مادة «عقد».

<sup>(</sup>٣) انظر: شمس العلوم، لنشوان الحميري (٧/ ٢٦٢٤).



وتوحيد الأسهاء والصفات.

كما يتناول علم العقيدة ما يجب اعتقاده نحو الملائكة، والرسل عليهم السلام، وصحابة النبي الله الله عليهم السلام،

# ثالثا: الثمرة المرجوة من تعلم علم العقيدة:

إن العقيدة الإسلامية الصحيحة بأصولها الثابتة، وأسسها السليمة، وقواعدها المتينة هي - دون غيرها - التي تحقّق للناس سعادتهم، ورفعتهم، وفلاحهم في الدنيا والآخرة؛ لوضوح معالمها، وصحّة دلائلها، وسلامة براهينها وحججها، ولموافقتها للفطرة السليمة، والعقول الصحيحة، والقلوب السويّة.

ولهذا فإنّ العالَمَ الإسلامي كلّه في أشدِّ الحاجة إلى معرفة هذه العقيدة الصافية النقيّة.

ومن أهم الثمرات التي يثمرها علم العقيدة في نفس المؤمن:

١ - أنه يصحح الإيهان بأركانه الستة.

٣- التعرف على صفات الله وأسمائه ومعانيها.

٤ - تجنب البدع و أهل الخذلان؛ فإذا عرف العبد السنة تجنب البدعة.

٥-إتباع من سلف من أهل الإيهان، وهم الصحابة الله والتابعون لهم بإحسان..

٦ - السعادة في الدارين، في الدنيا والآخرة.

لقوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِلَحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلنُحْيِينَـُهُۥ حَيَوْةً

طَيِّ بَأَةً وَلَنَجْ زِينَهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ١٧ ﴾ [النحل: ٩٧].

وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُورًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ١٩].

فالسعادة متوقفة على الإيمان بالله على المالية

مابعا: نسبت علم العقيلة.

علم العقيدة أصل وما سواه فرع إذ هو الأساس لهذا الدين؛ وهو أعظم العلوم الشرعية قدرا، وأشرفها نسبا.

خامسا: فضل علم العقيدة.

علم العقيدة فضله عظيم، فهو:

١ - أول الواجبات.

فعن ابن عباس عنه قال: لما بعث النبي على معاذا نحو اليمن قال له: «إِنَّكَ تَقْدَمُ عَلَى قَوْمٍ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يُوحِدُوا اللهَ تَعَالَى، فَإِذَا عَرَفُوا ذَلِكَ، فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ، فَإِذَا صَلَوْا، فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً فِي أَمْوَالِهِمْ، تُؤْخَذُ مِنْ غَنِيِّهِمْ فَتُرَدُّ عَلَيْهِمْ فَتُرَدُّ عَلَيْهِمْ، وَتَوَقَّ كَرَائِمَ أَمْوَالِ النَّاسِ»(۱).

٢- شرط لصحة العبادات.

فلا يقبل الله على من عبد عبادة حتى يؤمن به على الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أُوحِىَ إِلَىٰ اللهِ تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أُوحِىَ إِلَىٰ اللهِ عَبْلُ مَن عَبْدِ عَبَادة حتى يؤمن به على اللهِ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ اللهِ اللهُ مَن الْخَسِرِينَ اللهُ مَن الْخَسِرِينَ اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ ا

٣- السبب في قبول الطاعات.



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٩٠٠)، مسلم (١٩) .



فعن جابر بن عبد الله ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ لَقِيَ اللهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ النَّارَ» (١) .

وعن عبد الله بن مسعود ﴿ أَن رسول الله ﴿ قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو مِنْ دُونِ الله نِدًّا دَخَلَ النَّارَ»(٢).

٤ - أصل دعوة النبين و المرسلين.

فيا من نبي أرسله الله ﷺ إلا كانت أصل دعوته التوحيد؛ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاعُوتَ فَمِنْهُم مَّنَ هَدَى اللّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّهَ لَاللّهُ فَسِيرُواْ فِي اللّاَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِيْهِ الطَّهَ لَلَهُ فَسِيرُواْ فِي اللّاَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِيهِ الطَّهَ لَللّهُ فَسِيرُواْ فِي اللّاَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِيهِ الطَّهَ لَللّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّهَ لَللّهُ فَسِيرُواْ فِي اللّهُ رَضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِيهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ, لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴿ الْأَنبِياء: ٢٥].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ اللَّهِ وَالَّذِى آَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عَلَى الْمُشْرَكِينَ مَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنَ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا نَنَفَرَّقُواْ فِيهِ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدُعُوهُمْ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ اللهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ الله الشهورى: ١٣]. [الشورى: ١٣].

وقال تعالى: ﴿ وَسَّئُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رُّسُلِنَا آَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَانِ ءَالِهَةَ يُعْبَدُونَ ﴿ الرُّحرُف: ٥٤].

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٢٩)، مسلم (٣٢).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٤٢٢٧)، مسلم (٩٢)

 <sup>(</sup>٣) أولاد العلات: بفتح العين المهملة وتشديد اللام هم الإخوة لأب من أمهات شتى، وأما الإخوة من
 الأبوين فيقال لهم: أولاد الأعيان. انظر: شرح مسلم للنووي (١١٩/١٥).

أُمَّهَا  $^{
m gg}$  أُمَّهَا  $^{
m gg}$  شَتَّى  $^{(1)}$  وَدِينُهُمْ وَاحِدُ $^{(7)}$ 

فَالدِّينَ وَاحَدُّ، وَالْعَقَيدَةُ وَاحَدَّةُ، وَإِنَّمَا حَصَلَ الْتَنُوُّعُ بِينَهُم فِي الشَّرَائع، كَمَا قَال تَعَالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة:٤٨].

٥- غاية خلق الجن و الإنس أجمعين، فإنَّ الحكمة من خلق الجن والإنس هي عبادة الله وحده، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللهِ وحده، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللهِ وَالْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَالْإِنسَ اللهِ وَالْمُؤْمِنِ اللهِ وَالْإِنسَ اللهِ وَالْمُؤْمِنِ اللهِ وَالْمُؤْمِنِ اللهِ وَالْمُؤْمِنِ اللهِ اللهُ وَالْمُؤْمِنِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

# سادسا: من هو واضع علم العقيدة؟

علم العقيدة تنزيل من رب العالمين نزل بها الروح الأمين على النبي الأمين ليبلغها للناس أجمعين، واستنبط تقسيهاتها الأئمة الفحول كالإمام أبي حنيفة، ومالك، والشافعي، و أحمد، و غيرهم.

# سابعا: من أين يسنمل علم العقيدة مادتم؟

يستمد علم العقيدة مادته من الكتاب و السنة، لا مجال للعقل فيها وعلى هذا فيجب الوقوف فيها على ما جاء به الكتاب والسنة فلا يزاد فيها ولا ينقص لأن العقل لا يمكنه إدراك ما يستحقه الله تعالى من الأسماء والصفات فوجب الوقوف على النص. قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ عَلَى النص. قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أَوْلَئِهَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴿ الإسراء: ٣٦].

ولما كان غير ممكن للعقول أن تستقلَّ بمعرفة تفاصيل ذلك بعث الله رسلَه وأنزل كتبَه؛ لإيضاحه وبيانه وتفصيله للناس حتى يقوموا بعبادة الله على علم



<sup>(</sup>١) شتى: مختلفة ومتعددة.

<sup>(</sup>٢) ودينهم واحد: المراد به أصول التوحيد، وأصل طاعة الله تعالى، وإن اختلفت صفتها، وأصول التوحيد والطاعة جميعا.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٥٩)، مسلم (٢٣٦٥)

### شبخة **قاوالا** www.alukoh.net

# حاشية على منهج العقيدة

وبصيرة وأسسٍ واضحةٍ ودعائم قويمةٍ، فتتابع رسلُ الله على تبليغه، وتوالوا في بيانه كما قال سبحانه: ﴿ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤] (١).

ثامنا: ما حكم تعلم علم العقيدة؟

حكم تعلم علم العقيدة منه ما هو فرض عين و منه ما هو فرض كفاية.

فأما فرض العين فهو معرفة ما تصح به العقيدة بالأدلة الإجمالية، وهو ما تسأل عنه جميع البرية.

وأما فرض الكفاية فها زاد على ذلك من التفصيل، والتدليل والتعليل، والقدرة على إلزام المعاندين، وإفحام المخالفين (٢).

وحكم تعليم علم العقيدة: فرض كفاية إذا قام به من يكفي سقط عن الباقين.

 <sup>(</sup>١) انظر: أصول الإيهان إعداد نخبة من العلماء طبعة دار المجد صـ(٧)، و العقيدة في الله للدكتور: عمر سليمان الأشقر طبعة دار السلام صـ(٣٩-٤).

<sup>(</sup>٢) متن درة البيان في أصول الإيمان للدكتور: محمد يسري طبعة دار اليسر الطبعة الأولى صـ (٤)



# الدرس الأول عقيدة المسلم

س١: من ربك؟

ج١: ربيالله

س٧: من نبيك؟

ج٧: نبيرمحمد ﷺ.

س۳: ما دينك؟

ج٣: دينيالإسلام.

س٤: ما كتابك؟

جه: كتابي القرآز الكويم.

.....الشرح ......الشرح .......

قوله: «عقيدة المسلم»: أي ما يجب أن يعتقده ويؤمن ويجزم به المسلم والمسلمة؛ فقوله: «المسلم» من باب التغليب؛ كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَالْمَسُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَ وَقُولُوا ٱنظُرَنَا وَاسْمَعُوا وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابُ أَلِيمٌ وَالْمَنُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَ وَقُولُوا ٱنظُرَنَا وَاسْمَعُوا وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابُ أَلِيمٌ الله وَالله الله وَمَنات، وقول الرسول على: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ لاَ يَظْلِمُهُ (۱)، يدخل فيه المؤمنات، وقول الرسول على: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِم لاَ يَظْلِمُهُ» (۱)، يدخل فيه المسلمة.

قوله: «من ربك؟»: أي إذا سئلت عن خالقك الذي خلقك، وسيدك الذي تعظمه وتصرف إليه السؤدد، ومالكك الذي يملكك، ورازقك الذي يرزقك،





ومعبودك الذي تصرف إليه عبادتك.

قال تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ ﴿ [الفاتحة: ٢] .

وقال تعالى: ﴿ أَلِلَهُ ٱلصَّكَمُدُ ﴿ آلَهُ الصَّكَمُدُ ﴿ الْإِحلاص: ٢]، وَالْعَرَبُ تُسَمِّي أَشْرَافَهَا الصَّمَدَ» قَالَ أَبُو وَائِل: «هُوَ السَّيِّدُ الَّذِي انْتَهَى سُودَدُهُ» (١).

الرَّبُّ يُطْلَقُ فِي اللَّغة عَلَى المالِك، وَالسَّيِّدِ، والمُدَبِّر، والمُرَبِّي، والقَيِّم، والمُنْعِم، وَلَا يُطلَقُ غيرَ مُضاف إلاَّ عَلَى الله تَعَالَى، وَإِذَا أُطلِقَ عَلَى غَيرِه أُضِيف، فَيُقَالُ رَبُّ كَذَا (٢٠).

قوله: «من نبيك؟»: أي من النبي الذي أرسله الله إليك، وإلى الناس والجن كافة؟

والنَّبِي لغة: فعيل بمعنى فاعل للمبالغة، مشتق من النبإ: الخبر؛ لأنه أنبأ عن الله، أي أخبر؛ وقيل: إن النبي مشتق من النباوة، وهي الشيء المرتفع<sup>(٣)</sup>.

قوله: «نبيي محمد ﴿ أَي النبي الذي أرسله الله إلى وإلى الناس كافة هو محمد ﴾ وَمَا أَرْسَلُنْكَ إِلَا كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾ [سبأ:٢٨].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾



<sup>(</sup>١) انظر: صحيح البخاري (٦/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر (٢/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذيب اللغة، مادة «نبا»، والنهاية في غريب الحديث والأثر (٥/٣-٤).

11

[الأعراف:١٥٨].

أرسله الله ليخرج الناس من الظلمات إلى النور؛ قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي الْمُورِ وَالْ تَعَالَى: ﴿ هُو ٱلَّذِى بَعَثَ فِي الْمُورِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقد خص الله نبينا محمد ﴿ بختم النبوة والرسالة؛ قال تعالى: ﴿ وَلَكِن رَّسُولَ الله وَخَاتَم النبيين، الذي الله وَخَاتَم النبيين، الذي ختم النبوة فطبع عليها، فلا تفتح لأحد بعده إلى قيام الساعة (١).

ولم يمت نبينا الله إلا بعد أن أكمل الله له الدين وأتم عليه نعمة النصر والتمكين، وأنزل عليه قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَالتمكين، وأنزل عليه قوله تعالى: ﴿ الْيُوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَالتمكين، وأنزل عليه قوله تعالى: ﴿ الْيُوْمَ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

قوله: «ما دينك؟»: أي ما الدين والشرعة التي تتعبد لله بها؟

قوله: «ديني الإسلام»: أي الدين الذي أتعبد وأتدين لله به هو الإسلام.

والإسلام هو الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبراءة من الشرك وأهله.

ولا يقبل الله تعالى غير الإسلام دينا؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عِن الرَّالِ اللهِ الله

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَرِينَ اللَّهِ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَرِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَمْران: ٨٥].

وهو دين شامل في شريعته وأحكامه.





قوله: « ما كتابك؟»: أي ما الكتاب الذي أنزله الله على رسوله ، وأمرك أن تتدبره، وتتعبد لله بها فيه من أحكام وشرائع؟

قوله: « كتابي القرآن الكريم»: أي الكتاب الذي أنزله الله على رسوله هو القرآن الكريم؛ وهو كلام الله المنزل على رسوله محمد ، المتعبد بتلاوته، المكتوب في المصاحف، المنقول بالتواتر، مفتتحا بسورة الفاتحة، ومختتها بسورة الناس.

وقال تعالى: ﴿ وَهَاذَا كِنَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَكُم تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَكُم تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولُولُولُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

وقد حمى الله تعالى هذا القرآن العظيم من التغيير والزيادة والنقص والتبديل، حيث تكفل على بحفه؛ فقال على: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ اللهُ عَنْ الله الله عَنْ الله الله عنه أو الحِجر: ٩]، ولذلك مضت القرون الكثيرة ولم يحاول أحد من أعدائه أن يغير فيه، أو يزيد، أو ينقص، أو يبدل، إلا هتك الله ستره، وفضح أمره.

وقال تعالى: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ۗ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ اللهُ ﴾ [فُصِّلَت: ٤٢].

وقد وصفه الله تعالى بأوصاف كثيرة، تدل على عظمته وبركته وتأثيره وشموله، وأنه حاكم على ما قبله من الكتب؛ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَأَنَّهُ مَا قبله من الكتب؛ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَأَنَّهُ وَاللَّهُ مَا قبله من الكتب؛ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَأَنْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ







س١: ﻟﻤﺎﺫ ا خلقنا اللَّه؟

ج١: خلقنا الله لعبادته.

الدليل: قوله تعان ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

س٧: ما معنى العبادة؟

قوله: «لماذا خلقنا الله؟» أي ما هي الغاية والحكمة التي خلق الله من أجلها الإنسان، وسخر له جميع المخلوقات من شمس وقمر وحيوان ونبات ونحوه.

قوله: «خلقنا الله لعبادته»: أي الغاية والحكمة التي خلقنا الله وأوجدنا من أجلها هي عبادته الله عبادته الله عبادته الله الله عبادته الله عب

والعبادة تدور حول فعل المأمور واجناب المحظور .

قوله: «الدليل»: أي على أن الله الله خلقنا الله وأوجدنا من أجلها.

والدليل هو ما يستدل به على المطلوب؛ ويكون من القرآن أو السنة النبوية الصحيحة.

قوله: «﴿ وَمَاخَلَقُتُ ﴾ »:أي وما أو جدت؛ وَأَصْلُ الخَلْقِ التَّقْدير (١).

قوله: «﴿ اَلِجْنَ ﴾ »: الجِيمُ وَالنُّونُ أَصْلٌ وَاحِدٌ، وَهُوَ السَّتْرُ وَالتَّسَتُّرُ؛ فَالْجُنَّةُ مَا يَصِيرُ إِلَيْهِ الْمُسْلِمُونَ فِي الْآخِرَةِ، وَهُوَ ثَوَابٌ مَسْتُورٌ عَنْهُمُ الْيَوْمَ؛ وَالْجِنُّ سُمُّوا بِذَلِكَ؛





لِأَنَّهُمْ مُتَسَتِّرُونَ عَنْ أَعْيُنِ الْخَلْقِ؛ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ بِرَكَمُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ بِرَكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ مُ مُتَسَتِّرُونَ عَنْ أَعْيُنِ الْخَلْقِ؛ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ مُ يَكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا اللهُ الل

قوله: « ﴿ وَالْإِنسُ ﴾ »: الْإِنسُ خِلَافُ الْجِنِّ، وهم جماعةُ النَّاس، وَسُمُّوا لِظُهُورِهِمْ. يُقَالُ: ﴿ وَالْمِنْ عَالَى اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ النَّهُ مَ مُشَدًا ﴾ لِظُهُورِهِمْ. يُقَالُ: آنستُ الشَّيْءَ: إِذَا رَأَيْتُهُ؛ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ مَا اللَّهُ مَ مُشَدًا ﴾ [النساء: ٦]، والهَمْزَةُ وَالنُّونُ وَالسِّينُ أَصْلُ وَاحِدٌ، وَهُو ظُهُورُ الشَّيْءِ، وَكُلُّ شَيْءٍ خَالَفَ طَرِيقَةَ التَّوَحُّشِ (٢).

قوله: « ﴿ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ »: أي إلا ليوحدون؛ فأما المؤمن فيوحده في الشدة والرخاء، وأما الكافر فيوحده في الشدة والبلاء دون النعمة والرخاء (").

قوله: «ما معنى العبادة؟»: أي ما تفسير العبادة.

قوله: «هي كل قول أو عمل أمر الله به»: أي كل الأقوال والأعمال التي أمرنا الله بها تسمى عبادة، يجب أن نتعبد لله بها، ولا نصرفها إلى غيره من المعبودات الباطلة.

والعبادة: لغة: التذلل والخضوع؛ يقال طريق معبد أي مذلل ومهيأ للمسير عليه ".

وعرفها شيخ الإسلام ابن تيمية فقال: «هي اسم جامع لكل ما يحبه الله من الأقوال، والأعمال الظاهرة والباطنة»(٠٠).

فكل ما يحبه الله من الأقوال والأعمال ظاهرة كانت أو باطنة يسمى عبادة.



<sup>(</sup>١) انظر: مقاييس اللغة، مادة «جن».

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق، وتهذيب اللغة، مادة «أنس».

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي (٤/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب، و تاج العروس مادة «عبد».

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي، لشيخ الإسلام ابن تيمية (١٠ / ١٤٩)

äşi ü ägili wm alukah.net

والأقوال الظاهرة: هي أقوال اللسان: كالشهادتين، والتسبيح، والتهليل، ورد السلام.

والأقوال الباطنة: هي أقوال القلب، كاليقين، والتصديق.

والأعمال الظاهرة: هي أعمال الجوارح، كالصلاة، و الصيام، والزكاة، والنذر. والأعمال الباطنة: هي أعمال القلب، كالخوف، والرجاء، والمحبة، والخشية،

والإنابة.

وعرفها ابن كثير، فقال: «عبارة عما يجمع كمال المحبة والخضوع والخوف»(١).

قوله: «مثل الصلاة»: الصلاة هي التعبد لله تعالى بأفعال وأقوال مخصوصة

مفتَتَحة بالتكبير، ومختَتَمة بالتسليم؛ قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوةَ

وَٱزِكُعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الرَّكِعِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: ﴿ كَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَننِتِينَ ﴿ اللّهِ وَالطَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلّهِ قَننِتِينَ ﴿ اللّهِ وَالطَّهَ وَاللّهِ مَا لَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَى ٱلصَّكَاوَةِ وَٱلطَّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى ٱلصَّكَاوَةِ وَٱلطَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

قوله: «والصيام»: الصيام هو التعبد لله تعالى بالإمساك عن المفطِّرات كالأكل والشرب والجهاع من طلوع الفجر الصادق إلى غروب الشمس؛ قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ عَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ عَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ لَعَلَّكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللَّذِينَ عَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّاكُمُ لَعَلَّاكُمُ اللَّذِينَ عَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قوله: «والصدقة»: الصدقة هل المال الذي يخرجه المسلم لله تعالى؛ وهي قسمان:

أحدهما: صدقة واجبة، وهي الزكاة؛ قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ الْرَكَاةِ وَءَاتُواْ الْرَكَاةِ وَءَاتُواْ الْمَاكَانَةُ وَءَاتُواْ الْمَاكِوْةَ وَءَاتُواْ الْمَاكِوْةَ الْمَاكِوْةَ الْمَاكِوْةَ الْمُاكِوْةَ الْمُعْرَاقِةِ الْمُاكِوْةُ الْمُاكِوْقَةُ الْمُعْرِقِيْقُواْ الْمُعْرَاقِةِ الْمُعْرَاقِةِ الْمُعْرَاقِةِ الْمُعْرِقِيْقُواْ الْمُعْرَاقِةِ وَالْمُواْقِيْقِيْقُواْ الْمُعْرَاقِقِيْقُواْ الْمُعْرَاقِةِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُعْرِقِينِ الْمُؤْمُونِ الْمُعْرِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْرِقِينِ الْمُعْمِلِي الْمُعْرِقِينِ الْمُعْرِقِينِ ا



حاشية على منهج العقيدة

قوله: «والصدق»: الصدق هو أن يكون المسلم صادقا في حديثه مع الناس، ولا يكذب؛ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِينَ ولا يكذب؛ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِينَ ولا يكذب؛ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهِا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُو

قوله: «وبر الوالدين»: أي أمرنا الله على بطاعة الأب والأم وفعل ما يحبانه في غير معصية الله على عالى و الله على الله على على على على الله ع

وقال ﷺ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ الْصِحِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلا تَقُل لَّمُمَا أَفِّ وَلَا نَهُرَهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كَوْرِيمَا الْصَحِبَرَ أَحَدُهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلاً كَوْرِيمَا الْصَحِبَرُ الْصَحِبِرُ الْمَحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا اللهِ الإسراء: ٢٢-٢٤].

قوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوٓا إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ [الإسراء: ٢٣]، أي: أمر الله ووصى عباده بأن تفرد العبادة له ﷺ وأمر بالوالدين إحسانا برا بها وعطفا عليهما(٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير البغوي (٣/ ١٢٦)، والمفردات، صـ (٦٧٤)، وتفسير ابن عطية (٣/ ٤٤٧).



<sup>(</sup>١) خلفا: عوضا عما أنفقه.

<sup>(</sup>٢) ممسكا: عن الإنفاق.

<sup>(</sup>٣) تلفا: أتلف ما لديه.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (١٤٤٢)، ومسلم (١٠١٠).

agiii www.alukah.net

قوله: «﴿إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَمُّمَا أَفِّ ﴾»: أي: لا تسمعها قو لا سيئا، حتى و لا التأفيف الذي هو أدنى مراتب القول السيئ (''، قال أبو عبيدة: أصل التف والأف الوسخ على الأصابع إذا فتلتها ('').

قال مجاهد في هذه الآية: «إذا بلغا عندك من الكبر ما يبولان فلا تتقذر هما، ولا تقل هما: أف حين تميط عنهما الخلاء والبول كما كانا يميطانه عنك صغيرا»(٣).

قوله: «﴿ وَلَا نَنْهُرُهُمَا ﴾»: أي ولا تزجرهما (١٠)، ولا يصدر منك إليهما فعل قبيح (٥٠).

قوله: «﴿ وَقُل لَّهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾»: لما نهاه عن القول القبيح والفعل القبيح، أمره بالقول الحسن والفعل الحسن فقال: ﴿ وَقُل لَّهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾، أي وقل لهما قولا لينا طيبا حسنا بتأدب وتوقير وتعظيم (١٠)؛ قال مجاهد: لا تسميهما ولا تكنهما وقل لهما يا أبتاه يا أماه (٧٠).

قوله: ﴿ وَٱخْفِضَ لَهُ مَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾ »: أي تواضع لهما بفعلك (^)، وألن جانبك لهما واخضع لهما؛ قال عروة بن الزبير: ألن لهما حتى لا تمتنع عن شيء



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٦٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوى (٣/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٦٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: السابق (٥/ ٦٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: تفسير البغوي (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٨) انظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٦٤).

حاشية على منهج العقيدة

أحباه من الرحمة، من الشفقة(١).

قوله: «﴿ وَقُل رَّبِّ ٱرْحَمْهُمَا كُمَّا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴿ اللَّهُ ﴾ : أي وقل: رب ارحمهما في كبرهما وعند وفاتها<sup>(۱)</sup> كها ربياني صغيرا، أراد إذا كانا مسلمين<sup>(۱)</sup>.

أما إن أمر الأب أو الأم ابنهما بمعصية الله، فلا يجوز طاعتهما؛ لقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسَّنًا ۗ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ﴾ [العنكبوت: ٨].

وعَنْ عَلِيٍّ ١٠ أَنَّ النَّبِيَّ ١٤ قال: ﴿ لاَ طَاعَةَ فِي مَعْصِيَةٍ، إِنَّهَا الطَّاعَةُ فِي المَعْرُوفِ»(٤).



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البغوى (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: قبل السابق (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (٧٢٥٧)، ومسلم (١٨٤٠).



# الدرس الثالث أركان الإسلام

س١: ما هي أركان الإسلام؟

ج١: أركاز الإسلام خمسة:

- ١. شهادة أزلا إله إلا الله وأزمحمد إرسول الله.
  - ٢. وإقام الصلاة.
  - ٣. وإيتاء الزكاة.
  - ٤. وصوم رمضان
  - ٥. وحج البيت لمزاستطاع إليه سبيلا.

.....الشرح .....الشرح

قوله: «أركان الإسلام»: أي أسسه وأصوله ودعائمه التي لا يقوم إلا بها، والإسلام لغة: الانقياد والإذعان (٠٠٠).

وشرعا: له حالتان:

الحالة الأولى: أن يأتي مفردا غير مقترن بذكر الإيهان، فهو حينئذ يراد به الدين كله، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْ دَاللَّهِ ٱلْإِسْ لَكُمُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

وقوله تعالى: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ اللهُ قَالَ: «الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ اللهُ قَالَ: «الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ اللهُ عَنْهُمَا» الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ (٢).

<sup>500</sup> 

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب، مادة «سلم».

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٠)، ومسلم (١٤).



الحالة الثانية: أن يطلق مقترنا بالإيهان، فهو حينئذ يراد به الأعهال والأقوال الظاهرة، ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِكن قُولُوا أَسْلَمُنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي الطّاهرة، ﴿ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّه

وعَنْ سَعْدِ ﴿ مَا لَكَ مَنْ مَا لَكَ عَنْ فَلَانٍ فَقَرَكَ رَسُولَ اللهِ اللهِ عَلَى رَهْطًا وَسَعْدٌ جَالِسٌ، فَتَرَكَ رَسُولُ اللهِ عَلَى رَجُلًا هُوَ أَعْجَبُهُمْ إِلَيَّ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ مَا لَكَ عَنْ فُلاَنٍ فَوَاللهِ إِنِّي لأَرَاهُ مُؤْمِنًا، فَقَالَ: «أَوْ مُسْلِمًا» فَسَكَتُ قَلِيلًا، ثُمَّ غَلَبْنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ، فَعُدْتُ لِقَالَتِي، فَقُلْتُ: مَا لَكَ عَنْ فُلاَنٍ؟ فَوَاللهِ إِنِّي فَشَكَتُ قَلِيلًا، ثُمَّ غَلَبْنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ، فَعُدْتُ لِقَالَتِي، فَقُلْتُ: مَا لَكَ عَنْ فُلاَنٍ؟ فَوَاللهِ إِنِّي لَأَرَاهُ مُؤْمِنًا، فَقَالَ: «أَوْ مُسْلِمًا» (١)، يعني أنك لم تطلع على إيهانه وإنها الظاهرة.

والركن هو الجانب القوي من الشيء (٢).

قوله: « ما هي أركان الإسلام؟»: أي التي لا يقوم إلا بها.

قوله: «أركانه وأسسه ودعائمه خمسة، وهي مأخوذة من حديث عبد الله بنن عُمَر رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُمَا الْإِسْلاَمُ عَلَى خُسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامِ الصَّلاَةِ، وَإِيتَاءِ النَّكَاةِ، وَالحَجِّ، وَصَوْم رَمَضَانَ» (٣).

قوله: «شهادة أن لا إله إلا الله»: أي تشهد ناطقا بلسانك مقرًا بقلبك أنه لا معبود يستحق العبادة سوى الله تعالى؛ قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾ [آل عمران:١٨].

قوله: «وأن محمدا رسول الله»: أي تشهد ناطقا بلسانك مقرًّا بقلبك أن



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٧)، ومسلم (١٥٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب، مادة «ركن».

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٨)، ومسلم (١٦).

77

محمدا رسول الله، فتطيعه في أمر وتجتنب ما نهى عنه وزجر؛ قال تعالى: ﴿وَمَا ءَانَكُمْمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَانَهَ كُمُّ عَنْهُ فَأَننَهُواْ ﴾ [الحشر:٧].

قوله: «وإقام الصلاة»: أي تقيم الصلاة التي أمر الله بها، وهي خمس صلوات في اليوم والليلة؛ فعَنْ طَلْحَةَ بْنِ عُبَيْدِ الله ﷺ، أن رجلا سأل رسول الله ﷺ عن الإسلام، فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «خَمْسُ صَلَوَاتٍ فِي اليَوْم وَاللَّيْلَةِ»، فَقَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا؟ قَالَ: «لاَ، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»، قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «وَصِيَامُ رَمَضَانَ»، قَالَ: هَلْ عَلَىَّ غَيْرُهُ؟ قَالَ: «لاَ، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»، قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ الله ﷺ الزَّكَاةَ، قَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا؟ قَالَ: «لاَ، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»، قَالَ: فَأَدْبَرَ الرَّجُلُ وَهُوَ يَقُولُ: وَالله لاَ أَزِيدُ عَلَى هَذَا وَلاَ أَنْقُصُ، قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «أَفْلَحَ إِنْ صَدَقَ»(١).

قوله: «وإيتاء الزكاة»: أي دفعها إلى مستحقيها؛ والزكاة هي مال مخصوص يؤخذ من طائفة مخصوصة، ثم يرد إلى طائفة مخصوصة؛ قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ﴾ [المزَّمل: ٢٠].

والذي يستحقون الزكاة ثمانية أصناف، ذكرهم الله عَجْكٌ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُ قَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْعَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ ۖ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهِ ۗ [التوبة: ٦٠]؛ ولا يجوز دفع الزكاة لغير هذه الأصناف الثمانية.

قوله: «وصوم رمضان»: رمضان هو الشهر التاسع من شهور السنة الهجرية، وقد تقدم تعريف الصيام في الدرس السابق.

قوله: «وحج البيت »: الحج هو قصد مكة لأداء المناسك على ما جاء في سنة الرسول ﷺ؛ والمراد بالبيت هنا: الكعبة المشرفة التي بناها إبراهيم خليل الله الطِّئلاً



# حاشية على منهج العقيدة

(77)



وابنه إسماعيل الطَّكُلُا؛ قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا وَابنه إسماعيلُ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا فَقَبَّلُ مِنَّا أَيْكُ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهْ وَ ١٢٧].

قوله: «لن استطاع إليه سبيلا»: أي لمن يستطيع الحج ببدنه وماله؛ فلا يجب الحج على الفقير الذي لا يمتلك مؤنة الحج؛ قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران:٩٧].

وكذا لا يجب على العاجز الذي لا يستطيع أن يذهب لأداء المناسك؛ إنها عليه أن يوكِّل مسلم ليحج عنه.





# الدرس الرابع أركان الإيمان

# س١: ما هي أركان الإيمان؟

ج١: أركان الإيمانستة

- ١. الإيمان الله
- ۲. وملائكته.
  - ٣. وكتبه.
  - ٤. ورسله.
- ٥. واليومالآخر.
- ٦. والقدر خيره وشره.

.....الشرح .....الشرح ......

قوله: «أركان الإيمان»: أي أسسه ودعائمه التي لا يقوم إلا بها؛ والإيمان لغة: التصديق والإقرار٬٬٬ ومنه قوله تعالى عن إخوة يوسف: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنا وَلَوْ كُنّا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧]، أي بمصدق.

وشرعا: له حالتان:

الحالة الأولى: أن يطلق مفردا غير مقترن بذكر الإسلام، فحينئذ يراد به الدين كله، كقوله على: ﴿ اللَّهُ وَلِيُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَٱلَّذِينَ كَالْمَانُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إَلَى ٱلظُّلُمَاتِ أَوْلَتِيكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ مَّ كَفَرُوا أَوْلِيكَ وَهُمُ ٱلطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَاتِ أَوْلَتِيكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ مَّ كَفَرُوا أَوْلِيكَ أَوْلَتِيكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ اللهِ الطُّلُمَاتِ أَوْلَتِيكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ اللهِ الطَّلُمَاتِ اللهِ الطَّلُمَاتِ اللهِ الطَّلُمَاتِ اللهِ الطَّلُمَاتِ اللهِ الطَّلُمَاتِ اللهِ الطَّلَمَاتِ اللهُ الطَّلُمَاتِ الطَّلَمَاتِ اللهِ الطَّلَمَاتِ اللهِ الطَّلَمَاتِ اللهِ الطَّلَمَاتِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل





هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ ١٥٧].

وقوله: ﴿ وَأَلَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ١٨ ﴾ [آل عمران: ٦٨].

وعن علي ، أن رسول الله على قال: «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلا نَفْسٌ مُؤْمِنَةٌ»(١).

الحالة الثانية: أن يطلق الإيهان مقرونا بالإسلام، وحينئذ يفسر بالاعتقادات الحالة الثانية: أن يطلق الإيهان مقرونا بالإسلام، وحينئذ يفسر بالاعتقادات الباطنة، كما في حديث جبريل المسلمين، وكما في قول الله عز وجل: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ ﴾ [النساء:٧٥] في غير ما موضع من كتابه.

وكما في قول النبي في دعاء الجنازة: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هَالَ: كَانَ رَسُولُ الله وَمَنْ تَوَفَّيْتَهُ إِذَا صَلَّى عَلَى جِنَازَةٍ يَقُولُ: «اللهُمَّ مَنْ أَحْيَيْتَهُ مِنَّا فَأَحْيِهِ عَلَى الإِسْلَامِ، وَمَنْ تَوَفَّيْتَهُ مِنَّا فَتَوَفَّهُ عَلَى الإِسْلَامِ، وَمَنْ تَوَفَّيْتَهُ مِنَّا فَتَوَفَّهُ عَلَى الإِسْلَامِ، وَمَنْ تَوَفَّيْتَهُ مِنَّا فَتَوَفَّهُ عَلَى الإِيمَانِ» (۱)، وذلك أن الأعمال بالجوارح وإنها يتمكن منها في الحياة، فأما عند الموت فلا يبقى غير قول القلب وعمله.

قوله: «ما هي أركان الإيمان؟»: أي أسسه ودعائمه التي يجب ان يؤمن بها كل عبد، فإذا أنكر أحدها لم يكن مؤمنا.

قوله: «أركان الإيمان ستت»: أي الإيهان يقوم على ستة أركان، وهي مأخوذة من قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولَّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَلِكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ عَالَى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولَّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَلِكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ عَالَى وَالْمَكَنِ وَٱلْكِنَ الْبِرَّ أَن يُولِي اللهِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْكِنَ اللهِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْكِنَانِ وَٱلنَّانِيَ اللهِ وَاللهِ وَالْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْكِنَانِ وَٱلنَّانِيَ اللهِ وَاللهِ وَالْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْكِنَانِ وَٱلنَّانِيَ اللهِ وَاللهِ وَالْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَالْمَكَنِ وَٱلْمَكَنِ وَالْمَكَنِ وَالْمَكَنْ وَالْمَلْمِ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمِ وَالْمَلْمَ وَاللَّهِ وَالْمَكَنِ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمَ وَاللَّهِ وَالْمَلْمَ وَاللَّهِ وَالْمَلْمِ وَالْمَلْمَ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمَلْمَ وَاللَّهِ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمُ وَلَا لَهُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمُ وَالْمِلْمُ لَهُ وَالْمَلْمُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ وَالْمُكُمُ وَاللَّهُ وَالْمُ لَلْمُ وَاللَّهِ وَالْمُ لَاللَّهِ وَالْمُلْمُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهِ وَالْمُلْمُ لَهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ وَالْمُوالْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُلْمُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُوالْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ الْ

وقوله تعالى: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَيْمِكُذِهِ وَكُلُبُهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَمَكَيْمِكُذِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيدُ (١٨٥) ﴿ وَالبَقرة: ٢٨٥].

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه النسائي (٢٩٥٨)، وأحمد (٢/ ٣٢).

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه أبو داود (۳۲۰۱)، والترمذي (۱۰۲٤)، وابن ماجه (۱٤۹۸)، والنسائي في الكبرى (۱۰۸۰).



وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ١٠٠٠ ﴾ [القمر: ٤٩].

وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَٱلْكِئَبِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ ء وَٱلْكِئَبِ ٱلَّذِى أَزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَيْهِ كَتِهِ ء وَكُنُبِهِ ء وَرُسُلِهِ ء وَٱلْيُوْمِ ٱلْأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّضَلَلُا بَعِيدًا ﴿ آَ النساء: ١٣٦].

وعن عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ الله ﴿ ذَاتَ يَوْمٍ، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ ﴾ فأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ ﴾ فأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ ﴾ فأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحُمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ، فَقَالَ رَسُولُ الله ﴾ فقالَ رَسُولُ الله ﴿ وَقُومِ مَا اللّهِ الله وَتُعْبِينَا لَهُ أَنْ تَشْهَدَ رَصَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾، قالَ: صَدَقْتَ، قالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ وَرُصُلَاهُ، وَيُصَدِّقُهُ، قالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِيمَانِ، قالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِالله، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِه، وَكُتُبِه، وَالْيَوْمِ الْآخِوِ، وَتُؤْمِنَ بِالله، وَمَلَائِكَتِه، وَكُتُبِه، وَرُسُلِه، وَالْيَوْمِ الْآخِورِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقُهُ، وَالْيَوْمِ الْآخِورِ، وَتُؤْمِنَ بِالله، وَالْيَوْمِ الْآخِورِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ، قالَ: صَدَقْتَ، قالَ: صَدَقْتَ، وَلَيْهِ وَرُسُلِه، وَالْيَوْمِ الْآخِورِ، وَتُؤْمِنَ بِالله، وَالْيَوْمِ الْآخِورِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ، قالَ: صَدَقْتَ الْنَاهُ مَا لَا خِورٍ، وَتُؤْمِنَ بِالله، وَالْيَوْمِ الْآخِورِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»، قالَ: صَدَقْتَ الْآخِورِ، وَتُؤْمِنَ بِالله، وَالْيَوْم الْآخِورِ، وَتُؤْمِنَ بِالله وَالْمَرْفِي الْمَوْلِي الْمُعْمِ الْقَالَ وَسُولِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمُعْمِي الْمُعْمِلِهُ اللهُ الْمُؤْمِنَ الله اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤْمِنَ الْمَعْمَ الْهُ الْمَالِي اللهُ اللهُ الْمُؤْمِنَ اللهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمَالِمُ الْمُؤْمِنَ الْمَالِهُ اللهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمَؤْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْ

قوله: «الإيمان بالله»: أي التصديق والإقرار بأن الله هو الرب الذي أوجدنا من العدم، وأنه هو الذي يرزقنا، وهو المستحق للعبادة، والتصديق والإقرار بها له من الأسهاء الحسني والصفات العلى.

# والإيمان بالله ﷺ يتضمن ثلاثة أمور'':

أحدها: توحيد الربوبية؛ وهو إفراد الله بالخلق والتدبير والسيادة والملك؛ ومعنى هذا أن نعتقد أن الخالق هو الله لا خالق سواه؛ وأن نعتقد أن المدبر هو الله لا مدبر لأمر الكون إلا الله على وأن نعتقد أن السيد هو الله لا سيد سواه؛ وأن نعتقد

STOP NEW A FACILIES IVE

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح العقيدة الطحاوي، لابن أبي العز الحنفي (ت ٧٩٢) (١/ ٢٤).



أن المالك هو الله لا مالك إلا الله.

# ومن الأدلى على ذلك:

قوله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَاتُ وَٱلْأَمْنُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، وقوله تعالى: ﴿ هَلُ مِنْ خَلِقٍ عَلَى اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا الْمُعْمَا مُنْ مَا اللَّامُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَ

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصُرَ وَمَن يُخَرِّجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ يُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ اللَّهُ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَا اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُولُ اللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الْمُعِلَّةُ الْمُؤْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّلْمُ اللللللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّلْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللللللّهُ الللللللْمُ الللللللللللْمُ الللللللللْمُ اللللل

وقوله تعالى: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة:٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مُلُكُ اللَّهُ مُلُكُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّلْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ

الثاني: توحيد الإلهية؛ وهو إفراد الله بالعبادة؛ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ الْعَبَدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ الْبَقْرة: ٢١] ، وقال اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ أَلَذِي مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنها، قال: لّمَا بَعَثَ النّبِيُّ عَلَى أَوْ مَن أَهْلِ الكِتَابِ، فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا إِلَى نَحْوِ أَهْلِ الكِتَابِ، فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا يَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يُوحِدُوا الله تَعَالَى ... (١٠٠٠).

الثالث: توحيد الأسماء والصفات؛ وهو إفراد الله بها سمى ووصف به نفسه في كتابه، وبها سهاه ووصفه به رسوله في في سنته؛ قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا اللَّهِ وَصِفُه به رسوله في أَسْمَنَهِهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٣٧٢، ومسلم (١٩))، وهذ اللفظ للبخاري؛ ولفظ مسلم: «فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ الله ﷺ.

[ 11

[الأعراف: ١٨٠]، وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﴾ قَالَ: ﴿ إِنَّ لله تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِيَّ اللهِ ا

قوله: «وملائكته»: الملائكة هم عباد الله المكرمون والسفرة بينه تعالى وبين رسله عليهم الصلاة والسلام الكرام خلقا وخلقا والكرام على الله تعالى البررة الطاهرين ذاتا وصفة وأفعالا، المطيعين لله على الله المطاهرين ذاتا وصفة وأفعالا، المطيعين لله الله المطاهرين أله المحلة وأفعالاً المطيعين الله المحلة والعالم المطبعين الله المحلة والعالم المطبعين الله المحلة والعالم والعالم المحلة والعالم العالم المحلة والعالم المحلة والعالم والعالم المحلة والع

قوله: «وكتبه»: أي التصديق والإقرار بالكتب التي أنزلها الله على رسله إلى عباده بالحق المبين والهدى المستبين.

قوله: «ورسله»: أي التصديق الجازم بأن الله تعالى بعث في كل أمة رسولا يدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له والكفر بها يعبد من دونه.

وأن جميعهم صادقون مصدقون بارون راشدون كرام بررة أتقياء أمناء هداة مهتدون، وبالبراهين الظاهرة والآيات الباهرة من رجم مؤيدون.

وقد اتفقت دعوتهم من أولهم إلى آخرهم في أصل الدين وهو توحيد الله عز وجل، بإلهيته وربوبيته وأسمائه وصفاته ونفي ما يضاد ذلك أو ينافي كماله كما تقدم ذلك في تقرير توحيد الطلب والقصد، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ وَلَقَدْ بَعَثُ نَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ وَلَقَدْ بَعَثُ نَا فِي عَلَى الله والقصد، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثُ نَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ وَكُلُ أَلَا الله وَالْحَل الله وَالْحَل الله وَالْحَل الله وَالْحَل الله وَالله والحَرام فقد تختلف فيفرض على هؤلاء ما لا يفرض على هؤلاء، ويخفف على هؤلاء ما شدد على أولئك، ويحرم على أمة ما يحل للأخرى، قال تعالى: ﴿ لِلكُلِّ حَمَّلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جُا ﴾ [المائدة: ٤٨].

الإيهان برسل الله على متلازم، من كفر بواحد منهم فقد كفر بالله تعالى وبجميع الرسل عليهم السلام، كما قال تعالى: ﴿ وَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ع





وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَتِبِكَنِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ عَلَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُّسُلِهِ وَوَكَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ وَ ١٨٥].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَوْيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ فَكُو بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمُ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ أَوْلَكِيكَ هُمُ ٱلْكُفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُّهِيئًا ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ عَفُورًا بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ أَوْلَكِيكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ أَوْلَكِيكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمُ أَجُورَهُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا وَيَعَالَى اللَّهُ عَفُورًا النساء: ١٥٠٠ - ١٥١].

وأول الرسل عليهم السلام نوح السلام نوح السلام نوح الله والنبيين بعد الاختلاف، قال الله تعالى لنبيه الله تعالى الله تعا

وآخر الرسل عليهم السلام نبينا محمد ، كما قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

قوله: «واليوم الآخر»: أي التصديق الجازم بيوم القيامة، وهو يبدأ من خروج روح كل عبد إلى أن يدخل أهل الجنةِ الجنةَ وأهل النارِ النارَ.

والإيهان باليوم الآخر يتضمن عدة أمور:

أحدها: الإيمان بالموت، وأنه متحتم على من كان في الدنيا من أهل السماوات والأرض من الإنس والجن والملائكة وغيرهم من المخلوقات، قال تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ



هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ أَلُوْتِ القصص: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْتِ ۗ وَإِنَّمَا تُوفَوْنَ اللَّهُ إِلَّا وَجُهَهُ أَلُوْتِ ۖ وَإِنَّمَا تُوفَوْنَ اللَّهُ إِلَّا وَجُهَهُ اللَّهُ الْمُؤْتِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الل

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنها، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ ، كَانَ يَقُولُ: «أَعُوذُ بِعِزَّ تِكَ، الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الَّذِي لاَ يَمُوتُ، وَالجِنُّ وَالإِنْسُ يَمُوتُونَ»(١).

وأن كل له أجل محدود وأمد ممدود ينتهي إليه لا يتجاوزه ولا يقصر عنه، قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ أَ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمُ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً ۖ وَلَا يَسْنَقُدِمُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمِلْ اللهِ ا

الثاني: الإيمان بعذاب القبر ونعيمه، العذاب لأهل المعصية، والنعيم لأهل الطاعة، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِامُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوتِ وَٱلْمَلَكِ كُةُ بَاسِطُوۤا أَيدِيهِمَ الطاعة، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِامُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوتِ وَالْمَاكِ كُةُ بَاسِطُوٓا أَيدِيهِمَ الطاعة، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِامُونِ ﴾ [الأنعام: ٩٣].

وقال تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي الْأَنْيَا وَفِي الْأَنْيَا وَفِي الْأَنْيَا وَفِي الْمَالِينِينَ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ الل

وعَنْ أَنْسٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴿ قَالَ: «العَبْدُ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ، وَتُولِيِّ وَذَهَبَ أَصْحَابُهُ حَتَّى إِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ، أَتَاهُ مَلَكَانِ، فَأَقْعَدَاهُ، فَيَقُولاَنِ لَهُ: مَا كُنْتَ قُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ مُحَمَّدٍ ﴾ فَيُقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، فَيُقَالُ: انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنَ النَّارِ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنَ الجُنَّةِ، قَالَ النَّبِيُّ ﴾ في (النَّارِ أَبْدَلَكَ الله بِهِ مَقْعَدًا مِنَ الجُنَّةِ، قَالَ النَّبِيُ اللهِ وَرَسُولُهُ عَلَى اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنَ الجُنَّةِ، قَالَ النَّبِيُ اللهِ وَرَسُولُهُ مَا جَمِيعًا، وَأَمَّا



# حاشية على منهج العقيدة

الكَافِرُ - أَوِ الْمُنَافِقُ - فَيَقُولُ: لاَ أَدْرِي، كُنْتُ أَقُولُ مَا يَقُولُ النَّاسُ، فَيُقَالُ: لاَ دَرَيْتَ وَلاَ تَلَيْتَ، ثُمَّ يُضْرَبُ بِمِطْرَقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ ضَرْبَةً بَيْنَ أُذْنَيْهِ، فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا مَنْ يَلِيهِ إِلَّا الثَّقَلَيْنِ»(١).

الثالث: الإيمان بالبعث والنشور؛ وهو إحياء الموتى وإخراجهم من قبورهم.

قال تعالى: ﴿ وَٱلْمَوْتَىٰ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٦].

وقال تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ ا أَن لَن يُبَعَثُواْ قُلُ بَلَى وَرَقِي لَنْبَعَثُنَّ ثُمَّ لَنُنَبَوَّنَّ بِمَا عَمِلْتُمُ ۗ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ ﴾ [التغابن: ٧].

وقال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ۚ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ ٱُخۡرَىٰ فَإِذَا هُمۡ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴿ اللَّهُ ۖ [الزُّمَر: ٦٨].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ ٱلْجَمَعُ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلنَّعَابُنِ ﴾ [التعابن: ٩].

وقال تعالى: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ فَا وَعُرِضُواْ عَلَى رَبِّكَ صَفًّا لَقَدْ إِنَّ وَعُرِضُواْ عَلَى رَبِّكَ صَفًّا لَقَدْ إِنَّ عَمْدُمُ وَنَا كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلُ مَرَّةٍ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُم مَّوْعِدًا ﴿ فَا اللَّهِ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى لَكُم مَّوْعِدًا ﴿ فَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى لَكُم مَّوْعِدًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى لَكُم مَّوْعِدًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللللَّهُ الللَّا

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَن النبي ﷺ قَالَ: ﴿ لاَ تُفَضِّلُوا بَيْنَ أَنْبِيَاءِ اللهِ، فَإِنَّهُ يُنْفَخُ فِي الصَّورِ، فَيَصْعَقُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ، إِلَّا مَنْ شَاءَ اللهُ، ثُمَّ يُنْفَخُ فِيهِ أَخْرَى، فَأَكُونُ أُوَّلَ مَنْ بُعِثَ ﴾ ".

الرابع: الإيمان بالعرض على الله تعالى، وهو عرض الخلائق كلهم على ربهم



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٣٨)، ومسلم (٢٨٧٠).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه الترمذي (١٠٧١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٤١٤)، ومسلم (٢٣٧٣).

رمن لا يحاسب.

قال تعالى: ﴿ يَوْمَ إِذِ تُعُرِّضُونَ لَا تَخْفَى مِنكُرْ خَافِيَةٌ ﴿ الْحَاقة: ١٨].

وقال تعالى: ﴿ يُوْمَبِ ذِ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِيُسْرَوْا أَعْمَلَهُمْ ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ, ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ, ﴿ فَكَا الزَالِ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُو

وعَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَيْسَ أَحَدُّ يُحَاسَبُ إِلَّا هَلَكَ» قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، أَلَيْسَ يَقُولُ اللهُ عَلَىٰ: ﴿ فَسَوْفَ هَلَكَ » قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، أَلَيْسَ يَقُولُ اللهُ عَلَىٰ: ﴿ فَسَوْفَ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ الْعَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَبِذِ يَتَبِعُونَ ٱلدَّاعِي لَا عِوْجَ لَهُۥ وَخَشَعَتِ ٱلْأَصُواتُ لِلرَّمْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّاهَمْسَا ﴿ يَوْمَ لِلرَّمْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّاهَمْسَا ﴿ يَ اللَّالِمُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللّهُ اللَّهُ اللللللَّا اللللللَّا الللللللَّ الللللَّا الللللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللَّهُ ا

وقال تعالى: ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ لِلَّحَيِّ ٱلْقَيُّوهِ ۗ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلُمًا ﴿ اللَّهُ اللّ

**الخامس:** الإيمان بتطاير الصحف: أي صحف الأعمال، فمنهم من يأخذ صحيفته بمينه، ومنهم من يأخذها بشماله.

قال تعال: ﴿ يُوْمَ بِذِ تُعُرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُرْ خَافِيَةٌ ﴿ فَا مَا مَنْ أُوقِ كِلْبَهُ, بِيمِينِهِ عَنَقُولُ هَا تَعَال: ﴿ يُعَرِضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُرْ خَافِيَةٌ ﴿ فَا مَا مَا أُوقِ كِلْبَهُ إِنِي مَلْنِ عَسَابِية فَا مَا فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿ اللَّهِ فَكُوا وَاللَّهُ مِنَائِيةً فِي اللَّهُ مَا أَسْلَفْتُمْ فِي اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل





أُوتِي كِذَبُهُ، بِشِمَالِهِ عَنَقُولُ يَلْيُنَنِي لَمْ أُوتَ كِنَبِيهُ ﴿ أَنَ وَلَمْ أَدْرِ مَاحِسَابِيهُ ﴿ يَكُنِيهُ اللَّهُ الْقَاضِيةَ ﴿ اللَّهِ مَا لَيْهُ مِنَا لَهُ مَا لَيْهُ اللَّهُ عَنِي مَالِيهٌ ﴿ اللَّهُ مَا لَيْهُ مَا لَكُوهُ ﴿ اللَّهُ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ الْعَظِيمِ لَهُ اللَّهِ مَا لَيْهُ مَا كُوهُ مَا مَا مُن طَعَامِ الْمِسْكِينِ فَرَاعًا فَأَسْلُكُوهُ ﴿ اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهِ الْعَظِيمِ ﴿ اللَّهُ اللَّ

السادس: الإيهان بالميزان؛ والميزان هو ما يوضع فيه الأشياء لوزنها؛ قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْذِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظَلَمُ نَفَسُ شَيْعًا ۗ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنْيَنَا بِهَا ۗ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ ﴿ الْأنبياء: ٤٧].

وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُۥ ۞ فَهُوَ فِي عِيشَكِهِ رَّاضِيَةٍ ۞ وَقَالَ تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن خَفَّتُ مَوَزِينُهُۥ ۞ فَأُمَّهُۥ هَا وِيَةٌ ۞ وَمَا أَدْرَيْكَ مَا هِيَهُ ۞ ﴿ فَأَمَّهُۥ هَا وَيَةٌ ۞ ﴿ فَأَمَّهُۥ هَا وَيَةٌ ۞ ﴿ فَأَرْعُكُ مَا هِيمَةُ ۞ ﴾ ﴿ فَأَرْحَامِيَةٌ ۞ ﴾ [القارعة:٦-١١] .

السابع: الإيهان بالصراط؛ والصراط جسر يضربه الله تعالى على ظهر جهنم ليمر عليه المؤمنون إلى جنات النعيم، والمجرمون إلى جهنم، قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَا كُو عِلْمَ وَالرَّدُهَا ﴾ [مريم: ٧١] ، قال ابن أبي العز الحنفي: «والأظهر والأقوى أنه المرور على الصراط» (۱۰).

وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَا تَعَالَى: ﴿ وَمَا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَةُ الْمَعْنِيمِمْ وَالْمُؤْمُ الْمُعْنِيمِمْ وَالْمُؤْمِنِيمَ وَالْمُؤْمِنِيمَ وَالْمُؤْمِنَ الْمُعْنِيمِمُ وَالْمُؤْمُ الْمُعْنِيمِمُ وَاللَّهُ الْمُعْمِيمُ وَاللَّهُ الْمُعْمِيمُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُوبِ اللَّهِ الْمُعْمُولِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) انظر: شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي (٢/ ١٣٤).

ه ۱].

وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ ﴿ اللهِ ا

قَالَ أَبُو سَعِيدٍ ﷺ: «بَلَغَنِي أَنَّ الجِسْرَ أَدَقُّ مِنَ الشَّعْرَةِ، وَأَحَدُّ مِنَ السَّيْفِ» (٢٠). الثّامن: الإيمان بالجنة والنار.

الجنة: هي الدار التي أعدها الله لعباده المؤمنين فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

والنار: هي الدار التي أعدها الله للكافرين، والمنافقين النفاق الاعتقادي، ومن شاء من عصاة المؤمنين.

ويتحقق الإهان بالجنة والنار ثلاثة أمور:

الأول: كونهما حقا لا ريب فيهما ولا شك، وأن النار دار أعداء الله، والجنة دار أوليائه.

قال تعالى: ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [البقرة: ٢٥].

وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴿ اللهِ عَمران: ١٣١].

وعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴾ (مَنْ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٧٤٣٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٨٣).

# حاشية على منهج العقيدة

إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللهِ وَابْنُ أَمَتِهِ وَكَلِمَتُهُ اللهُ اللهُ اللهُ الجُنَّةَ وَلَنَّ النَّارَ حَقٌّ؛ أَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ وَكُلِمَتُهُ النَّارَ حَقٌّ؛ أَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ مِنْ أَيِّ النَّارَ حَقٌّ؛ أَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ مِنْ أَيِّ أَبْوَابِ الجَنَّةِ الثَّمَانِيَةِ شَاءَ»(١).

الثاني: اعتقاد وجودهما الآن.

قال الله تعالى في الجنة: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ آَعِدُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ عَلَى الحديد: ٢١].

وقال تعالى: في النار: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْكَنفِرِينَ ﴿ آلَ عمران: ١٣١]، وقال: ﴿ وَأَعْدَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ آلَ الفرقان: ١١].

وعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ قَالَ: «اطَّلَعْتُ فِي الجَنَّةِ فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا النِّسَاءَ» (٢).

الثالث: في دوامهما وبقائهما بإبقاء الله هما وأنهما لا تفنيان أبدا ولا يفنى من فيهما:

قال تعالى: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآءً عَيْرَ مَجُذُوذِ

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴿ الزُّحرُف: ٧٤].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَا النَّبِيُ عَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَلَى: ﴿ يُقَالُ لِأَهْلِ الْجَنَّةِ: يَا أَهْلَ الْجَنَّةِ خُلُودٌ لاَ مَوْتَ ﴾ (٣).



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٤٧٤)، ومسلم (٢٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٢١ ٣٢٤)، ومسلم (٧٧٣٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٦٥٤٥).



قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثِيرَ اللَّهُ [الكوثر: ١].

عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَ: سَأَلتُهَا عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوتَرُ الْكُوثِرِ: ١]، قَالَتْ: «نَهَرٌ أُعْطِيَهُ نَبِيُّكُمْ ﷺ، شَاطِئَاهُ عَلَيْهِ دُرٌّ مُجُوَّفٌ، آنِيتُهُ كَعَدَدِ النُّجُومِ»(١).

وعن عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو بْنِ العَاصِ رضي الله عنهما، قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «حَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرِ، وَزَوَايَاهُ سَوَاءٌ، وَمَاؤُهُ أَبْيَضُ مِنَ الوَرِقِ، وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ المِسْكِ، وَكِيزَانُهُ كَنُجُوم السَّمَاءِ، فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَا يَظْمَأُ بَعْدَهُ أَبَدًا ١٠٠٠.

ولدخول الجنة، وإخراج الموحدين من النار.

ومن أنواع الشفاعة الثابتة: الشفاعة العظمى: وهي المقام المحمود الذي قال الله فيه: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودًا ﴿ ١٠٠٠ ﴾ [الإسراء: ٧٩].

وعن جَابِرُ بْنُ عَبْدِ الله رضي الله عنهما، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «أُعْطِيتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَيْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرِ، وَجُعِلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، فَأَيُّهَا رَجُلِ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلاَةُ فَلْيُصَلِّ، وَأُحِلَّتْ لِي المَغَانِمُ وَلَمْ تَحِلَّ لِأَحَدٍ قَبْلِي، وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً »(٣).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مُسْتَجَابَةٌ يَدْعُو بِهَا لَا لَهُ اللهِ عَلَى: ﴿ لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعْوَةٌ مُسْتَجَابَةٌ يَدْعُو بِهَا



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٤٩٦٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٣٥)، ومسلم (٢١٥).



فَيُسْتَجَابُ لَهُ، فَيُؤْتَاهَا، وَإِنِّي اخْتَبَأْتُ دَعْوَتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي يَوْمَ القِيَامَةِ»(١).

قوله: «والقدر خيره وشره»: الإيهان بالقدر هو الإيهان بعلم الله على المحيط بكل شيء من الموجودات والمعدومات، فعلم ما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف يكون، كما قال تعالى: ﴿عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾ [الحشر: ٢٢].

وقال تعالى: ﴿ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا اللَّهَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا اللهُ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا اللهُ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا اللهُ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ اللهُ عَلَىٰ كُلُوا اللهُ عَلَيْكُوْ عَلَىٰ كُلُولُ اللهُ عَلَىٰ كُلُّ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ كُلِ

والإيهان بكتاب الله تعالى الذي لم يفرط فيه من شيء، قال الله عَلَى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي وَالْإِيهَانَ بَكتابِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨].

وقال تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَلْنَهُ فِي إِمَامِ مُّبِينِ ١٢ ].

والإيهان بمشيئة الله النافذة وقدرته الشاملة، فها شاء الله تعالى كونه فهو كائن بقدرته لا محالة، كها قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ وَ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ بقدرته لا محالة، كها قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ وَ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ فَيكُونُ فَيكُونُ الله تعالى إياه ليس لعدم الله تعالى إياه ليس لعدم قدرته عليه ﴿ وَلَوْ شَاءَ الله لَجَمَعَهُمْ عَلَى الله لَكُن لَعَدم مشيئة الله تعالى إياه ليس لعدم قدرته عليه ﴿ وَلَوْ شَاءَ الله لَجَمَعَهُمْ عَلَى اللهُ لَكُن ﴾ [الأنعام: ٣٥].

والإيهان بأن الله على خالق كل شيء فهو خالق كل عامل وعمله، كها قال تعالى: ﴿ وَالْإِيهَانَ بَأْنُ اللهُ عَلَى خَالِقَ كُلِ شَيء فهو خالق كل عامل وعمله، كها قال تعالى: ﴿ وَلَا إِلَاهُ إِلَاهُ وَكُلِ شَيْءٍ وَهُو الْوَاحِدُ اللَّهَ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو الْوَاحِدُ اللَّهَ اللَّهُ الله عالى: ﴿ قُلُ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو الْوَاحِدُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللللَّهُ





# الدرس الخامس الإيان بالملائكة

س١: من هم الملائكة؟

ج١: الملاتكة خلق خلقهم الله مزنور .

الدليل: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «خُلِقَتِ الْمَلَائِكَةُ مِنْ مُورٍ، وَخُلِقَ الْجَازُ مِنْ مَا رِجِ مِنْ مَارِ وُصِفَ كَكُمْ»(١).

س٢: ما هي وظائف الملائكة؟

١. النزول بالوحر إلى الرسل، وهوجبريل التَكْثِينَ، ويسمى بالروح الأمير.

الدليل: قال تعالى عزالقرآن ﴿ وَإِنَّهُ وَلَنَهُ وَلَنَهُ وَلَنَهُ وَلَنَهُ وَلَنَهُ وَلَنَهُ وَلَنَهُ وَلَنَهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى المُعَلَّى اللهُ عَلَى الل

٢. ومنهم الموكل بالنفخ في الصور، وهو إسرافيل عليه السلام.

الدليل: قال تعانى ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ مُّمَ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴿ اللَّهُ مَ [الزُّمَر: ٦٨].

٣. ومنهم الموكُّل بقبض الأرواح، وهو مَلَك الموت.

الدليل: قال تعانى قُلْ يَنُوَفَّنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ

٤. ومنهم الكرام الكاتبوز الذين كتبوز أعمال البشر.

الدليل: قال تعالى: فَال تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَفِظِينَ ﴿ اللَّهِ كَرَامًا كَنِينِ اللَّهُ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ





[الانفطار:١١٠-١٦]

.....الشرح ......الشرح .......

قوله: «من هم الملائكم؟»: أي ما تعريف الملائكة.

قوله: «الملائك، خلق خلقهم الله من نور»: أي هم خلق من خلق الله تعالى الله تعالى من الله تعالى من النور لعبادته، وليسوا أو لادا و لا شركاء مع الله، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون والملحدون علوا كبيرا، قال الله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُم مِّنْ إِفَكِهِمْ لِيَقُولُونَ ﴿ اللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ اللَّهُ الله الله عالى: ﴿ اللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا الله عالى ا

**الدليل**»: أي على أن الملائكة خلقها الله من نور.

قوله: « قال رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «خَلِقتِ الْمَلَائِكَمَ مِنْ نُورٍ»: أي خلق الله تعالى ملائكته من نور.

قوله: «وَخَلِقَ الجانُ مِنْ مَارِجٍ مِنْ نَارٍ»: الجان: الجن، والمارج: اللهب المختلط بسواد النار(١).

قوله: « وَخَلِقَ آدَم مِمًا وَصِف لَكُمْ»: أي بها وصفه الله لكم في مواضع من كتابه ففي بعضها أنه خلقه من ماء، وفي بعضها من تراب، وفي بعضها من المركب منها وهو الطين وفي بعضها من تراب، وفي بعضها من صلصال وهو طين ضربته الشمس والريح حتى صار كالفخار (٢).

قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ﴾ [الأنعام: ٢].

وقال تعالى: ﴿ أَلَوْ نَخُلُقُكُم مِّن مَّآءِ مَّهِينِ ﴿ أَلَوْ نَخُلُقُكُم مِّن مَّآءِ مَّهِينِ ﴿ أَل

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَا ٍ مَّسَنُونِ (١٠٠) [الحِجر:٢٦].



<sup>(</sup>۱) انظر: شرح مسلم للنووي (۱۸/ ۱۲۳ - ۱۲۶).

<sup>(</sup>٢) انظر: فيض القدير (٣/ ٤٥٠).

قوله: «ما هي وظائف الملائك؟»: أي ما هي المهام التي وكَّل الله بها ملائكته ليقوموا بها؛ وهي كثيرة ذكر منها شيخنا حفظه الله أربعة فقط.

قوله: «النزول بالوحي إلى الرسل، وهو جبريل الله ، ويسمى بالروح الأمين»: أي من وظائف الملائكة أن منهم من ينزل بالوحي من الله على رسله عليهم السلام؛ والوحي هو ما يلقيه الله تعالى إلى نبي من أنبيائه بواسطة أو غير واسطة.

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِحَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْ نِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمُ ﴿ السَّورى: ١٥].

قوله: «﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ اللهِ الْعَلِيثُ اللهِ الْعَلِيثُ الْمَالِيَ الْعَلِيثُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعِلْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعِلْمُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعِلْمُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعَلِيثُ الْعِلْمُ الْعَلِيثُ الْعِلْمُ الْعَلَيْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ

قوله: «﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ »: أي لتنذر به الناس وتخوفهم من عذاب الله، وأليم عقابه.

قوله: «ومنهم الموكل بالنفخ في الصور، وهو إسرافيل عليه السلام»: أي من الوظائف والمهام التي أسندها الله ملائكته أن وكَّل بعضهم بالنفخ في الصور، وهو إسرافيل الكِينَّة؛ والصور قرن عظيم ينفخ فيه.

وينفخ فيه ثلاث نفخات بأمر ربه عَلَا (١):

الأولى: نفخة الفزع.

والثانية: نفخة الصعق.

والثالثة: نفخة القيام لرب العالمين.

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ ﴿ مَاكَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «كَيْفَ أَنْعَمُ وَصَاحِبُ القَرْنِ قَدِ





التَقَمَ القَرْنَ وَاسْتَمَعَ الإِذْنَ مَتَى يُؤْمَرُ بِالنَّفْخِ فَيَنْفُخُ»، فَكَأَنَّ ذَلِكَ ثَقُلَ عَلَى أَصْحَابِ النَّبِيِّ اللهُ وَقُولُوا: حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الوَكِيلُ عَلَى الله تَوَكَّلْنَا»…

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ ﴾ »: أي ونفخ إسرافيل في القرن (٢)، وهذه النفخة هي الثانية، وهي نفخة الصعق، وهي التي يموت بها الأحياء من أهل السموات والأرض، إلا من شاء الله، ثم يحيي أول من يحيي إسرافيل، ويأمره أن ينفخ في الصور أخرى، وهي النفخة الثالثة نفخة البعث (٣).

قوله: « ﴿ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ »: أي ماتوا من الفزع (١٠).

قوله: «﴿ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ﴾»: أي الشهداء؛ لأنهم أحياء عند ربهم لا يصل الفزع إليهم (°).

قوله: «﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ ﴾»: أي: مرة ثالثة.

قوله: « ﴿ فَإِذَا هُمَ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ »: أي: أحياء بعد ما كانوا عظاما ورفاتا، صاروا أحياء ينظرون إلى أهوال يوم القيامة (٢).

قوله: «ومنهم الموكل بقبض الأرواح، وهو ملك الموت»: أي من الملائكة من أسند الله تعالى إليه قبض أرواح بني آدم، وهو ملك الموت.

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ قُلْ يَنُوَفَّكُمْ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الترمذي (٣٤٣١)، وحسنه، وأحمد (٥/ ١٤٥)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٢١/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير (٧/ ١١٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير البغوي (٤/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: السابق (٣/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير ابن كثير (٧/ ١١٦).

رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ الله »: أي: يوم معادكم وقيامكم من قبوركم لجزائكم (١). قوله: «ومنهم الكرام الكاتبون الذين يكتبون أعمال البشر»: أى من الملائكة من أسند الله إليه مهمة كتابة أعمال البشر من خير وشر.

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنِينِينَ ﴿ اللَّهِ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم لَمَلائكة حفظة كراما فلا تقابلوهم بالقبائح، فإنهم يكتبون عليكم جميع أعمالكم (٢).



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٦/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٨/ ٣٤٤).





#### س١: ما موقف المسلم من الكتب السماوية؟

ج١: المسلم يؤمز بجميع الكتب التم أنزلها الله على رسله إجمالا وتفصيلا.

### س٧: ما موقف المسلم من الكتب السماوية التي بأيدي الناس الآن؟

ج٧: يؤمز المسلم بأنها حُرّفت وبدّلت إلا القرآز الكريم فقد توكل الله مجفظه.

الدليل: قال تعالى إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ كَيْفِظُونَ ١٩٠ ﴾ [الحِجر: ٩].

س٣: ما واجبنا تجاه القرآن الكريم؟

ج٣: أَزْوُمْ بِهِ، وأَرْنَعْمَلِ بِهِ، وأَرْنَتْقُرِبِ إِذَاللَّهُ بِبَلَاوِتِهِ.

.....الشرح .....الشرح ......

قوله: «ما موقف المسلم من الكتب السماوية؟»: أي التي أنزلها الله إلى رسله كالتوراة والإنجيل والقرآن العظيم.

قوله: «المسلم يؤمن بجميع الكتب التي أنزلها الله على رسله إجمالا»: الإيهان الإجمالي بالكتب يتحقق بعدة أمور:

التصديق الجازم بأن كلها منزل من عند الله على رسله إلى عباده بالحق المبين والهدى المستبين.

٢. وأنها كلام الله ﷺ لا كلام غيره.



٣. وأن الله تعالى تكلم بها حقيقة كما شاء وعلى الوجه الذي أراد، فمنها المسموع منه من وراء حجاب بدون واسطة، ومنها ما يسمعه الرسول الملكي ويأمره بتبليغه منه إلى الرسول البشري كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَا وَحُيًا بَتبليغه منه إلى الرسول البشري كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَا وَحُيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِل رَسُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءٌ إِنَّهُ عَلِيُ حَكِيمُ ﴿ (٥) الساء:١٦٤]، وقال تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلُواحِ مِن كُلِ شَيْءٍ وَمنها ما خطه بيده عَلى كما قال تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلُواحِ مِن كُلِ شَيْءٍ وَمَعْمَ اللهُ مُوسَى تَحْفَظِمَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذُهَا بِقُوّةٍ وَأَمُر قَوْمَك يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا مَا سَأُورِيكُمُ دَارَ الفَسِقِينَ ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذُهَا بِقُوّةٍ وَأَمُر قَوْمَك يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا مَا سَأُورِيكُمُ دَارَ النَّاسِقِينَ ﴿ وَلَا اللهُ اللهُ

- إليهم الصحف الأولى الانقياد لها والحكم بها فيها كها قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَكَةَ اللّهِم الصحف الأولى الانقياد لها والحكم بها فيها كها قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَكَةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ مَعَكُم بِهَا ٱلنّبِيتُونَ ٱللّذِينَ أَسَلَمُواْ لِلّذِينَ هَادُواْ وَٱلرّبَّنِيتُونَ وَٱلْأَحْبَارُ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ مَعَكُم بِهَا ٱلنّبِيتُونَ ٱلّذِينَ أَسَلَمُواْ لِلّذِينَ هَادُواْ وَٱلرّبَنِيتُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنْكِ ٱللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَلَا تَحْشَوُا ٱلنّاسَ وَٱخْشُونِ مِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنْكِ ٱللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَلَا تَحْشَوُا ٱلنّاسَ وَٱخْشُونِ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَايَتِي ثَمَنا قلِيلاً وَمَن لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللّهُ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ اللّهُ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللهُ اللللللهُ الللللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ الللّهُ الللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ الللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ المَائِلَةُ الللّهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ ال
- ٥. وإن جميعها يصدق بعضها بعضا لا يكذبه، كما قال تعالى في الإنجيل: ﴿ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَكِةِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ الْمَائِدة: ٤٦]، وقال في القرآن: ﴿ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨].
- 7. وإن كل من كذب بشيء منها أو أبى عن الانقياد لها مع تعلق خطابه به، يكفر بذلك كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِنَا وَٱسۡ تَكَبَرُواْ عَنَهَا لَانُفَنَّتُ لَهُمْ أَبُوبُ يَكُفر بذلك كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِنَا وَٱسۡ تَكَبَرُواْ عَنَهَا لَانُفَنَّتُ لَهُمْ أَبُوبُ يَكُونُ اللَّهُمَا وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهُمَا وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُمَا وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهُمَا أَنِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَكَذَلِكَ نَجُونِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهُمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ





قوله: «وتفصيلا»: الإيان التفصيلي بالكتب هو الإيبان بها فصل في الشرع، فقد سمى الله تعالى من كتبه: التوراة على موسى، والإنجيل على عيسى، والزبور على داود في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنِّبِيّنَ مِنْ بَعْدِوءً وَأَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنِّبِيّنَ مِنْ بَعْدِوءً وَأَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنِّبِيّنَ مِنْ بَعْدِوءً وَأَوْحَيْنَا إِلَى الله وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَأَوْحَيْنَا إِلَى وَهِ وَالْمَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَأَوْحَيْنَا إِلَى وَهُو وَالْمَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَلُونُ وَسُلَيْمُنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُد دَ زَبُورًا ﴿ آلَ الله مِن ١٦٣]، والقرآن على محمد ويُولُونَ وَسُلَيْمُنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُد دَ زَبُورًا ﴿ آلَ الله مِن كتاب وما أرسل مِن رسول، لقوله تعالى: ﴿ قُولُونَا ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلْيَنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ الله مِن كتاب وما أرسل من رسول، لقوله تعالى: ﴿ قُولُونَا ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلْيَنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ اللّهُ مِن رّبِهِمْ لَا نُفَرِقُ وَالْمَنَا عِلْهُ وَعَالَمُونَ وَعَيْسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُنولَ إِلْمَانِ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ مَن كتاب وما أرسل من رسول، لقوله تعالى: ﴿ قُولُونَا ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلْمَانُ وَمَا أُنزِلُ إِلْمَانُ وَمَا أُنْوَلَ اللّهُ مَن رّبِهِمْ لَا نُفَرِقُ وَمَا اللّهُ وَمَا أُولِي مُوسَى وَعِيسَىٰ وَمَا أُولِي الللهُ اللهُ اللهُ فِي القرآن والسنة: ﴿ وَمَا الللهُ وَمَا الللهُ اللهُ وَلُولُولُ اللهُ ا

فلا بد في الإيهان به من امتثال أوامره واجتناب مناهيه وتحليل حلاله وتحريم حرامه.

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ قُولُوٓا ﴾ »: أي قولوا أيها المؤمنون، لليهودِ والنصارَى.



قوله: «﴿ ءَامَنَا بِٱللَّهِ ﴾ »: أي صدقنا وأقررنا إقرارا جاذما.

قوله: « ﴿ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ »: أي صدّقنا بالكتاب الذي أنزل الله إلى نبيّنا محمد عِلَيْكُمْ .

قوله: « ﴿ وَمَا أَنزلَ إِلَى إِبْرَهِ عَمْ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ ﴾ »: أي صدَّقنا أيضًا وآمنا بها أنزل إلى إبراهيم وإسهاعيلَ وإسحاقَ ويعقوبَ والأسباط، وهم الأنبياء من ولد يَعقوب.

قوله: «﴿ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ ﴾ »: يعني: وآمنا أيضًا بالتوراة التي آتاها الله موسى، وبالإنجيل الذي آتاه الله عيسى، والكتب التي آتى النبيين كلهم، وأقرَرنا وصدّقنا أن ذلك كله حَق وهُدى ونور من عند الله، وأن جَميع من ذكر الله من أنبيائه كانوا على حق وهدى، يُصدِّق بعضهم بعضًا، على منهاج واحد في الدعاء إلى توحيد الله، والعمل بطاعته(١).

قوله: «﴿ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ ﴾ »: أي لا نقول: نؤمن ببعض الأنبياء ونكفر ببعض، ونتبرًا من بعض ونتولى بعضًا، كما تبرأت اليهودُ من عيسى ومحمد عليهما السلام وأقرّت بغيرهما من الأنبياء، وكما تبرأت النصارَى من محمد رضي وأقرّت بغيره من الأنبياء، بل نشهد لجميعهم أنّهم كانوا رسلَ الله وأنبياءَه، بعثوا بالحق والهدي(٢).

قوله: «﴿ وَنَحَنُ لَهُ مُسَلِمُونَ ﴾ »: أي ونحنُ له خاضعون بالطاعة، مذعنون له بالعبو دية (٣).

قوله: «ما موقف المسلم من الكتب السماوية التي بأيدي الناس



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٣/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٣/ ١١٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (٣/ ١٠٩).



الآن؟»: أي ما الذي يجب على المسلم أن يعتقده في الكتب الساوية الموجود بأيد الناس اليوم كالتوراة والإنجيل والقرآن العظيم.

قوله: « يؤمن المسلم بأنها حرفت وبدالت»: أي حصل فيها التغير والتبديل.

قال الله في حق اليهود: ﴿ أَفَنَظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ وَال اللهِ فَي مَا عَقَالُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللهِ فَكُمْ وَاللهِ وَهُ اللهِ وَهُ اللهِ وَهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللهِ وَهُ وَهُمْ اللهِ وَهُ وَهُمْ اللهِ وَهُ وَهُمْ اللهِ وَهُ وَهُمْ اللهِ وَهُ وَاللهِ وَهُونَ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَهُونَ اللهِ وَهُونَ اللهِ وَهُونَ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَاللهِ وَهُمْ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَاللهِ وَهُمْ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَاللهُ وَهُمْ اللهِ وَاللهُ وَهُمْ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَهُمْ اللهِ وَهُمْ اللهُ وَهُمْ اللهُ اللهِ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

فدلت الآيات على تحريف اليهود والنصارى كتب الله المنزلة عليهم.

وقد كان هذا التحريف بالزيادة تارة وبالنقص تارة أخرى.

فدليل الزيادة قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَندَا مِن عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَمَا كَلْبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا مِّمَّا مِن عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَمَا لَكُ فَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا كَنْبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا مِّمَّا مِّمَّا مِن عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَمَا فَلِي لَا لَهُم مِّمَّا مَن عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَمَا فَلِي لَا لَهُم مِّمَّا كُنْبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا مِّمَّا مِن اللهِ مَن عِندِ ٱللهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَلَى اللهِ مُعَلِيلًا لَهُ مُن عَلَيْ لَلْهُم مِّمَا كُنْبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَا مِن اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْدِيهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ

ودليل النقص قوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۚ إِذْ قَالُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِّن شَيْءٍ قُلُ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِ عَمُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى لِلنَّاسِ ۖ تَجْعَلُونَهُ، قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهَا

وَتُخَفُونَ كَثِيرًا وَعُلِمْتُم مَّا لَمْ تَعْلَمُواْ أَنتُمْ وَلَا ءَابَا وُكُمْ قُلِ ٱللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ١٠٠٠ [الأنعام: ٩١].

وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَابِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمُ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخُفُونَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ۚ قَدّ جَاءَ كُم مِن ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ١٠ [المائدة: ١٥].

و من أدلة تحريف التوراة قوله تعالى: ﴿ أَفَنَطَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ، مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿٥٠﴾ [البقرة:٥٧].

قال السدي في تفسير الآية: «هي التوراة حرفوها»(١).

وقال ابن زيد: «التوراة التي أنـزلها عليهم يحرفونها يجعلون الحلال فيها حراما والحرام فيها حلالا والحق فيها باطلا والباطل فيها حقا»(١).

وقال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ٤ إِذْ قَالُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِّن شَيْءٍ ۖ قُلُ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ ـ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِّنَّاسٍ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبدُّونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا ۗ وَعُلِّمْتُم مَّالَمْ تَعْلَمُواْأَنْتُمْ وَلَا ءَابَآ وُكُمْ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ الْأَنعَامِ: ٩١].

قال الإمام الشوكاني : «أي تجعلون الكتاب الذي جاء به موسى في قراطيس تضعونه فيها ليت لكم ما تريدونه من التحريف والتبديل وكتم صفة النبي على المذكورة فيه» (٣).



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (١/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٢/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٣) انظر : فتح القدير للشوكاني (٢/ ٤٤٤).



قال الحافظ ابن كثير في تفسير الآية: «أي يبين ما بدلوه وحرفوه وأولوه وافتروا على الله فيه ويسكت عن كثير مما غيروه ولا فائدة في بيانه ، فدلت هذه الآيات على وقوع التحريف والتبديل في التوراة والإنجيل، ولهذا اتفق علماء المسلمين على أن التوراة والإنجيل قد دخلهما التحريف والتغيير»(۱).

قوله: «إلا القرآن الكريم فقد توكل الله بحفظه»: فهو سليم مما طرأ على الكتب السابقة من التحريف والتبديل وهو محفوظ من كل ذلك بحفظ الله له وصيانته إياه.

الدليل: قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴿ الحِحر: ٩]. أي: وإنا للقرآن لحافظون من أن يزاد فيه باطل ما ليس منه، أو ينقص منه ما هو منه من أحكامه وحدوده وفرائضه (٢).

قوله: «ما واجبنا تجاه القرآن الكريم؟»: أي ما الواجبات المتحتمة على المسلم تجاه القرآن العظيم.

قوله: «أن نؤمن به»: أي نصدق تصديقا جاذما أن القرآن من كلام الله على



<sup>(&#</sup>x27;) انظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٦٣).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٤/٧).



لا كلام غيره، والإيهان والإقرار بأن القرآن لا يأتي كتاب بعده ولا مغير ولا مبدل لشيء من شرائعه بعده.

قوله: «وأن نعمل به»: أي بشرائعه وأحكامه، وأنه ليس لأحد الخروج عن شيء من أحكامه؛ قال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدِّرِكَ حَرَجٌ مِّنهُ لِلْنَذِرَ بِهِ عَن أَحكامه؛ قال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُنزِلَ إِلَيْكُ مَن رَبِّكُو وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَا ۗ قَلِيلًا مَّا وَذِكُرَىٰ لِلْمُوْمِنِينَ ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيا ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيا ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۗ قَلِيلًا مَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ مِن رَبِّكُمُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ ۗ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ مِن رَبِّكُمُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ وَلِيلًا مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ مِن رَبِّكُمُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ عَلَالًا مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهُ وَلَا تَنْبُونَ مُنْ اللّهُ وَلَا تَنْبُونُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَوْلِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا

فلا بد في الإيهان به من امتثال أوامره واجتناب مناهيه وتحليل حلاله وتحريم حرامه.

قوله: «وأن نتقرب إلى الله بتلاوته»: فمن قرأ منه حرفا، فله به حسنة والحسنة بعشر أمثالها؛ فعن عَبْدَ الله بْنَ مَسْعُودٍ ﴿ مَنْ قَرَأَ وَالْحَسنة بعشر أمثالها؛ فعن عَبْدَ الله بْنَ مَسْعُودٍ الله عَنْ قَرَأً وَالْحَسنة بعشر أمثالها، لا أقُولُ الم حَرْفٌ، وَلَكِنْ حَرْفٌ وَمِيمٌ حَرْفٌ » (١).





# الدرس السابع الإياز بالرسل الإيماز بالرسل

س١: من نبيك؟

ج١: هومحمد بزعبد الله الشخاتم الأنبياء والمرسلين.

س٧: ما واجبنا تجاه رسول الله ﷺ؟

ج٧: أزنحبه، وأزنفعل ما أمرنا به، وننتهر عما نهانا عنه.

س٣: ما واجبنا تجاه الرسل عليهم السلام؟

ج٣: أزنحيهم، ونؤمزيهم.

سه: ماذا تعرف عن عيسى الطَّيِّلاهِ

جه: هو رسول الله كغيره مزالرسل نحبه ونؤمزيه .

سه: من أم عيسى العَلِيَّة؟

ج٥: مريم ابنة عمران

سه: من أبوه؟

ج : خلقه الله بدوزأب، كما خلق آدم بدوزأب، ولا أم، وكما خلق حواء مزأب بدوزأم.

الدليل: قوله تعانى ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثُلِ ءَادَمُ ۚ خَلَقَ لُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ رُكُن فَي كُونُ ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثُلِ ءَادَمُ ۚ خَلَقَ لُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ رُكُن فَي كُونُ ﴿ أَنَ اللَّهِ عَمْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَالِهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُونُ الللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ الللّهُ عَلَيْكُ الللّهُ عَلَيْكُمُ

.....الشرح .....الشرح ......

قوله: «من نبيك؟»: أي الذي أرسله الله إليك وإلى الناس كافة.

قوله: «هو محمد بن عبد الله على»: أي قل: نبي محمد على.





قوله: «خاتم الأنبياء والمرسلين»: أي الذي ختم الله به الأنبياء فلا نبي بعده؛ لقوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمُ وَلَكِكن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبَيّ نَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ الْحَزابِ: ٤٠].

قوله: «أن نحبه»: لحديث أبي هُرَيْرَةَ عِلَى، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى قَالَ: «فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ»(١).

قوله: «وأن نفعل ما أمرنا به، وننتهي عما نهانا عنه»: لقوله تعالى: ﴿ وَمَا نَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ قَالَ: ﴿إِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِأَمْرٍ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ (٢).

قوله: «ما واجبنا تجاه الرسل عليهم السلام؟»: أي ما الواجب علينا معشر المسلمين تجاه الرسلهم الله علينا .

قوله: «أن نحبهم، ونؤمن بهم»: أي يجب علينا أن نحبهم ونؤمن بهم ونؤمن بهم ونؤمن بهم ونؤمن بهم ونصدق بأنهم من عند الله على قال تعالى: ﴿ قُولُوا ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَى إِبْرَهِ مَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَ وَمَا أُوتِي اللّهِ مَا اللّهِ وَمَآ أُوتِي مُوسَى وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِي النّبِيتُونَ مِن رّبِيهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَبِّهِ ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ

STORE NEW B EXCLUSIVE

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٤)، ومسلم (٤٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧).



وَمَكَتَهِكَذِهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ عَلَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُّسُلِهِ ۚ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ (١٥٠) ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

قوله: «ماذا تعرف عن عيسى العَلِيُّلاً؟» أي ماذا تعتقد في عيسى العَلِيُّلاً.

قوله: «هو رسول الله كغيره من الرسل نحبه ونؤمن به»: أي نؤمن به ونحبه كباقي الرسل الذين أرسلهم الله تعالى؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ اللهِ كَمْثُلِ ءَادَمَ خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ وَكُن فَيَكُونُ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٩٥].

وقال تعالى: ﴿ يَنَا هَلَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِ وَأُمِّى إِلَاهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَلنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ, فَقَدْ عَلِمْتَهُ, مَن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَلنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ, فَقَدْ عَلِمْتَهُ, تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَيْمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ اللَّهِ اللَّائِدة: ١١].

وعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴾ : «مَنْ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحُمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللهِ وَابْنُ أَمَتِهِ وَكَلِمَتُهُ اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحُمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَأَنَّ النَّارَ حَقُّ؛ أَدْخَلُهُ اللهُ الجَنَّةُ وَكَلِمَتُهُ القَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، وَأَنَّ الجَنَّةَ حَقُّ، وَأَنَّ النَّارَ حَقُّ؛ أَدْخَلُهُ اللهُ الجَنَّة مِنْ أَيِّ أَبُوابِ الجَنَّةِ الثَّهَانِيَةِ شَاءَ»(١).

ولكن عيسى اللَّكِ لا يزالا حيا حتى الآن في السماء؛ لقوله تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمُ إِنَّا

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٤٧٤)، ومسلم (٢٨).

قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللّهِ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمُ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْنَلَفُواْ فِي الْمَا الْمَسْ بَلِهُ مَنْ عِلْمِ إِلَّا ٱبْبَاعَ ٱلظَّنِ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا الله عَلَمُ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِلَّا ٱبْبَاعَ ٱلظَّنِ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا الله عَلَمُ بَلِهِ مِنْ عِلْمِ إِلَّا ٱبْبَاعَ ٱلظَّنِ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا الله عَلَمُ بَلِهِ مِنْ عِلْمِ إِلَّا ٱبْبَاعَ ٱلظَّنِ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا الله عَلَمُ الله إِلَا الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا قَنَلُوهُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمُ أَوْلِهُ اللّهُ إِلَيْهِ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَابُوهُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمُ أَوْلِهُ وَإِلّهُ اللّهُ إِلَيْهُ اللّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا قَنَلُوهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ مِلّهُ اللّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ وَمَا قَنَلُوهُ مَا فَكُمْ بِهِ عِمِنْ عِلْمِ إِلَّا ٱللّهُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْكُ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ إِلَيْهِ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْكُ مَا لَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ وَمَا قَنَالُوهُ وَيَقِينَا اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْلُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

قوله: «من أم عيسى العَلِيلاً؟»: أي التي ولدته.

قوله: «مريم ابنت عمران»: لقوله تعالى: ﴿مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَّلِهِ الرُّسُلُ وَأُمَّهُ مِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُنِ الطَّعَامُ الظَّرَ الطَّعَامُ الظَّرَ الطَّعَامُ الطَّلَر الطَّعَامُ الطَّرَ الطَّعَامُ الطَّر الطَّعَامُ الطَّرَ الطَّرَ اللهُ كَا يَرْعَم النصارى؛ قال تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ الْكِتَبِ لَا تَغْلُواْ فِي وليس هو ابن الله كما يزعم النصارى؛ قال تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ الْكِتَبِ لَا تَغْلُواْ فِي وليس هو ابن الله كما يزعم النصارى؛ قال تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ الْكِتَبِ لَا تَغْلُواْ فِي وليس هو ابن الله كما يزعم النصارى؛ قال تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ اللّهِ عَلَى اللّهِ إِلَّا اللّهِ إِلَّا الْحَقَّ وَإِنَّا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرِّيمَ رَسُولُ اللّهِ وَكِيلَا اللّهُ وَلَا تَقُولُواْ تَلْكَةُ أَلْتَهُواْ خَيْلًا وَكَامَتُهُ وَلَكُمُ اللّهُ إِلَكُ مَرْيَم وَرُوحُ مِّنَهُ فَعَامِنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِةٍ وَلَا تَقُولُواْ ثَلْكَةُ أَلْتَهُواْ خَيْلًا وَكُولَ اللّهُ اللّهُ إِلَكُ مَرْيَم وَرُوحُ مِّنَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ إِلَهُ وَحِدُ لَا اللّهُ اللّهُ إِلَكُ وَكُولَا لَكُولَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِدُلًا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِدُلًا الللهُ وَحَدَلًا اللهُ اللّهُ اللّهُ وَحِدُلًا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِدًا الللّهُ وَحِدًا الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِدًا الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِدًا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِدًا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِيلًا الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِيلًا الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ ال

قوله: «من أبوه؟»: أي من أبو عيسى العَلِيْكُ؟

قوله: «خلقه الله بدون أب، كما خلق آدم بدون أب، ولا أم، وكما خلق آدم بدون أب، ولا أم، وكما خلق حواء من أب بدون أم»: قال تعالى: ﴿ قَالَتُ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِى وَلَدُّ وَلَمُ يَمْسَسِنِ مَشَرُّ قَالَ كَذَرِكِ اللهِ اللهُ يَخَلُقُ مَا يَشَاءُ ۚ إِذَا قَضَى ٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ، كُن فَيَكُونُ ﴿ اللهِ اللهُ يَخَلُقُ مَا يَشَاءُ ۚ إِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ، كُن فَيَكُونُ ﴿ اللهِ الله عمران:٤٧].

قوله: «الدليل: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰعِندَ اللّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَ هُومِن ثُرًابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ ﴾ : أي إن شبه عيسى الله في خلقي إياه من فحل كشبه آدم الذي خلقتُه من تراب ثم قلت له: كن، فكان من غير فحل ولا ذكر ولا أنثى؛ فليس خلقي عيسى من أمه من غير فحل، بأعجب من خلقي آدم من غير ذكر ولا أنثى، وأمري إذ أمرته أن يكون فكان لحًا؛ فكذلك خلقي عيسى: أمرتُه أن



www.alukah.net

### رهداء من شبكة الألوكة حاشية على منهج العقيدة



(00

يكون فكانً (١).





## الدرس الثامن معجزات الأنبياء

س١: ما هي معجزة نوح الطَّيْلا؟

ج١:السفينة.

س٧: ما هي معجزة صالح الطيه؟

ج٢: الناقة.

س٣: ما هي معجزة داود الطَّيَّة.

ج٣: إلانة الحديد، وتسبيح الجبال والطيرمعه.

س٤: ما هي معجزة سليمان الطينة؟

جه: تسخيرالربح والطير والجزله.

سه: ما هي معجزة إبراهيم الطيها؟

جه: عدم الاحتراق بالنار.

س: ما هي معجزة موسى الطَّيِّيِّة ؟

ج: العصا واليد .

س٧: ما هي معجزة عيسى الطَّيِّلا؟

ج٧: إبراء الأعمروالأبرص وإحياء الموتر بإذر الله.

س٨: ما هي معجزة محمد ﷺ

ج٨: القرآز الكريم والإسراء والمعراج وانشقاق القمر وغير ذلك.







قوله: «معجزات الأنبياء»: المعجزات مفردة معجزة، والعجزة لغة: مأخوذة من العجز، وهو عدم القدرة.

واصطلاحا: أمر خارق للعادة يجريه الله على أيدي الأنبياء للدلالة على صدقهم مع سلامة المعارضة.

فقولنا: «خارق للعادة»: أخرج ما ليس بخارق للعادة مثل ما يصدر من الأنبياء من الأفعال والأحوال الطبيعية فهي ليست بمعجزات.

وقولنا: «يجريه الله على أيدي الأنبياء»: أخرج الأمور الخارقة التي تجري على أيدي الأولياء فهي ليست بمعجزات وإنها هي كرامات، لمتابعتهم للأنبياء ويخرج من باب أولى ما يأتي به السحرة والكهان من الشعوذة فهذه لا تصدر إلا من شرار الخلق.

وقولنا «للدلالة على صدقهم مع سلامة المعارضة»: أخرج ما يدعيه المتنبئون الكذابون من الأمور الخارقة وكذلك السحرة فإنها لا تسلم من المعارضة بل يعارضها أمثالهم من السحرة لأنها من قبيل السحر والشعوذة. (۱)

قوله: «السفينة»: عندما يئس نوح الكلي من دعوة قومه و استفرغ معهم كل أساليب الدعوة أمره الله تعالى أن يصنع الفلك، وهي سفينة عظيمة لم يكن لها نظير، و أمره أن يحمل في هذه السفينة من كل زوجين اثنين من الحيوانات، وسائر ما فيه روح من المأكولات وغيرها لبقاء نسلها، وأن يحمل معه أهل بيته، إلا من كان كافرا فإنه قد نفذت فيه الدعوة التي لا ترد، ووجب عليه حلول البأس الذي لا يرد.



قال تعالى: ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلَا تَحْكَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓ أَ إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ ﴿ ٣٧ وَيَصَّنَعُ ٱلْفُلُكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاَّ مِّن قَوْمِهِ عَسَخِرُواْمِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنَّا فَإِنَّا نَسْخُرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ ﴿ ٢٨ ﴾ [هود: ٣٧ - ٣٨].

وقال تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا جَآءَ أَمْ مَا وَفَارَ ٱللَّنُّورُ قُلْنَا ٱحْمِلْ فِيهَامِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلٌ ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْفِبِهَا وَأَهْ لَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ وَمَا ءَامَن مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلٌ ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْفِبِهَا فِلْمَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ وَمَا ءَامَن مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلٌ ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْفِبِهَا فِلْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلّا مَن رَّحِمُ وَعَالَ بَيْنَهُمَا وَلَا تَكُن مَعَ ٱلكَوْمِينَ ﴿ وَعَالَ بَيْنَهُمَا وَلَا تَكُن مَعَ ٱلكُومِينَ وَ اللَّهُ عَلَيْ وَمَا لَكُومُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا وَلَا تَكُن مَعَ ٱللَّهُ وَمَالَ بَيْنَهُمَا وَكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللل

قوله: «الناقت»: عندما دعا صالح التَّكُلُّقومه إلى عبادة الله الواحد الأحد، كذبوه وطلبوا منه آية تدل على صدقه.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا إِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَغْتَصِمُونَ ﴾ [النمل: ٥٥].

و قال تعالى: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَرِينَ ﴿ مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا فَأْتِ بِعَايَةٍ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِدِقِينَ ﴿ الشَّعِراء:٥٣ ١ - ٤٥ ١].

قال ابن كثير: ذكر المفسرون أنّ ثمود اجتمعوا يومًا في ناديهم، فجاءهم رسول الله صالح، فدعاهم إلى الله، وذكرهم، وحذّرهم، ووعظهم، وأمرهم، فقالوا له: إن أخرجت لنا من هذه الصخرة – وأشاروا إلى صخرة هناك – ناقة، من صفتها





كيت وكيت، وذكروا أوصافًا سموها، ونعتوها، وتعنتوا فيها، وأن تكون عشراء طويلة، من صفتها كذا وكذا.

فقال لهم نبيهم صالح الله الرأيتم إن أجبتكم إلى ما سألتم على الوجه الذي طلبتم أتؤمنون بها جئت به، وتصدقوني بها أرسلت به ؟ قالوا: نعم، فأخذ عهودهم ومواثيقهم على ذلك، ثم قام إلى مصلاه فصلى لله الله على ما قدّر له، ثم دعا ربه الله الله على ما طلبوا، فأمر الله على تلك الصخرة أن تنفطر عن ناقة عظيمة عشراء على الوجه الذي طلبوا، أو على الصفة التي نعتوا.

وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُوا ٱللّهَ مَالَكُم مِّنَ إِلَهِ عَيْرُهُ، قَدْ جَاءَ تَكُم بَيّنَةٌ مِّن رَّبِكُم هَا هَا فَا اللّهِ لَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُهُ فَذَرُوهَا وَنُو وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَاجُ أَلِيدُ اللّهِ لَاعراف: ٧٣] (١).

قوله: «ما هي معجزة داود الكيلا»: أي ما هي المعجزة التي أيد الله بها نبيه داود الكيلاة.

قوله: «إلانت الحديد»: كان داود الكي لا يحتاج أن يدخل الحديد النار و لا يضربه بمطرقة ، بل كان يفتله بيده، مثل الخيوط لأن الله على أعطاه القدرة على إلانة الحديد .

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلًا يَنجِبَالُ أَوِّيي مَعَهُ وَٱلطَّلِيرَ ۗ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ



äşili ägili www.alukah.net

ْنَ أَنِ ٱعْمَلُ سَنِبِغَنْتِ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرْدِ ۗ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا ۗ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ اللهُ السَّرْدِ ۗ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا ۗ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

قوله: «وتسبيح الجبال والطير معه»: أي أن الجبال و الطير كانت تسبح معه .

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلًا يَنجِبَالُ أُوِّيِي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ ۗ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ

قال الحافظ ابن كثير: الصواب أن معنى أوبي معه أي رجعي مُسَبِّحة معه ('). وقال أيضا: «يخبر تعالى عها أنعم به على عبده ورسوله داود، صلوات الله وسلامه عليه، مما آتاه من الفضل المبين، وجمع له بين النبوة والملك المتمكن، والجنود ذوي العَدَد والعُدد، وما أعطاه ومنحه من الصوت العظيم، الذي كان إذا سبح به تسبح معه الجبال الراسيات، الصم الشامخات، وتقف له الطيور السارحات، والغاديات والرائحات، وتجاوبه بأنواع اللغات»(').

وقال تعالى: ﴿ وَسَخَّرْنَامَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ ۚ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ ٧٠﴾ [الأنبياء: ٧٩] .

و قال تعالى: ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ لِيُسَبِّحْنَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِشْرَاقِ ﴿ اللَّ

قوله: «ما هي معجزة سليمان الكَيْلاً؟»: أي ما هي المعجزة التي أيد الله بها نبيه سليمان الكَيْلاً.



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٧/ ٥٧).

<sup>(</sup>٢) انظر السابق (٦/ ٤٩٧).



قال الحسن البصري: «كان يغدو على بساطه عليه السلام من دمشق فينزل بإصطخر يتغذّى بها، ويذهب رائحا من إصطخر فيبيت بكابل، وبين دمشق وإصطخر شهر كامل للمسرع، وبين إصطخر وكابل شهر كامل للمسرع» (١).

وقال تعالى: ﴿ فَسَخَّرْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجَرِّي بِأَمْرِهِ وَكُفَّآءً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ اللَّهُ الرِّيحَ تَجَرِّي بِأَمْرِهِ وَكُفَّآءً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ اللَّهُ الرِّيحَ تَجَرِّي بِأَمْرِهِ وَكُفَّآءً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ اللَّهُ الرِّيحَ عَجْرِي بِأَمْرِهِ وَكُفّآةً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْحَالَةُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قوله: «والطير»: لقد كان سليان النَّكِيُّ يكلم الطير، يفهم كلامها، و تفهم كلامه .

قال تعالى: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُردَ ۖ وَقَالَ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءً إِنَّ هَلَذَا هُو ٱلْفِضُلُ ٱلْمُبِينُ ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَنَ جُنُودُهُ, مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمُ شَيْءً إِنَّ هَلَذَا هُو ٱلْفِضُلُ ٱلْمُبِينُ ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَنَ جُنُودُهُ, مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمُ مُنُودُهُ وَاللَّهُ اللهِ اللهِ وَالطَّيْرِ فَهُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

قال الحافظ ابن كثير: "وقوله: "وَيَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ [النمل: ١٦]، أي: أخبر سليمان بنعم الله عليه، فيما وهبه له من الملك التام، والتمكين العظيم، حتى إنه سَخَّر له الإنس والجن والطير، وكان يعرف لغة الطير والحيوان أيضًا، وهذا شيء لم يُعطَه أحد من البشر - فيما علمناه -مما أخبر الله به ورسوله»(٢).

قوله: «والجن له»: يعملون بين يديه ما يشاء.



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٦/ ٤٩٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٦/ ١٨١).

قال تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّبِيحَ غُدُوُهُمَا شَهَرُ وَرَوَاحُهَا شَهْرُ ۗ وَأَسَلْنَا لَهُ, عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ۗ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ بِإِذْنِ رَبِّهِ ۗ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقْ لُهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ اللهَ اللَّهِ عِيرِ اللهَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ [سبأ: ٢٦].

قال الحافظ ابن كثير: «وقوله: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ مِإِذْنِ رَبِّهِ عَلَى أي: وسخرنا له الجن يعملون بين يديه بإذن الله، أي: بقدره ، وتسخيره لهم بمشيئته ما يشاء من البنايات وغير ذلك»(··).

قوله: « ما هي معجزة إبراهيم السَّيِّكُم؟»: أي ما هي المعجزة التي أيد الله بها نبيه إبراهيم العَلَيْكُلّ.

قوله: «عدم الاحتراق بالنار»: لما حطَّم إبراهيم الطَّيِّكُ آلهة قومه التي كانوا يعبدونها من دون الله على أشعلوا له النار، ورموه فيها، فأمر الله على النار ألا تصيبه بأذى وأن تكون عليه بردًا وسلامًا ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَٱنصُرُوٓاْ ءَالِهَتَكُمُ إِن كُنهُمُ فَيعِلِينَ الأنبياء: ٦٨].

فلما أُلْقِيَ في النار لم تمسه بسوء بأمر الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ قُلْنَا يَكْنَارُكُونِ بَرُدًا وَسَلَامًا عَلَيْ إِبْرُهِيمَ اللهِ الأنبياء: ٦٩].

قوله: «ما هي معجزة موسى اللَّيْكُ؟»: أي ما هي المعجزة التي أيد الله بها نبيه موسى العَلَيْ الْأَ.

قوله: «العصا واليد»: أيد الله عَلا نبيه موسى السَّك بعدة معجزات من أشهرها: العصا واليد؛ والعصا كانت تتحول إلى حيّة عظيمة عندما يلقيها على الأرض.





قال تعالى: ﴿ وَٱضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَخُرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءٍ ءَايَةً أُخُرَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قوله: «ما هي معجزة عيسى الله الله بها نبيه عيسى الله الله عيسى ال

قوله: «إبراء الأعمى والأبرص وإحياء الموتى بإذن الله»: من المعجزات التي أيد الله بها عيسى الكليلة: أنّه كان يمسح الأعمى فيبرأ بإذن الله، ويمسح الأبرص فيذهب الله عنه برصه، و يمرُّ على الموتى فيناديهم فيحييهم بإذن الله تعالى .

وكان الكلي يصنع من الطين ما يشبه الطيور ثم ينفخ فيها فتصبح طيورًا بإذن الله.



قوله: «ما هي معجزة محمد ﷺ؟»: أي ما هي المعجزة التي أيد الله بها نبينا محمد ﷺ.

قوله: «القرآن الكريم»: لقدأجرى الله على يد نبينا محمد على معجزات باهرات، وآيات مبصرات، وأعظم تلك المعجزات التي أعطيها رسولنا صلى الله عليه وسلم، القرآن الكريم، والكتاب المبين، وهو آية تخاطب النفوس والعقول، آية باقية دائمة إلى يوم الدين، لا يطرأ عليها التغيير ولا التبديل.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَ هُمُّ وَإِنَّهُ لَكِئَبُ عَزِيزٌ ﴿ اَ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَّ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمِ حَمِيدٍ ﴿ اللَّهِ الْفَصِّلَت: ٢١-٤١].

وقد تحدى الله بهذا الكتاب فصحاء العرب، وقد كانت الفصاحة والبلاغة وجودة القول هي بضاعة العرب التي نبغت بها، وكان مقتل هذه الدعوى أن يعارض فصحاؤهم هذا الكتاب، ويأتوا بشيء من مثله، ولكنهم عجزوا عن ذلك.

وقال تعالى: ﴿ قُل لَيِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَقَالَ تعالى: ﴿ قُلُ لَيْ إِنْ الْجَتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِهِ عَلَىٰ الْمُعْفِى ظَهِيرًا ﴿ الْإِسراء: ٨٨] (١).



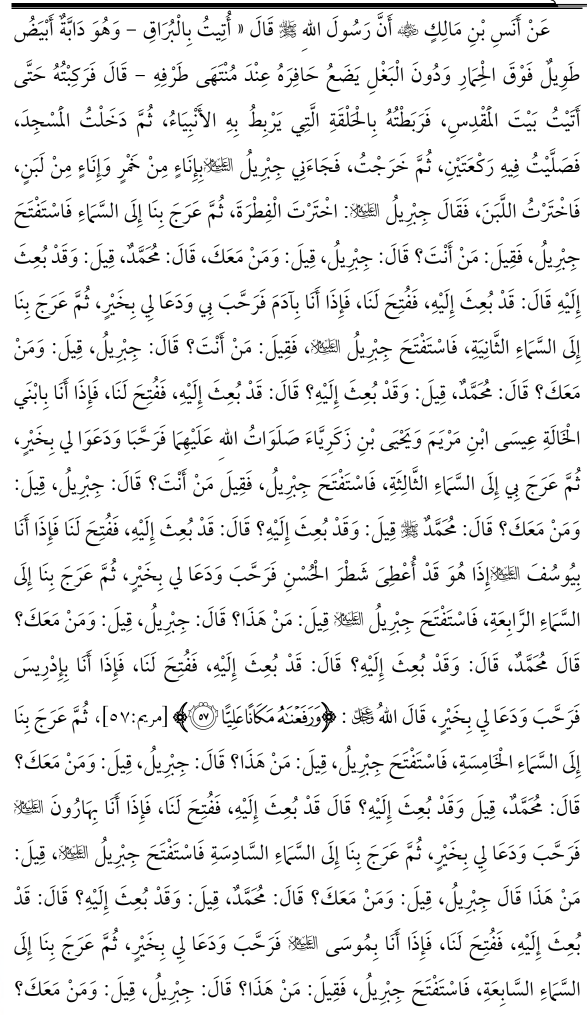


قوله: «والإسراء والمعراج»: الإسراء والمعراج من الآيات البينات والمعجزات الخارقات إسراء الله بنبيه من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى حيث جمع الله له الأنبياء فصلى بهم إمامًا قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللَّذِي اللَّهُ مِنْ عَلَيْنِنَا ۚ إِنَّهُ هُو السّمِيعُ الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى اللّه اللّه مِنْ عَلَيْنِنَا ۚ إِنَّهُ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ اللّه كَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى اللّه عَلَى اللّه مِن المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الكالم على البراق بصحبة جبريل النّه حتى وصل بيت المقدس، فربط البراق بحلقة باب المسجد، ثم دخل المسجد وصلى فيه بالأنبياء إماما، ثم جاءه جبريل بإناء من باب المسجد، ثم دخل المسجد وصلى فيه بالأنبياء إماما، ثم جاءه جبريل بإناء من باب المسجد، ثم دخل المسجد وصلى فيه بالأنبياء إماما، ثم جاءه حبريل بإناء من لبن فاختار اللبن على الخمر فقال له جبريل: هديت للفطرة.

والإسراء لغة: من السرى وهو: سير الليل أو عامته، وقيل: سير الليل كله، ويقال: سريت، وأسريت.

والمعراج لغة: مفعال من العروج، أي الآلة التي يصعد فيها.

وشرعا: هو صعود النبي على بصحبة جبريل الكلام من بيت المقدس إلى السماء الدنيا ثم باقي السماوات إلى السماء السابعة ورؤية الأنبياء في السماوات على منازلهم، ثم صعوده إلى سدرة المنتهى، ورؤيته جبريل الكلام عندها على الصورة التي خلقه الله عليها، ثم فرض الله عليه الصلوات الخمس تلك الليلة وتكليم الله له بذلك ثم نزوله إلى الأرض(١).





äşili **algili** www.alukah.net

قَالَ: مُحَمَّدٌ ﷺ، قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ، فَفُتِحَ لَنَا، فَإِذَا أَنَا بِإِبْرَاهِيمَ التَّكِلَةُ مُسْنِدًا ظَهْرَهُ إِلَى الْبَيْتِ المُعْمُورِ، وَإِذَا هُوَ يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْم سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ لاَ يَعُودُونَ إِلَيْهِ، ثُمَّ ذَهَبَ بِي إِلَى السِّدْرَةِ الْمُنتَهَى، وَإِذَا وَرَقُهَا كَآذَانِ الْفِيلَةِ وَإِذَا ثَمَرُهَا كَالْقِلاَكِ، فَلَمَّا غَشِيَهَا مِنْ أَمْرِ الله مَا غَشِيَ تَغَيَّرَتْ فَهَا أَحَدٌ مِنْ خَلْقِ الله يَسْتَطِيعُ أَنْ يَنْعَتَهَا مِنْ حُسْنِهَا، فَأَوْحَى اللهُ إِلَى مَا أَوْحَى، فَفَرَضَ عَلَىَّ خَمْسِينَ صَلاَةً فِي كُلِّ يَوْم وَلَيْلَةٍ، فَنَزَلْتُ إِلَى مُوسَى السَّكِينَ فَقَالَ: مَا فَرَضَ رَبُّكَ عَلَى أُمَّتِكَ؟ قُلْتُ: خَمْسِينَ صَلاَةً، قَالَ: ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ، فَإِنَّ أُمَّتَكَ لاَ يُطِيقُونَ ذَلِكَ، فَإِنِّي قَدْ بَلَوْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَخَبَرْتُهُمْ، قَالَ فَرَجَعْتُ إِلَى رَبِّي فَقُلْتُ يَا رَبِّ خَفِّفْ عَلَى أُمَّتِي، فَحَطَّ عَنِّي خَمْسًا فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى فَقُلْتُ: حَطَّ عَنِّي خَمْسًا، قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لاَ يُطِيقُونَ ذَلِكَ فَارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ، فَلَمْ أَزَلْ أَرْجِعُ بَيْنَ رَبِّي تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَبَيْنَ مُوسَى اللَّكِ اللَّهِ كُنَّ عَلَّهُ إِنَّهُنَّ خَمْسُ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْم وَلَيْلَةٍ لِكُلِّ صَلاَةٍ عَشْرٌ، فَذَلِكَ خَمْسُونَ صَلاَةً، وَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَةً فَإِنْ عَمِلَهَا كُتِبَتْ لَهُ عَشْرًا وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا لَمْ تُكْتَبْ شَيْئًا فَإِنْ عَمِلَهَا كُتِبَتْ سَيِّئَةً وَاحِدَةً ، فَنَزَلْتُ حَتَّى انْتَهَيْتُ إِلَى مُوسَى اللَّهِ فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ، فَقُلْتُ: قَدْ رَجَعْتُ إِلَى رَبِّي حَتَّى اسْتَحْيَيْتُ مِنْهُ" (١).

والإسراء كان بروح النبي ﷺ وجسده، يقظة لا مناما.

قال ابن أبي العز الحنفي: «وكان من حديث الإسراء: أنه أسري بجسده في اليقظة على الصحيح من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى»(٢).

ولما عرج بالنبي الله إلى السهاوات العُلى، رأى من آيات ربّه الكبرى، رأى جبريل على صورته الحقيقية التي خلقه الله عليها، وصعد به إلى سدرة المنتهى، وجاوز



<sup>(</sup>١) البخاري (٣٠٣٥)، مسلم (١٦٢) .

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الطحاوية (١/ ٣٤١)



السبع الطباق وكلّمه الرحمن وقربه ﴿ أَفَتُمُنُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ﴿ أَفَتُمُنُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ﴿ أَفَتُمُنُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ﴿ أَفَا أَخُرَىٰ ﴿ آَفَا اللَّهُ الللَّالَّالَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّالَةُ الللللَّا اللللَّالَالَا الللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللل

وقد استعظمت قريش دعوى رسول الله على فقد كانت القوافل تمضي الأسابيع في الذهاب إلى بيت المقدس والعودة منها، فكيف يتسنى لرجل أن يمضي، ويعود في جزء من ليلة! ذلك أمر عجيب، وهو حقًا عجيب، ولكن العجب يتلاشى إذا علمنا أنَّ الذي أسرى به هو الله تعالى، والله على كلّ شيء قدير.

قوله: «وانشقاق القمر»: عندما سأل أهلُ مكة الرسولَ الله آية، انشق القمر شقين، حتى رأوا حراء بينها، وقد كان القمر عند انشقاقه بدرًا.

قال تعالى ﴿ أَفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ ﴿ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرُ مُسَيَمِرُ ﴾ [القمر: ١-٢].

وقد شاهد هذه المعجزة الناس في أنحاء الجزيرة العربية، وخارجها .

قال ابن كثير: «شوهد انشقاقه في كثير من بقاع الأرض، ويقال: إنّه أرخ ذلك في بعض بلاد الهند، وبنى بناء في تلك الليلة، وأرخ بليلة انشقاق القمر»(١).

قوله: «وغير ذلك»: لقد أيد الله نبيه الله بمعجزات كثيرة، قد عدها بعض العلماء فزادت على ألف معجزة، و من المعجزات التي لم يذكرها شيخنا حفظه الله:

١ - تكثيره الماء علي ونبعه من بين أصابعه الشريفة:



### حاشية على منهج العقيدة

فعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله، رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «عَطِشَ النَّاسُ يَوْمَ الْحُدَيْبِيَةِ، وَالنَّبِيُّ عَلِيْ بَيْنَ يَدَيْهِ رَكْوَةٌ (أَفَتَوَضَّاً فَجَهَشَ النَّاسُ نَحْوَهُ فَقَالَ: مَا لَكُمْ قَالُوا لَيْسَ عِنْدَنَا مَاءٌ نَتَوَضَّاً، وَلاَ نَشْرَبُ إِلاَّ مَا بَيْنَ يَدَيْكَ فَوضَعَ يَدَهُ فِي الرَّكُوةِ فَجَعَلَ اللَّهُ يَثُورُ بَيْنَ أَصَابِعِهِ كَأَمْثَالِ الْعُيُونِ فَشَرِبْنَا وَتَوَضَّانُنَا قُلْتُ كَمْ كُنْتُمْ ؟ قَالَ: لَوْ كُنَّا مِئَةَ ٱلْفِ لَكَ فَانَا كُمْ كُنْتُمْ ؟ قَالَ: لَوْ كُنَّا مِئَةَ ٱلْفِ لَكَ فَانَا كُنَّا خَمْسَ عَشْرَةَ مِئَة »(أ).

## ٢- حنين الجذع له على:

فعن جَابِر بْن عَبْدِ اللهِ رضي الله عنها، قَالَ: «كَانَ جِذْعٌ يَقُومُ إِلَيْهِ النَّبِيُّ عَلَيْ، فَلَمَّا وُضِعَ لَهُ الْمِنْبَرُ سَمِعْنَا لِلْجِذْعِ مِثْلَ أَصْوَاتِ الْعِشَارِ حَتَّى نَزَلَ النَّبِيُّ عَلَيْ فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ»(٣).

### ٣- تسليم الحجر عليه عليه

فعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ ﴿ مَا اللهِ ﴾ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴾ [إنّي لأَعْرِفُ حَجَرًا بِمَكَّةَ كَانَ يُسَلِّمُ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أَبْعَثَ إِنّي لأَعْرِفُهُ الآنَ »(١).



<sup>(</sup>١) الركوة: هي إناء يوضع فيه الماء .

<sup>(</sup>٢)صحيح: رواه البخاري: (١٥٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٩١٨).

<sup>(</sup>٤)صحيح: رواه مسلم (٦٠٧٨).



# الدرس التاسع علم الغيب

س ١: من الذي يعلم الغيب؟

ج١: الذي يعلم الغيب هو الله وحده.

س٧: ما حكم الذهاب إلى العراف الذي يدعي معرفة الغيب؟

ج٢: حرام لا يجوز.

الدليل: قال رسول الله ﷺ: «مَزْأَتُوعَرَافًا فَسَأَلُهُ عَزْشَرْئِ كُمْ تُقْبَلُ لَهُ صَلَاةًا رُبَعِينَ كُيْلَةً» رواه سلم''.

عَنْ أَبِهِ هُرِيْرَةَ، وَالْحَسَنِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ أَنْهَ كَاهِنَا، أَوْ عَرَافًا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أَنْوَلَ عَلَى مُحَمَّدِ». رواه أحمد ('').

.....الشرح .....الشرح .....

قوله: «علم الغيب»: الغيب هو ما غاب عنا، ولا نشاهده.

وهو من خصائص المؤمنين، قال تعالى: ﴿ الَّمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْمُ اللَّهُ اللّ

اللَّهِ مَا لَلْهِ مَا يُومُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقَنْهُمْ يُنفِقُونَ اللَّهِ [البقرة: ١-٣].

SOLD NEW & EXCLUSIVE

<sup>(</sup>١) برقم (٢٢٣٠)، عن بعض أزواج النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) برقم (٩٥٣٦)، وصححه الألباني في الإرواء (٢٠٠٦).



لذا إذا صار الغيب شهادة لا ينفع إيهان من لم يكن مؤمنا قبل؛ قال تعالى: ﴿ هُلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَكِمِكُةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ أَنْ تَأْتِيهُمُ ٱلْمَلَكِمِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنت مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا قُلِ ٱنظِرُواْ إِنَّا مُنظِرُواْ إِنَّا مَنظِرُواْ إِنَّا اللّنعام: ١٥٨.

قوله: «من الذي يعلم الغيب؟»: أي الأمور الغيبية.

قوله: «الذي يعلم الغيب هو الله وحده»: أي استأثر الله نفسه بعلم الغيب؛ فلا يعلمه أحد سواه.

قال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُو ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا قَالَ تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُو ۚ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْبِ تَسَّقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْبِ تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْبِ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ مَا وَاللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا وَلَا يَعْلَمُ مَا فِي اللَّهُ عَلَيْهِ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهُا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنَاتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْبِ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهُا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنْ اللَّهِ فِي فَاللَّهُ مَا وَلَا يَعْلَمُهُا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهُا وَلَا حَبَّتِهِ فِي ظُلْمُنْ عَلَيْكُونُ وَلَا يَعْلَمُ مَا وَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ وَلَا يَعْلَمُ وَيَعْلَمُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُ مَا وَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ وَلِلْمَ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ وَلِلْ مَعْمَ وَلَا عَلَيْهِ عَلَيْ فِي مِنْ فِي فِي لَا مُنْ عَلَيْ مِنْ وَرَقَهُ إِلَّا يَعْلَمُ وَلَا مُعْتَاقِ فِي عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْ وَلِي لِلْكُونِ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُ فِي فَلْكُونُ وَلَقَلْمُ عَلَيْكُوا لِمُنْ فَلْكُونُ وَلِي مُنْفَا وَلَا مُنْ فَلَا مُنْ فِي اللَّهُ عَلَيْكُونُ فِي فَالْمُ فَالْمُ فِي مُنْ فِي اللَّهِ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُوا مِنْ فِي اللَّهِ عَلَيْكُونُ وَلَا مُعْلِقِ فَلَا مُعْلِقُ فَا لَا عَلَيْكُونُ مِنْ فَلَا عَلَيْكُونُ وَلَا مُؤْلِقُونَا مِنْ فَلَا مُعْلَا مُعْلِقُ فَالْمُوا عَلَيْكُولِ مُنْ فَلَا مُعْلِقُ فَالْمُوا عَلَيْكُولُوا لَا عَلَيْكُولُونُ وَالْفِلْمُ مُنْ فَلَا مُ

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْغَيَّبَ إِلَّا اللّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ اللهِ بعلمه، يَشْعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ فَي السَّاثُر الله بعلمه، وحجب عنه خلقه غيره والساعة من ذلك، وما يدري من في السموات والأرض من خلقه متى هم مبعوثون من قبورهم لقيام الساعة.

قوله: «ما حكم الذهاب إلى العراف الذي يدعي معرفة الغيب؟»: العراف هو الذي يدعي معرفة الأمور الغيبية، وهو اسم للكاهن والمنجم والرمال ونحوهم ممن يتكلمون في معرفة الأمور بتلك الطرق، فكل من تكلم في معرفة الأمور المغيبة الماضية أو المستقبلة بتلك الطرق -طريق التنجيم، أو الخط في الرمل، بطريق الطرق، أو بالودع، ونحو ذلك من الأساليب، أو بالخشبة المكتوب عليها أباجاد، ونحو ذلك من قراءة الفنجان، أو قراءة الكف، وكل من يخبر عن الأمور المغيبة بشيء يجعله وسيلة لمعرفة الأمور المغيبة - يسمى كاهنا، ويسمى عرافا؛ لأنه لا يحصل له أمره إلا بنوع من أنواع الكهانة.

قوله: «حرام لا يجوز»: أي لا يجوز الذهاب إلى العراف لمعرفة الغيب.

قوله: «الدليل: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ أَتَى عَرَافا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ»: أي ذهب إلى عراف ليسأله.

قوله: «لم تقبل له صلاة أربعين ليلم»: أي لا ثواب له فيها وإن كانت مجزئة في سقوط الفرض عنه ولا يحتاج معها إلى إعادة (١).

قوله: «رواه مسلم»: أي في صحيحه، ومسلم هو الإمام الحافظ الحجة أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، أحد الأئمة الحفاظ وأعلام المحدثين صاحب التصانيف، طلب علم الحديث صغيراً، ورحل إلى العراق والحجاز والشام ومصر، سمع من مشايخ البخاري، وغيرهم كأحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه، والقعنبي، وغيرهم، وروى عنه أئمة من كبار عصره وحفاظ دهره، كأبي حاتم الرازي وابن خزيمة وغيرهما، قال مسلم: صنفت المسند الصحيح من ثلاثهائة ألف حديث مسموعة، ولد سنة أربع و مائتين، وتوفي عشية يوم الأحد لأربع أو لخمس أو لست بقين من رجب سنة إحدى و ستين ومائتين وعمره خمس وخمسون سنة، ودفن بنصر آباد ظاهر نيسابور يوم الاثنين (٢).

قوله: «والحسن»: الحسن بن علي بن أبي طالب بن عبد المطلب سبط رسول الله وريحانته، وسيد شباب أهل الجنة، ولد في شعبان، سنة ثلاث من الهجرة،



<sup>(</sup>١) انظر: شرح مسلم، للنووي (١٤/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي (١٢/ ٥٥٧ - ٥٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: سير أعلام النبلاء (٢/ ٥٧٨ - ٢٠٩).

#### حاشية على منهج العقيدة





مات سنة خمسين(١).

قوله: «عَنِ النّبيِّ ﷺ قال: «مَنْ أَنّى كَاهِئا»: الكاهن هو الذي يدعي علم الغيب.

قوله: «أوْ عَرَافا، فصَدَقه بِمَا يَقُولُ»: أي مما يدعيه من معرفة الغيب.

قوله: «فقد كَفَرَ بِمَا أَنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدِ»: أي كفر بالقرآن العظيم.

قوله: «رواه أحمد»: أي في مسنده، وأحمد هو أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال الشيباني، ولد في شهر ربيع الأول، سنة أربع وستين ومائة ببغداد، أخذ العلم عن الشافعي ووكيع، وغيرهما، وأخذ عنه البخاري، ومسلم، وغيرهما، مات سنة إحدى وأربعين ومائتين (٢).



<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (٣/ ٢٤٥-٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: سير أعلام النبلاء (١١/ ١٧٨-١٩٩).



## الإيمازبالبعث والحساب

س١: ماذا تعرف عن القبر؟

ج١: القبر يكوز للمؤمنين الطائعين روضة مزرياض الجنة، ويكوز على|لكافريز والمشركين والعاصين حفرة مزحفرالنار.

س٢: ماذا بعد القبر؟

ج٢: البعث، وهو إحياء الله الموترواخ اجهم مزقبورهم للحساب بيرب يدي الله. الدليل: قال تعانى ﴿ زَعَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَّن يُبَعَثُواْ قُلُ بَلَى وَرَبِّ لَنْبُعَثُنَّ ثُمَّ لَكُنَبَّوْنَ بِمَا عَمِلْتُم ۗ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ ﴾ [التغابن:٧].

س٧: ماذا بعد البعث؟

ج٧: الحساب والجزاء.

الدليل: قال تعانى ﴿ وَنَصَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْعًا ۗ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ أَنيْنَا بِهَا ۗ وَكَفَى بِنَا حَسِبِينَ ﴿ الْأَنبِياء: ٤٧]. وسوف برى كل إنسازما عمله فالدنيا مزخيراً و شرمكتوب في كتاب.

الدليل: قال تعانى ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِئَبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيلَنَا مَالِ هَنَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنَهَا ۚ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ۗ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله

.الشرح





قوله: «الإيمان بالبعث والحساب»: أي التصديق الجازم بأن الناس سيبعثهم الله بعد موتهم للحساب.

قوله: «ماذا تعرف عن القبر؟»: القبر هو المكان الذي يدفن فيه الميت.

قوله: «القبر يكون للمؤمنين الطائعين روضة من رياض الجنة، ويكون على الكافرين والمسركين والعاصين حفرة من حفر النار»: لحديث أنس هُ، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «العَبْدُ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ، وَتُولِيِّ وَذَهَبَ أَصْحَابُهُ حَتَّى إِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِمِمْ، أَتَاهُ مَلَكَانِ، فَأَقْعَدَاهُ، فَيَقُولاَنِ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ مُحَمَّدٍ ﴿ فَي فَوْلُ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنَ الرَّجُلِ مُحَمَّدٍ ﴿ فَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، فَيُقَالُ: انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنَ الرَّبُلِ مَقْعَدِكَ مِنَ اللَّارِ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنَ الجَنَّةِ، قَالَ النَّبِيُ ﴿ فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا، وَأَمَّا الكَافِرُ – أَوِ النَّارِ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنَ الجَنَّةِ، قَالَ النَّبِيُ ﴿ فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا، وَأَمَّا الكَافِرُ – أَو النَّاسُ، فَيُقَالُ: لاَ دَرَيْتَ وَلاَ تَلَيْتَ، اللهُ عَرْبُ بِمِطْرَقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ ضَرْبَةً بَيْنَ أَذُنَيْهِ، فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا مَنْ يَلِيهِ إِلّا الثَّقَلَيْنِ» (١).

وعن الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ﴿ قَالَ يُلْحَدُ، فَجَلَسَ رَسُولُ اللهِ ﴾ في جِنَازَةِ رَجُلٍ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَانْتَهَيْنَا إِلَى الْقَبْرِ، وَلَمَا يُلْحَدُ، فَجَلَسَ رَسُولُ اللهِ ﴾ وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ، كَأَنَّ عَلَى رُءُوسِنَا الطَّيْرَ، وَفِي يَدِهِ عُودٌ يَنْكُتُ فِي الْأَرْضِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «اسْتَعِيدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ» مَرَّتَيْنِ، أَوْ ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ الْعَبْدَ اللَّوْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ» مَرَّتَيْنِ، أَوْ ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ الْعَبْدَ اللَّوْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ الْآجِرَةِ، نَزَلَ إِلَيْهِ مَلَائِكَةٌ مِنَ السَّمَاءِ بِيضُ الْوُجُوهِ، كَأَنَّ وَجُوهَهُمُ الشَّمْسُ، مَعَهُمْ كَفَنْ مِنْ أَكْفَانِ الْجَنَّةِ، وَحَنُوطُ مِنْ حَنُوطِ الْجَنَّةِ، حَتَّى يَجْلِسُ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَيَقُولُ: يَجُلِسُوا مِنْهُ مَدَّ الْبَصِرِ، ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ المُوتِ السَّكِ، حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَيَقُولُ: يَجُلِسُوا مِنْهُ مَدَّ الْبَصِرِ، ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ المُوتِ السَّكِ، حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَيَقُولُ: عَنْ الله وَرِضُوانٍ»؛ قَالَ: «فَتَخْرُجُ تَسِيلُ كَا تَسِيلُ الْقَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى تَسِيلُ كَا لَوْتِ السَّهُ مَنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهُا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى تَسِيلُ الْقَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى تَسِيلُ كَا



يَأْخُذُوهَا، فَيَجْعَلُوهَا فِي ذَلِكَ الْكَفَنِ، وَفِي ذَلِكَ الْحَنُوطِ، وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَطْيَبِ نَفْحَةِ مِسْكٍ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ»، قَالَ: «فَيَصْعَدُونَ بِهَا، فَلَا يَمُرُّونَ، يَعْنِي بِهَا، عَلَى مَلَإٍ مِنَ الْلَائِكَةِ، إِلَّا قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الطَّيِّبُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ، بِأَحْسَن أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانُوا يُسَمُّونَهُ بِهَا فِي الدُّنْيَا، حَتَّى يَنْتَهُوا بِهَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَسْتَفْتِحُونَ لَهُ، فَيُفْتَحُ لَمُ مُ فَيُشَيِّعُهُ مِنْ كُلِّ سَهَاءٍ مُقَرَّبُوهَا إِلَى السَّهَاءِ الَّتِي تَلِيهَا، حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَيَقُولُ اللهُ عَلَّا: اكْتُبُوا كِتَابَ عَبْدِي فِي عِلِّيِّنَ، وَأَعِيدُوهُ إِلَى الْأَرْضِ، ْفَإِنِّي مِنْهَا خَلَقْتُهُمْ، وَفِيهَا أُعِيدُهُمْ، وَمِنْهَا أُخْرِجُهُمْ تَارَةً أُخْرَ»، قَالَ: «فَتُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ، فَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ، فَيُجْلِسَانِهِ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: رَبِّيَ اللهُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: دِينِيَ الْإِسْلَامُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هُوَ رَسُولُ الله ﷺ، فَيَقُولَانِ لَهُ: وَمَا عِلْمُكَ؟ فَيَقُولُ: قَرَأْتُ كِتَابَ الله، فَآمَنْتُ بِهِ وَصَدَّقْتُ، فَيُنَادِي مُنَادٍ فِي السَّمَاءِ: أَنْ صَدَقَ عَبْدِي، فَأَفْرِشُوهُ مِنَ الْجُنَّةِ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجُنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجُنَّة»، قَالَ: «فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا، وَطِيبِهَا، وَيُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ مَدَّ بَصَرِهِ»، قَالَ: «وَيَأْتِيهِ رَجُلٌ حَسَنُ الْوَجْهِ، حَسَنُ الثِّيَابِ، طَيِّبُ الرِّيح، فَيَقُولُ: أَبْشِرْ بِالَّذِي يَسُرُّكَ، هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ، فَيَقُولُ لَهُ: مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجْهُكَ الْوَجْهُ يَجِيءُ بِالْخَيْرِ، فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الصَّالِحُ، فَيَقُولُ: رَبِّ أَقِم السَّاعَةَ حَتَّى أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِي، وَمَالِ»، قَالَ: «وَإِنَّ الْعَبْدَ الْكَافِرَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاع مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنَ الْآخِرَةِ، نَزَلَ إِلَيْهِ مِنَ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ سُودُ الْوُجُوهِ، مَعَهُمُ المُسُوحُ، فَيَجْلِسُونَ مِنْهُ مَدَّ الْبَصَرِ، ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ المُوْتِ، حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَيَقُولُ: أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ، اخْرُجِي إِلَى سَخَطٍ مِنَ الله وَغَضَبِ»، قَالَ: «فَتُفَرَّقُ فِي جَسَدِهِ، فَيَنْتَزِعُهَا كَمَا يُنْتَزَعُ السَّفُّودُ مِنَ الصُّوفِ الْمُلُولِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى يَجْعَلُوهَا فِي تِلْكَ الْمُسُوح، وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَنْتَنِ رِيح جِيفَةٍ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ، فَيَصْعَدُونَ بِهَا، فَلَا يَمُرُّونَ بِهَا عَلَى مَلَإٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ، إِلَّا قَالُوا: مَا



ägill www.alukoh.net

هَذَا الرُّوحُ الْخَبِيثُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ بِأَقْبَحِ أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانَ يُسَمَّى بِهَا فِي الدُّنْيَا، حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيُسْتَفْتَحُ لَهُ، فَلَا يُفْتَحُ لَهُ»، ثُمَّ قَرَأَ رَسُولُ الله ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَبُونِ السَّمَاءَ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّر ٱلْجِيَاطِ وَكَذَالِكَ نَجُنِي ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ الْأَعْرَافِ: ٤٠]، فَيَقُولُ اللهُ عَلَى: «اكْتُبُوا كِتَابَهُ فِي سِجِّينٍ فِي الْأَرْضِ السُّفْلَى، فَتُطْرَحُ رُوحُهُ طَرْحًا»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَجِيقٍ ۗ [الحج:٣١]، فَتُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ، وَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ، فَيُجْلِسَانِهِ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي، فَيْنَادِي مُنَادٍ مِنَ السَّمَاءِ أَنْ كَذَبَ، فَافْرِشُوا لَهُ مِنَ النَّارِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى النَّارِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ حَرِّهَا، وَسَمُومِهَا، وَيُضَيَّقُ عَلَيْهِ قَبْرُهُ حَتَّى تَخْتَلِفَ فِيهِ أَضْلَاعُهُ، وَيَأْتِيهِ رَجُلٌ قَبِيحُ الْوَجْهِ، قَبِيحُ الثِّيَاب، مُنْتِنُ الرِّيح، فَيَقُولُ: أَبْشِرْ بِالَّذِي يَسُوءُكَ، هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ، فَيَقُولُ: مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجْهُكَ الْوَجْهُ يَجِيءُ بِالشَّرِّ، فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الْخَبِيثُ، فَيَقُولُ: رَبِّ لَا تُقِم السَّاعَةَ»<sup>(١)</sup>.

قوله: «ماذا بعد القبر؟»: أي ما الذي يكون بعد نعيم القبر أو عذابه؟ قوله: «البعث، وهو إحياء الله الموتى وإخراجهم من قبورهم للحساب بين يدي الله. الدليل: قال تعالى: ﴿ زَعَمَ اللَّذِينَ كَفَرُوٓ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَقِي لَنَبُعَثُوا أَن لَن يُبَعَثُوا أَن لَن يُبَعَثُوا أَن لَن يُبَعَثُوا أَن لَن يُبَعَثُوا أَن لَن يَبُعَثُوا أَن لَن يَبُعَثُوا أَن لَن يَبَعَثُوا أَن لَن يَبِعَثُون والكفار والمناد والمناذ والمنا

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (١٨٥٣٤)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٦٧٦).

٧A

أي: بعثكم ومجازاتكم(١).

قوله: «ماذا بعد البعث؟»: أي بعد أن يخرج الله الناس من قبورهم أحياء. قوله: «الحساب والجزاء»: أي على الحسنات والسيئات.

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ : أي: ونضع الموازين العدل ليوم القيامة؛ وهو ميزان واحد، وإنها جمع باعتبار تعدد الأعمال الموزونة فيه (٢).

قوله: « ﴿ فَلَا نُظَلَمُ نَفْسُ شَيْءًا ﴾»: أي: فلا يظلم الله نفسا ممن ورد عليه منهم شيئا بأن يعاقبه بذنب لم يعمله أو يبخسه ثواب عمل عمله، وطاعة أطاعه بها، ولكن يجازي المحسن بإحسانه، ولا يعاقب مسيئا إلا بإساءته ".

قوله: « ﴿ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّ لَهِ مِّنْ خَرْدَلِ أَنْيَنَا بِهَا ﴾»: أي: وإن كان الذي من عمل الحسنات، أو عليه من السيئات وزن حبة من خردل جئنا بها فأحضر ناها إياه (٤).

قوله: « ﴿ وَكُفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ ﴾»: أي: وحسب من شهد ذلك الموقف بنا حاسبين؛ لأنه لا أحد أعلم بأعمالهم وما سلف في الدنا من صالح أو سيئ منا(٥).

قوله: « وسوف يرى كل إنسان ما عمله في الدنيا من خير أو شر مكتوب في كتاب»: سواء كان صغيرة أو كبيرة.



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۸/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٥/ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبرى (١٨/ ٥١).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق (١٨/ ٤٥٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: السابق (١٨/ ٢٥٤).



قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ ﴾»: أي: كتاب الأعمال، الذي فيه الجليل والحقير، والفتيل والقطمير، والصغير والكبير.

قوله: ﴿ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ ﴾ »: أي: من أعمالهم السيئة وأفعالهم القبيحة.

قوله: «﴿ وَيَقُولُونَ يَوَيُلَنَّنَا »: أي: يا حسرتنا وويلنا على ما فرطنا في أعمارنا.

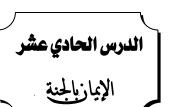
قوله: « ﴿ مَالِ هَذَا ٱلْكِتَٰبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً ﴾ »: أي: لا يترك ذنبا صغرا ولا كبرا ولا عملا وإن صغر.

قوله: « ﴿إِلَّا أَحْصَنها ﴾»: أي: ضبطها، وحفظها.

قوله: ﴿ ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً ۗ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ اللَّهُ ﴾: أي: من خير أوشر كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَاللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَمَا عَمِلَتْ مِن خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرِ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَي مِنْ فَيْرٍ مُحْمَلًا وَمُنْ مَنْ فَي مُنْ فَيْرِ مُعْمَالًا مَا عَلَى اللَّهُ وَمَا عَمِلَتْ مِنْ فَيْرٍ مُعْمَلًا وَمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ فَي اللَّهُ اللَّ



الألولة



س١: ما هي الجنت؟

ج١: الجنة دار النعيم، عرضها السماوات والأرض، مزدخلها لا يموت أبدا، ولا يمرض أبدا، ولا يحزز أبدا.

الدليل: قال تعان ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَنُدُخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجَرِّى مِن تَحَنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهِمَا أَبَدًا لَهُمْ فِهِهَا أَزُورَجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَنُدُخِلُهُمْ ظِلَّا ظَلِيلًا ﴿ ١٤٥٠ ﴾ [النساء: ٧٥].

س ٢: من هم أهل الجنبي؟

ج٧: هم المسلموز الطائعوز لربهم.

س٣: كم عدد أبواب الجنم؟

ج٣: أبواب الجنة ثمانية.

الدليل: قال رسول الله ﷺ: : «فِي الجَنَّةِ ثَمَانِيَةُ أَبُوَابٍ، فِيهَا بَابٌ يُسَمَّى الرَّيَّانَ، لَا يَدْخُلُهُ إِلَّا الصَّائِنُورَ» رواه البخاري (').

س٤: ما هو نعيم الجنت؟

جه: فيهاكل ما تتمناه.

الدليل: قال تعالى ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِّن ذَهَبٍ وَأَكُوابٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الدليل: قال تعالى الله على الله

.....الشرح .....الشرح .....





قوله: «الإيمان بالجنمى»: أي التصديق الجازم بوجودها، وسميت جنة من الاستتار.

قوله: «ما هي الجنم؟»: أي ما تعريف الجنة.

قوله: «من دخلها لا يموت أبدا»: لحديث أبي سَعِيدٍ الحُدْرِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ الْجَنَّةِ، رَسُولُ الله ﴿ اللهِ الله

قوله: «ولا يمرض أبدا، ولا يحزن أبدا»: لحديث أبي هُرَيْرة هُم قَالَ: أَتَى جِبْرِيلُ النَّبِيَّ عَلَىٰ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ هَذِهِ خَدِيجَةُ قَدْ أَتَتْكَ مَعَهَا إِنَاءٌ فِيهِ إِدَامٌ أَوْ طَعَامٌ جِبْرِيلُ النَّبِيَ عَلَىٰ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ هَذِهِ خَدِيجَةُ قَدْ أَتَتْكَ مَعَهَا إِنَاءٌ فِيهِ إِدَامٌ أَوْ طَعَامٌ أَوْ شَرَابٌ، فَإِذَا هِيَ أَتَتْكَ، فَاقْرَأُ عَلَيْهَا السَّلَامَ مِنْ رَبِّهَا عَلَىٰ وَمِنِّي، وَبَشِّرْهَا بِبَيْتٍ فِي



<sup>(</sup>١) يؤتي الموت: أي يجسد ويؤتي به.

<sup>(</sup>٢)كهيئة: أي كخلقة.

<sup>(</sup>٣) كبش: ذكر الغنم.

<sup>(</sup>٤) أملح: أبيض يشوبه سواد.

<sup>(</sup>٥) فيشرئبون: يمدون أعناقهم لينظروا.

<sup>(</sup>٦) خلود: استمرار وعدم فناء.

<sup>(</sup>٧) متفق عليه: رواه البخاري (٤٧٣٠)، ومسلم (٢٨٤٩).

الْجُنَّةِ مِنْ قَصَبٍ، لَا صَخَبَ(١) فِيهِ وَلَا نَصَبَ(٢)»(٣).

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَنُدُخِلُهُمْ طِلّا طَلِيلاً جَنّتِ بَحْرِى مِن تَحْنِهَا اللهُ عَلِينَ فِهَا آبُداً لَهُمْ فِهَا آزُوْجُ مُطَهَرَةٌ وَنَدُخِلُهُمْ طِلّا طَلِيلاً ﴿ كَالَهُ عَلَى عَمِد ﴾ . أي والذين آمنوا بالله ورسوله محمد ﴿ وصدّقوا بها أنزل الله على محمد مصدّقًا لما معهم من يهود بني إسرائيل وسائر الأمم غيرهم ، وأدّوا ما أمرهم الله به من فرائضه، واجتنبوا ما حرّم الله عليهم من معاصيه، سوف يدخلهم الله يوم القيامة ﴿ جَنّت بَحْرِي مِن تَحْبُهَا اللاَّنَهُ رُكُ ﴾ ، يعني: بساتين تجري من تحت تلك الجنات الأنهار ﴿ خَلِدِينَ فِهَا آبَدًا ﴾ » ، باقين فيها أبدًا بغير نهاية ولا انقطاع، دائهًا ذلك لهم فيها أبدًا ﴿ فَلَمْ فِهِهَا ﴾ ، يقول: لهم في تلك الجنات التي وصف صفتها ﴿ أَزُوّجُ مُطَهَرَةٌ ﴾ يعني: بريئات من الأدناس والرَّيْب والحيض والغائط والبول والجبل والبُصاق، وسائر ما يكون في نساء أهل الدنيا. ﴿ وَنُدُخِلُهُمْ ظِلًا ظَلِيلاً ﴾ أي

قوله: «من هم أهل الجنب؟»: أي الذي يدخلون الجنة ويتمتعون بنعيمها المقيم.

قوله: «هم المسلمون الطائعون لربهم»: لقوله تعان ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الطَّكِلِحَتِ سَكُدُ خِلُهُمْ جَنَّتِ تَجِرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَا أَبَدًا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَا أَبَدًا اللهُ وَعَدَاللهِ حَقًا ﴾ [النساء: ١٢٢].



<sup>(</sup>١) صخب: الصخب الصوت المختلط المرتفع.

<sup>(</sup>٢) نصب: النصب المشقة والتعب.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٨٢٠)، ومسلم (٢٤٣٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الطبري (٨/ ٤٨٩).



وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ

قوله: «كم عدد أبواب الجنم؟»: الجنة لها أبواب يدخل منها أهلها.

قوله: «أبواب الجنم شمانيم»: أي عدد أبوابها ثمانية أبواب.

قوله: «الدليل: قال رسول الله ﷺ: «في الجئم ثمانيم أبواب، فيها باب يسمع الريان تنبيها على أن يسمع الريان، لا يدخله إلا الصائمون» سمي باب الريان تنبيها على أن العطشان بالصوم في الهواجر سيروى وعاقبته إليه وهو مشتق من الري(").

قوله: «رواه البخاري»: أي في صحيحه، والبخاري هو أمير المؤمنين في الحديث محمد بن إساعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بَرْدِزْبَةَ الجُعفي مولاهم البخاري، ولد الإمام البخاري



<sup>(</sup>١) أبي: امتنع عن قبول الدعوة أو عن امتثال الأمر.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٧٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح مسلم، للنووي (٧/ ١١٦).

<sup>(</sup>٤) من أنفق زوجين: الزوجان: فرسان أو عبدان أو بعيران.

<sup>(</sup>٥) قال العلماء: معناه من كان الغالب عليه في عمله وطاعته ذلك.

<sup>(</sup>٦) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٦٦)، ومسلم (١٠٢٧).

رحمه الله في الثالث عشر من شوال سنة أربع وتسعين ومائة، بمدينة بخارى بخرسان، أخذ الإمام البخاري الحديث عن كثير من علما عصره، ومنهم: محمد بن يوسف الفريابي، وأبو بكر بن عبد الله بن الزبير الحميدي، والإمام إسحاق بن راهويه، والإمام أحمد بن حنبل، وغيرهم كثير، ومن أشهر تلاميذه: مسلم بن الحجاج، وأبو عيسى الترمذي، توفي ليلة السبت ليلة عيد الفطر سنة ست وخمسين ومائتين، وكان عمره يوم مات ثنتين وستين سنة (١).

قوله: «ما هو نعيم الجنت؟»: أي ما يتنعم به أهل الجنة.

قوله: «فيها كل ما تتمناه»: أي في الجنة كل ما تشتهيه وترغب فيه النفس.

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِّن ذَهَبٍ ﴾ : جمع صحفة وهي القصعة الواسعة.

قوله: «﴿ وَأَكُوابِ ﴾ »: جمع كوب وهو إناء مستدير مدور الرأس لا عرى لها<sup>(٢)</sup>.

قوله: «﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ ﴾ »: أي في الجنة، ما تشتهيه الأنفس.

قوله: «﴿ وَتَكَذُّ ٱلْأَعَيُّنُ ﴾»: أي: طيب الطعم والريح وحسن المنظر.

قوله: «﴿ وَأَنتُمْ فِيهَا ﴾»: أي: في الجنة.

قوله: «﴿ خَلِدُونَ ﴾»: أي: لا تخرجون منها ولا تبغون عنها حولا "".



<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ بغداد (٢/٣-٣٦)، وطبقات الحنابلة (١/ ٢٦٩-٢٧٨)، والبداية والنهاية (١١/ ٣٠-٣٤)، وسير أعلام النبلاء (٢٣/ ٣٨٣-٤٦٤)، وهدى السارى صـ (٥٠١ -٥١٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوى (٤/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير (٧/ ٢٣٨-٢٣٩).



### الدرس الثاني عشر الإيمازبالنار

#### س١: ما هي النار؟

ج١: النار دار العذاب والشقاء.

الدليل: قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَدِينَا سَوْفَ نُصِّلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَنِهِزًا حَكِيمًا ١٠٠ ﴿ النساء: ٥٦].

س٢: من هم أهل النار؟

ج٢: همالكفار والمشركوزوالعاصوز.

س٣: كم عدد أبواب النار؟

ج٣: أبوابالنار سبعة.

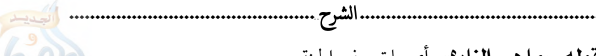
الدليل: قال تعانى ﴿ لَمَا سَبْعَةُ أَبُوابٍ لِكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُنْءٌ مَّقْسُومُ ﴿ اللَّهُ الدليل: قال تعانى ﴿ لَمَا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِمُ اللَّهُ الل [الحِجر:٤٤].

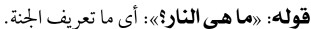
س٤: كيف تنجو من النار؟

جه: بأزنومزيالله ورسوله وأزنطيع أوامرهما .

الدليل: قال تعاني ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ ٱلْجَمْعَ ۖ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلنَّعَابُنِّ وَمَن يُؤْمِن بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّتَانِهِ ، وَنُدْخِلُهُ جَنَّتٍ تَحْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۚ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَابِ: ٩].

وقال تعالى ﴿ وَمَن لَّمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَالِنَا آعَتَدْنَا لِلْكَنْفِرِينَ سَعِيرًا ﴿ اللَّهُ [الفتح: ١٣].





قوله: «النار دار العذاب والشقاء»: أي هي الدار والمكان الذي يعذب فيه العصاة والكفار.

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَقِبَا سَوْفَ نُصِّلِهِمْ نَارًا كُلَّمَا فَخِعَتَ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ ۚ إِن ٱللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهِ بَاللَّهُ عَلَى عَ

قوله: «من هم أهل النار؟»: أي من هم الذي يعذبون في النار ويذوقون حرها وعذابها.

قوله: «هم الكفار»: أي الذين كفروا بالله وبرسوله؛ قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِاللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّ

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارُ أُوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فِيهَا ۗ لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴿ اللَّهِ وَٱلْمَاتِهِكَةِ اللَّهِ وَٱلْمَاتِهِكَةِ وَاللَّهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴿ اللَّهِ وَٱللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّ

قوله: «والمشركون»: أي الذين أشركوا بالله تعالى، فعبدوا غيره، أو صرفوا شيئا من عبادته لغير الله؛ قال تعالى: ﴿ سَنُلَقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلرُّعْبَ بِمَآ شيئا من عبادته لغير الله؛ قال تعالى: ﴿ سَنُلَقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلرُّعْبَ بِمَآ أَشَرَكُوا وَاللّهُمُ ٱلنَّارُ وَبِئْسَ مَثُوى أَشَرَكُوا بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ مَا لَطَكَنَا أَ وَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّارُ وَبِئْسَ مَثُوى الظَّلِمِينَ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ اللهِ عمران: ١٥١].

وعن جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله رضي الله عنهما، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ



حاشية على منهج العقيدة

لَقِيَ اللهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجُنَّةَ، وَمَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ دَخَلَ النَّارَ (١).

قوله: «والعاصون»: أي الذين يعصون الله ورسوله الله ، فيفعلون ما نهوا عنه؛ قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ لِيُدْخِلْهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُنْهِينٌ اللهِ [النساء: ١٣[١].

قوله: «كم عدد أبواب النار؟»: أي التي يدخل منها أهل النار.

قوله: «أبواب النار سبعت»: أي أبواب النار عددها ثمانية.

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ لَمَّا سَبْعَةُ أَبُوَبِ لِكُلِّ بَابِ مِّنْهُمْ جُرَّءُ مَقَسُومٌ (الله على الكال الكال الله الكال باب منها جزء من أتباع إبليس يدخلونه، لا محيد لهم عنه -أجارنا الله منها-وكل يدخل من باب بحسب عمله، ويستقر في درك بقدر فعله<sup>(۲)</sup>.

قوله: «كيف تنجو من النار؟»: أي ما السبيل والطريق إلى النجاة من عذاب النار.

قوله: «بأن تؤمن بالله ورسوله وأن تطيع أوامرهما»: فمن آمن بالله ورسوله إيهانا جازما، وأطاع أوامرهما نجا من النار ودخل الجنة.

قوله: «الدليل: قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعُ ذَالِكَ يَوْمُ النَّعَائِنِّ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا ﴾»: أي من يصدّق بالله ويعمل بطاعته، وينته إلى أمره ونهيه.

قوله: «﴿ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّ اللهِ ٤٠٠٠ : أي يمح عنه ذنوبه.

قوله: «﴿ وَنُدْخِلُهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ﴾»: ويُدخله بساتين تجرى من تحت أشجارها الأنهار لابثين فيها أبدًا، لا يموتون، ولا



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٤/ ٥٣٦).

٨٨

يخرجون منها.

قوله: «﴿ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ثَالَهُ خَلَقَهُ الْحَاتِ التي وصفنا النجاء العظيم (').

قوله: « وقال تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَإِنَّا آعَتَدْنَا لِلْكَنفِرِينَ سَعِيرًا وَلَهُ: ﴿ وَمَن لَمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَإِنَّا آعَتَدْنَا لِلْكَنفِرِينَ سَعِيرًا الله تعالى سيعذبه في الظاهر والباطن لله، فإن الله تعالى سيعذبه في السعير، وإن أظهر للناس ما يعتقدون خلاف ما هو عليه في نفس الأمر (١).



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢٣/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٧/ ٣٣٧).



# الدرس الثالث عشر الشيعة

#### س١: من هم الشيعة؟

ج١: الشيعة فرقة ضالة خالفت إجماع المسلمين.

س٧: ما هي أفكارهم الضالم؟

ج٢: مزأفكارهم الضالة:

- ١. يتبرؤون مزالخلفاء الراشدية أبي بكن وعمر، وعثمان، ولا يوالوز إلا الخليفة الراشد علي بن أبيطالب الله المساهدة المس
  - ٢. يسبوراًصحاب النبي العليا وأبناءه.
  - أما أهل السنة فيتقربوز إلى الله يجب الصحابة وآل البيت جميعا .
    - ٣. يقولوز بأزالقرآ ذالكريم ناقص.

٤. يرموزالسيدة عائشة رضي الله عنها زوج النبي الفاحشة.

أما أهل السنة فيؤمنوز بأنها الطاهرة المطهَّرة التي يرأها الله فيسورة النورمما رماها به المنافقوز.

٥. يعتقدوزبالتقية، وهم أزيظهروا خلاف ما يبطنوز لمخالفيهم.

.....الشرح .....الشرح ......

قوله: «من هم الشيعة؟»: أُطلق اسم الشيعة في بادئ الأمر على المناصرين

والمؤيدين لعلي رهاه، ثم تميز به من فضل إمامة علي بن أبي طالب الله وبنيه على عثمان



ومن بعده من الأئمة، مع تفضيلهم إمامة أبي بكر الصديق، وعمر بن الخطاب رضي الله عنها، وفي وقتها لم يكن الخلاف دينيا، ولا النزاع قبليا، فكان أبناء علي يتعاونون مع الحكام ويصلون خلفهم؛ إلى أن جاء ابن سبأ اليهودي فأجج نار الفتنة بين المسلمين، ووضع لهم عقائد باطلة كعصمة الأئمة، فأصبحت الشيعة بذلك مأوى وملجأ لكل من أراد هدم الإسلام لعداوة أو حقد، أو لكل من يريد إدخال تعاليم آبائه من يهودية أو نصرانية (۱).

قوله: «الشيعة فرقة ضالة»: أي طائفة منحرفة عن الحق.

قوله: «خالفت إجماع المسلمين»: أي ما أجمع عليه المسلمون من عقائد وأحكام؛ فزعموا أن عليًا هو الأحق في وراثة الخلافة دون أبي بكر وعمر وعثمان في، وقد أطلق عليهم الإمامية؛ لأنهم جعلوا من الإمامة القضية الأساسية التي تشغلهم وسُمُّوا بالاثنى عشرية؛ لأنهم قالوا باثني عشر إمامًا دخل آخرهم السرداب بسامراء على حد زعمهم. كما أنهم القسم المقابل لأهل السنة والجماعة في فكرهم وآرائهم المتميزة، وهم يعملون لنشر مذهبهم ليعم العالم الإسلامي (٢).

قوله: «ما هي أفكارهم الضالم؟»: أي ما هي أفكارهم ومعتقداتهم المنحرفة؟

قوله: «من أفكارهم الضالم»: أي من جملة أفكارهم ومعتقداتهم المنحرفة.

قوله: «يتبرؤون من الخلفاء الراشدين»: الذين أمرنا الرسول بلله باتباع سنتهم وطريقتهم؛ لأنهم خير صحابته بلله فعن العِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ هُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي، وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا اللهِ عَلَيْهَا



<sup>(</sup>١) انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة (٢/ ١٠٨٤) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) انظر: الموسوعة الميسرة (١/ ٥١).



بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَالأُمُّورَ الْمُحْدَثَاتِ، فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ»(١).

قوله: «أبي بكر»: هو خليفة رسول الله ، وأفضل الأمة بعد النبي ؛ فعن ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ الله عَنْهُمَا، قَالَ: «كُنَّا فِي زَمَنِ النَّبِيِّ اللهِ لَا نَعْدِلُ بِأَبِي بَكْرٍ أَحَدًا، ثُمَّ عُمْرَ، ثُمَّ عُثْمَانَ، ثُمَّ نَتُرُكُ أَصْحَابَ النَّبِيِّ ، لاَ نُفَاضِلُ بَيْنَهُمْ »(١).

#### وهو خليل الرسول على.

فعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ الله عَنْهُمَا، قَالَ: قال رسول الله ﷺ: «وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنَ النَّاسِ خَلِيلًا لاَ ﷺ: «وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنَ النَّاسِ خَلِيلًا لاَ ﷺ: «وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنَ

#### وهو أحب الناس إليه على.

فعن عَمْرو بْنِ العَاصِ ﴿ النَّبِيَ النَّاسِ العَاصِ ﴿ النَّبِيَ النَّهِ النَّهِ السَّلاَسِلِ، فَأَتَيْتُهُ فَقُلْتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟ فَقَالَ: ﴿ عَائِشَةُ ﴾ ، فَقُلْتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟ فَقَالَ: ﴿ فَقَالَ: ﴿ مَائِشَةُ ﴾ ، فَقُلْتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟ فَقَالَ: ﴿ اللَّهُ مَنْ؟ قَالَ: ﴿ مُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ ﴾ ( نَ الْخَطَابِ ﴾ ( نَ الْخَطَابُ ﴾ ( نَ الْخَلَابُ أَلْمُ الْخَلَابُ أَلْمُ الْخَلَابُ أَلْمِ الْحَلْمُ الْخَلْمِ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَالَابُ إِلْمَالِمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْحَلْمِ الْحَلْمُ الْحَالَابُ الْمُلْمُ الْم

#### وهو أحد من بشرهم النبي ﷺ بدخول الجنة.

فعن سَعِيدِ بْنِ زَيْدٍ ﴿ قَالَ: أَشْهَدُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﴾ أَنِّي سَمِعْتُهُ وَهُو يَقُولُ: «عَشْرَةُ فِي الجَنَّةِ، وَعُمَرُ فِي الجَنَّةِ، وَعُمَرُ فِي الجَنَّةِ، وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ، وَالزُّبَيْرُ بْنُ العَوَّامِ فِي الجَنَّةِ، وَسَعْدُ بْنُ مَالِكٍ فِي وَعَلِيُّ فِي الجَنَّةِ، وَالزُّبَيْرُ بْنُ العَوَّامِ فِي الجَنَّةِ، وَالزُّبَيْرُ بْنُ العَوَّامِ فِي الجَنَّةِ، وَاللَّو فِي الجَنَّةِ، وَالوَّ شِئْتُ لَسَمَّيْتُ العَاشِرَ»، قَالَ: فَقَالُوا: مَنْ هُوَ؟ فَقَالُوا: هُو «سَعِيدُ بْنُ زَيْدٍ» (\*).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (٤٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٣٦٩٧).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٦٧)، ومسلم (٥٣٢).

<sup>(</sup>٤) متفق: رواه البخاري (٢٦٦٢)، ومسلم (٢٣٨٤).

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه أبو داود (٤٦٤٩)، والترمذي (٣٧٤٨)، وصححه، وابن ماجه (١٣٣)، النسائي في الكبرى (٨١٣٧)، وصححه الألباني.

وفي أبي بكر الله وله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهُ الْأَنْفَى ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِن يَعْمَةٍ تَجُزَّىَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

قوله: «وعمر»: هو ثاني خليفة للمسلمين، وأحب الناس وأفضلهم في الإسلام بعد أبي بكر ، وهو أحد من بشرهم النبي الله بدخول الجنة؛ كما تقدم من أحاديث.

#### وقد رأى النبي ﷺ قصره في الجنة.

فعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «رَأَيْتُنِي دَخَلْتُ الجَنَّةَ، فَإِذَا أَنَا بِالرُّمَيْصَاءِ، امْرَأَةِ أَبِي طَلْحَةَ، وَسَمِعْتُ خَشَفَةً، فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: هَذَا فَإِذَا أَنَا بِالرُّمَيْصَاءِ، امْرَأَةِ أَبِي طَلْحَةَ، وَسَمِعْتُ خَشَفَةً، فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: لِعُمَرَ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَدْخُلَهُ بِلاَلُ، وَرَأَيْتُ قَصْرًا بِفِنَائِهِ جَارِيَةٌ، فَقُلْتُ: لِمَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: لِعُمَرَ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَدْخُلَهُ فَأَنْظُرَ إِلَيْهِ، فَذَكَرْتُ غَيْرَتَكَ»، فَقَالَ عُمَرُ: بِأَبِي وَأُمِّي يَا رَسُولَ اللهِ أَعَلَيْكَ أَعَارُ ('').

ولا يستطيع الشيطان أن يمشي في طريق فيه عمر كله.

فعن سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ ﴿ مَا اللهِ عَلَى: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، مَا لَقِيكَ الشَّيْطَانُ قَطُّ سَالِكًا فَجًّا إِلَّا سَلَكَ فَجًّا غَيْرَ فَجِّكَ » (")، أي غير طريقك.

قوله: «وعثمان ، و عثمان الله خلفية للمسلمين، وأحب الناس وأفضلهم في الإسلام بعد عمر الله وهو أحد من بشرهم النبي الله بدخول الجنة؛ كما تقدم من أحاديث.

#### وهو الذي كانت تستحى منه الملائكة.

فعن عَائِشَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مُضْطَجِعًا فِي بَيْتِي،



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢٤/ ٤٧٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٧٩)، ومسلم (٢٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٩٤)، ومسلم (٢٣٩٦).



#### وهو الذي جمع القرآن الكريم في مصحف واحد.

فعن حُذَيْفَة بْنِ اليَهَانِ ﴿ قَدِمَ عَلَى عُثْهَانَ ﴾ وَكَانَ يُعَازِي أَهْلَ الشَّأْمِ فِي فَتْحِ أَرْمِينِيَة ، وَأَذْرَبِيجَانَ مَعَ أَهْلِ العِرَاقِ ، فَأَفْزَعَ حُذَيْفَة اخْتِلاَفُهُمْ فِي القِرَاءَة ، فَقَالَ حُذَيْفَة لِعُثْهَانَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، أَدْرِكُ هَذِهِ الأُمَّة ، قَبْلَ أَنْ يُخْتَلِفُوا فِي الكِتَابِ اخْتِلاَفَ حُذَيْفَة لِعُثْهَانَ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، أَدْرِكُ هَذِهِ الأُمَّة ، قَبْلَ أَنْ يُخْتَلِفُوا فِي الكِتَابِ اخْتِلاَفَ النَّهُودِ وَالنَّصَارَى ، فَأَرْسَلَ عُثْهَانُ إِلَى حَفْصَة : «أَنْ أَرْسِلِي إِلَيْنَا بِالصَّحُفِ نَنْسَخُهَا فِي المَصَاحِفِ ، ثُمَّ نَرُدُهُما إِلَيْكِ » فَأَرْسَلَتْ بِهَا حَفْصَة لِلَ عُثْهَانَ ، فَأَمَرَ زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ ، وَعَبْدَ الله بْنَ الزَّبْيْرِ ، وَسَعِيدَ بْنَ العَاصِ ، وَعَبْدَ الرَّهُمَنِ بْنَ الحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ وَعَبْدَ الله بْنَ الزَّبَيْرِ ، وَسَعِيدَ بْنَ العَاصِ ، وَعَبْدَ الرَّهُمَنِ بْنَ الحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ وَعَبْدَ الله بْنَ الزَّبَيْرِ ، وَسَعِيدَ بْنَ العَاصِ ، وَعَبْدَ الرَّهُمْنِ بْنَ الطَّوْمَ فَيْ الْمُعَاخِوقِ ، وَقَالَ عُثْهَانُ لِلرَّهُطِ القُرَشِيِّينَ الثَّلاَثَةِ : ﴿ إِذَا اخْتَلَفْتُمْ أَنْتُمْ وَنَيْدُ وَمُ لِلسَانِ قُرَيْشٍ ، فَإِنَّمَا نَزَلَ بِلِسَانِمِ مُّ الْتُمْ وَوَاللَّ عُنْ الْقُرْآنِ فَاكُتُبُوهُ بِلِسَانِ قُرَيْشٍ ، فَإِنَّمَا نَزَلَ بِلِسَانِمِ مُ فَقَعلُوا وَزَيْدُ بُنُ ثَالِيَ فِي الْمَصَاحِفِ ، رَدَّ عُثْهَانُ الصَّحُفَ إِلَى حَفْصَة أَوْ مُصَحَفِ عَلَ السَّحُوا الصَّحُوا ، وَأَمَرَ بِهَا سِواهُ مِنَ القُرْآنِ فِي كُلِّ صَحِيفَةٍ أَوْ مُصْحَفِ عِمَّا نَسَخُوا ، وَأَمَر بِهَا سِواهُ مِنَ القُرْآنِ فِي كُلِّ صَحِيفَةٍ أَوْ مُصْحَفٍ ، وَأَمْ مِنَ القُرْسُ اللَّوْرَانِ فِي كُلِّ صَحِيفَةٍ أَوْ مُصْحَفٍ ، وَلَا مُنَ الْقُرْسُ وَيَ الْمَالِ اللَّهُ وَالْ الْمُعْرَالِ فَي الْمَالِ الْعُرْسُ الْقُرْسُ الْقُرْسُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُسَامِ الْمُ الْمُ الْمُ اللْمُ الْمُ الْم

قوله: «ولا يوالون»: أي لا يحبون ولا يناصرون.

قوله: «إلا الخليفة الراشد علي بن أبي طالب ، هو رابع خلفية



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٤٠١).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٤٩٨٧).

ası ili asılısı www.alukoh.net

للمسلمين، وأحب الناس وأفضلهم في الإسلام بعد عثمان ، وهو أحد من بشرهم النبي الله بدخول الجنة؛ كما تقدم من أحاديث.

### وأخبر النبي ﷺ المسلمين أن الله ورسوله يحبانه، وأنه يحب الله ورسوله.

فعَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْأَكُوعِ ﴿ قَالَ: كَانَ عَلِيٌ ﴿ تَخَلَّفَ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ فَكَانَ عَلِيٌ ﴿ فَكَانَ عَلِيٌ اللهِ ﴾ فَخَرَجَ عَلِيٌ فَلَحِقَ بِالنَّبِيِّ ﴾ فَلَمَّا كَانَ مِسَاءُ اللَّيْلَةِ الَّتِي فَتَحَهَا فِي صَبَاحِهَا، فَقَالَ رَسُولُ الله ﴾ (لأعْطِيَنَ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلُ مَسَاءُ اللَّيْلَةِ الَّتِي فَتَحَهَا فِي صَبَاحِهَا، فَقَالَ رَسُولُ الله ﴿ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ فَإِذَا نَحْنُ بِعَلِيٍّ وَمَا يُوبُهُ اللهُ وَرَسُولُهُ، يَفْتَحُ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ فإذَا نَحْنُ بِعَلِيٍّ وَمَا نَوْجُوهُ، فَقَالُوا: هَذَا عَلِيٌ ، فَأَعْطَاهُ رَسُولُ الله ﴾ فَفَتَحَ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ .

#### وهو من الرسول ﷺ بمنزلت هارون من موسى السلا.

فعَنْ مُصْعَبِ بْنِ سَعْدٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْ مُصْعَبِ بْنِ سَعْدٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ خَرَجَ إِلَى تَبُوكَ، وَاسْتَخْلَفَ عَلِيًّا، فَقَالَ: ﴿ أَلاَ تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ عَلَيًّا، فَقَالَ: ﴿ أَلاَ تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى إِلَّا أَنَّهُ لَيْسَ نَبِيُّ بَعْدِي ﴾ (٢).

قوله: «يسبون»: أي يشتمون ويقدحون.

قوله: «أصحاب النبي الله عليا وأبناءه»: وهذا مخالف للقرآن الكريم؛ لذا قال العلماء من سب أصحاب الرسول الله فقد كفر؛ لأن الله أخبرنا أنه رضي عنهم أجمعين.

قال تعالى: ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدَأَ ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ التوبة: ١٠٠]



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٧٠٢)، ومسلم (٢٤٠٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٢١٤٤)، ومسلم (٢٤٠٤).

agill www.alukoh.net

قال تعالى: ﴿ وَلِلْفُقُرَآءِ اللّٰمُ هَاجِرِينَ اللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأَمُولِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَأُولَيْكَ هُمُ الصَّلِوقُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ تَبَوَّءُو الدَّارَ وَالْإِيمَنَ مِن اللّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى قَبْلِهِمْ يَعُجُنُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى اللّهُ اللللللّهُ الللللل الللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

قوله: «أما أهل السنت»: أهل السنة هم الذين يتبعون سنة الحبيب المصطفى على ويفهمونها بفهم أصحابه على المسلم ا

فأهل السنة يحبون الصحابة وآل بيت النبي على؛ لأن الله رضي عنهم.

قال تعالى: ﴿ وَٱلسَّنِهُ وَالسَّنِهُ وَالسَّنِهُ وَالسَّنِهُ وَالسَّنِهُ وَالْأَوْنَ مِنَ ٱلْمُهَجِدِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِي إِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمُ مَنَاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِي إِلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدُهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدُهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدُهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعُدُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَالْعَالَمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ

ولأن الله أخبرنا أن من صفات المؤمنين الصادقين الذي سيأتون بعد الصحابة الله أخبرنا أن من صفات المؤمنين الصادقين الذي سيأتون بعد الصحابة الله المحابة ال

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجَعَلْ فِي قُلُوبِنَاغِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ رَءُوثُ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ ﴾ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ رَءُوثُ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ ﴾

[الحشر:١٠].

#### ولأن رسولنا الكريم ﷺ نهانا عن سبهم والقدح فيهم.

فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَا اللَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى: ﴿ لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي، لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا، مَا أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهِمْ، وَلَا نَصِيفَهُ»(١).

#### ولأن رسولنا العظيم ﷺ أخبرنا أنهم خير أمته وأفضلهم.

فعن عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قال: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ (\*).

#### ولأنهم هم الذين حفظوا لنا سنة نبينا محمد ﷺ.

فَعَنْ أَبِي بُرْدَةَ، عَنْ أَبِيهِ ﴿ مُ قَالَ: صَلَّيْنَا المَغْرِبَ مَعَ رَسُولِ الله ﷺ، ثُمَّ قُلْنَا: لَوْ جَلَسْنَا حَتَّى نُصَلِّى مَعَهُ العِشَاءَ قَالَ فَجَلَسْنَا، فَخَرَجَ عَلَيْنَا، فَقَالَ: «مَا زِلْتُمْ هَاهُنَا؟» قُلْنَا: يَا رَسُولَ الله صَلَّيْنَا مَعَكَ المَغْرِبَ، ثُمَّ قُلْنَا: نَجْلِسُ حَتَّى نُصَلِّيَ مَعَكَ العِشَاءَ، قَالَ «أَحْسَنْتُمْ أَوْ أَصَبْتُمْ» قَالَ فَرَفَعَ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ، وَكَانَ كَثِيرًا مِمَّا يَرْفَعُ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ، فَقَالَ: «النُّجُومُ أَمَنَةٌ لِلسَّمَاءِ (")، فَإِذَا ذَهَبَتِ النُّجُومُ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ، وَأَنَا أَمَنَةٌ لِأَصْحَابِي (1)، فَإِذَا ذَهَبْتُ أَتَى أَصْحَابِي مَا يُوعَدُونَ (٥)، وَأَصْحَابِي أَمَنَةٌ لِأُمَّتِي،

<sup>(</sup>٥) فإذا ذهب أصحابي أتى أمتي ما يوعدون: معناه من ظهور البدع والحوادث في الدين والفتن فيه وطلوع قرن الشيطان وظهور الروم وغيرهم عليهم وانتهاك المدينة ومكة وغير ذلك وهذه كلها من معجزاته



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٧٣)، ومسلم (٢٥٤٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٥٠)، ومسلم (٢٥٣٣).

<sup>(</sup>٣) أمنة للسماء: قال العلماء الأمنة والأمن والأمان بمعنى ومعنى الحديث أن النجوم ما دامت باقية فالسماء باقية فإذا انكدرت النجوم وتناثرت في القيامة وهنت السماء فانفطرت وانشقت وذهبت.

<sup>(</sup>٤) وأنا أمنة لأصحابي: أي من الفتن والحروب وارتداد من ارتد من الأعراب واختلاف القلوب ونحو ذلك مما أنذر به صريحا وقد وقع كل ذلك.



فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ ١٠٠٠.

ولأن الله ﷺ أخبرنا أنه أذهب عن أهل بيت النبي ﷺ السوء والفحشاء وطهرهم من الدنس الذي يكون في أهل معاصي الله.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُو تَطْهِيرًا وَالْمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُو تَطْهِيرًا وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله: «يقولون بأن القرآن الكريم ناقص»: كما روى أحد أئمتهم عن جعفر الصادق: «وإن عندنا لمصحف فاطمة عليها السلام، قال: قلت: وما مصحف فاطمة؟ قال: مصحف فيه مثل قرآنكم هذا ثلاث مرات، و الله ما فيه حرف واحد من قرآنكم»(۲).

وهذا تكذيب لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ۗ ﴾ [الجحر:٩].

وقد كفَّر العلماء من أنكر حرفا من القرآن مجمعا عليه.

قال علي وعبد الله بن مسعود رضي الله عمهما: من كفر بحرف من القرآن فقد 2فر به كله (7).

قوله: «ولكن أهل السنة يؤمنون بأن القرآن الكريم محفوظ بحفظ الله له؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكُر وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكُر وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكُر وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴿ إِنَّا نَعُلُ اللهِ مَا لَيْسَ مِنه ، أو ينقص منه ما هو منه من القرآن لحافظون من أن يزاد فيه باطل ما ليس منه ، أو ينقص منه ما هو منه من أحكامه وحدوده وفرائضه ('').

قوله: «يرمون السيدة عائشة رضي الله عنها زوج النبي ﷺ



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: الكافي للكُلِّيني ، تحقيق: المجلسي، والبهبودي هدية الدمشقية، صـ (١/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: ذم الكلام، للهروي (٢/ ٢٠)، ولمعة الاعتقاد، لابن قدامة المقدسي، صـ (٢١).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٤/٧).

بالفاحشة»: أي يقذفونه بالزنا؛ والزنا: هو فعل الفاحشة في قبل أو دبر، وهو حرام ومن الكبائر العظام، بدليل قول الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُرَبُوا ٱلزِّنَى ۗ إِنَّهُۥ كَانَ فَحِشَةً وَسَآءَ سَبِيلًا ﴿ وَلَا نَقُربُوا ٱلزِّنَى ۗ إِلاّسراء: ٣٢] (١).

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بِن مسعود ﴿ قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ ﴾ أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ؟ قَالَ: «أَنْ تَجْعَلَ لللهِ نِدًّا وَهْوَ خَلَقَكَ»، قُلْتُ: إِنَّ ذَلِكَ لَعَظِيمٌ، قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ ؟ قَالَ: «أَنْ تَخْوَلُكُ أَيُّ ؟ قَالَ: «أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةَ ﴿ وَأَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ تَخَافُ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ»، قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ ؟ قَالَ: «أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةَ جَارِكَ» (٢).

قوله: «أما أهل السنة فيؤمنون بأنها الطاهرة المطهّرة التي برأها الله في سورة النور مما رماها به المنافقون»: كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَآءُ و بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُو لَا تَعْسَبُوهُ شَرَّا لَكُم مَّ بَلُ هُو خَيْرٌ لَكُو لَا كُم مِن الْإِثْمِ وَالَّذِي عَمْبَهُمُ مَّا الْكُسَبَ مِنَ الْإِثْمِ وَالَّذِي عُصَبَةٌ مِنكُو لَا تَعْسَبُوهُ شَرَّا لَكُم مَّ بَلُ هُو خَيْرٌ لَكُو لَا يَكُلُ الْمَرِي مِنْهُم مَّا الْكُسَبَ مِن الْإِثْمِ وَالَّذِي عُصَبَةٌ مِن مَا الْكُسَبَ مِن الْإِثْمِ وَالَّذِي عَلَيْ مَا الله وَ النور: ١١].

فال الإمام الطبري في تفسير الآية: يقول تعالى ذكره: إن الذين جاءوا بالكذب والبهتان ﴿عُصِّبَةٌ مِنكُو ﴾ أي جماعة منكم أيها الناس.

وَلَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُم بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ أي لا تظنوا ما جاءوا به من الإفك شرّا لكم عند الله وعند الناس، بل ذلك خير لكم عنده وعند المؤمنين، وذلك أن الله يجعل ذلك كفارة للمرمي به ويظهر براءته مما رمي به، ويجعل له منه مخرجا.

وقوله: ﴿ لِكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُم مَّا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ ﴾ أي لكل امرئ من الذين جاءوا بالإفك جزاء ما اجترم من الإثم، بمجيئه بها جاء به، من الأولى عبد الله.

وقوله: ﴿ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ أي والذي تحمل معظم ذلك الإثم والإفك منهم هو



<sup>(</sup>١) انظر: الكافي (٥/ ٥٧٥-٣٧٦)، والمطلع صـ (٣٧٠)، والإقناع (٤/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٤٤٧٧)، ومسلم (٨٦).

#### algilli www.alukoh.ad

99

حاشية على منهج العقيدة

الذي بدأ بالخوض فيه.

وقوله: ﴿ لَهُ, عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ أي له من الله عذاب عظيم يوم القيامة (١٠). قوله: ﴿ يعتقدون بالتقيم، وهي أن يظهروا خلاف ما يبطنون لخالفيهم»: وذلك خوفا من وقوع ضرر هالك، فيظهر للمخالفِ اللينَ من الكلام والموهم بالمحبة ويضمر في قلبه خلافه (١٠).

تمالشرح والحمد الله الذي ينعميه تتم الصالحات



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٩/ ١١٥–١١٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: الموسوعة الميسرة (٢/ ١٠١٧).

#### المصادر والمراجع

- ١. إرواء، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبعة: المكتب الإسلامي بيروت الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
  - ٢. أصول الإيمان إعداد نخبة من العلماء طبعة دار المجد.
- ٣. تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني الزَّبيدي ، طبعة دار الهداية .
- ٤. تاريخ بغداد، أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣هـ)، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، طبعة: دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.
- ٥. تفسير القرآن العظيم، لإسماعيل بن عمر بن كثير (ت ٧٧٤)، تحقيق: سامي
   بن محمد سلامة، طبعة: دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، ١٤٢٠ هـ،
   ١٩٩٩م.
- ٦. تهذيب اللغة، لأبي منصور الأزهري، تحقيق: محمد عوض مرعب، طبعة:
   دار إحياء التراث، الطبعة الأولى ٢٠٠١م.
- ٧. جامع البيان في تأويل القرآن، لمحمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠)]، تحقيق:
   أحمد محمد شاكر، طبعة: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ،
   ٢٠٠٠م.
- ٨. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وأيامه، للإمام عمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي (ت ٢٥٦)، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، طبعة: دار طوق النجاة، بترقيم محمد فؤاد عبد الباقى، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ.
- ٩. الجامع الصحيح «سنن الترمذي»، للإمام محمد بن عيسى أبي عيسى





- الترمذي السلمي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون، طبعة: دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ٠١. البداية والنهاية، لإسماعيل بن عمر بن كثير (ت ٧٧٤)، تحقيق: عبد المحسن التركي، طبعة دار عالم الكتب.
- 11. الحدود الأنيقة والتعريفات الدقيقة، لزكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري، زين الدين أبو يحيى السنيكي (ت ٩٢٦هـ)، تحقيق: د. مازن المبارك، طبعة: دار الفكر المعاصر بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١١هـ.
- 11. ذم الكلام وأهله، المؤلف: لأبي إسهاعيل عبد الله بن محمد بن علي الأنصاري الهروي (ت ٤٨١هـ)، تحقيق: عبد الرحمن عبد العزيز الشبل، طبعة: مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة، الطبعة: الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- 17. درة البيان في أصول الإيهان للدكتور: محمد يسري طبعة دار اليسر الطبعة الأولى.
  - ١٤. الرسل والرسالات، للدكتور عمر سليان الأشقر طبعة دار السلام.
- ١٥. سنن ابن ماجه، لأبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٣)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة: دار إحياء الكتب العربية فيصل عيسى البابي الحلبي.
- 17. سنن النسائي في الكبرى، لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، (ت٣٠٣)، تحقيق: حسن عبد المنعم شلبي، أشرف عليه: شعيب الأرناؤوط، قدم له: عبد الله بن عبد المحسن التركي، طبعة: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- ١٧. سنن أبي داود، لسليهان بن الأشعث بن إسحاق الأزدي السَّجِسْتاني (ت



٢٧٥)، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، طبعة: المكتبة العصرية، صيدا **-** بيروت.

- ١٨. سير أعلام النبلاء، لشمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْمِاز الذهبي (ت ٧٤٨هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، طبعة: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٥ هـ، ۱۹۸٥ م.
- ١٩. شرح العقيدة الطحاوية، لصدر الدين محمد بن علاء الدين على بن محمد ابن أبي العز الحنفي، الأذرعي الصالحي الدمشقي (ت ٧٩٢هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط - عبد الله بن المحسن التركي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط -عبد الله بن المحسن التركي، طبعة: مؤسسة الرسالة - بيروت، الطبعة: العاشرة، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م.
- ٠٢. شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، نشوان بن سعيد الحميرى اليمني (ت ٥٧٣هـ)، تحقيق: د حسين بن عبد الله العمري - مطهر بن على الإرياني - د يوسف محمد عبد الله، طبعة: دار الفكر المعاصر (بيروت -لبنان)، دار الفكر (دمشق - سورية)، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ - ١٩٩٩م.
  - ٢١. صحيح الجامع، لمحمد ناصر الدين الألباني ، المكتب الإسلامي.
  - ٢٢. صحيح سنن أبي داود، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني .
  - ٢٣. صحيح سنن ابن ماجه، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني.
  - ٢٤. صحيح سنن الترمذي، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني.
  - ٢٥. صحيح سنن النسائي، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني.
- ٢٦. طبقات الحنابلة، لأبي الحسين ابن أبي يعلى، محمد بن محمد (ت ٥٢٦هـ)، تحقيق: محمد حامد الفقى، طبعة: دار المعرفة - بيروت.





- ٢٧. العقيدة في الله للدكتور: عمر سليمان الأشقر طبعة دار السلام.
- ۲۸. فتح القدير الجامع بين فني الرواية و الدراية من علم التفسير، لمحمد بن علي الشوكاني (ت ١٢٥٠)، طبعة: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
- 79. فيض القدير شرح الجامع الصغير، لزين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري (ت العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري (ت العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري (ت العارفين بن علي بن زين العابدين العابدين العارفين القاهري (ت العارفين بن علي بن زين العابدين العارفين القاهري (ت العارفين بن علي بن زين العابدين العارفين القاهري القاهري (ت العارفين بن علي بن زين العابدين العارفين القاهري القاهري (ت العارفين بن علي بن زين العابدين العارفين بن علي بن زين العارفين بن علي بن زين العارفين العارفين القاهري (ت العارفين بن علي بن زين العارفين بن علي بن زين العارفين بن علي بن زين العارفين العارفين العارفين بن علي بن زين العارفين بن علي بن زين العارفين العارفين العارفين بن علي بن زين العارفين العارفي
  - ٠٣. الكافي للكُلِّيني ، تحقيق: المجلسي، والبهبودي هدية الدمشقية.
- ٣١. كشاف اصطلاحات الفنون، للإمام محمد على التهانوي، طبعة: مكتبة لبنان ناشرون- بيروت ١٩٩٦م.
- ٣٢. لسان العرب، لمحمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، طبعة: دار صادر بيروت، الطبعة الأولى .
- ٣٣. لمعة الاعتقاد الهادي إلى سبيل الرشاد، لأبي محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجهاعيلي المقدسي ثم الدمشقي الحنبلي، الشهير بابن قدامة المقدسي (ت ٢٠٠٠هـ)، طبعة: وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية، الطبعة: الثانية، ٢٤٢هـ ٢٠٠٠م.
- ٣٤. الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية، لشمس الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي (ت ١١٨٨هـ)، طبعة: مؤسسة الخافقين ومكتبتها دمشق، الطبعة: الثانية



- ٣٥. المجتبى من السنن «سنن النسائي»، للإمام أحمد بن شعيب أبي عبد الرحمن النسائي، طبعة: مكتب المطبوعات الإسلامية - حلب، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، الطبعة الثانية ١٤٠٦ هـ، ١٩٨٦م.
- ٣٦. مجموع الفتاوى، لتقى الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (ت ٧٢٨هـ)، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، طبعة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعو دية، سنة: ١٦١٦هـ، ١٩٩٥م.
- ٣٧. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لعبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي (ت ٥٤٢)، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، طبعة: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (ت ٢٦١)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة: دار إحياء التراث العربي - بيروت.
- ٣٩. مسند أحمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (ت ٢٤١)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، طبعة: دار الحديث - القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٦ هـ -١٩٩٥م.
- ٤ . المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، لأحمد بن محمد بن على الفيومي ثم الحموي، أبو العباس (ت نحو ٧٧٠هـ)، تحقيق: المكتبة العلمية – بيروت.
- ١٤. المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (ت ٢٠٥هـ)، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، طبعة: دار القلم، الدار الشامية - دمشق بيروت، الطبعة: الأولى - ١٤١٢ هـ.
- ٤٢. الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة، إعداد: الندوة





العالمية للشباب الإسلامي، إشراف وتخطيط ومراجعة: د. مانع بن حماد الجهني، الناشر: دار الندوة العالمية للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة: الرابعة، ١٤٢٠هـ.

- 27. معالم التنزيل في تفسير القرآن، لمحمد الحسين بن مسعود بن محمد البغوي (ت ١٥٠)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، طبعة: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى ، ١٤٢٠هـ.
- ٤٤. المنهاج شرح صحيح مسلم، لأبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي
   (ت ٢٧٦هـ)، طبعة: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الثانية،
   ١٣٩٢هـ.
- ٥٤. هدي الساري، للحافظ أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي، طبعة: دار المعرفة بيروت، ١٣٧٩هـ.
- 23. مقاييس اللغة، لابن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، طبعة دار الفكر، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- 24. النهاية في غريب الحديث والأثر، لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (ت ٢٠٦هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود محمد الطناحي، طبعة: المكتبة العلمية بيروت، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.

