





# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

(۲۵۰ فائدة)



حقوق الطبع لكل مسلم ۱٤٤٠هـ - ٢٠١٩م







## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

(۲۵۰ فائدة)



### مُعْتَلُمْتُا

إن الحمد لله نحمده، و نستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُّوتُنَّ إِلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٠]. ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَعَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء:١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِع اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ [الأحزاب:٧٠-٧١].

#### أما بعد:

فإن أولى ما يتنافس به المتنافسون وأحرى ما يتسابق في حلبة سباقه المتسابقون ما كان بسعادة العبد في معاشه ومعاده كفيلاً، وعلى طريق هذه السعادة دليلاً، وذلك العلم النافع والعمل الصالح اللذان لا سعادة للعبد إلا بها، ولا نجاة له إلا بالتعلق بسببها، فمن رزقها فقد فاز وغنم، ومن حرمها فالخير كله حرم، وهما مورد انقسام العباد إلى مرحوم ومحروم، وبها يتميز البر من الفاجر، والتقي من الغوي، والظالم من المظلوم. ولما كان العلم لعمل قريناً وشافعاً، وشرفه لشرف معلومه تابعاً كان أشرف العلوم على الإطلاق علم



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية

التوحيد، وأنفعها علم أحكام أفعال العبيد 🗥.

يقول ابن رجب - رحمه الله -: (أفضل العلم: العلم بالله، وهو العلم بأسمائه وصفاته وأفعاله، التي توجب لصاحبها معرفة الله، وخشيته، ومحبته، وهيبته، وإجلاله، وعظمته، والتبتل إليه، والتوكل عليه، والصبر عليه، والرضا عنه، والانشغال به دون خلقه)(٢).

فعلم التوحيد أشرف العلوم، وأجلها قدراً، وأوجبها مطلباً؛ لأنه العلم بالله تعالى، وأسمائه، وصفاته، وحقوقه على عباده؛ ولأنه مفتاح الطريق إلى الله تعالى، وأساس شرائعه. ولذا أجمعت الرسل على الدعوة إليه، ولما كان هذا شأن التوحيد كان لزاماً على كل مسلم أن يعتني به تعلماً، وتدبراً، واعتقاداً ليبني دينه على أساس سليم واطمئنان وتسليم، يسعد بثمراته، ونتائجه (٢).

وكذلك فإن الجهل بالعقيدة الصحيحة من أسباب الوقوع في البدع والضلالات بل ربها وصل الأمر إلى الشرك - عيادًا بالله - .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: (ما أُحدث في الإسلام من المساجد والمشاهد على القبور والآثار فهو من البدع المحدثة في الإسلام، من فعل من لم يعرف شريعة الإسلام، وما بعث الله به محمداً عليه وسلام من كهال التوحيد، وإخلاص الدين لله، وسد أبواب الشرك التي يفتحها الشيطان لبني آدم؛ ولهذا يوجد أن من كان أبعد عن



<sup>(</sup>١) ((إعلام الموقعين عن رب العالمين)) لابن قيم الجوزية (١/٥).

<sup>(</sup>٢) ((شرح حديث أبي الدرداء في طلب العلم)) لابن رجب (٤١).

<sup>(</sup>٣) ((نبذة في العقيدة الإسلامية)) لابن عثيمين (٣).

التوحيد، وإخلاص الدين لله، ومعرفة دين الإسلام هم أكثر تعظيماً لمواضع الشرك، فالعارفون بسنة رسول الله علم وسلم وحديثه أولى بالتوحيد وإخلاص الدين لله، وأهل الجهل بذلك أقرب إلى الشرك والبدع)(١).

وفي الجملة فكل صلاح في الحياة أساسه وكهاله العقيدة الصحيحة؛ كها قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: (أصل الصلاح: التوحيد والإيهان، وأصل الفساد: الشرك والكفر))(٢).

ومما ألف في علم العقيدة هذا النظم الرائق المشهور بـ (المنظومة الحائية) للإمام: أبي بكر عبد الله بن أبي داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق السجستاني-رحمه الله - .

فقد حوى هذا النظم مجموعة من عقائد أهل السنة والجماعة في نظم سهل بديع، وافق فيه منهج أهل السلف والأثر، بعيداً عن الخوض واللغو والكدر؛ فكان نظمًا مفيدًا، رفيع الشأن، له مكانة عالية، ومنزلة رفيعة عند أهل العلم قديمًا وحديثًا. وهذا الشرح لهذا النظم المفيد، سميته:

((الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية))

<sup>(</sup>١) ((تفسير سورة الإخلاص)) لابن تيمية (٣٣٦).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوي)) لابن تيمية (۱۸ ۱۲۳).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْأَدِلَةُ وَالْمُوائِدُ الْعُمَّاتِ الْمُعْالِدُ اللَّهُ الْمُعْالِدُ اللَّهِ الْمُعْالِدُ اللَّهُ الْمُعْالِدُ اللَّهُ الْمُعْالِدُ اللَّهُ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْالِدُ اللَّهُ الْمُعْالِدُ اللَّهُ الْمُعْالِدُ اللَّهُ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلَّ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلَقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ لِي الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَا الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينَا الْمُعْلِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَا لِمِنْ الْعِلْمِلْعِلِي الْمُع

وأعتذر ابتداءً بين يدي هذا الشرح لأهل العلم وطلابه ممن قد يقف عليه، إن قصر باعي، أو قل اطلاعي، أو ضعفت عبارتي، أو أخطأت في مسألة، فإنني معترف بداية ونهاية بقلة بضاعتي وضعف إفادتي، وقديماً قيل: ويعذر النمل في القدر الذي حملا.

فرحم الله أخًا ناصحًا، وجد وهنًا فنصح، أو وجد خللًا فأصلح، ومن منًا يسلم من الخطأ، كما قال الإمام مالك رحمه الله: (هكذا حفظنا وهكذا وقع في كتابي، ونحن نخطئ ومن يسلم من الخطأ؟)(١).

### ومما يجب التنبيه عليه:

1) أني حاولت أن يكون لي سلف في كل فهم وضعته، وكل فائدة ذكرتها، فها كان من هذا من صواب فهو من توفيق الله، وما كان فيه من خطأٍ أو نسيانٍ فمن كاتبه ومن الشيطان، واستغفر الله عليه.

٢) المراجع في هذا الكتاب تم توثيقها عن طريق الشبكة العنكبوتية سواء كتب منشورة بصيغة pdf أو مواقع موثقة كموقع الدرر السنية.

٣) تم الاستفادة من كتب أهل العلم في صياغة بعض عناوين الفوائد وبعض من أدلتها.



<sup>(</sup>۱) ((شرح الموطأ)) للزرقاني (۳ ۱۱٦).

### محتوبات الكتاب:

احتوي الكتاب على تمهيد و سبعة عشر فصلًا:

#### • التمهيد:

- ١) التعريف بالناظم باختصار.
- ٢) التعريف بالنظم باختصار.
- ٣) متن المنظومة الحائية كاملا.
- الفصل الأول: و جوب التمسك بالكتاب و السنة و ترك البدع.
  - الفصل الثاني: القرآن كلام الله غير مخلوق.
  - الفصل الثالث: رؤية الله جل وعلا يوم القيامة.
  - الفصل الرابع: إثبات صفة اليدين لله جل وعلا.
  - الفصل الخامس: إثبات صفة النزول لله جل وعلا.
    - الفصل السادس: فضل الخلفاء الراشدين.
  - الفصل السابع: فضل باقى العشرة المبشرين بالجنة.
- الفصل الثامن: فضل أم المؤمنين عائشة ومعاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما.
  - الفصل التاسع: فضل أصحاب النبي علية وسلم وحرمة انتقاصهم.
    - الفصل العاشر: الإيهان بالقدر.
    - الفصل الحادي عشر: الإيان بعذاب القبر.
    - الفصل الثاني عشر: الإيمان بالحوض والميزان.
    - الفصل الثالث عشر: عدم خلود أهل التوحيد في النار.

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية

- الفصل الرابع عشر: الشفاعة.
- الفصل الخامس عشر: حكم مرتكب الكبيرة.
- الفصل السادس عشر: الإيان قول وعمل يزيد وينقص.
  - الفصل السابع عشر: تعظیم السنة.

وجاء الشرح على كل فصل من هذه الفصول بهذا الترتيب:

- ١) معاني المفردات المستخدمة في الأبيات.
  - ٢) المعنى الإجمالي للأبيات.
- ٣) الأدلة النقلية على ما تضمنته الأبيات من عقائد.
  - ٤) الفوائد العقدية حسب موضوع كل فصل.

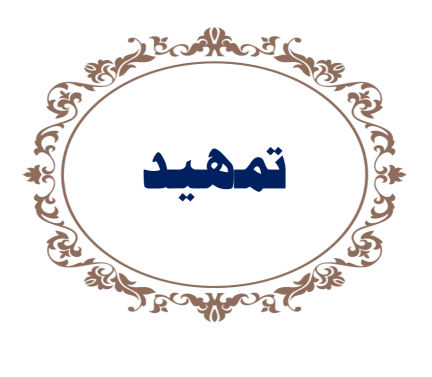
وأسأله -جلَّ وعلا- أن ينفع به كاتبه وقارئه، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

أبو أحمد محمد الغباشي

غفر الله له ولوالديه وللمسلمين شعبان ۱٤٤٠هـ

جمهورية مصر العربية Mohamed201718@yahoo.com







# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية

### التعريف بالناظم باختصار<sup>(۱)</sup>:

#### اسمه وكنيته:

الإمام الحافظ شيخ بغداد: أبو بكر عبد الله بن أبي داود سليان بن الأشعث بن إسحاق السجستاني.

وأبوه: هو سليمان بن الأشعث صاحب كتاب السنن أحد الكتب الستة.

#### و لادته ونشأته:

وُلِدَ بسجستان، سنة (٢٣٠هـ). و رحل به والده وهو صغير فطوّف به شرقاً وغرباً، وأسمعه من علماء ذلك الوقت. فسمع بخراسان وأصبهان، ونيسابور، والبصرة، وبغداد، والكوفةة، والمكهة والمدينة، والشام، ومصر تسم استوطن بغداد. وكان أول شيخٍ سمع منه محمد بن اسلم الطوسي، وسُر أبوه بذلك، لجلالة محمد بن اسلم.

#### مشايخه:

روى عن أبيه، وأحمد بن صالح النيسابوري، ومحمد بن يحيى الـذهلي، وعلى بن خشرم، وأبي سعيد الأشج، وعَمْرو بن علي البصري، ومحمد بن عبد الرحيم، وخلق كثير بخراسان والحجاز والعراق ومصر والشام وأصبهان وفارس.

<sup>(</sup>۱) انظر طبقات الحنابلة (۱\۲)، وتاريخ مدينة دمشق(۲۹\۷۷)، وتذكرة الحفاظ (۲\۷٦٧)، ولسان الميزان(۲۹۳\۳).



#### تلاميذه:

حدث عنه خلق منهم: ابن حبّان (صاحب الصحيح) ، وأبو أحمد الحاكم، وأبو الحسن الدارقطني، وبكر بن مجاهد المقرئ، وأبو حفص بن شاهين، وعبد الله بن بَطّة، وغيرهم كثير.

#### مصنفاته:

القصيدة الحائية، والمسند، السنن، المصاحف، المصابيح، نظم القرآن، فضائل القرآن، المصاحف، المصابيح، نظم القرآن، فضائل القرآن، القرآءات، التفسير، والبعث والنشور، شريعة المقارئ، شريعة التفسير، والناسخ والنسوخ.

#### همته:

كان-رحمه الله - ذا همة عالية منذ صغره في التحصيل والطلب ، ومن دلائل هذه الهمة قوله-رحمه الله - : ( دخلت الكوفة ومعيي درهم واحد ، فأخذت به ثلاثين مد باقلا (1) ، فكنت آكل منه ، وأكتب عن أبي سعيد الأشج ، فها فرغ الباقلا حتى كتبت عنه ثلاثين ألف حديث ما بين مقطع ومرسل ).

وكان حافظا متقنا قال - رحمه الله - : (حدثت من حفظي في أصبهان بستة وثلاثين ألف حديث ، ألزموني فيها سبعة أحاديث فلم انصر فت وجدت في كتابي خمسة منها على ما كتبت حدثتهم به ).

<sup>(</sup>١) الباقلا: باللهجة العراقية: الفول.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

ويقول تلميذه أبو حفص ابن شاهين – رحمه الله – مبيناً قوة حفظه: (أملى علينا ابن أبي داود سنتين وما رأيت بيده كتاباً ، إنها كان يملي حفظاً فكان يقعد على المنبر بعدما كبر ويقعد دونه بدرجة ابنه أبو معمر بيده كتاب فيقول حديث كذا فيسرده من حفظه حتى يأتي على المجلس).

#### مكانته العلمية وثناء العلماء عليه:

قال الحافظ أبو محمد الخلال - رحمه الله - : (كان ابن أبي داود إمام أهل العراق ومن نصب له السلطان المنبر ، وقد كان في وقته بالعراق أسند منه ، ولم يبلغوا في الآلة والإتقان مابلغ هو).

وقال الخطيب البغدادي - رحمه الله - : (كان فقيهاً عالماً حافظاً).

وقال ابن خلكان - رحمه الله - : (كان أبوبكر ابن لأبي داود من أكابر الحفاظ ببغداد، عالمًا متفقهاً عليه إماما).

وقال الذهبي- رحمه الله-: (وكان من بحور العلم بحيث إن بعضهم فضله على أبيه).

وقال أيضا: (كان أبوبكر من الحافظ المبرزين ما هو بدون أبيه ، صنف التصانيف و انتهت إليه رئاسة الحناية بعداد).



#### عقيدته:

يعد الإمام أبو بكر - رحمه الله - من أئمة أهل السنة والجماعة ومن المتبعين للكتاب والسنة. وليس أدل على ذلك من منظومته الحائية هذه، فإنه قرر فيها - على وجازتها - مجمل الاعتقاد على طريقة أهل السنة والجماعة.

وقد عده الإمام ابن القيم- رحمه الله- من أئمة السنة، وأثنى عليه، وذلك في نونيته المساة بـ (الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية)؛ فقال:

- وكذا الإمام ابن الإمام المرتضى (\*) حقا أبي داود ذي العرفان
- تصنيفه نظماً ونشراً واضــح (\*) في السنة المثلى هما نجمان

#### وفاته:

توفي - رحمه الله - ببغداد في شهر ذي الحجة سنة ٢٦هـ، عن سبعة وثمانين عاماً، وقيل صلى عليه زهاء ثلاثمائة ألف إنسان وأكثر.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

### • التعريف بالنظم باختصار:

- المنظومة الحائية: منظومة عظيمة في تقرير المعتقد الحق الذي كان عليه أهل السنة والجماعة. وتدل على مكانة ناظمها وسعة باعه، وحسن معتقده، وطيب نصحه رحمه الله -.
  - وقد ثبت عن ابن أبي داود أنه قال عقب هذه المنظومة: (هذا قولي ، وقول أبي وقل شيوخنا، وقل العلماء ممن لم نرهم كما بلغنا عنهم، فمن قال علي غير ذلك فقد كذب).
  - وقد ذكرت هذه المنظومة أربعة عشر موضوعاً فيها عدّه بعضهم، ولم تذكر مسألة العلو والاستواء، وبعض الغيبيات؛ كالصراط والحساب.
  - ولمكانتها فقد شرحها الآجري، وابن البناء الحنبلي، كما ذكر الذهبي، وشرحها السفاريني (وهو مطبوع)، وغيرهم.
  - وصحة نسبة هذا النظم لمؤلفه؛ فقد ذُكر هذا النظم في شرح السنة لابن شاهين، وفي سير أعلام النبلاء والعلو وكلاهما للذهبي، وفي طبقات الحنابلة والمنهج الأحمد، وقال الذهبي-رحمه الله-: (وهذه القصيدة متواترة عنه، ذكرها الآجري وأبو عبد الله بن بطة).
  - واختلفت الروايات والنسخ والطبعات في عدد أبيات المنظومة الحائية فقيل: تقع في (٣٦) بيتاً، وهذا عدد أبياتها في أكثر المصادر، وقيل في (٣٦) بيتاً، وقد ذكر العلامة السفاريني في شرحه للمنظومة (٢/٥٠١): أن ابن البناء الحنبلي زاد عليها ثلاثة أبيات. وبعضهم سردها في (٤٠) بيتاً كابن شاهين في شرح السنة ص(٣٥٣)، وذكر بعضهم أن هذه الأبيات الزائدة من بعض الرواة.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٧ ♦١٠ المنظومة الحائية

### المَنظُومَةُ الحَائِيَّة

# لِأَبِي بَكْر بْنِ أَبِي دَاوُد السِّجِسْتَانِيٍّ

### (۲۳۰\_۲۱۳هـ)

| ولا تَكُ بِدْعِيًّا لَعَلَّاكَ ثُقْلِحُ         | (1)  | تَمسَّكُ بِحَبْلِ اللهِ واتَّبِعِ الهُدَى          |
|-------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|
| أتَتْ عَن رَسُولِ اللهِ تَــنْجُ وتَــرْبَحُ    | (٢)  | وَدِنْ بِكِتَابِ اللهِ والسُّن نَ الرِّي           |
| بـــذلكَ دَانَ الأثقياءُ وأقصحُـــــوا          | (٣)  | وَقُــلْ غَيْــرُ مَخْلُوقِ كَالامُ مَليكِنا       |
| كَمَا قَالَ أَنْبَاعٌ لِجَهْمٍ وَأَسْجَحُوا     | (٤)  | وَ لَا نَكُ فِي الْقُرْآنِ بِالْوَقْفِ قَائِكِ لَا |
| فإنَّ كَـــلامَ اللهِ باللفظِ يُــــــوضَحُ     | (0)  | ولا تَقْلِ القُرآنُ خَلَقاً قَرَاتَ ۗ              |
| كَمَا البدرُ لا يَخْفى وَرَبُّكَ أُوْضَــــــحُ | (٢)  | وَقُـلْ يَتَجلَّى اللهُ للخَلْقِ جَـهْ رهً         |
| وَلَيسَ لَهُ شِبْهٌ تَعَالَى المسبَّ حُ         | (Y)  | وَلَيْسَ بِمُولُــودٍ وليسَ بِــوَالِـــدٍ         |
| بمِصْدَاق ما قُلْنَا حَدِيثٌ مُصرِّحُ           | (٨)  | وَقُدْ يُنكِرُ الْجَهْميُّ هَدْا وعِنْدَنَا        |
| فقُلْ مِثْلَ ما قَدْ قَالَ في دَاكَ تَنْجَحُ    | (٩)  | رَوَاهُ جَريرٌ عن مَقَالٍ مُحمَّدٍ                 |
| وَكِلْتَا يَدَيْهِ بِالْفُواضِلِ تَنْفَحُ       | (1.) | وَقَدْ يُنكِرُ الجَهْمِيُّ أَيضًا يَمِيْنَـهُ      |
| بلا كَيْف جَلَّ الواحدُ المتَّمَـدِّحُ          | (11) | وَقُلْ يَنْزِلُ الجَبَّارُ في كُلِّ لَيْلَّةٍ      |
| فَتُقْرَجُ أَبْوابُ السَّماءِ وثَقْت حُ         | (11) | إلى طبَق الدُّنيا يَمُن يُفضالِ بِ                 |
| ومُسْ تَمنِحٌ خَسِرًا ورزقًا فأمْنَ حُ          | (17) | يَقُولُ: ألا مُسْتَغْفِرٌ يَلْقَ غَافِرًا          |

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٨ ♦++ ♦

| ألا خَابَ قـــوْمٌ كدَّبــوهُم وقُبِّحُــوا      | (11)           | رَوَى ذَاكَ قُــومٌ لا يُــرَدُّ حَـــــدِيتُهم |
|--------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------|
| وَزِيــراهُ قَدْمًا ، ثُمَّ عُثْمَانُ أَرْجَــحُ | (10)           | وَقُلْ إِنَّ خَيْرَ النَّاسِ بَعْدَ مُحَمَّدٍ   |
| عَلِيٌّ حَليفُ الخَيرِ ، بالخير مُنْجِحُ         | (۲۲)           | وَرَابِعُهُم خَيْرُ البريَّةِ بَعْدَهُم         |
| عَلَى نُجُبِ الْفِرِ دُوسِ في الْخُلْدِ تَسْرَحُ | (۱Y)           | و إنَّهمُ و الرَّهْطُ لا رَيْب بَ فِيْهِمُ مُ   |
| وعَامِرُ فِهْ رِ والزُّبَيْ رُ المُمَ دَّحُ      | (۱۸)           | سَعِيدٌ وسَعْدٌ وابنُ عَـوْفٍ وطَلْحـــةٌ       |
| مُعَاوِيَة أَكْرِمْ بِهِ فَهْوَ مُصلحُ           | (19)           | وَعَائِشُ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ وَخَالُنا        |
| بنصرهُمُ عَنْ ظلمةِ النَّارِ زحزحُـوا            | (۲٠)           | وَأَنْصَارُه وَالْهَاجِرُونَ دِيارَهم           |
| حَذُو حَذُوهُم قُولًا وَفِعَالًا فَاقْلُحُوا     | (۲۱)           | وَمَنْ بعدَهُم وَالتَّالِعُون بِحُسنِ مَــا     |
| ولا تَـــكُ طَعَّاناً تَعِيْبُ وَتَجْـرَحُ       | (۲۲)           | وَقُلْ خَــيْرَ قولٍ في الصَّحَابةِ كُلِّهِــمْ |
| وفي الفَتْح آيِّ في الصَّحَابةِ تَـمْدَحُ        | (۲۳)           | فَقَدْ نَطَقَ الوَحْيُ المُبينُ بِفَصْلِهِ مُ   |
| دِعَامَةُ عقدِ الدِّينِ والدِّينُ أَفْيَ حُ      | (٢٤)           | وبِالقَدَرِ المقدورِ أَيْقِنْ فَإِنَّـــهُ      |
| وَلا الحُوضَ والمِيزانَ إِنَّكَ تُنْصَـحُ        | (٢٥)           | وَلا تُنْكِرَنْ جَهلاً نَكِيرًا ومُنْكَـــــراً |
| مِن النارِ أجْسادًا مِن الفَحْمِ ثُطْرَحُ        | (۲۲)           | وقُــَلْ يُخْــرِجُ اللهُ العَظيمُ بِفَضلِـــهِ |
| كَحَبِّ حَميلِ السَّيْلِ إِذْ جَاءَ يَطْفَ حُ    | (YY)           | عَلَى النَّهرِ في الفِردوسِ تَحْيا بِمَائِـــهِ |
| وڤلْ فِي عَذابِ القَبرِ حــقٌ مُوَضَـــحُ        | ( <b>۲</b> ۸ ) | فإنَّ رَسُولَ اللهِ للخَلقِ شَافعٌ              |

فكَلُّهُمُ يَعْصِي ودُو العَرش يَصْفَ

و لا تُكْفِّرَنَّ أَهْلَ الصَّلاةِ وإنْ عَصَــــوا

### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية الحائية المنظومة الحائية الح

ولا تَعتقِد رَأيَ الخَوارج إنَّـــهُ مَقَالٌ لِمَن يهواهُ يُردِي ويَقْضَحُ ألا إنَّمَا المُرْجِيُّ بالدِّينِ يَمْ زَحُ ولا تَكُ مُرْجِيثًا لَعُوبًا بِدِينِ ٤ وِفَعْلٌ عَلَى قَولِ النبيِّ مُصَرَّحُ وقُلُ ونيَّةً (27) بطاعَتِهِ يَنْمِي وفي الـوزن يـر ْجَحُ ويَنْقُصُ طُورًا بالمعَاصِي وتَارةً (44) وَدَعْ عَنْكَ آراءَ الرِّجالِ وَقُــولَهُـــم فَقُولُ رَسُولِ اللهِ أَزكي وَأَشْــرَحُ ( T £ ) فَتَطْعِنَ فِي أَهَلِ الْحَدَيثِ وتَقْدَحُ وَلا تَكُ مِن قُومٍ تَلَهُّو بدِينِهِم (40) فَأَنْتَ عَلَى خَيْرِ تَبِيتُ وتُصنيحُ إذا مَا اعتقدْتَ الدُّهْرَ يا صاح هذه (٣٦)









#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ٢٢ ١٠٠٠

### قال الناظم \_ رحمه الله\_

- تَمسَّكُ بِحَبْلِ اللّهِ واتَّبع الهُدَى (١) ولا تَـكُ بِدْعِيًّا لَعلَّكَ تُفْلِحُ
- وَدِنْ بِكِتَابِ اللهِ والسُّنَنِ التِّـي (٢) أَتَتْ عَن رَسُولِ اللهِ تَـنْجُ وَتَـرْبَحُ

قوله (( تَمَسَّكُ )): أمر من التمسك، وهو الاعتصام.

قوله ((بحَبْل اللهِ))؛ أي: بالقرآن الكريم.

قوله ((الهُدَى)): المراد به السُّنة.

قوله ((ولا تَكُ بِدْعِيّاً))؛ أي: منتسباً إلى البدعة، والبدعة هي : " التعبد لله بها لم يشرعه الله".

قوله ((وَدِنْ )): أمر من دان يدين؛ أي: تعبد بها جاء في الكتاب والسُّنة.

قوله ((بِكِتَابِ اللهِ ))؛أي: بالقرآن.

قوله ((والسُّنَنِ)): جمع سنة، وهي الطريقة، وفي الاصطلاح: كل ما أضيف إلى النبي على والله على الله والله والل

قوله ((تَنْجُ وَتَرْبَحُ ))؛ أي: تنجو من العذاب وتربح النعيم.

### وإجمالًا:

في البيتين الأمر بالتمسك بالقرآن و السنة، وترك البدع، والمحدثات في الدين، والتدين بها جاء في القرآن و السنة ؛ لأنها طريق النجاة والفلاح.





### الأدلة النقلية

### (١) الأدلة النقلية على وجوب التمسك بالكتاب والسنة:

- ١) قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا ﴾ (١) [آل عمران: ١٠٣].
  - ٢) وقَالَ تَعَالَى: ﴿فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾

[الزخرف: ٤٣].

- ٣) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ الأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْـوَاء الَّـذِينَ لاَّ يَعْلَمُونِ ﴾ [الجاثية: ١٨].
- ٤) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ اتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلاَ تَتَبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُون ﴾ [الأعراف: ٣].
  - ٥) وعَنْ العِرْبَاضِ بِنِ سَارِيَةَ رضي اللهُ عنه قَالَ: صَلَّى بِنَا رَسُولُ الله عَيْهُ وَاللّهِ ذَاتَ يَـوْمٍ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيعَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ قَائِلُ: ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيعَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ قَائِلُ: يَا رَسُولَ اللهِ كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُـودِّعٍ فَهَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ فَقَالَ: (( أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ يَا رَسُولَ اللهِ كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُـودِّعٍ فَهَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ فَقَالَ: (( أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ المُهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، ثَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِي وَسُنَةٍ الْخُلَفَاءِ المُهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، ثَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ،

<sup>(</sup>١) ﴿ بِحَبْلِ اللهِ ﴾ يعني: القرآن، لقوله عليه وسلم: ((كتابُ الله هو حبل الله الممدود من السماء إلى الأرض)). صححه الألباني في صحيح الجامع ( ٤٤٧٣). وقوله عليه وسلم ((أبشروا، فإن هذا القرآن طرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم، فتمسكوا به، فإنكم لن تهلكوا، ولن تضلوا بعده أبدا)). صححه الألباني في صحيح الجامع (٣٤).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية عرب المنظومة الحائية الحائية المنظومة الحائية ا

وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ )) (١).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَهُ وَللهُ:

((إِنَّ اللهَ يَرْضَى لَكُمْ ثَلاَثًا، وَيَكْرَهُ لَكُمْ ثَلاَثًا، فَيَرْضَى لَكُمْ: أَنْ تَعْبُدُوهُ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَنْ تَعْبُدُوهُ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَنْ تَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ بَجِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا، وَيَكْرَهُ لَكُمْ، قِيلَ وَقَالَ، وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ، وَإِضَاعَةَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا تَفَرَّ قُوا، وَيَكْرَهُ لَكُمْ، قِيلَ وَقَالَ، وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ، وَإِضَاعَةَ اللهُ إِلَى اللهِ بَجِيعًا وَلاَ تَفَرَّ قُوا، وَيَكْرَهُ لَكُمْ، قِيلَ وَقَالَ، وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ، وَإِضَاعَةَ اللهُ إِلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

- ٧) وعَنْ عبد الله بن عبَّاس رضي الله عنهما قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَلِلَّمِ:
- ((تركتُ فيكم أيُّها الناس، ما إنِ اعتصمتم به، فلن تضلُّوا أبدًا: كتاب الله، وسُنَّة نبيِّه)) (").
  - ٨) وعَنْ أبي هُرَيرة رضي الله عنه قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَه وَسِلم:
- ((إنِّي قد خَلَّفتُ فيكم اثنين، لن تضلُّوا بعدهما أبدًا: كتاب الله، وسُنتي، ولن يتفرَّقَا حتى يردا عليَّ الحوض))(1).
- ٩) وقال عَلَهُ وَاللهُ: ((تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ لَيْلُهَا كَنَهَارِهَا لَا يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلَّا هَاكُ)) (٥).

تركتكم على البيضاء: على جادة الطريق البيضاء لوضوحها، ولذلك قال: ليلها كنهارها أي لا لبس فيها، واضحة جلية لسالكها.



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٦٠٧)، وابن ماجه (٤٢)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)). النواجذ: جمع ناجذ، وهو آخر الأضراس. محدثات الأمور: هي الأمور المحدثة في الدين وليس لها أصل في الشريعة.

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۷۱۵).

<sup>(</sup>٣) صححه الألبانيُّ في ((صحيح الترغيب)) (٤٠).

<sup>(</sup>٤) صححه الألبانيُّ في ((صحيح الجامع)) (٣٢٣٢).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه (٤٣) **وصححه الألباني في** ((صحيح سنن ابن ماجه)).

### (٢) الأدلة النقلية على أن السنة وحي كالقرآن :

- ا) قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى \* وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللَّهُ وَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى \* [النجم: ٤].
- ٢) وقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَأَنْزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْحِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٣]. والحِكمة: هي السُّنَّة (١).
- ٣) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٤].
- إلى وعَنْ الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِ يَكْرِبَ رضي الله عنه، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَمْ اللهُ قَالَ: ((أَلاَ إِنِّي أَوْتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ، أَلاَ يُوشِكُ رَجُلٌ شَبْعَانُ عَلَى أَرِيكَتِهِ، يَقُولُ: عَلَيْكُمْ بِهَذَا الْقُرْآنِ! فَهَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُ وهُ)) (١). وفي رواية: فَهَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُ وهُ)) (١). وفي رواية: ((وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رسولُ اللهِ عَلَمُولِللهِ كَمَا حَرَّمَ اللهُ)) (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: ((تفسير ابن جرير)) (٧/ ٤٨٠)، ((تفسير ابن كثير)) (٢/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٢) صححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٢٦٤٣).

<sup>(</sup>٣) صححه الألباني في ((صحيح الترمذي)) (٢٦٦٤).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

### (٣) الأدلة النقلية على وجوب طاعة الرسول عليه الله:

- ١) قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر٧].
- ٢) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ
   تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ
   وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].
  - ٣) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله ﴾ [النساء: ٨٠].
- ٥) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَـهُ الْهُـدَى وَيَتَّبِعْ غَـيْرَ سَبِيلِ النَّوْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].
  - ٦) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ اللَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].
- ٧) وعَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: ((كُلُّ أُمَّتِى يَـدْخُلُونَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: ((مَنْ أَطَاعَنِي دَخَـلَ الجُنَّةَ ، وَمَـنْ عَلْبَى قَالَ: ((مَنْ أَطَاعَنِي دَخَـلَ الجُنَّةَ ، وَمَـنْ عَصْانِي فَقَدْ أَبَى )).
   عَصَانِي فَقَدْ أَبَى )) (١).
- ٨) وعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ قَالَ : ((فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنتَيي فَلَيْسَ مِنِّي)) (٢).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٢٨٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠٦٣)، ومسلم (١٤٠١).

الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ٢٧ ١٠٠

٩)وعَنْ عبدالله بن عمر رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، أَنَّ النبي عَلَيْهِ قَالَ: ((وجُعِلَ النَّدُلُّ و الضَّغارُ على من خالفَ أمري ، و من تشبَّه بقوم فهو منهم)) (١).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢٦٧٥)، صححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٢٨٣١).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ العقدية على المنظومة الحائية

### (٤) الأدلة النقلية على أن التمسك بالكتاب والسنة طريق الفلاح:

- ١) قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُـورًا مُّبِينًا ﴾ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُواْ بِاللّهِ وَاعْتَصَمُواْ بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنْهُ وَفَضْلٍ وَيَهْ دِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ١٧٤-١٧٥].
- ٢) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهَ ذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ ثُرْ حَمُونَ ﴾ [الأنعام: ٥٥].
- ٣) وقَالَ تَعَالَى: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ﴿ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ صُبُلَ السَّلاَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنِ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم ﴾ [المائدة: ١٥-١٦].
   ٤) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظَّالِينَ إَلاَّ
  - ع) وقال تعالى ﴿ وَتَدُرُ فِي القَرَاقِ مَا هُو شِفَاءَ وَرَجْمَهُ لَلْمُومِنِينَ وَدَّ يَرِيدُ الطَّينِ إِدَّ خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٢].
  - ٥) وقَالَ تَعَالَى: ﴿وَمَن يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ [النساء: ١٣].
  - ٦) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُـدَايَ فَـكَا
     خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨].
- ٧) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى ﴾ [طه: ١٢٣].
  - ٨) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ﴾ [النور: ١٥].
  - ٩) وقال النبي على والله الله والله والله



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲٤۰۸).

# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ٢٩ ١٠٠ ﴿ وَالْفُوائِدِ الْعَقَدِيةُ عَلَى الْمُنْظُومَةُ الْحَائِيةُ

١٠) وعَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: ((كُلُّ أُمَّتِى يَدْخُلُونَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: ((كُلُّ أُمَّتِى يَدْخُلُونَ اللهِ وَمَنْ يَأْبَى قَالَ: ((مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجُنَّةَ ، وَمَنْ عَالَى فَقَدْ أَبَى )). قَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ وَمَنْ يَأْبَى قَالَ: ((مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجُنَّةَ ، وَمَنْ عَالَى عَصَانِي فَقَدْ أَبَى )).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٢٨٠).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ٣٠ ١٠٠

### (٥) الأدلة النقلية على ذم البدع:

- ١) قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].
- ٢) وقَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِهَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٩].
- ٣) وقَالَ تَعَالَ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنَ الْأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ \* إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْئًا وَإِنَّ الظَّ الْمِنَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَاللهُ وَلِيُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ [الجاثية: ١٨-١٩]. ].
- ٤) وعَنْ جابِرٍ، رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ: كَانَ رسولُ الله عَلَمُ وسلّم، إِذَا خَطَب احْرَّتْ عَيْنَاهُ، وعَلا صوْتُهُ، وَاشْتَدَّ غَضَبهُ، حتَّى كَأَنَهُ مُنْذِرُ جَيْشٍ يَقُولُ: ((صَبّحكُمْ ومَسّاكُمْ))وَيقُولُ: ((بُعِثْتُ أَنَا والسّاعةُ كَهَاتيْن)) وَيَقْرِنُ بَيْنَ أَصْبُعَيْهِ، السبَابَةِ، وَالْوُسْطَى، وَيَقُولُ: ((أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ خَيرَ الحُديثَ كِتَابُ الله، وخَيْرَ الهُدى هدي محمّد عليه ولله، وَشَرَّ الأُمُ ورِ محمّد ثَاثُهَا وكُلَّ فَإِنَّ خَيرَ الحُديثَ كِتَابُ الله، وخَيْرَ الهُدى هدي محمّد عليه ولله، وَشَرَّ الأُمُ ورِ محمّد ثَاثُهَا وكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ)) (١).
  - ٥) وعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رسول الله عَلَهُ وَسَلُّم:

((من أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فهورد)) (١). وَفِي رِوَايَةٍ: ((مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أمرنا فهورد)) (٣).



رواه مسلم (۸۲۷).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۱۷۱۸).

٢) وعَنْ العِرْبَاضِ بنِ سَارِيَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ وفيه قـول رسـول الله عَلَيْهُ وللهُ: (( وَإِيَّاكُمْ وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ )) (١).
 وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ )) (١).

٧) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى كَانَ
 لَهُ مِنْ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا، وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلالَةٍ كَانَ
 عَلَيْهِ مِنْ الْإِثْمِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ تَبِعَهُ لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئًا )) (٢).

٨) وعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَسلم : (( إِنَّ اللهَ حَجَبَ اللهَ حَجَبَ اللهُ عَنْ صَاحِبِ كُلِّ بِدْعَةٍ )) (٣).

٩) وعَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ اليمَانِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قال: كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَنِ الْخَيْرِ ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ مَحَافَة أَنْ يُدْرِكَنِي ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِليَّةٍ وَشَرِّ ، فَجَاءَنَا اللهُ مِهَذَا الْخَيْرِ ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الْخَيْرِ شَرُّ ؟ قَالَ: (( نَعَمْ )) فَقُلْتُ: هَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ ؟ قَالَ: (( نَعَمْ وَفِيه دَخَنُ )) قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ ؟ قَالَ: (( قَوْمٌ يَسْتَنُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي ، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ )) فَقُلْتُ: هَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ ؟ قَالَ: (( نَعَمْ قُومُ مِنْ عِنْهُمْ وَتُنْكِرُ )) فَقُلْتُ: هَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ ؟ قَالَ: (( نَعَمْ قُومُ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِتَتِنَا)) قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ فَهَا تَرَى صَفْهُمْ لَنَا، قَالَ: (( نَعَمْ قُومُ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِتَتِنَا)) قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ فَهَا تَرَى صَفْهُمْ لَنَا، قَالَ: (( نَعَمْ قُومُ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِتَتِنَا)) قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ فَهَا تَرَى وَالْ أَدْرَكَنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: (( تَلْزَمُ مَعْاعَةَ اللهُ لِمِينَ وَإِمَامَهُمْ )) فَقُلْتُ: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَمُ مُعَاعَة الْمُلْمِينَ وَإِمَامَهُمْ )) فَقُلْتُ: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَمُ مُعَاعَة المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ )) فَقُلْتُ: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَمُ مُعَاعَة المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ ))

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٢) وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم. (۲۲۷۶).

<sup>(</sup>٣) كتاب ((السنة)) لابن أبي عاصم (ص٢١) وقال عنه الألباني "حديث صحيح".

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

وَلا إِمَامٌ؟ قَالَ: (( فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ عَلَى أَصْلِ شَجَرَةٍ حَتَّى يُـدْرِكَكَ الْمُوتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ)) (١).

١٠) وعَنْ عَبْدِ اللهُ ّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُ وَاللهِ قَالَ: (( أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الحَوْضِ، وَلَيُرْ فَعَنَّ مَعِي رِجَالٌ مِنْكُمْ ثُمَّ لَيُخْتَلَجُنَّ دُونِي، فَأَقُولُ: يَا رَبِّ أَصْحَابِي، فَيُقَالُ: إِنَّكَ لاَ تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ )) (٢).

١١) وعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ قَالَ : ((فَمَـنْ رَغِـبَ عَـنْ سُـنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي)) (٣).

١٢) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، عَنِ رَسُولِ اللهِ عَلَمُوسِلُم أَنَّهُ قَالَ: ((سَيَكُونُ فِي آخِرِ النَّهِ عَلَمُ وَاللَّهُ مَانِ نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي كُحِلِّ ثُونَكُمْ مَا لَمْ تَسْمَعُوا أَنْتُمْ وَلَا آبَاؤُكُمْ، فَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاهُمْ)) (1).





<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٢١٢)، ومسلم (٢٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٣ ٥٠)، ومسلم (١١٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في ((مقدمته (٦)، وأحمد (٨٢٦٧) واللفظ له، وصححه الألباني ((صحيح الجامع)) (٣٦٦٧).



### الفوائد العقدية

فائدة [١]: دين الله مبني على اتباع كتاب الله، وسنة نبيه عليه وساله، وما اتفقت عليه الأمة:

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (فدين الله مبني على اتباع كتاب الله ، وسنة نبيه، وما اتفقت عليه الأمة، فهذه الثلاثة هي المعصومة، وما تنازعت فيه الأمة ردوه إلى الله والرسول ، وليس لأحد أن ينصب للأمة شخصاً يدعو إلى طريقته، يوالي عليها ويعادي، غير كلام الله ورسوله وما اجتمعت عليه الأمة ، بل هذا من فعل أهل البدع الذين ينصبون لهم شخصاً أو كلاماً يفرقون به بين الأمة)(١).

وقال-رحمه الله-: (أما الاعتقاد، فإنَّه لا يُؤخذ عني ولا عمَّن هو أكبرُ مني؛ بل يؤخذ عن الله ورسوله عليه وما أجمع عليه سلفُ الأمَّة، في اكان في القرآن وجَب اعتقادُه، وكذلك ما ثبَت في الأحاديث الصحيحة، مثل صحيحي البخاري ومسلم)(٢).

وقال-رحمه الله -: (ولا يجوز لأحدٍ أن يَعدِلَ عمَّا جاء في الكتابِ والسُّنَّة، واتَّفق عليه سلفُ الأمة وأئمَّتُها، إلى ما أحدثَه بعضُ النَّاسِ ممَّا قد يتضمَّنُ خلافَ ذلك، أو يوقِعُ الناسَ في خلاف ذلك، وليس لأحدٍ أن يضَعَ للنَّاسِ عقيدةً ولا عبادةً من عندِه، بل عليه أن يتبَع ولا يبتدعَ، ويقتديَ ولا يبتدعَ و

<sup>(</sup>۱) ((مجموع الفتاوي)) (۲۰/ ۱٦٤).

<sup>(</sup>Y) ((مجموع الفتاوى)) (٣/ ١٦١).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (١١/ ٤٩٠).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المخاهدة على المنظومة الحائية

يقول ابن عبد البر-رحمه الله-: (ليس في الاعتقاد كله في صفات الله وأسمائه إلا ما جاء منصوصاً في كتاب الله أو صح عن رسول الله علم والله أو أجمعت عليه الأمة)(١).

### فائدة [7]: يجب فهم أدلة الكتاب والسنة بفهم سلف الأمَّة:

قال الأصبهاني-رحمه الله-: (وليس العلم بكثرة الرواية وإنها هو الإتباع والاستعمال، يقتدي بالصحابة والتابعين، وإن كان قليل العلم، ومن خالف الصحابة والتابعين فهو ضال، وإن كان كثير العلم.. إلى أن قال: وذلك أنه تبين للناس أمر دينهم فعلينا الإتباع، لأن الدين إنها جاء من قبل الله تعالى لم يوضع على عقول الرجال وآرائهم فقد بين الرسول على على السنة لأمته، وأوضحها لأصحابه، فمن خالف أصحاب رسول الله عليه وسلم في شيء من الدين فقد ضل)(1).

يقول حذيفةُ بن اليَهان -رضي الله عنه-: (كلُّ عبادةٍ لم يتعبَّدْها أصحابُ محمَّدِ -رضي الله عنهم- فلا تَعبَّدوها؛ فإنَّ الأوَّلَ لم يدَعْ للآخِرِ مَقالًا؛ فاتَّقوا اللهَ يا مَعشرَ القُرَّاء، وخذوا بطريقِ من كان قبلكم)(٣).

وقال ابنُ عبَّاسٍ-رضي الله عنه- للخوارج: (أتيتُكم من عند أصحابِ النَّبيِّ -رضي الله عنهم-: المهاجرينَ والأنصارِ، ومِن عند ابنِ عمِّ النَّبيِّ -رضي الله عنه-، وعليهم نزل القرآنُ؛ فهم أعلَمُ بتأويلِه منكم)(1).



<sup>(</sup>١) ((جامع بيان العلم وفضله)) (٢/ ٩٤٣).

<sup>(</sup>٢) ((الحجة في بيان المحجة)) ( ٢/ ٤٣٧ - ٤٤).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن المبارك في الزهد (٤٧).

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي (٨٥٢٢).

وقال عمر بن عبد العزيز - رحمه الله -: (قِفْ حيث وقف القومُ، وقُلْ كها قالوا، واسكُتْ عمَّا سكتوا؛ فإنَّهم عن عِلم وقفوا، وببصرٍ نافذٍ كَفُّوا، وهم على كَشفِها كانوا أقوى، والفَضلِ لو كان فيها أحرى، فلئِنْ كان الهدى ما أنتم عليه فلقد سبقتُموهم إليه، ولئن قلتم: حَدَث بعدهم، فها أحدثَه إلَّا مَن سلك غيرَ سبيلهم ورَغِبَ بنفسِه عنهم، وإنَّهم همُ السَّابقونَ، ولقد تكلَّموا منه بها يكفي، ووصفوا منه ما يَشفي، فها دونَهم مَقصَرٌ ولا فوقهم عَسَرٌ، لقد قصَّرَ عنهم قومٌ فجَفُوا، وطَمَح آخرون عنهم فعَلُوا، وإنهم فيها بين ذلك لعلى هدًى مستقيم)(۱).

وقال الأوزاعي-رحمه الله-: ((اصبر نفسَك على السُّنَّة، وقِفْ حيث وقف القومُ، واسلُكْ سبيلَ السَّلَفِ الصَّالح؛ فإنَّه يَسَعُك ما وَسِعَهم، وقُلْ بها قالوا، وكُفَّ عها كفُّوا، ولو كان هذا خيرًا ما خُصِصتم به دون أسلافِكم؛ فإنه لم يُدَّخَر عنهم خيرٌ خُبِّئ لكم دونهم؛ لفضل عندكم)(٢).

يقول الألباني-رحمه الله-: ((دعوتُنا تقومُ على ثلاثة أركان: على الكتاب، والسُّنَة، والتَّباع السَّلَف الصَّالح، فمن زعم بأنَّه يتبع الكتابَ والسُّنَّة، والا يتبع السَّلَف الصَّالح، ويقول بلسانِ حاله، وقد يقولُ بلسان قالِه وكلامِه: هم رجالٌ ونحن رجالٌ!! فإنَّه يكونُ في زيغ وفي ضلالٍ، لماذا؟ الأنَّه ما أخذ بهذه النُّصوصِ التي أسمعناكم إيَّاها آنفًا، لقد اتَّبع

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٦١٢).

<sup>(</sup>٢) رواه الآجري في الشريعة (٢٩٤).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأَدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

سبيلَ المؤمنين؟ لا. لقد اتَّبع أصحابَ الرسول الكريم؟ لا. ما اتَّبع؟ اتَّبَع إن لم أَقُلْ هـواه، فقد اتَّبع عَقلَه، والعَقلُ معصوم؟ الجوابُ: لا. إذن فقد ضَلَّ ضلالًا مُبينًا)(١).

ودُلل على وُجوبِ اتباع السلف بقول اللهِ تعالى: ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]. يقول ابنُ قُدامة -رحمه الله - (فتوعَدَ على اتباعِ غيرِ سبيلِهم بعذابِ جهنَّم، ووعَدَ مُتَبِعَهم بالرضوانِ والجنَّة، فقال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ اللَّهَ عَنِهُ مَا وَالْأَنْصَارِ وَالْجَنَّةِ، فقال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ اللَّهَ عَنِهُ مَا وَالْأَنْصَارِ وَالْجَنَّةِ، فقال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ اللَّهَ عَنِهُ مَا وَالْمَنْ مَن اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [التوبة: ١٠٠]. فوعَدَ المُتَبِعين لهم بإحسانٍ بها وعَدَهم به من رضوانِه، وجنَّتِه، والفوزِ العظيم) (٢).

فائدة [٣]: أدلة الكتاب والسنة لا تُعارض بالعقل بل يسلم للـدليل مـن غيـر اعتراض عليه:

قال السمعاني – رحمه الله – : (وأما أهل الحق فجعلوا الكتاب والسنة أمامهم، وطلبوا الدين من قبلها وما وقع من معقولهم وخواطرهم عرضوه على الكتاب والسنة، فإن وجدوه موافقاً لهما قبلوه، وشكروا الله عز وجل، حيث أراهم ذلك ووفقهم عليه، وإن وجدوه مخالفاً لهما تركوا ما وقع لهم وأقبلوا على الكتاب والسنة، ورجعوا بالتهمة على أنفسهم، فإن الكتاب والسنة لا يهديان إلا إلى الحق، ورأي الإنسان قد يرى الحق وقد يرى الباطل) (").



<sup>(</sup>١) موسوعة الألباني في العقيدة (١/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) ((ذم التأويل)) (٢٨).

<sup>(</sup>٣) ((صون المنطق)) (١٦٦).

ودُلل على ذلك بقول الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْـرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

وقوله تعالى : ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّىَ يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمً ﴾ [النساء: ٦٥].

وعن عليٍّ رَضِيَ اللهُ عنه قال: (لو كان الدِّينُ بالرأي، لكان باطنُ القَدَمينِ أحقَ بالمسحِ مِن ظاهِرِ هما، وقد مسح النبيُّ عَلَمُولِللهُ على ظَهرِ خفَّيه)(١).

فائدة [٤]: الاعتصام بالكتاب والسنة من أعظم مـا أنعـم الله بــه علـى هــذه الأمة:

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (وكان من أعظم ما أنعم الله به عليهم اعتصامُهم بالكتابِ والسنّة، فكان من الأصول المتّفق عليها بين الصحابة والتابعين لهم بإحسانٍ أنه لا يُقْبَلُ من أحدٍ قطُّ أن يُعارِضَ القرآنَ: لا برأيه ولا ذوقه ولا معقولِه ولا قياسِه ولا وجُدِه، فإنهم ثبت عنهم بالبراهين القطعيّات والآيات البيّناتِ أنَّ الرسول عليه ولا عليه ولا ودين الحقّ، وأنَّ القرآن يهدي للتي هي أقومُ)(١).

يقول ابن حبان -رحمه الله - في مقدمة صحيحه: (وإن في لـزوم سـنته: تمـام السـلامة، وجماع الكرامة، لا تطفأ سرجها، ولا تدحض حججها، من لزمها عصم، ومن خالفها ندم، إذ هي الحصن الحصين، والركن الركين، الذي بان فضله، ومتن حبله، ومن تمسك به ساد،

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (١٦٤)، وأحمد (٧٣٧)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود)).

<sup>(</sup>٢) ((مجموع الفتاوي)) (١٣/ ٢٨).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

ومن رام خلافه باد، فالمتعلقون به أهل السعادة في الآجل، والمغبطون بين الأنام في العاجل)(1).

## فائدة [٥]: أوضح الطرق إلى الله، في اتباع السُنّة:

فقد سُئِل الحسنُ الجوزجاني -رحمه الله-: ((كيفَ الطَّريتُ إلى الله؟ فقال: الطُّرُقُ إلى الله كثيرةُ، وَأَوْضَحُ الطُّرُقِ وأَبعَدُها عنِ الشُّبهِ اتِّباع السَّنة قوْلاً وَفِعْلاً وَعزْماً وَعقْداً ونِيَّة، لَا تَعالى يقول: ﴿ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ [النور: ٤٥]. فقيل له: كيفَ الطّريقُ إلى السُّنَة؟ لأنَّ الله تعالى يقول: ﴿ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ [النور: ٤٥]. فقيل له: كيفَ الطّريقُ إلى السُّنَة؟ فقال: مُجانبة البِدع، واتِّباع ما أجمع عليهِ الصَّدْرُ الأوَّل منَ عُلَاء الإسْلام، والتَّباعدُ عن عليه الصَّدْرُ الأوَّل منَ عُلَا عِللهُ الله بقوله تعالى: ﴿ ثُمَ عَلِيلُولُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالنَّبِيُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

وقال شَاذَّ بْنَ يَحْيَى -رحمه الله-: (لَيْسَ طَرِيقٌ أَقْصَدَ إِلَى الْجُنَّةِ مِنْ طَرِيقِ مَنْ سَلكَ الْآثَارَ)(٢).

وقال ابو الحسين الوراق -رحمه الله-: (لا يصل العبد إلى الله إلا بالله وبموافقة حبيبه في شرائعه ومن جعل الطريق إلى الوصول في غير الاقتداء يضل من حيث يظن أنه مهتد)(1).



<sup>(</sup>١) ((الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان)) لابن بلبان (١ / ١٠٢).

<sup>(</sup>۲) ((الاعتصام)) للشاطبي (۱/ ۷۰).

<sup>(</sup>٣) ((شرح السنة)) للالكائي (١/٤٩).

<sup>(1)</sup> ((الاعتصام)) للشاطبي (۱/ ۷۰).

## فائدة [٦]: ليس في سنن رسول الله عليه وسلم الصحيحة سنَّة واحدة تخالف كتاب الله:

يقول ابن القيم -رحمه الله- (١):

والذي يجب على كل مسلم اعتقاده: أنه ليس في سنن رسول الله على والصحيحة سنَّة واحدة تخالف كتاب الله ، بل السنن مع كتاب الله على ثلاث منازل:

المنزلة الأولى: سنَّة موافقة شاهدة بنفس ما شهد به الكتاب المنزل.

المنزلة الثانية: سنَّة تفسر الكتاب، وتبين مراد الله منه، وتقيد مطلقه.

المنزلة الثالثة: سنَّة متضمنة لحكم سكت عنه الكتاب، فتبيِّنه بياناً مبتدأً.

ولا يجوز رد واحدة من هذه الأقسام الثلاثة ، وليس للسنة مع كتاب الله منزلة رابعة.

فنصوص الشريعة لا تعارض بعضها بعضا. يقول ابن القيم - رحمه الله - في نونيته:

ونُصوصُهُ ليست تُعارِضُ بعضها بعضاً فَسَلْ عنها عليمَ زمانِ

وإذا ظننت تعارُضاً فيها فذا مِنْ آفةِ الأفهامِ والأذهانِ

أو أنْ يكونَ البعضُ ليس بشابتٍ ما قالَهُ المبعوثُ بالقرآنِ

## فائدة [٧]: مَن أحدث في هذا الدين شيئا فقد اتهم النبي عليه وسلم بالتقصير:

قال الإمام مالك بن أنس-رحمه الله-: (أن من أحدث في هذه الأمة شيئًا لم يكن عليه سلفُها، فقد زعم أن الرسول عليه خان الدين؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ مُ لِللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ عَالَى يقول: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ مُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّ

<sup>(</sup>١) ((الطرق الحكمية في السياسة الشرعية)) (١٠١).

<sup>(</sup>۲) ((الاعتصام)) للشاطبي (۲/ ٥٣).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية الخدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

فرسول الله عَلَهُ وَسَلَمُ كَانَ حريصاً على هداية أمته، وتحذيرها من كل شر، قال تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٢٨].

يقول أبو ذر رضي الله عنه: لقْدَ تَركنَا رسولُ اللهِ عَلَيْهُ وَمَا يُحَرِّكُ طَائِرٌ جَنَاحَيْهِ في السهاءِ إلا ذَكَّرَنا مِنْهُ عِلْمًا فقال النبيُّ عَلَيْهُ واللهِ: ((ما بَقِيَ شَيْءٌ يُقَرِّبُ مِنَ الجنةِ ويباعِدُ منَ النارِ إلا وَقَدْ بُيِّنَ لَكم))(١).

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص \_ رضي الله عنهما \_ قال رسول الله عله والله عله والله عله والله عله والله عنهما و عن شرّ ما بعثَ الله من نبيّ إلّا كانَ حقًّا عليْهِ أن يدلّ أمَّتَهُ على خيرِ ما يعلمُهُ لهَ م وينْها هُم عن شرّ ما يعلمُهُ لهَم) (٢).

### فائدة [٨]: البدعة كل ما خالف الكتاب والسنة، وإجماع سلف الأمة:

قال ابن تيمية -رحمه الله-: (إن البدعة كل ما خالف الكتاب والسنة، وإجماع سلف الأمة من الاعتقادات والعبادات) (٣).

قال القرطبي-رحمه الله-: (وكل بدعة ضلالة يريد ما لم يوافق كتابا أو سنة أو عمل الصحابة رضي الله عنهم)<sup>(1)</sup>.



<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في ((المعجم الكبير)) (٢/ ١٥٥)، وقال الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (١٨٠٣): إسناده صحيح رجاله ثقات.

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۸٤٤).

**<sup>(</sup>٣)** انظر: ((مجموع الفتاوى)) (۱۸/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٤) ((تفسير القرطبي)) (٢ / ٨٧).

وقال -رحمه الله-: ((والبدعة التي يُعد بها الرجل من أهل الأهواء ما اشتهر عند أهل العلم بالسنة مخالفتها للكتاب والسنة، كبدعة الخوارج، والروافض، والقدرية، والمرجئة...الخ)) (١).

### فائدة [٩]: البدع في بدايتها تكون صغيرة ثم تكبر:

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- : (( إن البدع تكون في أولها شبرا ثم تكثر في الإتباع حتى تصير أذرعا وأميالا وفراسخ )) (٢).

و يقول الإمام القدوة، شيخ الحنابلة، أبو محمد الحسن بن علي البربهاريُّ: ((واحذر صغار المحدثات فإن صغار البدع تعود حتى تصير كبارا ، وكذلك كل بدعة أحدثت في هذه الأمة كان أولها صغيرا يشبه الحق فاغتر بذلك من دخل فيها ثم لم يستطع المخرج منها فعظمت وصارت دينا يدان به فانظر رحمك الله كل من سمعت كلامه من أهل زمانك خاصة فلا تعجلن ولا تدخلن في شيء منه حتى تسأل وتنظر:هل تكلم فيه أحد من أصحاب النبي عيدولله أو أحد من العلماء فإن أصبت فيه أثرا عنهم فتمسك به ولا تجاوزه لشيء ولا تختر عليه شيئا فتسقط في النار)) (۳).

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (٣٥/ ١٤١٤).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوى (۸/ ٤٢٥)).

<sup>(</sup>٣) ((شرح السنة )) (٢٧).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على العقدية على العقدية ا

## فائدة [١٠]: اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة:

عن ابن مسعود رضي الله عنه، أنه قال: (اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة) (').

وقال أيوب السختياني – رحمه الله –: (ما ازداد صاحب بدعة اجتهاداً إلا زاد من الله عز وجل بعداً) (').

وعن سعيد بن المسيب - رحمه الله -: (أنه رأى رجلاً يصلي بعد طلوع الفجر أكثر من ركعتين يكثر فيهما الركوع والسجود، فنهاه، فقال: يا أبا محمد يعذبني الله على الصلاة؟! قال: لا ولكن يعذبك على خلاف السنة)(").

وعن سفيان بن عيينة - رحمه الله - قال: (سمعت مالك بن أنس وأتاه رجل فقال: يا أبا عبد الله من أين أحرم؟ قال: من ذي الحليفة، من حيث أحرم رسول الله عليوللله فقال: إني أريد أن أحرم من المسجد من عند القبر، قال: لا تفعل، فإني أخشى عليك الفتنة، فقال: وأي فتنة في هذه؟! إنها هي أميال أزيدها! قال: وأي فتنة أعظم من أن ترى أنك سبقت إلى فضيلة قصر عنها رسول الله عليوللله ؟ إني سمعت الله يقول: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ١٣])(1).



<sup>(</sup>١) رواه الدارمي (٢٢٣)، واللالكائي (١/ ٥٥، ٨٨).

<sup>(</sup>٢) ((صفة الصفوة)) (٣/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخطيب في ((الفقه والمتفقه)) (١/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في ((الفقيه والمتفقه)) (١/ ١٤٦)، وأبو نعيم في الحلية (٦/ ٣٢٦).

## فائدة [١١]: السلَف رضوان الله عليهم كانوا ينهَـون عـن البدعـة، وعـن مجالسة أصحابها:

- قال ابن عباس رضي الله عنهما –: (( لا تجالسوا أهل الأهواء؛ فإن مجالستهم مرضة للقلوب)) (1).
- وقال ابن مسعود-رضي الله عنه- : (( من أحب أن يكرم دينه فليعتزل مخالطة السلطان ، ومجالسة أصحاب الأهواء ؛ فإن مجالستهم ألصق من الجرب )) (٢).
- وقال الحسن البصري رحمه الله (( لا تجالسوا أهل الأهواء ولا تجادلوهم ولا تسمعوا منهم))
   ("").
- وعن ابن سيرين رحمه الله أنّه كان إذا سمع كلمة من صاحب بدعة وضع إصبعيه في أذنيه ثم قال: ((لا يحل لي أن أكلمه حتى يقوم من مجلسه))
- وقال الخطابي رحمه الله -: ((إن هجرة أهل الأهواء والبدعة دائمة على مر
   الأوقات والأزمان ما لم تظهر منهم التوبة والرجوع إلى الحق)) (٥).
- وقال الفضيل بن عياض رحمه الله -: ((من جلس مع صاحب بدعة فاحذره، ومن جلس مع صاحب البدعة لم يُعطَ الحكمة، وأحب أن يكون بيني وبين صاحب بدعة

<sup>(</sup>١) ((الشريعة)) للآجرى (١/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>۲) ((الدارمي (۱/ ۹۰).

<sup>(</sup>۲٤٠) ((السنة)) للإلكائي (۲٤٠).

<sup>(</sup>١٤٧٣/٢) ((١٤١٤)) (٤/٣٧٤).

<sup>(</sup>٥) ((معالم السنن)) (٤).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية الحائية المنظومة الحائية الحائية المنظومة الحائية الحائية

حصن من حديد، آكل مع اليهودي والنصراني أحب إليَّ من أن آكل مع صاحب البدعة))(۱).

### فائدة [١٢]: توقير أهل البدع والجلوس معهم هدمٌ للإسلام:

قال إبراهيم بن ميسرة - رحمه الله - : (من وقر صاحبَ بدعة، فقد أعان على هدم الإسلام)(٢).

وقال الإمام الشاطبي - رحمه الله -: ((فإنَّ توقير صاحب البدعة مظنَّةٌ لمفسدتين تعودان على الإسلام بالهدم: إحداهما: الْتفاتُ الجُهَّال والعامَّة إلى ذلك التوقير، فيعتقدون في المبتدع أنه أفضل الناس، وأنَّ ما هو عليه خيرٌ ممَّا عليه غيرُه، فيؤدِّي ذلك إلى اتِّباعه على بدعته دون اتِّباع أهل السنَّة على سُنَّتهم. والثانية: أنه إذا وُقِّر مِن أجل بدعته صار ذلك كالحادي المحرِّض له على إنشاء الابتداع في كلِّ شيءٍ وعلى كلِّ حالٍ، فتحيا البِدَعُ وتموت السنن، وهو هدمُ الإسلام بعينه)) (1).

### فائدة [١٣]: بيان حال أهل البدع والتحذير منهم واجب باتفاق المسلمين:

عن عاصم الأحول - رحمه الله -: قال: جلست إلى قتادة فذكر عمرو بن عبيد فوقع فيه، فقلت: لا أرى العلماء يقع بعضهم في بعض، فقال يا أحول أو لا تدري أن الرجل إذا ابتدع فينبغى أن يذكر حتى يحذر)(1).



<sup>(</sup>۱) ((شرح السنة)) اللالكائي (٣/ ٦٣٨).

<sup>(</sup>٢) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة)) للإمام اللالكائي (٢٧٣).

**<sup>(</sup>۲)** ((الاعتصام)) للشاطبي (١/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>١) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة)) للإمام اللالكائي (١٣٧٢).

وقد قيل للإمام أحمد بن حنبل-رحمه الله-: الرجل يصوم ويصلي (التطوع) ويعتكف أحب إليك أو يتكلم في أهل البدع قال: (إذا قام وصلى واعتكف فإنها هو لنفسه وإذا تكلم في أهل البدع فإنها هو للمسلمين، هذا أفضل). وقال بعضهم لأحمد بن حنبل انه يثقل علي أن أقول فلان كذا وكذا، فقال -رحمه الله-: (إذا سكت أنت وسكت أنا فمتى يعرف الجاهل الصحيح من السقيم)) (1).

وعن الأعمش - رحمه الله - عن إبراهيم -رحمه الله - قال: ليس لصاحب البدعة غيبة (٢).

وعن الحسن - رحمه الله -: قال : ليس لأهل البدع غيبة <sup>(١)</sup>.

### فائدة [١٤]: ليس في الإسلام بدعة حسنة (كل بدعة ضلالة):

تقسيم البدعة إلى بدعة حسنة وبدعة سيئة مخالف لقول عليه والله: ((فإن كل بدعة ضلالة)) ؛ فالرسول عليه والله حكم على البدع كلها بأنها ضلالة.

قال المباركفوري- رحمه الله-: (فقوله عليه والله الكلم لا عليه والله عليه والكلم لا يخرج عنه شيء وهو أصل عظيم من أصول الدين (<sup>1</sup>).

قال الإمام الصنعاني – رحمه الله – : (ليس في البدعة ما يمدح بل كل بدعة ضلالة)  $(^{\circ})$ .

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي )) (٢٨/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة)) للإمام اللالكائي (١٤٠).

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) ((تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي)) للمباركفوري (٧ /  $^{777}$ ).

<sup>(</sup>٥) ((سبل السلام)) (٢ / ١٠).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية ا

وقال الحافظ ابن رجب-رحمه الله -: المراد بالبدعة ما أحدث مما لا أصل له في الشريعة يدل عليه وأما ما كان له أصل من الشرع يدل عليه فليس ببدعة شرعا وإن كان بدعة لغة ... وأما ما وقع في كلام السلف من استحسان بعض البدع فإنها ذلك في البدع اللغوية لا الشرعية فمن ذلك قول عمر رضي الله عنه لما جمع الناس في قيام رمضان على إمام واحد في المسجد وخرج ورآهم يصلون كذلك فقال نعمت البدعة ... إلى قوله: ومراده أن هذا الفعل لم يكن على هذا الوجه قبل هذا الوقت ولكن له أصل في الشريعة يرجع إليها فمنها أن النبي عليه وكان يحث على قيام رمضان ويرغب فيه وكان الناس في زمنه يقومون في المسجد جماعات متفرقة ووحدانا وهو عليه في عجزوا عن القيام به وهذا قد أمن ليلة ثم امتنع من ذلك معللا بأنه خشي أن يكتب عليهم فيعجزوا عن القيام به وهذا قد أمن بعده عليه وسلى بأصحابه في رمضان

## فائدة [٥ ]: النية الحسنة لا تخرج الشيء المحـدث عـن كونـه بدعـة بتلـك النية الحسنة:

عن عمرو بن سلَمة رضي الله عنه، قال: كُنّا نجلِس على باب عبدالله بن مسعود قبل صَلاة الغَداة، فإذا خرج مشينا معه إلى المسجد. فجاءنا أبو موسى الأشعريُّ فقال: أخَرَجَ إليكم أبو عبدالرحمن بعدُ؟ قلنا: لا، فجلس معنا حتى خرج، فلمَّا خرج قمنا إليه جميعًا. فقال له أبو موسى: يا أبا عبدالرحمن، إني رأيت في المسجد آنِفًا أمرًا أنكرتُه، ولم أرَ والحمد لله - إلا خيرًا. قال ابن مسعود: فما هو؟ فقال أبو موسى: إن عشتَ فستراه. قال



<sup>(</sup>١) ((جامع العلوم و الحكم)) (١/ ٢٦٦ - ٢٦٧).

€ V3 <>++

أبو موسى: رأيت في المسجد قومًا حِلَقًا جلوسًا ينتَظِرون الصلاة، في كلِّ حلقة رجل، وفي أيديهم حصى، فيقول: كبِّروا مائة، فيُكبِّرون مائة، فيقول: هلَّلوا مائة، فيُهلِّلون مائة، ويقول: سبِّحوا مائة، فيُسبِّحون مائة. قال ابن مسعود: فهذا قلتَ لهم؟ قال أبو موسى: ما قلتُ لهم شيئًا انتِظار رأيك أو انتظار أمرك. قال ابن مسعود: أفلا أمرتهم أن يعُدُّوا سيِّئاتهم، وضمنت لهم ألاَّ يضِيع من حسناتهم. ثم مضى ومضينا معه، حتى أتى حلقة من تلك الجِلق، فوقف عليهم فقال: ما هذا الذي أراكم تصنعون؟ قالوا: يا أبا عبدالرحمن، حصى نعدُّ به التكبير والتهليل والتسبيح. قال: فعُدُّوا سيِّئاتكم، فأنا ضامِنٌ ألاَّ يَضِيع من حسناتكم شيء، ويُحكم يا أمَّة محمد! ما أسرعَ هلكتكم! هؤلاء صحابة نبيكم علموسلله متوافِرون، وهذه ثِيابُه لم تبل، وآنيته لم تُكسَر، والذي نفسي بيده إنَّكم لعلى مِلَّة هي أهدى من من ملَّة محمد، أو مُفتَتِحو باب ضلالة. قالوا: والله يا أبا عبدالرحمن، ما أردنا إلا الخير. قال: وكم من مُريد للخير لن يُصِيبَه..؟(١).

## فائدة [١٦]: كثرة البدع وكثرة أهلها من أمارات اقتراب الساعة:

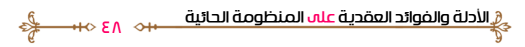
عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال رسول الله عليه والله عليه من أشراطِ الساعةِ أن يُرفعَ العلمُ، و ويَكْثُرَ الجهلُ) (٢).

قال الإمام أبي عثمان الصابوني: (( ولا يغرن إخواني حفظهم الله كثرة أهل البدع، ووفور عددهم فإن ذلك من أمارات اقتراب الساعة، إذ الرسول المصطفى عليه وساله قال: إن من علامات الساعة واقترابها أن يقل العلم ويكثر الجهل، والعلم هو السنة، والجهل هو

<sup>(</sup>١) ((سنن الدارمي)) (٢١٠)، وقال الألباني إسناده صحيح في (( السلسلة الصحيحة)) (١١/٥).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۳۱)، ومسلم (۲۲۷۱).





البدعة، ومن تمسك اليوم بسنة رسول الله عليه وعمل بها واستقام عليها، ودعا بالسنة إليها كان أجره أوفر وأكثر من أجر من جرى على هذه الجملة في أوائل الإسلام والملة)) (١).





<sup>(</sup>١) ((عقيدة السلف وأصحاب الحديث)) للصابوني (٣١٦).





## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

### قال الناظم \_ رحمه الله\_:

| بِذَلكَ دَانَ الأَتْقِياءُ وأَفْصحُـوا      | (٣) | وَقُـلْ غَيْـرُ مَخْلِـوقِ كَلامُ مَليكِـنا  |
|---------------------------------------------|-----|----------------------------------------------|
| كَمَا قَالَ أَتْبَاعٌ لِجَهْمٍ وَأُسْجَحُوا | (٤) | وَلا تَكُ فِي القُرْآنِ بِالوَقْفِ قَائِـلاً |

قوله: ((غَيْرُ تَخْلِوقِ)): الخلق هو الإبداع والبرء، وهو إيجاد الشيء من عدم، وكلام الله صفته سبحانه، منزل غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود.

قوله ((كَلامُ مَليكِنا)): إضافة الكلام إلى الله سبحانه وتعالى إضافة صفةٍ لموصوف، فالكلام صفة لله تليق به لا تُشبه صفات المخلوقين، فهو سبحانه له الكمال في ذاته وصفاته. قوله ((بذلك))؛ أي: بهذا المعتقد الحق بأن القرآن كلام الله غير مخلوق.

قوله ((دَانَ الأَتْقِياءُ)): اعتقد الأَتقياء. قوله ((وأَفْصحُوا)): صرَّحوا به، وأظهروه للناس.

قوله ((وَلا تَكُ فِي القُرْآنِ بِالوَقْفِ قَائِلاً)): الواقفة طائفة قالت: لا نقول القرآن مخلوق، بل يجب التوقف فيه.

قوله (( لِجَهم)): هو جهم بن صفوان، من رؤوس الجهمية.

قوله ((وَأَسْجَحُوا)): أسجح بالشيء؛ أي: لانت به نفسه، فأتباع جهم لانت نفوسهم ومالت قلوبهم إلى هذا المعتقد.

قوله ((ولا تَقُلِ القُرآنُ خَلقًا قِرَاءةً ))؛ أي: لا تقل قراءتي بالقرآن مخلوقة.

قوله ((فإنَّ كَلامَ اللهِ بِاللهْظِ يُوضَحُ )): القرآن كلام الله ألفاظه ومعانيه، واللهظ به يُوضِّح المعنى.



### وإجمالًا:

أيها المتمسك بالكتاب والسنة: قلْ في القرآن إنه كلام الله، منزل، غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود بحروفه ومعانيه جميعًا، كما نص على ذلك أهل السنة والجماعة، ولا تكن كمن شكَّ في كلام الله عز وجل، فوقف شاكًا فيه يقول: لا أدري مخلوق أو غير مخلوق، كما قال أتباع جهم بن صفوان، ومن زعم أن ألفاظنا به وتلاوتنا له مخلوقة والقرآن كلام الله، فهو جهمي مبتدع؛ فالقرآن كلام الله ألفاظه ومعانيه، واللفظ به يُوضِّح المعنى.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ المنظومة الحائية

## الأدلة النقلية

## (١) الأدلة النقلية على إثبات صفة الكلام لله عز وجل:

- ١) قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَكُلُّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤].
- ٢) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَّا جَاءَ مُوسَى لِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣].
- ٣) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ۗ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ الله ﴾

[البقرة: ٢٥٣].

- ٤) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالَاتِي وَبِكَلَامِي ﴾ (١) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالَاتِي وَبِكَلَامِي ﴾ [الأعراف: ١٤٤].
- ٥) وقَالَ الله تَعَالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ ﴾ [الشورى: ٥].
  - ٦) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧].
  - ٧) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ قِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٢].
  - ٨) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَتَمَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا ۚ ﴾ [الأنعام: ١١٥].
- ٩) وقَالَ الله تَعَالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ عبد الرحمن المحمود - حفظه الله -: ولعل العلة - والعلم عند الله سبحانه وتعالى - في تسمية موسى "كليم الله " مع أن الله كلَّم محمَّداً وكلَّم آدم: أن الله كلَّمه على الأرض وهو على طبيعته البشرية ، بخلاف تكليم الله لآدم فإنه كلمه وهو في السماء ، وتكليم الله لمحمَّد فإنه كلمه وقد عرج بروحه وجسده إلى السماء ، أما تكليمه لموسى : فهو على الأرض ، وهذا فيه خصوصية لموسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والتسليم . ((تيسير لمعة الاعتقاد)) ( ص ١٥٢).



- ١٠ وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ سَيَقُولُ المُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إلى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَّ بِعْكُمْ
   يُريدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلامَ الله قُلْ لَنْ تَتَّبِعُونَا كَذَلِكُمْ قَالَ الله مِنْ قَبْلِ ﴾ [الفتح: ١٥].
  - ١١) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَّقُولَ لَهُ كُن فَيكُون ﴾ [النحل: ٤٠].
    - ١٢) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُون ﴾ [يس: ٨٦].
- ١٣) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ الله كَمَثَلَ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَـهُ كُـنْ فَيَكُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٩].
- ١٤) وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ وَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَيْهُ يَعْرِضُ نَفْسَـهُ عَلَى النَّاسِ فِي المُوْقِفِ، فَقِالَ: ((أَلَا رَجُلُ يَحْمِلُنِي إِلَى قَوْمِهِ، فَإِنَّ قُرَيْشًا قَـدْ مَنَعُونِي أَنْ أُبَلِّغَ عَلَى النَّاسِ فِي المُوْقِفِ، فَقَالَ: ((أَلَا رَجُلُ يَحْمِلُنِي إِلَى قَوْمِهِ، فَإِنَّ قُرَيْشًا قَـدْ مَنَعُونِي أَنْ أُبَلِّغَ عَلَى النَّاسِ فِي المُوْقِفِ، فَقَالَ: ((أَلَا رَجُلُ يَحْمِلُنِي إِلَى قَوْمِهِ، فَإِنَّ قُرَيْشًا قَـدْ مَنَعُونِي أَنْ أُبَلِّغَ كَلَامَ رَبِّي))
   كَلامَ رَبِّي))(١).
- ١٥) وعَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ اللهِ: ((مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ سَيُكَلِّمُهُ اللهُ، لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تُرْ جُمَانٌ )) (٢).
- ١٦) وعَنْ أَبِي هريرة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَمُولِللهِ قَالَ: (( يقولُ اللهُ تعالَى : ما لعبدي المؤمن عندي جزاءٌ ، إذا قبضتُ صفِيَّه من أهل الدُّنيا ثمَّ احتسبه ، إلَّا الجنَّة ))(٣).
- ١٧) وعَنْ أَبِي هريرة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَهُ وَاللهِ قَالَ: ((إِنَّ اللهَ إِذَا أَحَبَّ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلُ، فَقَالَ: يَا جِبْرِيلُ، إِنِّي أُحِبُّ فُلانًا فَأَجِبَّهُ قَالَ: فَيُحِبُّهُ جَبْرِيلُ، قَالَ: ثُمَّ يُنَادِي فِي أَهْلِ السَّمَاءِ: إِنَّ اللهَ يُحِبُّ فُلانًا فَأَحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الْأَرْضِ، وَإِنَّ اللهَ إِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَقَالَ: يَا جِبْرِيلُ إِنِّي أُبْغِضُ فُلانًا فَأَبْغِضْهُ، قَالَ: فَيُبْغِضُهُ

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٧٣٤)، والترمذي (٢٩٢٥)، و صححه الألباني ((السلسلة الصحيحة)) (١٩٤٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٥٣٩) ، ومسلم (١٠١٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٤٢٤). صفِيَّه: هو الحبيب المصافى؛ كالولد والأخ، وكل من يحبه الإنسان.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

جِبْرِيلُ، ثُمَّ يُنَادِي فِي أَهْلِ السَّمَاءِ: إِنَّ اللهَ يُبْغِضُ فُلَانًا فَأَبْغِضُوهُ، قَالَ: فَيُبْغِضُهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْبَغْضَاءُ فِي الْأَرْضِ))(١).

١٨) وعَنْ أَبِي هريرة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَيْهُ قَالَ: ((أَلَمُ تَرَوْا إِلَى مَا قَالَ رَبُّكُمْ؟ قَالَ: مَا أَنْعَمْتُ عَلَى عِبَادِي مِنْ نِعْمَةٍ إِلَّا أَصْبَحَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِهَا كَافِرِينَ: يَقُولُونَ: الْكَوَاكِبُ وَبِالْكَوَاكِبُ لَكُوَاكِبُ. ))(٢).

## (٢) الأدلة النقلية على أن القرآن منزل من عند الله عز وجل:

- ١) قَالَ تَعَالَى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ ﴾ [البقرة: ١٨٥].
  - ٢) وقَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١].
- ٣) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُرْ آنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنزِيلًا ﴾ [الإسراء: ١٠٦].
  - ٤) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَـةً مَّكَانَ آيَـةٍ \* وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَرِّلُ قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ عَبِلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ \* قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَّبِّكَ بِالحُقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ مُفْتَرٍ عَبِلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ \* قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَّبِّكَ بِالحُقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ مَفُوا ﴾ [النحل: ١٠١-١٠٠].
- ٥) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْ حَمُونَ ﴾ [الأنعام: ٥٥].
  - ٦) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا لَهُذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللهِ ۚ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِ مُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الحشر: ٢١].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٤٨٥) ، ومسلم (٢٦٣٧).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (YY).

### (٣) الأدلة النقلية على أن كلام الله من حروف ، وأنه بصوت يُسمع :

- ١) قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِلَا يُوحَى ﴾ [طه:١٣].
- ٢) وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهُ عَنَّ اللهُ عَنَّ وَصَعْدَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهَ يَا أَمُرُكَ أَنْ وَجَلَّ يَوْمَ الطِّيَامَةِ: يَا آدَمُ ، يَقُولُ: لَبَيْكَ رَبَّنَا وَسَعْدَيْكَ ، فَيُنَادَى بِصَوْتٍ: إِنَّ اللهَ يَا أُمُرُكَ أَنْ تُخْرِجَ مِنْ ذُرِّيَّتِكَ بَعْثًا إِلَى النَّارِ ، قَالَ: يَا رَبِّ وَمَا بَعْثُ النَّارِ ؟..))(1)
- ٣) وعَنْ جابِرٍ، رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَهُ وَللهُ: (( يَحَشُّرُ اللهُ العبادَ أو قال يَحشُرُ اللهُ الناسَ قال وأوْمَى بيدِه إلى الشامِ عُراةً غُرْلًا بُهُمَّا قال قلتُ ما بُهَّا قال ليس معهم شيءٌ فينادِي بصوتٍ يسمعُه من بَعُدَ كما يسمعُه من قَرُبَ أَنَا الملكُ أَنَا اللَّيَّانُ..))(١).
- ٤) وعَنْ أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ، رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ النبيَّ عَلَمُولِللْم كَانَ عِنْدَ أَضَاةِ بَنِي غِفَارٍ، قَالَ: فأتَاهُ جِبْرِيلُ عليه السَّلَامُ، فقالَ: إنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ القُرْآنَ على حَرْفٍ، فقالَ: ((أَسْأَلُ اللهَ مُعَافَاتَهُ وَمَعْفِرَتَهُ، وإنَّ أُمَّتِي لا تُطِيقُ ذلك)) (٣).
- ٥) وعَنْ عَبْد اللهِ بْن مَسْعُودٍ، قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ: (( مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنْ كِتَـابِ اللهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالَهَا، لَا أَقُولُ الم حَرْفٌ، وَلَكِنْ أَلِفٌ حَـرْفٌ وَلَامٌ حَـرْفٌ وَلَامٌ حَرْفٌ وَلَامٌ حَرْفٌ وَلَامٌ حَرْفٌ وَمِيمٌ حَرْفٌ )) ( \* ) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) صححه الألبانيُّ في تخريج ((كتاب السنة)) (٥١٤).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ( ٨٢١). الأضاةُ المَاءُ المُستنقَعُ ، على حَرفٍ، أي: عَلى لُغةٍ واحِدةٍ.

<sup>(</sup>٤) ، رواه الترمذي (٢٩١٠) ، وصححه الألبانيُّ في ((صحيح الترمذي)).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية

- ٦) وعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِي اللَّهِم عَنْهِمَا أَنَّ رَسُولَ اللهَّ عَلَهُولِلهُمْ قَالَ: ((أَقْرَأَنِي جِبْرِيـلُ عَلَى حَرْفٍ فَلَمْ أَزَلْ أَسْتَزِيدُهُ حَتَّى انْتَهَى إِلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ))(١).
- ٧) وقَالَ رسُولُ الله عَلَيْهِ وَاللهِ : ((إِنَّ الْقُرْآنَ أُنْ زِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ فَاقْرَءُوا مِنْهُ مَا تَيَسَّرَ))
   (٢) .
  - (٤) الأدلة النقلية على نداء الرب تبارك وتعالى على من يشاء من خلقه: (النداء باتفاق أهل اللغة لا يكون إلا صوتًا مسموعًا)<sup>(٣)</sup>.
  - ١) قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ ائْتِ الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴾ [الشعراء:١٠].
  - ٢) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ وَقَرَّ بْنَاهُ نَجِيًّا ﴾ [مريم: ٢٥].
    - ٣) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَائِيَ الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾

[القصص: ٦٢].

- ٤) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٦٥].
- ٥) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى \* إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوًى ﴾ [النَّازعات: ١٥-١٦].
- ٦) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَا مُوسَىٰ \* إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾ [طه:١٢].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٣٠٤٧)، ومسلم ( ٨١٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٢٢٨٧ ) ومسلم ( ٨١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((مجموع الفتاوي)) لابن تيمية (٢٦/١٢).

### ( $\circ$ ) الأدلة النقلية على أن القرآن كلام الله غير مخلوق $^{(1)}$ :

- ١) قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ الله ﴾ [التوبة:٦].
- ٢) قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٥٧].
- ٣) قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُوا كَلَامَ اللهِ ۚ قُل لَّن تَتَبِعُونَا كَذَٰلِكُمْ قَالَ اللهُ مِن قَبْلُ ﴾ [الفتح: ١٥].
- ٤) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَاتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ ﴿ مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَلَـن تَجِـدَ
   مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴾ [الكهف: ٢٧].
- ٥) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِهَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَٰذَا الْقُرْآنَ﴾ [يوسف:٣].
- ٦) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ ۖ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٤٥].
   (ففرَّق بين الخلق والأمر).
- ٧) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿الرَّحْمَنُ \* عَلَمَ الْقُرْآنَ \* خَلَقَ الْإِنْسَانَ ﴾ [الرحن:١-٣]. (ففرَّق تعالى بين علمه وخلقه).
- ٨) وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ أَنْمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللهَ ۚ إِنَّ الله ۗ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (٢) [لقان: ٢٧].

<sup>(</sup>١) راجع موقع ((الإسلام سؤال وجواب)) فتوى رقم (٢١٩٦١٣).

<sup>(</sup>٢) وجه الاستدلال: أنه لو كانت كلمات الله مخلوقة لفنيت من قبل أن يفني بحر من البحور، ولكن الله تعالى إنما كتب الفناء على المخلوق لا على نفسه وصفته.



الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠

٩) وقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِـ دَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِـ دَ الْبَحْرُ قَبْـ لَ أَنْ تَنْفَـ دَ
 كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴾ [الكهف:١٠٩].

١٠) وعَنْ خَوْلَةَ بِنْتَ حَكِيمٍ السُّلَمِيَّةَ رَضِيَ اللهُ عَنْها قالت : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ عَنْها قالت : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَلَهُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ لَمْ يَضُرَّهُ عَلَهُ وَلَلهُ مَعْوْدُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ حَتَّى يَرْتَحِلَ مِنْ مَنْزِلِهِ ذَلِكَ))(١).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٧٠٨). وجه الاستدلال: لو كانت كلمات الله مخلوقة لكانت الاستعاذة بها شركا؛ لأنها استعاذة بمخلوق.



## الفوائد العقدية

### فائدة [١]: المخالفون لأهل السنة في إثبات صفة الكلام لله تعالى:

#### نذكر منهم طائفتين (۱):

الطائفة الأولى: الجهمية، قالوا: ليس الكلام من صفات الله وإنها هو خلق من مخلوقات الله يخلقه الله في الهواء، أو في المحل الذي يسمع منه وإضافته إلى الله إضافة خلق، أو تشريف مثل: ناقة الله، وبيت الله.

### ويُرد عليهم بها يلي :

١ - أنه خلاف إجماع السلف.

٢- أنه خلاف المعقول، لأن الكلام صفة للمتكلم وليس شيئاً قائماً بنفسـه منفصـلاً عن المتكلم.

٣- أن موسى سمع الله يقول: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِم الصَّلَةَ لِذِكْرِي﴾ [طه: ١٤]. ومحال أن يقول ذلك أحد إلا الله سبحانه وتعالى.

الطائفة الثانية: الأشعرية، قالوا: كلام الله معنى قائم بنفسه لا يتعلق بمشيئته، وهذه الحروف والأصوات المسموعة مخلوقة للتعبير عن المعنى القائم بنفس الله.

### ويُرد عليهم بها يلي

١ - أنه خلاف إجماع السلف.

٢- أنه خلاف الأدلة لأنها تدل على أن كلام الله يسمع، ولا يسمع إلا الصوت ولا

<sup>(</sup>۱) ((مجموع فتاوى و رسائل محمد العثيمين)) المجلد ( $^{\text{NA}}$ ).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

يسمع المعنى القائم بالنفس.

٣- أنه خلاف المعهود لأن الكلام المعهود هو ما ينطق به المتكلم لا ما يضمره في المسه.

### فائدة [٢]: الله عز وجل يتكلم بصوت يُسمع:

قال ابن بطال -رحمه الله-: إن أهل السنة أجمعوا على أن الله كلم موسى بلا واسطة ولا ترجمان، وأفهمه معاني كلامه، وأسمعه إياها ؛ إذ الكلام مما يصح سماعه (١).

وقال شيخ الإسلام ابنُ تيمية: ما أخبر الله به في كتابه من تكليم موسى وسمع موسى لكلام الله يدل على أنه كلمه بصوت، فإنه لا يسمع إلا الصوت، وذلك أن الله قال في كتابه عن موسى: ﴿فَاسْتَمِعْ لِلَا يُوحَى﴾، وقال في كتابه: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ عن موسى: ﴿فَاسْتَمِعْ لِلَا يُوحَى﴾، وقال في كتابه: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى أَبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَالنَّبِيّ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُوسُلُمُ عَلَيْكَ مِنْ قَبُلُ وَرُيُّا لَمْ فَلَ قَلْ عَنْ اللهِ سائر النبيين وبين وبين وكراء من الله الله الله الله الله الله الله وحيل الله على الله وحيل الله على الله على الله والله على الله والله والله على الله والله على الله والله على الله والله الله والله والله على الله والله وا



<sup>(</sup>۱) ((شرح البخاري)) لابن بطال (۱۰/ ۵۰۸).

الإلهامات وما يُدرَك بالقلوب، إنها هو كلامٌ مسموعٌ بالآذان، ولا يُسمَع بها إلا ما هو صوت (١).

ويقول إمام أهل السنة والجاعة في عصره أبو محمد الحسن بن علي البربهاري-رحمه الله-: ( الإيهان بأن الله تبارك وتعالى هو الذي كلم موسى بن عمران يوم الطور، وموسى يسمع من الله الكلام بصوت وقع في مسامعه منه لا من غيره، فمن قال غير هذا، فقد كفر بالله العظيم) (٢).

وقال شيخ الإسلام-رحمه الله-: (واستفاضت الآثار عن النبي على والصحابة والصحابة والتابعين ومن بعدهم من أئمة السُّنَّة؛ أنه سبحانه ينادي بصوت؛ نادى موسى، وينادي عباده يوم القيامة بصوت، ويتكلم بالوحي بصوت، ولم ينقل عن أحد من السلف أنه قال: إنَّ الله يتكلم بلا صوت أو بلا حرف، ولا أنه أنكر أن يتكلم الله بصوت أو بحرف) (١).

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل-رحمه الله-: قلت لأبي: إن ههنا من يقول: إن الله لا يتكلم بصوت ، فقال: يابني هؤلاء جهمية زنادقة ، إنها يدورون على التعطيل (1).

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله -: فليس ما يُسمع من العباد من أصواتهم مشابهاً ولا مماثلاً لما سمعه موسى من صوته إلا كما يشبه ويماثل غير ذلك من صفاته لصفات المخلوقين، فهذا في نفس تكلمه سبحانه وتعالى بالقرآن، والقرآن عند الإمام أحمد وسائر

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (٦/ ٥٣١).

<sup>(</sup>۲) ((شرح السنة )) (۹۰).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (١٢/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) ((مجموع الفتاوي)) (۲۱/ ٣٦٨).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأَدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

أئمة السنة كلامُه تكلَّم به، وتكلَّم بالقرآن العربي بصوتِ نفسِه، وكلَّم موسى بصوتِ نفسِه الذي لا يهاثل شيئاً من أصوات العباد (١).

يقول الشيخ العثيمين -رحمه الله-: إثبات القول لله عزّ وجل وهذا كثير في القرآن الكريم، وهو دليل على ما ذهب إليه أهل السنة من أن كلام الله يكون بصوت، إذ لا يطلق القول إلا على المسموع. فإن قال قائل: أليس الله تعالى يقول: ﴿وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلا يُعَذَّبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ [المجادلة: ٨]. وهذا قول يقولونه بقلوبهم؟ فالجواب: بلى، لكن هذا القول مقيد ﴿وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ ﴾ وأما إذا أطلق القول فالمراد به ما يُسمع (٢).

### فائدة [٣]: كلام الله لا يوصف بالقديم:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: أن أحداً من السلف والأئمة لم يقل أن القرآن قديم وأنه لا يتعلق بمشيئته وقدرته (٢).

قال ابن سمحان -رحمه الله-: إن وصف كلام الله تعالى بالقديم من الألفاظ المبتدعة المخترعة التي لم ينطق بها سلف الأمة وأئمتها، والذي عليه أهل السنة والجهاعة المخالفون لأهل البدع أن كلام الله سبحانه وتعالى حادث الآحاد قديم النوع وأنه يتكلم بمشيئته وقدرته إذا شاء لا يمتنع عليه شيء أراده وأن الله تعالى متصف بالأفعال الاختيارية القائمة



<sup>(</sup>۱) ((مجموع الفتاوي)) (۱۲ ٥٦ ).

<sup>(</sup>٢) ((شرح الأربعين النووية)) لابن عثيمين.

<sup>(</sup>۳) ((التسعينية)) لابن تيمية (۱۳٤).

به فهو سبحانه قد تكلم في الأزل بها شاء ويتكلم فيها لم يزل بقدرته ومشيئته بها أراد وهو الفعال لما يريد ﴿إِنَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (١).

وقال الشيخ صالح آل الشيخ-حفظه الله-: أهل السنة يقررون أن صفة الكلام لله جل وعلا قديمة النوع، حادثة الآحاد. يعنون بذلك أن الله جل وعلا لم يزل متكلها. حادثة الآحاد، لم يزل الله جل وعلا متكلها سبحانه، يتكلم كيف شاء، إذا شاء، متى شاء. كلامه قديم وأفراد الكلام حديثة. يعني أن كلام الله جل وعلا لعيسى بقوله: ﴿يَا عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ ﴾ هذا لم يكن كلاما في الأزل بل كان كلاما حين وُجِدَ عيسى، وصار هذا الكلام متوجها إليه، هذا كلام أهل السنة. انتهى

فائدة [3]: كلام الله صفة من صفاته وليس خلقاً من خلقه، وقد فَرَّقَ اللهُ بينَ خلقه، وقد فَرَّقَ اللهُ بينَ خلقه وبينَ كلامِهِ فقال سبحانه : ﴿ أَلا لَهُ الخُلْقُ وَالأَمْرُ تَبَارَكَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿ الْعَالَمِينَ لَا الْحَافِظُ أَبِي سفيان وكيع بن الجراح أنه قال: من زعم أن القرآن مخلوق فقد زعم أن شيئًا من الله مخلوق. فقيل له: يا أبا سفيان، من أين قلت هذا؟ قال: لأن الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي ﴾، ولا يكون من الله شيء مخلوق. قال الحافظ اللالكائي: وكذلك فسره أحمد بن حنبل، ونعيم بن حماد، والحسن بن الصباح البزار، وعبد العزيز بن يحيى المكي الكناني) (٢).

<sup>(</sup>١) ((تنبيه ابن سمحان في حاشية لوامع الأنوار للسفاريني)) (١/٣١).

<sup>(</sup>٢) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة)) (٢/ ٢٤٥).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ ع ١٠٠٠

قيل لأحمد بن حنبل-رحمه الله-: (إن الناس قد وقعوا في القرآن فكيف أقول ؟ فقال أليس أنت مخلوقا ؟ قلت: نعم قال: فكلامك منك مخلوق ؟ قلت: نعم قال: أفليس القرآن من كلام الله ؟ قلت: نعم قال: وكلام الله من الله ؟ قلت: نعم قال: فيكون من الله شيء مخلوق) (1).

### فائدة [٥]: الجعد بن درهم أول من قال بخلق القرآن:

قال الجلال السيوطي -رحمه الله- في الأوائل: أول من تفوه بكلمة خبيثة في الاعتقاد الجعد بن درهم مؤدب مروان الحمار آخر ملوك بني أمية، فقال بأن الله - تعالى - لا يتكلم.

ثم تقلد هذا المذهب المخذول، عن الجهم بشر بن غياث بن أبي كريمة المريسي المتكلم، شيخ المعتزلة وأحد من أضل المأمون ، وجدد القول بخلق القرآن ،



<sup>(1) ((</sup>aجموع فتاوى)) (۱۲ \( 277 \).

<sup>(</sup>٢) ((لوامع الأنوار)) للسفاريني (٢٣).

ويقال إن أباه كان يهوديا صباغا بالكوفة ، وروي عنه أقوال شنيعة في الدين من التجهم وغيره ، مات سنة ثماني عشرة ومائتين.

ثم تقلد عن بشر ذلك المذهب الملعون قاضي المحنة أحمد بن أبي دواد ، وأعلن بمذهب الجهمية ، وحمل السلطان على امتحان الناس بالقول بخلق القرآن ، وعلى أن الله لا يُرى في الآخرة ، وكان بسببه ما كان على أهل الحديث والسنة من الحبس والضرب والقتل، وغير ذلك ، وقد ابتلاه الله – تعالى – بالفالج قبل موته بأربع سنين ، حتى أهلكه الله – تعالى – سنة أربعين ومائتين (۱).

فائدة [7]: الإمام أحمد رحمه الله وغيره من أهل العلم قد امتحنوا في مسألة خلق القرآن لأن المأمون وكان خليفة المسلمين تزعم قيادة هذا القول ودعا الناس الجروج عنه، فلم يصبر على إليه، وكها هو معلوم إذا التزم الحاكم شيئاً يصعب على الناس الخروج عنه، فلم يصبر على مخالفة هذا إلا أفذاذ قليلون من الرجال، وكان هو الذي صمد صموداً تاماً كاملاً -رحمه الله - وهي الله به عقيدة أهل الله - ؛ ولهذا انصب عليه العذاب والحبس واشتهر بهذا -رحمه الله - وحمى الله به عقيدة أهل السنة من القول بخلق القرآن، فبقي الناس والحمد لله يقولون: القرآن كلام الله منزل غير مغلوق (٢).

## فائدة [٧]: القرآنَ جميعَه كلامُ الله حروفَه ومعانيَه:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: أن الصواب الذي عليه سلف الأمة كالإمام أحمد والبخاري صاحب الصحيح في كتاب خلق أفعال العباد وغيره وسائر الأئمة قبلهم

<sup>(</sup>١) انظر: ((معارج القبول بشرح سلم الوصول)) لحافظ بن أحمد الحكمي (١٩٩٣).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع فتاوي و رسائل محمد العثيمين)) (۱/۱۲۰-۱۲۱).



#### 

وبعدهم: اتباعُ النصوص الثابتة وإجماعِ سلف الأمة، وهو أن القرآنَ جميعَه كلامُ الله حروفَه ومعانيَه، ليس شيء من ذلك كلاماً لغيره، ولكن أنزله على رسوله، وليس القرآن اسياً لمجرد المعنى ولا لمجرد الحرف، بل لمجموعها، وكذلك سائر الكلام ليس هو الحروفَ فقط، ولا المعانيَ فقط، كها أن الإنسان المتكلمَ الناطقَ ليس هو مجرَّدَ الروح ولا مجردَ الجسد؛ بل مجموعُها، وأن الله تعالى يتكلم بصوت، كها جاءت به الأحاديث الصحاح، وليس ذلك كأصواتِ العباد لا صوتِ القارئ ولا غيره، وأن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في كأصواتِ العباد لا موتِ القارئ ولا غيره، وأن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في فكانه ولا في أفعاله، فكها لا يشبه علمُه وقدرتُه وحياتُه عِلمَ المخلوق وقدرتَه وحياتَه: فكذلك لا يشبه كلامُه كلامَ المخلوق، ولا معانيه تشبه معانيَه، ولا حروفُه تشبه حروفَه، ولا صوتُ الرب يشبه صوتَ العبد، فمن شبه الله بخلقه فقد ألحد في أسهائه وآياته، ومن جحد ما وصف به نفسه فقد ألحد في أسهائه وآياته (۱).

ويقول حافظ الحكمي - رحمه الله - : القرآن كلام الله عز وجل حقيقة حروفه ومعانيه، ليس كلامه الحروف دون المعاني، ولا المعاني دون الحروف، تكلم الله به قولاً، وأنزله على نبيه وحياً، وآمن به المؤمنون حقاً، فهو وإن خط بالبنان، وتلي باللسان، وحفظ بالجنان وسمع بالآذان، وأبصرته العينان، لا يخرجه ذلك عن كونه كلام الرحمن، فالأنامل والمداد والأقلام والأوراق مخلوقة، والمكتوب بها غير مخلوق، والألسن والأصوات مخلوقة، والمتلو بها على اختلافها غير مخلوق، والصدور مخلوقة والمحفوظ فيها غير مخلوق، والأسماع مخلوقة، والمسموع غير مخلوق ... إلخ (۱).



<sup>(</sup>١) ((التسعينية)) لابن تيمية (٥٤٢).

<sup>(</sup>٢) ((أعلام السنة المنشورة)) للحكمي، السؤال(٨٣).

فخلاصة مذهب السلف أنّ القرآن المنزل على نبينا محمد عليه وسلم المصاحف، المحفوظ في الصدور، المقروء بالألسنة، هو كلام الله تعالى بألفاظه ومعانيه، وأنه غير مخلوق، وأن الله تعالى تكلّم به حقيقة، وأن جبريل سمعه من الله تعالى، وسمعه النبي عليه ولله من جبريل، وسمعه المسلمون من نبيهم محمد عليه ولله ، ثم بلغه بعضهم إلى بعض، وليس لأحد من الوسائط فيه إلا التبليغ بأفعاله وصوته، فالكلام كلام الباري والصوت صوت القارئ. و لا يجوز إطلاق القول بأنّ القرآن المُثبَت في المصاحف عبارة عن كلام الله أو حكاية عنه، بل إذا قرأه الناس بألسنتهم، أو كتبوه في المصاحف بأيديهم، أو حفظوه في صدورهم لم يخرج بذلك عن أن يكون كلام الله تعالى حقيقة، فإنّ الكلام إنا يضاف حقيقة إلى من قاله مبتدئاً لا إلى من قاله مبلغًا مؤديًا (۱).

فائدة [٨]: مَن قال القرآن أو شيء من القرآن مخلوق فهو كـافر كفـرا أكبـر يخرجه من الإسلام بالكلية:

عن عمرو بن دينار - رحمه الله - قال: (أدركت تسعة من الصحابة يقولون: من قال القرآن مخلوق فهو كافر)(٢).

قال و عن الشافعي – رحمه الله – قوله: (من قال القرآن مخلوق فهو كافر) قال الإمام أحمد – رحمه الله –: (من قال القرآن مخلوق فهو عندنا كافر) في قال الإمام أحمد – رحمه الله –: (من قال القرآن مخلوق فهو عندنا كافر) في المناطقة المناطق

<sup>(</sup>١) ((القرآن العربي المثبت بين دفتي المصحف كلام الله تعالى منزل غير مخلوق)) (٤).

<sup>((</sup>شرح السنة)) اللالكائي ( $(71\1)$ )، وعبد الرزاق في المصنف ( $(71\1)$ ).

<sup>(</sup>٣) ((الإبانة الكرى)) (٦/ ٥١-٥٢).

<sup>(</sup>٤) رواه عبدالله في ((السنة)) (١/ ١٠٢–١٠٣).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٨ ح

قال سفيان بن عيينة - رحمه الله -: (القرآن كلام الله من قال مخلوق فهو كافر ومن شك في كفره فهو كافر)<sup>(۱)</sup>.

الحافظ الحكمي-رحمه الله-: من قال القرآن أو شيء من القرآن مخلوق فهو كافر كفرا أكبر يخرجه من الإسلام بالكلية؛ لأن القرآن كلام الله تعالى منه بدأ وإليه يعود، وكلامه صفته، ومن قال شيء من صفات الله مخلوق فهو كافر مرتد يعرض عليه الرجوع إلى الإسلام فإن رجع وإلا قتل كفرا ليس له شيء من أحكام المسلمين (٢).

وقال العلامة ابن باز -رحمه الله -ردًا على سؤال عن حكم من يؤمن بخلق القرآن فقال -رحمه الله- ((كل طائفة أو شخص يقول: إن القرآن نحلوق فهذا معناه أنه ليس كلام الله، بل هو كلام المخلوق الذي تكلم به! والله صرح بأنه كلامه سبحانه وتعالى في قوله تعالى: (وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ الله ». وقال سبحانه: . . (يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُوا كَلامَ الله ». والرسول عيه والله كان يقول للناس: (ألا رجل يؤويني حتى أبلغ كلام ربي)، يطوف عليهم في مكة قبل الهجرة فيقول لهم يطلب منهم أن يجيروه وأن يؤوه حتى يبلغ كلام الله. المقصود أن الرسول عيه والصحابة كلهم صرَّحوا بأن القرآن كلام الله، والقرآن دلَّ على أنه كلام الله، فمن زعم أن القرآن مخلوق فقد زعم أنه ليس كلام الله فيكون كافراً بذلك مكذباً لله ورسوله ولإجماع المسلمين))(").

<sup>(</sup>٣) ((فتاوى نور على الدرب)) المجلد (١) ، كتاب العقيدة ، باب ما جاء في الأسماء والصفات.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري في ((خلق أفعال العباد)) (ص٣٧)، وعبد الله في ((السنة)) (١/ ١١٢).

<sup>(</sup>٢) ((أعلام السنة المنشورة)) للحكمي، السؤال(٨٣).

#### فائدة [٩]: الواقفة شر من الجهمية :

الواقفة: هم الذين يقولون: (لا نقول القرآن كلام الله، ولا نقول مخلوق).

قال الإمام أحمد -رحمه الله-: (من كان منهم يحسن الكلام فهو جهمي، ومن كان لا يحسنه بل كان جاهلا جهلا بسيطا فهو تقام عليه الحجة بالبيان والبرهان، فإن تاب وآمن بأنه كلام الله تعالى غير مخلوق، وإلا فهو شر من الجهمية) (١).

## فائدة [١٠]: من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو جهمي:

قال أحمد بن حنبل - رحمه الله -: من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو جهمي ومن قال غير مخلوق فهو مبتدع لا يكلم . قال الخلال : وأخبرنا أبو داود السجستاني قال : سمعت أبا عبد الله يتكلم في "اللفظية " وينكر عليهم كلامهم وسمعت إسحاق بن راهويه ذكر " اللفظية " وبدعهم (۱).

وقال الحافظ الحكمي-رحمه الله- في حكم من قال لفظي بالقرآن مخلوق: هذه العبارة لا يجوز إطلاقها نفيا ولا إثباتا؛ لأن اللفظ معنى مشترك بين التلفظ الذي هو فعل العبد، وبين الملفوظ به الذي هو القرآن، فإذا أطلق القول بخلقه شمل المعنى الثاني، ورجع إلى قول الجهمية، وإذا قيل: غير مخلوق شمل المعنى الأول الذي هو فعل العبد، وهذا من بدع

<sup>(</sup>١) ((السنة)) لعبد الله ابن الإمام أحمد (١/٩٧١).

<sup>(</sup>٢) ((مجموع الفتاوي)) (١٢/ ٣٢٥).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية

الاتحادية، ولهذا قال السلف الصالح رحمهم الله تعالى: من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو جهمي، ومن قال غير مخلوق فهو مبتدع (١).

و قسم شيخ الإسلام هذه المسألة إلى قسمين:

١- إن أراد اللفظ الذي يلفظ به العبد فهو مخلوق و لا بأس بذلك.

٢- إن أراد به الملفوظ فهذا كلام الله وهو ليس مخلوقاً.





<sup>(</sup>١) ((أعلام السنة المنشورة)) للحكمي،السؤال (٨٦).





## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

#### قال الناظم \_ رحمه الله\_

| كَمَا البِدْرُ لا يَخْفي وَرَبُّكَ أَوْضَحُ  | (٦) | وَقُلْ يَتَجلَّى اللّهُ للخَلْقِ جَـهْـرةً |
|----------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
| وَلَيسَ لهُ شِبْهٌ تَعَالَى المسَبُّحُ       | (v) | وَلَيْسَ بِمُولُودٍ وليسَ بِوَالِدٍ        |
| بِمِصْدَاقِ ما قُلْنَا حَدِيثٌ مُصَرِّحُ     |     | وَقَدْ يُنكِرُ الجَهْميُّ هَذَا وعِنْدَنَا |
| فقُلْ مِثْلَ ما قَدْ قَالَ في ذَاكَ تَنْجَحُ | (٩) | رَوَاهُ جَرِيرٌ عن مَقَالِ مُحمَّدٍ        |

قوله: ((يتجلَّى الله للخَلْق))؛ أي: يظهر ويرى جل وعلا للخَلْق في الآخرة، فيراه المؤمنون، ويحجب عنه الكُفَّار.

قوله: ((جهرةً))؛ أي: عيانًا جهارًا ليس بينهم وبين الله حجاب ولا ساتر.

قوله: ((كما البدر لا يخفى)): الميم في (كما) زائدة، والبدر: هو القمر ليلة الرابع عشر، والمراد رؤية المؤمنين لربهم بسهولة ويُسْر كرؤيتهم للبدر بسهولة ويُسْر، وليس المراد تشبيه الله بالبدر؛ إنها المراد تشبيه الرؤية بالرؤية وليس تشبيه المرئي بالمرئي؛ فإن الله تعالى لا شبيه له ولا نظير.

قوله: ((وربك أوضح))؛ أي: أوضح من رؤية البدر.

قوله: ((وليس بمولود وليس بوالد))؛ أي: لم يتفرَّع عن غيره، ولم يتفرَّع عنه غيره؛ فتعالى ربنا جل وعلا عن الأصول والفروع.

قوله: ((وليس له شبه))؛ أي: إن الله سبحانه وتعالى لا شبيه له، ولا مثيل له، ولا نظير له، لا في أسهائه، ولا في صفاته، ولا في أفعاله سبحانه وتعالى.

قوله: ((تعالى)): التعالي من العلوِّ والرفعة، وثابت لله جل وعلا علو الذات وعلو الشأن وعلو القهر.



قوله: ((المسبَّح))؛ أي: المنزه؛ لأن التسبيح في اللغة التنزيه؛ فهو المنزه عن كل نقص وعيب سبحانه وتعالى.

قوله: ((وقد يُنكر الجهمي هذا))؛ أي: المنتسب لجهم بن صفوان قد يُنكر رؤية الله تعالى في الآخرة، و(قد) هنا للتحقيق والتأكيد.

قوله: ((وعندنا))؛ أي: أهل السنة والجماعة المتَّبعون للكتاب والسنة.

قوله: ((بمصداق ما قلنا حديث مصرح))؛ أي: الذي قلنا من إثبات رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة، وفي لربهم جل وعلا في الآخرة جاء به حديث صريح يُثبت رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة، وفي نسخة: "حديث مصحح".

قوله: ((رواه جرير)): هو جرير بن عبدالله البجلي رضى الله عنه.

قوله: ((عن مقال محمد))؛ أي: إنه (حديث قولي) من قول النبي عليه وسلم.

قوله: ((فقل مثل ما قد قال))؛ أي: يا صاحب السنة، قل مثل ما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم. قوله: ((في ذاك))؛ أي: في إثبات الرؤية.

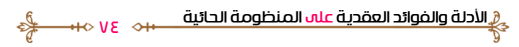
قوله: ((تنجح)): تكون من الناجحين الفائزين؛ لأنك اقتديتَ بالنبي عليه وسلم.

#### وإجمالًا:

يعتقد أهل السنة والجهاعة أن الله تعالى يُرى يوم القيامة وبعد دخول الجنة رؤية حقيقية عيانًا بالأبصار؛ كما يُرى القمر ليلة البدر، وينظرون إليه كما جاء به الخبر الصحيح الصريح عن رسول الله عيه والله في قوله: ((إنكم ترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر))، والتشبيه في هذا الخبر وقع للرؤية بالرؤية، لا للمرئي بالمرئي، ويعتقد أهل السنة والجماعة أن الله ليس بمولود وليس له ولدٌ، وأنه سبحانه وتعالى لا شبيه له، ولا مثيل له، ولا نظير

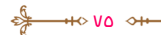
#### www.alukah.ne





له، لا في أسمائه، ولا في صفاته، ولا في أفعاله سبحانه وتعالى. ومن أنكر الرؤية فهو جهمي مُكذِّب لما جاء في الكتاب والسنة من إثبات الرؤية لله سبحانه وتعالى يوم القيامة.





### الأدلة النقلية

#### (١) الأدلة النقلية على رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة:

- ١) قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٣].
  - ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿لِّلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦].
- ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيم \* عَلَى الْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ ﴾ (١) [المطففين: ٢٧-٢٣].
- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ادْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ﴿ فُلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ \* لَهُ م مَّا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَـدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ (٢) [ق: ٣٤-٣٥].

#### وآيات اللقاء دليل على الرؤية ، ومنها:

- ٥) قول الله تَعَالَى: ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ ۗ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٣].
  - ٦) وقوله تَعَالَى: ﴿تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ ﴾ [الأحزاب: ٤٤].
  - ٧) وقوله تَعَالَى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِّحا ﴾ [الكهف: ١١٠].
    - ٨) وقوله تَعَالَى: ﴿لَعَلَّكُم بِلِقَاء رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ [الرعد: ٢].
    - ٩) وقوله تَعَالَى: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتٍ ﴾ [العنكبوت: ٥].
- ١٠) وقوله تَعَالَى: ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلاَقُو رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ [البقرة: ٤٦].

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير –رحمه الله – (عَلَى الْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ): ينظرون إلى ربهم في دار كرامته).

وقال السعدي-رحمه الله- (يَنظُرُونَ)؛ أي: إلى ما أعد الله لهم من النعيم، وينظرون إلى وجه ربهم الكريم.

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير - رحمه الله -: وقوله: (وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ) كقوله تعالى: (لِّلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ) [يونس: ٢٦]. وقد تقدم في صحيح مسلم عن صهيب بن سنان الرومي: أنها النظر إلى وجه الله الكريم.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ٧٦ حادث

و حجب الكفار عن الله - جل وعلا- يدل على رؤية المؤمنين لربهم -جل وعلا-. ١١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمْحُجُوبُونَ ﴾ (١) [المطففين: ١٥].

١٢) وعَنْ صُهَيْبٍ رضي الله عنه عَنْ النَّبِيِّ عَلَمُ واللهِ قَالَ: ((إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الجُنَّةِ الجُنَّةَ وَالجُنَّةَ وَاللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: تُرِيدُونَ شَيْئًا أَزِيدُكُمْ فَيَقُولُونَ أَلَمْ تُبَيِّضْ وُجُوهَنَا أَلَمْ تُدْخِلْنَا الجُنَّةَ وَتُنَجِّنَا مِنْ النَّارِ قَالَ فَيَكْشِفُ الحِجَابَ فَمَا أُعْطُوا شَيْئًا أَحَبَّ إِلَيْهِمْ مِنْ النَّظَرِ إِلَى رَبِّهِمْ عَنْ النَّظَرِ إِلَى رَبِّهِمْ عَنْ النَّطَرِ إِلَى رَبِّهِمْ عَنْ النَّادِ قَالَ فَيَكُشِفُ الْحِبَابَ فَمَا أَعْطُوا شَيْئًا أَحَبَّ إِلَيْهِمْ مِنْ النَّطَرِ إِلَى رَبِّهِمْ عَنْ النَّالَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

١٣) وعَنْ جَرِيرٍ رضي الله عنه، قَالَ: كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَلِلمَ إِذْ نَظَرَ إِلَى القَمَرِ لَيْهَ البَدْرِ قَالَ: ((إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ هَذَا القَمَرَ، لاَ تُضَامُونَ فِي رُؤْيَتِهِ ))(٢).

١٤) وفي رواية عن جرير رضى الله عنه، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهُ: (( إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ عِيَانًا )) ( ) .

١٥) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه: أَنَّ النَّاسَ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، هَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عنه: أَنَّ النَّاسَ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى الللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ ع



<sup>(</sup>١) قال الشافعي - رحمه الله -: "لما أن حجب هؤلاء في السخط، كان في هذا دليلٌ على أن أولياءه يرونه في الرضي".

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ( ۱۸۱) ، والترمذي (٢٥٥٢) ، وابن ماجه ( ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( ٧٤٣٤) ، ومسلم ( ٦٣٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ( ٧٤٣٥).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٧٤٣٧)، و مسلم (١٨٢).

١٦) وعَنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُولِلهُ قَالَ: ((جَنَتَانِ مِنْ فَضَّةٍ آنِيتُهُمَا، وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَنْظُرُوا فِيهِمَا، وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَنْظُرُوا إِلَى رَبِّمْ إِلَّا رِدَاءُ الْحِبْرِيَاءِ عَلَى وَجْهِهِ فِي جَنَّةٍ عَدْنٍ)) (١).

١٧) و في حَدِيثِ الشفاعة ((.. فيأتوني، فأستأذِنُ على ربِّي، فإذا رأيتُه وقعتُ ساجدًا، فيدعني ما شاء اللهُ، ثمَّ يُقالُ لي: ارفَعْ رأسَك: سَلْ تُعطَه، وقُلْ يُسمَعْ، واشفَعْ تُشفَّعْ)) (١).

١٨) وعَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ، قَالَ رَسُولُ اللهَّ عَلَمُولِللهِ :((...ثُمَّ لَيَقِفَنَّ أَحَدُكُمْ بَيْنَ يَدَيِ اللهِ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَهُ حِجَابٌ وَلاَ تَرْجُمَانٌ يُتَرْجِمُ لَهُ، ثُمَّ لَيَقُولَنَّ لَهُ..)) (٣).

١٩) ولقوله على الله في معرض التحذير من الدَّجَّال: (( تَعَلَّمُوا أَنَّه لَنْ يَرَى أَحَدُّ مِنْكُمْ رَبَّهُ عَزَّ وَجَلَّ حَتَّى يَمُوتَ)(1).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٤٨٧٨ )، ومسلم ( ١٨٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٥٦٥) واللفظ له، ومسلم (١٩٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٤١٣) وغيره.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٧٣٥٦)، والترمذي (٢٢٣٥). وجه الاستدلال (حَتَّى يَمُوتَ): بمفهوم المخالفة إذًا الرؤية ممكنة بعد الموت؛ أي: يوم القيامة.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ ♦

### (٢) الأدلة النقلية على أن الله- جل وعلا- لا يُرى في الدنيا:

- ١) وقَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا لَنْ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا لَنْ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ اللَّوْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣].
- ٢) ولقوله عَلَهُ واللهِ في معرض التحذير من الدَّجَّال: ((تَعَلَّمُوا أَنَّه لَنْ يَرَى أَحَـدٌ مِـنْكُمْ رَبَّهُ عَزَّ وَجَلَّ حَتَّى يَمُوتَ)) (١).
- ٣) وعَنْ عائشة رضي الله عنها النكير على مَنْ قال أَنَّ النبيَّ عَلَيْهِ رأى ربَّه عزَّ وجَلَّ بعينه حتى قالت: ((مَنْ زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّدًا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ رَأَى رَبَّهُ فَقَدْ أَعْظَمَ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ وَسَلَّمَ رَأَى رَبَّهُ فَقَدْ أَعْظَمَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا
- ٤) وعَنْ أَبِي مُوسَىٰ الأشعري رضي الله عنه قَالَ: قَامَ فِينَا رَسُولُ اللّهِ عَلَهُ وَاللّهِ بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ، فَقَالَ: ((إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ لاَ يَنَامُ وَلاَ يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ. يَخْفِضُ الْقِسْطَ وَيَرْفَعُهُ. يُرْفَعُ كَلَمَاتٍ، فَقَالَ: ((إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ لاَ يَنَامُ وَلاَ يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ. يَخْفِضُ الْقِسْطَ وَيَرْفَعُهُ. يُرْفَعُ إِلَيْهِ عَمَلُ اللّيْلِ. حِجَابُهُ النَّورُ (وَفِي رِوَايَةِ: إلَيْهِ عَمَلُ اللَّيْلِ. حِجَابُهُ النَّورُ (وَفِي رِوَايَةِ: النَّارُ) لَوْ كَشَفَهُ لاَ حُرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْتَهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ)) (").
- ٥) وعَنْ أَبِي ذر رضي الله عنه قال: سألت رسول الله عَلَيْهُ وَسُلْمِ: ((هَلْ رَأَيْتَ رَبَّكَ؟ قَالَ: نُورٌ أَنَّى أَرَاهُ؟)) (١٠).



<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٧٣٥٦)، والترمذي (٢٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٠٦٢)، ومسلم (٤٣٩).

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۱۷۹).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٤٤٣)، وأحمد (٢١٠١٧).

٦) وما ورد عن عائشة -رضي الله عنها - لما سألها مسروق فَقَالَ: يَـا أُمَّ اللَّوْمِنِينَ هَـلْ
 رَأًى مُحُمَّدٌ عَلِيهُ وَلِللهِ رَبَّهُ؟ قَالَتْ: (( سُبْحَانَ اللهِ لَقَدْ قَفَّ شَعْرِي لِمَا قُلْتَ أَيْنَ أَنْتَ مِنْ ثَلَاثٍ مَنْ
 حَدَّثَكَهُنَّ فَقَدْ كَذَبَ مَنْ حَدَّثَكَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَلِيهُ ولللهِ رَأًى رَبَّهُ فَقَدْ كَذَبَ))(١).

### (٣) الأدلة النقلية على أن الكفار لا يرون الله جل وعلا:

١) قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّمْ يَوْمَئِذٍ لَّحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥].

### (٤) الأدلة النقلية على أن الله ليس بمولود ولا والد:

١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَتَّخِذَ مِن وَلَدِ السَّبْحَانَهُ ۚ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَـهُ
 كُن فَيَكُونُ ﴾ [مريم: ٣٠].

٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْأَنَّىٰ يَكُونُ لَـهُ وَلَـدٌ وَلَمْ تَكُـن لَّـهُ صَـاحِبَةُ اللهِ وَقَالَ ثَعَالَى: ﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْأَنْعَامِ: ١٠١].
 وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ الْحَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٠١].

٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ للهُ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ \* وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾ [النحل: ٧٥].

٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿اسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبِكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ \* أَمْ خَلَقْنَا الْلَائِكَةَ إِنَاثًا وَلَهُمْ الْبَنُونَ \* أَمْ خَلَقْنَا اللَّلَائِكَةَ إِنَاثًا وَلَهُمْ الْبَنُونَ \* وَلَدَ اللهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٩-١٥١].

٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَٰنُ وَلَـدًا \* لَقَـدْ جِئْتُمْ شَـيْنًا إِدًّا \* تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ الْأَرْضُ وَتَخِرُّ الجِبَالُ هَدًّا \* أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدًا \* وَمَا يَنبَغِي لِلرَّحْمَٰنِ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ الْأَرْضُ وَتَخِرُّ الجِبَالُ هَدًّا \* أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدًا \* وَمَا يَنبَغِي لِلرَّحْمَٰنِ اللَّرَحْمِٰنِ وَلَدًا \* إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَٰنِ عَبْدًا ﴾ [مريم: ٨٨- ٩٣].

٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ \* اللهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ ﴾ [الإخلاص: ١-٣].

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ۳۰۶۲)، ومسلم ( ۱۷۷).



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ المنظومة الحائية

- ٧) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ ۖ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَـهُ كُـن
   فَيَكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩].
- ٨) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُولِللم قَالَ: ((قَالَ اللهُ: كَذَّبَنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، فَأَمَّا تَكْذِيبُهُ إِيَّايَ فَقَوْلُهُ: لَـنْ يُعِيـدَنِي، كَمَا بَدَأَنِي، وَلَيْسَ أَوَّلُ الخَلْقِ بِأَهْوَنَ عَلِيَّ مِنْ إِعَادَتِهِ، وَأَمَّا شَتْمُهُ إِيَّايَ فَقَوْلُهُ: اثَّخَذَ اللهُ وَلَـدًا وَأَنَـا الأَحَـدُ الصَّمَدُ، لَمْ أَلِدْ وَلَمْ أُولَدْ، وَلَمْ يَكُنْ لِي كُفْتًا أَحَدٌ)) (١).
- ٩) وعَنْ حَنْظَلَةَ بْنِ عَلِيٍّ، أَنَّ مِحْجَنَ بْنَ الْأَدْرَعِ، حَدَّثَهُ قَالَ: دَخَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ اللهُ عَلَهُ وَاللهِ اللهُ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَهُ عَلَى اللهُ اللهَ عَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ اللهَ عَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ وَاللهُ عَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله اللهَ عَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله اللهَ عَلَهُ عَلَى الله عَلَهُ عَلَى الله عَلَى الله اللهُ عَلَى الله اللهُ عَلَى الله الله عَلَهُ عَلَى الله اللهُ عَلَى الله الله عَلَهُ عَلَى الله اللهُ عَلَى الله اللهُ عَلَى الله اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل
  - (٥) الأدلة النقلية على أن الله- جل وعلا- لا مثيل له ولا شبيه له:
  - ١) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].
    - ٢) وقالَ تَعَالَى : ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدُّ ﴾ [الإخلاص: ٤].
- ٣) وقالَ تَعَالَى : ﴿ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ [مريم: ٦٥].
- ٤) وقالَ تَعَالَى : ﴿فَلاَ تَضْرِبُواْ لِلَّهِ الأَمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٤].
  - ٥) وقالَ تَعَالَى : ﴿ فَلاَ تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَاداً وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧].

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٩٨٥) والنسائي (١٣٠١) وأحمد ( ١٨٩٩٥) وصححه الألباني في (( صحيح سنن أبي داود)).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٩٧٤).

### الفوائد العقدية

### فائدة [١]: رؤية الله جل وعلا تنازع فيها ثلاث طوائف(١):

الطائفة الأولى: من نفى الرؤية بإطلاق فلم يثبتها في الدنيا، ولا في الآخرة على حد سواء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: (وإنها يكذب بها أو يحرفها - أي: أحاديث الرؤية في الآخرة - الجهمية، ومن تبعهم من المعتزلة والرافضة ونحوهم، من اللذين يكذبون بصفات الله تعالى، وبرؤيته وغير ذلك، وهم المعطلة شرار الخلق والخليقة) (٢).

الطائفة الثانية: من يثبت الرؤية بإطلاق فيزعم أن الله يرى في الدنيا عياناً، كما يـرى في الآخرة عياناً. وهذا يقول به بعض المتصوفة من الاتحادية والحلولية.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- (من قال من الناس: إن الأولياء أو غيرهم يرى الله بعينه في الدنيا فهو مبتدع ضال، مخالف للكتاب والسنة، وإجماع سلف الأمة، لا سيما إذا ادعوا أنهم أفضل من موسى، فإن هؤلاء يستتابون، فإن تابوا و إلا قتلوا) (٣).

الطائفة الثالثة: من نفى الرؤية العيانية في الدنيا، وأثبتها في الآخرة وذلك في عرصات يوم القيامة، وفي الجنة . وهذا قول أهل السنة والجماعة.

<sup>(</sup>١) انظر: ((رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لربه)) لمحمد بن خليفة.

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوى)) (۳/ ۳۹۱–۳۹۲).

<sup>(</sup>m) ((aجموع الفتاوي)) (V\101).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ المنظومة الحائية

### ونُقل الإجماع على ذلك :

قال عبد الغني المقدسي-رحمه الله-: (وأجمع أهل الحق واتفق أهل التوحيد والصدق أن الله تعالى يرى في الآخرة كما جاء في كتابه وصح عن رسوله)(١).

وقال الإمام ابن أبى العز الحنفي - رحمه الله -: (وقد قال بثبوت الرؤية الصحابة والتابعون، وأئمة الإسلام المعروفون بالإمامة في الدين، وأهل الحديث، وسائر طوائف أهل الكلام المنسوبون إلى السنة والجماعة )(٢).

وقال الإمام النووي-رحمه الله-: (قد تظاهرت أدلة الكتاب والسنة وإجماع الصحابة فمن بعدهم من سلف الأمة على إثبات رؤية الله تعالى في الآخرة للمؤمنين)(٢).

# فائدة [۲]: قوله تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ﴾ ينفي الإدراك والإحاطة وليس الرؤية:

قال أبو بكر الآجري -رحمه الله-: (إن قال قائل: فها تأويل قوله عز وجل: ﴿لَا تُدْرِكُهُ اللهُ عَلَى الْأَبْصَارُ ﴾ قيل له: معناها عند أهل العلم: أي: لا تحيط به الأبصار، ولا تحويه عز وجل، وهم يرونه من غير إدراك ولا يشكُّون في رؤيته، كها يقول الرجل: "رأيت السهاء" وهو صادق، ولم يحط بصره بكل السهاء، ولم يدركها) (1).



<sup>(</sup>١) ((عقيدة الحافظ عبد الغنى المقدسي)) (٥٨).

<sup>(</sup>۲) ((شرح الطحاوي)) (۲۵۳).

<sup>(</sup>۳) ((شرح صحیح مسلم)) للنووی (۳/ ۱۵).

<sup>(</sup>١٠٤٨)) للآجري (٢ ١٠٤٨).

وقال ابن حبان -رحمه الله- في صحيحه: (يُرى في القيامة ولا تدركه الأبصار إذا رأته لأن الإدراك هو الإحاطة والرؤية هي النظر والله يُرى ولا يدرك كنهه).

وقال أبو محمد البغوي - رحمه الله -: (اعلم أن الإدراك غير الرؤية لأن الإدراك هو: الوقوف على كُنهِ الشيء والإحاطة به، والرؤية: المعاينة، وقد تكون الرؤية بلا إدراك، قال الله تعالى في قصة موسى ﴿فَلَمَّا تَرَاءَى الجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لُمُدْرَكُونَ \* قَالَ كَلَّا الله تعالى في قصة موسى ﴿فَلَمَّا تَرَاءَى الجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لُمُدْرَكُونَ \* قَالَ كَلَّا الله تعالى في قصة موسى ﴿فَلَمَّا تَرَاءَى الجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لُمُدْرَكُونَ \* قَالَ كَلَّا الله تعالى في قصة موسى ﴿فَلَمَّا تَرَاءَى الجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُ الله عنه عنه وقال ﴿لَا تَخَافُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَى ﴾ [طه: ۷۷]، فنفى الإدراك مع إثبات الرؤية، فالله عز وجل يجوز أن يُرى من غير إدراك وإحاطة كما يُعرف في الدنيا ولا يجاط به)(١).

### فائدة [٣]: رؤية الله تعالى هي أعظم نعيم لأهل الجنة:

يقول ابن القيم-رحمه الله-: (فأعظم نعيم الاخرة ولذاتها هو النظر الى وجه الرب جل جلاله، وسماع كلامه منه، والقرب منه كما ثبت في الصحيح في حديث الرؤية)(١).

ويدل عليه ما رواه صهيب رضى الله عنه، عن النبي عله والله أنه قال: (( إذا دخل أهل الجنة الجنة الجنة بقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئاً أزيدكم فيقولون ألم تبيض وجوهنا، ألم تدخلنا الجنة وتنجينا من النار، فيكشف الحجاب فها أُعطوا شيئاً أحب إليهم من النظر الى ربهم، ثم تلاهذه الآية: ﴿لِّلَّ نِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦].

<sup>(</sup>١) ((معالم التنزيل)) للبغوي (ج٣ ص١٧٤).

<sup>(</sup>٢) ((الداء والدواء)) لابن القيم (٢٨٣-٢٨٤).

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٨٥ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

وقال أيضاً \_رحمه الله \_: ( فأطيب ما في الدنيا معرفته ومحبته، وألـذ مـا في الأخـرة رؤيته ومشاهدته) (١).

وعن حكمة تأخير رؤية الله إلى الآخرة يقول الشيخ عبدالمحسن العباد - حفظه الله -: (الرؤية هي النعمة العظيمة، والفائدة الكبيرة، ولم يجعلْها الله لأحدِ في الدنيا حتى تبقّى غيبًا، وحتى يستعدُّ كل مسلم للظفر بها والحصول عليها، كما أن أمور الآخرة قد أخفاها الله - عز وجل - عن الناس، ولم يُطلِعهم عليها، ولا على ما في الجنة من النعيم، ولما صلى النبي عيلوسلم بالناس صلاة الكسوف، عُرِضت عليه الجنة وهو يصلي بالناس، ورأى عناقيد العنب متدلية، فمدَّ يده ليتناول قطفًا منها، وكان الصحابة وراءه يصلُّون، فرَأُوا يدَه الكريمة تمتد، ولم يروا الذي مُدَّت إليه، ثم إنه عُرِضت عليه النار، فرجع القَهْقَرى ولم يعرِفُوا لماذا فعل ذلك؟! ولما فَرَغ سألوه عن ذلك، فقال عيلوسلم: ((مَدَدتُ يدي لآخذ عنقودًا من العنب، ثم تركتُه، ولو أخذتُه لأكلتم منه ما بقيَتِ الدنيا))، فقد شاء الله - عز وجل - أن تكون أمور الآخرة غيبًا، وألا تكون علانية؛ لأنها لو كانت علانية لم يتميز مَن يؤمن بالغيب مَن لا يؤمن بالغيب" (\*).

### فائدة [٤]: رؤية الله في الدنيا وإن كانت جائزة عقلاً لكنها غير واقعة شرعًا:

قال ابن أبي العز-رحمه الله-: (وهذا القول الذي قاله القاضي عياض-رحمه الله-هـو الحق، فإن الرؤية في الدنيا ممكنة إذ لو لم تكن ممكنة لما سألها موسى-عليه السلام-) (").



<sup>(</sup>۱) ((الداء والدواء)) (۲۸٤).

<sup>(</sup>۲) ((شرح سنن أبي داود)) للعباد (۱/ ۲).

<sup>(</sup>٣) ((شرح الطحاوية )) (١/ ٤٣٤).

وقال النووي-رحمه الله- مبيناً هذا المعنى: (أما رؤية الله في الدنيا فقد قدمنا أنها ممكنة، ولكن الجمهور من السلف والخلف من المتكلمين وغيرهم أنها لا تقع في الدنيا) (١).

وقال شيخ الإسلام: (وإنها لم نره في الدنيا لعجز أبصارنا، لا لامتناع الرؤيا، فهذه الشمس إذا حدق الرائي البصر في شعاعها ضعف عن رؤيتها لا لامتناع في ذات المرئي، بل لعجز الرائي، فإذا كان في الدار الآخرة أكمل الله قوى الآدميين حتى أطاقهم رؤيته، ولهذا لما تجلى الله للجبل خر موسى صعقاً، قال: سبحانك تبت إليك، وأنا أول المؤمنين بأنه لا يراك حي إلا مات، ولا يابس إلا تهده، ولهذا كان البشر يعجزون عن رؤية الملك في صورته إلا من أيده الله كها أيد نبينا عليه وسلم ()(٢).

فائدة [٥]: إثبات رؤية النبي على الله الربه -جل وعلا- على ثلاثة أقوال (٣):

القول الأول: من أثبت الرؤية مطلقا:

واستدلوا بقول ابن عباس رضي الله عنهما: (أتعجبون أن تكون الخلة لإبراهيم والكلام لموسى، والرؤية لمحمد عله وسلم) (أ). وعنه أيضا في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهَى ﴾ قال: (رأى ربه فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى) (6).

<sup>(</sup>١) ((شرح صحيح مسلم)) للنووي (١/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) ((منهاج السنة النبوية)) لابن تيمية (٢/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لربه)) لمحمد بن خليفة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي عاصم في السنة (١/ ١٩٢)، وقال الألباني: "إسناده صحيح على شرط البخاري".

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي(٣٢٨٠)، وابن أبي عاصم في السنة (١/ ١٩١) وقال الألباني: "إسناده حسن موقوف".

#### www.alukah.net



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ المنظومة الحائية

القول الثاني: من قيدها بالرؤية القلبية:

واستدلوا بقول ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى﴾ [النجم ١٣].قال: (إن النبي عليه الله مالي ربه بقلبه) (١).

وعنه أيضًا: (أن النبي عليه وسلم رأى ربه بفؤاده مرتين) (٢).

القول الثالث: من نفى الرؤية مطلقا.

واستدلوا بقول عائشة رضي الله عنها: عن مسروق قال: كنت متكئا عند عائشة رضي الله عنها - فقالت: (ثلاث من تكلم بواحدة منهن، فقد أعظم على الله الفرية، من زعم أن محمدًا رأى ربه فقد أعظم الفرية على الله، قال: وكنت متكئا فجلست فقلت: يا أم المؤمنين: أنظريني ولا تعجليني: ألم يقل الله عز وجل: ولقد راه بالأُقق المبين ﴿ وَلَقَدْ رَاه بِاللهُ فَقِ المبينِ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ رَاه بِاللهُ فَقِ المبينِ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ رَاه بِالله عَلَم والله عَلَم والله عَلَم والله على مورته التي خلق عليها غير هاتين المرتين رأيته منهبطًا من السهاء سادًا عظم خلقه ما بين السهاء إلى الأرض. فقالت: ألم تسمع أن الله يقول: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ اللَّا بُصَارُ وَهُو يُدْرِكُ اللَّا بُصَارُ وَهُو يُدْرِكُ اللَّا بُصَارَ وَهُو يُدْرِكُ اللَّا بُصَارَ ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمهُ الله إلاّ وَحْياً أَوْ الله عِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الشورى ١٥].

وبقول ابن مسعود رضي الله عنه، عن زر بن عبد الله بن حبيش، عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ [النجم ١٣]، قال: (رأى



<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٣٥).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۵۸).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٨).

رسول الله ﷺ جبريل في صورته، له ستهائة جناح) (١).

وعلق شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - على هذا بقوله: (ليس ذلك بخلاف في الحقيقة، فإن ابن عباس لم يقل رآه بعيني رأسه) (٢).

وقال أيضا-رحمه الله-: (وأما الرؤية، فالذي ثبت في الصحيح عن ابن عباس أنه قال: "رأى محمد ربه بفؤاده مرتين" وعائشة أنكرت الرؤية. فمن الناس من جمع بينهما فقال: عائشة أنكرت رؤية الغين وابن عباس أثبت رؤية الفؤاد. والألفاظ الثابثة عن ابن عباس هي مطلقة، أو مقيدة بالفؤاد، تارة يقول: "رأى محمد ربه"، وتارة يقول: "رآه محمد"، ولم يثبت عن ابن عباس لفظ صريح أنه رآه بعينه ... وليس في الأدلة ما يقتضي أنه رآه بعينه، ولا ثبت ذلك عن أحد من الصحابة، ولا في الكتاب والسنة ما يدل على ذلك، بل النصوص الصحيحة على نفيه أدل، كما في صحيح مسلم عن أبي ذر قال: "سألت رسول الله عليه والله على رأيت ربك؟ فقال: " تُورٌ أَنَّي أَرَاهُ".

قال ابن كثير - رحمه الله -: (وفي رواية عنه - يعني ابن عباس - أطلق الرؤية، وهي محمولة على المقيدة بالفؤاد، ومن روى عنه بالبصر فقد أغرب، فإنه لا يصح في ذلك شيء عن الصحابة رضي الله عنهم) (٣).

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (٣٢٣٢)، ومسلم (٤٣١).

<sup>(</sup>٢) ((اجتماع الجيوش الإسلامية)) (٤٨).

<sup>(</sup>٣) ((تفسير ابن كثير)) (٧ / ٤٤٨).

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠

وقال ابن القيم - رحمه الله -: (وقد حكى عثمان بن سعيد الدارمي في كتاب الرؤية له: إجماع الصحابة على أنه لم ير ربه ليلة المعراج، وبعضهم استثنى ابن عباس فيمن قال ذلك، وشيخنا يقول: ليس ذلك بخلاف في الحقيقة، فإن ابن عباس لم يقل: رآه بعيني رأسه، وعليه اعتمد أحمد في إحدى الروايتين حيث قال: إنه عيلوالله رآه عز وجل، ولم يقل: بعيني رأسه، ولفظ أحمد لفظ ابن عباس - رضي الله عنها -، ويدل على صحة ما قال شيخنا في معنى حديث أبي ذر رضي الله عنه قوله عيلوالله في الحديث الآخر: ((حجابه النور)) فهذا النور هو - والله أعلم - النور المذكور في حديث أبي ذر - رضي الله عنه -:

يقول ابن القيم - رحمه الله - في (الهدي) منكراً على من زعم أن أحمد يقول: إن الرسول على من زعم أن أحمد يقول: إن الرسول عليه وأى ربه بعيني رأسه، حيث قال - رحمه الله -: ((ولكن لم يقل أحمد - رحمه الله -: إنه رآه بعيني رأسه يقظة، ومن حكى عنه ذلك فقد وهم عليه، ولكن قال مرة: رآه، ومرة قال: رآه بفؤاده، فحكيت عنه روايتان، وحكيت عنه الثالثة من تصرف بعض أصحابه أنه رآه بعيني رأسه، وهذه نصوص أحمد موجودة ليس فيها ذلك)) (1).

### فائدة [٦]: رؤية الله في المنام علي ثلاثة أقوال $(^{"})$ :

القول الأول: جواز رؤية الله تعالى في المنام، وهو الذي عليه جماهير أهل السنة بل نقل غير واحد الاتفاق والإجماع ونفى في ذلك الخلاف بين العلماء.



<sup>(</sup>١) ((اجتماع الجيوش الإسلامية)) (١/ ٣).

<sup>(</sup>۲) ((زاد المعاد)) (۳/ ۳۲).

<sup>(</sup>٣) بحث للدكتور عبدالله الزبير عبدالرحمن باختصار.

قال القاضي عياض - رحمه الله -: (واتفق العلماء على جواز رؤية الله تعالى في المنام وصحتها، وإن رآه الإنسان على صفة لا تليق بحاله من صفات الأجسام، لأن ذلك المرئي غير ذات الله تعالى، إذ لا يجوز عليه سبحانه وتعالى التجسم، ولاختلاف الأحوال بخلاف رؤية النبي عليه والله الله والله النبي عليه والله وال

ونقل القاضي أبو يعلى - رحمه الله - إجماع أهل العلم على إمكانية رؤية الله تعالى في المنام (٢).

ونقل في سراج الطالبين على منهاج العابدين اتفاق الصحابة والتابعين على إمكانية ذلك (٣).

وقد تكلم بجواز ذلك الكثيرون كالباقلاني والقرافي وابن حجر والنووي وابن تيمية وغيرهم.

قال ابن تيمية -رحمه الله-: (قد يرى المؤمن ربه في المنام في صور متنوعة على قدر إيهانه ويقينه ؛ فإذا كان إيهانه صحيحا لم يره إلا في صورة حسنة وإذا كان في إيهانه نقص رأى ما يشبه إيهانه ورؤيا المنام لها حكم غير رؤيا الحقيقة في اليقظة ولها تعبير وتأويل لما فيها من الأمثال المضروبة للحقائق) (1).

<sup>(</sup>١) ((شرح صحيح مسلم)) للنووي (١٥ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) ((تمام المنة ببعض ما اتفق عليه أهل السنة)) (٢٠).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) ((مجموع الفتاوي)) (٣/ ٣٩).



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية به به به

وسئل الشيخ ابن باز –رحمه الله–:

عن حكم من يدعي أنه قد رأى رب العزة في المنام؟ وهل كها يزعم البعض أن الإمام أحمد بن حنب قد رأى رب العزة والجلل في المنام أكثر من مائة مرة؟ فأجاب رحمه الله: (ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- وآخرون أنه يمكن أنه يرى الإنسان ربه في المنام، ولكن يكون ما رآه ليس هو الحقيقة؛ لأن الله لا يشبهه شيء سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾، فليس يشبهه شيء من مخلوقاته، لكن قد يرى في النوم أنه يكلمه ربه، ومها رأى من الصور فليست هي الله جل وعلا؛ لأن الله لا يشبهه شيء سبحانه وتعالى، فلا شبيه له ولا كفو له).

القول الثاني: قول من أنكر رؤيته تعالى في المنام، وهو المشهور عن الماتريدية، وهو الذي عليه أكثر الحنفية والمحكي عن شيوخهم السمر قنديين: جاء في البحر الرائق شرح كنز الدقائق: ( رؤية الله تعالى في الآخرة حق يراه أهل الجنة في الآخرة بلا كيفية ولا تشبيه ولا محازاة، أما رؤية الله تعالى في المنام: أكثرهم قالوا: لا تجوز والسكوت في هذا الباب أحوط) (١).

وقد وافقهم الإمام السيوطي-رحمه الله- فقال: (من خصائصه عليه وسلم ، أنه يجوز له رؤية الله تعالى في المنام، ولا يجوز ذلك لغيره في أحد القولين، وهو اختياري وعليه أبو منصور الماتريدي)(٢).



<sup>(</sup>۱) ((البحر الرائق شرح كنز الدقائق)) ( $\wedge$  ۲۰۵).

<sup>(</sup>٢) ((أنموذج اللبيب في خصائص الحبيب)) (٣٧).

بل ذهب بعض الحنفية إلى تكفير مدعي ذلك فقالوا: ويكفر من قال رأيت الله في المنام (١).

القول الثالث: قول من توقف، واختاره ابن عثيمين رحمه الله فقال: (أنا أتوقف في أن الإنسان يرى ربه في المنام رؤيةً حقيقة، أما إذا كان الله تعالى يضرب له مثلاً يبين لـ ه تمسكه بدينه فهذا شيءٌ ليس بغريب)(٢).

### فائدة [٧]: مَن أنكر رؤية الله في الآخرة يكفر بعد إقامة الحجة:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - والذي عليه جمهور السلف أن من جحد رؤية الله في الدار الآخرة فهو كافر، فإن كان ممن لم يبلغه العلم ذلك عرف ذلك كما يعرف من لم تبلغه شرائع الإسلام، فإن أصر على الجحود بعد بلوغ العلم له فهو كافر) (٣).

وقال العلامة ابن باز-رحمه الله-: (رؤية الله في الآخرة ثابتة عند أهل السنة والجماعة من أنكرها كفر، يراه المؤمنون يوم القيامة ويرونه في الجنة كما يشاء بإجماع أهل السنة)(؛).

#### 

<sup>(</sup>۱) ((شذرات الذهب في أخبار من ذهب)) (۳ ۲ ۲ ۲).

<sup>(</sup>٢) (( لقاء الباب المفتوح)). وإنْ كان الشيخ بهذه الجملة الأخيرة قد وافق الجمهور ، إذ الجمهور يرون أن رؤياه المنامية تكون مثالاً لاحقيقة.

<sup>(</sup>٣) (( مجموع الفتاوي)) (٦/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>١٤) ((مجموع فتاوي ومقالات الشيخ ابن باز)) (٢٨/ ٢١٤).







#### قال الناظم \_ رحمه الله\_

### وَقَدْ يُنكِرُ الجَهْمِيُّ أَيضًا يَمِيْنَهُ (١٠) وَكِلْتا يَدَيْهِ بِالفواضِلِ تَنْفَحُ

قوله: ((وَقَـدُ)): للتأكيد والتحقيق.

قوله: ((يُنكِرُ))؛ أي: يجحد وينفى.

قوله: ((الجَهْمِيُّ))؛ أي: السائر على منهج جهم بن صفوان.

قوله: ((يَمِيْنَهُ))؛ أي: يمين الله جل وعلا.

قوله: ((وَكِلْتَا يَدَيْهِ))؛ أي: يد الرب سبحانه.

قوله: ((بالفواضِل)): بالنعم.

قوله: ((تَنْفَحُ)): من النفح وهو الإعطاء، وفي نسخة: "تنضح" من النضح؛ وهو الرش والصب.

#### وإجمالًا:

يعتقد أهل السنة والجاعة أن لله جل وعلا يدًا لا تُشبه أيدي المخلوقين، وأن كلتا يديه يمين؛ كما صحَّت بذلك الأحاديث عن نبينا عليه ولله السنة يُثبتون ما أثبته الله لنفسه، وما أثبته له نبيًّه عليه والله على على الوجه الذي يليق بجلاله، وعظيم سلطانه سبحانه وتعالى.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٩٥ ١٠٠ ع

### الأدلة النقلية

### (١) الأدلة النقلية على إثبات صفة اليد لله جل وعلا :

- ١) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ ۚ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا ۗ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَان يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ [المائدة: ٦٤].
- ٢) وقالَ تَعَالَى : ﴿قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لَلَا خَلَقْتُ بِيَدَيَ ۖ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ
   كُنتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ [ص: ٧].
- ٣) وقالَ تَعَالَى : ﴿ مَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الزمر: ٦٧].
  - ٤) وقالَ تَعَالَى : ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الملك: ١].
- ٥) وقالَ تَعَالَى : ﴿ قُلْ مَن بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُ وَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [المؤمنون: ٨٨].
- ٦) وقالَ تَعَالَى : ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِن تَشَاءُ وَتُنزِعُ اللَّهُمَّ مَالِكَ اللَّيْرُ ﴿ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: ٢٦].
- ٧) وقالَ تَعَالَى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ ﴾ [يس: ٧١].
  - ٨) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عنه، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَمُولِللهِ قال ((يمينُ السرحمنِ ملأى سحَّاءُ لا يغيضُها اللَّيلَ والنَّهارَ ، قالَ : ((أرأيتُم ما أنفقَ منذُ خلقَ السَّماواتِ، فإنَّهُ لم يغِضْ ما في يمينِهِ ، وعرشُهُ على الماءِ ، وبيدِهِ الأخرى الميزانُ يخفِضُ ويرفعُ)) (١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٦٨٤)، ومسلم (٩٩٣)، والترمذي (٣٠٤٥) واللفظ له. (سحَّاءُ): أي دائمة الصب. (لا يغيضُها)؛ أي: لا ينقصها ، يقال غاض الماء يغيض إذا نقص .



٩) وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رضِيَ اللهُ عنه ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَمُ وَاللهُ: ((تَكُونُ الْأَرْضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ خُبْزَةً وَاحِدَةً يَتَكَفَّؤُهَا الجُبَّارُ بِيَدِهِ كَمَا يَكْفَأُ أَحَدُكُمْ خُبْزَتَهُ فِي السَّفَرِ نُنزُلًا لِأَهْلِ الْجُنَّةِ))(١).

١٠) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عنه: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُواللهِ : ((مَا تَصَدَّقَ أَحَدُ بِصَـدَقَةٍ
 مِنْ طَيِّبِ، وَلَا يَقْبَلُ اللهُ إِلَّا الطَّيِّب، إِلَّا أَخَذَهَا الرَّحْمَنُ بِيَمِينِهِ وَإِنْ كَانَتْ تَمَّرَةً)) (١) .

١١) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عنه، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ اللهِ قال : ((احتجَّ آدمُ وموسى، فقال موسى: يا آدمُ، أنتَ أبونا، خيَّبْتَنا وأخرجْتَنا منَ الجنَّةِ، فقالَ لَهُ آدمُ: أنتَ موسَى، اصطفاكَ اللهُ بِكَلامِهِ، وخطَّ لَكَ بيدِه))(٢).

١٢) وعَنْ أَبِي مُوسَى رضِيَ اللهُ عنه: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ اللهِ: ((إِنَّ اللهَ عَنْ وَجَلَّ وَجَلَّ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ حَتَّى تَطْلُعَ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِجًا))(1).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۲۰)، ومسلم (۲۷۹۲). قال النووي في شرح الحديث ما ملخصه: (النُزل): ما يعد للضيف عند نزوله من طعام عاجل. (يَتَكَفَّؤُهَا بِيَدِهِ)، أي: يميلها من يد إلى يد حتى تجتمع وتستوي، لأنها ليست منبسطة كالرقاقة ونحوها، ومعنى الحديث: أن الله تعالى يجعل الأرض أو بعضها رغيفا يأكل منه أهل الجنة.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱٤۱۰)، ومسلم (۱۰۱٤).

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۲۵۲).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (POYY).

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

١٣) وعَـنْ أَبِي هُرَيْـرَةَ رَضِيَ اللهُ عنـه، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَمُوسِلُم فِي حـديث الشـفاعة: قـال ((..فيأتونَ آدمَ فيقولونَ أنتَ أبو البشرِ خلقَكَ اللهُ بيدِهِ ونفخَ فيكَ من روحِهِ وأمرَ الملائِكـةَ فسجدوا لَكَ اشفع لنا إلى ربِّكَ))(١).

1٤) وعَنْ عَبْدِ اللهِ وَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قال : جاء حَبرُ إلى رسولِ اللهِ عَيْهُ وللهِ فقال : ((يا محمدُ، إنَّ اللهَ يَضَعُ السَّاءَ على إِصبَعٍ، والأرضَ على إِصبَعٍ، والجبالَ على إِصبَعٍ، والشجرَ والأنهارَ على إِصبَعٍ، وسائرَ الخلقِ على إِصبَعٍ، ثم يقولُ بيدِه : أنا الملكُ، فضحِك رسولُ اللهِ والأنهارَ على إِصبَعٍ، ثم يقولُ بيدِه : أنا الملكُ، فضحِك رسولُ اللهِ عَيْهُ وللهُ وقال : ((وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ بَجِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطُويًاتٌ بِيَمِينِهِ)) (١).

١٥) وعَـنْ أبي هُرَيْـرَةَ رضِيَ اللهُ عنـه، أنَّ النَّبـيَّ عَلَمُولِللهُ قـال: ((يقبِضُ اللهُ الأرضَ، ويَطوي السَّماواتِ بيَمينِه، ثمَّ يقولُ: أنا الملِكُ، أين مُلوكُ الأرضِ؟)) (٢).

١٦) وعَنْ عمر رضِيَ اللهُ عنه، أنَّ النَّبيَّ عَلَيْهُ قال : ((إنَّ اللهَ عز وجل خلق آدمَ، ثـم مسح ظهرَه بيمينِه، فاستخرِج منه ذريةً))(<sup>1)</sup>.

١٧) وعَنْ عبدالله بن عمرو رضِيَ اللهُ عنه: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورٍ، عَنْ يَمِينِ الرَّحْمَنِ عَزَّ وَجَلَّ، وَكِلْتَا يَدَيْهِ يَمِينُ، الَّذِينَ اللهُ عِنْدَ اللهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورٍ، عَنْ يَمِينِ الرَّحْمَنِ عَزَّ وَجَلَّ، وَكِلْتَا يَدَيْهِ يَمِينُ، الَّذِينَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَمَا وَلُوا))(٥).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢١٢٤)، ومسلم (١٩٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥١٥٧)، ومسلم (٢٧٨٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٨١٢)، ومسلم (٢٧٨٧).

<sup>(</sup>٤) رواه أبوداود (٤٧٠٣)، و(الترمذي(٣٠٧٥)، وصححه الألباني في ((صحيح الترمذي)) (٣٠٧٦).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (١٨٢٧).

١٨) وعَنْ ابْنِ عباس رضِيَ اللهُ عنه ،عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَهُ اللهِ عَلَهُ اللهِ عَلَهُ اللهِ عَلَهُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ الْقَلَمُ، وَأَخَذَهُ بِيَمِينِهِ وَكِلْتَا يَدَيْهِ يَمِينُ)) (١).

### (٢) الأدلة على إثبات الكف والأصبع والأنامل لله عز وجل:

١) حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عنه : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ وَاللهِ عَلَيْ وَاللهِ عَلَىٰ وَاللهِ عَلَى مَا اللهِ عَلَىٰ وَاللهِ عَلَى وَاللهِ عَلَى وَاللهِ عَلَى وَاللهِ عَلَى وَاللهِ عَلَى وَاللهُ عَلَى وَاللهِ عَلَمُ عَلَى وَاللهِ عَلَى وَاللهِ عَلَى وَاللهُ عَلَى وَاللهِ عَلَى مَاللهُ عَلَى مَا عَلَمُ عَلَى وَاللهِ عَلَمُ عَلَى وَاللهُ عَلَمُ ع

٢) وعَنْ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قال : جاء حَبرٌ إلى رسولِ اللهِ عَلَمُ وسلم فقال : يا محمدُ، إنَّ اللهَ يَضَعُ السماءَ على إصبَع، والأرضَ على إصبَع، والجبالَ على إصبَع، والشجرَ والأنهارَ على إصبَع، وسائرَ الخلقِ على إصبَع، ثم يقولُ بيدِه : أنا الملكُ، فضحِك رسولُ الله عَيمُ وسلم وقال : ((وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطُويًاتُ بيمِينِهِ))

٣) وعَنْ عَبْدَ اللهِ بْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ لِللهِ يَقُولُ: ((إِنَّ قُلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلَّهَا بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ كَقَلْبٍ وَاحِدٍ يُصَرِّفُهُ حَيْثُ يَشَاءُ )) ثُمَّ قُلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلَّهَا بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ كَقَلْبٍ وَاحِدٍ يُصَرِّفُ فَهُ حَيْثُ يَشَاءُ )) ثُمَّ قَلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلَّهَا بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ كَقَلْبٍ وَاحِدٍ يُصَرِّفُ فَهُ حَيْثُ يَشَاءُ )) ثُمَّ قَلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلِّهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

<sup>(</sup>١) رواه الآجري في ((الشريعة)) (٢٤٥)، و قال الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٣١٣٦) إسناده صحيح .. وله شواهد متفرقة.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۲۹۰).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥١)، ومسلم (٢٧٨٦).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٦٥٤).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية 🛶 🙌 🙌

٤) وعَنْ مُعَاذ بْنَ جَبَلِ رضِيَ اللهُ عنه ، قَالَ: احْتَبَسَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ فَاتَ غَدَاةٍ عَنْ صَلَاةِ الصُّبْح ، حَتَّى كِدْنَا نَتَرَاءَى قَرْنَ الشَّمْس ، فَخَرَجَ رَسُولُ اللهِ عَيْهُ وسلم سَرِيعًا ، فَثُوِّبَ بِالصَّلَاةِ ، وَصَلَّى وَتَجَوَّزَ فِي صَلَاتِهِ ، فَلَمَّا سَلَّمَ ، قَالَ : ((كَمَا أَنْتُمْ عَلَى مَصَافَّكُمْ كما أنتُم )) ، ثُمَّ أَقْبَلَ إِلَيْنَا ، فَقَالَ : (( إِنِّي سَأُحَدِّثُكُمْ مَا حَبَسَنِي عَنْكُمْ الْغَدَاةَ ، إِنِّي قُمْتُ مِنَ اللَّيْلِ ، فَصَلَّيْتُ مَا قُدِّرَ لِي ، فَنَعَسْتُ فِي صَلاتِي حَتَّى اسْتَيْقَظْتُ ، فَإِذَا أَنَا بِرَبِّي عَزَّ وَجَلَّ فِي أَحْسَن صُورَةٍ ، فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ ، أَتَدْرِي فِيمَ يَخْتَصِمُ الْمَلَأُ الْأَعْلَى ؟ قُلْتُ : لا أَدْرِي يَا رَبِّ، قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، فِيمَ يَخْتَصِمُ الْمَلَأُ الْأَعْلَى ؟ قُلْتُ: لَا أَدْرِي رَبِّ، فَرَأَيْتُهُ وَضَعَ كَفَّهُ بَيْنَ كَتِفَيَّ حَتَّى وَجَدْتُ بَرْدَ أَنَامِلِهِ بَيْنَ صَدْرِي ، فَتَجَلَّى لِي كُلُّ شَيْءٍ وَعَرَفْتُ ، فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ ، فِيمَ يَخْتَصِمُ الْمَلَأُ الْأَعْلَى ؟ قُلْتُ : فِي الْكَفَّارَاتِ ، قَالَ : وَمَا الْكَفَّارَاتُ ؟ قُلْتُ : نَقْلُ الْأَقْدَام إِلَى الْجُمُعَاتِ ، وَجُلُوسٌ فِي الْمَسَاجِدِ بَعْدَ الصَّلَاةِ ، وَإِسْبَاغُ الْوُضُوءِ عِنْدَ الْكَرِيهَاتِ ، قَالَ : وَمَا الدَّرَجَاتُ ؟ قُلْتُ : إِطْعَامُ الطَّعَام ، وَلِينُ الْكَلَام ، وَالصَّلَاةُ وَالنَّاسُ نِيَامٌ ، قَالَ : سَلْ ، قُلْتُ : اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ ، وَتَرْكَ الْمُنْكَرَاتِ ، وَحُبَّ الْمَسَاكِينِ ، وَأَنْ تَغْفِرَ لِي وَتَرْحَمَنِي ، وَإِذَا أَرَدْتَ فِتْنَةً فِي قَوْم فَتَوَفَّنِي غَيْرَ مَفْتُونٍ ، وَأَسْأَلُكَ حُبَّكَ وَحُبَّ مَنْ يُحِبُّكَ ، وَحُبَّ عَمَلِ يُقَرِّبُنِي إِلَى حُبِّكَ " ، وَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَسُلم : " إنَّهَا حَقُّ فَادْرُسُوهَا وَتَعَلَّمُوهَا )) (1).



<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٥/ ٢٤٣)، والترمذي (٣٢٣٥)، وصححه والألباني.



### الفوائد العقدية

فائدة [١]: لفظ اليد ورد متواترًا في القرآن، والسنة، وفي كـلام الصحابة والتابعين:

قال ابن القيم - رحمه الله -: (وَرَدَ لفظ اليد في القرآن، والسنة، وكلام الصحابة والتابعين، في أكثر من مائة موضع ورودًا متنوِّعًا، متصرفًا فيه، مقرونًا بها يدل على أنها يد حقيقية، من الإمساك، والطي، والقبض، والبسط، والمصافحة، والحثيات، والنضح باليد، والخلق باليدين، والمباشرة بهها، وكتب التوراة بيده، وغَرَس جنة عدن بيده، وتخمير طينة آدم بيده، ووقوف العبد بين يديه، وكون المقسطين عن يمينه، وقيام رسول الله علموليلم يوم القيامة عن يمينه، وتغيير آدم بين ما في يديه، فقال: ((اخترتُ يمينَ ربي))، وأخذ الصدقة بيمينه يربيها لصاحبها، وكتابته بيده على نفسه: أن رحمته تغلب غضبه، وأنه مَسَحَ ظهرَ آدم بيده، ثم قال له - ويداه مقبوضتان -: "اختر"، فقال: ((اخترتُ يمين ربي))، وكلتا يديه يمين مباركة، وأن يمينه ملأى، لا يغيضها نفقة، سَحَّاء الليل والنهار، وبيده الأخرى القسط، يرفع ويخفض، وأنه خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض، وأنه يطوي السموات يوم القيامة، ثم يأخذهن بيده اليُمْنَى، ثم يطوي الأرض باليد الأخرى، وأنه خطّ الألواحَ التي كتبها لموسى بيده)(١).

<sup>(</sup>١) انظر: ((مختصر الصواعق المرسلة)) (٣٤٨).



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

قال أبو الحسن الأشعري-رحمه الله-: (وأجمعوا على أنه - عزَّ وجلَّ - يَسْمَعُ ويَـرَى، وأن له - تعالى - يدين مبسوطتَيْن)(١).

#### فائدة [٢]: معتقد أهل السنة والجماعة بأن لله يدين اثنتين:

قال الإمام الشافعي - رحمه الله -: (لله تبارك وتعالى أسماء وصفات جاء بها كتابه وأخبر بها نبيه عليه وسفات جاء بها كتابه وأخبر بها نبيه عليه والنه في الله وأن له يميناً بقوله: ﴿ وَاللَّم الله وَاللَّه عَلَى مَا اللَّه الله وَاللَّه وَاللَّه الله وَاللَّه الله وَاللَّه الله وَاللَّه الله وَاللَّه الله وَاللَّه وَاللَّهُ وَاللّ

وقال أبو الحسن الأشعري-رحمه الله-: (وأجمعوا على أنه عزَّ وجلَّ يسمع ويرى، وأنَّ له تعالى يدين مبسوطتين) (٣).

وقال أبو بكر الإسماعيلي-رحمه الله-: (وخلق آدم عليه السلام بيده، ويداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء، بلا اعتقاد كيف يداه، إذ لم ينطق كتاب الله تعالى فيه بكيف)(1).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله –: (إنَّ لله تعالى يدين مختصتان به ذاتيتان له كها يليق بجلاله) (°).



<sup>(</sup>١) انظر: ((رسالته إلى أهل الثغر)) (٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) ((طبقات الحنابلة)) لابن أبي يعلى (١/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) ((رسالة إلى أهل الثغر)) (ص ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) ((اعتقاد أئمة الحديث)) (١٥).

<sup>(</sup>٥) ((مجموع الفتاوي)) (٦/ ٢٦٣).

### فائدة [٣]: وصف إحدى يدي الله -جل وعلا- بالشمال على قولَيْن لأهل العلم:

القائلون بأن كلتا يدي الله يَمِين لا شمال ولا يسار فيهما منهم: الإمام ابن خزيمة في
 التوحيد)، والإمام أحمد، والبيهقي، والألباني.

واستدلوا بحديث عبد الله بن عمرو ابن العاص رضي الله عنهما مرفوعاً: ((إنَّ المقسطين عند الله على منابر من نور عن يَمِين الرحمن عزَّ وجلَّ، وكلتا يديه يَمِين...))(١).

٢) القائلون بإثبات صفة الشِمال أو اليسار ومنهم: الإمام عثمان بن سعيد الدارمي،
 وأبو يعلى الفراء، ومحمد بن عبد الوهاب، وصديق حسن خان، ومحمد خليل الهراس.

واستدلوا بحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه مرفوعاً: ((يطوي الله عن وجلَّ وجلَّ السهاوات يوم القيامة، ثم يأخذهن بيده اليمنى، ثم يقول: أنا الملك! أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟ ثم يطوي الأرضين بشهاله))(١).

و سئل الشيخ ابن باز -رحمه الله - عن الجمع بين قول النبي عليه والله "كلتا يديه يمين " وقوله عليه والله " ثم يطوى الأرضين بشماله".

فأجاب- رحمه الله-: (كلها أحاديث صحيحة عند علماء السنة ، وحديث ابن عمر مرفوع صحيح ، وليس موقوفا ، وليس بينها اختلاف بحمد الله ، ف الله سبحانه توصف يداه باليمين والشمال من حيث الاسم ، كما في حديث ابن عمر وكلتاهما يمين مباركة من حيث الشرف والفضل ، كما في الأحاديث الصحيحة الأخرى )(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۸۲۷).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۸۸۷۲).

<sup>(</sup>٣) (( مجموع فتاوي الشيخ ابن باز)) ( ٢٥ / ١٢٦ ) .



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

وسئل الشيخ ابن عثيمين-رحمه الله- عن الجمع بين الحديثين فقال -رحمه الله-: (قوله : " ثم يأخذهن بشاله " كلمة ( شمال ) اختلف فيها الرواة ، فمنهم من أثبتها ، ومنهم من أسقطها ، وقد حكموا على من أثبتها بالشذوذ ، لأنه خالف ثقتين في روايتها عن ابن عمر . ومنهم من قال : إنه ثقة ، ولكنه قالها من تصرفه . وأصل هـذه التخطئة هـو مـا ثبـت في " صحيح مسلم "أن الرسول عليه وسلم قال: " المقسطون على منابر من نور على يمين الرحمن ، وكلتا يديه يمين " وهذا يقتضي أنه ليس هناك يديمين ويد شمال . ولكن إذا كانت لفظة " شمال " محفوظة ، فهي عندي لا تنافي " كلتا يديه يمين " ؛ لأن المعنى أن اليد الأخرى ليست كيد الشمال بالنسبة للمخلوق: ناقصة عن اليمني، فقال: " كلتا يديه يمين "، أي: ليس فيها نقص ، ويؤيد هذا قوله في حديث آدم : " اخترت يمين ربي ، وكلتا يديه يمين مباركة " ، فلم كان الوهم يذهب إلى أن إثبات الشمال ، يعنى : النقص في هذه اليد دون الأخرى ، قال : " كلتا يديه يمين " ، ويؤيده أيضاً قوله : " المقسطون على منابر من نور على يمين الرحمن " ، فإن المقصود بيان فضلهم ومرتبتهم ، وأنهم على يمين الرحمن سبحانه . وعلى كل ، فإن يديه سبحانه اثنتان بلا شك ، وكل واحدة غير الأخرى ، وإذا وصفنا اليد الأخرى بالشمال ، فليس المراد أنها أقل قوة من اليد اليمني ، بل كلتا يديه يمين . والواجب علينا أن نقول: إن ثبتت عن رسول الله عله وسلم الله عله وسلم الله علم علينا أن نقول: إن ثبتت عن رسول الله علم وسين قوله : "كلتا يديه يمين "كما سبق ، وإن لم تثبت ، فلن نقول بها ) (').



<sup>(</sup>۱) ((مجموع فتاوی ورسائل ابن عثیمین )) (۱ / ۱۲۵).

#### فائدة [٤]: يد الله جل وعلا ليست بمعنى القدرة بل يد حقيقية:

قال ابن تيمية -رحمه الله-: (إن لفظ: اليدين بصيغة التثنية لم يستعمل في النعمة ولا في القدرة، لأن من لغة القوم استعمال الواحد في الجمع كقوله: ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ ﴾ ولفظ الجمع في الواحد كقوله: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ ﴾ ولفظ الجمع في الاثنين كقوله: ﴿ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا ﴾ أما استعمال لفظ الواحد في الاثنين أو الاثنين في الواحد فلا أصل له، لأن هذه الألفاظ عدد وهي نصوص في معناها لا يتجوز بها، ولا يجوز أن يقال: عندي رجل، ويعنى رجلين، ولا عندي رجلان، ويعنى به الجنس، لأن اسم الواحد يـدل على الجنس والجنس فيه شياع، وكذلك اسم الجمع فيه معنى الجنس والجنس يحصل بحصول الواحد، فقوله: ﴿ لِلَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ﴾ لا يجوز أن يراد به القدرة، لأن القدرة صفة واحدة، ولا يجوز أن يعبر بالاثنين عن الواحد، ولا يجوز أن يراد به النعمة، لأن نعم الله لا تحصى، فلا يجوز أن يعبر عن النعم التي لا تحصى بصيغة التثنية... ولست تجد في كالام العرب ولا العجم \_ إن شاء الله تعالى \_ أن فصيحا يقول: فعلت هذا بيدي، أو فلان فعل هذا بيديه، إلا ويكون فعله بيديه حقيقة، ولا يجوز أن يكون لا يـد لـه أو أن يكـون لـه يـد والفعل وقع بغيرها، وبهذا الفرق المحقق تتبين مواضع المجاز ومواضع الحقيقة، ويتبين أن الآيات لا تقبل المجاز البتة من جهة نفس اللغة ))(١).

وقال ابن حجر -رحمه الله -: (لو كانت اليد بمعنى القدرة، لم يكن بين آدم وإبليس فرق لتشاركها فيها خلق كل منهما به وهي قدرته، ولقال إبليس: وأي فضيلة له علي، وأنا خلقتني بقدرتك كما خلقته بقدرتك، فلما قال ﴿خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ دل على

<sup>(</sup>١) انظر: (( مجموع الفتاوي)) (٢١٨١٦).

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية الحائية

اختصاص آدم بأن الله خلقه بيديه، ولا جائز أن يراد باليدين النعمتان؛ لاستحالة خلق المخلوق بمخلوق، لأن النعم مخلوقة)(١).

وقال الشيخ ابن عثيمين - رحمه الله - في تعليقه على لمعة الاعتقاد: الواجب في نصوص الكتاب والسنة إبقاء دلالتها على ظاهرها من غير تغيير، لأن الله أنزل القرآن بلسان عربي مبين... ولأن تغييرها عن ظاهرها قول على الله بلا علم وهو حرام.. مثال ذلك قول تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ فإن ظاهر الآية أن لله يدين حقيقتين فيجب إثبات ذلك له، فإذا قال قائل: المراد بها القوة، قلنا له: هذا صرف للكلام عن ظاهره فلا يجوز القول به، لأنه قول على الله بلا علم .اه..

فائدة [٥]: أهلُ السنة والجماعة يُثْبِتُون صفة الكف لله - تعالى - كمـا يليـق بجلاله وعظمته، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غَيْر تكْييف ولا تمثيل:

قال قَوَّام السُّنَّة الأصبهاني-رحمه الله- بعد سرده لجملة من أحاديث الصفات: (وقوله: ((إنَّ أحدكم يأتي بصدقته فيضعها في كف الرحمن))، وقوله: ((يضع السهاوات على إصبع و الأرضين على إصبع))..وأمثال هذه الأحاديث، فإذا تدبَّره متدبر، ولم يتعصب؛ بان له صحة ذلك، وأنَّ الإيهان به واجب، وأنَّ البحث عن كيفية ذلك باطل)(٢).

وقال -رحمه الله- (وللكف معان، وليس يحتمل الحديث شيئاً من ذلك؛ إلا ما هو معروف في كلام العرب؛ فهو معلوم بالحديث، مجهول الكيفية) (٢).



<sup>(</sup>۱) ((فتح الباري)) (۱۳/ ۲۹۶).

<sup>(</sup>٢) ((الحجة)) (٢/٩٥٢).

<sup>(</sup>۲۱۲۱۲) ((الحجة)) (۲۲۲۲).

وقال صديق حسن خان-رحمه الله-: (ومن صفاته سبحانه: اليد والإصبع والكف)(١).

فائدة [٦]: أهل السنة والجماعـة يُثبتـون صـفة الأصـابع لله - تعـالى - كمـا يليق بجلاله وعظمته، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل:

قال الإمام الشافعي-رحمه الله-: (لله تبارك وتعالى أسماء وصفات جاء بها كتابه وأخبر بها نبيه عليه والله أمته... وأن له إصبعاً بقول النبي عليه والله : ((ما من قلب إلا وهو بين إصبعين من أصابع الرحمن عزَّ وجلَّ)) (٢).

قال إمام الأئمة أبو بكر بن خزيمة -رحمه الله - في كتاب ((التوحيد)): (باب إثبات الأصابع لله عَزَّ وجَلَّ) ، وذكر بأسانيده ما يثبت ذلك.

وقال أبو بكر الآجري-رحمه الله-في كتاب ((الشريعة)): (بــاب الإيـــان بــأن قلــوب الخلائق بين إصبعين من أصابع الرب عَزَّ وجَلَّ، بلا كيف).

وقال البغوي - رحمه الله -: (والإصْبَع المذكورة في الحديث صفةٌ من صفات الله عَزَّ وجَلَّ، وكذلك كلُّ ما جاء به الكتاب أو السنَّة من هذا القبيل من صفات الله تعالى؛ كالنَّفس، والوجه، والعين، واليد، والرِّجل، والإتيان، والمجيء، والنُّزُول إلى السهاء الدنيا، والاستواء على العرش، والضحك، والفرح))(٢).

<sup>(</sup>١) ((قطف الثمر)) (٦٦).

<sup>(</sup>٢) ((طبقات الحنابلة)) لابن أبي يعلى (١/ ٢٨٢)

**<sup>(</sup>۲)** ((شرح السنة)) (۱/ ۱٦۸)



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

قال الشيخ عبدالر حمن البراك - حفظه الله - : (هذا الحديث (١) يستدل به أهل السنة على إثبات الأصابع لله عزَّ وجلَّ، وأنها من صفة يديه؛ لأن هذا هو المفهوم من لفظ الإصبع في هذا السياق، وقد أقر النبي عله وسلم اليهودي على قوله كما فهم ابن مسعود رضي الله عنه بقوله: (فضحك رسول الله عله وسلم تعجبًا وتصديقًا له)، ويؤيد ذلك قراءة النبي علم وسلم لقوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ وقول أهل السنة في الأصابع لله تعالى كقولهم في اليدين والوجه وغير ذلك من الصفات؛ وهو الإثبات مع نفي مماثلة المخلوقات، ونفي العلم بالكيفية ) (١).

فائدة [٧]: أهل السنة والجماعة يُثبتون صفة الأنامل لله جل وعلا كما يَلِيـق بجلاله، من غَيْر تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل:

ويدل على هذه الصفة حديث معاذ بن جبل - حديث اختصام الملأ الأعلى - وفيه ((أَتَدْرِي فِيمَ يَخْتَصِمُ اللَّلُ الْأَعْلَى ؟ قُلْتُ : لَا أَدْرِي يَا رَبِّ ، قَالَ : يَا مُحُمَّدُ ، فِيمَ يَخْتَصِمُ اللَّلُ الْأَعْلَى ؟ قُلْتُ : لَا أَدْرِي رَبِّ ، فَرَأَيْتُهُ وَضَعَ كَفَّهُ بَيْنَ كَتِفَيَّ حَتَّى وَجَدْتُ بَرْدَ أَنَامِلِهِ بَيْنَ اللَّا الْأَعْلَى ؟ قُلْتُ : لَا أَدْرِي رَبِّ ، فَرَأَيْتُهُ وَضَعَ كَفَّهُ بَيْنَ كَتِفَيَّ حَتَّى وَجَدْتُ بَرْدَ أَنَامِلِهِ بَيْنَ صَدْرِي)) (٢).



<sup>(</sup>١) يقصد حديث ابن مسعود رضي الله عنه: قال: جاء حَبرٌ إلى رسولِ اللهِ عَلَمُ وسلَم فقال: يا محمدُ، إنَّ اللهَ يَضَعُ السماءَ على إِصبَع، والأرضَ على إِصبَع، والجبالَ على إِصبَع، والشجرَ والأنهارَ على إِصبَع، والشهَ يَضَعُ السماءَ على إِصبَع، والأرضَ على إِصبَع، والجبالَ على إِصبَع، والشجرَ والأنهارَ على إِصبَع، وسائرَ الخلقِ على إِصبَع، ثم يقولُ بيدِه: أنا الملكُ، فضحِك رسولُ اللهِ عَلَمُ وسلَم وقال: ((وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَقَ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ)) رواه البخاري (٧٤٥١)، ومسلم (٢٧٨٦).

<sup>(</sup>٢) ((تعليقات الشيخ البراك على المخالفات العقدية في فتح الباري)) (ص٨٧)

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٥/ ٢٤٣)، والترمذي (٣٢٣٥)، وصححه والألباني.

واستدل شيخ الإسلام بهذا الحديث على إثبات صفة الأنامل لله تعالى على الوجه الذي يلق بجلاله وعظيم سلطانه (١).

### فائدة [٨]: الرد علي من يُؤُول صفة اليدين لله جل وعلا:

المخالفون لأهل السنة والجهاعة من المعطّلة؛ كالجهمية والمعتزلة، يُؤوّلُون صفة اليدين، ويقولون: المراد بها: القدرة، أو النعمة، أو القدرة والنعمة، وتقدّم أن من أوّل صفة من الصّفات فقد عطّلها عن معناها الحقيقي؛ ولذا نقول: هم معطّلة أيضًا، وهذا أشهر تأويلاتهم: أن المراد باليدين النعمة والقدرة، وهناك تأويلاتٌ أخرى لهم فيؤولونها برالقوة، والملك، والسلطان، والرزق، والخزائن، والبركة، والكرامة، والعناية)، ولكن كها تقدّم: أن أشهر تأويلاتهم النّعمة والقدرة، فهذا قول الجهمية، والمعتزلة، ومتأخري الأشاعرة، ويسمون (الأشاعرة المحضة)، بخلاف متقدمي الأشاعرة فهم يُثبِّتُون صفة اليدين ولا يُؤوِّلونها.

#### والرد عليهم من وجوه:

١ - أن تفسيرَ اليدِ بالقدرة والنعمة مخالفٌ لظاهر لفظ الآية، ولا دليل على هذا التأويل.

٢- أنه مخالفٌ لإجماع السلَف، فلا يُعْرَفُ أحدٌ أَوَّ لَهَا بالقدرة والنِّعمة.

- تعالى - تعالى - انَّ تأويلها بالقُدرة والنِّعمة ممتنعٌ في بعضِ الآيات؛ مثال ذلك قوله - تعالى - ( لِلَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾، اليد جاءت بالتثنية، وتأويلها بالنعمة يلزم أن تكونَ النعمة نعمتين

<sup>(</sup>١) انظر: (( نقض أساس التقديس)) (٢٤ - ٢٦).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

#### فائدة [٩]: من أنكر صفة اليد لله فهو كافر بالقرآن:

قال الآجري-رحمه الله-: (ويقال للجهمي الذي ينكر أن الله عز وجل خلق آدم بيده كفرت بالقرآن ورددت السنة، وخالفت الأمة)(١).

وقال الشيخ ابن عثيمين – رحمه الله – : (الإنكار نوعان: النوع الأول: إنكار تكذيب، وهذا كفر بلا شك، فلو أن أحداً أنكر اسماً من أسماء الله، أو صفة من صفاته الثابتة في الكتاب والسنة، مثل أن يقول: ليس لله يد، فهو كافر بإجماع المسلمين، لأن تكذيب خبر الله ورسوله كفر خرج عن الملة. النوع الثاني: إنكار تأويل، وهو أن لا يجحدها، ولكن يؤولها وهذا نوعان: الأول: أن يكون لهذا التأويل مسوغ في اللغة العربية فهذا لا يوجب الكفر. الثاني: أن لا يكون له مسوغ في اللغة العربية فهذا لا يكن له مسوغ صار تكذيباً، مثل أن يقول: ليس لله يد حقيقة، ولا بمعنى النعمة، أو القوة، فهذا كافر، لأنه نفاها نفياً مطلقاً فهو مكذب حقيقة، ولو قال في قوله تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُ وطَتَانِ ﴾: المراد بيديه السهاوات والأرض فهو كافر، لأنه لا يصح في اللغة العربية، ولا هو مقتضى المراد بيديه السهاوات والأرض فهو كافر، لأنه لا يصح في اللغة العربية، ولا هو مقتضى



<sup>(</sup>١) انظر: ((شرح لمعة الاعتقاد)) لحمود الفريح.

<sup>(</sup>٢) (الشريعة)) (٣٢٣).

الحقيقة الشرعية فهو منكر مكذب. لكن إن قال: المراد باليد النعمة أو القوة فلا يكفر لأن اليد في اللغة تطلق بمعنى النعمة (١).

00000

<sup>(</sup>١) ((مجموع فتاوى و رسائل الشيخ العثيمين)) المجلد (١) باب الأسماء والصفات.







### 

#### قال الناظم \_ رحمه الله\_

وَقُلْ يَنْزِلُ الجَبَّارُ في كُلِّ لَيْلَةٍ (١١) بِلا كَيْف جَلَّ الواحدُ المتَمَدِّحُ إِلَى طَبَقِ الدَّنيا يَمُنُ بِفَضْلِـهِ (١٢) فَتُفْرَجُ أَبْوابُ السَّـماءِ وتُفْتــحُ إلى طَبَقِ الدُّنيا يَمُنُ بِفَضْلِـهِ (١٢) فَتُفْرَجُ أَبْوابُ السَّـماءِ وتُفْتــحُ يَقُولُ : ألا مُسْتَغِفِرٌ يَلْقَ غَافِرًا (١٣) ومُسْتَمنِحٌ خَـيْرًا ورزقًا فأمْنَــحُ

رَوَى ذَاكَ قَـومٌ لا يُـرَدُّ حَـدِيثَهم (١٤) ألا خَابَ قَـــوْمٌ كذَّبِـوهُم وقُبِّحُوا

قوله: ((وَقُلْ يَنْزِلُ))؛ أي: يهبط، والنزول من صفات الله الفعلية المتعلقة بمشيئته سيحانه.

قوله: ((الجَبَّارُ)): اسم من أسماء الله تعالى.

قوله: ((بلا كَيْف))؛ أي: بلا اعتقاد تكييف؛ فالكيف مجهول.

قوله: ((جَلَّ))؛ أي: عظم قدرُه.

قوله: ((الواحدُ المتَمَدِّحُ))؛ أي: الذي يستحق المدح.

قوله: ((إلى طَبَقِ الدُّنيا))؛ أي: إلى السهاء الدنيا.

قوله: ((يَمُنُّ بِفَضْلِهِ)): من المنِّ؛ وهو العطاء والإحسان، والمانُّ: هو الـذي يُعطي قبل السؤال.

قوله: ((فَتُفْرَجُ))؛ أي: تنشق وتنصدع.

قوله: ((يَقولُ ألا)): أداة عرض وتحضيض، يحض السامع أن يستمع لما بعده.

قوله: ((مُسْتغفِرٌ))؛ أي: طالب المغفرة.

قوله: ((يَلْقَ غَافِرًا)): الغافر من أسماء الله تعالى.



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية

قوله: ((ومُسْتَمنِحٌ))؛ أي: طالب المنح.

قوله: ((خَيْرًا ورِزقًا)): الخير: اسم جامع لكل ما ينتفع به، والخير عامٌّ، والرزق خاصٌّ؛ فهو من الخير.

قوله: ((رَوَى ذَاكَ))؛ أي: روى نزول الله تعالى إلى السماء الدنيا.

قوله: ((قَـومٌ)): كثيرٌ من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ممن تبِعَهم بإحسان.

قوله: ((لا يُرَدُّ حَدِيثُهم)): لعدالتهم وحفظهم وكثرتهم؛ فحديث النزول حديث متواتر.

قوله: ((ألا خَابَ قَـوْمٌ كذَّبوهُم))؛ أي: خاب وخسِر ـ من كذب هؤلاء الثقات الأثبات.

قوله: ((وقُبِّحُوا))؛ أي: نسَبوهم للقبح، وهو ضدُّ الحَسَن.

#### وإجمالًا:

يعتقد أهل السنة والجماعة أن الله تعالى ينزل إلى السماء الدنيا في الثلث الأخير من الليل، وذلك في كل ليلة، فيقول: من يدعوني فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له؟ وجاء في إثبات صفة النزول الأحاديث المتواترة التي دلَّتْ بما يقطع الشك أن الله تعالى ينزل للسماء الدنيا في كل ليلة بكيفية لا يعلمها إلا هو سبحان؛ فنزول الرب جل وعلا صفة من صفاته الفعلية التي تتعلق بمشيئته وحكمته، وهو نزول حقيقي يليق بجلاله وكماله سبحانه، فهو سبحانه ينزل كيف شاء، متى شاء، سبحانه ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، وأهل السنة يؤمنون بما دلَّتْ عليه النصوص من إثبات صفات الله عز وجل من غير تحريف، ولا تكييف، ومن غير تعطيل، ولا تشبيه.





### الأدلة النقلية

#### ١) أدلة إثبات صفة النزول لله جل وعلا :

١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَمُ وَاللهِ قَالَ: (( يَنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ يَقُولُ مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَـهُ مَـنْ يَسْأَلُنِي فَأُعْظِيَهُ مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ ))(١).

٢) وقد روى هذا الحديث عن النبي عليه وسلم نحوٌ من ثمانية عشر صحابياً. ذكرهم
 الإمام الدارقطني رحمه الله في مصنفه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٩٤)، ومسلم (٧٥٨).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

### الفوائد العقدية(۱)

فائدة [١]: اتفق السلف على إثبات صفة النزول لله تبارك وتعالى حقيقةً كما يليق بجلاله، والإيمانِ بها وإجرائها على ظاهرها ونفي الكيفية عنها:

قال ابن عبد الهادي-رحمه الله-: (واعلم أنَّ السلف الصالح ومن سلك سبيلَهم من الخلف متَّفقون على إثبات نزول الربِّ تبارك وتعالى كلَّ ليلةٍ إلى السهاء الدنيا)(١).

وقال ابن تيمية-رحمه الله-: (واتَّفق سلف الأمَّة وأئمَّتها وأهل العلم بالسنَّة والحديث على تصديق ذلك وتلقِّيه بالقبول)(٢).

كما نقل ابن تيمية - رحمه الله - كلام أبي عمرو الطلمنكي - رحمه الله - أنه قال: (وأجمعوا - يعني: أهلَ السنَّة والجماعة - على أنَّ الله ينزل كلَّ ليلةٍ إلى سماء الدنيا على ما أتت به الآثار كيف شاء لا يحدُّون في ذلك شيئًا)(1).

وقال ابن عبد البرِّ-رهمه الله -: (وقول رسول الله عَيْهُ وَاللهُ ( يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَاءِ اللهُ عَنْ وَلَهُ اللهُ عَنْ وَجَلَ ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ ﴾ ومثل قوله: ﴿ وَجَلَّ وَبَكُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ ﴾ ومثل قوله: ﴿ وَجَلَّ مَبُّكُ كَاللَّكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ كلُّهم يقول: ينزل ويتجلَّى ويجيء بلا كيفٍ، لا يقولون كيف يجيء؟



<sup>(</sup>١) انظر: ((المسائل العقدية التي تعددت فيها آراء أهل السنة والجماعة)) لحمد التويجري.

<sup>(</sup>٢) ((الصارم المنكي في الرد على السبكي)) للحافظ ابن عبد الهادي (١٩١).

<sup>(</sup>٣) ((شرح حديث النزول)) لابن تيمية (٥).

<sup>(</sup>٤) ((مجموع الفتاوي)) (٥/ ٧٧٥).

وكيف يتجلَّى؟ وكيف ينزل؟ ولا من أين جاء؟ ولا من أين تجلَّى؟ ولا من أين ينزل؟ لأنه ليس كشيءٍ من خلقه وتعالى عن الأشياء ولا شريك له) (١).

وقال الذهبي-رحمه الله-: (هذه الصفات من الاستواء والإتيان والنزول قد صحَّت بها النصوص، ونقلها الخلف عن السلف، ولم يتعرَّضوا لها بردِّ ولا تأويلٍ، بل أنكروا على من تأوَّلها مع إصفاقهم على أنها لا تُشبه نعوتَ المخلوقين، وأنَّ الله ليس كمثله شيءٌ، ولا تنبغي المناظرة ولا التنازع فيها، فإنَّ في ذلك محاولةً للردِّ على الله ورسوله، أو حَوْمًا على التكييف أو التعطيل)(1).

#### هل يصح أن يقال: ينزل الله بذاته أم لا؟

فائدة[٢]: أهل السنة في جواز إطلاق القول بأن الله ينزل بذاته على ثلاثة أقوال:

منهم من قال: إنه ينزل بذاته، كأبي القاسم الأصبهاني، ونُقل عن شيخ الإسلام أن هذا قول طوائف من أهل الحديث والسنة.

ومنهم من قال: لا ينزل بذاته.

والطائفة الثالثة قالت: ينزل، ولا تقول بذاته ولا بغير ذاته بل تطلق اللفظ كما أطلقه الرسول على وتسكت كما سكت عنه)(٢).

<sup>(</sup>١) ((التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد)) لابن عبد البر (٧/ ١٥٣).

<sup>(</sup>۲) ((سير أعلام النبلاء)) (۲۱/ ۳۷٦).

<sup>(</sup>٣) ((مختصر الصواعق)) (٢/ ٢٥٢ - ٢٥٣).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

ومن أعظم ما استدل به أصحاب القول الأول حديث أنس، أن النبي عليه والله قال: ((إذا أراد الله أن ينزل عن عرشه نزل بذاته))، والحديث لا يصح ولا يصلح للاستدلال(۱).

قال شيخ الإسلام-رحمه الله-بعد هذا الحديث: (قلت: ضعف أبو القاسم إساعيل التيمي وغيره من الحفاظ هذا اللفظ مرفوعًا، ورواه ابن الجوزي في "الموضوعات"، وقال أبو القاسم التيمي: (ينزل) معناه صحيح أنا أقر به، لكن لم يثبت مرفوعًا إلى النبي عيه وسلم وقد يكون المعنى صحيحًا، وإن كان اللفظ نفسه ليس بمأثور، كما لو قيل: إن الله هو بنفسه وذاته خلق السماوات والأرض، وهو بنفسه وذاته كلم موسى تكليمًا، وهو بنفسه وذاته استوى على العرش، ونحو ذلك من أفعاله التي فعلها هو بنفسه وهو نفسه فعلها، فالمعنى صحيح، وليس كل ما بُينً به معنى القرآن والحديث من اللفظ يكون من القرآن مرفوعًا)(١).

وقال ابن القيم - رحمه الله -: (ولعل أثبات النزول مع الإمساك عن القول بذاته أو بغير ذاته هو الأقرب تمشيًا مع النصوص، ويحمل قول من أطلقه أنه أراد بذلك تحقيق القول بالنزول والرد على المبتدعة ممن ينكر ذلك) (٣).



<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في ذكر أخبار أصبهان (٢/ ١٩٧)، وحكم عليه الذهبي بالوضع، وضعفه ابن القيم في مختصر الصواعق (٢/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) ((شرح حدیث النزول)) (۱۹۲–۱۹۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((مختصر العلو)) (١٨).

#### هل النزول بحركة أم بغير حركة؟

#### فائدة [٣]: أهل السنة اختلفوا في هذه المسألة على أربعة أقوال:

القول الأول: إن النزول يكون بحركة وانتقال. وهذا ما ذهب إليه الإمام الدارمي وهو قول أبي عبدالله ابن حامد، وحرب بن إسهاعيل الكرماني.

القول الثاني: نفي أن يكون النزول بحركة وانتقال. وهذا ما ذهب إليه أبو سليمان الخطابي، وهو قول أبي الحسن التميمي، وابنيه عبدالواحد وعبدالوهاب، وابن الزاغواني. القول الثالث: اثبات المعنى مع عده اطلاق اللفظ لعده مح عالاً ثبر مه مه مه مه أهم،

القول الثالث: إثبات المعنى، مع عدم إطلاق اللفظ لعدم مجيء الأثر به، وهو مذهب بعض أهل الحديث، كما ذكره ابن عبد البر وغيره (١).

القول الرابع: الإمساك في هذه المسألة، فلا يقال: بحركة، ولا بغير حركة، وهذا ما ذهب إليه الإمام ابن بطة، وهو قول أبي بكر عبدالعزيز بن جعفر – صاحب الخلال – وهو اختيار كثير من أهل الحديث والفقهاء.

ولعل الراجع من هذه الأقوال القول الرابع، وذلك أن لفظ "الحركة" لفظ مجمل لم يرد في إثباته ولا نفيه نص؛ إذ لو ورد في ذلك نص صحيح صريح كان فيصلاً في المسألة، فلما لم يرد شيء من هذا، وجب التوقف والإمساك كما هي الحال في كثير من الألفاظ المجملة. وهذا ما رجحه الإمام ابن القيم، وأشار إليه شيخ الإسلام، حيث قال – بعد أن حكى الأقوال في المسألة –: (والأحسن في هذا الباب مراعاة ألفاظ النصوص فيثبت ما

<sup>(</sup>١) انظر: ((التمهيد)) (٧/ ١٣٦ - ١٣٧).

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأَدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

أثبته الله ورسوله باللفظ الذي أثبته، وينفي ما نفاه الله ورسوله كما نفاه وهو أن يثبت النزول والإتيان والمجيء، وينفي المثل، والسمي، والكفؤ، والند...)(١).

وقال ابن القيم -رحمه الله-: (وأما الذين أمسكوا عن الأمر، وقالوا: لا نقول يتحرك وينتقل ولا ننفي ذلك، فهم أسعد بالصواب والاتباع، فإنهم نطقوا بها نطق به النص وسكتوا عما سكت عنه، وتظهر صحة هذه الطريقة ظهورًا تامًا فيها إذا كانت الألفاظ التي سكت النص عنها مجملة، محتملة لمعنيين صحيح وفاسد كلفظ الحركة والانتقال، والجسم، والحيز، ونحو ذلك من الألفاظ التي تحتها حق وباطل فهذه لا تقبل مطلقًا ولا ترد مطلقًا، فإن الله سبحانه لم يثبت لنفسه هذه المسميات ولم ينقلها عنه، فمن أثبتها مطلقًا فقد أخطأ، ومن نفاها مطلقًا فقد أخطأ).

#### هل يخلو منه العرش إذا نزل؟

### فائدة [٤]: أهل السنة اختلفو في ذلك على ثلاثة أقوال<sup>(٣)</sup>:

القول الأول: قول من قال: إن العرش يخلو منه. وإلى هذا ذهب عبدالرحمن بن محمد بن مندة، الإمام المحدث المشهور، وألف مصنفًا في الرد على من قال بعدم خلو العرش منه.

القول الثاني: التوقف، فلا يقال يخلو، ولا لا يخلو. وإلى هذا ذهب الحافظ عبدالغني المقدسي، وبعض أهل الحديث.



<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (١٦/ ٤٢٣ – ٤٢٤).

<sup>(</sup>٢) ((مختصر الصواعق)) (٢/ ٢٥٧ - ٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (٥\٣٩٦-٣٩٦).

القول الثالث: قول من قال: إن العرش لا يخلو منه. وهذا مذهب جمهور أهل السنة ونقل ذلك عن الإمام أحمد، وإسحاق بن راهويه، وحماد بن زيد وعبيد الله بن بطة وغيرهم.

قال ابن تيمية - رحمه الله -: (والقول الثالث: هو الصواب، وهو المأثور عن سلف الأمة وأئمتها: أنه لا يزال فوق العرش، ولا يخلو العرش منه، مع دنوه، ونزوله إلى سهاء الدنيا، ولا يكون العرش فوقه، وكذلك يوم القيامة كها جاء به الكتاب والسنة، وليس نزوله كنزول أجسام بني آدم من السطح إلى الأرض بحيث يبقى السقف فوقهم، بل الله منزه عن ذلك)(۱).

وقال-رحمه الله- في موضع آخر: (والصواب قول السلف: إنه ينزل، ولا يخلو منه العرش وروح العبد في بدنه لا تزال ليلاً ونهارًا إلى أن يموت، ووقت النوم تعرج، وقد تسجد تحت العرش وهي لم تفارق جسمه، وكذلك أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، وروحه في بدنه وأحكام الأرواح مخالف لأحكام الأبدان فكيف بالملائكة؟ فكيف برب العالمين؟) (١).

<sup>(</sup>١) ((شرح حديث النزول)) (١٦١، ٢٣٢).

<sup>(</sup>۲) ((شرح حديث النزول)) (۲۳۲-۲۳۳).



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٠٠ المنظومة الحائية

#### إطلاق الحدّ<sup>(١)</sup> على الله:

#### فائدة [٥]: السلف منهم من أثبت الحد لله ومنهم من نفاه بالتفصيل الآتي:

ذهب بعض العلماء إلى القول بإثبات الحد لله، وممن قال بذلك: عبدالله بن المبارك والإمام الدارمي، وإسحاق بن إبراهيم، وحرب بن إسماعيل، ويحيى بن عمار، والقاضي أبو يعلى، والإمام أحمد في رواية.

قيل لابن المبارك-رحمه الله-: بم نعرف ربنا؟ قال: (بأنه على العرش، بائن من خلقه). قيل: بحد؟ قال: (بحد) (٢).

وقال الدارمي – رحمه الله –: (والله تعالى له حدّ لا يعلمه أحد غيره، ولا يجوز لأحد أن يتوهم لحده غاية في نفسه، ولكن نؤمن بالحد ونكل علم ذلك إلى الله)( $^{(7)}$ .

كما ذهب بعض العلماء إلى القول بنفي الحد عن الله، ومن هؤلاء: ابن حبان وأبو سليمان الخطابي، وابن الماجشون، وابن نصر، وأبو حاتم البستي والطحاوي ويحيى بن معين، والإمام أحمد في رواية، وغيرهم



<sup>(</sup>۱) الحَدَّ: الفصل بين الشيئين لئلا يختلط أحدهما بالآخر، وفصل ما بين الشيئين ومنتهى الشيء وطرفه حدّه، ومنه حدود الحرم، وحدود الأرض، كذلك يطلق على ما يتميز به الشيء عن غيره من صفة وقدر، فيقال: حد الإنسان، وهي الصفات المميزة. انظر: معجم مقاييس اللغة (۲/۳)، لسان العرب (۳/ ۱٤۰)

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي في ((الرد على بشر المريسي)) (٢٤).

<sup>(</sup>٣) ((الرد على بشر المريسي)) (٢٣).

والذي يظهر بعد التأمل أن لا تعارض بين القولين كما أشار إلى ذلك شيخ الإسلام وذلك أن الحدّ من الألفاظ المجملة التي يراد بها معنى صحيحًا، وقد يراد بها معنى باطلاً.

فمن أثبت الحدّ من السلف فمراده بذلك أنه له حد يتميز به عن سائر المخلوقات، وأن بينه وبين المخلوقات انفصالاً ومباينة، فليس مختلطًا ممتزجًا بهم فالحدّ على هذا هو: ما يتميز به الشيء عن غيره بالقدر والصفات، فالذين أثبت وا الحدّ من الأئمة مرادهم الردعلى الجهمية الذين زعموا أن الله مختلط ممتزج بالخلق (۱).

ومن نفى الحدّ من الأئمة فمراده أن الخلق لا يحويه ولا تحيط به الأبصار بحده ولا غايته. قال القاضي – رحمه الله – أبو يعلى في توجيه كلام الإمام أحمد في إطلاق الحد، أنه محمول على معنيين: (أحدهما: أنه تعالى في جهة مخصوصة، وليس هو تعالى ذاهبًا في الجهات بل خارج العالم، متميز عن خلقه، منفصل عنهم، غير داخل في كل جهة، وهذا معنى قول أحمد: له حد لا يعلمه إلا هو. والثاني: أنه على صفة يبين بها عن غيره ويتميز...)(٢).

وقال شيخ الإسلام - رحمه الله - بعد أن أورد كلام الإمام أحمد في نفي الحد: (وما في هذا الكلام من نفي تحديد الخلق وتقديرهم لربهم وبلوغهم صفته لا ينافي ما نص عليه أحمد وغيره من الأئمة - ثم ذكر ما روي عن ابن المبارك والإمام أحمد في إثبات الحد، ثم قال: - فلم ينفوا ثبوت ذلك في نفس الأمر، ولكن نفوا علم الخلق به..)(١).

<sup>(</sup>١) ((العلو)) للذهبي (١١٨).

<sup>(</sup>٢) ((نقض التأسيس)) (٢/ ١٧٢).

**<sup>(</sup>٣)** ((درء تعارض العقل والنقل)) (٢/ ٣٤-٣٥).



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٢٢ ١١٠٠ المنظومة الحائية

# فائدة [٦]: الله جل وعلا قادر على أن ينزل نـزولا واحـدا، يقـع لكـل قـوم فـي ثلثهم الأخير:

قال ابن رجب -رحمه الله-: (وقد اعترض بعض من كان يعرف هذا -أي علم النجوم- على حديث النزول ثلث الليل الآخر، وقال: ثلث الليل يختلف باختلاف البلدان بفلا يمكن أن يكون النزول في وقت معين. ومعلوم بالضرورة من دين الإسلام قبح هذا الاعتراض، وأن الرسول علموالله أو خلفاءه الراشدين لو سمعوا من يعترض به لما ناظروه، بل بادروا إلى عقوبته ، وإلحاقه بزمرة المخالفين المنافقين المكذبين)(1).

وأجاب ابن تيمية -رحمه الله- على من قالوا: قد ثبت أن الليل يختلف بالنسبة إلى الناس، فيكون أوله ونصفه وثلثه بالمشرق، قبل أوله ونصفه وثلثه بالمغرب. قالوا: فلو كان النزول هو النزول المعروف، للزم أن ينزل في جميع أجزاء الليل؛ إذ لا يزال في الأرض ليل. قالوا: أو لا يزال نازلاً وصاعداً، وهو جمع بين الضدين؟ فقال -رحمه الله- (وهذا إنها قالوه لتخيلهم من نزوله ما يتخيلونه من نزول أحدهم، وهذا عين التمثيل، ثم إنهم بعد ذلك جعلوه كالواحد العاجز منهم ، الذي لا يمكنه أن يجمع من الأفعال ما يعجز غيره عن جمعه . وقد جاءت الأحاديث بأنه يحاسب خلقه يوم القيامة ، كل منهم يراه مخلياً به ، يتجلى ويناجيه ، لا يرى أنه متخلياً لغيره ولا مخاطباً لغيره. وقد قال النبي عيم الله أثنى على الحمد لله رب العالمين ، يقول الله حمدني عبدي ، وإذا قال الرحن الرحيم ، قال الله أثنى على عبدي)، فكل من الناس يناجيه ، والله تعالى يقول لكل منهم ذلك، ولا يشغله شأن عن شأن. وذلك كها قيل لابن عباس رضى الله عنه: كيف يحاسب الله تعالى الخلق في ساعة



<sup>(</sup>١) ((فضل علم السلف على الخلف)) لابن رجب الحنبلي (٣).

واحدة؟ فقال: كما يرزقهم في ساعة واحدة... فهو سبحانه لا يشغله شأن عن شأن ، ولا يحتاج أن ينزل على هؤلاء ، ثم ينزل على هؤلاء ، بل في الوقت الواحد الذي يكون ثلثاً عند هؤلاء ، وفجراً عند هؤلاء ، يكون نزوله إلى سماء هؤلاء الدنيا ، وصعوده عن سماء هؤلاء الدنيا) (١).

وقال الشيخ ابن باز -رحمه الله -: (والنزول في كل بلاد بحسبها؛ لأن نزول الله سبحانه لا يشبه نزول خلقه ، وهو سبحانه يوصف بالنزول في الثلث الأخير من الليل ، في جميع أنحاء العالم على الوجه الذي يليق بجلاله سبحانه ، ولا يعلم كيفية نزوله إلا هو ، كما لا يعلم كيفية ذاته إلا هو عز وجل : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ ، وقال عز وجل : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ ، وقال عز وجل : ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلّهِ الأَمْثَالَ إِنَّ اللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُون ﴾ (١).

00000

<sup>(</sup>١) (( بيان تلبيس الجهمية )) (٤/٤٥).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع فتاوي ابن باز)) (۶/ ۲۰٪).







#### قال الناظم \_ رحمه الله\_

وَقُلْ إِنَّ خَيْرَ النَّاسِ بَعْدَ مُحَمَّدٍ ﴿ (٥ ) وَزيـراهُ قُدْمًا ، ثُمَّ عُثْمَانُ أَرْجَحُ

وَرابِعُهُم خَيْرُ البريَّةِ بَعْدَهُم (١٦) عَلِيٌّ حَلِيفُ الخَيرِ ، بالخَيرِ مُنْجِحُ

قوله: ((وَقُلْ))؛ أي: أيها المتمسِّك بالكتاب والسنة دِن واعتقد.

قوله: ((إنَّ خَيْرَ النَّاسِ بَعْدَ مُحَمَّدٍ)): خير الناس بعد نبينا محمد عليه والأنبياء والأنبياء والمرسلين.

قوله: ((وَزِيراهُ))؛ أي: أبو بكر وعمر رضى الله عنهما.

قوله: ((قُدْمًا)): المقدمة هي أول الشيء، واجتمعت الأُمَّة على تقديم أبي بكر وعمر رضي الله عنها.

قوله: ((ثُمَّ عُثْمَانُ))؛ أي: عثمان بن عفان رضي الله عنه.

قوله: ((أرْجَحُ))؛ أي: على الراجح.

قوله: ((خَيْرُ البريَّةِ)): البرية من برأ؛ أي: خلق، والمراد: خير الخلق. قوله: ((بَعْدَهُم))؛ أي: بعد أبي بكر وعمر وعثمان.

قوله: ((عَلِيٌّ))؛ أي: على بن أبي طالب رضى الله عنه.

قوله: ((حَليفُ الخَيرِ))؛ أي: الملازم للخير.

قوله: ((بالخيرِ مُنْجِحُ)): منجح من النجاح، وفي نسخة: "ممنح" من المنحة؛ أي: العطاء.

#### www.alukah.net





#### إجمالًا:

يعتقد أهل السنة والجماعة أن خير هذه الأمة بعد نبيّها عليه والله: أبو بكر الصديق، ثم عمر بن الخطاب، ثم عثمان بن عفان، فيُقدِّمُون هؤلاء الثلاثة كما قدَّمَهم أصحاب رسول الله عليه والله عنها قال: ((كنا في زمنِ النبيِّ عليه والله لا نعدلُ بأبي بكرٍ أحدًا، ثم عمر، ثم عثمان))، ثم بعد هؤلاء الثلاثة أصحاب الشورى الخمسة؛ وهم: علي بن أبي طالب، والزبير، وعبدالرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وطلحة بن عبيدالله، وكلهم يصلح للخلافة، وكلهم إمام رضى الله عنهم أجمعين.



### الأدلة النقلية

### (١) الأدلة النقلية على فضل أبي بكر الصديق رضي الله عنه:

- ا قال الله تعالى: ﴿إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللهُ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا فَي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (١) [التوبة: ١٠].
  - ٢) وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ (١) [الزمر: ٣٣].
- ٣) وقال تعالى: ﴿إِنْ تَتُوبَا إِلَى اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُـ وبُكُمَ وَإِنْ تَظَـاهَرَا عَلَيْـهِ فَـإِنَّ اللهَ هُــوَ مَوْلَاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ المُؤْمِنِينَ وَالمُلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ (١) [التحريم: ٤].
- ٤) قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴾
   (١) [الليل: ٥ ٧].

<sup>(</sup>١) أجمع المسلمون على أن المراد بالصاحب المذكور في الآية هو أبو بكر الصديق رضي الله عنه وأرضاه . انظر: ((الإصابة)) لابن حجر (٢/ ٣٣٥)، و((تاريخ الخلفاء)) للسيوطي (٤٨).

<sup>(</sup>٢) روى ابن جرير بإسناده إلى علي رضي الله عنه في قوله: (وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ) قال: محمد عليه وسلم (ركم الله عنه انظر: ((الدر المنثور في التفسير بالمأثور)) (٧/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٣) ذهب كثير من المفسرين منهم عبد الله بن عباس وابن مسعود وعبد الله ابن عمر ومجاهد والضحاك إلى أن المراد بصالح المؤمنين أبو بكر وعمر رضي الله عنهما. انظر: ((جامع البيان)) (/٢٨) ١٦٢ - ١٦٣) ، ((تفسير ابن كثير)) (/٧).

<sup>(</sup>٤) روى ابن جرير بإسناده إلى عامر بن عبد الله بن الزبير قال: كان أبو بكر يعتق على الإسلام بمكة فكان يعتق عجائز ونساء إذا أسلمن، فقال له ابوه: أي بني أراك تعتق أناساً ضعفاء، فلو أنك تعتق



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٢٨ ١٢٨ المنظومة الحائية

٥) قال الله تعالى: ﴿وَسَيُحَنَّبُهَا الْأَتْقَى \* الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى \* وَمَا لِأَحَدِ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ ثُجْزَى \* إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى \* وَلَسَوْفَ يَرْضَى ﴾ (١) [الليل: ١٧ - ٢١].

٦) وعَنْ أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال : قُلْت للنبيِّ عَلَمْ والله وأنا في الغارِ : لـو أن أَحَدَهُم نظر تحت قدَمَيْهِ لأبْصَرَنا، فقال : ((ما ظَنَّكُ يا أبا بكرِ باثْنَيْنِ الله ثالِثُهُما))(١).

٧) وعَنْ أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: خطب رسول الله عليه والناس وقال
 : (( إن الله خَيَرَ عبدًا بينَ الدُّنيا وبينَ ما عِنْدَهُ، فاخْتارَ ذلكَ العبدُ ما عِنْدَ اللهِ)). قال: فبكَى
 أبو بكرٍ، فعَجِبْنا لِبُكائِهِ: أَنْ يُخْبِرَ رسولُ اللهِ عليه والله عن عبدٍ خُيِّرَ، فكان رسولُ اللهِ عليه والله أبا بكرٍ، ولكِنْ أُخوَّةُ صُحْبَتِهِ ومالِهِ أبا بكرٍ، ولو كنتُ مُتَّخِذًا خَليلًا غيرَ رَبِّي لا تُخَذْتُ أبا بكرٍ، ولكِنْ أُخوَّةُ الإبابَ أبي بكرٍ))

رجالاً جلداً يقومون معك، ويمنعونك ويدفعون عنك قال: أي أبت إنما أريد ما عند الله، قال فحدثني بعض أهل بيتي أن هذه الآية نزلت فيه: (فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى \* فَسَنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرَى). انظر: ((جامع البيان)) (٣٠/ ٢٢١)، و((المستدرك)) للحاكم (٢/ ٥٢٥-٥٢٦).



<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: "وقد ذكر غير واحد من المفسرين أن هذه الآيات نزلت في أبي بكر الصديق رضي الله عنه، حتى إن بعضهم حكى الإجماع من المفسرين على ذلك". انظر: ((تفسير ابن كثير)) (٧/ ٣١٠-٣١١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٦٥٣)، ومسلم (٢٣٨١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٥٤).

٨) وعَنْ عمرو بن العاص رضي الله عنه أنّ النّبيّ عَلَمُولِلله بعثه على جيش ذات السلاسل، فأتيته فقلت: ((أيُّ النَّاسِ أحَبُّ إلَيْكَ؟ قَالَ: عَائِشَةُ، فَقُلتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟ فَقَالَ: السلاسل، فأتيته فقلت: (رأيُّ النَّاسِ أحَبُّ إلَيْكَ؟ قَالَ: عَائِشَةُ، فَقُلتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟ فَقَالَ: أَبُوهَا، قُلتُ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: ثُمَّ عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ فَعَدَّ رِجَالًا))(١).

٩) وعَنْ أبي هريرة رضي الله عنه أنّ النّبيّ عَلَمُ والله قال: ((مَن أَصْبَحَ مِنْكُمُ اليومَ صِائِمًا؟ قالَ أبو بَكْرٍ رَضِيَ اللهُ عنْه: أنا، قالَ: فمَن تَبِعَ مِنْكُمُ اليومَ جِنازَةً؟ قالَ أبو بَكْرٍ رَضِيَ اللهُ عنْه: أنا، قالَ: فمَن اللهُ عنْه: أنا، قالَ: فمَن اللهُ عنْه: أنا، قالَ: فمَن عنه: أنا، قالَ أبو بَكْرٍ رَضِيَ اللهُ عنْه: أنا، قالَ نَمْ مَرْيضًا؟ قالَ أبو بَكْرٍ رَضِيَ اللهُ عنْه: أنا، فقالَ رَسولُ اللهِ عَيْهُ واللهِ : ما اجْتَمَعْنَ في اللهِ عَلَهُ واللهِ عَلهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ عَلْهُ واللهِ عَلْهُ واللهِ عَلْهُ واللهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ عَلْهُ واللهِ عَلْهُ واللهِ عَلْهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ وَاللهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ وَاللهُ واللهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ وَاللهُ واللهُ واللهِ واللهُ واللهُ

١٠) وعَنْ أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على ولله على ولله يقول: ((مَن أَنْفَقَ زَوْجَيْنِ مِن شيءٍ مِنَ الأشياءِ في سَبيلِ اللهِ ، دُعِيَ مِن أبوابِ، - يَعْنِي الجَنَّة، - يا عَبْدَ اللهِ هذا خَيْرٌ، فمَن كانَ مِن أهْلِ الصَّلاةِ دُعِيَ مِن بابِ الصَّلاةِ، ومَن كانَ مِن أهْلِ الجِهادِ دُعِيَ مِن بابِ الصَّلاةِ، ومَن كانَ مِن أهْلِ الجِهادِ دُعِيَ مِن بابِ الصَّدَقَةِ، ومَن كانَ مِن أهْلِ الصَّدَقةِ دُعِيَ مِن بابِ الصَّدَقةِ، ومَن كانَ مِن أهْلِ الصَّدا الصِّدامِ دُعِيَ مِن بابِ الصَّدامِ ، وبابِ الرَّيّانِ، فقالَ أبو بَكْرٍ: ما على هذا الذي يُدْعَى مِن تِلكَ دُعِيَ مِن بابِ الصَّدامِ ، وبابِ الرَّيّانِ، فقالَ أبو بَكْرٍ: ما على هذا الذي يُدْعَى مِن تِلكَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٦٢)، ومسلم (٢٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٠٢٨). قال النووي رحمه الله: قوله عليه وسلم ((ما اجْتَمَعْنَ في امْرِئِ، إلَّا دَخَلَ الجَنَّةُ ))قال القاضي معناه: "دخل الجنة بلا محاسبة ولا مجازاة على قبيح الأعمال وإلا فمجرد الإيمان يقتضى دخول الجنة بفضل الله تعالى" انظر: ((شرح صحيح مسلم)) (١٥٦/١٥).

#### www.alukah.net



الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٣٠٠ ١٣٠٠ المنظومة الحائية

الأَبْوابِ مِن ضَرُورَةٍ، وقالَ: هلْ يُدْعَى مِنْها كُلِّها أَحَدُّ يا رَسولَ اللهِ؟ قالَ: نَعَمْ، وأَرْجُو أَنْ تَكُونَ منهمْ يا أبا بَكْرِ))(١).

١١) وعَنْ أنسٍ رَضِيَ الله عنه، أنَّ النبيَّ عَلَيْهِ اللهِ صعِدَ أُخُدًا، وأبو بكرٍ وعُمَرُ وعُ ثمانُ، فَرَجَفَ بهم، فقال: (( اثبُتْ أُخُدُ؛ فإنَّما عليكَ نبيُّ، وصِدِّيقٌ، وشَهيدانِ))(٢).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٦٦)، ومسلم (١٠٢٧). قوله: (مَن أَنْفَقَ زَوْجَيْنِ مِن شيءٍ مِنَ الأَشْياءِ) أي درهمين، أو دينارين، أو زوجين من أي شيء كان.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٦٧٥).

#### (٢) الأدلة النقلية على فضل عمر بن الخطاب رضى الله عنه:

ا عَنْ أبي هريرة رضي الله عنه قال: بينا نحنُ عند رسولِ الله عَلَمُولِلم إذ قال: ((بينا أنا نائمٌ رأيتني في الجنةِ ، فإذا امرأةٌ تتوضأُ إلى جانب قصرٍ ، فقلتُ : لمن هذا القصرُ ؟ فقالوا : لعمرَ بنِ الخطابِ ، فذكرتُ غَيْرَتَهُ ، فوليّتُ مدبرًا)) . فبكى عمرُ وقال: أعليكَ أغارُ يا رسولَ الله (۱).

٢) وعَنْ عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال : سَمِعْتُ رسولَ الله عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ قَال : ((بينا أنا نائمٌ، أُتيتُ بقدحِ لبنٍ، فشرِبتُ حتى إني الأرى الرِّيَّ يُحْرُجُ في أظفاري، ثم أعطَيتُ فضلي عُمرَ بنَ الخطَّابِ . قالوا : فما أوَّلتَه يا رسولَ الله ؟ قال : العِلمُ ))(١).

٣) وعَنْ أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَلَمُولِلهُ: ((بيْنَا أنا نائِمٌ، رَأَيْتُ النَّاسَ عُرِضُوا عَلَيَّ وعَلَيْهِمْ قَمُصٌ، فمِنْهَا مَا يَبْلُغُ الثُّدِيَّ، وَمِنْهَا مَا يَبْلُغُ دونَ ذلِك، وعُرِضَ عَلَيَّ عمرُ وعَلَيْهِ قَمِيصٌ اجْرَّهُ. قالُوا: فَمَا أَوَّلْتَهُ يَا رسولَ اللهِ ؟ قال: الدِّينَ )) (١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٣٢٤٢). قال ابن بطال رحمه الله: ( وبكاء عمر يحتمل أن يكون سروراً، ويحتمل أن يكون تشوقاً أو خشوع).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۸۲).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٩١)، ومسلم (٢٣٩٠). قال الحافظ رحمه الله: (وقد استشكل هذا الحديث بأنه يلزم منه أن عمر أفضل من أبي بكر الصديق والجواب عنه تخصيص أبي بكر من عموم قوله عرض على الناس فلعل الذين عرضوا إذ ذاك لم يكن فيهم أبو بكر وأن كون عمر عليه قميص يجره لا يستلزم أن لا يكون على أبي بكر قميص أطول منه وأسبع فلعله كان كذلك إلا أن المراد حينئذ بيان فضيلة عمر فاقتصر عليها والله أعلم). انظر: ((فتح الباري)) (٧/ ٥١).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٣٢ ١٣٢ ١٣٢ ﴿

٤) وعَنْ سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: اسْتَأْذُنَ عُمَرُ على رَسولِ اللهِ عَلَى وَسُولِ اللهِ عَلَى وَسُولِ اللهِ عَلَى وَسُولَ عُرْنَهُ عَالِيَةً أَصُواتُهُنَ ، فَلَمَّا اسْتَأْذُنَ عُمَرُ قُمْنَ يَبْتَدِرْنَ الحِجابَ، فأذِنَ له رَسولُ اللهِ عَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى عَندِي، فَلَمَّا سَمِعْنَ صَوْتَكَ سِنَّكَ يا رَسُولَ اللهِ ، قالَ: ((عَجِبْتُ مِن هَـ قُولاءِ اللّهِ كُنْتَ أَحَقَ أَنْ يَبَسْنَ، ثُمَّ قَالَ: أيْ عَدُواتِ اللهِ كُنْتَ أَحَقَ أَنْ يَبَسْنَ، ثُمَّ قَالَ: أيْ عَدُواتِ اللهِ عَلَى وَسُولَ اللهِ كُنْتَ أَحَقَ أَنْ يَبَسْنَ، ثُمَّ قَالَ: أيْ عَدُواتِ اللهِ عَلَى وَسُولَ اللهِ عَلَى وَسُولَ اللهِ عَلَى وَسُولَ اللهِ عَلَى وَسُولَ اللهِ عَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى وَاللهِ عَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى وَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى وَلَى وَسُولُ اللهِ عَلَى وَلَا عَمْ وَلَى اللّهُ عَلَى السَّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَلَولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى وَلَمْ اللهُ عَلَى الللهِ عَلَى وَلَا عَمْ وَلَا عَمْ وَاللّهُ عَلَى الللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهِ عَلَى وَلَا عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ ال

٥) وعَنْ أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه وسلم: ((لقَدْ كانَ فِيما قَبْلَكُمْ مِنَ الأُمَمِ مُحَدَّثُونَ، فإنْ يَكُ في أُمَّتي أحَدُ، فإنَّه عُمَرُ))(٢).

٦) وعَنْ عقبة بن عامر رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه وسلم : ((لو كانَ بعدي نبيٌّ لكانَ عمرُ بنُ الخطَّابِ))

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٣٦٨٦)، وأحمد (١٧٤٠٥)، وحسنه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٢٨٤٥).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٣٢٩٤)، ومسلم (٢٣٩٦). الفج: الطريق الواسع ويطلق أيضاً على المكان المنخرق بين الجبلين. انظر: ((شرح النووي)) (١٥/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) رواه (البخاري (٣٦٨٩)، ومسلم (٢٣٩٨). المراد بالمحدث. قيل: الملهم. وقيل: من يجري الصواب على لسانه من غير قصد. وقيل: مكلم أي: تكلمه الملائكة بغير نبوة ... بمعنى أنها تكلمه في نفسه وإن لم ير مكلماً في الحقيقة فيرجع إلى الإلهام. وفسره بعضهم بالتفرس". انظر: ((فتح الباري)) (٧/ ٥٠).

٨) وعَنْ أبي موسى الأشعري رضي الله عنه: أنَّ النبيَّ عَلَمُ وسلم دخل حائطًا وأمرني بحفظِ بابِ الحائطِ، فجاء رجلٌ يستأذنُ، فقال: ((ائذنْ له وبشِّرهُ بالجنةِ)). فإذا أبو بكرٍ، ثم جاء آخرُ يستأذنُ، فقال: ((ائذنْ له وبشِّرهُ بالجنة)). فإذا عمرُ، ثم جاء آخرُ يستأذنُ، فسكت هُنيهةً ثم قال: ((ائذنْ لهُ وبشِّره بالجنةِ، على بلوى ستصيبُه)). فإذا عثمانُ بنُ عفانَ (٢).

#### (٣) الأدلة النقلية على فضل عثمان بن عفان رضى الله عنه:

() عَنْ أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: كنتُ معَ النبيِّ عَلَمُوسِلُمْ فِي حائطٍ من حيطانِ المدينةِ، فجاء رجلٌ فاستفتَح، فقال النبيُّ عَلَمُوسِلُمْ، فحَمِد اللهَ، ثم جاء رجلٌ ففتَحتُ له، فإذا هو أبو بكرٍ، فبشَّرتُه بها قال النبيُّ عَلمُوسِلُمْ، فحَمِد اللهَ، ثم جاء رجلٌ فاستفتَح، فقال النبيُّ عَلمُوسِلُمْ : ((افتَحْ له وبشَّرْه بالجنةِ)). ففتَحتُ له فإذا هو عُمرُ، فأخبرتُه بها قال النبيُّ عَلمُوسِلُمْ فحَمِد اللهَ، ثم استفتَح رجلٌ، فقال لي : (افتَحْ له وبشِّرْه فرجسُرْه فأخبرتُه بها قال النبيُّ عَلمُوسِلُمْ فحَمِد اللهَ، ثم استفتَح رجلٌ، فقال لي : (افتَحْ له وبشِّرْه فأخبرتُه بها قال النبيُّ عَلمُوسِلُمْ فحَمِد اللهَ، ثم استفتَح رجلٌ، فقال لي : (افتَحْ له وبشِّرْه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٧٠٤)، ومسلم (٢٧٧٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۶۹۵).

#### www.alukah.net



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية عالا

بالجنة، على بلوَى تصيبُه). فإذا عثمانُ، فأخبرتُه بها قال رسولُ اللهِ عَلَهُ وَسَلَم فَحَمِد اللهَ، ثم قال: اللهُ المُستَعانُ (١).

٢) وعَنْ عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسولُ اللهِ عله مضطجعًا في بيتي،
 كاشفًا عن فخذيه. أو ساقيه. فاستأذن أبو بكرٍ فأذِن له. وهو على تلك الحالِ. فتحدَّث.
 ثم استأذن عمرُ فأذن له. وهو كذلك. فتحدَّث . ثم استأذن عثهان . فجلس رسولُ اللهِ عليه وسوَّى ثيابَه - قال محمدٌ: ولا أقول ذلك في يومٍ واحدٍ - فدخل فتحدَّث . فلما خرج قالت عائشة : دخل أبو بكرٍ فلم تهتش له. ولم تُبالِه. ثم دخل عمرُ فلم تهتش له ولم تُبالِه. ثم دخل عمرُ فلم تهتش له ولم تُبالِه. ثم دخل عثمان فجلست وسوَّيت ثيابَك! فقال ((أَلا أَسْتَحِي مِن رَجُلٍ تَسْتَحِي منه اللَائِكة ))(٢).

٣) وعَنْ عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال: كنا في زمنِ النبيِّ عليه وسلم لا نعدلُ بأبي بكرٍ أحدًا، ثم عمرُ، ثم عثمانُ، ثم نترك أصحابَ النبيِّ عليه وسلم لا نفاضلُ بينهم (٣).

٤) وعَنْ أبي سلمة بن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال: أشرف عثمانُ رضي الله عنه من القصرِ ، وَهو محصورٌ فقالَ : أنشُدُ باللهِ مَن شَهِدَ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ والله يومَ حراءٍ إذِ اللهُ عنهُ من القصرِ ، وَهو محصورٌ فقالَ : اسكُن حراءُ لَيسَ عليكَ إلّا نبيٌّ أو صدِّيقٌ أو شَهيدٌ وأنا اهتزَّ الجبلُ فركلهُ بقدمِهِ ، ثمَّ قالَ : اسكُن حراءُ لَيسَ عليكَ إلّا نبيٌّ أو صدِّيقٌ أو شَهيدٌ وأنا معَهُ ؟ فانتشدَ لَهُ رجالٌ . قالَ : أنشدُ باللهِ من شَهدَ رسولَ اللهِ عَليه والله يومَ بيعةِ الرِّضوانِ إذ بعثني إلى المشرِكينَ ، إلى أهلِ مَكَّةَ ، قالَ : هذهِ يدي ، وَهذهِ يدُ عثمانَ رضيَ اللهُ عنهُ فبايعَ لي



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٩٣).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲٤۰۱).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٩٧).

؟ فانتشدَ لَهُ رجالٌ ، قالَ : أنشَدُ باللهِ من شَهِدَ رسولَ اللهِ عَلَهُ وسلّم قالَ : من يوسّع لَنا بِهَذا البيتِ في المسجدِ ببيتٍ في الجنّةِ ؟ فابتعته من مالي فوسّعتُ بِهِ المسجدَ ؟ فانتشدَ لَهُ رجالٌ ، قالَ : وَأنشدُ باللهِ مَن شَهِدَ رسولَ اللهِ عَلهُ وسلّم يومَ جيشِ العُسرةِ ، قالَ : مَن ينفقُ اليومَ نفقةً متقبّلةً ؟ فجَهّزتُ نصفَ الجيشِ من مالي ؟ قالَ : فانتشدَ لَهُ رجالٌ ، وأنشدُ باللهِ من شَهِدَ رومةَ يباعُ ماؤُها ابنَ السّبيلِ ، فابتعتُها من مالي فأبحتُها لابنِ السّبيلِ ؟ قالَ : فانتشدَ لَهُ رجالٌ )) (١) .

#### (٤) الأدلة النقلية على فضل علي بن أبي طالب رضي الله عنه:

( لأعطين هذه الراية غدَا رجلاً يفتحُ الله عنه : أن رسولَ اللهِ عَلَمُ وليم خيبرَ: ( لأعطين هذه الراية غدَا رجلاً يفتحُ اللهُ على يديه، يحبُّ الله ورسولَه ويحبُّه اللهُ ورسولِه اللهِ )). قال: فبات الناسُ يدُوكون ليلتَهم أيُّهم يعطاها ، فلما أصبحَ الناسُ غدوْا على رسولِ اللهِ عَلَمُ وسلَّه كُلُّهم يرجو أن يُعطاها، فقال: (( أين عليٌّ بنُ أبي طالبِ )). فقيل: هو يا رسولَ اللهِ عَليَهُ وسلَّه في عينيه ودعا له، يشتكي عينيه، قال: (( فأرْسِلوا إليه )). فأتي به فبصقَ رسولُ اللهِ عَليهُ وسلَّم في عينيه ودعا له، فبراً حتى كأن لم يكن به وجعٌ ، فأعطاه الراية ، فقال عليٌّ: يا رسولَ اللهِ ، أقاتِلهم حتى يكونوا مثلنا ؟ فقال: (( أنْفُذْ على رسلِك حتى تنزلَ بساحتِهم، ثم ادعُهم إلى الإسلام، وأخبرُ هم بها يجبُ عليهم من حقّ اللهِ فيه، فوالله لأن يهديَ اللهُ بك رجلاً واحداً ، خيرٌ لك من أن يكونَ لك مُحْرُ النَّعَم ))(٢).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٤٢٠) واللفظ ، صحح إسناده أحمد شاكر.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢١٠)، ومسلم (٢٤٠٦).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

٢) وعَنْ علي رضي الله عنه قال: ((والذي فَلَقَ الحَبَّةَ، وبَرَأَ النَّسَمَةَ، إنَّـه لَعَهْـدُ النبـيِّ الأُمِّيِّ عَلَيْهِ اللهِ إلَيَّ: أَنْ لا يُحِبَّنِي إلَّا مُؤْمِنٌ، ولا يُبْغِضَنِي إلَّا مُنافِقٌ))(١).

٣) وعَنْ ، أمر معاويةُ بنُ أبي سفيانَ سعدًا فقال : ما منعك أن تسُبَّ أبا التُّرابِ ؟ فقال : أما ما ذكرتُ ثلاثًا قالهنَّ له رسولُ اللهِ عَلَمُولِللهِ ، فلن أسُبَه . لأن تكون لي واحدةٌ منهنَ أحبُّ إليَّ من حُرْ النَّعم . سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَمُولِله يقول له ، خلَّفه في بعضِ مغازيه ، فقال له عليٌ : يا رسولَ اللهِ ! خلَفتني مع النساءِ والصِّبيانِ ؟ فقال له رسولُ اللهِ عَلمُولِلله ((أما ترضى أن تكون مني بمنزلةِ هارونَ من موسى . إلا أنه لا نُبُوَّة بعدي )) . وسمعتُه يقول يومَ خيبرَ (( لأُعطينَ الراية رجلًا يجبُّ الله ورسولَه ، ويجبُّه اللهُ ورسولُه )) قال فتطاولْنا لها فقال ((ادعوا لي عليًا )) فأتِيَ به أَرْمَدُ . فبصقَ في عينِه ودفع الرايةَ إليه . ففتح اللهُ عليه . ولما نزلت هذه الآيةُ : ﴿ فَقُلْ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ ﴾ [٣/ آل عمران / ٢١] دعا رسولُ اللهِ عَليه ولي اللهِ عليهًا وفاطمة وحسنًا وحُسَينًا فقال ((اللهمَّ ! هؤلاءِ أهلي )) (٢).

٤) وعَنْ سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال: استُعمِلَ على المدينةِ رجلٌ من آلِ مروانَ . قال فدعا سهلَ بنَ سعدٍ . فأمره أن يشتمَ عليًّا . قال فأبى سهلٌ . فقال له : أما إذا أبيتَ فقُلْ : لعن اللهُ أبا التُّرابِ . فقال سهلٌ : ما كان لعليٍّ اسمٌ أحبَّ إليه من أبي التُّرابِ . وإن كان ليفرحَ إذا دُعِيَ بها . فقال له : أخبِرْنا عن قصتِه . لمَ سُمِّيَ أبا التُّرابِ ؟ قال : جاء رسولُ اللهِ عليه وسلّ بيتَ فاطمةَ . فلم يجد عليًّا في البيتِ . فقال " أين ابنُ عمّك ؟ " فقالت : كان بيني وبينه شيءٌ . فغاضبني فخرج . فلم يَقِلْ عندي . فقال رسولُ اللهِ عليه والله لإنسانٍ كان بيني وبينه شيءٌ . فغاضبني فخرج . فلم يَقِلْ عندي . فقال رسولُ اللهِ عليه والله الإنسانِ



<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٧٨). وبَرَأَ النَّسَمَةَ أي: خلق الإنسان وقيل النفس.

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۲٤٠٤).

" انظُرْ . أين هو ؟ " فجاء فقال : يا رسولَ الله ! هو في المسجدِ راقدٌ . فجاءه رسولُ اللهِ عليه وسلم عليه وسلم عليه وسلم عليه وسلم وسولُ اللهِ عليه وسلم عنه ويقول (( قُمْ أبا التُّرابِ ! قُمْ أبا التُّرابِ ! ))(١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٧٠٣)، ومسلم (٢٤٠٩) واللفظ له.





### الفوائد العقدية

فائدة [١]: أفضل هذه الأمة بعد نبيها علله أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي رضي الله عنهم:

عن ابن عمر رضي الله عنها ، قال : (كُنَّا نُخَيِّرُ بِيْنَ النَّاسِ فِي زَمَنِ النبيِّ عَلَيْهُ وَللهُ فَنُخَيِّرُ أَيْنَ النَّاسِ فِي زَمَنِ النبيِّ عَلَيْهُ وَللهُ فَنُخَيِّرُ أَبُا بَكْرِ، ثُمَّ عُمْرَ بنَ الخَطَّابِ، ثُمَّ عُثْمَانَ بنَ عَفَّانَ رَضِيَ اللهُ عنْهمْ) (١).

قال الطبري رحمه الله: (وكذلك نقول ؛ فأفضل أصحابه الصديق أبو بكر رضي الله عنه ثم الفاروق بعده عمر ثم ذو النورين عثمان بن عفان ثم أمير المؤمنين وإمام المتقين علي بن أبي طالب رضوان الله عليهم أجمعين)(٢).

و قال محمد بن إسحاق بن خزيمة رحمه الله: (خير النياس بعد رسول الله عليه والله عليه الله علي بن أبي وأو لاهم بالخلافة أبو بكر الصديق، ثم عمر الفاروق، ثم عثمان ذو النورين ثم علي بن أبي طالب رحمة الله ورضوانه عليهم أجمعين)(").



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦٥٥).

<sup>(</sup>۲) ((صريح السنة)) (۲٦).

<sup>(</sup>۳) ((الاعتقاد)) (۳۷٥).

# فائدة [7]: الأحق بالخلافة بعد موت النبي على الله عنه، ثم عثمان، ثم علي رضي الله عنهم وأرضاهم:

قال الإمام الطحاوي رحمه الله: (ونثبت الخلافة بعد رسول الله عليه والله عليه والله عليه والله بكر الطحاوي رحمه الله: (ونثبت الخلافة بعد رسول الله عنه تفضيلاً له وتقديماً على جميع الأمة ثم لعمر بن الخطاب رضي الله عنه، ثم لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه وهم الخلفاء الراشدون والأئمة المهديون)(١).

ونقل الحافظ الذهبي عن شريك بن عبد الله القاضي أنه قال: (قبض النبي عليه ولله فاستخلف المسلمون أبا بكر فلو علموا أن فيهم أحداً أفضل منه كانوا قد غشوا، ثم استخلف أبو بكر عمر فقام بها قام به من الحق والعدل، فلها احتضر جعل الأمر شورى بين ستة، فاجتمعوا على عثهان، فلو علموا أن فيهم أفضل منه كانوا قد غشونا)(٢).

قال الآجري رحمه الله: (ومذهبنا فيهم أنَّا نقول في الخلافة والتفضيل: أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي -رضي الله عنهم-)(٢).

وقال الغزالي رحمه الله: (وقد أجمعوا على تقديم أبي بكر، ثم نص أبو بكر على عمر، ثم أجمعوا بعده على عثمان، ثم على على رضي الله عنهم، وليس يظن منهم الخيانة في دين الله على حلى على حلى على مراتبهم تعالى – لغرض من الأغراض وكان إجماعهم على ذلك من أحسن ما يستدل به على مراتبهم

<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الطحاوية)) لابن أبي العز (٣١٠- ٣٢٢)

<sup>(</sup>٢) ((ميزان الاعتدال)) (٢/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>۲) ((الشريعة)) (٥/ ٢٣١٢)

#### www.alukah.net



### 

في الفضل، ومن هذا اعتقد أهل السنة هذا الترتيب في الفضل، ثم بحثوا عن الأخبار فوجدوا فيها ما عرف مستند الصحابة وأهل الإجماع في هذا الترتيب)(١).

### فائدة [٣]: ثبوت خلافة أبي بكر الصديق رضي الله عنه:

قال أبو عثمان الصابوني رحمه الله: (ويثبت أهل الحديث خلافة أبو بكر بعد وفاة رسول الله عليه واتفاقهم عليه، وقولهم قاطبة: رضيه رسول الله عليه واتفاقهم عليه، وقولهم قاطبة: رضيه رسول الله عليه والديننا فرضيناه لدنيانا، وقولهم: قدمك رسول الله عليه والله فمن يؤخرك وأرادوا أنه عليه والله قدمك في الصلاة بنا أيام مرضه فصلينا وراءك بأمره فمن ذا الذي يؤخرك بعد تقديمه إياك وكان رسول الله عليه والله عليه في شأن أبي بكر في حال حياته بها يبين للصحابة أنه أحق الناس بالخلافة بعده فلذلك اتفقوا عليه واجتمعوا فانتفعوا بمكانه والله وارتفعوا به وارتقوا)(٢).

وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله: (قد اتفق الصحابة رضي الله عنهم على بيعة الصديق حتى علي بن أبي طالب والزبير بن العوام رضي الله عنهما)<sup>(٣)</sup>.

#### فائدة [٤]: ثبوت خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه:

قال أبو عثمان الصابوني رحمه الله بعد ذكره خلافة الصديق باختيار الصحابة وإجماعهم عليه قال: (ثم خلافة عمر بن الخطاب رضى الله عنه وأرضاه باستخلاف أبي بكر رضى الله



<sup>(</sup>١) ((الاقتصاد في الاعتقاد)) (١٥٤).

<sup>(</sup>٢) ((عقيدة السلف وأصحاب الحديث)) ضمن مجموعة الرسائل المنيرية (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٣٤٠/٦) ((البداية والنهاية)) (٦/ ٣٤٠).

عنه إياه واتفاق الصحابة عليه بعده وإنجاز الله -سبحانه- بمكانه في إعلاء الإسلام وإعظام شأنه بعده)(١).

وقال شارح الطحاوية رحمه الله: (ونثبت الخلافة بعد أبي بكر رضي الله عنه لعمر رضي الله عنه لعمر رضي الله عنه وذلك بتفويض أبي بكر الخلافة إليه، واتفاق الأمة بعده عليه)(١).

#### فائدة [٦]: ثبوت خلافة عثمان رضي الله عنه:

قال أبو عثمان الصابوني مبيناً عقيدة السلف وأصحاب الحديث في ترتيب الخلافة بعد أن ذكر أنهم يقولون أو لا بخلافة الصديق ثم عمر قال: (ثم خلافة عثمان رضي الله عنه بإجماع أهل الشورى وإجماع الأصحاب كافة ورضاهم به حتى جعل الأمر إليه)(٣).

وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية عن الإمام أحمد رحمه الله أنه قال: (لم يجتمعوا على بيعة أحد ما اجتمعوا على بيعة عثمان)(؛).

وقال أبو الحسن الأشعري رحمه الله: (وثبتت إمامة عثمان رضي الله عنه بعد عمر بعقد من عقد له الإمامة من أصحاب الشورى الذين نص عليهم عمر فاختاروه ورضوا بإمامته وأجمعوا على فضله وعدله)().

<sup>(</sup>١) ((عقيدة السلف وأصحاب الحديث)) ضمن مجموعة الرسائل المنيرية (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>شرح الطحاوية)) (۲۹).

<sup>(</sup>٣) ((عقيدة السلف وأصحاب الحديث)) ضمن مجموعة الرسائل المنيرية (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٤) ((منهاج السنة)) (٣/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٥) ((الإبانة عن أصول الديانة)) (٦٨).



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٤٢ ١١٥٠ عامه

#### فائدة [٧]: ثبوت خلافة علي بن أبي طالب رضي الله عنه:

قال أبو عبد الله بن بطة رحمه الله حاكياً لثبوت الإجماع على خلافة أبي الحسن رضي الله عنه حيث قال: (كانت بيعة علي رحمه الله بيعة اجتماع ورحمة لم يدع إلى نفسه ولم يجبرهم على بيعته بسيفه ولم يغلبهم بعشيرته ولقد شرف الخلافة بنفسه وزانها بشرفه وكساها حلة البهاء بعدله ورفعها بعلو قدره ولقد أباها فأجبروه وتقاعس عنها فأكرهوه)(1).

#### فائدة [٨]: أبو بكر وعمر يُقَدمُون على علي ابن أبي طالب في الفضل:

عن محمد بن الحنفية - وهو ابن علي بن أبي طالب - رضي الله عنهما قال: (قلت لأبي أي الناس خير بعد رسول الله عليه والله ؟ قال: أبو بكر، قلت ثم من ؟ قال: ثم عمر، وخشيت أن يقول عثمان، قلت ثم أنت؟ قال: ما أنا إلا رجل من المسلمين)(٢).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (وقد تواتر عن علي بن أبي طالب أنه كان يقول على منبر الكوفة خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر روى ذلك عنه من أكثر من ثمانين وجها ورواه البخاري وغيره ولهذا كانت الشيعة المتقدمون كلهم متفقين على تفضيل أبي بكر وعمر كما ذكر ذلك غير واحد)(٢).

وقال رحمه الله: (لم يقل أحد من علماء المسلمين المعتبرين: إن عليا أعلم وأفقه من أبي بكر وعمر بل ولا من أبي بكر وحده، ومدعي الإجماع على ذلك من أجهل الناس وأكذبهم



<sup>(</sup>١) ذكره عنه العلامة ابن قدامة في كتابه ((منهاج القاصدين في فضل الخلفاء الراشدين)) (٧٧).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۲۷۱).

<sup>(</sup>۲) ((منهاج السنة)) (۱/ ۳۰۸).

، بل ذكر غير واحد من العلماء إجماع العلماء على أن أبا بكر الصديق أعلم من على)(١).

#### فائدة[٩]: الذي استقر عليه أمر أهل السنة هو تقديم عثمان على علي رضي الله عنهما:

قال شيخ الإسلام -رحمه الله-: (وكما أجمع الصحابة على تقديم عثمان في البيعة مع أن بعض أهل السنة كانوا قد اختلفوا في عثمان وعلي رضي الله عنهما بعد اتفاقهم على تقديم أبي بكر وعمر أيهما أفضل فقدم قوم عثمان وسكتوا وربعوا بعلي ، وقدم قوم عليا ، وقوم توقفوا ، لكن استقر أمر أهل السنة على تقديم عثمان ثم علي وإن كانت هذه المسألة - مسألة عثمان وعلي - ليست من الأصول التي يضلل المخالف فيها عند جمهور أهل السنة لكن التي يضلل فيها هي مسألة الخلافة وذلك أنهم يؤمنون أن الخليفة بعد رسول الله عيه الله عمر ، ثم عثمان ، ثم علي ، ومن طعن في خلافة أحد من هؤلاء فهو أضل من حمار أهله) (٢).

قال الذهبي -رحمه الله-: (قلت ليس تفضيل عليّ برفض ولا هو ببدعة بل قد ذهب إليه خلق من الصحابة والتابعين فكل من عثمان وعليّ ذو فضل وسابقة وجهاد وهما متقاربان في العلم والجلالة ولعلهما في الآخرة متساويان في الدرجة وهما من سادة الشهداء رضي الله عنهما، ولكن جمهور الأمة على ترجيح عثمان على الإمام عليّ وإليه نذهب)(٢).

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (٤/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوي)) (۳/ ۱۵۳).

<sup>(</sup>٣) ((سير أعلام النبلاء)) (١٦/ ٤٥٧).

#### www.alukah.net





قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله - (قد سبق بيان الاختلاف في أي الرجلين أفضل بعد أبي بكر وعمر: عثمان أو علي وأن الإجماع انعقد بآخره بين أهل السنة أن ترتيبهم في الفضل كترتيبهم في الخلافة رضي الله عنهم أجمعين) (١).

تتبع الفوائد العقدية حول أصحاب النبي عليه وسلم في الفصل بعد التالي..





<sup>(</sup>١) (( فتح الباري)) (٧/ ٣٤).





# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

#### قال الناظم \_ رحمه الله\_:

وإنَّهمُ و الرَّهْطُ لا رَيْبَ فِيْهِمُ (١٧) عَلَى نُجُبِ الفِرْدَوْسِ في الخُلْدِ تَسْرَحُ سَعِيدٌ وسَعْدٌ وابنُ عَـوْفٍ وطَلْحةٌ (١٨) و عَامِـــرُ فِهْــــرِ والزُّبَيْـــرُ المُمَـــدَّحُ

قوله: ((وإنَّهُمُ و الرَّهْطُ)): الرهط: الجماعة دون العشرة، والمراد بهم هنا: العشرة المبشرون بالجنة.

قوله: ((لا رَيْبَ فِيْهِمُ))؛ أي: لا شك أنهم من أهل الجنة؛ للحديث الصحيح عن النبي عليه وسلم الله .

قوله: ((عَلَى نُجُبِ الفِرْدَوْسِ)): النجيبة: ناقة كريمة حسنة، الفردوس: مكان بالجنة وهو أعلاها.

قوله: ((الخُلْدِ تَسْرَحُ))؛ أي: تسرح بهم حيث شاءوا، وفي نسخة "بالخلد تسرح". قوله: ((سَعِيدٌ)): هو أبو الأعور سعيد بن زيد بن عمرو بن نُفيل، ابن عم عمر بن الخطاب، وزوج أخته رضى الله عنهم جميعًا.

قوله: ((وسَعْدٌ)): هو سعد بن أبي وقاص القرشي الزهري رضي الله عنه.

قوله: ((وابنُ عَوْفٍ)): هو عبدالرحمن بن عوف القرشي الزهري رضي الله عنه.

قوله: ((وطَلْحةٌ)): هو طلحة بن عبيدالله القرشي الزهري رضي الله عنه.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٤٧ ١٤٧ العقدية على المنظومة الحائية

قوله: ((والزُّبَيْرُ)): هو الزبير بن العوام القرشي الأسدي رضي الله عنه، حواريُّ رسول الله عليه وسلم الله عنه وسلم الله عليه وسلم الله وسلم الله وسلم الله عليه وسلم الله وسلم الله وسلم الله عليه وسلم الله وسلم الله عليه وسلم الله و

قوله: ((المُمَدَّحُ))؛ أي: الذي وُصِف بأوصاف يستحقُّ المدح عليها والحمد بها.

#### إجمالًا:

من عقيدة أهل السنة والجماعة تقديم باقي العشرة المبشرين بالجنة بعد الخلفاء الراشدين الأربعة في التفضيل.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٤٨ ١٤٨ المنظومة الحائية

# الأدلة النقلية

## (١) الأدلة النقلية على فضل باقي العشرة المبشرين بالجنة رضي الله عنهم، وهم:

## ١) طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه:

ا عَنْ سَعِيد بْنَ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: ((عشرةٌ في الجنَّةِ أبو بكرٍ في الجنَّةِ وعثمانُ وعليٌّ والزُّبيرُ وطلحةٌ وعبدُ الرَّحنِ وأبو عبيدة وسعدُ بنُ أبي وطَّلَ وعُمَرُ في الجنَّةِ وعثمانُ وعليٌّ والزُّبيرُ وطلحةٌ وعبدُ الرَّحنِ وأبو عبيدة وسعدُ بنُ أبي وقَاصٍ)) قالَ فعدَّ هؤلاءِ التِّسعة وسكتَ عنِ العاشِرِ فقالَ القومُ ننشُدُكَ اللهَ يا أبا الأعورِ وقالَ العاشِرُ؟ قالَ نشدتموني باللهِ أبو الأعورِ في الجنَّةِ (1).

٢) وعَنْ الزبير بن العوام رضي الله عنه قال: كَانَ عَلَى رسولِ اللهِ عَلَهُ وَسُلُم يَـومَ أُحُـدٍ درعانِ ، فنَهَضَ إلى صَّخرةٍ ، فلم يستَطِع ، فأقعدَ تحتَهُ طلحةَ ، فصعِدَ النَّبيُّ عَلَهُ وَسُلُم حتَّى استَوى على الصَّخرةِ ، قالَ: فسَمِعْتُ النَّبيُّ عَلهُ وَسُلُم يقولُ: ((أُوجبَ طَلحةُ))(٢).

٣) وعَنْ أبي هريرة رضي الله عنه: أنَّ رسولَ اللهِ عَلَهُ وَللهِ كَانَ عَلَى حَرَاءٍ ، هو وأبو بكرٍ وعمرَ وعثمانَ وعليَّ وطلحةَ والزبيرَ . فتحركت الصخرةُ . فقال رسولُ اللهِ عَليهُ وسلم ((اهدأ فيا عليك إلا نبيُّ أو صِدِّيقُ أو شهيدٌ)) (٢) .



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٢٤٨٤)، والترمذي (٣٧٤٧)، وصححه الألباني في ((صحيح الترمذي)).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٧٣٨)، وأحمد (١٤١٧)، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٤١٧).

٤) وعَنْ قيس بن أبي حازم رضي الله عنه قال: ((رأيتُ يد طلحةَ التي وقى بها النبيَ عليه ولله عنه قال: ((رأيتُ يد طلحةَ التي وقى بها النبيَ عليه وسلم قد شُلَّتُ))(١).

٥) وعَنْ عائشة رضي الله عنها قالت: ((من سرَّه أن ينظُرَ إلى رجلٍ يمشي على الأرضِ وقد قضَى نحبَه فلينظُرُ إلى طلحةً)(٢).

٢) وعَنْ عبدالرحمن النهدي قال ((لم يبقَ مع النبيِّ عليه وسلم ، في بعضِ تلك الأيامِ التي قاتل فيهنَّ رسولُ اللهِ عليه وسلم اللهِ عليه وسلم اللهِ عليه وسلم الله وسلم الله عليه وسلم الله وسلم الل

#### ٢) الزبير بن العوام رضى الله عنه:

ا عَنْ سَعِيد بْنَ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: ((عشرةٌ في الجنَّةِ أبو بكرٍ في الجنَّةِ وعثمانُ... الحديث))<sup>(1)</sup>.

٢) وعَنْ جابر بن عبدالله رضي الله عنه قال: قال النبيُّ عله والله : ((إنَّ لكلِّ نبيِّ حواريًا، وإنَّ حواريًا الزبيرُ بنُ العوام))

(٢) رواه ابن سعد في ((الطبقات الكبرى)) (٣٥٧٨)، و صححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة))(١٢٥).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٧٢٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٧٢٢). المراد: إنه بقي مع رسول الله عليه وسلم الله عندما تفرق الناس عنه يوم أحد؛ فالمراد بقوله في الحديث: " في بعض تلك الأيام " يوم أحد.

<sup>(</sup>٤) سبق في ( فضل طلحة بن عبيد الله).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٢٨٤٧)، ومسلم (٢٤١٥). معنى قوله عليه وسلم الله: " وإنَّ حواريِّ الزبيرُ " أي: خاصتي من أصحابي وناصري ومنه الحواريون أصحاب عيسى عليه الصلاة والسلام أي: خلصائه وأنصاره.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٥٠ ١٥٠ ا

٣) وعَنْ عبدالله بن الزبير رضي الله عنه قال: كنتُ يومَ الأحزابِ جعلتُ أنا وعمرُ بنُ أبي سلمةَ في النساءِ، فنظرتُ فإذا أنا بالزبيرِ على فرسهِ يختلف إلى بني قريظةَ مرتينِ أو ثلاثًا، فلم رجعتُ قلتُ : يا أبتِ رأيتُكَ تختلفُ ؟ قال : أو هل رأيتني يا بنيَّ ؟ قلتُ : نعمْ، قال : كان رسولُ اللهِ عليه والله قال : ((من يأتِ بني قريظةَ فيأتيني بخبرِهم)) . فانطلقتُ، فلما رجعتُ جمعَ لي رسولُ اللهِ عليه واللهم أبويهِ فقال : ((فداكَ أبي وأُمِّي)) (١).

٤) وعَنْ عائشة رضي الله عنها قالت: ﴿الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ القَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَّقَوْا أَجُرٌ عَظِيمٌ ﴾ قالتْ لِعُروة : يا ابن أُختي، كانَ أبوكَ منهُم : الزُّبَيْرُ وأبو بكرٍ، لما أصاب رسولَ الله عَيْدُولِللهِ ما أصابَ يومَ أُحُدٍ، وانصَرَفَ عنه المُشرِكونَ، خافَ أَنْ يَرْجِعوا، قال : (( مَن يَذَهَبُ فِي إثْرِهِم )) . فانتدَبَ مِنهُم سَبْعونَ رَجلًا، قال : كان فيهم أبو بكرٍ والزُّبيرُ (١).

٥) وعَنْ عروة بن الزبير رضي الله عنه: أنَّ أصحابَ النبيِّ عَلَمُ والله قالوا للزبيرِ يـومَ اليرموكِ: ألا تشدُّ فنشدُّ معك، فحمل عليهم، فضربوهُ ضربتَينِ على عاتقهِ، بينهما ضربة ضربها يومَ بدرٍ، قال عروةُ: فكنتُ أُدخِل أصابعي في تلك الضرباتِ ألعبُ وأنا صغيرٌ (٣).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٣٧٢٠).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۷۷).

**<sup>(</sup>٣)** رواه البخاري (٣٧٢).

٦) وعَنْ أبي هريرة رضي الله عنه: أنَّ رسولَ اللهِ عَلَهُ وَللهُ كان على حراءٍ ، هو وأبو بكرٍ وعمرَ وعثمانَ وعليَّ وطلحةَ والزبيرَ . فتحركت الصخرةُ . فقال رسولُ اللهِ عَليهُ وَللهُ (( اهدأ . فما عليك إلا نبيُّ أو صِدِّيقٌ أو شهيدٌ ))<sup>(۱)</sup> .

#### ٣) عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه:

ا) عَنْ سَعِيد بْنَ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ:
 ((عَشَرَةٌ فِي الجَنَّةِ ... الحديث))

٢) وعَنْ المغيرةَ بن شعبةَ رضي الله عنه: أنه غزا مع رسولِ الله عيه وسلم تبوك .. قال المغيرة : فأقبلتُ معه حتى نجد الناس قد قدّموا عبدَالرحمنِ بنَ عوفٍ فصلى لهم . فأدرك رسولُ الله عيه والله إحدى الركعتين . فصلى مع الناسِ الركعة الآخرة . فلما سلّم عبدُالرحمنِ بنُ عوفٍ قام رسولُ الله عيه والله عيه والله عيه والله عيه والله عليه على مع الناسِ الركعة المسلمين . فأكثروا التسبيح . فلما بنُ عوفٍ قام رسولُ الله عيه والله عليهم ثم قال أحسنتُم أو قال قد أصبتُم يغبطهم أن صلّوا الصلاة لوقتِها (٣).

٣) وعَنْ أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كان بين خالدِ بنِ الوليدِ وبين عبدِ الرحمنِ بنِ عوف شيءٌ . فسبَّه خالدٌ . فقال رسولُ اللهِ عله وسلم ((لا تسبُّوا أحدًا من أصحابي . فإنَّ أحدَكم لو أنفق مثلَ أُحُدٍ ذهبًا ، ما أدرك مُدَّ أحدِهم ولا نَصِيفَه))(1) .

<sup>&</sup>lt;mark>(۱)</mark> رواه مسلم (۲٤۱۷).

<sup>(</sup>٢) سبق في ( فضل طلحة بن عبيد الله).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٧٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ( ٣٦٧٣)، ومسلم (٢٥٤١).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

إوعَنْ عَائِشَة رضى الله عنها أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْهُ وَللم أَنَّ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ كان يقولُ: ((إنَّ أَمْرَكنَّ ممَّا يُهِمُّني بَعدي، ولنْ يَصبِرَ عليكنَّ إلَّا الصَّابرون))، قال: ثمَّ تقولُ عائشةُ، فسَقى اللهُ أباكَ مِن سَلسبيلِ الجنَّة، -تُريدُ عبدَ الرَّحمنِ بنَ عَوفٍ - وكان قد وصلَ أَزْواجَ النَّبِيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ بهالٍ بِيعَ بأربعينَ أَلْفًا. (۱).

## ٤) سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه:

١) عَنْ سَعِيد بْنَ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ:
 ((عَشَرَةٌ فِي الجَنَّةِ ... الحديث)) (١).



<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٩٧٤٩)، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٢) سبق في ( فضل طلحة بن عبيد الله).

فأرسلتُ إلى النبيِّ عَلَمُوسِلُمُ فأتاني . فقلتُ : دعْني أقسمِ مالي حيثُ شئتُ . قال فأبى . قلتُ : فالنصفُ . قال فأبى . قلتُ : فالنُّلُثُ . قال فسكتَ . فكان ، بعد ، الثلثُ جائزًا . قال : فالنصفُ . قال فأبى . قلتُ : فالثُّلُثُ . قال فسكتَ . فكان ، بعد ، الثلثُ جائزًا . قال : وذلك وأتيتُ على نفرٍ من الأنصارِ والمهاجرينَ . فقالوا : تعالَ نُطعمْك ونسقيك خمرًا . وذلك قبل أن تحرمَ الخمرُ . قال فأتيتُهم في حُشِّ - والحُشُّ البستانُ - فإذا رأسُ جزورٍ مَشويً عندهم ، وزقُ من خمرٍ . قال فأكلتُ وشربتُ معهم . قال فذكرتِ الأنصارُ والمهاجرون عيرٌ من الأنصارِ . قال فأخذ رجلٌ أحدَ لَئي الرأسِ فضربني عندهم . فقلتُ : المهاجرون خيرٌ من الأنصارِ . قال فأخذ رجلٌ أحدَ لَئي الرأسِ فضربني به فجُرح بأنفي . فأتيتُ رسولَ اللهِ عَلَمُوسِلُمُ فأخبرتُه . فأنزل اللهُ عزَّ وجلَّ في - يعني نفسَه - شأنِ الخمرِ : ﴿إِنِّهَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾ [المائدة / المائدة من وايةٍ : أُنزلتْ فيَّ أربعُ آياتٍ (۱).

٣) وعَنْ سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: كنا مع النبيِّ عَلَمُ وَسلُّم ستَّةَ نفرٍ . فقال المشركون للنبيِّ عَلَمُ وسلُّم: اطرُدْ هؤلاءِ لا يجترؤن علينا . قال : وكنتُ أنا وابنُ مسعودٍ ، ورجلٌ من هُذَيلٍ ، وبلالٌ ، ورجلانِ لستُ أُسمِّيها . فوقع في نفسِ رسولِ الله علمُ وسلُّم ما شاء اللهُ أن يقعَ . فحدَّث نفسَه . فأنزل اللهُ عزَّ وجلَّ : ﴿ وَلَا تَطْرُدِ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّ مُ اللهُ عَلَمُ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ [الأنعام / ٢٥] (٢).

٤) وعَنْ علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: ما سَمِعْتُ النبيَّ عَلَيْهُ وسلم جمع أبويهِ لأحدٍ إلا لسعد بنِ مالكٍ، فإني سَمِعْتُه يقولُ يومَ أُحدٍ: ((يا سعدُ ارم، فداكَ أبي وأمي)) (").

<sup>&</sup>lt;mark>(۱)</mark> رواه مسلم (۱۷٤۸).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۲٤١٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٩ ٥ ٠ ٤)، ومسلم (٢٤١١).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٥٤ ١٠٠٠ ع١٥١٠

٥) وعَنْ سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ وَللهُ جَمَع له أبوَيه يـوم أُحُدِ. قال: كان رجلٌ من المشركين قد أحرقَ المسلمين. فقال له النبيُّ عَلَيْهُ وَللهُ ((ارْم. فداك أبي وأمي)) قال فنزعتُ له بسهم ليس فيه نصلٌ. فأصبتُ جنبَه فسقط. فانكشفَت عورتُه. فضحك رسولُ اللهِ عَلَيْهِ وَللهُ . حتى نظرتُ إلى نواجذِه (١).

7) وعَنْ عائشة رضي الله عنها قالت: سَهرَ رسولُ اللهِ عَلَهُ واللهِ مَقَدْمَهُ المدينةَ ليلةً قالَ ليتَ رجلاً صالحًا يَحرسُني اللَّيلةَ قالت فبينها نحنُ كذلِكَ إذ سمعنا خَشخشَةَ السِّلاحِ فقالَ ((من هذا)). فقالَ سعدُ بنُ أبي وقّاصٍ. فقالَ لَهُ رسولُ اللهِ عَلهُ واللهِ ((ما جاءَ بك)) فقالَ سعدٌ وقعَ في نفسي خوفٌ على رسولِ اللهِ عَلهُ واللهِ فجئتُ أحرسُه. فدعا لَهُ رسولُ اللهِ عَلهُ واللهِ مَلهُ واللهِ عَلهُ واللهِ اللهِ عَلهُ واللهِ عَلهُ عَلْهُ واللهِ عَلهُ واللهِ عَلهُ واللهِ اللهِ عَلهُ واللهِ اللهِ عَلهُ واللهِ عَلهُ واللهِ عَلهُ واللهِ اللهِ عَلهُ واللهِ اللهِ عَلهُ واللهُ واللهِ عَلهُ واللهُ واللهُ واللهِ عَلهُ واللهُ و

٧) وعَنْ أبي هريرة رضي الله عنه: أنَّ رسولَ اللهِ عَلَمْ وسلم كان على حراءٍ ، هو وأبو بكرٍ وعمرَ وعثمانَ وعليَّ وطلحة والزبيرَ وسعدُ بنُ أبي وقاص. فتحركت الصخرةُ . فقال رسولُ اللهِ عَلَمُ وسلمُ اللهِ عَلَمُ وسلمَ اللهِ عَلمُ وسلمَ اللهِ علمُ وسلمَ اللهِ علمُ وسلمَ اللهِ علم وأبو بكر اللهِ علم اللهِ علم وأبو بكر اللهِ علم وأبو بكر اللهِ علم اللهِ علم وأبو بكر اللهِ علم وأبو اللهِ علم وأبو اللهِ علم وأبو بكر اللهِ علم وأبو اللهِ علم وأبو اللهِ علم وأبو اللهِ علم اللهِ علم اللهِ علم اللهِ علم وأبو اللهِ علم اللهِ اللهِ علم اللهِ علم اللهِ اللهِ علم اللهِ اللهِ علم اللهِ اللهِ اللهِ علم اللهِ اللهِ علم اللهِ علم اللهِ اللهِ علم اللهِ اللهِ



<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۲۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٨٨٥)، ومسلم (٢٤١٠)، والترمذي (٣٧٥٦) واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٤١٧).

#### ه) أبو عبيدة بن الجراح رضى الله عنه:

١) عَنْ سَعِيد بْنَ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَيْهِ طَالَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ طَالَ:
 ((عَشَرَةٌ فِي الجَنَّةِ ... الحديث))(١).

٢) وعَنْ حذيفة بن اليهان رضي الله عنه قال: قال رسولَ اللهِ عَلَهُ وَللهِ لأهلِ نجرانَ:
 ((لأَبَعَثَنَّ - يعني - عليكم أمينًا ، حقَّ أمينٍ . فأشَرَفَ أصحابُه ، فبعَثَ أبا عبيدة رضي الله عنه))

٣) وعَنْ أنس بن مالك رضي الله عنه: أنَّ أهلَ اليمنِ قدموا على رسولِ اللهِ عَلَهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ عَلهُ واللهِ اللهُ عَلهُ اللهُ مَا اللهُ عَلهُ اللهُ مَا اللهُ عَلهُ اللهُ مَا اللهُ عَلهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلهُ اللهُ عَلهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ ا

٤) وعَنْ أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسولَ اللهِ عَلَمُولِلهُ: ((نِعمَ الرَّجلُ أبو بَكْرٍ ، نِعمَ الرَّجلُ عُمرُ ، نِعمَ الرَّجلُ أسَيْدُ بنُ حُضَيْرٍ ، نِعمَ الرَّجلُ أسَيْدُ بنُ حُضَيْرٍ ، نِعمَ الرَّجلُ ثابتُ بنُ قَيسِ بنِ شَمَّاسٍ ، نِعمَ الرَّجلُ معاذُ بنُ جبلٍ ، نِعمَ الرَّجلُ معاذُ بنُ عمرِ و بنِ الجموح))(\*).

<sup>(</sup>١) سبق في ( فضل طلحة بن عبيد الله).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٧٤٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٣٨٠) ، ومسلم (٢٤٢٠).

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٣٧٩٥) وصححه الألباني في ((صحيح الترمذي)).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٥٦ >++ ١٥٦ >+

#### ٦) سعيد بن زيد رضي الله عنه:

١) عَنْ سَعِيد بْنَ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن النَّبِيَّ عَلَهُ وَسُلَم قَالَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَسُلَم قَالَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَسُلُم قَالَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَسُلُم قَالَ: (عَشَرَةٌ فِي الجَنَّةِ: أَبُو بَكْرٍ فِي الجَنَّةِ، وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ وَاللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَنْ الله عَنْ العَاشِرُ، فَقَالَ القَوْمُ: نَشُدُكَ الله يَا أَبَا الأَعْورِ مَنِ العَاشِرُ؟ قَالَ: نَشَدْمُونِي بِاللهِ، أَبُو الأَعْورِ فِي الجَنَّةِ (١).



<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه. قال الشوكاني رحمه الله تعالى مبيناً فضل سعيد بن زيد رضي الله عنه: (ويكفي سعيد بن زيد أنه أحد العشرة المبشرين بالجنة وأنه شهد أحداً وما بعده من المشاهد كلها وصار من جملة أهل بدر بما ضربه له رسول الله صلى الله عليه وسلم من السهم والأجر).







# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٥٨ حب

#### قال الناظم \_ رحمه الله\_:

وَعَائِشُ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ وَخَالُنا (١٩) مُعَاوِيَة أَكْرِمْ بِهِ فَهْوَ مُصلحُ

قوله ((وَعَائِشُ )): ترخيم عائشة، وهي بنت الصديق رضي الله عنهما، وأحب النساء إلى النبي عليه وسلماله.

قوله ((أُمِّ اللَّوْمِنِينَ))؛ أي: التي لها من التوقير والتكريم ما للأمهات، ولا يحل لأحد أن يتزوج أمهات المؤمنين، فهن محرمات كالأمِّ.

قوله ((وَخَالُنا مُعَاوِيَة)): هو معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه، أخو أم المؤمنين حبيبة بنت أبي سفيان رضى الله عنها.

#### احمالًا:

أهل السنة والجماعة يعترفون بفضل أمنا عائشة رضي الله عنها، وأنها أحب الناس إلى رسول الله عليه والجماعة يعترفون بفضل الصحابي الجليل خال المؤمنين معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه، كاتب رسول الله عليه والله والله عليه والله والله عليه والله والله والله عليه والله والله



# الأدلة النقلية

## ١) الأدلة على فضل أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها:

ا عَنْ عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ النَّبِيَّ عَيْهُ واللهِ قَالَ لَمَا : ((أُرِيتُكِ فِي المُنَامِ مَرَّتَيْنِ أَرَى أَرَى أَرَى عَنْهَا فَإِذَا هِيَ أَنْتِ فَأَقُولُ إِنْ يَكُ هَـذَا أَنَّكِ فِي سَرَقَةٍ مِنْ حَرِيرٍ وَيَقُولُ هَذِهِ امْرَأَتُكَ فَاكْشِفْ عَنْهَا فَإِذَا هِيَ أَنْتِ فَأَقُولُ إِنْ يَكُ هَـذَا أَنَّكِ فِي سَرَقَةٍ مِنْ حَرِيرٍ وَيَقُولُ إِنْ يَكُ هَـذَا مِنْ عِنْدِ الله يَمْضِهِ))(1).

٢) وعَنْ عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْهَا ، قَالَتْ : ((أَنَّ جِبْرِيلَ، جَاءَ بِصُورَتِهَا فِي خِرْقَةِ حَرِيرٍ
 خَضْرَاءَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ لللهِ فَقَالَ: هَذِهِ زَوْجَتُكَ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ))(١).

٣) وعَنْ عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْهَا ، قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْهُ واللهِ يَوْمًا : ((يَا عَائِشَ هَـذَا جِبْرِيلُ يُقْرِئُكِ السَّلَامَ ، فَقُلْتُ : وَعَلَيْهِ السَّلَامُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ، تَرَى مَا لَا أَرَى ، تُرِيدُ رَسُولَ اللهِ عَيْهُ واللهِ )(٢).

٤) وعَنْ عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ اللهِ ، بَعَثَهُ عَلَى جَيْشِ ذَاتِ السُّلاَ سِلِ، فَأَتَيْتُهُ فَقُلْتُ: أَيُّ النَّاسِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: ((عَائِشَةُ))، فَقُلْتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟، فَقَالَ: ((أَبُوهَا))، قُلْتُ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: ((ثُمَّ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ))، فَعَدَّ رِجَالًا (\*).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٨٩٥)، ومسلم (٢٤٣٨). سَرَقَةٍ مِنْ حَرِيرٍ: أي رأى صورتها في قطعة من حرير أو رآها في ثوب من حرير.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٨٨٠)، وصححه الألباني في ((المشكاة)) (٦١٤٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٧٦٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٤٦٢)، ومسلم (٢٣٨٤).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ حرا ١٠٠ ﴿

٥) وعَنْ أَبِي موسى رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى النِّسَاءِ إِلَّا: آسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ ، وَمَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَانَ ، وَإِنَّ فَضْلَ عَائِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفَضْلِ الثَّرِيدِ عَلَى سَائِرِ الطَّعَامِ))(١).

٢) وعَنْ عروة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: ((كَانَ النَّاسُ يَتَحَرَّوْنَ بِهَدَايَاهُمْ يَوْمَ عَائِشَةَ قَالَتْ عَائِشَةُ فَاجْتَمَعَ صَوَاحِبِي إِلَى أُمِّ سَلَمَةَ ، فَقُلْنَ يَا أُمَّ سَلَمَةَ ، وَاللهِ إِنَّ النَّاسَ يَتَحَرَّوْنَ بِهَدَايَاهُمْ عَائِشَةُ ، فَاللهِ أَنْ اللهِ أَنْ يَأْمُرَ النَّاسَ أَنْ يُهْدُوا إِلَيْهِ يَوْمَ عَائِشَةَ ، وَإِنَّا نُرِيدُ الحُيْرَ كَمَا تُرِيدُهُ عَائِشَةُ ، فَمُرِى رَسُولَ اللهِ أَنْ يَأْمُرَ النَّاسَ أَنْ يُهْدُوا إِلَيْهِ كَوْمَ عَائِشَة ، وَإِنَّا نُرِيدُ الحُيْرَ كَمَا تُرِيدُهُ عَائِشَةُ ، فَاللهُ أَنْ يَشْرَى رَسُولَ اللهِ أَنْ يَأْمُرَ النَّاسَ أَنْ يُهْدُوا إِلَيْهِ حَيْثُ مَا دَارَ ، قَالَتْ فَذَكَرَتْ ذَلِكَ أُمُّ سَلَمَةَ لِلنَّبِيِّ قَالَتْ فَأَعْرَضَ عَنِّى ، فَلَيَّا كَانَ فِي الثَّالِثَةِ ذَكَرْتُ لَـ هُ فَقَـالَ : يَـا أُمَّ سَلَمَةَ لاَ عَارَشَة ، فَإِنَّهُ وَاللهِ مَا نَزَلَ عَلَى الْوَحْيُ وَأَنَا فِي لَجَافِ امْرَأَةٍ مِنْكُنَّ غَيْرِهَا)) (٢).

٧) وعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، ((أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ لللهِ عَلَيْهِ كَانَ يَسْأَلُ فِي مَرَضِهِ اللَّذِي مَاتَ فِيهِ، يَقُولُ: أَيْنَ أَنَا غَدًا، أَيْنَ أَنَا غَدًا يُرِيدُ يَوْمَ عَائِشَة ، فَأَذِنَ لَهُ أَزْوَاجُهُ يَكُونُ حَيْثُ مَاتَ فِيهِ، يَقُولُ: أَيْنَ أَنَا غَدًا، قَالَتْ عَائِشَة : فَهَاتَ فِي اليَوْمِ اللّذِي كَانَ يَدُورُ شَاءَ، فَكَانَ فِي بَيْتِ عَائِشَة حَتَّى مَاتَ عِنْدَهَا، قَالَتْ عَائِشَة : فَهَاتَ فِي اليَوْمِ اللّذِي كَانَ يَدُورُ عَلَيْ فِيهِ، فِي بَيْتِي، فَقَبَضَهُ اللهُ وَإِنَّ رَأْسَهُ لَبَيْنَ نَحْرِي وَسَحْرِي، وَخَالَطَ رِيقُهُ ريقِي، ثُمَّ عَلَيْ فِيهِ، فِي بَيْتِي، فَقَبَضَهُ اللهُ وَإِنَّ رَأْسَهُ لَبَيْنَ نَحْرِي وَسَحْرِي، وَخَالَطَ رِيقُهُ وريقِي، ثُمَّ مَضَعْهُ الله عَلَيْ فِيهِ، فَقَالَتْ : دَخَلَ عَبْدُ الرَّحْمَٰ فِي بَنْ أَبِي بَكْرٍ وَمَعَهُ سِوَاكُ يَسْتَنُّ بِهِ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ رَسُولُ اللهِ عَيْهُ وَلله، فَقَضِمْتُهُ ، ثُمَّ مَضَعْتُهُ ، فَأَعْطَيْتُهُ وَلَلْهُ وَلَيْ مَدُولِي )
 رَسُولَ اللهِ عَيْهُ وَلِلْهِ فَاسْتَنَّ بِهِ، وَهُو مُسْتَنِدٌ إِلَى صَدْرِي))



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٧٦٩)، ومسلم (٢٤٣١).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۷۷۵).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٨٩٠)، ومسلم (٢٤٤٣).

## ٢) الأدلة عي فضل معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه :

١) عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي عُمَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَهُ وَاللهِ أَنَّهُ قَالَ لُعَاوِيَةَ: ((اللهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًا مَهْدِيًّا وَاهْدِ بِهِ)) (١).

٢) و عَنْ الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ السُّلَمِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَهُو يَدْعُونَا إِلَى السَّحُورِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ ، قَالَ : ((هَلُمُّوا إِلَى الْغَدَاءِ المُبَارَكِ)) ثُمَّ سَمِعْتُهُ ، يَقُولُ : ((اللَّهُمَّ عَلِّمْ مُعَاوِيَةَ الْكِتَابَ وَالْحِسَابَ ، وَقِهِ الْعَذَابَ))

٣) وعَنْ أُمُّ حَرَامٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّهَا سَمِعَتِ النَّبِيَّ عَيْهُ وَاللَّهِ يَقُولُ: ((أَوَّلُ جَيْشٍ مِنْ أُمَّتِي يَغْزُونَ الْبَحْرَ قَدْ أَوْجَبُوا))، قَالَتْ: أُمُّ حَرَامٍ ، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَنَا فِيهِمْ ، قَالَ: ((أَنْتِ فِيهِمْ)) (").

إلى النَّبيُّ عَلَىٰهُ اللهُ عَنْهُ قال: قال لي النَّبيُّ عَلَىٰهُ: ((اذْهَبُ فَادْعُ لِي النَّبيُّ عَلَىٰهُ وَلَلْهُ: ((اذْهَبُ فَادْعُ لِي مُعَاوِيَةً))، وَكَانَ كَاتِبَهُ (\*).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ( ٣٨٤٢)، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) ( ١٩٦٩ ).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٢٣٤٤)، وصححه الألباني بشو اهده في ((السلسلة الصحيحة )).

**<sup>(</sup>٣)** رواه البخاري ( ۲۹۲٤ ).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (٢٦٥١)، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (١/ ١٦٤).





## الفوائد العقدية

فائدة [١]: من سب أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بما برأهـا الله منـه، فقد أجمع العلماء أنه يكفر:

قال أبو بكر ابن العربي رحمه الله: (أهل الإفك رمَوا عائشة المطهَّرة بالفاحشة، فبرَّأها الله، فكلُّ مَن سبَّها بها برَّأها الله منه فهو مكذِّب لله، ومن كذَّب الله فهو كافر)(١).

وقال القاضي أبو يَعلى رحمه الله: (مَن قذف عائشة بها برَّ أها الله منه كفَر بـلا خـلاف، وقد حكى الإجماع على هذا غيرُ واحد، وصرَّح غير واحد من الأئمة بهذا الحكم)(٢).

وقال ابن قدامة رحمه الله: (ومن السُّنة الترضِّي عن أزواج رسول الله عليه والله الله عليه والله الله المؤمنين المطهَّرات المبرَّآت من كلِّ سوء، أفضلهنَّ خديجة بنت خويلد وعائشة الصدِّيقة بنت الصديق التي برَّأها الله في كتابه زوج النبي عليه والله في الدنيا والآخرة، فمَن قذفها به برأها الله منه فقد كفَر بالله العظيم)(٢).

وقال الإمام النووي رحمه الله: (براءة عائشة رضي الله عنها من الإفك، وهي براءة قطعية بنص القرآن العزيز، فلو تشكَّك فيها إنسانٌ والعياذ بالله صار كافرًا مرتدًّا بإجماع المسلمين)(1).



<sup>(</sup>١) ((أحكام القرآن)) (٣/ ١٣٥٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((الصارم المسلول)) لابن تيمية (٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) ((لُمعة الاعتقاد)) (٢٩).

<sup>(</sup>١٤) ((شرح صحيح مسلم)) للنووي (١٧ / ١١٨، ١١٨).

## فائدة [۲]: من طعن في بقية أمهات المؤمنين بما رميت بـه أمنا عائشة فهو كافر:

قال أبو محمد ابن حزم رحمه الله بعد أن ذكر أن رمي عائشة رضي الله عنها ردة تامة و تكذيب للرب - جلا وعلا - في قطعه ببراءتها ، قال : (و كذلك القول في سائر أمهات المؤمنين ولا فرق ، لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَالطَّيّبَاتُ لِلطَّيّبِينَ وَالطَّيّبُونَ لِلطَّيّبَاتِ ۚ أُولَٰئِكَ مُبَرَّءُونَ مِمّاً يَقُولُونَ ﴾ ، فكلهن مبرآت من قول إفك والحمد لله رب العالمين) (١).

و قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (وأما من سب غير عائشة من أزواجه عليه ولله ففيه قو لان: - أحدهما: أنه كساب غيرهن من الصحابة. والثاني: وهو الأصح أنه من قذف واحدة من أمهات المؤمنين فهو كقذف عائشة رضي الله عنها.. و ذلك لأن هذا فيه عار و غضاضة على رسول الله عليه والذي له أعظم من أذاه بنكاحهن)(٢).

وقال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: (الصحيح أنَّ مَن رمى زوجةً من زوجات الرسول عليه والله عنه عائشة فإنه يكون كافرًا مرتدًّا يجب أن يُستتاب، فإن تاب وإلا قُتل بالسيف، وأُلقيت جيفته في حفرةٍ من الأرض بدون تغسيلٍ ولا تكفين ولا صلاة؛ لأن الأمر خطير) (٢).

<sup>(</sup>١) ((المحلى)) (١٣/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>۲) ((الصارم المسلول)) (۲۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((شرح رياض الصالحين)) (٣ / ١٣).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية عراجه

#### فائدة [٣]: السلف رحمهم الله يثنون على معاوية رضى الله عنه:

سئل عبد الله بن المبارك ، أيها أفضل : معاوية بن أبي سفيان ، أم عمر بن عبد العزيز ؟ فقال : (و الله إن الغبار الذي دخل في أنف معاوية مع رسول الله عليه والله أفضل من عمر بألف مرة ، صلى معاوية خلف رسول الله عليه والله ، فقال : سمع الله لمن حمده ، فقال معاوية : ربنا ولك الحمد . فها بعد هذا ؟)(١).

وسئل المعافى بن عمران: أين عمر بن عبدالعزيز من معاوية بن أبي سفيان فغضب من ذلك غضباً شديداً وقال: (لا يقاس بأصحاب رسول الله عليه وسلم أحد، أما معاوية صاحبه وصهره وكاتبه وأمينه على وحي الله - عز وجل -) (٢).

وقد أثنى عليه قبيصة بن جابر الأسدي بقوله: (ألا أخبركم من صحبت ؟ صحبت عمر بن الخطاب في رأيت رجلاً أفقه فقهاً ولا أحسن مدارسة منه ، ثم صحبت طلحة بن عبيد الله ، في رأيت رجلاً أعطى للجزيل من غير مسألة منه ؛ ثم صحبت معاوية في رأيت رجلاً أحب رفيقاً ، ولا أشبه سريرة بعلانية منه)(٣).



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خلكان في ((وفيات الأعيان )) (٣ / ٣٣)، و بلفظ قريب منه عند الآجري في (( الشريعة )) (٥/ ٢٤٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الآجري في ((الشريعة )) (٥/ ٢٤٦٦) ، واللالكائي في (( شرح السنة )) (٢٧٨٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((تاريخ الطبري)) (٥/ ٣٣٧) وأورد البخاري في ((التاريخ الكير)) (٧ / ١٧٥).

# فائدة [٤]: القتال الذي حصل بين الصحابة رضوان الله عليهم لم يكن على الإمامة:

قال ابن تيمية رحمه الله: (القتال الذي حصل بين الصحابة رضوان الله عليهم لم يكن على الإمامة ، فإن أهل الجمل وصفين لم يقاتلوا على نصب إمام غير علي ، ولا كان معاوية يقول إنه الإمام دون علي ، ولا قال ذلك طلحة والزبير ، وإنها كان القتال فتنة عند كثير من العلماء ، بسبب اجتهادهم في كيفية القصاص من قاتلي عثمان رضى الله عنه )(۱).

## فائدة [٥]: جمهور الصحابة لم يكن مشارك في الفتنة :

قال عبد الله بن الإمام أحمد رحمه الله: (حدثنا أبي ،حدثنا إسماعيل بن علية ،حدثنا ايوب السختياني، عن محمد بن سيرين ، قال : هاجت الفتنة وأصحاب رسول الله علم وهذا عشرة آلاف ، فها حضرها منهم مائة ، بل لم يبلغوا ثلاثين) . قال ابن تيمية رحمه الله: ((وهذا الإسناد من اصح إسناد على وجه الأرض ، ومحمد بن سيرين من أورع الناس في منطقته ، ومراسيله من أصح المراسيل))(۱).

## فائدة [٦]: طائفة علي رضي الله عنه وطائفة معاوية رضي الله عنه مؤمنتان مسلمتان:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى اللهُ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ عَلَى الأَخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ

<sup>(</sup>۱) ((منهاج السنة)) (٦/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>۲) ((منهاج السنة)) (۲/ ۲۳۲).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾.

يقول ابن كثير رحمه الله في تفسيره: (يقول تعالى آمرا بالإصلاح بين الفئتين الباغيتين بعضهم على بعض : ﴿وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ المُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ فساهم مؤمنين مع الاقتتال ، بهذا استدل البخاري وغيره على أنه لا يخرج عن الإيهان بالمعصية وإن عظمت لا كها يقوله الخوارج ومن تابعهم من المعتزلة ونحوهم.

و قال رسول الله عليه والله عليه والله : ((إنَّ ابني هذا سيِّدُ، ولعلَّ الله أن يُصْلِحَ بِهِ بينَ فِئتينِ منَ المسلمينَ عَظيمتينِ)(١).

يقول ابن حجر رحمه الله في قصة هذا الحديث: (وفيها رد على الخوارج الذين كانوا يكفرون عليا ومن معه ، ومعاوية ومن معه ، بشهادة النبي عليه وسلم للطائفتين بأنهم من المسلمين ، ومن ثم كان سفيان بن عيينة يقول عقب هذا الحديث : قوله (من المسلمين) يعجبنا جدا ، أخرجه يعقوب بن سفيان في تاريخه عن الحميدي وسعيد بن منصور عنه.

فائدة [٧]: علي بـن أبـي طالـب كـان الأقـرب للحـق مـن معاويـة رضـي الله عنهما:

قال ابن كثير رحمه الله في ترجمة معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما: (ثم كان ما كان بينه وبين علي بعد قتل عثمان، على سبيل الاجتهاد والرأي، فجرى بينهما قتال عظيم، كما قدمنا، وكان الحق والصواب مع علي، ومعاوية معذور عند جمهور العلماء سلَفًا وخلَفًا، وقد



<sup>(</sup>١) رواه البخاري(٢٧٠٤).

شهِدت الأحاديث الصحيحة بالإسلام للفريقين من الطرفين - أهل العراق وأهل الشام -كما ثبت في الحديث الصحيح: ((مَرُقُ مارقةٌ على حينِ فُرْقةٍ مِن المسلمين، فيقتلها أدنى الطائفتين إلى الحق))(١) فكانت المارقةُ الخوارجَ، وقتَلهم عليٌّ وأصحابُه)(١).

## فائدة [٨]:عائشة رضي الله عنها لم تقاتِل ، ولم تخرج لقتـال، وإنمـا خرجـتُ لقصد الإصلاح بين المسلمين:

قال شيخ الإسلام ابن تيميَّة رحمه الله : (فإنَّ عائشة لم تقاتِلْ، ولم تخرجْ لقتالٍ، وإنَّما خرجتْ لقصْد الإصلاح بين المسلمين، وظنَّتْ أنَّ في خروجها مصلحةً للمسلمين، ثم تبيَّنَ لها فيها بعد أنَّ ترْكَ الخروج كان أَوْلَى، فكانتْ إذا ذَكَرَتْ خروجَها تبكي حتى تبُلُّ خمارَهـا، وهكذا عامَّة السابقين نَدِموا على ما دَخَلوا فيه من القتال، فنَدِم طلحة والزبير وعلى - رضي الله عنهم أجمعين - ولم يكنْ يوم الجَمَل لهؤلاء قصدٌ في الاقتتال، ولكن وقَعَ الاقتتال بغير اختيارهم)<sup>(۴)</sup>.

## فائدة [٩]: الحروب الواقعة بين الصحابة كانت لقضايا اجتماديـة، ولشـدة اشتباهها اختلف اجتهادهم ، وصاروا ثلاثة أقسام:

(قسم ظهر لهم بالاجتهاد أن الحق في هذا الطرف ، وأن مخالفه باغ ، فوجب عليهم نصرته وقتال الباغي عليه فيها اعتقدوه ، ففعلوا ذلك ، ولم يكن يحل لمن هذه صفته التأخر عن مساعدة إمام العدل في قتال البغاة في اعتقاده.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۱۵۰).

<sup>(</sup>۲) ((البداية والنهاية)) لابن كثير (۸ \ ۱۲۹).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (٤/ ٢١٤).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٦٨ ١٦٨ ا

- وقسم عكس هؤلاء ، ظهر لهم بالاجتهاد أن الحق في الطرف الآخر ، فوجب عليهم مساعدته وقتال الباغي عليه.

- وقسم اشتبهت عليهم القضية وتحيروا فيها ، ولم يظهر لهم ترجيح أحد الطرفين ، فاعتزلوا الفريقين ، فكان هذا الاعتزال هو الواجب في حقهم ؛ لأنه لا يحل الإقدام على قتال مسلم حتى يظهر أنه مستحق لذلك ، ولو ظهر لهؤلاء رجحان أحد الطرفين ، وأن الحق معه ، لما جاز لهم التأخر عن نصرته في قتال البغاة عليه ، فكلهم معذورون ، رضي الله عنهم)(۱) .

يقول ابن كثير رحمه الله: (وأما ما شجر بينهم بعده علم فمنه ما وقع من غير قصد، كيوم الجمل، ومنه ما كان عن اجتهاد كيوم صفين، والاجتهاد يخطئ ويصيب ولكن صاحبه معذور إن أخطأ ومأجور أيضاً وأما المصيب فله أجران اثنان وكان علي وأصحابه أقرب إلى الحق من معاوية وأصحابه رضي الله عنهم أجمعين) (٢).

ويقول ابن حجر رحمه الله في الفتح: و اتفق أهل السنة على وجوب منع الطعن على أحد من الصحابة بسبب ما وقع لهم من ذلك ، و لو عرف المحق منهم لأنهم لم يقاتلوا في تلك الحروب إلا عن اجتهاد و قد عفا الله تعالى عن المخطئ في الاجتهاد ، بل ثبت أنه يؤجر أجراً واحداً ، و أن المصيب يؤجر أجرين) (٢).



<sup>(</sup>١) (( معارج القبول )) للحكمي الجزء الثالث (١٢١٠).

<sup>(</sup>٢) ((حكم سب الصحابة)) أبو معاوية بن محمد (١٢).

<sup>(</sup>۳) ((الفتح)) (۱۳/ ۳۷).

## فائدة [١٠]: معاوية رضي الله عنه لم ينكر إمامة علي رضي الله عنه:

يقول إمام الحرمين الجويني في لمع الأدلة: (إن معاوية و إن قات ل علياً فإن لا ينكر إمامته و لا يدعيها لنفسه ، و إنها كان يطلب قتلة عثمان ظناً منه أنه مصيب ، و كان مخطئاً (١).

ويقول شيخ الإسلام رحمه الله: (إن معاوية لم يدّع الخلافة و لم يبايع له بها حتى قتل على ، فلم يقاتل على أنه خليفة ، و لا أنه يستحقها ، و كان يقر بذلك لمن يسأله)(٢).

و يورد ابن كثير رحمه الله ، عن إبراهيم بن الحسين بن علي الهمداني المعروف بابن ديزيل الإمام الحافظ (ت ٢٨١ هـ) بإسناد إلى أبي الدرداء و أبي أمامة رضي الله عنها ، أنها دخلا على معاوية فقالا له : (يا معاوية ! علام تقاتل هذا الرجل ؟ فوالله إنه أقدم منك و من أبيك إسلاماً ، و أقرب منك إلى رسول الله عيه وسلم و أحق بهذا الأمر منك . فقال : أقاتله على دم عثمان ، و أنه آوى قتلة عثمان، فاذهبا إليه فقولا : فليقدنا من قتلة عثمان ثم أنا أول من أبايعه من أهل الشام)(٣).

ويقول ابن حجر الهيتمي رحمه الله : ( ومن اعتقاد أهل السنة و الجماعة أن ما جرى بين معاوية و علي رضي الله عنهما من الحرب ، لم يكن لمنازعة معاوية لعلي في الخلافة للإجماع

<sup>(</sup>١) ((لمع الأدلة في عقائد أهل السنة)) للجويني (١١٥).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوى)) (۳۵/ ۷۲).

<sup>(</sup>٣) ((البداية و النهاية)) (٧/ ٣٦٠).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٧٠ ١٧٠ المنظومة الحائية

على أحقيتها لعلي .. فلم تهج الفتنة بسببها ، و إنها هاجت بسبب أن معاوية و من معه طلبوا من علي تسليم قتلة عثمان إليهم لكون معاوية ابن عمه ، فامتنع علي)(١).

## فائدة [١١]: معاوية رضي الله عنه يقر بفضل علي رضي الله عنه:

قال ابن كثير رحمه الله: (وقد ورد من غير وجه أن أبا مسلم الخولاني وجماعة معه دخلوا على معاوية فقالوا له: هل تنازع علياً أم أنت مثله ؟ فقال: والله إني لأعلم أنه خير مني وأفضل، وأحق بالأمر مني)(٢).

ونقل ابن كثير أيضاً عن جرير بن عبد الحميد عن المغيرة قال: (لما جاء خبر قتل علي إلى معاوية جعل يبكي ، فقالت له امرأته: أتبكيه وقد قاتلته ؟ فقال: ويحك إنك لا تدرين ما فقد الناس من الفضل والفقه والعلم)(").

## فائدة [٢٢]: معاوية رضي الله عنه لم يسب علي رضي الله عنـه ولـم يـأمر بسبه:

يورد البعض شبهة أن معاوية رضي الله عنه أمر بسب علي رضي الله عنه لما في حديث عامر بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه قال: أمر معاوية بن أبي سفيان سعداً فقال: ما منعك أن تسب أبا تراب ؟ فقال: أما ذكرت ثلاثاً قالهن له رسول الله عيه وسلم ، فلن أسبه لأن تكون لي واحدة منهن أحب إلي من حمر النعم ، سمعت رسول الله عيه وسلم يقول له: خلفه



<sup>(</sup>١) ((الصواعق المحرقة)) (٣٢٥).

<sup>(</sup>۲) ((البداية والنهاية)) ( ۸ / ۱۳۲ ).

<sup>(</sup>۱۳۳ / ۸ ) ((البداية والنهاية)) ( ۸ / ۱۳۳ ).

ورد النووي رحمه الله هذه الشبهة فقال: (قول معاوية هذا ، ليس فيه تصريح بأنه أمر سعداً بسبه ، وإنها سأله عن السبب المانع له من السب ، كأنه يقول: هل امتنعت تورعاً أو خوفاً أو غير ذلك . فإن كان تورعاً وإجلالاً له عن السب ، فأنت مصيب محسن ، وإن كان غير ذلك فله جواب آخر ، ولعل سعداً قد كان في طائفة يسبون ، فلم يسب معهم ، وعجز عن الإنكار ، أو أنكر عليهم ، فسأله هذا السؤال ، قالوا: ويحتمل تأويلاً آخر أن معناه: ما منعك أن تخطئه في رأيه واجتهاده ، وتظهر للناس حسن رأينا واجتهادنا وأنه أخطأ )(١).

وقال القرطبي رحمه الله: (وهذا ليس بتصريح بالسب، وإنها هـ و ســؤال عـن سـبب امتناعه ليستخرج من عنده من ذلك، أو من نقيضه، كها قد ظهر مـن جوابـ ه، ولما سـمع ذلك معاوية سكت وأذعن، وعرف الحق لمستحقه) (۱).

<sup>(</sup>١) ((رواه مسلم)) (٢٤٠٤).

<sup>(</sup>۱۷) ((شرح صحیح مسلم)) (۱۷ / ۱۷۵).

<sup>(</sup>٣) ((المفهم)) (٦ / ٢٧٨).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٧٢ ١٧٠ المنظومة الحائية

#### فائدة [١٣]: معاوية أفضل ملوك هذه الأمة بإجماع المسلمين:

عن ابن عمر رضي الله عنها أنه قال: (ما رأيت بعد رسول الله عليه وسلم أسود - من السيادة - من معاوية ، فقيل: ولا أبوك؟ قال: أبي عمر رحمه الله خير من معاوية ، وكان معاوية أسود منه)(١).

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: (ما رأيت رجلاً كان أخلق للملك من معاوية) (۱).
وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (واتفق العلماء على أن معاوية أفضل ملوك هذه الأمة ، فإن الأربعة قبله كانوا خلفاء نبوة ، وهو أول الملوك ، كان ملكه ملكاً ورحمة) (۳).

وقال الذهبي رحمه الله في ترجمته: (أمير المؤمنين ملك الإسلام) (1).

## فائدة [٤١]: مَن سب معاوية رضي الله عنه إنما أراد الصحابة والإسلام:

قال الربيع بن نافع رحمه الله: ( معاوية بن أبي سفيان ستر أصحاب النبي عليه والله فإذا كشف الرجل الستر اجترأ على ما وراءه ) (٥).

قال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله لما سئل عن رجل تنقص معاوية ، وعمرو بن العاص أيقال له رافضي ؟ فقال: (إنه لم يجترئ عليهما إلا وله خبيئة سوء ، ما انتقص أحدً



<sup>(</sup>١) رواه الخلال في السنة (١/ ٤٤٣) والذهبي في السير (٣/ ١٥٢) وابن كثير في البداية (٨/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) رواه عبد الرزاق في ((المصنف)) (٢٠٩٨٥). وابن كثير في ((البداية)) (٨/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (٤/ ٤٧٨).

<sup>(</sup>٤) ((السير)) (٣/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٥) ((تاريخ دمشق)) للحافظ ابن عساكر (٩٥/ ٢٠٩).

أحداً من الصحابة إلا وله داخلة سوء). وفي رواية أخرى قال: (إذا رأيت رجلاً يذكر أحداً من الصحابة بسوء فاتهمه على الإسلام)(١).

و يُسئل الإمام النسائي عن معاوية بن أبى سفيان - رضى الله عنها - فيقول: (إنها الإسلام كدار لها باب، فباب الإسلام الصحابة، فمن آذى الصحابة إنها أراد الإسلام، كمن نقر الباب - أي نقبه - إنها يريد دخول الدار، قال: فمن أراد معاوية فإنها أراد الصحابة) (٢).

#### فائدة [٥ ]:من سب معاوية فهو مبتدع يستحق العقوبة:

قال إبراهيم بن ميسرة رحمه الله: ( ما رأيت عمر بن عبدالعزيز ضرب إنساناً قط إلا إنساناً شتم معاوية فضربه أسواطاً ) (٣).

وقال عبدالله بن أحمد رحمه الله: (سألت أبي عن رجل سب رجلاً من أصحاب النبي عليه والله قال أرى أن يضرب، فقلت: له حد. فلم يقف على الحد إلا أنه قال: يضرب وما أراه على الإسلام)(1).

<sup>(</sup>١) ((البداية والنهاية)) (٨/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) ((تهذيب الكمال)) للحافظ للمزى (١/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) رواه اللالكائي في ((أصول أهل السنة)) (٧/ ١٢٦٦).

<sup>(</sup>١٢٦٦). وواه اللالكائي في ((أصول أهل السنة)) (٧/ ١٢٦٦).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٧٤ ١٧٤ المنظومة الحائية

وقال رحمه الله : ( ومن انتقص أحداً من أصحاب رسول الله أو أبغضه لحدث كان منه أو ذكر مساويه كان مبتدعاً حتى يترحم عليهم ويكون قلبه لهم سليماً ) (١) .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (من لعن أحداً من أصحاب النبي عليه وسلم كمعاوية بن أبي سفيان وعمرو بن العاص ونحوهما ... فإنه مستحق للعقوبة البليغة باتفاق أئمة الدين، وتنازع العلماء هل يعاقب بالقتل؟ أو ما دون القتل)(٢).

## فائدة [١٦]: وجوب السكوت عن الخوض في الفتن التي جرت بين الصحابة رضي الله عنهم:

قال الحافظ الحكمي رحمه الله: (أجمع أهل السنة والجاعة الذين هم أهل الحل والعقد الذين يعتد بإجماعهم على وجوب السكوت عن الخوض في الفتن التي جرت بين الصحابة حرضي الله عنهم - بعد قتل عثمان - رضي الله عنه - والاسترجاع على تلك المصائب التي أصيبت بها هذه الأمة ، والاستغفار للقتلى من الطرفين ، والترحم عليهم ، وحفظ فضائل الصحابة ، والاعتراف لهم بسوابقهم ، ونشر مناقبهم عملا بقول الله - عز وجل : ﴿ وَاللَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْلِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ ﴾ [الحشر: ﴿ وَاللَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْلِهِمْ عَهُولُونَ رَبّنا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ ﴾ [الحشر: أو اعتقاد أن الكل منهم مجتهد ، إن أصاب فله أجران : أجر على اجتهاده ، وأجر على إصابته ، وإن أخطأ فله أجر الاجتهاد ، والخطأ مغفور ، ولا نقول إنهم معصومون بل مجتهدون ، إما مصيبون ، وإما مخطئون لم يتعمدوا الخطأ في ذلك . وما روي من الأحاديث



<sup>(</sup>١) ((مناقب أحمد)) لابن الجوزي (٢١٠).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوى)) (۳۵/ ۵۸).

في مساويهم الكثير منه مكذوب ، ومنه ما قد زيد فيه أو نقص منه ، وغير عن وجهه ، والصحيح منه هم فيه معذورون)(١).

وما أحسن ما قال إمام أهل السنة أحمد بن حنبل - رحمه الله تعالى - وقد سئل عن الفتن أيام الصحابة ، فقال تاليا قول الله - عز وجل: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ عَلَى مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ عُولَا تُسْأَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٤] (٢).

تتبع الفوائد العقدية حول أصحاب النبي عليه وسلم في الفصل التالي..

**\$\$\$\$\$** 

<sup>(</sup>١) ((معارج القبول)) للحكمي ، الجزء الثالث (١٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، الجزء الثالث (١٢١٠).





#### قال الناظم \_ رحمه الله\_

وَأَنْصِـارُه وَالمهَـاجِـرونَ دِيارَهــم (٢٠) بنصرهُمُ عَنْ ظلمةِ النَّار زحزحُوا

وَمَنْ بعدَهُم وَالتابِعُون بِحُسنِ مَـا (٢١) حَذو حَذوهم قَولاً وَفِعلاً فَأَفْلحوا

وَقُلْ خَيْرَ قولٍ في الصَّحَابةِ كُلِّهِــمْ ﴿ ٢٢) ﴿ وَلا تَــكُ طَعَّاناً تَعِيْــبُ وَتَجْـــرَحُ

فَقَدْ نَطَقَ الوَحْيُ المُبِينُ بِفَضْلِهِــمْ ﴿ ٢٣﴾ وفي الفَتْح آيٌ في الصَّحابةِ تَمْدَحُ

قوله ((وَأَنْصارُه)): هم أهل المدينة الذين نصروا رسول الله وآوَوه.

قوله ((وَالْهَاجِرونَ)): هم أهل مكة الذين هاجروا إلى المدينة.

قوله ((عَنْ ظلمةِ النَّارِ زحزحُوا))؛ أي: أنقَذهم الله تعالى من النار؛ لصُحبتهم ونُصرتهم للنبي عَلَيْوالله.

قوله ((وَالتابِعُون)): التابعي: هو مَن صَحِبَ الصحابي بإحسان.

قوله ((بِحُسنِ مَا حَذو حَذوهم قَولًا وَفِعلًا فَأَفْلحوا))؛ أي: لما سار التابعون على طريقة أصحاب النبي عليه وسلم قولًا وفعلًا، كان سبب فلاحهم.

قوله ((وَقُلْ خَيْرَ قولٍ في الصَّحَابةِ كُلِّهِمْ))؛ أي: قل خيرَ قولٍ في أصحاب النبي عليه وسلم الله كلهم، وذلك بذكر محاسنهم، والترضي عنهم جميعًا، والصحابة: جمع صحابي، وهو مَن لَقِيَ النبي عَلَهُ وسلم الله مؤمنًا به ومات على الإسلام.

قوله ((ولا تَكُ طَعَّانًا تَعِيْبُ وَتَجْرَحُ)) (طَعَّانًا) صيغة مبالغة، والمراد: لا تقع في أصحاب النبي عَلَهُ وَللهُ فَتغتابهم، أو تسبُّهم، أو تطعن فيهم، أو تبحث عن عيوبهم.

قوله ((فَقَدْ نَطَقَ الوَحْيُ المُبينُ بِفَصْلِهِمْ)): المراد بالوحي: القرآن والسُّنة.

قوله ((وفي الفَتْح))؛ أي: في سورة الفتح.

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٧٨ ♦١٠

قوله ((آيٌ)): جمع آية، والآية في اللغة: العلامة.

قوله ((في الصَّحابةِ مَّدَحُ)): المدح هو الثناء باللسان على الجميل مطلقًا، سواء كان اختياريًّا كالعلم، أو كان اضطراريًّا كالحُسن والجمال.

#### وإجمالًا:

أهل السنة والجماعة يحبون أصحاب النبي علموسله ، ويثنون عليهم، ويتأسون بهم، ولا يذكرونهم إلا بكل خير؛ لما جاء في فضلهم بكتاب ربنا وسنّة نبينا علموسله ، ويقدّمون أبا بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي، ثم العشرة المبشرين بالجنة رضي الله عنهم أجمعين، ويعترفون بفضل أمنا عائشة رضي الله عنها، وأنها أحب الناس إلى رسول الله علموسله كما جاء في الحديث، ويعترفون بفضل الصحابي الجليل خال المؤمنين معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه، كاتب رسول الله علموسله ، ويقدمون أهل بدر، ثم أهل بيعة الرضوان، ويقدمون عنه، كاتب رسول الله علموسله ، ويقدمون أهل بدر، ثم أهل بيعة الرضوان، ويقدمون المهاجرين على الأنصار، وبعد أصحاب النبي علموسله في الفضل يأتي التابعين، ثم مَن يليهم من تابعي التابعين؛ لقوله علموسله : ((خَيْرُ أُمَّتِي الْقَرْنُ الَّذِينَ يَلُونِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ)).

وأهل السنة لا يخوضون فيها شجر بين الصحابة، ولا يطعنون في أحد منهم، ويتبرؤون ممن يسب أصحاب النبي عليه ولأن سبهم تكذيبٌ لله تعالى الذي زكاهم وأثنى عليهم في كتابه الكريم، ومخالفة لأمر النبي عليه ولله الذي أمرنا بعدم سب أصحابه في كثير من الأحاديث.



# الأدلة النقلية

## ١) الأدلة النقلية على فضل أصحاب النبي عليه وسلم:

١) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّـذِينَ اتَّبَعُ وهُم بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَمْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَـدًا ۚ بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَمْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَـدًا ۚ فَلْكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ لَ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ اللهِ وَرِضُوانًا لَّسِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ اللهِ وَرِضُوانًا لَسِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ تَرَاهُمُ فَي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغُلَظَ فَاسْتَوَىٰ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغُلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغُورَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩].

٣) وقالَ تَعَالَى : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهِ ۚ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْأَمْرِ لَعَنِتُمْ
 وَلَٰكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ۚ أُولِئِكَ مُ الرَّاشِدُونَ ﴾ [الحجرات: ٧].

إلى عَنْ أَبِي مُوسَىٰ الأشعري رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيَّ عَيْهُ وَاللهِ: (( النُّجُومُ أَمَنَةٌ لِلسَّمَاءِ فَإِذَا ذَهَبَتْ النَّجُومُ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ وَأَنَا أَمَنَةٌ لِأَصْحَابِي فَإِذَا ذَهَبْتُ أَتَى أَصْحَابِي مَا لِلسَّمَاءِ فَإِذَا ذَهَبْتُ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ وَأَنَا أَمَنَةٌ لِأَصْحَابِي فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ)) (1).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۵۳۱).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٨٠ ١٨٠ ا

٥) و عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَاللهِ ، قَالَ : (( يَ أَيِي عَلَى اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ ؟ فَيَقُولُونَ : النَّاسِ زَمَانٌ يَغْزُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ، فَيُقَالُ لَهُمْ : فِيكُمْ مَنْ رَأَى رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ ؟ فَيَقُولُونَ : نَعَمْ ، فَيُقُولُونَ : فَيعُمْ مَنْ رَأَى مَنْ صَحِبَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ ؟ فَيَقُولُونَ : فَيعُمْ مَنْ رَأَى مَنْ صَحِبَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ ؟ فَيَقُولُونَ : فَعَمْ ، فَيُفْتَحُ لَهُمْ ، ثُمَّ يَغْزُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ، فَيُقَالُ لهُمْ : هَلْ فِيكُمْ مَنْ رَأَى مَنْ صَحِبَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ ؟ فَيَقُولُونَ : فَعَمْ ، فَيُفْتَحُ لُمُمْ)) (1) .

٦) و عَنْ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ : ((خَيْرُ أُمَّتِي الْقَرْنُ اللهِ عَلَهُ وَلَمْ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ اللهِ عَلَهُ اللهِ عَلَهُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ الل



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٣٦٤٩)، ومسلم (٢٥٣٢). فِئَامٌ مِنَ النَّاس : الجماعة الكثيرة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٦٦٥٨)، ومسلم (٢٥٣٣).

### ٢) الأدلة على فضل المهاجرين رضي الله عنهم:

١) قالَ الله تَعَالَى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَـدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَئِكَ
 يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللهِ ۚ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢١٨].

٢) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّ نَكُم مِّ ن ذَكَرٍ أَوْ أُنشَى اللهِ عَمْلَ عَامِلٍ مِّ نَكُم مِّ ن ذَكَرٍ أَوْ أُنشَى اللهِ عَمْلَ عَامِلٍ مِّ نَعْضِ الْفَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لَا ثُكفَّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِمِمْ وَلَأُدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ثَوَابًا مِّنْ عِندِ اللهِ اللهِ اللهِ عَندَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ ﴾ [آل عمران: ١٩٥].

٣) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّـذِينَ اتَّبَعُـوهُم بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لُمْمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَـدًا ۚ فِلْكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

٤) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِهَارَةَ المُسْجِدِ الْحُرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللهِ ۖ لَا يَسْتَوُونَ عِندَ اللهِ ۖ وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ \* الَّذِينَ آمَنُوا وَجَاهَدُ فِي سَبِيلِ اللهِ ۚ لَا يَسْتَوُونَ عِندَ اللهِ ۖ وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ \* اللّهِ أَولُئِكَ هُمُ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ اللهِ ۚ وَأُولُئِكَ هُمُ اللهَ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ

٥) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللهِ مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا لَنْبَوِّ نَنَّهُمْ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً ۖ وَلَأَجْرُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ ۚ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤١].

آ قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ لِلْفُقَرَاءِ اللَّهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْ وَالِحِمْ يَبْتَغُونَ
 فَضْلًا مِّنَ الله وَرِضُوانًا وَيَنصُرُونَ الله وَرَسُولَه أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحشر: ٨].



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٨٢ ١٨٠ المنظومة الحائية

٧) و عَنْ ثوبان رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قال: (..قَالَ يَهُودِي لرَسُول اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

٨) و عَنْ مُجُاشِع رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ : أَتَيْتُ النَّبِيَّ عَلَهُ وَللهِ بِأَخِي بَعْدَ الْفَتْحِ ، قُلْتُ : يَــا رَسُولَ اللهِ ، جِئْتُكَ بِأَخِي لِتُبَايِعَهُ عَلَى الْهِجْرَةِ ، قَالَ : ((ذَهَبَ أَهْلُ الْهِجْرَةِ بِمَا فِيهَا)) ، فَقُلْتُ رَسُولَ اللهِ ، جِئْتُكَ بِأَخِي لِتُبَايِعَهُ عَلَى الْهِجْرَةِ ، قَالَ : (( أُبَايِعُهُ عَلَى الْإِسْلَامِ ، وَالْإِيمَانِ ، وَالْإِيمَانِ ، وَالْإِيمَانِ ، وَالْإِيمَانِ )) .

٩) و عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْـهُ أَنَّ أَعْرَابِيًّا سَـأَلَ رَسُـولَ اللهِ عَلَمُ وَاللهُ عَنْ هُ أَنَّ أَعْرَابِيًّا سَـأَلَ رَسُـولَ اللهِ عَلَمُ وَاللهُ عَنْ أَبِيلٍ تُؤَدِّي صَدَقَتَهَا قَالَ نَعَمْ قَالَ فَاعْمَلْ الْهُ حَرَةِ فَقَالَ: (( وَيُحْكَ إِنَّ شَأْنَهَا شَدِيدٌ فَهَلْ لَكَ مِنْ إِبِلٍ تُؤَدِّي صَدَقَتَهَا قَالَ نَعَمْ قَالَ فَاعْمَلْ مِنْ وَرَاءِ الْبِحَارِ فَإِنَّ اللهَ لَنْ يَتِرَكَ مِنْ عَمَلِكَ شَيْئًا)) (").



<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۳۱۵).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٣٠٥)، ومسلم (١٨٦٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٤٥٢).



### ٣) الأدلة على فضل الأنصار رضي الله عنهم:

١) قالَ الله تَعَالَى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ
 وَالَّذِينَ آوَوا وَّنَصَرُوا أُولَٰئِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ [الأنفال: ٧٢].

٢) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَالَّـذِينَ آمَنُـوا وَهَـاجَرُوا وَجَاهَـدُوا فِي سَـبِيلِ اللهِ وَالَّـذِينَ آوَوا
 وَّنَصَرُوا أُولَٰتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا ۚ هُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٤].

٣) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۚ بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۚ فَلْكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠١].

٤) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّ وُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ۚ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولُئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

٥) و عَنْ غَيْلَان بْنُ جَرِيرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: (قُلْتُ لِأَنَسٍ أَرَأَيْتَ اسْمَ الْأَنْصَارِ كُنْتُمْ تُسَمَّوْنَ بِهِ أَمْ سَمَّاكُمْ اللهُ قَالَ بَلْ سَمَّانَا اللهُ عَزَّ وَجَلَّ كُنَّا نَدْخُلُ عَلَى أَنَسٍ فَيُحَدِّثُنَا بِمَنَاقِبِ تُسمَّوْنَ بِهِ أَمْ سَمَّاكُمْ اللهُ قَالَ بَلْ سَمَّانَا اللهُ عَزَّ وَجَلَّ كُنَّا نَدْخُلُ عَلَى أَنَسٍ فَيُحَدِّثُنَا بِمَنَاقِبِ الْأَنْ وَمَشَاهِدِهِمْ وَيُقْبِلُ عَلَيَّ أَوْ عَلَى رَجُلٍ مِنْ الْأَزْدِ فَيَقُولُ فَعَلَ قَوْمُكَ يَـوْمَ كَـذَا وَكَـذَا كَذَا وَكَـذَا كَذَا وَكَذَا وَكَذَا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٧٧٦).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٨٤ ١٨٤ ١٨٤ المنظومة الحائية

٧) و عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ زَيْدِ بْنِ عَاصِم رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ : لَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ عَلَمُولِلُمْ يَوْمَ حُنَيْنِ قَسَمَ فِي النَّاسِ فِي الْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ ، وَلَمْ يُعْطِ الْأَنْصَارَ شَيْئًا ، فَكَأَنَّهُمْ وَجَدُوا إِذْ لَمْ يُصِبْهُمْ مَا أَصَابَ النَّاسَ ، فَخَطَبَهُمْ ، فَقَالَ : (( يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ ، أَلَمْ أَجِدُكُمْ ضُلَّلًا إِذْ لَمْ يُصِبْهُمْ مَا أَصَابَ النَّاسَ ، فَخَطَبَهُمْ ، فَقَالَ : (( يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ ، أَلَمْ أَجِدُكُمْ ضُلَّلًا فَهَدَاكُمُ اللهُ بِي ، وَكُنتُمْ مُتَفَرِّقِينَ فَأَلَّفَكُمُ اللهُ بِي ، وَعَالَةً فَأَغْنَاكُمُ اللهُ بِي ) ، كُلَّمَا قَالَ شَيئًا ، قَالُوا : اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُ ، قَالَ : (( لَمَا يَمْنَعُكُمْ أَنْ تَجِيبُوا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ ؟)) قَالَ : كُلَّمَا قَالَ شَيئًا ، قَالُوا : اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُ ، قَالَ : (( لَوْ شِنْتُمْ قُلْتُمْ جِئْتَنَا كُذَا وَكَذَا ، أَتَرْضَوْنَ أَنْ يَذْهَبَ شَيئًا ، قَالُوا : اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُ ، قَالَ : ( ( لَوْ شِنْتُمْ قُلْتُمْ جِئْتَنَا كُذَا وَكَذَا ، أَتَرْضَوْنَ أَنْ يَذْهَبَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الْصَارِ وَلَوْ سَلَكَ النَّاسُ وَادِيًا وَشِعْبًا لَسَلَكُتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ وَشِعْبَهَا الْأَنْصَارُ وَشِعْبَهَا الْأَنْصَارُ وَلُو سَلَكَ النَّاسُ وَادِيًا وَشِعْبًا لَسَلَكُتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ وَشِعْبَهَا الْأَنْصَارُ وَلُو سَلَكَ النَّاسُ وَادِيًا وَشِعْبًا لَسَلَكُتُ وَادِيَ الْفَوْنِي عَلَى الْحُوضَ . )) (٢) .



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٧٧٨)، ومسلم (١٠٥٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٣٠).

٨) و عَنْ أَنسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: رَأَى النّبِيُّ عَلَيْهِ وَلللهِ النّسَاءَ وَالصّبْيَانَ مُقْبِلِينَ -قَالَ:
 حَسِبْتُ أَنّهُ قَالَ مِنْ عُرُسٍ - فَقَامَ النّبِيُّ عَلَيْهِ لللهِ مُمْثِلاً فَقَالَ: ((اللّهُمَّ أَنْتُمْ مِنْ أَحَبِّ النّاسِ إِلَىَّ حَسِبْتُ أَنَّهُمْ مِنْ أَحَبِّ النّاسِ إِلَىَّ .
 قَالهَا ثَلاَثَ مِرَارٍ ))(1).

٩) و عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: ((قَالَتْ الْأَنْصَارُ لِلنَّبِيِّ عَلَيْهِ الشَّمِ اللهُ السَّنِا وَبَيْنَ وَبَيْنَ النَّخِيلَ قَالَ لَا فَقَالُوا تَكْفُونَا المُنُونَةَ وَنَشْرَ كُكُمْ فِي الثَّمَرَةِ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا)) (١).

١٠) و عَنْ أنس بن مالك رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: مَرَّ أَبُو بَكْرٍ، وَالعَبَّاسُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، بِمَجْلِسٍ مِنْ مَجَالِسِ الأَنْصَارِ وَهُمْ يَبْكُونَ، فَقَالَ: مَا يُبْكِيكُمْ؟ قَالُوا: ذَكَرْنَا مَجْلِسَ النَّبِيِّ عَيْهُ وَللهُ وَقَدْ عَصَبَ عَيْهُ وَللهُ مِنَّا، فَدَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ عَيْهُ وَللهِ فَأَخْبَرَهُ بِذَلِكَ، قَالَ: فَخَرَجَ النَّبِيُّ عَيْهُ وَللهُ وَقَدْ عَصَبَ عَلَى وَلَيْهِ مِنَّا، فَدَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ عَيْهُ وَلله وَقَدْ عَصَبَ عَلَى وَلَيْ مِنَا، فَدَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ عَيْهُ وَلله وَقَدْ عَصَبَ عَلَى وَأَسِهِ حَاشِيَةَ بُرْدٍ، قَالَ: فَصَعِدَ المِنْبَرَ، وَلَمْ يَصْعَدْهُ بَعْدَ ذَلِكَ اليَوْمِ، فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، وَيَقِي اللهُ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، وَبَقِي اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَلِلهُ مِنْ وَيَعْدَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلْ وَلَوْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلْ اللهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلْ اللّهُ وَلِكُ وَلَوْلِ الللهُ وَاللّهُ وَا عَنْ مُولِولًا عَنْ مُولِيلُولُوا مِنْ عُلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَى الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَا الللهُ وَاللّهُ الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللهُ وَلَا الللللّهُ وَاللّهُ الللللّه

١١) و عَنْ أَبِي أُسَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهُ: ((خَيْرُ دُورِ الْأَنْصَارِ بَنُو النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهُ: ((خَيْرُ دُورِ الْأَنْصَارِ بَنُو النَّجَارِ ثُمَّ بَنُو سَاعِدَةَ وَفِي كُلِّ دُورِ الْأَنْصَارِ لَنَّجَارِ ثُمَّ بَنُو سَاعِدَةَ وَفِي كُلِّ دُورِ الْأَنْصَارِ خَيْرٌ))(1).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٧٨٥)، ومسلم (٢٥٠٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٢٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٧٩٩)، ومسلم (٢٥١٠).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (۲۷۹۰)، ومسلم (۲۵۱۱).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

١٣) و عَنْ أنس رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَهُ وَللهُ قَالَ: ((إِنَّكُمْ لَنْ تَسْأَلُونِي الْيَوْمَ شَيْئاً إِلَّا أُوتِيتُمُوهُ، وَلَا أَسْأَلُ اللهَ شَيْئاً إِلَّا أَعْطَانِيهِ)). فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ، فَقَالُوا: الدُّنْيَا تُرِيدُونَ ؟! فَاطْلُبُوا الْآخِرَةَ ، فَقَالُوا بِجَمَاعَتِهِمْ : يَا رَسُولَ اللهِ! ادْعُ اللهَ لَنَا أَنْ يَغْفِرَ لَنَا! فَقَالَ تُرِيدُونَ ؟! فَاطْلُبُوا الْآخِرَةَ ، فَقَالُوا بِجَمَاعَتِهِمْ : يَا رَسُولَ اللهِ! ادْعُ اللهَ لَنَا أَنْ يَغْفِرَ لَنَا! فَقَالَ : ((اللَّهُمَّ ! اغْفِرْ لِلْأَنْصَارِ ، وَلِأَبْنَاءِ أَبْنَاءِ أَبْنَاءِ الْأَنْصَارِ )). قَالُوا: يَارَسُولَ اللهِ! وَمَوَالِينَا. قَالَ: ((وَأَوْلَادِ الْأَنْصَارِ )) . قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ! وَمَوَالِينَا. قَالَ: ((وَمَوَالِينَا. وَسُولَ اللهِ! وَمَوَالِينَا. قَالَ: ((وَمَوَالِينَا وَاللّهِ الْأَنْصَارِ )) . قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ! وَمَوَالِينَا.

١٤) و عَنْ أَنَسِ بْنِ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَاللهِ قَالَ: ((آيَـةُ الْإِيـمَانِ حُبُّ الْأَنْصَارِ، وَآيَةُ النِّفَاقِ بُغْضُ الْأَنْصَارِ)) (٢) في رواية: ((لَا يُحِبُّهُمْ إِلَّا مُؤْمِنٌ وَلَا يُبْغِضُهُمْ إِلَّا مُنَافِقٌ، فَمَنْ أَحَبَّهُمْ أَلَّهُ وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ أَبْغَضَهُ اللهُ)) (١).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤١٣)، ومسلم (١٨٠٥).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٣٢٩١)، وحسنه الوادعي.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٧).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٩٩ ٣٤)، ومسلم (١١٠).

### ٤) الأدلة على فضل أهل بدر رضي الله عنهم :

ا قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئتَيْنِ الْتَقَتَ الشَّفِئَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ وَأُخْرَىٰ
 كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُم مِّثْلَيْهِمْ رَأْيَ الْعَيْنِ وَاللهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءً إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لِّأُولِي
 الْأَبْصَارِ ﴾ [آل عمران: ١٣].

٢) قالَ الله تَعَالَى: ﴿ هُوَ اللَّذِي أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ \* وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ ۚ لَـوْ أَنفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَٰكِنَّ اللهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ ۚ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٣٣].

٣) قالَ الله تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٦٤].

٤) قالَ الله تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ۚ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائتَيْنِ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّائَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَفْقَهُونَ
 ﴿ الانفال: ٢٥].

٥) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ قَتَلَهُمْ ۚ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهَ رَمَىٰ ۚ وَلِيُرِّلِيَ اللَّهُ مِنِينَ مِنْهُ بَلَاءً حَسَنًا ۚ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الانفال: ١٧].

٢) قالَ الله تَعَالَى : ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكْفِيَكُمْ أَن يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَلَاثَةِ آلَافٍ مِّنَ اللهُ عَمَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكْفِيكُمْ أَن يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَلَاثَةِ آلَافٍ مِّنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ أَلُولُ عَلَى اللهُ عَل

٧) قالَ الله تَعَالَى : ﴿إِذْ يُغَشِّيكُمُ النُّعَاسَ أَمَنَةً مِّنْهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ السَّاءِ مَاءً
 لَيُّطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ﴾
 الأنفال: ١١].



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٨٨ حب

٨) و عَنْ علي بن أبي طالب رَضِيَ اللهُ عَنْـهُ: قَـالَ عُمَـرُ رَضِيَ اللهُ عَنْـهُ: يَـا رَسُـولَ اللهِ،
 دَعْنِي أَضْرِبُ عُنْقَ هَذَا المُنَافِقِ، فقَالَ عَلَيْ واللهِ: ((إِنَّهُ قَدْ شَهِدَ بَدْرًا وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ اللهَ تَعَـالَى
 اطَّلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرٍ ، فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ خَفَرْتُ لَكُمْ))(١).

٩) و عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، أَنَّ عَبْدًا لِحَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ جَاءَ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَللهُ عَنْهُ ، أَنَّ عَبْدًا لِحَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ جَاءَ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَللهُ : ((كَذَبْتَ يَشْكُو حَاطِبًا فَقَالَ: رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَللهُ : ((كَذَبْتَ لَا يَشْكُو حَاطِبًا فَقَالَ: رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَللهُ : ((كَذَبْتَ لَا يَدْخُلُهَا فَإِنَّهُ شَهِدَ بَدْرًا وَالْحُدَيْبِيَةً)) (٢).

١٠) و عَنْ مُعَاذِ بْنِ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِعِ الزُّرَقِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، وَكَانَ أَبُوهُ مِنْ أَهْلِ بَدْرٍ قَالَ:
 جَاءَ جِبْرِيلُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهِ ، فَقَالَ: ((مَا تَعُدُّونَ أَهْلَ بَدْرٍ فِيكُمْ، قَالَ: مِنْ أَفْضَلِ المُسْلِمِينَ أَوْ كَلِمَةً نَحْوَهَا، قَالَ: وَكَذَلِكَ مَنْ شَهِدَ بَدْرًا مِنَ المَلاَئِكَةِ ))(").

اللهُ عَنْ أَنَس رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: أُصِيبَ حَارِثَةُ يَوْمَ بَدْرٍ وَهُوَ غُلَامٌ فَجَاءَتْ أُمُّهُ إِلَى النَّبِيِّ عَيْدُولِللهِ فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللهِ قَدْ عَرَفْتَ مَنْزِلَةَ حَارِثَةَ مِنِّي فَإِنْ يَكُ فِي الْجُنَّةِ أَصْبِرْ وَأَحْتَسِبْ وَإِنْ تَكُنْ الْأُخْرَى تَرَى مَا أَصْنَعُ فَقَالَ: (( وَيُحَكِ أَوَهَبِلْتِ أَوَجَنَّةٌ وَاحِدَةٌ هِيَ إِنَّهَا جَنَانٌ كَثِيرَةٌ وَإِنَّهُ لَفِي جَنَّةِ الْفِرْدَوْسِ)) (\*).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٩٨٣)، ومسلم (٢٤٩٤).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲٤۹٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٩٩٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٥٥٠).

#### ٥) الأدلة على فضل أهل أحد رضى الله عنهم:

١) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَ الِ قَوَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٢١].

٢) قالَ الله تَعَالَى : ﴿إِذْ هَمَّت طَّائِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلَا وَاللهُ وَلِيُّهُمَ ۖ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكَّ لِ
 اللَّؤُمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٢].

٣) قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّن بَعْدِ مَا أَرَاكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الْآخُرِةُ وَقَالُهُ وَفَا عَنكُم ۗ وَاللهُ ذُو فَضْلِ عَلَى اللَّوْمِنِينَ ﴾ الْآخِرَةَ أَثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ ۖ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ ۖ وَاللهُ ذُو فَضْلِ عَلَى اللَّوْمِنِينَ ﴾

[آل عمران: ١٥٢].

٤) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ اللَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ ۚ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَّقَوْا أَجْرٌ عَظِيمٌ \* الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَـوْهُمْ فَرَادَهُمْ إِيهَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ \* فَانقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ فَرَادَهُمْ إِيهَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ \* فَانقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ شُوءٌ وَاللهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٤].

٥) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا ۚ بَـلْ أَحْيَاءٌ عِنـدَ رَبِّهِ مُ اللهِ أَمُواتًا ۚ بَـلْ أَحْيَاءٌ عِنـدَ رَبِّهِمْ اللهِ يُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِهَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِّـنَ اللهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ اللهِ عَمَان: ١٧١].



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٩٠ ١٩٠ العائية

7) و عَنْ ابنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قال: قَالَ رَسُولُ الله عَلَمُ وَللهُ : ((لَّمَا أُصيبَ إِخُوانُكُم بِأُحُدٍ، جَعَلَ اللهُ أرواحَهم في أجوافِ طيرٍ خُضرٍ، تردُ أنهارَ الجنَّة، وتأكُلُ مِن ثارِها، وتأوي إلى قناديلَ مِن ذهبٍ معلَّقِة في ظلِّ العرشِ، فلمَّا وجَدوا طِيبَ مأكلِهم ومَشرَبِهم وَمَقيلِهم ، قالوا: مَن يُبلِّغُ إخوانَنا عنَّا أَنَّا في الجنَّةِ نُرزَقُ ؛ لئلًّا يَزهَدوا في الجِهَاد، ولا يَنكُلوا في الحربِ؟ فقال اللهُ عزَّ وجلَّ: أنا أُبلِّغُهم عنكم، فأنزَلَ اللهُ تعالى: وَلا تَحْسَبَنَّ اللّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّمٍ مُ يُرْزَقُونَ))(١).

٧) و عَنْ أنس بن مالك رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قال : غاب عِمِّي أنسُ بنُ النضرِ عن قتالِ بدرٍ ، فقال : يا رسولَ اللهِ ، غبتُ عن أولِ قتالٍ قاتلتَ المشركينَ ، لئن اللهُ أشهدني قتالَ المشركينَ اللهُ ما أصنعُ . فلما كان يومَ أُحُدٍ ، وانكشفَ المسلمونَ ، قال : اللهمَّ إني أعتذرُ إليكَ مما صنع هؤلاءِ ، يعني المشركينَ . ثم تقدَّم عاصنع هؤلاء ، يعني المشركينَ . ثم تقدَّم فاستقبلهُ سعدُ بنُ معاذٍ ، فقال : يا سعدُ بنَ معاذٍ الجنةُ وربِّ النضرِ ، إني أجدُ ريحها من دونِ أُحُدٍ ، قال سعدٌ : فما استطعتُ يا رسولَ اللهِ ما صنع ، قال أنسٌ : فوجدنا به بضعًا وثمانينَ : ضربةً بالسيفِ أو طعنةً برمحٍ أو رميةً بسهمٍ ، ووجدناهُ قد قُتلَ وقد مَثلَ به المشركونَ ، فما عرفهُ أحدٌ إلا أختُهُ ببنانِهِ . قال أنسٌ : كنا نرى ، أو نظن ُّ : أنَّ هذهِ الآية وقال : إنَّ أختهُ أشباهِهِ : {مِنَ اللّؤمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوْا مَا عَاهَدُوْا اللهُ عَلَيْهِ } . إلى آخرِ الآيةِ . وقال : إنَّ أختهُ أشباهِهِ : {مِنَ اللّؤمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوْا مَا عَاهَدُوْا اللهُ عَلَيْهِ } . إلى آخرِ الآيةِ . وقال : إنَّ أخته وهي تُسَمَّى الرُّبيِّ ، كسرتْ ثنيَّةَ امرأةٍ فأمرَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ بالقِصَاصِ ، فقال أنسٌ : يا

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٢٥٢٠)، وأحمد (٢٣٨٨)، وحسَّنه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود))(٢٥٢).



رسولَ الله ، والذي بعثكَ بالحقِّ ، لا تُكْسَرُ ثَنِيَّتَهَا ، فرَضُوا بالأرْشِ وتركوا القِصَاصَ ، فقال رسولُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل

### ٦) الأدلة على فضل أهل بيعة الرضوان رضي الله عنهم:

ا قالَ الله تَعَالَى : ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحُمِيَّةَ حَمِيَّةَ الجَّاهِلِيَّةِ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهاً ﴾ [الفتح: ٤].

٢) قالَ الله تَعَالَى : ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللهَ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ قَمَن نَّكَثَ وَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ اللهِ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ١٠].
 فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ۖ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِهَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ١٠].

٣) قالَ الله تَعَالَى : ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ مِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِ مِ فَأَنزَلَ اللهَ عَلَيْهِمْ وَأَثْابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا \* وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ۗ وَكَانَ اللهُ عَزِيرًا قُلُومِ مُ فَأَنزَلَ اللهَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا \* وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ۗ وَكَانَ اللهُ عَزِيرًا مَ حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ١٩].

٤) قالَ الله تَعَالَى: ﴿ إِذْ جَعَلَ اللَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُومِهِمُ الحُمِيَّةَ حَمِيَّةَ الجُاهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّؤُمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَىٰ وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ۚ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٦].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٨٠٥)، ومسلم (١٩٠٣). فما عرفَهُ أحدٌ إلا أختُهُ ببنانِهِ: أي لم تعرفه إلا أخته من أطراف أصابعه. كسرت ثنيَّة امرأة : أي كسرت مقدمة أسنان امرأة، فرَضُوا بالأرْشِ: أي رضوا بأخذ دية ما كسرته (الربيع) والأرش: دية الجراحات.

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٩٢ ١٩٢ ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

٥) و عَنْ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ لِللهُ يَوْمَ الْحُدَيْبِيَةِ (( أَنْتُمْ خَيْرُ أَهْلِ الأَرْضِ)). وَكُنَّا أَلْفًا وَأَرْبَعَ إِلَّةٍ، وَلَـوْ كُنْتُ أَبْصِرُ الْيَـوْمَ لأَرَيْتُكُمْ مَكَـانَ الشَّجَرَةِ (١).

٦) و عَنْ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قال : أَخْبَرَ ثَنِي أُمُّ مُبَشِّرٍ ، أَنَّهَا سَمِعَتِ النَّبِيَّ عَلْهُ مَنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَحَدُ الَّذِينَ عَلَيْهُ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَحَدُ الَّذِينَ عَلَيْهُ اللهُ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَحَدُ الَّذِينَ عَلَيْهُ اللهُ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَحَدُ الَّذِينَ عَلَيْهُ اللهُ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَحَدُ الَّذِينَ بَايَعُوا تَحْتَهَا)) (٢) .

٧) و عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، أَنَّ عَبْدًا لِحَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ جَاءَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلَيْ عَلَيْهُ اللهِ عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَ

٨) و عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَنْهُ مَا حُطَّ عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ) قَالَ: فَكَانَ أَوَّلَ مَنْ صَعِدَهَا الثَّنِيَّةَ، ثَنِيَّةَ اللَّرَارِ، فَإِنَّهُ يُحَطُّ عَنْهُ مَا حُطَّ عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ)) قَالَ: فَكَانَ أَوَّلَ مَنْ صَعِدَهَا خَيْلُنَا، خَيْلُ بَنِي الْخُزْرَجِ، ثُمَّ تَتَامَّ النَّاسُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَيهُ وَاللهِ عَلَيهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَيهُ وَاللهِ عَلَيهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَيْ وَلَا لَهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ وَلَا لَهُ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَ اللهِ عَلَيْ وَلَ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَاللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلِي اللهِ عَلَيْ وَاللهِ عَلَيْ وَاللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَهُ وَ وَكَانَ رَجُلٌ يَنْ أُعْدَ فَا لَا وَكَانَ رَجُلٌ يَنْشُدُ ضَالَةً لَهُ أَنْ يَسْتَغْفِرَ لِي صَاحِبُكُمْ، قَالَ وَكَانَ رَجُلٌ يَنْشُدُ ضَالَةً لَهُ أَنْ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهُ وَكَانَ رَجُلٌ يَنْشُدُ ضَالَةً لَهُ أَنْ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا لَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَلَا لَهُ وَكَانَ رَجُلُ اللهِ عَلَى وَاللهِ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَى وَاللهِ اللهُ عَلَى وَاللهِ اللهِ عَلَى وَاللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى وَاللهِ اللهُ اللهِ عَلَى وَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى وَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم ( ٢٧٨٠). تَنِيَّة الْمُرَارِ: المرار شجر مر. وأصل الثنية الطريق بين الجبلين وهذه الثنية عند الحديبية.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٥٤).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۹۶).

<sup>&</sup>lt;mark>(٣)</mark> رواه مسلم (٢٤٩٥).

٩) و عَنْ أبي سعيد الخدري رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ: ((أَمَا إِنَّهُ لا يُدرِكُ قَومٌ بَعدَكُمْ صاعَكُمْ و لا مُدَّكُمْ)) (١).

#### ٧) الأدلة على حرمة سب الصحابة وانتقاصهم:

١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِنَ اللَّهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّـذِينَ اتَّبَعُـوهُم بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ الله عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

٢) وقالَ تَعَالَى : ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْ اللَّهِ مِنَا فَ إِنْمًا مُّبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٥].

٣) و عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَأَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَا: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ: ((لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ)) (١).

٤) و عَنْ أنس بن مالك رَضِيَ الله عَنْه، قال: كانَ بينَ خالِدِ بنِ الوليدِ وعبدِ الرَّحمنِ بنِ عوفٍ كلامٌ فقالَ خالِدٌ لعبدِ الرَّحمنِ تستطيلونَ علينا بأيَّامٍ سبقتُمونا بها فبلغَنا أنَّ ذلكَ ذُكِرَ للنَّبيِّ عَيْمُولِللهِ فقالَ: ((دَعوا لي أصحابي فوالَّذي نفسي بيدِهِ لو أنفقتُم مثلَ أُحُدٍ أو مثلَ الجبالِ ذهبًا ما بلغتُم أعهاهم))(١).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٣/ ٢٦)، والنسائي في ((الكبرى)) (٥/ ٢٦٨)، وصححه الألباني في ((صحيح الجامع)) ( ١٣٢٥).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (٣٦٧٣)، ومسلم (٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١٣٨١٢)، وقال الألباني إسناده صحيح في ((السلسلة الصحيحة)) (١٤/٥٥٦).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤

٥) و عَنْ عبدالله بن عمر و أنس بن مالك رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَا: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَا اللهِ عَنْ عبدالله بن عمر و أنس بن مالك رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَا: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَلِلهُ : ((لعَنَ اللهُ مَنْ سبَّ أصحابي))(١).

7) و عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ خَطَبَنَا عُمَرُ بِالْجَابِيَةِ فَقَالَ يَا أَيُّمَا النَّاسُ إِنِّي قُمْتُ فِيكُمْ كَمَقَامِ رَسُولِ اللهِ عَلَمُ وَلِنَا فَقَال: ((أُوصِيكُمْ بِأَصْحَابِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمَ الرَّجُلُ وَلَا يُسْتَصْلَفُ وَيَشْهَدَ الشَّاهِدُ وَلَا يُسْتَشْهَدُ أَلَا يَلُونَهُمْ ثُمَّ يَفْشُو الْكَذِبُ حَتَّى يَحْلِفَ الرَّجُلُ وَلَا يُسْتَصْلَفُ وَيَشْهَدَ الشَّاهِدُ وَلَا يُسْتَشْهَدُ أَلَا يَلُونَهُمْ وَالْفُرْقَةَ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَخْلُونَ رَجُلٌ بِالْمُرَأَةِ إِلَّا كَانَ ثَالِثَهُمَ الشَّيْطَانُ عَلَيْكُمْ بِالْجُهَاعَةِ وَإِيَّاكُمْ وَالْفُرْقَةَ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَا يُخْبُوحَةَ الجُنَّةِ فَلْيَلْزَمْ الجُهَاعَةَ مَنْ سَرَّتُهُ حَسَنَتُهُ وَسَاءَتُهُ سَيِّتُهُ فَذَلِكُمْ اللَّوْمِنُ )) (٢).

٧) و عَنْ عَبْدِ اللهَ وَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ : قَـالَ رَسُـولُ اللهِ عَلَمْ وَاللهِ : (( إِذَا ذُكِرَ أَصْحَابِي
 فَأَمْسِكُوا ، وَإِذَا ذُكِرَ الْقَدَرُ فَأَمْسِكُوا ، وَإِذَا ذُكِرَ النَّجُومُ فَأَمْسِكُوا )) (٣).

٨) و عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ تَسْلِيمًا : يَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ وَاللَّائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْعِينَ لَا يَقْبَلُ اللهُ مِنْهُ صَرْفًا وَلَا عَدْلًا )) (\*).

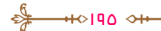


<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في ((المعجم الأوسط)) (٧/ ١١٤)، وحسنه الألباني في (( صحيح الجامع)).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢١٦٥)، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٤٣٠). بُحْبُوحَةَ الْجُنَّةِ: أي وسطها وخيارها.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني (١٠٤٧٠)، وصححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٥٤٥).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني (١٢/ ١٤٢) (١٤٧٠)، وحسنة الألباني في ((سلسلة الأحاديث الصحيحة)) (٢٣٤٠).



### الفوائد العقدية

#### فائدة [١]: فضيلة الصحبة لا يوازيها عمل:

عن ابن عباس رضي الله عنه قال: (لا تَسُبُّوا أصحابَ محمَّدٍ؛ فلَمُقامُ أَحَدِهم ساعةً- يَعْني مع النَّبيِّ عَلِمُوالله - خيرٌ مِن عمَلِ أَحَدِكم أَربَعينَ سنةً)(١).

قال النووي رحمه الله : (وفضيلة الصحبة - ولو لحظة - لا يوازيها عمل ، ولا تنال درجتها بشيء ، والفضائل لا تؤخذ بالقياس ، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء)(٢).

وقال ابن حجر رحمه الله: (وقد ذهب جمهور العلماء إلى أن فضيلة الصحبة لا يعدلها عمل ، لمشاهدة رسول الله علم والله علم الله علم والله علم الله علم الله علم الله علم الله عنه وتبليغه لمن بعده ، فإنه لا يعدله أحد ممن يأتي بعده ، النصرة ، أو ضبط الشرع المتلقى عنه وتبليغه لمن بعده ، فإنه لا يعدله أحد ممن يأتي بعده ، لأنه ما من خصلة إلا وللذي سبق بها مثل أجر من عمل بها من بعده ، فظهر فضلهم) (٣).

يقول شيخ الإسلام رحمه الله مبينا سبب هذا الفضل لأصحاب النبي عليه والله: (إن كل خير فيه المسلمون إلى يوم القيامة من الإيهان والإسلام والقرآن والعلم والمعارف والعبادات ودخول الجنة والنجاة من النار وانتصارهم على الكفار وعلو كلمة الله فإنها هو

<sup>(</sup>١) رواه ابن بطة في ((شرح الإبانة)) (١١٩) وصححه الألباني في ((شرح الطحاوية)) (٢٦٩).

<sup>(</sup>۲) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة)) للإلكائي (١/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٣) ((فتح الباري)) (٧/٧) .



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية الح

ببركة ما فعله الصحابة الذين بلغوا الدين وجاهدوا في سبيل الله ، وكل مؤمن آمن بالله فللصحابة - رضي الله عنهم - الفضل إلى يوم القيامة) (١).

### فائدة [٢]: الاقتداء والتأسي إنما يكون بأصحاب النبي عليه وسلم:

قال عبد الله بن عمر رضي الله عنها: (من كان مستناً فليستن بمن قد مات، أولئك أصحاب محمد عليه والله ، كانوا خير هذه الأمة ، أبرها قلوباً وأعمقها علماً وأقلها تكلفاً، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه عليه والله ، ونقل دينه، فتشبهوا بأخلاقهم وطرائقهم ، فهم أصحاب محمد عليه والله كان على الهدى المستقيم والله رب الكعبة)(٢).

وذكر قتادة عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: (من كان منكم متأسياً فليتأس بأصحاب محمد عليه وانهم كانوا أبر هذه الأمة قلوباً وأعمقها علماً وأقلها تكلفاً وأقومها هدياً وأحسنها حالاً، قوماً اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه عليه واللهم في آثارهم فإنهم كانوا على الهدى المستقيم )(").

ويقول عبدالله بن مسعود - رضي الله عنه -: (إن الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمد عليه ولله خير قلوب العباد فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد فوجد قلوب الصحابة خير قلوب العباد فجعلهم الله وزراء نبيه يقاتلون على دينه)(1).



<sup>(</sup>١) انظر: ((طريق الهجرتين)) للإمام ابن القيم (٣٦٢).

<sup>(</sup>۲) ((الحلية)) (۱/ ۳۰۵، ۳۰۵). و((منهاج السنة)) (۱/ ۱٦٦).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن عبد البر في ((جامع بيان العلم وفضله)) و الآجري في ((الشريعة)) (١١٦١).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد (١/ ٣٧٩).

وقال الإمام ابن أبي حاتم رحمه الله : ( فأما أصحاب رسول الله عليه وسلم فهم الذين شهدوا الوحى والتنزيل وعرفوا التفسير والتأويل وهم الذين اختارهم الله عز وجل لصحبة نبيه عليه وسلم ونصرته وإقامة دينه وإظهار حقه فرضيهم له صحابة وجعلهم لنا أعلاماً وقدوة فحفظوا عنه عليه وسلم ما بلغهم عن الله عز وجل وما سن وما شرع وحكم وقضى وندب وأمر ونهى وأدب، و وعوه وأتقنوه ففقهوا في الدين وعلموا أمر الله ونهيم ومراده بمعاينة رسول الله عليه وسلم ومشاهدتهم منه تفسير الكتاب وتأويله وتلقفهم منه واستنباطهم عنه ، فشرفهم الله عز وجل بها مَنَّ عليهم وأكرمهم بـ ه مـن وضعه إياهم موضع القدوة فنفي عنهم الشك والكذب والغلط والريبة والغمز وسماهم عدول الأمة ، فقال عز ذكره في محكم كتابه: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ (البقرة آية (١٤٣) ففسر النبي عليه وسلم الله عن الله عز ذكره قوله: (وَسَطًا) قال: عدلاً ، فكانوا عدول الأمة وأئمة الهدى وحجج الدين ونقلة الكتاب والسنة . ونـدب الله عـز وجـل إلى التمسك بهديهم والجري على منهاجهم والسلوك لسبيلهم والاقتداء بهم فقال: ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى.. ﴾ (النساء آية (١١٥)) (١).

<sup>(</sup>١) ((الجرح والتعديل)) (١/٧).



#### 

#### فائدة [٣]: الطعن في الصحابة طعن في النبي عليه وسلام وطعن في الدين:

يقول الإمام مالك في الذين يقدحون في الصحابة: (إنها هؤلاء أقوام أرادوا القدح في النبي عليه والله على النبي عليه والله على الله عل

وقال أبو زرعة الرازي رحمه الله: (فإذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب رسول الله عليه والله عليه والقرآن حق، والقرآن حق، والقرآن حق، وإنها أدى إلينا هذا القرآن والسنة أصحاب رسول الله عليه والله ، وإنها يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى وهم زنادقة) (٢).

وقال الإمام أبو نعيم رحمه الله: (لا يبسط لسانه فيهم إلا من سوء طويته في النبي صلى الله وصحابته والإسلام والمسلمين) (٢).

وقال ابن تيمية رحمه الله: (الطعن فيهم - أي في الصحابة - طعن في الدين) (١٠).



<sup>(</sup>١) ((الصارم المسلول)) (٥٥٣).

<sup>(</sup>٢) ((الكفاية)) للخطيب البغدادي (٩٧).

<sup>(</sup>٣) ((الإمامة)) لأبي نعيم (٣٧٦).

<sup>(</sup>١ (منهاج السنة)) (١ / ١٨).

### فائدة [٤]: جملة من أقوال أئمة السلف في العقيدة في الصحابة:

قال الإمام الطحاوي في عقيدته: (ونحب أصحاب رسول الله عيلة والله ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم ونبغض من يبغضهم، وبغير الخير يـذكرهم، ولا نذكرهم إلَّا بخير، وحبهم دين وإيهان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان).

قال ابن أبي زيد القيرواني المالكي في مقدمة رسالته المشهورة وهو يبين عقيدة أهل السنة: (وأن خير القرون الذين رأوا رسول الله عليه وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم عليّ رضي الله عنهم أجمعين، وأن لا يُذكر أحد من صحابة رسول الله عليه والمهماك عما شجر بينهم، وأنهم أحق الناس أن يلتمس لهم أحسن المخارج، ويظن بهم أحسن المذاهب).

وقال الإمام أحمد بن حنبل في كتاب السنة: (ومن السّنة ذكر محاسن أصحاب رسول الله عليه وسلّه الله عليه وسلّه عليه والكف عن الذي جرى بينهم، فمَن سبّ أصحاب رسول الله عليه وسلّه أو واحداً منهم فهو مبتدع رافضي، حبهم سنّة، والدعاء لهم قربة، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ بآثارهم فضيلة). وقال: (لا يجوز لأحد أن يذكر شيئاً من مساويهم، ولا يطعن على أحد منهم؛ فمن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبه وعقوبته، وليس له أن يعفو عنه، بل يعاقبه ثم يستتيبه فإن تاب قبل منه، وإن لم يتب أعاد عليه العقوبة، وخلده في الحبس حتى يتوب ويراجع).

#### www.alukah.net



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

وقال الإمام أبو عثمان الصابوني في كتاب عقيدة السلف وأصحاب الحديث: (ويرون الكف عما شجر بين أصحاب رسول الله عليه وتطهير الألسنة عن ذكر ما يتضمن عيباً لهم أو نقصاً فيهم، ويرون الترحم على جميعهم والموالاة لكافتهم).

#### فائدة [٥]: أجمع أهل السنة على عدالة الصحابة رضي الله عنهم :

قال الخطيب البغدادي -رحمه الله- بعد أن ذكر الأدلة من كتاب الله و سنة رسول الله التي دلت على عدالة الصحابة وأنهم كلهم عدول ، قال : (هذا مذهب كافة العلماء ومن يعتد بقوله من الفقهاء)(١).

و قال ابن عبد البر رحمه الله: (و نحن وإن كان الصحابة رضي الله عنهم قد كفينا البحث عن أحوالهم لإجماع أهل الحق من المسلمين و هم أهل السنة والجماعة على أنهم كلهم عدول فواجب الوقوف على أسمائهم)(٢).

وقال الحافظ ابن حجر -رحمه الله-: (اتفق أهل السنة على أن الجميع عدول و لم يخالف ذلك إلا شذوذ من المبتدعة) (٢).

وقال ابن الصلاح رحمه الله: (للصحابة بأسرهم خصيصة ، وهي أنه لا يسأل عن عدالة أحد منهم، بل ذلك أمر مفروغ منه لكونهم على الإطلاق معدلين بنصوص الكتاب، والسنة، وإجماع من يعتد به في الإجماع من الأمة)(١).



<sup>(</sup>١) ((الكفاية )) للخطيب البغدادي(٦٧).

<sup>(</sup>۱) ((الاستيعاب)) (۱/۸).

<sup>(</sup>٣) ((الإصابة)) (١/ ١٧).

وقال العراقي رحمه الله: (إن جميع الأمة مجمعة على تعديل من لم يلابس الفتن منهم وأما من لابس الفتن منهم وذلك حين مقتل عثمان رضي الله عنه فأجمع من يعتد به أيضاً في الإجماع على تعديلهم إحساناً للظن بهم، وحملاً لهم في ذلك على الاجتهاد) (١)٠

قال الإمام الجويني رحمه الله: (ولعل السبب في قبولهم من غير بحث عن أحوالهم، والسبب الذي أتاح الله الإجماع لأجله، أن الصحابة هم نقلة الشريعة، ولو ثبت توقف في رواياتهم، لانحصرت الشريعة على عصر رسول الله عليه ولله استرسلت على سائر الأعصار) (٣).

### فائدة [٦]: أهل السنة والجماعـة لا يعتقـدون أن الصـحابة معصـومون مـن كبائر الاثم وصغائره:

قال الإمام ابن تيمية رحمه الله: (أهل السنّة والجماعة لا يعتقدون أن كل واحدٍ من الصحابة معصوم عن كبائر الإثم وصغائره، بل تجُوز عليهم الذنوبُ في الجملة، ولهم من السوابق والفضائل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم، إن صدر، حتى إنه يغفر لهم من السيئات ما لا يغفر لمن بعدهم؛ لأن لهم مِن الحسنات التي تمحو السيئات ما ليس لمن بعدهم، وقد ثبت بقول رسول الله عليه والله : إنهم خير القرون، وإن المُدَّ من أحدهم إذا تصدق به كان أفضل من جبل أحدٍ ذهبًا ممن بعدهم، ثم إذا كان قد صدر مِن أحدهم ذنب

فيكون قد تاب منه، أو أتى بحسنات تمحوه، أو غُفر له بفضل سابقته، أو بشفاعة محمدٍ

<sup>(</sup>١) ((علوم الحديث)) (١٧٦).

<sup>(</sup>٢) ((شرح ألفية العراقي)) المسماة بـ ((التبصرة والتذكرة)) للعراقي (٣/ ١٣، ١٤).

<sup>(</sup>٣) ((البرهان في أصول الفقه)) (١/ ٢٤٢).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

على والذنوب المحققة، فكيف بالأمور التي كانوا فيها مجتهدين: إن أصابوا فلهم أجران، هذا في الذنوب المحققة، فكيف بالأمور التي كانوا فيها مجتهدين: إن أصابوا فلهم أجران، وإن أخطؤوا فلهم أجر واحد، والخطأ مغفور لهم؟ ثم القدر الذي ينكر من فعل بعضهم قليل نَزْر مغمور في جنب فضائل القوم ومحاسنهم؛ من الإيهان بالله ورسوله، والجهاد في سبيله، والهجرة والنصرة، والعلم النافع والعمل الصالح، ومَن نظر في سيرة القوم بعلم وبصيرة وما من الله به عليهم من الفضائل، علم يقيناً أنهم خير الخلق بعد الأنبياء، لا كان ولا يكون مثلهم، وأنهم هم الصفوة من قرون هذه الأمة التي هي خير الأمم وأكرمها على الله تعالى)(1).

يقول الذهبي رحمه الله: ( فالقوم لهم سوابق وأعمال مكفرة لما وقع بينهم ، وجهاد محاء ، وعبادة محصة ، ولسنا ممن يغلو في أحد منهم، ولا ندعي فيهم العصمة )(٢).

فائدة [٧]: من سب أحد أصحاب النبي عليه وسلام سبا يطعن في دينه وعدالته، وكـان ممن تواترت النصوص بفضله؛ فإنه يكفر - على الراجح - لتكذيبه أمرًا متواترًا:

قال الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ، مبينا حكم استحلال سب الصحابة: ومن خص بعضهم بالسب ، فإن كان ممن تواتر النقل في فضله وكماله كالخلفاء ، فإن اعتقد حقية سبه أو اباحته فقد كفر ، لتكذيبه ما ثبت قطعا عن رسول الله عليه وسل الله عليه وسل كافر وإن سبه من غير اعتقاد حقية سبه أو إباحته فقد تفسق، لأن سباب المسلم فسوق ،



<sup>(</sup>١) ((مجموع فتاوي)) (٣ / ١٥٥: ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) ((سير أعلام النبلاء )) للذهبي (١٠/ ٩٣).

وقد حكم البعض فيمن سب الشيخين بالكفر مطلقا ، والله أعلم )(١).

قال الملاعلى القارئ رحمه الله: ( فالقول الذي تطمئن إليه النفس ؛ ويرتاح إليه القلب ، أن من أبغضهم جميعاً أو أكثرهم أو سبهم سباً يقدح في دينهم ، وعدالتهم ، فإنه يكفر بهذا ، لأن هذا يؤدي إلى إبطال الشريعة بكاملها لأنهم هم الناقلون لها ، أما من سب أحداً من الصحابة فهو فاسق ، ومبتدع بالإجماع ، إلا إذا اعتقد إنه مباح أو يترتب عليه ثواب كما عليه بعض الشيعة أو اعتقد كفر الصحابة فإنه كافر بالإجماع ) (١).

فائدة [٨]: من سب بعض الصحابة سبا لا يطعـن فـي ديـنهم وعـدالتهم ، ولم تتواتر النصوص بفضله ؛فإنه فاسق لكنه لا يكفر:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (واما إن سبهم سبا لا يقدح في عدالتهم ولا في دينهم ، مثل وصف بعضهم بالبخل أو الجبن أو قلة العلم أو عدم الزهد ونحو ذلك ، فهو الذي يستحق التأديب والتعزير ، ولا يحكم بكفره بمجرد ذلك ، وعلى هذا يحمل كلام من لم يكفرهم من العلماء)(١).

وقال الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله: (وإن كان ممن لم يتواتر النقل بفضله وكماله - أي من الصحابة - ، فالظاهر أن سابه فاسق ، إلا أن يسبه من حيث صحبته لرسول الله عليه وسلم فإنه يكفر)(1).

<sup>(</sup>١) ((الرد على الرافضة)) (١) .

<sup>(</sup>٢) ((تنبيه الولاة والحكام)) لابن عابدين (١/ ٣٦٧).

**<sup>(</sup>۲)** ((الصارم المسلول)) ( ۵۸۲ ).

<sup>(</sup>٤) ((الرد على الرافضة)) (١٩).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية ١٠٠٠ ع٠٠٠٠٠

وقال تقي الدين السبكي رحمه الله: (وينبني على هذا البحث سب بعض الصحابة فإن سب الجميع لا شك أنه كفر وهكذا إذا سب واحدا من الصحابة حيث هو صحابي ؟ لأن ذلك استخفاف بحق الصحبة ففيه تعرض إلى النبي علموالله فلا شك في كفر الساب ، وعلى هذا ينبغي أن يحمل قول الطحاوي " وبغضهم كفر " فإن بغض الصحابة بجملتهم لا شك أنه كفر ، وأما إذا سب صحابيا لا من حيث كونه صحابيا بل لأمر خاص به وكان ذلك الصحابي مثلا ممن أسلم من قبل الفتح ونحن نتحقق فضيلته كالروافض الذين يسبون الشيخين ، فقد ذكر القاضي حسين في كفر من سب الشيخين وجهين . ووجه التردد ما قدمناه فإن سب الشخص المعين قد يكون لأمر خاص به ، وقد يبغض الشخص الشخص الشخص الأمر دنيوي وما أشبه ذلك فهذا لا يقتضي تكفيرا ، ولا شك أنه لو أبغض واحدا منها لأجل صحبته فهو كفر بل من دونها في الصحبة إذا أبغضه لصحبته كان كافرا قطعا)(١).





 <sup>(</sup>فتاوى السبكي)) (۲/ ۵۷۵).





### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

### ق**ال الناظم \_ رحمه الله\_** وبِالقَـدَر المقْـدُور أَيْقِنْ فإنَّهُ (٢٤) دِعَامَةُ عقْدِ الدِّينِ والدِّينُ أَفْيَـحُ

قوله: ((وبِالقَدرِ)): القدر يأتي بمعنى: التقدير والحكم والقضاء، فهو الأمر الذي قدره الله، وقضاه، وحكم به.

قوله: ((المقْدُورِ))؛ أي: الصادر عن الله جل وعلا مقدرًا محكمًا.

قوله: ((أَيْقِنْ)): من اليقين؛ وهو التصديق الذي لا ريب، ولا شك فيه.

قوله: ((فإنَّهُ))؛ أي: الإيمان بالقضاء والقدر.

قوله: ((دِعَامَةُ عَقْدِ الدِّينِ)): دعامة؛ يعني: ركنه وعهاده؛ فالإيهان بالقضاء والقدر من أركان الإيهان. و(أل): في كلمة الدين للعهد؛ أي: دين الله الذي بعث الله به رسول الله محمد علية والإسلام.

قوله: ((والدِّينُ أَفْيَحُ))؛ أي: واسع لا حرج فيه.

#### وإجمالًا:

إنه يجب على المتمسك بالكتاب والسُّنة الإيهان بالقضاء والقدر، بأن يعتقد أن الله عز وجل علم كل شيء فلا يعزب عنه مثقالُ ذرَّةٍ في السهاوات ولا في الأرض، وأن يعتقد بأن الله عز وجل قد كتب كل شيء في اللوح المحفوظ قبل أن يخلق السهاوات والأرض بخمسين ألف سنة، وأنه سبحانه وتعالى شاء كل شيء، فلا يقع شيء إلا بمشيئته سبحانه وتعالى، وأنه خالق كل شيء سبحانه وتعالى.



### الأدلة النقلية

#### (١) الأدلة النقلية على وجوب الإيمان بالقدر:

- ١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرِ ﴾ [القمر: ٤٩].
- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللهِ قَدَرًا مَّقْدُورًا ﴾

[الأحزاب: ٣٨].

٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾

[الحجر: ٢١].

- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَى قَدَرٍ يَا مُوسَى ﴾ [طه: ١٠].
  - ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ إِلَى قَدَرٍ مَّعْلُومٍ فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ ﴾

[ المرسلات: ٢٢-٢٣].

٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرِائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾
 ١ الإسراء: ٤].

- ٧) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيراً ﴾ [الفرقان: ٢].
  - ٨) وقالَ تَعَالَى: ﴿مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ﴾ [عبس: ١٩].
    - ٩) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ [الأعلى: ٣].
- ١٠) وقالَ تَعَالَى: ﴿لِيَقْضِيَ اللَّهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً﴾ [الأنفال: ٤٢].



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

١١) وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُ وَاللهُ: ((لَا يُـؤْمِنُ عَبْدُ حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَهُ، وَأَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَهُ، وَأَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَهُ، وَأَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُحْسِبَهُ))(١).

١٢) وعَنْ عَلِيٍّ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهُ : ((لَا يُؤْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُؤْمِنَ بِأَرْبَعٍ: يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ، وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ اللهِ بَعَثَنِي بِالحَقِّ، وَيُؤْمِنُ بِالمَوْتِ، وَبِالبَعْثِ بَعْدَ اللهِ مِنْ اللهُ عَنْ بِالْحَقِّ، وَيُؤْمِنُ بِالمَوْتِ، وَبِالبَعْثِ بَعْدَ اللهِ اللهَ اللهُ مَنْ بِالْقَدَرِ)) (١٦).

١٣) وعَنْ طَاوُسٍ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: أَدْرَكْتُ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ واللهِ، يَقُولُونَ كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ، قَالَ: وَسَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ واللهِ: ((كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ، حَتَّى الْعَجْزِ وَالْكَيْسِ، أَوِ الْكَيْسِ وَالْعَجْزِ))(٢).

١٤) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: جَاءَ مُشْرِكُو قُرَيْشٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَهُ وسلم اللهِ عَلَهُ وسلم اللهِ عَلَى وَجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ يُخَاصِمُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩])) (1).

١٥) وعَنْ أَبِي الدرداء رضِيَ اللهُ عنه قَالَ : قَالَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللهِ عَلْ الْجُنَّةَ عَـاقٌ ، وَلا مُكَذِّبُ بِقَدَرٍ )) (٥).



<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢١٤٤)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن الترمذي)) (١٧٢٣).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢١٤٥)، وابن ماجه (٨١)، **وصححه الألباني في** ((صحيح سنن ابن ماجه)).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٦٥٥). والكيس: هو النشاط والحذق بالأمور ومعناه أن العاجز قد قدر عجزه والكيس قد قدر كيسه.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٦٥٦).

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد (٢٧٥٢٤)، وابن أبي عاصم (٣٢١)، وحسنه الألباني في ((كتاب السنة)).

١٦) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهُ: ((الْمُؤْمِنُ الْقَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنْ اللَّوْمِنِ الضَّعِيفِ وَفِي كُلِّ خَيْرٌ احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا وَأَخَبُ إِلَى اللهِ مِنْ اللَّوْمِنِ الضَّعِيفِ وَفِي كُلِّ خَيْرٌ احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجَزْ وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلَا تَقُلْ لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا وَلَكِنْ قُلْ قَدْرُ اللهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ فَإِنْ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ))(١).

### (٢) الأدلة النقلية على مراتب الإيمان بالقدر $^{(1)}$ :

#### (أ) أدلة مرتبة العلم:

- ١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلا هُو عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ [الحشر: ٢٢].
- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾
   الطلاق: ١٢].
- ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَأْتِينَا الساعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِيَنَّكُمْ عَالِمِ الْغَيْبِ
   لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الْأَرْضِ وَلا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلا فِي
   كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ [سبا: ٣].
- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهْتَدِينَ ﴾
   النحل:١٢٥].

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۶۶۶).

<sup>(</sup>٢) الإيمان بالقضاء والقدر يتضمن أربعة مراتب: المرتبة الأولى: الأيمان بعلم الله الشامل وأنه قد أحاط بكل شيء علما . المرتبة الثانية: الإيمان بكتابة الله جل وعلا لكل شيء في اللوح المحفوظ . المرتبة الثالثة: الإيمان بمشيئة الله وإرادته وأنه لا يقع شيء في الكون إلا بمشيئته و إرادته سبحانه. المرتبة الرابعة: الإيمان بأن الله خالق كل شيء.



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

- ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى﴾ [النجم: ٣٢].
  - ٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ ﴾ [الأنعام: ٢٨].
- ٧) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَأَسْمَعَهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلَّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣].
- ٨) وعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْه قَالَ سُئِلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَنْ أَوْلَادِ الْمُشْرِكِينَ
   أَوْلَادِ الْمُشْرِكِينَ
   أَوْلَادِ الْمُشْرِكِينَ
   أَوْلَادِ الْمُشْرِكِينَ
   أَوْلَادِ الْمُشْرِكِينَ
   أَوْلَادِ الْمُشْرِكِينَ
   أَوْلَادِ الْمُشْرِكِينَ
- ٩) وعَنْ عَائِشَة أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللهُ عنها، قَالَتْ: دُعِيَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُ وَاللهِ إِلَى جَنَازَةِ صَبِيٍّ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ طُوبَى لِهَذَا، عُصْفُورٌ مِنْ عَصَافِيرِ الجُنَّةِ لَمْ يَعْمَلِ صَبِيٍّ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ طُوبَى لِهَذَا، عُصْفُورٌ مِنْ عَصَافِيرِ الجُنَّةِ لَمْ يَعْمَلِ السُّوءَ وَلَمْ يُدْرِكُهُ، قَالَ: ((أَوَ غَيْرَ ذَلِكَ، يَا عَائِشَةُ إِنَّ اللهَ خَلَقَ لِلْجَنَّةِ أَهْلًا، خَلَقَهُمْ لَمَا وَهُمْ فِي أَصْلَابِ آبَائِهِمْ ))(٢).

#### (ب) أدلة مرتبة الكتابة:

- ١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِن شَيْءٍ ﴾[ الأنعام: ٣٨].
- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُ ورِ مِن بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ
   الصَّالِحُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٥].
- ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿لَّوْلاَ كِتَابٌ مِّنَ اللَّهِ سَبَقَ لَسَّكُمْ فِيهَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٨].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٦٥٩٧).

<sup>&</sup>lt;mark>(۲)</mark> رواه مسلم (۲۲۲۲).

٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ فَي اللهِ يَسِيرٌ ﴾ [ الحج: ٧٠].

٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ [النمل: ٧٥].

٦) وقالَ تَعَالَى في آية جمعت بين مرتبتي العلم والكتابة: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتْلُو مِنْ عَمَلٍ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن مِنْهُ مِن قُرْآنٍ وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن مِنْهُ مِن قُرْآنٍ وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن مِنْهُ مِن قُرْآنٍ وَلاَ أَعْبَرُ إِلاَّ فِي كِتَابٍ رَبِّكَ مِن مِّنْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّهَاء وَلاَ أَصْعَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبْينٍ ﴾ [يونس: ٦١].

٧) وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَللهِ عَلَى اللهِ عَ

٨) وعَنْ عَلِيٍّ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: كُنَّا فِي جَنَازَةٍ فِي بَقِيعِ الْغَرْقَدِ، فَأَتَانَا النَّبِيُّ عَلَمُوسِلُم فَقَعَدَ، وَقَعَدْنَا حَوْلَهُ، وَمَعَهُ خِصْرَةٌ. فَنكَس فَجَعَلَ يَنْكُتُ بِمِخْصَرَتِهِ، ثُمَّ قَالَ: ((مَا مِنْكُمْ مِنْ فَقَعَدَ، وَقَعَدْنَا حَوْلَهُ، وَمَعَهُ خِصْرَةٌ. فَنكَس فَجَعَلَ يَنْكُتُ بِمِخْصَرَتِهِ، ثُمَّ قَالَ: ((مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحْدِ، مَا مِنْ نَفْسٍ مَنْفُوسَةٍ إِلاَّ كُتِبَ مَكَانُهَا مِنَ الجُنَّةِ وَالنَّارِ، وَإِلاَّ قَدْ كُتِبَ شَقِيَّةً أَوْ سَعِيدَةً)).
 فَقَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَفلاَ نَتَكِلُ عَلَى كِتَابِنَا وَنَدَعُ الْعَمَل، فَمَنْ كَانَ مِنَّا مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ فَسَيَصِيرُ إِلَى عَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَقَى ﴿ اللَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ الشَّقَاوَةِ فَيُيسَرُونَ لِعَمَلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ السَّعَادَةِ فَيُيسَرُونَ لِعَمَلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ السَّعَادَةِ فَيُيسَرُونَ لِعَمَلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ السَّعَادَةِ فَيُيسَرُونَ لِعَمَلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَقَى ﴿ اللَّيَةَ)) (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۲۵۳).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٣٦٢)، ومسلم (٢٦٤٧).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

٩) وعَنْ جَابِرٍ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: جَاءَ سُرَاقَةُ بْنُ مَالِكِ بْنِ جُعْشُمٍ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ بَيِّنْ لَنَا دِينَنَا كَأَنَّا خُلِقْنَا الْآنَ ، فِيَا الْعَمَلُ الْيَوْمَ ؟ أَفِيهَا جَفَّتْ بِهِ الْأَقْلَامُ وَجَرَتْ بِهِ الْأَقْلَامُ وَجَرَتْ بِهِ الْأَقْلامُ وَجَرَتْ بِهِ اللَّقَادِيرُ)) قَالَ: ((لَا ، بَلْ فِيهَا جَفَّتْ بِهِ الْأَقْلامُ وَجَرَتْ بِهِ اللَّقَادِيرُ)) قَالَ: فَفَالَ: فَقَالَ : (أَلَا ، بَلْ فِيهَا جَفَّتْ بِهِ الْأَقْلامُ وَجَرَتْ بِهِ اللَّقَادِيرُ)) قَالَ: فَقَالَ: فَقَالَ : فَقَالَ : فَقَالَ : فَقَالَ ؟ فَقَالَ: ((اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيسَّرٌ))(١).

١٠) وقَالَ عُبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ لِابْنِهِ: يَا بُنَيَّ إِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ حَقِيقَةِ الْإِيمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئَكَ ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَمُولِللم أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحِيبَكَ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَمُولِللم يَقُولُ: ((إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ قَالَ: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُبُ ؟ قَالَ: اكْتُبُ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ قَالَ: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُبُ ؟ قَالَ: اكْتُب مَا تَقُومَ اللهَ عَلَمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَمُ وَللهُ يَقُولُ : مَنْ مَا تَكُ مَا خَلَقَ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ وَللهُ يَقُولُ : مَنْ مَا تَعَلَى عَيْرِ هَذَا فَلَيْسَ مِنِي) (٢).

#### (ج) أدلة مرتبة المشيئة:

١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَمَا تَشَاؤُونَ إِلا أَن يَشَاء اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩].

٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ اللَّاؤِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ اللَّوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ
 قُبُلاً ما كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلاَّ أَن يَشَاء اللّهُ ﴾ [ الأنعام: ١١١].

٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ شَاء رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الأنعام: ١١٢].

٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٣٦].



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۶٤۸).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٤٧٠٠)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود)).

- ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا صُمُّ وَبُكُمٌ فِي الظُّلُمَاتِ مَنْ يَشَأَ اللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم ﴾ [الأنعام: ٣٩].
  - ٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ شَاء اللَّهُ مَا اقْتَتَلُواْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [ البقرة: ٢٥٣].
    - ٧) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ شَاء اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ [المائدة: ١٨].
- ٨) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَن تَبْتَغِيَ نَفَقًا فِي الأَرْضِ أَوْ سُلَمًا فِي السَّمَاء فَتَأْتِيَهُم بِآيَةٍ وَلَوْ شَاء اللّهُ جَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْجُاهِلِينَ ﴾ [ الأنعام: ٣٠].
  - ٩) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ شَاء اللَّهُ مَا أَشْرَكُواْ ﴾ [الأنعام: ١٠٧].
  - ١٠) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَآمَنَ مَن فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ﴾ [ يونس: ٩٩].
    - ١١) وقالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلَّ وَلَوْ شَاء جَعَلَهُ سَاكِنًا ﴾

[ الفرقان : ٤٥].

- ١٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ اللَّكِ تُؤْتِي اللُّكَ مَن تَشَاء وَتَنزِعُ اللُّكَ مِحَن تَشَاء وَتُنزِعُ اللُّكَ مِحَن تَشَاء وَتُذِلُّ مَن تَشَاء بِيَدِكَ الْحُيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾[ آل عمران : ٢٦].
- ١٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُ كُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاء لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِينُ الْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ٦].
- ١٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالٌ لِمَّا يُرِيدُ ﴾ [ هود: ١٠٧].
- ١٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ وَمَس يُسِرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَعْرُدُهُ لِلإِسْلاَمِ وَمَس يُسِرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَعْنُ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّهَا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاء ﴾ [الأنعام: ١٢٥].



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٥ حال ١١٠ على المنظومة الحائية

١٦) وعَنْ أَبِي موسى الأَشعري رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: كَانَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ إِذَا أَتَـاهُ طالِبُ حاجةٍ أَقْبَلَ عَلَى جُلسائِهِ فَقَالَ: ((اشْفَعُوا تُؤجَرُوا ويَقْضِي الله عَلَى لِسان نَبِيِّهِ مَا شَاءَ ))(١).

١٧) وعَنْ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ رضِيَ اللهُ عنه، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَللهُ طَرَقَهُ وَفَاطِمَةَ بِنْتَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّامُ لَيْلَةً، فَقَالَ: ((أَلاَ تُصَلِّيَانِ؟)) فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَنْفُسُنَا بِيَدِ اللهِ، فَإِذَا شَاءَ أَنْ يَبْعَثَنَا بَعَثَنَا، فَانْصَرَفَ حِينَ قُلْنَا ذَلِكَ وَلَمْ يَرْجِعْ إِلِيَّ شَيْئًا، ثُمَّ سَمِعْتُهُ وَهُو مُولًّ يَضْرِبُ فَخِذَهُ، وَهُو يَقُولُ: {وَكَانَ الإِنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا}))(٢).

١٨) وعَنْ عَمْرِ و بْنِ الْعَاصِ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ ، يَقُولُ:
 ((إِنَّ قُلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلَّهَا بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ، كَقَلْبٍ وَاحِدٍ، يُصَرِّفُهُ حَيْثُ يَشَاءُ،
 ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهُ : اللهُمَّ مُصَرِّفَ الْقُلُوبِ صَرِّفْ قُلُوبَنَا عَلَى طَاعَتِكَ))

١٩) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْهُ وَلِلهُم : ((لاَ يَقُلْ أَحَدُكُمْ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، وَليَعْزِمْ مَسْأَلَتَهُ، إِنَّ شِئْتَ، ارْزُقْنِي إِنْ شِئْتَ، وَليَعْزِمْ مَسْأَلَتَهُ، إِنَّ مُعْمَلُ مَا اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، ارْحُمْنِي إِنْ شِئْتَ، ارْزُقْنِي إِنْ شِئْتَ، وَليَعْزِمْ مَسْأَلَتَهُ، إِنَّ مُعْمَلُ مَا يَشَاءُ، لاَ مُكْرِهَ لَهُ))(1).

#### (د) أدلة مرتبة الخلق:

١) قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٦٢].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٣٢). الشفاعة: هي التوسط للغير ؛ لجلب منفعة أو دفع مضرة.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۱۲۷).

**<sup>(</sup>٣)** رواه مسلم (۲۲۵٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٤٧٧)، ومسلم (٢٦٧٩).

- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمَ ۚ بَلَىٰ وَهُوَ الْخُلَّاقُ الْعَلِيمُ ﴾ [ يس: ٨١].
- ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ النُّورَ النُّورَ النُّورَ النُّورَ النَّورَ النَّالَ اللَّهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١].
- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الناسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا 
  زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاء ﴾[النساء: ١].
- ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٣].
- ٦) وقالَ تَعَالَى في قصة إبراهيم الخليل عليه السلام: ﴿أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٥-٩٦].
- ٧) وعَنْ حُذَيْفَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ وَاللهُ يَصْنَعُ كُلَّ صَانِعٍ وَصَنْعَتَهُ)
   ، وَتَلا بَعْضُهُمْ عِنْدَ ذَلِكَ: ﴿ وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٥-٩٦].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في ((خلق أفعال العباد))(١٠٢). وصححه الألباني في ((سلسلة الأحاديث الصحيحة)) (١٦٣٦) وقال: على شرط مسلم.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

## الفوائد العقدية

### فائدة [١]: القضاء والقدر لغةً وشرعًا:

القضاء في اللغة: القطع والفصل يقال قضى يقضي قضاة فهو قاضي إذا حكم وفصل، وقضاء الشيء إحكامه وإمضاؤه والفراغ منه (١).

القدر لغة: القضاء والحكم وهو ما يقدره الله عز وجل من القضاء والحكم به من الأمور قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١]. أي الحكم (٢).

قال الشيخ ابن عثيمين-رحمه الله- في تعريفهما :القدر في اللغة بمعنى التقدير قال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]. وقال تعالى: ﴿ فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ ﴾ [المسلات: ٢٣]. وأما القضاء؛ فهو في اللغة: الحكم (٣).

وعرف الشيخ ابن عثيمين-رحمه الله - التقدير شرعًا بأنه: هـ و مـا قـدره الله تعـالى في الأزل أن يكون في خلقه.

وأما القضاء: فهو ما قضى به الله تعالى في خلقه من إيجاد أو إعدام أو تغيير، وعلى هذا يكون التقدير سابقاً(1).

وقال الدكتور عبدالرحمن المحمود-حفظه الله- في تعريفهم]: (القضاء والقدر هو تقدير الله تعالى للأشياء في القِدَم، وعلمه - سبحانه - أنها ستقع في أوقات معلومة وعلى



<sup>(</sup>١) ((لسان العرب))، لإبن منظور (٥/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) ((لسان العرب))، لإبن منضور (٥/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) ((شرح العقيدة الواسطية))، لإبن عثيمين (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

صفات مخصوصة، وكتابته لذلك، ومشيئته له، ووقوعها على حسب ما قدرها وخلقه ها)(۱).

#### فائدة [٢]: الفرق بين القضاء والقدر:

قال الجرجاني رحمه الله: (والفرق بين القدر والقضاء هو أن القضاء وجود جميع الموجودات في اللوح المحفوظ مجتمعة، والقدر وجودها متفرقة في الأعيان بعد حصول شرائطها) (٢).

وقال الحافظ العسقلاني في الفتح كتاب الدعوات: (القضاء الحكم بالكليات على سبيل الإجمال في الأزل والقدر الحكم بوقوع الجزئيات التي لتلك الكليات على سبيل التفصيل)<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضًا في الفتح كتاب القدر: (وقالوا - أي العلماء -: القضاء هـ و الحكم الكلي الإجمالي في الأزل، والقدر جزئيات ذلك الحكم وتفاصيله)(1).

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: (إن القضاء والقدر متباينان إن اجتمعا، ومترادفان إن تفرقا؛ على حد قول العلماء: هما كلمتان: إن اجتمعتا افترقتا، وإن افترقتا اجتمعتا. فإذا قيل: هذا قدر الله؛ فهو شامل للقضاء، أما إذا ذكرا جميعًا؛ فلكل واحد منها معنى.

<sup>(</sup>١) ((القضاء والقدر في ضوء الكتاب والسنة)) لعبد الرحمن المحمو د (٣٩).

<sup>(</sup>۲) ((التعريفات)) (۲۷).

<sup>(</sup>٣) ((فتح الباري)) للحافظ ابن حجر (١١/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٤٧٧ /١١) ((فتح الباري)) (١١/ ٤٧٧).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٠ ١١٠ العقدية على المنظومة الحائية

فالتقدير: هو ما قدره الله تعالى في الأزل أن يكون في خلقه. وأما القضاء؛ فهو ما قضى به الله سبحانه وتعالى في خلقه من إيجاد أو إعدام أو تغيير، وعلى هذا يكون التقدير سابقًا)(١).

قال الخطابي رحمه الله في معالم السنن بعد أن ذكر أن القدر هو التقدير السابق وأن القضاء هو الخلق ، قال : (جماع القول في هذا الباب - أي القضاء والقدر - أنها أمران لا ينفك أحدهما عن الآخر ؛ لأن أحدهما بمنزلة الأساس ، والآخر بمنزلة البناء، فمن رام الفصل بينها فقد رام هدم البناء ونقضه)(٢).

فائدة [٣]: سبيل المعرفة في باب القدر التوقيف مـن الكتـاب والسـنة دون محض القياس والعقل:

قال أبو المظفّر السمعاني رحمه الله: (سبيل المعرفة في هذا الباب التوقيف من الكتاب والسنة دون محض القياس والعقل، فمن عدل عن التوقيف فيه ضلّ وتاه في بحار الحيرة، ولم يبلغ شفاء العين ولا ما يطمئن به القلب، لأن القدر سرٌ من أسرار الله تعالى اختصّ العليم الخبير به، وضرب دونه الأستار، وحجبه عن عقول الخلق ومعارفهم لما علمه من الحكمة، فلم يعلمه نبى مرسل ولا ملك مقرّب)(۱).



<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الواسطية)) (٢/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٢) ((معالم السنن)) للخطابي (٢/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>۲) ((فتح الباري)) (۱۱/ ٤٨٦).

وقال الطحاوي رحمه الله: (وأصل القدر سرّ الله تعالى في خلقه، لم يطلع على ذلك ملك مقرب ولا نبي مرسل، والتعمّق في ذلك ذريعة الخذلان وسُلَّم الحرمان ودرجة الطغيان، فالحذر الحذر من ذلك نظراً وفكراً ووسوسة، فإن الله طوى علم القدر عن أنامه، ونهاهم عن مرامه كها قال تعالى: ﴿لاَ يُسْأَلُ عَهَا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣])(١).

ويقول الإمام أحمد: (من السنة اللازمة التي من ترك منها خصلة لم يقبلها ويومن بها لم يكن من أهلها: الإيهان بالقدر خيره وشره، والتصديق بالأحاديث فيه، والإيهان بها. لا يقال: لم؟ ولا كيف؟ إنها هو التصديق والإيهان بها. ومن لم يعرف تفسير الحديث ويبلغه عقله فقد كُفي ذلك وأحكم له. فعليه بالإيهان به والتسليم له، مثل حديث الصادق المصدوق، وما كان مثله في القدر)(٢).

#### فائدة [٤]: مجمل اعتقاد أهل السنة والجماعة في القدر:

لخص شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله مجمل اعتقاد أهل السنة والجماعة في هذا الباب؛ فقال: (مذهب أهل السنة والجماعة في هذا الباب ما دل عليه الكتاب والسنة، وكان عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان، وهو أن الله خالق كل شيء ومليكه، وقد دخل في ذلك جميع الأعيان القائمة بأنفسها وصفاتها القائمة بها من أفعال العباد وغير أفعال العباد.

<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الطحاوية)) لابن أبي العز (٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) ((طبقات الحنابلة)) لابن أبي يعلى (١/ ٢٤١-٢٤٢).

#### www.alukah.net





وأنه سبحان ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، فلا يكون في الوجود شيء إلا بمشيئته وقدرته، لا يمتنع عليه شيء شاءه، بل هو القادر على كل شيء، ولا يشاء شيئاً إلا وهو قادرٌ عليه.

وأنه سبحانه يعلم ما كان وما يكون، وما لم يكن لو كان كيف يكون، وقد دخل في ذلك أفعال العباد وغيرها، وقد قدر الله مقادير الخلائق قبل أن يخلقهم؛ قدّر آجالهم وأرزاقهم وأعمالهم وكتب ذلك، وكتب ما يصيرون إليه من سعادة وشقاوة.

فهم يؤمنون بخلقه لكل شيء، وقدرته على كل شيء، ومشيئته لكل ما كان، وعلمه بالأشياء قبل أن تكون، وتقديره لها، وكتابته إياها قبل أن تكون)(١).

وقال رحمه الله: (وسلف الأمة وأئمتها متفقون أيضاً على أن العباد مأمورون بها أمرهم الله به، منهيون عما نهاهم عنه، ومتفقون على الإيهان بوعده، ووعيده الذي نطق به الكتاب والسنة، ومتفقون على أنه لا حجة لأحد على الله في واجب تركه، ولا محرم فعله، بل لله الحجة البالغة على عباده )(٢).



<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (٨/ ٩٤٤).

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر السابق(٨/ ٤٥٢).

فائدة [٥]: للإيمان بالقضاء والقدر أربع مراتب دلت عليها الكتاب والسنة: - سبق ذكر أدلة مراتب القدر الأربعة.

قال الشيخ الفوزان: والإيهان بالقضاء والقدر يتضمن أربع درجات، نلخصها فيها يلي:

المرتبة الأولى: الإيهان بعلم الله الشامل المحيط بكل شيء، وأن الله علم الأشياء أزلاً، علم ما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف يكون ، لا يخفى على علمه شيء سبحانه وتعالى.

المرتبة الثانية: أن الله جلا وعلا كتب في اللوح المحفوظ مقادير الخلائق، بعد أن علمها سبحانه.

المرتبة الثالثة: مرتبة المشيئة، لا يكون في هذا الكون شيء إلا بإرادة الله ومشيئته مما هو في اللوح المحفوظ، وفي علمه سبحانه وتعالى، لا يحدث شيء بدون إرادته، ولا يكون في ملكه ما لا يريد سبحانه، ﴿إِنَّ اللهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [الحج: ١٤]، ﴿كَذُلِكَ اللهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [الحج: ١٤]، ﴿كَذُلِكَ اللهُ يَفْعَلُ مَا يَرِيدُ ﴾ [تل عمران: ٤٠]، فها يحدث في هذا الكون من حياة وموت، وغنى وفقر، وإيهان وكفر، كل ذلك شاءه الله وأراده، شاء الخير وشاء الشر، وشاء الإيهان وشاء الكفر، فدخل في مشيئته كل شيء، ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن.

المرتبة الرابعة: مرتبة الخلق والإيجاد، في شاءه وأراده فإنه يوجده ويخلقه ﴿اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَوَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٢٦] ﴿أَلَا لَهُ الْخُلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٤٥]، ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابِ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْرَأَهَا ﴾ [الحديد: ٢٢] (١).

<sup>(</sup>١) ((التعلقات على الطحاوية)) للفوزان.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

#### فائدة [٦]: خلق أفعال العباد:

عَنْ حُذَيْفَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَهُ وَاللهُ : ((إِنَّ اللهَ يَصْنَعُ كُلَّ صَانِعٍ وَصَنْعَتَهُ))، وَتَلا بَعْضُهُمْ عِنْدَ ذَلِكَ : ﴿ وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

قال يحيى بن سعيد رحمه الله: ما زلت أسمع من أصحابنا يقولون: (إن أفعال العباد مخلوقة)، قال أبو عبد الله البخاري رحمه الله: (حركاتهم وأصواتهم واكتسابهم وكتابتهم مخلوقة)(۲).

وقال البغوي رحمه الله: (الإيهان بالقدر فرضٌ لازم، وهو أن يعتقد أن الله تعالى خالق أعهال العباد، خيرها وشرها، كتبها عليهم في اللوح المحفوظ قبل أن يخلقهم، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]، وقال عز وجل: ﴿قُلِ اللهُ خَلَقُكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]، وقال عز وجل: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْء خَلَقْنَهُ بِقَدَر ﴾ [القمر: ٤٩]، فالإيهان والكفر والطاعة والمعصية كلها بقضاء الله وقدره، وإرادته ومشيئته، غير أنه يرضى الإيهان والكفر والطاعة، ووعد عليهها الثواب، ولا يرضى الكفر والمعصية، وأوعد عليهها العقاب...)(٢).

ومما اتفق عليه سلف الأمة، وأئمتها أن الله خالق كل شيء من أفعال العباد، فالعبد مخلوق لله تعالى، والله تعالى خالق ذاته، وصفاته، وأفعاله. والقرآن مملوء بما يدل على أن



<sup>(</sup>١) رواه البخاري في ((خلق أفعال العباد))(١٠٢). وصححه الألباني في ((سلسلة الأحاديث الصحيحة)) (١٦٣٦) وقال: على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) ((خلق أفعال العباد)) للبخاري (٣٤).

<sup>(</sup>۳) ((شرح السنة)) (۱/ ۱۶۲–۱۶۶).

أفعال العباد حادثة بمشيئته وقدرته، وخلقه، فإن في القرآن من ذكر تفصيل أفعال العباد التي بقلوبهم، وجوارحهم، وأنه هو تبارك وتعالى يحدث من ذلك ما يطول وصفه كقوله تعالى: ﴿فَرِيقًا هَدَى وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلاَلَةُ ﴾ [الأعراف: ٣٠]. كما قال تعالى: ﴿لَمِن شَاء مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ \*وَمَا تَشَاؤُونَ إِلاَّ أَن يَشَاء اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩]. وبيان ذلك أن الله تعالى قال: ﴿لَمِن شَاء مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾ [التكوير: ٢٨]. فأثبت للعبد مشيئة ذلك أن الله تعالى قال: ﴿وَمَا تَشَاؤُونَ إِلاَّ أَن يَشَاء اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩]. فبين أن مشيئة الله.) (١).

#### فائدة [√]: من الإيمان بالقدر الإيمان بكتابة المقادير :

يمكن تقسيم التقدير باعتبار نسبته إلى الله عز وجل إلى خمسة أقسام، وهي كما يلي (٢):

١ \_ التقدير العام: وهو تقدير الرب لجميع الكائنات، بمعنى علمه بها، وكتابته لها، ومشيئته، وخلقه لها.

ويدل على هذا قوله \_ تعالى \_ : ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠].

وعن عبدالله بن عمرو\_رضي الله عنهما\_ أن النبي عليه والله قال: ((كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، قال: وعرشه على الماء)) (").

٢ - التقدير يوم أخذ الميثاق ( أو التقدير العمري يوم الميثاق، أو التقدير الميثاقي): وهو

<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الواسطية من كلام شيخ الاسلام)) لخالد بن عبدالله المصلح، (١٦١: ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((أعلام السنة المنشورة)) (١٢٩:١٣٣)، و((معارج القبول)) للحكمي (٩٢٨٠:٩٢٨).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٦٥٣).

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ المنظومة الحائية المنظومة المنظومة المنظومة الحائية المنظومة الم

التقدير الذي أخذ الله فيه الميثاق على جميع البشر بأنه ربهم، وأشهدهم على أنفسهم بذلك، والذي قدر الله فيه أهل السعادة وأهل الشقاوة.

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُ ورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَشْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

وعن هشام بن حكيم أن رجلاً أتى النبي فقال: أَتُبْدَأُ الأعمال أم قد قُضِيَ القضاء؟ قال رسول الله عليه وسلم: ((إن الله أخذ ذرية آدم من ظهورهم، ثم أشهدهم على أنفسهم، ثم أفاض بهم في كفيه فقال: هؤلاء في الجنة، وهؤلاء في النار؛ فأهل الجنة ميسرون لعمل أهل الجنة، وأهل النار ميسرون لعمل أهل الجنة، وأهل النار ميسرون لعمل أهل النار)) (١).

"\_ التقدير العمري: وهو تقدير كل ما يجري على العبد في حياته إلى نهاية أجله، وكتابة شقاوته، أو سعادته.

وقد دل على ذلك حديث الصادق المصدوق في الصحيحين عن ابن مسعود مرفوعاً: (إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يرسل الملك، فينفخ فيه الروح، ويؤمر بأربع كلمات، بكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقيٌّ أو سعيدٌ) (۱).

٤\_التقدير السنوي: وذلك في ليلة القدر من كل سنة، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿فِيهَا عُلْمَ وَ عُلِيهَا وَلَا تُوحَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان: ٤]. وقوله: ﴿تَنَزَّلُ اللَّائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في ((السنة))(١/ ٧٣)، وقال الألباني: إسناده صحيح ورجاله كلهم ثقات.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٢٠٨)، ومسلم (٢٦٤٣).



## أَمْرٍ، سَلامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ [القدر:٢:٤].

قيل: يكتب فيها \_ أي هذه الليلة \_ ما يحدث في السنة من موت وحياة، وعز وذل، ورزق ومطر، حتى الحجاج يُقال: يحج فلان، ويحج فلان.

رُوي هذا عن ابن عمر، وابن عباس، وكذا الحسن وسعيد ابن جبير (١).

التقدير اليومي: ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ [الرحمن: ٢٩].
 قيل في تفسيرها: شأنه أن يُعِزَّ ويُذِل، ويرفع ويخفض، ويُعطي ويمنع، ويُغني ويُفقر،
 ويُضحِكَ ويُبكي، ويُميت ويُحيي، إلى غير ذلك (٢).

### فائدة [٨]: يمحو الله ما يشاء ويثبت:

عن عكرمة رضي الله عنه، في قول على: ﴿يَمْحُ وا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴿قَالَ: الْكِتَابِ ﴿قَالَ: الْكِتَابِ ﴿قَالَ: الْكِتَابِ ﴿قَالَ: الْكِتَابِ ﴿قَالَ: الْكَتَابِ كَتَابِ لَهُ مِنْهُ مَا يَشَاءُ وَيَثْبَتَ، وعنده أم الكتاب (٣).

وعن أبي وائل رضي الله عنه قال: كان مما يكثر أن يدعو بهؤلاء الكلات: (اللهم إن كنت كتبتنا أشقياء فامحنا واكتبنا سعداء ، وإن كنت كتبتنا سعداء فأثبتنا ، فإنك تمحو ما تشاء وتثبت وعندك أم الكتاب) (1).

<sup>(</sup>۱) انظر: ((زاد المسير)) لابن الجوزي (٧/ ٣٣٨)، و((تفسير القرآن العظيم)) لابن كثير (٤/ ١٤٠)، و((فتح القدير)) للشوكاني (٤/ ٥٧٢).

 <sup>(</sup>۲) انظر: ((زاد المسير)) (۸/ ۱۱٤)، و((تفسير القرآن العظيم)) (٤/ ۲۷٥)، و((فتح القدير))
 (٥/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبرى في التفسير (١٦/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبرى في التفسير (١٦/١٨٤).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله: (كأن يقال للملك إن عمر فلان مائة عام إن وصل رحمه وستون إن قطعها وقد سبق في علم الله أنه يصل أو يقطع فالذي في علم الله لا يتقدم ولا يتأخر والذي في علم الملك هو الذي يمكن فيه الزيادة والنقص واليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿ يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ ؛ فالمحو الإثبات بالنسبة لما في علم الملك وما في أم الكتاب هو الذي في علم الله فلا محو فيه ألبتة، ويقال له القضاء المبرم، ويقال للأول القضاء المعلق) (١).

يقول ابن باز رحمه الله: (والأظهر أن جميع أنواع القدر كلها موجودة في أم الكتاب فها كان منها معلقا على أسباب وجد عند وجود السبب وما كان غير معلق وقع في وقته لا يتقدم ولا يتأخر والعبد مأمور بفعل الأسباب وأداء الأوامر وترك النواهي وكل ميسر لما خلق له كها قال النبي صلى الله عليه وسلم....)(١).

#### فائدة [٩]: هل الدعاء يرد القضاء؟

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: أما قول السائل: هل الدعاء يرد القضاء؟ فجوابه: (أن الدعاء من الأسباب التي يحصل بها المدعو، وهو في الواقع يرد القضاء ولا يرد القضاء، يعني له جهتان فمثلاً هذا المريض قد يدعو الله-تعالى-بالشفاء فيشفى، فهنا لولا هذا الدعاء لبقي مريضاً، لكن بالدعاء شفي، إلا أننا نقول: إن الله -سبحانه وتعالى- قد قضي بأن هذا المرض يشفى منه المريض بواسطة الدعاء فهذا هو المكتوب فصار الدعاء يرد القدر ظاهرياً، حيث إن الإنسان يظن أنه لولا الدعاء لبقى المرض، ولكنه في الحقيقة لا يرد



<sup>(</sup>۱) ((فتح الباري)) (۱۰ – ٤٣٠).

<sup>(</sup>٢) ((الإيمان بالقضاء والقدر)) (١٢٧).

القضاء؛ لأن الأصل أن الدعاء مكتوب وأن الشفاء سيكون بهذا الدعاء، هذا هو القدر الأصلي الذي كتب في الأزل، وهكذا كل شيء مقرون بسبب فإن هذا السبب جعله الله – الأصلي الذي كتب في الأزل، وقد كتب ذلك في الأزل من قبل أن يحدث)(١).

### فائدة [١٠]: صلة الرحم سبب في زيادة الـرزق والعمـر، وبيـان أن ذلك لا ينافي قضاء الله وقدره:

عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ يَقُولُ: ((مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ أَوْ يُنْسَأَ فِي أَثْرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ))(٢).

قال الطحاوي رحمه الله: ( يحتمل أن يكون الله عز وجل إذا أراد أن يخلق النسمة جعل أجلها إن برت كذا وإن لم تبر كذا ، لما هو دون ذلك ، وإن كان منها الدعاء رد عنها كذا ، وإن لم يكن منها الدعاء نزل بها كذا ، وإن عملت كذا حرمت كذا ، وإن لم تعمله رزقت كذا ، ويكون ذلك مما يثبت في الصحيفة التي لا يزاد على ما فيها ولا ينقص منه)(٣).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (الأجل أجلان: أجل مطلق يعلمه الله، وأجل مقيد، فإن الله يأمر الملك أن يكتب لعبده أجلاً، فإن وصل رحمه، فيأمره بأن يزيد في أجله ورزقه. والملك لا يعلم أيزاد له في ذلك أم لا، لكن الله يعلم ما يستقر عليه الأمر، فإذا جاء الأجل لم يتقدم ولم يتأخر)(1).

<sup>(</sup>١) ((فتاوي ابن عثيمين)) الجزء الثاني.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٠٦٧) ومسلم (٢٥٥٧).

<sup>(</sup>٣) ((بيان مشكل الآثار)) (٧/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) ((مجموع الفتاوي)) (٨ / ١٧٥).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ٢٨ ١٠٠ ١٠٠٠

ويقول شيخ الإسلام: ( فالأسباب التي يحصل بها الرزق هي من جملة ما قدره الله وكتبه فإن كان قد تقدم بأن يرزق العبد بسعيه واكتسابه ألهمه السعي والاكتساب وذلك الذي قدره له بالاكتساب لا يحصل بدون الاكتساب وما قدره له بغير اكتساب كموت مورثه يأتيه بغير اكتساب).

قال الشيخ الالباني رحمه الله: (هذا الحديث نص في أن صلة الرحم سبب للزيادة في الرزق وطول العمر، ولا ينافيه أن الرزق والعمر مقدران، فإنها مقدران بأسبابها. ألا ترى أن دخول

الجنة أو النار مقدر أيضاً، ومع ذلك فدخولهما مربوط بالسبب من الإيمان أو الكفر.

فكما أن قوله تعالى: ﴿فَرِيقٌ فِي الجُنّةِ وَفَرِيقٌ فِي السّعِيرِ ﴾. وقوله تعالى في الحديث القدسي (هؤلاء إلى الجنة ولا أبالي، وهؤلاء إلى النار ولا أبالي) لا ينافي الأخذ بأسباب النجاة ودخول الجنة، بل ذلك أمر لا بد منه كما قال تعالى: ﴿ادْخُلُوا الجُنّة بِمَا كُنتُمْ وقال عَلَمُوسِلُمْ فِي الحديث المعروف: (اعملوا فكل ميسر لما خلق له، فمن كان من أهل السعادة فييسر لعمل أهل السعادة) الحديث. فكذلك أقول: من كان طويل العمر عند الله، فسييسر للأخذ بأسباب طول العمر، والعكس بالعكس، فإذاً ليس معنى كون صلة الرحم سبباً لطول العمر أن ذلك يغير ما سبق في علم الله من العمر المحدود، كما أن كون الإيمان سبباً لدخول الجنة ليس معناه أنه يغير مما سبق في علم الله من السعادة أو الشقاوة، بل الحقيقة أن الكل سبق في علم الله، من السبب والمسبب، فمن سبق في علمه



<sup>(</sup>١) (( مجموع الفتاوى)) (٨-٠٤٥-١٥٥).

تعالى أنه من أهل الجنة فقد سبق في علمه أنه يأخذ بسببه وهو الإيهان، ومن سبق في علمه تعالى أنه من أهل النار فقد سبق في علمه أيضاً أنه يأخذ بسببه وهو الكفر.

فكذلك نقول: من سبق في علمه تعالى أنه طويل العمر فقد سبق في علمه أنه يأخذ بالسبب وهو هنا صلة الرحم والعكس بالعكس. فإذا قلنا طال عمره حقيقة بصلته للرحم كما لو قلنا: دخل الجنة بإيهانه ولا فرق.

فتأمل هذا فإنه يريحك عن تكلف تأويل الحديث بها لا طائل تحته ولا مبرر له سوى البعد عن الفهم السليم لبحث القضاء والقدر، والتوفيق من الله عز وجل.) (١).

### فائدة [١١]: فعل الأسباب لا ينافي الإيمان بالقدر:

قال شارح الطحاوية - رحمه الله - : (وقد ظن بعض الناس أن التوكل ينافي الاكتساب وتعاطي الأسباب، وأن الأمور كانت مقدرة فلا حاجة إلى الأسباب، وهذا فاسد، فإن الاكتساب: منه فرض، ومنه مستحب، ومنه مباح، ومنه مكروه، ومنه حرام... وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم أفضل المتوكلين، يلبس لامة الحرب، ويمشي في الأسواق للاكتساب)(٢).

وقد قال عمر رضي الله عنه لأبي عبيدة لما جاء الخبر بانتشار الوباء في الشام، ورأى عمر الرجوع فقال له أبو عبيدة: (أفراراً من قدر الله فقال عمر: لو غيرك قالها يا أبا عبيدة، نعم نفر من قدر الله إلى قدر الله، أرأيت لو كان لك إبل هبطت وادياً له عدوتان: إحداهما

<sup>(</sup>١) ((مختصر صحيح مسلم للإمام المنذري))، تحقيق الشيخ الالباني، (٤٧٠: ٤٧١).

<sup>(</sup>٢) ((شرح العقيدة الطحاوية)) (٣٠١). .

#### www.alukah.net





خصبة، والأخرى جدبة، أليس إن رعيت الخصبة رعيتها بقدر الله، وإن رعيت الجدبة رعيتها بقدر الله) (۱) .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (وإذا ترك العبد ما أُمِرَ به متكلاً على الكتاب كان ذلك من المكتوب المقدور الذي يصير به شَقِيًّا، وكان قوله ذلك بمنزلة من يقول: أنا لا آكل، ولا أشرب؛ فإن كان الله قضى بالشبع والريِّ حصل، وإلا لم يحصل، أو يقول: لا أجامع امرأتي فإن كان الله قضى لي بولد، فإنه يكون.

وكذلك من غلط فترك الدعاء، أو ترك الاستعانة، والتوكل ظاناً أن ذلك من مقامات الخاصة، ناظراً إلى القدر، فكل هؤلاء جاهلون ضالون، ويشهد لهذا ما رواه مسلم في صحيحه عن النبي عليه والله قال: (احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت، كان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل؛ فإن لو تفتح عمل الشيطان)(۱).

فأمره بالحرص على ما ينفعه، والاستعانة بالله، ونهاه عن العجز الذي هو الاتكال على القدر، ثم أمره إذا أصابه شيء ألا ييأس على ما فاته، بل ينظر إلى القدر، ويسلم الأمر لله؛ فإنه هنا لا يقدر على غير ذلك، كما قال بعض العقلاء: الأمور أمران: أمر فيه حيلة، وأمر لا حيلة فيه، فما فيه حيلة لا يعجز عنه، وما لا حيلة فيه لا يجزع منه)(٣).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٩٢٧٩)، ومسلم (٢٢١٩).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۲۲۶).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (٨/ ٢٨٤ : ٢٨٥).

### فائدة [٢١]: مجرد الأسباب لا يوجب حصول المسبَّب:

قال الإمام ابن تيمية رحمه الله: (اعتقاد تأثير الأسباب على الاستقلال دخول في الضلال) (۱).

وقال ابن القيم رحمه الله في بيان قول بعض العلماء بأن الالتفات إلى الأسباب شرك قال: (فالشرك أن يعتمد عليها ويطمئن إليها، ويعتقد أنها بذاتها محصلة للمقصود، فه و معرض عن المسبب لها، ويجعل نظره والتفاته مقصورا عليها)(٢).

وقال الإمام ابن تيمية رحمه الله: (فالأسباب التي من العباد بـل ومـن غيرهم ليست موجِبات لا لأمر الدنيا ولا لأمر الآخرة بل قد يكون لا بد منها ومـن أمـور أخـرى مـن فضل الله ورحمته خارجة عن قدرة العبد، وما ثَمَّ موجِبٌ إلا مشيئة الله، فها شاء كان ومـا لم يكن، وكل ذلك قد بينه النبي عَلَمُوسِلُم ، وهو معروف عند مَنْ نَوَّرَ الله بصيرته) (٣).

وقال أيضا: (ومجرد الأسباب لا يوجب حصول المسبّب فإن المطر إذا نزل وبذر الحب لم يكن ذلك كافيا في حصول النبات بل لابد من ريح مربية بإذن الله، ولابد من صرف الانتفاء عنه فلابد من تمام الشروط وزوال الموانع، وكل ذلك بقضاء الله وقدره، وكذلك الولد لا يولد بمجرد إنزال الماء في الفرج، بل كم من أنزل ولم يولد له بل لا بد من أن الله شاء خلقه فتحبل المرأة وتربيه في الرحم وسائر ما يتم به خلقه من الشروط وزوال الموانع)(1).

 <sup>(</sup>۱) ((مجموع الفتاوى)) (۸/ ۳۹۲).

<sup>(</sup>٢) ((مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين)) ابن قيم الجوزية (٣/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>۳) ((الاستقامة)) لشيخ الاسلام (١/ ١٧٦).

<sup>(1) ((</sup> $\Lambda$ ) ( $\Lambda$ )



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

### فائدة [١٣]: الإيمان بالقدر لا ينافي أن يكون للعبد مشيئة في أفعاله الاختيارية:

جمهور أهل السنة والجماعة على أن أفعال الإنسان الاختيارية مستندة إليه، وأنه فاعل لها، ومحدث لها، والعبد فاعل لفعله حقيقة لا مجازاً، هذا قول السلف والأئمة. وهو الحق الذي دل عليه المنقول والمعقول، فإن الله، ورسوله وصف العبد بأنه يعمل، ويفعل، وقد جاءت النصوص بإثبات فعله في عامة آيات القرآن: (يعملون)، (يفعلون)، (يؤمنون)، (يكفرون)، (يتفكرون)، (يحافظون)، (يتقون)، ولم يكن من السلف والأئمة من يقول: إن العبد ليس بفاعل، ولا مختار، ولا مريد، ولا قادر، ولا قال أحد منهم: إنه فاعل مجازاً، بل من تكلم منهم بلفظ الحقيقة، والمجاز متفقون على أن العبد فاعل حقيقة.

ومما اتفق عليه سلف الأمة، وأئمتها أن العباد لهم مشيئة، وقدرة يفعلون بمشيئتهم، وقدرتهم ما أقدرهم الله عليه، كما قال الله تعالى: ﴿كُلاَّ إِنَّهُ تَذْكِرَةٌ \* فَمَن شَاء ذَكَرَهُ \* وَمَا يَذْكُرُونَ إِلاَّ أَن يَشَاء اللهُ ﴾ (المدثر/٤٥-٥٠)، وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَن شَاء اتَّخَذَ إِلَى يَذْكُرُونَ إِلاَّ أَن يَشَاء اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيهًا حَكِيهًا ﴾ رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾ (المزمل/١٩)، ﴿وَمَا تَشَاوُونَ إِلاَّ أَن يَشَاء اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيهًا حَكِيهًا ﴾ (الإنسان/٣٠).

يقول الشيخ الفوزان حفظه الله: (أفعال العباد هي فعلهم بإرادتهم ومشيئتهم، وهي خلق الله عز وجل ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الصافات/ ٩٦)، ﴿اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكُولُ الزمر/ ٢٢)، ﴿هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ (الزمر/ ٢٢)، ﴿هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ (فاطر/ ٣)؛ فالله منفرد بالخلق والتقدير، والعبد له مشيئته وإرادته، وله فعل، فهو باختياره



<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الواسطية من كلام شيخ الاسلام)) لخالد المصلح (١٦١: ١٦٢).

يذهب إلى المسجد، وباختياره يذهب إلى المسارح؛ لأن عنده قدرة، والإنسان الذي لم يعطه الله قدرة ولا استطاعة فهذا قد عذره الله، مثل المجنون والمكره، فليس عنده إرادة، وليس عنده قصد، أما من عنده إرادة وقصد، فهذا الذي يختار الفعل لنفسه، والعقاب والثواب يقع على فعله، وليس على فعل الله عز وجل.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ (البقرة/ ٦٢)، ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ (آل عمران/ ١١٦) أسند الإيهان إليهم، وكذلك أسند الكفر ﴿أَطِيعُ وا اللهَ وَأَطِيعُ وا اللهَ وَأَطِيعُ وا اللهَ وَرَطِع اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (النور/ ٥٠) أسند الأفعال إلى العباد.

والدليل على أن العبد له إرادة وقصد قوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ إِنَّ اللهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ (الإنسان/ ٣٠)، فأثبت الله سبحانه له مشيئة وللعبد مشيئة، وجعل مشيئة العبد تحت مشيئته سبحانه) (١).

وقال العلامة ابن سعدي رحمه الله تعالى: (أن العبد إذا صلى، وصام، وعمل الخير، أو عمل شيئاً من المعاصي كان هو الفاعل لذلك العمل الصالح، والعمل السيّئ، وفعله المذكور - بلا ريب - واقع باختياره، وهو يحس - ضرورة - أنه غير مجبور على الفعل أو الترك، وأنه لو شاء لم يفعل، وكما أن هذا هو الواقع، فهو الذي نص الله عليه في كتابه، ونص عليه رسوله عليه وسيّئها إلى العباد، وأخبر أنهم ونص عليه رسوله عليه وأنهم محمودون عليها إذا كانت صالحة، ومثابون عليها، ومذمومون إذا كانت سيئة، ومعاقبو ن عليها.

<sup>(</sup>١) ((التعليقات المختصرة على متن العقيدة الطحاوية)) صالح الفوزان (٢١٠: ٢١١).

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

فقد تبين بهذا واتضح أنها واقعة منهم وباختيارهم، وأنهم إن شاءوا فعلوا، وإن شاءوا تركوا، وأن هذا الأمر ثابت عقلاً وحساً، وشرعاً، ومشاهدة.

ومع ذلك إذا أردت أن تعرف أنها - وإن كانت كذلك - واقعة منهم، كيف تكون داخلة في القدر؟ وكيف تشملها المشيئة؟ فيقال: بأي شيء وقعت هذه الأعمال الصادرة من العباد خيرها وشرها؟ فيقال: بقدرتهم، وإرادتهم.

والذي خلق ما تقوم به الأفعال هو الذي خلق الأفعال؛ فهذا الذي يحل الإشكال، ويتمكن العبد أن يعقل بقلبه اجتماع القدر، والقضاء، والاختيار.

ومع ذلك فهو تعالى أمد المؤمنين بأسباب، وألطاف، وإعانات متنوعة، وصرف عنهم الموانع، كما قال عليه والما من كان من أهل السعادة فسييسر لعمل أهل السعادة )((). وكذلك خذل الفاسقين، ووكلهم إلى أنفسهم؛ لأنهم لم يؤمنوا به، ولم يتوكلوا عليه، فولاً هم ما تولوه لأنفسهم)()).

### فائدة [٤١]: الإنسان مسيَّر ومخيَّر :

الإنسان مسيَّر ومخيَّر، يجتمع فيه الأمران: فهو مسير من حيث جريان أقدار الله وقضائه عليه، وخضوعه لذلك كونًا وقدرًا، وأنه لا يمكنه التخلُّص من قضاء الله وقدره الذي قدَّره عليه؛ فهو من هذه الناحية مسيَّرٌ.

<sup>(</sup>٢) ((التنبيهات اللطيفة فيما احتوت عليه الواسطية من المباحث المنيفة)) لعبد الرحمن آل سعدي (١٠٠: ١٠٠).



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۶٤۷).

أما من ناحية أفعاله هو وحركاته وتصرُّ فاته؛ فهو مخيَّرٌ؛ لأنه يأتي ويذرُ من الأعمال بإرادته وقصده واختياره؛ فهو مخيَّرٌ.

فالعبد له مشيئة، وله اختيار، ولكنه تابع لمشيئة الله سبحانه وتعالى وقضائه وقدره، ولذلك يُثاب على الطَّاعة ويعاقب على المعصية التي يفعلها باختياره وإرادته، أما الإنسان الذي ليس له اختيار ولا إرادة – كالمكره والناسي والعاجز عن فعل الطاعة -؛ فهذا لا يعاقب؛ لأنه مسلوب الإرادة والاختيار: إما بالعجز، أو بفقدان العقل؛ كالمجنون والمعتوه؛ فهو في هذه الأحوال لا يعاقب على تصرُّ فاته؛ لأنه فاقد للاختيار، فاقد للإرادة (1).

ومن الأدلة: قوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاوُونَ إِلا أَن يَشَاءَ اللهُ ﴾ [التكوير: ٢٩]، وقوله: ﴿وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾ [الكهف: ٢٩]؛ فهذا يؤيد ما ذكرنا؛ لأن الله أثبت للعبد مشيئة واختيارًا، وأثبت لنفسه سبحانه وتعالى مشيئة، وجعل مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله عز وجل، فدلت الآية الكريمة على إثبات المشيئتين: إثبات المشيئة للعبد، وإثبات المشيئة لله، وأنَّ مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله عز وجل. وأما قوله تعالى: ﴿فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيُكُفُرْ ﴾ فهذا ليس معناه التَّخيير، بل هذا معناه الزَّجر والتهديد والتوبيخ؛ قال تعالى: ﴿فَمَن شَاءَ فَلْيُكُفُرْ ﴾ فهذا ليس معناه التَّخيير، بل هذا معناه الزَّجر والتهديد والتوبيخ؛ قال تعالى: ﴿فَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُرْ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّالِينَ نَارًا أَحَاطَ بِمُ شُرَادِقُهَا ﴾ فهذا ليس معناه التهديد والتوبيخ، وأنَّ الإنسان إذا عصى الله سبحانه وتعالى، وكفر سُرَادِقُهَا ﴾ فهذا معناه التهديد والتوبيخ، وأنَّ الإنسان إذا عصى الله سبحانه وتعالى، وكفر بالله؛ فإنَّ الله يعاقبه؛ لأنه فعل الكفر باختياره، وفعل الكفر بإرادته ومشيئته؛ فهو يستحتُّ

<sup>(</sup>١) ((المنتقى من فتاوى الشيخ الفوزان)) ج(١).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

عقاب الله ودخول النار : ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا﴾؛ فهو سبحانه أعدَّ لهم هذه النار لظلمهم (١).

### فائدة [◊١]: القدر لا يُحتج به على ترك الواجبات أو فعل المحرمات:

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (وليس لأحد أن يحتج بالقدر على الذنب باتفاق المسلمين ، وسائر أهل الملل ، وسائر العقلاء ؛ فإن هذا لو كان مقبولاً لأمكن كل أحد أن يفعل ما يخطر له من قتل النفوس وأخذ الأموال ، وسائر أنواع الفساد في الأرض ، ويحتج بالقدر. ونفس المحتج بالقدر إذا اعتدي عليه ، واحتج المعتدي بالقدر لم يقبل منه ، بل يتناقض ، وتناقض القول يدل على فساده ، فالاحتجاج بالقدر معلوم الفساد في بدائه العقول)(٢).

ولما سُئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن أقوام يحتجّون بالقدر ويقولون: إنه قد مضى الأمر، والشقي شقيّ، والسعيد سعيد، محتجين بقول الله سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَمُمْ مِّنَا ٱلْحُسْنَىٰ أُوْلَـئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء:١٠١] قائلين بأن الله قدّر الخير والشرّ، والزنا مكتوب علينا، وما لنا في الأفعال قدرة وإنها القدرة لله...

أجاب رحمه الله: (الحمد لله رب العالمين، هؤلاء القوم إذا أصرّوا على هذا الاعتقاد كانوا أكفر من اليهود والنصارى؛ فإن اليهود والنصارى يؤمنون بالأمر والنهي، والوعد والوعيد، والثواب والعقاب، لكن حرّفوا وبدّلوا، وآمنوا ببعض وكفروا ببعض، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ الله وَرُسُلِهِ وَيقُولُونَ الله تعالى:



<sup>(</sup>۱) ((المنتقى من فتاوى الشيخ الفوزان)) ج (۱).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوى)) (۸/ ۱۷۹)

نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً \* أُوْلَـئِكَ هُمُ ٱلْكَـٰفِرُونَ وَلَي يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً \* أُولَـئِكَ هُمُ ٱلْكَـٰفِرُونَ حَقّاً وَأَعْتَدْنَا لِلْكَـٰفِرِينَ عَذَاباً مُّهِيناً ﴾ [النساء: ١٥١، ١٥١] فكيف بمن كفر بالجميع، ولم يقر بأمر الله ونهيه ووعده ووعيده؟! بل ترك ذلك محتجاً بالقدر، فهو أكفر ممن آمن ببعض وكفر ببعض)(١).

وقد دل على فساد الاحتجاج بالقدر على فعل المعاصي أو ترك الطاعات ؛ الشرع والعقل ، فمن الأدلة الشرعية :

قول الله - تعالى - : ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلا ءَابَاؤُنَا وَلا ءَابَاؤُنَا وَلا ءَابَاؤُنَا وَلا عَلْمِ حَرَّمْنَا مِنْ شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَتَّى ذَاقُوا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ حَرَّمْنَا مِنْ شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَتَّى ذَاقُوا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُحْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَبِعُونَ إِلا الظَّنَّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلا تَخْرُصُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٩]، فهو لاء المشركون فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَبِعُونَ إِلا الظَّنَّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلا تَخْرُصُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٩]، فهو لاء المشركوم ، ولو كان احتجاجهم مقبولاً صحيحاً ما أذاقهم الله بأسه . فمن احتج بالقدر على الذنوب و المعائب فيلزمه أن يصحح مذهب الكفار ، وينسب إلى الله الظلم تعالى الله عن ذلك علوا كبيراً .

وقال تعالى: ﴿ رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لئلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ [النساء:١٦٥]. فلو كان الاحتجاج بالقدر على المعاصي سائغاً لما كان هناك داع لإرسال الرسل؛ فلم يبق للخلق على الله حجة بعد إرساله الرسل تترى يبينون للناس أمر دينهم، ومراضي رجم (٢).

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (٨/ ٢٦٢-٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((تفسير السعدى)) (٢ / ٢١٨).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠١ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

#### فائدة [١٦]: لا ينسب الشر إلى الله جل وعلا:

ثبت في صحيح مسلم أن النبي عليه والله كان يثني على ربه بتنزيه عن الشر بدعاء الاستفتاح في قوله: ((لبيك وسعديك، والخير كله في يديك، والشر ليس إليك، أنا بك وإليك، تباركت وتعاليت)) (١).

قال الإمام الصابوني رحمه الله في معنى هذا الحديث: (ومعناه \_والله أعلم\_ والشر ليس مما يُضاف إلى الله إفراداً أو قصداً حتى يُقال: يا خالق الشر، ويا مقدر الشر وإن كان الخالق والمقدر لهما جميعاً؛ لذلك أضاف الخضر \_ عليه السلام \_ إرادة العيب إلى نفسه فقال \_فيها أخبر الله عنه في قوله: ﴿أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لَمِسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾ [الكهف:٧٩].

ولَّا ذكر الخير والبر والرحمة أضاف إرادتها إلى الله عز وجل فقال: ﴿فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدُّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾ [الكهف: ٨٦]. ولذلك قال مخبراً عن إبراهيم عليه السلام أنه قال: ﴿وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴾ [الشعراء: ٨٠]. فأضاف المرض إلى نفسه، والشفاء إلى ربه، وإن كان الجميع منه)(٢).

وقال ابن القيم تعليقاً على هذا الحديث: (فتبارك وتعالى عن نسبة الشر إليه، بل كل ما نسب إليه فهو خير، والشر إنها صار شرَّاً لانقطاع نسبته وإضافته إليه؛ فلو أُضيف إليه لم يكن شرَّاً، وهو \_ سبحانه \_ خالق الخير والشر، فالشر في بعض مخلوقاته، لا في خلقه وفعله.



<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۱۷۷).

<sup>(</sup>٢) ((عقيدة السلف وأصحاب الحديث)) للصابوني (٢٨٥).

وخلقُهُ، وفعلُه، وقضاؤه، وقدره خيرٌ كله؛ ولهذا تنزَّه \_ سبحانه \_ عن الظلم، الذي حقيقته وضع الشيء في غير موضعه، فلا يضع الأشياء إلا في مواضعها اللائقة بها، وذلك خير كله، والشر وضع الشيء في غير محله، فإذا وُضِع في محله لم يكن شرَّاً، فعُلم أن الشرليس إليه، وأسهاؤه الحسنى تشهد بذلك) (١).

#### فائدة [٧٧]: وصف القدر بالشر المراد به شر المقدور لا شر القدر :

الشيخ محمد بن صالح العثيمين رحمه الله: (أما وصف القدر بالخير؛ فالأمر فيه ظاهر. وأما وصف القدر بالشر، فالمراد به شر المقدور لا شر القدر الذي هو فعل الله، فإن فعل الله عز وجل ليس فيه شر، كل أفعاله خير وحكمة، ولكن الشر في مفعولاته ومقدوراته؛ فالشر هنا باعتبار المقدور والمفعول، أما باعتبار الفعل؛ فلا، ولهذا قال النبي عليه وساله: (والشر ليس إليك).

فمثلًا، نحن نجد في المخلوقات المقدورات شرًّا، ففيها الحيات والعقارب والسباع والأمراض والفقر والجدب وما أشبه ذلك، وكل هذه بالنسبة للإنسان شر؛ لأنها لا تلائمه، وفيها أيضًا المعاصي والفجور والكفر والفسوق والقتل وغير ذلك، وكل هذه شر، لكن باعتبار نسبتها إلى الله هي خير؛ لأن الله عز وجل لم يقدرها إلا لحكمة بالغة عظيمة، عرفها من عرفها وجهلها من جهلها.

وعلى هذا يجب أن تعرف أن الشر الذي وصف به القدر إنها هو باعتبار المقدورات والمفعو لات، لا باعتبار التقدير الذي هو تقدير الله وفعله.

<sup>(</sup>١) ((شفاء العليل)) (٣٦٥: ٣٦٥).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٤٠٠ ١٠٠٠ ع ١١٠٠٠٠

ثم اعلم أيضًا أن هذا المفعول الذي هو شرقد يكون شرَّا في نفسه، لكنه خير من جهة أخرى، قال الله تعالى: ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ١٤] ، النتيجة طيبة، وعلى هذا، فيكون الشرفي هذا المقدور شرَّا إضافيًّا يعنى: لا شرَّا حقيقيًّا؛ لأن هذا ستكون نتيجته خيرًا) (١).

### فائدة [٨٨]: هل يجب الرضا بكل ما يقضيه الله ويقدّره:

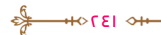
قال ابن أبي العزّ رحمه الله: (الجواب أن يقال: أو لاً: نحن غير مأمورين بالرضا بكل ما يقضيه الله ويقدّره، ولم يرد بذلك كتاب ولا سنة، بل من المقضي ما يُرضى به، وفيه ما يسخط ويمقت، كما لا يرضى به القاضي سبحانه، بل من القضاء ما يُسخط، كما أن من الأعيان المقضية ما يغضب عليه، ويُمقت ويُلعن ويُذم.

ويقال ثانياً: هنا أمران: قضاء الله، وهو فعلٌ قائمٌ بذات الله تعالى، ومقضي وهو المفعول المنفصل عنه، فالقضاء كله خير وعدل وحكمة، فيُرضى به كله، والمقضي قسان: منه ما يُرضى به، ومنه ما لا يُرضى به.

ويقال ثالثاً: القضاء له وجهان: أحدهما: تعلّقه بالرب تعالى ونسبته إليه، فمن هذا الوجه يُرضى به. والوجه الثاني: تعلّقه بالعبد ونسبته إليه، فمن هذا الوجه ينقسم إلى ما يُرضى به، وإلى ما لا يُرضى به.



<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الواسطية)) الشيخ العثيمين.



مثال ذلك: قتل النفس، له اعتباران: فمن حيث قدّره الله وقضاه وكتبه وشاءه، وجعله أجلاً للمقتول، ونهاية لعمره، نرضى به، ومن حيث صدر من القاتل وباشره وكسبه، وأقدم عليه باختياره، وعصى الله بفعله، نسخطه ولا نرضى به)(١).

## وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في قصيدته التائية في القدر (١):

أُمِرْنا بأن نرضى بمثل المصيبة وما كان من مؤذيدون جريمة فلا نصَّ يأتي في رضاها بطاعة بفعل المعاصي والذنوب الكبيرة ولا نرتضي-المقضيَّ-أقبح خصلة إليه وما فينا فنلقى بسخطة لمخلوقه ليست كفعل الغريزة ونسخط من وجه اكتساب الخطيئة

وأما رضانا بالقضاء فإنّها كُسُقم وفق وقد تم ذلّ وغربة فأما الأفاعيل التي كُرِّهت لنا وقد قال قومٌ من أولي العلم لا وقال فريتُّ: نرتضي بإضافة وقال فريتُّ: نرتضي بإضافة وقال فريتُّ: نرتضي بإضافة كما أنها للرب خلتُّ وأنها فنرضي من الوجه الذي هو

### قال الشيخ عبدالرحمن بن سعدي رحمه الله في شرح هذه الأبيات $^{(7)}$ :

(يعني إذا أورد المورد علينا: أنه يجب الرضا بقضاء الله \_ يعني والمعاصي من قدر الله \_ فقد أجاب الشيخ \_ يعني شيخ الإسلام \_ بأربعة أجوبة، كل واحد منها كافٍ شافٍ، فكيف إذا اجتمعت؟

أحدها: أن الذي أُمرنا أن نرضى به: المصائب دون المعائب، فإذا أُصبنا بمرض أو

<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الطحاوية)) (٣٣٦)

<sup>(</sup>٢) ((مجموع الفتاوي)) (٨/ ٢٥٣)، وانظر: ((الدرة البهية شرح القصيدة التائية)) لابن سعدي (٥١).

<sup>(</sup>٣) ((الدرة البهية شرح القصيدة التائية)) (٥٣: ٥١).

# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٥/١٤٠ كا ١١٠٠

فقر، أو نحوهما من حصول مكروه أو فقد محبوب فيجب علينا الصبر، واختُلف في وجوب الرضا، والصحيح استحبابه؛ لأنه لم يثبت ورود الأمر به على وجه الوجوب؛ لتعذره على أكثر النفوس؛ لأن الصبر حبس النفس عن التسخط، واللسان عن الشكوى، والأعضاء عن عملها بمقتضى السخط؛ من نتف الشعر، وشق الجيوب، وحثو التراب على الرؤوس، ونحوها، وذلك واجب مقدور.

أما الرضا الذي هو مع ذلك طمأنينةُ القلب عند المصيبة، وأن لا يكون فيه تمني أنها ما كانت فهذا صعب جدًّا على أكثر الخلق؛ فلهذا لم يوجبه الله، ولا رسوله، وإنها هو من الدرجات العالية، وهو مأمور به أمرَ استحباب.

وأما الرضا بالذنوب و المعائب، فلم نؤمر بالرضا بها، ولم يأتِ نصُّ صحيحٌ، أو ضعيفٌ في الأمر بها، فأين هذا من ذاك؟

\* الجواب الثاني: ما قاله طائفة من أهل العلم: أن الله لم يرض لنا أن نَكْفُر، ونعصي؛ فعلينا أن نوافق ربَّنا في رضاه، وسخطه، قال تعالى: ﴿إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللهَ غَنِيُّ عَنْكُمْ وَلا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ [الزمر:٧].

فالدين: موافقة ربنا في كراهة الكفر، والفسوق، والعصيان، مع تركها، وموافقته في محبة الشكر والإيهان، والطاعة لنا مع فعلها.

\* الجواب الثالث: أن القضاء غير المقضي، فنرضى بالقضاء؛ لأنه فعله سبحانه وتعالى وأما المقضي، الذي هو فعل العبد فينقسم إلى أقسام كثيرة: الإيهان، والطاعة علينا الرضابها، والكفر، والمعصية لا يحل لنا الرضابها، بل علينا أن نكرهها، ونفعل الأسباب التي ترفعها من التوبة، والاستغفار والحسنات الماحية، وإقامة الحد والتعزير على من فعلها، والمباحاتُ مستويةُ الطرفين.



\* الجواب الرابع: أن الشر والمعاصي تختلف إضافتها، فهي من الله خلقاً وتقديراً وتدبيراً، وهي من الله غلاً وتركاً، فحيث أضيفت إلى الله \_ قضاءاً وقدراً \_ نرضى بها من هذا الوجه، وحيث أضيفت إلى العبد نسخطها، ونسعى بإزالتها بحسب مقدورنا).

### فائدة [٩٨]: بعض أقوال أئمة السلف في الإيمان بالقدر:

عن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال: (كل شيء بقدر حتى وضعك يدَك على خدّك)(١).

وقال الوليد ابن الصحابي الجليل عبادة بن الصامت رضي الله عنهما: (دخلت على عبادة وهو مريض أتخايل فيه الموت، فقلت: يا أبتاه أوصني، واجتهد لي.

فقال: أجلسوني، فلما أجلسوه قال: يا بني، إنك لن تجد طعم الإيمان، ولن تبلغ حقيقة العلم بالله \_ تبارك وتعالى \_ حتى تؤمن بالقدر خيره وشره.

قلت: يا أبتاه وكيف لي أن أعلم ما خير القدر وما شره؟

قال: تعلم أن ما أخطأك لم يكن ليصيبك، وما أصابك لم يكن ليخطئك، يا بني إني سمعت رسول الله علم والله يقول: ((إن أول ما خلق الله تعالى القلم، ثم قال: اكتب، فجرى بتلك الساعة بها هو كائن إلى يوم القيامة)). يا بني إن مت ولست على ذلك دخلت النار) (٢). وقال الحسن رحمه الله: (إن الله خلق خلقاً، فخلقهم بقدر، وقسم الآجال بقدر، وقسم أرزاقهم بقدر، والبلاء والعافية بقدر) (٣).

<sup>(</sup>١) ((خلق أفعال العباد)) للبخاري (٣٤).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٥/ ٣١٧)، والترمذي (٤١٥٥)، وقال الألباني بعد أن تتبع طرقه: فالحديث صحيح بلا ريب ((حاشية مشكاة المصابيح)) (١/ ٣٤).

<sup>(</sup>٣) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة)) (٤/ ٦٨٢).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية ع

وقال الإمام أحمد رحمه الله: (والقدر خيره وشره، وقليله وكثيره، وظاهره وباطنه، وحلوه ومرّه، ومحبوبه ومكروهه، وحسنه وسيّئه، وأوله وآخره من الله قضاءً وقدراً، قدّره عليهم لا يعدو واحد منهم مشيئة الله عز وجل، ولا يجاوز قضاءه، بل هم كلهم صائرون إلى ما خلقهم له، واقعون فيها قدر عليهم لا محالة، وهو عدل منه عزّ ربنا وجلّ)(١).

وقال أبو بكر الحميدي رحمه الله: (السنة عندنا أن يؤمن الرجل بالقدر خيره وشرّه، حلوه ومرّه، وأن يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وأن ما أخطأه لم يكن ليصيبه، وأن ذلك كله قضاءٌ من الله عز وجل)(١).

وقال أبو عثمان الصابوني رحمه الله: (ويشهد أهل السنة ويعتقدون أن الخير والشرّ- والنفع والضرّ والحلو والمرّ بقضاء الله تعالى وقدره، ولا مردّ لهما ولا محيص ولا محيد عنها، ولا يصيب المرء إلاّ ما كتب له ربّه، ولو جهد الخلق أن ينفعوا المرء بما لم يكتبه الله له لم يقدروا عليه، ولو جهدوا أن يضرّوه بما لم يقضه الله عليه لم يقدروا)(٣).

وقال ابن قدامة المقدسي رحمه الله: (من صفات الله تعالى أنه الفعّال لما يريد، لا يكون شيء إلاّ بإرادته، ولا يخرج شيء عن مشيئته، وليس في العالم شيء يخرج عن تقديره، ولا يصدر إلاّ عن تدبيره، ولا محيد لأحد عن القدر المقدور، ولا يتجاوز ما خطّ في اللوح المحفوظ)(1).



<sup>(</sup>١) ((طبقات الحنابلة)) (١/ ٢٥).

<sup>(</sup>۲) ((مسند الحميدي)) (۲/ ٥٤٦).

<sup>(</sup>٣) ((عقيدة السلف وأصحاب الحديث)) (٧٩:٧٨).

<sup>(</sup>١٤) ((لمعة الاعتقاد)) (١٩) ٢٠:١٠).

### فائدة [٢٠]: نفي الإيمان عن من لم يؤمن بالقدر:

وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهُ: ((لَا يُوْمِنُ عَبْدُ حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَهُ، وَأَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئِهُ ، وَأَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُعْمِيبَهُ ))(١)

وعَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُ وَاللهِ بَعْنَنِي بِالْحَقِّ، وَيُؤْمِنُ بِالمَوْتِ، وَبِالبَعْثِ بَعْدَ بِأَرْبَعِ: يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ بَعَنَنِي بِالْحَقِّ، وَيُؤْمِنُ بِالمَوْتِ، وَبِالبَعْثِ بَعْدَ اللهِ بَعْنَنِي بِالْحَقِّ، وَيُؤْمِنُ بِالقَدَرِ))(٢).

عن زيد بن ثابت رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله على ولله يقول: ((لو أنَّ الله عَذَّبَ أهلَ سهاواتِهِ وأهلَ أرضِهِ لعذَّبَهم وهوَ غيرُ ظالمٍ لهم ولو رحِمهم لكانت رحمتُه خيرًا لهم من أعها فِم ولو كانَ لكَ مثلُ أحدٍ ذهبًا أو مثلُ جبلِ أحدٍ ذهبًا تنفقُهُ في سبيلِ اللهِ ما قَبِلَهُ منكَ حتَّى تؤمِنَ بالقدرِ كلِّهِ فتعلمَ أنَّ ما أصابكَ لم يكن ليخطئكَ وما أخطأكَ لم يكن ليصيبَكَ وأنَّكَ إن متَّ على غيرِ هذا دخلتَ النَّارَ))(٢).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢١٤٤)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن الترمذي)) (١٧٢٣).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢١٤٥)، وابن ماجه (٨١)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٦٩٩)، وابن ماجه (٧٧) صححه الألباني في ((صحيح أبي داود)).

#### www.alukah.ne





قال ابن بطة رحمه الله: (باب التصديق بأن الإيان لا يصح لأحد ولا يكون العبد مؤمنًا حتى يؤمن بالقدر خيره وشره وأن المكذب بذلك إن مات عليه دخل النار والمخالف لذلك من الفرق الهالكة)(١).





<sup>(</sup>١) ((اللإِبانة)) (٢\٩٤).





## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٥٠ ١٠٠ ﴿ ١٨٥ ٢ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠٠ ﴾ ﴿ ١٠ أَلَا لللهُ على اللهُ على اللهُ على اللهُ على المنظومة الحائية اللهُ على المنظومة الحائية اللهُ على اله

#### قال الناظم \_ رحمه الله\_

وَلا تُنْكِرَنْ جَهِلاً نَكِيرًا ومُنْكَراً (٢٥) وَلا الحُوضَ والِميزانَ إِنَّكَ تُنْصَحُ

قوله: ((وَلا تُنْكِرَنْ)): الإنكار هو التكذيب والجحود.

قوله: ((جَهلًا))؛ أي: من أجل الجهل وقلة العلم.

قوله: ((نكيرًا ومُنْكَرًا)): هما الملكان الموكلان بسؤال العبد في قبره عن ربِّه ومعتقده.

### وإجمالًا:

يجب الإيهان باليوم الآخر، ويشمل الإيهان باليوم الآخر الإيهان بكل ما أخبرنا به الله عز وجل، وما أخبرنا به نبينًا عليه وسلم مما يكون بعد الموت، ومنه الإيهان بمنكر ونكير والإيهان بها يكون في القبر من عذاب ونعيم.



### الأدلة النقلية

#### ١) الأدلة على إثبات عذاب القبر ونعيمه:

ا قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ يُشَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ
 وَيُضِلُّ اللهُ الظَّالِينَ وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧].

٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ اللَّوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ \* لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحًا
 فِيهَا تَرَكْتُ كَلَّ إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٩، ١٠٠].

٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَ وْنَ سُوءُ الْعَذَابِ \* النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٥٤، ٤٦].

٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالُونَ فِي غَمَرَاتِ المَّوْتِ وَالمُلَائِكَةُ بَاسِطُو أَيْدِيهِمْ
 أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ الْيَوْمَ ثُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِهَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الحُقِّ وَكُنْ تُمْ عَنْ
 آياتِهِ تَسْتَكْبرُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٣].

٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِمْنَ حَوْلَكُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ اللَّهِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنْعَذِّبُهُمْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾ [التوبة: ١٠١].

٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَـوْمَ الْقِيَامَـةِ
 أَعْمَى ﴾ [طه: ١٢٤].

٧) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾
 الطور: ٤٧].



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠ المنظومة الحائية

٨) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ
 يُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِهَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩، ١٧٠].

9) وعَنْ عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ عَلَمُولِلُمْ يَقُولُ: ((اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ النَّارِ وَعَذَابِ النَّارِ وَفِتْنَةِ الْقَبْرِ وَعَذَابِ الْقَبْرِ وَشَرِّ فِتْنَةِ الْغِنَى وَشَرِّ فِتْنَةِ الْغِنَى وَشَرِّ فِتْنَةِ الْغَنَى وَشَرِّ فِتْنَةِ الْفَقْرِ اللَّهُمَّ اغْسِلْ قَلْبِي بِهَاءِ النَّلْجِ وَالْبَرَدِ وَنَقِّ قَلْبِي مِنْ إِنِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الْمُسِيحِ الدَّجَّالِ اللَّهُمَّ اغْسِلْ قَلْبِي بِهَاءِ النَّلْجِ وَالْبَرَدِ وَنَقِّ قَلْبِي مِنْ النَّيْسِ وَبَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ النَّوْرِ فِي اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ الدَّنَسِ وَبَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ الدَّنسِ وَبَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ

١٠) وعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: مَرَّ النَّبِيُّ عَلَيْوالله بِقَبْرَيْنِ، فَقَالَ: ((إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لاَ يَسْتَتِرُ مِنَ البَوْلِ، وَأَمَّا الآخَرُ فَكَانَ لاَ يَسْتَتِرُ مِنَ البَوْلِ، وَأَمَّا الآخَرُ فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ )) (١).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٦٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢١٨)، ومسلم (٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٣٧٢).

١٢) وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَن رَسُولَ اللهِ عَلَهُ قَالَ: ((إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا مَاتَ عُرِضَ عَلَيْهِ مَقْعَدُهُ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ، أَن كَانَ مِنْ أَهْلِ الجُنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الجُنَّةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الجُنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الجُنَّةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ النَّارِ، فَيُقَالُ هَذَا مَقْعَدُكَ حَتَّى يَبْعَثَكَ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ)) (١).

١٣) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَيْهُ وَاللهِ: ((إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ وَفَى رَوَايَة : إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ مِنَ التَّشَهُّدِ الآخِرِ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِّ مِنْ أَرْبَعٍ يَقُولُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ وفي رواية : إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ مِنَ التَّشَهُّدِ الآخِرِ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ أَرْبَعٍ يَقُولُ اللَّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَمِنْ فِتْنَةِ المُحْيَا وَالْمَاتِ وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ المُسيحِ لِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَمِنْ فِتْنَةِ المُحْيَا وَالْمَاتِ وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ المُسيحِ اللَّهَ بَاللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

١٤) وعَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَهُ قَالَ يَوْمَ الْخَنْدَقِ: ((مَلَأَ اللهُ قُبُورَهُمْ وَبُيُوبَهُمْ نَارًا، كَمَا شَغَلُونَا عَنْ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى حَتَّى غَابَتْ الشَّمْسُ)) (٣).

10) وعَنْ زَيْدِ بْنِ قَابِتٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ : بَيْنَمَا النَّبِيُّ عَلَمُ وَاللهِ فِي حَائِطٍ لِبَنِي النَّجَادِ ، عَلَى بَغْلَةٍ لَهُ وَنَحْنُ مَعَهُ ، إِذْ حَادَتْ بِهِ فَكَادَتْ تُلْقِيهِ ، وَإِذَا أَقْبُرُ سِتَّةٌ أَوْ خَسْةٌ أَوْ أَرْبَعَةٌ - قَالَ : كَذَا كَانَ يَقُولُ الْحُرُيْرِيُّ - فَقَالَ : ((مَنْ يَعْرِفُ أَصْحَابَ هَذِهِ الْأَقْبُرِ؟)) فَقَالَ رَجُلٌ : أَنَا ، وَكَذَا كَانَ يَقُولُ الْخُرُيْرِيُّ - فَقَالَ : ((مَنْ يَعْرِفُ أَصْحَابَ هَذِهِ الْأَقْبُرِ؟)) فَقَالَ رَجُلٌ : أَنَا ، وَكَذَا كَانَ يَقُولُ الْخُرُيْرِيُّ مَاتَ هَوُ لَاءِ ؟))قَالَ : مَاتُوا فِي الْإِشْرَاكِ ، فَقَالَ: ((إِنَّ هَـذِهِ الْأُمَّةَ تُبْتَلَى فِي قَالَ : ((إَنَّ هَـذِهِ اللهُ مَنْ عَذَابِ الْقَبْرِ اللَّذِي أَسْمَعُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ اللَّهِ مِنْ عَذَابِ اللهُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ اللَّهِ مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ، فَقَالَ : ((تَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ النَّارِ)) قَالُوا : نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ، فَقَالَ : ((تَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ النَّه مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ، فَقَالَ : ((تَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ، فَقَالَ : ((تَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ، فَقَالَ : ((تَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ اللّهِ مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ، فَقَالَ : ((تَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ، قَالَ :

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٧٩)، ومسلم (٢٨٦٦). حَائِطٍ ؛ أي: بستان. حَادَتْ بِهِ؛ أي: مالَتْ به.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۸۸۵).

<sup>&</sup>lt;mark>(٣)</mark> رواه مسلم (٦٢٧).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٥٠ ١١٠ ١٢٥٠ العقدية على المنظومة الحائية

((تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنَ الْفِتَنِ ، مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ)) قَالُوا : نَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الْفِتَنِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ)) قَالُوا : نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ)) وَمَا بَطَنَ ، قَالَ : ((تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ)) قَالُوا : نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ (١).

١٦) وعَنْ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ عَنْ أَبِي أَيُّوبَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ قَالَ خَرَجَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ وَلَلْمُ وَقَدْ وَجَبَتْ اللهُ مَنْهُمْ قَالَ خَرَجَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ وَلِللهِ وَقَدْ وَجَبَتْ الشَّمْسُ فَسَمِعَ صَوْتًا فَقَالَ: ((يَهُودُ تُعَذَّبُ فِي قُبُورِهَا)) (٢).

١٧) وعَنْ فَضَالَة بْنِ عُبَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ : ((كُلُّ المُيِّتِ يُخْتَمُ عَلَى عَمَلِهِ إِلَّا المُرَابِطَ فَإِنَّهُ يَنْمُو لَهُ عَمَلُهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَيُؤَمَّنُ مِنْ فَتَّانِ الْقَبْرِ )) (٢).

١٨) وعَنْ الْفَقَدَامِ بُنِ مَعْدِي كَرِبَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهُ: (لِلشَّهِيدِ عِنْدَ اللهِ سِتُّ خِصَالٍ يُعْفَرُ لَهُ فِي أَوَّلِ دَفْعَةٍ وَيَرَى مَقْعَدَهُ مِنْ الجُنَّةِ وَيُجَارُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَيَأْمَنُ مِنْ الْفَزَعِ الْأَكْبَرِ وَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الْوَقَارِ الْيَاقُوتَةُ مِنْهَا خَيْرٌ مِنْ اللَّنْيَا وَمَا فِيهَا وَيُزَوَّجُ اثْنَتَيْنِ وَسَبْعِينَ زَوْجَةً مِنْ الْحُورِ الْعِينِ وَيُشَفَّعُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَقَارِبِهِ))(1).

١٩) وعَنْ هانئ مولى عثمان رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قال: كَانَ عُثْمَانُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، إِذَا وَقَفَ عَلَى قَبْرِ بَكَى حَتَّى يَبُلَّ لِحِيْتَهُ، فَقِيلَ لَهُ: تُذْكُرُ الجِنَّةُ وَالنَّارُ فَلَا تَبْكِي وَتَبْكِي مِنْ هَـذَا؟ فَقَـالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَالذَّ رَبُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَالذَّ وَالْقَبْرَ أَوَّلُ مَنْزِلٍ مِنْ مَنَازِلِ الآخِرَةِ، فَإِنْ نَجَا مِنْهُ فَمَا بَعْدَهُ أَيْسَرُ إِنَّ القَبْرَ أَوَّلُ مَنْزِلٍ مِنْ مَنَازِلِ الآخِرَةِ، فَإِنْ نَجَا مِنْهُ فَمَا بَعْدَهُ أَيْسَرُ مِنْهُ، وَإِنْ لَمْ يَنْجُ مِنْهُ فَمَا بَعْدَهُ أَشَدُّ مِنْهُ) (٥).

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٣٠٨)، وابن ماجه (٢٦٧)، وحسَّنه الألباني في ((صحيح الجامع)) (١٦٨٤).



<sup>&</sup>lt;mark>(۱)</mark> رواه مسلم (۲۸۶۷).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۳۷۵)، ومسلم (۲۸۹۹).

<sup>(</sup>٣) رواه أبي داود و(٢٥٠٠)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود)). فَتَّانِ الْقَبْرِ، أي : فتانَيْه : منكر ونكير ، أي : لا يأتيانه ، ولا يختبرانه ، بل يكتفي بموته مرابطا شاهدا على صحة إيمانه.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (١٦٦٣)، وابن ماجه (٢٢٧٤)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن الترمذي)).

٢٠) وعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ قَالَ: ((إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتَوكَى عَنْهُ أَصْحَابُهُ وَإِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ أَتَاهُ مَلَكَانِ فَيُقْعِدَانِهِ فَيَقُولَ إِنَّهُ وَسَلَّمَ فَأَمَّا اللَّوْمِنُ فَيَقُولُ أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللهِ كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ لِمُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَمَّا اللَّوْمِنُ فَيَقُولُ أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ فَيُقَالُ لَهُ انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنْ النَّارِ قَدْ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنْ الجُنَةِ فَيرَاهُمَا جَمِيعًا قَالَ وَرَسُولُهُ فَيُقَالُ لَهُ انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنْ النَّارِ قَدْ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنْ الجُنَةِ فَيرَاهُمَا جَمِيعًا قَالَ قَتَادَةُ وَذُكِرَ لَنَا أَنَّهُ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ ثُمَّ رَجَعَ إِلَى حَدِيثِ أَنسٍ قَالَ وَأَمَّا اللَّافِقُ وَالْكَافِرُ فَيُقَالُ لَا قَرَيْتِ أَنسٍ قَالَ وَأَمَّا اللَّافِقُ وَالْكَافِرُ فَيُقَالُ لَا مَرْدِي كُنْتُ أَقُولُ مَا يَقُولُ النَّاسُ فَيُقَالُ لَا دَرَيْتَ لَكُ أَنْ أَنْهُ يُعْمَلُ مَنْ يَلِيهِ غَيْرَ الثَّقَلَيْنِ)
 وَلَا تَلَيْتَ وَيُضْرَبُ بِمَطَارِقَ مِنْ حَدِيدٍ ضَرْبَةً فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا مَنْ يَلِيهِ غَيْرَ الثَّقَلَيْنِ)
 وَلَا تَلَيْتَ وَيُضْرَبُ بِمَطَارِقَ مِنْ حَدِيدٍ ضَرْبَةً فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا مَنْ يَلِيهِ غَيْرَ الثَّقَلَيْنِ)

٢١) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ واللهِ : ((إِذَا قُبِرَ المُيَّتُ أَوْ قَالَ أَحَدُكُمْ أَتَاهُ مَلَكَانِ أَسْوَدَانِ أَزْرَقَانِ يُقَالُ لأَحَدِهِمَا المُنْكُرُ وَالآخَرُ النَّكِيرُ ، فَيَقُولَنِ : مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ ؟ فَيَقُولُ مَا كَانَ يَقُولُ : هُوَ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلا كُنْتَ تَقُولُ هَذَا الرَّجُلِ ؟ فَيَقُولُ مَا كَانَ يَقُولُ : هُو عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ . فَيَقُولُ نَ انْعُلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ هَذَا ، ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ اللهُ ، وَأَنَّ نَعْلَمُ أَنْكَ تَقُولُ هَذَا ، ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعِينَ ، ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ فِيهِ ، ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : نَمْ ، فَيَقُولُ : أَرْجِعُ إِلَى أَهْلِي فَأَخْبِرُهُمْ سَبْعُونَ ذِرَاعًا فِي سَبْعِينَ ، ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ فِيهِ ، ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : نَمْ ، فَيَقُولُ : أَرْجِعُ إِلَى أَهْلِي فَأَخْبِرُهُمْ اللهُ مِنْ فَي فَوْلَانِ : نَمْ كَنَوْمَةِ الْعَرُوسِ اللَّذِي لا يُوقِظُهُ إِلا أَحَبُّ أَهْلِهِ إِلَيْهِ حَتَّى يَبْعَثَهُ اللهُ مِنْ فَي فَولَانِ : نَمْ كَنَوْمَةِ الْعَرُوسِ اللَّذِي لا يُوقِظُهُ إِلا أَحَبُّ أَهْلِهِ إِلَيْهِ حَتَّى يَبْعَثَهُ اللهُ مِنْ مَقَولُانِ : نَمْ كَنَوْمَةِ الْعَرُوسِ اللَّذِي لا يُوقِظُهُ إِلا أَحَبُّ أَهْلِهِ إِلْكَ إِللَّهُ مَنْ ذَلِكَ )) (٢).

(١) رواه البخاري (١٣٣٨)، ومسلم (٢٨٧٠).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (١٠٧١)، وابن أبي عاصم في السنة (٨٦٤)، وابن حبان (٣١١٧) وحسنه الألباني في (صحيح الترمذي))

#### www.alukah.net

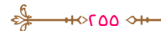


الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ ع

٢٢) وعَنْ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُ واللهُ ، قَالَ : ((إِذَا أُقْعِدَ الْمُؤْمِنُ وَعَنْ اللهِ عَنْهُمَا ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُ واللهِ ، قَالْ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ : ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٦٩)، ومسلم (٢٨٧١).



### الفوائد العقدية

#### فائدة [١]: الروح مخلوقة والموت مخلوق:

من الأدلة على أن الروح مخلوقة قوله تعالى: ﴿اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد: ١٦]، [الزمر: ٦٢]. قال شارح الطحاوية عقب استدلاله بهذه الآية: (فهذا عام لا تخصيص فيه بوجه عام).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ اللَّهُ هُرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا ﴾ [الإنسان: ١]. وقال تعالى لزكريا عليه السلام: ﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٩]. والإنسان مركب من روح وبدن، وخطاب الله لزكريًا لروحه وبدنه.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (روح الآدمي مُبدَعَة باتفاق سلف الأمة وأئمتها وسائر أهل السُّنة، وقد حكى إجماع العلماء على أنها مخلوقة غيرُ واحد من أئمة المسلمين، مثل محمَّد بن نصر المروزي \_الإمام المشهور الذي هو أعلم أهل زمانه بالإجماع والاختلاف، أو من أعلمهم \_، وكذلك أبو إسحاق بن شاقلًا، وأبو محمد بن قتيبة، وكذلك أبو عبدالله بن منده في كتابه "الروح والنفس"، والشيخ أبو يعقوب الخراز، وأبو يعقوب النَّهر جوري، والقاضي أبو يعلى وغيرهم)().

ومن الأدلة على أن الموت محلوق قوله تعالى: ﴿الَّـذِي خَلَـقَ اللَّـوْتَ وَالْحَيَـاةَ لِيَبْلُـوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ [الملك: ٢].

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) لشيخ الإسلام (٤/٢١٦).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠١ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

وحديث أبي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ : (( يُوثَى اللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ وَالهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَال

قال ابن القيم رحمه الله: (وهذا الكبش والإضجاع والذبح ومعاينة الفريقين ذلك: حقيقة ، لا خيال ولا تمثيل كها أخطأ فيه بعض الناس خطا قبيحا ، وقال: الموت عرض، والعرض لا يتجسّم فضلا عن أن يذبح . وهذا لا يصح ؛ فان الله سبحانه ينشئ من الموت صورة كبش يذبح ، كها ينشئ من الأعهال صوراً معاينة يشاب بها ويعاقب ، والله تعالى ينشئ من الأعراض أجساماً تكون الأعراض مادة لها ، وينشئ من الأجسام أعراضاً ، كها ينشئ سبحانه وتعالى من الأعراض أعراضاً ، ومن الأجسام أجساماً ، فالأقسام الأربعة ممكنة مقدورة للرب تعالى ، ولا يستلزم جمعاً بين النقيضين ، ولا شيئاً من المحال ، ولا حاجة إلى تكلف من قال إن الذبح لملك الموت ، فهذا كله من الاستدراك الفاسد على الله ورسوله والتأويل الباطل الذي لا يوجبه عقل و لا نقل و سببه قله الفهم لمراد الرسول ..)(٢).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٣ ٤٤)، ومسلم (٢٨٤٩).

<sup>(</sup>٢) ((حادي الأرواح )) ( ٢٨٢، ٢٨٤ ).

### فائدة [٢]: الميت يُسأل ويُنعم ويُعذب ولو لم يُدفن:

قال ابن أبي العز الحنفي رحمه الله: (واعلم أن عذاب القبر هو عذاب البرزخ، فكل من مات وهو مستحق للعذاب ناله نصيبه منه، قبر أو لم يقبر، أكلته السباع أو احترق حتى صار رماداً ونسف في الهواء، أو صلب أو غرق في البحر، وصل إلى روحه وبدنه من العذاب ما يصل إلى المقبور، وما ورد من إجلاسه، واختلاف أضلاعه ونحو ذلك، فيجب أن يفهم عن الرسول عيه وسلام مراده من غير غلو ولا تقصير)(۱).

وقال الإمام ابن القيم رحمه الله: (إنه ينبغي أن يُعلم أن عذاب القبر ونعيمه اسم لعذاب البرزخ ونعيمه، وهو ما بين الدنيا والآخرة، وقال تعالى: ﴿وَمِنْ وَرَائِهِم مُ بَرْزَخٌ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٠]، وهذا البرزخ يُشرف أهله فيه على الدنيا والآخرة، وسمّي عذاب القبر ونعيمه وأنه روضة أو حفرة نار، باعتبار غالب الخلق؛ فالمصلوب والحرّيق والغريق وأكيل السبّاع والطيور له من عذاب البرزخ ونعيمه قسطه الذي تقتضيه أعماله، وإن تنوعت أسباب النّعيم والعذاب وكيفياتها، فقد ظن بعض الأوائل أنه إذا حرق جسده بالنار وصار رمادًا، وذرِّي بعضُه في البحر وبعضه في البر في يوم شديد الريح أنه ينجو من ذلك، فأوصى بنيه أن يفعلوا به ذلك، فأمر الله البحر فجمع ما فيه، وأمر البر فجمع ما فيه، وأمر البر فقال: خشيتُك يا ربِّ وأنت أعلمُ، فها تلافاه أن رحمَه، فلم يَفُت عذاب البَرزخ ونعيمه لهذه الأجزاء التي صارت في هذه الحال، حتى لو عُلِّق الميِّت على رُؤوس الأشجار في مهابً الرِّياح لأصاب جسدَه من عذاب البَرزخ حظُّه ونصيبه، ولو دُفن الرجل الصالح في أتـون الرّياح لأصاب جسدَه من عذاب البَرزخ حظُّه ونصيبه، ولو دُفن الرجل الصالح في أتـون

<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الطحاوية)) ( ٢٦٨).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠١ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

مِن النار لأصاب جسدَه من نعيم البرزخ ورَوحه نصيبُه وحظُّه، فيجعل الله النار على هذا بَردًا وسلامًا، والهواء على ذلك نارًا وسمومًا، فعناصر العالم وموادُّه مُنقادة لربها وفاطرها وخالقها يُصرِّ فها كيف يشاء، ولا يستعصي عليه منها شيء أراده، بل هي طَوع مشيئتِه مذلَّلة مُنقادة لقُدرته، ومَن أنكر هذا فقد جَحد ربَّ العالمين وكفر به وأنكر ربوبيَّته)(١).

قال الإمام النووي رحمه الله: (فإن قيل: فنحن نشاهد الميت على حاله في قبره، فكيف يسأل ويقعد ويضرب بمطارق من حديد ولا يظهر له أثر؟! فالجواب أن ذلك غير ممتنع، بل له نظير في العادة، وهو النائم، فإنه يجد لذةً وآلامًا لا نحس نحن شيئًا منها، وكذا يجد اليقظان لذةً وآلمًا لما يسمعه أو يفكر فيه ولا يشاهد ذلك جليسه منه، وكذا كان جبرائيل يأتي النبي عليه والله عنه بالوحي الكريم ولا يدركه الحاضرون، وكل هذا ظاهر جلي، وأما ضربه بالمطارق فلا يمتنع أن يوسع له في قبره فيقعد ويضرب..)(١).

#### فائدة [٣]: الأرواح لا تفنى:

قال شارح الطحاوية رحمه الله: (واختلف الناس هل تموت الروح أم لا؟ فقالت طائفة: تموت لأنها نفس، وكل نفس ذائقة الموت،.. وإذا كانت الملائكة تموت، فالنفوس البشرية أولى بالموت.

وقال آخرون: لا تموت الأرواح، فإنها خلقت للبقاء، وإنها تموت الأبدان، قالوا: وقد دل على ذلك الأحاديث الدالة على نعيم الأرواح وعذابها بعد المفارقة إلى أن يرجعها الله



<sup>(</sup>١) ((الروح)) لابن القيم ( ٩٨ - ٩٩).

<sup>(</sup>٢) ((شرح مسلم)) للنووي ( ٩\ ٢٢٤).

في أجسادها.

والصواب أن يقال: موت النفوس هو مفارقتها لأجسادها وخروجها منها، فإن أريد بموتها هذا القدر، فهي ذائقة الموت، وإن أريد أنها تعدم وتفنى بالكلية فهي لا تموت بهذا الاعتبار، بل هي باقية بعد خلقها في نعيم أو في عذاب.

وقد أخبر سبحانه أن أهل الجنة ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا اللَّوْتَ إِلَّا اللَّوْتَةَ الْأُولَى ﴾ [الدخان:٥٦]، وتلك الموتة هي مفارقة الروح للجسد)(١).

يقول ابن تيمية رحمه الله: (والأرواح مخلوقة بلا شك، وهي لا تعدم ولا تفنى، ولكن موتها بمفارقة الأبدان، وعند النفخة الثانية تعاد الأرواح إلى الأبدان)(٢).

#### تتمة للفائدة: هناك أشياء لا يشملها الفناء:

يقول البربهاري رحمه الله : (وكل شيء مما أوجب الله عليه الفناء يفنى، إلا الجنة والنار، والعرش والكرسي، واللوح والقلم والصور، ليس يفنى من هذا أبداً، ثم يبعث الله الخلق على ما ماتوا عليه يوم القيامة فيحاسبهم بها شاء، فريق في الجنة، وفريق في السعير، ويقول لسائر الخلق ممن لم يخلق للبقاء: كونوا تراباً)(").

<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الطحاوية)) (٢٤٤).

<sup>(</sup>٢) ((مجموع الفتاوي)) (٤/٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) ((شرح السنة)) للبربهاري (٨٥).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية

### وقال جلال الدّين السَّيوطي رحمه الله<sup>(١)</sup>:

ثَمَانِيَةٌ حُكْمُ البَقَاءِ يَعُمُّهَا مِنَ الْخَلْقِ ... وَالبَاقُونَ فِي حَيِّزِ العَدَم فِي حَيِّزِ العَدَم هِيَ الْعَرْشُ وَالكُرْسِيْ وَنَارٌ وَجَنَّةٌ ... وعَجْبٌ وَأَرْوَاحٌ كَذَا اللوحُ وَالقَلَم

### فائدة [٤]: مستقر الأرواح بعد الموت:

الأرواح في البرزخ متفاوتة أعظم تفاوت، فمنها: أرواح في أعلى عليين، في الملأ الأعلى، وهي أرواح الأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه، وهم متفاوتون في منازلهم.

ومنها أرواح في حواصل طير خضر، تسرح في الجنة حيث شاءت، وهي أرواح بعض الشهداء، لا كلهم، بل من الشهداء من تحبس روحه عن دخول الجنة لدين عليه. كها في (المسند) عن عبدالله بن جحش: ((أنَّ رجلًا جاء إلى النبيَّ عليه وسلم فقال ما لي يها رسول الله إن قُتِلْتُ في سبيلِ الله قال الجنةُ قال فلمَّا وَلَى قال إلا الدِّينَ سارَّنِي به جبريلُ عليه السلامُ آنفًا))(١).

ومن الأرواح من يكون محبوساً على باب الجنة، كما في الحديث الذي قال فيه رسول على ومن الأرواح من يكون محبوساً على باب الجنّةِ) (٣).

ومنهم من يكون محبوساً في قبره، ومنهم من يكون في الأرض، ومنها أرواح في تنور الزناة والزواني، وأرواح في نهر الدم تسبح فيه وتلقم الحجارة، كل ذلك تشهد له السنة، والله أعلم (1).



<sup>(</sup>١) ((شرح النونية الكافية الشافية)) (١/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٩١٠٠). وقال الألباني في ((إرواء الغليل)) (٥/ ١٩): إسناده جيد.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢٠١٣٦)، وصححه الألباني في ((شرح العقيدة الطحاوية)) (٥٥٥)

<sup>(</sup>٤) ((شرح العقيدة الطحاوية)) لابن أبي العز الحنفي (٢/ ٥٨٢) باختصار.

### فائدة [٥]: الإنسان يبلي إلا عجب الذنب(١):

عَن أَبِي هرَيرةَ رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَمُولِلله : (( ليس مِن الإنسانِ شيءٌ إلَّا يَبْلى، إلَّا عظمًا واحِدًا؛ وهو عَجْبُ الذَّنَب، ومنه يُرَكَّبُ الخَلْقُ يومَ القيامَةِ)) (٢).

## قال الإمام ابن القيم رحمه الله في "النونية"("):

أَيْضًا وَإِنَّهُمَا لَمُخْلُوقَانِ مَا فَيهَا مِنَ السوِلْدَانِ مَا فَيهَا مِنَ السوِلْدَانِ عَدَمٌ وَلَمْ ثُخْلَدِ قُ إِلَى ذَا الآنِ أَجْسَامُهُمْ حُفِظَتْ مِنَ الدِّيدَانِ أَجْسَامُهُمْ حُفِظَتْ مِنَ الدِّيدَانِ أَبِدًا وَهُمْ تَحْتَ التُّرَابِ يَدَانِ بلَى مِنْ فُ تُركبُ خِلْقَةُ الإِنْسَانِ بلَى مِنْ فُ تُركبُ خِلْقَةُ الإِنْسَانِ

وَالعَرْشُ وَالكُرْسِيُّ لَا يُفْنِيهِمَا وَالحُورُ لَا تَفْنَى كَذَلِكَ جَنَّةُ الْـ وَالحُورُ لَا تَفْنَى كَذَلِكَ جَنَّةُ الْـ وَلِأَجْلِ هَـذَا قَالَ جَهْمُ إِنَّهَا وَالأَنْبِيَاءُ فَإِنَّهُمْ تَحْتَ الثَّرَى وَالأَنْبِيَاءُ فَإِنَّهُمْ تَحْتَ الثَّرَى مَا لِلْبِلَى بِلُحُومِهِمْ وَجُسُومِهِم وَكَذَاكَ عَجْبُ الظَّهْر لَا يَبْلَى

#### فائدة [٦]: أجساد الأنبياء لا تبلى:

عن أوس بن أوس : عن النَّبِي عَلَيْهِ قال : ((إِنَّ مِنْ أَفْضَلِ أَيَّامِكُمْ يَوْمَ الجُمُعَةِ ، فِيهِ خُلِقَ آدَمُ عَلَيْهِ السَّلَام ، وَفِيهِ قُبِضَ ، وَفِيهِ النَّفْخَةُ ، وَفِيهِ الصَّعْقَةُ ، فَأَكْثِرُوا عَلَيَّ مِنْ الصَّلَاةِ

<sup>(</sup>۱) عجب الذنب: هو العُظَيْم الصغير الذي في أسفل الصلب عند نهاية فقرات الظهر بين الإليتين، وهو من الإنسان كالذيل للحيوان، ويقال له: عجب الذنب بالباء وفتح العين وسكون الجيم، وعجم الذنب بالميم، ويقال له: العُصْعُص بالضم وبالفتح.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۹۳۵)، ومسلم (۹۵۵).

<sup>(</sup>۳) ((النونية )) شرح ابن عيسى (١/ ٩٥ - ٩٦).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية المنظومة المنظومة الحائية المنظومة المنظومة

فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ مَعْرُوضَةٌ عَلَيَّ ، قَالُوا : يَا رَسُولَ اللهِ ، وَكَيْفَ تُعْرَضُ صَلاتُنَا عَلَيْكَ وَقَدْ أَرَمْتَ - أَيْ يَقُولُونَ قَدْ بَلِيتَ - قَالَ : إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ حَرَّمَ عَلَى الأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمْ السَّلام ) (۱).

### فائدة [٧]: تواتر الأخبار في نعيم القبر وعذابه:

يقول ابن أبي العز رحمه الله: (وقد تواترت الأخبار عن رسول الله على والله على والله على والله على والله عن المناب القبر ونعيمه لمن كان لذلك أهلا، وسؤال الملكين فيجب اعتقاد ثبوت ذلك والإيهان به، ولا نتكلم عن كيفيته، إذ ليس للعقل وقوف على كيفيته، لكونه لا عهد له به في هذه الدار، والشرع لا يأتي بها تحيله العقول، ولكن قد يأتي بها تحار فيه العقول) (٢).

ويقول القسطلاني رحمه الله: (وقد كثرت الأحاديث في عذاب القبر حتى قال غير واحد إنها متواترة، وإن لم تصح مثلها لم يصح شيء في أمر الدين)(").

قال الإمام حافظ حكمي (رحمه الله): (وأما نصوص السنة في إثبات عذاب القبر قد بلغت في ذلك مبلغ التواتر؛ إذ رواها أئمة السنة وحَمَلة الحديث ونقّاده عن الجم الغفير والجمع الكثير من أصحاب رسول الله عيه والجمع الكثير من أصحاب رسول الله عيه والبدالله، وعائشة أم المؤمنين، وأسهاء بنت أبي والبراء بن عازب، وعمر بن الخطاب، وابنه عبدالله، وعائشة أم المؤمنين، وأسهاء بنت أبي بكر، وأبو أبو سعيد الخدري، وسمرة بن



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (١٠٤٧)، وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٩٢٥).

<sup>(</sup>٢) ((شرح العقيدة الطحاوية ))(٥٠).

<sup>(</sup>۲/ ۲۹) ((إرشاد الساري)) (۲/ ٤٦٠).

**₹** 

جندبٍ، وعثمان، وعلي، وزيد بن ثابتٍ، وجابر بن عبدالله، وسعد بن أبي وقاصٍ، وزيد بن أرقم، وأبو بكرة، وعبدالرحمن بن سمرة، وعبدالله بن عمرو بن العاص، وأبوه عمرو، وأم مبشرٍ، وأبو قتادة، وعبدالله بن مسعودٍ، وأبو طلحة، وأسهاء بنت أبي بكر الصديق، وعبدالرحمن بن حسنة، وتميم الداري، وحذيفة، وأبو موسى الأشعري، والنعمان بن بشيرٍ، وعوف بن مالكٍ)(١).

#### فائدة [٨]: سؤال الملكين:

عَنْ أَنسِ بنِ مالكِ رضِيَ الله عنه أنه حَدثَهُمْ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَهُ وَاللهِ قَالَ ((العبدُ إذا وضعَ في قبرهِ وتَوَلَّي وذهبَ أصحابهُ، حتى إنه ليسمعُ قرعَ نِعالهِم، أتاهُ ملكانِ فأقعداهُ، فيقولان له: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجلِ محمدٍ عيه والله ؟ فيقول: أشهدُ أنه عبدُ اللهِ ورسوله، فيقال: انظر إلى مقعَدكَ في النارِ، أبدَلكَ اللهُ بهِ مقعدًا من الجنةِ. قال النبيُ عليه والما الكافِرُ، أو المنافِقُ: فيقول: لا أذري، كنتُ أقولُ ما يقولُ الناسُ. فيقالُ: لا دَرَيْتَ ولا تَلَيْتَ، ثم يُضربُ بمِطرقةٍ مِن حديدٍ ضربَةً بينَ أذنيهِ، فيصيحُ صيحةً يسمعهُ مَن يَليهِ إلا الثَّقَلَيْنِ)) (١).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَمُ وَاللهِ: ((إذا قُبِرَ الميتُ (أو قال أحدكم) أتاهُ ملكانِ أسودانِ أزرقانِ . يقال لأحدهما : المُنْكرُ والآخر النّكِيرُ . فيقولانِ : ما كنتُ تقولُ في هذا الرجل ؟ فيقولُ ما كانُ يقولُ : هو عبدُ اللهِ ورسولهُ . أشهد أن لا إله إلا اللهُ وأن محمدا عبدهُ ورسولهُ . فيقولان : قد كنا نعلمُ أنكَ تقولُ هذا . ثم يُفْسَح له في قبرهِ

<sup>(</sup>١) ((معارج القبول)) لحافظ حكمي (٢ \١١٧).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۳۳۸)، ومسلم (۲۸۷۰).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

سبعونَ ذراعا في سبعينَ . ثم يُنورُ له فيهِ . ثم يقالُ لهُ : نم . فيقولُ أرجعْ إلى أهلي فأخبرهُم ؟ فيقولانِ : نَمْ كنومةِ العروسِ الذي لا يوقظهُ إلا أحبُّ أهلهُ إليهِ ، حتى يبعثَهُ اللهُ من مضجعهُ ذلكَ . وإن كان منافقا قال : سمعتُ الناسَ يقولون فقلتُ مثلهُ . لا أدري . فيقولان : قد كنا نعلمُ أنكَ تقولُ ذلكَ . فيقالُ للأرضِ : التَيْمي عليهِ . فتَلْتَ عَم عليهِ . فتَنْتَ عَم عليهِ . فتختلفُ أضلاعهُ . فلا يزالُ فيها مُعَذّبا حتى يبعثهُ اللهُ من مضجعهِ ذلك))(١).

وعن عائشة أنَّ النَّبي عَيْمُ واللهِ كان يقول: ((اللَّه مَّ إنِّي أعوذُ بِكَ منَ الكسَلِ والهرمِ والمأثمِ والمغرمِ ومن فتنةِ القبرِ وعذابِ القبرِ وعذابِ النَّارِ وعذابِ النَّارِ ومن شرِّ فتنةِ الغنى وأعوذُ بكَ من فتنةِ الفيرِ ومن فتنةِ المسيحِ الدَّجَّالِ اللَّهمَّ اغسل عنِّي خطايايَ بهاءِ الثَّلجِ والبَرَدِ ونقِّ قلبي منَ الخطايا كما نقَّيتَ الثَّوبَ الأبيضَ منَ الدَّنسِ وباعِد بيني وبينَ خطايايَ كما باعدتَ بينَ المشرقِ والمغربِ)(٢).

قال ابن حجر رحمه الله: (قوله: "ومن فتنة القبر" هي سؤال الملكين) (٢).
وقال المباركفوري رحمه الله: "وفتنة القبر" أي: التحير في جواب الملكين) (٤).
يقول ابن القيم رحمه الله: (أما أحاديث عذاب القبر ومساءلة منكر ونكير فكثيرة ، متواترة عن النبي عليه وسلم (٩).



<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٠٧١)، وحسَّنه الألباني.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۰۱۶).

<sup>(</sup>۳) ((فتح الباري)) ( ۱۱ / ۱۷۷).

<sup>(</sup>٤) ((تحفة الأحوذي)) (٩ / ٣٢٨).

<sup>(</sup>٥) ((مفتاح دار السعادة)) (١/٤٣).

وقال الألباني رحمه الله: (إن سؤال الملكين في القبر حق ثابت، فيجب اعتقاده أيضًا، والأحاديث فيه أيضًا متواترة)(١).

#### فائدة [٩]: عذاب القبر ونعيمه للروح والبدن معًا:

قال الطحاوي رحمه الله: (وليس السؤال في القبر للروح وحدها، كما قال ابن حزم وغيره، وأفسد منه قول من قال: إنه للبدن بلا روح! والأحاديث الصحيحة ترد القولين. وكذلك عذاب القبر يكون للنفس والبدن جميعاً، باتفاق أهل السنة والجماعة، تنعم النفس وتعذب مفردة عن البدن ومتصلة به)(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (بل العذاب والنعيم على النفس والبدن جميعاً باتفاق أهل السنة والجاعة، تنعم النفس وتعذب منفردة عن البدن وتعذب متصلة بالبدن، والبدن متصل بها، فيكون النعيم والعذاب عليها في هذه الحال مجتمعين، كما يكون للروح مفردة عن البدن) (٣).

وقال ابن القيم رحمه الله: ( فإذا عرفت هذه الأقوال الباطلة فلتعلم أن مذهب سلف الأمة وأثمتها أن الميت إذا مات يكون في نعيم أو عذاب، وأن ذلك يحصل لروحه وبدنه، وأن الروح تبقى بعد مفارقة البدن منعمة أو معذبة، وأنها تتصل بالبدن أحيانا ويحصل له معها النعيم أو العذاب، ثم إذا كان يـوم القيامة الكبرى أعيدت الأرواح إلى الأجساد، وقاموا من قبورهم لـرب العالمين، ومعاد الأبدان متفق عليه بـين المسلمين واليه ود

<sup>(</sup>١) ((السلسلة الصحيحة)) للألباني (١/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>۲) ((شرح العقيدة الطحاوية)) (٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (٢/ ٢٨٢).

#### www.alukah.net





والنصارى، ونحن نثبت ما ذكرناه، فأما أحاديث عذاب القبر ومساءلة منكر ونكير فكثيرة متواترة)(١).

#### فائدة [١٠]: النار التي في القبور ليست من نار الدنيا:

قال ابن القيم رحمه الله: ( إن النار التي في القَبر والخضرة ليست مِن نار الدنيا ولا من زُروع الدنيا، فيشاهده من شاهد نار الدنيا وخضر ها، وإنها هي من نار الآخرة وخضر ـها، وهي أشدُّ من نار الدنيا، فلا يحسُّ به أهل الدنيا، فإن الله سبحانه يحمى عليه ذلك الـتراب والحجارة التي عليه وتحته حتى يكون أعظم حرًّا من جمر الدنيا، ولو مسَّها أهل الدنيا لم يحسوا بذلك، بل أعجب من هذا أن الرَّجلين يُدفنان أحدهما إلى جنب الآخر، وهذا في حفرة من حفر النار لا يصل حرُّها إلى جاره، وذلك في رَوضة من رياض الجنة لا يصل رَوْحُها ونَعيمها إلى جارِه، وقُدرة الربِّ تعالى أوسع وأعجب من ذلك، وقد أرانا اللهُ من آيات قدرته في هذه الدار ما هو أعجب من ذلك بكثير، ولكن النفوس مُولعة بالتكذيب بها لم تُحط به علمًا إلا من وفَّقه الله وعصمه، فيُفرش للكافر لوحان من نار فيشتعل عليه قبره بها كما يشتعل التَّنُّور، فإذا شاء الله سبحانه أن يُطلع على ذلك بعض عبيده أطلعه وغيَّبه عن غيره، إذ لو اطَّلع العِباد كلُّهم لزالت كلمةُ التكليف والإيمان بالغيب، ولما تدافن الناس، كما في "الصحيحين" عنه عليه والله : ((لولا أن لا تَدافنوا لدعوتُ اللهَ أن يُسمِعَكم من عذاب القبر ما أسمعُ)(١).



<sup>(</sup>١) ((الروح)) (٦٩).

<sup>(</sup>٢) ((الروح)) (٨٩).

## →+

#### فائدة [١١]: ضمة القبر:

عَنْ عائشةَ رضيَ اللهُ عنها عنْ النبيِّ عَلَهُ واللهِ قالَ : (( إِنَّ لِلْقبرِ ضَغْطَةً ، ولَوْ كان أحدُّ ناجِيًا مِنْها ، نَجَا مِنْها سعدُ بْنُ معاذٍ))(١).

وعنْ ابنِ عمر، عن رسولِ الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه عنه حين توفي : (هذا الذي تحركَ له العرشُ وفتِحتْ له أبوابُ السهاءِ وشهدَه سبعونَ ألفًا من الملائكةِ لقد ضُمَّ ضمةً ثمَّ فرِّجَ عنه \_يعني سعدَ بنَ معاذٍ \_ولو أنَّ رجلًا نجا من القبرِ لنجا منه سعدُ بنُ معاذٍ)(٢).

وعنْ أَبِي أَيوبَ رضيَ الله تعالى عنهما: أنَّ صبيًّا دُفِنَ فقالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ ((لَـوْ أَفْلَتَ هَذَا الصبيُّ))(").

قال الحافظ الذهبي رحمه الله: (هذه الضمة ليست من عذاب القبر في شيء ، بل هو أمر يجده المؤمن كما يجد ألم فقد ولده وحميمه في الدنيا ، وكما يجد من ألم مرضه ، وألم خروج نفسه ، وألم سؤاله في قبره وامتحانه ، وألم تأثره ببكاء أهله عليه ، وألم قيامه من قبره ، وألم الموقف وهوله ، وألم الورود على النار ، ونحو ذلك . فهذه الأراجيف كلها قد تنال العبد ، وما هي من عذاب القبر ، ولا من عذاب جهنم قط ، ولكن العبد التقي يرفق الله به في بعض ذلك أو كله ، ولا راحة للمؤمن دون لقاء ربه . قال الله تعالى : ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الحُنَاجِر ﴾[غافر: ١٨]

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢٣١٤٨)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٩٤٣).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي (٢٠٥٥)، وصححه الألباني في ((صحيح النسائي)).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الكبير (٣٧٦٥)، **وصححه الألباني** في الصحيحة (٢١٦٤).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

؛ فنسأل الله تعالى العفو واللطف الخفي . ومع هذه الهزات ، فَسَعْدٌ – يعني ابن معاذ – ممن نعلم أنه من أهل الجنة ، وأنه من أرفع الشهداء رضي الله عنه. كأنك يا هذا تظن أن الفائز لا يناله هول في الدارين ، ولا روع ولا ألم ولا خوف ؟! سل ربك العافية ، وأن يحشرنا في زمرة سعد)(١).

وقال الشيخ النفراوي المالكي رحمه الله: (وأما ضمَّةُ القبر فلا بد منها ، وإن كانت تختلف باختلاف الدرجات)(١).

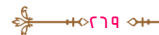
قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: (هذا الحديث \_ يعني حديث (لقد ضم القبر سعدا ضمة..) \_ مشهور عند العلماء ، وعلى تقدير صحته: فإن ضمة الأرض للمؤمن ضمة رحمة وشفقة ، كالأم تضم ولدها إلى صدرها ، أما ضمتها للكافر فهي ضمة عذاب والعياذ بالله ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أن الإنسان إذا دفن أتاه ملكان يسألانه عن ثلاثة أصول: من ربك ؟ وما دينك ؟ ومن نبيك ؟ فالمؤمن يقول: ربي الله ، وديني الإسلام ، ونبيي محمد ، أسأل الله أن يجعل جوابي وجوابكم هذا ، أما المنافق أو المرتد - أعاذنا الله وإياكم من هذا — فيقول: هاه هاه لا أدري ، سمعت الناس يقولون قولاً فقلته ، فيضيق عليه القبر حتى تختلف أضلاعه والعياذ بالله ، يدخل بعضه في بعض من شدة الضم ، ففرق بين ضم الأرض للكافر أو المرتد وضمها للمؤمن )(٣).



<sup>(</sup>١) ((سير أعلام النبلاء)) (١/ ٢٩٠-٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) ((الفواكه الدواني)) (٢/ ٦٨٨).

<sup>(</sup>٣) ((لقاءات الباب المفتوح)) (لقاء رقم/ ١٦١، سؤال رقم/ ١٧) باختصار.



#### فائدة [٢١]: هل الكافر يفتن في قبره؟

قد جاءت أحاديثُ عن النبي عليه والله تَدل على أن الكافر وغيرَه من غير أهل الإسلام يتعرضون لفتنة القبر وسؤال الملكين، ومنها:

حديث أنسِ بنِ مالكِ رضيَ الله عنه أنه حدثهُمْ أنَّ رسولَ الله عله والله عَله والله قَالَ: ((العبدُ إذا وضعَ في قبرهِ وتَوكَي وذهبَ أصحابهُ، حتى إنه ليسمعُ قرعَ نِعالهِم، أتاهُ ملكانِ فأقعداهُ، فيقولان له: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجلِ محمدٍ عله والله ؟ فيقول: أشهدُ أنهُ عبدُ اللهِ ورسوله، فيقال: انظر إلى مقعدكَ في النارِ، أبدلكَ اللهُ بهِ مقعدًا من الجنةِ. قال النبيُ عله والله فيقال: فيراهُما جميعًا، وأما الكافِرُ، أو المنافِقُ: فيقول: لا أدْري، كنتُ أقولُ ما يقولُ الناسُ. فيقالُ: لا دَرَيْتَ ولا تَلَيْتَ، ثم يُضربُ بمِطرقَةٍ مِن حديدٍ ضربَةً بينَ أذْنَيهِ، فيصيحُ صيحةً يسمعهُ مَن يَليهِ إلا الثَّقَلَيْنِ))(١).

### فائدة [١٣]: هل الأطفال وغير المكلفين يفتنون في قبورهم؟

اختلفَ العلماءُ في الأطفالِ ، هل يسألون في قبورِهم ؟ على قولَين :

القولُ الأولُ : أنَّهم يُسألون ، وهو قول بعضِ المالكيةِ وبعض الحنابلة ، واختاره القرطبيُّ ، واختارَه أيضاً شيخُ الإسلام ابنُ تيمية كها نقلَه عنه في الفروع (٢).

قال ابنُ القيِّمِ رحمه الله : (وحجةُ من قالَ إنَّهم يُسأَلُون : أنَّه يُشرَعُ الصلاةُ عليهم، والدعاءُ لهم، وسؤالُ اللهِ أن يقيَهم عذابَ القبرِ وفتنةَ القبرِ)(").

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٣٨)، ومسلم (٢٨٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((الفروع)) (٢/ ٢١٦) و ((شرح الزرقاني)) (٢/ ٨٥).

<sup>(</sup>٣) ((الروح)) (٨٧-٨٨).

#### www.alukah.net



#### 

القولُ الثاني: أنَّهم لا يُمتحنون ولا يُسأَلون في قبورِهم. وهو قولُ الشافعيةِ ، وبعضِ المالكية والحنابلة. قالَ ابنُ مفلح رحمه الله: وهو قولُ القاضي ، وابنُ عقيل (١).

أما حجّة هذا القول ، فيوضّحُها ابنُ القيم رحمه الله فيقول: (قالَ الآخرون: السوالُ إنّما يكونُ لِمَن عَقَلَ الرسولَ والمرسِلَ ، فيُساًل هل آمن بالرسولِ وأطاعَه أم لا ؟ فيُقال له: ما كنت تقولُ في هذا الرجلِ الذي بُعِثَ فيكم ؟ فأمّا الطفلُ الذي لا تمييزَ له بوجه ما ، فكيف يقالُ له: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجلِ الذي بُعثَ فيكم ؟ ولو رُدَّ إليه عقلُه في القبرِ ، فإنّه لا يُساًل عمّا لم يتمكن من معرفتِه والعلم به ، ولا فائدة في هذا السؤالِ . وأما حديثُ أي هريرة رضي الله عنه ، فليس المرادُ بعذابِ القبرِ فيه عقوبةَ الطفلِ على تركِ طاعةٍ أو فعلِ معصيةٍ قطعًا ، فإنَّ الله لا يعذَّبُ أحدًا بلا ذنبٍ عمله . بل عذابُ القبرِ : قد يُرادُ به الألمُ الذي يحصل للميتِ بسببٍ غيرِه ، وإن لم يكن عقوبةً على عَمَلٍ عَمِلَه ، ومنه قولُه عَلَم الذي يحصل للميتِ بسببٍ غيرِه ، وإن لم يكن عقوبةً على عَمَلٍ عَمِلَه ، ومنه قولُه عَلَم الذي يحصل للميتِ بسببٍ غيرِه ، وإن لم يكن عقوبةً على عَمَلٍ عَمِلَه ، ومنه قولُه عَلَم الله أن الله يعذبُ بدنبِ الخيِّ . ولا ريبَ أن في القبرِ من الآلامِ والهمومِ والحسراتِ ما قد يسرحى أثرُه إلى الطفل ، فيتُم يُ فلمصلي عليه أن يسألَ الله تعالى له أن يقية ذلك العذابَ ، والله أعلم )(").



<sup>(</sup>١) ((الفروع)) (٢/٢١٦).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (YYP).

<sup>(</sup>٣) ((الروح)) (٨٧-٨٨).

## فائدة [١٤]: من الذين لا يُفْتنون في قُبرهم :

### ١. من مات مرابطاً في سبيل الله:

عَنْ سَلْمَانَ رضي الله عنه قالَ : سَمِعتُ رسولَ الله عَلَهُ واللهِ يقولُ : ((رباطُ يـومٍ وليلـةٍ خيرٌ من صيامِ شَهْرٍ وقِيامِهِ . وإن ماتَ ، جَرى عليهِ عملُهُ الَّذي كانَ يَعملُهُ ، وأُجْريَ عليـهِ رزقُهُ ، وأمِنَ الفتَّانَ)(١).

قال المناوي رحمه الله: ( "من فتان القبر"؛ أي: فتانَيْه: منكر ونكير؛ أي: لا يأتيانه، ولا يختبرانه، بل يكتفى بموته مرابطا شاهدا على صحة إيهانه)(١).

وعن فَضَالَةَ بنُ عُبَيْدٍ رضي الله عنه عنْ رسولِ اللهِ عَلَمُ واللهِ أَنَّهُ قالَ : ((كلُّ ميِّتٍ يُختَمُ على عملِهِ إلَّا الَّذي ماتَ مرابطًا في سبيلِ اللهِ فإنَّهُ ينمي لَهُ عملُهُ إلى يومِ القيامةِ ويأمَنُ مِن فتنةِ القبرِ)(٢)

#### ٢. من مات بداء البطن:

عن عبد الله بن يسار، قال: كنتُ جالسًا وسليهانُ بنُ صُرَدٍ وخالد بنُ عُرفطة، فذكروا أنَّ رجلًا تُوفِي ماتَ ببطنِهِ ، فإذا هما يشتَهيانِ أن يَكونا شُهداءَ جنازتِه، فقالَ أحدُهُما للآخرِ: ألم يقلُ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ وسلّم: ((من يقتُلهُ بطنهُ، فلن يعذَّبَ في قبرِهِ ))فقالَ الآخرُ: بلَى، وفي رواية صدَقتَ)(1).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۹۱۳).

<sup>(</sup>۲) ((فيض القدير))(٥/٤٤).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (١٦٢١)، وصححه الألباني في ((صحيح الترمذي)).

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي (٤/ ٩٨)، وأحمد (١٨٣٣٦)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن النسائي)).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٥/١٠ ١٠٠ المنظومة الحائية

#### ٣. الشهيد:

عن رَاشدِ بْنِ سعدٍ ، عنْ رجلٍ منْ أصحابِ النَّبِيِّ عَلَمُ وَسلَمُ ، أَنَّ رجلًا قَالَ : يا رسولَ الله ! ما بالُ المؤمنينَ يُفْتَنُونَ فِي قُبُورِهِمْ إلَّا الشهيدَ ؟ قَالَ : ((كَفَى بِبَارِقَةِ السُّيُوفِ عَلَى رَأْسِهِ فِتْنَةً)(١).

#### فائدة [٥/]: هل عذاب القبر دائم أم منقطع؟

يقول الحافظ ابن حَجر رحمه الله: (والعذاب يستمر إذا كان العبد كافرًا أو منافقًا نِف اقَ كُفر، وإن كان مسلمًا عاصيًا فيخلتف باختلاف كِبَر المعصية وصِغرِها، وحصول العفوِ عن بعض العصاة دون بعض، فقد يُعذَّب بعضُ العصاة، وقد لا يستمر التعذيبُ على بعض العصاة، وقد يُرفع عن بعض)(٢).

وقال ابن أبي العز رحمه الله: (وهل يدوم عذاب القبر أو ينقطع؟ جوابه أنه نوعان: منه ما هو دائم، كما قال الله تعالى: ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ [غافر:٤٦]. وكذلك في حديث ابن عازب في قصة الكافر: (...ثم يُفْتَحُ لهُ بابٌ إلى النارِ فينظرُ إلى مقعدِهِ حتى تقومَ الساعةُ))("). رواه أحمد.

والنوع الثاني: يستمر مدة ثم ينقطع، وهو عذاب بعض العصاة الذين خفت جرائمهم، فيعذب بحسب جرمه ثم يخفف عنه)(1).



<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٢٠٥٣) ، وصححه الألباني في ((أحكام الجنائز)) (٥٠).

<sup>(</sup>٢) ((فتاوي الحافظ ابن حجر )) نقلاً عن كتاب ((القبر)) للشيخ أشرف عبدالمقصود(١٦).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٧٥٣)، وأحمد (١٨٥٥٧)، وصححه الألباني في ((صحيح أبي داود)).

<sup>(</sup>١) ((شرح الطحاوية)) ( ٢٠١).

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله عن عذاب القبر: (أما إن كان الإنسان كافراً والعياذ بالله فإنه لا طريق إلى وصول النعيم إليه أبداً ، ويكون عذابه مستمراً ، وأما إن كان عاصياً وهو مؤمن فإنه إذا عذّب في قبره يعذّب بقدر ذنوبه ، وربها يكون عذاب ذنوبه أقل من البرزخ الذي بين موته وقيام الساعة ، وحينئذ يكون منقطعاً)(۱).

#### فائدة [٦٦]: سماع الأموات:

قال الشَّيخ الألباني رحمه الله في مقدمة "الآيات البينات في عدم سماع الأموات" للألوسي رحمه الله: (وخلاصة البحث والتحقيق: أن الأدلة من الكتاب والسنة وأقوال أئمة الحنفية وغيرهم: على أن الموتى لا يسمعون، وأن هذا هو الأصل، فإذا ثبت أنهم يسمعون في بعض الأحوال كما في حديث خفق النعال، أو أن بعضهم سمع في وقت ما كما في حديث القليب، فلا ينبغي أن يُجعل ذلك أصلاً، فيقال: إن الموتى يسمعون، كلَّا، فإنها قضايا جزئيَّة لا تُشكل قاعدة كليَّة يعارض بها الأصل المذكور، بل الحق أنه يجب أن تستثنى منه على قاعدة استثناء الأقل من الأكثر، أو الخاص من العام، كما هو مقرر في أصول الفقه.

ولذلك قال العلامة الألوسي في "روح المعاني" بعد بحث مستفيض في هذه المسألة: والحق أن الموتى لا يسمعون في الجملة، فيقتصر على القول بالسماع بها ورد السماع بسماعه. وهذا مذهب طوائف من أهل العلم، كما قال الحافظ ابن رجب الحنبلي.

<sup>(</sup>۱) ((الشرح الممتع)) (۳/ ۲۵۳).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ المنظومة الحائية ٢٧٤ ١٠٠٠

وما أحسن ما قاله ابن التين رحمه الله: (إن الموتى لا يسمعون بلا شكً، لكن إذا أراد الله تعالى إسماع ما ليس من شأنه السماع لم يمتنع).

### ووُجِّه سؤال إلى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء(١)، وفيه:

س: قرأت في كتاب "الحاوي للفتاوى" للإمام السيوطي أن الميت يسمع كلام الناس، وثناءهم عليه، وقولهم فيه، كذلك يَعرف من يزوره من الأحياء، وإن الموتى يتزاورون، فهل هذا حسن؟ فقد اعتمد على بعض الأحاديث وبعض الآثار، وذلك في (ج٢/ ١٧٩، ١٧٠)؟

ج: الأصل عدم سماع الأموات كلامَ الأحياء إلا ما ورد في النص؛ لقول الله سبحانه يخاطب نبيه عليه والله : ﴿ وَمَا أَنْتَ كَاللَّم مَنْ فِي الْقُبُورِ ﴾ [المروم: ٥٦]، وقول سبحانه: ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مَنْ فِي الْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢].

### فائدة [١٧]: سماع النبي عليه وسلم الأصوات المعذبين في قبورهم:

عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: بينها النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ في حائطٍ لبني النجارِ ، على بغلةٍ لهُ ، ونحن معَه ، إذ حادت بهِ فكادت تُلقيهِ . وإذا أقبرُ ستةٍ أو خمسةٍ أو أربعةٍ (قال: كذا كان يقولُ الجريريُّ) فقال ((مَن يعرفُ أصحابَ هذه الْأَقْبُرِ؟)) فقال رجلُّ : أنا . قال ((فمتى ماتَ هؤلاءِ؟)) قال : ماتوا في الإشراكِ . فقال ((إنَّ هذه الأمةَ تُبْتَكَى في قُبُورها ، فلو لا أنْ لاتَدَافَنُوا ، لدعوتُ الله أَنْ يُسمعكم من عذابِ القبرِ الذي أسمعُ منهُ)) ثم أقبل علينا بوجهِه ، فقال ((تعوَّذوا باللهِ من عذابِ النارِ)) قالوا : نعوذُ باللهِ



<sup>(</sup>۱) فتوى رقم (۹۲۱۶).



من عذابِ النارِ . فقال ((تعوَّذوا باللهِ من عذابِ القبرِ) قالوا : نعوذُ باللهِ من عذابِ القبرِ . قال ((تعوَّذوا باللهِ من الفتنِ ، ما ظهر منها وما بطن)) قالوا : نعوذُ باللهِ من الفتنِ ، ما ظهر منها وما بطن . قال ((تعوَّذوا باللهِ من فتنةِ الدجالِ)) قالوا : نعوذُ باللهِ من فتنةِ الدجالِ (۱).

### فائدة [٨٨]: سماع غير النبي عليه وسلم الله الأصوات المعذبين في قبورهم أحياناً:

قال ابن القيم رحمه الله: (رؤية هذه النار في القبر كرؤية الملائكة والجن تقع أحياناً لمن شاء الله أن يريه ذلك)(٢).

وقال ابن تيمية رحمه الله في ذلك: (قد يكشف لكثير من أبناء زماننا يقظة ومناماً، ويعلمون ذلك ويتحققونه، وعندنا من ذلك أمور كثيرة)(").

وسئل الشيخ ابن باز رحمه الله: يوجد رجل منزله قريب من المقبرة وهذا الرجل يقول: إنه في آخر الليل يسمع أنينًا يأتي من المقابر، هل ثبت مثل هذا في التاريخ؟

#### فأجاب رحمه الله:

نعم نقل جمع من العلماء أنه يقع هذا، يسمع عذاب بعض المعذبين نسأل الله العافية، والنبي على مرعلى قبرين فسمع عذابها وأخبر الناس بذلك عليه الصلاة والسلام وقال: أما أحدهما فكان يمشي بالنميمة وأما الآخر فكان لا يستتر من البول لا يتنزه من البول نسأل الله العافية...وقد ذكر ابن رجب رحمه الله في أهوال القبور كتاب لابن رجب

<sup>(</sup>١) رواه أبي داود (٢٥٠٠)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود)).

<sup>(</sup>۲) ((الروح)) (۱۸۷).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (٢٤ \٣٧٦).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٢ ١٠٠ المنظومة الحائية

يسمى أهوال القبور ذكر فيه جملة من هذه الأشياء ووقائع. نسأل الله العافية. يري الله عباده العبر حين يطلع سبحانه بعض الناس على هذه الأشياء من باب التذكير ومن باب التحذير ليعتبروا ويتذكروا نسأل الله السلامة .

وقال الدكتور عمر الأشقر رحمه الله: (لم يزل بعض الناس يتحدثون عن سماعهم أو رؤيتهم للمعذبين في قبورهم، ومن هؤلاء ثقات أعلام لا مطعن في دينهم وأمانتهم)(١).

## فائدة [٩]: تلاقي أرواح الأموات وتزاورهم:

عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : قال رسولُ الله علموالله : (إذا حُضِرَ المؤمنُ ؛ أَتَتِ ملائكةُ الرحمةِ بحَرِيرةِ بيضاء ، فيقولون : اخرُجِي راضيةً مَرْضِيًّا عنكِ إلى رَوْحِ اللهِ ورَيُحانٍ ، وربِّ غيرِ غضبان ، فتخرجُ كأَطْيَبِ رِيحِ المِسْكِ ، حتى إنه لَيُناوِلُهُ بعضُهم بعضًا ، حتى يأتوا به أبوابَ السهاء ، فيقولون : ما أَطْيَبَ هذه الرِّيحَ التي جاءتكم من الأرضِ ! فيأتون به أرواحَ المؤمنين ، فلهُم أَشَدُّ فرحًا به من أحدِكم بغائبه يَقْدُمُ عليه ، فيسألونه : ماذا فعل فلانٌ ؟ ! ماذا فعل فلانٌ ؟ ! فيقولون : دَعُوهُ ؛ فإنه كان في غَمِّ الدنيا ، فيقول : قد مات ، أَمَا أَناكم ؟ ! فيقولون : قد ذُهِبَ به إلى أُمِّهِ الهاويةِ . وإن الكافرَ إذا احتُضِرَ ؛ أَتَتُهُ ملائكةُ العذابِ بمِسْحٍ ، فيقولون : اخرُجِي ساخطةً مَسْخوطًا عليكِ إلى عذابِ اللهِ – عز وجل – ، فتخرجُ كأنتَنِ ربح جِيفةٍ ، حتى يأتون به بابَ الأرضِ ، فيقولون : ما أَنْتَنَ هذه الربحَ ! حتى يأتون به أرواحَ الكفارِ))(٢).



<sup>(</sup>١) ((القيامة الصغرى)) (٥٣).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي ( ١٨٣٣ )، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة )) ( ٢٧٥٨ ).

قال ابن القيم رحمه الله: (المسألة الثانية وهي أن ارواح الموتي هل تتلاقي وتتزاور وتتذاكر أم لا ؟ وهي أيضاً مسألة شريفة كبيرة القدر وجوابُّها: أن الأرواح قسمان: أرواح معذبة ، وأرواح منعَّمة؛ فالمعذبة في شغل بها هي فيه من العذاب عن التزاور والتلاقي ، والأرواح المنعمة المرسلة غير المحبوسة تتلاقى وتتزاور وتتذاكر ماكان منها في الدنيا وما يكون من أهل الدنيا ، فتكون كل روح مع رفيقها الذي هو على مثل عملها ، وروح نبينا محمد عليه والرَّهُ فِي الرفيق الأعلى ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً ﴿ [النساء: ٦٩] وهذه المعية ثابتة في الدنيا ، وفي دار البرزخ ، وفي دار الجزاء ، و " المرء مع من أحب " في هذه الدور الثلاثة ، ... وقال تعالى : ﴿يَا آَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً \* فَادْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾[الفجر: ٢٧-٣٠] أي : ادخلي جملتهم وكوني معهم ، وهذا يقال للروح عند الموت ... وقد أخبرنا الله سبحانه وتعالى عن الشهداء بـأنهم ﴿ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهُمْ يُرْزَقُونَ ﴾ [آل عمرا: ١٦٩] . وأنهم ﴿ وَيَسْتَبْشِرُ ونَ بِالَّذِينَ لَمُ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ ﴾ [آل عمرا: ١٧٠] . وأنهم ﴿ يَسْتَبْشِرُ ونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلِ ﴾ [آل عمرا: ١٧١].

وهذا يدل على تلاقيهم من ثلاثة أوجه:

أحدها: أنهم عند ربهم يرزقون ، وإذا كانوا أحياء فهم يتلاقون.

الثاني: أنهم إنها استبشروا بإخوانهم لقدومهم ولقائهم لهم.

الثالث: أن لفظ " يَسْتَبْشِرُونَ " يفيد في اللغة أنهم يبشر بعضهم بعضاً مثل يتباشر ون (١).

<sup>(</sup>١) ((الروح))(١٧، ١٨).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ٢٧٨ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

### فائدة [٢٠]: تلاقي أرواح الأموات والأحياء:

ذهب بعض أهل العلم إلى أن أرواح الأحياء وأرواح الأموات تلتقي في البرزخ. واستُدِل لذلك بقوله تعالى: ﴿اللهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ ثَمَّتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ النَّبُي قَضَى عَلَيْهَا المُوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الزمر: ٤٢].

قال القرطبي رحمه الله: (قال ابن عباس وغيره من المفسرين: إن أرواح الأحياء والأموات تلتقي في المنام فتتعارف ما شاء الله منها، فإذا أراد جميعها الرجوع إلى الأجساد: أمسك الله أرواح الأموات عنده، وأرسل أرواح الأحياء إلى أجسادها. وقال سعيد بن جبير: إن الله يقبض أرواح الأموات إذا ماتوا، وأرواح الأحياء إذا ناموا، فتتعارف ما شاء الله أن تتعارف ﴿فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا المُوْتَ وَيُرْسِلُ الأُخْرَى ﴾؛أي: يعيدها (١).

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله: (وفي هذه الآية دليل على أن الروح والنفس جسم قائم بنفسه ، مخالف جوهره جوهر البدن ، وأنها مخلوقة مدبرة ، يتصرف الله فيها في الوفاة ، والإمساك ، والإرسال ، وأن أرواح الأحياء ، والأموات ، تتلاقى في البرزخ ، فتجتمع ، فتتحادث ، فيرسل الله أرواح الأحياء ، ويمسك أرواح الأموات)(٢).



<sup>(</sup>١) ((تفسير القرطبي)) (١٥ / ٢٦٠).

<sup>(</sup>۲) ((تفسير السعدي)) (۲۷).

قال ابن القيم رحمه الله: (هل تتلاقي أرواح الأحياء وأرواح الأموات أم لا ؟ شواهد هذه المسألة وأدلتها أكثر من أن يحصيها إلا الله تعالى ، والحس والواقع من أعدل الشهود بها، فتلتقي أرواح الأحياء والأموات كما تلتقي أرواح الأحياء )(١).









#### قال الناظم \_ رحمه الله\_

### وَلا تُنْكِرَنْ جَهِلاً نَكِيرًا ومُنْكَراً (٢٥) وَلا الحُوضَ والِميزانَ إنَّكَ تُنْصَحُ

قوله: ((وَلا الْحوضَ))؛ أي: لا تنكر حوض النبي عليه وسلم.

قوله: ((والميزانَ))؛ أي: لا تنكر الميزان يوم القيامة، وهو ميزان حقيقي، لـ ه كفتان يضعه الله عزَّ وجل يوم القيامة، توزن فيه الأعمال وصحف الحسنات والسيئات، ويوزن فيه العبد نفسه.

قوله: ((إنَّكَ تُنْصَحُ)): من النصيحة؛ وهو الإرشاد إلى الخير والفلاح.

#### وإجمالًا:

يجب الإيهان باليوم الآخر، ويشمل الإيهان باليوم الآخر الإيهان بكل ما أخبرنا به الله عز وجل، وما أخبرنا به نبيًّنا عليه وسلم على يكون بعد الموت، من قبض الملائكة للرُّوح، وما يكون في القبر من فتنة وعذاب ونعيم، وما يكون بعد ذلك من البعث والنشور والحشر والحوض والميزان والصراط وغير ذلك.



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٢ ١٨٠ المنظومة الحائية

## الأدلة النقلية

### (١) الأدلة النقلية على إثبات الحوض:

- ١) عَنْ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ: ((أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الحُوْضِ وَلَأُنَاذِعَنَّ أَقْوَامًا ثُمَّ لَأُغْلَبَنَّ عَلَيْهِمْ فَأَقُولُ يَا رَبِّ أَصْحَابِي أَصْحَابِي فَيْقَالُ إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ))(١).
- ٢) و عَنْ عَبْد اللهِ بْنُ عَمْرٍ و رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ النّبِيُّ عَلَيْهُ اللهِ : ((حَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرٍ مَا فُهُ أَبْيَضُ مِنْ اللّبَنِ وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنْ الْمِسْكِ وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ مَنْ شَرِبَ مِنْهَا فَلَا يَظْمَأُ أَبْدًا)) (١).
- ٣) و عَنْ أَنَس بْنُ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَهُ وَاللهُ قَالَ: ((لَـ يَرِدَنَّ عَـ لَيَّ الحُـ وْضَ رِجَـالٌ مِحَّنْ صَـاحَبَنِي، حَتَّى إِذَا رَأَيْتُهُمْ وَرُفِعُـ وا إِلَيَّ اخْتُلِجُـ وا دُونِي، فَلَأَقُـ ولَنَّ: أَيْ رَبِّ رَجِّـالٌ مِحَّنْ صَـاحَبَنِي، خَتَّى إِذَا رَأَيْتُهُمْ وَرُفِعُـ وا إِلَيَّ اخْتُلِجُـ وا دُونِي، فَلَأَقُـ ولَنَّ: أَيْ رَبِّ أَصَيْحَابِي، أُصَيْحَابِي، فَلَيْقَالَنَّ لِي: إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ)) (٣).
- ٤) و عَنْ سَمُرَة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُ واللهِ عَلَمُ واللهِ عَلَمُ وَالْ لَكُلِّ نَبِيٍّ حَوْضًا وَإِنَّهُمْ يَتَبَاهَوْنَ أَيُّهُمْ أَكْثَرُ وَارِدَةً وَإِنِّ أَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْثَرَهُمْ وَارِدَةً))



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۲۹۷). الفارط: هو الذي يتقدم الوارد، ليصلح له الحياض، ومعنى: أنا فرطكم على الحوض، أي سابقكم لأهيئ وأعد لكم حوضي للشرب منه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٥٨٥)، ومسلم (٢٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٣٠٤). اخْتُلِجُوا دُونِي: اقتطعوا وانتزعوا بعيدا عني .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٢٤٤٣)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن الترمذي)).

٥) و عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، زَوْجِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَاللهِ ، أَنَّهَا قَالَتْ : كُنْتُ أَسْمَعُ النَّاسَ يَذْكُرُونَ الحُوْضَ ، وَلَمْ أَسْمَعْ ذَلِكَ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمًا مِنْ ذَلِكَ وَالجُارِيَةُ يَذْكُرُونَ الحُوْضَ ، وَلَمْ أَسْمَعْ ذَلِكَ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ ، يَقُولُ : (( أَيُّهَا النَّاسُ)) ، فَقُلْتُ لِلْجَارِيَةِ : عَشَرَ مُعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ ، يَقُولُ : (( أَيُّهَا النَّاسُ)) ، فَقُلْتُ لِلْجَارِيَةِ : النَّاسِ ، فَقَالَ السَّاءَ ، فَقُلْتُ : إِنِّي مِنَ النَّاسِ ، فَقَالَ السَّاءَ ، فَقُلْتُ : إِنِّي لَكُمْ فَرَطُ عَلَى الحُوْضِ ، فَإِيَّايَ لَا يَأْتِيَنَّ أَحَدُكُمْ فَيُلْدَبُ عَنِّي كَمَا رَسُولُ اللهِ عَيْهُ وَاللهِ : إِنَّى لَكُمْ فَرَطُ عَلَى الحُوْضِ ، فَإِيَّايَ لَا يَأْتِيَنَّ أَحَدُكُمْ فَيُلْدَبُ عَنِي كَمَا رَسُولُ اللهِ عَيْهُ وَلِلهِ : إِنِّ لَكُمْ فَرَطُ عَلَى الحُوْضِ ، فَإِيَّايَ لَا يَأْتِينَ أَحَدُكُمْ فَيُلْدَبُ عَنِّ يَ كَمَا رَسُولُ اللهِ عَيْهُ وَاللهِ : إِنَّ لَكُمْ فَرَطُ عَلَى الحُوْضِ ، فَإِيَّايَ لَا يَأْتِينَ أَحَدُكُمْ فَيُلْدَبُ عَنِي كَمَا وَلَا اللهِ عَيْهُ وَلِلهُ : إِنِّ لَكُمْ فَرَطُ عَلَى الحُوْضِ ، فَإِيَّايَ لَا يَذْرِي مَا أَحْدُكُمْ فَيُذَبُ عَنِي كَمَا يُلِكُ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ ، فَأَقُولُ : يُعَلِّلُ الْمَعْرُ الضَّالُ ، فَأَقُولُ : إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ ، فَأَقُولُ : فِيمَ هَذَا ؟ ، فَيُقَالُ : إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ ، فَأَقُولُ : فِيمَ هَذَا ؟ ، فَيُقَالُ : إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ ، فَأَقُولُ : فِيمَ هَذَا ؟ ، فَيُقَالُ : إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ ، فَأَقُولُ : فِيمَ هَذَا ؟ ، فَيُقَالُ : إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ ، فَأَقُولُ :

٢) وعَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَا آنِيَةُ الْحَوْضِ؟ ، قَالَ:
 ((وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَآنِيتُهُ أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ نُجُومِ السَّمَاءِ وَكَوَاكِبِهَا ، أَلَا فِي اللَّيْلَةِ المُظْلِمَةِ المُطْلِمَةِ الْمُطْحِيةِ آنِيَةُ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ ، آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ ، آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ ، آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ ، آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهُا لَمْ يُثْ عَيَّانَ إِلَى أَيْلَةَ ، مَاؤُهُ أَشَدُّ بَيَاضًا مِنَ اللَّبَنِ ، فَرَخُهُ مِثْلُ طُولِهِ مَا بَيْنَ عَيَّانَ إِلَى أَيْلَةَ ، مَاؤُهُ أَشَدُّ بَيَاضًا مِنَ اللَّبَنِ ، وَأَحْلَى مِنَ الْعَسَل ))(٢).

٧) و عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَمُ وَللهُ فَنَزَلْنَا مَنْزِلًا فَقَالَ:
 ((مَا أَنْتُمْ جُزْءٌ مِنْ مِائَةِ أَلْفِ جُزْءٍ مِكَّنْ يَرِدُ عَلَيَّ الحُوْضَ قَالَ قُلْتُ كَمْ كُنْتُمْ يَوْمَئِذٍ قَالَ سَبْعُ مِائَةٍ أَوْ ثَمَانِ مِائَةٍ )
 مِائَةٍ أَوْ ثَمَانِ مِائَةٍ)

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٢٩٥). فَيُذَبُّ عَنِّي كَمَا يُذَبُّ الْبَعِيرُ الضَّالُّ: الذب: الطرد والدفع ، و معناه يطردوا عنى كما يطرد الساقى الناقة الغريبة عن إبله، إذا أرادت الشرب مع إبله.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٣٠٠). يَشْخُبُ: يصب. المِيزَاب: قناة أو أنبوب من معدن أو غيره يسيل به الماء من السطح أو من البيت إلى الأرض.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٧٤٦)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود)).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠ ع ٢٠١٠

٨) و عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: ((أَلَا إِنِّي فَرَطٌ لَكُمْ عَلَى الحُوْضِ، وَإِنَّ بُعْدَ مَا بَيْنَ طَرَفَيْهِ كَمَا بَيْنَ صَنْعَاءَ وَأَيْلَةَ، كَأَنَّ الْأَبَارِيقَ فِيهِ النُّجُومُ))<sup>(1)</sup>.

9) و عَنْ حُذَيْفَة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَى مَوْ عَدَ وَاللَّبَنِ وَأَحْلَى أَيْلَةَ إِلَى عَدَنَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَآنِيتُهُ أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ النُّجُومِ وَلَهُوَ أَشَدُّ بَيَاضًا مِنْ اللَّبَنِ وَأَحْلَى مَنْ الْعَسَلِ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنِّي لَأَذُودُ عَنْهُ الرِّجَالَ كَمَا يَذُودُ الرَّجُلُ الْإِبِلَ الْغَرِيبَةَ عَنْ مِنْ الْعَسَلِ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنِّي لَأَذُودُ عَنْهُ الرِّجَالَ كَمَا يَذُودُ الرَّجُلُ الْإِبِلَ الْغَرِيبَةَ عَنْ عَنْ الْعَسَلِ وَاللَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنِّي لَأَذُودُ عَنْهُ الرِّجَالَ كَمَا يَذُودُ الرَّجُلُ اللهِ إِللهِ اللهِ أَتَعْرِفُنَا قَالَ: نَعَمْ تَرِدُونَ عَلَيَّ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ أَثْرِ الْوُضُوءِ لَيْسَتْ عَوْضِهِ قِيلَ يَا رَسُولَ اللهِ أَتَعْرِفُنَا قَالَ: نَعَمْ تَرِدُونَ عَلَيَّ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ أَثْرِ الْوُضُوءِ لَيْسَتْ لِأَحَدِ غَيْرِكُمْ ))(٢).

١٠) و عَنْ أُسَيْدِ بْنِ حُضَيْرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهُ: ((إِنَّكُمْ سَتَلْقَوْنَ بَعْدي أَثَرَةً فاصْبِرُوا حَتَّى تلقَوْنِي على الحُوْضِ))(").

١١) و عَنْ ثَوْبَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ نَبِيَّ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ قَالَ: ((إِنِّي لَبِعُقْرِ حَوْضِي أَذُودُ النَّاسَ لِأَهْلِ الْيَمَنِ أَضْرِبُ بِعَصَايَ حَتَّى يَرْفَضَ عَلَيْهِمْ فَسُئِلَ عَنْ عَرْضِهِ فَقَالَ مِنْ مَقَامِي إِلَى عَبَّانَ وَسُئِلَ عَنْ عَرْضِهِ فَقَالَ مِنْ مَقَامِي إِلَى عَبَّانَ وَسُئِلَ عَنْ شَرَابِهِ فَقَالَ أَشَدُّ بَيَاضًا مِنْ اللَّبَنِ وَأَحْلَى مِنْ الْعَسَلِ يَغُتُ فِيهِ مِيزَابَانِ يَمُدَّانِهِ مِنْ الجُنَّةِ أَحَدُهُمَا مِنْ ذَهَبِ وَالْآخَرُ مِنْ وَرِقٍ)) ( ) .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٣٠١). لَبِعُقْرِ حَوْضِي: موضع الشاربة منه : أي أطرُدُهم لأجْل أن يَرِدَ أهلُ اليمن.



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۳۰۵).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٢٠٠٢). وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)). (غُرَّا)؛ جمع أغر؛ أي: ذو غُرة، وأصلها لَمْعة بيضاء تكون في جبهة الفرس، والمراد هنا بياض وجوههم بنور الوضوء يوم القيامة. مُحَجَّلِينَ :التحجيل بياضٌ في قوائم الفرس، استعير للبياض الحاصل في اليدين والرِّجلينِ من أثر الوضوء للإنسان.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٥٨١)، ومسلم (١٨٤٥). الأَثْرَة: الانفراد بالشيء عمن له فيه حق.

١٢) و عَنْ أَنَس رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَن رَسُوْل الْلَه عَلَهُ قَال : ((بَيْنَمَا أَنَا أَسِيْر فِي الجُنَّة إِذَا بِنَهَر حَافَتَاه قِبَابِ الْلُّوْلُو اللَّجَوَّف، قُلْت : مَا هَذَا يَا جِبْرِيْل ؟ قَال : هَذَا الْكُوْثَر الَّذِي أَعْطَاك رَبُّك فَضَرَبِ الْلَك بِيَدِه فَإِذَا طِيْنُه مِسْك أَذْفَر))(١).

١٣) و عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُولِلهِ: ((الكَوْثَرُ نَهْرُ نَهْرُ فَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُولِلهِ: ((الكَوْثُرُ نَهْرُ نَهُ مُورًا فَعَلَى الدُّرِّ وَاليَاقُوتِ، تُرْبَتُهُ أَطْيَبُ مِنَ المِسْكِ، وَمَاؤُهُ أَحْلَى فِي الجَنَّةِ، حَافَّتُهُ مَنْ المِسْكِ، وَمَاؤُهُ أَحْلَى مِنَ الغَسْلِ، وَأَبْيَضُ مِنَ الثَّلْجِ))(٢).

١٤) وعَنْ عُقْبَة بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ : صَلَّى رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَللهُ ، عَلَى قَتْلَى أُحُدٍ ، ثُمَّ صَعِدَ الْنِنْبَرَ كَاللُّودِّعِ لِلْأَحْيَاءِ وَالْأَمْوَاتِ ، فَقَالَ : ((إِنِّي فَرَطُكُمْ عَلَى الحُوْضِ ، وَإِنَّ عَرْضَهُ كَمَا بَيْنَ أَيْلَةَ إِلَى الجُحْفَةِ ، إِنِّي لَسْتُ أَخْشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُشْرِكُوا بَعْدِي ، وَلَكِنِّي أَخْشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُشْرِكُوا بَعْدِي ، وَلَكِنِّي أَخْشَى عَلَيْكُمْ اللَّ نْيَا أَنْ تَنَافَسُوا فِيهَا ، وَتَقْتَتِلُوا فَتَهْلِكُوا كَمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ ))(").

١٥) و عَنْ عُقْبَة بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ وَاللهِ خَرَجَ يَوْمًا فَصَلَّ عَلَى أَهْلِ أَحْدٍ صَلاَتَهُ عَلَى الْمُنِّتِ، ثُمَّ انْصَرَفَ إِلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ: (( إِنِّي فَرَطٌ لَكُمْ، وَأَنَا شَهِيدٌ عَلَيْكُمْ، وَأَنَا شَهِيدٌ عَلَيْكُمْ، وَإِنِّي وَاللهِ لأَنْظُرُ إِلَى حَوْضِي الآنَ، وَإِنِّي أُعْطِيتُ مَفَاتِيحَ خَزَائِنِ الأَرْضِ، أَوْ مَفَاتِيحَ الأَرْضِ، وَإِنِّي وَاللهِ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ أَنْ تُشْرِكُوا بَعْدِي، وَلَكِنْ أَخَافُ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنَافَسُوا فِيهَا))(\*).

١٦) و عَنْ عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْها، تَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَلُهُ وَهُـوَ بَيْنَ ظَهُرَانَيْ أَصْحَابِهِ: ((إِنِّي عَلَى الحُوْضِ أَنْتَظِرُ مَنْ يَرِدُ عَلَيَّ مِنْكُمْ ، فَوَاللهِ لَيُقْتَطَعَنَّ دُونِي رِجَالٌ ،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٩٦٤). أَذْفَر: ما ظهرت رائحته واشتدت.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٣٦١)، وابن ماجه (٤٣٣٤)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)).

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۲۹۹۲).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٥٩٠)، ومسلم (٢٢٩٦).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

فَلْأَقُولَنَّ: أَيْ رَبِّ مِنِّي وَمِنْ أُمَّتِي، فَيَقُولُ: إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا عَمِلُوا بَعْدَكَ، مَا زَالُوا يَرْجِعُونَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ))(1).

### ٢) الأدلة النقلية على إثبات الميزان:

- ١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذٍ الْحُقُّ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينَهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ اللَّفْلِحُونَ \*
   وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ فَأُوْلَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُ واْ أَنفُسَهُم بِهَا كَانُواْ بِآيَاتِنَا يِظْلِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٨-٩].
  - ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَضَعُ الْمُوازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسُ شَـيْئًا وَإِن كَـانَ
     مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [الأنبياء: ٤٧].
  - ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿فَمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكَ هُمُ اللَّفْلِحُـونَ \* وَمَـنْ خَفَّـتْ مَوَازِينُـهُ
     فَأُوْلَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٢-١٠٣].
  - ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ \* فَهُوَ فِي عِيشَـةٍ رَّاضِـيَةٍ \* وَأَمَّـا مَـنْ خَفَّـتْ مَوَازِينُهُ فَأُمَّهُ هَاوِيَةٌ ﴾ [القارعة: ٦-٩].
  - ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَاهُمْ فَلا نُقِيمُ لُمْمُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنًا ﴾ [الكهف: ١٠٥].
  - ٦) و عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُ واللهِ قَالَ: ((كَلِمَتَانِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ العَظِيمِ، سُبْحَانَ اللهِ اللّهِ العَظِيمِ، سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ))(٢).
  - ٧) و عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهِ: ((مَنِ احْتَبَسَ فَرَسًا فِي سَبِيلِ



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۲۹۶).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۶۰٦)، ومسلم (۲۹۹۲).

اللهِ إِيهَانًا بِاللهِ وَتَصْدِيقًا بِوَعْدِهِ، فَإِنَّ شِبَعَهُ وَرِيَّهُ وَرَوْثَهُ وَبَوْلَهُ فِي مِيزَانِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ))(١).

٨) و عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَمُ وَاللهِ قَالَ: (( إِنَّهُ لَيَأْتِي الرَّجُلُ الْعَظِيمُ السَّمِينُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، لَا يَزِنُ عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ، اقْرَءُوا ﴿فَلَا نُقِيمُ لُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنًا﴾))(١).

٩) وعَنْ عَبْد اللهِ بْنُ عَمْرٍ و رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ: (( إِنَّ اللهَ سَيُخَلِّصُ رَجُلًا مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُءُوسِ الحُلَائِقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيَنْشُرُ عَلَيْهِ بِسْعَةً وَبِسْعِينَ سِحِلًّا، كُلُّ سِحِلًّ مِنْ أُمِّتِي عَلَى رُءُوسِ الحُلَائِقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيَنْشُرُ عَلَيْهِ بِسْعَةً وَبَسْعِينَ سِحِلًّا، كُلُّ سِحِلًّ مِنْ أُمَدِ الْبَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ أَتُنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتِي الحُافِظُونَ؟ فَيَقُولُ: لَا، يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: بَلَى إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً، فَإِنَّهُ لَا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: بَلَى إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً، فَإِنَّهُ لَا عَبْدُهُ لَا عَبْدُهُ لَا عَلَيْكَ الْيُومَ، فَتَحْرُجُ بِطَاقَةٌ فِيهَا: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ كُمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: الْحُصُرُ وَزْنَكَ، فَيَقُولُ يَا رَبِّ مَا هَذِهِ الْبِطَاقَةُ، مَعَ هَذِهِ السِّحِلَّاتِ؟ فَقَالَ: وَتُصَعَمُ السِّحِلَّاتِ؟ فَقَالَ: إِنَّكَ لَا تُظْلَمُ، قَالَ: فَتُوضَعُ السِّحِلَّاتُ فِي كُفَّةٍ، وَالْبِطَاقَةُ فِي كُفَّةٍ، فَطَاشَتْ السِّحِلَّاتُ؟ .
 إنَّكَ لَا تُظْلَمُ، قَالَ: فَتُوضَعُ السِّحِلَاتُ فِي كُفَّةٍ، وَالْبِطَاقَةُ فِي كُفَّةٍ، فَطَاشَتْ السِّطَاقَةُ فَلَا يَثْقُلُ مَعَ السِّحِلَّاتُ فِي كُفَّةٍ، وَالْبِطَاقَةُ فِي كُفَّةٍ، فَطَاشَتْ الْبِطَاقَةُ فَلَا يَثْقُلُ مَعَ السِّمِ اللهِ شَيْءٌ))").

١٠) و عَنْ مُعَاوِيَة بْنِ قُرَّةَ ، عَنْ أَبِيهِ ، أَنَّ ابْنَ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، كَانَ يَجْنِي لَهُمْ نَخْلَةً ، فَهَبَّتِ اللهُ عَنْهُ، كَانَ يَجْنِي لَهُمْ نَخْلَةً ، فَهَبَّتِ الرِّيحُ فَكَشَفَتْ عَنْ سَاقَيْهِ . قَالَ : فَضَحِكُوا مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ ، فَقَالَ النَّبِيُّ يَخْدَلُهُ . وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُمَا أَثْقَلُ فِي الْمُدزَانِ مِنْ جَبَلِ عَلَى اللهُ عَنْ جَبَلِ عَلَى اللهُ عَنْ مَنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ ؟ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُمَا أَثْقَلُ فِي الْمُدزَانِ مِنْ جَبَلِ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَالَ النَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٨٥٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٧٢٩)، ومسلم (٢٧٨٥).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٦٩٩٤)، و الترمذي (٢٦٣٩)، وصححه الألباني في الصحيحة (١٣٥).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (١/ ٤٢٠-٤٢١)،وابن حبان (٧١٩٤)، وحسنه الألباني في (( إرواء الغليل)) و قال في السلسلة الصحيحة (٢٧٥٠) "صحيح بطرقه الكثيرة".



## 

## لأدلة والفوائد العقدية <mark>على</mark> المنظومة الحائية

## الفوائد العقدية

### فائدة [١]: تعريف الحوض لغةً وشرعًا:

الحوض لغة: مجمع الماء ، ويجمع على أحواض، وحياض (١).

قال ابن حجر رحمه الله: قوله (باب في الحوض)؛ أي: حوض النبي صلى الله عليه وسلم، وجمع الحوض حياض واحواض وهو مجمع الماء)(٢).

الحوض شرعًا:

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله هو: (حوض الماء النازل من الكوثر في عرصات يـوم القيامة للنبي عليه وسلم) (٢).

والعَرَصات: جمع عرصة، وهو المكان الواسع الذي لا بناء فيه و لا شجر.

### فائدة [٢]: أحاديث الحوض متواترة:

وقال القاضي عياض رحمه الله فيها ينقله النووي رحمه الله: (أحاديث الحوض صحيحة و الإيهان به فرض، و التصديق به من الإيهان، وهو على ظاهره عند أهل السنة و الجهاعة لا يتأول ولا يختلف فيه. و قال القاضي: وحديثه متواتر النقل رواه خلائق من الصحابة، ثم شرع في ذكر أسهائهم، قال النووي: وقد جمع ذلك كله الإمام الحافظ أبو بكر البيهقي في كتابه البعث والنشور بأسانيده و طرقه المتكاثرات)(۱).



<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب، لابن منظور (١٤١٧).

<sup>(</sup>۲) فتح الباري (۱۱\٤٦٦).

<sup>(</sup>٣) ((شرح لمعة الاعتقاد)) الشيخ ابن عثيمين (١٢٣).

قال ابن القيم رحمه الله: (وقد روى أحاديث الحوض أربعون من الصحابة وكثير منها أو أكثرها في الصحيح)(٢).

قال السفاريني رحمه الله: (والحوض و الكوثر ثابت بالنص و إجماع أهل السنة والجهاعة حتى عده أهل السنة في العقائد الدينية لأجل الرد على أهل البدع والضلال)(").

قال الإمام أحمد إمام أهل السُّنة والجاعة في رسالته العظيمة في أصول اعتقاد أهل السُّنة: (والإيان بالحوض: وأنّ لرسول الله عليه وسلم حوضًا يوم القيامة ترد عليه أمته عرضه مثل طوله مسيرة شهر آنيته كعدد نجوم الساء على ما صحت به الأخبار من غير وجه)(1).

وقال الحافظ ابن عبد البر رحمه الله (الأحاديث في حوضه عله والله متواترة صحيحة ثابتة كثيرة، والإيهان بالحوض عند جماعة علهاء المسلمين واجب، والاقرار به عند الجهاعة لازم) (°).

وقال ابن حجر رحمه الله: وقال القرطبي في (المفهم) - تبعا للقاضي عياض في غالبه؛ أي أغلب الكلام الآتي - : مما يجب على كل مكلف أن يعلمه ويصدق به أن الله سبحانه وتعالى قد خص نبيه محمدا عليه وسالله بالحوض المصرح باسمه وصفته وشرابه في الأحاديث

<sup>(</sup>۱) ((شرح صحيح مسلم)) للنووي(٥ / ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) ((حاشية ابن القيم على سنن أبي داود)) (١٣/ ٥٦).

<sup>(</sup>۳) ((شرح ثلاثیات المسند)) (۱ / ۵۳۷).

<sup>(</sup>٤) ((طبقات الحنابلة )) لابي يعلى (١ (٢٤٢)).

<sup>(</sup>٥) ((التمهيد)) (٢ / ٢٩١).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ المنظومة الحائية

الصحيحة الشهيرة التي يحصل بمجموعها العلم القطعي؛ إذ روى ذلك عن النبي علم وسلم من الصحابة نيف على الثلاثين منهم؛ في الصحيحين ما ينيف على العشرين، وفي غيرهما بقية ذلك مما صح نقله واشتهرت رواته، ثم رواه عن الصحابة المذكورين من التابعين و أمثالهم ومن بعدهم أضعاف أضعافهم، وهلم جرا، وأجمع على إثبات السلف وأهل السنة من الخلف (۱).

#### فائدة [٣]: الحوض موجود الآن:

عَنْ عُقْبَة بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَمُولِللْم خَرَجَ يَوْمًا فَصَلَّى عَلَى أَهْلِ أُحُدٍ صَلاَتَهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَنْهُ، وَإِنِّي فَوَطٌ لَكُمْ، وَأَنَا شَهِيدٌ عَلَيْكُمْ، وَإِنِّي وَاللهِ صَلاَتَهُ عَلَى الْمَيِّتِ، ثُمَّ انْصَرَفَ إِلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ: ((إِنِّي فَرَطٌ لَكُمْ، وَأَنَا شَهِيدٌ عَلَيْكُمْ، وَإِنِّي وَاللهِ لَأَنْ اللهُ عَلَى الْمَيْتِ، ثُمَّ انْصَرَفَ إِلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ: ((إِنِّي فَرَطٌ لَكُمْ، وَأَنَا شَهِيدٌ عَلَيْكُمْ، وَإِنِّي وَاللهِ لَأَنْ اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللهُ عَلَى الللهُ الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللللهُ عَلَى اللللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ

قال النووي رحمه الله: (هذا تصريح بأن الحوض حوض حقيقي على ظاهره، كما ثبت، وأنه مخلوق موجود اليوم)(٢).

وقال الشيخ ابن عثيمين - رحمه الله -: والحوض موجود الآن لما رواه البخاري، ومسلم من حديث عقبة بن عامر (<sup>1</sup>).



<sup>(</sup>١) ((فتح الباري)) (١١ / ٤٦٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٥٩٠)، ومسلم (٢٢٩٦).

**<sup>(</sup>٣)** ((شرح صحيح مسلم )) للنووي ( ١٥٩/٩٥).

<sup>(</sup>١٥٧ /٢) ((شرح العقيدة الواسطية)) (٢/ ١٥٧).

#### فائدة [٤]: صفة الحوض:

هناك عدة أحاديث تصف الحوض منها:

١ - عَنْ عَبْد اللهِ بْنُ عَمْرٍ و رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَىٰ اللهِ بْنُ عَمْرٍ و رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَىٰ اللهِ بْنُ عَمْرٍ و رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَىٰ اللهِ بْنُ عَمْرٍ وَمِي مَسِيرَةُ شَمِ اللهُ عَنْهُ اللهَ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَنْ عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلْمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَ

٢- وعَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَا آنِيَةُ الْحُوْضِ؟ ، قَالَ:
 ((وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَآنِيتُهُ أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ نُجُومِ السَّمَاءِ وَكَوَاكِبِهَا ، أَلَا فِي اللَّيْلَةِ المُظْلِمَةِ الْمُطْلِمَةِ الْمُطْلِمَةِ الْبُعْنَةِ الْمُطْلِمَةِ الْمُعْمَةِ الْبَيْنَ عَلَيْهِ يَشْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ ، آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهُ لَمْ يُظْمَأْ ، آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ ، آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ ، مَنْ شَرِبَ مِنْهُ لَمْ عُرْضُهُ مِثْلُ طُولِهِ مَا بَيْنَ عَبَّانَ إِلَى أَيْلَةَ ، مَاؤُهُ أَشَدُّ بَيَاضًا مِنَ اللَّبَنِ ، وَأَحْلَى مِنَ الْعَسَلِ ))(٢).

٣- و عَنْ حُذَيْفَة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَى وَاللّهِ عَلَى حَوْضِي لَأَبْعَدُ مِنْ أَيْلَةَ إِلَى عَدَنَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَآنِيتُهُ أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ النَّجُومِ وَلَهُو أَشَدُّ بَيَاضًا مِنْ اللّبَنِ وَأَحْلَى مَنْ الْعَسَلِ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنِّي لَأَذُودُ عَنْهُ الرِّجَالَ كَمَا يَذُودُ الرَّجُلُ الْإِبِلَ الْغَرِيبَةَ عَنْ مِنْ الْعَسَلِ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ إِنِّي لَأَذُودُ عَنْهُ الرِّجَالَ كَمَا يَذُودُ الرَّجُلُ الْإِبِلَ الْغَرِيبَةَ عَنْ مِنْ الْعَسَلِ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ إِنِّي لَأَذُودُ عَنْهُ الرِّجَالَ كَمَا يَذُودُ الرَّجُلُ الْإِبِلَ الْغَرِيبَةَ عَنْ عَنْ الْعَرِيبَةَ عَنْ عَوْضِهِ قِيلَ يَا رَسُولَ اللهِ أَتَعْرِفُنَا قَالَ: نَعَمْ تَرِدُونَ عَلَيَّ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ أَثْرِ الْوُضُوءِ لَيْسَتْ لِأَحَدٍ غَيْرِكُمْ ))(٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٥٨٥)، ومسلم (٢٣٠٣).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۳۰۰).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه (٤٣٠٢). **وصححه الألباني** في ((صحيح سنن ابن ماجه)).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

٤ - و عَنْ ثَوْبَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ نَبِيَّ الله عَلَمُ وَالله قَالَ: ((إِنِّي لَبِعُقْرِ حَوْضِي أَذُودُ النَّاسَ لِأَهْلِ الْيَمَنِ أَضْرِبُ بِعَصَايَ حَتَّى يَرْفَضَ عَلَيْهِمْ فَسُئِلَ عَنْ عَرْضِهِ فَقَالَ مِنْ مَقَامِي النَّاسَ لِأَهْلِ الْيَمَنِ أَضْرِبُ بِعَصَايَ حَتَّى يَرْفَضَ عَلَيْهِمْ فَسُئِلَ عَنْ عَرْضِهِ فَقَالَ مِنْ مَقَامِي إِلَى عَبَّانَ وَسُئِلَ عَنْ شَرَابِهِ فَقَالَ أَشَدُّ بَيَاضًا مِنْ اللَّبَنِ وَأَحْلَى مِنْ الْعَسَلِ يَغُتُ فِيهِ مِيزَابَانِ يَمُدَّانِهِ مِنْ الْجَسَلِ يَغُتُ فِيهِ مِيزَابَانِ يَمُدَّانِهِ مِنْ الْجَسُلِ عَنْ شَرَابِهِ فَقَالَ أَشَدُ بَيَاضًا مِنْ وَرِقٍ))(١).

### و يتلخص في صفة الحوض من الأحاديث السابقة ما يلي:

- سعته: مسيرة شهر، وهذا تحديد بالزمان، ومَن أراد التحديد بالمسافة فليتأمل المسافة بين البلدان السابقة.
  - لونه: أبيض من اللبن.
  - رائحته: أطيب من ريح المسك.
  - آنيته: كنجوم السماء في العدد والنور واللمعان والإشراق.
    - طعمه: أحلى من العسل، ومَنْ يشرب منه لا يظمأ أبدًا
    - يصب فيه ميزابان: أحدهما من ذهب، والآخر من فضة.
- ومساحة هذا الحوض طوله شهر، وعرضه شهر، قال الشيخ ابن عثيمين: (وهذا يقتضي أن يكون مدورًا، لأنه لا يكون بهذه المساحة من كل جانب إلا إذا كان مدورًا، وهذه المسافة باعتبار ما هو معلوم في عهد النبي علم وسير الإبل المعتاد، فقد جاء في الصحيحين: ((أن عرضه مثل طوله من عمان إلى أيلة))، وعمان بلدة بالبلقاء من الشام،



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۳۰۱).

وأيلة بلدة بطرف بحر القلزم من طرف الشام، وهي الآن خراب يمر بها الحاج من مصر)(۱).

### فائدة [٥]: مكان الحوض بالنسبة للميزان والصراط:

قال الإمام القرطبي رحمه الله في التذكرة: (واختلف في الميزان والحوض: أيها يكون قبل الآخر؟ فقيل: الميزان، وقيل: الحوض. قال أبو الحسن القابسي: والصحيح أن الحوض قبل. قال القرطبي: والمعنى يقتضيه، فإن الناس يخرجون عطاشاً من قبورهم، كها تقدم فيقدم قبل الميزان والصراط. قال أبو حامد الغزالي رحمه الله، في كتاب كشف علم الآخرة: حكى بعض السلف من أهل التصنيف، أن الحوض يورد بعد الصراط، وهو غلط من قائله. قال القرطبي: هو كها قال، ثم قال القرطبي: ولا يخطر ببالك أنه في هذه الأرض، بل في الأرض المبدلة، أرض بيضاء كالفضة، لم يسفك فيها دم، ولم يظلم على ظهرها أحد قط، تظهر لنزول الجبار جل جلاله لفصل القضاء)(٢).

ويقول الشيخ صالح آل الشيخ في شرح الطحاوية: (اختلف العلماء أين يكون الحوض؟ هل هو قبل الصراط أم بعد الصراط؟ على قولين:

1 – القول الأول: وهو قول جمهور أهل العلم على أنَّه قبل الصراط وليس بعد الصراط؛ لأنّ الأحاديث التي فيها صفة الحوض فيها ذُكِرَ أَنَّ أناسا يُذَادُون عنه ويُدْفَعُون ويُؤْخَذ بهم إلى النار، فيقول النبي عليه والله «ربي أصيحابي أصيحابي»، أو قال «أصحابي أصحابي فيقول: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك».

<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الواسطية)) (٢/ ٩٥١).

<sup>(</sup>۲) ((التذكرة)) (۲۸۲).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ع٩٧٠٠٠

٢- القول الثاني: وبه قال طائفة من أهل العلم إنَّ الحوض حوضان حوض قبل الصراط وحوضٌ بعد الصراط، فمن لم يشرب منه قبل الصراط بأن أُخِذَ للعذاب من هذه الأمة ثم نَجَى بعد ذلك، فَثَمَّ حوض آخر بعد الصراط يشرب منه.

ولكن الذي تدل عليه الأحاديث بظهور وكثرة أنَّ الحوض يكون قبل الصراط لا بعده.

ثُمَّ القائلون بأنه قبل الصراط أيضاً اختلفوا: هل هو قبل الميزان أم بعد الميزان؟ على قولين لأهل العلم، والأكثر أيضا أنّه قبل الميزان، وأنّه في العرصات قبل أنْ يأتي الله - جل جلاله - لفصل القضاء وقبل أن تتطاير الصحف وإلى آخر ذلك. ولشدة طول بقاء الناس فإنّ الله يكرم نبيه صلى الله عليه وسلم بهذا الحوض حتى يشرَب منه المؤمنون فلا يظمؤون ولا يقلقون في شدة هول الموقف.

فإذاً نقول الصواب أنّه قبل الصراط وأيضاً أنه قبل الميزان. قال القرطبي صاحب كتاب التذكرة في الكلام المشهور عنه يتناقله العلماء قال: والمعنى يقتضي هذا؛ لأنّ الناس يخرجون من قبورهم عطاشا فإذا وافوا الموقف فإنهم يحتاجون مع طول الموقف إلى ما به ذهاب ظمئهم وصدورهم، وهذا يناسب أن يكون إكرام النبي عليه والله بالحوض قبل الميزان).



### فائدة [٦]: أول من يرد الحوض:

أول من يُفلح في ورود الحوض و يؤذن لهم في الشرب منه هم فقراء المهاجرين:

فعن ثوبان رضي الله عنه، أن الرسول عليه والله قال: ((أول الناس ورودًا عليه فقراء المهاجرين، الشُّعْث رؤوسًا، الـدُّنس ثيابًا، الـذين لا ينكحون المتنعِّمات، ولا تُفتَح لهم السُّدَدُ)(١).

وفي رواية ابن عمر رضي الله عنه، قال رسول الله عليه والله عليه والنّاس عليه ورودًا صَعاليكُ المُهاجِرينَ، قال قائِلٌ: ومَن هم يا رسولَ اللهِ؟ قال: الشَّعِثةُ رُؤوسُهم، الشَّجِبةُ وُجوهُهم، الدَّنِسَةُ ثيابُهم، لا يُفْتَحُ هم السُّدَدُ، ولا يَنكِحونَ المُتَنعِّ اللَّذينَ يُعْطونَ كُلَّ اللَّذي عليهم، ولا يَأْخُذونَ النَّذي هم)(١).

### فائدة [٧]: مَنْ يُطرد عن الحوض:

عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله عَلَهُ والله عَلَهُ وَاللهُ عَلَيْ يَومَ القِيَامَةِ رَهْطُ مِنْ أَصْحَابِي، فَيَقُولُ: إِنَّكَ لا عِلْمَ لَكَ بِمَا أَصْحَابِي، فَيَقُولُ: إِنَّكَ لا عِلْمَ لَكَ بِمَا أَصْحَابِي، فَيَقُولُ: إِنَّكَ لا عِلْمَ لَكَ بِمَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ، إِنَّهُم ارْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمُ القَهْقَرَى))(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (٢٤٤٤)، وصححه الألباني ((صحيح الترغيب)) (٣١٨٥).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٢١٦٢)، وصححه الألباني ((صحيح الترغيب والترهيب)) (٣٦١٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٤٤٧)، ومسلم (٢٨٦٠). الرهط: من ثلاثة إلى عشرة.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٠ ح١٠ ١١٠ على المنظومة الحائية

#### فائدة [٨]: الفرق بين الحوض والكوثر:

قال الشيخ ابن باز رحمه الله: (الحوض المورود حوض في الأرض للنبي عليه وسلم يدوم القيامة، والكوثر في الجنة يصب منه ميزابان في الأرض في هذا الحوض الذي وعد الله به نبيه عليه ويرده عليه المؤمنون من أمته، وهو حوض عظيم طوله شهر وعرضه شهر، يرد عليه أهل الإيهان ومن شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبداً، وآنيته عدد نجوم السهاء، وماؤه من الجنة ينزل من نهر الكوثر، هذا هو تفصيل هذا الأمر. الحوض في الأرض وماؤه من الجنة، والكوثر نهر في الجنة وماؤه ينزل في هذا الحوض من طريق ميزابين كها قاله النبي عليه والسلام).

### فالفرق بين الكوثر والحوض:

أ- أنَّ الكوثر في الجنة، والحوض في أرض المحشر.

ب- الكوثر نهر عظيم جارٍ، فهو أصل، والحوض مجمع ماء فرع عن الكوثر؛ لأنه يصب في الحوض ميزابان.

### فائدة [٩]: إن لكل نبي حوضا على قدر رتبته وأمته:

فعن سمرة رضي الله عنه، قال: قَالَ رَسُولُ الله عَلَهُ وَاللهِ : ((إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوْضًا، وَإِنَّهُمْ عَنه، قَالَ رَسُولُ الله عَلَهُ وَاللهُ: ((إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوْضًا، وَإِنَّهُمْ عَنه، عَناصَلة، عَتَبَاهَوْنَ أَكُونَ أَكُونَ أَكْثَرَهُمْ))(١). فأحواض الأنبياء متفاضلة، وأفضلها حوض النبي عَليهُ ولله . فهو أكثرهم وارداً.



<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٤٤٣)، وصححه الألباني.

قال المناوي رحمه الله في فيض القدير: (إن لكل نبي حوضا على قدر رتبته وأمته، قال الطيبي: يجوز حمله على ظاهره، فيدل على أن لكل نبي حوضا، وأن يحمل على المجاز، ويراد به العلم والهدى ونحوه. وقال الحكيم: الحياض يوم القيامة للرسل لكل على قدره وقدر من تبعه، وهو شيء يلطف الله به عباده. وهذا الحديث صريح في أن الحوض ليس من الخصائص المحمدية لكن اشتهر الاختصاص)(١).

قال ابن القيم رحمه الله: (وهل الحوض مختص بنبينا عليه وسلم ؟ أم لكل نبي حوض؟ فالحوض الأعظم مختص به لا يشركه فيه نبي غيره، وأما سائر الأنبياء فقد قال الترمذي في الجامع: حدثنا أحمد بن محمد بن نيزك البغدادي حدثنا محمد بن بكار الدمشقي حدثنا سعيد بن بشير عن قتادة عن الحسن عن سمرة قال: قال رسول الله عليه وسلم: ((إن لكل نبي حوضا وإنهم يتباهون أيهم أكثر واردة وإني لأرجوا أن أكون أكثرهم واردة))(١).

قال المناوي رحمه الله: (وإشعاره بأن الحوض من خصوصياته غير مراد لما سيجئ في خبر: (إن لكل نبى حوضًا)، فتعين أن الخصوصية في الكوثر لا في مطلق الحوض)(").

<sup>(</sup>١) ((فيض القدير)) (١/ ٥١٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: حاشية سنن أبي داود (١٣/ ٥٧).

<sup>(</sup>٣) ((فيض القدير)) (٢/ ٢٦٩).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٠ ١٩٨ ١٠٠٠

## فائدة [١٠]: المخالفون لأهل السنة في الحوض:

#### ١ - المعتزلة:

قال الإسفاريني رحمه الله: (خالفت المعتزلة فلم تقل بإثبات الحوض مع ثبوته بالسنة الصحيحة الصريحة)(١).

قال الإمام ابن حجر رحمه الله: (وأنكرت ذلك طائفة من المبتدعة وأحالوه على ظاهره —أي جعلوه مستحيلا —، وغلوا في تأويله من غير استحالة عقلية ولا عادية تلزم من حمله على ظاهره وحقيقته، ولا حاجة تدعو إلى تأويله فخرق من حرفه اجماع السلف وفارق مذهب أئمة الخلف)(٢).

### ٢ – الخوارج:

يقول الجيلاني عن إنكار الخوارج للحوض: (ولا يؤمنون بعذاب القبر ولا الحوض ولا الخوض ولا الخوض ولا الشفاعة ولا يخرجون أحد من النار)<sup>(7)</sup>.

#### ٣- الرافضة:

هم يثبتون الحوض ولكن قالو إن الذين يذادون عن الحوض هم الصحابة ، واستدلوا باحاديث الحوض على تكفير الصحابة.



<sup>(</sup>١) ((لوامع الأنوار)) للسفاريني (٢٠٢١).

<sup>(</sup>۲) ((فتح الباري)) (۱۱\٤٦٧).

<sup>(</sup>٣) ((الغنية )) للجيلاني (١\٨٥).

قال شيخهم الصدوق: (اعتقادنا في الحوض أنه حق، وأن عرضه ما بين أيلة وصنعاء ولا شيخهم الصدوق والنه والله والله والأباريق عدد نجوم السهاء، وأن الوالي عليه يوم القيامة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام يسقي منه أولياءه، ويذود عنه أعداءه، من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبدا)(١).

### فائدة [١١]: تعريف الميزان لغةً وشرعًا:

الميزان في اللغة: اسم للآلة التي توزن بها الأشياء والوزن هو معرفة قدر الشيء (١). الميزان شرعًا:

قال ابن تيمية رحمه الله : ( الميزان هو ما يوزن به الاعمال وهو غير العدل) (١٠).

وقال الشيخ مرعي الحنبلي رحمه الله: (المراد بالميزان: الميزان الحقيقي لا مجرد العدل خلافًا لبعضهم)(1).

وقال السفاريني رحمه الله: ( هو ميزان حقيقي لـه لسـان وكفتـان تـوزن بـه السـيئات والحسنات) (٥).

فهو الميزان الذي أخبر الله تعالى عنه في كثير من آيات القرآن الكريم. و أخبر عنه رسول الله علم على الأحاديث الشريفة في أكثر من مناسبة، تنويها بعظم شأنه وخطورة

<sup>(</sup>١) ((الاعتقادات من دين الإمامية)) للصدوق (٦٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((المفردات في غريب القرآن)) (١/٥٢٢).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) لابن تيمية (٤١٠٣).

<sup>(</sup>٤) ((تحقيقي البرهان في إثبات حقيقية الميزان)) مرعى الحنبلي (١٧٨\٢).

<sup>(</sup>٥) ((لوامع الانوار)) للسفاريني (١٨٤١).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة المنظومة

أمره. وهو ميزان حقيقي، له لسان وكفتان توزن به أعلى العباد، خيرها وشرها، و قد أخبر الله تعالى عنه في القرآن الكريم إخباراً مجملاً من غير تفصيل لحقيقته، و جاءت السنة النبوية فبينته (١).

#### فائدة [٢١]: وجوب الإيمان بالميزان:

قال ابن زمنين رحمه الله: (وأهل السنة يؤمنون بالميزان يوم القيامة) (١٠).

وقال الصابوني رحمه الله (ويؤمن أهل الدين والسنة بالبعث بعد الموت ... والمقام الهائل من الصراط، والميزان)(٢).

يقول سفيان بن عيينة رحمه الله: (السنة عشرة فمن كن فيه فقد استكمل السنة، ومن ترك منها شيئاً فقد ترك السنة: إثبات القدر، وتقديم أبي بكر وعمر، والحوض، والشفاعة، والميزان، والصراط، والإيهان قول وعمل، والقرآن كلام الله، وعذاب القبر والبعث يوم القيامة، ولا تقطعوا بالشهادة على مسلم)(1).

وقال ابن بطة رحمه الله: (وقد أجمع أهل العلم بالأخبار، والعلماء والزهاد والعُباد في جميع الأمصار أن الإيمان بذلك، -يعني: بالميزان- واجب لازم)(°).



<sup>(</sup>١) ((الحياة الآخرة)) لغالب عواجي (٢/ ١٠٨٥).

<sup>(</sup>٢) ((أصول السنة)) (١٦٢).

<sup>(</sup>٣) ((عقيدة السلف اصحاب الحديث)) (٧٥).

<sup>(</sup>١ عتقاد أهل السنة)) للالكائي (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٥) ((الإبانة الصغرى)) ( ١/ ٣٥٨).

قال أبو إسحاق الزجاج رحمه الله: (أجمع أهل السنة على الإيمان بالميزان، وأن أعمال العباد توزن به يوم القيامة، وأن الميزان له لسان وكفتان)(١).

#### فائدة [١٣]: صفة الميزان:

عن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال: (الميزان له لسان، وكفتان)<sup>(۱)</sup>. وذُكر الميزان عند الحسن رحمه الله فقال: (له لسان وكفتان)<sup>(۱)</sup>.

وقال أبو الحسن رحمه الله مبيناً رأي أهل السنة في الميزان: (فقال أهل الحق: لـه لسان وكفتان، توزن في إحدى كفتيه الحسنات، وفي الأخرى السيئات، فمن رجحت حسناته دخل الجنة، ومن رجحت سيئاته دخل النار)(1).

ويدل على هذا حديث صاحب البطاقة وفيه: ((.. فَتُوضَعُ السِّجِلَّاتُ فِي كَفَّةٍ، وَالْبِطَاقَةُ فَلَا يَثْقُلُ مَعَ اسْمِ اللهِ شَيْءٌ))(٥).

وهو ميزان عظيم؛ عن سلمان رضى الله عنه، عن النبي عَلَمُولِلله ، قال: (يُوضَعُ المِيزَانُ يومَ القيامةِ، فَلَوْ وُزِنَ فيهِ السَّمَوَاتُ و الأرضُ لَوسَعَتْ ، فَتقولُ الملائكةُ : يا رَبِّ لَمِنْ يرِنُ

<sup>(</sup>۱) ((فتح الباري)) (۱۳/ ۵۳۸).

<sup>(</sup>۲) ((شعب الإيمان)) (۱/ ٤٤٧).

<sup>(</sup>٣) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة)) (٢٢١٠).

<sup>(</sup>٤) ((مقالات الإسلاميين)) (١/ ٢١١).

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد (٢٩٩٤)، و الترمذي (٢٦٣٩)، و ابن ماجه (٤٣٠٠)، وصححه الألباني في الصحيحة (١٣٥٠).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

هذا ؟ فيقولُ اللهُ تعالى : لَمِنْ شِئْتُ من خَلْقِي ، فَتقولُ الملائكةُ ، سبحانَكَ ما عَبَدْناكَ حقَّ عِبادَتِكَ ) (١).

#### فائدة [١٤]: عدد الموازين:

قال ابن كثير رحمه الله: (الأكثر على أنه إنها هو ميزان واحد، وإنها جُمع باعتبار تعدد الأعهال الموزونة فيه) (٢).

وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله: (والذي يترجح أنه ميزان واحد، ولا يُشكل بكثرة من يوزن عمله)(٢).

ومما يدل على أنه ميزان واحد: حديث سلمان رضى الله عنه، عن النبي علموالله، قال: (يُوضَعُ الليزَانُ يومَ القيامةِ، فَلَوْ وُزِنَ فيهِ السَّمَوَاتُ و الأرضُ لَوَسَعَتْ، فَتقولُ الملائكةُ: يا رَبِّ لَينْ يزِنُ هذا ؟ فيقولُ اللهُ تعالى: لَينْ شِئْتُ من خَلْقِي، فَتقولُ الملائكةُ، سبحانَكَ ما عَبَدْناكَ حَقَّ عِبادَتِكَ) (1).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الآجري في ((الشريعة)) (١٣٢٩)، وقال الألباني في الصحيحة ((٦١٩\٢)) : (إسناده صحيح، وله حكم المرفوع؛ لأنه لا يقال من قبل الرأي).



<sup>(</sup>١) أخرجه الآجري في ((الشريعة)) (٩\٣) (١٣٢٩)، وقال الألباني في ((الصحيحة)) (٢١٩\٢) : (إسناده صحيح، وله حكم المرفوع؛ لأنه لا يقال من قبل الرأي).

<sup>(</sup>۲) ((تفسیر ابن کثیر)) ( ۵/ ۵ ۲۵).

<sup>(</sup>۳) ((فتح الباري)) (۱۰/ ۳۹۱).

#### فائدة [٥١]: الميزان بعد الحساب:

قال القرطبي رحمه الله: (قال العلماء: وإذا انقضى الحساب كان بعده وزن الأعمال، لأن الوزن للجزاء، فينبغي أن يكون بعد المحاسبة، فإن المحاسبة لتقدير الأعمال، والوزن لإظهار مقاديرها ليكون الجزاء بحسبها)(١).

وقال البرديسي رحمه الله: (وقت الوزن عند الفراغ من السؤال والحساب)(١).

### فائدة [١٦]: الميزان يوزن به الأعمال والأقوال والصحف والأشخاص:

ويدل على وزن الأعمال ما صح عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللَّهِ قَالَ: ( مَا مِنْ شَيْءٍ أَثْقَلُ فِي الْمِيزَانِ مِنْ حُسْنِ الْخُلُقِ ))<sup>(7)</sup>.

ومما يدل على وزن الأقوال ما صح عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُ واللهِ قَالَ: (كَلِمَتَانِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ، ثَقِيلَتَانِ فِي اللِيزَانِ، حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ: سُبْحَانَ اللهِ العَظِيمِ، سُبْحَانَ اللهِ وَبحَمْدِهِ))(1).

ومما يدل على وزن صحائف الأعمال حديث البطاقة، عَنْ عَبْد اللهِ بْنُ عَمْرٍ و رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ النَّبِيُّ عَيْمُ وللهِ : (( إِنَّ اللهَ سَيُخَلِّصُ رَجُلًا مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُءُوسِ الخُلَائِقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيَنْشُرُ عَلَيْهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ سِجِلًّا، كُلُّ سِجِلًّ مِثْلُ مَدِّ الْبَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ اَتُنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتِي الْحَافِظُونَ؟ فَيَقُولُ: لَا، يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: أَفَلَكَ عُذْرٌ، فَيَقُولُ: لَا، يَا

<sup>(</sup>١) ((التذكرة)) (٥٩).

<sup>(</sup>٢) ((تكملة شرح الصدور)) (٢٩).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود(٤٧٩٩) وصححه الألباني في ((صحيح أبي داود)).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٤٠٦)، ومسلم (٢٦٩٤).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية الحائية

رَبِّ، فَيَقُولُ: بَلَى إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً، فَإِنَّهُ لَا ظُلْمَ عَلَيْكَ الْيَوْمَ، فَتَخْرُجُ بِطَاقَةٌ فِيهَا: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: احْضُرْ وَزْنَكَ، فَيَقُولُ يَا رَبِّ مَا هَذِهِ الْبِطَاقَةُ، مَعَ هَذِهِ السِّجِلَّاتِ؟ فَقَالَ: إِنَّكَ لَا تُظْلَمُ، قَالَ: فَتُوضَعُ السِّجِلَّاتُ فِي كَفَّةٍ، وَالسِّجِلَّاتُ، وَثَقُلَتْ الْبِطَاقَةُ فَلَا يَثْقُلُ مَعَ اسْمِ اللهِ شَيْءٌ))(1).

ومما يدل على وزن الأشخاص، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي الله عَنْه عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ قَالَ : ( إِنَّهُ لَيَأْتِي الرَّجُلُ الْعَظِيمُ السَّمِينُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لا يَزِنُ عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ وَقَالَ اقْرَءُوا ( فَلا نُقِيمُ لُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنًا ) (٢).

وكذلك يدل عليه ما ثبت عَنْ مُعَاوِيَة بْنِ قُرَّةَ ، عَنْ أَبِيهِ ، أَنَّ ابْنَ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، كَانَ يَجْنِي لَمُمْ نَخْلَةً ، فَهَبَّتِ الرِّيحُ فَكَشَفَتْ عَنْ سَاقَيْهِ . قَالَ : فَضَحِكُوا مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ : ((أَتَضْحَكُونَ مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ ؟ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُمَ الْثَقَلُ فِي اللِيزَانِ ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ : ((أَتَضْحَكُونَ مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ ؟ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُمَ اللهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَنْ مَنْ دِقَة سَاقَيْهِ ؟ وَاللّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُمَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: (وقد يمكن الجمع بين هذه الآثار بأن يكون ذلك كله صحيحاً فتارة توزن الأعمال، وتارة توزن محالها، وتارة يوزن فاعلها)(1). ، واختار هذا



<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۲۹۹۶)، و الترمذي (۲۲۳۹)، و ابن ماجه (۲۳۰۰)، وصححه الألباني في الصحيحة (۱۳۰). (۱۳۵).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٤٧٢٩).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١/ ٤٢٠-٤٢١)، وابن حبان (٧١٩٤)، وحسنه الألباني في (( إرواء الغليل)) و قال في السلسلة الصحيحة (٢٧٥٠) "صحيح بطرقه الكثيرة".

<sup>(</sup>٤) ((تفسير ابن کثير)) (۲۱۸/۲).

الحاثية ← ۱۰ ۱۰ ۱۰ الحاثية

القول يعني أن الوزن للجميع من المعاصرين الشيخ الحكمي رحمه الله في معارج القبول، والشيخ ابن باز والشيخ ابن عثيمين، وغيرهم من أهل العلم.

قال الطيبي رحمه الله: (والحق عند أهل السنة أن الأعال حين في أو تُجعل في أجسام فتصير أعمال الطائعين في صورة قبيحة، ثم توزن)(١).

قال ابن أبي العزر حمه الله: (فلا يلتفت إلى ملحد معاند يقول: الأعهال أعراض لا تقبل الوزن، وإنها يقبل الوزن الأجسام!! فإن الله يقلب الأعراض أجساما، كها تقدم، وكها روى الإمام أحمد، عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله عليه والله عليه والله يوتى بالموت كبشا أغر، فيوقف بين الجنة والنار، فيقال، يا أهل الجنة، فيشر ببون وينظرون، ويقال: يا أهل النار، فيشر ببون وينظرون، ويرون أن قد جهاء الفرج، في ذبح، ويقال: خلود لا موت. ورواه البخاري بمعناه. فثبت وزن الأعهال والعامل وصحائف الأعهال، وثبت أن الميزان له كفتان. والله تعالى أعلم بها وراء ذلك من الكيفيات. فعلينا الإيهان بالغيب، كها أخبرنا الصادق عليه والله تعالى أعلم من غير زيادة ولا نقصان) (٢).

### فائدة [٧٧]: الوزن عام، وشامل لكل الأعمال، ولكل العمال:

قال البخاري رحمه الله: (باب قول الله تعالى: ﴿وَنَضَعُ الْمُوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ﴾، وأن أعهال بني آدم وقولهم يوزن)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) ((فتح الباري)) (١٣/ ٥٣٩).

<sup>(</sup>۲) ((شرح الطحاوية)) (۲/ ۲۱۲).

<sup>(</sup>٣) ((صحيح البخاري)) (٦/ ٢٧٤٨).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة المنظومة

قال ابن حجر رحمه الله: (وظاهره التعميم، ويدل على أن الميزان والحساب عام يدخل فيه كفار أيضاً، وأن أعمالهم توزن أيضاً قول الله -تعالى-: ﴿فَمَنْ تُقُلُتْ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكَ هُمُ اللّهُ لِحُونَ \* وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ اللّهِ يَنِ خَسِرُ وا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّم خَالِدُونَ \* وَمَنْ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ اللّهِ يَن خَسِرُ وا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّم خَالِدُونَ \* وَمِن اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ وَلِم يعملوا حسنة قط، ومن الله منين من لا سيئة له، وله حسنات كثيرة زائدة على محض الإيان يدخل الجنة بلا حساب، هذا الاستثناء يحتاج إلى دليل، وسبق ذكره، سبق ذكر أن بعض المستثنى هاتين الحالتين، لكن هذا يحتاج إلى دليل، وبها أنه لا يوجد دليل فإذاً الوزن عام على الجميع في كل الحالات، إلا إذا قيل بالنسبة للمؤمنين الذين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب إذا قيل الميزان جزء من الحساب، وهؤلاء يدخلون الجنة بلا حساب إذاً يمكن لهؤلاء أن يستثنون من هذا والله أعلم (۱).

#### فائدة [٨٨]: أنكار بعض المعتزلة للميزان:

قال ابن تيمية رحمه الله: (تأويل الميزان والصراط، وعذاب القبر، والسمع والبصر إنها هو قول البغداديين من المعتزلة دون البصرية)(٢).

قال أبو إسحاق الزجاج رحمه الله: (وأنكرت المعتزلة الميزان وقالوا: هو عبارة عن العدل فخالفوا الكتاب والسنة ؛ لأن الله أخبر أنه يضع الموازين لوزن الأعمال ليرى العباد أعمالهم ممثلة ليكونوا على أنفسهم شاهدين ، وقال ابن فورك أنكرت المعتزلة الميزان بناء



<sup>(</sup>١) ((فتح الباري)) لابن حجر(١٠/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٢) ((درء تعارض العقل والنقل)) (٥ ٣٤٨).

€ V >+-

منهم على أن الأعراض يستحيل وزنها إذ لا تقوم بأنفسها) (١).

قال الشاطبي رحمه الله: ( الميزان ، إذ يمكن إثباته ميزانا صحيحا على ما يليق بالدار الآخرة ، وتوزن فيه الأعمال على وجه غير عادي ، نعم يقر العقل بأن أنفس الأعراض وهي الأعمال - لا توزن وزن الموزونات عندنا في العادات - وهي الأجسام ، ولم يأت في النقل ما يعين أنه كميزاننا من كل وجه ، أو أنه عبارة عن الثقل أو أنفس الأعمال توزن بعينها . فالأخلق الحمل إما على التسليم ، وهذه طريقة الصحابة - رضي الله عنهم - ، إذ لم يثبت عنهم إلا مجرد التصديق من غير بحث عن نفس الميزان أو كيفية الوزن . كما أنه لم يثبت عنهم في الصراط إلا ما ثبت عنهم في الميزان . فعليك به فهو مذهب الصحابة رضي الله عنهم ").

يقول ابن أبي العزر حمه الله: (ويا خيبة من ينفي وضع الموازين القسط ليوم القيامة كما أخبر الشارع، لخفاء الحكمة عليه، ويقدح في النصوص بقوله: لا يحتاج إلى الميزان إلا البقال والفوال! وما أحراه بأن يكون من الذين لا يقيم الله لهم يوم القيامة وزنا. ولو لم يكن من الحكمة في وزن الأعمال إلا ظهور عدله سبحانه لجميع عباده، فلا أحد أحب إليه العذر من الله، من أجل ذلك أرسل الرسل مبشرين ومنذرين. فكيف ووراء ذلك من الحكم ما لا اطلاع لنا عليه)(٢).

 <sup>(</sup>افتح الباري)) (۱۳\۵۳۸).

<sup>(</sup>۲) ((الاعتصام)) (۲\۳۲۸-۳۲۹).

<sup>(</sup>٣) ((شرح الطحاوية)) (١/ ١٩٤).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٨٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠

### فائدة [١٩]: الحكمة في وزن أعمال العباد:

قال أبو إسحاق الثعلبي رحمه الله: (فإن قيل: ما الحكمة في وزن أعمال العباد والله هـو العالم بمقدار كلّ شيء قبل خلقه إياه وبعده قلنا أربعة أشياء (١):

أحدهما: امتحان الله تعالى عباده بالإيمان به في الدنيا.

والثاني: جعل ذلك علامة لأهل السعادة والشقاوة في العقبي.

والثالث: تعريف الله عزّ وجلّ للعباد ما عند الله من جزاء على خير وشر.

والرابع: إلقائه الحجّة عليه.

#### فائدة [٢٠]: أصحاب الأعراف:

قال حذيفة وعبد الله بن عباس رضي الله عنها \_عن أصحاب الأعراف\_: هم قوم استوت حسناتهم وسيئاتهم فقصرت بهم سيئاتهم عن الجنة ، وتجاوزت بهم حسناتهم عن النار ، فوقفوا هناك حتى يقضي الله فيهم ما يشاء ثم يدخلهم الجنة بفضل رحمته (٢).

قال ابن عثيمين رحمه الله: (الناس إذا كان يوم القيامة انقسموا إلى ثلاثة أقسام":

- قسم ترجح حسناتهم على سيئاتهم ، فهؤلاء لا يعذبون ويدخلون الجنة.
- وقسم آخر ترجح سيئاتهم على حسناتهم ، فهؤلاء مستحقون للعذاب بقدر سيئاتهم ثم ينجون إلى الجنة.



<sup>(</sup>١) ((الكشف والبيان عن تفسير القرآن)) للتعلبي (١٦١٤).

<sup>(</sup>۲) ((جامع البيان)) (۸/ ۱۹۲).

<sup>(</sup>٣) ((لقاء الباب المفتوح)) (١٦/١٤).

• وقسم ثالث سيئاتهم وحسناتهم سواء ، فهؤلاء هم أهل الأعراف ليسوا من أهل الجنة ، ولا من أهل النار ، بل هم في مكان برزخ عالٍ مرتفع يرون النار ويرون الجنة ، يبقون فيه ما شاء الله وفي النهاية يدخلون الجنة .









### قال الناظم \_ رحمه الله\_

وقُـلْ يُخْــرجُ اللهُ العَظيمُ بِفَصلِــهِ (٢٦) مِن النار أَجْسـادًا مِن الفَحْم تُطــرَحُ عَلَى النَّهر في الفِردوسِ تَحْيا بِمَائِهِ (٢٧) كَحَبِّ حَميــلِ السَّيْلِ إِذْ جَاءَ يَطْفَـحُ

قوله: ((أجسادًا)): لا يُقال الجسد إلا على الإنسان.

قوله: ((مِن الفَحْم))؛ أي: بعد أن صاروا فحمًا، والفحم هو الجمر الطافي.

قوله: ((تُطْرَحُ))؛ أي: تلقى.

قوله: ((كَحَبِّ حَميلِ السَّيْلِ إِذْ جَاءَ يَطْفَحُ))؛ أي: تنبت تلك الأجساد بسيلان ماء أنهار الجنة عليها كما تنبت الحبة التي يحملها السيل.

### وإحمالًا:

من الإيهان باليوم الآخر أن تؤمن بأن الله جل وعلا يخرج أناسًا من النار بعدما تفحّمَتْ أجسادُهم، فتطرح على نهر الحياة؛ فيحيون بهائه، وتعود لهم صحّتُهم، وتتحسّن هيئتهم، وأنهم ينبتون كها تنبت الحبّة إذا جرف السيل إليها طينها وطميها؛ فينبتون ويحيون ويدخلون الجنة برحمته سبحانه وتعالى، فأهل التوحيد لا يخلدون في النار؛ بل يخرجون بشفاعة الشافعين وبرحمة أرحم الراحمين، ولا يخلد في النار إلا أهل الشرك والكفر والعياذ بالله.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٠ ١١٠ ١١٠ المنظومة الحائية

## الأدلة النقلية

## ١) الأدلة النقلية على أن أهل التوحيد لا يخلدون في النار:

١) قال تعالى: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ هُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هود: ١٠٦ - ١٠٧] (١).

١) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُ واللهِ : ((أَمَّا أَهْلُ النَّارِ اللَّذِينَ هُمْ أَهْلُهَا ، فَإِنَّهُمْ لَا يَمُوتُونَ فِيهَا وَلَا يَحْيَوْنَ ، وَلَكِنْ نَاسٌ أَصَابَتْهُمُ النَّارُ بِذُنُومِهِمْ - أَوْ قَالَ هُمْ أَهْلُهَا ، فَإِنَّهُمْ النَّارُ بِذُنُومِهِمْ - أَوْ قَالَ بِخَطَايَاهُمْ - فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةً حَتَّى إِذَا كَانُوا فَحْمًا ، أُذِنَ بِالشَّفَاعَةِ ، فَجِيءَ بِهِمْ ضَبَائِرَ ضَبَائِرَ ، بِخَطَايَاهُمْ - فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةً حَتَّى إِذَا كَانُوا فَحْمًا ، أُذِنَ بِالشَّفَاعَةِ ، فَجِيءَ بِهِمْ ضَبَائِرَ ضَبَائِرَ فَسَبَائِرَ ، فَنَثُوا عَلَى أَنْهَارِ الجُنَّةِ ، ثُمَّ قِيلَ : يَا أَهْلَ الجُنَّةِ ، أَفِيضُوا عَلَيْهِمْ ، فَيَنْبُتُونَ نَبَاتَ الْجِبَّةِ تَكُونُ فِي خَيلِ السَّيْلِ))(٢).

٢) وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهِ قَالَ: ((يَدْخُلُ أَهْلُ الجُنَّةِ اللهُ عَنْهُ، عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهِ قَالَ: ((يَدْخُلُ أَهْلُ الجُنَّةِ مِنْ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدُلٍ مِنْ إِيمَانٍ فَيُخْرَجُونَ مِنْهَا قَدْ اسْوَدُّوا فَيُلْقَوْنَ فِي نَهَرِ الحُيا أَوْ الحُياةِ شَكَ مَالِكٌ فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحَبَّةُ فِي جَانِب السَّيْلِ أَلَمْ تَرَ أَنَّهَا تَخْرُجُ صَفْرًا ءَ مُلْتَوِيَةً))



<sup>(</sup>١) ورد عن بعض السلف كالضَّحَّاكِ ، وَقَتَادَةَ ، وروي عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ، وَالْحَسَنِ : أَن الْإِسْتِثْنَاءَ عَائِدٌ عَلَى العُصاة مِنْ أَهْلِ التَّوْحِيدِ ، مِمَّنْ يُخْرِجُهُمُ اللهُ مِنَ النَّارِ بِشَفَاعَةِ الشافعين. انظر: ((تفسير ابن كثير)) عَلَى العُصاة مِنْ أَهْلِ التَّوْحِيدِ ، مِمَّنْ يُخْرِجُهُمُ اللهُ مِنَ النَّارِ بِشَفَاعَةِ الشافعين. انظر: ((تفسير ابن كثير)) (٤/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٨٥). ضَبَائِرَ: جماعات في تفرقة. حَمِيلِ السَّيْلِ: ما يحمله السيل من طين أو غثاء.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٢)، ومسلم (١٨٤).

٣) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: كُنَّا مَعَ النّبِيِّ عَلَمُ وَلِلْمَ فِي مَسِيرٍ، قَالَ: فَنَفِدَتُ أَزْوَادُ الْقَوْمِ، قَالَ: حَتَّى هَمَّ بِنَحْرِ بَعْضِ حَمَائِلِهِمْ، قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللهِ، لَوْ جَمَعْتَ أَزْوَادِ الْقَوْمِ، فَلَكَوْتَ اللهَ عَلَيْهَا، قَالَ: فَفَعَلَ، قَالَ: فَجَاءَ ذُو الْبُرِّ بِبُرِّهِ، وَذُو التَّمْرِ مَا بَقِيَ مِنْ أَزْوَادِ الْقَوْمِ، فَدَعَوْتَ اللهَ عَلَيْهَا، قَالَ: فَفَعَلَ، قَالَ: فَجَاءَ ذُو الْبُرِّ بِبُرِّهِ، وَذُو التَّمْرِ بِتَمْرِهِ، قَالَ: وَقَالَ مُجَاهِدٌ: وَذُو النَّوَاةِ بِنَوَاهُ، قُلْتُ: وَمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ بِالنَّوَى؟ قَالَ: كَانُوا يَصْنَعُونَ بِالنَّوَى؟ قَالَ: كَانُوا يَمْوَلُ اللهِ، وَقَالَ مُحَامِدٌ فَوَالَ عُلَيْهِ اللهَ عَلَيْهَا قَالَ حَتَّى مَلاَ الْقَوْمُ أَزْوِدَتُهُمْ، قَالَ: فَقَالَ يَمُصُونَهُ وَيَشْرَبُونَ عَلَيْهِ اللهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ، لَا يَلْقَى اللهَ بِمَا عَبْدٌ غَيْرَ شَاكً فِيهِا، إِلَّا اللهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ، لَا يَلْقَى الله بِمَا عَبْدٌ غَيْرَ شَاكً فِيهِا، وَلَا ذَكِنَا وَكُولُ الْجُنَةَ)) (١).

٤) وعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: بَيْنَمَا أَنَا رَدِيفُ النّبِي عَيْهُ وَاللّهُ لَيْسَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ إِلّا آخِرَةُ الرَّحْلِ فَقَالَ: ((يَا مُعَاذُ))، قُلْتُ لَبَيْكَ يَا رَسُولَ اللهِ وَسَعْدَيْكَ، ثُمَّ سَارَ سَاعَةً ثُمَّ قَالَ: ((يَا مُعَاذُ بْنَ ثُمَّ مَارَ سَاعَةً ثُمَّ قَالَ: ((يَا مُعَاذُ بْنَ جَبَلٍ)) قُلْتُ لَبَيْكَ رَسُولَ اللهِ وَسَعْدَيْكَ، ثُمَّ سَارَ سَاعَةً ثُمَّ قَالَ: ((يَا مُعَاذُ بْنَ جَبَلٍ)) قُلْتُ اللهِ وَسَعْدَيْكَ، قَالَ: ((هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ ؟)) قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: ((حَقُّ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيئًا)). ثُمَّ سَارَ سَاعَةً ثُمَّ قَالَ: ((هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ )) قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُ اللهِ وَسَعْدَيْكَ قَالَ: ((هَلْ تَدْرِي مَا صَلَّ اللهُ وَرَسُولُ اللهِ وَسَعْدَيْكَ قَالَ: ((هَلْ تَدْرِي مَا صَلَّ اللهِ وَسَعْدَيْكَ قَالَ: ((هَلْ تَدْرِي مَا صَلَّ اللهُ وَسَعْدَيْكَ قَالَ: ((هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ إِذَا فَعَلُوهُ؟)) قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: ((حَقَّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ إِذَا فَعَلُوهُ؟)) قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: ((حَقَّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ إِذَا فَعَلُوهُ؟)) قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: ((حَقَّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ إِذَا فَعَلُوهُ؟))

٥) وعَنْ أبي ذر رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عن النبي عَلَمُ واللهِ يقولُ اللهُ عنَّ وجلَّ : ((من جاءَ بالحسنةِ فلهُ عشرُ أمثالهَا وأزيدُ ومن جاءَ بالسَّيِّئةِ فجزاؤهُ سيِّئةٌ مثلُها أو أغفِرُ ومن تقرَّبَ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۷).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٥٠٠)، ومسلم (٣٠).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٠ ١١٤ ١١٠ ﴿ الأَدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

منِّي شبرًا تقرَّبتُ منه ذراعًا ومن تقرَّبَ منِّي ذراعًا تقرَّبتُ منه باعًا ومن أتاني يمشي أتيتُهُ هرولةً ومن لَقيَني بقُراب الأرض خطيئةٍ لا يشركُ بي شيئًا ، لقِيتُهُ بمثلِها مغفرةً))(١).

٦) وعَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَام ، أَنَّهُ قَالَ : ((أَتَانِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَام ، فَبَشَّرَنِي أَنَّهُ مَنْ مَاتَ مِنْ أُمَّتِكَ ، لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا ، دَخَلَ الجُنَّةَ)) ، قُلْتُ : وَإِنْ زَنَى ، وَإِنْ مَرَقَ ، فَإِنْ مَرَقَ )) .
 سَرَقَ ، قَالَ : ((وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَرَقَ)) (٢).

٧) وعَنْ عُبَادَة بْن الصَّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَمُولِلُمْ قَالَ ((بَايِعُونِي عَلَى أَنْ لاَ تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا، وَلاَ تَشْرِقُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ ، وَلاَ تَأْتُوا بِبُهْتَانِ تَفْتَرُونَهُ لاَ تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا، وَلاَ تَشْرِقُوا، وَلاَ تَوْنَفُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ ، وَلاَ تَأْتُوا بِبُهْتَانِ تَفْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ، وَلاَ تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللهُ فَهُ وَمِنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللهُ فَهُ وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللهُ فَهُ وَ إِلَى اللهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ))

٨) وعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَاللهِ قَالَ: ((يَخْرُجُ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُرَّةٍ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُرَّةٍ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ ذَرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ))(\*).
 خَيْرٍ وَيَخْرُجُ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ ذَرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ))(\*).



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۲۸۷).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٢٣٧)، ومسلم (٩٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٨)، ومسلم (١٧٠٩).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٤)، ومسلم (١٩٣). بُرَّةٍ: حبة قمح. ذَرَّةٍ: أصغر النمل أو الهباء الذي يظهر في عين الشمس.

## الفوائد العقدية

#### فائدة [١]: النار لا تفنى والكافر خالد فيها:

قال أبو عثمان الصابوني رحمه الله: (يشهد أهل السنة ويعتقدون أن الجنة والنار محلوقتان، وأنهما باقيتان لا تفنيان أبداً، وكذلك أهل النار الذين هم أهلها خلقوا لها لا يخرجون أبداً، ويؤمر بالموت فيذبح)(١).

وقال ابن حزم رحمه الله: (النارحق، وأنها دار عذاب أبداً، لا تفنى و لا يفنى أهلها أبداً بلا نهاية، وأنها أُعِدت لكل كافر مخالفٍ لدين الإسلام، ولمن خالف الأنبياء السالفين قبل مبعث رسول الله عليه وعليهم الصلاة والتسليم وبلوغ خبره إليه)(٢).

وقال الطحاوي رحمه الله: (الجنة والنار مخلوقتان ، لا تفنيان أبداً ولا تبيدان ، فإن الله تعالى خلق الجنة والنار قبل الخلق وخلق لهما أهلاً ، فمن شاء منهم إلى الجنة فضلاً منه ، ومن شاء منهم إلى النار عدلاً منه ، وكل يعمل لما قد فرغ له ، وصائرٌ لما خلق له ، والخير والشر مقدَّران على العباد)(٢).

ومما يدل على اعتقاد السلف ببقاء النار وخلود الكافرين فيها:

١) قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَ نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ
 بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ [النساء: ٥٦].

<sup>(</sup>١) ((عقيدة السلف وأصحاب الحديث)) (١٦).

<sup>(</sup>٢) ((مراتب الإجماع)) (٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) ((متن العقيدة الطحاوية)) (١٢).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية 🔫 🔫 🔫 🔫 😽

- ٢) وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَبِئْسَ المُصِيرُ ﴾ [التغابن: ١٠].
- ٣) وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا هُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُ وا وَلَا يُخَفَّ فُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَلِكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورٍ \* وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَوَلَمْ نُعَمِّرْ كُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَهَا لِلظَّالِينَ مِنْ نَصِيرٍ ﴾ [فاطر: ٣٦- ٣٧].
- ٤) وقال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللهُ اللَّهَ اللَّهَ اللُّهَ اللُّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَلَمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ [التوبة/ ٦٨].
- ٥) وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللّهِ : ((أَمَّا أَهْلُ النَّارِ الَّذِينَ هُمْ أَهْلُهَا ، فَإِنَّهُمُ لَا يَمُوتُونَ فِيهَا وَلَا يَحْيَوْنَ ، وَلَكِنْ نَاسٌ أَصَابَتْهُمُ النَّارُ بِذُنُومِهِمْ أَوْ قَالَ هُمْ أَهْلُهَا ، فَإِنَّهُمُ النَّارُ بِذُنُومِهِمْ أَوْ قَالَ بِخَطَايَاهُمْ فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةً حَتَّى إِذَا كَانُوا فَحْمًا ، أُذِنَ بِالشَّفَاعَةِ ، فَجِيءَ مِهِمْ ضَبَائِرَ ضَبَائِرَ ، بِخَطَايَاهُمْ فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةً حَتَّى إِذَا كَانُوا فَحْمًا ، أُذِنَ بِالشَّفَاعَةِ ، فَجِيءَ مِهِمْ ضَبَائِرَ ضَبَائِرَ ، بِخَطَايَاهُمْ فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةً حَتَّى إِذَا كَانُوا فَحْمًا ، أُذِنَ بِالشَّفَاعَةِ ، فَجِيءَ مِمْ ضَبَائِرَ ضَبَائِرَ فَيَنْبُونَ فَيَا أَهْلَ الجُنَّةِ ، أَفِيضُوا عَلَيْهِمْ ، فَيَنْبُتُونَ نَبَاتَ الْحِبَّةِ تَكُونُ فِي فَيْشُوا عَلَيْهِمْ ، فَيَنْبُتُونَ نَبَاتَ الْحِبَّةِ تَكُونُ فِي خَمِيلُ السَّيْل))(١).
- 7) وعن انس رضي الله عنه في حديث الشفاعة، قال رسول الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله على ربّي، فيُؤذنُ لي، فإذا رأيتُ ربّي وقعتُ ساجِدًا، فيَدَعُني ما شاء اللهُ، ثمّ يُقالُ: ارفَعْ رأسَكَ، وسَلْ تُعطَه، وقُلْ يُسمَعْ، واشفَعْ تُشفَعْ؛ فأرفَعُ رأسي، فأحمَدُه بتَحميدِ يُعلِّمُنيه، ثمّ أشفَعُ، فيَحُدُّ لي حدًّا فأُدخِلُهم الجنّة، ثمّ أعودُ إليه، فإذا رأيتُ ربّي



رواه مسلم (۱۸۵).

S → ++·> PIV → ++

مِثلَه، ثمَّ أشفَعُ فيَحُدُّ لِي حَدًّا فأُدخِلُهم الجنَّة، ثمَّ أعودُ الرَّابعةَ فأقولُ: ما بَقي في النَّارِ إلَّا مَن حبَسَه القرآنُ، ووجَب عليه الخُلودُ)) (١).

٧) وعن أبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَللهُ : (( يُوثَى كَهَيْئَةِ كَبْشٍ أَمْلَحَ فَيُنَادِي مُنَادِيَا أَهْلَ الجُنَّةِ فَيَشْرَئِبُّونَ وَيَنْظُرُونَ فَيَقُولُ هَلْ تَعْرِفُونَ هَذَا ؟ فَيَقُولُونَ : نَعَمْ ، هَذَا المُوْتُ ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ ، ثُمَّ يُنَادِي يَا أَهْلَ النَّارِ فَيَشْرَئِبُّونَ وَيَنْظُرُونَ فَيَقُولُونَ : نَعَمْ ، هَذَا المُوْتُ ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ ، ثَمَّ يُنَادِي يَا أَهْلَ النَّارِ فَيَشُولُونَ عَنْهُ وَيُعُمْ فَدُ رَآهُ ، فَيُدْبَعُ ، وَيَا أَهْلَ المُوْتُ ، وَكُلُّهُمْ قَدْ رَآهُ ، فَيُدْبَعُ ، وَيَا أَهْلَ الجُنَّةِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ ، وَيَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ فَلَا مَوْتَ ، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ ، وَهَوُلَاء فِي غَفْلَةٍ أَهْلُ الدُّنْيَا ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ ، وَهَوُلَاء فِي غَفْلَةٍ أَهْلُ الدُّنْيَا ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ ، وَهَوُلَاء فِي غَفْلَةٍ أَهْلُ الدُّنْيَا ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ ، وَهَوُلَاء فِي غَفْلَةٍ أَهْلُ الدُّنْيَا ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ ، وَهَوُلَاء فِي غَفْلَةٍ أَهْلُ الدُّنْيَا ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ هُ هُ وَهُولَاء فِي غَفْلَةٍ أَهْلُ الدُّنْيَا ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ هُ ، وَهَوُلَاء فِي غَفْلَةٍ أَهْلُ الدُّنْيَا ﴿ وَهُمْ فَي مَا لُونَ كَا أَنْهُ وَهُونَ كَا أَنْ فِلُهُ مِنُونَ ﴾ (٢).

### فائدة [٢]: رأى ابن تيمية و ابن القيم رحمهما الله في مسألة فناء النار:

قال العلامةُ الألباني رحمهُ اللهُ في نسبةِ القولِ بفناءِ النارِ إلى الإمامِ ابنِ القيمِ رحمهُ اللهُ ما نصه : (ويؤسفني أن أقولَ: إن القاديانية في ضلالهم المشارِ إليه آنفاً (ص ٧٣) يجدون متكئاً لهم في بعضِ ما ذهبوا إليهِ في بعضِ كتبِ أئمتنا من أهلِ السنةِ ، فقد عقد العلامةُ ابنُ القيمِ في كتابهِ " الحادي " فصلاً خاصاً في أبديةِ النارِ ، أطال الكلامَ فيه جداً ، وحكى في ذلك سبعةَ أقوالِ ، أبطلها كلها ، سوى قولين منها :

الأولُ : أن النارَ لا يخرجُ منها أحدٌ من الكفارِ ، ولكن الله عز وجل يفنيها ، ويـزولُ عذاجها .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٤٧٦)، ومسلم (١٩٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٣ ٤٤)، ومسلم (٢٨٤٩).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأَدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

والآخرُ : أنها لا تفني وأن عذابها أبدي دائمٌ .

وقد ساق فيه أدلة الفريقين وحججهم من المنقولِ والمعقولِ ، مع مناقشتها ، وبيان ما لها وما عليها . والذي يتأملُ في طريقةِ عرضه للأدلةِ ومناقشتهِ إياها ، يستشعر من ذلك أنه يميلُ إلى القولِ الأولِ ولكنهُ لم يجزم بذلك ، فراجع إن شئتَ الوقوفَ على كلامهِ مفصلاً الكتابَ المذكورَ .

ولكنني وجدته يصرح في بعض كتبه الأخرى بأن نارَ الكفارِ لا تفنى وهذا هو الظن به ، فقال رحمه الله في " الوابلِ الصيبِ " (ص ٢٦) ما نصه : " وأما النارُ فإنها دارُ الخبثِ في الأقوالِ والمآكلِ والمشاربِ ودارُ الخبيثين ، فالله تعالى يجمع الخبيث بعضه إلى بعض فيركمه كما يركم الشيء لتراكبِ بعضه على بعض ، شم يجعله في جهنم مع أهله ، فليس فيها إلا خبيث . ولما كان الناسُ على ثلاثِ طبقاتِ : طيبٍ لا يشوبه خبثُ ، وخبيثٍ لا طيبَ فيه ، وآخرون فيهم خبثُ وطيبٌ كانت دورهم ثلاثة : دار الطيبِ المحض ، ودار الخبثِ المحض ، وهاتان لا تفنيان") (۱).

وقال الشيخ عمر الأشقر رحمه الله: (ينبغي أن ننبه أن لابن تيمية وابن القيم قولاً بعدم فناء النار، جاء في مجموع فتاوى شيخ الإسلام قوله في إجابة سؤال: "وقد اتفق سلف الأمة وأئمتها وسائر أهل السنة والجاعة على أن من المخلوقات ما لا يعدم ولا يفنى بالكلية كالجنة والنار والعرش وغير ذلك، ولم يقل بفناء جميع المخلوقات إلا طائفة من أهل الكلام المبتدعين، كالجهم بن صفوان ومن وافقه من المعتزلة ونحوهم، وهذا قول باطل يخالف كتاب الله، وسنة رسوله، وجماع سلف الأمة وأئمتها"(1). وإذا كان الأمر كذلك، أي لها



<sup>(</sup>١) انظر: (( السلسلة الضعيفةِ )) (٢/ ٧٤ - ٧٥).

<sup>(</sup>٢) ((مجموع فتاوى)) لشيخ الإسلام (١٨/ ٣٠٧).

**₩** 

قولان، فلا يجوز أن نجزم بأن القول بفناء النار هو قولهما ما لم يعلم أنه القول الأخير، وإذا لم يعلم القول الأخير فالأولى التوقف في نسبة أحد المذهبين إليهما)(١)

#### فائدة [٣]: القائلون بفناء النار:

## المخالفون لمذهب أهل الحق في هذه المسألة سبع فرق (١):

- 1) الجهمية: القائلون بفناء النار وفناء الجنة أيضاً، وقد حكى الإمام أحمد في آخر كتاب " الرد على الزنادقة " مذهب الجهمية بأن النار والجنة تفنيان، ورد عليهم ذاكراً النصوص الدالة على عدم فنائها.
- Y) الخوارج والمعتزلة: يقولون بخلود كل من يدخل النار، ولو كانوا من أهل التوحيد، وسر هذا القول أن الخوارج يكفرون المسلمين بالذنوب، فكل من ارتكب ذنباً، فإنه كافر خالد مخلد في نار جهنم، والمعتزلة يرون أن من ارتكب ذنباً في منزلة بين المنزلتين، فلا هو مؤمن ولا كافر، ويجرون عليه أحكام الإسلام في الدنيا، ولكنه في الآخرة مخلد في نار جهنم.
- ٣) اليهود: الذين يزعمون أنهم يعذبون في النار وقتاً محدوداً، ثم يخلفهم غيرهم فيها، وقد أكذبهم الله في زعمهم، ورد عليهم مقالتهم ﴿وَقَالُوا لَن تَمَسَنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَّعْدُودَةً قُلْ وقد أكذبهم الله في زعمهم، ورد عليهم مقالتهم ﴿وَقَالُوا لَن تَمَسَنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَّعْدُودَةً قُلْ وقد أَكْذَبُمْ عِندَ اللهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٨٠ ٨٨]

(١) ((الجنة والنار)) للأشقر (٤٦).

<sup>(</sup>٢) ((الجنة والنار)) للأشقر (٤٢-٤٤) باختصار.

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠

ونقل ابن جرير في تفسيره عن ابن عباس أنه قال في تفسير آية البقرة: "قال أعداء الله اليهود: لن يدخلنا الله النار إلا تحلة القسم، الأيام التي أصبنا فيها العجل: أربعين يوماً، فإذا انقضت عنا تلك الأيام، انقطع عنا العذاب ". وذكر ابن حرير عن السدي قوله: "قالت اليهود: إن الله يدخلنا النار أربعين ليلة، حتى إذا أكلت النار خطايانا، نادى مناد: أخرجوا كل مختون من ولد بني إسرائيل، فلذلك أمرنا أن نختن، قالوا: فلا يدعون منا في النار أحداً إلا أخرجوه " (١).

- قول إمام الاتحادية ابن عربي الطائي، فإنه زعم أن أهلها يعذبون فيها مدة، شم تنقلب طبائعهم نارية يتلذذون بالنار لموافقتها لطبائعهم، قال ابن حجر في الفتح: (وهذا قول بعض من ينسب إلى التصوف من الزنادقة)(٢).
  - ٥) قول من زعم أن أهلها يخرجون منها، وتبقى على حالها خالدة لا تبيد.
- تول أبي هذيل العلاف من أئمة المعتزلة الـذاهب إلى أن حياة أهـل النـار تفنـى،
   ويصيرون جماداً لا يتحركون، ولا يحسون بألم، قال بذلك لأنه يقول بامتناع حوادث لا نهاية
   لها، فخالف الأدلة الصريحة القطيعة الثبوت بمقاييس عقلية باطلة.
- ٧) قول من قال: إن الله يخرج منها من يشاء، كما ورد في الأحاديث، ثم يبقيها شيئاً،
   ثم يفنيها، فإنه جعل لها أمداً تنتهى إليه.



<sup>(</sup>١) ((تفسير ابن جرير)) (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>۲) ((فتح الباري)) (۲۱/۱۱).

### فائدة [٤]: خروج أهل القبلة الموحدين من النار، و عدم خلودهم فيها:

يقول أبو الحسن الأشعري رحمه الله: (قالت المعتزلة والخوارج بتخليدهم - يعني الفساق من المسلمين - وأن من دخل النار لا يخرج منها، وقال أهل السنة والاستقامة: إن الله يخرج أهل القبلة الموحدين من النار، ولا يخلدهم فيها)(1).

قال ابن القيم رحمه الله: ( فالجنة لا يدخلها خبيث ، ولا من فيه شيء من الخبث ، فمن تطهر في الدنيا ولقي الله طاهراً من نجاساته: دخلها بغير معوق ، ومن لم يتطهر في الدنيا ، فإن كانت نجاسته عينية كالكافر: لم يدخلها بحال ، وإن كانت نجاسته كسبية عارضة: دخلها بعد ما يتطهر في النار من تلك النجاسة ، ثم يخرج منها )(٢).

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: (عصاة المسلمين ثلاثة أقسام: قسم يغفر الله له ولا يدخل النار أصلاً، وقسم آخر يدخل النار ويعذب بقدر ذنوبه ثم يخرج، وقسم ثالث يدخل النار ويعذب، ولكن يكون له الشفاعة، فيخرج من النار قبل أن يستكمل ما يستحقه من العذاب)(1).

و يدل على اعتقاد السلف بخروج أهل التوحيد من النار وعدم خلودهم فيها الأحاديث المذكورة أول هذا الفصل.

<sup>(</sup>١) ((مقالات الإسلاميين)) (١/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>١) ((إغاثة اللهفان)) (١/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) ((فتاوى نور على الدرب) (٤/ ٢).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

### فائدة [٥]: النار موجودة الآن:

قال الطحاوي رحمه الله : (والجنة والنار مخلوقتان، لا تفنيان أبداً ولا تبيدان).

قال ابن أبي العز الحنفي شارح الطحاوية في شرحه لهذا النص:

(أما قوله: "إن الجنة والنار مخلوقتان"، فاتفق أهل السنة على أن الجنة والنار مخلوقتان موجودتان الآن، ولم يزل أهل السنة على ذلك، حتى نبغت نابغة من المعتزلة والقدرية، فأنكرت ذلك، وقالت: بل ينشئهما الله يوم القيامة. وحملهم على ذلك أصلهم الفاسد الذي وضعوا به شريعة لما يفعله الله، وأنه ينبغي أن يفعل كذا، ولا ينبغي له أن يفعل كذا. وقاسوه على خلقه في أفعالهم، فهم مشبهة في الأفعال، ودخل التجهم فيهم، فصاروا مع ذلك معطلة. وقالوا: خلق الجنة قبل الجزاء عبث، لأنها تصير معطلة مدداً متطاولة. فردوا من النصوص ما خالف هذه الشريعة الباطلة التي وضعوها للرب تعالى، وحرفوا النصوص عن مواضعها، وضللوا وبدعوا من خالف شريعتهم)(1).

ومما يدل على اعتقاد السلف بوجود النار الآن.

١) قول الله تعالى: ﴿فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ
 البقرة: ٢٤].

- ٢) وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا﴾ [الكهف: ٢٩].
- ٣) وقوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لَمِنْ كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴾ [الفرقان: ١١].
  - ٤) وقوله تعالى: ﴿ أُغْرِقُوا فَأُدْخِلُوا نَارًا﴾ [نوح: ٢٥].
  - ٥) وقوله تعالى: ﴿وَأَعَدَّ هُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [الفتح: ٦].



<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الطحاوية)) (١٥٥٢).

- ٦) وقوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ ﴾ [الملك: ٥].
- ٧) وقوله تعالى: ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا﴾ [غافر: ٤٦].
- ٨) وعن عبدالله بن عمر ، رضى الله عنه ، أنَّ رَسولَ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ قَالَ: ((إنَّ أَحَـدَكُمْ إذا مَاتَ عُرِضَ عليه مَقْعَدُهُ بالغَدَاةِ والعَشِيِّ، إنْ كانَ مِن أَهْلِ الجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ، وإنْ كانَ مِن أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ النَّارِ، فَيْقَالُ: هذا مَقْعَدُكَ حتَّى يَبْعَثَكَ اللهُ يَومَ القِيَامَةِ))(١).

## فائدة [٦]: مجيء النار في عرصات القيامة:

قال الله تعالى: ﴿ وَبُرِّزَتِ الجُحِيمُ لِلْغَاوِينَ ﴾ [الشعراء/ ٩١].

وقال الله تعالى: ﴿ كَلَّا إِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكًّا دَكًّا \* وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمُكَثُ صَفًّا صَفًّا \* وَجِيءَ يَوْمَئِذٍ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ وَأَنَّى لَهُ الذِّكْرَى ﴿ الفجر/ ٢١- ٢٣].

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ وَلِلهُ: ((يُـؤْتَى بِجَهَـنَّمَ يَومَئِذٍ لَهَا سَبْعُونَ أَلْفَ زِمَامٍ، مَعَ كُلِّ زِمَامِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ يَجُرُّونَهَا))(١).

### فائدة [√]: ورود النار وأول من يعبر الصراط:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتُّما مَقْضِيًّا \* ثُمَّ نُنَجِّي الَّذِينَ اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِينَ فِيهَا جِثِيًّا ﴾ [مريم/ ٧١- ٧٧].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن ناساً قالوا: يا رسول الله هل نرى ربنا يوم القيامة...-وفيه- فقال: ((وَيُضْرَبُ الصِّرَاطُ بَيْنَ ظَهْرَيْ جَهَنَّمَ فَأَكُونُ أَنَا وَأُمَّتِي أَوَّلَ مَنْ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٧٩)، ومسلم (٢٨٦٦).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (YAEY).



# الأدلة والفوائد العقدية <mark>على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠٠</mark>

م و (۱<mark>) ک</mark>یز

## فائدة [٨]: أول مَنْ تُسَعَّر بهم النار:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: (( إِنَّ أَوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى يُومَ القِيَامَةِ عَلَيْهِ، رَجُلَّ اسْتُشْهِدَ، فَأْتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهَ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَهَا عَمِلْتَ فِيهَا؟، قَالَ: قَاتَلْتُ فِيكَ حَتَّى اسْتُشْهِدْتُ، قَالَ كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لأَنْ يُقَالَ جَرِيءٌ فَقَدْ قِيلَ، قُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ وَرَجُلٌ تَعَلَّمَ العِلْمَ وَعَلَّمَهُ وَقَرَأَ القُرآنَ، فَأْتِي بِهِ فَعَرَّفَهَا، قَالَ: فَهَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: تَعَلَّمْتُ العِلْمَ وَعَلَّمْتُهُ، وَقَرَأْتُ فِيكَ القُرآنَ لِيُقَالَ هُو قَارَأُ للهُقَالَ هُو قَارِئٌ فَقَدْ فِيهَا القُرآنَ لِيُقَالَ هُو قَارِئٌ فَقَدْ وَيَلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ وَرَجُلٌ وَسَعَ اللهُ عَلَيْهِ، وَأَعْطَاهُ مِنْ القُرآنَ لِيُقَالَ هُو قَارِئٌ فَقَدْ وَيَلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ وَرَجُلٌ وَسَعَ اللهُ عَلَيْهِ، وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصْرَابُ لَيُقَالَ هُو تَعَرَفُهَا، قَالَ: فَهَا عَمِلْتَ فِيهَا إلا أَنْفَقْتُ فِيهَا إلا أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكَ، قَالَ: كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ هُو جَوادٌ، سَبِيلٍ ثُحِبُّ أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا إلا أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكَ، قَالَ: كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ هُو جَوادٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُومِ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ، ثُمَّ أُلْقِيَ فِي النَّارِ)) (٢٠).

## فائدة [٩]: كيفية دخول أهل النار النار:

١) قال الله تعالى: ﴿ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَا هُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَقْدَامِ ﴾ [الرحن/ ١٤].
 ٢) وقال الله تعالى: ﴿ وَأَعْتَدْنَا لَمِنْ كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا \* إِذَا رَأَتْهُمْ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا هَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا \* وَإِذَا أُلْقُوا مِنْهَا مَكَانًا ضَيِّقًا مُقَرَّنِينَ دَعَوْا هُنَالِكَ ثُبُورًا \* لَا تَدْعُوا الْيَوْمَ ثُبُورًا وَاحِدًا وَادْعُوا ثُبُورًا كَثِيرًا ﴾ [الفرقان/ ١١- ١٤].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٤٣٧).

**<sup>(</sup>۲)** رواه مسلم ( ۱۹۰۵).



- ٣) وقال الله تعالى: ﴿ كَلَّا لَيُنْبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ \* نَارُ اللهِ اللهِ اللهِ قَدَةُ ﴾
   [الهمزة/ ٤- ٢].
- ٤) وقال الله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ \* سَرَابِيلُهُمْ مِنْ قَطِرَانِ وَتَغْشَى وُجُوهَهُمُ النَّارُ ﴾ [إبراهيم/ ٤٩ ٥٠].
- ٥) وقال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ ﴾ [القمر: ٨٤].

#### فائدة [١٠]: مكان النار:

قال الشيخ عمر الأشقر رحمه الله: (اختلف العلماء في موقع النار الآن فقال بعضهم: هي في الأرض السفلى، وقال آخرون: هي في السماء، وقال آخرون بالتوقف في ذلك، وهو الصواب، لعدم ورود نص صريح صحيح يحدد موقعها، ومن الذين توقفوا في هذا، الحافظ السيوطي قال: " وتَقِفُ عن النار، أي: تَقُولُ فيها بالوقف، أي محلها، حيث لا يعلمه إلا الله، فلم يثبت عندي حديث أعتمده في ذلك ". وقال الشيخ ولي الله الدهلوي في عقيدته: "ولم يصرح نص في تعيين مكانها (أي الجنة والنار) ، بل حيث شاء الله تعالى، إذ لا إحاطة لنا بخلق الله وعوالمه "، وقال صديق حسن خان عقب إيراده لقول الدهلوي هذا: "

<sup>(</sup>١) ((الجنة والنار)) للأشقر (٢١).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

#### فائدة [١١]: خزنة النار:

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّـذِينَ آمَنُوا قُـوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَـارًا وَقُودُهَا النَّـاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدَادٌ لا يَعْصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾

[التحريم: ٦].

وعدتهم تسعة عشر ملكاً، كما قال تعالى: ﴿سَأُصْلِيهِ سَقَرَ وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَرُ لا تُبْقِي وَلا تَذَرُ لَوَّاحَةٌ لِّلْبَشَرِ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ [المدثر: ٢٦ - ٣٠].

قال ابن رجب رحمه الله: (والمشهور بين السلف والخلف أن الفتنة إنها جاءت من حيث ذكر عدد الملائكة الذين اغتر الكفار بقلتهم، وظنوا أنهم يمكنهم مدافعتهم وممانعتهم، ولم يعلموا أن كل واحد من الملائكة لا يمكن البشر كلهم مقاومته) (١).

ومالك خازن النار، كما قال سبحانه: ﴿وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّـكَ قَالَ إِنَّكُـمْ مَاكِثُونَ﴾ [الزخرف/٧٧].

#### فائدة [٢١]: النار شاسعة واسعة، بعيد قعرها، مترامية أطرافها:

قال الشيخ عمر الأشقر رحمه الله، يدلنا على هذا أمور (١٠):

الأول: الذين يدخلون النار أعداد لا تحصى، ومع كثرة عددهم فإن خلق الواحد فيهم يضخم حتى يكون ضرسه في النار مثل جبل أحد، وما بين منكبيه مسيرة ثلاثة أيام (٣)، ومع

<sup>(</sup>٣) اشارة لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه الله: ((ضِرْسُ الكَافِرِ أَوْ نَابُ الكَافِرِ مِثْلُ أُحُدِ، وَغِلَظُ جِلْدِهِ مَسِيرَةُ ثَلاثٍ)). رواه مسلم(٢١٨٩).



<sup>(</sup>١) ((التخويف من النار)) (١٧٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((الجنة والنار)) للأشقر (٢٢-٢٤).

ذلك فإنها تستوعب هذه الأعداد الهائلة التي وجدت على امتداد الحياة الدنيا من الكفرة المجرمين على عظم خلقهم، ويبقى فيها متسع لغيرهم وقد أخبرنا الله بهذه الحقيقة في سورة ق فقال تعالى: ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلاْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ﴾ [ق: ٣٠].

الثاني: يدل على بعد قعرها أيضاً أن الحجر إذا ألقي من أعلاها احتاج إلى آماد طويلة حتى يبلغ قعرها، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: كُنَّا مع رَسُولِ الله عليه عليه عليه عليه وسلم، إذْ سَمِعَ وَجْبَةً، فَقَالَ النبيُّ عَليه وسلم: تَدْرُونَ ما هذا؟ قالَ: قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قالَ: هذا حَجَرٌ رُمِيَ به في النَّارِ مُنْذُ سَبْعِينَ خَرِيفًا، فَهو يَهْوِي في النَّارِ الآنَ، حتَّى انْتَهَى إلى قَعْرِهَا))(١).

الثالث: كثرة العدد الذي يأتي بالنار من الملائكة في يوم القيامة، فقد وصف الرسول عليه وسلم النار في يوم القيامة، الذي يقول الله فيه: ﴿وَجِيءَ يَوْمَئِذِ بِجَهَنَّمَ ﴾ [الفجر: ٢٣] ، فقال عليه وسلم الله وسلم ا

الرابع: ومما يدل على هول النار وكبرها أن مخلوقين عظيمين كالشمس والقمر يكونان ثورين مكورين في النار، ففي "مشكل الآثار" للطحاوي عن سلمة بن عبد الرحمن قال: حدثنا أبو هريرة عن النبي عليه والله قال: " الشمسُ و القمرُ ثورانِ مكوَّرانِ في النارِ يومَ

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي عَلَمُ قال: ((مَا بَيْنَ مَنْكِبَي الكَافِرِ فِي النَّارِ مَسِيرَةُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ لِلرَّاكِب المُسْرع)). رواه مسلم (١٩٠٠).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۲۸٤٤).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۸٤۲).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

القيامةِ"<sup>(۱)</sup>).

#### فائدة [١٣]: دركات النار:

النار متفاوتة في شدة حرها، وما أعده الله من العذاب لأهلها، فليست درجة واحدة. ويدل على هذا:

- ١) قول الله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ [النساء: ١٤٥].
- ٢) وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَ اللهِ كَمَنْ بَاءَ بِسَخَطٍ مِنَ اللهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ
   المُصِيرُ، هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ بَصِيرٌ بِهَا يَعْمَلُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٢ ١٦٣].
- ٣) وعن النعمان بن بشير رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه والله عليه والله الله عليه والله الله على النار عذاباً يوم القيامة لرجل توضع في أخمص قدميه جمرة يغلي منها دماغه)) (٢).
- ٤) وعن ابن عباس رضي الله عنهما، قال علموالله : ((أهون أهل النار عذاباً أبو طالب، وهو متنعل بنعلين يغلى منهما دماغه))(").

يقول القرطبي رحمه الله: (هذا الباب يدلك على أن كفر من كفر فقط، ليس ككفر من طغى وكفر وتمرد وعصى، ولا شك أن الكفار في عذاب جهنم متفاوتون كها قد علم من الكتاب والسنة، ولأنا نعلم على القطع والثبات أنه ليس عذاب من قتل الأنبياء والمسلمين وفتك فيهم وأفسد في الأرض وكفر، مساوياً لعذاب من كفر فقط وأحسن للأنبياء والمسلمين، ألا ترى أبا طالب كيف أخرجه النبي عليوسلله إلى ضحضاح لنصرته إياه، وذبّه



<sup>(</sup>١) ورواه البيهقي في ((البعث والنشور))، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (١٢٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۵۶۱).

<sup>(</sup>**T)** رواه مسلم (۲۱۲).

**₹** 

عنه وإحسانه إليه؟) (۱).

قال ابن رجب رحمه الله: (وكذلك تفاوت عذاب عصاة الموحدين في النار بحسب أعمالهم، فليس عقوبة أهل الكبائر كعقوبة أهل الصغائر، وقد يخفف عن بعضهم بحسنات أخرى له أو بها شاء الله من الأسباب)(١).

### فائدة [١٤]: أبواب النار:

للنار سبعة أبواب، قال الله تعالى: ﴿ : وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ لَهَا سَبْعَةُ أَبْـوَابٍ لَكُلِّ بَابِ مِّنْهُمْ جُزْءٌ مَّقْسُومٌ ﴾ [الحجر: ٤٣ - ٤٤].

وعندما يردُ الكفار النار تفتح أبوابها، قال الله تعالى : ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَـنَّمَ وَعَندما يردُ الكفار النار تفتح أَبُوَابُهَا ﴾ [الزمر: ٧١].

وأبوابها مغلقة على أهلها: قال الله تعالى: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصَدَةٌ \* فِي عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾ وأبوابها مغلقة على أهلها: قال الله تعالى: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصَدَةٌ \* فِي عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾

ولم يرد نصاً ثابتاً عن النبي عليه وسلم في تسمية هذه الأبواب.

#### فائدة [٥]: وقود النار:

وقودها الأحجار والكفار، قال تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم/ ٦].

<sup>(</sup>١) ((التذكرة)) للقرطبي (٢٠٩).

<sup>(</sup>۲) ((التخويف من النار)) (۱٤۲-۱٤٣).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

وقال الله تعالى: ﴿فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة/ ٢٤].

وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴾ [الأنياء/ ٩٨].

#### فائدة [٦٦]: حرارة النار:

قال الله تعالى: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًّا وَصُمَّا مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا \* ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا ﴾ [الإسراء/ ٩٧- ٩٨].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي عَلَهُ والله قال: ((نَارُكُمْ هَذِهِ الَّتِي يُوقِدُ ابْنُ آدَمَ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءاً مِنْ حَرِّ جَهَنَّمَ)) قالوا: والله إن كانت لكافية يا رسول الله، قال: ((فَإنَّهَا فُضِّلَتْ عَلَيْهَا بِتِسْعَةٍ وَسِتَينَ جُزْءاً كُلُّها مِثْلُ حَرِّهَا))(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه والله عليه والله عليه والله الله عليه والله وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه والله والمستكتب النّارُ إلى رَبِّهَا فَقَالَتْ: رَبِّ أَكَلَ بَعْضِي بَعْضاً، فَأَذِنَ لَهَا بِنَفَسِ فِي الشِّتَاءِ وَنَفَسٍ فِي الصَّيْفِ، فَأَشَدُّ مَا تَجِدُونَ مِنَ الزَّمْهَرِيرِ) (٢).

### فائدة [٧١]: ظل النار:

قال الله تعالى: ﴿ وَأَصْحَابُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمَالِ \* فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ \* وَظِلِّ مِنْ يَخْمُوم ﴾ [الواقعة/ ٤١ - ٤٣].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٢٦٥)، ومسلم (٢٨٤٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٠٨٧)، ومسلم (٦١٧).

وقال الله تعالى: ﴿ هُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَمِنْ تَخْتِهِمْ ظُلَلٌ ذَلِكَ يُخَوِّفُ اللهُ بِهِ عِبَادَهُ يَاعِبَادِ فَاتَّقُونِ ﴾ [الزمر/ ١٦].

وقال الله تعالى: ﴿ انْطَلِقُوا إِلَى ظِلِّ ذِي ثَلَاثِ شُعَبٍ \* لَا ظَلِيلٍ وَلَا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ ﴾ [المرسلات/ ٣٠- ٣١].

### فائدة [٨٨]: سلاسل جهنم وأغلالها:

١ – قال الله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ سَلَاسِلَ وَأَعْلَالًا وَسَعِيرًا﴾ [الإنسان/٤].
 ٢ – وقال الله تعالى: ﴿الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِهَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ \* إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ \* فِي الحُمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر/ ٧٠- ٧٧].
 ٣ – وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالًا وَجَحِيمًا \* وَطَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا﴾
 المزمل/١٢ – ١٣].

٤ - وقال الله تعالى: ﴿خُذُوهُ فَغُلُّوهُ \* ثُمَّ الجُحِيمَ صَلُّوهُ \* ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ \* إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيمِ \* وَلَا يَخُشُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ \* إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيمِ \* وَلَا يَخُشُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾
 الحاقة/ ٣٠- ٣٤].

#### فائدة [٩٩]: النار تبصر و تتكلم:

النار تبصر، ودليله قول الله تعالى: ﴿إِذَا رَأَتُهُم مِّن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ [الفرقان: ١٢].

كَمَا أَنَ النَّارِ تَتَكَلَّم، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلَأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِن مَّزِيدٍ﴾ [ق: ٣٠] .

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عليه وساله قال: ((يخرج يوم القيامة عنق من النار،

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

لها عينان تبصران، وأذنان تسمعان، ولسان ينطق، تقول: إني وُكّلت بثلاثة: بكل جبار عنيد، وبكل من دعا مع الله إلها آخر، وبالمصورين )) (١).

قال ابن رجب رحمه الله: (المحققون من العلماء على أن الله أنطقها بذلك نطقًا حقيقيًا، كما ينطق الأيدي والأرجل والجلود يوم القيامة، وكما أنطق الجبال، وغيرها من الجمادات بالتسبيح والسلام)(٢).

قال الشنقيطي رحمه الله: (ومن قال: إن النار لا تبصر ولا تتكلم ولا تغتاظ، وأن ذلك على سبيل المجاز، فإنه لم يقل الحق، ولم يوفق إلى الصواب، فإن الله على كل شيء قدير، ينطق ما يشاء من مخلوقاته، ولا يجوز صرف النصوص عن ظاهرها بلا دليل)(").

#### فائدة [٢٠]: صفة طعام أهل النار:

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ \* طَعَامُ الْأَثِيمِ \* كَالْمُهْلِ يَغْلِي فِي الْبُطُونِ \* كَغَـلْي الحُمِيم ﴾ [الدخان/ ٤٣ - ٤٦].

وقال الله تعالى: ﴿أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِينَ \* إِنَّهَا شَجَرَةُ الزَّقُومِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِينَ \* إِنَّهَ شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الجُحِيمِ \* طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِينِ \* فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا فَهَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ \* فَمَّ إِنَّ هُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ \* ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الجُحِيمِ \*



[الصافات/ ٦٢ - ٦٨].

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٥٧٤)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن الترمذي)).

<sup>(</sup>۲) ((فتح الباري)) (۳/ ۷۰).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((أضواء البيان)) (٦/ ٢٥).

وقال الله تعالى: ﴿لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلَّا مِنْ ضَرِيعٍ \* لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِنْ جُوعٍ ﴾ [الغاشية/ ٦-٧].

وقال الله تعالى: ﴿فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ \* وَلَا طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسْلِينٍ \* لَا يَأْكُلُـهُ إِلَّا اللهِ تعالى: ﴿فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ \* وَلَا طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسْلِينٍ \* لَا يَأْكُلُـهُ إِلَّا اللهِ تعالى: ﴿فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ \* وَلَا طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسْلِينٍ \* لَا يَأْكُلُـهُ إِلَّا اللهِ تعالى: ﴿فَاللَّهُ مِنْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّ

### فائدة [٢١]: صفة شراب أهل النار:

قال الله تعالى: ﴿ وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّادٍ عَنِيدٍ \* مِنْ وَرَائِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْقَى مِنْ مَاءٍ صَدِيدٍ \* يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ المُوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُـوَ بِمَيِّتٍ وَمِنْ وَرَائِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴾ [براهيم/ ١٥-١٧].

وقال الله تعالى: ﴿وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ ﴾ [محمد/ ١٥].

وقال الله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءِ كَالْمُهْل يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا﴾ [الكهف/ ٢٩].

وقال الله تعالى: ﴿هَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ \* جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَبِعْسَ الْمِهَادُ \* هَـذَا فَلْيَذُوقُوهُ مَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ \* وَآخَرُ مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ ﴾ [ص/٥٥-٥٥]. .

#### فائدة [٢٢]: صفة ثياب أهل النار:

قال الله تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِنْ نَارٍ يُصَبُّ مِنْ فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الحُمِيمُ ﴾ [الحج/ ١٩].

وقال الله تعالى: ﴿ وَتَرَى اللَّجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُقَرَّ نِينَ فِي الْأَصْفَادِ \* سَرَابِيلُهُمْ مِنْ قَطِرَانٍ وَتَغْشَى وُجُوهَهُمُ النَّارُ ﴾ [إبراهيم/ ٤٩ - ٥٠].



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المعادلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

## فائدة [٢٣]: فُر ش أهل النار:

قال الله تعالى: ﴿ هُمُ مِنْ جَهَنَّمَ مِهَادٌ وَمِنْ فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِينَ ﴾ [الأعراف/ ٤١].

## فائدة [٢٤]: كلام أهل النار:

قال الله تعالى: ﴿قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ فِي النَّارِ كُلَّمَ وَخَلَتْ أُمَّةٌ لَعَنَتْ أُخْتَهَا حَتَّى إِذَا ادَّارَكُوا فِيهَا بَحِيعًا قَالَتْ أُخْرَاهُمْ لِأُولَاهُمْ رَبَّنَا هَوُلاَءِ وَخَلَتْ أُمَّةٌ لَعَنَتْ أُخْتَهَا حَتَّى إِذَا ادَّارَكُوا فِيهَا بَحِيعًا قَالَتْ أُخْرَاهُمْ لِأُولَاهُمْ وَلَاهُمْ وَلَاهُمْ وَلَاهُمْ وَلَكِنْ لَا تَعْلَمُونَ \* وَقَالَتْ أُولَاهُمْ أَولَاهُمْ فَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلِ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ \* [الأعراف ٢٨- ٣٩].

وقال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ [العنكبوت/ ٢٥].

وقال الله تعالى: ﴿ لَا تَدْعُوا الْيَوْمَ ثُبُورًا وَاحِدًا وَادْعُوا ثُبُورًا كَثِيرًا ﴾ [الفرقان/ ١٤].

وقال تعالى : ﴿ وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الجُنَّةِ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ المَّاءِ أَوْ مِثَا رَزَقَكُمُ اللهُ قَالُوا إِنَّ اللهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ [الأعراف/ ٥٠].

وقال تعالى : ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ۖ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ [الزخرف/ ٧٧].

## فائدة [٥٦]: تخاصم أهل النار:

- ا نحاصمة الكفار لمعبوديهم: ﴿قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ \* تَاللهِ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ \* إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ \* وَمَا أَضَلَنَا إِلَّا الْمُجْرِمُونَ ﴾ [الشعراء/ ٩٦- ٩٩].
  - ٢) مخاصمة الضعفاء للسادة المستكبرين: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُّونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضُّعَفَاءُ



لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ \* قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ اللهِّ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ﴾ [غافر/ ٤٧ - ٤٨].

- ٣) تخاصم الأتباع مع قادة الضلال: ﴿وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ \* قَالُوا إِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ \* قَالُوا بَلْ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ \* وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بِنَّكُمْ كُنْتُمْ قَوْمًا طَاغِينَ \* فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ \* فَأَغْوَيْنَاكُمْ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ \* فَإِنَّهُمْ بِلْ كُنْتُمْ قَوْمًا طَاغِينَ \* فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ \* فَأَغْوَيْنَاكُمْ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ \* فَإِنَّهُمْ يَوْمَئِذٍ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ [الصافات/ ٢٧ ٣٣].
- ٤) تخاصم الكافر وقرينه الشيطان: ﴿قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِنْ كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ \* قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ \* مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ [ق/٧٧- ٢٩].
- ٥) ويبلغ الأمر أشده عندما يخاصم الإنسان أعضاءه: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ \* حَتَّى إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ \* وَقَالُوا جُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا جُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ اللَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقِالُوا جُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ اللَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو حَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُو

### فائدة [٢٦]: أكثر أهل النار:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال النبي عليه والله : ((أُرِيْتُ النَّارَ، فَإِذَا أَكْثَرُ أَهْلِهَا النِّسَاءُ يَكْفُرْنَ الإحْسَانَ، لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى النِّسَاءُ يَكْفُرْنَ الإحْسَانَ، لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَّ الدَّهْرَ ثُمَّ رَأَتْ مِنْكَ شَيئاً، قَالَتْ: مَا رَأَيْتُ مِنْكَ خَيراً قَطُّ ))(1).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٩)، ومسلم (٩٠٧).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

### فائدة [٢٧]: أهون أهل النار عذاباً:

عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما قال: سمعت النبي عَلَمُ وَلله يقول: ((إنَّ أَهْوَنَ أَهْلِ النَّارِ عَذَاباً يَومَ القِيَامَةِ رَجُلٌ عَلَى أَخْمَصِ قَدَمَيْهِ جَمْرَتَانِ يَغْلِي مِنْهُمَا دِمَاغُهُ كَمَا يَغْلِي المِرْجَلُ النَّرِ عَذَاباً يَومَ القِيَامَةِ رَجُلٌ عَلَى أَخْمَصِ قَدَمَيْهِ جَمْرَتَانِ يَغْلِي مِنْهُمَا دِمَاغُهُ كَمَا يَغْلِي المِرْجَلُ النَّر جَلُ اللَّمْقُم))(1).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله عَلَيْهِ الله قَال: ((أَهْوَنُ أَهْلِ النَّارِ عَـذَاباً أَبُو طَالِبٍ، وَهُوَ مُنْتَعِلٌ بِنَعْلَينِ يَغْلِي مِنْهُمَا دِمَاغُهُ) (٢).

#### فائدة [٢٨]: طلب النار المزيد:

١) قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلَأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ﴾ [ق/ ٣٠].

٢) وعن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي على والله أنه قال: ((لا تَرَالُ جَهَنَّمُ يُلْقَى فِيهَا وَتَقُولُ: هَلْ مِنْ مَزِيدٍ، حَتَّى يَضَعَ رَبُّ العِزَّةِ فِيْهَا قَدَمَهُ، فَيَنْزَوِي بَعْضُهَا إِلَى بَعْضٍ يُلْقَى فِيهَا وَتَقُولُ: قَطْ قَطْ بِعِزَّتِكَ وَكَرَمِكَ، وَلا يَزَالُ فِي الجَنَّةِ فَضْلٌ حَتَّى يُنْشِئَ اللهُ لَهَا خَلْقاً، فَيُسْكِنَهُمْ فَضْلُ الجَنَّةِ))(٢).

## فائدة [٢٩]: كفرة الجن في النار:

كفرة الجن يدخلون النار كما يدخلها كفرة الإنس، فالجن مكلفون كالإنس قال تعالى (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ) [الذاريات: ٥٦].

ودليل دخولهم النار قوله تعالى: ﴿قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِّنَ الْجِينِّ وَالْإِنس فِي النَّارِ ﴾ [الأعراف: ٣٨] .



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٥٦٢).

**<sup>(</sup>۲)** رواه مسلم (۳۱۷).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٦٦١)، ومسلم (٢٨٤٨).

وقوله تعالى: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ) [هود: ١١٩]. وقوله تعالى: ﴿وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ ۗ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ ﴾ [فصلت: ٢٥].

#### فائدة [٣٠]: بعث النار:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي على قال: ((يَقُولُ اللهُ تَعَالَى: يَا آدَمُ، فَيَقُولُ: أَخْرِجْ بَعْثَ النَّارِ، قَالَ: وَمَا بَعْثُ النَّارِ؟ فَيَقُولُ: أَخْرِجْ بَعْثَ النَّارِ، قَالَ: وَمَا بَعْثُ النَّارِ؟ قَالَ: مِنْ كُلِّ أَلْفٍ تِسْعِائَةٍ وَتِسْعِينَ، فَعِنْدَه يَشِيبُ الصَّغِيرُ ﴿ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ عَلَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكَارَى وَلَكِنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيدٌ ﴾ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَأَيُّنَا ذَلِكَ الوَاحِدُ؟ قَالَ: أَبْشِرُوا فَإِنَّ مِنْكُمْ رَجُلاً، وَمِنْ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ أَلْفٌ))(١).

## فائدة [٣١]: ميراث أهل الجنة منازل أهل النار:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه ولله عليه ولله عَنْ أَحَدِ إلَّا لَهُ مَنْ أَحَدِ إلَّا لَهُ مَنْ لِلْنَ فَوْلِكَ مَنْ لِلْنَ فَي الجَنَّةِ، وَمَنْزِلٌ فِي النَّارِ، فَإِذَا مَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ، وَرِثَ أَهْلُ الجَنَّةِ مَنْزِلُهُ، فَلَلِكَ مَنْزِلُانِ: مَنْزِلٌ فِي النَّارِ، فَإِذَا مَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ، وَرِثَ أَهْلُ الجَنَّةِ مَنْزِلُهُ، فَلَلِكَ مَنْزِلُانِ: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ \* الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْ دَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: قُولُه تَعَالَى: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ \* الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْ دَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠-١١]) (٢).

و عَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَمُولِلله : ((إِذَا كَانَ يَـوْمُ الْقِيَامَـةِ ، دَفَعَ اللهُ عَـزَّ وَجَلَّ إِلَى كُلِّ مُسْلِم ، يَهُودِيًّا، أَوْ نَصْرَانِيًّا ، فَيَقُولُ : هَذَا فِكَاكُكَ مِنَ النَّارِ))(").

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٤٨)، ومسلم (٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٤٣٤١)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)).

<sup>&</sup>lt;mark>(٣)</mark> رواه مسلم (۲۷۶۷).

#### www.alukah.net





# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

قال النووي رحمه الله: (ومعنى هذا الحديث، ما جاء في حديث أبي هريرة: "لكل أحد منزل في الجنة ومنزل في النار"، فالمؤمن إذا دخل الجنة خلَفَه الكافر في النار لاستحقاقه ذلك بكفره. ومعنى "فكاكك من النار": أنك كنت مُعَرَّضَا لدخول النار، وهذا فكاكك لأن الله تعالى قدر لها عددا يملؤها، فإذا دخلها الكفار بكفرهم وذنوبهم صاروا في معنى الفكاك للمسلمين)(1).



<sup>(</sup>١) ((شرح صحيح مسلم)) للنووي (١٧\٥٨).





# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٤٠٠ المنظومة الحائية

### قال الناظم \_ رحمه الله\_

قوله: ((للخَلقِ)): جميعًا.

قوله: ((شَافعٌ))؛ أي: الشفاعة العامة التي هي فصل القضاء، والشفع هو: التوسُّط للغير لجلب نفع أو دفع ضُرِّ.

قوله: ((وقُلْ فِي عَذَابِ القَبرِ حَقُّ مُوَضَّحُ))؛ أي: موضح في الكتاب والسنة لا شك فيه.

### وإجمالًا:

ومن الإيهان باليوم الآخر الإيهان بشفاعة النبي عليه والله لأهل التوحيد، وكذلك الإيهان بعذاب القبر ونعيمه.



## الأدلة النقلية

- ١) الأدلة النقلية علي إثبات الشفاعة للنبي صلى الله عليه وسلم.
  - ١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٥٥].
- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ
   يَأْذَنَ اللهُ لَمِنْ يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦].
- ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَئِذٍ يَتَبِعُونَ الدَّاعِي لَا عِوَجَ لَهُ وَخَشَعَتِ الْأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا \* يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا ﴾

[طه: ۱۰۸ – ۱۰۹].

- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلَّا لَمِنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا
   مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الحُقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ [سبأ: ٢٣].
- ه) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مَا مِنْ شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مَا مِنْ شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [يونس: ٣].
- ٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمِنِ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ
   خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ [الانبياء: ٢٨].
- ٧) وقالَ تَعَالَ: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفْدًا \* وَنَسُوقُ المُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَمَ
   وِرْدًا \* لَا يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا ﴾ [مريم: ٥٥-٨٧].
- ٨) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالحُقِّ وَهُمْ مُ
   يَعْلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٦].



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١١٠ ٢٢ ١١٠ ٢٢ ١١٠ المنظومة الحائية

٩) وقالَ تَعَالَى: ﴿قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ \* وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْسْكِينَ \* وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْسُكِينَ \* وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْخُائِضِينَ \* وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ \* حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ \* فَهَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ \* الخُائِضِينَ \* وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ \* حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ \* فَهَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ \* الخُائِضِينَ \* وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ \* حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ \* فَهَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ \* اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا الللللِّهُ اللللللِي اللللللَّةُ الللِّهُ اللللللَّهُ الللللللِّةُ الللللِّهُ الللل

١٠) وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رضِيَ اللهُ عنه أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَمُولِللَمْ قَالَ: ((مَنْ قَالَ حِينَ يَسْمَعُ النِّدَاءَ اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدَّعْوَةِ التَّامَّةِ وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ آتِ مُحَمَّدًا الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ وَابْعَثْهُ مَقَامًا مَحْمُودًا الَّذِي وَعَدْتَهُ حَلَّتْ لَهُ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ))(١).

١١) وعَنْ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عنه، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ قَالَ: ((يُبْعَثُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَكُونُ أَنَا وَأُمَّتِي عَلَى تَلِّ وَيَكْسُونِي رَبِّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى حُلَّةً خَضْرَاءَ ثُمَّ يُـؤْذَنُ لِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَكُونُ أَنَا وَأُمَّتِي عَلَى تَلِّ وَيَكْسُونِي رَبِّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى حُلَّةً خَضْرَاءَ ثُمَّ يُـؤُذَنُ لِي فَأَقُولُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ أَقُولَ فَذَاكَ الْقَامُ المُحْمُودُ)) (٢).

١٢) وعَنْ جَابِر بْنُ عَبْدِ اللهِ وَضِيَ اللهُ عنه، أَنَّ النَّبِيَ عَلَمُ وَاللهُ قَالَ: ((أُعْطِيتُ خُسًا لَمُ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ، وَجُعِلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، فَأَيُّهَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتُهُ الصَّلاَةُ فَلْيُصَلِّ، وَأُحِلَّتْ لِي المَغَانِمُ وَلَمْ يَحِلَّ لِأَحَدٍ قَبْلِي، وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَة، وَكَانَ النَّبِيُ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً)) (1).

١٣) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضِيَ اللهُ عنه، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: ((لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعْوَةٌ يَدْعُوهَا فَأُرِيدُ أَنْ أَخْتَبِئَ دَعْوَتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ))



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١٤).

<sup>(</sup>٢)رواه أحمد (١٥٧٨٣)، وابن حبان (٦٤٧٩)، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٢٣٧٠).

**<sup>(</sup>٣)** رواه البخاري (٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٥٤٥)، ومسلم (١٩٨).

# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

١٤) وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، أَنَّ النبيَّ عَلَيْهُ اللهِ قَالَ: ((إِنَّ شفاعتي يومَ القيامةِ الأهلِ الكبائرِ من أمتي))(١).

١٥) وعَنْ عَوْفَ بْنَ مَالِكٍ الْأَشْجَعِيَّ رضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَعْلَهُ اللهُ: ((فَإِنَّ مُ حَيَّرَنِي بَيْنَ أَنْ ((أَتَدُرُونَ مَا خَيَّرَنِي رَبِّيَ اللَّيْلَةَ ؟)) ، قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ: ((فَإِنَّ مُ خَيَّرَنِي بَيْنَ أَنْ يَدْخُلَ نِصْفُ أُمَّتِي الجُنَّةَ وَبَيْنَ الشَّفَاعَةِ ، فَاخْتَرْتُ الشَّفَاعَةَ)) ، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ ، ادْعُ اللهَ وَلَ اللهِ ، ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَنَا مِنْ أَهْلِهَا ، قَالَ: ((هِيَ لِكُلِّ مُسْلِمٍ)) (٢).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٧٣٩)، والترمذي (٢٤٣٥)، وصححه الألباني ((صحيح أبي داود)).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٤٣١٧)، وصححه الألباني في ((صحيح ابن ماجه)) (٣٥٠٣).



## ₩ 33 % +++

# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

## الفوائد العقدية

### فائدة [١]: الشفاعة لغةً وشرعًا:

قال ابن منظور: (شفع الوتر من العدد شفعًا: صيره زوجًا) (۱).

وقال ابن الأثير في (النهاية): (قد تكرر ذكر الشفاعة في الحديث فيها يتعلق بأمور الدنيا والآخرة، وهي السؤال في التجاوز عن الذنوب والجرائم بينهم، يقال: شفع يشفع شفاعة فهو شافع وشفيع، والمشفع الذي يقبل الشفاعة والمشفع الذي تقبل شفاعته)(١).

وعرفها ابن عثيمين رحمه الله؛ فقال الشفاعة: مأخوذة من الشفع، وهو ضد الوتر، وهو جعل الوتر شفعًا مثل أن تجعل الواحد اثنين، والثلاثة أربعة، وهكذا هذا من حيث اللغة.

أما في الاصطلاح: فهي "التوسط للغير بجلب منفعة أو دفع مضرة"، يعني أن يكون الشافع بين المشفوع إليه، والمشفوع له واسطة لجلب منفعة إلى المشفوع له، أو يدفع عنه مضرة)(").

وحقيقتها ؛ أن الله سبحانه و تعالى بلطفه وكرمه يأذن يوم القيامة لبعض الصالحين من خلقه؛ من الملائكة والمرسلين والمؤمنين؛ أن يشفعوا عنده في بعض أصحاب الذنوب من أهل التوحيد؛ إظهارًا لكرامة الشافعين عنده، ورحمة بالمشفوع فيهم (1).



<sup>(</sup>١) ((لسان العرب)) (٨/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) ((النهاية في غريب الحديث والأثر)) (٢/ ٤٨٥).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع فتاوي و رسائل الشيخ محمد صالح العثيمين)) المجلد ١١، باب اليوم الآخر.

<sup>(</sup>١) ((أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة)) (٢٣٤).



#### فائدة [٢]: الشفاعة حق لله وحده:

قال الله تعالى: ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ شُفَعَاءَ قُـلْ أَوَ لَـوْ كَـانُوا لاَ يَمْلِكُـونَ شَـيْئًا وَلاَ يَعْقِلُونَ \* قُل لِّلَهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَّهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [الزمر: ٤٣ - ٤٤]. وقال تعالى: ﴿ مَا مِن شَفِيع إِلاَّ مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ﴾ [يونس: ٣].

### فائدة [٣]: الشفاعة المنفية والشفاعة المثبتة:

الشفاعة المنفية: هي كل شفاعة لم يأذن بها الله سبحانه وتعالى لعدم رضاه عن الشافع، أو لعدم استحقاق المشفوع له، كقوله تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ ﴾ [البقرة: ٤٨]، وقوله تعالى: ﴿وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ يَقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٤٤]، وقوله: ﴿مِّن قَبْلِ أَن يَا أَيْ يَوْمٌ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خُلَّةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]، وقوله: ﴿فَهَا لَنَا مِن شَافِعِينَ وَلاَ صَدِيقٍ حَمِيم ﴾ [الشعراء: ١٠١، ١٠١].

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (يراد بذلك نفي الشفاعة التي أثبتها أهل الشرك، ومن شابههم من أهل البدع، من أهل الكتاب والمسلمين، الذين يظنون أن للخلق عند الله من القدر أن يشفعوا عنده بغير إذنه، كما يشفع الناس بعضهم عند بعض فيقبل المشفوع إليه شفاعة الشافع لحاجته إليه رغبةً ورهبة، كما يعامل المخلوق المخلوق بالمعاوض (۱).

الشفاعة المثبتة: هي التي قيدها الله تعالى بإذنه للشافع ورضاه عن المشفوع له، فلا يشفع عنده أحد إلا بإذنه، ودليلها قوله تعالى: ﴿مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ﴾

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (١/١٥١).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة العقدية على المنظومة الحائية العقدية على العقدية على العقدية ا

[البقرة: ٢٥٥]. وقوله تعالى: ﴿وَلا يَشْفَعُونَ إِلاَّ لَمِنِ ارْتَضَى﴾ [الأنبياء: ٢٨]، وقوله: ﴿وَكُم مِّن مَّلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلاَّ مِن بَعْدِ أَن يَـأْذَنَ اللهُ لِمَن يَشَاء وَيَـرْضَى﴾ [النجم: ٢٦].

يقول الإمام النووي رحمه الله: (وجاءت الآثار التي بلغت بمجموعها حد التواتر، بصحة الشّفاعة في الآخرة لمذنبي المؤمنين، وأجمع السلف والخلف ومن بعدهم من أهل السنة، عليها)(1).

## فائدة [٤]: شروط الشفاعة<sup>(٢)</sup>:

١) إذن الله تعالى للشافع أن يشفع:

لقول الله تعالى: ﴿مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٥٥].

وقوله تعالى: ﴿مَا مِن شَفِيعِ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ ﴾ [يونس: ٣].

٢) رضا الله تعالى عن الشافع:

لقول الله تعالى: ﴿ يَوْمَئِذٍ لاَّ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً ﴾

[طه: ۱۰۹].

٣)رضا الله تعالى عن المشفوع له:

لقول الله تعالى: ﴿وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلاَّ لَمِنِ ارْتَضَى ﴾ [الأنبياء: ٢٨].

وقوله تعالى: ﴿وَكُم مِّن مَّلَكٍ فِي السَّمَوَاتِ لاَ تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لِن يَشَاءُ وَيَرْضَى﴾ [النجم: ٢٦].



<sup>(</sup>١) ((شرح صحيح مسلم)) للنووي (٢\ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((قرة عيون الموحدين)) (٩٧).

### فائدة [٥]: أقسام الناس في الشفاعة:

الناس في الشفاعة على ثلاثة أقسام (١):

1) قسم غلا في إثباتها: وهم النصارى المشركون، وغلاة الصوفية، والقبوريون، حيث جعلوا شفاعة من يعظمونه عند الله يوم القيامة كشفاعته في الدنيا، حيث اعتقدوا أن هؤلاء المعظمين يشفعون استقلالاً.

Y) قسم أنكر الشفاعة: كالمعتزلة والخوارج؛ حيث أنكروا شفاعة النبي علم والمحالة وغيره لأهل الكبائر، وقصروا الشفاعة على التائبين من المؤمنين، لأن إثبات الشفاعة للفساق ينافي مبدأ الوعيد في مذهبهم الباطل، فهم يرون وجوب إنفاذ الوعيد لمن استحقه، ولا يرون الشفاعة له لا من النبي ولا من غيره.

٣) قسم توسط: وهم أهل السنة والجماعة؛ فلم ينفوا كل شفاعة، ولم يثبتوا كل شفاعة.

بل أثبتوا من الشفاعة ما دلّ عليه الدليل من الكتاب والسنة، ونفوا منها ما نفاه الدليل؛ فالشفاعة المثبتة عندهم هي التي تطلب من الله عز وجل وهي التي تكون للموحدين بعد إذن الله للشافع ورضاه عن المشفوع له؛ فلا تطلب من غير الله، ولا تكون إلا بعد إذنه ورضاه.

قال القاضي عياض رحمه الله: (مذهبُ أهلِ السنة جوازُ الشفاعة عقلاً، ووجوبها بصريح قوله - تعالى -: ﴿لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ ﴾ [طه: ١٠٩]، ﴿وَلَا

\_

<sup>(</sup>١) انظر: ((شرح العقيدة الطحاوية)) لابن أبي العز الحنفي (١٧٦).



#### 

### فائدة [٦]: أنواع الشفاعة:

يقول ابن أبي العز الحنفي رحمة الله عليه في شرحه للعقيدة الطحاويّة:

الشفاعة أنواعٌ:

النوع الأول: الشَّفاعة العُظْمى الخاصة بنبيّنا على والله من بين سائر إخوانه من الأنبياء والمرسلين، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

النوع الثاني: شفاعته عليه الله في أقوام قد تساوت حسناتهم وسيئاتهم فيشفع فيهم ليدخلوا الجنة.

النوع الثالث: شفاعته عليه وسلم أله في قوم آخرين قد أُمر بهم إلى النار أن لا يدخلوها.

النوع الرابع: شفاعته عَلَمُولِللهِ في رفْع درجاتِ مَنْ يدخُلُ الجنّة فوق ما كان يقْتضيه ثوابُ أعمالهِم.



<sup>(</sup>١) ((شرح صحيح مسلم)) (١/٥٦٥).

النوع الخامس: الشَّفاعةُ في أقُوام ليدخُلُوا الجنَّة بغير حساب وهُم السَّبعون ألفا. النوع السادس: الشَّفاعة في تخفيف العذاب عمّن يستحقُّهُ كشفاعَتِهِ في عمّه أبي طالب أن يُخفَّف عنه عذائهُ.

النوع السابع: شفاعته عليه والله أن يُؤذن لجميع المؤمنين في دُخُول الجنّة.

النوع الثامن: شفاعته عليه والله في أهل الكبائر من أمّته ممن دخل النار فيخرجون منها.

## فائدة [٧]: النبي عليه وسلم أول شافع:

عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عليه الله الله عليه والله ولكر آدَمَ يَومَ الله عليه والله الله عنه القَبْرُ، وأَوَّلُ شافِع وأَوَّلُ مُشَفَّع)) (١).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه، أن النبي عَلَهُ قال: ((أنا أولُ شفيعٍ في الجنةِ. لم يُصدَّقْ نبيٌّ مِنَ الأنبياءِ ما صُدِّقتُ. وإنَّ مِنَ الأنبياءِ نبيًّا ما يُصدِّقُه مِنْ أُمَّتِه إلا رجلٌ واحدٌ ))(٢).

### فائدة [٨]: الشفاعة العظمى للنبي عليه وسلم:

وهذه الشفاعة هي المقام المحمود على قول أكثر العلماء، الذي وعد الله عز وجل نبيه محمداً على الله عن وجل نبيه محمداً على الله عنه الله عنه عالى: ﴿عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مُّحْمُوداً﴾ [الاسراء: ٧٩].

ومما يدل على الشفاعة العظمى ما أخرجه البخاري عن عبد الله بن عمر رضي الله عنها، أن رسول الله عَيْمُولِللهم قال: ((ما يَزَالُ الرَّجُلُ يَسْأَلُ النَّاسَ، حتَّى يَأْتِي يَومَ القِيَامَةِ ليسَ في وجْهِهِ مُزْعَةُ لَحُم. وقالَ: إنَّ الشَّمْسَ تَدْنُو يَومَ القِيَامَةِ، حتَّى يَبْلُغَ العَرَقُ نِصْفَ الأَذُنِ،

<sup>&</sup>lt;mark>(۱)</mark> رواه مسلم (۲۲۷۸).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۹۶).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ وَالْفُوائد الْعَقَدِيةَ عَلَى الْمُنظُومَةُ الْحَائِيةَ ﴿ وَالْفُوائد الْعَقَدِيةَ عَلَى الْمُنظُومَةُ الْحَائِيةَ ﴿ وَالْفُوائد الْعَقَدِيةَ عَلَى الْمُنظُومَةُ الْحَائِيةَ ﴿ وَالْمُوائِدُ الْعَقَدِيةَ عَلَى الْمُنظُومَةُ الْحَائِيةَ الْمُنْطُومَةُ الْحَائِيةُ وَالْمُوائِدُ الْعَقَدِيةَ عَلَى الْمُنظُومَةُ الْحَائِيةُ وَالْمُوائِدُ الْعَقَدِيةُ عَلَى الْمُنْطُومَةُ الْحَائِيةُ الْمُنْطُومَةُ الْحَائِيةُ الْحُنْطُومَةُ الْحَائِيةُ وَالْمُوائِدُ الْعُقَدِيةُ عَلَى الْمُنْطُومَةُ الْحَائِيةُ وَالْمُوائِدُ الْعُقَدِيةُ عَلَى الْمُنْطُومَةُ الْحَائِيةُ وَالْمُوائِدُ الْعُقَدِيةُ عَلَى الْمُنْطُومَةُ الْحَائِيةُ لَا الْمُنْطُومُةُ الْحَائِيةُ لَا الْمُنْطُومُةُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ الْمُنْفُومُةُ لَنَامُ الْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ الْعُلَالُولُ اللَّهُ الْمُنْفُلُومُ اللَّهُ الْمُنْفُومُ اللَّهُ الْعُولُولُ اللَّهُ الْمُنْفُومُ اللَّهُ الْمُنْفُومُ اللَّهُ الْمُنْفُومُ اللَّهُ الْمُنْفُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الْمُنْفُومُ اللَّهُ الْمُنْفُومُ اللَّهُ الْمُنْفُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلَّالِي اللَّهُ الْعُلِيلُ اللَّهُ الْعُلِّلَالِي الْمُنْ الْعُلِيلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِي الْعُلِي الْمُنْعُولُولُ اللَّهُ اللَّالِي الْعُلِي الْمُنْعُلِي الْعُلِي الْعُلِي الْع

فَبِيْنَا هُمْ كَذَلَكَ اسْتَغَاثُوا بِآدَمَ، ثُمَّ بِمُوسَى، ثُمَّ بِمُحَمَّدٍ عَلَمُولِلَمْ وزَادَ عبدُ اللهَّ بِنُ صَالِحٍ، حدَّثَني اللَّيْثُ، حدَّثَني ابنُ أَبِي جَعْفَرٍ: فَيَشْفَعُ لِيُقْضَى بِيْنَ الخَلْقِ، فَيَمْشِي حتَّى يَأْخُذَ بِحَلْقَةِ البَّابِ، فَيَومَئِذٍ يَبْعَثُهُ اللهُ مَقَامًا مَحْمُودًا، يَحْمَدُهُ أَهْلُ الجَمْعِ كُلُّهُمْ))(١).

## فائدة [٩]: شفاعة النبي عليه وساله لأناس يدخلون الجنة بغير حساب:

عن ابن عباس رضي الله عنه، قال رسول الله عله والنّبيّ الله عله والنّبيّ الله عله والنّبيّ ليسَ مَعه أَحد، حتى رُفِع لي سَوادٌ عَظيمٌ، قلتُ: النبيّ والنّبيانِ يمرُّون مَعَهُم الرَّهط، والنّبيّ ليسَ مَعه أَحد، حتى رُفِع لي سَوادٌ عَظيمٌ، قلتُ: ما هذا؟ أمتي هذه؟ قيلَ: بل هذا موسى وقومه، قيل: انظُر إلى الأُفُق، فإذا سَوادٌ يَملأُ الأُفُق، قيل لي: انظر ها هُنا وها هُنا في آفاق السّماء، فإذا سوادٌ قد مَلاَ الأُفُق، قيل: هذه أُمّتُك، ويَدخُل الجَنّة مِن هؤلاءِ سَبعونَ ألفًا بغيرِ حِساب))، ثُمَّ دَخَل ولم يُبيِّن لهم، فأفاضَ القوم، وقالوا: نُحن الذين آمنًا بالله واتّبعنا رسولَه، فنحنُ هم، أو أولادُنا الذين وُلدوا في الإسلام، فإنّا وُلدنا في الجاهليّة، فبَلغَ النّبيّ عَلهُ والله فخرج، فقال: ((هُمُ الذين لا يَستَرقون، ولا يَحتوون، وعلى ربّم يتوكّلون)) فقال عُكاشةُ بن مُحصن: أمِنهُم أنا يا رسول الله؟ قال: ((سَبقَك بها عُكاشة))(١).

## فائدة [١٠]: شفاعة النبي في رفع درجات بعض من يدخل الجنة:

عن أم سلمة هند بنت أبي أمية رضي الله عنها قالت: دخل رسولُ اللهِ عَلَمُوسِلُم على أبي سلمة وقد شقَّ بصرُه. فأغمضَه. ثم قال (( إنَّ الروحَ إذا قُبِض تبِعه البصرُ)). فضجَّ ناسٌ من أهلِه. فقال: ((لاتَدْعوا على أنفسِكم إلا بخيرٍ. فإنَّ الملائكةَ يُؤمِّنون على ما تقولون)).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٣٧٨).

₩OI >+

ثم قال: ((اللهمَّ اغفِرْ لأبي سلمةَ وارفَعْ درجتَه في المَهديِّينَ واخلُفْه في عَقِبِه في الغابرين. واغفرْ لنا وله يا ربَّ العالمَينَ. وافسَحْ له في قبرِه. ونَوِّرْ له فيه )). وفي روايةٍ: ((واخلُفْه في تركتِه)) وقال: ((اللهمَّ! أَوسِعْ له في قبرِه)) ولم يقل: ((افسَحْ له))(۱).

## فائدة [١١]: شفاعة النبي صلى الله لكل مسلم:

عَوْفَ بْنَ مَالِكِ الْأَشْجَعِيَّ ، يَقُولُ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ : ((أَتَدْرُونَ مَا خَيَرَنِي رَبِّيَ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ الْأَشْدَة ؟ )) ، قُلْنَا : اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ : ((فَإِنَّهُ خَيَرَنِي بَيْنَ أَنْ يَدْخُلَ نِصْفُ أُمَّتِي الجُنَّة وَبَيْنَ الشَّفَاعَة ، فَاخْتَرْتُ الشَّفَاعَة ))، قُلْنَا : يَا رَسُولَ اللهِ ، ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَنَا مِنْ أَهْلِهَا ، قَالَ : ((هِيَ لِكُلِّ مُسْلِم))).

## فائدة [٢٢]: شفاعة النبي عليه وسلم في خروج الموحدين من النار:

عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله عليه والله قال: (( لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعْوَةٌ مُسْتَجَابَةٌ يَدْعُو بِهَا، وَأُرِيدُ أَنْ أَخْتَبِئَ دَعْوَتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي فِي الْآخِرَةِ) (").

وفي رواية له عن حمَّاد بن زيد قال: قلت لعمرو بن دينار: أسمعت جابر بن عبد الله رضي الله عنها يحدِّث عن رسولِ الله عليه وسلم أنَّ الله يُخرج قوماً من النار بالشفاعة؟ قال: نعم (1).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۲۰).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٤٣١٧): وصححه الألباني في (( صحيح ابن ماجه)) ( ٣٥٠٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٣٠٤)، ومسلم (١٩٨).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (۲۰٥۸)، ومسلم (۱۹۱) (۳۱۸).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

## فائدة [١٣]: شفاعة النبي عليه وسلم الأهل الكبائر:

عن أنس رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ((شَفَاعَتِي لأَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِي))(').
وعن عبدالله بن عمر رضي الله عنها قال: ما زلنا نُمسِكُ عنِ الاستغفارِ لأَهلِ الْكبائرِ
حتَّى سمِعنا مِن في نبيِّنا يقولُ: ((إنَّ اللهَ تبارَكَ وتعالى لا يغفِرُ أن يشرَكَ بِهِ ويغفرُ ما دونَ ذلك لمن يشاءُ)) قالَ: ((فإنِّ اتَّ شفاعتي لأَهلِ الْكبائرِ من أمَّتي يومَ القيامةِ)). فأمسكنا عن كثير مما كان في أنفُسِنا(').

## فائدة [٤]: شفاعة النبي صلى الله في تخفيف العذاب لعمه أبي طالب:

عن أبي سعيد رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَمُ وَللهُ ذُكِرَ عِنْدَهُ عَمَّهُ أَبُو طَالِبٍ، فَقَالَ: ((لَعَلَّهُ تَنْفَعُهُ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُجْعَلُ فِي ضَحْضَاحٍ مِنْ نَارٍ يَبْلُغُ كَعْبَيْهِ يَغْلِى مِنْهُ دِمَاغُهُ))")، وفي رواية: ((وَلَوْ لَا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الْأَسْفَلِ مِنْ النَّارِ))'').

#### فائدة [٥]: مكان الشفاعة:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: سألتُ النَّبيَّ عَلَهُ وَسلَّمُ أَن يشفعَ لِي يـومَ القيامـةِ فقالَ ((أنا فاعِلٌ)) قلتُ يا رسولَ اللهِ فأينَ أطلبُكَ قالَ ((اطلبني أوَّلَ ما تطلبُني على الصِّراطِ)). قالَ قلتُ فإن لم ألقَكَ على الصِّراطِ قالَ ((فاطلبني عندَ الميزانِ)). قلتُ فإن لم ألقَكَ عندَ الميزانِ قالَ ((فاطلبني عندَ الحوضِ فإنِّ لا أخطئُ هذِهِ الثَّلاثَ المواطنَ))(٥).



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٧٣٩)، وصححه الألباني ((صحيح الترغيب)) (٣٦٤٩).

<sup>(</sup>٢) ((تخريج كتاب السنة)) (٨٣٠)، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٨٨٥)، ومسلم (٢١٠).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٨٨٣)، ومسلم (٢٠٩).

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٤٣٤)، وأحمد (١٢٨٢٥)، وصححه الألباني في المشكاة (٥٥٥).

## 

#### فائدة [١٦]: شفاعة الملائكة والأنبياء والمؤمنين:

ودليل شفاعة الملائكة قوله تعالى: ﴿وَكُم مِّن مَّلَكٍ فِي السَّمَوَاتِ لاَ تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْنًا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لَمِن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦]، ونحوها من الآيات.

ودليل شفاعة الملائكة والأنبياء والمؤمنين ما جاء عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي عَيْدُوالله قال: ((..حتَّى إذا خَلَصَ المُؤْمِنُونَ مِنَ النَّارِ، فَوالذي نَفْسِي بيَدِهِ، ما مِنكُم مِن أَحَدٍ بِأَشَدَّ مُناشَدَةً لله في اسْتِقْصاءِ الحَقِّ مِنَ المُؤْمِنِينَ لله َّ يَومَ القِيامَةِ لِإِخْوانِهِمُ الَّذِينَ في النَّارِ، يقولونَ: رَبَّنا كانُوا يَصُومُونَ معنا ويُصَلُّونَ ويَحُجُّونَ، فيُقالُ لهمْ: أَخْرِجُوا مَن عَرَفْتُمْ، فَتُحَرَّمُ صُوَرُهُمْ على النَّارِ، فيُخْرِجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا قَدِ أَخَذَتِ النَّارُ إلى نِصْفِ ساقَيْهِ، وإلى رُكْبَتَيْهِ، ثُمَّ يقولونَ: رَبَّنا ما بَقِيَ فيها أَحَدُ مِّنْ أَمَرْتَنا به، فيقولُ: ارْجِعُوا فمَن وجَدْتُمْ في قَلْبهِ مِثْقَالَ دِينَارِ مِن خَيْرِ فَأَخْرِجُوهُ، فَيُخْرِجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا، ثُمَّ يقولونَ: رَبَّنا لَم نَنذُر فيها أَحَـدًا مِحَّنْ أَمَرْتَنا، ثُمَّ يقولُ: ارْجِعُوا فمَن وجَدْتُمْ في قَلْبِهِ مِثْقالَ نِصْفِ دِينارِ مِن خَيْرِ فأخْرجُوهُ، فيُخْرِجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا، ثُمَّ يقولونَ: رَبَّنا لَم نَذَرْ فيها مِكَّنْ أَمَرْتَنا أَحَدًا، ثُمَّ يقولُ: ارْجِعُوا فمَن وجَدْتُمْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مِن خَيْرٍ فأخْرِجُوهُ، فيُخْرِجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا ثُمَّ يقولونَ: رَبَّنا لَمْ نَذَرْ فيها خَيْرًا. وَكَانَ أَبُو سَعِيدٍ الخُدْرِيُّ يقولُ: إِنْ لَمْ تُصَدِّقُونِي بَهذا الحَديثِ فَاقْرَؤُوا إِنْ شِئْتُمْ: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضاعِفْها ويُؤْتِ مِن لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا} [النساء: ٤٠]، فيَقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ: شَفَعَتِ المَلائِكَةُ، وشَفَعَ النَّبيُّونَ، وشَفَعَ المُؤْمِنُونَ، ولَم يَبْقَ إلَّا أَرْحَمُ الرَّاحِينَ، فَيَقْبِضُ قَبْضَةً مِنَ النَّارِ، فيُخْرِجُ مِنْها قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّ قدْ عادُوا حُمَّا، فيُلْقِيهِمْ فِي نَهَرِ فِي أَفُواهِ الجَنَّةِ يُقالُ له: نَهَرُ الحَياةِ، فَيَخْرُجُونَ كما تَخْرُجُ الحِبَّةُ في حَمِيل السَّيْل، ألا تَرَوْنَهَا تَكُونُ إلى الحَجَرِ، أَوْ إلى الشَّجَرِ، ما يَكونُ إلى الشَّمْسِ أُصَيْفِرُ وأُخَيْضِرُ، وما



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ع٣٥٤ الحائية

يَكُونُ مِنْهَا إِلَى الظِّلِّ يَكُونُ أَبْيَضَ؟ فقالوا: يا رَسولَ اللهِ، كَأَنَّكَ كُنْتَ تَرْعَى بالبادِيَةِ، قالَ: فَيَخْرُجُونَ كَاللَّوْلُوْ فِي رِقابِمِمُ الخَواتِمُ، يَعْرِفُهُمْ أَهْلُ الجَنَّةِ هَوُّلاءِ عُتَقَاءُ اللهِ الَّذِينَ أَدْخَلَهُمُ فَيَعْرِفُهُمْ أَهْلُ الجَنَّةِ هَوُّلاءِ عُتَقَاءُ اللهِ الَّذِينَ أَدْخَلَهُمُ اللهُ الجَنَّةِ مَوْلًا عَمِلُوهُ، ولا خَيْرٍ قَدَّمُوهُ ))(١).

وعن عبد الله بن شقيق قال: كنت مع رهط بإيليا فقال رجلٌ منهم: سمعتُ رسول الله عليه ولله عليه ولا الله عليه ولله ولا الله عليه ولا الله عليه ولا الله عليه ولا الله ولا ا

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه، أن رسول الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والرجل للرجل) (").

قال السفاريني رحمه الله: ((يجب أن يعتقد أن غير النبي عليه وسلم من سائر الرسل والأنبياء والملائكة والصحابة والشهداء والصديقين والأولياء على اختلاف مراتبهم ومقاماتهم عند ربهم يشفعون ، وبقدر جاههم ووجاهتهم يشفعون ، لثبوت الأخبار بذلك ، وترادف الآثار على ذلك ، وهو أمر جائز غير مستحيل ، فيجب تصديقه والقول بموجبه لثبوت الدليل ... والحاصل أن للناس شفاعات بقدر أعمالهم ، وعلو مراتبهم ، وقربهم من الله تعالى ، والقرآن يشفع لأهله ، والإسلام يشفع لأهله ، والحجر الأسود يشفع لمستلمه ، ولكن لا يشفعون ( إلَّا لَمِن ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ))(1).



<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٤٣٨)، وابن ماجه (٤٣١٦)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن خزيمة (٢٠٥)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>١٤) ((لوامع الأنوار البهية )) (٢/ ٢٠٩-٢١١).

#### فائدة [٧٧]: شفاعة الشهيد:

عن المقدام بن معد يكرب الكندي رضي الله عنه أنَّ النبيَّ عَلَمُ واللهِ قال: ((للشَّهيدِ عندَ اللهِ ستُّ خصالٍ يُغفَرُ لَهُ فِي أوَّلِ دَفعةٍ من دمِهِ، ويَرى مقعدَهُ منَ الجنَّةِ، ويُجارُ من عذابِ القبرِ، ويأمنُ منَ الفزعِ الأَكْبرِ، ويُحلَّ الإيمانِ، ويزوَّجُ منَ الحورِ العينِ ويُشفَّعُ في سبعينَ القبرِ، ويأمنُ من أقاربِهِ)) (١).

و عـن أبي الـدرداء رضى الله عنه، قـال: رسـول الله عليه وسلم: (( يُشَـفُّ عُ الشَّهِيدُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ))(٢).

### فائدة [٨٨]: شفاعة الأولاد لآبائهم:

عن أبي حسان ، قال : قُلتُ لأَبِي هُرَيْرَةَ: إِنَّه قدْ مَاتَ لِيَ ابْنَانِ، فَما أَنْتَ مُحَدِّثِي عن رَسُولِ اللهِ عَلَمُولِللهُ بحَدِيثٍ تُطَيِّبُ به أَنْفُسنَا عن مَوْتَانَا؟ قالَ: قالَ: نَعَمْ، صِغَارُهُمْ دَعَامِيصُ الْجَنَّةِ يَتَلَقَّى أَحَدُهُمْ أَبَاهُ، أَوْ قالَ أَبَوَيْهِ، فَيَأْخُذُ بثَوْبِهِ، أَوْ قالَ بيَدِهِ، كما آخُذُ أَنَا بصَنِفَةِ ثَوْبِكَ الْجَنَّةِ يَتَلَقَى أَحَدُهُمْ أَبَاهُ، أَوْ قالَ أَبَوَيْهِ، حَتَّى يُدْخِلَهُ اللهُ وَأَبَاهُ الجَنَّةُ "".
هذا، فلا يَتَنَاهَى، أَوْ قالَ فلا يَنْتَهِي، حتَّى يُدْخِلَهُ اللهُ وَأَبَاهُ الجَنَّةُ "".

#### فائدة [٩٨]: شفاعة المصلين للميت:

عَنْ عَائِشَةَ رضى الله عنها، عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ : ((مَا مِنْ مَيِّتٍ تُصَلِّي عَلَيْهِ أُمَّةٌ مِنْ النُّبِيِّ اللهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ أُمَّةٌ مِنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ إلا شُفِّعُوا فِيهِ))(1).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٦٦٣)، وابن ماجه (٢٢٧٤)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن الترمذي)).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٢٥٢٢)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود)).

**<sup>(</sup>٣)** رواه مسلم (٢٦٣٥).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٩٤٧).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠ ١٠ ١٠٠ العقدية على المنظومة الحائية

وعن ابن عباس رضي الله عنه قال النَّبي عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ مُسْلِمٍ يَمُوتُ، فَيَقُومُ عَلَى جَنَازَتِهِ أَرْبَعُونَ رَجُلًا لاَ يُشْرِكُونَ بِاللهِ شَيْئًا؛ إِلاَّ شُفِّعُوا فِيهِ)) (1).

قال النووي رحمه الله: (قال القاضي: قيل هذه الأحاديث خرجت أجوبة لسائلين سألوا عن ذلك، فأجاب كل واحد منهم عن سؤاله. هذا كلام القاضي، ويحتمل أن يكون النبي عليه وسلم أخبر بقبول شفاعة مائة فأخبر به، ثم بقبول شفاعة أربعين، ثم ثلاثة صفوف وإن قل عددهم، فأخبر به، ويحتمل أيضا أن يقال: هذا مفهوم عدد، ولا يحتج به جماهير الأصوليين فلا يلزم من الإخبار عن قبول شفاعة مائة منع قبول ما دون ذلك، وكذا في الأربعين مع ثلاثة صفوف، وحينئذ كل الأحاديث معمول بها ويحصل الشفاعة بأقل الأمرين من ثلاثة صفوف وأربعين)(٢).

### فائدة [٢٠]: شفاعة الصيام و القرآن:

الصيام و القرآن يشفعان للعبد يوم القيامة:

## أما القرآن الكريم:

فعن أَبُي أُمَامَةَ الْبَاهِلِيُّ رضي الله عنه، قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَمُولِلهِ يَقُولُ: ((اقْرَءُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لِأَصْحَابِهِ اقْرَءُوا الزَّهْرَاوَيْنِ الْبَقَرَةَ وَسُورَةَ آلِ عِمْرَانَ فَإِنَّهُمَا تَأْتِيَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ أَوْ كَأَنَّهُمَا غَيَايَتَانِ أَوْ كَأَنَّهُمَا فِرْقَانِ مِنْ طَيْرٍ صَوافَّ فَإِنَّهُمَا تَأْتُهُمَا عَنْ أَصْحَابِهِ الْرَعُةُ وَتَرْكَهَا جَرْرَةٌ وَلَا تَسْتَطِيعُهَا الْبَطَلَةُ ) قَالَ مُعَاوِيةُ بَلَغَنِي أَنَّ الْبَطَلَةَ السَّحَرَةُ (٣).



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹٤۸).

<sup>(</sup>٢) انظر : ((شرح صحيح مسلم)) كتاب الجنائز: باب من صلى عليه مائة شفعوا فيه .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  رواه مسلم  $(4 \cdot 1)$ .

وعن جابر عن النبي عَلَمُ واللهِ قال : ( الْقُرْآن شَافِع مُشَفع وَمَاحِل مُصَدَّقٌ مَنْ جَعَلَهُ إِمَامَهُ قَادَهُ إِلَى البُّآدِ وَمَنْ جَعَلَهُ خَلْفَ ظَهْرِهِ سَاقَهُ إِلَى النَّارِ)(١) .

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ : (( إِنَّ سُورَةً مِنْ الْقُرْآنِ ثَلَاثُونَ آيَةً شَفَعَتْ لِرَجُلِ حَتَّى غُفِرَ لَهُ وَهِيَ سُورَةُ ﴿تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ﴾)) (٢).

### وأما الصيام:

فعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِ و أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ والصَّيامُ والقرآنُ يَشْفَعَانِ للعبدِ ، يقولُ الصِّيامُ : (الصِّيامُ والقرآنُ يَشْفَعْنِي فيهِ ، ويقولُ القُرْآن : ربِّ يقولُ الصِّيامُ : ربِّ إنَّي مَنَعْتُهُ الطَّعَامَ والشَّرَابَ بِالنَّهارِ ؛ فَشَفِّعْنِي فيهِ ، ويقولُ القُرْآن : ربِّ مَنَعْتُهُ النَّوْمَ بِالليل ؛ فَشَفِّعْنِي فيهِ ، فيشَفَّعَانِ)) (٣).

## فائدة [٢١]: من أسباب الشفاعة :الصلاة على النبي عليه وطلب الوسيلة:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنها أنه سمع النبي عَلَمُ وَالله يَقُولُ ( إِذَا سَمِعْتُمُ اللَّهُ عَلَيٌ صَلَّاةً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ بِمَا سَمِعْتُمُ اللَّهُ فَنُ صَلَّى عَلَيٌ صَلّاةً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ بِمَا عَشْرًا ثُمَّ سَلُوا اللهَ لِي الْوَسِيلَةَ فَإِنَّهَا مَنْزِلَةٌ فِي الجُنَّةِ لَا تَنْبَغِي إِلَّا لِعَبْدِ مِنْ عِبَادِ اللهِ وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَنَا هُوَ فَمَنْ سَأَلَ لِي الْوَسِيلَة حَلَّتْ لَهُ الشَّفَاعَةُ ) ( ) .

### فائدة [٢٢]: من أسباب الشفاعة: سكنى المدينة والموت بها:

عن أبي سعيد مولى المهري أنه جاء أبا سعيد الخدري ليالي الحرة فاستشاره في الجلاء من المدينة وشكا إليه أسعارها وكثرة عياله وأخبره أن لا صبر له على جهد المدينة ولأوائها

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان (١٢٤)، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٢٠١٩).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٨٩١)، وحسنه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٢٠٨٧).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٦٦٢٦) ، وصححه الألباني في ((صحيح الترغيب)) (٩٧٣).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٣٨٤).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

فقال له ويحك لا آمرك بذلك إني سمعت رسول الله على الله على الله عَلَى ال

### فائدة [٢٣]: موانع الشفاعة:

#### ١) الشرك بالله:

قال الله تعالى : ﴿ مَا لِلظَّالِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ [غافر: ١٨].

قال الحافظ البيهقي رحمه الله: (فالظالمون هاهنا هم الكافرون، ويشهد لذلك مفتتح الآية إذ هي في ذكر الكافرين) (٢).

وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسير الآية: أي ليس للذين ظلموا أنفسهم بالشرك بالله من قريب منهم ينفعهم، ولا شفيع يشفع فيهم، بل قد تقطعت بهم الأسباب من كل خير.

قال الشيخ مقبل الوادعي رحمه الله: (ويستثنى من المشركين أبوطالب، فإن النبي صلى الله يشفع له حتى يصير في ضحضاح من نار)

#### ٢) اللعانون:

عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ قَالَ: كَانَ عَبْدُ الْمُلِكِ بْنُ مَرْوَانَ يُرْسِلُ إِلَى أُمِّ اللَّرْدَاءِ رضي الله عنها فَتَبِيتُ عِنْدَ نِسَائِهِ، وَيَسْأَلُهُا عَنْ النَّبِيِّ عَيْهُ واللهِ. فَلَمَّا أَنْ كَانَ ذَاتَ لَيْلَةٍ؛ قَامَ عَبْدُ الْمُلِكِ مِنْ اللَّيْلَ، فَدَعَا خَادِمَهُ، فَكَأَنَّهُ أَبْطاً عَلَيْهِ، فَلَعَنَهُ، فَلَمَّا أَصْبَحَ قَالَتْ لَهُ أُمُّ الدَّرْدَاءِ: سَمِعْتُكَ اللَّيْلَةَ اللَّيْل، فَدَعَا خَادِمَهُ، فَكَأَنَّهُ أَبْطاً عَلَيْهِ، فَلَعَنَهُ، فَلَمَّا أَصْبَحَ قَالَتْ لَهُ أُمُّ الدَّرْدَاءِ: سَمِعْتُكَ اللَّيْلَةَ



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۳۷٤).

<sup>(</sup>۲۰۵\ ۱) ((شعب الإيمان)) (۱ \۲۰۵\).

لَعَنْتَ خَادِمَكَ حِينَ دَعَوْتَهُ، سَمِعْتُ أَبَا الدَّرْدَاءِ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

## فائدة [٢٤]: أسعد الناس بشفاعة النبي عليه وسلم

أسعد الناس بشفاعة النبي عليه وسلم من حقق التوحيد الخالص؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ النبيَّ عليه وسلم قال: ((أسعدُ الناس بشَفاعتي يومَ القيامة مَن قال: لا إله إلا الله خالصةً من قلبه أو نفسه))(١).

قال ابن تيمية رحمه الله: (سبب الشّفاعة؛ توحيد الله، وإخلاص الدين والعبادة بجميع أنواعها له، فكل من كان أعظم إخلاصا كان أحق بالشّفاعة، كها أنه أحق بسائر أنواع الرحمة، فإن الشّفاعة مبدؤها من الله، وعلى الله تمامها، فلا يشفع أحد إلا بإذنه، وهو الذي يأذن للشافع، وهو الذي يقبل شفاعته في المشفوع له. وإنها الشّفاعة سبب من الأسباب التي بها يرحم الله من يرحم من عباده، وأحق الناس برحمته هم أهل التوحيد والإخلاص له، فكل من كان أكمل في تحقيق إخلاص "لا إله إلا الله" علماً وعقيدة وعملاً، وبراءة وموالاة ومعاداة؛ كان أحق بالرحمة فمدار الأمر كله على تحقيق كلمة الإخلاص، وهي "لا إله إلا الله" ").

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۸ ۲۵).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۰۱).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (١٤ / ١١٤ – ١٥٥).







### قال الناظم \_ رحمه الله\_

ولا تُكُفِّرَنَّ أَهْلَ الصَّلاةِ وإنْ عَصَـوا ﴿ ٢٩) فَكُلُّهُمُ يَعْصِي وَذُو العَرشِ يَصْفَحُ

ولا تَعتقِــدْ رَأْيَ الخَــوارجِ إنَّــهُ (٣٠) مَقَالٌ لِمَنْ يهــواهُ يُــرْدِي ويَفْضَحُ

قوله: ((ولا تُكْفِّرَنَّ أَهْلَ الصَّلاةِ))؛ أي: أهل الإسلام؛ فالصلاة عاد الدين، وآكد أركانه بعد الشهادتين.

قوله: ((وإِنْ عَصَوا فكلُّهُمُ يَعْصِي)): المعصية هي مخالفة الأمر الشرعي.

قوله: ((وذُو العَرش))؛ أي: صاحب العرش، وهو الله جل وعلا.

قوله: ((يَصْفَحُ)): يتجاوز عن الذنوب والمعاصي بمنِّه وكرمه سبحانه.

قوله: ((ولا تَعتقِدُ رَأَيَ الخَوارِجِ))؛ أي: لا تؤمن بها يقوله الخوارج ويعتقدونه، وعبَّر الناظم عنه بأنه رأي؛ لأنه من نتاج عقولهم وأفكارهم، وليس في كتاب ربنا وسنة نبيِّنا ما يدل عليه.

قوله: ((لَمِنْ بهواهُ)): لمن يحبُّه ويعتقده ويتبَّعه.

قوله: ((يُرْدِي)): يهلك.

قوله: ((ويَفْضَحُ)): تتكشف مساويه وعيوبُه.

## وإجمالًا:

وأهل السنة والجهاعة لا يكفرون المسلمين وإن وقعوا في المعاصي صغيرها وكبيرها ما داموا مُقرِّين بالتوحيد، فهم تحت مشيئة الله إن شاء عذَّبَهم، وإن شاء غفَرَ لهم بمنَّه وفضلِه العظيم. ولا تعتقد رأي الخوارج الضالين الذين يقولون إن مرتكب الكبيرة كافر خارج

#### www.alukah.net





من اللَّة، وإذا مات من غير توبة فهو مخلد في النار مع الكافرين، فهذا رأي خطير؛ لما فيه من تكفير المسلمين، واستحلال دمائهم وأموالهم، فهذا معتقد فاسد، الباعث عليه الهوى، مَنِ اتَّبَعه فقد وقع في طرق الردى والهلاك؛ لمخالفته الحق، وابتداعه في دين الله جل وعلا.



## الأدلة النقلية

### (١) الأدلة النقلية على عدم كفر مرتكب الكبيرة:

- ا قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى ۖ الْحُرُّ بِالْحُرُّ بِالْحُرُّ بِالْحُرُّ فِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى ۖ الْحُرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأُنشَى ۚ بِالْمُعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأُنشَى ۚ فَمَ بِالْمُعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ فِي الْعَبْدِ وَالْأُنشَى ۚ فَلَهُ عَذَابٌ الْعَرْدِ وَالْمَعْرَةِ البقرة: ١٧٨].
  - ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لَمِن يَشَاءُ ۚ وَمَن يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لَمِن يَشَاءُ ۚ وَمَن يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدِ افْتَرَىٰ إِنَّمَا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٨٨].
  - ٣) وقالَ تَعَالَى : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَأٌ وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطأً فَتَحْرِيرُ وَقَالَ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ إِلَىٰ أَهْلِهِ إِلَّا أَن يَصَّدَّقُوا ۚ فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَـدُوِّ لَّكُـمْ وَهُ وَمُـؤْمِنُ وَقَاتٍ مُّؤْمِنَةٍ مُّوْمِنَةٍ مُّوْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقُ فَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ إِلَىٰ أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقُ فَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ إِلَىٰ أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ فَعَيْدًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ٩٢].
  - ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُو الْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَىٰ وَالمُسَاكِينَ
     وَاللَّهَ اجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ ۖ وَلْيَعْفُ وا وَلْيَصْ فَحُوا اللهَ أَلَا تُحِبُّ ونَ أَن يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ ۗ وَاللهُ غَفُ ورٌ
     رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢].
  - ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَ اصْفَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّ قَتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ۚ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴾ [فاطر: ٣٢].



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية ع

٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَ الْخَانِ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللهِ ۚ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ
 وَأَقْسِطُوا ۖ إِنَّ اللهَ يُحِبُ المُقْسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩].

٧) و عَــنْ عُبَـادَة بْــن الصَّـامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُـولَ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَى أَنْ لاَ تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا، وَلاَ تَسْرِقُوا، وَلاَ تَزْنُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ ، وَلاَ تَسْرِقُوا فِلاَ تَوْنُونِ ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ تَأْتُوا بِبُهْتَانٍ تَفْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ، وَلاَ تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ تَأْتُوا بِبُهْتَانٍ تَفْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ، وَلاَ تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ ))(١).

٨) و عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَام ، أَنَّهُ قَالَ : ((أَتَانِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَام ، فَبَشَّرَنِي أَنَّهُ مَنْ مَاتَ مِنْ أُمَّتِكَ ، لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا ، دَخَلَ الجُنَّة)) ، قُلْتُ : وَإِنْ زَنَى ، وَإِنْ سَرَقَ ، وَإِنْ سَرَقَ )) .
 سَرَقَ ، قَالَ : ((وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَرَقَ)) (١).

٩) و عَنْ أَبِي بَكْرَة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ بَيْنَا النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَاللهِ يَخْطُبُ جَاءَ الْحَسَنُ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَاللهِ يَخْطُبُ جَاءَ الْحَسَنُ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلْمُ وَاللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهُ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ مِنْ الْمُسْلِمِينَ)) (٢).

١٠) و عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلًا عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللهُ كَانَ اسْمُهُ عَبْدَ اللهِ وَكَانَ يُلْقَبُ حِمَارًا وَكَانَ يُضْحِكُ رَسُولَ اللهِ عَليْهُ اللهِ وَكَانَ النَّبِيُّ عَليْهُ اللهِ قَدْ جَلَدَهُ فِي عَبْدَ اللهِ وَكَانَ يُلْقَبُ حِمَارًا وَكَانَ يُضْحِكُ رَسُولَ اللهِ عَليْهُ اللهِ وَكَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهُ قَدْ جَلَدَهُ فِي الشَّرَابِ فَأْتِيَ بِهِ يَوْمًا فَأَمَرَ بِهِ فَجُلَدَ فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ الْقَوْمِ اللَّهُمَّ الْعَنْهُ مَا أَكْثَرَ مَا يُؤْتَى بِهِ الشَّرَابِ فَأْتِيَ بِهِ يَوْمًا فَأَمَرَ بِهِ فَجُلَدَ فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ الْقَوْمِ اللَّهُمَّ الْعَنْهُ مَا أَكْثَرَ مَا يُؤْتَى بِهِ



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٨)، ومسلم (١٧٠٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٢٣٧)، ومسلم (٩٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٧٠٤).

**₹** 

فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ : ((لَا تَلْعَنُوهُ فَوَاللهِ مَا عَلِمْتُ إِنَّهُ يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ))(١).

### (٢) الأدلة النقلية علي إثبات العرش:

- ١) قالَ الله تَعَالَى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّهَ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّهَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٤].
- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُلْ حَسْبِيَ اللهُ لا إِلَـهَ إِلاَّ هُــوَ عَلَيْـهِ تَوَكَّلْـتُ وَهُــوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ [التوبة: ١٢٩].
- ٣) وقال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَمَلاً ﴾ [هود: ٧].
- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ
   وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لأَجَل مُّسَمَّى ﴾ [الرعد: ٢].
- ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ آلَهِةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذًا لاَّ بْتَغَوْاْ إِلَى ذِي الْعَرْشِ سَبِيلاً ﴾ [الإسراء: ٤٢].
  - ٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥].
- ٧) وقالَ تَعَالَى ﴿: لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ ﴾
   الأنساء: ٢٢].
  - ٨) وقالَ تَعَالَى: ﴿اللهُ لا إِلَهَ إِلا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيم ﴾ [النمل: ٢٦].
- ٩) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَتَرَى اللَّائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِيَ
   بَيْنَهُم بالحُقِّ وَقِيلَ الحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَينَ ﴾ [الزمر: ٧٥].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٧٨٠).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

- ١٠) وقالَ تَعَالَى: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجُحِيمِ ﴾ [غافه: ٧].
- ١١) وقالَ تَعَالَى: ﴿ رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاء مِنْ
   عِبَادِهِ لِيُنذِرَ يَوْمَ التَّلاقِ ﴾ [خافر: ١٦].
- ١٢) و عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رضِيَ اللهُ عنه، عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُ وَالله، قَالَ: ((النَّاسُ يَصْعَقُونَ يَوْمَ القِيَامَةِ ، فَإِذَا أَنَا بِمُوسَى آخِذُ بِقَائِمَةٍ مِنْ قَوَائِمِ العَرْشِ))(١).
- ١٣) و عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِ و بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللهُ عنه، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهُ عنه، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى وَالْأَرْضَ بِحَمْسِينَ أَلْفَ عَلَى وَالْأَرْضَ بِحَمْسِينَ أَلْفَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلْ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى
- ١٤) و عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا ، قَالَ : كَانَ النَّبِيُّ عَلَهُ وَاللَّمْ يَدْعُو عِنْدَ الكَرْبِ يَقُولُ : ((لاَ إِلَـهَ إِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ، وَرَبُّ يَقُولُ : ((لاَ إِلَـهَ إِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ، وَرَبُّ العَرْشِ العَظِيم))(").
- ١٥) و عَنْ جُويْرِيَةَ رضِيَ اللهُ عنها، أَنَّ النَّبِيَّ عَيْهُ وَسلَّم خَرَجَ مِنْ عِنْدِهَا بُكْرَةً حِينَ صَلَّى الصُّبْحَ وَهِيَ جَالِسَةٌ ، فَقَالَ : ((مَا زِلْتِ عَلَى الصُّبْحَ وَهِيَ جَالِسَةٌ ، فَقَالَ : ((مَا زِلْتِ عَلَى الصُّبْحَ وَهِيَ جَالِسَةٌ ، فَقَالَ : ((مَا زِلْتِ عَلَى الصُّبْحَ وَهِيَ جَالِسَةٌ ، فَقَالَ : ((مَا زِلْتِ عَلَى الصُّبْحَ وَهِيَ عَلَيْهَا ؟)) قَالَتْ : نَعَمْ ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ : ((لَقَدْ قُلْتُ بَعْدَكِ أَرْبَعَ



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٤١٢)، ومسلم (٢٣٧٤).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۲۵۳).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٣٤٦)، ومسلم (٢٧٣٠).

كَلِمَاتٍ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ، لَوْ وُزِنَتْ بِهَا قُلْتِ مُنْذُ الْيَوْمِ لَوَزَنَتْهُنَّ سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ عَدَدَ خَلْقِهِ وَرِضَا نَفْسِهِ وَزِنَةَ عَرْشِهِ وَمِدَادَ كَلِهَاتِهِ))(۱).

١٦) و عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَهُ وَاللهِ قَالَ: ((أُذِنَ لِي أَنْ أُحَـدُثَ عَنْ مَلَكٍ مِنْ مَلائِكَةِ اللهِ مِنْ مَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُذُنِهِ إِلَى عَاتِقِهِ مَسِيرَةُ سَبْعِ مِائَةِ عَنْ مَلَكٍ مِنْ مَلائِكَةِ اللهِ مِنْ مَمَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُذُنِهِ إِلَى عَاتِقِهِ مَسِيرَةُ سَبْعِ مِائَةِ عَنْ مَلكٍ مِنْ مَلائِكَةِ اللهِ مِنْ مَمَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُذُنِهِ إِلَى عَاتِقِهِ مَسِيرَةُ سَبْعِ مِائَةِ عَامِ))(٢).

١٧) و عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَهُ وَاللهِ، قَالَ: ((مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ، وَأَقَامَ الصَّلاَةَ، وَصَامَ رَمَضَانَ، كَانَ حَقًّا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجَنَّةَ، هَاجَرَ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَوْ وَأَقَامَ الصَّلاَةَ، وَصَامَ رَمَضَانَ، كَانَ حَقًّا عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجَنَّةَ، هَاجَرَ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَفَلاَ نُنَبِّعُ النَّاسَ بِذَلِكَ ؟ قَالَ: إِنَّ فِي جَلَسَ فِي أَرْضِهِ النَّتِي وُلِدَ فِيهَا، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَفَلاَ نُنَبِّعُ النَّاسَ بِذَلِكَ ؟ قَالَ: إِنَّ فِي الجَنَّةِ مِائَةَ دَرَجَةٍ، أَعَدَّهَا اللهُ لِلْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِهِ، كُلُّ دَرَجَتَيْنِ مَا بَيْنَهُمَا كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ اللهَ اللهُ لِلْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِهِ، كُلُّ دَرَجَتَيْنِ مَا بَيْنَهُمَا كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَإِذَا سَأَلُوهُ اللهُ فَسَلُوهُ الفِرْدَوْسَ، فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الجَنَّةِ، وَأَعْلَى الجَنَّةِ، وَفَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَن ، وَمِنْهُ تَفَجَّرُ أَنْهَارُ الجَنَّةِ)) (٣).

١٨) و عَنْ عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْها، قَالَـتْ: قَـالَ رَسُـولُ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ: ((الـرَّحِمُ مُعَلَّقَـةٌ بِالْعَرْشِ تَقُولُ مَنْ وَصَلَنِي وَصَلَهُ اللهُ، وَمَنْ قَطَعَنِي قَطَعَهُ الله)) ( ) .

١٩) و عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَللمِفِي المَسْجِدِ عِنْدَ خُرُوبِ الشَّمْسِ، فَقَالَ: (( يَا أَبَا ذَرِّ أَتَدْرِي أَيْنَ تَغْرُبُ الشَّمْسُ؟)) قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: (( فَإِنَّهَا تَذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ تَحْتَ العَرْشِ))، فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَمَا لَكُونُ اللهُ عَالَى: ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَمَا

<sup>&</sup>lt;mark>(۱)</mark> رواه مسلم (۱۱۹۶).

<sup>(</sup>٢) رواه أبي داود (٤٧٢٧)، وصححه الألباني في ((صحيح أبي داود)).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٤٢٣)، ومسلم (١٨٨٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٤٣٥)، ومسلم (٥٥٥٧).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٨ ١٠٠٠ ﴿

ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ العَلِيمِ﴾)) (¹).

٢٠) و عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ الْخُلْقَ كَتَبَ فِي كِتَابِهِ فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي))(٢).

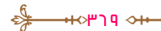
٢١) وعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللهُ عَنْ هُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ يَقُولُ:
 ((المتحابُّونَ في اللهِ يظلُّهمُ اللهُ في ظلِّ عرشِهِ يومَ لا ظلَّ إلَّا ظلُّهُ))<sup>(٦)</sup>.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٨٠٢)، ومسلم (١٤٦٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣١٩٤)، ومسلم (٢٥٥١).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢٢٨٣٤)، وصححه الألباني في ((مختصر العلو)) (٧٣).



### الفوائد العقدية

### فائدة [١]: مذهب الخوارج في حكم مرتكب الكبيرة:

قال الأشعري رحمه الله في حكاية مذهب الخوارج: (وأجمعوا على أنَّ كلَّ كبيرة كفر إلاَّ النجدات (۱) ؛ فإنها لا تقول ذلك) (۱).

وقال الإسفراييني رحمه الله في وصف مذهبهم: (أنهم يزعمون أن كلّ مَن أذنب ذنباً من أمة محمّد على الله على الله على الله على النار خالداً مخمّد على الله على النار خالداً مخمّد على الله على الله على الله على النار خالداً عنداً إلاّ النجدات منهم) (٣).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (أوّل البدع ظهوراً في الإسلام وأظهرها ذماً للسّنة والآثار، بدعة الحرورية المارقة... ولهم خاصتان مشهورتان فارقوا بهم جماعة المسلمين وأئمتهم:

أحدهما: خروجهم عن السنة وجعلهم ما ليس بسيّئة سيّئة، أو ما ليس بحسنة حسنة.

الفرق الشكّان: في الخوارج، وأهل البدع: إنهم يكفّرون بالذنوب والسيّئات، ويترتب على تكفيرهم بالذنوب استحلال دماء المسلمين وأموالهم، وأنّ دار الإسلام دار حرب ودارهم هي دار الإيان)(1).

<sup>(</sup>٥) فرقة من فرق الخوارج، ينتسبون إلى نجدة بن عامر الحَنَفي (نسبة لبني حنيفة). انظر: ((مقالات الإسلاميين)) (١/ ١٧٤ - ١٧٦)، ((والفرق بين الفرق) (٨٧ - ٩٠).

<sup>(</sup>۲) ((مقالات الإسلاميين)) (۱/ ۱٦۸).

<sup>(</sup>٣) ((التبصير في الدين))، لأبي مظفر الإسفراييني (٤٥).

<sup>(</sup>٤) ((مجموع الفتاوي)) (١٩/ ٧١–٧٧).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٧٠ ١٠٠ المنظومة الحائية

### فائدة [٢]: مذهب المعتزلة في مرتكب الكبيرة:

يقول القاضي عبد الجبار - وهو من أئمة المعتزلة -: (صاحب الكبيرة له اسم بين الاسمين، وحكم بين الحكمين، لا يكون اسمه اسم الكافر، ولا اسمه اسم المؤمن، وإنها يسمّى فاسقاً، وكذلك فلا يكون حكمه حكم الكافر ولا حكم المؤمن، بل يفرد له حكم ثالث، وهذا الحكم الذي ذكرناه، هو سبب تسمية المسألة بالمنزلة بين المنزلتين، فإن صاحب الكبيرة له منزلة تتجاذبها هاتان المنزلتان، فليست منزلته منزلة الكافر، ولا منزلة المؤمن، بل له منزلة بينها)(١).

ويقول الإسفراييني رحمه الله في معرض حديثه عن معتقدهم: (ومما اتفقوا عليه من فضائحهم قولهم: إن حال الفاسق الملي منزلة بين المنزلتين، لا هو مؤمن، ولا هو كافر، وأنة إن خرج من الدّنيا قبل أن يتوب يكون خالداً مخلّداً في النار مع جملة الكفار، ولا يجوز لله تعالى أن يغفر له أو يرحمه)(٢).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في بيان أقوال الناس في حكم مرتكب الكبيرة: (والمعتزلة ينفون عنه اسم الإيان بالكليّة، واسم الإسلام أيضاً، يقولون: ليس معه شيء من الإيان والإسلام، ويقولون: نُنزله منزلة بين منزلتين)(").



<sup>(</sup>١) ((شرح الأصول الخمسة)) لعبد الجبار بن أحمد (٦٩٧).

<sup>(</sup>۲) ((التبصير في الدين)) (۲۵).

**<sup>(</sup>٣)** ((مجموع الفتاوي)) (٧/ ٢٥٧).

ويقول الشيخ حافظ حكمي رحمه الله: (وقالت المعتزلة: العصاة ليسوا مؤمنين ولا كافرين، ولكن نسميهم فاسقين، فجعلوا الفسق منزلة بين المنزلتين، ولكنهم لم يحكموا له بمنزلة في الآخرة بين المنزلتين، بل قضوا بتخليده في النار أبداً)(١).

### فائدة [٣]: مذهب المرجئة في مرتكب الكبيرة:

نقل الملطي عن بعضهم أنه يقول: (مَن قال: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله عليه وسلم وحرّم ما حرّم الله، وأحلّ ما أحلّ الله، دخل الجنّة إذا مات، وإن زنى وإن سرق وقتل وشرب الخمر وقذف المحصنات، وترك الصلاة والزكاة والصيام، إذا كان مقرّاً بها يسوف التوبة لم يضرّه وقوعه على الكبائر وتركه للفرائض، وركوبه الفواحش) (٢)

يقول ابن حزم رحمه الله: (اختلف الناس في تسمية المذنب من أهل ملّتنا، فقالت المرجئة: هو مؤمن كامل الإيهان، وإن لم يعمل خيراً قط، ولا كفّ عن شرّ قط) (").

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في سياق ذكر مذاهب الناس في العاصي: (فقالت الجهمية والمرجئة قد علمنا أنت ليس يخلّد في النار، وأنت ليس كافراً مرتداً، بل هو من المسلمين، وإذا كان من المسلمين وجب أن يكون مؤمناً تام الإيهان)(1).

<sup>(</sup>١) ((معارج القبول)) (٣/ ١٠٢٠).

<sup>(</sup>١) ((التنبيه والرّد على أهل الأهواء والبدع)) (٥٧).

<sup>(</sup>١) ((الفصل في الملل والأهواء والنحل)) (٣/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٤) ((مجموع الفتاوي)) (۱۳/ ٥٠).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

### فائدة [٤]: مذهب أهل السنة في مرتكب الكبيرة:

يقول الإمام الطّحاوي رحمه الله في وصف عقيدة أهل السّنة: (ولا نكفّر أحداً من أهل القبلة بذنبِ ما لم يستحلّه، ولا نقول: لا يضرّ مع الإيهان ذنب لَن عمله)(١).

ويقول ابن بطة رحمه الله: (وقد أجمعت العلماء لا خلاف بينهم أنـــ لا يكفر أحد من أهــل القبلة بذنب، ولا نخرجه من الإسلام بمعصية، نرجو للمحسن ونخاف على المسيء)(٢).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية في وصف معتقد أهل السّنة: (وهم مع ذلك لا يكفّرون أهل القبلة بمطلق المعاصي والكبائر، كما يفعله الخوارج، بل الإخوة الإيمانية باقية مع المعاصي... ولا يسلبون الفاسق الملي اسم الإيمان بالكلّيّة، ولا يخلّدونه في النّار، كما تقوله المعتزلة، بل الفاسق يدخل في اسم الإيمان)(٣).

ويقول الإمام إسماعيل الصابوني رحمه الله: (ويعتقد أهل السنة أنّ المؤمن إذا أذنب ذنوباً كثيرة صغائر، وكبائر، فإنه لا يكفر بها، وإن خرج عن الدّنيا غير تائب منها، ومات على التوحيد والإخلاص فإنّ أمره إلى الله عزّ وجلّ، إن شاء عفا عنه، وأدخله الجنة يوم القيامة سالماً غانماً، غير مبتلى بالنّار، ولا معاقب على ما ارتكبه واكتسبه ثم استصحبه إلى يوم القيامة من الآثام والأوزار، وإن شاء عاقبه وعذّبه مدّة بعذاب الناّر، وإذا عذّبه لم يخلّده فيها، بل أعتقه وأخرجه منها إلى نعيم دار القرار)(1).



<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الطّحاوية)) لابن أبي العزّ (٤٣٢).

<sup>(</sup>٢) ((الشرح والإبانة)) (٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع الفتاوي)) (٣/ ١٥١).

<sup>(</sup>٤) ((عقيدة السلف وأصحاب الحديث)) (٢٧٦).

ويقول الإمام البغوي رحمه الله: (اتّفق أهل السنة على أنّ المؤمن لا يخرج من الإيهان بارتكاب شيء من الكبائر إذا لم يعتقد إباحتها، وإذا عمل شيئاً منها فهات قبل التّوبة لا يخلّد في النّار، كها جاء به الحديث، بل هو إلى الله إن شاء عفا عنه، وإن شاء عاقبه بقدر ذنوبه، ثم أدخله الجنة برحمته)(١).

### فائدة [٥]: خطورة التكفير بغير علم:

عن ابن عمر وأبي هريرة رضي الله عنهم، قال: قال رسول الله عَلَهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ عَلَهُ واللهِ عَلَهُ واللهَ عَلهُ واللهُ عَلهُ واللهُ عَلهُ واللهُ عَلهُ واللهُ عَلهُ واللهُ واللهُ

وعن أبي ذر رضي الله عنه أنه سمع رسول الله عليه والله عليه والله عنه أبي ذر رضي الله عنه أنه سمع رسول الله عليه والله عنه أوْ قالَ: عَدُوُّ الله وليسَ كَذلكَ إلَّا حارَ عليه) (٣).

وقال رسول الله عليه والله : (ومَن رَمي مُؤمِنًا بكُفر؛ فهو كقَتلِهِ) ( ).

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رحمه الله: (وهذه المسائل، أعني مسائل الإيهان، والكفر والنفاق، مسائل عظيمة جداً؛ فإن الله عز وجل علق بهذه الأسهاء السعادة والشقاوة واستحقاق الجنة والنار. والاختلاف في أسهائها أول اختلاف وقع في هذه الأمة، وهو خلاف الخوارج للصحابة، حيث أخرجوا عصاة الموحدين من الإسلام بالكلية، وأدخلوهم في دائرة الكفر، وعاملوهم معاملة الكفار، واستحلوا بذلك دماء المسلمين

<sup>(</sup>١) ((شرح السّنة)) (١/ ١١٧).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۱۰۳)، ومسلم (۲۰).

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۲۱).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦١٠٥)، ومسلم (١١٠).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ٧٤ ١٠٠٠

وأموالهم. ثم حدث بعدهم خلاف المعتزلة وقولهم بالمنزلة بين المنزلتين. ثم حدث خلاف المرجئة وقولهم: إن الفاسق مؤمن كامل الإيهان. وقد صنف العلهاء قديهاً وحديثاً في هذه المسائل تصانيف متعددة) (١).

وقال الامام الشوكاني رحمه الله: (اعلم أن الحكم على الرجل المسلم بخروجه من دين الإسلام ودخوله في الكفر لا ينبغي لمسلم يؤمن بالله واليوم الآخر أن يقدم عليه إلا ببرهان أوضح من شمس النهار فإنه قد ثبت في الأحاديث الصحيحة المروية من طريق جماعة من الصحابة (أن من قال لأخيه يا كافر فقد باء بها أحدهما) هكذا في الصحيح وفي لفظ آخر في الصحيحين وغيرهما ((من دعا رجلا بالكفر أو قال عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه))؛ أي: رجع وفي لفظ في الصحيح "فقد كفر أحدهما" ففي هذه الأحاديث وما ورد موردها أعظم زاجر وأكبر واعظ عن التسرع في التكفير...) (٢).

#### فائدة [٦]: التكفير حق لله تعالى:

قال ابن تيمية رحمه الله: (إن الإيجاب والتحريم والثواب والعقاب والتكفير والتفسيق هو إلى الله ورسوله، ليس لأحد في هذا حكم وإنها على الناس إيجاب ما أوجبه الله ورسوله، وتحريم ما حرمه الله ورسوله وتصديق ما أخبر الله به ورسوله)

وقال الهراس -شارح النونية- رحمه الله: (إنه ليس لأحد من الناس أن يكفر أحدا لمخالفته له في رأيه، بل التكفير حق لله ورسوله وحدهما، فلا يثبت إلا بالنص ولا يقع



<sup>(</sup>١) ((جامع العلوم والحكم)) (١١٢).

<sup>(</sup>١) ((السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار)) للشوكاني (١٤/ ٥٧٨).

<sup>(°) ((</sup>مجموع الفتاوي)) (٥/ ٤٥٥ - ٥٥٥).

برأي أحد ولا بقوله، فمن كفره الله ورسوله فهو الكافر حقا) (١).

### فائدة [√]: من ثبت إسلامه بيقين لم يزل عنه بالشك:

قال شيخ الإسلام رحمه الله: (فليس لأحدٍ أن يُكفر أحداً من المسلمين وإن أخطأ وغلِط حتى تقام عليه الحجة وتبين له المحجة ومن ثبت إيهانه بيقين لم يَزُلُ ذلك عنه بالشك بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة)(١).

### فائدة [٨]: لا يجوز تكفير المعين إلا بعد قيام الحجة المعتبرة عليه:

. قال شيخ الإسلام رحمه الله: (فإن التكفير المطلق مثل الوعيد المطلق لا يستلزم تكفير الشخص المعين حتى تقوم عليه الحجة) (٢)

وقال رحمه الله: (وكنت أبين لهم أن ما نقل لهم عن السلف والأئمة من إطلاق القول بتكفير من يقول كذا وكذا فهو أيضاً حق؛ لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين)(1).

وقال رحمه الله: (القول قد يكون كفرًا كمقالات الجهمية الذين قالوا إن الله لا يتكلم، ولا يرى في الآخرة، ولكن قد يخفى على بعض الناس أنه يكفر، فيطلق القول بتكفير القائل، كما قال سلف: من قال: القرآن مخلوق فهو كافر، ومن قال: إن الله لا يرى في الآخرة فهو كافر، ولكن لا يكفر الشخص المعين حتى تقوم عليه الحجة)(٥).

<sup>(1) ((</sup> $m_{c}$  - l m (m (m ) m (m ) (m )

<sup>(</sup>۱) ((مجموع الفتاوي)) (۱۲/۱۲).

<sup>(</sup>۳) ((الاستقامة)) لابن تيمية (١/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٤) ((مجموع الفتاوي)) (٣/ ٢٣٠).

<sup>(°) ((</sup> مجموع الفتاوي)) (٧/ ٦١٩).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ٢٧٦ ١٠٠٠

وقال أيضًا: (وإذا عرف هذا فتكفير المعين من هؤلاء الجهال وأمث الهم بحيث يحكم عليه بأنه من الكفار لا يجوز الإقدام عليه إلا بعد أن تقوم على أحدهم الحجة الرسالية التي يتبين بها أنهم مخالفون للرسل)(1).

### فائدة [٩]: السلف و تكفير الأشخاص بأعيانهم:

سُئل مالك بن أنس رحمه الله عن رجل نادى رجلًا باسمه، فقال: لبيك اللهم لبيك، أعليه شيء؟ قال مالك: إن كان جاهلًا أو على وجه السَّفَه، فلا شيء عليه)(٢).

وقال الطحاوي رحمه الله عند حديثه عن أهل القبلة وتقريره لعقيدة السلف الصالح: (لا نشهَد عليهم بالكفر ولا بشِرك ولا بنفاق، ما لم يظهر شيءٌ من ذلك، ونذر سرائرهم إلى الله تعالى)(٢).

وقال ابن تيمية رحمه الله: ومَن جالسني يعلم ذلك مني: أني مِن أعظم الناس نهيًا عن أن يُنسَبَ معيَّنٌ إلى تكفيرٍ وتفسيقٍ ومعصيةٍ، إلا إذا عُلم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية، التي من خالفها كان كافرًا تارةً، وفاسقًا أخرى، وعاصيًا أخرى، وإني أقرر أن الله قد غفر لهذه الأمة خطأها، وذلك يعمُّ الخطأ في المسائل الخبرية القولية والمسائل العملية)(1).

وإليك موقف الإمام المبجل أحمد ابن حنبل من الجهمية والخلافة الذين حملوا الناس على القول بخلق القرآن وامتحنوا العلماء من أجله ودعوا إلى هذه البدعة، ومع فتواه بأن



<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (١٢\ ٥٠٠-٥٠١).

<sup>((</sup>البيان والتحصيل)) لابن رشد (١٦ \ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) ((شرح العقيدة الطحاوية)) لابن أبي العز الحنفي (٢ \١٣١).

<sup>(</sup>٤) ((مجموع فتاوي)) (٣ ٢٢٩).

هذا القول كفر، لم يُعرف عنه - رحمه الله تعالى - أنه كفر أحداً بعينه، بل نقل عنه عدم تكفير الخليفة الذي تقلد هذه البدعة وعذبه وسجنه من أجل صبره على الحق ومخالفته إياه! فنقل عنه قوله لمبعوث الخليفة المعتصم إليه (أرى طاعته في العسر واليسر والمنشط والمكره والأثر، وإني لآسف عن تخلفي عن صلاة الجماعة)(١).

وقال الإمام الشوكاني رحمه الله: (اعلم أن الحكم على الرجل المسلم بخروجه من دين الإسلام، ودخوله في الكفر لا ينبغي لمسلم يؤمن بالله واليوم الآخر أن يقدم عليه إلا ببرهان أوضح من شمس النهار، فإنه قد ثبت في الأحاديث الصحيحة المروية عن طريق جماعة من الصحابة أن من قال لأخيه: يا كافر فقد باء بها أحدهما) (٢).

### فائدة [١٠]: التوقف في تكفير المعين يكون في الأشياء التي قد يخفى دليلها.

قال الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله: (إن الذين توقفوا في تكفير المعين في الأشياء التي قد يخفى دليلها، فلا يكفر حتى تقوم عليه الحجة الرسالية من حيث الثبوت والدلالة... وأما ما عُلم بالضرورة أن رسول الله عليه وساليه جاء به، وخالفه - المعين - فهذا يكفر بمجرد ذلك ولا يحتاج إلى تعريف سواء بالأصول أو الفروع ما لم يكن حديث عهد بالإسلام) (٣).

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) ( ٧/ ٧٠٥).

<sup>(</sup>١) ((السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار)) (٤/ ٥٧٨).

<sup>(</sup>٣) ((مجموع فتاوي ودروس الشيخ محمد بن إبراهيم)) (١١/ ١٥٣).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠١ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

كما قال شيخ الإسلام رحمه الله: (فكون الشيء معلوماً من الدين ضرورة أمرٌ إضافي فحديث العهد بالإسلام ومن نشأ ببادية بعيدة قد لا يعلم هذا بالكلية فضلاً عن كونه يعلمه بالضرورة وكثيرٌ من العلماء يعلم بالضرورة أن النبي سجد للسهو وقضى بالدية على العاقلة وقضى أنَّ الولد للفراش وغير ذلك مما يعلمه الخاصة بالضرورة وأكثر الناس لا يعلمه البتة) (1).

وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله: (فإنَّ الذي لم تقم عليه الحجة هو الذي حديث عهد بالإسلام والذي نشأ ببادية بعيدة أو يكون ذلك في مسألة خفية مثل الصرف والعطف فلا يكفر حتى يُعرَّفُ، وأما أصول الدين التي أوضحها الله وأحكمها في كتابه فإن حجة الله هو القرآن فمن بلغه القرآن فقد بلغته الحجة، ولكن أصل الإشكال أنكم لم تفرقوا بين قيام الحجة وبين فهم الحجة فإن أكثر الكفار والمنافقين من المسلمين لم يفهموا حجة الله مع قيامها عليهم كما قال تعالى: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالاَنْعَام بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ [الفرقان: ٤٤]) (٢).

قال ابن الوزير في كتابه إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات: (وكذلك لا خلاف في كفر من جحد ذلك المعلوم بالضرورة للجميع وتستر باسم التأويل فيها لا يمكن تأويله، كالملاحدة في تأويل جميع الأسهاء الحسنى بل جميع القرآن والشرائع والمعاد الأخروي من البعث والقيامة والجنة والنار) (٣).



<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (١٣/ ١١٨)

<sup>(</sup>١) ((الرسائل الشخصية)) ضمن مجموعة مؤلفات الشيخ (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) ((إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات)) (١/ ٣٧٧).

وقد نقلَ العبدري عن ابن أبي الربيع قوله: (لأنَّ ادعاءه للتأويل في لفظٍ صُراحٍ لا يُقبل...) (١).

### فائدة [١١]: الكفر من المسائل الشرعية لا من المسائل العقلية:

قال ابن تيمية رحمه الله: (الكفر والفسق أحكام شرعية، ليس ذلك من الأحكام التي يستقل بها العقل، فالكافر من جعله الله ورسوله كافراً، والفاسق من جعله الله ورسوله فاسقاً، كها أنَّ المؤمن والمسلم من جعله الله ورسوله مؤمناً مسلهاً، والعدل من جعله الله ورسوله عدلاً، والعيد في الآخرة من ورسوله عدلاً، والمعصوم من جعله الله ورسوله معصوم الدم، والسعيد في الآخرة من أخبر الله ورسوله عنه أنَّه سعيد في الآخرة، والشقي فيها من أخبر الله ورسوله عنه أنَّه شقي فيها، والواجب من الصلاة والصيام والصدقة والحج ما أوجبه الله ورسوله، والحلال ما أحلَّه الله ورسوله، والحرام ما حرَّمه الله ورسوله، والدين ما شرعه الله ورسوله، فهذه المسائل كلها ثابتة بالشرع... وإذا كان كذلك: فكون الرجل مؤمناً وكافراً وعدلاً وفاسقاً هو من المسائل الشرعية لا من المسائل العقلية) (٢).

فالكفر حكم شرعي متلقي عن صاحب الشريعة والعقل قد يعلم بـه صـواب القـول وخطؤه وليس كل ما كان خطأ في العقل يكون كفرا في الشرع (").

<sup>(</sup>١) ((التاج والإكليل لمختصر خليل)) (٦/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>۲) ((منهاج السنة النبوية)) (۹۲ ).

<sup>(</sup>۳) ((درء التعارض)) (۱/ ۱٤۰).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٨٠٠ ١٨٠٠ المنظومة الحائية

يقول ابن القيم -رحمه الله- في النونية:

الكفرحق الله ثم رسوله \*\*\* بالشرع يثبت لا بقول فلان من كان رب العالمين وعبده \*\*\* قد كفراه فذاك ذو الكفران

فائدة [٢٢]: المجتهد الذي يملك أدوات الاجتهاد إذا أخطأ لا يكفَّر أو يفسق لخطئه:

قال شيخ الإسلام رحمه الله: (المتأوِّل الذي قصده متابعة الرسول علمولللم لا يُكفِّر، بـل ولا يفسق - إذا اجتهد فأخطأ - وهذا مشهور عند الناس في المسائل العملية، وأمَّا مسائل العقائد: فكثير من النَّاس كفَّر المخطئين فيها، وهذا القول لا يُعرف عن أحد من أئمة المسلمين، وإنَّها هو في الأصل من أقوال أهل البدع الذين يبتدعون بدعة ويُكفِّرون من خالفهم، كالخوارج والمعتزلة والجهمية، ووقع ذلك في كثير من أتباع الأئمة، كبعض أصحاب مالك والشافعي وأحمد وغيرهم)(۱).

وقال أيضًا: (وهكذا الأقوال التي يكفر قائلها قد يكون الرجل لم تبلغه النصوص الموجبة لمعرفة الحق، وقد تكون عنده ولم تثبت عنده، أو لم يتمكن من فهمها، وقد يكون قد عرضت له شبهات يعذره الله بها فمن كان من المؤمنين مجتهدا في طلب الحق وأخطأ فان الله يغفر له خطأه كائنا ما كان سواء كان في المسائل النظرية أو العملية هذا الذي عليه أصحاب النبي عليه وجماهير أئمة الإسلام)(١).



<sup>(</sup>۱) ((منهاج السنة)) (۵/ ۲۳۹).

<sup>(</sup>Y) ((مجموع الفتاوى)) (۲۲\۲3°،۵۶۳).

إن خطأً العالم المجتهد، الذي لا يُعاقب على خطئه، وله أجرٌ واحد عند الله تعالى، يشترط له ثلاثة شروط، هي (١):

أُولًا: أَن قَصْدَه متابعةُ النبي عَلَيْهُ وسلم.

ثانيًا: أن يبذل قصاري جهده للوصول إلى الحق والصواب.

ثالثًا: أن يكون متبعًا في اجتهاده دليلًا شرعيًا، إلا أن هذا الدليل تخلَّف فيه شرطُ قَبوله في الاستدلال - والعالم لا يعلم ذلك - كالصحة، وعدم النسخ، وعدم التخصيص، ونحو ذلك، أو أخطأ في فهم المقصود من هذا الدليل.

### فائدة [١٣]: المتأوِّل المخطئ مغفور له:

قال ابن تيمية رحمه الله تعالى: (والمتأوِّل المخطئ مغفور له بالكتاب والسُّنَّة، قال الله تعالى في دعاء المؤمنين: ﴿رَبَّنَا لا تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وثبت في الصحيح: أنَّ الله عزَّ وجلَّ قال: (قد فعلت)، وفي سنن ابن ماجه وغيره أنَّ النبي عليه وسللم قال: (إنَّ الله تجاوز لي عن أمتي الخطأ والنسيان) (١).

وقال في موضع آخر: «وكذلك من كان متأولاً، في محاربته مجتهداً لم يكن كافراً، كقت ل أسامة بن زيد لذلك المسلم متأولاً لم يكن به كافراً، وإن كان استحلال قتل المسلم المعصوم كفراً، وكذلك تكفير المؤمن كفر، كما قال النبي عليه وسلم: (إذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء بها أحدهما)، ومع ذلك: إذا قالها متأولاً لم يكفر، كما قال عمر بن الخطاب لحاطب بن

<sup>(</sup>۱) ((مجموع فتاوی)) (۲۰،۳۱\۲۰).

<sup>(</sup>٢) ((منهاج السنة)) (٤/ ٢٥٢ – ٤٥٨).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٨٣ المنظومة الحائية

أبي بلتعة: دعني أضرب عنق هذا المنافق، وأمثاله، وكقول أسيد بن الحضير لسعد بن عبادة: إنَّك لمنافق تُجادل عن المنافقين، في قصة الإفك)(١).

وقال ابن حجر رحمه الله: (قال العلماء كل متأول معذور بتأويله ليس بآثم إذا كان تأويله سائعًا في لسان العرب وكان له وجه في العلم)(٢).

ويقول الإمام الشوكاني رحمه الله: (وأما قول بعض أهل العلم أن المتأول كالمرتد فهنا تسكب العبرات ويناح على الإسلام وأهله بها جناه التعصب في الدين على غالب المسلمين من الترامى بالكفر لا بسنة ولا لقرآن ولا لبيان من الله ولا لبرهان)(١).

## فائدة [٤]: ليس كلّ من نطق بالكفر أو فعله يُعدُّ كافراً:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في بيان قول بعض أتباع الأئمة الأربعة: (منهم من يُكفِّر أهل البدع مطلقاً، ثم يجعل كلّ من خرج عمَّا هو عليه من أهل البدع. وهذا بعينه قول الخوارج والمعتزلة والجهمية، وهذا القول أيضاً يوجد في طائفة من أصحاب الأئمة الأربعة، وليس هو قول الأئمة الأربعة ولا غيرهم، وليس فيهم من كفَّر كل مبتدع، بل المنقولات الصريحة عنهم تناقض ذلك، ولكن قد يُنقل عن أحدهم أنَّه كفَّر من قال بعض الأقوال، ويكون مقصوده أنَّ هذا القول كفر ليُحذر، ولا يلزم إذا كان القول كفراً أن يُكفّر



<sup>(</sup>۱) ((منهاج السنة)) (٤/ ٥٠٥-٥٠٥).

<sup>(</sup>۲) ((فتح الباري)) (۲۱/ ۳۰٤).

<sup>(</sup>٣) ((الروضة الندية)) (٢/٢٨٧).

كل من قاله مع الجهل والتأويل، فإنَّ ثبوت الكفر في حقٍ الشخص المعيَّن، كثبوت الوعيد في الآخرة في حقه، وذلك له شروط وموانع، كما بسطناه في موضعه)(١).

### فائدة [٥/]: حكاية الأقوال الكفرية ليس بكفر:

قال النووي في المجموع: (لا يصير المسلم كافرا بحكايته الكفر) (١). وقال البهوتي: (ولا يكفر من حكى كفرا سمعه ولا يعتقده) (٣).

### فائدة [٦٦]: لا نشهد لمعيَّن بالنَّار:

قال ابن تيمية: (لا نشهد لمعين بالنار؛ لإمكان أنّه تاب، أو كانت له حسنات محت سيئاته، أو كفّر الله عنه بمصائب أو غير ذلك كها تقدم؛ بـل المؤمن بـالله ورسوله علموسله باطناً وظاهراً، الذي قصد اتباع الحق وما جاء به الرسول - إذ أخطأ ولم يعرف الحق - كان أولى أو يعذره الله في الآخرة من المعتمد العالم بالذنب، فإنّ هذا عاصياً مستحق للعذاب بلا ريب، وأمّا ذلك فليس متعمداً للذنب بل هو مخطئ، والله قد تجاوز لهذه الأمة عن الخطأ والنسيان، والعقوبة في الدنيا تكون لدفع ضروره عن المسلمين، وإن كان في الآخرة خيراً مئن لم يعاقب، كما يُعاقب المسلم المتعدي للحدود ولا يُعاقب أهـل الذمّة من اليه ود والنصارى، والمسلم في الآخرة خير منهم)(1).

<sup>(</sup>۱) ((منهاج السنة)) (۱/ ۲٤٠).

<sup>(</sup>Y) ((المجموع شرح المهذب)) ( ۱۹۹).

<sup>(</sup>٣) ((دقائق أولي النهي لشرح المنتهي)) المعروف بـ ((شرح منتهي الإرادات ))( ٦/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٤) ((منهاج السنة)) (٥/ ٢٥٠).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

## فائدة [٧٧]: لا ينبغي لعن الفاسق المعيِّن:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (لعنة الفاسق المعيَّن ليست مأموراً بها، إنَّها جاءت السُّنَّة بلعنة الأنواع، كقول النبي علم والله: (لعن الله السارق يسرق البيضة فتقطع يده)، وقوله: (لعن الله من أحدث أو آوى محدثاً). وقوله: (لعن الله آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه).

وقد تنازع الناس في لعنة الفاسق المعيَّن، فقيل: جائز، كما قال ذلك طائفة من أصحاب أحمد وغيره، كأبي الفرج بن الجوزي وغيره، وقيل: إنَّه لا يجوز، كما قال ذلك طائفة أخرى من أصحاب أحمد وغيرهم، كأبي بكر عبد العزيز وغيره، والمعروف عن أحمد كراهية لعن المعيَّن كالحجاج بن يوسف وأمثاله، وأن يقول كما قال الله تعالى: ﴿ أَلَا لَعْنَةُ اللهُ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ [هود: ١٨]، وقد ثبت في صحيح البخاري: أنَّ رجلاً كان يُدعى حماراً وكان يشرب الخمر، وكان يؤتى به إلى النبي عليه وسلم فيضربه، فأتي به إليه مرَّة، فقال رجل: لعنه الله، ما أكثر ما يؤتى به إلى النبي عليه وسلم! فقال النبي عليه وسلم: (لا تلعنه؛ فإنَّه يُحبُّ الله ورسوله صلى الله عليه وسلم)، فقد نهى النبي عليه وسلم عن لعنة هذا المعيَّن الذي كان يُكثر شرب الخمر معللاً ذلك بأنَّه يحبُّ الله ورسوله، مع أنَّه صلى الله عليه وسلم لعن شارب الخمر مطلقاً، فدلَّ ذلك أنَّه يجوز أن يُلعن المطلق، ولا تجوز لعنة المعيَّن الذي يُحب الله ورسوله، ومن المعلوم: أنَّ كل مؤمن فلا بدَّ أن يجب الله ورسوله، ومن علم حال الواحد من هؤلاء لم يصلِّ عليه إذا مات، لقوله - تعالى -: ﴿ وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ ﴾ [التوبة: ٨٤].

ومن جوَّز من أهل السُّنَّة والجهاعة لعنة الفاسق المعيَّن، فإنَّه يقول: يجوز أن أصلي عليه وأن ألعنه، فإنَّه مستحق للثواب مستحق للعقاب، فالصلاة عليه لاستحقاقه الثواب،



واللعنة له لاستحقاقه العقاب، واللعنة: البعد عن الرحمة، والصلاة عليه سبب للرحمة، فيرحم من وجه، ويُبعد عنها من وجه...

ولو كان كلُّ ذنب لُعن فاعله يُلعن المعيَّن الذي فعله، للُعن جمه ور الناس، وهذا بمنزلة الوعيد المطلق: لا يستلزم ثبوته في حق المعين إلا إذا وُجدت شروطه وانتفت موانعه، وهكذا اللعن..)(١).

### فائدة [٨٨]: نحكم بالظاهر والله يتولى السرائر:

وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: (إن أناسا كانوا يؤخذون بالوحي في عهد رسول الله عليه وإن الوحي قد انقطع وإنها نأخذكم الآن بها ظهر لنا من أعهالكم فمن أظهر لنا خيرا أمناه وقربناه وليس إلينا من سريرته شيء الله يحاسبه في سريرته ومن أظهر لنا سوءا لم نأمنه ولم نصدقه وإن قال إن سريرته حسنة) (٣).

<sup>(</sup>۱) ((منهاج السنة)) (٤/ ٥٧٧ – ٥٧٤).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم ( ۱٤٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( ٢٤٤٧).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

قال الشوكاني رحمه الله: فيه دلالة على أن الواجب المعاملة للناس بها يعرف من ظواهر أحوالهم من دون تفتيش وتنقيش فإن ذلك مما لم يتعبدنا الله به. واعتباره عليه وسلم لظواهر الأحوال كان ديدنا له وهجيرا في جميع أموره .

### فائدة [٩٩]: شروط التكفير أربعة:

الشرط الأول: التكليف:

يدور على أمرين هما أصلا التكليف:

١ ـ العقل : والأصل في هذا قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلكَ تُ الَّيُونِ مَلكَ تُ النور: ٥٨].

وقول النبي عَلَىٰوالله : ((رُفِعَ القلَم عَن ثلاثةٍ عن النَّائمِ حتَّى يَستيقظَ وعنِ الصَّغيرِ حتَّى يَكبُرُ وعنِ المَجنونِ حتَّى يعقِلَ أو يفيقَ))(١).

### ٢\_ البلوغ:

حكى ابن المنذر وابن قدامة رحمهم الله الإجماع على أن الردة لا تصح إلا من عاقبل فأما من لا عقل له كالطفل الذي لا عقل له والمجنون ومن زال عقله... فلا تصح ردته ولا حكم لكلامه بغير خلاف (٣).



<sup>(</sup>١) ((نيل الأوطار)) ( ١/ ٣٦٨-٣٦٩).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٤٣٩٨)، وابن ماجه (٢٠٤١)، وصححه الألباني في ((صحيح ابن ماجه).

**<sup>(</sup>۲)** ((المغني))، (۱\۲٦٦).

### الشرط الثاني: العلم وقيام الحجه:

ودليله قول الله تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥]. وما ثبت عن أبي هريرة عن رسول الله عليه والله عليه قال: ((والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحدٌ من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلتُ به إلا كان من أصحاب النار))(١).

قال ابن تيمية رحمه الله: (وليس لأحد أن يكفر أحدا من المسلمين وإن أخطأ وغلط حتى تقام عليه الحجة وتبين له المحجة، ومن ثبت إسلامه بيقين لم يزل ذلك عنه بالشك، بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة)(٢).

#### الشرط الثالث: القصد:

لقول الله تعالى في آية الأحزاب: ﴿وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيهَا أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيهاً ﴾ [الأحزاب: ٥].

### الشرط الرابع: الاختيار:

قال البغوي رحمه الله تعالى: (وأجمع العلماء على أن من أكره على كلمة الكفر يجوز له أن يقول بلسانه، وإذا قال بلسانه غير معتقد لا يكون كفرا وإن أبى أن يقول حتى يقتل كان أفضل) (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۵۳).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوي)) (۱۲\ ۲۶٦).

<sup>(</sup>٢)((معالم التنزيل)) (٥/ ٤٦).



#### 

### فائدة [٢٠]: موانع الحكم على المسلم المعين بالكفر:

### ١ - عدم التكليف:

لقول النبي عليه والله : ((رُفِعَ القلَمُ عَن ثلاثةٍ عن النَّائمِ حتَّى يَستيقظَ وعنِ الصَّغيرِ حتَّى يَكبُرُ وعنِ المَجنونِ حتَّى يعقِلَ أو يفيقَ))(١). قال ابن المنذر رحمه الله: (وأجمعوا أن المجنون إذا ارتد في حال جنونه أنه مسلم على ما كان قبل ذلك)(٢).

### ٢- الجهل:

قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُو لا ﴾ [الإسراء: ١٥].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي علم والله عنه عن النبي علم والله وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي علم والله واله

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (إن تكفير المعين وجواز قتله موقوف على أن تبلغه الحجة النبوية التي يكفر من خالفها، وإلا فليس من جهل شيئًا من الدين يكفر)<sup>(1)</sup>.



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٣٩٨)، وابن ماجه (٢٠٤١)، وصححه الألباني في ((صحيح ابن ماجه).

<sup>(</sup>٢) ((الإجماع)) (١٢٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٤٨١). ومسلم (٢٧٥٦).

<sup>(</sup>١) ((الإستغاثة في الرد على البكري)) لابن تيمية (١/ ٣٨١).

ويقول ابن القيم -رحمه الله -: (أما أهل البدع الموافقون لأهل الإسلام، ولكنهم مخالفون في بعض الأصول كالرافضة والقدرية ونحوهم فهؤلاء أقسام: أحدهما الجاهل المقلد الذي لا بصيرة له فهذا لا يكفر ولا يفسق ولا ترد شهادته إذا لم يكن قادراً على تعلم الهدى وحكمه حكم المستضعفين الذين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً فأولئك عسى الله أن يغفر عنهم)(1).

ملاحظة: العذر بالجهل المعتبر عند أهل العلم ما لم يلحقه تقصير من الجاهل أو تفريط.

قال البعلي رحمه الله: (جاهل الحكم هل هو معذورٌ أم لا؟، ثم قال: فإذا قلنا يُعذر فإنها محله إذا لم يُقصِّر ويُفرِّط في تعلم الحكم أما إذا قصر أو فرَّط فلا يعذر جزماً) (٢).

#### ٣- الخطأ:

والأدلة على العذر بالخطأ كثيرة منها قوله تعالى: ﴿وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيهَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُم ﴾ [الأحزاب: ٥]. ومن الأحاديث المشهورة في العذر بالخطأ، قوله: عَلَيْهِ اللهِ وضع عن أمَّتى الخطأ، والنِّسيانَ، وما استُكرِهوا عليه))(٢).

ويقول ابن تيمية -رحمه الله-: (أجمع الصحابةُ وسائر أئمة المسلمين على أنه ليس كلُّ مَن قال قولًا أخطأ فيه أنه يكفُر بذلك، وإن كان قوله مخالفًا للسنَّة؛ فتكفيرُ كل مخطئِ خلافُ الإجماع)(1).

<sup>(</sup>١) ((الطرق الحكمية)) لابن القيم، (١٧٤).

<sup>(</sup>١) ((القواعد والفوائد الأصولية ومايتبعها من الأحكام الفرعية)) لابن اللحام البعلي (١/٥٨).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة (١٦٧٧) وصححه الألباني.

<sup>(</sup>١ ١٨٥)) (٧ (مجموع فتاوي)) (٧ ١٨٥).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية 😀 • ٩٣٧٠٠ 📚

وقال ابن العربي المالكي-رحمه الله-: (فالجاهل والمخطئ من هذه الأمة ولو عمل من الكفر والشرك ما يكون صاحبه مشركاً وكافراً؛ فإنه يعذر بالجهل والخطأ، حتى يتبين له الحجة التي يكفر تاركها بياناً واضحاً ما يلتبس على مثله)(١).

### ٤ - التأويل:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (أن المتأول الذي قصده متابعة الرسول لا يكفر، بل ولا يفسق إذا اجتهد فأخطأ. وهذا مشهور عند الناس في المسائل العملية. وأما مسائل العقائد فكثير من الناس كفر المخطئين فيها. وهذا القول لا يعرف عن أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، ولا عن أحد من أئمة المسلمين، وإنها هو في الأصل من أقوال أهل البدع، الذين يبتدعون بدعة ويكفرون من خالفهم، كالخوارج والمعتزلة و الجهمية، ووقع ذلك في كثير من أتباع الأئمة، كبعض أصحاب مالك والشافعي وأحمد وغيرهم.

وقد يسلكون في التكفير ذلك، فمنهم من يكفر أهل البدع مطلقا، ثم يجعل كل من خرج عما هو عليه من أهل البدع. وهذا بعينه قول الخوارج والمعتزلة الجهمية. وهذا القول أيضًا يوجد في طائفة من أصحاب الأئمة الأربعة، وليس هو قول الأئمة الأربعة ولا غيرهم، وليس فيهم من كفر كل مبتدع، بل المنقولات الصريحة عنهم تناقض ذلك، ولكن قد ينقل عن أحدهم أنه كفر من قال بعض الأقوال، ويكون مقصوده أن هذا القول كفر ليحذر، ولا يلزم إذا كان القول كفرا أن يكفر كل من قاله مع الجهل والتأويل، فإن ثبوت الكفر في حق الشخص المعين، كثبوت الوعيد في الآخرة في حقه، وذلك له شروط الكفر في حق الشخص المعين، كثبوت الوعيد في الآخرة في حقه، وذلك له شروط



<sup>(1)</sup> ((أحكام القرآن)) لابن العربي (7/11).

وموانع، كما بسطناه في موضعه)<sup>(۱)</sup>.

٥- الإكراه:

ودليله قول الله تعالى: ﴿مَنْ كَفَرَ بِاللهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾[النحل: ١٠٦]،

قال ابن حزم رحمه الله: (والإكراه هو كل ما سمّي في اللغة إكراهًا، وعرف بالحس أنه إكراه، كالوعيد بالقتل ممن لا يؤمن منه إنفاذ ما توعد به، والوعيد بالضرب كذلك...)(٢).

قال الإمام القرطبي-رحمه الله-: (أجمع أهلُ العلم على أن مَن أُكرِهَ على الكفر حتى خَشِيَ على نفسه القتل، أنه لا إثمَ عليه إن كفَر وقلبه مطمئن بالإيهان، ولا تَبِينُ منه زوجته، ولا يُحكَمُ عليه بحُكم الكفر)(٣).

وقال الإمام ابن كثير – رحمه الله –: (اتفق العلماء على أنه يجوز أن يوالى المُكرَهُ على الكفر (أي الذي أُكْرِهَ على الكفر)، إبقاءً لمُهجته، ويجوز له أن يستقتل (أي: يطلب من الذي يريد أن يجعله يكفّرُ أن يقتله)، كما كان بلالٌ رضي الله عنه يأبى عليهم ذلك وهم يفعلون به الأفاعيل، حتى إنهم ليضعون الصخرة العظيمة على صدره في شدة الحر، ويأمرونه أن يُشرِكَ بالله، فيأبى عليهم وهو يقول: أحد، أحد، ويقول: والله لو أعلم كلمةً هي أغيظُ لكم منها لقلتها، رضي الله عنه وأرضاه، وكذلك حبيب بن زيد الأنصاري لما قال له

<sup>(</sup>١) ((منهاج السنة النبوية)) ( ٥ \٢٣٩ - ٢٤).

<sup>(</sup>۲) ((المحلي)) (۸/ ۳۳).

<sup>(</sup>٣) ((تفسير القرطبي)) (١٩٠/١٠).

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ٢٥ ١٠٠٠ ﴿

مسيلِمة الكذَّاب: أتشهد أن محمدًا رسول الله؟ فيقول: نعم، فيقول: أتشهد أني رسول الله؟ فيقول: لا أسمع، فلم يزل يقطعه إِرْبًا إِرْبًا وهو ثابتٌ على ذلك(١).

شروط الإكراه أربعة، وهي (<sup>۲)</sup>:

الأول: أن يكون فاعله قادرًا على إيقاع ما يهدِّدُ به، والمأمور عاجزًا عن الدَّفع، ولو بالفرار.

الثاني: أن يغلِبَ على ظنه أنه إذا امتنع أوقع به ذلك.

الثالث: أن يكون ما هدَّده به فوريًّا، فلو قال: إن لم تفعل كذا ضربتك غدًا، لا يُعَدُّ مكرَهًا، ويستثنى ما إذا ذكر زمنًا قريبًا جدًّا، أو جرَتِ العادة بأنه لا يخلف.

الرابع: ألا يظهَرَ مِن المأمور ما يدلُّ على اختياره، ويستثنى من الفعل ما هو محرَّمٌ على التأبيد؛ كقتل النفس بغير حق.



<sup>(</sup>۱) ((تفسير ابن كثير )) (۸\ ۲۵۹).

<sup>(</sup>۲) ((فتح الباري)) (۱۲\۳۲٦).





# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية عوس

### قال الناظم \_ رحمه الله\_

قوله ((مُرْجِياً))؛ أي: من أهل الإرجاء الذين يقولون بأن الإيهان هو التصديق والقول فقط ، ولا يزيد ولا ينقص ، ولا دخل للطاعة والمعصية في مسمى الإيهان.

قوله ((لَعُوبًا بِدِينِهِ))؛ فالمرجيء يلعب بدينه لاعتقاده أن المرء يكون تام الإيان بلا عمل ولا طاعة، وأن المعاصي لا تؤثر في إيهانه، بل جعلوا إيهانه كإيهان أبي بكر وعمر رضي الله عنهها؛ فالإيهان عندهم قول بلا عمل.

قوله (( ألا إنَّمَا المُرْجِيُّ بالدِّينِ يَمْزَحُ)): لأن أقول المرجئة تدعوا إلى ترك الأعال والطاعات وهذا من الاستخفاف بالدين.

قوله ((مُصَرَّحُ)): أي جاءت أحاديث مصرحة بذلك كما سيأتي.

قوله((طَوْرًا))؛ أي: مرة. قوله((طَوْرًا))؛ أي: مرة أخري.

قوله((يَنْمِي)): أي يزداد ويكبر، وهو من النهاء.

قوله ((وفي الوَزنِ يَرْجَحُ)): أي يرجح في الميزان يوم القيامة.



### وإجمالًا:

يجب الحذر من مذهب المرجئة الذين جعلوا الإيهان بالله هو المعرفة فقط، أو تصديق القلب فقط، أو قول اللسان فقط، أو قول اللسان وتصديق القلب فقط، وكل هذا باطل؛ أما مذهب أهل السنة والجهاعة فهو أن الإيهان قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح والأركان، والإيهان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

## الأدلة النقلية

### (1) الأدلة النقلية على أن الإيمان قول وعمل (1)

### أولاً: أدلة قول القلب:

- ١) قالَ تَعَالَى: ﴿ قُولُواْ آمَنَّا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَّبِّمِ مُ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مَنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].
  - ٢) وقالَ تَعَالَى : ﴿ وَقُلْ آمَنتُ بِهَا أَنزَلَ اللهُ مِن كِتَابِ ﴾ [الشورى: ١٥].
- ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَالذِّي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمَتَقُونَ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ
   عِنْدَ رَبِّمْ ذَلِكَ جَزَاءُ المحسنين ﴾ [الزمر: ٣٣-٣٤].
- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْ تَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا اللَّهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٥].
- ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَ يَعْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّـذِينَ قَـالُواْ آمَنًا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ ﴾ [المائدة: ٤١].
- ٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِذَا جَاءكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّـكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّـكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١].
  - ٧) وقالَ تَعَالَى في المرتابين : ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٧].

<sup>(</sup>١) أجمع السلف أن الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، (قول القلب وعمل القلب، و قول اللسان وعمل الجوارح).



٨) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُ وتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُ ونَ مِنَ المُوقِنِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٥].

٩) وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْدِيِّ رضي اللهُ عنه عَنِ النَّبِيِّ عَلَمُ واللهِ قَالَ: ((إِنَّ أَهْلَ الجُنَّةِ يَتُرَاءَيُونَ النَّرِيِّ النَّابِيِّ عَلَمُ واللهُ قَالَ: ((إِنَّ أَهْلَ الجُنَّةِ يَتَرَاءَيُونَ الْكُوْكَبَ الدُّرِّيَّ الْغَابِرَ فِي الأَّفْقِ مِنَ الْمَشْرِقِ يَتَرَاءَيُونَ اللهُ وَلَى اللهُ مَنَازِلُ الأَنْبِيَاءِ لاَ يَبْلُغُهَا غَيْرُهُمْ؟
 أو المُغْرِبِ، لِتَفَاضُلِ مَا بَيْنَهُمْ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، تِلْكَ مَنَازِلُ الأَنْبِيَاءِ لاَ يَبْلُغُهَا غَيْرُهُمْ؟
 قَالَ: بَلَى وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، رِجَالُ آمَنُوا بِاللهِ وَصَدَّقُوا المُرْسَلِينَ))(١).

١٠) وعَنْ أَنَسٍ رضي اللهُ عنه عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهِ قَالَ : ((يَخْرُجُ مِنْ النَّارِ مَنْ قَـالَ لَا إِلَـهَ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُسرَّةٍ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُسرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ وَيَخْرُجُ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُسرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ وَيَخْرُجُ مِنْ اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ ذَرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ))(٢).

١١) وعَنْ عَبْدِ اللهِ بن مسعود رضي اللهُ عنه عَنْ النَّبِيِّ عَلَمُولِللَّمْ قَالَ: ((لَا يَمْدُخُلُ الجُنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ وَلَا يَدْخُلُ النَّارَ يَعْنِي مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ إِيمَانٍ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ إِيمَانٍ . قَالَ: فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: إِنَّهُ يُعْجِبُنِي أَنْ يَكُونَ ثَوْبِي حَسَنًا وَنَعْلِي حَسَنَةً قَالَ إِنَّ اللهَ يُجِبُنِي أَنْ يَكُونَ ثَوْبِي حَسَنًا وَنَعْلِي حَسَنَةً قَالَ إِنَّ اللهَ يُجِبُ الجُهَالَ وَلَكِنَّ الْكِبْرَ مَنْ بَطَرَ الحُقَّ وَغَمَصَ النَّاسَ)) (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٢٥٦)، ومسلم ( ٢٨٣١). الدُّرِّيَّ: شديد الإضاءة. الْغَابِرَ؛ أي: الباقي في الأفق بعد انتشار ضوء الفجر وإنما يستنير في ذلك الوقت الكوكب الشديد الإضاءة. الأَفْق؛ أي: طرف السماء.

<sup>(</sup>٢) رواها البخاري (٤٤)، ومسلم (١٩٣).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (١٩٩٩)، وأبو داود (٢٩١١)، وصححه الألباني في ((صحيح الترمذي)). بَطَرَ الْحَقَّ؛ أي : دفعه ورده. وَغَمَصَ النَّاسَ؛ أي: احتقرهم. وفي رواية غمط الناس، و الغمط الاستهانة والاستحقار وهو كالغمص.



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ المنظومة الحائية ١٠٠٠ المنظومة الحائية المنظمة المنظومة الحائية المنظومة الحائية المنظومة المنظومة المنظومة الحائية المنظومة المنظومة

### ثانيًا: أدلة عمل القلب:

- ١) وقالَ تَعَالَى : ﴿اللَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ اللَّهِ اللَّهِ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ اللَّهِ اللَّهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ اللَّهِ اللَّهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ اللَّهِ اللَّهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَّةُ اللَّالَّةُ اللّ
  - ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا الله تُخْلِصِينَ لَهُ الدِّين ﴾ [البينة: ٥].
  - ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴿ ) وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ [الأنعام: ٥٦].
  - ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّمِمْ رَاجِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٠].
  - ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿وَمَا لِأَحَدِ عِندَهُ مِن نَعْمَةٍ ثُجْزَى إِلا ابْتِغَاء وَجْهِ رَبِّهِ الأَعْلَى ﴾ [الليل: ٢٠].
- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ ﴿ وَاللهِ اللهِ ال
- ٧) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ
   آياتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢].
  - ٨) وقالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا ﴾ [الإنسان: ٩].
    - ٩) وقالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِلَّهُ كُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَبَشِّرِ الْمُخْبِتِينَ ﴾ [الحج: ٣٤].
- ١٠) وعَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ أَبِي حَفْصٍ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِلهُ نَيْ يُصِيبُهَا أَوْ امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا اللهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا



فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ))<sup>(١)</sup>.

١١) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ : ((قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنْا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنْ الشِّرْكِ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ))(٢).

١٢) وعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهِ قَالَ: (( ثَلاَثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاَوَةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ المَرْءَ لاَ يُحِبُّهُ إِلَّا فِي النَّارِ)) (٣). لِلَّهِ، وَأَنْ يَكُودَ فِي الكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ)) (٣).

### ثالثًا: أدلة قول اللسان:

١) قالَ تَعَالَى: ﴿قُولُواْ آمَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَعَمَا أُوتِي النَّيْيِثُونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفْرِقُ بَيْنَ أَحَدِيلَ وَمِا أُوتِي النَّيْيِثُونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفْرِقُ بَيْنَ أَحِيلَ وَمِا أُوتِي النَّيْيِثُونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفْرِقُ بَعْمُ وَيَعْ وَالْمُعْمِقِيلُ وَاللَّمْ وَالْمُولِيلُ وَلَا اللَّهِ وَالْمُعْمَالِ وَمَا أُوتِي النَّيْقِيلُ وَاللَّمْمُ وَلَعْلَى وَاللَّمْ وَلَكُولُ لَا أَنْهُمْ وَنَحُنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦٦].

٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا يُتلَى عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنَّا بِهِ إِنَّـهُ الحُـقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ
 مُسْلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٣].

- ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُلْ آمَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللهُ مِن كِتَابٍ ﴾ [الشورى: ١٥].
- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحُقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٦].
- ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٤)، ومسلم (١٩٠٧).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۹۸۵).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٦)، ومسلم (٤٣).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية الحائية

٣) وعَنْ عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنُ عُمَرَ رضي اللهُ عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ: ((أُمِرْتُ أَنْ اللّهِ عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنُ عُمَرَ رضي اللهُ عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ. وَيُقِيمُوا الصَّلاَةَ وَيُؤْتُوا أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ الله، وَأَنَّ مُحَمَّدا رَسُولُ اللّهِ. وَيُقِيمُوا الصَّلاَةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ. فَإِذَا فَعَلُوا عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ إِلاَّ بِحَقِّهَا. وَحِسَابُهُمْ عَلَى الله ))(١).

### رابعًا: أدلة عمل الجوارح:

- ١) وقالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْحَيْرَ لَعَلَوا الْحَيْرَ لَعَلَوا الْحَيْرَ لَعَلَوا اللهِ عَقَ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ ﴾ [الحج: ٧٧-٧٧].
- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ والصَّلاَةِ الْوُسْطَى وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ ﴾
   البقرة: ٢٣٨].
- ٣) وقالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنفَقُوا مِثَا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا
   وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَّن تَبُورَ ﴾ [فاطر: ٢٩].
- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللهَ ذِكْرًا كَثِيرًا وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ [الأحزاب: ٤١-٤٤].
- ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّلْذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجُاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا ﴾ [الفرقان: ٣٣-٦٤].
- ٦) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَاتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَلَـن تَجِـدَ مِـن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴾ [الكهف: ٢٧].
- ٧) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَاذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخِيفَةً وَدُونَ الجُهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُـدُوِّ
   وَالاَصَالِ وَلاَ تَكُن مِّنَ الْغَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٥)، ومسلم (٢٢).

- ٨) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُلِ الْحُمْدُ لِلّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَم يَكُن لَـ هُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ
   يَكُن لَهُ وَلِيٌّ مِّنَ الذُّلَّ وَكَبِّرُهُ تَكْبِيرًا ﴾ [الإسراء: ١١١].
  - ٩) وقالَ تَعَالَى: ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ الله ۗ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىَ جُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٩].
    - ١٠) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَاسْتَغْفِرُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المزمل: ٢٠].

## (٢) الأدلة النقلية على أن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية:

- ١) قالَ تَعَالَى: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُ وا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَرَادَهُمْ
   إيهانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣].
- ٢) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هُــذِهِ إِيهَانَا وَفَا أَنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هُــذِهِ إِيهَانَا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُ ونَ ﴾ [التوبة: ١٢٤].
- ٤) وقالَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِ مُ "
   وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ \* وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ٤].
- ٥) وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَٰذَا مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢].



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة العقدية على المنظومة الحائية العقدية ا

٦) وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رضي اللهُ عنه، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ أَنَّهُ قَالَ: ((مَا رَأَيْتُ مِنْ
 نَاقِصَاتِ عَقْلٍ وَدِينٍ أَغْلَبَ لِذِى لُبِّ مِنْكُنَّ ))(١).

٧) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللهُ عنه، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَمُوسِلُم ، قَالَ: ((لاَ يَعْزِي العَزَّانِي حِينَ يَعْزِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلاَ يَسْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ، وَلاَ يَسْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ))

٨) وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رضي اللهُ عنه ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَمُولِللم قَالَ : ((مَا مِنْ نَبِيً بَعْثَهُ اللهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّونَ ، وَأَصْحَابُ يَأْخُذُونَ بِسُنَّتِهِ وَيَقْتَدُونَ بِأَمْرِهِ بَعْثَهُ اللهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّونَ ، وَأَصْحَابُ يَأْخُذُونَ بِسُنَتِهِ وَيَقْتَدُونَ بِأَمْرِهِ ، ثُمَّ إِنَّهَا تَخْلُفُ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلُوفٌ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ، وَيَفْعَلُونَ مَا لَا يُعْقَلُونَ ، وَيَفْعَلُونَ مَا لَا يُوعَلِي فَهُو مُؤْمِنٌ ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ ، وَلَا اللهِ يَعْلَمِ مِنْ الْإِيمَانِ حَبَّةُ خَرْدَلٍ))

٩) وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْت رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ يَقُولُ: ((مَـنْ رَصَّوْ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهِ عَلَهُ وَاللهُ عَنْ رَصُولَ اللهِ عَلَهُ وَاللهُ عَنْ رَصُولَ اللهِ عَلَهُ وَاللهُ عَنْ رَصَّوْل اللهِ عَلَهُ وَذَلِكَ أَضْعَفُ رَأًى مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ اللهِ عَلَيْ مَنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلْسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ اللهِ عَلَيْهِ مَاللهُ عَلَيْهُ مَا مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلْسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ اللهُ عَلَيْهُ مَا مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلْسَانِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقُلْمِهُ وَذَلِكَ أَضَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا لَكُولُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ مَا لَهُ عَلَيْهُ مَا مُنْكُول اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُمْ مُنْكُولًا اللهُ عَلَيْكُمْ مُنْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكُمْ مُؤْلِقًا لَا عَلْمُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ مُ مُنْكُولُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَالِعُلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُ عَلَيْكُمْ عِلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَ



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٠٣)، ومسلم (٧٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٧٧٢)، ومسلم (١٨٣٢).

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم (۰٥).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (P3).

١٠) وعَنْ أَبِي أُمَامَةَ رضي اللهُ عنه ، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ قَالَ: ((مَـنْ أَحَـبَّ لِلَّهِ، وَأَعْطَى لِلَّهِ، وَمَنَعَ لِلَّهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الْإِيمَانَ)) (١).

١١) وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللهُ عنه ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ ، قَالَ: (( أَكُمـلَ المؤمنينَ إيهانًا أحسنُهُم خلقًا . وخيارُكُم خيارُكُم لنسائِهِم ))(١).

١٢) وعَنْ أَنَسٍ رضي اللهُ عنه، عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ : ((يَغْرُجُ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَهَ اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُرَّةٍ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُرَّةٍ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُرَّةٍ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ بُرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ وَيَخْرُجُ مِنْ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ ذَرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ )) (٢).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٦٨١)، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٢٦٨٢)، والترمذي (١٦٦٢)، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٣) رواها البخاري (٤٤)، ومسلم (١٩٣).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة عمله على المنظومة الحائية الحائي

### الفوائد العقدية

### فائدة [١]: أجمع السلف على أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص:

روى الإمام اللالكائي-رحمه الله- عن الإمام البخاري-رحمه الله- قوله: (لقيت أكثر من ألف رجل من العلماء بالأمصار فها رأيت أحداً منهم يختلف في أن الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص)(١).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (أجمع السلف أن الإيهان قول وعمل، يزيد وينقص، ومعنى ذلك أنه قول القلب، وعمل القلب، ثم قول اللسان، وعمل الجوارح)(٢).

#### فائدة [٢]: الإيمان تصديق بالقلب و إقرار باللسان وعمل بالجوارح:

قال الآجري رحمه الله في باب (القول بأن الإيهان تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح، لا يكون مؤمناً إلا أن يجتمع فيه هذه الخصال الثلاث) قال: (اعلموا رحمنا الله وإياكم أن الذي عليه علماء المسلمين أن الإيهان واجب على جميع الخلق، وهو تصديق بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالجوارح. ثم اعلموا أنه لا تجزئ المعرفة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيهان باللسان نطقا، ولا تجزئ معرفة القلب ونطق اللسان



<sup>(</sup>١) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة) (٥/ ٨٨٦)، وذكره ابن حجر في ((فتح الباري)) (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>۲) ((مجموع الفتاوى)) لابن تيمية (٧/ ٦٧٢).

حتى يكون عمل بالجوارح، فإذا كملت فيه هذه الثلاث الخصال كان مؤمناً، دل على ذلك الكتاب والسنة وقول علماء المسلمين..)(١).

يقول الإمام ابن القيم - رحمه الله - : (إن الإيهان قول وعمل، والقول قول القلب واللسان، والعمل عمل القلب والجوارح، وبيان ذلك أن من عرف الله بقلبه ولم يقر بلسانه لم يكن مؤمناً كما قال عن قوم فرعون: ﴿وَجَحَدُوا بَهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ﴾ [النمل:١٤]. وكما قال عن قوم عاد وقوم صالح: ﴿وَعَاداً وَتُمُودَ وَقَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنِهِمْ وَزَيَّنَ لُهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَاهُمْ فَصَدَّهُمْ عَن السَّبِيل وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِ بِينَ ﴾ [العنكبوت:٣٨]. وقال موسى لفرعون: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنْوزَلَ هَـؤُلاءِ إِلَّا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَائِرَ ﴾ [الإسراء:١٠٢]. فهؤلاء حصلوا قول القلب -وهو المعرفة والعلم- ولم يكونوا بذلك مؤمنين، وكذلك من قال بلسانه ما ليس في قلبه لم يكن بذلك مؤمناً، بل كان من المنافقين. وكذلك: من عرف بقلبه وأقر بلسانه لم يكن بمجرد ذلك مؤمناً حتى يأتي بعمل القلب من الحب والبغض والموالاة والمعاداة، فيحب الله ورسوله عليه ويوالي أولياء الله ويعادي أعداءه، ويستسلم بقلبه لله وحده، وينقاد لمتابعة رسوله عليه الله وطاعته والتزام شريعته ظاهراً وباطناً. وإذا فعل ذلك لم يكف في كمال إيمانه حتى يفعل ما أمر بـه، فهـذه الأركـان الأربعة هي أركان الإيان التي قام عليها بناؤه)(١).

<sup>(</sup>١) ((الشريعة)) للآجري (١٩)، و ((شرح اعتقاد أهل السنة)) اللالكائي (٤/ ٨٣٢).

<sup>(</sup>٢) ((عدة الصابرين)) (٨٨ – ٨٨).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

#### فائدة [٣]: للقلب قول وعمل وللسان قول وللجوارح عمل:

والفرق بين أقوال القلب وأعماله؛ أن أقواله هي العقائد التي يعترف بها و يعتقدها، وأما أعمال القلب فهي حركته التي يحبها الله ورسوله، وهي محبة الخير وإرادته الجازمة، وكراهية الشر والعزم على تركه)(١).

وأما قول اللسان فهو: (الإقرار بالله وبها جاء من عنده والشهادة لله بالتوحيد، ولرسوله بالرسالة، ولجميع الأنبياء والرسل، ثم التسبيح والتكبير، والتحميد، والتهليل، والثناء على الله، والصلاة على رسوله، والدعاء، وسائر الذكر)(١).

وأما عمل الجوارح فهو: (أفعال سائر الجوارح من الطاعات والواجبات التي بني عليها الإسلام، أولها إتمام الطهارات كها أمر الله عز وجل، ثم الصلوات الخمس، وصوم شهر رمضان، والزكاة على ما بينه الرسول عليه والتي من استطاع إليه سبيلاً، وترك الصلاة كفر، وكذلك جحود الصوم والزكاة والحج، والجهاد فرض على كفاية مع البر والفاجر، وسائر (الأعمال) التطوع التي يستحق بفعلها اسم زيادة الإيمان، والأفعال المنهي عنها التي بفعلها يستحق نقصان الإيمان)".



<sup>(</sup>١) ((شرح العقيدة الواسطية)) لصالح الفوزان (١٧٩).

<sup>(</sup>۲) ((الإيمان)) لابن منده (۱/ ٣٦٢).

**<sup>(</sup>٣)** المرجع السابق (١/ ٣٦٢).

### فائدة [٤]: مجرد التصديق لا يدخل المرء في الإسلام:

يقول الإمام ابن القيم - رحمه الله - موضحاً ذلك: ونحن نقول: (الإيهان هو التصديق، ولكن ليس التصديق مجرد اعتقاد صدق المخبر دون الانقياد له، ولو كان مجرد اعتقاد التصديق إيهاناً لكان إبليس وفرعون وقومه وقوم صالح واليهود الذين عرفوا أن محمداً رسول الله عليه ولله كها يعرفون أبناءهم مؤمنين صادقين)(١).

### فائدة [٥]: لا يصح إسلام من لم يأت بالشهادتين مع القدرة:

قال الإمام النووي-رحمه الله -: (واتفق أهل السنة من المحدثين والفقهاء والمتكلمين، على أن المؤمن الذي يحكم بأنه من أهل القبلة، ولا يخلد في النار، لا يكون إلا من اعتقد بقلبه دين الإسلام اعتقاداً جازماً خالياً من الشكوك، ونطق بالشهادتين، فإن اقتصر على إحداهما لم يكن من أهل القبلة أصلا)(١).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: وقد اتفق المسلمون على أنه من لم يأت بالشهادتين فهو كافر (٣).

وقال أيضاً (فأما الشهادتان) إذا لم يتكلم بهما مع القدرة فهو كافر باتفاق المسلمين، وهو كافر باطناً وظاهراً عند سلف الأمة وأئمتها وجماهير علمائها)(1).

<sup>(</sup>١) ((الصلاة وحكم تاركها)) (٤٤-٥٤).

<sup>(</sup>٢) ((شرح صحيح مسلم)) للنووي (١/ ١٤٩).

**<sup>(</sup>۲)** ((مجموع الفتاوي)) (۲/ ۳۰۲)

<sup>(</sup>٤) ((مجموع الفتاوي)) (٧/ ٢٠٩)

#### www.alukah.net



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ ع

وقال أيضاً (إن الذي عليه الجماعة أن من لم يتكلم بالإيهان بلسانه من غير عذر لم ينفعه ما في قلبه من المعرفة، وأن القول من القادر عليه شرط في صحة الإيهان)(١).
قال الإمام ابن رجب الحنبلي: (ومن ترك الشهادتين خرج من الإسلام)(٢).

ويقول الحافظ ابن حجر -رحمه الله - تعليقاً على حديث ((يخرج من النار من قال لا إله إلا الله، وفي قلبه وزن شعيرة من خير..)) الحديث (فيه دليل على اشتراط النطق بالتوحيد..)".

والمقصود بالشهادتين كما لا يخفى ليس مجرد النطق بها، بل التصديق بمعانيهما وإخلاص العبادة لله، والتصديق بنبوة محمد علم والإقرار ظاهراً وباطناً بها جاء به فهذه الشهادة هي التي تنفع صاحبها عند الله عز وجل، ولذلك ثبت في الأحاديث الصحيحة قوله علم والتي تنفع صاحبها عند الله عز وجل، ولذلك ثبت في الأحاديث الصحيحة قوله علم والتي : ((من قال لا إله إلا الله مخلصاً من قلبه)) وفي رواية ((صدقاً)) وفي رواية ((غير شاك)) ((غير شاك)) ((مستيقناً)). قال الإمام المروزي: ثم قال علم والله في حديث ابن عباس لوفد عبد القيس: ((آمركم بالإيان، ثم قال أتدرون ما الإيان بالله؟ شهادة أن لا إله إلا الله في بندئ فبدأ بأصله والشاهد بلا إله إلا الله هو المصدق المقر بقلبه يشهد بها لله بقلبه، ولسانه يبتدئ بشهادة قلبه والإقرار به ثم يثني بالشهادة بلسانه والإقرار به ليس كها شهد المنافقون إذ قالوبهم فقال: ﴿وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَالنَّانِقُون: ١] والله يشهد إنهم لكاذبون، فلم يكذب قلوبهم أنه حق في عينه، ولكن كذبهم من قولهم، فقال: ﴿وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ [المنافقون: ١] أي



<sup>(1) ((</sup>الصارم المسلول)) (٥٢٥)

<sup>(</sup>٢) ((جامع العلوم والحكم)) (٢٣).

<sup>(</sup>۲) ((فتح الباري)) (۱/ ۱۰٤).

كما قالوا، ثم قال: ﴿وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١] فكذبهم من قولم، لا أنهم قالوا بألسنتهم باطلاً ولا كذباً، وكذلك حين أجاب النبي علم قسلم جبريل بقوله: ((الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله)) لم يرد شهادة باللسان كشهادة المنافقين ولكن أراد شهادة بدؤها من القلب بالتصديق بالله بأنه واحد)(١).

### فائدة [٦]: نص السلف الصالح على أن الأعمال داخلة في مسمى الإيمان:

قال الإمام البغوي-رحمه الله-: (اتفقت الصحابة والتابعون فمن بعدهم من علماء السنة على أن الأعمال من الإيمان.. وقالوا: إن الإيمان قول وعمل وعقيدة)(1).

وقال الإمام الشافعي - رحمه الله - : (.. وكان الإجماع من الصحابة، والتابعين من بعدهم ممن أدركنا: أن الإيمان قول وعمل ونية لا يجزئ واحد من الثلاثة عن الآخر) (٣).

### فائدة [√]: من أخرج الأعمال من مسمى الإيمان ضال مبتدع:

قال أبو زرعة الرازي-رحمه الله-: (الإيهان عندنا قول وعمل، يزيد وينقص، ومن قال غير ذلك فهو مبتدع مرجئ)(<sup>1)</sup>.

وقال عبدالرحمن بن عمرو الأوزاعي-رحمه الله-: (الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص فمن زعم أن الإيمان يزيد ولا ينقص فاحذروه فإنه مبتدع)(١)

<sup>(</sup>١) ((تعظیم قدرة الصلاة)) (٢/ ٧٠٧، ٧٠٨).

<sup>(</sup>۳۸ – ۳۸ – ۳۸) (۱/ ۳۸ – ۳۹).

<sup>(</sup>٣) ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة)) (٥/ ٨٨٧).

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي يعلى في ((طبقات الحنابلة)) (١/ ٢٠٣).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية العنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

### فائدة [٨]: تفاضل الناس في الإيمان:

قال النووي -رحمه الله -: (والناس يتفاضلون في تصديق القلب على قدر علمهم ومعاينتهم فمن زيادته بالعلم قوله تعالى: ﴿أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيهَانًا ﴾ ومن المعاينة قوله تعالى: ﴿أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيهَانًا ﴾ ومن المعاينة قوله تعالى: ﴿ثُمَّ لَتَرَوُنَهَا عَيْنَ الْيَقِينِ ﴾ فجعل له مزية على علم اليقين والله أعلم)(١).

قال شيخ الإسلام - رحمه الله - : (فإنه من المعلوم بالذوق الذي يجده كل مؤمن، أن الناس يتفاضلون في حب الله ورسوله وخشية الله والإنابة إليه والتوكل عليه والإخلاص له، وفي سلامة القلوب من الرياء والكبر والعجب، ونحو ذلك، والرحمة للخلق والنصح لهم.. ثم ذكر بعض نصوص الكتاب والسنة الدالة على ذلك، ثم قال: وهذا أمر يجده الإنسان في نفسه، فإنه قد يكون الشيء الواحد يجبه تارة أكثر مما يجبه تارة، ويخافه تارة أكثر مما يخافه تارة).

#### فائدة [٩]: الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية:

قال إمام أهل السنة والجهاعة أحمد بن حنبل -رحمه الله -: (أجمع سبعون رجلا من التابعين وأئمة المسلمين وفقهاء الأمصار على أن السنة التي توفي عليها رسول الله عليه والله الله عليه الإيهان قول وعمل، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية) (1).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن الجوزي في ((مناقب الإمام أحمد)) (٢٢٨) وابن أبي يعلى في ((طبقات الحنابلة)) (١/ ١٣٠) بلفظ أجمع تسعون.



<sup>(</sup>١) رواه الآجري في ((الشريعة)) (١١٤) واللالكائي في ((شرح الاعتقاد)) (١٧٣٩).

<sup>(</sup>۲۲۲) ((شرح البخاري)) (۱/۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) ((الفتاوى)) (٧/ ٦٣٥).

وقال أبو الحسن الأشعري -رحمه الله -: (وأجمعوا على أن الإيان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، وليس نقصانه عندنا شك فيها أمرنا بالتصديق به، ولا جهل به، لأن ذلك كفر، وإنها هو نقصان في مرتبة العلم وزيادة البيان كها يختلف وزن طاعتنا وطاعة النبي عليه ولله وإن كنا جميعا مؤديين للواجب علينا)(١).

وقال ابن القيم-رحمه الله-: (.. فإنه بإجماع السلف: يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية) بالمعصية).

وسُئل الإمام أحمد عن زيادة الإيهان ونقصانه فقال: (يزيد حتى يبلغ أعلى السموات السبع، وينقص حتى يصير إلى أسفل السافلين السبع) (").

قال ابن عيينة رحمه الله: (الإيهان قول وعمل، يزيد وينقص، فقال له أخوه إبراهيم بن عيينة: يا أبا محمد لا تقولن يزيد وينقص؛ فغضب وقال: اسكت يا صبي بل ينقص حتى لا يبقى منه شيء)(1).

<sup>(</sup>١) ((رسالة إلى أهل الثغر)) (٢٧٢).

<sup>(</sup>۲) ((مدارج السالكين)) (۱/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي يعلى في ((طبقات الحنابلة)) (١/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) ((الشريعة)) للآجري (ص١١٤)، و((الإبانة)) لابن بطة (١١٥٥).







#### قال الناظم \_ رحمه الله\_:

وَدَعْ عنكَ آراءَ الرِّجِالِ وَقُولَهُم

(٣٦) فَأَنْتَ عَلَى خَيْرِ تَبِيتُ وتُصْبِحُ

قوله: ((وَدَعْ عنكَ))؛ أي: اجتنب واترك.

قوله: ((آراءَ الرِّجالِ)): الرأي: هو أن يقول المرء قولاً ليس عليه دليل.

قوله: ((فَقُولُ رَسُولِ الله أَزكى)) ؛أي: أطهر وأخلص.

قوله: ((وَأَشْرَحُ)): لكونه يورث انشراح القلب وطمأنينته.

قوله: ((تَلَهَّ وْ بِدِينِهِم))؛ أي: تلاعبوا بها جاء من عند الله ومن عند رسوله عليه وسلم.

قوله: ((فَتَطْعنَ)): من الطعن وهو الضرب والوخز. والطعن منه ما يكون بالرمح فيؤذي البدن ، وما يكون باللسان فيؤذي النفس.

قوله: ((أُهَلِ الحَدَيثِ)): هم المشتغلين بحديث النبي عَلَمُوسِلُم رواية ودراية؛ ولشدة توقيرهم للنبي وتقديمهم لحديثه على الآراء صار (أهل الحديث) لقبًا لأهل السنة والجهاعة ،ومن المصنفات التي حملت هذا الاسم (عقيدة السلف أصحاب الحديث) للصابوني رحمه الله.

قوله: ((وتَقْدَحُ)): فمن علامات أهل البدع القدح في رواة الأحاديث في ضبطهم وعدالتهم وأمانتهم.

قوله: ((الدَّهْرَ)): الزمن.

قوله: ((يا صَاحِ)): منادى مرخم، أصله يا صاحبي.

#### www.alukah.nei



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

#### وإجمالًا:

أيها المتمسك بالكتاب والسنة: احذر أن تبني دينك وتأخذ عقيدتك من الأقوال والآراء المحدثة بل عليك بالكتاب والسنة ففيهما العصمة، واحذر من الطعن في أهل الحديث كفعل أهل البدع الذين يقدحون في أهل الحديث، ثم ختم رحمه الله هذه القصيدة بأن من اعتقد هذا المعتقد طوال حياته فهو على الطريق الصحيح الذي عاقبته خير في العاجل والآجل.



## الأدلة النقلية

## (١) الأدلة على وجوب تعظيم سنة النبي على الأدلة على وجوب تعظيم سنة النبي على الأدلة على المادة على المادة على المادة على المادة النبي على المادة على المادة على المادة النبي على المادة على المادة الما

- ١) قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لُهُ مُ
  - ٢) وقَالَ تَعَالَى : ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ ﴾ [النساء: ٨٠].
- ٣) وقَالَ تَعَالَى : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمِنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الْآَخِرَ وَذَكَرَ اللهُ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].
  - ٤) وقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ﴾ [النور: ١٥].
- ٥) وقَالَ تَعَالَى : ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَـذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].
- ٦) قَالَ تَعَالَى : ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ مَنْ يُحَادِدِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَأَنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدًا فِيهَا ذَلِكَ الْخِزْيُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة : ٣٣].
- ٧) وعَنْ العِرْبَاضِ بِنِ سَارِيَةَ رضي اللهُ عنه قَالَ: صَلَّى بِنَا رَسُولُ الله عَيْهُ والله ذَاتَ يَـوْمِ
   ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ قَائِلٌ:
   يَا رَسُولَ اللهِ كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُـودِّعٍ فَـهَاذَا تَعْهَـدُ إِلَيْنَا؟ فَقَـالَ: (( أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ يَا رَسُولَ اللهِ كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُـودِّعٍ فَـهَاذَا تَعْهَـدُ إِلَيْنَا؟ فَقَـالَ: (( أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيتًا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِـشْ مِـنْكُمْ بَعْـدِي فَسَـيرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا،



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على العقدية على العقدية ا

فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ المُهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ )) (۱).

٨) وعَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: ((كُلُّ أُمَّتِى يَدْخُلُونَ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ قَالَ: ((مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجُنَّةَ ، وَمَنْ يَأْبَى قَالَ: ((مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجُنَّةَ ، وَمَنْ عَأْبَى قَالَ: ((مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجُنَّةَ ، وَمَنْ عَضَانِي فَقَدْ أَبَى )).

٩) وعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ قَالَ : ((فَمَـنْ رَغِـبَ عَـنْ سُـنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي)) (٣).

١٠) وعَنْ عبدالله بن عمر رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، أَنَّ النبي عَلَيْهُ هَ اَلَ: ((وجُعِلَ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ النبي عَلَيْهُ اللهُ قَالَ: ((وجُعِلَ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ النبي عَلَيْهُ اللهُ قَالَ: ((وجُعِلَ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ الله



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٢٠٧٤)، وابن ماجه (٤٢)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۷۲۸۰).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٣ ٥٠)، ومسلم (١٤٠١).

<sup>(</sup>٤) صححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٢٨٣١).

### الفوائد العقدية

#### فائدة [١]: حرمة تقديم الآراء على قول رسول الله عليه وسلم:

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ١-٢].

قال ابن كثير - رحمه الله - في تفسيره: (أي لا تسارعوا في الأشياء بين يديه أي: قبله، بل كونوا تبعاً له في جميع الأمور، حتى يدخل في عموم هذا الأدب الشرعي حديث معاذ رضي الله عنه حيث قال له النبي عليه والله حين بعثه إلى اليمن: ((إن عرضَ لك قضاءٌ فبِمَ تحكمُ ؟ قال: أحكمُ بكتابِ الله، قال: فإن لم تجدّ، قال: فسنة رسولِ الله عليه والله ، قال: فإن لم تجدّ، قال: الحمدُ لله الذي فإن لم تجدّ، قال: الحمدُ لله الذي وفق رسولَ رسولِ الله لما يرضِي رسولَ الله)). فالغرض منه أنه أخر رأيه ونظره واجتهاده إلى ما بعد الكتاب والسنة ولو قدمه قبل البحث عنها لكان من باب التقدم بين يدي الله ورسوله).

يقول ابن القيم-رحمه الله-: (فإذا كان رفع أصواتهم فوق صوته سببا لحبوط أعمالهم فكيف تقديم آرائهم وعقولهم وأذواقهم وسياستهم ومعارفهم على ما جاء به ورفعها عليه أليس هذا أولى أن يكون محبطا لأعمالهم)(١).

<sup>(1) ((</sup>إعلام الموقعين)) (1/10).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية الحائ

- وقال الله عز وجل: ﴿فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يَخُالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسيره: أي فليحذر وليخش من خالف شريعة الرسول باطناً وظاهراً ﴿ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ ﴾ أي في قلوبهم من كفر، أو نفاق، أو بدعة ﴿ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ أي في الدنيا بقتل أو حدِّ أو حبس أو نحو ذلك.

يقول أبو بكر الصديق رضي الله عنه: (لست تاركًا شيئًا كان رسول الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه الله عنه والله و

وعلَّق ابن بطة - رحمه الله - على هذا بقوله: (هذا يا أخواني الصدِّيق الأكبر يتخوَّف على نفسه من الزيغ إن هو خالف شيئًا من أمر نبيه علم وسلم ، فهاذا عسى أن يكون من زمان أضحى أهله يستهزئون بنبيهم وبأوامره، ويتباهون بمخالفته ويسخرون بسنته؟!.. نسأل الله عصمة من الزلل، ونجاة من سوء العمل)(٢).

يقول عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه: (لا رأي لأحد مع سُنة سنَّها رسول الله صلى الله) (٣).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (فإن أهل الحق والسنة لا يكون متبوعهم إلا رسول الله عليه والذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى فهو الذي يجب



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠٩٢).

<sup>(</sup>٢) ((الإبانة الكبرى)) (١/ ٨٣).

<sup>(</sup>۲) ((إعلام الموقعين)) (۲/ ۲۰۱).

تصديقه في كل ما أخبر ؛ وطاعته في كل ما أمر وليست هذه المنزلة لغيره من الأئمة بل كل أحد من الناس يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله عليه وسلم)(١).

وقال ابن عثيمين رحمه الله: (لا يجوز لأحد من الناس أن يعارض كلام الرسول على الله بأي كلام، لا بكلام أبي بكر الذي هو أفضل الأمة بعد نبيها، ولا بكلام عمر الذي هو ثاني هذه الأمة بعد نبيها، ولا بكلام عثمان الذي هو ثالث هذه الأمة بعد نبيها، ولا بكلام عثمان الذي هو ثالث هذه الأمة بعد نبيها، ولا بكلام على الذي هو رابع هذه الأمة بعد نبيها، ولا بكلام أحد غيرهم؛ لأن الله تعالى يقول: (فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يَخُالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ)(١).

### فائدة [٢]: تعظيم الصحابة لسنة النبي عليه وسلم:

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، أنه جاء إلى الحجر الأسود فقبّله وقال: (إني أعلمُ أنك حجر لا تضر ولا تنفع ولولا أني رأيتُ النبي عَلَمُ واللهِ يُقبلك ما قبلتك) (٣).

وعن عبدالله بن عباس رضي الله عنه قال: (ليس أحد إلا يؤخذ من قوله ويدع، غير النبي على وطل الله عنه وسلم النبي على وطل الله عنه وسلم النبي على وسلم الله عنه وسلم النبي على وسلم النبي النبي على وسلم النبي النبي على وسلم النبي النبي على وسلم النبي على وسلم النبي على وسلم النبي النبي النبي على وسلم النبي ال

وعن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: تمتع النبيُّ عَلَمُولِلله : فقال عروةُ بنُ الزبيرِ نهى أبو بكرٍ وعمرُ عن المتعةِ فقال : ابنُ عباسٍ ما يقولُ عُرَيَّةُ قال يقول نهى

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (٣/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) ((مجموع فتاوي ورسائل العثيمين)) (٥/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٥٩٧).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في ((المعجم الكبير)) (١١ ١ ٣٣٩).

#### www.alukah.net



#### 

أبو بكرٍ وعمرُ عن المتعةِ فقال ابنُ عباسٍ أراهم سيَهلكون أقولُ قال النبيُّ عَيَهُ وللهُ ويقولُ نهى أبو بكرٍ وعمرُ!!)(١).

وعن سالم بن عبدالله أنه سمع رجلاً يسأل عبدالله بن عمر رضي الله عنها، عن التمتع بالعمرة إلى الحج، فقال عبدالله: هي حلال، قال الرجل: إن أباك قد نهى عنها، فقال عبدالله: أرأيت إن كان أبي نهى عنها، وصنعها رسول الله عليه وسلم أمر أبي يُتبعُ أم أمر رسول الله عليه وسلم (٢).

#### فائدة [٣]: غضب الصحابة على من خالف السنة:

- عن ابنِ عُمرَ رَضِيَ اللهُ عنهما، أنَّ النبيَّ عَلَهُ واللهِ قال: ((إذا استأذنَتْ أحدَكم امرأتُه إلى المسجدِ فلا يَمنعُها)) فقال بلالُ بنُ عبدِ اللهِ: واللهِ لنمنعهنَّ! قال: فأقْبَلَ عليه عبدُ اللهِ فسَبَّه سبَّا سيئًا ما سمعتُه سبَّ مِثلَه قطُّ، وقال: أُخبِرُكُ عن رسولِ اللهِ عَلَهُ واللهِ وقول: واللهِ لنَمْنعُهنَّ؟!))(").

قال العلامة محمد بن صالح العثيمين رحمه الله: قول بلال بن عبدالله بن عمر رحمه الله: (والله لنمنعهن)..ليس قصده ردَّ الحديث، لكن قصده أن الأمر تغير، وأن النساء في

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٨٢٤). وصححه الوادعي في ((الصحيح المسند مما ليس في الصحيحين)) (٧٧٤). (٣) رواه مسلم (٤٤٢).



<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (٣١٢١) وقال أحمد شكر "إسناده صحيح". فائدة: قال الحافظ ابن حجر في "الفتح " (١/ ٢٢٠): عُرَيَّةُ: وهو بالتصغير ، وأصله عريوة فاجتمع حرفا علة فأبدلت الواوياء ثم أدغمت في الأخرى.

النبي على والله كن الوقت قد تغير، فقال: (والله لنمنعهن) هذا مراده، وليس مراده المعارضة قطعاً، لكن لما كان هذا اللفظ فقال: (والله لنمنعهن) هذا مراده، وليس مراده المعارضة قطعاً، لكن لما كان هذا اللفظ ظاهره المعارضة سبه أبوه، يعني: وبخه وتكلم عليه سباً سيئاً، وقال أخبرك عن رسول الله على وتقول: (لنمنعهن) مع أنه ليس قصده المعارضة بلا شك، لكن في هذا دليل على الإنكار على من تكلم بكلام ظاهره المعارضة، وأنه يُسب، فكيف بمن أراد المعارضة ؟ فهذا أشدٌ و أشد).

- وعن جابر بن عبدالله رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عنه، قال الوضوء المُدُّ مِن الماء، ومِن الجَنابةِ الصَّاعُ))، فقال رَجُلٌ: ما يَكْفيني، فقال جابِرٌ: قد كَفي مَن هو خَيرٌ مِنكَ، وأكثرُ شَعْرًا؛ رسولَ الله عليه والله مَله والله عليه والله والله عليه والله والله والله عليه والله والل

قال ابن حجر رحمه الله في شرح هذا الحديث: (وفيه جواز الرد بعنف على من يهاري بغير علم إذا قصد الراد إيضاح الحق وتحذير السامعين من مثل ذلك).

- وعن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال رسول الله عله والله عله والله عله والله على والله على والله على والله عنه والكُتُب، كُلُّهُ)). قالَ: أوْ قالَ: ((الحَياءُ كُلُّهُ خَيْرٌ)). فقالَ بُشيرُ بنُ كَعْبِ: إنَّا لَنَجِدُ في بَعْضِ الكُتُب، أوِ الحِكْمَةِ، أَنَّ منه سَكِينَةً و وَقارًا لِلَّهِ، ومِنْهُ ضَعْفٌ، قالَ: فَعَضِبَ عِمْرانُ حتَّى احْمَرَتا عَيْناهُ، وقالَ: ألا أرَى أُحَدِّثُكَ عن رَسولِ اللهِ عَلَهُ واللهِ ، وتُعارِضُ فِيهِ، قالَ: فأعادَ عِمْرانُ عَلَى اللهِ عَلَمُ والله اللهِ عَلَمُ والله عَلَمُ والله عَلَمُ والله عَلَمُ والله الله عَلَمُ والله الله عَلَمُ والله عَلَمُ والله الله عَلَمُ والله والله

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠١)، ومسلم (٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١١٧) بمعناه، ومسلم (٣٧) واللفظ له.

#### www.alukah.net



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية الحائية

قال العلامة محمد بن صالح العثيمين رحمه الله: (وفي الحديث من الفوائد جواز الغضب عند معارضة أحاديث النبي عليه وسلم الله عليه وسلم أله عليه وسلم الله على الله عل

- وعن عبدالله بن مغفل رضي الله عنه أنَّهُ رَأَى رَجُلًا يَخْذِفْ، فَقالَ له: لا تَخْذِفْ، فإنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَهُ وَللهُ عَلَمُ وَللهُ عَلَمُ وَللهُ عَلَمُ وَللهُ عَلَمُ وَللهُ عَلَمُ وَلا يُصَادُ به صَيْدٌ ولَا يُضَادُ به صَيْدٌ ولَا يُنكَى به عَدُوٌّ، ولَكِنَّهَا قَدْ تَكْسِرُ السِّنَّ، وتَفْقَأُ العَيْنَ ثُمَّ رَآهُ بَعْدَ ذلكَ يَخْذِف، فقالَ له: أُحَدِّثُكَ عن رَسُولِ اللهِ عَلَهُ وَللهُ أَنَّه نَهَى عَنِ الخَذْفِ أَوْ كَرِهَ الخَذْف، وأَنْتَ تَخْذِفُ لا أُكلِّمُكَ كَذَا وكَذَا وكَذَا وكَذَا .)(١).

قال الإمام ابن حجر العسقلاني رحمه الله: (في الحديث جواز هجران من خالف السنة وترك كلامه ولا يدخل ذلك في النهي عن الهجر فوق ثلاث فإنه يتعلق بمن هجر لحظ نفسه)(١).

#### فائدة [٤]: رجوع الصحابة للسنة عند معرفتها:

كان معاوية يستلم الأركان فقال له ابن عباس رضي الله عنهما: إنه لا يستلم إلا هذان الركنان فقال: ليس شيء من البيت مهجور. وفي رواية عند الترمذي أن ابن عباس رضي الله عنهما قال ﴿كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢١] ولم أر النبي عليه



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٩٧٩٥).

<sup>(</sup>۲) ((فتح الباري)) (۹ ۲۵۳).

الصلاة والسلام يستلم إلا الركنين اليهانيين، قال معاوية رضي الله عنه: صدقت ورجع لقوله (۱).

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: ((لما طاف معاوية ـ رضي الله عنه ـ ذات سنة، وكان معه عبد الله بن عباس رضي الله عنها، جعل معاوية يمسح الأركان الأربعة؛ الحجر الأسود، والركن اليهاني، والشهالي، والغربي، فقال له ابن عباس: كيف تمسح الركنين الشهاليين، والنبي عليه الصلاة والسلام لم يمسح إلا الركن اليهاني والحجر الأسود.؟ فقال معاوية: إنه ليس شيء من البيت مهجوراً. يعني البيت لا يهجر، كله يحترم ويعظم، فقال ابن عباس ـ رضي الله عنها ـ وهو أفقه من معاوية قال: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ كَسَنَة ﴾ [الأحزاب: ٢١]، وما رأيت النبي عليه والله يمسح إلا الركنين اليهانيين، يعني ركن الحجر الأسود والركن اليهاني ، فقال له معاوية: صدقت ورجع إلى قوله) (٢).

وعن سليم بن عامر قال: كانَ بينَ معاويةَ وبينَ الرُّومِ عَهدٌ فكانَ يسيرُ في بلادِهِم حتَّى إذا انقَضَى العَهدُ أغارَ عليهِم وإذا رجلٌ على دابَّةٍ أو على فرسٍ وَهو يقولُ اللهُ أكبرُ وفاءٌ لا غدرٌ مرَّتَينِ فإذا هوَ عمرُو بنُ عبَسةَ السُّلَميُّ قالَ لهُ معاويةُ ما تقولُ فقالَ عمرٌ و سمِعتُ رسولَ اللهِ عَلَهُ وللا يشُدُها حتَّى يمضيَ وسولَ اللهِ عَلَهُ وللا يشُدَّها حتَّى يمضيَ أمَدُها أو ينبذَ إليهِم على سَواءٍ فرجعَ معاويةُ بالنَّاسِ) (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱۸۷۷)، والترمذي(۸۵۸)، وهو في "صحيح مسلم" (۱۲۹۹) دون ذكر معاوية رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) ((شرح رياض الصالحين)) (٢/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٢٧٥٩)، والترمذي (١٥٨٠)، وأحمد (١٧٠١)، وصححه الألباني في ((السلسلة الصحيحة)).



#### 

وعن سعيد قال: كانَ عمرُ بنُ الخطَّابِ يقولُ: الدِّيةُ للعاقلَةِ ، ولا ترِثُ المرأةُ مِن ديَةِ وَعِن سعيد قال: كانَ عمرُ بنُ الخطَّابِ يقولُ: الدِّيةُ للعاقلَةِ ، ولا ترِثُ المرأةُ وَجِها شيئًا ، حتَّى قالَ لَهُ الضَّحَّاكُ بنُ سُفيانَ: كتبَ إليَّ رسولُ اللهِ عَيْهُ وَسِلْمُ أَن أُورِّثَ امرأةَ أَشْيَمَ الضِّبابيِّ مِن ديَةِ زَوجِها، فرجَعَ عُمَرُ (١).

سَمِعتُ أبا الجَوزاءِ، قال: سَمِعتُ ابنَ عبَّاسٍ يُفتي في الصَّرْفِ، قال: فأَفتَيتُ به زَمانًا، قال: ثُمَّ لَقِيتُه، فرجَعَ عنه، قال: فقُلتُ له: ولِمَ؟ فقال: إنَّما هو رأيُّ رَأيتُه، حَدَّتَني أبو سعيدِ الخُدْريُّ، أنَّ رسولَ اللهِ عَيْهُ ولللهِ نَهى عنه (٢).

وعن أبن عباس رضي الله عنه قال: أتى عليَّ زمانٌ وأنا أقولُ: أطفالُ المشركين مع المشركين ، وأطفالُ المسلمين مع المسلمين حتى حدثني فلانٌ عن فلانٍ أن رسولَ اللهِ عليه وسلم سئلَ عنهم فقالَ: اللهُ أعلمُ بها كانوا عاملين ، فلقيْتُ فلانًا فحدثني عن النبيِّ فأمسكْتُ عن قوْلى) (٢).

#### فائدة [٥]: تسليم الصحابة للسنة سواء علموا الحكمة أو لا:



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٢٩٢٧) وصححه الالباني.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١١٤٤٧)، وقال الأرناؤوط "إسناده صحيح على شرط مسلم".

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢٠٦٩٧)، وابن أبي عاصم في ((السنة)) (٢١٤)، وصححه الألباني في (تخريج كتاب السنة)) (٢١٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٢١)، ومسلم (٣٣٥).

قال ابن العثيمين رحمه الله: هذه المرأة كان عندها علم بأن الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة، ولكتها أراد أن تعرف الحكمة، فبينت لها عائشة رضي الله عنها أن الحكمة ورود الشرع بذلك، لأمر النبي علم والله النساء في عهده حينها كان يصيبهن ذلك بقضاء الصوم، ولم يكن يأمرهن بقضاء الصلاة.

### فائدة [٦]: لا عصمة لأحد بعد الرسول عليه وسلم

قال ابن تيمية - رحمه الله - : (والقاعدة الكلية في هذا: ألَّا نعتقد أنَّ أحداً معصوم بعد النبي عليه والله على الخلفاء وغير الخلفاء يجوز عليهم الخطأ)(١).

وقال -رحمه الله-: (أهل السُّنَة عندهم أن أهل بدر كلُّهم في الجنة، وكذلك أمهات المؤمنين: عائشة وغيرها، وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير: هم سادات أهل الجنَّة بعد الأنبياء، وأهل السُّنَة يقولون: إنَّ أهل الجنَّة ليس من شرطهم سلامتهم من الخطأ، بل ولا عن الذنب؛ بل يجوز أن يذنب الرجل منهم ذنباً صغيراً أو كبيراً ويتوب منه، وهذا متفق عليه بين المسلمين، ولو لم يتب منه فالصغائر مغفورة باجتناب الكبائر عند جماهيرهم؛ بل وعند الأكثرين منهم أنَّ الكبائر قد تمحى بالحسنات التي هي أعظم منها، وبالمصائب المكفرة وغير ذلك)(٢).

وقال-رحمه الله- (المعصوم تجب طاعته مطلقاً بلا قيد، ومخالفه يستحق الوعيد، وقال-رحمه الله والقرآن إنَّما أثبت هذا في حق الرسول خاصة، قال - تعالى -: ﴿ وَمَن يُطِعِ الله وَ وَالرَّسُولَ

<sup>(</sup>۱) (( منهاج السنة)) (۱/ ۱۹۲).

<sup>(</sup>۲) ((منهاج السنة)) (۲/ ۳۱۰).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ا

فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهِدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴿ [النساء: ٢٩]، وقال: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [الجن: ٣٣]، فدلَّ القرآن في غير موضع على أنَّ من أطاع الرسول كان من أهل السعادة، ولم يشترط في ذلك معصوماً آخر، ومن عصى الرسول كان من أهل الوعيد، وإن قُدِّر أنَّه أطاع من ظنّ أنَّه معصوم، فالرسول عَيْهُ والله هو الذي فرَّق الله به بين أهل الجنَّة وأهل النَّار، وبين الأبرار والفجار، وبين الحق والباطل، وبين الغي والرشاد، والهدى والضلال، وجعله القسيم الذي قسَّم الله به عباده إلى شقي وسعيد، فمن اتبعه فهو السعيد، ومن خالفه فهو الشقي، وليست هذه المرتبة لغيره. ولهذا اتفق أهل العلم – أهل الكتاب و السُّنَة – على أنَّ كلَّ شخص سوى الرسول فإنَّه يؤخذ من قوله ويترك، إلا رسول الله السُّنَة – على أنَّ كلَّ شخص سوى الرسول فإنَّه يؤخذ من قوله ويترك، إلا رسول الله علي عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى، وهو الذي يُسأل الناس عن يوم القيامة، كما قال ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى، وهو الذي يُسأل الناس عن يوم القيامة، كما قال عمل في قال في المنتقلة ولنَّه فلكنَسْنَلَنَّ النَّهُ شَلِينَ ﴿ [الأعراف: ٢]..)(١).

#### فائدة [√]: لا يطاع مخلوق طاعة مطلقة إلا رسول الله:

قال شيخ الإسلام - رحمه الله -: (والرسول على هو المبلِّغ عن الله أمره ونهيه، فلا يُطاع مخلوق طاعة مطلقة إلا هو، فإذا جُعل الإمام والشيخ كأنَّه إله يُدعى مع مغيبه وبعد موته، ويستغاث به، ويطلب منه الحوائج - والطاعة إنَّما هي لشخص حاضر يأمر بما يُريد وينهى عمَّا يُريد - كان الميت مُشبَّها بالله تعالى، والحيُّ مُشبَّها برسول الله عَلَمُولِلله،



<sup>(</sup>۱) (( منهاج السنة)) (۱۷۶–۱۷۵).

فيخرجون عن حقيقة الإسلام الذي أصله شهادة أن لا إله إلا الله وشهادة أنَّ محمداً رسول الله)(١).

#### فائدة [٨]: لا يشرع ترك الدليل وإن عمل الناس بخلافه:

قال ابن القيم رحمه الله: (لو تركت السنن للعمل لتعطلت سنن رسول الله على ولارست رسومها، وعفت آثارها، وكم من عمل قد اطرد بخلاف السنة الصريحة على تقادم الزمان وإلى الآن، وكل وقت تترك سنة ويعمل بخلافها، ويستمر عليها العمل، فتجد يسيراً من السنة معمولاً به على نوع تقصير، وخذ بلا حساب ما شاء الله من سنن قد أهملت وتعطل العمل بها جملة، فلو عمل بها من يعرفها لقال الناس: تركت السنة. فقد تقرر أن كل عمل خالف السنة الصحيحة لم يقع من طريق النقل البتة، وإنها يقع من طريق الاجتهاد، والاجتهاد إذا خالف السنة كان مردوداً)(٢).

وقال ابن حزم رحمه الله: (إن حد الشذوذ هو مخالفة الحق فكل من خالف الصواب في مسألة ما فهو فيها شاذ، وسواء كانوا أهل الأرض كلهم بأسرهم أو بعضهم، والجماعة والجملة هم أهل الحق، ولو لم يكن في الأرض منهم إلا واحد، فهو الجماعة، وهو الجملة، وقد أسلم أبو بكر وخديجة رضي الله عنهما فقط، فكانا هما الجماعة، وكان سائر أهل الأرض غيرهما وغير الرسول عليه والله شذوذ وفرقة) (٣).

<sup>(</sup>۱) (( منهاج السنة)) (۳/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٢) ((إعلام الموقعين)) (٢/ ٣٩٥).

**<sup>(</sup>۲)** ((المحلي)) (۱۲۱).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

## فائدة [٩]: الحقَّ عند أهل السُّنَّة ليس منحصراً في الأئمة الأربعة:

قال ابن تيمية رحمه الله: (لم يقل أحد من علماء المسلمين إن الحق منحصر في أربعة من علماء المسلمين كأبي حنيفة، ومالك، والشافعي، وأحمد، كما يشنع بذلك الشيعة على أهل السُّنَّة، فيقولون: إنهم يدَّعون أن الحق منحصر فيهم؛ بل أهل السُّنَّة متفقون على أن ما تنازع فيه المسلمون وجب ردُّه إلى الله والرسول، وأنه قد يكون قولُ ما يخالف قولَ الأربعة من أقوال الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وقول هؤلاء الأربعة: (مثل: الثوري والأوزاعي، والليث بن سعد، وإسحاق بن راهويه، وغيرهم) أصح من قولهم)(١).

## فائدة [١٠]: أقوال الأئمة الأربعة في تقديم الحديث على أقوالهم:

قال أبو حنيفة رحمه الله: (إذا صح الحديث فهو مذهبي)(١)

وقال رحمه الله: (لا يحل لأحد أن يأخذ بقولنا ما لم يعلم من أين أخذناه) (٢) وفي رواية: (حرام على من لم يعرف دليلي أن يفتي بكلامي)، زاد في رواية: (فإننا بشر نقول القول اليوم ونرجع عنه غدا). وفي أخرى: (ويحك يا يعقوب -هو أبو يوسف- لا تكتب كل ما تسمع مني فإني قد أرى الرأي اليوم وأتركه غدا وأرى الرأي غدا وأتركه بعد غد).

وقال مالك بن أنس رحمه الله: (إنها أنا بشر أخطئ وأصيب ، فانظروا في رأيي ، فكل ما وافق الكتاب والسنة فاتركوه)(1).



<sup>(</sup>۱) (( منهاج السنة)) (۲/ ۳۲۹ – ۳۷۰).

<sup>(</sup>١) ((الحاشية على البحر الرائق)) لابن عابدين في (١/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) ((الحاشية على البحر الرائق)) لابن عابدين في (٦ / ٢٩٣).

<sup>(</sup>٤) (( جامع بيان العلم وفضله)) لابن عبد البر في (٢ / ٣٢).

وقال رحمه الله: (ليس أحد بعد النبي عليه وسلم إلا ويؤخذ من قوله ويترك إلا النبي عليه وسلم الله) (١).

وقال الشافعي - رحمه الله -: (أجمع المسلمون على أن من استبان له سنة عن رسول الله عليه وسلم له أن يدعها لقول أحد) (٢).

وقال ايضا: (كل حديث عن النبي عليه وسلم فهو قولي وإن لم تسمعوه مني )(٢).

وقال أحمد بن حنبل رحمه الله: (لا تقلدني ولا تقلد مالكا ولا الشافعي ولا الأوزاعي ولا الثوري وخذ من حيث أخذوا)(1).

وقال مرة: (الاتباع أن يتبع الرجل ما جاء عن النبي عليه وسلم وعن أصحابه ثم هو من بعد التابعين مخير) (٥).

وقال رحمه الله: (من رد حديث رسول الله عليه وسلم فهو على شفا هلكة) (١).

<sup>(</sup>١) ((جامع بيان العلم وفضله)) لابن عبد البر في (٢ / ٩١).

<sup>(</sup>Y) ((jaka الموقعين)) (Y/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٣) ((آداب الشافعي ومناقبه)) لابن أبي حاتم (٩٣ - ٩٤).

<sup>(</sup>٤) ((إعلام الموقعين)) (٢ / ٣٠٢).

<sup>(</sup>٥) ((مسائل الإمام أحمد)) (٢٧٦ – ٢٧٧).

<sup>(</sup>٦) ((مناقب الإمام أحمد)) لابن الجوزي (١٨٢).



## الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

#### فائدة [١١]: أهل العلم لا يذكرون إلا بالجميل:

يقول الطحاوي رحمه الله في عقيدته: (وعلماء السلف من السابقين، ومن بعدهم من التابعين - أهل الخير والأثر، وأهل الفقه والنظر - لا يذكرون إلا بالجميل، ومن ذكرهم بسوء، فهو على غير السبيل).

### فائدة [٢٢]: حرمة الطعن في أهل العلم:

روي عن الإمام أحمد رحمه الله أنه قال: (لحوم العلماء مسمومة؛ من شمها مرض، ومن أكلها مات)(١).

ويقول الحافظ ابن عساكر رحمه الله: (واعلم يا أخي - وفقنا الله وإياك لمرضاته، وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته - أن لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في هتك أستار منتقصيهم معلومة؛ لأن الوقيعة فيهم بما هم منه براء أمر عظيم، والتناول لأعراضهم بالزور والافتراء مرتع وخيم، والاختلاف على من اختاره الله منهم لنعش العلم خلق ذميم)(۱).

**ويقول ابن المبارك رحمه الله:** (من استخف بالعلماء ذهبت آخرته، ومن استخف بالأمراء ذهبت دنياه، ومن استخف بالإخوان ذهبت مروءته)(۱).



<sup>(</sup>١) ((المعيد في أدب المفيد والمستفيد)) للعلموي (١٧).

<sup>(</sup>٢) ((تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري)) لابن عساكر (٢٨).

<sup>(</sup>٣) ((سير أعلام النبلاء)) (٤/ ٢٠٨).

ويقول الإمام أحمد بن الأذرعي رحمه الله: (الوقيعة في أهل العلم - ولا سيما أكابرهم - من كبائر الذنوب)(١).

#### فائدة [١٣]: شرف ومكانة أهل الحديث:

- عن ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه والله عليه والله عنه أمَّتي طائفةٌ من أمَّتي ظاهرينَ على الحقّ لا يضرُّهُم من خذلهَم حتَّى يأتيَ أمرُ اللهِ وهُمْ كذلك)(٢).

قال على بن المديني رحمه الله تعالى: (هم أهل الحديث، والذين يتعاهدون مذاهب رسول الله عليه ويذبون عن العلم)(٢).

قال البخاري رحمه الله تعالى: (يعنى أصحاب الحديث)(1).

قال ابن العربي رحمه الله: (ما من أحدٍ يطلب الحديث إلا على وجهه نضرة لقول النبي عليه وسلم الله").

<sup>(</sup>١) (الرد الوافر)) لابن ناصر الدين الدمشقى (١٩٧).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۹۲۰).

<sup>(</sup>٣) ((شرف أصحاب الحديث)) للخطيب البغدادي (٩).

<sup>(</sup>٤) ((شرف أصحاب الحديث)) ( ٦٦).

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (٢٦٥٦)، وصححه الألباني في ((صحيح الترمذي)).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية

وقال القاري رحمه الله: (ولولم يكن في طلب الحديث وحفظه وتبليغه فائدة سوى أن يستفيد بركة هذه الدعوة المباركة لكفي ذلك فائدةً وغناً..)(١).

- عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه والله عليه أولى الناسِ بي يومَ القيامةِ أكثرُهم عليَّ صلاةً))(٢).

قال ابن حبان رحمه الله عقب هذا الحديث: (في الخبر بيان صحيح على أن أولى الناس برسول الله عليه وسلم لله في يوم القيامة أصحاب الحديث إذ ليس في هذه الأمة قوم أكثر صلاة منهم).

قال الأعمش رحمه الله: ( لا أعلم قوما أفضل من قوم يطلبون هذا الحديث ويحيون هذه السنة)<sup>(7)</sup>.

قال صديق حسن خان رحمه الله: (لاشك في أن أكثر المسلمين صلاة عليه عليه عليه والله هم أهل الحديث و رواة السنة المطهرة، فأن من وظائفهم في العلم الشريف التصلية عليه أمام كل حديث، ولا يزال لسانهم رطبا بذكره عليه ولللهم، وليس كتاب من كتب السنة ولا ديوان من دواوين الحديث على اختلاف أنواعها، من (الجوامع) و (المسانيد) و (المعاجم) و (الأجزاء) وغيرها - إلا وقد أشتمل على آلاف الاحاديث، حتى أقصرها حجم كتاب ((الجامع الصغير)) للسيوطى عشرة آلاف حديث، وقس على ذلك سائرا



<sup>(</sup>١) ((مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح)) لعلي القاري (١٩٠١).

<sup>(</sup>٢) (( صحيح الترغيب)) (١٦٦٨)، وقال الألباني "حسن لغيره".

<sup>(</sup>٣) ((الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع)) للبستي (٢٧).

لصحف النبوية فهذه العصابة الناجية والجماعة الحديثية أولى الناس برسول الله علمه وسلم ويوم القيامة، وأسعدهم بشفاعته علمه وسلم – بأبي هو وأمي – ولا يساويهم في هذه الفضيلة أحد من الناس إلا من جاء بأفضل مما جأووا به، ودونه خرط القتاد، فعليك ياباغى الخير ! وطالب النجاة بلا ضير! أن تكون محدثا أو متطفلا على المحدثين، وإلا فلا تكن... فليس فيها سوى ذلك من عائد تعود إليك) (١).

قال الشافعي رحمه الله: (إذا رأيت رجلاً من أصحاب الحديث فكأنها رأيت رجلاً من أصحاب الحديث فكأنها رأيت رجلاً من أصحاب من أصحاب رسول الله عليه وسلم (1). وفي رواية عنه، قال: (إذا رأيت رجلاً من أصحاب الحديث فكأني رأيت النبي عليه وسلم الله حيا) (1).

قال الإمام أحمد رحمه الله: (أهل الحديث أفضل من تكلم في العلم) (1).

قال الرامهرمزي رحمه الله: ( فقد شرف الله الحديث و فضل اهله و أعلى منزلته وحكمه على كل نحلة، وقدمه على كل علم، ورفع من ذكر من حمله وعني به، فهم بيضة الدين، ومنار الحجة،..... وكفى بالمحدث شرفا أن يكون اسمه مقرونا باسم النبي عيه والله وذكره متصلا بذكره) (٥).

<sup>(</sup>١) ( نزل الأبرار بالعلم المأثور من الأدعية والأذكار) لصديق حسن خان (١٦١).

<sup>(</sup>٢) ((حلية الأولياء وطبقات الأصفياء)) لأبي نعيم الأصفهاني (٩/٩٠).

<sup>(</sup>٣) ((شرف أصحاب الحديث)) للخطيب البغدادي (٨٦).

<sup>(</sup>١) ((شرف أصحاب الحديث)) للخطيب البغدادي (٩٢).

<sup>(</sup>٥) ((المحدث الفاصل بين الراوى والواعي)) لابن خلاد الرامهر مزى (١٦١).



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على المنظومة الحائية العقدية ع

قال ابن حبان رحمه الله عن أهل الحديث: (حتى حفظ الله بهم الدين على المسلمين وصانه من ثلب القادحين، جعلهم عند التنازع ائمة الهدى، وفي النوازل مصابيح الدجى، فهم ورثة الأنبياء ومأنس الأصفياء)(١).

قال الخطيب البغدادي رحمه الله: (وقد جعل الله تعالى أهل الحديث أركان الشريعة وهدم بهم كل بدعة شنيعة، فهم أمناء الله في خليقته، والواسطة بين النبي عيم وأمته، والمجتهدون في حفظ ملته، أنوارهم زاهرة، وفضائلهم باهرة، ومذاهبهم ظاهرة، وحجتهم قاهرة. وكل فئة تتحيز إلى هوى ترجع إليه، أو تستحسن رأيا تعكف عليه سوى أصحاب الحديث، فإن الكتاب عدتهم، والسنة حجتهم والرسول فئتهم، وإليه نسبتهم، لا يعرجون على الأهواء ولا يلتفتون إلى الآراء، يقبل منهم مارووا عن الرسول، وهم المأمونون عليه والعدول، حفظة الدين وخزنته وأوعية العلم وهملته..) (٢).

و روى الخطيب عن أبي عبد الله الحاكم النيسابوري رحمه الله أنه قال: (إن أصحاب الحديث خير الناس، وكيف لا يكونون كذلك، وقد نبذوا الدنيا بأسرها وراءهم، وجعلوا غذاءهم الكتابة، وسمرهم المعارضة، واسترواحهم المذاكرة، وخلوقهم المداد ... فعقولهم بلذاذة السنة غامرة، وقلوبهم بالرضاء في الأحوال عامرة، تَعَلُّمُ السنن سرورهم، ومجالس العلم حبورهم، وأهل السنة قاطبة إخوانهم، وأهل الإلحاد والبدع بأسرها أعداؤهم) (7).



<sup>(</sup>١) ((الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان)) لابن بلبان (١٠١).

<sup>(</sup>٢) ((شرف أصحاب الحديث)) للخطيب البغدادي (٣٧).

<sup>(</sup>٣) ((الرحلة إلى طلب الحديث)) للخطيب البغدادي (٢٢١).

### تم الكتاب بحمد الله تعالى

وأسأل الله بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يجعل أعمالنا خالصة لوجهه الكريم، وأن ينفع بهذا الكتاب كاتبه وقارئه ، وأن يجزي كل من أعان على نشره بين الناس خير الجزاء، إنه سبحانه ولى ذلك والقادر عليه.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.







| الصفحا | الموضوع                                                                                                                     |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | مقدمة                                                                                                                       |
| ١٢     | التعريف بالناظم باختصار                                                                                                     |
| ١٦     | التعريف بالنظم باختصار                                                                                                      |
| 1      | متن المنظومة الحائية                                                                                                        |
| **     | معاني البيتين (١-٢)                                                                                                         |
| 74     | الأدلة النقلية على وجوب التمسك بالكتاب والسنة                                                                               |
| 70     | الأدلة النقلية على أن السنة وحي كالقرآن                                                                                     |
| 77     | الأدلة النقلية على وجوب طاعة الرسول ﷺ                                                                                       |
| 44     | الأدلة النقلية على أن التمسك بالكتاب والسنة طريق الفلاح                                                                     |
| ۳,     | الأدلة النقلية على ذم البدع                                                                                                 |
| ٣٣     | فائدة: دين الله مبني على اتباع كتاب الله ، وسنة نبيه ﷺ ، وما اتفقت عليه الأمة                                               |
| ٣٤     | فائدة: يجب فهم أدلة الكتاب والسنة بفهم سلف الأمّة                                                                           |
| ٣٦     | فائدة: أدلة الكتاب والسنة لا تُعارض بالعقل بل يسلم للدليل من غير اعتراض عليه                                                |
| ٣٧     | . • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                     |
| ۳۸     | ٠٠                                                                                                                          |
| 49     | فائدة: ليس في سنن رسول الله ﷺ الصحيحة سنَّة واحدة تخالف كتاب الله                                                           |
| 49     | . في الله عند الله عند الله عند الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله الله الله الله الله الله ال |
| ٤٠     | فائدة: البدعة كل ما خالف الكتاب والسنة، وإجماع سلف الأمة                                                                    |
| ٤١     | فائدة: البدع في بدايتها تكون صغيرة ثم تكبر                                                                                  |
| ٤٢     | فائدة: اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة                                                                                  |
| ٤٣     | · ·                                                                                                                         |
|        | فائدة: السلّف رضوان الله عليهم كانوا ينهَون عن البِدعة، وعن مجالسة أصحابها                                                  |
| ٤٤     | فائدة: توقير أهل البدع والجلوس معهم هدمٌ للإسلام                                                                            |
| ٤٤     | فائدة: بيان حال أهل البدع والتحذير منهم واجب باتفاق المسلمين                                                                |
| ٤٥     | فائدة: لسر في الاسلام بدعة حسنة (كل بدعة ضلالة)                                                                             |



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ٨٣٤ ١٠٠٠ المنظومة الحائية

| ٤٦         | فائدة: النية الحسنة لا تخرج الشيء المحدث عن كونه بدعة بتلك النية الحسنة          |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧         | فائدة: كثرة البدع وكثرة أهلها من أمارات اقتراب الساعة                            |
| ۰۰         | معاني الأبيات (٣-٥)                                                              |
| ٥٢         | الأدلة النقلية على إثبات صفة الكلام لله عز وجل                                   |
| ٥٤         | الأدلة النقلية على أن القرآن منزل من عند الله عز وجل                             |
| 00         | الأدلة النقلية على أن كلام الله من حروف ، وأنه بصوت يُسمع                        |
| ٥٦         | الأدلة النقلية على نداء الرب تبارك وتعالى على من يشاء من خلقه                    |
| ٥٧         | الأدلة النقلية على أن القرآن كلام الله غير مخلوق                                 |
| ٥٩         | فائدة: المخالفون لأهل السنة في إثبات صفة الكلام لله تعالى                        |
| ٦.         | فائدة: الله عز وجل يتكلم بصوت يُسمع                                              |
| 77         | فائدة: كلام الله لا يوصف بالقديم                                                 |
| 74         | فائدة: كلام الله صفة من صفاته وليس خلقًا من خلقه                                 |
| 7 £        | فائدة: الجعد بن درهم أول من قال بخلق القرآن                                      |
| 70         | فائدة: الإمام أحمد رحمه الله وغيره من أهل العلم قد امتحنوا في مسألة خلق القرآن   |
| 70         | فائدة: القرآنَ جميعَه كلامُ الله حروفَه ومعانيَه                                 |
|            | فائدة: مَن قال القرآن أو شيء من القرآن مخلوق فهو كافر كفرا أكبر يخرجه من الإسلام |
| ٦٧         | بالكلية                                                                          |
| 79         | فائدة: الواقفة شر من الجهمية                                                     |
| 79         | فائدة: من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو جهمي                                        |
| ٧٢         | معاني الأبيات (٦-٩)                                                              |
| <b>V</b> 0 | الأدلة النقلية على رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة                               |
| ٧٨         | الأدلة النقلية على أن الله – جل وعلا– لا يُرى في الدنيا                          |
| ٧٩         | الأدلة النقلية على أن الكفار لا يرون الله جل وعلا                                |
| ٧٩         | الأدلة النقلية على أن الله ليس بمولود ولا والد                                   |
| ۸۰         | الأدلة النقلية على أن الله – جل وعلا– لا مثيل له ولا شبيه له                     |



| الأدل | D    |
|-------|------|
|       | - To |

| ۸١  | فائدة: رؤية الله جل وعلا تنازع فيها ثلاث طوائف                                                       |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | فائدة: قوله تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ ﴾ ينفي الإدراك والإحاطة |
| ۸۲  | وليس الرؤية                                                                                          |
| ۸۳  | فائدة: رؤية الله تعالى هي أعظم نعيم لأهل الجنة                                                       |
| ٨٤  | فائدة: رؤية الله في الدنيا وإن كانت جائزة عقلاً لكنها غير واقعة شرعًا                                |
| ٨٥  | فائدة: إثبات رؤية النبي ﷺ لربه –جل وعلا– على ثلاثة أقوال                                             |
| ۸۸  | فائدة: رؤية الله في المنام علي ثلاثة أقوال                                                           |
| 91  | فائدة: مَن أنكر رؤية الله في الآخرة يكفر بعد إقامة الحجة                                             |
| 94  | معاني البيت (۱۰)                                                                                     |
| 9 £ | الأدلة النقلية على إثبات صفة اليد لله جل وعلا                                                        |
| 97  | الأدلة على إثبات الكف والأصبع والأنامل لله عز وجل                                                    |
| 99  | فائدة: لفظ اليد ورد متواترًا في القرآن، والسنة، وفي كلام الصحابة والتابعين                           |
| ١   | فائدة: معتقد أهل السنة والجماعة بأن لله يدين اثنتين                                                  |
| ١٠١ | فائدة: وصف إحدى يدي الله -جل وعلا- بالشمال على قولَيْن لأهل العلم                                    |
| ۱۰۳ | فائدة: يد الله جل وعلا ليست بمعني القدرة بل يد حقيقية                                                |
|     | فائدة: أهلُ السنة والجماعة يُتْبِتُون صفة الكف لله - تعالى - كما يليق بجلالـه وعظمتـه،               |
| ۱۰٤ | من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غَيْر تكْييف ولا تمثيل                                                   |
|     | فائدة: أهـل السـنة والجماعـة يُثبتـون صـفة الأصـابع لله - تعـالي - كمـا يليـق بجلالـه                |
|     | وعظمته، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل                                              |
| 1.0 |                                                                                                      |
|     | فائدة: أهل السنة والجماعة يُثبتون صفة الأنامل لله جل وعلا كما يَلِيق بجلالـه، مـن غَيْر              |
| 1.7 | تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل                                                             |
| ١٠٧ | فائدة: الرد علي من يُؤَول صفة اليدين لله جل وعلا                                                     |
| ۱۰۸ | فائدة: من انكر صفة اليد لله فهو كافر بالقرآن                                                         |
| 111 | معاني الأبيات (١١-١٤)                                                                                |
| ۱۱۳ | الأدلة على إثبات صفة النزول لله جل وعلا                                                              |



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ﴿ ٤٤ ﴿ ﴿ عَا ﴿ ﴿ وَالْفُوائِدِ الْعَقَدِيةِ عَلَى الْمُنظومة الحائية

|       | فائدة: اتفق السلف على إثبات صفة النزول لله تبارك وتعالى حقيقةً كما يليق بجلاله،  |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 118   | والإيمانِ بها وإجرائها على ظاهرها ونفي الكيفية عنها                              |
| 110   | فائدة: أهل السنة في جواز إطلاق القول بأن الله ينزل بذاته على ثلاثة أقوال         |
| 114   | فائدة: هل النزول بحركة أم بغير حركة؟                                             |
| 114   | فائدة: هل يخلو منه العرش إذا نزل؟                                                |
| 17.   | فائدة: إطلاق الحدّ على الله                                                      |
| 177   | فائدة: الله جل وعلا قادر على أن ينزل نزولا واحدا، يقع لكل قوم في ثلثهم الأخير    |
| 170   | معاني البيتين (١٥–١٦)                                                            |
| 177   | الأدلة النقلية على فضل أبي بكر الصديق رضي الله عنه                               |
| ۱۳۱   | "<br>الأدلة النقلية على فضل عمر بن الخطاب رضي الله عنه                           |
| ١٣٣   | الأدلة النقلية على فضل عثمان بن عفان رضي الله عنه                                |
| 140   | "<br>الأدلة النقلية على فضل علي بن أبي طالب رضي الله عنه                         |
|       | فائدة: أفضل هذه الأمة بعد نبيها ﷺ: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي رضي الله       |
| ۱۳۸   | عنهم                                                                             |
| 144   | ً<br>فائدة: الأحق بالخلافة بعد موت النبي على هو أبو بكر رضي الله عنه، ثم عمر، ثم |
| ١٤٠   | فائدة: عثمان، ثم علي رضي الله عنهم وأرضاهم                                       |
| 1 2 . | فائدة: ثبوت خلافة أبي بكر الصديق رضي الله عنه                                    |
| 1 £ 1 |                                                                                  |
| 1 £ 1 | فائدة: ثبوَّت خلافة عثمان رضي الله عنه                                           |
| 1 2 7 | فائدة: ثبوت خلافة علي بن أبي طالب رضي الله عنه                                   |
| 127   | فائدة: الرد على من يقدم عليًا على أبي بكر وعمر في الفضل                          |
|       | فائدة: اللذي استقر عليه أمر أهل السنة هو تقديم عثمان على علي رضي الله            |
| 184   | عنهماعنهما                                                                       |
| 127   | معاني الأبيات (١٧ –١٨)                                                           |
| ١٤٨   | الأدلة النقلية على فضل طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه                            |





| دلة النفلية على فصل الزبير بن العوام رضي الله عنه                                  | 127 |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| دلة النقلية على فضل عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه                                 | 101 |
| دُلَّة النقلية على فضل سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه                                | 107 |
| دلة النقلية على فضل أبي عبيدة بن الجراح رضي الله عنه                               | 100 |
| دلة النقلية على فضل سعيد بن زيد رضي الله عنه                                       | 107 |
|                                                                                    |     |
| اني البيت (١٩)                                                                     | 101 |
| دلة على فضل أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها                                        | 109 |
| دلة عي فضل معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه                                        | 171 |
| دة: من سب أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بما برأها الله منه، فقد أجمع العلماء أنه |     |
| فرف                                                                                | 177 |
| دة: من طعن في بقية أمهات المؤمنين بما رميت به أمنا عائشة فهو كافر                  | ۱۳۳ |
| لدة: السلف رحمهم الله يثنون على معاوية رضي الله عنه                                | 178 |
| دة: القتال الذي حصل بين الصحابة رضوان الله عليهم لم يكن على الإمامة                | 170 |
| دة: جمهور الصحابة لم يكن مشارك في الفتنة                                           | 170 |
| ـدة: طائفة علي رضي الله عنه وطائفة معاوية رضي الله عنه مؤمنتان مسلمتان             | 170 |
| دة: علي بن أبي طالب كان الأقرب للحق من معاوية رضي الله عنهما                       | 177 |
| دة: عائشة رضي الله عنها لم تقاتِل ، ولم تخرج لقتال ، وإنما خرجتْ لقصد الإصلاح      |     |
| ن المسلمين                                                                         | 177 |
| دة: الحروب الواقعة بين الصحابة كانت لقضايا اجتهادية، ولشدة اشتباهها اختلف          |     |
| تهادهم ، وصاروا ثلاثة أقسام                                                        | 177 |
| لـة: معاوية رضي الله عنه لـم ينكر إمامة علي رضي الله عنه                           | 179 |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                              | ١٧٠ |
| ً<br>لدة: معاوية رضي الله عنه لم يسب علي رضي الله عنه ولم يأمر بسبه                | ١٧٠ |
| ية.<br>دة: معاوية أفضل ملوك هذه الأمة بإجماع المسلمين                              | 177 |



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٥٤ العقدية على المنظومة الحائية

| 177   | فائدة: مَن سب معاوية رضي الله عنه إنما أراد الصحابة والإسلام                  |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ١٧٣   | فائدة: من سب معاوية فهو مبتدع يستحق العقوبة                                   |
| ۱۷٤   | فائدة: وجوب السكوت عن الخوض في الفتن التي جرت بين الصحابة رضي الله            |
|       | عنهم                                                                          |
| 1     | معاني الأبيات (٢٠ –٢٣)                                                        |
| 1 > 9 | الأدلة النقلية على فضل أصحاب النبي ﷺ                                          |
| 141   | الأدلة على فضل المهاجرين رضي الله عنهم                                        |
| ۱۸۳   | الأدلة على فضل الأنصار رضي الله عنهم                                          |
| ١٨٧   | الأدلة على فضل أهل بدر رضي الله عنهم                                          |
| 119   | الأدلة على فضل أهل أحد رضي الله عنهم                                          |
| 191   | الأدلة على فضل أهل بيعة الرضوان رضي الله عنهم                                 |
| 194   | الأدلة على حرمة سب الصحابة وانتقاصهم                                          |
| 190   | فائدة: فضيلة الصحبة لا يوازيها عمل                                            |
| 197   | فائدة: الاقتداء والتأسي إنما يكون بأصحاب النبي ﷺ                              |
| 191   | فائدة: الطعن في الصحابة طعن في النبي عَلَيْ وطعن في الدين                     |
| 199   | فائدة: جملة من أقوال أئمة السلف في العقيدة في الصحابة                         |
| ۲.,   | فائدة: أجمع أهل السنة على عدالة الصحابة رضي الله عنهم                         |
|       | فائدة: أهل السنة والجماعة لا يعتقدون أن الصحابة معصومون من كبائر الاثم        |
| ۲۰۱   | وصغائره                                                                       |
|       | فائدة: من سب أحد أصحاب النبي عَلَيْ سبا يطعن في دينه وعدالته، وكان ممن تواترت |
| 7 • 7 | النصوص بفضله؛ فإنه يكفر - على الراجح - لتكذيبه أمرًا متواترًا                 |
|       | فائدة: من سب بعض الصحابة سبا لا يطعن في دينهم وعدالتهم ، ولم تتواتر النصوص    |
| ۲۰۳   | بفضله ؛فإنه فاسق لكنه لا يكفر                                                 |
| Y•7   | معاني البيت (٢٤)                                                              |
| Y•V   | الأدلة النقلية على وجوب الإيمان بالقدر                                        |



| 7 • 9        | الأدلة النقلية على مراتب الإيمان بالقدر                                     |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 717          | فائدة: القضاء والقدر لغةً وشرعًا                                            |
| <b>Y 1 V</b> | فائدة: الفرق بين القضاء والقدر                                              |
|              | فائدة: سبيل المعرفة في باب القدر التوقيف من الكتاب والسنة دون محض القياس    |
| <b>Y 1</b> A | والعقل                                                                      |
| Y 1 9        | فائدة: مجمل اعتقاد أهل السنة والجماعة في القدر                              |
| 771          | فائدة: للإيمان بالقضاء والقدر أربع مراتب دلت عليها الكتاب والسنة            |
| 777          | فائدة: خلق أفعال العباد                                                     |
| 774          | فائدة: من الإيمان بالقدر الإيمان بكتابة المقادير                            |
| 770          | فائدة: يمحو الله ما يشاء ويثبت                                              |
| 777          | فائدة: هل الدعاء يرد القضاء                                                 |
|              | فائدة: صلة الرحم سبب في زيادة الرزق والعمر، وبيان أن ذلك لا ينافي قضاء الله |
| <b>**</b>    | وقدره                                                                       |
| 779          | فائدة: فعل الأسباب لا ينافي الإيمان بالقدر                                  |
| 771          | فائدة: مجرد الأسباب لا يوجب حصول المسبَّب                                   |
| 777          | فائدة: الإيمان بالقدر لا ينافي أن يكون للعبد مشيئة في أفعاله الاختيارية     |
| 772          | فائدة: الإنسان مسيَّر ومخيَّر                                               |
| 747          | فائدة: القدر لا يُحتج به على ترك الواجبات أو فعل المحرمات                   |
| 747          | فائدة: لا ينسب الشر إلى الله جل وعلا                                        |
| 749          | فائدة: وصف القدر بالشر المراد به شر المقدور لا شر القدر                     |
| ۲٤٠          | فائدة: هل يجب الرضا بكل ما يقضيه الله ويقدّره                               |
| 7 2 4        | فائدة: بعض أقوال أئمة السلف في الإيمان بالقدر                               |
| 7 2 0        | فائدة: نفي الإيمان عن من لم يؤمن بالقدر                                     |
| 7 £ A        | معاني الشطر(١) للبيت (٢٥)                                                   |
| <b>~</b>     |                                                                             |



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة ععم الحائية المنظومة الحائية الحائ

| 700          | فائدة: الروح مخلوقة والموت مخلوق                             |
|--------------|--------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> 0 V | فائدة: الميت يُسأل ويُنعم ويُعذب ولو لم يُدفن                |
| Y01          | فائدة: الأرواح لا تفنى                                       |
| ۲٦.          | فائدة: مستقر الأرواح بعد الموت                               |
| 771          | فائدة: الإنسان يبلى إلا عجب الذنب                            |
| 771          | فائدة: أجساد الأنبياء لا تبلى                                |
| 777          | فائدة: تواتر الأخبار في نعيم القبر وعذابه                    |
| 774          | فائدة: سؤال الملكين                                          |
| 770          | فائدة: عذاب القبر ونعيمه للروح والبدن معًا                   |
| <b>۲</b> ٦٦  | فائدة: النار التي في القبور ليست من نار الدنيا               |
| <b>۲</b>     | فائدة: ضمة القبر                                             |
| 779          | فائدة: هل الكافر يفتن في قبره                                |
| 779          | فائدة: هل الأطفال وغير المكلفين يفتنون في قبورهم             |
| <b>Y V 1</b> | فائدة: من الذين لا يُفْتنون في قُبرهم                        |
| <b>Y Y Y</b> | فائدة: هل عذاب القبر دائم أم منقطع                           |
| ۲۷۳          | فائدة: سماع الأموات                                          |
| <b>Y Y E</b> | فائدة: سماع النبي ﷺ لأصوات المعذبين في قبورهم                |
| <b>Y / 0</b> | فائدة: سماع غير النبي على الأصوات المعذبين في قبورهم أحيانًا |
| <b>۲</b> ۷٦  | فائدة: تلاقي أرواح الأموات وتزاورهم                          |
| <b>Y V A</b> | فائدة: تلاقي أرواح الأموات والأحياء                          |
| 711          | معاني الشطر(٢) للبيت (٢٥)                                    |
| 7.7          | الأدلة النقلية على إثبات الحوض                               |
| 7/7          | الأدلة النقلية على إثبات الميزان                             |
| <b>Y</b>     | فائدة: تعريف الحوض لغةً وشرعًا                               |
| <b>Y</b>     | فائدة: أحاديث الحوض متواترة                                  |



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية ١٠٠٥ ١٤٥ ١٠٠٠

| وجود الآن                                        | فائدة: الحوض ه      |
|--------------------------------------------------|---------------------|
| ,ِض                                              | فائدة: صفة الحو     |
| وض بالنسبة للميزان والصراط                       |                     |
| د الحوض                                          | فائدة: أول من ير    |
| عن الحوض                                         | فائدة: مَنْ يُطرد ع |
| الحوض والكوثر                                    | فائدة: الفرق بين    |
| ي حوضا على قدر رتبته وأمته                       | فائدة: إن لكل نبو   |
| ن لأهل السنة في الحوض                            | فائدة: المخالفور    |
| ميزان لغةً وشرعًا                                | فائدة: تعريف الد    |
| إيمان بالميزان                                   | فائدة: وجوب الإ     |
| انا                                              | فائدة: صفة الميز    |
|                                                  |                     |
| زين                                              | فائدة: الميزان بع   |
| زن به الأعمال والأقوال والصحف والأشخاص           |                     |
| ، وشامل لكل الأعمال، ولكل العمال                 | فائدة: الوزن عام    |
| س المعتزلة للميزان                               | فائدة: أنكار بعظ    |
| ، وزن أعمال العباد                               | فائدة: الحكمة في    |
| الأعراف                                          | فائدة: أصحاب ا      |
| Y-YY)                                            | معاني البيتين (٦)   |
| ر أن أهل التوحيد لا يخلدون في النار              | الأدلة النقلية علح  |
| نى والكافر خالد فيها                             | فائدة: النار لا تف  |
| بمية و ابن القيم رحمهما الله في مسألة فناء النار | فائدة: رأى ابن تب   |
| مناء النار                                       | فائدة: القائلون با  |
| ل القبلة الموحدين من النار، و عدم خلودهم فيها    | فائدة: خروج أه      |
| ، دة الآن                                        | فائدة: النار موجو   |



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية العقدية على العقدية على العقدية على العقدية العقد

| ئلة: مجيء النار في عرصات القيامة                    | • | ٣٢٣  |
|-----------------------------------------------------|---|------|
| ئدة: ورود النار وأول من يعبر الصراط                 |   | ٣٢٣  |
| ئدة: أول مَنْ تُسَعَّر بهم النار                    | - | 47 8 |
| ئدة: كيفية دخول أهل النار النار                     | - | 47 8 |
| ئدة: مكان النار                                     |   | 440  |
| ئدة: خزنة النار                                     |   | ۳۲٦  |
| ئدة: النار شاسعة واسعة، بعيد قعرها، مترامية أطرافها |   | ٣٢٦  |
| ئدة: دركات النار                                    |   | ٣٢٨  |
| ئدة: أبواب النار                                    |   | ٣٢٩  |
| ئدة: وقود النار                                     |   | ٣٢٩  |
| ئدة: حرارة النار                                    |   | ۳۳.  |
| ئدة: ظل النار                                       |   | ۲۳.  |
| ئدة: سلاسل جهنم وأغلالها                            |   | ۲۳۱  |
| ئدة: النار تبصر و تتكلم                             |   | ۲۳۱  |
| ئدة: صفة طعام أهل النار                             |   | ٣٣٢  |
| ئدة: صفة شراب أهل النار                             |   | ٣٣٣  |
| ئدة: صفة ثياب أهل النار                             |   | ٣٣٣  |
| ئدة: فُر ش أهل النار                                |   | ۲۳٤  |
| ئدة: كلام أهل النار                                 |   | ۲۳٤  |
| ئدة: تخاصم أهل النار                                |   | ۲۳٤  |
| ئدة: أكثر أهل النار                                 |   | 440  |
| ئدة: أهون أهل النار عذابًا                          |   | ٣٣٦  |
| ئدة: طلب النار المزيد                               |   | ٣٣٦  |
| ئدة: كفرة الجن في النار                             |   | ٣٣٦  |
| ئدة: بعث النار                                      |   | ٣٣٧  |



| <b>S</b> | <del>+</del> ◇88V <del>◇+</del> | عة الحائية |
|----------|---------------------------------|------------|
| (AZ      |                                 |            |

| ٣٣٧         | فائدة: ميراث أهل الجنة منازل أهل النار                      |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| ٣٤.         | معاني البيت (٢٨)                                            |
| ٣٤١         | الأدلة النقلية على إثبات الشفاعة للنبي ﷺ                    |
| 455         | فائدة: الشفاعة لغةً وشرعًا                                  |
| 450         | فائدة: الشفاعة حق لله وحده                                  |
| 450         | فائدة: الشفاعة المنفية والشفاعة المثبتة                     |
| 457         | فائدة: شروط الشفاعة                                         |
| 457         | فائدة: أقسام الناس في الشفاعة                               |
| ٣٤٨         | فائدة: أنواع الشفاعة                                        |
| 459         | فائدة: النبي ﷺ أول شافع                                     |
| 459         | فائدة: الشفاعة العظمى للنبي ﷺ                               |
| ٣0٠         | فائدة: شفاعة النبي ﷺ لأناس يدخلون الجنة بغير حساب           |
| ٣0٠         | فائدة: شفاعة النبي ﷺ في رفع درجات بعض من يدخل الجنة         |
| ٣0١         | فائدة: شفاعة النبي ﷺ لكل مسلم                               |
| ۳01         | فائدة: شفاعة النبي ﷺ في خروج الموحدين من النار              |
| 401         | فائدة: شفاعة النبي ﷺ لأهل الكبائر                           |
| 401         | فائدة: شفاعة النبي عِيَّا في تخفيف العذاب لعمه أبي طالب     |
| 401         | فائدة: مكان الشفاعة                                         |
| 404         | فائدة: شفاعة الملائكة والأنبياء والمؤمنين                   |
| 400         | فائدة: شفاعة الشهيد                                         |
| 400         | فائدة: شفاعة الأولاد لآبائهم                                |
| 400         | فائدة: شفاعة المصلين للميت                                  |
| 401         | فائدة: شفاعة الصيام و القرآن                                |
| <b>*</b> 0V | فائدة: من أسباب الشفاعة :الصلاة على النبي عِنْ وطلب الوسيلة |
| <b>40</b> V | فائدة: من أسباب الشفاعة: سكني المدينة والموت بها            |



# الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية ١٠٠٠ ٨٤٤ ١٠٠٠

| 401         | فائدة: موانع الشفاعة                                                     |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 409         | فائدة: أسعد الناس بشفاعة النبي ﷺ                                         |
| ۲۲۱         | معاني البيتين (۲۹–۳۰)                                                    |
| ٣٦٣         | الأدلة النقلية على عدم كفر مرتكب الكبيرة                                 |
| 470         | الأدلة النقلية علي إثبات العرش                                           |
| 419         | فائدة: مذهب الخوارج في حكم مرتكب الكبيرة                                 |
| ٣٧٠         | فائدة: مذهب المعتزلة في مرتكب الكبيرة                                    |
| ٣٧١         | فائدة: مذهب المرجئة في مرتكب الكبيرة                                     |
| **          | فائدة: مذهب أهل السنة في مرتكب الكبيرة                                   |
| ***         | فائدة: خطورة التكفير بغير علم                                            |
| 47 8        | فائدة: التكفير حق لله تعالى                                              |
| 440         | فائدة: من ثبت إسلامه بيقين لم يزل عنه بالشك                              |
| 440         | فائدة: لا يجوز تكفير المعين إلا بعد قيام الحجة المعتبرة عليه             |
| ٣٧٦         | فائدة: السلف و تكفير الأشخاص بأعيانهم                                    |
| **          | فائدة: التوقف في تكفير المعين يكون في الأشياء التي قد يخفى دليلها        |
| <b>~</b>    | فائدة: الكفر من المسائل الشرعية لا من المسائل العقلية                    |
| ۳۸•         | فائدة: المجتهد الذي يملك أدوات الاجتهاد إذا أخطأ لا يكفَّر أو يفسق لخطئه |
| ٣٨٢         | فائدة: المتأوِّل المخطئ مغفور له                                         |
| ٣٨٢         | فائدة: ليس كلّ من نطق بالكفر أو فعله يُعدُّ كافراً                       |
| <b>۳</b> ۸۳ | فائدة: حكاية الأقوال الكفرية ليس بكفر                                    |
| <b>۳</b> ۸۳ | فائدة: لا نشهد لمعيَّن بالنَّار                                          |
| ٣٨٤         | فائدة: لا ينبغي لعن الفاسق المعيِّن                                      |
| ٣٨٥         | فائدة: نحكم بالظاهر والله يتولى السرائر                                  |
| ۳۸٦         | فائدة: شروط التكفير أربعة                                                |
| <b>۳</b> ۸۸ | فائدة: موانع الحكم على المسلم المعيّن بالكفر                             |



### الأدلة والفوائد العقدية على المنظومة الحائية المنظومة الحائية والفوائد العقدية على المنظومة الحائية

| 498 | معاني الأبيات (٣١-٣٣)                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 447 | الأدلة النقلية على أن الإيمان قول وعمل                        |
| ٤٠٤ | فائدة: أجمع السلف على أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص          |
| ٤٠٤ | فائدة: الإيمان تصديق بالقلب، و إقرار باللسان، وعمل بالجوارح   |
| ٤٠٦ | فائدة: للقلب قول وعمل وللسان قول وللجوارح عمل                 |
| ٤٠٧ | فائدة: مجرد التصديق لا يدخل المرء في الإسلام                  |
| ٤٠٧ | فائدة: لا يصح إسلام من لم يأت بالشهادتين مع القدرة            |
| ٤٠٩ | فائدة: نص السلف الصالح على أن الأعمال داخلة في مسمى الإيمان   |
| ٤٠٩ | فائدة: من أخرج الأعمال من مسمى الإيمان ضال مبتدع              |
| ٤١٠ | فائدة: تفاضل الناس في الأيمان                                 |
| ٤١٠ | فائدة: الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية                    |
| ٤١٣ | معاني الأبيات (٣٤-٣٦)                                         |
| ٤١٥ | الأدلة على وجوب تعظيم سنة النبي ﷺ والتحذير من مخالفتها        |
| ٤١٧ | قائدة: حرمة تقديم الآراء على قول رسول الله ﷺ                  |
| ٤١٩ | فائدة: تعظيم الصحابة لسنة النبي ﷺ                             |
| ٤٢. | فائدة: غضب الصحابة على من خالف السنة                          |
| ٤٢٢ | فائدة: رجوع الصحابة للسنة عند معرفتها                         |
| ٤٢٤ | فائدة: تسليم الصحابة للسنة سواء علموا الحكمة أو لا            |
| 270 | فائدة: لا عصمة لأحد بعد الرسول ﷺ                              |
| ٤٢٦ | فائدة: لا يطاع مخلوق طاعة مطلقة إلا رسول الله                 |
| ٤٧٧ | فائدة: لا يشرع ترك الدليل وإن عمل الناس بخلافه                |
| ٤٢٨ | فائدة: الحقَّ عند أهل السُّنَّة ليس منحصراً في الأئمة الأربعة |
| ٤٢٨ | فائدة: أقوال الأئمة في اتباع السنة وترك أقوالهم المخالفة لها  |
| ٤٣٠ | فائدة: أهل العلم لا يذكرون إلا بالجميل                        |
| ٤٣٠ | فائدة: حرمة الطعن في أهل العلم                                |
|     | , 5 <u>2</u> 2                                                |



| الأدلة والفوائد العقدية <mark>على</mark> المنظومة الحائية | +<>€0 - <>+ | 6    |
|-----------------------------------------------------------|-------------|------|
|                                                           | -4050-04    | T.   |
| ائدة: شرف ومكانة أهل الحديث                               |             | ٤٣١  |
| أفرين                                                     |             | 5 TV |



# هذا الكتاب ونشور في

