# المسائل والسائل

المروتية ع الإمام أحمت برجَّن بل

فى لهفيت أفي

الجزءالأول

جع وتحقیق کود کهشته عمبارلالهب سلمان س سالم الاحمری حقرق الطبع محفوظة الطبعة الأولسي ١٩٩١م - ١٤١٢ هـ

كَالْرُطُلِيْت بَنْرَا الهاض ـ خارع حسو ـ ص.ب. ٧٦١٧ المثلة العربية الينودية

# بسم الله الرحمن الرحيم تمهيد

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادى له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله أرسله بالهدى ودين الحق فبلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاهد فى الله حق جهاده حتى أتاه اليقين ... وبعد :

فإنه لا يخفى ما للعقيدة من دور متميز في حياة المسلمين إيمانا وسلوكا فهى الأساس ومن حقها أن تكون لها الأولوية ، ومن الواجب على المسلم أن يكون اعتقاده مبنيا على ماجاء في كتاب الله عز وجل وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم فهما المصدران اللذان يعول عليهما في هذا الشأن .

لذا لم ينشأ النزاع في المسائل العقدية في عهد الصحابة ومن تبعهم بإحسان لثباتهم على هذا المبدأ لكن لما ظهر من لم يكتف بكتاب الله عز وجل وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم نشأ النزاع والاضطراب ، عندها لم يجد علماء السلف بدأ من إيضاح الأمور وفق ما جاء في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ومن أولئك العلماء الذين جاهدوا في سبيل تثبيت العقيدة الصحيحة في قلوب المسلمين إمام أهل السنة أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني والذي قد كفينا عن سطر ما قام به من جهود كبيرة فهي معروفة للقاصي والداني وما سنذكره عن الإمام أحمد بمثل عقيدة أهل السنة والجماعة .

ولما كانت أقوال هذا الإمام في المسائل العقدية لايجمعها – حسب علمي – كتاب بهذا الأسلوب بل هي متناثرة في بطون الكتب المطبوع منها والمخطوط، رأيت من المفيد جمع هذه المسائل وترتيبها والتعليق عليها وفق منهج علمي دقيق حتى تكتمل الفائدة منها.

هذا وقد قدمت لهذه المسائل والرسائل دراسة جعلتها على بابين ذكرت في الأول منها ما يتعلق بسيرة الإمام أحمد – بإيجاز –وتحدثت في الباب الثاني عن جمع هذه المسائل والرسائل وما يتعلق بها . وحتمته بالمنهج المتبع في الجمع والتحقيق والدراسة .

وأسجل هنا شكرى وتقديرى لفضيلة الشيخ حماد بن محمد الأنصارى الأستاذ فى قسم الدراسات العليا بالجامعة الإسلامية . الذى تفضل بالإشراف على هذا البحث وأفادنى كثيراً فجزاه الله خيراً وشكر سعيه .

ف ترجمة الإمام أحمد رحمه الله .

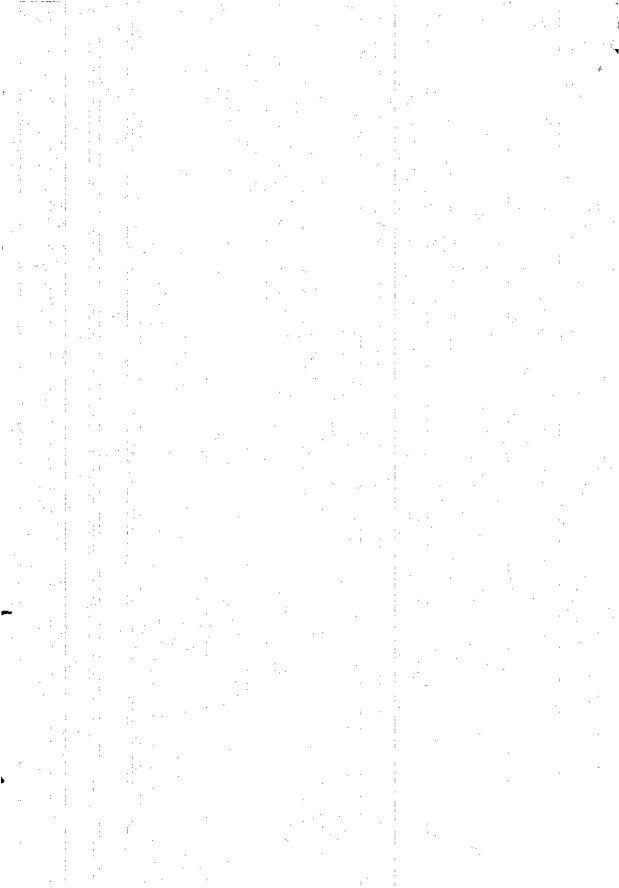
وفيه ثلاثة مباحث

المبحث الأول: اسمه ونسبه ، كنيته ، مولده ، أسرته ،

المبحث الثالى: نشأتُه العلمية ، رحلاته ، سعة علمه ،

شيوخه، تلاميذه.

المبحث الثالث : مؤلَّفَاته ، ثباته على الحق ، وفاته .



# المبحث الأول

#### اسمه ونسبه :

هو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد بن إدريس بن عبد الله ابن حبان بن عبد الله بن أنس بن عوف بن قاسط بن مازن بن شيبان بن ذهل ابن ثعلبة بن عكابة بن صعب بن على بن بكر بن وائل الشيباني. (١)

#### كنيته:

يكني بأبي عبد الله .

# مولده :

ولد – رحمه الله تعالى – فى شهر ربيع الأول من أربع وستين ومئة ببغداد . وقيل ولد بمرو ومنها حمل إلى بغداد والأول هو الصحيح فقد وفدت أمه إلى بغداد وهى حامل به ، ونشأ يتيما .

#### أسرته:

كان مقام أسرته بالبصرة وما حولها . ووالده من أجناد مرو ، توفى وهو شاب فى الثلاثين من عمره ، وجده حنبل تقلد ولاية سرخس فى العصر الأموى ثم أصبح من المناصرين للدعوة العباسية عند انطلاقها . ووالدته من بنى شيبان أيضا ، وقد تولت تربيته فأحسنت .(٢)

<sup>(</sup>۱) تاريخ بغداد : ٤١٤/٤ ، مناقب الإمام أحمد لابن الجوزى ص :١٨ ، البداية والنهاية : ٣٥/١٠ ، - سير أعلام النبلاء : ١٧٨/١١ .

<sup>(</sup>٢) المصادر السابقة .

وقد كان له لله رحمه الله – ولدان عالمان هما صالح وعبد الله<sup>(۱)</sup>،وله أيضاً. من الأولاد غيرهما<sup>(۲)</sup>

#### عصيره

#### الحالة السياسية:

عاش الإمام أحمد مابين عام أربع وستين ومئة إلى عام إحدى وأربعين ومئتين حيث عاصر من خلفاء بنى العباس المهدى والهادى والرشيد والأمين والمأمون والمعتصم والواثق والمتوكل ، وقد تميزت فترة ولاية هؤلاء بالاستقرار السياسى وإن كان يجدث من فترة لأخرى بعض القلاقل (٣) أما البيت العباسى نفسه فقد كان فيه التنافس – فى بعض الأحيان – قويا على السلطة بسبب سعى بعض الخلفاء إلى نقض ما أبرمه سلفه فى ولاية العهد ونتج عن هذا وقوع فتنة بين الأمين والمأمون انتهت بمصرع الأول الذى كان يؤازره العرب وغلبة الثانى الذى يؤازره الفرس ، مما نتج عنه فيما بعد تسلط الأعاجم على الحكم وإحكام قبضتهم على خلفاء بنى العباس.

#### الحالة الاجتاعية :

نظرا لهذا الوضع السياسي المستقر كانت الحياة الاجتماعية في تلك الفترة جيدة وطغى عليها من بعض الفئات مظاهر الترف والتبذير والمجون .

## الحالة العلمية:

كانت تلك الفترة ذهبية ، فهي فترة ثقافة ورق وحضارة وعز للإسلام . وقد كانت بغداد – التي عاش فيها الإمام أحمد – منارة للعلم ومقصدا للعلماء .

<sup>(</sup>۱) سيأتى التعريف بهما عند الكلام عن المصادر المعتمدة في جمع هذه المسائل والرسائل ص: ۲۱م ۲۰۰

<sup>(</sup>٢) انظر: مناقب الإمام أحمد لابن الجوزى ص :٩ .

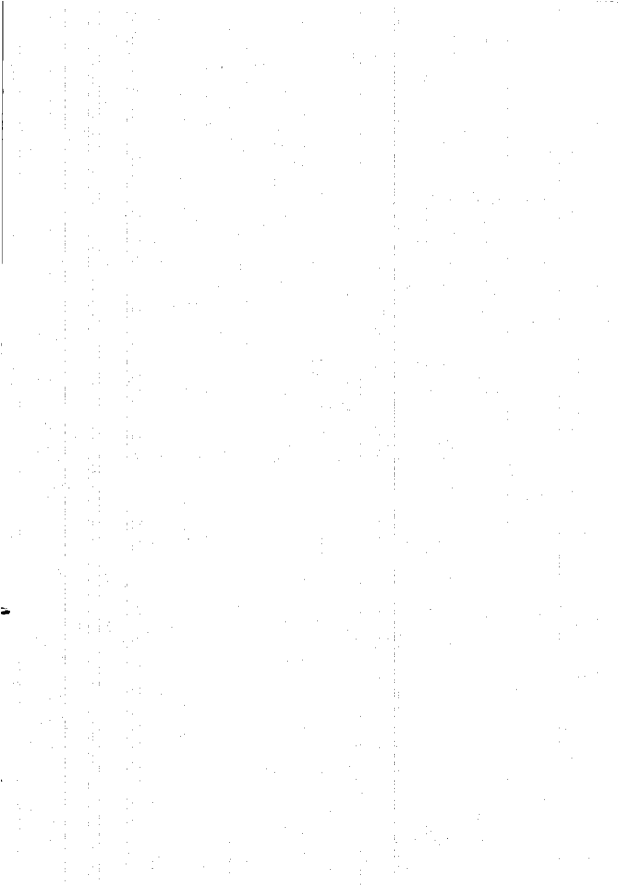
<sup>(</sup>٣) من ذلك : ثورات العلويين المتنالية واستفحال أمر بابك الخرمي وأتباعه .

وصاحب هذه النهضة العلمية الكبرى استفحال البدع وظهور تيارات وحركات حاولت النيل من عقيدة السلف. وقد وجدت في بعض الفترات المسائدة السياسية كما حصل في عصر المأمون إذ قويت شوكة المعتزلة وحاولوا إرغام الناس على القول بخلق القرآن.

ويُرجع كثير من المحققين السبب في انتشار البدع إلى تلك الكتب اليونانية – وغيرها – التي ترجمت إلى اللغة العربية حيث تلقفها المتكلمون وفتنوا بما فيها .

وقد كان لظهور البدع وانتشارها أثر بالغ في حركة التأليف حيث هب العلماء للدفاع عن العقيدة الصحيحة وإزالة الشوائب التي حاول المبتدعة إلصاقها أناً.

<sup>(</sup>١) انظر كثيرًا من الجوانب التي تمثل هذه الفترة في : البداية والنهاية : ١٥٨/١٠ - ٣٤٣ .



# المبحث الثاني

# إنشأته العلمية:

بدأ الإمام أحمد مسيرته العلمية في سن مبكرة إذ يقول: اختلفت إلى الكتاب ثم اختلفت إلى الديوان وأنا ابن أربع عشرة .(١)

وطلبت الحديث وأنا ابن ست عشرة سنة .(٢)

#### :رحلاته:-

يتضح من سيرته العلمية اهتمامه بالحديث إذ كان له الباع الطويل في هذا الشأن . وقد رحل في تحصيله إلى الكوفة والبصرة ومكة والمدينة واليمن والشام وطرسوس (٢).

# سعة علمه:

قال الشافعي : أحمد إمام في ثمان خصال :

إمام في الحديث ، إمام في الفقه ، إمام في اللغة ، إمام في القرآن ، إمام في الفقر ، إمام في الزهد ، إمام في الورع ، إمام في السنة (<sup>٤)</sup> .

وقال أيضا: خرجت من بغداد وما خلفت بها أحداً أتـقى ولا أورع ولا أفقه من أحمد بن حنبل<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء : ١٨٥/١١ .

 <sup>(</sup>٢) مناقب الإمام أحمد لابن الجوزي ص: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) ت/ يغداد : ٤١٢/٤ .

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة : ١/٥ .

<sup>(</sup>٥) ت/ بغداد : ١٩/٤ .

وقال أبو عبيد بن سلام : انتهى العلم إلى أربعة : أحمد بن حبل ...وكان أحمد أفقههم فيه (١)

وقال أبو زرعة لعبد الله بن أحمد: أبوك يحفظ ألف ألف حديث (٢) اهد . وقد كان – رحمه الله تعالى – من أئمة الجرح والتعديل وقوله فى الرجال له مكانته ووزنه . وقد كانت إمامته فى الحديث أمرا متفقا عليه ، لكن الغريب ما زعمه البعض من أن الإمام أحمد لا يعد فقيها وإنما هو محدث (٢) . وأقول: لا ينكر توجه الإمام أحمد إلى الحديث واهتمامه به إلا أن هذا لايعنى أنه اقتصر عليه بل كان هذا التوجه إلى هذا العلم الشريف هو ما جعل منه فقيها كبيرا ، فقد كان يعتمد على الحديث فى مسائل الفقه ، وما بين أيدينا من فقه الإمام أحمد خير شاهد على هذا ، فلا يلتفت إلى هذه المقولة الباطلة . وقد تقدم آنفا قول الإمام الشافعى وأبى عبيد وهناك نقول عن علماء كبار تشهد له بالإمامة فى الفقه (٤).

قال ابن عقيل: ومن عجيب ما تسمعه عن هؤلاء الأحداث الجهال: أنهم يقولون: أحمد ليس بفقيه لكنه محدث، وهذا غاية الجهل لأنه قد خرج عنه اختيارات بناها على الأحاديث بناءً لا يعرفه أكثرهم، وخرج عنه من دقيق الفقه ما ليس نراه بأحد منهم (٥).

شيوخه :-

ذكر ابن الجوزى جملة كبيرة من مشايخه الذين روى عنهم ، وهم كثر من أبرزهم : هشيم وسفيان بن عيينة وجرير بن عبد الحميد ووكيع وأبو معاوية الضرير وعبد الرحم بن مهدى والشافعي وعبد الرزاق وعفان وأبو نعيم وعبد الله بن نمير (17).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١/٥ – ٦، وسير أعلام النبلاء: ١٩٦/١١.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: ١٨٧/١١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ص ١٦٠ -

<sup>(</sup>٤) انظر : ت/ بغداد : ٤١٩/٤ ، مناقب الإمام أحمد لابن الجوزى ص :١٣٧ .

<sup>(</sup>o) مناقب الإمام أحمد ض: ٩١ – ٩٢ .

<sup>(</sup>٦) مناقب ألإمام أحمد ص ٥٨٠ - ٦١، ت/ بغداد:

<sup>141 - 14./11</sup> 

قال الذهبي : فعدة شيوخه الذين روى عنهم في المسند مئتان وثمانون ونيف<sup>(۱)</sup>. اهـ .

وممن حدث عنه من شيوحه : عبد الرزاق والشافعي (٢).

#### نلاميذه:

الرواة عن الإمام أحمد كثيرون أيضا فمنهم من روى عنه الحديث فقط ، ومنهم من اهتم بنقل مسائله وتدوينها ، ومنهم من جمع بين الأمرين .

ومن أبرز من حدث عنه : البخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائى (۳) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) مناقب الإمام أحمد ص: ١١٥ – ١٢٤، سير أعلام النبلاء: ١٨١/١١.

<sup>(</sup>٣) المصادر السابقة.

#### المحث الثالث

مؤلفاتيه :

الإمام أحمد كان يكره وضع الكتب وكان – رحمه الله – من الحفاظ المشهود لهم .

قال أبو زرعة : خُرِرَتْ كتب أحمد يوم مات فبلغت اثني عشر حملا وعدلاً ما كان على ظهر كتاب منها حديث فلان ولا في بطنه حدثنا فلان كل ذلك كان يحفظه (۱). اهـ

فهو - رحمه الله - لم يكتب إلا الكتب الحديثية كالمسند والزهد وفضائل الصحابة وبعض الرسائل في العقيدة . وقد كان لابنيه عبد الله وصالح وأصحابه وتلامذته جهد كبير في إظهار علمه ونشر ما أثر عنه . وسأذكر مؤلفاته المصنفة والمروية عنه "المطبوع منها والذي ما زال مخطوطا أو مفقودا ، ثم أذكر في المبحث التالى ما أفدته من هذه المصنفات وغيرها .

وأبدأ بالمطبوع أو الذى حقق ولم يطبع:

المسند. وهو بحق يعتبر موسوعة فى الحديث النبوى ، ومصدراً أساسياً لا يمكن الاستغناء عنه فقد جمع فيه ما يقارب أربعين ألف حديث كا ذكر ابن النديم (۱) ، وذكر فؤاد سركين أنه يضم ۲۸۰۰ – دكر ابن النديم ، وهو مطبوع . وفيه زيادات لابنه عبد الله كثيرة .

۲ – الزهد . مطبوع .

 <sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ١٨٨/١١.
 (٢) أقصد ما لم يصنفه هو وإنما صنفه تلامدته أو من أخذ عنهم كالخلال الذي جمع مسائله ثم وضعها في مصنفات مناسبة لها .

<sup>(</sup>٣) الفهرست ص : ٣٢٠ :

<sup>(</sup>٤) في تاريخ التراث العربي : ١٩٨/٢ .

- ٣ فضائل الصحابة . وقد نال به محققه درجة الدكتوراه وطبعه .
  - ٤ العلل ومعرفة الرجال رواية عبد الله . طبع .
    - ه الأشربة ، طبع مرارا .
      - ٦ الورع .طبع قديما وظهر أخيرا . ِ
      - ٧ الرد على الجهمية . طبع مرارا .
      - ٨ الصلاة وما يلزم فيها . طبع مرارا .
        - ٩ أحكام النساء. طبع.
    - ١٠ مسائل أحمد برواية عبد الله طبع .
- ١١ مسائل أحمد برواية صالح حقق رسالة دكتوراه ، في الجامعة
   الإسلامية قد طبع بالتحقيق المذكور .
  - ١٢ مسائل أحمد برواية ابن هانيء طبع .
  - ١٣ مسائل أحمد برواية أبى داود طبع .
- 12 مسائل أحمد برواية الكوسج حقق، رسالة دكتوراه، وأربع رسائل ماجستير بالجامعة الإسلامية .
- ١٥ مسائل أحمد برواية عبد الله بن محمد بن عبد العزيزالبغوى طبع .
   ١٦ عقيدة الإمام أحمد برواية : عبدوس بن مالك ، ومحمد بن عوف الطانى ،
- والحسن بن إسماعيل الربعى ، ومحمد بن حبيب الأندرانى ، وأحمد بن جعفر الإصطخرى وهى جميعها مطبوعة ضمن تراجم أصحابها في طبقات الحنابلة .
- ۱۷ رسالته إلى مسدد بن مسرهد . مطبوعة ضمن طبقات الحنابلة في ترجمة مسدد .
- ١٨ كتاب السنة للخلال جمع في معظمه نصوص الإمام أحمد وقد حقق قسم
   منه ، رسالة دكتوراه بالجامعة الإسلامية .
  - ١٩ الأسماء والكنى ، برواية صالح . طبع .

# ومن المؤلفات المخطوطة :

- ٢٠ مختصر في أصول الذين والسنة (١ ۲۱ - مسائل حرب الكرماني<sup>(۱)</sup>.
  - ۲۲ مسائل الأثرم<sup>(۲)</sup>.
- ٢٣ الناسخ والمنسوخ''. ٢٤ – أحكام أهل الملل ، جمع الخلال<sup>(٥)</sup>.
- ٧٥ الثلاثة أحاديث التي رواها الإمام أحمد عن النبي صلى الله عليه وسلم في المنام<sup>(٢)</sup>.
  - ٢٦ أسئلة لأحمد بن حنبل عن الرواة الثقات والضعفاء (٧).
  - ۲۷ جزء فيه أحاديث رواها أحمد بن حنبل عن الشافعي (^).
  - ٢٨ مسند أهل البيت لأحمد بن حنبل<sup>(١)</sup>.
  - ٢٩ معرفة الرجال وعلل الحديث . رواية أبي بكر المروذي<sup>(\*</sup>
    - ٣٠ الوقوف والوصايا جمع الخلال''').
    - (١) تاريخ الأدب العربي : ٣/٠٦/، وتاريخ التراث العربي : ٢٠٦/٢ .
- (٢) ذكر محقق مسائل ابن هانيء أنه يحتفظ بنسخة منها . (٣) مكتبة عبد الرحيم صديق بمكة المكرمة . أشار إلى وجوده في المكتبة المذكورة محقق كتاب الإبانة
  - الصغرى لابن بطة .
    - (٤) له نسخة مصورة في مكتبة فضيلة الشبخ حماد بن عمد الأنصاري .
      - (٥) له نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية .
        - (٦) تاريخ التراث العربي : ٢٠٦/٢ .
- (٧) فهرس مخطوطات الظاهرية حديث ص :١٢٣ ، ولدى فضيلة الشيخ حماد بن عمد الأنصاري
  - (٨) فهرس معهد المخطوطات : ٢٣٦/٢ .
  - (٩) فهرس الخزانة التيمورية : ٢٣٦/١ .
  - (١٠)فهرس مخطوطات الظاهرية ص: ٢١٢ .
    - (١١) فهرس دار الكتب بالقاهرة .

٣١ – جواب الإمام أحمد عن سؤال في خلق القرآن(١) .

٣٢ – قصيدة في الموت والآخرة (٢٠) .

۳۳ – السنة الصغير<sup>(۴)</sup> .

۳۶ – الترجل<sup>(٤)</sup>

# ومن المؤلفات التي ذكرت في ثنايا بعض الكتب والتي يظن أنها مفقودة :

۳o – التفسير<sup>(٥)</sup> .

٣٦ - المناسك (١).

۳۷ – الفرائض<sup>(۲)</sup> .

٣٨ – طاعة الرسول برواية صالح بن أحمد<sup>(٨)</sup> .

۳۹ – التاريخ<sup>(۹)</sup> .

٤٠ – المقدم والمؤخر في كتاب الله(١٠٠ .

۱۱ – حدیث شعبة <sup>(۱۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) تاريخ التراث العربي : ٢١٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ التراث العربي : ٢٠٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) تاریخ التراث العربی : ٢/٢٠٥ .

<sup>(</sup>٤) دار الكتب المصرية. وله نسخة في مكتبة عبد الرزاق حمزة بمكة المكرمة وفي مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة .

<sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة : ٨/١، وسير أعلام النبلاء : ٥٢١/١٣، وانظر ما ذكره في : ٣٢٨/١١ حول نسبة هذا الكتاب لأحمد .

<sup>(</sup>٦) الكبير والصغير . طبقات الحنابلة : ١٨٣/١ .

<sup>(</sup>٧) سير أعلام النبلاء: ٣٢٨/١٠١ .

 <sup>(</sup>٨) وهو موجود برواية عبد الله-وقد أفدت منه ، ذكره الداودى في طبقات المفسرين : ٧١/١ . وما
 تقدم ذكره ابن النديم في الفهرست ص : ٣٢٠ .

<sup>(</sup>٩) سير أعلام النبلاء : ٣١٨/١٣ ، فتح البارى : ٢٧/١ .

<sup>(</sup>١٠)طبقات الحنابلة : ٨/١ ، والسير : ٢١/١٣ .

<sup>(</sup>١١)طبقات الحنابلة : ١٨٣/١ ، والسير : ٣١/١٣ .

٤٢ – جوابات القرآنُ<sup>(١)</sup> .

۴۳ – حديث الشيوخ <sup>(۱)</sup> . ۶۶ – الإرجاء <sup>(۲)</sup> .

٤٥ – فضائل أهل البيت<sup>(٤)</sup>

27 – الإيمان برواية عبد الله بن أحمد بن حنبل<sup>(٥)</sup>. وبرواية الحسين بن الحسن

على الزنادقة ٣/ج<sup>(٢)</sup>.

٤٨ – نفى التشبيه . ٤٩ – الإمامة<sup>(٨)</sup> .

ثباته على الحق :

لقد كان في ثبات الإمام أحمد- رحمه الله- في مسألة القرآن قوة وصلابة دحر

بها أهل الزيغ والضلال وتلاشت أمامها أوهامهم في حمل أثمة السنة على القول بخلق القرآن

قال أبو نصر السجزى: ... ثم ظهر الكلام وأهله وانتشرت كتب الفلاسفة وأهل الزيغ فى أيدى الناس وكثرت المذاهب فى الأصول فأيد الله سبحانه بمنه أبا عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الشيبانى – رحمه الله – حتى قام بإظهار المنهاج الأول ... وكان متمسكا بآثار السلف ومتمكنا من العقل والعلم والحلم ، فنشر ما كان عليه السلف وثبت فى المحنة ولم يأت من عنده بشيء ولم يعول إلا

<sup>(</sup>۱) المصدران السابقان . (۲) ت/ بغداد : ۳۷۰/۹ ، مناقب الإمام أحمد ص :۲٤٨ .

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء : ٢٤٣/١١ . وعنة أحمد بن حنبل لحنبل بن إسحاق ص : ٤٠

<sup>(</sup>۱) سور احمدم المبراء . ۱۰/۱۱ . وقت العد بن عبل عبل بن إصحاق عن . . . (٤) المستدرك للحاكم : ١٥٧/٣ .

 <sup>(</sup>٥) العدة في أصول الفقه للقاضى أبي يعلى: ٩٦٣/٣.

<sup>(</sup>٦) المعجم المفهرس لابن حجر : ١٠٦/١

<sup>(</sup>٧) لعله الكتاب المتداول المعروف .

<sup>(</sup>٨) سير أعلام النيلاء: ٢٢٠/١١ بـ

على السنن الثابتة ، وإنما عرف المذهب به لتفرده بالقيام فى وقته وسكوت أترابه عن ذلك ، إما لخوف البعض أو عرفانا من الآخرين بأنه أولاهم بما قام به لتقدمه عليهم فى خصال الخير ، وظهر تقدمه فى العلوم التى ذكرناها فهو إمام مقتدى به(۱).

ويقول ابن تيمية : إن الإمام أحمد صار مثلا سائرا يضرب به المثل في المحنة والصبر على الحق ، وإنه لم تكن تأخذه في الله لومة لائم ، حتى صار اسم الإمام مقرونا باسمه في لسان كل أحد فيقال : قال الإمام أحمد . هذا مذهب الإمام أحمد لقوله تعالى ﴿ وجعلنا منهم أثمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآيتنا يوقنون ﴾ (٢) فإنه أعطى من الصبر واليقين ما يستحق به الإمامة في الدين . وقد تداوله ثلاثة خلفاء مسلطون من شرق الأرض إلى غربها ، ومعهم من العلماء المتكلمين والقضاة والوزراء والسعاة والأمراء والولاة من لا يحصيهم إلا الله فبعضهم بالحبس وبعضهم بالتهديد الشديد بالقتل وغيره ، وبعضهم بالتشريد والنفى ... وهو مع ذلك لم يعطهم كلمة واحدة مما طلبوه منه وما رجع عما والنفى ... وهو مع ذلك لم يعطهم كلمة واحدة مما طلبوه منه وما رجع عما حاء به الكتاب والسنة ولا كتم العلم ، ولا استعمل التقية "كا بل أظهر من سنة رسول الله عليه وسلم وآثاره ودفع من البدع المخالفة لذلك ما لم يتأت مثله لعالم من نظرائه وإخوانه المتقدمين والمتأخرين ...

ويقول فى موضع آخر: وصار الإمام أحمد علما لأهل السنة الجائين بعده من جميع الطوائف: كلهم يوافقه فى جمل أقواله وأصول مذاهبه، لأنه حفظ على الأمة الإيمان الموروث والأصول النبوية ممن أراد أن يحرفها ويبدلها<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) الرد على من أنكر الحرف والصوت (ق: ٤٩).

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة / آية : ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) قال لعمه إسحاق لما أراده عليها وهو في السجن: يا عم إذا أجاب العالم تقية والجاهل بجهل فمتى نتين الحق . محنة أحمد لحنبل بن إسحاق ص ٤١:

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى: ٤٣٩/١٢ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه.

#### و فاتـه:

بعد حياة حافلة بطلب العلم ونشره ومناصرة عقيدة السلف والدفاع عنها وافاه الأجل يوم الجمعة في الثاني عشر من ربيع الأول سنة إحدى وأربعين ومئتين وله سبع وسبعون سنة رحمه الله – وجزاه عما قدمه من نصرة الدين خير الجزاء.

ولابدلى أن أشير هنا إلى أن ما سطرته فى هذه الوريقات لا يمثل الجوانب المتعددة فى حياة هذا الإمام وما ذكرت إلا غيضا من فيض ، فالإمام أحمد علم من أعلام المسلمين اهتم به العلماء والمؤرخون قديما وحديثا ، وكتبوا عنه حتى إن البعض منهم صنف فى هذا كتبا مستقلة كا فعل ابن الجوزى فى كتابه «مناقب الإمام أحمد » . وكذا ألف البيهقى (١) والهروى (٢) كتابين بهذا الاسم .

وللسعدى (۲) ( الجوهر المحصل فى مناقب الإمام أحمد » وقد طبع ، وذكر فؤاد سزكين لتقى الدين المقريزى ( ت : ١٨٤٥ هـ ) ( مناقب أحمد » وقال ربما كان مختصرا من كتاب المقفى للمقريزى (٤) – ليدن : ١١٠٣ .

كما خصصت مؤلفات في محنته ، ومنها : إ

و ذكر محنة أحمد لحنبل بن إسحاق و هو مطبوع ، ومحنة إمام أهل السنة للمقدسي وقد طبع حديثا ، وامتحان أحمد مع أمير المؤمنين لأبي طاهر إبراهيم ابن أحمد بن يوسف القرشي كتبه قبل ٦٦٩ (٥) . وله نسخه مصورة في مكتبة الخطوطات بالجامعة الإسلامية .

<sup>(</sup>۱) ستأتى ترجمته ص: ۳ م م. والكتاب ذكر فى مجموع الفتاوى لابن تيمية : ۳۸٤/۸ . وذكره فؤاد سركين فى تاريخ التراث العربى : ۱۹۸/۲ وقال : وصلت إلينا منه قطعة كبيرة فى كتاب البداية والنهاية : ۲۹/۱۰ – ۳۳۹

 <sup>(</sup>۲) هو: عبدالله بن محمد الأنصارى وقد ذكر مُصنفه هذا ابن تيمية في مجموع الفتاوى: ١٧٧/٦.
 والذهبي في السير: ١٠/١٨.

 <sup>(</sup>۳) هو: بدر الدين ، محمد بن محمد بن أبي بكر السعدى . المتوفى سنة ٩٠٠ هـ. انظر معجم المؤلفين :

<sup>(</sup>٤) تاريخ التراث العربى : ١٩٨/٢ .

<sup>(</sup>٥) نفس المصدر .

وهناك أبحاث أخرى أيضا منها : سيرة الإمام أحمد لصالح بن أحمد (١) .

وذكر فؤاد سزكين :

« مجمل الرغائب فى المناقب » لزكى الدين عبد الله بن محمد بن عبد الله الخررجى المالكى كتبه قبل ٨٣٤هـ . وهو تنقيح لمختصر من كتاب لابن الجوزى دار الكتاب بالقاهرة (٢) .

وذكر بروكلمان () فيمن كتب عن أحمد :

أحمد بن مخرمة في تاريخ عدن وفيه أنه ورد إلى عدن في طلب العلم (١).

وفي العصر الحاضر ظهرت مؤلفات كثيرة تبحث في سيرته ومنها :

أحمد بن حنبل حياته وعصره – آراؤه الفقهية لمحمد أبو زهرة . أحمد بن حنبل بين محنة الدين والدنيا لعبد الجواد الدومي .

أحمد بن حنبل إمام أهل السنة. لعبد الحليم الجندي .

أحمد بن حنبل والمحنة. لعلى بن الحق .

أحمد بن حنبل والمحنة ولتر . ترجمة عبد العزيز بن عبد الحميد .

<sup>(</sup>١) راجع المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) تاريخ التراث العربي : ٣٠٩/٣ . دعم حدالة بد أكد خداء إلى مدخة بديم الأخد من أحد أنه قال خاف الله جام أنفة

<sup>(</sup>٤) وهناك نص يؤكد ذهابه إلى عدن فقد روى الأثرم عن أحمد أنه قال : في سبيل الله دراهم أنفقناها في الذهاب إلى عدن إلى إبراهيم بن الحكم بن أبان . الجرح والتعديل : ٩٤/٢ .

وذكر بروكلمان أطروحة دكتوراه في أحمد بن حنبل ومحنته ، لباتن<sup>(۱)</sup>. حصص له أصحاب كتب التراجم مساحات كبيرة في كتبهم واهتموا

(۲) انظر: طبقات ابن سعد: ۲۰۵۷، التاریخ الکبیر: ۲/۵، والتاریخ الصغیر: ۲۰۷۳ و کلاهما للبخاری، والتاریخ لیعقوب الفسوی: ۲۱۲/۱، ۲۹۳۱، والجرح والتعدیل: ۲۹۲۱ – ۲۹۳۱ و ۲۸۲۰، ۷، وحلیة الأولیاء: ۲۱۱۹، ۲۳۳، والفهرست لابن الندیم ص: ۲۸۵، وت/ بغداد: ۲۲/۱، ۲۰۳۱، وطبقات الحنابلة: ۲۰۰۱، ۲۰۰۲، وتهذیب الأسماء واللغات: ۲۰۱۱، ۱۱۲، ۱۱۲، ووفیات الأعیان: ۲۳/۱، ۱۳۰۲، وتهذیب الکمال ورقة: ۳۳، تذکرة الحفاظ: ۲۳۱۲، وسیر آعلام النبلاء: ۲۲۷۱، ۱۳۷۱، والعبر: ۲۳۵۱، وتهذیب التهذیب: ۲۲۲۱، والواق بالوفیات: آعلام النبلاء: ۲۷/۲۱، والعبر: ۲۳۳۱، وطبقات الشافعیة للسبکی: ۲۷/۲۱، ۳۵، والبدایة والنهایة: ۲۰۲۱، ۱۲۲۱، والنجوم الزاهرة: والنهایة: ۲۰۲۱، والمبال ۱۱۲۱، ۱۱، وطبقات القراء: ۲۲/۱۱، والنجوم الزاهرة: ۲۰۲۱، وطبقات الخفاظ ص: ۱۸۲، وشدرات الذهب: ۲۰۲۱، وطبقات المفسرین: ۲۰۲۱، الرسالة المستطرفة ص: ۱۸، وشذرات الذهب: ۲۰۲۲، ۹۸، و ۱۸۰۰ کذا ذکر محقق الجزء الحادی عشر من سیر أعلام النبلاء عند ترجمة الإمام أحمد.

(١) تاريخ الأدب العربي : ٣٠٩/٣ .

وانظر أيضاً : تاريخ التراك العربى لفؤاد سزكين : ١٩٦/٢ – ٢١٩، وتاريخ الأدب العربي لبروكلمان : ٣١٠/٣ – ٣١٦، ومعجم المؤلفين لكحالة : ٣٦/٢ – ٩٧، والأعلام المبزركلين :

# الباب الثاني

# . . . .

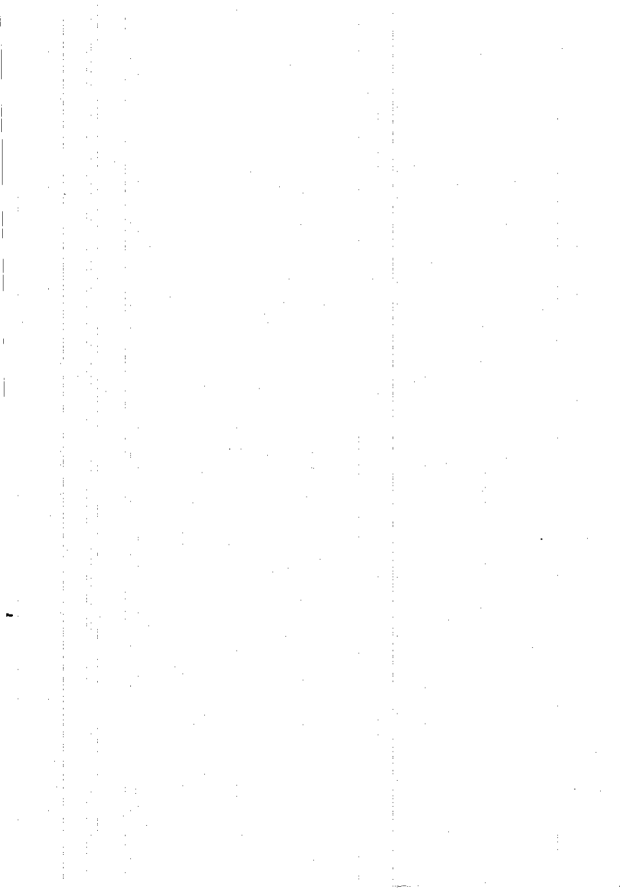
في المسائل والرسائل:

وفيه أربعة مباحث :

المبحث الأول : المصادر المعتمدة في جمع هذه المسائل والرسائل . المبحث الثاني : رسالتا التميميين ومدى صحة نسبة ما فيهما للإمام أحمد.

المبحث الثالث : أهمية جمع هذه المسائل والرسائل .

المبحث الرابع : منهجي في الجمع والتحقيق والدراشة .



# المبحث الأول

# المصادر المعتمدة في جمع هذه المسائل والرسائل

لم يكن جمع هذه المسائل والرسائل بالعمل السهل فهى متناثرة فى بطون الكتب المطبوعة والمخطوطة . ولقد بذلت أقصى ما أستطيع من جهد لجمع أكبر قدر ممكن ، حتى إنى فى كثير من الأحيان أتصفح كتابا – مطبوعا أو مخطوطا – يتألف من عدة أجزاء لأستخرج منه رواية أو اثنتين وأعتقد – والله أعلم – أنى وفقت لجمع جملة طيبة . إذ يستحيل الاستقصاء والحصر .

وسوف أذكر الآن المصادر التي أفدت منها – المطبوعة والمخطوطة – وستكون بالترتيب على حسب الأهمية والإفادة منها :

# ١ – كتاب السنة ،لأبي بكر الخلال :

وهو أحمد بن محمد بن هارون ، ولد سنة أربع – أو خمس – وثلاثين ومتنين وتوفى سنة إحدى عشر وثلاث مئة . قال عنه الذهبي : الإمام العلامة الحافظ الفقيه شيخ الحنابلة وعالمهم (۱)

وهذا الرجل له فضل كبير على المذهب الحنبلى بوجه خاص ، فكيما قدمت فالإمام أحمد رحمه الله كان يكره تصنيف الكتب – فلم يصنف إلا بعض الكتب الحديثية وبعض الرسائل في العقيدة – إلا أن أصحابه حفظوا علمه وأقواله وفتاويه

 <sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء: ۲۹۷/۱٤. وانظر ترجمته في: ت/ بغداد: ۱۱۲/۵، وطبقات الحنابلة: ۲۲/۱، وطبقات الحنابلة: ۲۲/۱، والمنتظم: ۱۷۶/۱، وتذكرة الحفاظ: ۷۸۰/۳، والوافى بالوفيات: ۹۹/۸، والبهاية: ۱۶۸/۱۱، والنجوم الزاهرة: ۲۰۹/۳، وطبقات الحفاظ ص: ۳۲۹، شذرات الذهب: ۲۲۱/۲، والرسالة المستطرفة ص: ۳۷.

ف صدورهم ومدوناتهم وتتلمد الخلال على يد بعض أصحاب الإمام أحمد كأبي بكر المروذى وصرف جل جهده فى تتبع تلامذة وأصحاب الإمام أحمد وكتابة ما حفظوه وكتبوه عن الإمام ، قرحل فى سبيل هذا العلم النبيل إلى بقاع كثيرة وبلدان متباعدة . وجمع كنوز الإمام أحمد فى فنون شتى وأودعها مصنفات كثيرة من أجمعها فى باب العقيدة كتاب السنة هذا . وكتب أحرى سنتعرض لها .

و لم يكتف-رحمه الله-بهذا الجهد الكبير ، بل إنه صنف كتابا في الطبقات ولعله خصص منه جزءًا كبيرا لتراجم أصحاب وتلامذة الإمام أحمد إذ أن ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة قل ما يترجم لأحد إلا ويذكر قول الحلال فيه . وكذلك الخطيب في تاريخ بغداد ينقل كثيراً من أقواله في أصحاب الإمام أحمد . قال ابن تيمية : أبو بكر أحمد بن محمد بن هارون الحلال – وهو الذي

جمع نصوص أحمد فى أصول الدين وأصول الفقه وفى أبواب الفقه كلها وفى الآداب والأخلاق والزهد والرقائق وفى علل الحديث وفى التاريخ وغير ذلك من علوم الإسلام (١٠).

وقال الذهبى: رحل إلى فارس وإلى الشام والجزيرة يتطلب فقه أحمد وفتاويه وأجوبته وكتب عن الكبار والصغار حتى كتب عن تلامذته وجمع فأوعى ، ثم أنه صنف كتاب: « الجامع فى الفقه » من كلام الإمام أحمد بأخبرنا وحدثنا يكون عشرين مجلدا. وصنف كتاب « العلل » عن أحمد فى ثلاث مجلدات وألف كتاب « السنة وألفاظ أحمد والدليل على ذلك من الأحاديث » فى ثلاث مجلدات ، تدل على إمامته وسعة علمه . ولم يكن قبله للإمام مذهب مستقل حتى تتبع هو نصوص أحمد ودونها وبرهنها بعد الثلاث مئة ، فرحمه الله تعالى (1)

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى : ۲۲٥/۱۲ .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: ٢٩٧/١٤ - ٢٩٨ .

وقال ابن القيم : وجمع الخلال نصوصه في الجامع الكبير فبلغ نحو عشرين سفرا أو أكثر. اهـ(١) .

قلت: وكتاب السنة هذا منه جزء مخطوط له صورة فى المكتبة المركزية بالجامعة الإسلامية – قسم المخطوطات – وقد حقق ما يقارب نصف هذا الجزء رسالة دكتوراه – كما سبق الإشارة إليه – والنصف الآخر ما زال مخطوطا، وقد عانيت صعوبات كثيرة من الجمع فى هذا الكتاب خاصة الجزء الثانى منه ففيه طمس فى مواضع كثيرة وعدم وضوح، إلا أنى ولله الحمد تغلبت على ذلك ونقلت منه مسائل كبيرة.

وهذا الجزء الذي بين أيدينا لا يمثل إلا قسما من الكتاب ، ولا أدرى هل الأجزاء المتبقية موجودة أم لا .

والمطلع على كتب ابن تيمية وابن القيم يجد أنهما أكثروا النقل من هذا الكتاب فكثيرا ما يقولان : قال الحلال فى كتاب السنة،وكذا القاضى أبو يعلى ابن الفراء يكثر النقل من الكتاب ، وإن كان فى كثير من الأحيان لا يصرح باسم الكتاب إلا أنه قد تأكد لى من أوجه كثيرة أنه ينقل منه .

والحلال لم يقتصر فى هذا الكتاب على النقول عن الإمام أحمد فقط ، بل نقل عن غيره – وإن كان أكثر عنه واعتمد قوله – كما أنه يروى فيه أحاديث كثيرة .

وخلاصة القول: أن كتاب السنة للخلال يعتبر من أهم المصادر التي يعتمد عليها لتلقى أقوال الإمام أحمد في مسائل العقيدة .

ومن كتب الخلال التي أفدت منها أيضا :

٢ – كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر :

 <sup>(</sup>١) إعلام الموقعين: ٢٨/١ . وانظر: ت/بغداد: ١١٣٥ – ١١٣ .

وقد نقلت منه مسائل متنوعة في هذا الباب ، وهو مطبوع .

۳ - کتاب الحث على التجارة والصناعة والرد على من يدعى التوكل :
 وعندى منه نسخة مصورة عن مخطوط الظاهرية تقع في ( ۱۳ : ق )

وعندى منه نسخه مصورة عن محطوط الظاهريه تفع في (١٣: ق) وخطها واضح وقد طبع قديما إلا أنى لم أحصل على تلك الطبعة ، ثم طبع في الآونة الأخيرة .

كتاب أحكام أهل الملل والردة والزنادقة وتارك الصلاة والفرائض ونحو ذلك:

وهو كتاب كبير جليل فريد فى بابه . له نسخة مصورة فى قسم المخطوطات بالجامعة الإسلامية ، ولايزال مخطوطا وقد أفدت منه كثيرا فى مسائل قلما توجد فى غيره .اهـ .

انتهى ما أفدت من مصنفات الخلال .

کتاب السنة

٦ - مسائل الإمام أحمد .

وكلاهما لعبد الله بن أحمد بن محمد بن حنبل، ابن الإمام.

وهو: أبو عبد الرحمن ، ولد سنة مئتين وثلاث عشرة، عاش مع أبيه ثمانى وعشرين سنة قضى عشرين منها ملازما لأبيه فأسمعه من الحديث وغيره الكثير وكان حافظا حتى أصبح من أروى الناس عن والده . سمع المسند والناسخ والمنسوخ والتاريخ وحديث شعبة والمقدم والمؤخر في كتاب الله عز وجل والمناسك وجوابات القرآن والزهد والسنة والعلل والمسائل وغيرها من الكتب تجدها عند من ترجم له (۱).

 <sup>(</sup>۱) انظر :الجرح والتعديل : ٧/٥ ، ت/ بغداد : ٣٧٥/٩ ، وطبقات الحنابلة : ١٨٠/١، والمنتظم ٣٩/٦،
 وتذكرة الحفاظ ٢/٥٦، وسير أعلام النبلاء ٣١/١٣ ، والبداية والنهاية : ٩٦/١١ ، وطبقات القراء
 لابن الجزرى : ٤٠٨/١، تهذيب التهذيب : ١٤١/٥ ، النجوم الزاهرة : ١٣١/٣ ، شذرات الذهب :
 ٢٠٣/٢ .

وكما أشرت سابقا أنه سمع من أبيه ما لم يسمعه غيره حتى أنه سئل كم سمعت من أبيك ؟ قال : مئة ألف وبضعة عشر ألفا .

و لم يكتف بالتتلمذ على والده فقط بل إن شيوخه زادوا على الأربع مئة . وله زيادات على المسند كثيرة وكذا الزهد وفضائل الصحابة وكلها لأبيه .

## ومن مصنفاته هو:

كتاب السنة . الذي أفدت منه .

وهو من كتب العقيدة السلفية وهو مشهور ومعروف أفاد منه كثير من العلماء سلك فيه مؤلفه طريقة المحدثين فهو يسوق تحت كل باب ما يناسبه من الأحاديث والأخبار ويقول في بعض المباحث سألت أبى عن كذا . وهذا هو الذي أفدته في بحثى هذا من الكتاب .

وهذا الكتاب طبع قديما عام ١٣٤٩هـ بالمطبعة السلفية بمكة المكرمة ثم ظهر عام ١٤٠٥هـ وقدم أطروحة لنيل درجة الدكتوراه في جامعة أم القرى . ونال به محققه هذه الدرجة ، ثم طبع فظهر عام ١٤٠٧هـ .

ولديَّ من الكتاب نسختان مصورتان عن مخطوطة « الظاهرية » و « حدا بخش »ولقد اعتمدت عليهما مع المطبوع في تقويم النص .

أما المسائل ، فهو في الفقه ، إلا أني أفدت منه كثيرا ففيه جملة لا بأس بها من المسائل العقدية المتناثرة في ثنايا الكتاب .

وقد طبع الكتاب عام ١٤٠١هـ .ثم قدم أطروحة لنيل درجة الدكتوراه في جامعة الأزهر ونال به محققه هذه الدرجة ثم أظهره مطبوعا عام ١٤٠٦هـ .

وأختم حديثي حول هذين الكتابين بقول مصنفهما : «كل شي أقول قال أبي » فقد سمعته مرتين وثلاثا وأقله مرة (١٠)

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة : ١٨٤/١ .

# ٧ - مسائل الإمام أحمد ، رواية أبي داود السجستاني :

وهو: سليمان بن الأشعث ، الحافظ العالم الثقة ، مصنف السنن وغيرها ، ولد سنة اثنتين ومئتين وتوفى سنة خمس وسبعين ومئتين .

قال الذهبي : كان على مذهب السلف في اتباع السنة والتسليم لها وترك الحوض في مضائق الكلام (١٠) اهـ .

وهذه المسائل في الفقه غالبها ، وفيها جملة جيدة تتعلق بالعقيدة أفدت منها كثيرا

والكتاب طبع على نسختين : « المحمودية » و «الظاهرية » والأولى منهما راجعتها للمقارنة مع المطبوعة وهي الآن في مكتبة الملك عبد العزيز بالمدينة النبوية .

# ٨ – مسائل الإمام أحمد ، رواية ابن هانيء:

وهو :إسحاق بن إبراهيم بن هانىء النيسابورى ، ولد سنة ثمان عشرة ومئتين ، وتوفى سنة خمس وسبعين ومئتين .

قال ابن أبى يعلى : حدم إمامنا وهو ابن تسع سنين وذكره أبو بكر الحلال فقال : كان أخا دين وورع ، ونقل عن أحمد مسائل كثيرة ستة أجزاء . اهـ .

وقال الذهبي : الفقيه ، من أصحاب الإمام أحمد ، له عنه سؤالات في مجلدة وكان من العلماء العاملين (٢٠ . اهـ .

وهذه المسائل كسابقتها معظمها في الفقه وفيها جملة طيبة تتعلق بالعقيدة ولقد كانت الفائدة منها كبيرة ولله الحمد . والكتاب مطبوع .

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته وافية في : أُخبار أصبهان : ٦٦/٢ ، ت/ بغداد : ٤٦٤/٩ ، طبقات الحنابلة : ١/١٥ ،

المنتظم: ٢١٨/٦، وفيات الأعيان: ٤٠٤/٦، سير أعلام النبلاء: ٢١٢/١٣، تذكَّرة الحفاظ: ٧٦٧/٢، البداية والنهاية: ١١/٤، ، طبقات الحفاظ ص: ٣٣٢، طبقات القراء لابن الجزري:

<sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في : ت/ بغداد : ۲۰۲۱ ، شذرات الذهب : ۱۹۷/۲ . (۲) انظر ترجمته في : ت/ بغداد : ۳۷۶/۳ ، طبقات الحنابلة : ۱۰۸/۱ ، المنتظم : ۹۹/۵ ، سير أعلام النبلاء : ۹/۱۳ ، المنهج الأجمد : ۲۰٤/۱ .

# ٩ - مسائل الإمام أحمد وإسحاق بن راهويه ، رواية الكوسج .

وهو: إسحاق بن منصور بن بهرام المروزى ، الفقيه الحافظ الحجة . ولد بعد السبعين ومئة ، وتوفى سنة إحدى وخمسين ومئتين .

قال الذهبي في ترجمته: هو صاحب المسائل عن أحمد بن حنبل ... فبلغه أن أحمد بن حنبل رجع عن بعض تلك المسائل التي علقها عنه ... فخرج راجلًا إلى بغداد وعرض خطوط أحمد عليه في كل مسألة استفتاه عنها فأقر له بها ثانيا وأعجب به (۱).

وهذه المسائل كما أشرت سابقا حققت فى خمس رسائل جامعية الا أنه لم يطبع منها شيء حتى تاريخ إعداد هذه الرسالة . وهي فى الفقه وفيها جملة قليلة تتعلق بالعقيدة ولها نسختان المصرية والظاهرية ، والأولى منهما هي التي اعتمدت عليها فى الجمع وقد بذلت فيها جهداً لطولها مع قلة ما استخرجته منها من مسائل ورغم قلتها إلا أنها من غاية الأهمية فلله الحمد والمنة .

# ١٠ - مسائل الإمام أحمد ، رواية صالح بن أحمد بن حبل ، ابن الإمام :

وهو : أبو الفضل ، المحدث الثقة الحافظ الفقيه القاضى . ولد سنة ثلاث ومئتين وتوفى سنة ست وستين ومئتين ، سمع أباه وتفقه عليه .

قال أبو بكر الخلال : سمع من أبيه مسائل كثيرة وكان الناس يكتبون إليه من حرسان يسأل لهم أباه فوقعت إليه مسائل جيدة (٢٠). اهـ.

<sup>: (</sup>١) سير أغلام النبلاء: ٢٥٩/١٢ - ٢٦٠ وذكرها غيره .

وانظر ترجمته في : الجرح والتعديل : ٢٣٤/٢ ، ت/ بغداد : ٣٦٢/٦ ، طبقات الحنابلة : ١١٣/١ ، تذكرة الحفاظ : ٣٦٢/٦ ، الواف بالوفيات : ٤٢٦/٨ ، تهذيب التهذيب : ٢٤٩/١ ، النجوم الزاهرة : ٢٣٣/٢ ، طبقات الحفاظ ص :٢٢٩ ، شذرات الذهب : ٢٣٣/٢ .

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في : الجرح والتعديل : ٣٩٤/٤ ، ت بغداد ٣١٧/٩ ، طبقات الحنابلة : ١٧٣/١ ،
 سير أعلام النبلاء : ٢١/٩٢٥ ، البداية والنهاية : ٤٠/١١ ، المنتظم : ٥١/٥ ، شذرات الذهب : ٢٤٩/٢ ، الرسالة المستطرفة ص : ١٠٤ .

وهذه المسائل في الفقه ، وفيها قليل مما يتعلق بالعقيدة ، وهي كسابقاتها فيها طول وقدمت أطروحة دكتوراه بالجامعة الإسلامية ، وخرجت مطبوعة بالتحقيق المذكور بعد إعداد هذه الرسالة .

١١ - طبقات الحنابلة ، تصنیف ابن أبی یعلی ، العلامة الفقیه القاضی
 أبو الحسین محمد بن محمد بن الحسین الفراء :

ولد سنة إحدى وخمسين وأربع مئة ، توفى والده وهو صغير .

قال ابن رجب: سمع الحديث وبرع في الفقه وأفتى وناظر وكان عارفا بالمذهب متشددا في السنة وله تصانيف كثيرة في الفروع والأصول وغير ذلك منها: « المجموع في الفروع » و « رؤوس المسائل » و « المفردات في الفقه » و « التمام لكتاب الروايتين والوجهين » الذي لأبيه، « المفردات في أصول الفقه » و « طبقات الأصحاب » و « إيضاح الأدلة في الرد على الفرق الضالة المضلة » و « الرد على زائغي الاعتقادات » و « شرف الاتباع وسرف الابتداع » و «تنزيه معاوية بن أبي سفيان » و « المفتاح في الفقه »...

وحدث ، وسمع منه خلق کثیر .

قتله اللصوص في داره ليلة الجمعة سنة ست وعشرين وخمس مئة (١). وهذا الكتاب أفدت منه كثيراً في المسائل والرسائل.

أما المسائل فقد تقدم أن كتاب السنة للخلال فقد منه جزء وأشرت إلى أهمية الكتاب والذى اتضح لى أن ابن أبى يعلى ينقل من ذلك الكتاب ومن كتاب الطبقات للخلال ، فكان كلما ترجم لأحد أصحاب أحمد أو تلامذته ذكر له بعض ما نقله عن الإمام . وفي أحيان كثيرة يصرح في نسبة النقل وفي أخرى

يكتفى بالنقل دون ذكر المصدر الذى هو فى الغالب كتب الخلال ، لأجل ما تقدم كانت الإفادة من المسائل فى هذا الكتاب جيدة .

أما الرسائل المروية عن أحمد ففى الكتاب منها جملة طيبة رواها المصنف بإسناده إلا واحدةكما سيأتى إيضاحه .

وأبدأ الآن بذكر أسانيدها والتعليق عليها ، ثم أعطى نبذة مختصرة عن الإفادة منها :

# -1 رسالة الإمام أحمد إلى مسدد بن مسرهد $^{(1)}$ :

قال ابن أبي يعلى :

أنبأنا على (٢) عن ابن بطة (٢) حدثنى على بن أحمد المقرىء المراغى (٤) – بالمراغة – حدثنا محمد بن جعفر بن محمد السوندينى (٥) حدثنا على بن محمد ابن موسى الحافظ (٢) – المعروف بابن المعدل – حدثنا أحمد بن محمد التميمى الزرندى (٧) قال : لما أشكل على مسدد بن مسرهد أمر الفتنة ، وما وقع الناس فيه من الاختلاف في القدر والرفض والاعتزال وخلق القرآن والإرجاء : كتب إلى أحمد بن حنبل : اكتب إلى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم (٨) ...

ابن مسربل الأسدي ، ثقة حافظ ، يقال أول من صنف المسند بالبصرة ، توفى سنة ثمان وعشرين ومئتين
 ويقال اسمه عبد الملك بن عبد العزيز ومسدد لقبه . تقريب : ۲٤٢/۲ .

<sup>(</sup>٢) مسند العراق ، أبو القاسم على بن أحمد بن محمد بن على البسري ، البغدادى البندار ، قال السمعاني : كان شيخ علما ثقة وقال الخطيب : كتبت عنه وكان صدوقا . وقال إسماعيل الحافظ : شيخ ثقة وأثنى عليه ، توفى سنة أربع وسبعين وأربع مئة. ت/بغداد: ٣٣٥/١١ ، الأنساب : ٢١١/٢ ، سير أعلام النبلاء : ٤٠٢/١٨ .

٣) الفقيه انحدث شيخ العراق ، أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن محمد بن حمدان العكبرى الحنبلي ،
 مصنف كتاب «الإبانة الكبرى» وغيره . توفى سنة سبع وثمانين وثلاث مئة . ت/ بغداد : ٢٧١/١٠ ،
 السبع : ٢٩/١٦ .

<sup>(</sup>٤) لم أعرفه ، وانظر : الأنساب للسمعاني : ١٨١/٢ .

<sup>(</sup>٥) لم أجده فيما اطلعت عليه في المصادر .

<sup>(</sup>٦) لم أتمكن من تحديده .

لم أجده فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٨) طبقات الحنابلة : ٣٤١/١ .

هذا إسناد ابن أبي يعلى . والرسالة رواها ابن الجوزي أيضا هاك إسناده :

أخبرنا عبد الملك بن أبي القاسم (١) قال: أنا عبد الله بن محمد الأنصاري(٢) قال أنا أبو يعقوب الحافظ(٢) قال : أنا محمد بن أحمد بن الفضل(٤) قال : أنا : عبد الله عمد بن بشر بن بكر (٥) قال : ثنا أبو بكر أحمد بن محمد البردعي التميمي (١) (قال): لما أشكل على مسدد (٧)...

فهذه الرسالة وإن كان في إسنادها من لم يعرف إلا أنها معروفةعن أخمد .

يقول ابن تيمية : وأما رسالة أحمد بن حنبل إلى مسدد بن مسرهد فهي مشهورة عند أهل الحديث والسنة من أصحاب أحمد وغيرهم ، تلقوها بالقبول . وقد ذكرها أبو عبد الله بن بطة في كتاب الإبانة واعتمد عليها غير واحد كالقاضي آبی یعلی و کتبها بخطه<sup>(۸)</sup>.

<sup>(</sup>١) الشيخ الثقة ، أبو الفتح عبد الملك بن أبي القاسم عبد الله بن أبي سهل بن القاسم الكروحي الهروى ، توفى سنة ثمان وأربعين وخمس مئة . الأنساب : ٤٠٩/١٠ ، المنتظم : ١٥٤/١ ، سير أعلام النبلاء : . ۲۷۳/۲۰

<sup>(</sup>٢) شيخ الإسلام ، أبو إسماعيل الهروي ، توفى سنة إحدى وثمانين وأربع مئة .

انظر سيرته في : طبقات الحنابلة : ٢٤٧/٢ ، المنتظم : ٤٤/٩ ، سير أعلام النبلاء : ٥٠٣/١٨ ، البداية والنهاية : ١٣٥/١٢ .

<sup>(</sup>٣) هو : إسحاق بن أبي إسحاق إبراهيم بن محمد القراب ، محدث هراة ، وصاحب التواليف الكثيرة . توفى سنة تسع وعشرين وأربع مئة . سير أعلام النبلاء : ٧٠/١٧ ، الوافى بالوفيات: ٣٩.٤/٨ ، طبقات الحفاظ ص: ٢٤٤ ، شذرات الذهب: ٢٤٤/٣.

<sup>(</sup>٤) لم أتمكن من تحديده أ انظر لسان الميزان : ٤٧/٥ .

 <sup>(</sup>٥) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر . (٦) لم أجده . وانظر اللسان : ٢٦٩/١ .

<sup>(</sup>٧) مناقب الإمام أحمد ص: ٢١٦ . وهذه الرسالة نقلها العليمي في المنهج الأحمد : ٨٤/١ ونعمان الألوسي في جلاء العينين ص : ٢١٧ وابن بدران في المدخل إلى مذهب أحمد ص : ٩ وأشار إليها فؤاد سركين في تاريخ التراث العربي : ٢٠٦/٣ ، وبروكلمان في تاريخ الأدب العربي : ٣١.٢/٣ .

# ٧ - رسالة عبدوس بن مالك .

قال ابن أبى يعلى :

قرأت على المبارك (١) ، قلت له : أخبرك عبد العزيز الأزجى (٢) أخبرنا على ابن بشران (٦) أخبرنا عثان المعروف بابن السماك (١) حدثنا الحسن بن عبد الوهاب (٥) حدثنا سليمان بن محمد المنقرى (١) حدثنى عبدوس بن مالك العطار (٧) قال : سمعت أبا عبد الله أحمد بن حنبل يقول : أصول السنة عندنا ... (٨)

<sup>(</sup>۱) الثقة الثبت ، أبو الحسين المبارك بن عبد الجبار بن أحمد البغدادى الصيرف ابن الطيورى .توفى سنة خس مئة . الأنساب : ۲۰۹/۶ ، المنتظم : ۱۰۶/۹ ، سير أعلام النبلاء : ۲۱۳/۹ ، شذرات الذهب : ۲۱۳/۳ .

 <sup>(</sup>۲) المحدث المفيد ، أبو القاسم عبد العزيز بن على . قال الخطيب : كتبنا عنه وكان صدوقا كثير الكتاب .
 توفى سنة أربع وأربعين وأربع مئة . ت/ يغداد : ٤٦٨/١٠ ، الأنساب : ١٩٧/١ ، اللباب : ٤٦/١ ،
 سير أعلام النبلاء : ١٨/١٨ .

<sup>(</sup>٣) المعدل ، المسند ، أبو الحسين على بن محمد بن عبد الله بن بشران . قال الخطيب : كان صدوقا ثبتا . وقال الذهبى : روى شيئا كثيرا على سداد وصدق وصحة رواية كان عدلا وقورا . توف سنة خمس عشرة وأربع مئة . ت/ بغداد : ٩٨/١٢ ، المنتظم : ١٨/٨ ، سير أعلام النبلاء : ٣١١/١٧ ، شذرات الذهب : ٣٠٣/٣ .

 <sup>(</sup>٤) الثقة الثبت ، أبو عمرو عثمان بن أحمد بن عبد الله البغدادي . توفى سنة أربع وأربعين وثلاث مئة .
 ت/ بغداد : ٣٠٢/١١ ، الأنساب : ٢٧٧/١ ، المنتظم : ٣٧٨/٦ ، سير أعلام النبلاء : ١٢٧/٧ .

 <sup>(</sup>٥) لم أجده فيما اطلعت عليه من المصادر .

 <sup>(</sup>١) سيأتى الكلام عنه بعد قليل.

<sup>(</sup>٧) ذكره أبو بكر الخلال فقال :كانت له عند أبى عبد الله منزلة وله به أنس شديد وكان يقدمه وله أخبار يطول شرحها . وقد روى عن أبى عبد الله مسائل لم يروها غيره ، ولم تقع إلينا كلها . مات ولم نتخرج عنه ووقع إلينا منها شيء ، أخرجه أبو عبد الله في جماع أبواب السنة أخرجه أبو عبد الله ودفعه إليه . طبقات الحتابلة : ٢٤١/١ ، ت/ بغداد : ١١٥/١١ ، مناقب الإمام أحمد لابن الجوزى ص :١١٥ ، المنهج الأحمد : ٢٥٥/١ ، وذكره الذهبي فيمن حدث عن أحمد . سير أعلام النبلاء :

<sup>(</sup>٨) طبقات الحنابلة : ٢٤١/١ .

وهذه الرسالة رواها أيضا : اللالكائي (۱) وابن الجوزی (۳) وضياء الدين المقدسی (۳) بأسانيدهم من طرق أخرى عن ابن السماك به إلا أن عندهم محمد ابن سليمان المنقرى بدلا من « سليمان بن محمد المنقرى » كما عند ابن أبي يعلى . وروى أبو بكر الحلال في السنة مقاطع منها إذ قال : حدثنا محمد بن سليمان الجوهرى ثنا عبدوس بن مالك .

ولم أجد فيما اطلعت عليه من المصادر من يسمى بمحمد بن سليمان المنقرى أو سليمان بن محمد المنقرى ، وفى تاريخ بغداد ذكر الخطيب فيمن روى عن عبدوس محمد بن سليمان المنقرى البصرى وإذا كان هو الجوهرى الذى روى عنه الحلال فى السنة فقد ذكره ابن حبان فقال : محمد بن سليمان الجوهرى من أهل البصرة سكن أنطاكية يروى عن أبى الوليد وأهل البصرة ، يقلب الأحبار عن الثقات ويأتى عن الضعفاء بالملزقات لا يحل الاحتجاج به بحال (1) .اه.

<sup>(</sup>١) شرح أصول السنة : ١٥٦/١ .

<sup>(</sup>٢) مناقب الإمام أحمد ص :٢١٦ .

<sup>(</sup>٣) ضمن مجموع مصور عن الظاهرية وهو في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية ويقع الجزء في خمس ورقات . والرسالة أورد ابن شكر في شرح اعتقاد الإمام أحمد مقاطع منها . وذكرها مختصرة العليميي في المنهج الأحمد : ٤٣٦/١ . ونقلها كاملة : نعمان الألوسي في جلاء العينين ص : ٢٢٧ ،وابن بدران في المدخل إلى مذهب الإمام أحمد ص : ١٩ ، وأشار إليها فؤاد سزكين في تاريخ النواث العربي :

<sup>(</sup>٤) المجروحين : ٣٠٩/٢ أ. ميزان الاعتدال : ٣٧٢/٣ ، لسان الميزان : ١٨٧/١ .

#### ٣ – رسالة الحسن بن إسماعيل الربعي :

#### قال ابن أبي يعلى :

أنبأنا المبارك (١) قال : أخبرنا عبد العزيزالأزجى (٢) حدثنا أبو بكر المفيد (٣) حدثنا الحسن بن إسماعيل الربعى (٤) قال : قال لى أحمد بن حنبل إمام أهل السنة والصابر تحت المحنة :...

وذكرها ابن الجوزى بسنده إلى أبى بكر المفيد وهذا إسناده: أخبرنا المحمدان: ابن عبد الملك<sup>(٥)</sup> وابن ناصر<sup>(١)</sup> قالا: أنا أحمد بن الحسن المعدل<sup>(٧)</sup> قال ابن ناصر: وأنا المبارك بن عبد الجبار<sup>(٨)</sup> وأحمد بن المظفر التمار<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١)،(٢) سبق ألتعريف بهما في رسالة عبدوس.

<sup>(</sup>٣) قال الذهبي : الشيخ الإمام ، المحدث الضعيف ، محمد بن أحمد بن محمد بن يعقوب الجرجائي المفيد . قال أبو الوليد الباجي : أبو بكر المفيد ، أنكرت عليه أسانيد ادعاها ،وقال المحدث محمد بن أحمد الروياني لم أر أحدا أحفظ من المفيد . ووصفه أبو نعيم الأصبهاني بالحفظ وارتحل إليه . وقال الماليني : كان المفيد رجلا صالحا . توفي سنة ثمان وسبعين وثلاث مفة . ت/بعداد : ٣٤٦/١ ، سير أعلام النبلاء : ٢٦٩/١٦ ، ميزان الاعتدال : ٣٠/٣ ، لسان الميزان : ٥/٥ ، طبقات الخفاظ ص : ٣٨٨ ، شذرات الذهب : ٩٢/٣ .

 <sup>(</sup>٤) قال: ابن أبي يعلى سمع عبد الرحمن الفهرى وغيره. طبقات الحنابلة: ١٣٠/١ ، المنهج الأحمد:
 ٣٨٦/١ .

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن عبد الملك بن الحسن بن خيرون ، البغدادى المقرىء مصنف كتاب ٥ المفتاح ٥ ق القراءات العشر وكتاب ٥ الموضح ٥ ق القراءات . قال السمعاني : ثقة صالح ، توفى سنة تسع وثلاثين وخمس مئة . المنتظم : ١١٥/١٠ ، الكامل : ١٠٣/١١ ، سير أعلام النبلاء : ٩٤/٢٠ ، غاية النباية : ١٩٢/٢

<sup>(</sup>٦) محمد بن ناصر بن محمد السلامي البغدادي ، المحدث الحافظ الثقة الثبت توفى سنة خمسين وخمس مئة . المنتظم : ١٦٣/١٠ ، سير أعلام النبلاء : ٢٦٥/٢٠ ، البداية والنهاية : ٢٣٣/١٢ ، ذيل طبقات الحنابلة : ٢٢٥/١ .

 <sup>(</sup>٧) المحدث الثقة أبو طاهر أحمد بن الحسن بن أحمد الباقلاني ، توفى سنة تسع وثمانين وأربع مئة . المنتظم : ٩٨/٩ ، سير أعلام النبلاء : ١٤٤/١٩ ، الوافى بالوفيات : ٣٠٦/٦ ، شذرات الذهب : ٣٩٢/٣ .

<sup>(</sup>A) ابن الطيورى . تقدمت ترجمته ص : ۲۸ .

 <sup>(</sup>٩) ابن سوسن ، الشيخ المغمر ، قال الأنماطي : شيخ مقارب ، توفى سنة ثلاث وخمس مئة وله اثنتان وتسعون سنة . المنتظم : ١٦٤/٩ ، سير أعلام النبلاء : ٢٤١/١٩ ، لسنان الميزان : ٢١١/١ ، شذرات الذهب : ٧/٤ .

قالوا : أنا عبد العزيز بن على القرميسيني (١٠) قال : ثنا أبو بكر محمد بن أحمد الحافظ(٬٬ قال : ثنا الحسن بن إسماعيل الربعي قال : قال لي أحمد بن حنبل'٬٬

## ٤ - رسالة محمد بن يونس السرخسي أو محمد بن حبيب الأندراني

قال ابن أبي يعلى :

حدثنا أحمد بن عبيد الله العكبرى<sup>(١)</sup> قال : أخبرنا أبو الحسن على بن محمود الزوزني(٥) قال: حدثنا أبو القاسم إبراهم بن محمد بن على بن الشاه التميمي المروروذي (١٠) قال: حدثنا أبو معاذ بن أبي عصمة (٢) عن عسكر الصواف الزنجاني الهروي (٨) قال : حدثني أبو مسعود سعيد بن حشنام بن محمد السمرقندي(١٠) – مولي ابن هاشم – قال أخبرنا محمد بن يونس السرخسني قال سمعت أبا عبد الله أحمد بن حنبل يقول(١١١) فذكرها وهذه الرسالة أوردها

- (٢) المفيد . سبق التعريف يه في الصفحة السابقة . (٣) مناقب الإمام أحمد ص :٢٢٨ . وهذه الرسالة أشار إليها فؤاد سركين في تاريخ التراث العرلي :
- (٤) أبو العز ، المعروف بابن كادش ، قال السمعاني :كان ابن ناصر يسيُّ القول فيه وقال عبد الوهاب الأنماطي : كان مخلطاً . وقال ابن النجار : كان ضعيفاً في الرواية ، مخلطاً كذاباً لا يحتج به وللأئمة
- فيه مقال . وقال ابن ناصِّر : لم يسمع كل كتاب الجليس من أبي على الجازري . قال السمعالي :
- فذكرت هذا لأبي القاسم الدمشقي فأنكره غاية الإنكار وقال :كان صحيح السماع ، ورأيت سماعه
- لهذا الكتاب في الأصل مثبتا وأثنى على أبي العز ، نوف سنة ست وعشرين وخمس مئة . ولد سنة اثنتين وثلاثين وأربع مُّهُمَّ وقيل: واحد وقيل خمس وقيل: سبع وثلاثين . المنتظم: ٢٨/١٠ ،
  - الكامل: ١٨٣/١٠ ، شير أعلام النبلاء: ١٨٥١٥ ، ميزان الاعتدال: ١١٨/١ ، البداية والنهاية :
  - ٢٠٤/١٢ ، لسان الميزان : ٢١٨/١ . (٥) قال السمعاني في الأنساب: ٣٤٤/٦: على بن محمود بن إبراهيم بن ماحرة الزوزني الصوفي ، مبكن بغداد حدث عن عبد الوهاب بن الحسن الدمشقي وعلى بن المثنى الاستراباذي وغيره . ذكره الخطيب
  - وقال : كتبت عنه وكان لا بأس به وكالبت ولادته سنة ست وستين وثلاث مئة ووفاته عام إحدى وخمسين وأربع مئة اهـل. وحفيده له ترجمة في السير ٧/٢٠ وغيرها .
    - (٦)،(٧)،(٨)، أجد تراجمهم فيما اطلعت عليه من المصادر . (١٠) قال ابن أبي يعلى في ترجمته : نقل عن إمامنا أحمد أشياء ثم ساق الرسالة ـ
      - (١١) طبقات الحنابلة ٢٢٩/١ .

<sup>(</sup>١) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه .

ابن أبى يعلى فى موضعين : أحدهما هذا وذلك فى ترجمة محمد بن يونس السرخسى وقبل ذلك ساقها فى ترجمة محمد بن حبيب الأندرانى . بدون إسناد إذ قال : نقل عن إمامنا أشياء منها رسالة السنة فذكرها كتلك التى رواها بإسناده عن محمد بن يونس .

ثم إنى وجدت ابن الجوزى رواها بإسناد آخر فهاك الإسناد :

أخبرنا عبد الملك بن أبى القاسم (۱) قال : أنا عبد الله بن محمد الأنصارى (۲) ، قال : أنا أبو يعقوب (۲) وأحمد بن حمزة (٤) وغيرهما قال : أنا أحمد بن محمد بن عيسى (٥) قال : ثنا يعقوب بن إسحاق (١) قال : حدثنى سعيد ابن حشنام مولى بنى هاشم قال : أنا محمد بن يونس السرخسى قال : ثنا محمد ابن حميد الأندرانى (٢) قال : قال أحمد بن حنبل (٨) :...

## و سالة أحمد بن جعفر الإصطخرى:

قال ابن أبي يعلى :

قرأت على المبارك<sup>(٩)</sup> عن على بن عمر البرمكي<sup>(١٠)</sup> أخبرنا أحمد بن عبد اللهالمالكي

<sup>. (</sup>١)، (٢)، (٣) تقدم التعريف بهم .

<sup>(</sup>٤) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

 <sup>(</sup>٥) لعله: أحمد بن محمد بن عيسى ، المعروف بابن الميراثى ، قال عنه الذهبى: الحافظ الأوحد المجود .
 توفى في حدود سنة ثمان وعشرين وأربع مئة . اهـ.سير أعلام النبلاء : ٧٤/١٧ . قلت : وهي السنة التي توفى فيها أبو يعقوب .

<sup>(</sup>٦) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٧) هكذا قال محمد بن حميد . ولعله تصحيف فلم يعرف إلا محمد بن حبيب .

<sup>(</sup>٨) مناقب الإمام أحمد ص: ٢١٥ . والرسالة ذكرها العليمي في ترجمة محمد بن حبيب . المنهج الأحمد ٣٣٣/١ . وقال في ترجمة محمد بن يونس : نقل أشياء منها المقدمة في صفة المؤمن : ٩٤٩/١ . وهو بهذا يتابع ابن أبي يعلى .

<sup>(</sup>٩) تقدم التعريف به ص: ٢٨ .

<sup>(</sup>١٠)على بن عمر بن أحمد بن إبراهيم ، أبو الحسن البرمكي قال الخطيب : كتبت عنه وكان ثقة . توفى سنة خمسين وأربع مئة . ت/بغداد ٢٨١/٦ - ٤٤ ، الأنساب ١٨١/٢ .

حدثنا أبي('' ثنا محمد بن إبراهم بن عبد الله بن يعقوب بن زوزان'' – لفظا حدثنا أبو العباس أحمد بن جعفر بن يعقوب بن عبد الله الفارسي الإصطخرى(٢) قال :قال أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل نا الله

وهذه الرسالة أشار الذهبي إلى أن في ثبوتها عن الإمام أحمد نظراً (٥) بل إنه ساقها مختصرة بسنده (٦) وأكد أنها موضوعة (٧) والذي دعاه لذلك هو ورود بعض الألفاظ في هذه الرسالة لا تتفق وأصول السلف . وأقول إنه محق في أن هذه الرسالة احتوت على لفظتين <sup>(٨)</sup> لا يمكن أن تصدر من الإمام أحمد ، بل هي ألفاظ منكرة ينكرها الإمام أحمد نفسه (٩) لكن ورود هذين اللفظين في الرسالة لا يعني الحكم عليها بالوضع ككل. إذ إن مجمل ما في الرسالة موافق لأصول الإمام أحمد ، ولما روى عنه : ، عدا هاتين اللفظتين وهما من تصرف الرواة إن صحت نسبة الرسالة للإمام أحمد فإن هذه الرسالة بتهامها رويت بإسناد آخر وفيها إحدى

<sup>(</sup>١) لم أعرفهما .

<sup>(</sup>٢) الحافظ العالم الرحال ، أبو بكر بن زوزان الأنطاكي . توفي سنة نيف وثلاثين وثلاث مئة . سير أعلام

النبلاء: ٣٣٤/١٥. (٣) قال ابن أبي يعلى : روى عن الإمام أحمد أشياء ثم ساق الرسالة .

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة : ٢٤/١ وهذه الرسالة نقل منها ابن شكر في شرح اعتقاد أحمد وذكر بعض أجزائها العليمي في المنهج الأحمد : ٣٥٣/١ ونقلها ابن بدران كاملة في المدخل إلى مذهب الإمام أحمد ص : ٢٦ وأشار إليها فؤاد سركين في تاريخ التراث العربي : ٢٠٦/٢ . قال القاضي أبو يعلي : رأيت ف كتاب الرسالة لأحمد رواية أبي العباس أحمد بن جعفر ا**لإصطخرى** عنه بخط أحمد بن سعيد

الشيحي...العدة في أصول الفقه: ٨٩٨/٣-٨٩٩ .

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء: ١٨٦/٢٨٦-٢٨٧.

من طريق آخر إلى ابن زوزان . وفيه من لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر . وكذا ساق أجزاء منها الدشتي – في كتابه الذي وسمه « إثبات الحد الله » – بسنده والتقي مع إسناد الذهبي في الراوي عن ابن زوزان وهو : عبد الله بن جعفر النهاوندي ، و لم أعرفه .

<sup>(</sup>٧) نفس المصدر ص :٣٠٣ - ٣٠٣ .

<sup>(</sup>٨) انظرهما في ص: ٢٩ ج: ١ ، طبقات الحنابلة .

<sup>(</sup>٩) فالصفات لا تثبت إلا عن طريق القرآن الكريم وما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا يلتفت إلى ما سواهما البتة . وهذا هو مذهب السلف راجع القواعد العامة لإثبات الصفات عند قول الإمام أحمد في الصفات ص: ٢٧١ – ٣٦٨

هاتین اللفظتین وفی إسنادها من لم یعرف أیضا ، وهی مطبوعة ضمن شذرات البلاتین (۱) و لم یذکر الشیخ حامد الفقی – رحمه الله – المصدر الذی نقلها منه وهی مسوقة بإسناد طویل یبدأ من : عمر بن إبراهیم بن محمد بن مفلح الحنبلی إلی أبی الحسن محمد بن أبی شیخ الرافعی ابن الحسن بن موسی العبادی بن أحمد بن وهب القرشی قال : قال أحمد بن حنبل ....

## ٦ - رسالة محمد بن عوف الطائي :

قال ابن أبي يعلى :

ونقلت من خط أحمد الشنجى<sup>(٢)</sup> بإسناده قال : سمعت محمد بن عوف<sup>(٣)</sup> يقول : أملى علمَّى أحمد بن حنبل<sup>(٤)</sup> :

#### ٧ - رسالة « الصلاة » ، رواية مهنا بن يحيى :

قال ابن أبي يعلى<sup>(٥)</sup>:

<sup>(</sup>۱) ص:٤٢.

<sup>(</sup>٢) هكذا جاء . وقد ترجم له ابن أبي يعلى في الطبقات : ١٧٩/٢ فقال : الشيحي وهو الصواب وقد تقدم أن أبا يعلى بن الفراء نقل عن خطه رسالة الإصطخرى وقال :الشيحي . وقد ذكره الخطيب في تاريخ بغداد : ١٧٣/٤ فقال : أحمد بن سعيد أبو العباس الشامي يعرف بالشيحي ، سكن بغداد وحدث بها ... وله كتاب مصنف في الزوال وعلم مواقيت الصلاة . وكان ثقة صالحا دينا حسن المذهب . توفي سنة ست وأربع مئة .

<sup>(</sup>٣) الحافظ المجود الثقة محمد بن عوف بن سفيان الطائى، أبو جعفر الحمصى، قال الإمام أحمد بن حنبل: ما كان بالشام من أربعين سنة مثل محمد بن عوف توفى سنة سبعين ومئتين . طبقات الحنابلة : ٢١٠/١، سير أعلام النبلاء : ٦١٣/١٢ ، تهذيب التهذيب : ٣٨٣/٩

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة: ٣١١/١. والرسالة معروفة روى أبو بكر الخلال عن محمد بن عوف مقتطفات منها. وأفاد منها العلماء كالقاضى أبى يعلى بن الفراء وغيره. ونقلها العليمي في المنهج الأحمد: ٣٢٤/١ وأشار إليها فؤاد سزكين في تاريخ النراث العربي: ٢٠٧/٢.

<sup>(</sup>٥) في طبقات الحنابلة: ٣٤٨/١..

أخبرنا المبارك (١) - قراءة - أخبرنا إبراهيم (١) ،أخبرنا أبو عمر (١) ، أخبرنا طيب (١) ، أخبرنا أبعد بن القطان الهيتى (٥) ،حدثنا سهل التسترى (١) قال : قرأ علينا مهنا ابن يحيى الشامى (١) : هذا كتاب الصلاة ... كتبه أبو عبد الله أحمد بن محمد ابن حنبل إلى قوم صلى معهم بعض الصلوات .

ميزان الاعتدال: ١٩٧/٤، لسان الميزان: ١٠٨/٦.

<sup>(</sup>۱) هو : ابن الطيوري .

<sup>(</sup>۲) بقية المسندين، أبو إسحاق، إبراهيم بن عمر بن أحمد البرمكي، البغدادي، قال الخطيب: كتبنا عنه وكان صدوقا دينا فقيها على مذهب الإمام أحمد بن حنبل توف سنة خمس وأربعين وأربع مئة . ت/ بغداد : ١٩٩٦/٦، طبقات الحنابلة ١٩٠/٢، المنتظم ١٥٨/٨، سير أعلام النبلاء:

<sup>(</sup>٣) المحدث المسند، أبو عمر محمد بن العباس بن محمد، ابن حيويه. قال الخطيب: سمع خلقا يطول ذكرهم، وكان ثقة ،وكتب طول عمره وروى المصنفات الكبار. قال البرقاني: ثقة ثبت حجة. توفى في حدود سنة ثمان وعشرين وأربع مقة. اه. سير أعلام النبلاء: ٥٧٤/١٧. قلت: وهي السنة . ٢١/١٦ ، البداية والنباية: ٣١١/١١.

<sup>(</sup>٤) لم أتوصل إلى معرفته .

<sup>(</sup>٥) لعله: أحمد بن محمد بن إسماعيل، أبو بكر الهيتى، قدم بغداد وحدث بها عن يعيش بن الجهم والحسن ابن عرفة وحمزة بن العباس المروزى وعبدوس بن بشر وأحمد بن منصور الرمادى روى عنه عدة منهم أبو الحسن الدارقطني وقال: ثقة وكما ترى ليس في الترجمة «القطان» فلا أدرى أهو هذا أم غيره. ت/ بغداد: ٣٩٧/٣، الأنساب للسمعاني (ق ٥٨٤٠)، اللباب ٣٩٧/٣.

<sup>(</sup>٦) هو : سهل بن عبد الله التسترى ، الصوف المشهور ، توفى سنة ثلاث وتمانين ومثنين . انظر سيرته في : حلية الأولياء : ١٨٩/١ - ٢١٦ ، المنتظم : ٥/١٦/١ اللباب : ٢١٦/١ ، وفيات الأعيان : ٢ - ٢١٦/١ ، سنر أعلام النبلاء : ٣٣٠/١٣ ، النجوم الزاهرة : ٩٨/٣ ، شذرات الذهب : ٢٨٢/٢ .

ويات المدار الذهب الله المدار المدار

وهذه الرسالة معروفة مشهورة اعتمدها العلماء وأفادوا منها<sup>(۱)</sup>. وقد أثبت منها ما هو متعلق بالجانب العقدى فقط .

بقى أن أقول إن هذه الرسائل وإن كان فى أسانيدها مقال إلا أن ماجاء فيها يقوى صحة نسبتها إلى الإمام أحمد ، والمطلع عليها يلاحظ ذلك ، علاوة على الشواهد الكثيرة الصحيحة التى تدعم ما جاء فيها من مسائل متنوعة ، فهناك روايات كثيرة بأسانيد صحيحة مطابقة بألفاظها لكثير مما ورد فى هذه الرسائل ، وهو ما ستراه جليا عند ذكر بعض ما ورد فى هذه الرسائل فى بعض المباحث .

# ١٢ – الرد على الزنادقة والجهمية ، رواية عبد الله بن أحمد بن حنبل عن أبيه :

وفى الكتاب رد على الجهمية القائلين بخلق القرآن والمنكرين للرؤية . والزاعمين أن الله عز وجل فى كل مكان والمدعين أن الجنة والنار لم تخلقا بعد وأمور أخرى .

فند أبو عبد الله مزاعمهم ونقض معتقداتهم بأدلة قاطعة .

وفى القسم الأول منه : فند أيضا مزاعم أهل الزندقة والإلحاد المدعين تعارض آى الكتاب .

والكتاب عموما معروف مشهور أفاد منه كثير من العلماء : كأبى يعلى وابن تيمية وابن القيم وغيرهما .

وقد دار جدل حول صحة نسبة الكتاب إلى الإمام أحمد – وليس بالطارىء – فقد ذكر الذهبي أنه موضوع على أبي عبدالله ثم قال : ولعله قاله . ولم يذكر الذهبي – رحمه الله تعالى – علة لذلك إلا أنه يرى أن فيه كلاما لا يصدر عن مثل الإمام أحمد . وأقول إن وجد شيء من هذا فلا يبرر الحكم عليه بالوضع ، فكل كتاب – عدا كتاب الله عز وجل ـ عرضة للصواب والخطأ .

<sup>(</sup>١) وقد طبعت عام ١٣٥٦هـ ، مطبعة محمد على صبيح ، وهى مطبوعة أيضا ضمن شذرات البلاتين بإسناد ابن أبى يعلى المتقدم .

لكن هناك من علل تشكيكه بأمر آخر وهُو أن في السند إلى عبد الله بن أحمد رجلا مجهولاً لا يعرف وهو الخضر بن المثني(١).

يقول ابن القيم : وصححه شيخ الإسلام ابن تيمية عن أحمد ("ك.اهـ."

قلت : وقد ذكر ابن تيمية أن الإمام أحمد صنف « الرد على الزنادقة والجهمية ، وهو في الحبس ، وكتبه بخطه (٢٠) .

قال ابن القم: فإن قبل هذا الكتاب يرويه أبو بكر عبد العزيز غلام الحلال('') عن الحلال عن الخضر بن المثنى عن عبد الله بن أحمد عن أبيه،وهؤلاء أئمة معروفون إلا الخضر بن المثنى فإنه مجهول ، فكيف تثبتون هذا الكتاب عن أحمد برواية مجهولة ؟ فَالْجُوابِ مِن وجوه :

أحدها : أن الخضر هذا قد عرفه الخلال وروى عنه كما روى كلام أبي عبد الله عن أصحابه وأصحاب أصحابه ولا يضر جهالة غيره له.

الثانى : أن الخلال قد قال : كتبته من خط عبد الله بن أحمد وكتبه عبد الله

من خط أبيه، والظاهر أن الحلال إنما رواه عن الخضر لأنه أحب أن يكون متصل السند على طريقة أهل النقل. وقد روى الخلال ( عنه ) غير هذا في جامعه فقال في كتاب « الأدب » من الجامع : دفع إلَّى الخضر بن المثنى بخط عبد الله ابن أحمد أجاز لى أن أرويه عنه...<sup>(6)</sup>اهـ ,

والكتاب ذكره أبن النديم وعده من مؤلفات الإمام أحمد . وسماه : « الرد على الجهمية ».<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) ذكره ابن أبي يعلى فقال: نقل عن عبد الله بن أحمد أشياء منها الرد على الجهمية ثم ساق بإسناده مقاطع من الكتاب , طبقات الحنابلة : ٤٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) اجتماع الجيوش الإسلامية ص : ٨١

 <sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى : ١٢/١٢ - ٤٤١ . (٤) اسمه : عبد العزيز بن جعفر . قال الذهبي : كان كبير الشأن من بحور العلم له الباع الأطول في

الفقه ... ثقة فيما ينقله . سير أعلام النبلاء : ١٤٣/١٦ . (٥) اجتماع الجيوش الإسلامية ص: ٨١ – ٨٢ .

وقال الذهبى : قال ابن الجوزى : وله – يعنى الإمام أحمد – من المصنفات ... « كتاب الرد على الزنادقة » ثلاثة أجزاء (١) .اهـ

والكتاب كما هو معروف طبع مرارا . وعندى منه عدة نسخ صورتها من مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية واعتمدت إحداها عند النسخ وهى من مكتبة ندوة العلماء – لكناؤ ، الهند .

واستعنت أيضا بما هو متوفر لدى من الطبعات . وأثبت في البحث معظم الكتاب وذلك بوضع كل باب منه فيما يناسبه .

## ۱۳ – الورع لأبى بكر المروذى :

قال الذهبي في ترجمته: القدوة الفقيه المحدث شيخ الإسلام أبو بكر أحمد ابن محمد بن الحجاج المروذي ، نزيل بغداد ، وصاحب الإمام أحمد ولد في حدود المتين .اهـ .

ذكر الحلال : أن أبا بكر المروذى خرج إلى الغزو فشيعه جماعة كثيرة فجعل يردهم فقيل له : يا أبا بكر احمد الله فهذا علم قد نشر لك ، فبكى وقال : ليس هذا العلم لى . إنما هو لأبى عبد الله أحمد .

قال الخطيب : هو المقدم من أصحاب أحمد لورعه وفضله وكان أحمد يأنس به وينبسط إليه وهو الذي تولى إغماضه لما مات وغسله وقد روى عنه مسائل كثيرة .

وقال الخلال : روى عن أبى عبد الله مسائل مشبعة كثيرة .

قال الذهبي : وكان إماماً في السنة ، شديد الاتباع . توفى سنة خمس وسبعين ومثتين (٢٠ .اهـ

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ٣٣٠/١١.

 <sup>(</sup>۲) ت/ بغداد: ۲۳/٤، طبقات الحنابلة: ۱/۵، المنتظم: ۹٤/٥، سير أعلام النبلاء:
 ۱۷۳/۱۳.

وكتابه هذا ينقل فيه عن الإمام أحمد وغيره . إلا أن أكثره عن أحمد إما رواية وإما مسائل ، وقد أفدت منه . وهو مطبوع كما سبق الإشارة إليه (١٠) .

مصنفات القاضي أبي يعلى ابن الفراء:

ليس من المستغرب أن أتجه إلى مصنفات القاضى أبى يعلى ابن الفراء للإفادة منها فى هذا البحث : فهو من أئمة الحنابلة وعمن عنوا بكلام الإمام أحمد فصنف كتبا كثيرة تدور فى كثير من مباحثها حول ما نقل عن الإمام أحمد .

وقبل البدء في ذكر ما أفدت من مؤلفاته أود أن نعطى نبذة مختصرة عن القاضى أبي يعلى :

هو : محمد بن الحسين بن محمد بن حلف بن أحمد بن الفراء البغدادي (۱) وقد نشأ القاضى في أسرة علمية، فوالده أحد فقهاء الحنفية، ووصفه الذهبي بأنه من أعيانهم في عصره . توفي سنة ثلاث مئة وتسعين ولأبي يعلى عشر سنين (۱) وجده لأمه ، عبيد الله بن عثمان المعروف بابن جليقا . كان محدثا ثقة مأمونا وهو من شيوخه (۱) . من هنا نجد البداية القوية لأبي يعلى إضافة إلى أنه نشأ في حاضرة العلم والعلماء بغداد ، فأخذ أصنافاً شتى من العلم على علماء كبار لهم وزنهم ومكانتهم كأبي عبد الله بن حامد (۱) ثم كانت له بعض الرحلات . وبعد تمكنه وتوفر المناخ اللازم بدأ رحمه الله في التصنيف . فأخرج إلى المكتبة الإسلامية مصنفات غاية في القوة خاصة في المذهب الحنبلي الذي برع فيه.

<sup>(</sup>١) ص: ١٥ من هذا البحث .

 <sup>(</sup>۲) ت/ بغداد: ۲/۲۰۲، طبقات الحنابلة: ۱۹۳/۲، المنتظم: ۲٤٣/۸، سير أعلام النبلاء:

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. وانظِّر : البداية والنهاية : ٣٢٧/١١ ، طبقات الحنابلة : ١٩٤/٢ .

<sup>(</sup>٤) المنتظم: ۲۱۰/۷ .

<sup>(</sup>٥) سيأتي التعريف به ص: ٢٦٢ .

## ومن مصنفاته التي أفدت منها:

#### ١٤ – إبطال التأويلات لأخبار الصفات:

وكان تأليفه له ردا على ما ذكره ابن فورك فى كتابه « مشكل الحديث وبيانه » الذى تأول فيه آيات وأحاديث الصفات .

وهذا الكتاب حصل بسببه نزاع فقد ذكر البعض أن القاضى أبا يعلى ضمنه ما يشعر التشبيه (١)

## قال ابن أبي يعلي :

وقد كان حضر الوالد فى سنة اثنتين وثلاثين وأربع مئة فى دار الخلافة فى أيام القائم بأمر الله مع العدد الكثير من أهل العلم ، وكان صحبته الشيخ أبو الحسن القزوينى لفساد قول جرى من المخالفين لما شاع قراءة كتاب : «إبطال التأويلات»... وكان قبل ذلك قد التمس منه حمل كتاب «إبطال التأويلات» وليتأمل فأعيد إلى الوالد . وشكر له – أى الخليفة – تصنيفه (٢) .اهـ

قلت : والكتاب ذكر فيه القاضى الصفات وما يتعلق بها . ونقل روايات عن الإمام أحمد . والذى يؤخذ على القاضى إيراده لجملة من الأحاديث الواهية، والتي لا ينبغى أن تذكر في هذه المسائل بالذات فالصفات لا تثبت إلا عن طريق القرآن الكريم وما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فقط . ولا يلتفت إلى ما سواهما البتة .

ولأجل إيراد القاضى لبعض الأحاديث الواهية فى هذا الباب الدقيق أنكر بعض العلماء عليه كابن الجوزى<sup>(٣)</sup> وغيره <sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) انظر :الكامل في التاريخ لابن الأثير ١٦/٨ .

 <sup>(</sup>۲) طبقات الحنابلة :۱۹۷/۲ .

<sup>(</sup>٣) انظر : دفع شبه التشبيه .

<sup>(</sup>٤) انظر فيه «العلو» للذهبي ص:١٨٤.

يقول ابن تيمية : وقد صنف القاضي أبو يعلى كتابه : « إبطال التأويل » ردا لكتاب ابن فورك وهو وإن كان أسند الأحاديث التي ذكرها وذكر من رواها ففيها عدة أحاديث موضوعة كحديث الرؤية عيانا ليلة المعراج ونحوه ومنها أشياء عن بعض السلف رواها بعض الناس مرفوعة كقعود الرسول صلى الله عليه وسلم على العرش رواه بعض الناس من طرق كثيرة مرفوعة كلها موضوعة (١) .اهد

وإفادتى من هذا الكتاب كانت محصورة فى استخراج مانقله القاضى أبو يعلى عن الإمام أحمد من الروايات المتعلقة بالصفات وحديث الصورة . وكما أشرت سابقا أن كتاب السنة جزء منه مفقود والقاضى ينقل عن الكتاب كثيرا وهذا يتيح لنا تعويض تلك الروايات التي هي في الجزء المفقود بأخذها من مصادر أحرى اطلعت على الكتاب كاملا .

وكتاب إبطال التآويلات كبير وهو لا يزال مخطوطا وكان يعتقد أنه مفقود وظهر أخيرا حيث وجد في مكتبة نعمان الألوسي بالعراق<sup>(٢)</sup> ولدى فضيلة الشيخ حماد بن محمد الأنصارى نسخة مصورة منه . وللكتاب مختصر وهو مخطوط أيضا .

#### ١٥ – الروايتان والوجهان :

يبحث فيه القاضى الروايات المختلفة عن الإمام أحمد ومعظمه فى الفقه وأفرد آخره ببحث مسائل عقدية على ضوء الرويات عن الإمام أحمد بلغت اثنتى عشر مسألة تحت عنوان: « مسائل من أصول الديانة » .وطبع منه ما يتعلق بالفقه فقط تحت عنوان: المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين . وما يتعلق بالعقيدة لا يزال مخطوطا – حسب اطلاعى –وقد أفدت من هذا الجزء الذى صورته عن النسختين المصورتين فى قسم المخطوطات بالمكتبة المركزية فى الجامعة الإسلامية .

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنُّقل :٢٣٧/٥ .

<sup>(</sup>۲) ولعله موجود في مكتبات أخرى .

## ١٦ – الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر :

وعندى منه نسخة مصورة . وهو لايزال مخطوطا وفيه نقص من أوله . والأصل فى الظاهرية وعنه صورة فى مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية وإفادتى منه قليلة لوجود الأصل الذى ينقل منه عندى وهو الأمر بالمعروف للخلال .

#### ١٧ - الأحكام السلطانية:

ويتناول فيه مسائل الولاية وما يتفرع منها . وينقل عن الإمام أحمد مسائل شتى . وإفادتي منه لابأس بها .

والكتاب مطبوع . وقدم مؤخراً أطروحة للدكتوراه بعنوان « القاضى أبو يعلى وكتابه الأحكام السلطانية » ونال به محققه الدرجة وطبعه .

## ٩٨ - المسائل التي حلف عليها الإمام أحمد:

وهو جزء صغیر عندی منه نسخة مصورة . أفدت منها قلیلا .وقد طبع مؤخرا .

#### ١٩ - العدة في أصول الفقه:

وكما هو ظاهر من عنوانه فهو يبحث فى مسائل أصول الفقه وقد وجدت فيه روايتين فقط نقلهما عن أحمد متعلقة بالعقيدة ، وهو مطبوع .

#### ٠ ٢ - الإيان:

وهذا الكتاب حقه أن يقدم ، ففيه نقول عن أحمد وقد صورته من مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية وفى آخره نقص إلا أنى لم أفد منه حيث وجدت ما ينقله من الروايات فى الجزء المتوفر لدى من السنة للخلال والنقل منه أولى .

وقد قدم الكتاب لنيل درجة الماجستير بالجامعة الإسلامية في المدينة المنورة . وللقاضى مصنف طبع مؤخراً أسماه و مختصر المعتمد في أصول الدين «وهو اختصار لكتابه الكبير و المعتمد » .

انتهى ما أفدته من مصنفات القاضى أبى يعلى ابن الفراء . ۲۱ - مناقب الإمام أحمد لابن الجوزى :

وهو كتاب كما يظهر من عنوانه يبحث فى سيرة الإمام آحمد وقد عقد فصلا فى اعتقاده ساق فيه بسنده جملا من كلامه . فأفدت من ذلك . والكتاب مطبوع متداول .

#### ٣٢ – شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة :

للحافظ أبي القاسم هبة الله بن الحسن اللالكائي.

ومعلوم أهمية هذا الكتاب فهو من كتب العقيدة السلفية الذى لم يؤلف مثله . وقد نقل فيه مصنفه بإسناده بعض الروايات عن الإمام أحمد .

والكتاب حقق قسم منه « أطروحة دكتوراه » . وطبعه محققه

#### ٢٢ - كتاب الشريعة :

لأبى بكر محمد بن الحسين الآجرى وهو من كتب العقيدة السلفية ذكر فيه - بسنده – بعض الروايات عن الإمام أحمد . وهو مطبوع .

## ٢٤ - تعظيم قدر الصلاة:

لمحمد بن نصر المروزى . ذكر فى ثناياه بعض الروايات عن الإمام أحمد . وهو مطبوع .

## ٢٥ – شرح اعتقاد الإمام أحمد بن حنبل :

تأليف أبى الحسن على بن شكر بن أحمد بن شكر . وقد بحثت عنه فلم أتوصل إلى معرفته فيما نظرته من المصادر (١٠) . جاء على الورقة الأولى : وكتبه مصنفه على بن شكر في السيادير والوثر . . . .

جاء على الورقة الأولى : وكتبه مصنفه على بن شكر فى السادس والعشرين من المحرم سنة ( طمس ) ست مئة . أما تأخر المصنف فهو واضح إذ ينقل فيه من كتب ابن شاهين واللالكائى .

(١) لا يلتبس بأنه على بن شوكر الذي هو من أصحاب الإمام أحمد . طبقات الحنابلة : ٢٢٥/١ .

والذى بين أيدينا من شرح الاعتقاد الجزء الاول كما كتب على الورقة الاولى واتضح لى من قراءته أن فيه نقصاً، وهذا الجزء يقع فى عشر ورقات وهو عبارة عن نقول من رسالة الإصطخرى وعبدوس وكذا جمل من كلام الإمام أحمد بأسانيد ابن شاهين واللالكائى وهو ما أفدته من هذا الشرح.

هذا وقد أفدت من كتب أخرى مثل مسائل البغوى وصريح السنة للطبرى وإثبات صفة العلو، والمغنى لابن قدامة والاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد للبيهقى وذكر محنة الإمام أحمد لحنبل بن إسحاق، وخلق أفعال العباد للبخارى، وتلبيس إبليس لابن الجوزى، ومجموع الفتاوى، والصارم المسلول والإيمان واقتضاء الصراط المستقيم ونقض أساس التقديس وغيرها من كتب ابن تيمية، وأحكام أهل الذمة والصواعق المرسلة وغيرها من كتب ابن القيم. وكتب أخرى كثيرة متنوعة تجدها في ثنايا البحث.

#### المحث الثاني

## رسالتا التميميين ومدى صحة نسبة ما فيهما للإمام أحمد

رسالة أبى محمد رزق الله التميمي (١) رسالة أبى الفضل عبد الواحد التميمي (٢).

إن هاتين الرسالتين لهما وضع خاص فالتميميان لا يحكيان فيهما ما أثر عن الإمام أحمد رواية بل يقولان : كان مذهبه كذا وكان يقول كذاءلأجل هذا لم أدرجهما في ثنايا البحث .

وكثر النقل منهما على أساس أنهما يمثلان مذهب الإمام أحمد . وعند مراجعتى لهاتين الرسالتين وجدت فيهما بعض المسائل التي لا تتفق وما صح عن الإمام أحمد أو أصول مذهبه .

۲۹۱/۲ . وله نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية عن الظاهرية . وعبد الواحد هو : ابن عبد العزيز بن الحارث ، التميمي البغدادي قال الذهبي : الفقيه رئيس الحنابلة . وقال الخطيب: كان صدوقا . اهـ . وكان صديقا للقاضي أبي بكر الباقلاني ومواداً له . ت/ بغداد : ١٤/١١ ، طبقات الحنابلة : ١٧٧/٢ ، سير أعلام النبلاء : ٢٧٣/١٧ ، مجموع الفتاوي: ١٦٧/٤ .

<sup>(</sup>۱) المسماة : عقيدة الإمام أحمد بن حبل . وقد ألحقها الشيخ محمد حامد الفقى – رحمه الله -بآخر كتاب طبقات الحنابلة : ٢٠٥/٢ . نقلا عن الكواكب الدرارى لابن عروة ، من الجزء السادس والأربعين ، المكتبة الظاهرية . وقد أشار فؤاد سركين إلى وجودها فى مكتبة شهيد على تحت رقم : ١/٧٦٦٣ . إضافة إلى الظاهرية . تاريخ التراث العربي : ٢٠٣/٢ . ورزق الله هو ابن عبد الوهاب ابن عبد العزيز التميمي البغدادى ، قال السمعاني : هو فقيه الحنابلة ... عمر حتى قصد من كل جانب . وقال أبو على الصدف : كان كبير بغداد وجليلها . وقال شيرويه الديلمي الحافظ : كان ثقة صدوقا فاضلا .اه . وله تصانيف منها : «شرح الإرشاد» لشيخه ابن أبى موسى فى الفقه والخصال والأقسام . توفى سنة ثمان وثمانين وأربع مثة عن سبع أو ثمان وثمانين عاما . انظر سيرته في : مناقب الإمام أحمد لابن الجوزى ص : ٥٠٥ ، معجم الأدباء : ١٦٦/١١ ، الكامل لابن الأثير : ٢٥٣/١ ، معرفة القراء للكبار : ٢٥٣/١ ، سير أعلام النبلاء : ٢٠٨٤/١ ، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد : ١١٦/١٨ ، البداية والنهاية : ٢٠٨٤/١ ، عليه النهاية : ٢٠٨٤/١ . المسماة : اعتقاد الإمام أحمد بن حبل وقد ألحقها الشيخ محمد حامد أيضا بأخر كتاب طبقات الحنابلة :

يقول ابن تيمية : وأما التميميون كأبى الحسن أو أبى الفضل وابن رزق الله فهم أبعد عن الإثبات وأقرب إلى موافقة غيرهم وألين لهم ولهذا تتبعهم الصوفية ويميل اليهم فضلاء الأشعرية كالباقلاني أو والبيهقي أفان عقيدة أحمد التي كتبها أبو الفضل هي التي اعتمدها البيهقي مع أن القوم ماشون على السنة أب

## ويقول أيضا معلقا على رسالة أبى الفضل :

وله فى هذا الباب مصنف ذكر فيه من اعتقاد أحمد ما فهمه ولم يذكر فيه ألفاظه وإنما ذكر جمل الاعتقاد بلفظ نفسه وجعل يقول: وكان أبو عبد الله وهو بمنزلة من يصنف كتابا فى الفقه على رأى بعض الأئمة ويذكر مذهبه بحسب ما فهمه ورآه وإن كان غيره بمذهب ذلك الإمام أعلم منه بألفاظه وأفهم لمقاصده (٢) .اه. .

<sup>(</sup>۱) ستأتی ترجمته ص: ۳٤٦.

 <sup>(</sup>۲) أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد البصرى ، ثم البغدادى ، ابن الباقلانى ، صاحب التصانيف . توفى سنة ثلاث وأربع مئة . انظر : ت/ بغداد : ۳۷۹/۵ ، المنتظم : ۲٦٥/۷ ، وفيات الاعبان : ۲٦٩/٤ ، سير أعلام النبلاء : ۲۹۰/۱۷ ، البداية والنهاية : ۲۱/۳۵۰ ، شذرات الذهب : ۹۲/۳ .

<sup>(</sup>٣) الحافظ العلامة الثبت الفقيه ، أبو بكر أحمد بن الحسين بن على البيهقى ، صاحب التصانيف الكثيرة المفيدة المشهورة ، توفى سنة ثمان وخمسين وأربع مئة . انظر : المنتظم : ٢٤٢٨ ، الكامل : ٠٣/١ ، سير أعلام النبلاء : ١٦٣/١٨ ، وفيات الأعيان : ٧٥/١ ، طبقات الشافعى للسبكى : ٨/٤ ، البداية والنهاية : ٩٤/١ ، النجوم الزاهرة : ٧٧/٥ ، طبقات الحفاظ ص : ٤٣٣ ، شذرات

الذهب: ٣٠٤/٣.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى : ٣/٦ .

<sup>(</sup>٥) ستأتى ترجمته ص: ٢٩٤

<sup>(</sup>٦) نفس المصدر ٢١/٢١٣ .

<sup>(</sup>۷) مجموع الفتاوى : ۱۲۷/٤ – ۱۲۸ .

# المبحث الثالث أهمية جمع هذه المسائل والرسائل

إن المطلع على هذا البحث يظهر له بوضوح القيمة العلمية لهذه المسائل والرسائل فهى ذات ثراء علمى كبير في مجال العقيدة ولا غرابة في ذلك فهى صادرة عن إمام أهل السنة ، الذي جاهد لتثبيت العقيدة الصحيحة لذلك نجد أن أئمة كباراً اهتموا بمسائله ونقلوها .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : والنقل عن أحمد وغيره من أئمة السنة متواتر بإثبات صفات الله تعالى ... وهؤلاء متبعون فى ذلك ما تواتر عن النبى صلى الله عليه وسلم ، فأما أن المسلمين يثبتون عقيدتهم فى أصول الدين يقوله أو بقول غيره من العلماء : فهذا لايقوله إلا جاهل ... وأصحاب أحمد : مثل أبى داود السجستانى ، وإبراهيم الحربى، وعثمان بن سعيد الدارمى ، وأبى زرعة ، والبخارى ومسلم ، وبقى بن مخلد ، وأبى بكر الأثرم ، وابنيه صالح وعبد الله ، وعبد الله بن عبد الرحمن الدارمى ، ومحمد بن مسلم بن وارة ، وغير هؤلاء وعبد الله بن عبد الرحمن الدارمى ، ومحمد بن مسلم بن وارة ، وغير هؤلاء الدين هم من أكابر أهل العلم والفقه والدين . لا يقبلون كلام أحمد ولا غيره ومن لم يلحقوه أخذوا عن أصحابه الذين هم نظراؤه ، وهذه الأمور يعرفها من يعرف أحوال الإسلام وعلمائه الذين هم نظراؤه ، وهذه الأمور يعرفها من يعرف أحوال الإسلام وعلمائه الذين هم نظراؤه ، وهذه الأمور يعرفها من يعرف أحوال الإسلام وعلمائه الله ...

لهذا أقول: إن هذه المسائل والرسائل تمثل مذهب السلف المرتكز على الكتاب والسنة وأقوال الإمام أحمد لا تخرج عن هذين الأصلين، وهذا ما أكسبها مكانه خاصة.

وهذه المسائل والرسائل مع ما تشكله من أهمية كبرى ، كانت متناثرة في بطون الكتب المطبوع منها والمخطوط ، لذا كان جمع ما يمكن منها أمراً في نظرى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى : ۲/۱۶/۱ .

بالغ الاهمية خاصة أن الإمام أحمد لم يكن يهتم بالتصنيف وهذا أمر ساهم في نسبة أقوال إليه لم تصح عنه ، لذا كان ضروريا تجريد ما صح عنه والتنبيه إلى مانسب إليه من الأقوال التي لم تصدر عنه أو لاتتفق وأصول مذهبه يضاف إلى ذلك انتشار البدع والعقائد المنحرفة مما يجعل الحاجة ماسة لمعرفة أصول الدين المستقاة من الكتاب والسنة وهو ما تحققه هذه المسائل والرسائل وفي نظرة سريعة حول هذه المسائل نجد أنها قد تعرض عليه فيجيب عنها أو يتحدث بها ابتداء من غير ما أله المنائل المنائل

# المبحث الرابع منهجي في الجمع والتحقيق .

يظهر للمطلع على هذا البحث قيامه على عنصرين رئيسين : الأول : جمع جملة كبيرة من المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد الثانى : التعليق عليها .

أما العنصر الأول فقد بذلت فيه جهدا مضاعفا لأنه فى نظرى عمود البحث ولقد كانت طريقتى فى الجمع ذات شقين :

الاول : جمع الكتب التي هي مظان لهذه الرسائل والمسائل . الثاني : تصفح هذه الكتب بدقة وعناية واستخراج ما فيها من مسائل .

وبعد ذلك تأتى مرحلة أخرى تتمثل فى ترتيب هذه المسائل حسب أهميتها وصحة أسانيدها ثم تصنيفها ووضعها تحت عناوين مناسبة لها .

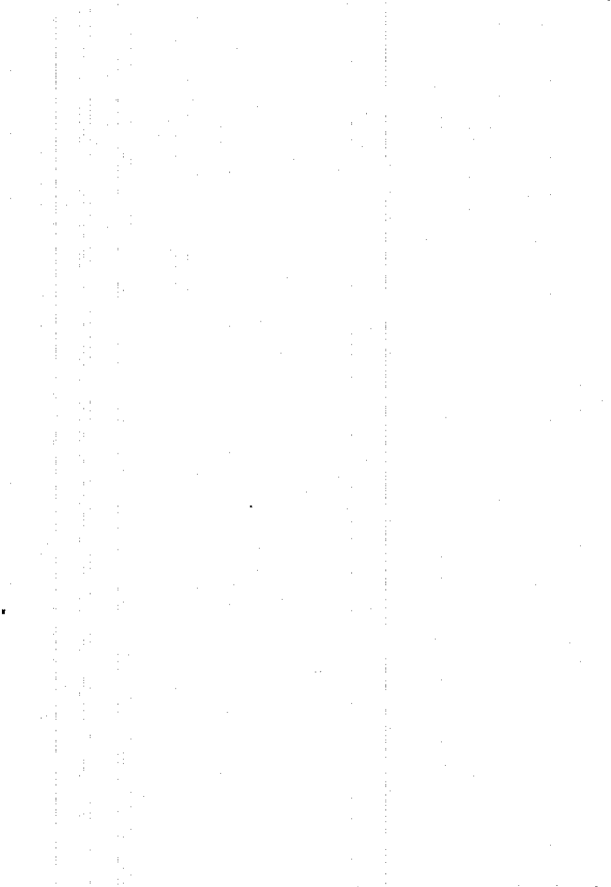
وهنا أمر أود أن أشير إليه وهو أنى اعتمدت على الروايات المسندة فى تقرير ما نقل عن الإمام أحمد ثم أنتقى من تلك الروايات الرواية الجامعة وأثبتها فى أول النقل . ثم أتبعها بالروايات الأخرى وذكر جميع الروايات فيه توثيق للمسألة المثبتة ففى تضافر النقل قطع بصحة الرواية وقد بذلت فى انتقاء الروايات والنظر فى أسانيدها ووضع العناوين لها جهودا وأرجو أن أكون قد وفقت .

والعنصر الثانى وهو التعليق: فقد بذلت فيه أيضا جهدا كبيرا لأنه في نظرى مكمل للعنصر الأول فقد قمت بالتعليق المفصل – في كثير من الأحيان –على ما أثبته من المسائل وذلك بدراسة ما يحتاج منها لدراسة أو مقارنة ثم التعليق على المسألة بصفة عامة ببيان منهج السلف والتطرق إلى مخالفيهم من المتكلمين وغيرهم وإيضاح الصواب في المسألة مقرونا بالأدلة.

هذا بالنسبة للتعليق على المسائل من الجانب العقدي.

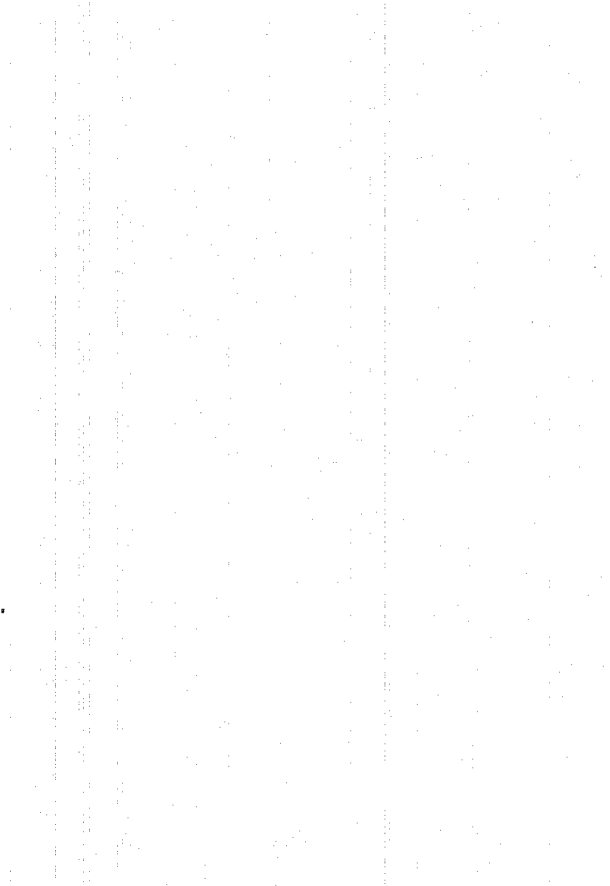
أما ما يتعلق بالناحية المنهجية فقد قمت بتحقيق هذه المسائل والرسائل وفق منهج علمى . وذلك بإيفاء ما يحتاج إليه من ترجمة للأعلام ورجال الإسناد . وأذكر الترجمة فى أول موضع تذكر فيه . وأقتصر فى الترجمة على ذكر ما نقل من مسائل – إن كان من نقلة المسائل – وتوثيقه وقد لا أجد فيه جرحا ولا تعديلا فأكتفى بذكر ما وجدته . وكذا قمت بتخريج للآيات والأحاديث وغير ذلك مما هو متعلق بهذه الناحية .

وعندما أعزو الحديث إلى صحيح البخارى فأعنى مع شرحه لابن حجر المسمى « فتح البارى شرح صحيح البخارى » .



# المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد بن محمد بن حنبل في العقيدة

جمع وتحقيق ودراسة عبد الإله بن سلمان بن سالم الأحمدى



# بسم الله الرحمن الرحيم مسائل الإيمان

١٦ قول الإمام أحمد في تعريف الإيمان ص : ٦٣ .

٧- أقوال المخالفين في تعريف الإيمان ونقض الإمام أحمد لها :

تعريف الكرامية للإيمان ص: ٦٨.

قول الإمام أحمد فيما نقله عن شبابة في الإيمان ص: ٧٢.

تعريف الجهمية للإيمان ص : ٧٣ .

تعريف الأشاعرة والماتريدية للإيمان ص: ٧٤ - ٧٥ .

تعريف الحوارج للإيمان ص : ٧٦ . تعريف المعتزلة للإيمان ص : ٧٦ .

مذهب الإمام أبي حنيفة في الإيمان ص: ٧٧

٣- ما احتج بُه الْإِمام أحمد على دخُول الأعمال في الإيمان ص: ٨١.

٤ - قول الإمام أحمد فيما احتجت به المرجئة من الأحاديث ص: ٨٦.

قول الإمام أحمد في زيادة الإيمان ونقصانه ص : ٨٩ .

٣- قول الإمام أحمد في معنى الزيادة والنقصان في الإيمان ص : ٩٠ .

٧- اختلاف عبارات السلف في مدلول الزيادة والنقص وقول الإمام
 أحمد في ذلك ص: ٩٣.

٨- بعض ما احتج به الإمام أحمد على زيادة الإيمان ونقصانه من الكتاب
 والسنة ص : ٩٤ .

٩٨ قول الإمام أحمد فيمن قال يزيد ولا ينقص ص : ٩٨ .
 مذهب الإمام أبى حنيفة في الزيادة والنقص ص : ١٠٢ .

- مذهب المعتزلة ص: ١٠٢. مذهب الأشاعرة ص: ١٠٣.
- ١٠٠ قول الإمام أحمد في المعرفة هل تزيد وتنقص ص: ١٠٤.
- ١١- قول الإمام أحمد في الإسلام والإيمان ص: ١٠٨.
- ١٢- بعض ما احتج به الإمام أحمد على تفريقه بين الإسلام والإيمان

  - ١٣– قول الإمام أحمد في الاستثناء في الإيمان ص: ١١٧ .
  - . ١٤ قول الإمام أحمد فيمن ترك الاستثناء في الإيمان ص: ١٧٠.
  - ٥١ ذكر بعض ما أحتج به الإمام أحمد في الاستثناء في الإيمان ص: ١٢٣ أ.
  - 17- قول الإمام أحمد فيمن يسأل: « أمؤمن أنت » ص: 178.
    - ١٧ قول الإمام أحمد في الفاسق الملي ص : ١٧٦ . . .

## قول الإمام أحمد في تعريف الإيمان

## قال أبو بكر الخلال(١):

١ – أخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد الميمونى '' : أنه سأل أبا عبد الله : الإيمان قول وعمل ونية ؟ فقال لى : كيف يكون بلا نية . نعم الإيمان قول وعمل ونية . ( لا ) '' بد من النية . قال لى النية متقدمة (³) .

\* اختلفت عبارة الإمام أحمد فى تعريف الإيمان فتارة يقول: قول وعمل ونية كما فى رواية حنبل بن إسحاق (٥٠) والسحاق بن إبراهيم بن هانىء (٦٠) .

ح وفي رواية الإصطخرى<sup>(۷)</sup> زاد :وتمسك بالسنة .

وتارة يقول : قول وعمل . كما في رواية أبي بكر المروذي (١٠) وأحمد

<sup>(</sup>١) هو : أحمد بن محمد بن هارون الخلال . انظر : ترجمته والتعريف بمؤلفاته ص : ٢٥ م .

 <sup>(</sup>۲) هو أعيد الملك بن عبد الحميد بن ميمون بن مهران ، ثقة فاضل ، لازم أحمد أكثر من عشرين سنة ، توفى سنة أربع وسبعين ومثنين تقريب ٢٠٠/١٠ .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ليس من الأصل وما أثبته يقتضيه السياق .

 <sup>(</sup>٤) السنة للخلال (ق٩٦/ب).

<sup>(</sup>٥) هو : حنبل بن إسحاق بن حنبل : ابن عم الإمام أحمد ، قال الخطيب : كان ثقة، وسئل عنه الدارقطنى فقال : صدوق . تاريخ بغداد : ٢٨٦/٨ ، طبقات الحنابلة : ١٤٣/١ . والرواية فى شرح اعتقاد الإمام أحمد لأبي الحسن بن شكر ص :١٣٠ .

<sup>(</sup>٦) انظر : ترجمته والتعريف بمسائله ص : ٣٠ . والرواية في السنة للخلال ( ق٩٦٠/ب ) .

<sup>(</sup>٧) هو :أحمد بن جعفر **الإصطخرى** . انظره والتعريف برسالته عن أحمد ص : ٣٣م . والنص فى الرسالة المشار إليها ( طبقات الحنابلة : ٢٤/١ ) . وانظر كتاب السنة لأحمد ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٤ .

 <sup>(</sup>٨) هو: أحمد بن محمد بن الحجاج. انظر ترجمته ص: ٥٥. والرواية في السنة للخلال (ق٩٩١) )
 والإبانة الكبرى لابن بطة: ٧٣٨/٢.

ابن الحسن الترمذی<sup>(۱)</sup> وأحمد بن القاسم<sup>(۱)</sup> وعيسى بن فيروز الأبباری<sup>(۱)</sup> وشاهين بن السميذع<sup>(1)</sup> والفضل بن زياد<sup>(۱)</sup>.

#### التعليق

ليس هناك تعارض بين هذه التعريفات فهي كلها تؤدي إلى معنى واحد

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: ومن هذا الباب أقوال السلف وأئمة السنة في تفسير الإيمان، فتارة يقولون: هو قول وعمل، وتارة يقولون: هو قول وعمل ونية واتباع السنة، وتارة يقولون: قول وعمل ونية واتباع السنة، وتارة يقولون: قول باللسان واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح، وكل هذا صحيح، فإذا قالوا: قول وعمل، فإنه يدخل في القول قول القلب واللسان جميعا، وهذا هو المفهوم من لفظ القول والكلام، ونحو ذلك إذا أطلق ... والمقصود هنا أن من قال من السلف: الإيمان قول وعمل، أراد قول القلب واللسان وعمل القلب

<sup>(</sup>۱) هو : أحمد بن الحسن بن جنيدب النرمذي ، ثقة حافظ ، توفي سنة خمسين ومثتين . تقريب : ١٣/١ والرواية انظرها في السنة للخلال : ( ق٠/١٠/أ ) .

 <sup>(</sup>٢) أحمد بن القاسم ، صاحب أبى عبيد قال الخطيب : حدث عنه وعن أحمد بن حنبل . تاريخ بغداد :
 ٣٤٩/٤ . والرواية في السنة للخلال (ق ٩٩/ب) .

<sup>(</sup>٣) هو: عيسى بن فيروز ، أبو موسى الأنبارى ، قال ابن أبى يعلى : سمع من الإمام أحمد أشياء . وذكره ابن الجوزى فيمن حدث عن أحمد ، ووهم الذهبى فقال : قال الخطيب : ليس بثقة . ومقولة الخطيب في حتى رجل روى عنه وهو : على بن محمد بن سعيد الموصلي كما هو واضح من كلام الخطيب . وقد نبه ابن حجر إلى ذلك في اللسان . ثاريخ بغداد . ١٧٧/١١ ، طبقات الحنابلة : ٢٤٨/١ ، مناقب الإنمام أحمد لابن الجوزى ص : ١٣٧ ، لسان الميزان : ٤٠٣/٤ ، ميزان الاعتدال : ٣٢١/١ ، المنهج الأحمد : ٣٢١/١ . والرواية في طبقات الحنابلة : ٢٤٨/١ .

<sup>(</sup>٤) هو : شاهين بن السميدع ، أبو سلمة العبدى ، ذكره ابن أبى يعلى فقال : نقل عن الإمام أجمد أشياء وذكر بعضها ، وذكره ابن الجوزى فيمن حدث عن الإمام أحمد طبقات الحنابلة : ١٧٢/١ ، مناقب الإمام أحمد ص : ١٣٣٠ . والرواية في طبقات الحنابلة : ١٧٢/١ .

<sup>(</sup>٥) هو: الفضل بن زياد ، أبو العباس القطان البغدادى ، ذكره أبو بكر الحلال فقال : كان من المقدمين عند أبى عبد الله ، وكان أبو عبد الله عن أبى عبد الله . وكان يصلى بأبى عبد الله . وقع له عن أبى عبد الله مسائل كثيرة جياد . تاريخ بغداد : ٣٦٣/١٢ ، طبقات الحنابلة : ٢٥/١ ، مناقب الإمام أحمد ص : ١٣٨ . والرواية في الإبانة الكبرى لابن بطة .٧٣٨/٢ .

والجوارح ، ومن أراد الاعتقاد رأى أن لفظ القول لايفهم منه إلا القول الظاهر ، أو خاف ذلك ، فزاد الاعتقاد بالقلب ، ومن قال : قول وعمل ونية ، قال: القول يتناول الاعتقاد وقول اللسان ، وأما العمل فقد لا يفهم منه النية ، فزاد ذلك ، ومن زاد اتباع السنة فلأن ذلك كله لايكون محبوبا لله إلا باتباع السنة ، وأولئك لم يريدوا كل قول وعمل ، وإنما أرادوا ما كان مشروعا من الأقوال والأعمال ، ولكن كان مقصودهم الرد على المرجئة الذين جعلوه قولا فقط ، فقالوا : بل هو قول وعمل والذين جعلوه أربعة أقسام فسروا مرادهم ، كما سئل سهل بن عبد الله التستري (1) عن الإيمان ما هو؟ فقال: قول وعمل ونية وسنة، لأن الإيمان عبد الله التستري (2) عن الإيمان ما هو؟ فقال: قول وعمل ونية وسنة، لأن الإيمان أذا كان قولا وعملا بلا نية فهو نفاق ، وإذا كان قولا وعملا بلا نية فهو نفاق ، وإذا

وما ذهب إليه الإمام أحمد – رحمه الله – من تعريف للإيمان هو مذهب عامة السلف في الإيمان: اعتقاد بالجنان وقول باللسان وعمل بالأركان. فالسلف – رحمه الله – رأوا أن الإيمان عبارة عن هذه الأمور الثلاثة ، واعتبروا التصديق بالقلب والقول باللسان أصلاً والعمل فرعا . لذلك نجدهم لايكفرون مرتكب الكبيرة ولا يحكمون عليه بالتخليد في النار . كما يفعل الخوارج والمعتزلة (٢) . وقد نقل الإجماع عنهم على هذا التعريف للإيمان أبو عبيد القاسم بن سلام في والشافعي (٥) والبخارى (١) واللاكائي (١) والبغوى (٨) وابن عبد البر (١) وغيرهم . وهذا الإجماع منهم مبنى على أدلة صريحة من الكتاب والسنة .

<sup>(</sup>۱) تقدمت ترجمته ص: ۲۲.

<sup>(</sup>٢) الإيمان ص : ١٦٢ . وانظر مجموع الفتاوى له :٧/٥٠٥ – ٥٠٠ ، والشريعة للآجرى ص : ١١٩ .

<sup>(</sup>٣) قد يلتبس على البعض تعريف أهل السنة للإيمان وتعريف الخوارج والمعتزلة له وسيأتى مزيد من الإيضاح حول هذه المسألة عند الكلام عن الفرق المخالفة في تعريف الإيمان ص: ٧٦ .

<sup>(</sup>٤) انظر مجموع الفتاوى لابن تيمية : ٣٠٩/٧ و لم أجده في كتاب الإيمان ولعله في مؤلف آخر له ، والله أعلم .

 <sup>(</sup>٥) انظر: الإيمان لابن تيمية ص: ١٩٧.

<sup>(</sup>٦) انظر : فتح البارى : ٢/١١ .

 <sup>(</sup>٧) انظر : شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة : ٨٣٢/٤ .

<sup>(</sup>٨) انظر: شرح السنة: ٣٨/١.

<sup>(</sup>٩) انظر: المجهيد: ٢٣٨/٩.

قال الحافظ ابن مندة موضحا ما يشمله كل ركن من هذه الأركان الثلاثة: فمن أفعال القلوب: النيات والإرادات، والعلم، والمعرفة بالله وبما أمر به والاعتراف له والتصديق به وبما جاء من عنده، والخضوع له ولأمره، والإجلال والرغبة إليه، والرهبة منه والخوف والرجاء والحب له ولما جاء من عنده والحب والبغض فيه والتوكل والصبر والرضا والرحمة والحياء والنصيحة لله ولرسوله ولكتابه وإخلاص الأعمال كلها مع: سائر أعمال القلب().

ومن أفعال اللسان: الإقرار بالله وبما جاء من عنده والشهادة لله بالتوحيد ولرسوله بالرسالة ولجميع الأنبياء والرسل. ثم التسبيح والتكبير والتحميد والتهليل والثناء على الله والصلاة على رسوله والدعاء وسائر الذكر<sup>(٢)</sup>.

ثم أفعال سائر الجوارح: من الطاعات والواجبات التي بني عليها الإسلام أولها إتمام الطهارات كا أمر الله عزوجل، ثم الصلوات الخمس وصوم شهر رمضان والزكاة على ما بينه الرسول صلى الله عليه وسلم ثم حج البيت من استطاع إليه سبيلا، وترك الصلاة كفر (٢). وكذلك جحود الصوم (١) والزكاة (٥) والحج (١)، والحاد فرض مع الكفاية مع البر والفاجر.

<sup>(</sup>۱) ما يدل على ما يلزم القلب من فرض الإيمان قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا الرَّسُولُ لَا يَحْزَنُكُ الَّذِينَ يَسَارَعُونَ فَي الْكَفَرِ مِن الدَّينَ قَالُوا آمَنَا بِأَفْواهِم وَلَمْ تَؤْمِنَ قَلُوبِهم ﴾ سورة المائدة/21 . وقوله عز وجل : ﴿ مَن كَفَر بَاللَّهُ مِن بَعْدَ إِيمَانَهُ إِلَا مِن أَكْرَهُ وقلبه مطمئن بالإيمان ولكن من شرح بالكفر صدرا فعليهم غضب من الله ولهم غذاب عظيم ﴾ سورة النحل /١٠٦ ، وقوله عز وجل : ﴿قَالَتَ الأَعْرَابُ آمَنَا قَلْ لَمْ تَؤْمِنُوا وَلَكُنْ قَوْلُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلُ الْإِيمَانَ فِي قَلُوبِكُم ﴾ سورة الحجرات . انظر : الشريعة للآجرى ص : ١١٩٠.

<sup>(</sup>۲) ما يدل على ما يلزم اللسان من فرض الإيمان قول الله تعالى : ﴿ قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلينا وما أنزل إلى براهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتى موسى وعيسى وما أوتى النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ﴾ سورة البقرة /١٣٦ ، ومن السنة قول النبي عليه : أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ، أخرجه البخارى : ٢٧٥/١٢ ، ٢٧٥/١٣ ، ٢٥٠/١٣ ، ومسلم : ٥٢/١ من حديث أبى هريرة . انظر : الشريعة للآجرى ص : ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر : قول الإمام أحمد في تارك الصلاة ص : ٣٤/٣ .

 <sup>(</sup>٤) · انظر : قول الإمام أحمد في تارك الصيام ص : ٢٩/٢ .

<sup>(</sup>٥) انظر : قول الإمام أحمد في مانع الزكاة ص : ٤٦/٢ .

<sup>(</sup>٦) انظر : قول الإمام أحمد في تارك المبانى الحمسة ص : ٢/٥٠ .

وسائر أعمال التطوع: التي يستحق بفعلها اسم زيادة الإيمان، والأفعال المنهى عنها التي بفعلها يستحق نقصان الإيمان (١)(١)

<sup>(</sup>١) ستأتى الآدلة على هذا الجانب عند الكلام على ٥ دخول اَلأعمال فى الإيمان ١ ص : ٨١. (٢) كتاب الإيمان : ٣٦٢/١ .

# أقوال المخالفين في تعريف الإيمان ونقص الإمام أحمد لها

تعريف الكرامية للإيمان : قال أبو بكر الخلال :

\$ - أخبرنى أبو بكر المروذى قال: حدثنى أبو على الحسين بن حامد النيسابورى (١) قال سمعت أبا عبد الرحيم الجوزجانى يقول: كتب إلى أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل وأخبرنى عبد الله بن عبيد الله الطرسوسى (١) قال: ثنا محمد بن حاتم المروزى (١) قال: ثنا أبو عبد الرحيم محمد بن أحمد بن الجراح الجوزجانى (١) قال: كتب إلى أحمد بن حنبل:...وأما من زعم أن الإيمان الإقرار فما يقول في المعرفة ؟ هل يحتاج إلى المعرفة مع الإقرار ؟ وهل

يحتاج أن يكون مصدقا بما أقر . قال محمد بن حاتم وهل يحتاج أن يكون مصدقا بما عرف فإن زعم أنه محتاج إلى المعرفة مع الإقرار فقد زعم أنه من شيئين ، وإن زعم أنه يحتاج أن يكون مقرا ومصدقا بما عرف ، فهو من ثلاثة أشياء ، فإن جحد وقال : لا يحتاج إلى المعرفة والتصديق ، فقد قال عظيما ولا أحسب أحد يدفع المعرفة . قال المروزى : ولا أحسب امرءا يدفع المعرفة والتصديق

فكذلك العمل مع هذه الأُشياء<sup>(٥)</sup>.

#### التعليق :

الكرامية من فرق المرجئة . وإن كانت تعرف أكثر بالتجسيم والتشبيه في باب الصفات والإمام أحمد يطلق صفة الإرجاء على كل من أحرج العمل عن

 <sup>(</sup>۱):(۲) م أجد لهم تراجم فيما اطلعت عليه من المصادر .
 (۳) هو : محمد بن حاتم بن نعم ، ثقة . تقريب : ۲۵۲/۲ .

<sup>(</sup>٤) ثقة ، فاصل ، توفى سنة مئتين وحمس وأربعين . تقريب : ١٤٢/٢

 <sup>(</sup>٥) السنة للخلال (ق: ١٠٨) ونقله أبو يعلى ابن الفراء في الإيمان (ق: ١/ب)، وابن تبعية في

الإيمان ص ٣٧٦ .

الإيمان . قال - لما سئل عن المرجفة من هم -: « من زعم أن الإيمان قول ١٠١٥ . وقد عدهم أبو الحسن الأشعرى من فرق المرجئة (١) ، وشيخ الإسلام ابن تيمية قسم المرجعة إلى ثلاثة أصناف وعد الكرامية أحد هذه الأصناف (٢) وقد كان أول ظهور لهذه الفرقة في بداية القرن الثالث بزعامة مؤسسها محمد بن كرام السجستاني (٤) . ومذهبهم في الإيمان - كما تقدم - عبارة عن أم واحد لا تعدد فيه وهو الإقرار باللسان. وقد حكى عنهم هذا المذهب جل المشتغلين بآراء الطوائف والفرق ، وإن كان البعض قد انفرد في نسبة بعض الآراء إليهم والتي لم تصح عنهم كما سيأتى بيانه ، ومجمل مذهبهم : أنَّ الإيمان هو الإقرار دون تصديق القلب وعمل الجوارح . والمنافق عندهم مؤمن في الدنيا وفي الآخرة من الخالدين في النار(°)هذا هو العروف من مذهبهم والذي أجمع عليه كل من تكلُّم عنهم إلا أن ابن حزم نسب إليهم أمرا لم يصح عنهم حيث يقول : « وذَهُب قوم إلى أن الإيمان هو إقرارباللسان بالله تعالى وإن اعتقد الكفر بقلبه فإذا فعل ذلك فهو مؤمن من أهل الجنة وهذا قول محمد بن كرام السجستاني<sup>(١)</sup> » قال شيخ الإسلام ابن تيمية : «وقد حكى بعضهم عنهم أنهم يجعلون المنافقين من أهل الجنة وهو غلط عليهم »(٧) .وفي موضع آحر : من حكى عنهم أنهم يقولون : المنافق يدخل الجنة فقد كذب عليهم بل يقولون إن المنافق مؤمن لأن الإيمان هو القول الظاهر .

قال الشهرستاني في معرض كلامه عن الكرامية : « وفرقوا بين تسمية المؤمن مؤمنا فيما يرجع إلى أحكام الظاهر والتكليف وفيما يرجع إلى أحكام

<sup>(</sup>١) انظر الروايات عنه في هذا المعنى في ( قول الإمام أحمد في المرجئة ) ص : ٨٩١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: مقالات الإسلاميين: ٢٠٤/١.

 <sup>(</sup>٣) انظر : الإيمان لابن تيمية ض : ١٨٤ .

<sup>(</sup>٤) قال عنه الذهبي : العابد المتكلم شيخ الكرامية ساقط الحديث على بدعته . ميزان الاعتدال : ٢١/٤ -

<sup>(</sup>٥) انظر : الملل والنحل للشهرستاني بهآمش الفصل : ١٥٤/١ ، أصول الدين للبغدادي ص : ٢٥٠ ، عجموع الفتاوي : ٢١٦ ، ٢١٦ .

<sup>(</sup>٦) الفصلُّ في الملل والأهواء والنحل : ١٨٨/٣ .

<sup>(</sup>۷) مجموع الفتاوى: ۱٤١/۷.

الآخرة والجزاء فالمنافق عندهم مؤمن في الدنيا حقيقة مستحق للعقاب الأبدى في الآخرة (١) ».

والإمام أحمد ينقض في كتابه هذا مزاعم مرجئة الكرامية القائلين إن الإيمان هو مجرد الإقرار باللسان فقط وقد نقل شيخ الإسلام ابن تيمية رد أبي عبد الله على هذه الطائفة وعلق عليه قائلا: «قلت:أحمد وأبو ثور وغيرهما من الأئمة كانوا قد عرفوا أصل قول المرجئة ، وهو أن الإيمان لا يذهب بعضه ويبقى بعضه فلا يكون إلا شيئا واحدا ، فلا يكون ذا عدد اثنين أو ثلاثة ، فإنه إذا كان له عدد ، أمكن ذهاب بعضه وبقاء بعضه ، بل لا يكون إلا شيئا واحدا ... فلهذا صاروا يناظرونهم بما يدل على أنه ليس شيئا واحدا ... وأحمد ذكر أنه لابد من المعرفة والتصديق مع الإقرار ، وقال : إن من جحد المعرفة والتصديق ، فإن فساد هذا القول معلوم من دين الإسلام ! ولهذا لم يذهب إليه أحد قبل الكرامية ، مع أن الكرامية لا تنكر وجوب المعرفة والتصديق ، ولكن تقول : لا يدخل في اسم الإيمان حذرا من تبعضه وتعدده ، لأنهم رأوا أنه لا يمكن أن يذهب بعضه ويبقى بعضه ، بل ذلك يقتضى أن يجتمع في القلب إيمان وكفر ، واعتقدوا الإجماع على نفى ذلك ، كا ذكر هذا الإجماع الأشعرى وغيره .

.. وأحمد - رضى الله عنه - فرق بين المعرفة التى فى القلب وبين التصديق الذى فى القلب ، فإن تصديق اللسان هو الإقرار ، وقد ذكر ثلاثة أشياء ، وهذا يحتمل شيئين يحتمل أن يفرق بين تصديق القلب ومعرفته ، وهذا قول ابن كلاب ، والقلانسى ، والأشعرى وأصحابه يفرقون بين معرفة القلب وبين تصديق القلب ، فإن تصديق القلب عندهم ليس هو العلم ، بل نوعا آخر ، فإن تصديق القلب قوله ، وقول القلب عندهم ليس هو العلم ، بل نوعا آخر ، وهذا قال أحمد :هل يجتاج إلى المعرفة مع الإقرار...- ( إلى آخر كلام أحمد ) - والذين قالوا : الإيمان هو الإقرار باللسان ، والمرجئة مع الإقرار باللسان ، والمرجئة مع الإقرار باللسان ، والمرجئة مع الإقرار باللسان ، إلا أن يقال : أراد تصديق القلب واللسان جميعا مع المعرفة مع الإقرار باللسان ، إلا أن يقال : أراد تصديق القلب واللسان جميعا مع المعرفة مع الإقرار باللسان ، إلا أن يقال : أراد تصديق القلب واللسان جميعا مع المعرفة مع الإقرار باللسان ، إلا أن يقال : أراد تصديق القلب واللسان جميعا مع المعرفة المعرفة

<sup>(</sup>١) الملل والنحل بهامش القصيل: ١٥٤/١.

والإقرار ، ومراده بالإقرار الالتزام لا التصديق كا قال تعالى : ﴿ وَإِذَ الْحَدْ الله مَيْ مَا قَالُ النّبِينِ لَمْ آتَيْتُكُم مِن كتاب وحكمة ثم جآء كم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ﴾ (١) فالميثاق مأخوذ على أنهم يؤمنون به وينصرونه ، وقد أمروا بهذا ، وليس هذا الإقرار تصديقا فإن الله تعالى لم يخبرهم بهذا الإقرار والتزموه ، فهذا هو إقرارهم ، والإنسان قد يقر للرسول بمعنى أنه بهذا الإقرار والتزموه ، فهذا هو إقرارهم ، والإنسان قد يقر للرسول بمعنى أنه يلتزم ما يأمر به مع غير معرفة ، ومن غير تصديق له أنه رسول الله ، لكن لم يقل أحد من المرجئة : إن هذا الإقرار يكون إيمانا ، بل لابد عندهم من الإقرار الإترام والتصديق ، ولا بد منهما وقد يراد بالإقرار بحرد التصديق الإقرار يتناول الالتزام والتصديق ، ولا بد منهما وقد يراد بالإقرار بحرد التصديق بدون التزام الطاعة ، والمرجئة تارة يجعلون هذا هو الإيمان وتارة يجعلون الإيمان التصديق والالتزام معا ، هذا هو الإقرار الذي يقوله فقهاء المرجئة : إنه إيمان ، وإلا لو قال : أنا أطبعه ولا أصدق أنه رسول الله أو أصدقه ولا ألتزم طاعته لم يكن مسلما ولا مؤمنا عندهم .

وأهد قال : لابد مع هذا الإقرار أن يكون مصدقا ، وأن يكون عارفا ، وأن يكون عارفا ، وأن يكون مصدقا بما عرف ، وفي رواية أخرى مصدقا بما أقر ، وهذا يقتضى أنه لابد من تصديق باطن ، ويحتمل أن يكون لفظ التصديق عنده يتضمن القول والعمل جميعا ، كما ذكرنا شواهده أنه يقال صدق بالقول والعمل فيكون تصديق القلب عنده يتضمن أنه مع معرفة قلبه أنه رسول الله قد خضع له وانقاد ، فصدقه بقول قلبه وعمل قلبه مجبة وتعظيما وإلا فمجرد معرفة القلب أنه رسول الله مع الإعراض عن الانقياد له ... فلا يكون إيمانا . ولا بد في الإيمان من علم القلب وعمله ، فأراد أحمد بالتصديق أنه مع المعرفة به صار القلب مصدقا له تابعا له محبا له معظما له ، فإن هذا لابد منه ، ومن دفع هذا أن يكون من الإيمان ، فهو من جنس من دفع المعرفة من أن تكون من الإيمان . وهذا أشبه بأن يحمل عليه كلام أحمد ،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران /٨١.

لأن وجوب انقياد القلب مع معرفته ظاهر ثابت بدلائل الكتاب والسنة وإجماع الأمة بل ذلك معلوم بالاضطرار من دين الإسلام ومن نازع من الجهمية في أن انقياد القلب من الإيمان فهو كمن نازع من الكرامية في أن معرفة القلب من الإيمان ، فكان حمل كلام أحمد على هذا هو المناسب له في هذا المقام (')اهـ.

## قُول الإمام أحمد فيما نقله عن شبابة في الإيمان

• أخبرنا محمد بن على " قال : ثنا أبو بكر الأثرم " قال : سمعت أبا عبد الله وقيل له : شبابة أى شيء تقول فيه ؟ فقال : شبابة كان يدعو إلى الإرجاء قال : وقد حكى عن شبابة قول أخبث من هذه الأقاويل ما سمعت عن أحد مثله قال : قال شبابة إذا قال فقد عمل . قال : الإيمان قول وعمل كما يقولون . فإذا قال فقد عمل بحارحته أى بلسانه حين تكلم . ثم قال أبو عبد الله : هذا قول خبيث ما سمعت أحداً يقول به ولا بلغنى ( اه . ونحو رواية الأثرم هذه نقل أبو الحارث الصائغ ( عن أحمد .

#### التعليق

هذا القول لم أجد من قال به أو حكاه عن شبابة سوى ما ذكره الإمام أحمد ، أما وجه خبثه فيتمثل بما قد ينشأ عنه من الإيهام والتدليس على مذهب أهل السنة القائلين بركنية العمل في الإيمان . فقد يتوهم البعض موافقته لمذهبهم مع بعده عنه وهذا ما جعل الإمام أحمد يصفه بالخبث . والله أعلم .

(١) الإيمان ص : ٣٧٦ – ٣٨٠ .

(۲) أبو بكر السمسار أو حمدان . وسيأتيان في الرواية التالية .
 (۳) هو أحمد بن محمد بن هانئ ، ثقة حافظ ، له تصانيف ، توفى سنة ثلاث وسبعين ومثنين . تقريب :
 ۲۵/۱

(٤) هو : شبابة بن سوار المدائني ، ثقة حافظ ، رمي بالارجاء . توفى سنة أربع أو خمس أو ست ومثنين .

تقريب : ٣٤٥/١ وقد قيل إنه رجع عن الارجاء .انظر : ت/بغداد : ٢٩٩/٩ . (٥) السنة للخلال ( ق ٩٤/ب ) ونقلها ابن تيمية في الإيمان ص : ٢٤١ من كتاب السنة للأثرم .

(٦) هو : أحمد بن محمد قال عنه أبو بكر الخلال : كان أبو عبد الله يأنس به ويقدمه ويكرمه وكان منده بموضع جليل وروى عن أبى عبد الله مسائل كثيرة بضعة عشر جزءا وجود الرواية عن أبى عبد الله . طبقات الحنابلة : ٧٤/١ ، تاريخ بغداد : ١٢٨/٥ . والرواية انظرها في السنة للخلال (ق ٩٤/ب) .

## تعريف الجهمية للإيمان

## قال أبو بكر الخلال:

 $7 - e^{\frac{1}{1}} - e^{\frac{1}{1}} + e^{\frac{1}{1$ 

### التعليق:

الجهمية: أتباع جهم بن صفوان الترمذي وما ذكره الإمام أحمد عنهم في تعريفهم للإيمان هو ما أجمع عليه الباحثون في آراء الطوائف والفرق فالإيمان عند « جهم » وأتباعه عبارة عن شيء واحد وهو المعرفة وأنه لايزيد ولا ينقص

 <sup>(</sup>۱) هو : محمد بن موسى ، أبو الفضل الوراق ، قال عنه : أبو بكر الحلال : رجل جليل القدر كثير العلم . اهـ ، توفى سنة متنين وثلاث وثمانين . ت/ بغداد : ۲٤١/٣ .

<sup>(</sup>٢) هو : محمد بن على بن شعب ، أبو بكر السمسار ، سكت عنه الخطيب . ت/ بغداد : ٦٦/٣ .

<sup>(</sup>٣) هو : محمد بن على المعروف بحمدان . كان فاضلا ثقة . ت/ بغداد : ٦١/٣ .

<sup>(</sup>٤) سيأتي تعريف شامل بالمرجئة وفرقها عند الكلام عن الفرق ص : ٣٦٢/٢.

<sup>(</sup>٥) سيأتي تعريف بالجهمية ومعتقداتها عند الكلام عن الفرق ص: ٣٦٨/٢.

<sup>(</sup>٢) إلى هنا أخرجه ابن أبي يعلى بسنده من طريق آخر عن حمدان به . طبقات الحنابلة : ٣٠٣/١ .

<sup>(</sup>٧) في الأصل « وتعمل جوارحه ٤ .والظاهر – والله أعلم – أن هنالك سقطا وهو ما أثبته إذ إنه لا يوجد في المرجئة من يقول بهذا .

<sup>(</sup>٨) سورة الحجر/٢٩

<sup>-(</sup>٩) السنة : (ق :٩٤) .

<sup>(.</sup>١٠) قال عنه الذهبي : الصال المبتدع رأس الجهمية هلك في زمان صغار التابعين وما علمته روى شيئا لكنه زرع شراً عظيما . ميزان الاعتدال : ٤٢٦/١ .

والناس فيه سواء ويرون أن من عرف ربه بقلبه ثم جحد بلسانه لم يكن كافرا بجحده هذا ، لأن المعرفة لا تزول وتذهب بالجحد . فعلى مذهبهم الفاسد أن العبد إذا عرف ربه وعرف أنه هو الحالق لهذا الكون فهو في غاية من الإيمان . وهذا مبنى على قاعدتهم المعروفة : « الإيمان هو المعرفة بالله والكفر هو الجهل به » (۱) ، ولا شك أن هذا المذهب من أفسد المذاهب وأقبحها ، وأشدها خطرا على عقيدة المسلم لذا أطلق الإمام أحمد القول بتكفير من اعتقد هذا مستدلا على ذلك بأقوى الأدلة عليهم في هذا الجانب .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : « وقول جهم في الإيمان قول حارج عن إجماع المسلمين قبله ، بل السلف كفروا من يقول بقول جهم في الإيمان (٢) . اهـ.

ولابد هنا من التطرق لمذهب الأشاعرة والماتريدية في الإيمان حتى يتضح الفرق بينهما وبين مذهب الجهمية في الإيمان

## وأبدأ أولا بالأشاعرة :-

وهم المنتسبون إلى أبى الحسن الأشعرى (٢) حيث ذهب جمهورهم إلى أن الإيمان هو: التصديق في اللغة والشريعة جميعا وأن الأفعال والأعمال من شرائع الإيمان لا من نفس الإيمان . وإن كان البعض منهم يرى إدخال القول في

 <sup>(</sup>۱) انظر: مقالات الإسلاميين: ٣٣٨/١، الفرق بين الفرق للبغدادي ص: ٢١٢، الملل والنحل للشهرستاني: ١١١/١، وشرح العقيدة الطحاوية ص: ٣٧٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى: ۱٤١/٧

<sup>(</sup>٣) هو : على بن إسماعيل بن أبى بشر البصرى ، صاحب المصنفات ، توفى سنة أربع وعشرين وثلاث مئة وله بضع وستون سنة . وقد كان رحمه الله في بداية أمره على مذهب الاعتزال ثم تركه وسلك طريق ابن كلاب ثم رجع بعد ذلك إلى مذهب السلف . وما جاء في كتابيه مقالات الإسلاميين والإبانة عن أصول أهل السنة والديانة يكفى للاستدلال على رجوعه إلى مذهب السلف وفي كتابه الأخير الإبانة وافق السلف في كل ما عرضه من المسائل ، وفي كتابه مقالات الإسلاميين قال : « وبكل ما قالوا نقول وإليه نذهب – يعنى أهل الحديث . والمنتسبون إليه هم من أخذوا عنه عند رجوعه عن الاعتزال إلى مذهب ابن كلاب . انظر : خطط المقريزى : ٣٥٨/٣ ، الملل والنحل للشهرستاني : عن الاعتزال إلى مذهب ابن كلاب . انظر : خطط المقريزى : ٣٠٨/٣ ، الملل والنحل للشهرستاني : من المنول الدين للبغدادي ص : ٩٠ ، الفرق بين الفرق ص : ٣٣٤ ، العبر : ٣٠٢/٣ ، طبقات الشافعية : ٣٠٣/٣ ، شارات الذهب ٣٠٣/٣ .

أما الماتريدية : فهم أتباع أبى منصور الماتريدى (١) . ومذهبهم في الإيمان موافق لمذهب الأشاعرة (٧) .

وبهذا الإيضاح الموجز لمذهب كل من الأشاعرة والماتريدية في الإيمان يتضح أن هناك فرقا بين ما ذهبوا إليه وبين مذهب الجهمية السابق. فالتصديق عندالأشاعرة والماتريدية يدخل فيه عمل القلب كالإيمان بالله والملائكة والكتب والرسل كما تقدم ، بخلاف الجهمية الذين جعلوا الإيمان المعرفة بالله فقط والكفر الجهل به .

 <sup>(</sup>۱) انظر : محفة المريد شرح جوهرة التوحيد ص : ٦٢ ، أصول الدين للبغدادى ص : ٣٦٦ ، التمهيد
 للباقلاني ص : ٣٤٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر : مجموع الفتاوى : ١٤٣/٧ ، العقيدة النظامية ص :٦٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف ١٧.

<sup>(</sup>٤) هذا جزء من حدیث جبریل المشهور والذی أخرجه مسلم : ١٥٧/١ من حدیث عمر بن الخطاب والبخاری من حدیث أنی هریرة ١١٤/١ .

<sup>(</sup>٥) المواقف ص: ٣٨٤.

<sup>(</sup>٦) هو محمد بن محمد بن محمود من أثمة علماء الكلام ، له مؤلفات منها : تأويلات أهل السنة ، والتوحيد وهما مطبوعان . شاعت آراؤه في البلاد التي ساد فيا المذهب الحنفي ومذهبه أقرب إلى مذهب الأشاعرة . انظر : الفوائد البية في تراجم الحنفية ص : ١٩٥ .

<sup>(</sup>٧) انظر : شرح العقبدة الطحاوية ص : ٣٧٣ - ٣٧٤ .

### مذهب الحوار ج<sup>(١)</sup> في الإيمان :-

الإيمان عند الخوارج فعل الطاعات المفترضة كلها بالقلب واللسان وسائر الجوارح . وهذا القدر متفق عليه بين أهل السنة والخوارج والمعتزلة إلا أن الخوارج يرون أن الإيمان مركب من هذه الأمور الثلاثة إذا أخل المكلف بواحد منها ذهب إيمانه بالكلية . فعلى مذهبهم لا يمكن ذهاب بعضه وبقاء بعضه . فإذا ذهب بعضه ذهب كله فهم ينكرون الزيادة والنقصان في الإيمان ? . وهذا هو الفارق بين مذهب أهل السنة من جهة وما ذهب إليه الخوارج والمعتزلة من جهة أخرى .

قال الحافظ ابن مندة: وقال أهل الحماعة: الإيمان هو الطاعات كلها بالقلب واللسان وسائر الجوارح غير أن له أصلا وفرعا<sup>(٣)</sup> .اهـ.

فالتصديق بالقلب واللسان أصل في الإيمان والعمل فرع فيه وترتب على قول الخوارج في الإيمان : أن كفروامرتكب الكبيرة إذا ماتو لم يتب منها وحكموا عليه بالخلود في النار

### مذهب المعتزلة في الإيمان :-

وأما ما ذهب إليه المعتزلة في تعريف الإيمان فهو ما ذهب إليه الخوارج أيضًا عدا بعض الفروق التي سأشير إليها .

فالمعتزلة يرون أنَّ الإيمان مركب من هذه الأمور الثلاثة : التصديق والقول والعمل ، فإذا أحل المكلف بواحد منها ذهب إيمانه . وأن الإيمان لايزيد ولا ينقص (٥) . وهم بهذا يوافقون الجوارج . إلا أن الجوارج يقولون بتكفير مرتكب الكبيرة وتخليده في الناركما تقدم والمعتزلة وافقوهم في الشطر الثاني وهو التخليد

<sup>(</sup>١) سيأتي تعريف شامل بالخوارج وفرقهم عند « قول الإمام أحمد في الخوارج » ص: ٢٤٦/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر : مقالات الإسلاميين :٢٠٤/١ ، وأصول الدين للبغدادي ص : ٢٤٩ .

<sup>(</sup>٣) الإيمان . ١/٣٣١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : قالات الإسلاميين : ٢٠٤/١ .

<sup>(</sup>٥) ولايلتبس هذا على البعض فإن الزيادة والنقصان في الإيمان والتي أقروها ترجع إلى التكاليف. كما سيأتي بيانه عند الكلام على زيادة الإيمان ونقصانه ص: ٥٦ .

فى النار ، وخالفوهم فى إطلاق القول بتكفير مرتكب الكبيرة فهم يرون أن مرتكب الكبيرة في منزلة بين المنزلتين (١) بمعنى أنه خرج من الإيمان و لم يدخل فى الكفر (٢) .

### مرجئة الحنفية:

الإمام أبو حنيفة (٢) -رحمه الله -أحد الأئمة الأربعة الذين بذلوا جهوداً كبيرة في خدمة هذا الدين ولست في مقام إبراز فضائل هذا الإمام الجليل فهي معروفة للقاصي والداني . إلا أن شأنه شأن بقية العلماء عرضة في جميع أقوالهم للصواب والخطأ . وكما قال الإمام مالك رحمه الله : كل يؤخذ من قوله ويرد عليه إلا صاحب هذا القبر - يعني رسول الله صلى الله عليه وسلم - وما ذهب إليه الإمام أبو حنيفة في الإيمان لم يقره عليه أئمة السلف حيث يرى أن الإيمان إقرار باللسان وتصديق بالجنان . فهو - رحمه الله - ينكر أن يكون العمل ركنا في الإيمان ومن أجل هذا نسب إلى الإرجاء (٤) . والإمام أحمد يطلق هذه الصفة على كل من أخرج العمل عن الإيمان وعلى من قال الإيمان لا يزيد ولا ينقص (٢) . وهو ما أثر عن أبي حنيفة رحمه الله أيضا (٢) . أما ما يتعلق بإخراجه ينقص (٢) .

 <sup>(</sup>١) سيأتى عرض للأصول الخمسة عند المعتزلة ومن ضمنها المنزلة بين المنزلتين ص : ٢٦٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الأصول الخمسة ص :٧٠٧، الفصل في الملل لابن حزم: ١٨٨/٣، مجموع الفتاوى: ٢٢٣/٧، أصول الدين للبغدادى ص : ٢٤٩.

 <sup>(</sup>٣) هو : النعمان بن ثابت الكوفى ، يقال أصله من فارس ويقال مولى بنى تيم ، فقيه مشهور . توفى
 سنة خمسين ومئة على الصحيح ، وله سبعون سنة ، تقريب : ٣٠٣/٢ .

<sup>(</sup>٤) انظر : مقالات الإسلامين : للأشعرى : ٢٢١/١ ، الملل والنحل لابن حزم : ١٨١/٢ ، وللشهرستاني : ١١٤١/١ ، الإيمان لابن تيمية ص : ١١٤ .

 <sup>(</sup>٥) فى رواية حرب الكرمانى وأنى بكر المروذى وأحمد بن الحسين بن حسان وأحمد بن أصرم: لما سئل
 عن المرجئة - وعند بعضهم - عن المرجىء قال المرجىء الذى يقول الإيمان قول. انظر: السنة
 للخلال (ق: ١٩٤١) وانظر: «قول الإمام أحمد في المرجئة » ص: ٣٦٢/٢.

<sup>(</sup>٦) في رواية إسماعيل بن سعيد الشالنجى : سألت أحمد عن من قال : الإيمان يزيد وينقص ؟ قال : هذا برى من الإرجاء . انظر السنة للخلال (ق: ٩٧٪) ) وللمزيد انظر : أبواب الزيادة والنقص في الإيمان ص: ٨٩ -

 <sup>(</sup>٧) سيأتي عرض الأقواله في هذا الجانب عند الكلام على زيادة الإيمان ونقصانه ص : ١٠٢.

العمل من الإيمان فيبينه بقوله: «ثم العمل غير الإيمان والإيمان غير العمل بدليل أن كثيرا من الأوقات يرتفع العمل عن المؤمن ولا يجوز أن يقال: يرتفع عنه الإيمان، أو ، فإن الحائض ترتفع عنها الصلاة، ولا يجوز أن يقال يرتفع عنها الإيمان، أو أمر لها بترك الإيمان، وقد قال لها الشارع دعى الصوم ثم اقضيه، ولا يصح أن يقال دعى الإيمان ثم اقضيه، ويجوز أن يقال: ليس على الفقير زكاة، ولا يجوز أن يقال ليس على الفقير الإيمان (١)».

ويقول أيضا: « الإيمان إقرار باللسان وتصديق بالجنان ، والإقرار وحده لا يكون إيمانا ، لأنه لو كان إيمانا لكان المنافقون كلهم مؤمنين ، وكذلك المغرفة وحدها أى مجرد التصديق لا يكون إيمانا لأنها لو كانت إيمانا لكان أهل الكتاب كلهم مؤمنين قال الله تعالى في حق المنافقين ﴿ والله يشهد إن المنافقين لكاذبون ﴾ (٢) أى في دعواهم الإيمان ،حيث لا تصديق لهم . وقال الله تعالى في حق أهل الكتاب : ﴿ الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ﴾ (٢)(٤)

وبعد هذا العرض الموجز لمذهب الإمام أبى حنيفة في الإيمان ، قد يتساءل البعض هل هذا الإرجاء المنسوب إلى أبى حنيفة من جنس قول علاة المرجئة : « لا تضر مع الإيمان معصية كما لاتنفع مع الكفر طاعة » ؟ والجواب لا .

يقول شارح الطحاوية: والاحتلاف الذي بين أبي حنيفة والأثمة الباقين من أهل السنة اختلاف صورى. فإن كون أعمال الجوارح لازمة لإيمان القلب، أو جزءا من الإيمان ،مع الاتفاق على أن مرتكب الكبيرة لايخرج من الإيمان بل هو في مشيئة الله، إن شاء عذبه وإن شاء عفا عنه – نزاع لفظى ، لا يترتب عليه فساد اعتقاد (٥٠).

 <sup>(</sup>۱) شرح الفقه الأكبر ص:۷۲.
 (۲) سورة المنافقون/۱.

ر) سورة البقرة/١٤٦ وسورة الأنعام/ ٢٠ .

<sup>(</sup>٤) شرح الفقه الأكبر صُ أَ: ٦٨ . أَ

<sup>(</sup>٥) شرح العقيدة الطحاوية ص : ٣٧٤ .

ويقول ابن تيمية: « والمرجئة الذين قالوا: الإيمان تصديق بالقلب وقول باللسان ، والأعمال ليست منه ، كان منهم طائفة فقهاء الكوفة وعبادها ، ولم يكن قولهم مثل قول جهم ، فعرفوا أن الإنسان لا يكون مؤمنا إن لم يتكلم بالإيمان مع قدرته عليه ، وعرفوا أن إبليس وفرعون وغيرهما كفار مع تصديق قلوبهم لكنهم إذا لم يدخلوا أعمال القلوب في الإيمان لزمهم قول جهم ، وإن أدخلوها في الإيمان لزمهم قول جهم ، وإن أدخلوها في الإيمان لزمهم دخول أعمال الجوارح أيضا فإنها لازمة لها ولكن هؤلاء لهم حجج شرعية بسببها اشتبه الأمر عليهم» (١)

ويقول في موضع آخر: « ومما ينبغي أن يعرف أن أكثر التنازع بين أهل السنة في هذه المسألة هو نزاع لفظى ، وإلا فالقائلون بأن الإيمان قول من الفقهاء كحماد بن أبي سليمان (٢) – وهو أول من قال ذلك ومن اتبعه من أهل الكوفة وغيرهم – متفقون مع جميع علماء السنة على أن أصحاب الذنوب داخلون تحت الذم والوعيد ، وإن قالوا : إن إيمانهم كامل كإيمان جبريل فهم يقولون : إن الإيمان بدون العمل المفروض ومع فعل المحرمات يكون صاحبه مستحقا للذم والعقاب ، كما تقوله الجماعة ، ويقولون أيضاً : بأن من أهل الكبائر من يدخل النار كما تقوله الجماعة ، والذين ينفون عن الفاسق اسم الإيمان من أهل السنة متفقون على أنه لايخلد في النار فليس بين فقهاء الملة نزاع في أصحاب الذنوب الوعيد وأنه يدخل النار منهم من أخبر الله ورسوله بدخوله إليها ، ولا يخلد منهم الوعيد وأنه يدخل النار منهم من أخبر الله ورسوله بدخوله إليها ، ولا يخلد منهم فيها أحد ، ولا يكونون مرتدين مباحى الدماء ، ولكن الأقوال المنحرفة قول من يقول بن يقول بن نقف في هذا كله . اهـ (٣) .

ويقول أيضا أى ابن تيمية : لكن اللفظ المطابق للكتاب والسنة هو الصواب فليس لأحد أن يقول بخلاف قول الله ورسوله لا سيما وقد صار ذلك ذريعة

<sup>(</sup>١) الإيمان ص : ١٨٣.

 <sup>(</sup>٢) أبو إسماعيل صدوق له أوهام . توفى سنة عشرين ومئة أو قبلها. تقريب : ١٩٧/١ .

<sup>(</sup>٣) الإيمان ص : ٢٨١ - ٢٨٢ .

إلى بدع أهل الكلام من أهل الإرجاء وغيرهم إلى ظهور الفسق فصار ذلك الخطأ البسير فى اللفظ سببا لخطأ عظيم فى العقائد والأعمال فلهذا أعظيم القول فى ذم الإرجاء حتى قال إبراهيم النخعى : لفتنهم – يعنى المرجئة – أخوف على هذه الأمة من فتنة الأزارقة . وقال الزهرى : ما ابتدعت فى الإسلام بدعة أضر على أهله من الإرجاء، وقال الأوزاعى : كان يحيى بن أنى كثير وقتادة يقولان: ليس شىء أخوف عندهم على الأمة من الإرجاء (١)

وبعد هذه الدراسة الموجزة لآراء الفرق المخالفة فى تعريف الإيمان يتضبح أنها قد انحصرت فى خمسة مذاهب :

الأول: أن الإيمان مجرد المعرفة القلبية بالله وهو مذهب الجهمية . الثانى :أن الإيمان هو : التصديق بالقلب فقط وهو مذهب الماتريدية والأشاعرة .

الثالث: أن الإيمان هو الإقرار باللسان فقط وهو مذهب الكرامية . الرابع: أن الإيمان تصديق بالقلب وإقرار باللسان وهو مذهب الإمام أبى حنيفة وأتباعه .

الخامس: أن الإيمان قول باللسان وتصديق بالقلب وعمل بالجوارح إلا إنه لا يزيد ولاينقص فمتى ذهب بعضه ذهب كله وهو مذهب الخوارج والمعتزلة.

ومن هنا يتضح أن كلا من: المذهب الأول والثانى والثالث والرابع اتفق أصحابه على عدم ركنية العمل فى الإيمان ، وانفرد المذهب الخامس بإدخال العمل إلا أنه جعله أصلاً فى الإيمان . وهذا خلاف مذهب أهل السنة الذين جعلوه فرعا كما سبق إيضاحه ، ثم إن المذهب الأول شذ عن بقية المذاهب فى الإيمان حيث جعله مجرد ما فى القلب من المعرفة بالله . وهذا لم يقله أحد غير الجهمية . لذا نجد الإمام أحمد وغيره يكفرون من اعتقد هذا المعتقد الفاسد .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص: ٣٧٨ .

كما أن مذهب ابن كرام لا يختلف في شذوذه عن مذهب الجهم فما ذهب إليه هو والجهم ظاهر البطلان والفساد .

والأشاعرة الذين جعلوا الإيمان ما يقوم بالقلب من التصديق لاشك أن قولهم باطل أيضا إلا أنه أفضل من قول الجهم ، الذي جعل الإيمان ما يقوم بالقلب من المعرفة والتصديق .

أما ما ذهب إليه الإمام أبو حنيفة فهو الأقرب إلى مذهب السلف، وما جاء فى رواية صالح – وغيره – أنه سأل أباه عمن لا يرى الإيمان قولا وعملا قال : هؤلاء المرجئة (١) .فقوله هذا يشمل جميع طوائف المرجئة على مختلف مذاهبهم .

# ما احتج به الإمام أحمد على دخول الأعمال في الإيمان

## قال أبو بكر الخلال :

٧ - أخبرنى على بن الحسن بن ها ون (٢) قال : حدثنى محمد بن أبي هارون قال : سمعت جعفر بن أحمد بن سام (٣) عن أحمد بن حنبل قال : قال أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حين حولت القبلة إلى البيت : فكيف بصلاتنا التي صلينا إليها فأنزل الله عز وجل : ﴿ وما كان الله ليضيع إيمانكم ﴾ (٤) . فسمعت أحمد بن حنبل يقول : فجعل صلاتهم إيمانا وفالصلاة من الإيمان .

٨ – وأخبرنا أبو بكر المروذى قال : سمعت أبا عبد الله يقول : قال الله
 عز وجل : ﴿ فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في

<sup>(</sup>١) السنة للخلال ( ق : ٩٣ أ) .

<sup>(</sup>٢) قال عنه الخطيب : حدث عن إسحاق بن إبراهيم البغوى وعنه الطبرانى ت/ بغداد ٢٧٧/١١ .

<sup>(</sup>٣) قال عنه الدارقطني : ثقة مأمون . ت/ بغداد :١٨٢/٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة/١٤٣ ، وذكر هذا التفسير البخارى : ٩٥/١ - ٥٠٠ / ٥٠٠ ح: ٣٩٩ ، ١٧١/٨ ح: ١٧٨٦ ع: ١٧٤٨ ، ٤٤٨٦ من حديث البراء بن مال، وأبو داود ح: ٤٦٨٠ ، والترمذي ح: ٢٩٦٤، وقال: حسن صحيح والحاكم ٢٦٩/٢ وصححه وأقره الذهبي من حديث ابن عباس .

الدين ﴾ ('' وقال تعالى : ﴿ وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ﴾ ('' وقال : هذا من الإيمان . ثم قال أبو عبد الله : فالإيمان قول وعمل ('' .

وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء :

٩ - سمعت أبا عبد الله يتأول هذه الآيات في الإيمان : ﴿ وَمَا أَمْرُوا الله عَلَصِينَ لَهُ الدينَ حَنْفَاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ﴾ (١)(٥).
 إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ﴾ (١)(٥)
 وبهذه الآية احتج أيضا لما سأله رجل من خراسان فقال: إن عندنا قوما

يقولون الإيمان قول بغير عمل فقال: ما يقرؤون من كتاب الله . فذكر الآية (١). وكذا احتج بها فى كتابه إلى أبى عبد الرحيم الجوزجانى .

• ١ - واحتج أيضا بقوله تعالى : ﴿إِنَمَا المُؤْمِنُونَ الذَيْنَ آمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولُهُ ثُمُ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهِدُوا بِأَمُوالْهُمْ وَأَنْفُسُهُمْ فَى سَبِيلُ اللهِ أُولِئِكُ هُمُ الصَادَقُونَ ﴾(٧)(٨)

## وقال أبو بكر الخلال::

الترمذى قال: أملى علينا أبو عبد الله:...أما ما ذكرت من قول من يقول: الترمذى قال: أملى علينا أبو عبد الله:...أما ما ذكرت من قول من يقول: إنما الإيمان قول ، هذا قول أهل الإرجاء قول محدث لم يكن عليه سلفنا ومن يقتدى به وقد روى عن النبى صلى الله عليه وسلم ما يقوى أن الإيمان قول وعمل. ثم ذكر حديث ابن عباس في وفد عبد القيس.

(١) سورة التوبة/١١.

 <sup>(</sup>۲) جاءت هذه الآية في سورة البقرة/٤٣ ، ٨٣ ، ١١٠ ، والنساء/٧٧ ، والنور /٥٦ ، والمزمل/٢٠ .
 ٢٥ يال تردة برمار برم ه ه/أ براينة الالمئة الكريم لان رطة ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) السنة ( ق : ٩٨/ب – ٩٩/أ ) وانظر الإبانة الكبرى لابن بطة :  $\sqrt{7} \sqrt{7}$ 

<sup>(</sup>٤) سورة البينة/٤ .

 <sup>(°)</sup> مسائل ابن هانی ۲/۱۳/۲ .

<sup>(</sup>٦) السنةُ للخلال (ق ٩٩٪).

<sup>(</sup>٧) سورة/الحجرات آية :٥٥ .

<sup>(</sup>٨) السنة للخلال ( ق ١٠٨/ب ) ؛

<sup>(</sup>٩) لعله محمد بن المنذر البغدادي . أنظر تاريخ بغداد :٣٠٠/٣ .

\* وبهذا الحديث احتج أيضا لما سئل عن الإيمان كما في رواية أبي بكر المروذي (١) .

١٧ – وبه وبغيره احتج الإمام أحمد – فى كتابه إلى أبى عبد الرحيم الجوزجانى – على أن الأعمال من الإيمان فقال : « وقد سأل وفد عبد القيس رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الإيمان فقال : «شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وأن يعطوا الخمس من المغنم » (٢) فجعل ذلك كله من الإيمان .

وقال النبى صلى الله عليه وسلم: «والحياء شعبة من الإيمان » وقال: « أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقا » ( ) . وقال: « إن البذاذة من الإيمان » ( ) .

<sup>(</sup>۱) السنة لأبى بكر الخلال: (ق: ۱۰۱/ب – ۱۰۷/أ).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد : ۲۳/۳ ، ۱۳۰/٤ ، والبخارى : ۱۲۹/۱ ح : ۵۳ ، ۲/۵۰ ح : ۸٤/۸ ، ۳۵۱۰ م ۸٤/۸ ح : ۵۳ ، ۲/۱۰ ح : ۲۲ ، ۲/۱۰ ح : ۲۲ ، ۲/۱۰ ح : ۲۰ ، وأبو داود ۹٤/٤ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد : ٤١٤/٢ ، والترمذى : ٥/١٠ وقال حديث حسن صحيح ، وابن ماجه فى المقدمة / ٢٢/١ . من حديث أبى هريرة . وأخرج أحمد ٢٠/١ والبخارى : ٧٤/١ ومسلم : ٢٦/١ وأبو داود : ١٤٧/٥ ، والنسائى ح : ٢٦١٥ وابن ماجه ح : ٥٨ والترمذى : ح : ٢٦١٥ عن ابن عمر أن رجلا من الأنصار كان يعظ أخاه فى الحياء فقال عليه الله : ( دعه فإن الحياء من الإيمان » . قال الإمام أحمد : هذا الحديث شديد على المرجئة وحجة عليهم . انظر : السنة للخلال : ( ق :

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد : ٢٠ ، ٢٥ ، ٢٧ وأبو داود : ٥ / ٦ والترمذي : ٣ / ٤٦٦ وزاد : ٥ وخياركم خياركم لنسائهم خلقه ٥ . وقال حسن صحيح وابن أبي شيبة في الإيمان ص : ٨ والحاكم ٣/١ . من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في الزهد ص :٧ وأبو داود : ٣٩٤/٢ وابن ماجه : ١٣٧٩/١ ح :١١٨ والطبراني في المعجم الكبير ٢٧١/١ ح ٢٧٨، ٢٨٩، ٥ والحاكم : ٩/١ - وقال : احتج مسلم بصالح ابن أبي صالح السمان ووافقه الذهبي – من حديث أبي أمامة الحارثي، وأخرجه العدني في الإيمان ص: ١٢، والحميدي ١٧٣/١ عن غيره. قال المناوى: «قال الحافظ العراق في أماليه: حديث حسن » . وقال الديلمي هو صحيح وقال ابن حجر في الفتح بعد عزوه : حديث صحيح » . فيض القدير : ٢١٧/٣.

وقال: «الإيمان بضع وسبعون بابا ادناها إماطة الأذى عن الطريق وأرفعها قول لا إله إلا الله »(١) . مع أشياء كثيرة (٢) ».

#### التعليق

كما قدمت فى نهاية المبحث السابق أن الإمام أحمد يركزفى رده على المرجئة على القاسم المشترك بينهم وهو : إنكارهم أن يكون العمل من الإيمان ، وهو هنا يحتج عليهم ببعض الآيات والأحاديث الدالة صراحة على ما ذهب إليه أهل السنة من دخول الأعمال فى الإيمان وما نقلناه عن الإمام أحمد ما هو إلا غيض من فيض مما يحتج به عليهم من دخول الأعمال فى الإيمان .

من فيض مما يحتج به عليهم من دخول الاعمال في الإيمان. يقول الآجرى: إنكم إن تدبرتم القرآن كما أمركم الله عز وجل ، وعلمتم أن الله عز وجل أوجب على المؤمنين بعد إيمانهم به وبرسوله العمل ، وأنه عز وجل لم يثن على المؤمنين بأنه قد رضى عنهم وأنهم قد رضوا عنه ، وأثابهم على ذلك الدخول إلى الجنة والنجاة من النار إلا بالإيمان والعمل الصالح وقرن مع الإيمان العمل الصالح ، لم يدخلهم الجنة بالإيمان وحده ، حتى ضم إليه العمل الصالح الذي قد وفقهم إليه فضار الإيمان لا يتم لأحد حتى يكون مصدقا بقلبه وناطقا بلسانه وعاملا بجوارحه لايخفي على من تدبر القرآن وتصفحه وجده كما ذكرت بلسانه وعاملا بجوارحه لايخفي على من تدبر القرآن وتصفحه وجده كما ذكرت واعلموا – رحمنا الله وإياكم – أني قد تصفحت القرآن فوجدت فيه ما ذكرته في ستة وخمسين موضعا من كتاب الله عز وجل .اهد. وقد ذكر رحمه الله تلك المواضع جميعها (٢)

وحديث وفد عبد القيس من الأدلة القوية التي ذهب إليها الإمام أحمد فقد نقل عنه احتجاجه بهذا الحديث في عدة روايات .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد : ۱۱/۲ ، ۶۵۰ والبخارى : ۱۱/۱ ومسلم : ۱۳/۱ والترمذى : ۱۰/۰ وأبو داود : ۵/۰۰ من حديث أبي هريرة بألفاظ متقاربة .

<sup>(</sup>٢) انظر كتابه إلى أبي عبد الرحيم وما جاء فيه في السنة للخلال : ( ق : ١٠٨/ب ) .

<sup>(</sup>٣) انظر: الشريعة من ص:١٣٢ = ١٣٢٠

قال شارح الطحاوية بعد ذكره لهذا الحديث: « ومعلوم أنه لم يرد أن هذه الأعمال تكون إيمانا بالله بدون إيمان القلب ، لما قد أخبر في مواضع أنه لابد من إيمان القلب فعلم أن هذه مع إيمان القلب هو الإيمان. وأى دليل على أن الأعمال داخلة في مسمى الإيمان فوق هذا الدليل فإنه فسر الإيمان بالأعمال ولم يذكر التصديق، للعلم بأن هذه الأعمال لا تفيد مع الجحود» (١٠).

وحديث شعب الإيمان من الأدلة القوية التي ذهب إليها أيضا . ذكر ابن مندة عن محمد بن نصر المروزي ( وقد جاء الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : الإيمان بضع وسبعون أو ستون شعبة أفضلها شهادة أن لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذي عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان فجعل الإيمان شعبا بعضها باللسان والشفتين وبعضها بالقلب وبعضها بسائر الجوارح فشهادة أن لا إله إلا الله فعل اللسان تقول : شهدت أشهد شهادة والشهادة فعله بالقلب واللسان لا اختلاف بين المسلمين في ذلك ، والحياء في القلب ، وإماطة الأذي عن الطريق فعل سائر الجوارح ( )

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطخاوية ص : ٣٨٩ .

<sup>(</sup>٢) ثقة حافظ إمام مصنف توفى سنة ٣٩٤هـ. تقريب : ٢١٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) الإيان: ١/١٣١ – ٣٣٢ .

# قول الإمام أحمد فيما احتجت به المرجئة من الأحاديث

## قال أبو بكر الخلال:

۱۳ - أخبرني محمد بن على قال: ثنا أبو بكر الأثرم أنه قال لأبي عبد الله في الحديث الذي يروى: « أعتقها فإنها مؤمنة» (1). قال: ليس كل أحد يقول فيه « إنها مؤمنة » يقولون: « أعتقها » قال: ومالك سمعه من هذا الشيخ هلال ابن على (۲) لا يقول «فإنها مؤمنة» قال: وقد قال بعضهم: «فإنها مؤمنة». فهي حين تقر بذلك فحكمها حكم المؤمنة .هذا معناه .

وهكذا أجاب لما سأله إبراهيم بن الحارث العبادي(٢)(٤)

<sup>(</sup>۱) أخراجه مسلم : ۳۸۱/۱ ح : ۳۳ وأبو داود : ۷۷۲/۱ ح ، ۹۳۰ وأحمد : ۴۲۷۰ و ۱۶۹۰ من حديث أبي هريزة : ۲۹۱/۲ حديث معاوية بن الحكم السلمي رضي الله عنه . ورواه أحمد أيضا من حديث أبي هريزة : ۲۹۱/۲ ولفظ مسلم : قال – أي معاوية بن الحكم – وكانت لى جارية ترعى غنماً قبل أحد والجوانية فاطلعت ذات يوم فإذا الذئب قد ذهب بشاة من غنمها ، وأنا رجل من بني آدم آسف كما يأسفون . لكني صككتها صكة . فأتيت رسول الله عملية فعظم ذلك على ، قلت يا رسول الله! أفلا أعتقها قال : « ائتنى بها » فأتيته بها . فقال لها : أين الله ؟ قالت : في السماء . قال : من أنا ؟ قالت : أنت رسول الله . قال : « أعتقها فإنها مؤمنة » .

<sup>(</sup>٢) هو : هلال بن على بن أسامة العامرى مولاهم ، ينسب إلى جده ، ثقة توفى سنة بضع عشرة ومنة . تقريب : ٣٢٤/٢. وحديث مالك فى الموطأ ص : ٤٨٥ ح : ٨ وفى إسناده : هلال بن أسامة عن عطاء بن يسار عن عمر بن الحكم قال : أتيت رسول الله عليه ... قال الزرقانى : كذا قال مالك ، وهو وهم عند جميع علماء الحديث ، وليس فى الصحابة عمر بن الحكم ، وإنما معاوية بن الحكم . كا قال كل من روى هذا الحديث عن هلال أو غيره . ومعاوية بن الحكم معروف فى الصحابة وحديثه هذا معروف . وأما عمر بن الحكم فتابعى أنصارى مدنى معروف . يعنى فلا يصح أنه قال : أتيت رسول الله عليه . فقلت : إن لى جارية . شرح الموطأ ١٨٤/٤ .

<sup>(</sup>٣) هو : إبراهيم بن الحارث بن مصعب بن الوليد بن عبادة بن الصامت . قال عنه أبو بكر الخلال : كان من كبار أصحاب أبي عبد الله وكان أحمد يعظمه ويرفع قدره وعنده عن أبي عبد الله أربعة أجزاء مسائل . طبقات الحنابلة : ٩٤/٢ .

<sup>(</sup>٤) السنة (ق ٩٥/ب ) ورواية الأثرم ذكرها ابن تيمية في الإيمان ص : ٢٤٣ نقلا من كتاب السنة للأثرم .

1 - آخبرنی عبد الملك بن عبد الحمید المیمونی قال : سمعت أحمد بن حنبل یوما وذكر هذا الحدیث یعنی حدیث الجاریة التی أتی بها رسول الله صلی الله علیه وسلم فقال : هم يحتجون به یعنی المرجئة وهو حجة علیهم یعنی المرجئة . یقولون : الإیمان قول : النبی صلی الله علیه وسلم لم یرض منها حتی قال : تؤمنین بكذا تؤمنین بكذا .

حدثهم أن أبا عبد الله قال في الحديث: « أعتقها فإنها مؤمنة » قال : مالك لا عدثهم أن أبا عبد الله قال في الحديث: « أعتقها فإنها مؤمنة » قال : مالك لا يقول « فإنها مؤمنة » قال أبو عبد الله : يمكن أن يكون هذا قبل أن تنزل الفرائض (۳) .

#### التعليق:

بعد أن أوردت بعض ما احتج به الإمام أحمد على المرجئة المنكرين دخول الأعمال في الإيمان أتبعته ببعض الأحاديث التي تعلق بها المرجئة مدعين أنها تدل على أن الأعمال ليست من الإيمان . ومن هذه الأحاديث حديث الجارية المتقدم . يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : وأما احتجاجهم بحديث الجارية فهو من حججهم المشهورة وبه احتج ابن كلاب (1) اهـ.

وقد أجاب الإمام أحمد - كما تقدم آنفا - بأجوبة ثلاث حول معنى الحديث :

 <sup>(</sup>۱) هو الإسكانى . كما جاء فى غير موضع من هذا الكتاب وغيره من كتب الخلال . و لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

 <sup>(</sup>۲) هو: الحسن بن على بن الحسين ابن الاسكانى ، أبو على ، ذكره الحلال فقال : جليل القدر عنده عن
 آبى عبد الله مسائل صالحة حسان كبار أغرب فيها على أصحابه . طبقات الحنابلة : ١٣٦/١ .

<sup>(</sup>٣) انسنة: (ق ٩٥/ب).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى :٢٠٩/٧ .

الجواب الأول: أن حكمها حكم المؤمنة. ومقصود الإمام أحمد إعطاؤها حكم أهل الإيمان المترتب عليه إجراء الأحكام الدنيوية وهو ما ذهب إليه الخطابي وابن تيمية حيث يقول الخطابي: « وأما قول النبي صلى الله عليه وسلم: « أعتقها فإنها مؤمنة » ولم يكن ظهر له من إيمانها أكثر من قوله حين سألها أين الله ؟ فقالت: وسألها من أنا ؟ فقالت: رسول الله صلى الله عليه وسلم. فإن هذا السؤال عن أمارة الإيمان وسمة أهله ، وليس بسؤال عن أصل الإيمان وصفته وحقيقته () ....

ويقول ابن تيمية: «...وهذا لا حجة فيه ، لأن الإيمان الظاهر الذي تجرى عليه الأحكام في الدنيا لا يستلزم الإيمان في الباطن الذي يكون صاحبه من أهل السعادة الآخرة »(٢)

الجواب الثانى: أن النبى صلى الله عليه وسلم لم يرض منها حتى قال : « تؤمنين بكذا وكذا » يشير بذلك إلى ما رواه بسنده عن عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله عن رجل من الأنصار وفيه : « أتشهدين أن لا إله إلا الله ؟ قالت : نعم . قال أتشهدين أنى رسول الله ؟ قالت : نعم . قال أتؤمنين بالبعث ؟ قالت : نعم . قال أتؤمنين بالبعث ؟ قالت : نعم . قال أتؤمنين بالبعث ؟ قالت : نعم . قال « أعتقها » (٢٠٠٠) .

الجواب الثالث: أن تكون هذه الحادثة قبل أن تنزل الفرائض. وبهذا التفسير يتضح أنه لا حجة لهم فيه بل قد يكون حجة عليهم كما ذكر الإمام أحمد .

<sup>(</sup>١) معالم الستن مع سنن أبي داود : ٧٣/١ .

 <sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى: ۲۱۰ - ۲۱۰ .

<sup>(</sup>٣) المسند: ١/١٥٤ .

# قول الإمام أحمد في زيادة الإيمان ونقصانه

### قال إسحاق بن إبراهيم بن هانىء:

" الله يقول: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص (۱) معت أبا عبد الله يقول: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص (۱) معت أحمد: أبو بكر المروذي وعبد الملك الميموني وأبو داود السجستاني وحرب الكرماني (۱) ويوسف بن موسى (۱) ومحمد بن أحمد بن واصل (۱) والحسن بن محمد (۱) وأبو الحارث الصائغ (۱) والفضل بن زياد (۱) وحنبل ابن إسحاق (۱) ومحمد بن حبيب الأندراني (۱). وغيرهم .

### التعليق :

ما ذهب إليه الإمام أحمد من القول بزيادة الإيمان ونقصه هو مذهب أئمة السلف(١٠٠) وذلك تبعا لقولهم إن الأعمال من الإيمان فالإيمان يزيد بالطاعات

 <sup>(</sup>١) مسائل ابن هاني ١٦٢/٢ وأخرجه الحلال في السنة : (ق ٩٢/ أ) وذكره أبو يعلى ابن الفراء في
 كتابه الإيمان (ق ٨/ب).

 <sup>(</sup>۲) هو : حرب بن خلف الحنظلي الكرماني قال عنه أبو بكر الخلال : رجل جليل حثني أبو بكر المروذي
 على الخروج إليه.. وكان رجلاً كبيرا نقل عن أبى عبد الله مسائل كثيرة . طبقات الحنابلة : ١٤٥/١ .

<sup>(</sup>٣) هو : يوسف بن موسى بن راشد القطان ، صدوق . تقريب : ٣٨٣/٢ .

<sup>(</sup>٤) هو : المقرىء ، قيل اسمه أحمد بن محمد قال عنه أبو بكر الخلال : عنده عن أبى عبد الله مسائل حسان . توفى سنة ثلاث وسبعين ومئتين . تاريخ بغداد : ٣٦٧/١ ، طبقات الحنابلة : ٢٦٣/١.

 <sup>(</sup>٥) هناك أكثر من واحد نقل عن أحمد وهو بهذا الآسم ، و لم يبينه الحلال هنا. انظر طبقات الحنابلة:
 ١٣٨/١ .

<sup>(</sup>٦) روايات هؤلاء في السنة للخلال : ( ق٩٧أ ) .

<sup>(</sup>٧) انظر: طبقات الحنابلة: ٢٥٣/١.

 <sup>(</sup>٨) انظر شرح اعتقاد الإمام أحمد لابن شكر ص: ١٣.

<sup>(</sup>٩) انظر : طُبقات الحنابلة : ٢٩٥/١ .

<sup>(</sup>١٠) روى الإمام أحمد عن أبي هريرة وأبي الدرداء هذا القول . ( انظر : السنة للخلال : ( ق : ١٠٩٪ ) . وكذلك رواه الآجرى عن بعض الصحابة . ( انظر : الشريعة ص :١١ ) .

وينقص بالمعاصي والزيادة والنقص كما تكون في أعمال الجوارح كذلك تكون في أعمال القلوب (

قال الإمام البخاري: لقيت أكثر من ألف رجل من العلماء بالأمصار فما رأيت أحداً منهم يختلف في أن الإيمان قول وعمل ويزيد وينقص (١٠٠٪

# قول الإمام أحمد في معنى الزيادة والنقصان في الإيمان

### قال أبو بكر الخلال:

 ۱۷ – أخبرنا محمد بن على : قال ثنا صالح قال : سألت أبي ما زيادته ونقصانه ؟ قال : زيادتُه العمل ، ونقصانه ترك العمل مثل تركه الصلاة والزكاة والحج وأداء الفرائض فهذا ينقص ويزيد بالعمل وقال : إن كان قبل زيادته تاما فكيف يزيد التام فكما يزيد كذا ينقص وقد كان وكيع قال : ترى إيمان الحجاج مثل إيمان أبى بكر وعمر رحمهما الله

نحو هذا روى عنه :

 ١٨ - أبو داود قال : سمعت أحمد يقول ... « الصلاة والزكاة والحج » والبر كله من الإيمان والمعاصى تنقص من الإيمان (٥٠).

 ١٩ - ابنه عبد الله قال: سمعت أبى ... « إذا زنى وشرب الخمر نقص إيانه »<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) كما سيأتي إيضاحه عند الكلام على معنى الزيادة والنقص في المبحث التالي . (٢) فتح البارى: ٢/١١ وانظر في هذا المعنى : شرح السنة للبغوى : ٣٨/١ – ٣٩ والتمهيد لابن عبد البر ۲۳۸/۹ ومسللم بشرح النووى : ۱٤٦/۱ .

<sup>(</sup>٣) هو : صالح بن أحمد بن حنبل . انظر ترجمته ص : ٤٪م . (٤) السنة للخلال: (ق تُ ٩٨/ب).

<sup>(</sup>٥) مسائل أبى داود ( ق : ٢٥٥/م ) وفى المطبوع ص : ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٦) السنة لعبد الله (ق ٣٦/أ ،ظ ) وفي المطبوع ص : ٨١ .

• ٢ - الفضل بن زياد أنه سمع أبا عبد الله يقول ... «إنما الزيادة والنقصان في العمل كيف يكون حاله إذا قتل النفس أليس قد أوجب له النار كيف يكون حاله إذا ارتكب الموبقات »(١).

۲۱ – وقال أيضا: سمعتأبا عبد الله يقول ... « سمعت وكيعا يقول الإيمان يزيد وينقص ٩<sup>(٢)</sup>.

وينقص ؟ قال: نعم . قلت: فيكون ذاك من هذا المعنى أن يكون الرجل يزيد وينقص ؟ قال: نعم . قلت: فيكون ذاك من هذا المعنى أن يكون الرجل إذا أتى هذه الأشياء التى نهى عنها يكون أنقص ممن لم يفعلها ويكون هذا أكثر إيمانا منه ؟ قال: نعم يكون الإيمان بعضه أكثر من بعض هكذا هو » (٢).

۲۳ – أبو بكر المروذى قال : سمعت أبا عبد الله يقول : « الزيادة
 ف العمل – وذكر – النقصان إذا سرق وإذا زنى » (<sup>1)</sup> .

الخير زاد وإذا ضيعت نقص » (٥) الله يقول : « إذا عملت الخير زاد وإذا ضيعت نقص » (٩)

٣٥ - محمد بن عوف الطائى قال : « أملى على أحمد بن حنبل : والإيمان .. ينقص بقلة العمل ويزيد بكثرة العمل » (١)

۲۶ – الحسن بن إسماعيل الربعى قال : « قال أحمد : والإيمان .. يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية » (٧) .

<sup>(</sup>١) السنة للخلال : ( ق ٩٨/ب ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجها ابن بطة في الإبانة الكبرى: ٧٣٨/٢.

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال: (ق ٩٩/ب).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق..

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ،

<sup>(</sup>٦) طبقات ألحنابلة: ٢١٣/١.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ١٣٠/١ .

۲۷ – حنبل بن إسحاق قال: قلت لأبي عبد الله إذا أصاب الرجل ذنبا من زنا أو سرقة يزايله إيمانه ؟ قال: هو ناقص الإيمان فخلع منه كما يخلع الرجل من قميصه فإذا تاب وراجع عاد إليه إيمانه » (¹)

التعليق :

مما سبق من روايات يتضح أن الإمام أحمد أرجع الزيادة والنقص إلى العمل ذاته . وهذا الأمر متفق عليه بين السلف، والزيادة والنقص كما هي بالنسبة للعمل كذلك تكون بالنسبة للتصديق والمعرفة وهذا ما سيأتي بيانه عند: (قول الإمام أحمد في المعرفة هل تزيد وتنقص ) (٢) ومعنى الزيادة والنقص في الإيمان واضح فكما قدمت أن الإيمان قول واعتقاد وعمل . فالأعمال من الإيمان ومن المسلم به عدم تساوى الناس في الالتزام بأداء ما أمروا به والانتهاء عما نهوا عنه والناس بالنسبة لذلك على ثلاثة أقسام : ملتزم ومقصر ومفرط ؛ فالملتزم هو أكمل إيمانا من المقصر ؛ والمقصر أكمل إيمانا من المفرط وبالتالي يكون المقصر والمفرط أنقص إيمانا من المعقول أن يكون الملتزم التزاما كاملا أنقص إيمانا من المعقول أن يكون الملتزم التزاما كاملا بالأمر والنهي متساويا في الإيمان مع المقصر والمفرط في الأوامر والواجبات المنتهك للحرمات .

هذا بالنسبة للأمر والنهى وأقصد بالأمر الفرائض والواجبات التى إن أخل بها المكلف أثم وبالنهى عن المحرمات التى إن قارفها أثم أيضا . وقد يوصف بالفسق ونقص الإيمان . هذا في الدنيا أما في الآخرة إذا لم يتب فأمره إلى الله عز وجل إن شاء عفا عنه ابتداءا وإن شاء عذبه .

أما بالنسبة لبقيَّة الطاعات والنوافل فهي أيضا تزيد في الإيمان

فكما أن العمل من الإيمان فكذلك هي من كال الإيمان فمن أتى بها على الوجه المشروع فهو أكمل إيمانا ممن فرط فيها (٢). والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) السنة للخلال : ( ق : ١٠٣٪أ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر ض : ١٠٤ .

<sup>(</sup>٣) وراجع ص ٥٠٠.

# اختلاف عبارات السلف في الزيادة والنقصان وقول الإمام أحمد في ذلك

قال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء:

٣٨ – سمعت أبا عبد الله سأل ابن أبى رزمة<sup>(١)</sup> ما كان أبوك<sup>(٢)</sup> يقول عن عبد الله بن المبارك<sup>(٣)</sup> فى الإيمان ؟ قال : كان يقول : الإيمان يتفاضل . قال أبو عبد الله : يا عجباه إن قال لكم : يزيد وينقص رجمتموه وإن قال يتفاضل تركتموه وهل شيء يتفاضل إلا وفيه الزيادة والنقصان<sup>(١)</sup> .

۲۹ - وفي رواية أبي بكر المروذي قيل له<sup>(۱)</sup>: كان ابن المبارك يقول يزيد وينقص ؟ فقال : كان يقول : الإيمان يتفاضل<sup>(٦)</sup>.

## التعليق :

توقف بعض السلف عن التصريح بلفظ الزيادة والنقص ، والعدول إلى لفظ التفاضل مثلاً لا يعنى - كما هو واضح - اختلافا بينهم فى أن الإيمان يزيد وينقص . والحلاف إنما هو فى اللفظ فقط وإلا فإن التفاضل يعنى الزيادة والنقص كما هو معروف من لغة العرب .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : ولهذا كان أهل السنة والحديث على أنه يتفاضل وجمهورهم يقولون : يزيد وينقص ... وقد ثبت لفظ الزيادة والنقصان

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن عبد العزيز ، المرزوي ، ثقة توفى سنة مثتين وإحدى وأربعين . تقريب : ١٨٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) أبوه عبد العزيز بن أبى رزمة . ثقة ،توفى سنة ست ومثنين . تقريب : ٥٠٩/٢ .

 <sup>(</sup>٣) المروزى : مولى بنى حنظلة ، ثقة ثبت فقيه عالم جواد مجاهد . توفى سنة إحدى وثمانين ومئة .
 تقريب ١٩٥١ .

<sup>(</sup>٤) مسائل ابن هانی<sup>2</sup> : ( ۱۲۷/۲ ) .

<sup>(</sup>٥) أي الإمام أحمد .

<sup>(</sup>٦) السنة للخلال: ( ق ٩٧/ب ) .

منه عن الصحابة و لم: يعرف فيه مخالف من الصحابة(١) . ويقول أيضا : وبعضهم عدل عن لفظ الزيادة والنقصان إلى لفظ التفاضل فقال: أقول الإيمان يتفاضل ويتفاوت ، ويروى عن ابن المبارك وكان مقصوده الإعراض عن لفظ وقع فيه النزاع إلى معنى لا ريب فى ثبوته<sup>(٢)</sup>

# بعض ما احتج به الإمام أحمد على زيادة الإيمان ونقصانه من الكتاب والسنة

 ٣٠ ف كتابه إلى أبى عبد الرحيم الجوزجانى قال: ثم ما وصف الله تبارك وتعالى في كتابه من زيادة الإيمان في غير موضع مثل قوله: ﴿ هُو الذِّي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين ليزدادوا إيمانا مع إيمانهم (٢٠) وقال: ﴿ ليستيقن الذين أوتوا الكتاب ويزداد الذين آمنوا إيمانا ﴾ (٤) وقال : ﴿ وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً ﴾ (٥) وقال : فمنهم من يقول أيكم زادته هذه إيمانا فأما الذين آمنوا فزادتهم وهم يستبشرون ﴾<sup>(٦)</sup>

ثم قال : فإن رَعْمُوا أَنْهُمُ لا يَقْبُلُونَ زِيَادَةُ الإِيمَانُ مِن أَجِلُ أَنَّهُمُ لا يُدْرُونَ ما زيادته ، وأنها غير محدودة ، فما يقولون في أنبياء الله وكتبه ورسله ؟ هل يقرون بهم في الجملة ويزعمون أنه من الإيمان؟ فإن قالوا: نعم. قيل لهم: هل تجدونهم أو تعرفوا(٢٠) عددهم أليس إنما يصيرون في ذلك إلى الإقرار بهم في الجملة ثم يكفوا<sup>(٨)</sup> عن عددهم وكذلك زيادة الإيمان<sup>(٩)</sup>

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى : ۲۲٤/۷ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى: ۲/۷ ه – ۰۰۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح/٤ . وقد نقل ابن هانئي احتجاجه بهذه الآية . انظر : مسائل ابن هانئي : ١٦٣/٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة المدثر/ ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال/ ٢.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة/ ١٢٤ .

 <sup>(</sup>٧) في كتاب الإيمان لابن تيمية ص : ٣٩١ ه هل تجدونهم وتعرفون » (A) في كتاب الإيمان لابن تيمية ص: ٣٩١ « يكفون » .

<sup>(</sup>٩) السنة للخلال: ( ق ١٠٨/ب – ١٠٩/أ ) .

## قال إسحاق بن إبراهيم بن هالىءُ

سألته عن الإيمان ما نقصانه قال : نقصانه قبول النبى صلى الله عليه وسلم : « لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن  $^{(1)}_{(1)}$ 

## وقال أبو بكر الحلال:-

۳۲ – أخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد أنه : سمع أبا عبد الله ذكر الكتاب فى الحياء وذكر قول جرير (۲) وذكر النقصان « يخرج من النار من فى قلبه مثقال حبة » وقوله : « لايزنى الزانى » .

٣٣ – أخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد قال : قال أبو عبد الله : جرير ابن عبد الله آخر من أسلم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ويقول : بايعت النبى صلى الله عليه وسلم على النصح فيكون النصح والحياء من الإيمان .

٣٤ - أخبرنا محمد بن على قال: ثنا أبو بكر الأثرم قال: قيل لأبى عبد الله ( فقول ) ( ) الإيمان يزيد وينقص فقال: حديث النبى صلى الله عليه وسلم يدل على ذلك قوله: «أخرجوا من كان في قلبه كذا ٩ ( ) فهذا يدل على ذلك أ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاری :۱۱۹/۰ ح : ۳۰/۱۰ ح : ۵۷۸ و ۵۷/۱۲ ح : ۱۱۲/۸۰ ح : ۲۷۷۲ و ۱۱۶/۱۲ ح : ۱۱۶ ه ۱۱۰۸ م تا ۲۸۱۰ و ۳۸۲ ، ۱۰۹ ، وأحمد :۳۸۲ ، ۳۸۳ ، ۳۸۳ ، ۳۸۳ ، ۲۸۱ و ۲۷۷۱ م نام در نام الله تعالى عنه .

<sup>(</sup>٢) مسائل ابن هانيء : ١٦٤/٤ .

<sup>(</sup>٣) حديث جرير أخرجه البخارى: ١٩٣/١٢ ح: ٧٠/١ ومسلم ٧٥/١ . بايعت النبي علي على السمع والطاعة فلقننى : « فيما استطعت والنصح لكل مسلم »وعند أحمد : بايعت رسول الله على إقام الصلاة وإيتاء الزكاة والسمع والطاعة والنصح لكل مسلم. ونحوه عند مسلم أيضا : ٧٥/١ .

 <sup>(</sup>٤) هكذا في الأصل والأوفق ه فالقول a .

<sup>(</sup>٥) سيأتى في التعليق ذكر هذه الأحاديث.

 <sup>(</sup>٦) السنة للخلال : (ق : ٩٩) . والرواية الأخيرة ذكرها ابن تيمية في الإيمان ص : ٢٤٢ نقلا من
 كتاب السنة للأثرم .

### التعليق :

الإمام أحمد يحتج على زيادة الإيمان ونقصانه بالكتاب والسنة () كم رافعاً والآيات القرآنية الدالة صراحة على زيادة الإيمان كثيرة . تقدم احتجاج الإمام أحمد ببعضها ، والإمام البخارى ذكر في صحيحه بعض هذه الآيات فمما ذكره زيادة على ما تقدم ما بدأ به في كتاب الإيمان حيث يقول : وهو قول وفعل يزيد وينقص قال تعالى : ﴿ وزدناهم هدى ﴾ () ﴿ ويزيد الله الذين اهتدوا هدى ﴾ () ﴿ والذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم ﴾ () وقوله جل ذكره : ﴿ فاخشوهم فزادهم إيمانا ﴾ () وقوله تعالى : ﴿ وما زادهم إلا إيمانا وتسليما ﴾ () .اه .

فهل يسوغ لأحد أن ينكر الزيادة في الإيمان بعد هذه الأدلة الصريحة ثم إن السلف الصالح كما استدلوا بهذه الآيات على الزيادة فقد رأوا أنها تفيد النقص أيضا كما سيأتي بيانه عند و قول الإمام أحمد فيمن قال: يزيد ولا ينقص الكثرة وأما الأدلة من السنة على الزيادة والنقص فهي صريحة أيضا ومن الكثرة بمكان وقد ذكرت استشهاد الإمام أحمد ببعضها هنا وعند الكلام على : دخول الأعمال في الإيمان (^) كحديث شعب الإيمان . وهو من أشهر الأدلة ، وفي حديث الشفاعة ما يروى الغليل .

<sup>(</sup>۱) انظر : رسالة الإمام أحمد إلى ألى عبد الرحيم الجوزجاني حيث احتج بأحاديث أخر. (السنة للخلال: ق : ۱۰۸/ب).

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف/ ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم/٧٦ -

 <sup>(</sup>٤) سورة محمد/١٧
 (٥) سورة آل عمران ١٧٣ :

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب/٢٢.

<sup>(</sup>٧) انظر ص : ٩٨ .

<sup>(</sup>A) انظر ص : ۸۱ .

فقد روى البخارى (۱) ، ومسلم (۲) عن أنس بن مالك فى حديث الشفاعة : « ... فأقول أمتى فيقال لى : انطلق فمن كان فى قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان فأخرجه منها فأنطلق فأفعل ثم أعود إلى ربى فأحمده تلك المحامد ثم أخر له ساجدا ، فيقال لى : يا محمد ارفع رأسك وقل يسمع لك وسل تعطه واشفع تشفع فأقول : يا رب أمتى أمتى فيقال لى انطلق فمن كان فى قلبه أدنى أذنى من مثقال حبة من خردل من إيمان فأخرجه من النار فأنطلق فأفعل » هذا لفظ مسلم .

وروى البخارى (٢)، ومسلم (٤) من حديث أبي سعيد الخدرى يرويه عن النبى صلى الله عليه وسلم: «... فيقول الله تعالى: اذهبوا فمن وجدتم فى قلبه مثقال دينار من إيمان فأخرجوه ويحرم الله صورهم على النار فيأتونهم وبعضهم قد غاب فى النار إلى قدمه وإلى أنصاف ساقيه فيخرجون من عرفوا ثم يعودون فيقول: اذهبوا فما وجدتم فى قلبه مثقال نصف دينار فأخرجوه فيخرجون من عرفوا ثم يعودون ، فيقول: اذهبوا فما وجدتم فى قلبه مثقال ذرة من إيمان فأخرجوه فيخرجون من عرفوا ٥. هذا لفظ البخارى .

ومما احتج به حدیث: « لا یزنی الزانی »: یقول النووی تعلیقا علیه فی باب نقصان الإیمان بالمعاصی (ه) « هذا الحدیث مما اختلف العلماء فی معناه فالقول الصحیح الذی قاله المحققون أن معناه لا یفعل هذه المعاصی و هو کامل الإیمان و هذا من الألفاظ التی تطلق علی نفی الشیء ویراد نفی کاله و مختاره (۲) . اه .

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١٢/٤٧٤ ح :٧٥١٠.

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ١٨٢/١ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ٢١/١٣ع : ٤٧٣٩ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ١٦٩/١ - ١٧٠ ح : ٣٠٢ .

<sup>(</sup>٥) في شرح صحيع مسلم: ٤١/٢ .

 <sup>(</sup>٦) انظر : قول الإمام أحمد - وغيره - في معنى الحديث عند بعض ما احتج به الإمام أحمد على تفريقه
 بين الإسلام والإيمان ص : ١٠٩ .

والمنكرون للزيادة والنقص احتجوا بأمور ومنها قولهم: إن النوافل لا غاية لها فلو كانت من الإيمان لم يوصف كل واحد بأنه كامل الإيمان حتى الأنبياء صلوات الله عليهم ولوجب وصف الكل بأنهم ناقصو الإيمان وهذا مستنكر عند المسلمين .

وقد أجاب القاضى أبو يعلى على هذا القول بعد إيراده فقال : الجواب إن ترك النوافل التي ليست براتبة مع الفرائض لا يوجب نقصان إيمانه ولا نضفه بنقصان الإيمان (۱) . لأن النقصان يفيد الذم وليس لذلك مدخل في الذم وإذا كان كذلك لم يصح ما قالوه من أنه يفضى إلى نفى كال الاسم في حق الجماعة لأنه إنماينتفي بما يفيد الذم وذلك يحصل في أشياء محصورة : الواجبات والمسنونات الراتبة إذا داوم على تركها وفعل المهيات صغيرها وكبيرها وقد ذكر أحمد – رحمة الله عليه – معنى هذا السؤال في كتابه إلى أبى عبد الرحيم محمد بن أحمد ابن الجراح الجوزجاني وأجاب عنه (۱) .

# قول الإمام أحمد فيمن قال :يزيد ولا ينقص

## قال إسحاق الكوسج:

٣٥ - سئل أحمد عن الإيمان . فقال : يزيد وينقص . قلت : ينقص ؟
 قال : ينقص (٢) .

٣٦ – وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانى ع: وسمعته يقول أيش كان الإيمان أليس كان ناقصا فجعل يزيد<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) كما أشرت سابقاً أن النوافل والطاعات من أتى بها فهو أكمل إيمانا ممن تركها وإن كان تاركها لايوصف بنقصان الإيمان .

<sup>(</sup>٢) الإيمان للقاضي أبي يعلى ( ق ١٥/ب ).

 <sup>(</sup>٣) مسائل الكوسج ( ١٧٩/٢ – ن ، المصرية ) .

<sup>(</sup>٤) مسائل ابن ُ هانيءُ ٢/٢/٢ . وانظر : رُوَاية ُ صالحُ السابقة .

## وقال أبو بكر الخلال :

۳۷ - أخبرنى زكريا بن الفرج (۱) عن أحمد بن القاسم قبال : ... تذاكرنا (۲) من قال الإيمان يزيد وينقص . فعد غير واحد ثم قال : ومالك بن أنس يقول يزيد وينقص . فقلت له إن مالكا يحكون عنه أنه قال : يزيد ولا ينقص . فقال : بلى قد روى عنه يزيد وينقص . كان ابن نافع يحكيه عن مالك فقلت له : ابن نافع حكى عن مالك ؟ قال نعم (۱)(۱) .

۳۸ - أخبرنى محمد بن أحمد بن واصل المقرى أن : أبا عبد الله سئل عن من قال : الإيمان قول بلا عمل وهو يزيد ولا ينقص ؟ قال : هذا قول المرجئة .

٣٩ - أخبرنى يوسف بن موسى أن أبا عبد الله سئل ما المرجئة ؟ قال : الذى يقول الإيمان قول . قيل : فالذى يقول : يزيد ولا ينقص . قال : ما أدرى ما هذا . اهـ (٥٠) .

• ٤ - وفي رواية إسماعيل بن سعيد الشالنجي (١) سألت أحمد عن من قال : الإيمان يزيد ولا ينقص قال : هذا برىء من الإرجاء .

<sup>(</sup>١) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٢) أي : هو وأحمد بن حنبل .

 <sup>(</sup>٣) سيأتي المروى عن الإمام مالك في هذه المسأله في التعليق.

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال : ( ق ٩٩ /ب ) .

<sup>(</sup>٥) السنة للخلال: ( ق ٩٤/أ ) .

<sup>(</sup>٦) هو : أبو إسحاق الشالنجى . قال عنه أبو بكر الخلال : عنده مسائل كثيرة ما أحسب أن أحدا من أصحاب أبي عبد الله روى عنه أحسن مما روى هذا ولا أشبع ولا أكثر مسائل منه . طبقات الحتابلة : ١٠٤/١ ، تاريخ جرجان ص ١٠٤، اللباب : ١٧٦/٢ . والرواية في السنة للخلال : (ق ٩٧/١) . إلا أن في الطريق إلى الشالنجي من لم أجد له ترجمة فيما نظرته من المصادر . وانظر : السند بأكمله ص : ١٢٦.

التعليق :

تقدم ذكر الآيات الدالة صراحة على زيادة الإيمان وكذا جملة من الأحاديث الدالة على الزيادة والبقص . ومن توقف عن القول بالنقص بحجة أنه لم يذكر في القرآن فقد أخطأ في اجتهاده . فالزيادة المذكورة تفيد النقص فكل ما هو قابل للزيادة فهو قابل للنقص ضرورة ، ذكر هذا بعض المحققين ، وهو ما أشار إليه الإمام أحمد في رواية صالح إذ يقول : إذا كان قبل زيادته تاما فكيف يزيد

التام فكما يزيد كذا ينقص. وقد توقف الإمام أحمد فى إطلاق صفة الإرجاء – فى إحدى الروايات عنه – على من يقول بهذا وتفيد رواية أخرى إطلاق هذه الصفة فعندما سئل: من قال الإيمان يزيدولا ينقص فقال هذا برىء من الإرجاء. وهو ما تفيده مجموعة الروايات عنه.

أما ما نقل عن الإمام مالك في هذه المسألة:

فقد روى عبد الله بن أحمد عن أبيه : حدثنا سريج بن النعمان ، حدثنا عبد الله بن نافع قال: كان مالك يقول الإيمان قول وعمل يزيد وينقص<sup>(۱)</sup> وهذا إسناد صحيح . وأخرجه أبو بكر الخلال من طريق الميموني<sup>(۱)</sup> ، ثنا سريج به .

وهذا إسناد صحيح أيضا .

وآخرجه الخلال أيضا من طريق الميموني قال: سمعت الزنبرى أبا عنمان صاحب مالك قال: كان مالك يقول<sup>(۲)</sup>. فذكره. والزنبرى: هو سعيد بن داود بن أبي زنبر قال عنه ابن حجر: صدوق له مناكير عن مالك، ويقال اختلط عليه بعض حديثه. وكذبه عبد الله بن نافع في دعواه أنه سمع من لفظ مالك. توفي في حدود العشرين ومئتين (١٤).

 <sup>(</sup>١) السنة لعبد الله بن أحمد ص : ٥٥ .
 (٢) السنة للخلال (ق ٣٠٠١/أ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ق ٩٧٪) .

<sup>(</sup>٤) تقريب : ۲۹٤/١ .

ذكر ابن عبد البر أن عبد الرحمن بن القاسم روى عن مالك أنه قال : يزيد وتوقف في النقصان ، والرواية الأخرى رواية عبد الرازق ومعمر بن عيسى وابن نافع وابن وهب أنه يزيد وينقص (١) .

وقد تأول ابن بطال توقف مالك في إطلاق النقص بالنسبة للتصديق وقال : « إذ لايجوز نقصان التصديق لأنه إذا نقص صار شكا » .

ثم ذكر وجهاً آخر حيث قال : وقال بعضهم إنما توقف مالك عن القول بنقصان الإيمان خشية أن يتأول عليه موافقة الخوارج الذين يكفرون أهل المعاصى من المؤمنين بالذنوب(٢).

ولشيخ الإسلام ابن تيمية تعليل آخر حيث يقول :

وكان بعض الفقهاء من أتباع التابعين لم يوافقوا في إطلاق النقصان عليه لأنهم وجدوا ذكر الزيادة في القرآن ، ولم يجدوا ذكر النقص ، وهذه إحدى الروايتين عن مالك ، والرواية الأخرى عنه ، وهو المشهور عند أصحابه كقول سائرهم : أنه يزيد وينقص (٢) .

قال النووي وقد قال مالك بنقصان الإيمان مثل جماعة أهل السنة .

قال عبد الرازق سمعت من أدركت من شيوخنا وأصحابنا سفيان الثورى ومالك بن أنس وعبيد الله بن عمر والأوزاعى ومعمر بن راشد وابن جريج وسفيان ابن عيينة يقولون: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص وهذا قول ابن مسعود وحذيفة والنخعى والحسن البصرى وعطاء وطاووس ومجاهد وعبد الله بن المبارك (٤).

وف ختام الكلام حول زيادة الإيمان ونقصه أعرض بإيجاز أقوال بعض الفرق في الزيادة والنقص .

<sup>(</sup>١) التمهيد: ٩/٢٥٢ .

<sup>(</sup>۲) مسلم بافتوح التووى : ۱٤٦/۱ .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى: ٥٠٦/٧ .

<sup>(</sup>٤) مسلم بشرح النووى : ١٤٦/١ .

وآبدا بموقف الإمام أبى حنيفة: الذى يرى أن الإيمان لا يزيد ولا ينقص إذ يقول: «ثم الإيمان لا يزيد ولا ينقص لأنه لا يتصور زيادة الإيمان إلا بنقصان الكفر ولا يتصور نقصان الإيمان إلا بزيادة الكفر فكيف يجوز أن يكون الشخص الواحد في حالة واحدة مؤمنا وكافرا والمؤمن مؤمن حقا وليس في إيمان المؤمن شك كا أنه ليس في كفر الكافر شك «(۱) ويقول أيضا: « وإيمان أهل السماء والأرض لا يزيد ولا ينقص ، والمؤمنون مستوون في الإيمان والتوحيد »(۱) هذا عنه .

فكل ما ذكره – رحمه الله – مردود شرعا وعقلا ، وقد تقدمت أدلة صريحة على زيادة الإيمان ونقصانه من الكتاب والسنة . كما أن تصور الزيادة والنقص فى الإيمان واضح جلى ، هذا من جهة الشرع ومن جهة العقل لا يمكن وبحال تصور إيمان الملائكة والرسل مساويا لإيمان بقية البشر .

مذهب المعتزلة: المعتزلة يقولون بزيادة الإيمان ونقصه. لكن الريادة والنقص لهامفهوم آخر عندهم مخالف لمفهوم أهل السنة. فهم يرون أن الإيمان يزيد وينقص من ناحية التكاليف فقط. فالناس متفاوتون من حيث التكليف، وقد يقام التكليف على أحدهم ويسقط عن الآخر، فالفقير مثلاً يسقط عنه تكليف الزكاة لأنه لا يجد حد النصاب حتى يزكى بعكس الغنى؛ لذا يرون أن الغنى أكمل إيمانا بالنظر إلى زيادة التكليف في حقه على الفقير، فهم ينظرون إلى الزيادة والنقص التى أقروها من هذا الجانب ولا يدخلون العمل والتصديق فيها ، لأنهم يعتقدون أن تصديق القلب شيء يجب أن يكون على جميع المكلفين بمستوى واحد أيضا فهو لايزيد ولا ينقص وإنما الزيادة والنقص تكون بالنسبة لفوارق التكليف وكذلك العمل فإن نظروا إليه فإنما ينظرون إليه من الناحية التكليفية كما قدمنا ، أما أن يكون العمل وسيلة لزيادة الإيمان، والمعصية وسيلة لنقص الإيمان فهذا ما ينكرونه بالجملة ، لأن من المقرر في قواعدهم أن مرتكب المعصية خرج من الإيمان ولم يدخل في الكفر وهو ما يعبرون عنه بالمنزلة بين المنزلتين "

<sup>(</sup>١) شرح الفقه الأكبر صلى ٧١: .

<sup>(</sup>٢) شرح الفقه الأكبر صل .٧٠ . (٢)

<sup>(</sup>٣) انظر : متشابه القرآن ِللقاضى عبد الجبار : ٣١٢/١ – ٣١٣ .

مذهب الأشاعرة: الأشاعرة قولان رئيسان فى زيادة الإيمان ونقصه أذكرهما بإيجاز مع ملاحظة أن الإيمان عندهم عبارة عن التصديق القلبى: الأول: أنه لا يزيد ولا ينقص لأنه إذا قبل الزيادة والنقص صار شكا . الثانى: أنه يزيد وينقص تبعا « لكثرة النظر ووضوح الأدلة » (١) .

وكما أسلفت عند الكلام على عقيدة أبى الحسن الأشعرى<sup>(۲)</sup>: موافقته لأهل السنة فى مسائل العقيدة فهو لا يقول بهذا ولا يرتضيه بل قد صرح فى كتابه الأخير الإبانة بالقول بزيادة الإيمان ونقصه على مذهب السلف<sup>(۲)</sup>.

وكل المنكرين للزيادة والنقص إنما ارتكزوا على القاعدة المعروفة عندهم : أن الإيمان إذا ذهب بعضه ذهب كله .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : وأما قول القائل : إن الإيمان إذا ذهب بعضه ذهب كله . فهذا ممنوع ، وهذا هو الأصل الذى تفرعت منه البدع فى الإيمان فإنهم ظنوا أنه متى ذهب بعضه ذهب كله لم يبق منه شيء ثم قالت « الخوارج والمعتزلة » : هو مجموع ما أمر الله به ورسوله ، وهو الإيمان المطلق كما قاله أهل الحديث ، قالوا فإذا ذهب شيء منه لم يبق مع صاحبه من الإيمان شيء فيخلد فى النار وقالت « المرجئة » على اختلاف فرقهم : لا تذهب الكبائر وترك الواجبات الظاهرة شيئا من الإيمان إذ لو ذهب شيء منه لم يبق منه شيء فيكون شيئا واحدا يستوى فيه البر والفاجر ، ونصوص الرسول وأصحابه تدل على ذهاب بعضه وبقاء بعضه ، كقوله : « يخرج من النار من كان فى قلبه مثقال ذرة من إيمان () » .

<sup>(</sup>۱) انظر : المواقف في علم الكلام ص : ٣٨٨ ، تحفة المريد شرح جوهرة التوحيد ص ٥١ ، أصول الدين للبغدادي ص ٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) انظر ص : ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الإبانة عن أصول الديانة ص ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى: ٢٢٣/٧.

## قول الإمام أحمد في المعرفة هل تزيد وتنقص

### قال أبو بكر الخلال :

اخبرنا أبو بكر المروذى قال :قلت لأبى عبد الله فى معرفة الله عز
 وجل فى القلب يتفاضل فيه ؟ قال نعم . قلت : ويزيد ؟ قال :نعم (١)

اخبرنا أبو بكر محمد بن على أن يعقوب بن بختان حدثهم
 قال : سألت أبا عبد الله عن المعرفة والقول تزيد وتنقص ؟ قال : لا قد جئنا
 بالقول والمعرفة وبقى العمل ()

ه ونحوه نقل ابن هانىء وصالح بن أحمد بن حنبل فيما يتعلق بالقول<sup>(1)</sup> .

## التعليق :

كا قدمت في معنى الزيادة والنقص في الإيمان أن مذهب السلف رضوان الله عليهم أن الزيادة والنقص تشمل العمل والتصديق وأوردت هناك بعض الروايات عن الإمام أحمد التي تدل على شمول الزيادة والنقص للعمل ، وأتكلم هنا عن موقف الإمام أحمد بالنسبة للزيادة والنقص في التصديق والمعرفة . والروايات عن الإمام أحمد في هذه المسألة، البعض يشير إلى أن المعرفة تزيد وتنقص، والبعض الآخر ظاهره عدم الزيادة والنقص بالنسبة للمعرفة، وقد أشار القاضى أبو يعلى ابن الفراء في كتابه الروايتين والوجهين (٥) إلى هذا حيث يقول :

 <sup>(</sup>١) السنة (ق: ٩٦/ب).

 <sup>(</sup>۲) هو: يعقوب بن إسحاق بن بختان أبو يوسف ، كان أحد الصالحين الثقات قال عنه أبو بكر الخلال :
 كان جار أبى عبد الله وصديقه وروى عن أبى عبد الله مسائل صالحة كثيرة . تاريخ بغداد ! ٢٨٠/١٤ ،

كان جار ابى عبد الله وصديقه وروى عن ابى عبد الله مسائل صالحة كثيرة . تاريخ بغداد ! ٢٨٠/١٤ طبقات الحنابلة : ١٩٥/١٤ .

<sup>(</sup>٣) السنة ( ق : ٩٧/أ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر : رواية ابن هانىء في ( السنة للخلال ق : ٩٣٪ ) ورواية صالح فى المصدر نفسه ( ق : ٩٧٪ ) .

<sup>(</sup>٥) انظر: (ق: ٢٥١/ب) .

ولا تنقص، ونقل المروذى: تتفاضل وتزيد وتنقص. وعندى أن المسألة ليست على روايتين وإنما هي على اختلاف حالين فالموضع الذى قال لا تزيد ولا تنقص على روايتين وإنما هي على اختلاف حالين فالموضع الذى قال لا تزيد ولا تنقص يعنى به نفس المعرفة لأن المعرفة هي معرفة المعلوم على ما هو به وذلك لا يختلف بحال والموضع الذى قال: تزيد وتنقص يعنى بالزيادة في معرفة الأدلة وذلك قد يزيد وينقص فمنهم من يعرف الشيء من جهة واحدة ومنهم من يعرف من جهات كثيرة ٤ اهـ .

ويقول في كتابه مختصر المعتمد (١) : « والمعرفة تزيد وتنقص قال أحمد رحمه الله في رواية المروذي في معرفة القلب يتفاضل ويزيد: «والوجه فيه أن من الناس من يعرف مخبرات الله تعالى مفصلة ومنهم من يعرفها مجملة فمن عرفها مجملة ، اهـ .

فالمعرفة بوجود الله عز وجل مثلا أصل ثابت. فهذا ونحوه هو ما عناهوالله أعلم - الإمام أحمد بقوله إن المعرفة لاتزيد ولا تنقص. أما ما ينتج عن
المعرفة فيزيد وينقص وهو أمر محسوس مسلم به معلوم بالضرورة وهو ما عناه
الإمام أحمد بالزيادة والنقص يوضح ذلك ما جاء فى رواية المروذى قبل له الحجاج
ابن يوسف نقول إيمانه مثل إيمان النبى صلى الله عليه وسلم فقال : لا ، قبل :
فيكون إيمانه مثل إيمان أبى بكر ، قال : لا وفى رواية صالح المتقدمة نقل
قول وكبع على وجه الإقرار فقال : وقد كان وكبع قال : ترى إيمان الحجاج
مثل إيمان أبى بكر وعمر رحمهما الله .

يقول الحافظ ابن مندة : « والعباد يتفاضلون في الإيمان على قدر تعظيم الله في القلوب والإجلال له والمراقبة الله في السر والعلانية » (٢) .اهـ .

وينقل ابن حجر عن الشيخ محيى الدين النووى قوله: ٥ والأظهر المختار أن التصديق يزيد وينقص بكثرة النظر ووضوح الأدلة ولهذا كان إيمان الصديق

<sup>(</sup>۱) -انظر ، ص ۳۰ .

<sup>(</sup>٢) الإيمان : ١/٣٠٠

أقوى من إيمان غيره ، بحيث لا تعتريه الشبهة ، قال : ويؤيده أن كار أحد يعلم أن ما في قلبه يتفاضل حتى أنه يكون في بعض الأحيان أعظم يقينا وإخلاصا وتوكلا منه في بعضها وكذلك في التصديق والمعرفة بحسب ظهور البراهين و کثر تها<sup>(۱)</sup> » .اهـ.

قلت : وهذا التفاوت في التصديق ينتج عن أمور منها ما ذكره ابن مندة والنووى وكذلك الانقياد لأوامر الله عز وجل والانتهاء عن نواهيه فمن شأن هذا زيادة الإيمان والتصديق في القلوب . كما أن اقتراف المعاصي والإعراض عن الله عر وجل يورث في القلوب نقص الإيمان ، وقد جاء في رواية محمد بن موسى عن الإمام أحمد ما يفيد ذلك حيث يقول: « الإيمان يزيد وينقص إذا عملت الخير زاد وإذا ضيعت نقص <sup>(۲)</sup>. اهـ .

وبعد هذا العرض الموجز يتضح موافقة الإمام أحمد لبقية السلف في أن الزيادة والنقص تشمل العمل والتصديق – وأن الرواية التي جاءت عنه في أن المعرفة لاتزيد ولا تنقص إنما هو عائد لما ذكر .

هذا وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في معنى الزيادة والنقص ثمانية أوجه أذكر بعضها :

فمنها: أن العِلم والتصديق نفسه يكون بعضه أقوى من بعض وأثبت وأبعد عن الشك ، وهذا أمر يشهده كل أحد من نفسه كما أن الحس الظاهر بالشيء الواحد مثل رؤية الناس للهلال ، وإن اشتركوا في رؤيته فبعضهم تكون رؤيته أتم من بعض وكذلك سماع الصوت الواحد وشم الرائحة الواحدة فكذلك معرفة القلب وتصديقه ، يتفاضل أعظم من ذلك من وجوه متعددة والمعانى التي يؤمن بها من معانى أسماء الرب وكلامه يتفاضل الناس في معرفتها ، أعظم من تفاضلهم في معرفة غيرها .

<sup>(</sup>١) فتح البارى : ٤٦/١

<sup>(</sup>٢) انظر السنة للخلال ( أق : ٩٧ أ )

ومنها: أن التصديق المستلزم لعمل القلب أكمل من التصديق الذى لا يعمل يستلزم عمله ، فالعلم الذى يعمل به صاحبه ، أكمل من العلم الذى لا يعمل به ، وإذا كان شخصان يعلمان أن الله حق ، ورسوله حق ، والجنة حق ، والنار حق ، وهذا علمه أوجب له محبة الله وخشيته والرغبة في الجنة ، والهرب من النار ، والآخر علمه لم يوجب ذلك ، فعلم الأول أكمل ، فإن قوة المسبب دالة على قوة السبب ، وهذه الأمور نشأت عن العلم ، فالعلم بالمحبوب يستلزم طلبه ، والعلم بالمخبوب يستلزم طلبه ، والعلم بالمخبوب يستلزم ضعف الملزوم ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم : « ليس المخبر كالمعاين » فإن ضعف الملزوم ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم : « ليس المخبر كالمعاين » فإن عبدوه ، ألقاها (۱) ، وليس ذلك لشك موسى في خبر الله ،لكن المخبر وإن جزم بصدق المخبر ، فقد لا يتصور المخبر به في نفسه ، كما يتصوره إذا عاينه ، بل يكون بصدق المخبر ، فقد المعاينة ، ومعلوم أن عند المعاينة ، يحصل له من تصور المخبر به ، وإن كان مصدقا به ، ومعلوم أن عند المعاينة ، يحصل له من تصور المخبر به ، ما لم يكن عند الحبر ، فهذا التصديق أكمل من ذلك التصديق .

ومنها: أن أعمال القلوب مثل محبة الله ورسوله ، وخشية الله تعالى ورجائه ، ونحو ذلك ،هى كلها من الإيمان ، كما دل على ذلك الكتاب والسنة واتفاق السلف ، وهذه يتفاضل الناس فيها تفاضلاً عظيماً .

ومنها: أن الأعمال الظاهرة مع الباطنة ، هي أيضا من الإيمان والناسي يتفاضلون فيها .

ومنها: ذكر الإنسان بقلبه ما أمره الله به واستحضاره لذلك ، بحيث لا يكون غافلا عنه ، أكمل ممن صدق به وغفل عنه ، فإن الغفلة تضاد كال العلم والتصديق والذكر ، والاستحضار يكمل العلم واليقين .اهـ.

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد : ١/٢١٥ ، ٢٧١

هذه بعض الأوجه التى ذكرها شيخ الإسلام مع اختصار فى بعضها ولولا خوف الإطالة لذكرتها كاملة فهى من أجمع ما رأيت فى هذا الباب فمن أرادها فليراجع كتاب الإيمان<sup>(۱)</sup>

# قول الإمام أحمد في الإسلام والإيمان

قال صالح بن أهمد بن حنبل:

٣٤ – سئل أبى عن الإسلام والإيمان قال : قال ابن أبى ذئب (٢) : الإسلام القول والإيمان العمل . فقيل له : ما تقول أنت ؟ قال : الإسلام غير الإيمان (٢) .

کدا روی عنه :

22 - حنبل بن إسحاق قال: سمعت أبا عبد الله يقول: قال الزهرى: فنرى أن الإسلام الكلمة والإيمان العمل. قلت لأبى عبد الله: ما تقول أنت؟ قال الإسلام غير الإيمان (٤٠). وفي رواية أخرى: سمعت أبا عبد الله وسئل عن الإيمان والإسلام قال: الإيمان غيرالإسلام (٥٠).

والإسلام. قال: نعم (١) . والإسلام. قال: نعم (١) .

وروى عنه ما يفيد تفريقه بين الإسلام والإيمان :

<sup>(</sup>۱) من ص:۲۱۹ = ۲۲۲

 <sup>(</sup>٢) محمد بن عبد الرحمن بن المغيرة ، ثقة فقيه فاضل ، توفى سنة ثمان وخمسين ومئة ، تقريب : ١٨٤/٢
 (٣) مسائل صالح ص : ١٣ . وذكره ابن شكر في شرح اعتقاد الإمام أحمد ص : ٣١

<sup>(</sup>٤) انظر السنة للخلال ( ق ١٠٣/أ ) .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ( ق ١٠٢/أ ) .

<sup>(</sup>٦) السنة للخلال: ( ق ١٠٢/أ ) .

<sup>(</sup>٧) انظر :السنة للخلال : ( ق ١٠٦/أ ) .

٧٤ - إسماعيل بن سعيد قال:سألت أحمد عن الإسلام والإيمان ؟ فقال: الإيمان قول وعمل والإسلام الإقرار .قال: وسألت أحمد عمن قال: ف الذي قال جبريل للنبي صلى الله عليه وسلم إذ سأله عن الإسلام ، فإذا فعلت ذلك فأنا مسلم. فقال : نعم . فقال قائل : وإن لم يفعلوا الذي قال جبريل للنبي صلى الله عليه وسلم فهو مسلم أيضًا ؟ فقال : هذا معاند للحديث(١) .

# بعض ما احتج به الإمام أهمد على تفريقه بين الإسلام والإيمان

### قال أبو بكر الخلال:

 ٨٤ - أخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد قال: قلت لأبى عبد الله: تفرق بين الإيمان والإسلام ؟ قال : نعم وأقول مسلم ولا استثنى قلت : بأى شيء تحتج ؟ قال : عامة الأحاديث تدل على هذا . ثم قال : « لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن ولا يسرق حين يسرق وهو مؤمن (٢) ﴿ . وقال الله عز وجل :

﴿ قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ﴾(٣) . قلت لأبي عبد الله: فنذهب إلى ظاهر الكتاب مع السنن؟ قال: نعم. قلت: فإذا كان المرجئة يقولون أن الإسلام هو القول ؟ قال : هم يصيرون هذا كله

واحدا ويجعلونه مسلماً ومؤمناً شيئاً واحداًعلى إيمان جبريل ومستكمل الإيمان . قلت : فمن ههنا حجتنا عليهم . قال : نعم (٤) .

 ٤٩ – قال صالح بن أحمد بن حنبل : سئل أبى عن الإسلام والإيمان.. قيل له ما تقول أنت .قال الإسلام غير الإيمان وذكر حديث عامر بن سعد قال

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه: (ق ۱۰٦/ب).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات/آية : ١٤ . (٤) السنة للخلال: (١٠٣/ب).

- أي أبوه سعد بن أبي وقاص - إنه مؤمن . فقال النبي عليه السلام : أومسلم (١) (٢)

• • وحديث: « لا يزنى الزانى .. سأل أبو الحارث الصائغ أبا عبد الله عن معناه فقال: قد تأولوه فأما عطاء فقال: يتنحى عنه الإيمان، وقال طاووس إذا فعل ذلك زال عنه الإيمان (٢) وروى عن الحسن قال: إن تراجع راجعه

الإيمان وقد قيل : يخرج من الإيمان إلى الإسلام ولا يخرج من الإسلام . الإيمان وقد قبل : إذا أصاب الله : إذا أصاب

وقال أيضا : سمعت أبا عبد الله وسئل عن قول النبى صلى الله عليه وسلم : « لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن » قال : هكذا يروى الحديث ويروى عن أبى جعفر (أقال : «لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن » قال يخرج : من الإيمان إلى الإسلام، فالإيمان مقصور فى الإسلام فإذا زنى خرج من الإيمان إلى الإسلام، فالإيمان مقصور فى الإسلام فإذا زنى خرج من الإيمان إلى الإسلام (٥).

### التعليق :

الإمام أحمد يفرق بين الإسلام والإيمان وهذا واضح مما تقدم من الروايات عنه . وقد استحسن قول الزهرى :أن الإسلام الكلمة والإيمان العمل . ومقصود الزهرى أن من أتى بالشهادتين استحق اسم المسلم أما الإيمان فيشترط في إطلاقه المجيء بالعمل .

<sup>(</sup>۱) الحديث انظره في البخارى : ۲۹/۱ ومسلم : ۱٤٣/١ .

<sup>(</sup>۲) مبنائل صالح ص: ۸۷.

<sup>(</sup>٣) وقت وقوع الفعل لا أنه زال بالكلية .

 <sup>(</sup>٤) هو: محمد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب. انظر: هذه الرواية عند الترمذي: ١٦/٥.

<sup>(°)</sup> انظر : السنة للخلال : ( ق ۱۰۳ ) . وانظر : هذه الأقوال وغيرها في شرح النووى لصحيح مسلم : ۲۱/۲ . وفتح البارى : ۹/۱۲ .

وأنقل الآن نصوصا عن شيخ الإسلام ابن تيمية يتضح فيها – إن شاء الله - رأى الإمام أحمد في هذه المسألة :-

يقول ابن تيمية : وأما ما ذكره أحمد في الإسلام ،فاتبع فيه الزهري حيث قال : فكانوا يرون الإسلام الكلمة ، والإيمان العمل ، في حديث سعد بن أبي وقاص ، وهذا على وجهين ، فإنه قد يراد به الكلمة بتوابعها من الأعمال الظاهرة ، وهذا هو الإسلام الذي بينه النبي صلى الله عليه وسلم حيث قال : ﴿ الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت ، وقد يراد به الكلمة فقط من غير فعل الواجبات الظاهرة ، وليس هذا هو الذي جعله النبي صلى الله عليه وسلم الإسلام ، لكن قد يقال إسلام الأعراب كان من هذا ، فيقال : الأعراب وغيرهم كانوا إذا أسلموا على عهد النبي صلى الله عليه وسلم ألزموا بالأعمال الظاهرة : الصلاة ، والزكاة ، والصيام ، والحج ، ولم يكن أحد يترك بمجرد الكلمة ، بل كان من أظهر المعصية يعاقب عليها . وأحمد إن كان أراد في هذه الرواية أن الإسلام هو الشهادتان فقط ، فكل من قالها فهو مسلم ، فهذه إحدى الروايات عنه ، والرواية الأخرى :لايكون مسلما حتى يأتى بها ويصلى ، فاذا لم يصل كان كافرا(١). والثالثة أنه كافر بترك الزكاة أيضا . والرابعة : أنه يكفر بترك الزكاة إذا قاتل الإمام عليها دون ما إذا لم يقاتله . وعنه أنه لو قال :أنا أؤديها ولا أدفعها إلى الإمام ، لم يكن للإمام أن يقتله (٢) . وكذلك عنه رواية أن يكفر بترك الصيام (٢) والحج ، إذا عزم أنه لا يحج أبدا(١) ومعلوم أنه على كفر تارك المباني يمتنع أن يكونَ الإسلام مجرد الكلمة ، بل المراد أنه إذا أتى بالكلمة دخل ف الإسلام ، وهذا صحيح ، فإنه يشهد له بالإسلام ولا يشهد له بالإيمان الذي ف القلب ، ولا يستثنى في هذا الإسلام ، لأنه أمر مشهور ، لكن الإسلام الذي

<sup>(</sup>١) انظر : قول إلامام أحمد في تارك الصلاة ص : ٣٤/٢ .

 <sup>(</sup>٢) انظر : قول إلامام أحمد في مانع الزكاة ص : ٢٤٦/٢ . (٣) انظر : قول إلامام أحمد في تارك الصيام ص : ٤٩/٢ -

<sup>(</sup>٤) انظر : قول الامام أحمد في تارك المباني الخمسة ص : ٥٠/٢ .

هو أداء الخمس كما أمر به يقبل الاستثناء ، فالإسلام الذي لا يستثنى فيه الشهادتان باللسان فقط فإنها لا تزيد ولا تنقص فلا استثناء فيها<sup>(١)</sup> .

وفي موضع آخر يقول قال: أبو عبد الله بن حامد في كتابه المصنف في « أصول الدين » : قد ذكرنا أن الإيمان قول وعمل ، فأما الإسلام فكلام أحمد يحتمل روايتين : إحداهما : أنه كالإيمان، والثانية: أنه قول بلا عمل . وهو نصه فى رواية إسماعيل بن سعيد(٢) ، قال : والصحيح أن المذهب رواية واحدة أنه قول وعمل، ويحتمل قوله : إن الإسلام قول يريد به أنه لا يجب فيه ما يجب في الإيمان من العمل المشروط فيه لأن الصلاة ليست من شرطه ، إذ النص عنه أنه لايكفر بتركه الصلاة . قال : وقد قضينا أن الإسلام والإيمان اسمان لمعنيين وذكرنا احتلاف الفقهاء ، وقد ذكر قبل ذلك أن الإسلام والإيمان اسمان لمعنيين مختلفين وبه قال مالك وشريك وحماد بن زيد بالتفرقة بين الإسلام والإيمان قال : وقال أصحاب الشافعي وأصحاب أبي حنيفة أنهما اسمان معناهما واحد قال: ويفيد هذا أن الإيمان قد تنتفي عنه تسميته مع بقاء الإسلام عليه ، وهو بإتيان الكبائر التي ذكرت في الخبر، فيخرج عن تسمية الإيمان ، إلا أنه مسلم ، فإذا تاب من ذلك عاد إلى ما كان عليه من الإيمان . ولا تنتفي عنه تسمية الإيمان بارتكاب الصغائر من الذنوب بل الاسم باق عليه . ثم ذكر أدلة ذلك . ولكن ما ذكره فيه أدلة كثيرة على من يقول : الإسلام مجرد الكلمة ، فإن الأدلة الكثيرة بَدْلُ على أن الأعمال من الإسلام ، بل النصوص كلها تدل على ذلك فمن قال : ان الأعمال الظاهرة المأمور بها ليست من الإسلام فقوله باطل ، بخلاف التصديق الذي في القلب ، فإن هذا ليس في النصوص ما يدل على أنه من الإسلام ، بل هو من الإيمان ، وإنما الإسلام الدين كما فسره النبي صلى الله عليه وسلم بأن يسلم وجهه وقلبه لله، فإخلاص الدين لله إسلام، وهذا غير التصديق، ذاك من جنس عمل القلب وهذا من جنس علم القلب .

 <sup>(</sup>۱) انظر : مجموع الفتاوى : ۲۰۸/۷ – ۲۰۹ .

<sup>(</sup>٢) تقدمت انظر ص : ٦٦ .

وأحمد بن حنبل وإن كان قد قال في هذا الموضع : إن الإسلام هو الكلمة ، فقد قال في موضع آخر : إن الأعمال من الإسلام وهو اتبع هنا قول الزهرى - رحمه الله - فإن كان مراد من قال ذلك : أنه بالكلمة يدخل في الإسلام ولم يأت بتمام الإسلام ، فهذا قريب . وإن كان مراده أنه أتى بجميع الإسلام وإن لم يعمل فهذا غلط قطعا ، بل قد أنكر أحمد هذا الجواب، وهو قول من قال : يطلق عليه الإسلام وإن لم يعمل ،متابعة لحديث جبريل ، فكان ينبغى أن يذكر قول أحمد جميعه(١) . قال إسماعيل بن سعيد : ...فقد جعل أحمد من جعله مسلما إذا لم يأت بالخمس معاندا للحديث مع قوله : إن الإسلام هو الإقرار ، فدل ذلك على أن ذاك أول الدخول في الإسلام وأنه لايكون قائما بالإسلام الواجب حتى يأتى بالخمس ، وإطلاق الاسم مشروط بها ، فإنه ذم من لم يتبع حديث جبريل . وأيضا فهو في أكثر أجوبته يكفر من لم يأت بالصلاة ، بل وغيرها من المباني ، والكافر لايكون مسلما باتفاق المسلمين ، فعلم أنه لم يرد أن الإسلام هو مجرد القول بلا عمل ، وإن قدر أنه أراد ذلك ، فهذا يكون أنه لا يكفر بترك شيء من المباني الأربعة، وأكثر الروايات عنه بخلاف ذلك. والذين لايكفرون من ترك هذه المباني يجعلونها من الإسلام كالشافعي ومالك ، وأبي حنيفة ، وغيرهم ، فكيف لا يجعلها أحمد من الإسلام . وقوله في دخولها فى الإسلام أقوى من قول غيره(٢) . اهـ .

وبهذا البيان الشافى من شيخ الإسلام يتضح لنا مراد الإمام أحمد من تفريقه بين الإسلام والإيمان . وعمن قال بالفرق بينهما ابن عباس والحسن البصرى وابن سيرين وعبد الرحمن بن مهدى إضافة إلى من تقدم فى قول ابن حامد (أ) قال شيخ الإسلام ابن تيمية : « ولا علمت أحداً من المتقدمين خالف هؤلاء فجعل نفس الإيمان ،ولهذا كان عامة أهل السنة على هذا ». (أ) اه. .

 <sup>(</sup>١) مراد شيخ الإسلام أن أبا عبد الله بن حامد عندما استشهد برواية إسماعيل بن سعيد ذكر الجزء الأول منها و لم يذكر كامل الرواية التي توضح مراد الإمام أحمد .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى : ۳۲۹/۷ – ۳۷۱

 <sup>(</sup>٣) انظر: الإنجان لابن مناة: ٣١١، شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي: ٨١٢/٤، مجموع الفتاوى: ٣٧٩/٧.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى : ٣٥٩/٧ .

وقد تقدم ما احتج به الإمام أحمد وهي أدلة من قال بألفرق بينهما<sup>(١)</sup>. وممن قال بعدم الفرق بينهما :الإمام البخاري(٢) وعمد بن نصر المروزي(٢) وابن مندة وغيرهم. وقد ساق ابن مندة الأدلة على هذا القول في كتابه الإيمان إذ يقول: ذكر الأخبار الدالة والبيان الواضح من الكتاب أن الإيمان والإسلام اسمان لمعنى واحد وأن الإيمان الذي دعا الله العباد إليه وافترضه عليهم هو الإسلام ... فقال الله عز وجل: ﴿ ورضيت لكم الإسلام دينا ﴾(١) وقال: فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ﴾ (٥) وقال في قصة لوط: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مِنْ كان فيها من المؤمنين فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين كه(١٠) (١٧) هـ . هذه بعض الأدلة التي استدل بها من قال بالترادف.

وبالنظر إلى أدلة القائلين بالفرق نجد أن من أقواها قول الله تعالى :﴿ قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ﴾ وحديث سعد ابن أبي وقاص قال سعد : والله إنى لأراه مؤمنا فقال عليه الصلاة والسلام : « أو مسلما » .

وقد أجاب القائلون بالترادف على الاستدلال بالآية : بأن الإسلام المقصود هنا ليس الإسلام الشرعي وإنما هو الاستسلام أو الخوف من القتل<sup>(٨)</sup>. إلا أن هذا التفسير لم يرتضه من قال بالفرق بينهما .

يقول شارح الطحاوية : ويشهد للفرق بين الإسلام والإيمان قوله تعالى : ﴿ قالت لأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ﴾ (١) . وقد اعترض على

<sup>(</sup>١) انظر أيضا : الإيمان لابن مندة : ٣١١/١ – ٣١٨ ،شرح أصول اعتقاد أهل السنة : ٤/ – ٨١٤ ،

مجموع الفتاوى: ٧٢/٧ - ٤٧٨.

<sup>(</sup>۲) انظر : فتح البارى : ۲۱۱ ، ۲۹/۱ . (٣) انظر: مجموع الفتاوى: ٢٥٨/٧ - ٢٥٩ ، ٣٦٨ .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة/ ٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام / ١٢٥. (٦) سورة الذاريات/٣٦ .

<sup>(</sup>٧) انظر: الإيمان: ١/١٢١/١.

<sup>(</sup>٨) انظر : فتح البارى : ١/٩٧ ، الإيمان لابن مندة : ٣٢٧ – ٣٢٣ .

<sup>(</sup>٩) سورة الحجرات /١٤ .

وهناك رأى ثالث فى المسألة وهو القول بالتلازم بينهما مع افتراقهما فمتى قرن الإسلام والإيمان كان المراد بالإسلام الأعمال الظاهرة والمراد بالإيمان أعمال القلب – وهذا يدل عليه حديث جبريل عليه السلام عندما سأل النبى صلى الله عليه وسلم فقال: « يا محمد أخبرنى عن الإسلام فقال: الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا. قال صدقت قال فعجبنا له يسأله ويصدقه ، قال فأخبرنى عن الإيمان: قال أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره قال: صدقت ... الحديث وإن ذكر أحدهما شمل الآخر وهو ما يدل عليه حديث وفد عبد القيس حيث فسر الإيمان

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات /١٤٠.

<sup>(</sup>٢) الحجرات /١٥ . (٣) سورة المنافقون /١ .

<sup>(</sup>٤) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٣٩٢ - ٣٩٣ .

 <sup>(</sup>٥) رواه مسلم: ٣٦/١ - ٣٧ واللفظ له من حديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه. ورواه
 البخارى: ١١٤/١ ومسلم: ٣٩/١ من حدث أبى هريرة رضى الله عنه.

بما فسر به الإسلام في حديث جبريل حيث قال عليه الصلاة والسلام لهم : « أتدرون ما الإيمان بالله وحده » ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم . قال : « شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وصيام رمضان وأن تعطوا من المغنم الخمس ... »الحديث (١) .

والقول الأخير هو الراجع،ومن عبارات السلف في هذا المعنى قولهم «كل مؤمن مسلم وليس كل مسلم مؤمن » . ولكن لأبد للمسلم من إيمان يصح به إسلامه حتى لا يكون منافقا .

والقول بالتلازم بين الإسلام والإيمان ارتضاه كثير من العلماء ورجحوه لما فيه من الجمع بين الأدلة<sup>(؟)</sup>

<sup>(</sup>١) رواه البخارى : ١٣٩/١ ومسلم : ٤٦/١ من حديث ابن عباس وهذا لفظ البخارى .

<sup>(</sup>۲) انظر : شرح السنة للبغوى : ۱۰/۱ – ۱۱، مسلم بشرح النووى : ۱٤٧/۱ – ۱٤٨ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى : ٧/٥٣٥ – ٣٦٧ .

# قول الإمام أحمد في الاستثناء في الإيمان

### قال أبو بكر الخلال:

وه - أخبرنى محمد بن الحسن بن هارون (١) قال : سألت أبا عبد الله عن الاستثناء في الإيمان فقال : نعم الاستثناء على غير معنى الشك مخافة واحتياطا للعمل (٢)

## وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء :

وسمعته يقول: أذهب إلى حديث ابن مسعود<sup>(۱)</sup> في الاستثناء في الإيمان لأن الإيمان قول والعمل الفعل فقد جثنا بالقول ونخشى أن نكون قد فرطنا في العمل، فيعجبنى أن نستثنى في الإيمان نقول: أنا مؤمن إن شاء الله تعالى<sup>(1)</sup>

## نقل عن الإمام أحمد روايات بهذا المعنى .

أبو داود قال: (سمعت) أحمد قال: أليس الإيمان قول وعمل؟
 فقال الرجل: بلى. قال: فجئنا بالقول. قال: نعم. قال: فجئنا بالعمل.
 قال: لا. قال فكيف تعيب أن نقول إن شاء الله ونستثنى (٥).

<sup>(</sup>۱) ابن بديناً ، أبو جعفر الموصلي ، سئل الدارقطني عنه فقال : لا بأس به ما علمت إلا خيرا . ت/بغداد ١٩١/٢ .

 <sup>(</sup>٢) السنة (ق: ١٠٠/أ).
 (٣) وهو قوله: « من شهد أنه مؤمن فليشهد أنه من أهل الجنة ». أخرجه عبد الله بن أحمد في السنة ص: ٩٥. بسند صحيح. وأخرج نحوه عن ابن مسعود: ابن أبي شيبة في الإيمان ص: ٩، وأبو عبيد في الإيمان ص: ١٧ بأسانيد صحيحة.

<sup>(</sup>٤) مسائل ابن هانى : ١٦٢/٢ ، وأخرجه الحلال في السنة ( ق : ١٠١/ب ).

<sup>(</sup>ه) مسائل أبي داود (ظ ،ص :٢٥١ وف المطبوع ص :٢٧٣) .

ابن هانيء قال : سألت أبا عبد الله عن الاستثناء في الإيمان فقال : الاستثناء في العمل لعلنا أن نكون قد قصرنا والقول هو ذا يجيء به (١) ...

الكرمانى قال : سئل ما تقول فى الاستثناء قال : نحن نذهب إليه . قيل الرجل يقول : أنا مؤمن أنشاء الله ؟ قال : نعم (٢) .

حبيش بن سندى (۲) قال : قيل له : فيستثنى في الإيمان ؟ قال : نعم أقول : أنا مؤمن إن شاء الله استثنى على اليقين لا على الشك (٤) .

و البوطالب<sup>(٥)</sup> قال: قال أحمد إذا قال أنا مؤمن فقد جاء بالقول.
 فإنما الاستثناء بالعمل لا بالقول<sup>(١)</sup>.

• ٦٠ – عبد الملك الميمولى: أنه سأل أبا عبد الله عن الاستثناء فأجاب: أقول أنا مؤمن إن شاء الله ومؤمن أرجو لأنه لا يدرى كيف آداؤه للأعمال على ما افترض عليه أم لا

القول كما تقول المرجئة إن الإيمان قول ثم استثنى بعد على القول لكان هذا قبيحا أن نقول : لا إله إلا الله إن شاء الله ولكن الاستثناء على العمل (^)

<sup>(</sup>١) مسائل ابن هانيء : ١٦١/٢ .

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال ( ق ١٠١/أ ) .

<sup>(</sup>٣) قال عنه أبو بكر الخلال : من كبار أصحاب أبي عبد الله . كان رجل جليل القدر جدا . وعنده عن أبي عبد الله جزآن مسائل مشبعة حسان جدا ، يغرب فيها على أصحاب أبي عبد الله وهو رجل

عن ابن عبد الله جزان مشائل مشبعه حسان جدا ، يغرب فيها ع \* كثير العلم . طبقات الحنابلة : ١٤٦/١ ، ت/بغداد : ٢٧٢/٨.

 <sup>(</sup>٤) السنة للخلال ( ق ، ٠ (/ب ) ;

هو: أحمد بن حميد المشكانى ، المتخصص بصحبة أحمد روى عنه مسائل كثيرة وكان أحمد يكرمه
 ويعظمه ، توفى سنة أربع وأربعين ومثنين . انظر : تاريخ بغداد : ١٢٢/٤ ، طبقات الحنابلة : ٣٩/١ .

وينطقه ، فوق شنه اربخ واربعين ومقيل ، الطر : قاريخ بعداد : ١٩٢/٤ ، طبقات الحنابله : ٣٩/١ . (٦) السنة للخلال ( ق ١٠١/أ ) .

 <sup>(</sup>٧) هو : محمد بن حماد بن بكر بن حماد . قال عنه أبو بكر الحلال : كان عالما بالقرآن وأسبابه . وكان أحمد يصلى خلفه في شهر رمضان وغيره نقل عن أبي عبد الله مسائل جماعة ، لم يجيء بها أحد غيره .
 طبقات الحنابلة : ٢٩١/١ .

<sup>(</sup>٨) السنة للخلال ( ق ١٠١/ب ).

٩٢ – أبو بكر الأثرم قال: سمعت أبا عبد الله يسأل عن الاستثناء فقال: إذا كان يقول إن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص فاستثنى مخافة واحتياطا ليس كما يقولون على الشك إنما يستثنى للعمل. وقال: قلت لأبى عبد الله فأنت بأى شيء تقول. فقال: نحن نذهب إلى الاستثناء (١).

#### التعليق :

من الروايات السابقة عن الإمام أحمد يتضح تأييده الشديد للاستثناء في الإيمان وهو مذهب عامة السلف .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : « فكلام أحمد يدل على أن الاستثناء لأجل العمل وأنه لغير شك في الأصل  $^{(7)}$  . اهـ

وفي موضع آخر يقول: « إن الإيمان المطلق ، يتضمن فعل ما أمر الله به عبده كله ، وترك المحرمات كلها ، فإذا قال الرجل: أنا مؤمن بهذا الاعتبار فقد شهد لنفسه ، بأنه من الأبرار المتقين ، القائمين بفعل جميع ما أمروا به ، وترك كل ما نهوا عنه ، فيكون من أولياء الله ، وهذا من تزكية الإنسان لنفسه وشهادته لنفسه ، بما لا يعلم ، ولو كانت هذه الشهادة صحيحة ، لكان ينبغى له أن يشهد لنفسه بالجنة إن مات على هذه الحال ، ولا أحد يشهد لنفسه بالجنة ، فشهادته لنفسه بالجنة النفسه بالجنة الخال وهذا مأخذ عامة السلف الذين كانوا يستثنون ، وإن جوزوا ترك الاستثناء بمعنى آخر (٢) .اهـ

وقد ذكر الآجرى نحو ما تقدم ثم قال : « هذا طِريق الصحابة رضى الله عنهم ، والتابعين لهم بإحسان . عندهم أن الاستثناء في الأعمال الأعمال لا يكون في القول والتصديق بالقلب وإنما الاستثناء في الأعمال الموجبة لحقيقة الإيمان ،

 <sup>(</sup>۱) أخرجها ابن بطة في الإبانة الكبرى: ٧٦٠/٢. ونقلها ابن تيمية من كتاب السنة للأثرم. انظر:
 الإيمان ص: ٢٤١/٢٤٠.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى : ۲۲۹/۷ . وانظر : الإيمان له ص : ٤٣٢،٤٣٠ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى : ٧/٤٤٦ .

والناس عندهم على الظاهر مؤمنون به يتوارثون وبه يتناكحون وبه تجرى أحكام ملة الإسلام لكن الاستثناء منهم على حسب ما بيناه لك وبينه العلماء قبلنا (١٠) اهـ

# قول الإمام أحمد فيمن ترك الاستثناء في الإيمان

### قال أبو بكر الخلال

٣٣ - أخبرنى محمد بن على قال : ثنا أبو بكر الأثرم قال : قلت : لأبى عبد الله يعنى لما قال الاستثناء مخافة واحتياطا - فقلت له : فكأنك لاترى بأسا أن لا يستثنى ؟ فقال : إذا كان ممن يقول :الإيمان قول وعمل يزيد وينقص فهو أسهل عندى ، ثم قال أبو عبد الله : إن قوما تضعف قلوبهم عن الاستثناء كالمتعجب منهم (٢).

### ونقل عن الإمام أحمد روايات بهذا المعنى :

٦٤ – ابنه عبد الله قال : سألت أبى عن رجل يقول : الإيمان قول
 وعمل ولكن لا يستثنى أمرجى ؟ قال : أرجو أن لا يكون مرجئا (٢) .

70 - حبيش بن سندى قال : دخل عليه شيخ فقال له : أقول مؤمن إن شاء الله ؟ قال : بعم . فقال له : إنهم يقولون لى إنك شاك قال : بعس ما قالوا : ثم خرج فقال : ردوه ، فقال أليس يقولون الإيمان قول وعمل يزيد وينقص ؟ قال : نعم . قال : هؤلاء مستثنون قال كيف يا أبا عبد الله قال : قل لهم زعمتم أن الإيمان قول وعمل فالقول قد أتيتم به والعمل لم تأتوا به فهذا الاستثناء لهذا العمل (3).

 <sup>(</sup>١) الشريعة ص : ١٣٦ .

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال (ق ٢٠١/أ) وذكرها ابن تيمية في الإيمان ص : ٢٤١ نقلاً من كتاب السنة للأثرم .

<sup>(</sup>٣) السنة له ( ق ٣٦/أ ) ظ وق المطبوع ص : (٨)

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال ( ق ١٠٠/ب ) .

### وقال أبو داود :

٦٦ – سمعت أحمد وقال له « رجل<sup>(۱)</sup> » : أعلى في هذا شيء إن قلت أنا مؤمن فقال أحمد لا تقل أنا مؤمن حقا ولا البتة ولا عند الله<sup>(١)</sup> .

## ونقل عنه روایات بهذا المعنی :

٦٧ - أبو داود أيضا قال : سمعت أحمد قال له رجل قيل لى : أمؤمن أنت : فقلت : نعم ، هل على فى ذلك شىء ؟ هل الناس إلا مؤمن وكافر ؟ فغضب أحمد وقال هذا كلام الإرجاء (") .

٦٨ – أبو طالب قال: سمعت أبا عبد الله يقول: لا نجد بدا من الاستثناء
 لأنه إذا قال أنا مؤمن فقد جاء بالقول فإنما الاستثناء بالعمل لا بالقول<sup>(٤)</sup>

**٦٩** – ز**ياد بن أيوب (°)** قال : سمعت أحمد يقول : لا يعجبنا أن نقول حقا ولا نكفر من قاله (٢) .

٧٠ - أحمد بن القاسم: أنه قال لأبي عبد الله: يروى عن الأوزاعى أنه قال: الاستثناء وترك الاستثناء سواء كما قال الله عز وجل ﴿ لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين ﴾ فهذا ليس على شك فلم أره يعجبه ترك الاستثناء ورأيته أكثر عنده (٧).

<sup>(</sup>١) في الأصل : (قال له هذا الرجل ) لعلاقته بكلام سابق .

<sup>(</sup>٢) مسائل أبي داود ظ، ص : ٢٥٧ وفي المطبوع ص :٢٧٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ظ، ص: ٢٥٦ ُ وفي المطبوع ص: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال ( ق ١٠١/أ ) .

<sup>(</sup>٥) هو : زياد بن أيوب بن زياد البغدادى ، أبو هاشم الطوسى ، يلقب : دلويه ، ولقبه أحمد : شعبة الصغير ، ثقة حافظ ، توفى سنة اثنتين وخمسين ومثنين تاريخ بغداد : ٤٧٩/٨ ، طبقات الحنابلة : ١٩٧/١ ، تقريب : ٢٦٥/١ ، المنهج الأحمد : ١٩٧/١ .

<sup>(</sup>٦) السنة للخلال ( ق ٩٤/أ ) .

<sup>(</sup>٧) السنة للخلال ( ق ١٠١/أ ) .

٧١ - الحسين بن منصور (١) قال : قال لى أحمد بن حنبل : من قال من العلماء أنا مؤمن قلت : لا أعلم رجلاً أثق به ، قال : لم تقل شيئا لم يقله أحد من أهل العلم قبلنا (١).

٧٢ - إسماعيل الشالنجي قال: سألت أحمد: من قال: أنا مؤمن عند نفسى من طريق الأحكام والمواريث ولا أعلم ما أنا عند الله عز وجل قال: ليس هذا بمرجيء (٦)

### ألتعليق :

يتضح مما سقته من روايات عن الإمام أحمد استحبابه للاستثناء في الإيمان وعدم تركه ، والمرجئة والجهمية ومن سار على منهجهم يحرمون الاستثناء في الإيمان وينكرون على من استثني ويتهمونه بالشك في إيمانه . وتحريمهم للاستثناء جاء اعتمادا على رأيهم في الإيمان وأنه شيء واحد لاتعدد فيه (1)

لذلك نجد الإمام أحمد يرد هذا القول ويبين أن الاستثناء لا يعود إلى أصل الإيمان وإنما هو عائد إلى فرعه الذى هو العمل ، ومن أجل هذا نجد أن السلف أجازوا ترك الاستثناء نسبة إلى أصل الإيمان . فاستثناؤهم إنما كان خوفا من تزكية النفس واحتياطا للعمل أما تركه على اعتبار ما يعلمه المسلم من نفسه بأنه غير كافر فهو جائز ومن يرى وجوب الاستثناء في الإيمان فحجته : أن الإيمان هو

ما يموت عليه صاحبه والكفر كذلك والإنسان لا يدري على ماذا يموت(").

 <sup>(</sup>۱) هو : الحسين بن منصور بن جعفر بن عبد الله السلمى ، أبو على النيسابورى ثقة فقيه ، توفى سنة ثمان وثلاثين ومثنين . تقريب : ١٨٠/١ .

 <sup>(</sup>۲) السنة للخلال : ( ق ۹۳/ب ) .

 <sup>(</sup>۲) السنة للخلال : ( ق ۹۳/ب ) .
 (۳) نفس المصدر : ( ق ۹۰/أ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر: أصول الدين للبغدادي ص ٢٥٣ ، وشرح العقيدة الطحاوية ص: ٣٩٥ – ٣٩٨ ، مجموع

الفتاوى: ۲۹۳/ ۲۰۳۷ ، ۲۲۹ – ۲۶۷ ، ۲۲۳ .

<sup>(</sup>٥) انظر: الإيمان لابن تيمية ص: ١٩٩.

# ذكر بعض ما احتج به الإمام أحمد في الاستثناء في الإيمان

### قال أبو بكر الحلال :

٧٧ – أخبرنى محمد بن أبي هارون (١) أن حبيش بن سندى حدثهم فى هذه المسألة قال أبو عبد الله : قول النبى صلى الله عليه وسلم حين وقف على المقابر فقال وإنا إن شاء الله بكم لاحقون (١) . وقد نعيت إليه نفسه أنه صائر إلى الموت. وفى قصة صاحب القبر: «عليه حييت وعليه تبعث إن شاء الله (١) وفى قول النبى صلى الله عليه وسلم : إنى اختبأت دعوتى وهى نائلة إن شاء الله من لا يشرك بالله شيئا (١) وفى مسألة الرجل للنبى صلى الله عليه وسلم: أحدنا يصبح جنبا يصوم .. فقال: « والله إنى لأرجو أن أكون أخشاكم لله (٥) وهذا كثير وأشباهه على اليقين ... ثم قال : قال الله عز وجل ﴿ لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين ﴾ (١) فقد علم تبارك وتعالى أنهم داخلون المسجد الحرام إن شاء الله آمنين ﴾ (١)

٧٤ – ونقل استشهاده بهذه الآية أيضا : عمد بن الحسن بن هارون وحرب الكرمانى وقال فى رواية حرب : لأنه لابد داخلوه (^) ونحو ما تقدم نقل عن أبى عبد الله أبو بكر الأثرم (٩) والفضل بن زياد (١٠).

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن موسى تقدم ، انظر ص : ١٥ .

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: ۲۱۹/۲ ع ۹۷۶ من حديث عائشة رضى الله عنها، وأخرجه أيضا من حديث ألى هريرة : ۲۱۸/۱ ع : ۲۶۹ ، وأخرجه مسلم: ۲۱۸/۲ ع : ۹۷۰ ، والنسائى ۹۶/۱ من حديث بريدة بن الحصيب .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه ٢٠٢١/٣ - وغيره - من حديث أبى هريرة .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم : ١٨٨/١ ح : ٣٣٤ ، و١٩٩١ ح : ٣٣٥ من حديث أبى هريرة .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم ٧٨١/٢ من حديث عائشة رضى الله عنها .

<sup>(</sup>٦) سورة الفتح /آية ٢٧ .

<sup>(</sup>٧) السنة للخلال ( ق ١٠٠ ).

<sup>(</sup>٨) السنة للخلال ( ق ١٠٠ ).

<sup>(</sup>٩) نقلها ابن تيمية في الإيمان ص: ٢٤١ من كتاب السنة للأثرم.

<sup>(</sup>١٠) انظر: الإبانة الكبرى لابن بطة: ٧٥٩/٢.

٧٥ – وفي رواية أخرى قال أبو بكر الأثرم : ثنا أبو عبد الله بحديث عائشة : إنى لأرجو ... فقال هذا أيضا أي هو حجة في الاستثناء في الإيمان أى أنه قد قال : « أرجو » وهو أخشاهم<sup>(١)</sup>

٧٦ – ونقل حرب عن أحمد في الحديث السنابق ﴿ وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بَكُمُ لاحقون ﴾ قال أحمد : هذا حجة الاستثناء في الإيمان(٢)

٧٧ – وقال عبد الله بن أحمد : سمعت أبي يقول : الحجة على من لايستثنى .. فذكر الجديث الآنف الذكر (٢)(٠)

# قول الإمام أحمد فيمن يسأل أمؤمن أنت

قال أبو بكر الخلال :-

٧٨ - أخبرني أحمد بن أصرم المزني (١) أن أبا عبدالله قيل له: إذا سألني الرجل أمؤمن أنت قال: سؤاله إياك بدعة لا يشك في إيمانك أو قال لا نشك في إيماننا وقال المزنى : وحفظي أن أبا عبد الله قال : أقول كما قال طاووس(°): آمنت بالله وملائكته وكتبه ورسله<sup>(۱)</sup> .

پنحو هذا أجاب في رواية :

٧٩ - يوسف بن موسى قال: سئل عن الرجل يقال له أمومن أنت

قال: سؤاله إياك بدعة يقول: إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) السنة للخلال ( ق ١٠٠ ) . (٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) السنة لعبد الله بن أحمد ( ق ٣٦ ، ظ . وفي المطبوع ص : ٨٢) .

<sup>(</sup>١/٤) الإمام أحمد استدل بالكتاب والسنة على جواز الاستثناء في الإيمان وبين وجه الدلالة على ما استشهد

به من الآيات والأحاديث ، وبالله التوفيق .

<sup>- (</sup>٤) قال عنه أبو بكر الخلال: ثقة . تاريخ بغداد ٤٤/٤ . (٥) هو : طاووس بن كيسان اليماني ، ثقة ، فقيه فاضل ، نوفي سنة ست ومئة ، تقريب : ٣٧٧/١.

<sup>(</sup>٦) السنة ( ق ١٠٢/أ ) . ورواه الإمام أحمد بسنده عن طاووس . انظر : السنة لعبدُ الله بن أجمد

٨٠ - أحمد بن الحسن: أنه سأل أبا عبد الله يقول لى :أنت مؤمن فقال سؤاله إياك بدعة، وقال أنا مؤمن أرجو. قلت أقول إن شاء الله ؟ قال: إن قلت إن شاء الله أرجو.

 $^{(1)}$  مؤمن أنت . قال : تقول : نعم إن شاء الله  $^{(1)}$  .

٨٢ - حنبل بن إسحاق قال: قيل له: فإذا قال الرجل: أمؤمن أنت ؟
 قال: هذا بدعة. قيل فما يرد عليه ؟ قال: يقول مؤمن إن شاء الله (٢٠).

#### التعليق:

أكتفى بما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية حول هذه المسألة إذ يقول: « وقد كان أحمد وغيره من السلف مع هذا يكرهون سؤال الرجل لغيره أمؤمن أنت ، ويكرهون الجواب لأن هذه بدعة أحدثها المرجئة ليحتجوا بها لقولهم فإن الرجل يعلم من نفسه أنه ليس بكافر ، بل يجد قلبه مصدقا بما جاء به الرسول فيقول: أنا مؤمن فيثبت أن الإيمان هو التصديق لأنك تجزم بأنك مؤمن ، ولا تجزم بأنك فعلت كل ما أمرت به ، فلما علم السلف مقصدهم ، صاروا يكرهون الجواب ، أو يفصلون في الجواب ، وهذا لأن لفظ « الإيمان » فيه إطلاق وتقييد ، فكانوا يجيبون بالإيمان المقيد الذي لا يستلزم أنه شاهد فيه لنفسه بالكمال ، ولهذا كان الصحيح أنه يجوز أن يقال :أنا مؤمن إذا أراد ذلك لكن ينبغي أن يقرن كلامه المطلق بلا استثناء يقدمه » (1)

<sup>(</sup>١) هو إسماعيل بن إسحاق الثقفي . كان له اختصاص بأحمد . قال عنه الدارقطني : ثقة ، تاريخ بغداد : ٢٩٣/٦

<sup>(</sup>٢) انظر السنة للخلال ( ق ١٠٢/أ ) .

<sup>(</sup>٣) شرح اعتقاد الإمام أحمد لابن شكر ص : ١٣ .

 <sup>(</sup>٤) مجموع القِتاوى: ٢/٨٤٤ - ٤٤٩.

# قول الإمام أحمد في الفاسق الملي

قال أبو بكر الخلال:

 $^{(1)}$ قال: ثنا محمد بن أحمد الأسدى  $^{(1)}$ قال: ثنا محمد بن أحمد الأسدى قال: ثنا إبراهيم بن يعقوب  $^{(1)}$ عن إسماعيل بن سعيد  $^{(1)}$ قال: سألت أحمد عن قول النبى صلى الله عليه وسلم: ( من غشنا فليس منا  $^{(0)}$ قال: على التأكيد والتشديد ولا أكفر أحدا إلا بترك الصلاة  $^{(1)}$ .

### » ونقل نحو هذا عن أحمد :

۸٤ – أبو داود قال : سمعت أحمد يقول : « إذا قال الرجل لا أصلى فهو كافر »<sup>(۲)</sup> .

ابن هالى عالى : « حضرت رجلا عند أبى عبد الله ، وهو يسأله فجعل الرجل يقول : وأن لا يكفر أحد بذنب ؟ قال أبو عبد الله : اسكت من ترك الصلاة فقد كفر » (٨) .

(٣) هو: إبراهيم بن يعقوب الجوزجانى ، ثقه حافظ رُمى بالنصب . قال أبو بكر الخلال : كان أحمد يكاتبه ويكرمه وعنده عن أبى عبد الله مسائل .
 طبقات الجنابلة : ١٩٨١ ، تقرب : ٢٦/١ .

<sup>(</sup>١)،(١) لم أتمكن من تحديدهما .

طبقات الحنابلة : ٩٨/١ ، تقريب : ٤٦/١ . (٤) هو : الشالنجي .

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم : ٩٩/١ وأبو داود : ٧٣٢/٣ والترمذي : ٢٠٦/٣ وابن ماجه : ٧٤٩/٢ من حديث أبي هريرة وغيره . أبي هريرة وغيره .

<sup>(</sup>٦) السنة (ق ٩٦/ب) .

<sup>(</sup>٧) مسائل ألى داود (ظ ص : ٢٥٥ وفي المطبوع ص : ٢٧٢) .

<sup>(</sup>۸) مسائل ابن هانی ۲ : ۱۵۹/۲ .

٨٦ - حنبل بن إسحاق قال : قال أبو عبد الله : « لم نسمع ف شيء من الأعمال تركه كفر إلا الصلاة »(١) .

۸۷ - عبدوس بن مالك قال : سمعت أحمد يقول : « ومن ترك الصلاة فقد كفر ، وليس من الأعمال شيء تركه كفر إلا الصلاة » . وفي موضع آخر : « ... ومن لقيه مصرا غير تائب من الذنوب التي قد استوجب بها العقوبة فأمره إلى الله إن شاء عذبه وإن شاء غفر له » (۱) .

الله الإسلام ولا يخرجه من الإسلام شيء إلا الشرك بالله العظيم أو يرد فريضة من فرائض الله عز وجل جاحدا بها فإن تركها تكاسلا أو تهاونا كان في مشيئة الله إن شاء عذبه وإن شاء عفا عنه (٢).

٨٩ - محمد بن عوف الطائى قال : أملى علي أحمد : ومن لقيه مصرا غير تائب من الذنوب التي قد استوجب بها العقوبة؛ فأمره إلى الله إن شاء عذبه وإن شاء غفر له ، إذا توف على الإسلام والسنة (٤) .

• **9** - الحسن بن إسماعيل الربعي قال : قال لى أحمد : وأن لا نكفر أحدا من أهل التوحيد وإن عملوا الكبائر (°) .

19 - محمد بن حبيب الأندراني قال: سمعت أحمد يقول: صفة المؤمن من أهل السنة والجماعة ... ولم يكفر أحدا من أهل التوحيد بذنب وإرجاء ما غاب عنه من الأمور إلى الله عز وجل وفوض أمره إلى الله تعالى ولم يقطع بالذنوب العصمة من عند الله (1).

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل للخلال ص: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) انظر : رسالة عبدوس بن مالك عن الإمام أحمد ق ٤ ، ٥ ، طبقات الحنابلة : ٢٤٥ ، ٢٤٣/١ .

<sup>(</sup>٣) رسالة مسدد بن مسرهد ، طبقات الحنابلة : ٣٤٣/١ .

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة : ٢١١/١ .

<sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة: ١٣٠/١-١٣٠ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٢٩٤/١ .

القبلة ولا نكفر أحدا منهم بذنب ولا نخرجهم عن الإسلام بعمل إلا أن يكون في ذلك حديث فيروى الحديث كما جاء وكما روى نصدقه ونقبله ونعلم أنه كما روى نحو ترك الصلاة وشرب الخمر وما أشبه ذلك أو يبتدع بدعة ينسب صاحبها إلى الكفر والخروج عن الإسلام فاتبع الأثر في ذلك ولا تجاوزه (١)(٥).

فهذه روايات صريحة عن الإمام أحمد توضح موقفه من الفاسق الملى، ونقل عنه ما يؤكد ما ذكرته عنه .

الموحدين يخرجون من النار بعدما امتحشوا كما جاءت الأحاديث في هذه الأشياء الموحدين يخرجون من النار بعدما امتحشوا كما جاءت الأحاديث في هذه الأشياء عن النبى صلى الله عليه وسلم وفي موضع آخر ورجا لمحسن أمة محمد صلى الله عليه وسلم وتخوف على مسيئهم . ولم ينزل أحدا من أمة محمد صلى الله عليه وسلم الجنة بالإحسان ولا النار بالذنب اكتسبه حتى يكون الله تعالى هو الذي ينزل خلقه حيث يشاء (٢).

9. عبدوس بن مالك قال: سمعت أحمد يقول: وبقوم يخرجون من النار بعد ما احترقوا وصاروا فحما فيؤمر بهم إلى نهر على باب الجنة كما جاء الآثر كيف شاء وكما شاء . إنما هو الإيمان والتصديق . وفي موضع آخر: ولا نشهد على أحد من أهل القبلة بعمل يعمله بجنة ولا نار ونرجو للصالح ونخاف عليه ونخاف على المسىء المذنب ونرجو له. ويقول أيضا: ومن مات من أهل القبلة موحدا يصلى عليه ويستغفر له ولا يحجب عنه الاستغفار ولاتترك الصلاة عليه لذنب أذنبه صغيرا كان أو كبيراً أمره إلى الله تعالى (٢)

مسدد بن مسرهد : كتب أحمد : والصلاة على من مات من أهل القبلة وحسابهم على الله عز وجل $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٢٧/١ ، وانظر : كتاب السنة لأحمد ضمن شدرات البلاتين ص : ٤٦

<sup>(•)</sup> وانظر : قول الإمام أحمد في تارك الصلاة ص : ٣٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) والطر: قول الإمام الجد في فارك المصارف على . ١٠٠٠ (٢) طبقات الحنابلة : ٢٩٥/١ .

<sup>(</sup>٣) رسالة عبدوس ق ١ ، ٦ والطبقات : ٢٤٣/١ ، ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة : ٣٤٤/١ .

**٩٦ - الحسن بن إسماعيل الربعي قال** : قال لي أحمد : والصلاة على من مات من أهل القبلة<sup>(١)</sup> .

97 - محمد بن عوف الطائى قال : ولا تنزل أحدا من أهل القبلة جنة ولا ناراً إلا من شهد له رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢).

#### التعليق:

الإمام أحمد يرى أن الفاسق الملى مؤمن ناقص الإيمان ، فهو لا يسلبه الإيمان بالكلية ولايعطيه صفة الإيمان المطلق . وهذا واضح مما تقدم عنه من روايات كا أن الروايات السابقة عنه فى زيادة الإيمان ونقصانه تشير إلى هذا ففى : رواية المروذى – مثلا – يقول : الإيمان قول وعمل، الزيادة فى العمل ( والنقصان ) إذا سرق ورنى ، وفى رواية حنبل بن إسحاق : قلت لأبى عبد الله : إذا أصاب الرجل ذنبا من زنا أو سرقة يزايله إيمانه ؟ قال : هو ناقص الإيمان ... وفى رواية أحمد ابن القاسم قلت : يا أبا عبد الله تقول الإيمان يزيد وينقص قال : نعم . قلت : فيكون ذاك من هذا المعنى أن يكون الرجل إذا أتى هذه الأشياء التى نهى عنها يكون أنقص ممن لم يفعلها ويكون هذا أكثر إيمانا منه ؟ قال : نعم يكون الإيمان : بعضه أكثر من بعض هكذا هو (٢)

ومن المعلوم أن نقصان الإيمان إنما هو نتيجة لترك الواجبات واقتراف المنهيات، والإمام أحمد وصف من هذا شأنه بنقص الإيمان ولم يسلبه اسم الإيمان بالكلية هذا بالنسبة إلى التسمية ، أما بالنسبة للحكم فى الآخرة فهو يرى أنه واقع تحت مشيئة الله عز وجل إن شاء غفر له ابتداءً وإن شاء عذبه . ثم لابد له من الخروج من النار – بعد أن يلبث فيها ما شاء الله – ويدخل الجنة (٤).

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة : ١٣٠/١ .

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه : ۳۱۲/۱ .
 (۳) انظر : هذه الروایات ص : ٤٠ .

 <sup>(</sup>٤) تقدم من الأحاديث ما يدل على ذلك ص: ٤٩. وانظر: قول الإمام أحمد في الشفاعة ص: ٧١١،
 وقول الإمام أحمد في خروج الموحدين من النار ص: ٧١٥.

وهذا هو مذهب السلف فى التسمية والحكم . وهذا ما كان عليه صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أن ظهر الخوارج وأظهروا معهم معتقداتهم الفاسدة التى منها تكفير مرتكب الكبيرة (۱) وهو قول جمهورهم – ومنهم من يكفر بالذنوب عامة صغيرها وكبيرها (۱) مع الإصرار عليها وعلى النقيض من ذلك ما قاله غلاة المرجئة من أنه لايضر مع الإيمان معصية كما لا ينفع مع الكفر طاعة فأمبغوا على الفاسق المنحرف اسم الإيمان المطلق .

ونتيجة لهذا الوضع المتناقض ظهر المعتزلة ولم يذهبوا بعيدا عن الخوارج في مرتكب الكبيرة، قوافقوهم في الحكم وخالفوهم في التسمية فقالوا: هو في منزلة بين المنزلتين بين الكفر والإيمان لامؤمن ولا كافر وكان هدفهم من وراء ذلك معاملتهم في الدنيا معاملة المسلمين في النكاح والميراث ونحو هذا بخلاف الخوارج الذين كفروه كفرا ينقله عن الملة وجعله معظمهم مباح الدم والمال والعرض.

والسلف رحمهم الله وفقهم الله عز وجل إلى الصواب - في هذه القضية العقدية الخطيرة - فكان قولهم وسطا بين المرجعة من جهة والخوارج والمعتزلة من جهة أخرى فهم لم يصفوا الفاسق بالإيمان المطلق ، لأن هذا الوصف يترتب عليه دخول صاحبه الجنة ونجاته من النار ، والفاسق مستحق للوعد بما معه من إيمان وللوعيد لما اقترفه من المعاصى أولما ترك من الواجبات قال جل ذكره ﴿ إن الله لا يغفر أن يُشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ أو الفاسق يضاطب باسم الإيمان أو الإسلام ويعامل معاملة المسلمين . لذلك قالوا : هو من حيث التسمية مؤمن ناقص الإيمان وبعضهم يقول : مؤمن بإيمانه فاسق

<sup>(</sup>۱) يقول شيخ الاسلام ابن تيمية : وقد اتفق المسلمون على أنه من لم يأت بالشهادتين فهو كافر وأما الأعمال الأربعة فاختلفوا في تكفير تاركها ، ونحن إذا قلنا أهل السنة متفقون على أنه لا يكفر بالذنب ، فإنما نزيد المعاصى كالزنا والشرب ، وأما هذه المبانى ففي تكفير تاركها نزاع مشهور . اهد . الإيمان ص : ٣٨٧ . وقد ساق ابن تيمية بعض الروايات عن أحمد في ذلك وسأذكرها جميعها عند الكلام عن قول الإمام أحمد في تارك الصلاة والزكاة والصيام والحج ص : ٣٤/٧ - ٢٥

 <sup>(</sup>۲) انظر : الخلاف في ضابط الكبيرة والصفيرة : مسلم بشرح النووى : ۲/۰ ۸۷ م شرح العقيدة الطحاوية ص : ۲۱۰ - ۲۱۰ . مجموع الفتاوى لابن تيمية : ۲۱/۰۰ - ۲۰۰ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء /٤٨٪ ١١٦٠.

بكبيرته ونحو هذا من العبارات المتحدة المدلول. أما من حيث الحكم في الآخرة فهم لم يتجرؤوا على الله عز وجل كما يفعل غيرهم ، وإنما فوضوا أمره إلى الله عز وجل إن شاء غفرله ابتداءً وإن شاء عذبه وإن عُذبَ فلابد له من الخروج من النار ودخول الجنة (۱). وكما مر بنا في رواية محمد بن حبيب الأندراني عن الإمام أحمد والتي فيها: ... ولم ينزل أحدا من أمة محمد صلى الله عليه وسلم الجنة بالإحسان ولا النار بالذنب اكتسبه حتى يكون الله تعالى هو الذي ينزل خلقه حيث يشاء. بقى أن نعرف أن موقف أهل السنة هذا مبنى على الأسس المتينة والأدلة الشاملة لجميع زوايا الموضوع (۱) فهم لم يأخذوا جوانب ويغفلوا أخرى كما فعل طرفا النقيض: المرجئة ، والخوارج والمعتزلة .

فالمرجئة نظروا إلى النصوص التى تخاطب الفساق باسم الإيمان أو الإسلام فأعطوهم صفة الإيمان المطلق . وقالوا إن المعاصى مهما كانت لا تؤثر فى إيمانه ولا تنقصه وهو من أهل الجنة . ولا يخفى الخطر العظيم والفساد الكبير الذى ينشأ عن هذا الاعتقاد الظاهر البطلان والذى يفتح الباب على مصرعيه لانتهاك حرمات الله عز وجل والانغماس فى الرذائل واقتراف المعاصى والموبقات .

وآيات الوعيد التي جاءت في العصاة كثيرة جدا ومعروفة لا يجهلها أحد من تلك الآيات قول الله جل وعلا ﴿ إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلما إنما يأكلون في بطونهم نارا وسيصلون سعيرا ﴾ <sup>(٣)</sup>

وروى البخارى<sup>(\*)</sup>. من حديث عبادة بن الصامت : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال وحوله عصابة من أصحابه « بايعونى على أن لا تشركوا بالله شيئا ولا تسرقوا ولا تزنوا ولا تقتلوا أولادكم ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم ولا تعصوا فى معروف فمن وفى منكم فأجره على الله ، ومن أصاب

 <sup>(</sup>١) انظر : عقيدة السلف لأبي عثمان الصابوني ١٢٤/١ ، والفتاوى لابن تيمية : ٤٨١/٧ – ٤٨٢ ،

<sup>(</sup>۲) فتح الباری : ۱/۱۱ ، ۷۲ ، ۸۶ – ۸۵ ، ومسلم بشرح النووی : ۲۱/۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء /١٠ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح : ٦٤/١ .

من ذلك شيئا فعوقب في الدنيا فهو كفارة له ومن أصاب من ذلك شيئا ثم ستره الله فهو إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عاقبه » فبايعناه على ذلك .

أما الخوارج والمعتزلة فقالوا: إن الله سبحانه وتعالى وصف المؤمن بالطاعة والاستقامة فمن لم تتحقق فيه هذه الصفة فهو خارج عن الإيمان بالكلية ، ولا يخفى فساد هذا المذهب أيضا وبعده عن الحق كسابقه فكلاهما فيه تجرؤ على الله عزوجل، والحوارج والمعتزلة بقولهم هذا أقفلوا باب الرجاء وسعة رحمة الله في وجه العصاة والمذبين مما ينتج عنه اليأس والقنوط من رحمة الله وعفوه ومغفرته

والله سبحانه وتعالى فى آيات كثيرة خاطب الفساق والمذنبين باسم الإسلام أو الإيمان فقال جل وعلا ﴿ يَا أَيَّهَا الذَّيْنَ آمِنُوا لا تتخذُوا عدوى وعدوكم أولياء ﴾ (١) الآية . وقد نزلت هذه الآية فى شأن حاطب بن بلتعة لما حاول إخبار قريش بخروج النبى صلى الله عليه وسلم إليهم (١) . وقال جل ذكره ﴿ وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما ﴾ (١) الآية . فسماهم مؤمنين مع

مما تقدم يتضع ما سبق ذكره من أن أهل السنة أحذوا بجميع جوانب الموضوع ونظروا إلى النصوص مجتمعة ، وبنوا عليها حكمهم وهو الحق والصواب . والله تعالى أعلم .

### مسألة في أحاديث الوعيد :

تقدم فى رواية إسماعيل بن سعيد أنه سأل أحمد عن قول النبى صلى الله عليه وسلم « من غشنا فليس منا » فقال أحمد على التأكيد والتشديد . وسئل فى رواية حرب الكرمانى عن معنى الحديث فلم يجب فيه فقيل له إن قوما قالوا : من غشنا فليس مثلنا . فأنكره . وذكر عن عبد الرحمن بن مهدى

 <sup>(</sup>١) سورة إلمتحنة /١
 (٢) انظر : تفسير ابن كثير : ٣٦٧/٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات /٩ .

قوله « لو أن رجلا عمل بكل حسنة أكان يكون مثل النبى صلى الله عليه وسلم  ${}^{(1)}$ .

وفى رواية محمد بن الحكم الأحول قال – لما سئل عن الحديث: لا أدرى إلا على ما روى وذكر قول عبد الرحمن السابق<sup>(٢)</sup>. ونحو ما تقدم فى رواية حرب والأحول نقل أبو طالب عنه<sup>(٣)</sup>. ومجمل الروايات عن أحمد تفيد توقفه عن التفسير وهو ما درج عليه بعض السلف فى أحاديث الوعيد.

يقول ابن حجر : والأولى عند كثير من السلف إطلاق لفظ الخبر من غير تعرض لتأويله ليكون أبلغ فى الزجر<sup>(ئ)</sup>. اهـ .

وإن كان البعض منهم قد تكلم فى معناها . يقول أبو عبيد : وكذلك الأحاديث التى فيها البراءة فهى مثل قوله : من فعل كذا وكذا فليس منا لا نرى شيئا منها يكون معناه التبرؤ من رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا من ملته ، وإنما مذهبه عندنا أنه ليس من المطيعين لنا ، ولا من المقتدين بنا ولا من المحافظين على شرائعنا (°) . اه . ونحو ذلك ذكر الخطابي (٢) .

<sup>(</sup>١) السنة للخلال (ق : ٩٥/ب) وانظر : نفس المصدر(ق : ٩٦/أ) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ق : ٩٦/ب) .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر (ق : ٩٦/أ) .

<sup>(</sup>٤) فتح البارى : ٢٤/١ .

<sup>(</sup>ه) الإيمان ص : ٩٢ –٩٣ .

<sup>(</sup>٦) انظر : معالم السنن مع سنن أبي داود : ٧٣٢/٣ .

## ٢ - مسائل القدر

قول الإمام أحمد في القدر . ص : ١٣٥ . ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالقدر . ص : ١٣٨ .

قول الإمام أحمد في ذكر أول من تكلم في القدر . ص: ١٤١ . قبل الأمام أحمد في مرحود الما من القدر . ص: ١٤١ .

قول الإمام أحمد فيمن جحد العلم من القدرية . ص: ١٤٧ . قول الإمام أحمد في أفعال العباد . ص: ١٤٧ .

قول الإمام أحمد في الجبرية . ص : ١٥٧ . ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان باللوح المحفوظ

والقلم . ص : ١٦٢ . ما أثر عن الإمام أحمد في الصلاة خلف القدرية و مجادلتهم . ص : ١٦٧ .

قول الإمام أحمد في من مات من أطفال المسلمين . ص: ١٧٠ . قول الإمام أحمد في من مات من أطفال المشركين . ص: ١٧٤ .

قول الإمام أحمد في معنى حديث « كل مولود يولد على

الفطرة » . ص : ١٨١ .

# قول الإمام أحمد في القدر

### قال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء :

 $oldsymbol{\Lambda}$  – سئل عن القدر فقال : القدر قدرة الله على العباد $^{(')}$  .

#### التعليق:

القدر: مصدر قدر يقدر قدرا. وقد تسكن داله (۱) والآيات المثبتة له كثيرة منها قول الله تعالى ﴿ وكل شيئا أحصيناه فى إمام مبين ﴾ (۱) وقوله عز وجل ﴿ إنا كل شيء خلقناه بقدر ﴾ (۱) وقوله جل ذكره ﴿ ما أصاب من مصيبة فى الأرض ولا فى أنفسكم إلا فى كتاب من قبل أن نبرأها ﴾ (۱) وقوله جل وعلا ﴿ وكان أمر الله قدرا مقدورا ﴾ (۱) وقوله سبحانه وتعالى ﴿ وخلق كل شيء فقدره تقديرا ﴾ (۱) وقوله تبارك وتعالى ﴿ ما أصاب من مصيبة إلا بإذن الله ومن يؤمن بالله يهد قلبه ﴾ (۱)

وما جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم من الأحاديث الصحيحة في إثبات القدر من الكثرة بمكان نذكر منها:

ا خرجه مسلم<sup>(۹)</sup>من حدیث عبا الله بن عمرو بن العاص رضی الله عنهما أن النبی صلی الله علیه وسلم قال : « كتب الله مقادیر الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة » .

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانی ن ۲/۱۵۰۸ .

<sup>(</sup>٢) النهاية لابن الأثير : ٢٢/٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة يس /١٦ .

<sup>(£)</sup> سورة القمر /٤٩ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحديد /٢٢ .

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب /٣٨ .

<sup>(</sup>۷) سورة الفرقان /۲ .

<sup>(</sup>٨) سورة التغابن /١١ .

<sup>(</sup>٩) في الصحيح: ٢٠٤٤/٤ .

 $\gamma = 1$  ما أخرجه البخاري $\gamma^{(1)}$  ومسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الصادق المصدوق : إن أحدكم يجمع حلقه في بطن أمه أربعين يوما ثم يكون في ذلك علقة مثل ذلك ثم يكون في ذلك مضغة مثل ذلك ثم يرسل الملك فينفخ فيه بالروح ويؤمر بأربع كلمات: يكتب رزقه وأجله وعمله وشقى أو سعيد فوالذي لا إله غيره إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها » . واللفظ لمسلم .

٣ - ما أخرجه مسلم (٢) عن طاوس أنه قال: ( أدركت ناسا من أصحاب رسول صلى الله عليه وسلم يقولون : كل شيء بقدر ٪ . قال : وسمعت عبد الله بن عمر يقول: قال رسول صلى الله عليه وسلم: ﴿ كُلُّ شَيْءَ بَقَدْرُ حَتَّى العجز والكيس. أوالكيس والعجز ».

4 - 1 أخرجه البخارى ( $^{(1)}$  ومسلم ( $^{(2)}$  من حديث على بن أبى طالب رضى الله عنه قال : ﴿ كنا جلوسا مع النبي صلى الله عليه وسلم ومعه عود ينكث به في الأرض فنكس وقال : ما منكم من أحد إلا قد كتب مقعده من النار أو من الجنة . فقال رجل من القوم : ألا نتكل يا رسول الله . قال : لا . اعملوا فكل ميسر(١) ، ثم قرأ : ﴿ فأما من أعطى واتقى ﴾

 ه - ما أخرجه الحاكم (٧) من حديث عبد الرحمن بن قتادة السلمي رضي الله عنه قال : « سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : إن الله عز وجل

<sup>(</sup>۱) في الصحيح: ۳۲۰۸ ح: ۳۲۰۸،

<sup>(</sup>٢) في الصحيح: ٢٠٣٦/٤ - 🖰

<sup>(</sup>٣) في الصحيح : ١٠٤٤/٢ .

<sup>(£)</sup> في الصحيح : ٤٩٤/١١ ح : ٦٦٠٥

<sup>(</sup>٥) ف الصحيح: ٢٠٤٠/٤.

<sup>(</sup>٦) استشهد به رواية حبل بن إسحاق . انظر : السنة للخلال (ق : ٨٨/ب)

<sup>(</sup>V) في المستدرك: ١/١٦.

خلق آدم ثم خلق الخلق من ظهره وقال : هؤلاء في الجنة ولا أبالي وهؤلاء في النار ولا أبالي . فقال قائل : يا رسول الله فعلى ماذا نعمل . قال : على مواقع القدر » .

قال الحاكم: صحيح قد اتفقا على الاحتجاج برواته عن آخرهم إلى الصحابة ، وعبد الرحمن من الصحابة ، وأقره الذهبي .

وعزاه العراق لأحمد وابن حبان . وقال : قال ابن عبد البر فى الاستيعاب : إنه مضطرب الإسناد<sup>(١)</sup> . اهـ .

قلت : وأخرج نحوه أحمد<sup>(۱)</sup> عن معاذ بن جبل، والترمذي<sup>(۱)</sup>عن عبد الله ابن عمرو بن العاص يرفعانه . قال الترمذي : حسن غريب صحيح .

ونظائر ما أوردت كثير . ومن أراد الاستزادة فليراجع كتب الحديث ، أبواب القدر وكتب العقائد .

قال النووى بعد ذكره لبعض هذه الأحاديث وغيرها: «وفي هذه الأحاديث كلها دلالات ظاهرة لمذهب أهل السنة في إثبات القدر ، وأن جميع الواقعات بقضاء الله وقدره ، خيرها وشرها نفعها وضرها » (1).

يقول ابن القيم رحمه الله : « وقال الإمام أحمد : القدر قدرة الله واستحسن ابن عقيل هذا الكلام جدا و قال : هذا يدل على دقة علم أحمد وتبحره في معرفة أصول الدين وهو كما قال أبو الوفاء : فإن إنكار القدر إنكار لقدرة الرب على خلق الأعمال وكتابها وتقديرها ه (°). اه. .

وروى الإمام أحمد بسنده عن قتادة قال : سألت ابن المسيب عن القدر فقال : ما قدر الله فهو قدر (١) .

<sup>(</sup>١) تخريج الإحياء : ٢/٧٦ .

<sup>(</sup>٢) في المسند : ٥/٢٣٩ .

<sup>(</sup>٣) في السنن : ٣٠٤/٣ .

<sup>(</sup>٤) مسلم بشرح النووى : ١٩٥/١٦ - ١٩٦ .

<sup>(</sup>٥) شفاء العليل ص : ٢٨ .

<sup>(</sup>٦) السنة لعبد الله بن أحمد ص : ١٣٣ .

وقال الخطابي : القدر اسم لما صدر مقدرا عن فعل القادر (۱) . اه. . وكذا ذكر البيهقي (۲) .

وقال النووى: القدر معناه: أن الله تبارك وتعالى قدر الأشياء في القدم وعلم سبحانه أنها ستقع في أوقات معلومة عنده سبحانه وتعالى وعلى صفات مخصوصة فهي تقع على حسب ما قدرها سبحانه وتعالى (٢).

قال الطحاوى : وأصل القدر سر الله تعالى في خلقه لم يطلع على ذلك ملك مقرب ولا نبى مرسل<sup>(1)</sup>.

# ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالقدر

99 - وقال (): حضرت رجلا عند أبى عبد الله وهو يسأله ، فجعل الرجل يقول : يا أبا عبد الله ، رأس الأمر وإجماع المسلمين على أن الإيمان بالقدر خيره وشره ، حلوه ومره ، والتسليم لأمره ، والرضا بقضائه ؟ فقال أبوعبد الله : نعم (1) .

نقل عن الإمام أحمد روايات بهذا المعنى :

الإيمان به ونعلم أن ما أصابنا لم يكن يخطئنا وما أخطأنا لم يكن المصنا (٧)

<sup>(</sup>١) انظر : معالم السنن مع منن أبي داود : ٧٧/٥ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد ص : ۸۳ .
 (۳) مسلم بشرح النووى : ۱۰٤/۱ ، وانظر : أيضاً فتح البارى : ٤٧٧/١١ .

<sup>(</sup>٤) شرح العقيدة الطُّحَاوية ص : ٢٧٦ :

<sup>(</sup>۵) ابن هانی<sup>ء</sup> .

<sup>(</sup>٦) مسائل ابن هانی : ۲/۲۵۱ .

<sup>(</sup>٧) السنة للخلال (ق : ١٨ /أ) .

ا • ١ - وفى رواية أحرى: فمن لم يؤمن بالقدر ورده فقد ضاد الله عز وجل فى أمره ورد على رسول الله صلى الله عليه وسلم ما جاء به وجحد القرآن وما أنزل الله عز وجل<sup>(١)</sup>.

وفى أخرى أيضاً قال: ليس شيء أشد على القدرية من قول الله عز وجل ﴿ وما ننزله إلا بقدر معلوم ﴾ وقوله: ﴿ إنا كل شيء خلقناه بقدر ﴾ وفي القران في غير موضع إثبات القدر لمن تفهمه وتدبره (٢).

۱۰۲ – مسدد بن مسرهد : كتب له أحمد : ونؤمن بالقضاء والقدر خيره وشره وحلوه ومره (۲) .

٩٠٣ عبدوس بن مالك قال : سمعت أحمد يقول : الإيمان بالقدر حيره وشره والتصديق بالأحاديث فيه والإيمان بها لا يقال : لم ولا كيف إنما هو التصديق والإيمان بها (³).

الله عز وجل والتسليم لأمره والصبر على حكمه والإيمان بالقدر خيره وشره (٥٠).

١٠٥ – محمد بن حبيب الأندراني قال : سمعت أحمد يقول : وعلم أن كل شيء بقضاء الله وقدره والخير والشر جميعا<sup>(١)</sup>.

9.1 – أحمد بن جعفر الإصطخرى قال: قال لى أحمد: والقدر خيره وشره وقليله وكثيره وظاهره وباطنه وحلوه ومره ومحبوبه ومكروهه وحسنه وسيئه وأوله وآخره من الله قضاءً قضاه وقدراً قدره عليهم لا يعدو واحد منهم مشيئة الله عز وجل ولا يجاوز قضاءه بل هم كلهم صائرون إلى ما خلقهم له واقعون فيما قدر عليهم لا محالة وهو عدل منه عز ربنا وجل (٧).

<sup>(</sup>١) نفس المصدر (ق : ٨٨ /ب) .

<sup>(</sup>۲) نفس المصدر (ق: ۸٦/ب).

 <sup>(</sup>۳) طبقات الحنابلة : ۳٤٣/١ .

<sup>(</sup>٤) رسالة عبدوس (ق : ١/ب) والطبقات : ٢٤١/١ .

<sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة : ١٣٠/١ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٢٩٤/١ .

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق : ٢٥/١ ،وانظر : كتاب السنة لأحمد ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٤ .

١٠٧ – محمد بن عوف الطائى قال : أملى على أحمد : والإيمان بالقدر خيره وشره (١)

التعليق :

الإيمان بالقدر هو الركن السادس من أركان الإيمان التي لايتحقق إيمان عبد إلا بها . روى مسلم (٢) عن يحيى بن يعمر قال : انطلقت أنا وحميد بن عبد الرحمن الحميري حاجين أو معتمرين فقلنا: لو لقينا أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر . فوفق لنا عبد الله ابن عمر بن الخطاب داخلا المسجد فاكتنفته أنا وصاحبي ، أحدنا عن يمينه وأحدنا عن شماله . فظننت أن صاحبي سيكل الكلام إليَّى . فقلت : أبا عبد الرحمن إنه قد ظهر قبلنا ناس يقرؤون القرآن ويتقفرون العلم – وذكر من شأنهم – وأنهم يرعمون أن لا قدر ، وأن الأمر أنف . قال : فإذا لقيت أولئك فأخبرهم أنى بریء منهم وأنهم براء منی . والذی يحلف به عبد الله بن عمر لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبا فأنفقه ، ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر . ثم قال : حدثني أبي عمر بن الخطاب قال : بينما نحن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم ، إذ طلع علينا رجل شديد بياض النياب ، شديد سواد الشعر ، لايرى عليه أثر السفر ، ولا يعرفه منا أحد حتى جلس إلى النبي صلى الله عليه وسلم فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيه على فخذيه وقال : يا محمد أخبرنى عن الإسلام فقـال رسول الله صلى الله عليه وسلم: .... قال: فـأخبرني عـن الإيمان . قال : ﴿ أَن تَوْمَنَ بِاللَّهِ وَمَلائكُتُهُ وَكُتِّبُهُ وَرَسِّلُهُ وَالْيُومُ الْآخِرِ ، وتؤمن بالقدر خيره وشره ، قال: صدقت.... ثم قال لي: ﴿ يَا عَمْرُ أَتَّدُّرَى مِنْ السائل » قلت الله ورسوله أعلم. قال : « فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم ﴾ .اهـ .وفي الإيمان بالقدر سعادة في الدنيا والآخرة فمتى علم العبد أنه لن يصيبه إلا ما كتب الله له ، وأن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه اطمأن قلبه وتعلق بربه وصرف أمره إليه . هذا مع ما في الإيمان بالقدر من تحقيق العبودية لله تعالى واستشعار عظمته وقدرته جل وعلا

<sup>(</sup>۱) طبقات الحنابلة : ۳۱۳/۱ . (۲) في الصحيح : ۳٦/۱ .

# قول الإمام أحمد في ذكر أول من تكلم في القدر

### قال أبو بكر الخلال:

قال : ثنا محمد بن محمد أبو حامد الوراق الطرسوسي أن عال : ثنا محمد بن حاتم بن نعيم المروزى قال : ثنا على بن سعيد قال : شعت أحمد يقول : أول من تكلم في القدر بالبصرة معبد الجهني وسسلوا أو رجل من الأساورة أ

<sup>(</sup>١) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٢) ثقة ، تقريب : ١٥٢/٢ .

<sup>(</sup>٣) ابن جرير ، النسائي ، صلوق ، صاحب حديث ، توفي سنة بضع وخمسين ومثتين . تقريب : ٣٧/٢ -

<sup>(</sup>٤) معبد بن خالد الجهنى القدرى ، أول من أظهر القدر بالبصرة ، مبتدع ضال مضل . خرج مع ابن الأشعث على الحجاج فقتل سنة ثمانين . الجرح والتعديل : ٢٨٠/٨ ، ميزان الاعتدال : ١٤١/٤ ، تقريب : ٢٦٢/٢ .

<sup>(</sup>٥) هكذا جاء فى الأصل. وفى رواية عبد الله بن أحمد بن حنبل ذكر أحمد بسنده عن عبد العزيز بن مهران البصرى قال: ولا أعلم أحداً يومئذ يتكلم فى القدر غير معبد ورجل من الأساورة يقال له سسويه. السنة لعبد الله ص ١٢٣.

وقال ابن عون : أدركت الناس وما يتكلمون إلا في على وعثمان حتى نشأ ههنا حقير يقال له سنسويه البقال . فكان أول من تكلم في القدر .

وقال الأوزاعي :أُول من نطق في القدر : رجل من أهل العراق يقال له : سوسن كان نصرانياً فأسلم ثم تنصر فأخذ عنه معبد الجهني وأخذ غيلان عن معبد .

وقال يونس بن عبيد: أدركت البصرة وما بها قدرى إلا سنسويه ومعبد الجهني وآخر ملعون في بني عوافة . انظر : شرح السنة للالكائي : ٧٤٩/٤ – ٧٥٠ .

قال الذهبى: سسويه: زوج والدة موسى الأسوارى ، مجهول . هكذا فى ميزان الاعتدال: ٢٥٤/٢ وفى لسان الميزان ٢٣٥/٦ قال ابن حجر: اسمه يونس الأسوارى أول من تكلم بالقدر وكان بالبصرة فأحذ عنه معبد الجهنى ، ذكره الكعبى فى طبقات المعتزلة وذكر أنه كان يلقب سسويه. اهر ومما تقدم يتضح لنا أن أول من ابتدأ هذه البدعة هو: سسويه وأخذ معبد عنه ونشرها وأخذ غيلان عن معبد وهذا هو المشهور . وغيلان هو ابن أبي غيلان الدمشقى قال الساجى : كان قدرياً داعية دعا عليه عمر بن العزيز فقل رسملب وكان غير ثقة ولامأمون ، وناظره الأوزاعى وأفنى بقتله . قصلب بعد الخمسين ومئة . انظر : ميزان الاعتدال : ٣٣٨/٣ ، لسان الميزان : ٤٢٤/٤ .

<sup>(</sup>٦) السنة (ق : ٨٥/أ) .

#### التعليق :

بدعة القدر تتلخص في اتجاهين :

الأول: إنكار علم الله السابق للوقائع(``

الثانى : إيجاد العبد لفعله من غير أن يكون الله مشيئة وإرادة فيه (٢)

وقد بدأت هذه البدعة تطل برأسها في أواخر عهد الصحابة رضوان الله على على على الذلك نجدهم قاوموا هذه البدعة وأنكروها لما فيها من خطر عظيم على عقيدة المسلم وهدم لركن أساسي من أركان الإيمان .

قال عبد القاهر بن طاهر البغدادى: «ثم حدث فى زمان المتأخرين من الصحابة خلاف القدرية فى القدر والاستطاعة من معبد الجهنى وغيلان الدمشقى، والجعد بن درهم. وتبرأ منهم المتأخرون من الصحابة كعبد الله ابن عمر وجابر بن عبد الله وأبى هريرة وابن عباس وأنس بن مالك وعبد الله بن أبى أوفى وعقبة بن عامر الجهنى وأقرانهم وأوصوا أخلافهم بأن لايسلموا على القدرية ولا يصلوا على جنائزهم ولا يعودوا مرضاهم ")

# قول الإمام أحمد فيمن جحد العلم من القدرية

### قال أبو بكر الخلال:

الذي يقول إن الله لم يعلم الشيء حتى يكون هذا كافر<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) سيأتى ٥ قول الإمام أحمد فيمن جحد العلم من القدرية ﴾ والتعليق عليه .

 <sup>(</sup>۲) سيأتى و قول الإمام أحمد في أفعال العباد والتعليق عليه .
 (۳) الفرق بين الفرق ص: ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) هو: محمد بن يحيى الكحال ، أبو جعفر البغدادى المتطبب . قال أبو بكر الخلال : ٥ كانت عنده عن أبي عبد الله مسائل كثيرة حسان مشبعة وكان من كبار أصحاب أبي عبد الله وكان يقدمه وبكرمه ٤. طبقات الجنابلة : ٣٢٨/١ .

<sup>(</sup>٥) السنة (ق : ٨٥/أ)

- نقل عن الإمام أحمد روايات بهذ المعنى :
- ا الله عن عمرو بن عبد الله عن عمرو بن عبد الله عن عمرو بن عبيد (١) . قال : كان لا يقر بالعلم؛ وهذا الكفر بالله عز وجل .

القدرى فلم يكفره إذا أقر بالعلم . وقال أيضا : قلت لأبى عبد الله عن القدرى فلم يكفره إذا أقر بالعلم . وقال أيضا : قلت لأبى عبد الله الرجل يكون له قرابة قدرى قال : القدر لا يخرجه من الإسلام .

قلت : أولئك لم يكونوا يدعون إلى القدر فأما من كان عالما وجحد العلم؟ قال : إذا جحد كفر .

قلت لأبي عبد الله : آدم عليه السلام خلقه الله عز وجل للأرض قال : ولم يزل الله عالما . قلت لأبي عبد الله : آدم عليه السلام خلقه الله عز وجل للأرض قال : نعم خلقه عز وجل للأرض وعلم ما هو كائن منه قبل أن يكون قال الله عز وجل ﴿ إِنْ جَاعَلُ فَى الأَرْضَ خليفة ﴾ (٢) هذا قبل أن يخلق آدم قد علم الله ما هو كائن منه قبل أن يكون . وسمعت أبا عبد الله يقول : علم الله عز وجل أن آدم سيأكل من الشجرة التي نهاه عنها قبل أن يخلقه (٣) .

9 1 1 - أحمد بن جعفر الإصطخرى قال : قال أحمد.. وعلم الله عز وجل ماض في خلقه بمشيئة منه قد علم من إبليس ومن غيره ممن عصاه من لدن أن عصى تبارك وتعالى إلى أن تقوم الساعة المعصية وخلقهم لها وعلم الطاعة من أهل الطاعة وخلقهم لها . وكل يعمل لما خلق له (٤٠).

### قال أبو بكر الخلال:

١١٤ – أخبرنى أبو بكر<sup>(٥)</sup> قال : سمعت أبا عبد الله يقول : إذا جحد

<sup>(</sup>۱) هو عمرو بن عبيد المعتزلى المشهور ، كان داعية إلى بدعة . توفى سنة ثلاث وأربعين ومئة أو قبلها . تقريب : ٧٤/٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة /۳۰ .

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ق : ٨٥) .

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة : ٢٥/١ ، انظر : السنة لأحمد ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٥ .

<sup>(</sup>o) المرود*ي* .

العلم قال : إن الله عز وجل لا يعلم الشيء حتى يكون استتيب فإن تاب وإلاً قتا <sup>(۱)</sup>

نقل عن الإمام أحمد روايات بهذا المعنى :

ابو بكر المروذى قال: سألت أبا عبد الله عمن قال: إن لمن الأشياء لم يخلقها الله !! إذا جحد العلم يستتاب فإن تاب وإلا قتل (٢).

117 - وفي رواية أحرى: سمعت أبا عبد الله يُسأل عمن قال: إن من الأشياء شيئاً لم يخلق الله ، هذا يكون مشركا ؟ قال: إذا جحد العلم فهو مشرك يستتاب فإن تاب وإلا قتل إذا قال: إن الله عز وجل لا يعلم الشيء حتى يكون (٢).

العباس صاحب النسائي أقال : سمعت أبا العباس صاحب أبي عبيد وسأل أبا عبد الله : عمن جحد العلم . قال : يستتاب فإن تاب وإلا ضريت عنقه (°) .

القدرى الحكم (١) : أنه سأل أبا عبد الله عن القدرى يستتيبوه فإن تاب وإلا يستتيبوه فإن تاب وإلا ضربت عنقه . قال : أرى أن أستتيبه إذا جحد علم الله . قلت وكيف يجحد

<sup>(</sup>۱) السنة (ق : ۸۵/ب) . (۲) المرينية .

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه .
 (۳) المصدر نفسه (ق : ۱۹/ب) .

<sup>(</sup>٤) هو : جعفر بن محمد النسائى ، الشقرانى . قال عنه أبو بكر الخلال : ورفيع القدر ثقه جليل ورع ، أمار بالمعروف نهاء عن المنكر . كان أبو عبد الله يكرمه روى عن أبى عبد الله أجزاء صالحة ومسائل كثيرة » طبقات الحنابلة : ١٢٤/١ ، المنهج الأحمد : ٣٨٢/١ .

كثيرة » طبقات الحنابلة : ١٢٤/١ ، المنهج الأحمد : ٣٨٢/١ . (٥) السنة للخلال (ق : ٨٥/ب) .

 <sup>(</sup>٦) هو: محمد بن الحكم المروزى الأحول بن أبى طالب ، صاحب أحمد، ثقة فاضل ، توق سنة ثلاث وعشرين ومئتين . تقريب : ١٥٥/٢ وقال عنه أبو بكر الخلال : ١ مات قبل موت أبى عبد الله بثمان عشرة سنة ٥ . طبقات الحنابلة : ٢٩٥/١ .

علم الله ؟ قال : إذا قال : لم يكن هذا في علم الله . أستتيبه فإن تاب وإلا ضربت عنقه . قال : إن منهم من يقول كان في علم ولكن لم يأمرك بالمعصية (١) .

#### التعليق :

تقدم أن بدعة القدر تتلخص في اتجاهين:

الأول: إنكار علم الله السابق للوقائع. وهو ما أنا بصدد الكلام عنه. والمنكرون علم الله السابق للأشياء قبل وقوعها هم غلاة القدرية (٢) ، ولا يخفى ما يترتب على هذا الاعتقاد من أمور منزه عنها الله جل وعلا ، لذلك أنكر السلف على هؤلاء إنكاراً شديداً وكفروهم وأفتوا بقتلهم إن لم يرجعوا (٦) ونتيجة لهذا الإنكار الشديد من جانب السلف ولقباحة ورداءة هذا المعتقد أيضا تراجع تراجعا سريعا حتى لم يعد له وجود . ويرى ابن تيمية أنه : « لما اشتهر الكلام في القدر ودخل فيه كثير من أهل النظر والعباد ، صار جمهور القدرية يقرون بتقدم العلم ، وإنما ينكرون عموم المشيئة والخلق » (٤) .

يقول ابن حجر: وقد حكى المصنفون فى المقالات عن طوائف القدرية إنكار كون البارىء عالما بشيء من أعمال العباد قبل وقوعها منهم، وإنما يعلمها بعد كونها.

قال القرطبي وغيره: قد انقرض هذا المذهب. ولا نعرف أحداً ينسب إليه من المتأخرين قال: والقدرية اليوم مطبقون على أن الله عالم بأفعال العباد قبل وقوعها (٥) ، وإنما خالفوا السلف في زعمهم بأن أفعال العباد مقدورة لهم

<sup>(</sup>۱) السنة للخلال (ق : ۱۵/ب –  $\Gamma/$ أ) .

<sup>(</sup>٢) انظر : شرح العقيدة الطحاوية ص : ٣٠٢ ، ٣٠٥ .

 <sup>(</sup>٣) تقدم فيما سقته من روايات عن الإمام أحمد تكفيره لهؤلاء وإباحة دمائهم إن لم يرجعوا وانظر :
 شرح السنة للالكائي : ٧٠٦/٤ – ٧٢٥ حيث ساق أقوال السلف في تكفير هؤلاء وإباحة دمائهم .

<sup>(</sup>٤) الإيمان ص: ٣٦٩.

 <sup>(</sup>٥) قال شيخ الإسلام ابن تيمية : و وقول أولئك كفرهم عليه مالك والشافعي وأحمد وغيرهم وأما هؤلاء
 فهم مبتدعون ضالون ، لكنهم ليسوا بمنزلة أولئك ، وفي هؤلاء خلق كثير من العلماء والعباد كتب =

وواقعة منهم على جهة الاستقلال، وهو مع كونه مذهبا باطلا . أخف من المذهب الأول » (١) .اهـ .

والإيمان بالقدر لا يتم إلا بتحقيق مراتبه الأربع:

وأولى هذه المراتب : مرتبة العلم : ومقتضاها الإيمان بأن الله عز وجل عالم بكل شيء بما كان وما سيكون جملة وتفصيلا أزلا وأبدأ ﴿ لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر ﴾ <sup>(٢)</sup> والعلم صفة له عز وجل وهي من صفات الذات(٢٠ قال تعالى : ﴿ يعلم مَا يَلْجُ ف الأرض وما يخرح منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها ﴾ (\*) ، وقال عز وجل: ﴿ هُـو الأولُ والآخرُ والظاهرُ والباطنُ وهُو بكلُّ شيءُ عليم ﴾ (٥) ، وقال جل شأنه ﴿ وعنده مفاتح الغيب لايعلمها إلا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴾ (٦) ، وقال تبارك وتعالى : ﴿ لِتعلموا أَنْ الله على كِل شيءٍ قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علما ﴾ <sup>(٧)</sup> ، وقال سبحانه وتعالى ﴿ أَو ليس الله بأعلم بما في صدور العالمين ﴾ (^) . وغير ذلك من الآيات الكثيرة الدالة على شمول علمه عز وجل لجميع الكليات والجزئيات سواء منها ما يتعلق بأفعاله أو بأفعال عباده .

عنهم العدم و أخرج البخارى ومسلم لجماعة منهم ، لكن من كان داعية إليه لم يخرجوا له ، وهذا مذهب فقهاء أهل الحديث كأحمد وغيره ٥ . اهـ . الإيمان ص : ٣٦٩ .

قلت :٩ وهم من عناهم أحمد عندما قبل له : الرجل بكون له قرابة قدرى قال : القدر لا يخرجه من الإسلام ٤ . السنة للخِلال (ق : ٨٦/أ) .

<sup>(</sup>۱) فتع البارى : ۱۱۹/۱ .

<sup>(</sup>٢) سورة سيأ /٣ .

<sup>(</sup>٣) وسيأتى مزيد من التفصيل لجُول هذه الصفة عند الكلام عن و قول الإمام أحمد في صفة العلم ، ص :.

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ /٢ ، والحديد /٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحديد /٣ . (٦) سورة الأنعام /٩٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الطلاق /١٢ .

قال شارح الطحاوية : « وقد ضل فى هذا الموضع خلائق من المشركين والصابئين والفلاسفة وغيرهم ممن ينكر علمه بالجزئيات أو بغير ذلك ، فإن ذلك كله مما يدخل فى التكذيب بالقدر ه (۱). اه. .

وثانيها : مرتبة الكتابة : ومقتضاها الإيمان بأن الله عز وجل قد كتب مقادير كل شيء . كما أخبر جل وعلا فى غير موضع من القرآن الكريم . حيث يقرن العلم والكتاب ويذكر الكتاب وحده أحيانا .

وسيأتى مزيد من الإيضاح حول هذه المرتبة عند الكلام عن الإيمان باللوح المحفوظ والقلم (٢) وكذا تفصيل المرتبتين المتبقيتين وهما : الخلق والمشيئة عند الكلام عن « أفعال العباد » .

## قول الإمام أحمد في أفعال العباد

#### قال أبو بكر الخلال:

ابا - أخبرنى عصمة بن عصام + قال : ثنا حنبل قال : سمعت أبا عبد الله قال : أفاعيل العباد مخلوقة وأفاعيل العباد بقضاء وقدر + .

١٢٠ - (وقال) حنبل<sup>(٥)</sup>: قال أبو عبد الله: الاستطاعة لله والقوة ما شاء الله كان من ذلك وما لم يشأ لم يكن ليس كا يقول هؤلاء - يعنى المعتزلة - الاستطاعة إليهم<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٣٠٥.

<sup>(</sup>۲) انظره ص: ۱۹۲.

 <sup>(</sup>٣) روى عنه الحلال جملة كبيرة من المسائل – عن أصحاب الإمام أحمد – في كتابه هذا وكتبه الأخرى .
 وقد ذكره الخطيب في تاريخه ٢٨٨/١٢ مبينا أنه يروى عن حنبل وعنه الحلال و لم يذكر فيه جرحاً
 ولاتعديلاً .

<sup>(</sup>٤) السنة (ق : ٨٨/ب) .

<sup>(</sup>٥) جالإسناد السابق .

 <sup>(</sup>٦) السنة (ق ٩١/ب، ق : ١/٩٢) وأخرجه ابن أبى يعلى فى طبقات الحنابلة : ١٤٥/١ من طريق آخر
 عن حنبل وفيه : ليس كما يقول المعتزلة .

١٢١ – وفي رواية أحرى قبال حنبل أيضاً : سألت أبا عبد الله قلت : أفاعيل العباد مخلوقة . قال : نعم مقدرة عليهم بالشقاء والسعادة 🖰 .

١٢٢ – ونقل يوسف بن موسى قال : سئل عن أعمال الجلق مقدرة عليهم من الطاعة والمعصية قال : نعم <sup>(۲)</sup>.

١٢٣ – في رواية جعفر بن محمد النسائي قال : ذكر عنده أن رجلا محدثًا قال : ما شاء الله يفعل ومالم يشأ لم يفعل فقال رجل عنده : ما شاء الله أو لا يشاء الله يفعل . فاستعظم ذلك أي - الإمام أحمد - قلت : يستتاب ؟

قال : أيش يستتاب هذا الكفر<sup>(٣)</sup> . ١٧٤ - وفي رأسالة أحمد بن جعفر الإصطخرى قال أحمد : والقدرية هم الذين يزعمون أن إليهم الاستطاعة والمشيئة والقدرة وأنهم يملكون لأنفسهم الخير والشر والضر والنفع والطاعة والمعصية والهدى والضلال وأن العباد يعملون بدءاً من غير أن يكون قد سبق لهم ذلك من الله عز وجل أو في علمه ...ومن زعم أن الله شاء لعباده الذين عصوه الخير والطاعة وأن العباد شاءوا لأنفسهم الشر والمعصية فعملوا على مشيئتهم فقد زعم أن مشيئة العباد أغلب من مشيئة الله فأي أفتراء أكثر على الله عز وجل من هذا (١)

١٢٥ – أخبرنا أبو بكر المروذي قال : قال رجـل لأبي عبد الله : إن عندنا قوما يقولون: إن الله خلق الخير ولم يخلق الشر ويقولون القرآن محدث . فقال : هذا كفر هؤلاء قدرية جهمية . الخير والشر مقدر على العباد . قيل له : الله خلق الخير والشر . قال : نعم الله قدره <sup>(٠)</sup> .

 <sup>(</sup>١) السنة للخلال (ق : ٨٦/ب) . وانظر : الروايات في الشقاء والسعادة ص : ١٦٧ .

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال (ق : ٩١/ب) . (٣) المصدر السابق .

<sup>(</sup>٤) طبقات الحتابلة : ٢٥/١ أ. ٣٢ وانظر السنة لأحمد ضمن شدرات البلاتين ص : ٤٥

<sup>(</sup>٥) السنة (ق : ٨٨/ب) .

### نقل عن الإمام أحمد روايات بهذا المعنى :

القدر ؟ الحدين الحسين بن حسان (۱) قال : سئل عن القدر ؟ الخير والشر مقدران (۲) .

۱۲۷ – يوسف بن موسى قال : سئل عن القدر ؟ فقال : خيره وشره كتبه الله عز وجل على العباد . قيل له من الله ؟ قال : فمن من <sup>(۳)</sup> .

١٧٨ – أبو الحارث الصائغ قال : سئل عن القدر ؟ فقال : الخير والنزنا والسرقة وشرب الخمر كله بقدر<sup>(١)</sup> .

۱۲۹ - أبو داود السجستاني قال : سمعت أبا عبد الله قال له رجل : يلجئني القدرى إلى أن أقول : الزنا بقدر والسرقة بقدر . فقال : الخير والشر من الله(٥) .

مكتوبان على العباد . وفى موضع آخر قلت : الخير والشر مكتوبان على العباد ؟ قال : المعاصى بقدر (١) .

۱۳۱ – وفى رواية أحرى قال: قال أحمد: الزنا بقدر والعجز والكيس بقدر قدر الله ذلك على العباد فمن أتى من ذلك شيئاً فأمره إلى الله عز وجل إن شاء عذبه وإن شاء غفر له وهن قدر الله ().

<sup>(</sup>۱) ذكره أبو بكر الخلال فقال : ( رجل جليل روى عن أبى عبد الله مسائل حسان جداً ؛ وقال الخطيب : و ثقة مشهور ، ت/بغداد ٨٠/٢ ، طبقات الحنابلة : ٣٩/١ .

 <sup>(</sup>۲) السنة للخلال (ق : ۸۹/أ) .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر.

 <sup>(</sup>٤) نفس المصدر (ق : ٨٨/ب) .

<sup>(</sup>٥) مسائلَ أبي داود (٨ ص : ٢٥٥ وف المطبوع ص : ٢٧٢) .

<sup>(</sup>٦) السنة للخلال (ق : ٨٨/ب) .

<sup>(</sup>٧) نفس المصدر (ق : ٨٩/أ) .

فقال: الخير والشر بقدر ثم قال: الزنا والسرقة. وذكر عن سالم وابن عباس فقال: الخير والشر بقدر ثم قال: الزنا والسرقة. وذكر عن سالم وابن عباس أنهم قالوا: الزنا والسرقة بقدر ثم قال: أبو عبد الله: كان ابن مهدى قد سألوه عن ذا فقال: الخير والشر بقدر ففحشوا عليه فقالوا له: الزنا والسحاق بقدر فكأنه أنكر هذا وقال: قد أجابهم إلى أن الخير والشر بقدر فجعلوا يذكرون له مثل هذه الأقدار (۱).

القدر الله على الله عن القدر المائغ قال : سمعت أبا عبد الله وسئل عن القدر قبل له : إنهم يقولون إن الله عز وجل لايضل أحدا هو أعدل من أن يضل أحدا ثم يعذبه على ذلك فقال أليس قال الله عز وجل ﴿ يضل من يشاء ﴾ (٢) فالله عز وجل قدر الطاعة والمعاصى وقدر الخير والشر (٢).

**١٣٤ – ابن هاني قال** : سئل إن زنى فبقدر الله وإن سرق فبقدر الله ؟ قال : نعم الله عز وجل قدره عليه (٤) .

• 170 – أحمد بن جعفر الإصطخرى قال : قال أحمد : والزنا والسرقة وشرب الخمر وقتل النفس وأكل المال الحرام والذنوب والمعاصى كلها بقضاء وقدر من غير أن يكون لأحد من الخلق على الله حجة بل لله الحجة البالغة على خلقه ﴿ لا يسأل عما يفعل وهم يسألون ﴾ (٥) (١).

### التعليق :

ذكرت آنفا أن بدعة القدر تتلخص في اتجاهين . وتكلمت عن الاتجاه الأول وهو : إنكار علم الله السابق للوقائع وسنتحدث الآن عن الاتجاه

 <sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (ق : ۸۸/أ) .

 <sup>(</sup>۲) سورة النحل /۹۳، فاطر /۸.

 <sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ق : ٧٨/أ) .

<sup>(</sup>٤) مسائل ابن هاني<sup>ء</sup> : ٢٥٥/٢ .

 <sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء /الآية ٢٣ .

<sup>(</sup>٦) طبقات الحنابلة : ١/٥٠٠ .

وانظر: السنة لأحمد ضمن شدرات البلاتين ص: ٤٤ - ٥٥.

الثالى: وهو الادعاء بأن العبد هو الموجد لفعله من غير أن يكون الله تقدير و مشيئة ، وهو الذى عليه جمهور القدرية . والإمام أحمد رد على الاتجاهين وبين خطأهما وابتعادهما عن الحق والصواب .

وأصحاب الاتجاه الثاني هذا ينكرون عموم المشيئة والخلق ويقولون إن الخير من الله والشر من الشيطان وإن العبد يملك الاستطاعة التامة على الفعل وعدمه وينكرون أن يكون لله جلا وعلا مشيئة وإرادة فيما يفعله العباد .

يقول شارح الطحاوية في معرض كلامة عن المعتزلة وأصولهم الحمسة: « فأما العدل فستروا تحته نفي القدر وقالوا : إن الله لا يخلق الشر ولا يقضى به ، إذ لو خلقه ثم يعذبهم عليه يكون ذلك جوراً والله تعالى عادل لا يجور<sup>(۱)</sup> ويلزم على هذا الأصل الفاسد أن الله تعالى يكون في ملكه ما لا يريده فيريد الشيء ولا يكون، ولازمه وصفه بالعجز !! تعالى الله عن ذلك<sup>(۱)</sup> » .اه. .

قلت: وهذا خلاف مذهب أهل السنة والجماعة الذين يرون أن أفعال العباد كلها من طاعات ومعاص مخلوقة لله عز وجل مقدرة على العباد مقضية عليهم قبل وقوعها منهم (٣). وهذا لايعنى أن العبد مسلوب المشيئة والإرادة ، كا يدعى الجبرية – لكن أهل السنة يرون أن العبد فاعل حقيقة وله مشيئة وقدرة غير خارجة عن مشيئة الله وتقديره بل هى تابعة لمشيئة الرب جل وعلا ، يقول ابن تيمية : ﴿ وَمُمَا يَنْبَغَى أَنْ يَعْلَم أَنْ مَذْهَب سَلْفَ الأَمَة – مع قولهم : الله خالق كل شيء وربه ومليكه وأنه ما شاء كان وما لم يشاء لم يكن – أن العبد فاعل حقيقة وله مشيئة وقدرة قال تعالى : ﴿ لَمْ شَاء مَنْكُم أَنْ يَسْتَقِيم وما تَشَاؤُونَ إِلَا أَنْ يَشَاء الله رب العالمين ﴾ (أ) وقال تعالى : ﴿ إِنْ هَذْه تَذْكُرة فَمَن شاء إلا أنْ يَشَاء الله رب العالمين ﴾ (أ)

<sup>(</sup>١) يقول الشارح أيضاً فى موضع آخر : « وتفصيل حكمة الله عز وجل فى خلقه وأمره ، يعجز عن معرفته عقول البشر ، والقدرية دخلوا فى التعليل على طريقة فاسدة مثلوا الله فيها بخلقه ، ولم يشتوا حكمة تعود اليه » . شرح الطحاوية ص ١١٩ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص ٨٩٩.

 <sup>(</sup>٣) انظر : مجموع الفتاوى لابن تيمية : ١٣/٨ - ١٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة التكوير /٢٨ ، ٢٩ .

اتخذ إلى ربه سبيلا وما تشاؤون إلا أن يشاء الله ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ كلا إنه تذكرة فمن شاء ذكره وما يذكرون إلا أن يشاء الله هو أهل التقوى وأهل المغفرة ﴾ <sup>(۲) (۲)</sup>. اه

ويحسن الآن أن نذكر ما تبقى من مراتب الإيمان بالقدر حيث ذكرت مرتبة العلم والكتابة وأتكلم الآن عن : موتبة المشيئة :

وهي المرتبة الثالثة من مراتب الإيمان بالقدر ومقتضاها الإيمان بأن لله عز وجل المشيئة التامة والقدرة الشاملة ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. قال جل شأنه ﴿ إنما أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون ﴾ <sup>(1)</sup> وقال سبحانه وتعالى: ﴿ ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ﴾ (٥) وقال عز وجل: ﴿ وَلُو شَاءَ رَبُّكُ لَآمَنَ مِن فِي الأَرْضَ كُلُّهُم جَمِيعًا ﴾ (١) وقال جل وعلا : ﴿ وَلُو شَنَّنَا لَآتِينَا كُلِّ نَفْسُ هَدَاهَا وَلَكُنَّ حَقَّ الْقُولُ مَنَّى لأَمْلأَنْ جَهْنَم من الجنة والناس أجمعين ﴾ (٧) إلى غير ذلك من الآيات الدالة على ما ذكر . ولكن هذا لا يعني أن الله عز وجل يرضي عن ما يقع من العباد من الكفر والمعاصي

يقول شارح الطحاوية : ومنشأ الضلال من التسوية بين المشيئة والإرادة وبين المحبة والرضى ، فسوى بينهما الجبرية والقدرية ، ثم احتلفوا: فقالت الجبرية : الكون كله بقضائه وقدره ، فيكون محبوبا مرضيا . وقالت القدرية النفاة : ليست المعاصي محبوبة لله ولا مرضية له ، فليست مقدرة ولا مقضية فهي خارجة عن مشيئته وخلقه وقد دل على الفرق بين المشيئة والمحبة الكتاب والسنة والفطرة الصحيحة(^)

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان /٢٩ ، ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر /٤٥، ٥٥، ٥٦.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ١١٧/٨ – ١١٨ . (٤) سورة يس /٨٢ .

<sup>(</sup>۵) سورة هود /۱۱۸ .

<sup>(</sup>٦) سورة يونس /٩٩ .

<sup>(</sup>٧) سورة السجدة /١٣

<sup>(</sup>٨) فى موضع آخر يقول :ﻫا أما-أهل السنة فيقولون : إن الله وإن كان يريد المعاصى قدرا فهو لا يجبها ==

فان قيل كيف يريد الله أمرا ولا يرضاه ولا يحبه ؟ وكيف يشاؤه ويكونه ؟ وكيف يجمع إرادته له وبغضه وكراهته ؟ .

قيل : هذا السؤال هو الذي افترق الناس لأجله فرقاً ، وتباينت طرقهم وأقوالهم فاعلم أن المراد نوعان : مراد لنفسه ، ومراد لغيره . فالمراد لنفسه مطلوب عبوب لذاته وما فيه من الخير فهو مراد إرادة الغايات والمقاصد . والمراد لغيره ، قد لا يكون مقصوداً لما يريد ولا فيه مصلحة له بالنظر إلى ذاته ، وإن كان وسيلة إلى مقصوده ومراده ، فهو مكروه له من حيث نفسه وذاته ، مراد له من حيث قضاؤه وإيصاله إلى مراده . فيجتمع الأمران : بغضه وإرادته ، ولا يتنافيان ، لاختلاف متعلقهما . وهذا كالدواء الكريه ، إذا علم المتناول له أن فيه شفاءه ، وقطع العضو المتآكل، إذا علم أن في قطعه بقاء جسده، وكقطع المسافه الشاقة إذا علم أنها توصل إلى مراده ومحبوبه . بل العاقل يكتفي في إيثار هذا المكروه وإرادته بالظن الغالب ، وإن خفيت عنه عاقبته فكيف ممن لا يخفي عليه خافية فهو سبحانه يكره الشيء ولا ينافي ذلك إرادته لأجل غيره ، وكونه سبباً إلى أمر هو أحب إليه من فوقه . من ذلك : أنه خلق إبليس الذي هو مادة لفساد الأديان والأعمال والاعتقادات والإرادات ، وهو سبب لشقاوة كثير من العباد وعملهم بما يغضب الرب سبحانه تبارك وتعالى ، وهو الساعى في وقوع خلاف ما يحبه الله ويرضاه . ومع هذا فهو وسيله إلى محاب كثيرة للرب تعالى ترتبت على خلقه ، ووجودها أحب إليه من عدمها :

منها: أنه يظهر للعباد قدرة الرب تعالى على خلق المتضادات المتقابلات، فخلق هذه الذات، التي هي أخبث الذوات وشرها وهي سبب كل شر، في

ولا يرضاها ولا يأمر بها بل يبغضها ويسخطها ويكرهها وينهى عنها ٤ . وهذا قول السلف قاطبة ... والمحققون من أهل السنة يقولون : الإرادة في كتاب الله نوعان : إرادة قدرية كونية خلقية وإرادة دينية أمرية شرعية ، فالإرادة الشرعية هي المتضمنة للمحبة والرضى ، والكونية هي المشيئة الشاملة لجميع الموجودات ٤ . اهد . شرح العقيدة الطحاوية ص: ١١٦ . وانظر : أدلة القسمين ص : ١١٤ . وانظر : أدلة القسمين ص : ١١٤ .

ولمزيد من التفصيل حول نوعى الإرادة انظر : كتاب الفرقان بين أولياء الرحمن وأُولياء الشيطان لابن تيمية ص : ١٢١ – ١٢٦ ، مجموع الفتاوى له : ٤٤٠/٨ – ٤٤١ .

مقابلة ذات جبريل ، التي هي من أشرف الذوات وأطهرها وأزكاها ، وهي مادة كل خير ، فتبارك خالق هذا وهذا . كما ظهرت قدرته في خلق الليل والنهار ، والدواء والداء ، والحياة والموت ، والحسن والقبيح والخير والشر . وذلك من أدل دليل على كال قدرته وعزته وملكه وسلطانه فإنه خلق هذه المتضادات ، وقابلها بعضها ببعض ، وجعلها محال تصرفه وتدبيره فخلو الوجود عن بعضها بالكلية تعطيل لحكمته وكال تصرفه وتدبير ملكه .

ومنها: ظهور آثار أسمائه القهرية مثل القهار والمنتقم والعدل والضار والشديد العقاب والسريع العقاب وذى البطش الشديد والخافض والمذل فإن هذه الأسماء والأفعال كال لابد من وجود متعلقها ، ولو كان الجن والإنس على طبيعة الملائكة لم يظهر أثر هذه الأسماء .

وهنها: ظهور آثار أسمائه المتضمنة لحلمه وعفوه ومغفرته وستره وتجاوزه عن حقه وعتقه لمن شاء من عبيده ، فلولا خلق ما يكرهه من الأسباب المفضية إلى ظهور آثار هذه الأسماء لتعطلت هذه الحكم والفوائد وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم إلى هذا بقوله: « لو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولجاء بقوم يذنبون ويستغفرون فيغفر الله لهم » (۱).

ومنها: ظهور آثار أسماء الحكمة والخبرة فإنه الحكيم الخبير، الذي يضع الأشياء مواضعها وينزلها منازلها اللائقة بها فلا يضع الشيء في غير موضعه ولا ينزله في غير منزلته التي يقتضيها كال علمه وحكمته وخبرته. (٢). اهـ.

ولابن القيم كلام بديع أيضا حول هذا الموضوع ولولا حشية الإطالة لنقلته (٦).

الاحتجاج بالقدر : لقد ضل البعض في هذا الموضوع وأخذ ينغمس في فعل المعاصى ويقترف الموبقات ثم يحتج على ذلك بالقدر وأنه لا حيلة له فيما

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: ٢١٠٦/٤ من حديث أبي هريرة رضى الله عنه ونحوه من حديث أبي أيوب الأنصاري

<sup>(</sup>٢) شرحَ العقيدة الطحاوية ضُ: ٢٨٠ – ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٣) انظره في شفاء العليل ص: ١٢٥ – ١٢٨ ، وراجع مجموع الفتاوي لابن تيمية : ١١٥/٦ – ١١٦ .

قدر عليه . وهذا في غاية البطلان فالعبد له مشيئة وقدرة على الاختيار – كا تقدم – وهو فاعل حقيقة قال تعالى ﴿ وما تفعلوا من خير يعلمه الله ﴾ (۱) وقال جل شأنه ﴿ وافعلوا الخير لعلكم تفلحون ﴾ (۱) وقال جل شأنه ﴿ اليوم تجزى كل نفس بما كسبت ﴾ (۱) . ولو صح الاحتجاج بالقدر لما حدت الحدود وفرضت الفرائض وخلقت الجنة والنار والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ لفلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ (۱) . وهذا لا ينافى القول بأن الله سبحانه وتعالى خلق أفعال العباد كلها وقدرها عليهم . ولقد تطرق شارح الطحاوية لهذه المسألة الدقيقة في معرض رده على المعتزلة الذين زعموا : أن القول بأن العبد محدث لفعله من غير أن يكون الله مشيئة أمر لابد منه – ومما قاله : إنه الله تعالى كا قال تعالى : ﴿ ونفس وما سواها فألهمها فجورها وتقواها ﴾ فقوله ﴿ فألهمها فجورها وتقواها ﴾ وإثبات للقدر بقوله ﴿ فألهمها ﴾ وإثبات أنضا لفعل بعد ذلك : ﴿ قد أفلح من زكاها وقد خاب من دساها ﴾ إثبات أيضاً لفعل العبد ، ونظائر ذلك كثيرة .

وهذه شبهة أخرى من شبه القوم التى فرقتهم ... وهى أنهم قالوا : كيف يستقيم الحكم على قولكم بأن الله يعذب المكلفين على ذنوبهم وهو خلقها فيهم ؟ فأين العدل فى تعذيبهم على ما هو خالقه وفاعله فيهم ، وهذا السؤال لم يزل مطروقا فى العالم على ألسنة الناس وكل منهم يتكلم فى جوابه بحسب علمه ومعرفته وعنه تفرقت بهم الطرق :

فطائفة أخرجت أفعالهم عن قدرة الله تعالى .

وطائفة أنكرت الحكم والتعليل وسدت باب السؤال .

وطائفة أثبتت كسبا لا يعقل جعلت الثواب والعقاب عليه .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة /١٩٧ .

 <sup>(</sup>۲) سورة الحج /۷۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة غافر /١٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء /١٦٥ .

وطائفة التزمت لأجله وقوع مقدور بين قادرين ومفعول بين فاعلين . وطائفة التزمت الجبر وأن الله يعذبهم على ما لايقدرون عليه! .

وهذا السؤال هو الذى أوجب التفرق والاختلاف .

والجواب الصحيح عنه أن يقال: إن ما يبتلى به العبد من الذنوب الوجودية وإن كانت خلقا لله تعالى فهى عقوبة له على ذنوب قبلها؛ فالذنب يكسب الذنب ومن عقاب السيئة السيئة بعدها.

يبقى أن يقال : فالكلام في الذنب الأول الجالب لما بعده من الذنوب ؟

يقال هو عقوبة أيضاً على عدم فعل ما خلق له وفطر عليه فإن الله سبحانه خلقه لعبادته ... فلما لم يفعل ما خلق له وفطر عليه ... عوقب على ذلك بأن زين له الشيطان ما يفعله من الشرك والمعاصى فإنه صادف قلبا خالياً قابلاً للخير والشر ولو كان فيه الخير الذى يمنع ضده لم يتمكن منه الشر... فيكون جعله مذنبا مسيئا في هذه الحالة عقوبة له على عدم هذا الإخلاص وهي محض العدل ... وإذا ثبت كون العبد فاعلاً فأفعاله نوعان : نوع يكون منه من غير اقتران قدرته وإرادته فيكون صفة له ولا يكون فعلا كحركات المرتعش . ونوع يكون منه مقارنا لايجاد قدرته واختياره ، فيوصف بكونه صفة وفعلاً وكسباً للعبد كالحركات الاختيارية والله تعالى هو الذى جعل العبد فاعلاً مختاراً وهو الذي يقدر على خلك وحده لا شريك له ، ولهذا أنكر السلف الجبر ، فإن الجبر لا يكون على ذلك وحده لا شريك له ، ولهذا أنكر السلف الجبر ، فإن الجبر لا يكون النكاح وليس له إجبار البكر الصغيرة على النكاح وليس له إجبار الثيب البالغ ، أي ليس له أن يزوجها مكرهة . والله تعالى لا يوصف بالإجبار بهذا الاعتبار ، لأنه سبحانه خالق الإرادة والمراد ، قادر على أن يجعله مختاراً بخلاف غيره ..

فالحاصل: أن فعل العبد فعل له حقيقة ولكنه مخلوق لله تعالى ومقعول لله تعالى ، وليس هو نفس فعل الله . ففرق بين الفعل والمفعول والخلق والمخلوق (١) . اهـ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : شرح العقیدة الطحاویة ص : ٤٩٦ – ٢٠٥ ، وراجع الفرقان بین أولیاء الرحمن وأولیاء الشیطان ص : ۱۱٤ وطابعدها ، ومجموع الفتاوی : ۲۲/۸ ۲ – ۲۳۷ ، ۲۳۷ – ۲۳۸ لابن تیمیة .

هذا بعض ما ذكره الشارح حول هذه المسألة وأود أن أذكر بما أشرت له سابقاً نقلاً عن الطحاوى: « القدر سر الله عز وجل » . اهـ . فليس من الضرورى أن تعلم لنا جميع جزئياته فيجب الإيمان والتسليم بما جاء حول هذا الركن العظيم .

بقى أن أذكر \_ وبإيجاز - المرتبة الرابعة من مراتب الإيمان بالقدر وهى : مرتبة الحلق : ومقتضاها الإيمان بأن جميع الكائنات مخلوقة لله جل وعلا قال تعالى ﴿ الله خالق كل شيء ﴾ . وأفعال العباد كما مر بنا داخلة في عموم خلق الله ، وبهذا سلط بعض الضوء على مراتب الإيمان بالقدر : العلم ، الكتابة ، الخلق (١) .

## قول الإمام أحمد في الجبرية

### قال أبو بكر الخلال:

۱۳۲ – أخبرنا أبو بكر المروذى قال: قلت لأبى عبد الله: رجل يقول: إن الله جبر العباد. فقال: هكذا لا تقول وأنكر هذا وقال: يضل من يشاء (۲).

### • نقل عن الإمام أحمد روايات بهذا المعنى :

الله يناظر خالد بن عبد الملك الميمونى قال : سمعت أبا عبد الله يناظر خالد بن خداش (۲) - يعنى فى القدر - فذكروا رجلا فقال أبو عبد الله : إنما كره من هذا ( أنه ) يقول : جبر الله عز وجل (٤) .

<sup>(</sup>۱) ولمزيد من التفصيل حول هذه المراتب؛ راجع شفاء العليل لابن القيم ص: ۲۹ - ۲۶ ، ومجموع الفتاوى: ۱۵۰ - ۲۶ ، ومجموع

 <sup>(</sup>۲) السنة (ق : ١٩٠٠) قال تعالى : ﴿ ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن يضل من يشاء ويهدى
من يشاء ﴾ سورة النحل /الآية ٩٣.

 <sup>(</sup>٣) هو : خالد بن خداش ، أبو الهيثم المهلبي قال عنه الذهبي : الإمام الحافظ الصدوق . سير أعلام النبلاء : ٤٨٨/١٠ ، وفي التقريب : ٢١٢/١ قال ابن حجر : صدوق يخطيء .

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال (ق : ٩٠/أ) .

الله فجاء رجل فقال : إن فلاناً قال : إن الله عز وجل جبر العباد على الطاعة . فقال : بئس ما قال . و لم يقل شيئا غير هذا (١).

وعلى من رد عليه بالجبر فقد روى الخلال عن المروذى قال: لم يجبر قدرى: إن الله لم يجبر العباد على المعاصى . فرد عليه أحمد بن رجاء: إن الله جبر العباد . أراد بذلك إثبات القدر . فوضع أحمد بن على كتابا يحتج فيه . فأدخلته على أبى عبد الله فأخبرته بالقصة فقال : ويضع كتابا . وأنكر أبو عبد الله عليهما جميعا على ابن رجاء حين قال : جبر العباد وعلى القدرى الذى قال : لم يجبر العباد . وأنكر على أحمد بن على وضعه الكتاب واحتجاجه وأمر بهجرانه لوضعه الكتاب واحتجاجه وأمر بهجرانه لوضعه الكتاب . وقال لى : يجب على ابن رجاء أن يستغفر ربه لما قال : جبر العباد . فقلت لأبى عبد الله : فما الجواب في هذه المسألة قال : ﴿ يضل الله من يشاء ﴾ (٢)

وفى موضع آخر قال المروذى: فما كان بأسرع من أن قدم أحمد بن على من عكبرا ومعه ( مشيخة ) وكتاب من أهل عكبرا فأدخلت أحمد بن على على أبي عبد الله فقال له: يا أبا عبد الله هو ذا الكتاب ادفعه إلى أبي بكر حتى يقطعه وأنا أقوم على منبر عكبرا وأستغفر الله عز وجل فقال أبو عبد الله لى: ينبغى أن تقبلوا منه وترجعوا له (٢).

التعليق :

تقدم الكلام عن القدرية بصنفيها ، وتسميتهم بالقدرية يعود إلى زعمهم بأن العبد هو الموجد لفعله . وإن كانوا ينكرون هذه التسمية ويتبرؤون منها ، ويدعون أن من أثبت القدر هو الأولى بها على حد زعمهم .

 <sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانی<sup>2</sup>: ۲/۱۵۶ – ۱۵۵ .

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر /الآية ٣١ .

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ق : ٩٠/ب) .

يقول النووى: وقد حكى أبو محمد بن قتيبة فى كتابه غريب الحديث وأبو المعالى إمام الحرمين فى كتابه: الإرشاد فى أصول الدين أن بعض القدرية قال: لسنا بقدرية بل أنتم القدرية لاعتقادكم إثبات القدر. قال ابن قتيبة والإمام هذا تمويه من هؤلاء الجهلة ومباهتة وتواقح فإن أهل الحق يضيفون القدر و الأفعال إلى الله سبحانه وتعالى وهؤلاء الجهلة يضيفونه إلى أنفسهم ومدعى الشيء لنفسه ومضيفه إليها أولى بأن ينسب إليه ممن يعتقده لغيره وينفيه عن نفسه ه(١). اه.

وبعد هذا أعود إلى ما أنا بصدد الكلام عنهم وهم الجبرية أتباع زعيم المعطلة الجهم بن صفوان الترمذى ومذهبهم فى القدر على النقيض من مذهب القدرية السابق، وملخصه: أن العبد مجبور على ما يصدر منه من أفعال مسلوب الإرادة والاختيار تماما. وصدور الفعل منه ونسبته إليه مجاز والله هو الفاعل حقيقة (٢)

ولو رجعنا إلى آيات القرآن الكريم لوجدناها تنقض هذا الزعم وتقتلعه من أساسه فالله سبحانه وتعالى أثبت المشيئة والإرادة للعبد في غير آية قال تعالى ﴿ وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين نارا أحاط بهم سرادقها ﴾ (٢) ، وقال عز وجل ﴿ من عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد ﴾ (٤) ، والله سبحانه و تعالى أضاف العمل إلى العبد في غير آية قال جل شأنه ﴿ كل نفس بما كسبت رهينة ﴾ (٥) ، وقال تبارك وتعالى ﴿ وافعلوا الخير لعلكم تفلحون ﴾ (١) ، وقال جل شأنه ﴿ وما تفعلوا من خير يعلمه الله ﴾ (٧) .

<sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووى : ۱۰٤/۱ .

<sup>: (</sup>٢) قال شارح الطحاوية : « وقد تسمى الجبرية قدرية لأنهم غلوا في إثبات القدر » . شرح العقيدة الطحاوية

وفى موضع آخر قال 11 وسموا قدرية لإنكارهم القدر ، وكذلك تسمى الجبرية المحتجون بالقدر قدرية أيضاً ، والتسمية على الطائفة الأولى أغلب ٤ .

المصدر السابق ص : ١١٥ ، وانظر : مجموع الفتاوي لابن تيمية : ١٠٥/٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف /٢٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت /٤٦ .

<sup>(</sup>٥) سورة المدثر /٣٨ .

<sup>(</sup>١) سورة الحج /٧٧ .

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة /١٩٧ .

فهذه الآيات وغيرها توضح أن العباد مختارون وأن أعمالهم واقعة بمشيئتهم ، وإن كانت هذه المشيئة غير حارجة عن مشيئة الله جل وعلا كما سبق إيضاحه .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في معرض كلامه عن القدرية والجبرية: ٥ قسم يجعلون أنفسهم هي الخالقة المحدثة للحسنات والسيئات، وأن نعمة الله الدينية على المؤمن والكافر سواء وأنه لم يعط العبد إلا قدرة واحدة تصلح للضدين وليس بيد الله هداية خص بها المؤمن، أو تطلب منه بقول العبد ﴿ اهدنا الصراط المستقم ﴾ (١) وأنه لا يقدر على هداية ضال، ولا إضلال مهتد، فهؤلاء القدرية المجوسية.

وقسم: يسلبون العبد اختياره وقدرته ، ويجعلونه مجبورا على حركاته من جنس حركة الجمادات ، ويجعلون أفعاله الاختيارية والاضطرارية من نمط واحد يقول أحدهم: إن جميع ما أمر الله به ورسوله فإنما هو أمر بما لا يقدر عليه ، ولا يطيقه ، فيسلبونه القدرة مطلقا ، إذ لا يثبتون له إلا قدرة واحدة مقارنة بالفعل ولا يجعلون للعاصى قدرة أصلا .

فهذه المقالات وأمثالها من مقالات الجبرية والقدرية الذين أنكر قولهم - كا أنكروا قولهم الأولون - أتمة الهدى مثل عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعى ، وسفيان ابن سعيد الثورى ، ومحمد بن الوليد الزبيدى ، وعبد الرحمن بن مهدى وأحمد ابن محمد بن حنبل وغيرهم فإن ضموا إلى ذلك إقامة العذر للعصاة بالقدر وقالوا: إنهم معذورون لذلك لا يستحقون اللوم والعذاب ، أو جعلوا عقوبتهم ظلما، فهؤلاء كفار، كما أن من أنكر علم الله القديم من غلاة القدرية فهو كافر.

وإن جعلوا ثبوت القدر موجبا لسقوط الأمر والنهى والوعد والوعيد كفعل المباحية ، فهؤلاء أكفر من اليهود والنصارى من جنس المشركين الذين قالوا : ﴿ لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذاقوا بأسنا قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا إن تتبعون إلا الظن وإن أنتم إلا تخرصون ، قل فلله الحجة البالغة فلو شاء لهداكم

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة /٦.

أجمعين ﴾ (١) فإن هذا القول يستلزم طى بساط كل أمر ونهى وهذا مما يعلم بالاضطرار من العقل والدين أنه يوجب الفساد في أمر الدنيا والمعاد .

وأما القسم الرابع: فهو شر الأقسام كما قال الشيخ أبو الفرج ابن الجوزى قال: أنت عند الطاعة قدرى ، وأنت عند المعصية جبرى . أى مذهب وافق هواك تمذهبت به فهؤلاء شر أتباع الشيطان، وليس هو مذهبا لطائفة معروفة ولكن هو حال عامة المحلولين عن الأمر والنهى ، إن فعل طاعة أخذ يضيفها إلى نفسه ويعجب حتى يحبط عمله ، وإن عمل معصية أخذ يعتذر بالقدر ويحتج بالقضاء ، وعذر غير مقبول .

وتراه إذا أصابته مصيبة بفعل العباد أو غيرهم لا يستسلم للقدر وتراه إذا ظلم نفسه أو غيره احتج بالقدر ... وإن ظلمه غيره ظلماً دون ذلك أو توهم أنه ظلمه أحد ، سعى في الانتقام من ذلك بأضعاف ذلك ولا يعذر غيره بمثل ما عذر به نفسه من القدر وهما سواء ٤ (١) . اه. .

وأختم الكلام عن القدرية والجبرية بما ذكره شارح الطحاوية حيث يقول: فكل دليل صحيح يقيمه الجبرى ، فإنما يدل على أن الله خالق كل شيء ، وأنه على كل شيء قدير ، وأن أفعال العباد من جملة مخلوقاته ، وأنه ماشاء كان وما لم يشأ لم يكن ، ولا يدل على أن العبد ليس بفاعل فى الحقيقة ولا مريد ولا مختار ، وأن حركاته الاختيارية بمنزلة حركة المرتعش وهبوب الرياح وحركات الأشجار . وكل دليل صحيح يقيمه القدرى فإنما يدل على أن العبد فاعل لفعله حقيقة ، وأنه مريد له مختار له حقيقة وأن إضافته ونسبته إليه حق ولا يدل على أنه غير مقدور لله تعالى وأنه واقع بغير مشيئته وقدرته ، فإذا ضممت ما مع كل طائفة منهما من الحق إلى حق الأخرى فإنما يدل على ما دل عليه القرآن من عموم قدرة الله ومشيئتة لجميع ما فى الكون من الأعيان والأفعال وأن العباد فاعلون لأفعالم حقيقة وأنهم يستوجبون عليها المدح والذم» (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام /١٤٨ ، ١٤٩ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى لابن تيمية : ٤٤٤/٨ .

<sup>(</sup>٣) نُرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٩٤.

## ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان باللوح المحفوظ والقلم

قال أبو بكر الخلال:

• 16 - أخبرنى عصمة بن عصام قال: ثنا حنبل قال: سألت أبا عبد الله عن الإيمان بالقدر. قال: تؤمن به ونعلم أن ما أصابنا لم يكن يخطئنا وما أخطأنا لم يكن ليصيبنا وأن الله عز وجل قدر كل شيء من الخير والشر فهو سابق في اللوح المحفوظ والشقاء والسعادة مكتوبان على ابن آدم قبل أن يخلق. ونحن في أصلاب الآباء(۱)

ا الله على العبد المناه الإسناد قال حنبل: قلت له الشقاء والسعادة مكتوبان على العبد . قال: نعم اسابق في علم الله وهما في اللوح المحفوظ(٢) .

الله به مقادير كل شيء وأحصاه في الذكر تبارك وتعالى الله واللوح المحفوظ الله به مقادير كل شيء وأحصاه في الذكر تبارك وتعالى (٣).

#### التعليق :

تقدم عند ذكر مراتب القدر الكلام عن مرتبة الكتابة باختصار (٤) ولارتباط هذه المرتبة بذكر اللوح المحفوظ والقلم آثرت تفصيلها هنا. فأقول وبالله التوفيق: إن عقيدة أهل السنة والجماعة الإيمان بأن الله جلت قدرته قد كتب

 <sup>(</sup>١) السنة (ق : ١٨٧أ) .
 (٢) انظر : طبقات الحنابلة : ٢٧/١ وكتاب السنة لأحمد ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٧

<sup>(</sup>۲) انظر: ص ۱۲۰

<sup>(</sup>٤) انظر: ص ١٢٠ من هذا البحث .

مقادير كلُّ شيء في اللوح المحفوظ . وقد دل القرآن الكريم والسنة المطهرة على ذلك يقول جل شأنه في محكم التنزيل: ﴿ بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ که<sup>(۱)</sup> ویقول تبارك وتعالى في قصة موسى علیه السلام مع فرعون : ﴿ فَمَا بَالَ القَرُونَ الأُولَى قَالَ عَلَمُهَا عَنْدُ رَبِّي فَي كُتَابِ لَا يَضُلُّ رَبِّي ولا ينسى كه(٢) ويقول سبحانه وتعالى : ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنْ اللهُ يَعْلَمُ مَا فَيَ السَّمَاءُ والأرض إن ذلك في كتاب إن ذلك على الله يسير ﴾ (") ويقول عز وجل: ﴿ وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴾ (\*) وقال جل شأنه : ﴿ وَمَا تَحْمَلُ مِن أَنْثَى وَلَا تَضْعَ إِلَّا بعلمه وما يعمر من معمر ولا ينقص من عمره إلا في كتاب إن ذلك على الله يسير ﴾ (٥) ، وقال جل ذكره : ﴿ وما يعزب عن ربك من مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين ﴾<sup>(١)</sup> وقال تباركت أسماؤه : ﴿ وكل شيء أحصيناه في إمام مبين ﴾ (٧) وهو اللوح المحفوظ وهو أم الكتاب وهُو الذكر قال تعالى : ﴿ حَمَّ وَالْكِتَابِ الْمُبِينَ إِنَا جَعَلْنَاهُ قرآنا عربيا لعلكم تعقلون وإنه في أم الكتاب لدينًا لعلى حكيم ﴾ (^) وقال جلت قدرته : ﴿ وَلَقَدَ كُتَبُنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعْدِ الذِّكُرِ أَنَ الأَرْضِ يَرْتُهَا عَبَادَى الصالحون ﴾ (٩) هذه آيات الكتاب العزيز تدل على ما ذكرنا ونذكر الآن شيئا مما ورد عنه صلى الله عليه وسلم ، روى مسلم <sup>(١٠)</sup>من حديث عبد الله بن عمرو

<sup>(</sup>١) سورة البروج /٢١ – ٢٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة طه /۱۰ - ۵۲ .

۲۰/ سورة الحج /۲۰ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأُنعام /٩٩.

<sup>(</sup>ه) سورة فاطر /۱۱ .

<sup>(</sup>٦) سورة يونس /٦١ .

<sup>(</sup>۱) كورد بوك (۱۱) . (۷) سورة يس /۱۲ .

<sup>(</sup>A) سورة الزخرف /۱، ۲، ۳، ۶.

<sup>(</sup>٩) سورة الأنبياء /١٠٥ .

<sup>(</sup>١٠) في الصحيح : ٢٠٤٤/٤ .

ابن العاص رضى الله عنهما أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة » .

وروى البخارى (۱) ومسلم (۲) عن على بن أبي طالب رضى الله عنه قال : كنا جلوسا مع النبي صلى الله عليه وسلم ومعه عود ينكت به فى الأرض فنكس وقال : ۵ ما منكم من أحد إلا قد كتب مقعده من النار أو الجنة فقال رجل من القوم : ألا نتكل يا رسول الله . قال : لا ، اعملوا فكل ميسر ثم قرأ : ﴿ فَأَمَا مِن أَعْطَى وَاتْقَى ﴾ » .

وروى البخارى من حديث عمران بن حصين عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « كان الله و لم يكن شيء غيره وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كل شيء وحلق السموات والأرض » . والأحاديث الصحيحة في هذا المعنى كثيرة .

قال ابن القيم: وأجمع الصحابة والتابعون وجميع أهل السنة والحديث أن كل كائن إلى يوم القيامة فهو مكتوب فى أم الكتاب وقد دل القرآن على أن الرب تعالى كتب فى أم الكتاب ما يفعله وما يقوله فكتب فى اللوح أفعاله وكلامه (1). اهم.

ابن الصامت قال لابنه: يا بنى إنك لن تجد طعم حقيقة الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « إن أول ما خلق الله القلم فقال: اكتب ، قال: رب وماذا أكتب ؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة » يا بنى إنى سمعت رسول الله يقول: « من مات على غير هذا فليس منى » (1)

لم إن من عقيدة أهل السنة الإيمان بالقلم ، روى أبو داود (٥٠ أن عبادة

<sup>(</sup>١) ق الصحيح : ١١/٤٩٤ .

<sup>(</sup>٢) في الصحيح : ٢٠٤٠/٤ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح : ٢٨٦/٦ .

<sup>(</sup>٤) شفاء العليل ص : ٤١ .

<sup>(</sup>٥) في السنن : ٥/٢٧ .

<sup>(</sup>١) حديث صحيح . انظر : السنة لابن أبي عاصم : ٤٨/١ .

وروى ابن أبي عاصم () والآجرى () عن عبد الله بن عمر قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « أول ما خلق الله تعالى القلم ، فأخذه بيمينه وكلتا يديه يمين قال : فكتب الدنيا وما يكون فيها من عمل معمول بر وفاجر رطب أو يابس ، فأحصاه عنده فى الذكر . فقال : اقرأوا إن شئم : ﴿ هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق ، إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون ﴾ () فهل تكون النسخة إلا من شيء قد فرغ منه ه ()

يقول شارح الطحاوية بعد أن ذكر بعض ما تقدم من الأحاديث: « وقد جاءت الأقلام فى هذه الأحاديث وغيرها مجموعة ، فدل ذلك على أن للمقادير أقلاما غير القلم الأول الذى تقدم ذكره مع اللوح المحفوظ والذى دلت عليه السنة أن الأقلام أربعة وهذا التقسيم غير التقسيم المقدم ذكره (^):

القلم الأول : العام الشامل لجميع المخلوقات وهو الذى تقدم ذكره مع اللوح. القلم الثانى : خبر خلق آدم وهو قلم عام أيضا، لكن لبنى آدم، وورد في

<sup>(</sup>١) في السنة : ٩/١ - ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) في الشريعة ض: ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية/٢٩ .

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح .انظر : السنة لابن أبي عاصم : ٥٠/١ .

<sup>(</sup>٥) في السنة ; ١/٠٥ .

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح ، انظر : المصدر السابق ،

<sup>(</sup>٧) انظر : السنة له ص : ٤٨ - ٥٠ .

<sup>(</sup>A) حيث قال : وفي اللفظ الآخر و لما حلى الله القلم قال له اكتب ؛ فهذا القلم أول الأقلام وأفضلها وأجلها . وقد قال غير واحد من أهل التفسير : و إنه القلم الذي أقسم الله به في قوله تعالى : ﴿ نه والقلم والقلم ومايسطرون ﴾ سورة القلم /١ - ٢ . والقلم الثانى : قلم الوحى : وهو الذي يكتب به وحى الله إلى أنبياته ورسله . وقد رفع النبي صلى الله عليه وسلم ليلة أسرى به إلى مستوى يسمع فيه صريف الأقلام ، فهذه الأقلام هي التي تكتب ما يوحيه الله تبارك وتعالى من الأمور التي يدبرها ؛ .اه. . شرح العقيدة الطحاوية ص : ٢٩٦ .

هذا آیات تدل علی أن اللہ قدر أعمال بنی آدم وأرزاقهم وآجالهم وسعادتهم عقیب خلق أبهم

القلم الثالث : حين يرسل الملك إلى الجنين فى بطن أمه ، فينفخ فيه الروح ، ويؤمر بأربع كلمات : يكتب رزقه وأجله وعمله ، وشقى أو سعيد كما ورد ذلك في الأحاديث الصحيحة .

القلم الرابع : الموضوع على العبد عند بلوغه ، الذى بأيدى الكرام ، الذين يكتبون ما يفعله بنو آدم . كما ورد ذلك فى الكتاب والسنة<sup>(١)</sup> . اهـ .

وأجتم الكلام بأن ما أوردته فى ثنايا مباحث القدر من أحاديث تدل على سبق المقادير بالشقاء والسعادة والجنة والنار لايقتضى ترك الأعمال بل يقتضى الاجتهاد والحرص كما قال ابن القيم وقد علق – رحمه الله – على حديث على ابن أبي طالب رضى الله عنه المتقدم (٢) وغيره مما هو مشابه له فقال : « فاتفقت هذه الأحاديث ونظائرها على أن القدر السابق لا يمنع العمل ولا يوجب الاتكال عليه بل يوجب الجد والاجتهاد ولهذا لما سمع بعض الصحابة ذلك قال : ما كنت أشد اجتهادا منى الآن . وهذا مما يدل على جلالة فقه الصحابة ودقة أفهامهم وصحة علومهم فإن النبى صلى الله عليه وسلم أخبرهم بالقدر السابق وجريانه على الخليقة بالأسباب فإن العبد ينال ما قدر له بالسبب الذى أقدر عليه ومكن منه وهيئ له فإذا أتى بالسبب أوصله إلى القدر الذى سبق له فى أم الكتاب وكلما زاد اجتهادا فى تحصيل السبب كان حصول المقدور أدنى إليه... فمن عطل العمل اتكالا على القدر السابق فهو بمنزلة من عطل الأكل والشرب والحركة فى المعاش اتكالا على القدر السابق فهو بمنزلة من عطل الأكل والشرب والحركة فى المعاش

وسائر أسبابه اتكالا على ما قدر له<sup>(۲)</sup> .

 <sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص : ٢٩٧
 (٢) في ص : ١٦٤

 <sup>(</sup>٣) شفاء العليل ص : (٢٥ ، ٢٦ . وانظر ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاري :
 ٨/ ٢٧٢ – ٢٩٤ والخطابي في معالم السنن مع سنن أبي داود : (٦٨/٥ – ٦٩ حول هذا الموضوع .

## ما أثر عن الإمام أحمد في الصلاة خلف القدرية ومجادلتهم .

الله يقول: لا عبد الله بن أحمد بن حنبل: سمعت أبى رحمه الله يقول: لا يصلى خلف القدرية والمعتزلة والجهمية. سألت أبى مرة أخرى عن الصلاة خلف القدرية. فقال: إن كان ممن يخاصم فيه ويدعو إليه لا نصلى خلفه (۱).

۱٤٤ - وقال أبو داود السجستانى: سمعت أحمد سئل عن القدرى يجادل؟ قال: ما يعجبنى، قال: لا يدعنى، قال: ذلك أحرى أن لا تكلمه إذا كان صاحب جدال(٢)

1 20 - وقال الإمام أحمد فى رسالة عبدوس بن مالك : وأن لا يخاصم أحدا ولا يناظر ولا يتعلم الجدال ، فإن الكلام فى القدر والرؤية والقرآن وغيرها من السنن مكروه منهى عنه ، لا يكون صاحبه - إن أصاب بكلامه السنة - من أهل السنة حتى يدع الجدال ويؤمن بالآثار .

وفى موضع آخر قال: ...وما كان مثله فى القدر ومثل أحاديث الرؤيا كلها. وإن نبت عن الأسماع واستوحش منها المستمع فإنما عليه الإيمان بها لا يرد منها حرفاً واحدا وغيرها من الأحاديث المأثورات عن الثقات (٢) .

#### التعليق :

أتكلم الآن – وباختصار – عن مسألتين مهمتين وهما: الصلاة خلف القدرية والجدال في القدر فأقول وبالله التوفيق: إنه من الواضح من الروايات العديدة عن الإمام أحمد سواء في هذا الباب أو في غيره: ترك الصلاة خلف دعاة المبتدعة (٤)

<sup>(</sup>١) السنة (ظ: ق: ٥٠/أ) .

<sup>(</sup>٢) مسائل أبي داود (ظ ، ص : ٥٥٠ وق المطبوع ص : ٢٧٢) .

<sup>(</sup>٣) انظر : رسالة عبدوس بن مالك (ق : ١/ب) .

<sup>(</sup>٤) وسيأتى مزيد من التفصيل حول هذه المسألة عند : « قول الإمام في حكم المبتدعة وما أثر عنه في الصلاة خلف الفساق ٥ ص : ٩٤٠ .

وهذا أيضا يشمل الرواية عنهم ، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في معرض كلامه عن القدرية : وأخرج البخارى ومسلم لجماعة منهم لكن من كان داعية إليه لم يخرجوا له . وهذا مذهب فقهاء الحديث كأحمد وغيزه أن من كان داعية إلى بدعة ، فإنه يستحق العقوبة لدفع ضرره عن الناس<sup>(۱)</sup> .

وقد عقد الحافظ اللالكائي في كتابه شرح أصول أهل السنة فصلا بعنوان « سياق ما روى في منع الصلاة خلف القدرية والتزويج إليهم وأكل ذبائحهم ورد شهادتهم » ذكر فيه جملة كبيرة من أقول التابعين (٢) كما ساق اللالكائي جملة كبيرة من أقول القدر وسائر أهل الأهواء (١) .

أما الجدال في القدر فهو منهى عنه وذلك لما يؤدى من نتائج سلبية؛ فالقدر سر الله عز وجل. روى الإمام أحمد عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: لقد جلست أنا وأخى مجلسا ما أحب أن لى به حمر النعم أقبلت أنا وأخى وإذا مشيخة من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم جلوس عند باب من أبوابه فكرهنا أن نفرق بينهم فجلسنا حجرة إذ ذكروا آية من القرآن فتاروا فيها حتى ارتفعت أصواتهم فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم مغضبا قد احمر وجهه يرميهم بالتراب ويقول: « مهلا يا قوم بهذا أهلكت الأم من قبلكم باختلافهم على أنبيائهم وضربهم الكتب بعضها ببعض إن القرآن لم ينزل يكذب بعضه بعضا بل يصدق بعضه بعضا فما عرفتم منه فاعملوا به وما جهلتم منه فردوه إلى عالمه »(1)

وقد كان السلف يكرهون الجدال في القدر ويذمونه. وقد تقدم في رواية المروذي إنكار أحمد على من قال: لم يجبر فلما سأله المروذي عن الجواب في هذه المسألة أجابه بقول الله تعالى: ﴿ يَضِلَ الله من يشاء ويهدى من يشاء ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) الأيمان ص : ٣٦٩ .

<sup>(</sup>٢) انظر : المصدر المشار إليه : ٧٣٠/٤ - ٧٣٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر : المصدر المشار: إليه : ٦٣٤/٤ - ٦٣٨ .

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد: ١٨١/٢، وابن ماجه: ٣٣/١، واللالكائي في شرح أصول السنة: ٦٢٧/٤ والحديث صحيح. انظر: شرح العقيدة الطحاوية ص: ٢١٨.

<sup>(</sup>٥) انظر ص: ١٥٧.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : وكان السلف قد أظهروا ذلك لما أظهرت القدرية أن أفعال العباد غير مخلوقة لله . وزعموا أن العبد يحدثها أو يخلقها دون الله ، فبين السلف والأثمة أن الله حالق كل شيء من أفعال العباد وغيرها (١). اهـ .

فالسلف رحمهم الله تعالى كرهوا الكلام فى القدر والقرآن ونحو ذلك لكن لما خاضت المبتدعة فى هذه الأمور وحادوا عن الصواب رأى سلفنا الصالح لزاما عليهم أن يبينوا للناس الحق والصواب فيما ضل فيه هؤلاء .

قال الطحاوى رحمه الله تعالى: وأصل القدر سر الله تعالى فى خلقه ، لم يطلع على ذلك ملك مقرب ولا نبى مرسل ، والتعمق والنظر فى ذلك ذريعة الحذلان ، وسلم الحرمان ، ودرجة الطغيان ، فالحذر كل الحذر من ذلك نظرا وفكرا ووسوسة فإن الله تعالى طوى علم القدر عن أنامه ، ونهاهم عن مرامه ، كا قال تعالى فى كتابه: ﴿ لا يسأل عما يفعل وهم يسألون ﴾ (٢) فمن سأل: لم فعل ؟ فقد رد حكم الكتاب ومن رد حكم الكتاب كان من الكافرين (٢).

قال الشارح معلقا على قوله: فمن سأل ... إلخ: اعلم أن معنى العبودية والإيمان بالله وكتبه ورسله – على التسليم وعدم الأسئلة عن تفاصيل الحكمة في الأوامر والنواهي والشرائع. ولهذا لم يحك الله عن أمة نبي صدقت بنبيها وآمنت بما جاء به أنها سألته عن تفاصيل الحكمة فيما أمرها به ونهاها عنه وبلغها عن ربها ، ولو فعلت ذلك لما كانت مؤمنة بنبيها بل انقادت وسلمت وأذعنت ، وما عرفت من الحكمة عرفته وما خفي عنها لم تتوقف في انقيادها وتسليمها على معرفته ولاجعلت ذلك من شأنها (أ). اه. .

وفى الختام أقول : إن الإيمان بالقدر ركن من أركان الإيمان لا يتحقق إيمان عبد إلا به . وقد ذكرت ما وجدته عن الإمام أحمد من روايات في مسائل القدر

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى : ۲/۸ – ٤٠٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء /٢٣ .

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحارية ص: ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ص ; ٢٩ .

وعلقت عليها بما يقتضيه الحال . ومن أراد الاستزادة فليراجع كتب السلف التي عنيت بهذه المسائل . والله تعالى أعلم .

# قول الإمام أحمد في : من مات من أطفال المسلمين

قال أبو بكر الخلال:

اخبرنی منصور بن الولید<sup>(۱)</sup> أن جعفر بن محمد حدثهم قال : سمعت أبا عبد الله يُسأل عن أطفال المسلمين ؟ فقال : ليس فيهم اختلاف أنهم في الجنة .

المؤمنين وذكروا له حديث عبد الله الميمونى أنهم ذاكروا أبا عبد الله في أطفال المؤمنين وذكروا له حديث عائشة رضى الله عنها وأرضاها في قصة الأنصارى وقول النبي صلى الله عليه وسلم فيه (٢) فسمعت أبا عبد الله يقول غير مرة وهذا حديث وذكر فيه رجلاً ضعفه: طلحة .

الله الجنة ، ثم أملى على المجنة على الجنة ، ثم أملى على المجنة ، ثم أملى علينا الأحاديث فيه .

١٤٩ - وسمعته غير مرة يقول: هو يرجى لأبويه كيف يشك.
 ١٥٠ - وقال أبو عبد الله: إنما اختلفوا في أطفال المشركين (٢٠).

(٣) أحكام أهل الملل ص ٦٦ ا

(Y) أخرج مسلم: ١٠٥٠/٤ وأبو داود: ٥٨٦٥ ، النسائي ح: ١٩٤٩ وابن ماجه في المقدمة ح: ٨٢ عن طلحة بن يحيى عن عمته عائشة بنت طلحة عن عائشة أم المؤمنين قالت: دُعي رسول الله صلى الله عليه وسلم الى جنازة صبى من الأنصار فقلت: يا رسول الله طوبى لهذا عصفور من عصافر الجنة لم يعمل السوء ولم يدركه. قال : ﴿ أُوغِير ذلك يا عائشة إن الله خلق للجنة أهلا خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم ، وخلق للنار أهلا خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم ، وطلحة هو ابن يحيى بن طلحة بن عبيد النيمي المدنى ، صدوق يخطئ ، تقريب : ١٨٠٥٠ . وقال عنه الإمام أحمد : صالح الحديث . إنما أنكر عليه حديث ﴿عصفور من عصافير الجنة ، تهذيب : ٢٧/٥٠ . وقد تابعه فضيل بن عمرو . كا عند مسلم : ٢٠٥٠/٤ بلفظ مقارب ثما تقدم .

<sup>(</sup>١) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

### التعليق :

إن ما ذهب إليه الإمام أحمد من أن أطفال المسلمين في الجنة هو - والله أعلم - الصواب وهو ما يكاد يكون مجمعا عليه بين العلماء . والأدلة على ذلك كثيرة منها : ما أخرجه البخاري (أعن أنس رضى الله عنه قال : قال النبي صلى الله عليه وسلم : « ما من الناس من مسلم يتوفي له ثلاث لم يبلغوا الحنث إلا أدخله الله الجنة بفضل رحمته إياهم » . وأحرج البخاري (أومسلم عن ألي سعيد الخدري رضى الله عنه أن النساء قلن للنبي صلى الله عليه وسلم اجعل من النا يوما . فوعظهن وقال : « أيما أمرأة مات لها ثلاثة من الولد كانوا لها حجابا من النار » . قالت امرأة : واثنان ؟ قال : « واثنان » واللفظ للبخاري . وأخرج مسلم عن أبي هريرة قال : أتت امرأة النبي صلى الله عليه وسلم بصبي لها . هقالت : يا نبي الله ادع الله له . فلقد دفنت ثلاثة . قال : « دفنت ثلاثة » ؟ قالت : نعم . قال : « لقد احتظرت بحظار شديد من النار » . والأحاديث الصحيحة في هذا كثيرة .

قال ابن حجر : إن من يكون سببا فى حجب النار عن أبويه أولى بأن يحجب هو لأنه أصل الرحمة وسببها<sup>(ه)</sup> . اهـ .

قلت : وهو ما أشار إليه أحمد بقوله السابق : هو يرجى لأبويه كيف يشك وقد جاء فى بعض الأحاديث التصريح بدخولهم الجنة منها : ما أخرجه مسلم أن عن أبى حسان قال : قلت لأبى هريرة : إنه قد مات لى ابنان فما أنت محدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بحديث تطيب به أنفسنا عن موتانا ؟ قال : نعم « صغارهم دعاميص الجنة يتلقى أحدهم أباه ، – أو قال أبويه – ، فيأخذ بثوبه ، – أو قال بيده – ، كما آخذ أنا بصنفة ثوبك هذا . فلا

<sup>(</sup>١) ف الصحيح : ١١٨/٣ .

<sup>(</sup>٢) ف الصحيح : ١١٨/٣ -

<sup>(</sup>٣) في الصحيح : ٢٠٢٨/٤ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح : ٢٠٣٠/٤ .

<sup>(</sup>٥) فتح البارى : ٣٤٤/٣ .

<sup>(</sup>٦) في الصحيح : ٢٠٢٩/٤ .

يتناهى – أو قال : فلا ينتهي – حتى يدخله الله وأباه الجنة » قال مسلم : وفي رواية سويد قال : حدثنا أبوالسليل . وحدثنيه عبيد الله بن سعيد . حدثنا يحيي ( يعنى ابن سعيد عن التيمَى بهذا الإسناد ) وقال : فهل سمعت من رسول الله

صلى الله عليه وسلم شيئا تطيب به أنفسنا عن موتانا ؟ قال : نعم . وأخرج النسائي (١) عن معاوية بن قرة عن أبيه رضى الله عنه أن رجلا أتي النبي صلى الله عليه وسلم ومعه ابن له فقال له : « أتحبه » فقال : أحبك الله كما أحبه .

فمات ففقده فسأل عنه فقال : « ما يسرك أن لا تأتى بابا من أبواب الجنة الاوجدته عنده يسعى يفتح لك » . قال ابن حجر : إسناده صحيح (٢٠).

وأخرج ابن ماجه (٢) عن حريز بن عثمان ، عن شرحبيل بن شفعة قال : لقيني عتبة بن عبد السلمي فقال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ﴿ مَا من مسلم يموت له ثلاثة من الولد ، لم يبلغوا الحنث إلا تلقوه من أبواب الجنة الثمانية ، من أيها شاء دخل ﴾ . قال المحقق : في الزوائد : في إسناده شرحبيل بن شفعة ، ذكره ابن حُبان في الثقات . وقال أبو داود : شرحبيل وحزيز ، كلهم ثقات . اهـ . وباقى رجال الإسناد على شرط البخارى . اهـ .

والحاصل أن الأحاديث الدالة على أنهم في الجنة كثيرة (1).

قال النووى : أجمع من يعتد به من علماء المسلمين على أن من مات من أطفال المسلمين فهو من أهل الجنة لأنه ليس مكلفا وتوقف فيه بعض من لا يعتد به لحديث عائشة (°) وأجاب العلماء بأنه لعله نهاها عن المسارعة إلى القطع من غير أن يكون عندها دليل قاطع كما أنكر على سعد بن أبى وقاص فى قوله : أعطه إنى لأراه مؤمنا قال « أو مسلماً » الحديث (١) . ويحتمل أنه صلى الله عليه وسلم قال هذا قبل أن يعلم أن أطفال المسلمين في الجنة فلما علم قال ذلك في قوله

<sup>(</sup>١) في السنن : ٢٣/٤ .

<sup>(</sup>۲) فتح البارى : ۱۲۱/۳ .

<sup>(</sup>٣) في السنن : ١٢/٢ه أ.

<sup>(</sup>٤) راجع فتح البارى : ۲۲۸ – ۱۲۴ ، ۲۲۶ – ۲۲۸ .

<sup>(</sup>٥) المتقدم ص: ١٧٠.

<sup>(</sup>١) تقدم ص: ١٠٩.

صلى الله عليه وسلم و ما من مسلم يموت له ثلاثة من الولد لم يبلغوا الحنث إلا أدخله الله الجنة بفضل رحمته إياهم . وغير ذلك من الأحاديث والله أعلم (١).

ونقل عن المازرى قوله: أما أولاد الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم فالإجماع متحقق على أنهم فى الجنة وأما أطفال من سواهم من المؤمنين فجماهير العلماء على القطع لهم بالجنة ، ونقل جماعة الإجماع فى كونهم من أهل الجنة قطعا لقولة تعالى : ﴿ والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم ﴾ وتوقف بعض المتكلمين فيها وأشار إلى أنه لايقطع لهم كالمكلفين ، والله أعلم (٢).

قال ابن حجر: قال القرطبي نفي بعضهم الخلاف في ذلك ، وكأنه عني ابن أبي زيد فإنه أطلق الإجماع في ذلك ، ولعله أراد إجماع من يعتد به (٢).

وقال أيضا<sup>(٤)</sup>: « وكون أولاد المسلمين في الجنة قاله الجمهور ووقفت طائفة قليلة »<sup>(٥)</sup>. اهـ.

قلت : وقول الإمام أحمد : 3 ليس فيهم اختلاف أنهم في الجنة ٤ محمول على إجماع الجمهور ممن يعتد بقولهم .

<sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووى : ۲۰۷/۱۹ .

<sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووی : ۱۸۳/۱۹ . (۳) فتح الباری : ۲٤۰/۳ .

<sup>(</sup>۱) کے اپاری (۱) (۱) آی ابن حجر .

<sup>(</sup>٥) أغّس المصدر: ١٢٤/٣ .

## قول الإمام أحمد في : من مات من أطفال المشركين

قال أبو بكر الحلال :

اوا – رأيت فى كتاب لهــارون المستملى<sup>(۱)</sup> قال أبو عبد الله : إذا سأل الرجل عن أولاد المشركين مع آبائهم . فإنه أصل كل خصــومة ولا يســأل عنه إلا رجل الله أعلم به .

قال : ونحن نمر هذه الأحاديث على ما جاءت ونسكت ولا نقول شيئاً(١)

الله سُعُل عن أطفال عن أطفال عن الله سُعُل عن أطفال الله سُعُل عن أطفال المشركين فلم يقل شيعًا .

107 - وفي رواية حنبل بن إسحاق أنكر على السائل سؤاله .

105 - أخبرنى عبد الله بن محمد قال : حدثنا بكر بن محمد أبيه عن أبى عبد الله وسأله عن أولاد المشركين فقال : أذهب إلى قول النبى صلى الله عليه وسلم : « الله أعلم بما كانوا عاملين » (٥) .

ونحو هذه الرواية نقل عنه أبو طالب<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>۱) هارون بن سفیان المستملی ، قال أبو بكر الخلال : رجل قدیم مشهور معروف عنده عن آبی عبد الله مسائل كثیرة ، توفی سنة سبع وأربعین ومتین . ت/بغداد : ۲٤/۱٤ ، طبقات الحنابلة : ۲/مهر ۳۹۰ – ۳۹۰ .

٢٠) أحكام أهل الملل ص: ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن عبد الحميد القطان ، ثقة . ت/بغداد : ١٠٥/١ .

 <sup>(</sup>٤) قال عنه أبو بكر الخلال : كان أبو عبد الله يقدمه ويكرمه وعنده مسائل كثيرة سمعها من أبى عبد الله
 . طبقات الحنابلة ١٩٩/١ .

قلت : وهو هنا يروى عن أبيه عن عبد الله وأبوه هو: محمد بن الحكم تقدمت ترجمته ص : ١٤٤ . (ه) أنه حد الرخل من الامه من السهام . مدس من الرحم الله عن المراحم المراحم المراحم المراحم المراحم المراحم الم

 <sup>(°)</sup> أخرجه البخارى : ۲٤٥/۳ ح ۱۳۸۳ ، ۱۳۸۶ ومسلم ۲۰٤۹ من جديث أبى هريرة .
 (٦) أحكام أهل الملل ص : ۳۷ .

#### التعليق :

هذا ما وجدته من روايات مسندة عن الإمام أحمد وسأورد الآن ما جاء حول هذا الموضوع فأقول وبالله التوفيق: جاء فى رواية أبى طالب: « أن أبا عبد الله سئل عن أطفال المشركين فقال: كان ابن عباس يقول: فأبواه يهودانه وينصرانه حتى سمع: « الله أعلم بما كانوا عاملين » فترك قوله وهى صحاح وغرجها كلها صحيح. اه.

وقول ابن عباس هذا رواه أحمد (۱) عن عمار بن أبى عمار عن ابن عباس قال : أتى على زمان وأنا أقول : أولاد المسلمين مع المسلمين وأولاد المشركين مع المشركين حتى حدثنى فلان عن فلان أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عنهم فقال : « الله أعلم بما كانوا عاملين » . قال : فلقيت الرجل فأخبرنى فأمسكت عن قولى . اه .قال الألباني : إسناده صحيح (۲) .

والحديث في الصحيحين عن ابن عباس قال: سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أولاد المشركين فقال: « الله إذ خلقهم أعلم بما كانوا عاملين ه (۲).

وقد تقدم قول أبى عبد الله فى رواية جعفر بن محمد وعبد الملك الميمونى حيث قال فى أطفال المسلمين : ليس فيهم اختلاف أنهم فى الجنة ، إنما اختلفوا فى أطفال المشركين .

قلت : والخلاف في مصير أولاد المشركين كبير والذي يظهر من إحدى الروايتين عن أحمد الإمساك .

وهذا عرض للأقوال واستعراض للأدلة وما رجحه العلماء:

قال الحافظ ابن حجر: اختلف العلماء قديما وحديثا في هذه المسألة على أقوال :

<sup>(</sup>١) في المسند : ٥/٧٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : السنة لابن أبي عاصم : ٩٦/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : فتع البارى : ٣٤٥/٣ ، وصحيح مسلم : ٢٠٤٩/٤ ،

أحدها : أنهم في مشيئة الله تعالى ، وهو منقول عن الحمادين وابن المبارك وإسحاق ونقله البيهقي في الاعتقاد(١) عن الشافعي في حق أولاد الكفار خاصة ، قال ابن عبد البرا: وهو مقتضى صنيع مالك ، وليس عنده في هذه المسألة شيء منصوص ، إلا أن أصحابه صرحوا بأن أطفال المسلمين في الجنة وأطفال الكفار خاصة في المشيئة ، والحجة فيه حديث : « الله أعلم بما كانوا عاملين ۽ <sup>(۱)</sup> .

ثانيها : أنهم تبع لآبائهم فأولاد المسلمين في الجنة وأولاد الكفار في النار وحكاه ابن حزم عن الأزارقة (٢) من الخوارج واحتجوا بقوله تعالى : ﴿ رَبُّ لَا تذر على الأرض من الكافرين دياراً ﴾(1) وتعقبه بأن المراد قوم نوح خاصة وإنما دعى بذلك لما أوحى الله إليه : ﴿ أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن ﴾ (٥) وأما حديث : « هم من آبائهم أو منهم ٥ (١) فذاك ورد في حكم الحربي وروى أحمد من حديث عائشة سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ولدان المسلمين ، قال : « في الجنة » . وعن أولاد المشركين ، قال : « في النار » . فقلت : يا رسول الله لم يدركوا الأعمال ، قال : ٥ ربك أعلم بما كانوا عاملين ، لو شئت لأسمعتك تضاغيهم في النار »(٧). وهو حديث ضعيف جدا لأن في إسناده أبا عقيل مولى بهية وهو متروك<sup>(٨)</sup>

ثالثها : أنهم يكونون في برزخ بين الجنة والنار ، لأنهم لم يعملوا حسنات يدخلون بها الجنة ولا سيئات يدخلون بها النار<sup>(٩)</sup> .

<sup>(</sup>١) انظر : الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد ص : ١٠٧ – ١٠٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : تعليق ابن القيم على هذا القول في طريق الهجرتين ص : ٣٩٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر التعريف بهذة الفرقة ص: ١٧٨ ، ٣٤٨/٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة نوح /٢٦ .

<sup>(</sup>۵) سورة هود /۳٦ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد : ٣٨/٤ ، ١٧ ، والبخارى : ٣١/٤ ، ومسلم : ١٣٦٤/٣ من حديث الصعب بن جنامة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٧) انظر : المسند : ٢٠٨/٦ . والسنة لابن أبي عاصم ص: ٩٤ – ٩٥ .

<sup>(</sup>٨) انظر : تعليق ابن القيم على هذا القول في طريق الهجرتين ص : ٣٩٦ – ٣٩٦ .

<sup>(</sup>٩) نفس المصدر ص: ٣٩٤ - ٣٩٤ .

رابعها: خدم أهل الجنة ، وفيه حديث عن أنس ضعيف (١) أخرجه أبو داود الطيالسي وأبو يعلى ، وللطبراني والبزار من حديث سمرة مرفوعاً : « أولاد المشركين خدم أهل الجنة » وإسناده ضعيف (٢) .

خامسها : أنهم يصيرون تراباً ، روى عن ثمامة بن أشرس $^{(7)}$  .

سادسها : هم في النار حكاه عياض عن أحمد وغلطه ابن تيمية بأنه قول لبعض أصحابه ولا يحفظ عن الإمام أصلاً (<sup>(3)</sup>.

سابعها: أنهم يمتحنون فى الآخرة بأن ترفع لهم نار ، فمن دخلها كانت عليه بردا وسلاما ، ومن أبى عُذب . أخرجه البزار من حديث أنس وأبى سعيد وأخرجه الطبرانى من حديث معاذ بن جبل وقد صحت مسألة الامتحان فى حق المجنون ومن مات فى الفترة من طرق صحيحة ، وحكى البيهقى فى كتاب الاعتقاد أنه المذهب الصحيح (٥) وتعقب بأن الآخرة ليست دار تكليف فلا عمل فيها ولا ابتلاء ، وأجيب بأن ذلك بعد أن يقع الاستقرار فى الجنة أو النار وأما فى عرصات القيامة فلا مانع من ذلك . وقد قال تعالى : ﴿ يوم يكشف عن ساق ويدعون

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم : واحتج هؤلاء بما رواه يعقوب بن عبد الرحمن القارى ، عن أبى حازم المدينى ، عن يزيد الرقاشى ، عن أنس .

قال الدارقطنى : ورواه عبد العزيز الماجشون عن ابن المنكدر عن يزيد عن أنس عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : 3 سألت ربى للاهين من ذرية البشر أن لايعذبهم ، فأعطانيهم ، فهم خدام أهل الجنة ٤ يعنى الصبيان فهذان طريقان ، وله طريق ثالث عن فضيل بن سليمان عن عبد الرحمن ابن إسحاق عن الرحمى عن أنس قال ابن قتية : اللاهون من لهيت عن الشيء إذا غفلت عنه وليس هو من لهوت ، وهذه الطرق ضعيفة ، فإن يزيد الرقاشي واه ، وفضيل بن سليمان متكلم فيه وعبد الرحمن بن إسحاق ضعيف . طريق الهجرتين ص : ٣٩٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : مجمع الزوائد : ٢١٩/٧ .

 <sup>(</sup>٣) التميرى وإليه ينسب الثامية من فرق المعتزلة وذكر الشهرستانى عنه مثل هذا فى أطفال المؤمنين
 أيضاً .انظر : الملل والنحل بهامش الفصل : ١٩٩١ .

<sup>(</sup>٤) قال ابن القيم : وهذا قول جماعة من المتكلمين وأهل التفسير وأحد الوجهين لأصحاب أحمد ،وحكاه القاضى نصاً عن أحمد . طريق الهجرتين ص : ٣٨٩ . وانظر تعليقه على هذا القول من ص : ٣٨٩ - ٣٩١ .

<sup>(</sup>٥) راجع الكتاب المذكور ص : ١١١ – ١١٢ .

إلى السجود فلا يستطيعون ﴾ (١) وفي الصحيحين أن الناس يؤمرون بالسجود فيصير ظهر المنافق طبقا فلا يستطيع أن يسجد (٢) (٢).

(١) سورة القلم /٤٢ .

(٢) أخرج البخارى: ١٦٠/ ٤٢ ومسلم: ١٦٨/١ من حديث أبي سعيد الخدرى يرويه عن النبي صلى الله عليه وسلم في أهوال ومشاهد يوم القيامة: ٥ ... فيكشف عن ساقه ، فيسجد له كل مؤمن، ويبقى من كان بسجد لله رياء وسمعة فيذهب كيما بسجد فيعود ظهره طبقا واحدا ٤ . الحديث ماالفظ المانيان المانيان

ويبخى عن ما ويعاد الله والمنط المساب المنا بسبب المعاد المداهب المختلفة والمنط المنافلة والمنط المنافلة المنافلة المنافلة في المنافلة في المنافلة في المنافلة ويرسل إليهم هناك رسول وإلى كل من لم تبلغه المنافلة المنافلة ويرسل إليهم هناك رسول وإلى كل من لم تبلغه الدعوة فمن أطاع الرسول دخل الجنة ومن عصاه أدخله النار . وعلى هذا يكون بعضهم فى الجنة وبعضهم فى النار . وبهذا يتألف شمل الأدلة كلها وتتوافق الأحاديث ويكون معلوم الله الذى أحال عليه النبي صلى الله عليه وسلم حيث يقول : « الله أعلم بما كانوا عاملين » يظهر حينئذ ويقع الثواب والعقاب عليه حال كونه معلوما علما خارجياً لاعلما بجرداً ، ويكون النبي صلى الله عليه وسلم قد رد جوابهم إلى علم الله فيهم ، والله يرد ثوابهم وعقابهم إلى معلومه منهم ، فالخبر عنهم مردود إلى معلومه وقد جاءت بذلك آثار كثيرة يؤيد بعضها بعضاً .. » ثم ساق ما يزاه مؤيداً لقوله ورد على ما يرد من اعتراضات . راجع طريق الهجرتين ص : ٣٩٦ - ٢٠١ . وقد أيد شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية هذا القول إذ يقول : « ولهذا لما سئل رسول الله صلى الله علم من يؤمن منهم ومن يكفر لو بلغوا . ثم إنه قد جاء في حديث إسناده مقارب عن أبى هريرة يعلم من يؤمن منهم ومن يكفر لو بلغوا . ثم إنه قد جاء في حديث إسناده مقارب عن أبى هريرة يعلم من يؤمن منهم ومن يكفر لو بلغوا . ثم إنه قد جاء في حديث إسناده مقارب عن أبى هريرة رضى الله عنه : عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « إذا كان يوم القيامة فإن الله يمتحنهم ويعث إليهم رسولا فى عرصة القيامة ، فمن أجابه أدخله الجنة ومن عصاه أدخله النار » فهنالك يظهر فيهم إليهم رسولا فى عرصة القيامة ، فمن أجابه أدخله الجنة ومن عصاه أدخله النار » فهنالك يظهر فيهم

ما علمه الله سبحانه و يجزيهم على ما ظهر من العلم وهو إيمانهم وكفرهم ، لا على مجرد العلم . وهذا أجود ما قبل في الفتاوي : وهذا أجود ما قبل في أطفال المشركين وعليه تنزل جميع الأحاديث . مجموع الفتاوي : ١٤٦/ - ٢٤٦/ . وفي موضع آخر قال : وأما أطفال المشركين فأصح الأجوبة فيهم جواب رسول الله صلى الله عليه وسلم : « الله أعلم بما كانوا عاملين » فلا يحكم على معين منهم بجنة ولا بنار ويروى « أنهم يوم القيامة بمتحنون في عرصات القيامة ، فمن أطاع حينفذ دخل الجنة ومن عصى دخل النار.

ودلت الأحاديث الصحيحة أن بعضهم فى الجنة وبعضهم فى النار » . مجموع الفتاوى : ٣١٢/٤ . قلت : « قد لايكون الفرق جوهرياً بين من قال : « يرسل إليهم رسولاً وبين من قال : ترفع لهم نار . فالحاصل من القولين أبهم يمتحنون فى الآخرة وقد ساق البيهقى فى الاعتقاد ص : ١١١ –

١١٢ وابن القيم في المصدر السابق ما جاء في هذا الباب من آثار فراجعهما .

ثامنها: أنهم في الجنة. قال النووى (١): وهو المذهب الصحيح المختار الذي صار إليه المحققون لقوله تعالى: ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ وإذا كان لا يعذب العاقل لكونه لم تبلغه الدعوة فلأن لا يعذب غير العاقل من باب الأولى، ولحديث سمرة (١) المذكور في هذا الباب، ولحديث عمة حنساء (١) المتقدم، ولحديث عائشة (١) الآتي قريباً.

**تاسعها** : الوقف<sup>(٥)</sup> .

عاشرها: الإمساك (١) وفي الفرق بينهما دقة (٢).

قال ابن القيم : وقد نقل عن ابن عباس ومحمد بن الحنفية والقاسم بن محمد وغيرهم أنهم كرهوا الكلام في هذه المسألة جملة (^) .

 <sup>(</sup>١) انظر : مسلم بشرح النووى : ٢٠٧/١٦ - ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) يرفعه : ﴿ أُولَادُ الْمُشْرَكِينَ خَدْمُ أَهُلَ الْجِنَّةُ ﴾ وقد تقدم ص : ١٧٩ .

 <sup>(</sup>٣) قلت يا رسول الله من في الجنة ؟ قال : ١ النبي في الجنة ، والشهيد في الجنة ، والمولود في الجنة » .
 قال ابن حجر : رواه أحمد : ٥٨/١ ، ٥٠٩ وإسناده حسن .

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر : وروى عبد الرزاق : من طريق أبي معاذ ، عن الزهرى ، عن عروة عن عائشة قالت : « سألت خديجة النبي صلى الله عليه وسلم عن أولاد المشركين فقال : هم مع آبائهم ، ثم سألته بعد ذلك فقال : الله أعلم بما كانوا عاملين ، ثم سألته بعد ما استحكم الإسلام فنزل : ﴿ ولا تزر وازرة وزر أخرى ﴾ قال : هم على الفطرة أو قال : « في الجنة » . وأبو معاذ هو سليمان بن أرقم وهو ضعيف ، ولو صح هذا لكان قاطعاً للنزاع رافعاً لكثير من الإشكال المتقدم . فتح البارى : ٢٤٧/٣.

وقد على ابن القيم على هذا القول وساق ما احتج به أصحابه ثم قال : وهذه حجج كما ترى قوة وكثرة ولاسبيل إلى دفعها . وسيأتى إن شاء الله فصل النزاع فى هذه المسألة والقول بموجب هذه الحجج الصحيحة كلها . طريق الهجرتين ص : ٣٩١ – ٣٩٣. قلت يشير بقوله الأخير هذا إلى ما قدمناه من ترجيحه لامتحانهم فى الآخرة .

<sup>(</sup>٥) انظر : تعليق ابن القيم على هذا في طريق الهجرتين ص : ٣٨٧ - ٣٨٩ .

<sup>(</sup>٦) انظر : رواية هارون المستملي وجعفر بن محمد عن أحمد ص : ١٥٧ فظاهرهما الإمساك والله أعلم .

<sup>(</sup>٧) فتح البارى : ٣٤٦/٣ - ٣٤٧ . وللمزيد : انظر : ما ذكره ابن حزم فى كتابه الفصل فى الملل والأهواء والنحل : ٧٢/٤ - ٧٩ .

<sup>(</sup>٨) ساريق الهجرتين ص : ٤٠١ – ٤٠٢ .

وفى موضع آخر قال: وفى صحيح أبى حاتم ابن حبان من حديث جرير ابن حازم قال: سمعت أبا رجاء يقول وهو على المنبر: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا يزال أمر هذه الأمة قواما (۱) – أو مقاربا – ما لم يتكلموا فى الولدان والقدر (۱)

قال : أبو حاتم : والولدان أراد به أطفال المشركين .

قال ابن القيم معلقا: وأما حديث أبى رجاء العطاردى عن ابن عباس ، ففى القلب من رفعه شيء ، وإن أخرجه ابن حبان فى صحيحه (١). وهو يدل على ذم من تكلم فيهم بغير علم . أو ضرب النصوص بعضها ببعض فيهم . كا ذم من تكلم في القدر بمثل ذلك ، وأما من تكلم فيهم بعلم وحق فلا (١).

(1) طريق الهجرتين ص : ٣٨٧ ، ٣٨٩ .

<sup>(</sup>١) في صحيح ابن حيان ۽ مؤاتيا ۽ .

<sup>(</sup>٢) انظره فى صحيح ابن حبان : ٢٥٥/٨ – ٢٥٦ عن أبى رجاء العطاردى قال : سمعت ابن عباس وهو يقول على المنبر : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم . فذكره . وذكره الهيشمى فى موارد الظمآن ص : ٤٥١ .

<sup>(</sup>٣) الحديث ذكره الهيمى في مجمع الزوائد: ٢٠٢/٧ وقال: رواه البزار والطبراني في الكبير والأوسط ورجال البزار رجال الصحيح. اهـ.

وذكر الحديث الهيشمي أيضاً في كشف الأستار عن زوائد البزار : ٣٥/٣ – ٣٦ ، وقال : قال البزار : قد رواه جماعة فوقفوه على ابن عباس .

## قول الإمام أحمد في معنى حديث : « كل مولود يولد على الفطرة »

#### قال أبو بكر الخلال:

مولود يولد على الفطرة الله عدد بن يحيى الكحال أنه قال لأبي عبد الله : « كل مولود يولد على الفطرة الله عن الفطرة التي فطر الله عز وجل الناس عليها شقى أو سعيد (٢) .

• نقل مثل هذا عن أحمد الفضل بن زياد وحنبل بن إسحاق وأبو الحارث الصائغ وعلى بن سعيد<sup>(۲)</sup> والحسن بن ثواب<sup>(٤)</sup> وعنده قال :

التى خلقه عليها من الشقاء والسعادة التى سبقت فى الكتاب . ارجع فى ذلك الأصل (٥٠) .

۱۵۷ – وفى رواية عبد الملك الميمونى ... قال – أى أحمد – والذى نقول : كل مولود يولد على الفطرة الأولى التى فطر الله الناس عليها قلت : فما الفطرة الأولى هي الدين . قال لى : نعم ... (١) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى: ۲٤٥/۳ ومسلم: ۲۰٤٧/٤ من حديث أبى هريرة قال : قال النبى صلى الله عليه وسلم: وكل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أوينصرانه أويمجسانه ، كمثل البهيمة تنتج البهيمة هل ترى فيها جدعاء و واللفظ للبخارى ولفظ مسلم: وكما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء و .

 <sup>(</sup>٢) السنة (ق ٨٦/أ) ونقله ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة : ٣٢٨/١ .
 (٣) أحكام أهل الملل للخلال ص : ٣٨ .

<sup>(</sup>ع) قال عنه أبو بكر الخلال : « كان شيخاً جليل القدر وكان له بأبي عبد الله أنس شديد » . اهـ . وقال الدارقطني « ثقة » . ت/بعداد : ۲۹۲/۷ ، طبقات الحنابلة : ۱۳۱/۱ .

<sup>(</sup>٥) أحكام أهل الملل ص: ٣٨.

<sup>(</sup>٦) انظ الرواية بأكملها في المصدر السابق.

١٥٨ – وأجـاب في رواية يوسف بن موسى : الفطرة التي فطر الله العباد غليها <sup>(۱)</sup> .

١٥٩ – وفي رواية أحمد بن الحسين بن حسان : الفطرة التي فطر الله عز وجل التي فطر الناس عليها<sup>(١)</sup>

 ١٦٠ - وفي الشقاء والسعادة : نقبل عنه حنبل بن إسحاق أنه قبال : والشقوة والسعادة مكتوبان على العبد واحتج بحديث النبي صلى الله عليه وسلم : « فمنهم من يولد مؤمنا ويحيا مؤمنا ويموت كافراً ومنهم من يولد كافراً ويحيا كافراً ويموت مؤمناً ﴾ . قال : هذا من كتب الله عليه الشقاء والسعادة .

١٦١ – وفي موضع آخر قال : قلت له : الشقاء والسعادة مكتوبان على العبد . قال : نعم سابق في علم الله وهما في اللوح المحفوظ قبل أن يخلقه والشقاء والسعادة من الله عز وجل .... الشقى من شقى في بطن أمه .

١٦٢ – وفي رواية أحرى : الشقاء والسعادة مكتوبان على ابن آدم قبل أن يخلق ونحن في أصلاب الآباء<sup>(٣)</sup> .

١٦٣ - وفي رواية الفضل بن زياد: قبل له الشقى من شقى في بطن آمه . قال : نعم . الشقى من شقى في بطن أمه (٤) .

١٦٤ - وفي رواية يوسف بن موسى قيل له : الشقاء والسعادة مقدران على العباد . قال : نعم . قيل له : والناس يصيرون إلى مشيئة الله من حسن أو شيء . قال : نعم <sup>(ه)</sup>

170 – وفي رواية أبي الحارث الصائغ: من كتب سعيدا فهو سعيد ومن كتب شقيا فهو شقى<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر. (٢) السنة للخلال (ق ٨٦/ب).

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (ق ٩١/ب) ونقله ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة ١٤/٢ .

<sup>(</sup>٦) السنة للخلال (ق ٨٧ / أ)وانظر قول الإمام أحمد في أفعال العباد ص: ١٤٧.

#### التعليق :

المشهور عن الإمام أحمدفى تفسير قول النبى صلى الله عليه وسلم : «كل مولود يولد على الفطرة »(١) أى على ما كتب له من شقاوة وسعادة (٢) وقد نقل هذا التفسير أيضاً عن جملة من العلماء منهم عبد الله بن المبارك .

يقول الحافظ ابن حجر: اختلف السلف في المراد بالفطرة في هذا الحديث على أقوال كثيرة ، وحكى أبو عبيد أنه سأل محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة عن ذلك فقال: كان هذا في أول الإسلام قبل أن تنزل الفرائض ، وقبل الأمر بالجهاد . قال أبو عبيد: كأنه عنى أنه لو كان يولد على الإسلام فمات قبل أن يهوده أبواه مثلا لم يرثاه ، والواقع في الحكم أنهما يرثاه فدل على تغير الحكم وقد تعقبه ابن عبد البر وغيره . وسبب الاشتباه أنه حمله على أحكام الدنيا . فلذلك ادعمى فيه النسخ . والحق أنه إخبار من النبي صلى الله عليه وسلم بما وقع في نفس الأمر ، و لم يرد به إثبات أحكام الدنيا وأشهر الأقوال أن المراد وقع في نفس الأمر ، و لم يرد به إثبات أحكام الدنيا وأشهر الأقوال أن المراد وأجمع أهل العلم بالتأويل المراد بقوله تعالى : ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها ﴾ وبحديث عياض بن حمار عن النبي عليها أنه أنه عليه وسلم فيما يرويه عن ربه : « إني خلقت عبادى حنفاء كلهم ،

 <sup>(</sup>١) قال الخطابى: « أصل الفطرة ابتداء الخلق ومنه قول الله سبحانه : ﴿ الحمد الله فاطر السموات والأرض ﴾ أى مبتديها . معالم السنن مع سنن أبى داود : ٥٨٨/٥ .

 <sup>(</sup>٣) وهذه إحدى الروايتين عنه وهى المشهورة والأخرى تفسيره لها بالإسلام كما مر فى رواية الميمونى .
 وكما سيذكره ابن حجر فى ثنايا كلامه هذا .

<sup>(</sup>٣) قال ابن تيمية : فالصواب أنها فطرة الله التي فطر الناس عليها ، وهي فطرة الإسلام ، وهي الفطرة التي فطرهم عليها يوم قال في ألست بربكم قالوا بلي كه وهي السلامة من الاعتقادات الباطلة والقبول للعقائد الصحيحة ... ولا يلزم من كونهم مولودين على الفطرة أن يكونوا حين الولادة معتقدين للإسلام بالفعل فإن الله أخرجنا من بطون أمهاتنا لانعلم شيئاً ولكن سلامة القلب وقبوله وإرادته للحق الذي هو الإسلام بحيث لو ترك من غير مغير لما كان إلا مسلماً ه . مجموع الفتاوى : ٢٤٠/٤ للحق الفطرة هي الإسلام .

<sup>(</sup>٤) سورة الروم /٣٠٠ .

فاجتالتهم الشياطين عن دينهم » (۱) الحديث . وقد رواه غيره فزاد فيه : « حنفاء مسلمين » ورجحه بعض المتأخرين بقوله تعالى : ﴿ فطرة الله ﴾ لأنها إضافة مدح ، وقد أمر نبيه بلزومها فعلم أنها الإسلام .

مدح ، وقد امر نبيه بلزومها فعلم انها الإسلام .
وقد قال أحمد : من مات أبواه وهما كافران حكم بإسلامه (۲) واستدل بحديث الباب فدل على أنه فسر الفطرة بالإسلام . وتعقبه بعضهم بأن كان يلزم أن لايصح استرقاقه . ولايحكم بإسلامه إذا أسلم أحد أبويه . والحق أن الحديث سيق لبيان ما هو فى نفس الأمر ، لالبيان الأحكام فى الدنيا . وحكى محمد بن نصر أن آخر قولى أحمد أن المراد بالفطرة الإسلام . قال ابن القيم : وقد جاء عن أحمد أجوبة كثيرة يحتج فيها بهذا الحديث على أن الطفل إنما يحكم بكفره بأبويه ، فإذا لم يكن بين أبوين كافرين فهو مسلم . وروى أبو داود عن حماد ابن سلمة أنه قال : المراد أن ذلك حيث أخذ الله عليهم العهد حيث قال : هو ألست بربكم قالوا بلى هه (٢) ونقله ابن عبد البر عن الأوزاعي وعن سحنون . ونقله أبو يعلى ابن الفراء فى إحدى الروايتين عن أحمد وهو ما حكاه سحنون . ونقله أبو يعلى ابن الفراء فى إحدى الروايتين عن أحمد وهو ما حكاه

الميمونى عنه وذكره ابن بطة (٤). اهـ .
والحاصل أن الراجع تفسير الفطرة بالإسلام وهو مذهب كثير من العلماء

وهو إحدى الروايتين عن أحمد كما عند الميموني . والرواية الأخرى تفيد تفسيره لها بالشقاء والسعادة وهي المشهورة عنه .

ابن تيمية وابن حجر الرواية المشهورة . .

ر۱) أخرجه مسلم : ۲/۱۹۷/٤ .

 <sup>(</sup>١) اخرجه مسلم: ٢١٩٧/٤.
 (٢) قال ابن تيمية معلقاً على الحديث السابق: د إنى خلقت عبادى حنفاء ... ولهذا ذهب الإمام أحمد

رضى الله عنه فى المشهور عنه إلى أن الطفل متى مات أحد أبويه الكافرين حكم بإسلامه لزوال الموجب للتغيير عن أصل الفطرة . وقد روى عنه وعن ابن المبارك، وعنهما : أنهم قالوا : يولد على ما قطر عليه من شقاوة و سعادة ، وهذا القول لاينافى الأول . فإن الطفل يولد سليماً وقد علم الله أنه سيكفر فلابد أن يصير إلى ما سبق له فى أم الكتاب كا تولد الهيمة جمعاء وقد علم الله أنها ستجدع . مجموع الفتاوى : ٢٤٦/٤ ، وانظر : الروايتين والوجهين لأبى يعلى : ٣٧٠/٢ حيث ذكر الروايات عن أحمد فى من مات أبواه أو أحدهما وهما كافران هل محكم بإسلامهم . وقد ذكر

 <sup>(</sup>۳) سورة الأعراف /۱۷۲
 (٤) فتح البارى : ۳٤٨/۳ - ٣٤٩ وقد ذكر أقوالاً أخر . وراجع معالم السنن للخطابي مع سنن
 أبي داود /٨٦ – ٨٨ ومسلم بشرح النووى : ٢٠٨/١٦ .

قال ابن القيم: سبب اختلاف العلماء في معنى الفطرة في هذا الحديث أن القدرية كانوا يحتجون به على أن الكفر والمعصية ليس بقضاء الله بل مما ابتدأ الناس إحداثه ، فحاول جماعة من العلماء مخالفتهم بتأويل الفطرة على غير معنى الإسلام ولا حاجة لذلك . لأن الآثار المنقولة عن السلف تدل على أنهم لم يفهموا من لفظ الفطرة إلا الإسلام ، ولا يلزم من حملها على ذلك موافقة مذهب القدرية ، لأن قوله : « فأبواه يهودانه الخ. محمول على أن ذلك يقع بتقدير الله تعالى ومن ثم احتج عليهم مالك(١) بقوله في آخر الحديث : الله أعلم بما كانواعاملين(١).

وقال ابن حجر : ... فقال مالك : احتج عليهم بآخره « الله أعلم بما كانوا عاملين » .

ووجه ذلك أن أهل القدر استدلوا على أن الله فطر العباد على الإسلام وأنه لا يصل أحدا وإنما يضل الكافر أبواه. فأشار مالك إلى الرد عليهم بقوله: « الله أعلم ، فهو دال على أنه يعلم بما يصيرون إليه بعد إيجادهم على الفطرة ، فهو دليل على تقدم العلم الذي ينكره غلاتهم ، ومن ثم قال الشافعي: أهل القدر إن أثبتوا العلم حصموا(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود عن عبد الله بن وهب قال : سمعت مالكاً قبل له : إن أهل الأهواء يحتجون علينا بهذا الحديث قال مالك : احتج عليهم بآخره ، قالوا أرأيت من بموت وهو صغير قال « الله أعلم ها كانوا عاملين » . سنن أبي داود : ٨٩/٥ .

قلت : يشير بذلك إلى رواية همام وغيره عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ه م من مولود إلا يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه كم تنتجون البيمة هل تجدون فيها من جدعاء حتى تكونوا أنتم تجدعونها ٤ . قالوا : يارسول الله أفرأيت من يموت وهو صغير؟ قال : ٥ الله أعلم بما كانوا عاملين ٤ . أخرجه البخارى : ٤٩٣/١١ ، ومسلم : ٢٠٤٨/٤ .

<sup>(</sup>۲) انظر : فتح البارى : ۲۰۰/۳ .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري : ٢٤٧/٣ .

## مسائل القرآن الكريم

قول الإمام أحمد فى القرآن الكريم . ص : ١٨٧ . معنى قول السلف : « منه بدأ وإليه يعود » . ص : ١٩٢ أدلة الإمام أحمد على أن القرآن الكريم كلام الله غير مخلوق ص:٩٦.

ادله الإمام المحد على أن القرآن الكريم كلام الله غير مخلوق. ص: ١٩٩٠ رسالة الإمام أحمد إلى الحليفة المتوكل فى أمر القرآن. ص: ١٩٩٠ رد الإمام أحمد على الجهمية ونقضه لمزاعمهم. ص: ٢٠٦

قول الإمام أحمد فيمن قال : القرآن مخلوق . ص : ٢٧٣ . أدلة الإمام أحمد على تكفير من قال بخلق القرآن . ص : ٢٧٥

قول الإمام أحمد فيمن قال: لفظى بالقرآن مخلوق. ص: ٢٣٧. قول الإمام أحمد فيمن قال: لفظى بالقرآن غير مخلوق. ص: ٢٤٦ قول الإمام أحمد في الواقفة. ص: ٢٥٧.

قول الإمام أحمد في الإيمان هل هو مخلوق أو لا . ص : ٢٥٧ ما أثر عن الإمام أحمد في حروف المعجم هل هي مخلوقة أم لا. ص: ٢٧٠

# قول الإمام أحمد في القرآن الكريم

#### قال عبد الله بن أحمد بن حبل:

القرآن فقال : كلام الله عز وجل وليس بمخلوق (٢) .

## نقل مثل هذا عن أحمد :

ابن هانىء (٢) وحنبل بن إسحاق (٤) وسليمان بن الأشعث وأحمد بن الحسين ويوسف ابن موسى وإسماعيل بن إسحاق الثقفى (٥) وصالح بن أحمد بن حنبل والحارث بن إبراهيم البزار (٧) وأبو الحارث الصائغ (٨) ويعقوب بن إبراهيم الدورق (١)

<sup>(</sup>١) صدوق فيه تشيع ، نوفى سنة تسع وثلاثين ومثنين . تقريب : ١/٣٥٠ .

<sup>(</sup>٢) السنة (ظ : ق ٦/أ) وفي المطبوع ص : ٢١ ونقله ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة : ١٨٩/١ :

<sup>(</sup>٣) انظر : مسائل ابن هاني ١٥٣/١ ، ١٥٦ ، ١٥٨ والسنة للخلال (ق : ١٥٥/أ) .

<sup>(</sup>٤) انظر : السنة للخلال (ق : ١٥٦/أ ، ١٥٧/أ ، ١٩٣/أ )، ومحنة الإمام أحمد لحنبل بن إسحاق ص : ٦٨ ، ص : ٦٧ .

 <sup>(</sup>٥) انظر : السنة للخلال (ق : ١٥٤/ب) .

<sup>(</sup>٦) لم أجد له ترجمة فيما نظرته من المصادر .

<sup>(</sup>٧) هو : الحسن بن الهيثم البزار ذكره أبو بكر الحلال فقال أخبرنا الحسن بن الهيثم البزار قال : قلت لأحمد بن حنيل : إنى أطلب العلم ، وإن أمى تمنعنى من ذلك تريد منى أن أشتغل بالتجارة قال لى :دارها وارضها ولا تدع طلب العلم ، . اهـ . وذكره ابن الجوزى فيمن حدث عن أحمد . طبقات الحنابلة : ١/٠٤٠ ، مناقب الإمام أحمد ص : ١٣١ ، والمنهج الأحمد : ٣٩٢/١ ، والروايات المتقدمة في السنة للخلال (ق ٥٥١/أ) .

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق (ق ١٥٢/أ ، ١٩٤/ب ، ١٩٦/أ) .

 <sup>(</sup>٩) هو: يعقوب بن إبراهيم بن كثير الدورق، ثقة، توفى سنة اثنتين وخمسين ومئتين وكان من الحفاظ.
 تقريب : ٣٧٤/٢ . طبقات الحنابلة : ١٤/١ .
 والرواية انظرها في السنة للخلال (ق ١٨٨٨).

وهارون بن عبد الله البزاز<sup>(۱)</sup> ومحمد بن سليمان الجوهرى<sup>(۱)</sup> وأبو بكر المروذى<sup>(۱)</sup> وأبو بكر المروذى<sup>(۱)</sup> وأبو محمد فوران<sup>(۱)</sup> وأبو طالب<sup>(۱)</sup> ومحمد بن مسلم بن وارة<sup>(۱)</sup> ومهنا بن يميى<sup>(۱)</sup> وأعين بن زيد الشوبى<sup>(۱)</sup> وعلى بن الفرات الأصبهانی<sup>(۱)</sup> ومحمود بن خالد الخانقينی<sup>(۱)</sup>

(۱) هو : أبو موسى الحمال ، ثقة . قال عنه أبو يكر الخلال : رجل كبير السن قديم السماع ، وكان أبو عبد الله يكرمه ويعرف حقه ، وكان عنده عن أبى عبد اللهجزء كبير مسائل حسان جداً. وأخبرنا المروذى أنه قال : سألت أبا عبد الله عن هارون الحمال ، فقلت : أكتب عنه ؟ فقال : إي والله .

توفى سنة ثلاث وأربعين ومثنين وقد ناهز الثانين . ت/بغداد : ٢٢/١٤ ، طبقات الحنابلة : ٣٩٦/١ ، تقريب ٣١٧/٧ ، تنذين : ٨/١٨

- تقريب ٣١٢/٢ ، تهذيب : ٨/١١ . (٢) السنة للخلال (ق ٩٠/أ) .
  - (٣) المصدر السابق (ق ٢٩٢/أ).
     (١) هم نام الشور عما أم الما
- (٤) هو : عبد الله بن محمد بن المهاجر ، يعرف بفوران . قال الدارقطنى : فوران نبيل جليل ، كان أحمد يجله . الله وذكره أبو بكر الخلال فقال : كان من أصحاب أبى عبد الله الذين يقدمهم ويأنس بهم ويخلو معهم ويستقرض منهم . توفى سنة ست وخمسين ومتين ت/بغداد : ٢٩٩٧ ، طبقات
- الحنابلة : ١٩٥/١ ، مناقب الإمام أحمد ص : ١٣٤ ، المنهج الأحمد :٢٠٢/١ ، وروايته فى السنة للخلال (ق ١٩٥/أ) .
- (٥) نفس المصدر (٩٣/ب).
   (٦) هو : محمد بن مسلم بن عثمان الرازى ، المعروف بابن وارة ، ثقة حافظ ، توفى سنة سبعين ومعتين
- وقيل قبلها . طبقات الحنابلة : ٣٢٤/١ ، تقريب : ٢٠٧/٢ والرواية فى السنة للخلال (ق ١٥١/أ) ونقلها ابن أبي يعلى فى طبقات الحنابلة : ٣٢٤/١
- (٧) السنة للخلال ( ق ١٥١/ب ) . (٨) قال عنه أب حاتم : صلعاق ، وقال اب أن يعلى : أحد أصحاب الإمام أحد الم الذكر ال
- (٨) قال عنه أبو حاتم : صدوق . وقال ابن أبي يعلى : أحد أصحاب الإمام أحمد . اهـ . وذكره ابن
   الجوزى فيمن حدث عن أحمد .
- الجرح والتعديل : ٣٢٥/٢ ، طبقات الحنابلة : ١١٩/١ ، مناقب أحمد ص : ١٢٩، المنهج الأخمد : ٣٨١/١ . والرواية في طبقات الحنابلة يالرقم السابق .
  - (٩) قال ابن ألى يعلى : نقل عن الإمام أحمد أشياء . اهـ . وذكره ابن الجوزى فيمن حدث عن أحمد . . قال أبو حاتم : صدوق .
- الجرح والتعديل : ٢٠١/٦ ، طبقات الحنابلة : ٢٢٩/١ ، مناقب الإمام أحمد ص : ١٣٧ ، المنهج الأحمد : ٤٣٠/١ . والرواية في طبقات الحنابلة ٢٢٩/١ .
- (١٠) ذكره ابن ألى يعلى وابن الجوزى فيمن حدثوا عن الإمام أحمد . قال أبو حاتم : كان صدوقاً : الجرح والتعديل : ٢٩١/٨ ، طبقات الحنابلة : ٣٤٠/١ ، مناقب الإمام أحمد ص : ١٤٢ ، المنهج الأحمد : ٤٤٨/١ .
  - والرواية في طبقات الحنابلة : ٢٤٠/١ .

وأحمد بن سعيد الدارمي<sup>(۱)</sup> ومسدد بن مسرهد<sup>(۱)</sup> وعبدوس بن مالك<sup>(۱)</sup> ومحمد بن عوف الطائي<sup>(۱)</sup> والحسن بن إسماعيل الربعي<sup>(۱)</sup> ومحمد بن حبيب الأندراني<sup>(۱)</sup> وأحمد ابن جعفر الإصطخري<sup>(۱)</sup> والحسن بن<sup>(۱)</sup> أيوب، وسلمة بن شبيب<sup>(۱)</sup>.

#### التعليق :

لعل من المفيد قبل البدء في تفاصيل مسائل القرآن الكريم من الناحية العقدية أن تُعطى نبذة مختصرة عن « فتنة خلق القرآن » ومتى حدثت ومن أحدثها وكيف انتشرت ومن كان وراء انتشارها . فأقول وبالله التوفيق : ان أول ظهور لهذه الفتنة – أو المحنة كما يسميها البعض – كان في آواخر عهد بني أمية على لسان الجعد ابن درهم (١٠٠) وأخذ هذه المقالة وغيرها عن الجهم بن صفوان (١١٠) فنسبت إليه. وفي

<sup>(</sup>۱) هو : أحمد بن سعيد بن صخر الدارمي ، أبو جعفر السرخسي ، ثقة حافظ ، توفى سنة مثنين وثلاث وخسين . ت/بغداد : ١٩٦٤ ، والرواية في المصدر الأخير .

<sup>(</sup>٢) طبقات الحنابلة : ٣٤٢/١ .

<sup>(</sup>٣) رسالة عبدوس (ق ١/ب).

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة : ٣١٣/١ .

<sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة : ١٣٠/١ .

 <sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٢٩٥/١.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق : ٢٩/١ وانظر السنة لأحمد ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٩ .

 <sup>(</sup>A) قال عنه الخطيب : حكى عن أبى عبد الله أحمد بن حنبل . اهـ . وذكره ابن أبى يعلى وابن الجوزى فيمن رووا عن الإمام أحمد .

ت/بغداد : ۲۸۷/۷ ،طبقات الحنابلة : ۱۳۱/۱ ، مناقب الإمام أحمد ص :۱۳۱ ، المنهج الأحمد : ۳۸۷/۱ .

والرواية في شرح أصول السنة للالكائي : ٦٢٣/٢ .

 <sup>(</sup>۹) هو : سلمة بن شبیب المسمعی النیسابوری ، نزیل مکة ، ثقة ، توفی سنة بضع و أربعین ومئتین .
 تقریب : ۳۱۲/۱ ، طبقات الحنابلة : ۱۲۸/۱ .

والرواية في مناقب الإمام أحمد لابن الجوزي ص: ٢٠٥.

 <sup>(</sup>۱۰) قال عنه الذهبي : مبتدع ضال زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلا و لم يكلم موسى تكليما فقتل على ذلك بالعراق يوم النحر نحو سنة ثمان عشرة ومئة . ميزان الاعتدال : ٣٩٩/١ . وانظر شرح السنة للالكائى : ٣٧٨/٣ – ٣٨٥ فقد عقد فصلا تحت عنوان : متى حدث القول بخلق القرآن في الإسلام .

<sup>(</sup>۱۱)تقدمت ترجمته ص: ۷۳.

العهد العباسي وبالتحديد في بداية القرن الثالث أثار هذه المسألة بشر المريسي (۱) وابن أبى دُواد (۲) وظهورها في هذه الفترة احتلف عن ظهورها في أيام الجعد الذي كان مصيره القتل. ففي هذه الفترة استخدم المبتدعة السلطة – وهو ما عنيته بالاختلاف – وحاولوا بكل الطرق إيصال هذا المذهب إلى الناس وإجبارهم على اعتقاده ولا حاجة إلى تفصيل ذلك فقد أعطى من الشرح والتفصيل ما يفي بالغرض إلا أني أشير إلى أن الخليفة العباسي الملقب بالمأمون (۲) – والمشبع بأفكار المعتزلة المتحمس لترويجها وجعلها مذهبا لعامة المسلمين (۱) – خاص معركة شرسة مع أثمة السنة لإجبارهم على القول بخلق القرآن وكان على رأسهم الإمام أحمد بن حنبل ، وقد استخدم معه بالذات كل السبل من حوار وتهديد وقهر إلا أنه رحمه الله كان صامداً ثابتاً على الحق ، ومات المأمون وخلفه أحوه المعتصم (۵) وفعل ما فعله أحوه وزاد عليه ثابتاً على الحق ، ومات المأمون وخلفه أحوه المعتصم (۵)

الخلفاء ص: ٣٠٦

<sup>(</sup>۱) هو: بشر بن غياث بن أبي كريمة مولى زيد بن الخطاب ، كان من أصحاب الرأى ، أخذ الفقه عن أبي يوسف إلا أنه اشتغل بعلم الكلام وجرد القول بخلق القرآن وحكى عنه أقوال شنيعة ومذاهب مستنكرة . توفى سنة ثمان عشرة ومثين .

انظر : ت/بغداد: ٧-٥٦/، ، ميزان الاعتدال : ٣٢٢/١ ، البداية والنهاية : ٢٨١/١٠ . (٢) هو : أحمد بن أبي دُاود الإيادي ، الجهمي ، ولى القضاء في عهد المعتصم والواثق ، كان من رؤوس القاتلين يخلق القرآن وأفتى بقتل الإمام أحمد . توفى سنة مئتين وأربعين . انظر : ت/بغداد : ١٤٠/٤ ،

ميزان/٩٧ ، السير للذهبي : ١٦٩/١١ ، لسان الميزان : ١٧١/١ . (٣) هو : الخليفة أبو العباس عبد الله بن هارون الرشيد بن محمد المهدي ، ابن أبي جعفر المنصور العباسي ، قال

الذهبي : كان كلامه في القرآن سنة اثنتي عشرة ومثنين فأنكر الناس ذلك ، واضطربوا ، و لم ينل مقصوده ففتر إلى وقت .

وقال في موضع آخر : أما مسألة القرآن فما رجع عنها وصمم على امتحان العلماء في سنة ثماني عشرة وشدد عليهم فأخذه الله .

عليهم فاحده الله انظر سيرته في ت/بغداد : ١٨٣/١٠ ، سير أعلام النبلاء : ٢٧٢/١٠ ، البداية والنهاية : ٢٤٤/١٠ ، تاريخ

<sup>(</sup>٤) قال الذهبي : وكان المأمون يجل أهل الكلام ويتناظرون في مجلسه . السير : ٢٨٥/١٠ .

<sup>(</sup>٥) هو : الحليفة : أبو إسحاق محمد بن الرشيد هارون . قال الذهبي : امتحن الناس بخلق القرآن وكتب بذلك إلى الأمصار وأحد بذلك المؤذنين وفقهاء المكاتب . وفي موضع آخر قال : وفي رمضان كانت عنة الإمام أحمد في القرآن وضرب بالسياط حتى زال عقله ولم يجب فأطلقوه . توفي المعتصم سنة سبع وعشرين ومتين . انظر سيرته في ت/بعداد : ٣٤٢/٣ ، السير للذهبي : ٢٩٠/١٠ ، البداية والنهاية : ٢٩٠/١٠ ، تاريخ الجلفاء ص : ٣٣٣ .

ومات المعتصم وخلفه ابنه الواثق<sup>(۱)</sup> الذى سار على نهجهما أيضاً ، ومات الواثق وخلفه أخوه المتوكل<sup>(۲)</sup> فألقى ما توارثه أبوه وأخوه عن المأمون وأنهى هذه الفتنة وقطع دابرها وأظهر السنة فىلله الحمـد والمنة<sup>(۲)</sup> .

والقول بأن القرآن الكريم كلام الله عز وجل غير مخلوق هو مذهب السلف وقد ساق اللالكائي<sup>(١)</sup> جملة عظيمة عن التابعين وتابعيهم كلهم يقول: القرآن كلام الله غير مخلوق.

يقول ابن تيمية: ومذهب سلف الأمة وأئمتها من الصحابة والتابعين لهم بإحسان وسائر أئمة المسلمين كالأئمة الأربعة وغيرهم ما دل عليه الكتاب والسنة، وهو الذي يوافق الأدلة العقلية الصريحة أن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود (٥٠).

<sup>(</sup>١) هو : الخليفة أبو جعفر وأبو القاسم هارون بن المعتصم قال الخطيب : استولى أحمد بن أبى دواد على الواثق وحمله على التشدد فى المحنة والدعاء إلى خلق القرآن . توفى سنة اثنتين وثلاثين ومئتين . انظر سيرته فى ت/بغداد : ١٥/١٤ ، الكامل فى التاريخ : ٢٨/٦٩ ، فوات الوفيات : ٢٢٨/٤ ، تاريخ الخلفاء ص : ٣٦٧ .

<sup>(</sup>٢) ستأتى ترجمته .انظر ص : ١٩٩ .

 <sup>(</sup>٣) انظر : ماذكره شيخ الإسلام ابن تيمية عن موقف الإمام أحمد من هذه الفتنة في مجموع الفتاوى :
 ٢١/٩٣٤ وراجع ص: ١٨٨ .

<sup>(</sup>٤) في كتابه شرح أصول أهل السنة : ٣١٢ - ٣١٢ .

وانظر أيضاً : الاختلاف فى اللفظ لابن قتيبة ص : ٢٤٥ ، ورد الدارمى على بشر المريسى ص : ١١٦ ضمن عقائد السلف ، وصريح السنة للطبرى ص : ١٩ ، والشريعة للآجرى ص : ٧٥ ، ومجموع الفتاوى لابن تبمية : ٢٤/١٦ ، ٢٤٢ – ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى : ٣٧/١٣ ، وانظر شرح العقيلة الطحاوية ص : ١٧٩ .

#### معنى قول السلف منه بدا وإليه يعود

قال أبو بكر الخلال :

177 – سمعت عبد الله بن أحمد قال : ذكر أبو بكر الأعين أن قال : سئل أحمد بن حنبل عن تفسير قوله : القرآن كلام الله منه خرج وإليه يعود . فقال أحمد : منه خرج وهو المتكلم وإليه يعود (٢) .

هذا التعبيرنقله عن أحمد غير واحد :

۱۹۸ – فى رواية حنبل بن إسحاق قال : – أى أحمد – القرآن كلام الله غير مخلوق منه بدا وإليه يعود<sup>(۲)</sup> .

١٦٩ – وفى رسالة محمد بن عوف الطبائى قال: القرآن كلام الله غير مخلوق من حيثما سمع وتلى منه بدا وإليه يعود<sup>(1)</sup>.

#### التعليق :

روى الدارمي عن سفيان بن عيينة قال : قال عمرو بن دينار ، أدركت أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فمن دونهم منذ سبعين سنة يقولون : الله خالق وما سواه مخلوق والقرآن كلام الله منه خرج وإليه يعود (٥) وكذا روى عنه الطبرى وعنده : أدركت مشايخنا منذ سبعين سنة يقولون : القرآن كلام الله منه بدا وإليه يعود (٢) . اه. . وهم بهذا يردون على الجهمية . يقول ابن

 <sup>(</sup>۱) هو : محمد بن أبي عتاب البغدادي ، صدوق ، توفي سنة أربعين ومئتين . تقريب : ۱۸۹/۲ .
 (۲) السنة للخلال (ق ۲۵۱/ب) وذكر مثله عن أحمد ابن تيمية .

<sup>)</sup> السنة للخلال (ق ١٥٧/ب) وذكر مثله عن احمد ابن تيمية . انظر : مجموع الفتاوي : ٣٩٠ ، ٢٤٨ ، ٣٩٠ .

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ق ١٥٧/أ).

<sup>(</sup>٤) طبقات الحتابلة: (٣١٣/١

 <sup>(</sup>٥) انظر : الرد على الجهمية - ضمن عقائد السلف ص : ٣٤٠ ، والرد على المريسي ص : ١١٦ .

تيمية: قال أحمد بن حنبل رحمه الله: منه بدا أى هو المتكلم به ، فإن الذين قالوا إنه مخلوق قالوا حلقه فى غيره فبدأ من ذلك المخلوق فقال السلف: « منه بدا » أى هو المتكلم به لم يخلقه فى غيره فيكون كلاماً لذلك المحل الذي خلقه فيه (() فإن الله تعالى إذا حلق صفة من الصفات فى محل كانت الصفة صفة لذلك المحل ولم تكن صفة لرب العالمين ، فإذا خلق طعماً أو لوناً فى محل كان ذلك المحل هو المتحرك المتلون به ، وكذلك إذا حلق حياة أو إرادة أو قدرة أو علماً أو كلاماً فى محل كان ذلك المحل هو المتحرك المتلون به ، وكذلك إذا حلق حياة أو إرادة أو قدرة أو علماً وكلاماً فى محل كان ذلك المحل هو المريد ، القادر ، العالم المتكلم بذلك الكلام ، ولم يكن ذلك المعنى المخلوق فى ذلك المحل صفة لرب العالمين ، وإنما يتصف الرب تعالى بما يقوم به من الصفات ، لا بما يخلقه فى غيره من المخلوقات ، فهو الحى ، العلم ، القدير ، السميع ، البصير ، الرحيم ، المتكلم بالقرآن وغيره من هذه المعانى (٢) بحياته وعلمه وقدرته وكلامه القائم به لا بما يخلقه فى غيره من هذه المعانى (٢) .

ويقول أيضاً : وليس معنى قول السلف والأئمة : إنه منه خرج ومنه بدأ أنه فارق ذاته وحل بغيره فإن كلام المخلوق إذا تكلم به لا يفارق ذاته ويحل بغيره فكيف يكون كلام الله ؟ قال تعالى : ﴿ كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذبا ﴾ (٢) فقد أخبر أن الكلمة تخرج من أفواههم ، ومع هذا فلم تفارق ذاتهم .

وأيضا: فالصفة لا تفارق الموصوف وتحل بغيره ، لا صفة الخالق ولا صفة المخلوق ...ولكن مقصود السلف الرد على هؤلاء الجهمية فإنهم زعموا أن القرآن حلقه الله في غيره فيكون قد ابتدأ وحرج من ذلك المحل الذي حلق فيه لا من الله ، كما يقولون : ٥ كلامه لموسى حرج من الشجرة ، فين السلف والأئمة أن

<sup>(</sup>١) انظر : مزيداً من التوضيح لمقولة السلف هذه في شرح العقيدة الطحاوية ص : ١٨١ ، ١٨٢ ،

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى : ۲۰/۱۲ – ٤١ .

وانظر : ۲۹/۱۲ ، ۲۹ه ، ۹۲۰ .

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف /٥.

<sup>(</sup>٤) انظر : في هذا أيضاً شرح العقيدة الطحاوية ص : ١٨٦ – ١٨٧ .

القرآن من الله بدا وخرج وذكروا قوله : ﴿ وَلَكُنَ حَقَ الْقُولُ مَنِي ﴾ (١) فأخبر أن القول منه لا من غيره من المخلوقات .

و « من » هي لابتداء الغاية ، فإن كان المجرور بها عينا يقوم بنفسه لم يكن صفة الله كقوله : ﴿ وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعاً منه ﴾ (٢) وقوله في المسيح : ﴿ وروح منه ﴾ (٢) وكذلك ما يقوم بالأعيان كم الله على الله

كقوله: ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ (٤) .

كقوله: ﴿ ولكن حق القول منى ﴾ (٥) وكذلك قد أخبر في غير موضع من القرآن أن القرآن نزل منه وإنه نزل به جبريل منه ردا على هذا المبتدع المفترى وأمثاله ممن يقول: أنه لم ينزل منه ، قال تعالى: ﴿ أفغير الله أبتغى حكما وهو الذي أنزل إليكم الكتاب مفصلا والذين آتيناهم الكتاب يعلمون أنه منزل من ربك بالحق ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ قل نزله روح القدس من ربك بالحق ﴾ (١) وقال: ﴿ من كان عدوا لجبريل فإنه نزله على قلبك بإذن الله ﴾ (١) وقال هنا: ﴿ نزله روح القدس من ربك ﴾ فبين أن جبريل نزله من الله لا من هواء ولا من لوح ولا غير ذلك ... ثم استطرد رحمه الله وذكر جملة من الآيات الدالة على أن القرآن منزل من الله العزيز الحكيم . وأجاب عن بعض شبه المبتدعة الدالة على أن القرآن منزل من الله العزيز الحكيم . وأجاب عن بعض شبه المبتدعة

وادعاءاتهم (۱۰).

<sup>(</sup>١) سورة السجدة /١٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة الجاثية /۱۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء /١٧١. دى قالدا /٣٥

<sup>(</sup>٤) سورة النحل /٥٣

 <sup>(</sup>٥) سورة السجدة /١٣ أ.
 (٦) سورة الأنعام /١١٤ .

<sup>(</sup>٧) سورة النحل (١٠٢/

<sup>(</sup>۸). سورة الشعراء /۱۹۳

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة /١٩٧

<sup>(</sup>۱۰) انظر : مجموع الفتاوى : ۲۷/۲۲ – ۲۲۰ .

وقال في موضع آخر بعد أن ذكر بعض ما تقدم :

وفى قوله : ﴿ منزل من ربك ﴾ دلالة على أمور :

منها: بطلان قول من يقول إنه كلام مخلوق حلقه في جسم من الأجسام المخلوقة كما هو قول الجهمية الذين يقولون بخلق القرآن من المعتزلة والنجارية (١) وغيرهم فإن السلف كانوا يسمون كل من نفى الصفات وقال إن القرآن مخلوق وإن الله لا يرى في الآخرة جهمياً...

ومنها: أن قوله: ﴿ منزل من ربك ﴾ فيه بطلان قول من يجعله فاض على نفس النبى صلى الله عليه وسلم من العقل الفعال أو غيره ، كما يقول ذلك طوائف من الفلاسفة والصابئة ، وهذا القول أعظم كفراً وضلالا من الذى قله (٢٠) . اه .

وقال شارح الطحاوية بعد أن أورد بعض الآيات الدالة على أن القرآن الكريم منزل من الله عز وجل: «وقد أورد على ذلك إن إنزال القرآن نظير إنزال المطر، أو إنزال الحديد، وإنزال ثمانية أزواج من الأنعام.

والجواب : أن إنزال القرآن فيه مذكور أنه إنزال من الله ... وإنزال المطر مقيد بأنه منزل من السماء قال تعالى : ﴿ أنزلنا من السماء ماء طهورا ﴾ والسماء العلو . وقد جاء في مكان آخر أنه منزل من المعصرات وإنزال الحديد والأنعام فكيف يشبه هذا الإنزال بهذا الإنزال أن ... كما أن النزول المقيد بأنه من الله لم يرد إلا في نزول القرآن وليس من الله شيء مخلوق (٥) . اه. .

<sup>(</sup>۱) أصحاب الحسين بن محمد النجار . انظر :الملل والنحل للشهرستاني بهامش الفصل : ١١٢/١ - ١١٢/١ .

<sup>(</sup>٢) أصحاب ضرار بن عمرو وحفص الفرد. انظر: الملل والنحل للشهرستاني بهامش الفصل: ١١٤/١ - ١١٤/١.

<sup>(</sup>٣) انظر : مجموع الفتاوى : ١١٨/١٢ – ١٢٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر : شرح العقيدة الطحاوية ص : ١٩٥ - ١٩٦ ، وانظر أيضاً: مجموع القتاوى لابن تيمية : ٥٢٠،١١٨/١٢ .

<sup>(</sup>٥) انظر : الشريعة للآجرى ص : ٧٩ .

أما قولهم إليه يعود فقيل إن الله يسرى به حتى لا يبقى فى المصاحف منه حرف ولا فى القلوب منه آية (أف) . وذكر بعض المحققين أن قولهم هذا يحتمل معنين :

أحدهما : ما سبق الأشارة إليه .

والآحر : « أنه تعود صفة الكلام بالقرآن إليه بمعنى أن أحداً لا يوصف بأنه تكلم به غير الله لأنه هو المتكلم به والكلام صفة للمتكلم »(١).

# أدلة الإمام أحمد على أن القرآن كلام الله غير مخلوق

## قال أبوبكر الخلال :

• 17 - أخبرنا سليمان بن الأشعث أبو داود السجستاني قال: ثنا يعقوب بن إبراهيم الدورق (٢) قال: قلت لأحمد بن حنبل (٢) ... فقال: القرآن كلام الله غير مخلوق على كل جهة وعلى كل وجه تصرف وعلى أى حال كان لا يكون مخلوقاً أبداً. قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وإن أحد من المشركين استجارك فأجره

<sup>(\*)</sup> قال الشوكانى: أخرج سعيد بن منصور وابن آبى شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن آبى حاتم والطبرانى والحاكم وصححه وابن مردويه والبيه فى في الشعب عن ابن مسعود قال : إن هذا القرآن سيرفع قبل كيف يرفع وقد أثبته الله فى قلوبنا وأثبتناه فى المصاحف؟ قال : يسرى عليه فى ليلة واحدة فلا يترك منه آية فى قلب ولا مصحف إلا رفعت فتصبحون وليس فيكم منه شيء ثم قرأ ﴿ ولفن شنا لنذهبن بالذى أوحينا إليك ﴾ وقد روى هذا عنه من طرق وأخرج ابن عدى عن أبى هريرة مرفوعاً نحوه . وأخرج محمد بن نصر عن عبد الله بن عمرو نحوه موقوفا وأخرج الديلمى فى مسند الفردوس عن معاذ بن جبل مرفوعاً نحوه أيضاً وأخرج ابن أبى حاتم والحاكم وصححه عن أبى هريرة موقوفا نحوه أيضاً وأخرج ابن مردويه عن حديفة بن المان مرفوعاً كنحوه أيضاً وأخرج ابن مردويه عن ابن مردويه عن حديفة بن المان مرفوعاً كنحوه أيضاً وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس وابن عمر مرفوعاً نحوه .

فتخ القدير : ٢٥٨/٣ – ٢٥٩ . (١) انظر : العقيدة الواسطية ص : ٩٨

<sup>(</sup>٢) ثقة ، توفى سنة اثنتين وخمسين ومثنين ، وكان من الحفاظ . تقريب : ٣٧٤/٢ ...

 <sup>(</sup>٣) هذه الرواية ذكرها الخلال من طرق متعددة عن الدورق واكتفينا هنا بطريق أبى داود . انظر : السنة
 (ق : ١٨٨٨ب - ١٨٨٩).

<sup>(</sup>٤) أَى الإمام أحمد وقد شَاله الدورق : ما تقول فيمن زعم أن لفظه بالقرآن علوق .

حتى يسمع كلام الله  $(1)^{(1)}$  وقول النبى صلى الله عليه وسلم: « لا يصلح فى الصلاة شيء من كلام الناس »  $(1)^{(1)}$  وقال النبى صلى الله عليه وسلم: « حتى أبلغ كلام ربى »  $(1)^{(1)}$ .

بمثل هذا احتج في رواية عبد الله<sup>(١)</sup> وحنبل بن إسحاق<sup>(٥)</sup>.

قال الخطابي - بعد ذكره لحديث ابن عباس والذي فيه: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعوذ الحسن والحسين: «أعيذكما بكلمات الله التامة.. » الحديث (٦) – قال: كان أحمد بن حنبل يستدل بقوله: «بكلمات الله التامة » على أن القرآن غير مخلوق ، وهو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يستعيذ بمخلوق (٢) وما من كلام مخلوق إلا وفيه نقص والموصوف منه بالتمام هوغير المخلوق . وهو كلام الله سبحانه (٨) . اهد .

1V1 – وفي رواية أبي طالب قال : – أي أحمد – . إنما هو كلام الله على كل حال الحجة فيه حديث أبي بكر « ألم غلبت الروم ﴾ (٩) فقيل له : هذا مما جاء به صاحبك فقال : لا والله ولكنه كلام الله هذا وغيره إنما هو كلام الله (١)(١).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة /٦ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ٣٨١/١، وأحمد: ٥٤٧/٥ ، وأبو داود: ٥٧٠/١، والنسائي: ١٤/٣ من حديث معاوية بن الحكم السلمي « إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس ، إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن » .

<sup>(</sup>٣) أخرج أحمد : ٣٢٢/٣ وأبو داود : ١٠٣/٥ والترمذى : ١٨٤/٥ وابن ماجه : ٧٣/١ من حديث جابر بن عبد الله قال : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرض نفسه على الناس فى الموقف ، فقال : « ألا رجل يحملنى إلى قومه فإن قريشاً قد منعونى أن أبلغ كلام ربى » .

<sup>(</sup>٤) انظر : السنة لعبد الله بن أحمد ( ظ ق: ١٠/ب) وفي المطبوع ص : ٣٥ – ٣٦ .

السنة للخلال (ق: ١٨٩/ب) وراجع أيضاً محنة الإمام أحمد لحنبل بن إسحاق ص: ٥٢ فقد ذكر
 عنه بعض ما استدل به على أن القرآن العظيم كلام الله غير مخلوق .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري : ١٧٩/٤ ، وأحمد : ٢٣٦/١ ، والترمذي : ٣٩٦/٤ ، وابن ماجه : ١٦٤/٢ .

<sup>(</sup>٧) انظر في هذا أيضاً: شرح العقيدة الطحاوية ص: ١٩١.

<sup>(</sup>٨) معالم السنن مع سنن أبي داود : ١٠٥/٥ .

<sup>(</sup>٩) سورة الروم /١ ، ٢ .

<sup>(</sup>١٠) أخرجه البخارى فى خلق أفعال العباد ص : ٣١ ، وعبد الله بن أحمد فى السنة ص : ٢٧، والترمذى : (١٠) أخرجه البخارى فى خليمة فى التوحيد ص : ١٦٧ – ١٦٧ .

<sup>(</sup>١١) السنة للخلال (ق : ١٨٦/أ) .

١٧٢ - وفي رواية ابن هانيء قال: أرأيت جبريل عليه السلام حيث جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فتلا عليه تلاوة جبريل أكان مخلوقاً ما هو

۱۷۳ – وفي رواية أبي داود قـال : لا يكون من الله شيء مخلوق<sup>(۲)</sup> ومثله نقل حنبل بن إسحاق (٢) وعبدوس بن مالك(٢) .

١٧٤ - وفي رواية أحمد بن الحسن الترمذي قال: سألت أحمد فقلت: يا أبا عبد الله قد وقع من أمر القرآن ما قد وقع فإذا سئلت عنه ماذا أقول ؟ فقال لي : ألست مخلوقاً . قلت: نعم . فقال : أليس كل شيء منك مخلوق . قلت : نعم . قال : فكلامك أليس هو منك وهو مخلوق . قلت : نعم . قال : فكلام الله عز وجل أليس هو منه . قلت : نعم . قال : فيكون من الله شيء مخلوق<sup>(٥) (۴)</sup>

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانی ۴: ۱۵۳/۲ . .

<sup>(</sup>٢) مسائل أبي داود ( ظ : ص : ٢٤٧ ، وفي المطبوع ص : ٢٦٣ ) .

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ق : ١٥٦/أ) . .

<sup>(</sup>٤) رسالة عبدوس (ق : ٢/أ) ، وعنده أيضا : فإن كلام الله ليس ببائن منه.

<sup>(</sup>٥) السنة للخلال (ق : ١٥٦/أ) ، وشرح السنة للا لكائي ٢٦٣/٢ .

<sup>(\*)</sup> قال ابن تيمية معلقاً على هذه الراواية : بين أحمد للسائل أن الكلام من المتكلم وقامم به ، ولا يُجوز

أن يكون الكلام غير متضَّل بالمتكلم ولا قائم به ، بدليل أن كلامك أيها المخلوق منك لا من غيرُك فإذا كنت أنت مخلوقاً وجب أن يكون كلامك أيضاً مخلوقاً ، وإذا كان الله تعالى غير مخلوق إمتنع أن يكون ما هو منه وبه مخلوقاً وقصده بذلك الرد على الجهمية الذين يزعمون بأن كلَّام الله ليس من الله ولا متصل به فبين أن هذا الكلام ليس هو معنى كون المتكلم متكلما ولا هو حقيقة ذلك ولا هو مراد الرسل والمؤمنين من الإخبار عن أن الله قال ويقول وتكلم بالقرآن ونادى وُناجى ودعا ونحو ذلك مما أخبرت به عن الله رسله .

## رسالة الإمام أحمد إلى الخليفة المتوكل في أمر القرآن

۱۷۵ – قال أبو عبد الرحمن<sup>(۱)</sup> (ق: ٦/ب): نحن كتبنا الصدر وقرأنا عليه.

قال أبو عبد الرحمن: وكان قال لنا الشيخ: اذهبوا بهذا الكتاب إلى أبى على بن يحيى بن خاقان (٢) وكان هو الرسول فأقرأوه عليه فإن أمركم أن تنقصوا منه شيئاً فانقصوا له وإن زاد شيئاً فردوه إلى حتى أعرف ذلك فقرأته عليه فقال: يحتاج أن يزاد فيه دعاء للخليفة فإنه يسر بذلك فزدنا فيه هذا الدعاء:

كتب عبيد الله بن يحيى بن خاقان إلى أبى يخبره أن أمير المؤمنين أطال الله بقاءه – يعنى المتوكل – <sup>(۱)</sup> أمرنى أن أكتب أسألك عن أمر القرآن لا مسألة امتحان ولكن مسألة معرفة وبصيرة .

### وأملى علمًى أبى :

إلى عبيد الله بن يحيى أحسن الله عاقبتك أبا الحسن فى الأمور كلها ودفع عنك مكاره الدنيا والآخرة برحمته فقد كتبت إليك رضى الله عنك بالذى سأل عنه أمير المؤمنين أيده الله من أمر القرآن بما حضرنى وإنى أسأل الله عز وجل

<sup>(</sup>١) هو : عبد الله بن أحمد بن حنبل .

 <sup>(</sup>۲) هو: عبيد الله بن يحيى بن خاقان التركى ، قال الذهبى : وزر للمتوكل وللمعتمد وذكر ابن أنى يعلى أنه نقل عن الإمام أحمد أشياء توفى سنة ثلاث وستين ومعتين .انظر : طبقات الحنابلة : ٢٠٤/١ ، سير أعلام النبلاء : ٩/١٣ ، المنتظم : ٥/٥٥ .

<sup>(</sup>٣) الخليفة أبو الفضل جعفر بن المعتصم بالله محمد بن الرشيد هارون بن المهدى بن المنصور القرشى العباسي ، بويع عند موت أخيه الواثق سنة اثنتين وثلاثين ومثنين . قال خليفة بن خياط : استخلف المتوكل فأظهر السنة . وقال الذهبي : أظهر المتوكل السنة وزجر عن القول بخلق القرآن وكتب بذلك إلى الأمصار ... وأطلق من تبقى في الاعتقال ممن امتنع من القول بخلق القرآن ... والتمس المتوكل من أحمد بن حنبل أن يأتيه ، فذهب إلى سامرا ، ولم يجتمع به ، استعفى ، فأعفاه ، ودخل على ولده المجتز ، فدعا له . قتل المتوكل سنة سبع وأربعين ومئتين . انظر سيرته في ت/بغداد : ولده المجتز ، فدعا له . قتل المتوكل سنة سبع وأربعين ومئتين . انظر سيرته في ت/بغداد : ولا ١٦٥/١ - ١٠/١ ، وفيات الأعيان : ١٠-٣٥ ، سير أعلام النبلاء : ٢٠/١٢ - ١٤ ، البداية والنهاية : ٢٠/١٠ ، تاريخ الخلفاء ص : ٣٤٦ - ٣٥٦ .

أن يديم توفيق أمير المؤمنين أعزه الله بتأييده فقد كان الناس في خوض من الباطل واختلاف شديد ينغمسون فيه حتى أفضت الخلافة إلى أمير المؤمنين أيده الله عز وجل فنفي الله تعالى بأمير المؤمنين – أعزه الله – كل بدعة وانجلي عن الناس كل ما كانوا فيه من الذل وضيق المحابس فصرف الله عز وجل ذلك كله وذهب به بأمير المؤمنين فأسأل الله أن يستجيب في أمير المؤمنين صالح الدعاء وأن يتم ذلك لِأُمير الْمُؤْمِنين أدام الله عزه وأن يزيد في نيته ويعينه على ما هو عليه .

فقال أبي : وقد ذكر عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما أنه قال : لاتضربوا كتاب الله عز وجل بعضه ببعض فإن ذلك يوقع الشك في

وقد ذكر عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن نفراً كانوا جلوساً بباب النبي صلى الله عليه وسلم فقال بعضهم : ألم يقل الله عز وجل كذا قال : فسمع ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فخرج كأنما فقيء في وجهه حب الرمان فقال : « أَبَهذا أمرتم أن تضربوا كتاب الله عز وجل بعضه ببعض إنما ضلت الأمم قبلكم في مثل هذا إنكم لسم مما ها هنا في شيء انظروا الذي أمرتم به فاعملوا به وانظروا الذی نهیتم عنه فانتهوا عنه »  $^{(7)}$  .

وروى عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « مراء في القرآن كفر » <sup>(٣)</sup> . وروى عن أبى جهم – رحل من أصحاب رسول الله صلى الله

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف : ١٠ /٢٨٥ (٢) سبق تخريجه انظر ص: ١٦٨ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد: ٢٨٦/٧، ٣٠٠، ٤٢٤، ٥٧٥ وأبو داود: ٩/٥ وصححه الحاكم و أقره الذهبي.

المستدرك : ٢٢٣/٢ . قال الخطابي : احتلف الناس في تأويله فقال بعضهم : معنى المراء هنا الشك فه ، كقوله : ﴿ فَلَا تُكُ فَ مُرِيَّةً ﴾ أي في شك ويقال : بل المراد هو الجدال المشكك فيه . وتأوله . بعضهم على المراء في قراءته دون تأويله ومعانيه ، مثل أن يقول قائل : هذا قرآن قد أنزله الله تبارك وتعالى ويقول الآخر : لم ينزل الله هكذا فيكفر به من أنكره ، وقد أنزل سبحانه كتابه على سبعة أحرف كلها شاف كاف ، فنهاهم صلى الله عليه وسلم عن إنكار القراءة التي يسمع بعضهم بعضاً يقرؤها ، وتوعدهم بالكفر عليها لينتهوا عن المراء فيه والتكذيب به ، إذ كان القرآن منزلاً على سبعة أحرف ، وكلها قرآن منزل يجوز قراءته ويجب علينا الإيمان به . وقال بعضهم : إنما جاء هذا في الجدال في القرآن في الآي التي فيها ذكر القدر والوعيد ، وما كان في معناهما على مذهب أهل الكلام 🕳

عليه وسلم - عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « لا تماروا في القرآن فإن مراء فيه كفر » (١) .

وقال عبد الله بن عباس رضى الله عنه: قدم على عمر بن الخطاب رضى الله عنه رجل فجعل عمر يسأله عن الناس فقال: يا أمير المؤمنين قد قرأ القرآن منهم كذا وكذا. قال ابن عباس: فقلت والله ما أحب أن يتسارعوا يومهم هذا في القرآن هذه المسارعة.

قال: فزجرنی عمر رضی الله عنه ثم قال: مه. فانطلقت إلی منزلی مکتئباً حزیناً فبینا أنا کذلك إذ أتانی رجل فقال: أجب أمیر المؤمنین. فخرجت فإذا هو بالباب ینتظرنی فأخذ بیدی فخلا بی فقال: ما الذی کرهت مما قال الرجل آنفا ؟ فقلت: یا أمیر المؤمنین متی یتسارعوا هذه المسارعة یحتقوا (۲) ومتی یحتقوا یختصموا ومتی یختصموا یختلفوا ومتی یختلفوا یقتتلوا. قال: لله أبوك إن کنت لأکتمها الناس حتی جئت بها.

قال أبى : وروى عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال : كان النبى صلى الله عليه وسلم يعرض نفسه على الناس بالموقف فيقول : « هل من رجل يحملنى إلى قومه فإن قريشاً قد منعونى أن أبلغ كلام ربى عز وجل » (٣) .

وروى عن جبير بن نفير رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إنكم لن ترجعوا إلى الله عز وجل بشيء أفضل مما خرج

و الجدل وعلى معنى ما يجرى من الحوض بينهم فيها دون ما كان منها فى الأحكام وأبواب التحليل والتحريم والحظر والإباحة ، فإن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قد تنازعوها فيما بينهم وتحاجوا بها عند اختلافهم فى الأحكام و لم يتحرجوا عن التناظر بها وفيها ، وقد قال سبحانه ﴿ فإن تنازعتم فى شيء فردوه إلى الله و الرسول ﴾ فعلم أن النهى منصرف إلى غير هذا الوجه ، والله أعلم . معالم السبن مع سنن أبى داود : ١٠/٥ .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد : ١٧٠/٤ ، والطبراني في الكبير: ١٦٩/٠ ٪

 <sup>(</sup>۲) قال ابن الأثير : أى يقول كل واحد منهم الحق بيدى . انظر : النهاية : ۱۱٤/۱ .
 (۳) أخرجه أحمد : ۳۲۲/۳ ، وأبو داود : ٥٠٣/١ ، والترمذى : ١٨٤/٥ ، وابن ماجه : ٧٣/١ .

<sup>(</sup>٣) اخرجه احمد : ١٠١/٦ ، وابو داود . ١٠١/٥ ، واسرطاق ۱۰۰۰ ، واسرطاق ۱۰۰ ، واسرطاق ۱۰۰۰ ، واسرطاق ۱۰۰ ، واسرطاق ۱۰ ، واس

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي : ١٧٧/٥ ، والحاكم : ٤٤١/٢ .

قال : ﴿ مَا تَقْرَبُ الْعَبَادُ إِلَى اللهُ عَزَ وَجُلَّ بَمَثُلُ مَا خَرَجَ مَنَهُ ﴾ `` يعنى القرآن و وروى عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه قال : جردوا القرآن ولا

وروى عن أبى أمامة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم

وروى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال : إن هذا القرآن كلام الله عز وجل فضعوه على مواضعه (۲) .

وقال رجل للحسن البصرى: يا أبا سعيد إنى إذا قرأت كتاب الله عز وجل وتدبرت ونظرت في عملى كدت أن آيس وينقطع رجائي. قال: فقال له الحسن: إن القرآن كلام الله عز وجل وأعمال بنى آدم إلى الضعف والتقصير فاعمل وأبشر<sup>(1)</sup>.

وقال فروة بن نوفل الأشجعي: كنت جارا لخباب وهو من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فخرجت معه يوما من المسجد وهو آخذ بيدي فقال: يا هناه (٥) تقرب إلى الله عز وجل بما استطعت فإنك لن تتقرب إلى الله عز وجل بشيء أحب إليه من كلامه (٦).

(١) أخرجه أحمد : ٢٦٨/٥ ؛ والترمذي : ١٧٦/٥ وقال : هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا

تكتبوا فيه شيئاً إلا كلام الله عز وجا (٢٠).

الوجه وبكر بن خنيس قد تكلم فيه ابن المبارك وتركه في آخر أمره وقد روى هذا الجديث غن زيد بن أرطأة عن جبير بن نفير عن النبي صلى الله عليه وسلم مرسل. قلت : وأخرج الحاكم: \$1\2 عن جبير بن نفيز عن عقبة بن عامر الجهني أن رسول الله صلى الله عليه وسلم تلا ﴿ إِن الذين كفروا بالذكر لما جاءهم وإنه لكتاب عزيز لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكم حميد ﴾ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إنكم لن ترجعوا إلى الله .... الحديث

قال الحاكم : صحيح الإسناد و لم يخرجاه . وأقره الذهبي . (٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف : ١٠/٥٥٠ .

<sup>(</sup>٣) أخرج الدارمي في الرد على الجهمية ص: ٣٣٠ – ضمن عقائد السلف – عن عمر رضي الله عنه غوه .

<sup>(</sup>٤) أحرجه البيهقي في كتابه الأسماء و الصفات ص : ٧٤٤ .

<sup>(</sup>٥) و يقال أيضاً هنتاه وهي لفظة نداء .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف: ١٠/١٠ و الآجري في الشريعة ص: ٧٧ .

وقال رجل للحكم بن عتبة: ما حمل أهل الأهواء على هذا؟ قال: الخصومات<sup>(١)</sup>.

وقال معاوية بن قرة – وكان أبوه ممن أتى النبى صلى الله عليه وسلم (ق ٧/ب ) : إياكم وهذه الخصومات فإنها تحبط الأعمال<sup>(٢)</sup> .

وقال أبو قلابة – وكان أدرك غير واحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم : لا تجالسواً أصحاب الأهواء – أو قال – أصحاب الخصومات فإنى لا آمن أن يغمسوكم في ضلالتهم أو يلبسوا عليكم بعض ما تعرفون<sup>(٣)</sup>.

و دخل رجلان من أصحاب الأهواء على محمد بن سيرين فقالا : يا أبا بكر نحدثك بحديث . قال : لا . قالا : فنقرأ عليك آية من كتاب الله عز وجل . قال : لا . لتقومان عنى أو لأقومن . قال : فقام الرجلان فخرجا . فقال بعض القوم : يا أبا بكر ما كان عليك أن يقرأ آية من كتاب الله عز وجل . فقال محمد بن سيرين : إنى خشيت أن يقرأ آية على فيحرفانها فيقر ذلك في قلبي . فقال محمد : لو أعلم أنى أكون مثل الساعة لتركتهما(1) .

وقال رجل من أهل البدع لأيوب السختيانى : يا أبا بكر أسألك عن كلمة فولى وهو يقول : ولا نصف كلمة (٥٠) .

وقال ابن طاوس لابن له – وتكلم رجل من أهل البدع – يا بنى أدخل أصبعيك فى أذنيك حتى لا تسمع ما يقول . ثم قال : اشدد اشدد (٢) .

وقال عمر بن عبد العزيز : من جعل دينه غرضاً للخصومات أكثر التنقا (٧٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الآجري في الشريعة ص: ٥٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي في شرح السنة : ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي في شرحَ السنة : ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارمي في السنن : ١٠٩/١ ، واللالكائي في شرح السنة : ١٣٣/١ .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدارمي في السنن : ١٠٩/١ ، وأبو نعيم في حلية الأولياء : ٩/٣ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الرزاق في المصنف : ١٢٥/١١ ، واللالكائي في شرح السنة : ١٣٥/١ .

<sup>(</sup>٧) أخرَجه الآجريُّ في الشريعة ص : ٥٦ ، واللالكائي في شرح أصول أهل السنة ٪ ١٣٨/١ .

وقال إبراهيم النخعي : إن القوم لم يدخر عهم شيء خبيء لكم لفضل

 $^{(7)}$ وکان الحسن البصری یقول : شر داء خالط قلباً یعنی الهوی

وقال حذيفة بن اليمان رضى الله عنه – وكان من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: اتقوا الله معشر القراء وحذوا طريق من قبلكم والله لئن استقمتم لقد سبقتم بعيدا ولئن تركتموه يمينا وشمالا لقد ضللتم ضلالا بعيدا - أو

قال عبد الله : قال أبي رحمه الله : وإنما تركت ذكر الأسانيد لما تقدم من اليمين التي حلفت بها مما قد علمه أمير المؤمنين أيده الله تعالى لولا ذلك لذكرتها بأسانيدها .

وقال الله عز وجل: ﴿ وَإِن أَحِدُ مِن المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ﴾ (1) وقال الله عز وجل : ﴿ أَلَا لَهُ الْحَلَقُ وَالْأَمِرِ ﴾ (٥) فأخبر تبارك وتعالى بالخلق ثم قال: ﴿ وَالْأَمْرِ ﴾ فأخبر أن الأمر غير الخلق. وقال عز وجل: ﴿ الرحمن علم القرآن خلق الانسان علمه البيان ﴾ (١) فأحبر تبارك وتعالى أن القرآن من علمه . وقال عز وجل : ﴿ وَلَنْ تُرْضَى عَنْكُ الْيَهُودُ وَلَا النصاري حتى تتبع ملتهم قل إن هدى الله هو الهدى ولئن اتبعت أهواءهم بعد الذي جاءك من العلم مالك من الله من ولي ولا نصير ﴾ (٧) ، وقال عز وجل : ﴿ وَلَتُن أَتِيتَ الَّذِينَ أُوتُوا الكتابُ بكل آية ما تبعوا قبلتك وما أنت بتابع قبلتهم وما بعضهم بتابع قبلة بعض ولئن اتبعت أهواءهم من بعد ما جاءك من

<sup>(</sup>١) أورده ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله : ١١٩/٢. (٢) ذكره ابن بطة في الإبانة الصغرى ص : ١٣٤ وقال محققه : أخرجه الهروى في دم الكلام . وللكتاب

نسخة مصورة في مكتبة عبد الرحم صديق كما أشار المحقق .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخارى : ١٣/ ٢٥ ، واللالكائي في شرح أصول أهل السنة : ١/. (٤) سورة التوبة /٦.

 <sup>(</sup>٥) سورة الأعراف /١٥٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الرحمن /١ ، ٢ ، ٣ ، ٤ . (٧) سورة البقرة /١٢٠ .

العلم إنك إذا لمن الظالمين ﴾ (۱) . فالقرآن من علم الله عز وجل وفي هذه الآيات دليل على أن الذي جاءه صلى الله عليه وسلم من العلم هو القرآن لقوله عز وجل : ﴿ وَلَنْ اتَّبَعْتَ أَهُواءُهُمْ بَعْدَ الذِّي جَاءَكُ مِنَ الْعَلْمِ ﴾ .

وقد روى عن غير واحد ممن مضى من سلفنا رحمهم الله أنهم كانوا يقولون: القرآن كلام الله عز وجل وليس (٢) بمخلوق وهو الذى أذهب إليه ولست بصاحب كلام ولا أرى الكلام في شيء من هذا إلا ما كان في كتاب الله عز وجل ، أو في حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أو عن أصحابه أو عن التابعين . فأما غير ذلك فإن الكلام فيه غير محمود (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة /١٤٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر : شرح أصول اعتقاد أهل السنة للاكائى : ٣١٧ – ٣١٣ فقد ساق جملة كبيرة من أقوالهم .

<sup>(</sup>٣) في رواية عبد الله بن أحمد بن حنبل قال : القرآن كلام الله عز وجل وليس بمخلوق ولا تخاصموا ولا تجالسوا من يخاصم . السنة لعبد الله ص : ٢١ .

وفى رواية حنبل بن إسحاق قال · القرآن كلام الله غير مخلوق ولا تخاصم في هذا ولا تكلم فيه ولا أرى الجدال ولا المراء فيه . السنة للخلال (ق ١٥٦/أ) .

وفى رواية أخرى قال : سمعت أبا عبد الله يقول : قد نهيتم أن تماروا فى القرآن وأن تضربوا بعضه بعض ما لكم وللجدل فى القرآن ، القرآن كلام الله غير مخلوق على كل جهة وعلى كل حال وحيث تصرف . المصدر السابق (ق : ١٩٣٣/ب) .

وفى أخرى : ولا أحبذ الخوض فى هذا ولا الكلام فيه . المصدر السابق (ق : ١٨٩/ب) وفى مناظرته فى المحنة قال : ولست صاحب مراء ولا كلام وإنما أنا صاحب آثار وأخبار . محنة أحمد لحنبل بن إسحاق ص : ٥٤ .

وقال أيضاً : وقد كنا نهاب الكلام في هذا حتى أحدث هؤلاء ما أحدثوا وقالوا ما قالوا ودعوا الناس إلى ما دعوهم إليه . المصدر السابق (ق : ١٥٧/أ) .

ونقــل الــدارمي في الرد على المريسي ص: ١١٠ عن أحمد قوله : كنا نرى السكوت عن هذا قبل أن يخوض فيه هؤلاء فلما أظهروه لم نجد بدا من مخالفتهم والرد عليهم .

قال الدارمى : إنما كره السلف الخوض فيه مخافة أن يتأول أهل البدع والضلال ، وأغمار الجهال ما تأولت ... فحين تأولتم فيه خلاف ما أراد الله وعطلتم صفات الله ، وجب على كل مسلم عنده بيان أن ينقض عليكم دعواكم فيه ، ولم يكره السلف الحوض في القرآن جهالة بأن كلام الخالق غير مخلوق ، ولا جهالة أنه صفه من صفاته .... فكره القوم الحوض فيه إذ لم يكن يخاض فيه علانية ، وقد أصابوا في ترك الحوض فيه إذ لم يعلن .

فلماً أعلنوه بُقُوة السَّلطان ، ودعوا العامة إليه بالسياط والسيوف ، وادعوا أن كلام الله مخلوق أنكر عليهم ذلك من غبر من العلماء ومن بقى من الفقهاء فكذبوهم وكفروهم وحذروا الناس أمرهم

وإنى أسأل الله عز وجل أن يطيل بقاء أمير المؤمنين وأن يثبته وأن يمده معونة إنه على كل شيء قدير(١)

# وقال الإمام أحمد فى كتابه « الرد على الجهمية » ناقضا مزاعمهم :

كتاب الله آية تخبر عن القرآن أنه مخلوق ؟ فلا يجد . فيقال له : تجده في سنة كتاب الله آية تخبر عن القرآن أنه مخلوق ؟ فلا يجد . فيقال له : تجده في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : مخلوق ؟ فلا يجد . فيقال له : فلم قلت ؟ فيقول من قول الله : ﴿ إِنَا جعلناه قرآنا عربيا ﴾ (٢) وزعم أن كل مجعول مخلوق ، فادعى (١٠٠٠ كلمة من الكلام المتشابه يحتج بها من أراد أن يلحد في تنزيلها ، ويبتغى الفتنة في تأويلها ، وذلك أن ﴿ جعل ﴾ في القرآن من المخلوقين على وجهين على معنى التسمية ، وعلى معنى فعل من أفعالهم . قوله (٥٠٠ : ﴿ الذين جعلوا القرآن عضين ﴾ (١٠٠ . قالوا : ﴿ وجعلوا الملائكة الأولين ، وأضغاث أحلام فهذا على معنى التسمية . وقال : ﴿ وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثا ﴾ (٢٠٠ يعنى أنهم سموهم إناثا ثم ذكر ( جعل ) على الذين هم عباد الرحمن إناثا ﴾ (٢٠٠ يعنى أنهم سموهم إناثا ثم ذكر ( جعل ) على

وفسروا مرادهم من ذلك . فكان هذا من الجهمية خوضاً فيما نهوا عنه ، ومن أصحابنا إنكارا للكفر المبين ، ومنافحة عن الله كيلا يسب ولا تعطل صفاته ، وذبا عن ضعفاء الناس كيلا يضلوا بمحنتهم هذه من غير أن يعرفوا ضدها من الحجج التي تنقض دعواهم وتبطل حججهم . المصدر

بعديهم مده من غير إن يعرفوا صدما من المحجج التي تنفض دعواهم وتبطل حججهم . المصدر السابق ص : ١٠٧ – ١٠٩ . السابق ص : ٢٠٧ – ١٠٩) وفي المطبوع ص : ٢١ – ٢٦ ورواها أبونعم في حلية الأولياء (١) السنة (ظ : ق ٣/ب – ٨/أ)

<sup>:</sup> ٢١٦/٩ – ٢١٦ والذهبي في سير أعلام النبلاء ص : ٢٨٦ – ٢٨٦ ورواها تختصرة ابن الجوزي. في مناقب الإمام أحمد ص : ٣٧٧ – ٣٧٩ .

<sup>(</sup>٢) في المطبوع : فعما .

 <sup>(</sup>٣) سورة الزخرف /١.
 (٤) في الأصل : فالدعاء . والصواب ما أثبته .

<sup>(</sup>٥) في المطبوع : وقوله .

<sup>(</sup>٦) سورة الحجر /٩١ .

<sup>(</sup>۱) سوره الحجر (۱۱) . (۷) سورة الزخرف (۱۹

غير معنى تسميته (١) فقال : ﴿ يجعلون أصابعهم في آذانهم ﴾ (١) . فهذا على معنى فعل من أفعالهم .

وقال: ﴿ حتى إذا جعله نارا ﴾ (٢) هذا على معنى فعل ، فهذا جعل المخلوقين . ثم يذكر « جعل » من الله على معنى « خلق » و « جعل » على معنى خير « خلق » والذى قال الله تعالى « جعل » على معنى « خلق » لا يكون إلا خلقا (٤) ولا يقوم إلا مقام : خلق خلقا لايزول عنه المعنى . فإذا قال الله تعالى : « جعل » على معنى غير « خلق » لا يكون « خلقا » (٥) ولا يقوم مقام « خلق » ولا يزول عنه المعنى . فمما قال الله عز وجل : « جعل » على معنى « خلق » ولا يزول عنه المعنى . فمما قال الله عز وجل : « جعل » على الظلمات والنور ﴾ (١) وقال : ﴿ وجعلنا الليل والنهار آيتين » (١) يقول : وخلقنا الليل والنهار آيتين . وقال : ﴿ وجعل الشمس سراجا ﴾ (١) يقول : ﴿ هو الذى خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ﴾ (١) يقول : وخلق منها زوجها من آدم وحواء . وقال : ﴿ وجعل لها رواسى ﴾ (١) يقول : وخلق لها رواسى ، خلق ألله في القرآن كثير . فهذا وما كان على مثاله لا يكون إلا على معنى خلق من بحيرة أن ( لا ) يعنى (١١) ما خلق من بحيرة أن ( لا ) يعنى (١١) ما خلق من بحيرة أن ( لا ) يعنى (١١) ما

<sup>(</sup>١) في المطبوع ب: التسمية .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة /١٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف /١٨ .

<sup>(</sup>٤) في المطبوع : إلا خلق .

<sup>(</sup>٥) في المطبوع : خلق .

<sup>(</sup>٦) سورة الأُنعام /١.

<sup>(</sup>٧) سورة الإسراء /١٢ .

<sup>(</sup>۸) سورة نوح /۱۶ ·

<sup>(</sup>٨) كتورة فرح ٢٠٠٠. (٩) سورة الأعراف /١٨٩.

<sup>(</sup>١٠) سورة النحل /٦١ .

<sup>(</sup>١١) بعد هذا في المطبوع : ثم ذكر و جعل و على غير معنى خلق قوله ...

<sup>(</sup>١٢) سورة المائدة /١٠٣ -

<sup>(</sup>١٣) في المخطوط : ٥ يعني ﴾ والصواب ما هو مثبت .

<sup>(</sup>١٤)قال الشوكانى : جعل هاهنا بمعنى سمى . فتح القدير : ٨٣/٢ .

وقال الله لإبراهيم : ﴿ إِنَّى جَاعِلُكُ لَلْنَاسُ إِمَامًا ﴾(١) لايعني أنى خالقك للناس إماما لأن خلق إبراهيم كان متقدما . وقال إبراهيم : ﴿ رَبُّ اجْعُلُ هَذَا الْبُلَّدُ آمنا ﴾(۲) وقال : ﴿ رَبُّ اجْعُلْنَى مَقْيَمُ الصَّلَاةُ وَمِنْ ذُرْيْتِي ﴾(۲) لا يعني اخلقني مقيم الصلاة وقال : ﴿ يريد الله ألا يجعل لهم حظا في الآخرة ﴾ (1) لايعني يريد الله أن لا يخلق لهم حظا في الآخرة . وقال لأم موسى : ﴿ إِنَا رَادُوهُ إِلَيْكُ وجاعلوه من المرسلين ﴾ (٥) لايعني وخالقوه من المرسلين لأن الله تعالى وعد أم موسى أن يرده إليها ثم يجعله من بعد ذلك مرسلا . ،قال : ﴿ وَيَجَعَلُ الْحَبَيْثُ بَعْضُهُ على بعض فيركمه جميعا فيجعله في جهنم (١٠) لايعني فيخلقه في جهنم. وقال : ﴿ وَنُرَيْدُ أَنْ نَمْنَ عَلَى الَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا فِي الأَرْضُ وَنَجْعُلُهُمْ أَتُمَّةً وتجعلهم الوارثين ﴾(٧) وقال : ﴿ فلما تجلى ربه للجبل جعله دكا ﴾(٨) لايعني خلقه دكاً . ومثله في القرآن كثير ، فهذا وما يكون على مثاله لايكون على معنى خلق ، فإذا قال الله « جعل » على معنى خلق ، وقال « جعل » على معنى غير خلق .

فإن رد الجهمي الجعل على المعنى الذي ( ق ١٣/ب ) وضعه ١٠ الله فيه وإلا كان من الذين يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون فلما قال الله عز وجل : ﴿ إِنَا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرِبِيا ﴾(''')يقول : جَعَلُ جَعَلًا عَلَى معنى فعل من أفعال الله على غير معنى الخلق(١٢) وقال: ﴿ بِلْسِانِ عَرِيْهِ

فبأى حجة قال الجهمي : جعل على معنى الخلق(١) .

<sup>(</sup>١٠) سورة البقرة /١٢٤

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهم /٣٥. (٣) سورة إبراهم /٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران /١٧٦ .

<sup>(</sup>٥) سورة القصص /٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنفال /٣٧. (٧) سورة القصص /ه.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف /١٤٣

<sup>(</sup>٩) وانظر : محنة الإمام أحمد لحنبل بن إسحاق ص : ٣٥ .

<sup>(</sup>١٠) في المطبوع : فإن رد الجهمي الجعل إلى المعنى الذي وصفه . (١١) سورة الزخوف /٣.

<sup>(</sup>١٢) بعد هذا جاء في الأصل: ﴿ وَقَالَ فِي سُورَة يُوسُفِّ : ﴿ إِنَا جَعَلْنَاهُ قَرْآنًا عَرِبِيا لَعْلَكُم تعقلون ﴾ .

مبين ﴾ (١) وقال : ﴿ فَإِنَمَا يَسَرَنَاهُ بَلْسَانَكُ ﴾ (١) فلما جعل الله القرآن عربيا ، وليس ويسره بلسان نبيه : كان ذلك فعلا من أفعال الله ، جعل به القرآن عربيا ، وليس كما زعموا . معناه أنزلناه بلسان العرب وقيل : « بيناه » يعنى هذا بيان لمن أراد الله هداه (٢) .

ثم إن الجهمى ادعى أمرا آخر وهو من المحال فقال: أخبرونا عن القرآن أهو الله تعالى ، أو غير الله ، فادعى فى القرآن أمرا يوهم الناس ، فإذا سأل الجاهل عن القرآن: أهو الله أو غير الله فلابد من أن يقول بأحد القولين. فإن قال: القرآن هو الله قال له الجهمى: كفرت. وإن قال له: غير الله ، قال له: صدقت ، فلم لا يكون غير الله مخلوقا ، فيقع فى نفس الجاهل من ذلك ما يميل به إلى قول الجهمى ، وهذه المسأله من الجهمى هى من المغاليط والجواب للجهمى عن هذا السؤال أن يقال: إن الله (ق ١٤/أ) لم يقل فى القرآن أن القرآن أنا ، ولا هو غيرى ، وقال: إن القرآن كلامى فسميناه باسم سماه الله به ، فقلنا: هو كلام الله تعالى به كان من المهتدين ، ومن سماه باسم من عنده كان من الضالين ، وقد فصل الله بين قوله وبين خلقه ، ولم يسمه قولا فقال: ﴿ ألا له الخلق والأمر ﴾ (أ) ، فلما قال: ﴿ ألا له الخلق والأمر ﴾ (أ) ، فلما قال: ﴿ ألا له الخلق والأمر ﴾ (أ) ، فلما قال: ﴿ ألا له الخلق فذكر وقد فكل ، ثم ذكر

\_\_\_ والصواب أن هذه الآية في سورة الزخرف /٣ والذي في سورة يوسف ﴿ إِنَا أَنزِلْنَاهُ قَرَآنَا عَربِيا لَعَلَكُم تعقلون ﴾ آية /٢ .

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء /١٩٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة مريم /٩٧ ، سورة الدخان /٥٨ .

<sup>(</sup>٣) هذه الآية أى قوله تعالى ﴿ إِنَا جَعَلْتُهُ قَرآنًا عَربِياً ﴾ ثما استند إليه الجهمية في ادعائهم أن القرآن مخلوق وسيأتى مزيد من التفصيل حول حقيقة دعواهم ص : ٣٧٣ وما ذكره الإمام أحمد حول معنى الجعل بشقيه هو المفهوم الواضح من الآيات الكريمات . وهذا الذي ذكره الإمام أحمد هو ما فهمه وقرره السلف عامة .

راجع الاختلاف فى اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة لابن قتيبة ص: ٣٣٣ – ٢٣٤ والرد على الجهمية للدارمي ص: ٤٨٠ وشرح العقيدة الجهمية للدارمي ص: ١٢٣ وشرح العقيدة الطحاوية ص: ١٨٦ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: ٥٤ ، وبهذه الآية احتج عند مناظرتهم له فى المحنة ، محنة أحمد لحنبل بن إسحاق ص: ٥٣ .

ما ليس بخلق فقال : ﴿ وَالْأُمْرَ ﴾ ، وأمره هو قوله تبارك وتعالى فلا يكون قوله خلقا (۱) ، وقال : ﴿ إِنَّا أَنزِلناه في ليلة مباركة إنا كنا منذرين فيها يفرق كل أمر حكيم ﴾ (۱) ، ثم قال : القرآن هو أمر من عندنا ، وقال تعالى : ﴿ للهُ الأمر من قبل ومن بعد الخلق (۱) والله يخلق قبل ومن بعد الخلق (۱) والله يخلق ويأمر وقوله غير مخلوق (۱) وقال : ﴿ ذلك أمر الله أنزله إليكم ﴾ (۱) و ﴿ حتى جاء أمر الله ﴾ (۱) و ﴿ جاء أمرنا ﴾ (۱) يقول قد جاء قولنا في أمر القرآن وفار التنور

وقال: وبيان ما فصل الله تعالى بين قوله وخلقه وذلك أن الله تعالى إذا سمى الشيء الواحد باسمين أو ثلاثة فهو مرسل غير مفصل مقيد وإذا سمى شيئين (ق ١٤/ب) مختلفين لا يدعهما مرسلا حتى يفصل بينهما من ذلك قوله عز وجل: ﴿ قالوا يا أيها العزيز إن له أبا شيخا كبيرا ﴾ (٩) وقال: ﴿ عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجا خيرا منكن مسلمات مؤمنات قانتات تائبات عابدات ﴾ (١٠) فهذا اسم شيء واحد فهو مرسل فلما ذكر شيئين مختلفين فصل بينهما فذلك قوله ﴿ ثيبات ﴾ ثم قال: ﴿ وأبكارا ﴾ فلما كانت البكر غير الثيب لم يدعه مرسلا حتى فصل بينهما فذلك قوله: ﴿ وأبكارا ﴾ ثم قال: ﴿ وما

<sup>(</sup>١) قال الشوكانى: الحلق المخلوق والأمر كلامه وهو كن فى قوله: ﴿ إِنَّمَا أَمْرِهُ إِذَا أُرادَ شَيَّعًا أَنْ يَقُولَ لَـه كن فيكون ﴾، أو المراد بالأمر ما يأمر به على التفصيل، أو التصرف فى مخلوقاته. فتح القدير: ٢٢٢/٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الدخان /٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الروم /٤. (٣) سورة الروم /٤.

<sup>(</sup>٤) راجع تفسير الطبرى : ١٥/٢١ ، ابن كثير : ٤٤٤/٣ ، والشوكاني : ٢١٤/٤ .

<sup>(</sup>c). في المطبوع : وقوله غير خلقه .:

 <sup>(</sup>٦) سورة الطلاق /ه .

<sup>(</sup>٢) سوره الطلاق /٥. (٧) سورة الحديد /١٤ .

<sup>(</sup>٨) جزء من آيات جاءت في سورة هود /٤٠ ، ٥٨ ، ٦٦ ، ٩٤ ، وسورة المؤمنين/٧٧ .

<sup>(</sup>٩) سورة يوسف /٧٨ جاء بعد هذه الآية في المطبوع : فهذا شيء واحد سماه بثلاثة أسامي وهو مرسل

<sup>(</sup>٩) سورة يوسف /٧٨ جاء بعد هده الايه ق و لم يقل أن له أبا وشيخًا وكبيراً .

<sup>(</sup>١٠) سورة التحريم /ه .

يستوى الأعمى ﴾ (۱) ثم قال : ﴿ والبصير ﴾ فلما كان البصير غير الأعمى فصل بينهما ثم قال : ﴿ ولا الظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحرور ﴾ (۲) فلما كان كل واحد من هذا الشيء غير الآحر فصل بينهما .

ثم قال : ﴿ الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سبحان الله عمَّا يشركون هو الله الخالق البارىء المصور ﴾ (٣) فهذا كله اسم شيء واحد فهو مرسل وليس بمنفصل وكذلك إذا قال : ألا له الخلق ثم قال : والأمر لأن الخلق غير الأمر فهو منفصل (٤).

## باب ما أبطل الله تبارك وتعالى أن يكون القرآن إلا وحيا وليس بمخلوق

قال: قوله: ﴿ والنجم إذا هوى ما ضل صاحبكم وما غوى وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى ﴾ (٥) وذلك أن قريشاً قالوا: إن القرآن شعر وقالوا (ق ٥٠/أ) أساطير الأولين وقالوا أضغاث أحلام وقالوا: تقوله من تلقاء نفسه وقالوا: تعلمه من غيره فأقسم الله عز وجل بالنجم ﴿ إذا هوى ما ضل صاحبكم وما غوى ﴾ إلى قوله: ﴿ إن هو إلا وحى يوحى ﴾ يقول: إن عمدا لم يقله من تلقاء نفسه فقال: ﴿ إن هو ﴾ أى ماهو يعنى القرآن ﴿ إلا وحى يوحى ﴾ فأبطل الله أن يكون القرآن شيئا غير الوحى لقوله ﴿ إن هو ﴾ يعنى علم يقول: فما هو إلا وحى يوحى ثم قال: ﴿ علمه شديد القوى ﴾ (١) يعنى علم يقول: فما هو إلا وحى يوحى ثم قال: ﴿ علمه شديد القوى ﴾ (١) يعنى علم

١٩/ سورة فاطر /١٩ .

<sup>(</sup>۲) سورة فاطر /۲۱ .

 <sup>(</sup>٦) سورة الحشر /٢٤ .

 <sup>(</sup>٤) وانظر : جواب الدارمي على ادعاء الجهمي هذا في الرد على بشر المريسي ص : ١١٢ - ١١٣٠.
 وانظر : الاعتقاد للبيهقي ص : ٥٧ .

<sup>(</sup>c) سورة النجم /١ ، ٢ ، ٣ ، ٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة النجم /ه.

قال: ﴿ فأوحى إلى عده ما أوحى ﴾ (٢) فسمى القرآن وحيا و لم يسمه خلقا . قال ثم إن الجهمى ادعى شيئا آخر فقال : أخبرونا عن القرآن هو شيء . قلنا : نعم هو شيء . قال : إن الله خالق كل شيء فلم لا يكون القرآن مع الأشياء المخلوقة وقد أقررتم أنه شيء .

جبرائيل محمدا القرآن وهو شديد القوى ﴿ ذُو مَرَةُ فَاسْتُوى ﴾ (ا) إلى أن

فلعمرى أنه ادعى أمرا أمكنه الدعوى فيه ولبس على الناس بما ادعى فقلنا إن الله لم يسم كلامه فى القرآن شيئا ( إنما سماه الذى كان يقول ) ألم تسمع إلى قوله : ﴿ إنما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون ﴾ (أ) فالشيء ليس هو قوله إنما الشيء الذى كان بقوله وقال فى آية أحرى : ﴿ إنما أمره إذا أمره إذا أمره أدا شيء الذي المناه من أده من أدا الشيء الذي الناء المناه (أ)

أراد شيئا (°) فالشيء ليس هو أمره إنما الشيء الذي يأمره (٬٬٬) ومن الأعلام والدلالات أنه لايعني كلامه مع الأشياء المخلوقة قولة في الريح التي أرسلها على عاد: ﴿ مَا تَذَر مِن شيء أَتِت عليه ﴾ (٬٬٬) وقال: ﴿ تَدَمَر كُلُ شيء بأمر ربها ﴾ (٬٬٬) وقد أتت تلك الريح على أشياء لم تدمرها منازلهم ومساكنهم والجبال التي بحضرتهم قد أتت عليها تلك الريح و لم تدمرها وقال: ﴿ تدمر كُلُ شيء بأمر ربها ﴾ فكذلك إذا قال: ﴿ الله خالق كُل شيء ﴾ (٩) لايعني نفسه ولا علمه ولا كلامه مع الأشياء المخلوقة ، وقال لملكة سبأ: ﴿ وأوتيت من كُل

ولا علمه ولا كلامه مع الاشياء المحلوقة ، وقال لملكة سبا : ﴿ واوتيت من كل شيء ﴾ (١٠) وقد كان ملك سليمان شيئا لم تؤته فكذلك إذا قال : ﴿ حالق كل شيء ﴾ لايعنى كلامه مع الأشياء المحلوقة وقال الله لموسى : ﴿ واصطنعتك

<sup>(</sup>۱) سورة النجم /۲ .(۲) سورة النجم /۱۰ .

 <sup>(</sup>٣) فى المطبوع: إنما سمى شيئاً الذى كان يقوله.
 (٤) سورة النحل / ٠٤.
 (٥) سورة يس / ٨٢ .

 <sup>(</sup>٥) سورة يس /٨٢٠.
 (٦) ف المطبوع: الذي كان يأمره.

 <sup>(</sup>٧) سورة الداريات/٤٢ .
 (٨) سورة الأحقاف /٢٥ .

<sup>(</sup>٩) سورة الرعد /١٦ ، وسورة الزمر /٦٢ . (١٠) سورة التمل /٢٣ .

لنفسى ﴾ (') وقال : ﴿ ويحذركم الله نفسه ﴾ (') وقال : ﴿ كتب على نفسه الرحمة ﴾ (') وقال : ﴿ كتب على نفسه الرحمة ﴾ (') فقد عرف من عقل عن الله أنه لا يعنى نفسه مع الأنفس التي تذوق الموت وقد ذكر الله نفسه فكذلك إذا قال : ﴿ خالق كل شيء ﴾ لا يعنى نفسه ولا علمه ولا كلامه مع الأشياء المخلوقة ففي ما مر دلالة لمن عقل عن الله تعالى (').

قال أحمد - رحمه الله -: من تفكر ورجع عن القول الذي يخالف الكتاب والسنة (ق 7 1/أ) ولم يقل على الله إلا الحق فإن الله تعالى أخذ ميثاق خلقه فقال تعالى : ﴿ أَلَم يُوَخَذُ عليهم ميثاق الكتاب أن لايقولوا على الله إلا الحق ﴾ (() وقال : ﴿ قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغى بغير الحق وأن تشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ (٧) فقد حرم أن يقال عليه الكذب ثم قال : ﴿ ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة ﴾ (١) أعاذنا الله وإياكم من فتن المضلين . وقد ذكر الله كلامه في غير موضع من القرآن فسماه كلاما ولم يسمع خلقا . ﴿ وقال : ﴿ حتى يسمع كلام وبكلامى ﴾ (١) وقال : ﴿ وكلم الله موسى تكليما ﴾ (١) وقال : ﴿ النبى الأمى وبكلامى ﴾ (١) وقال : ﴿ وللم الله موسى تكليما ﴾ (١) وقال : ﴿ النبى الأمى وبكلامى ﴾ (١) وقال : ﴿ وللم الله موسى تكليما ﴾ (١) وقال : ﴿ النبى الأمى

<sup>(</sup>١) سورة طه /٤١٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران /٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام /١٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران /١٨٥ .

<sup>(</sup>٥) وانظر : جواب شارح الطحاوية ص : ١٨٣ – ١٨٦ على ادعاء الجهمي هذا .

 <sup>(</sup>٦) سورة الأعراف /١٦٩ .

 <sup>(</sup>٧) سورة الأعراف /٣٣ .

<sup>(</sup>٨) سورة الزمر /٦٠.

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة /٣٧ .

<sup>(</sup>١٠) سورة التوبة /٦ .

<sup>(</sup>١١) سورة الأعراف /١٤٣ .

<sup>. (</sup>١٢) سورة الأعراف /٤٤ .

<sup>(</sup>١٣) سورة النساء /١٦٤ .

الذي يؤمن بالله وكلماته ﴾ (١) فأحبر الله عز وجل أن النبي كان يؤمن بالله وبكلمات الله وقال: ﴿ يَرْيَدُونَ أَنْ يَبْدُلُوا كَلَامُ اللهُ ﴾ (٢) وقال: ﴿ لَوْ كَانَ البحر مدادا لكلمات ربي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي (١٠٠٠) وقال : ﴿ حتى يسمع كلام الله ﴾ و لم يقل حتى يسمع خلق الله فهذا منصوص بلسان عربى مبين لا يحتاج إلى تفسير وهو مبين بحمد الله(٤) قال أحمد رحمه الله: وقد سألت الجهمي (أليس)(٥) إنما قال الله : ﴿ قُولُوا آمنا بَالله ﴾ (٢) ، ﴿ وقُولُوا للناس حَسَنا ﴾ (٧) ، ﴿ وقُولُوا آمنا ً بالـذَى أَنزل إلينا ﴾ (^) ، ﴿ وقُولُوا قُولًا سَدَيْدًا ﴾ (٢) ، و ﴿ فَقُولُوا اشْهَدُوا بأنا مسلمون ﴾'' وقال : ﴿ وقل الحق من ربكم ﴾'''وقال : ﴿ وقل سلام فسوف يعلمون ﴾ (١٠) و لم نسمع الله يقول قولوا إن كلامسي خلقسي وقال : ﴿ وَلا تَقُولُوا ثَلاثُهُ ﴾ (٢٠) وقال : ﴿ وَلا تَقُولُوا لَمْنَ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السِّلَامُ لست مؤمَّنا ﴾(١٤)،قال: ﴿ لا تقولوا راعنًا ﴾(١٠)، ﴿ ولا تقولوا لمن يقتل في

(١٥) سورة البقرة /١٠٤ .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف /١٥٨. (٢) سورة الأعراف /٤٤ أ.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف /١٠٩

<sup>(</sup>٤) انظر : قول الإمام أحمد في الجهمية ص : ٣٦٨/٢ فقد احتج عليهم من القرآن الكريم بمثة وسبع غشرة آية ترد مزاعمهم وبدعهم انختلفة ومن ضمنها إنكارهم أن القرآن كلام الله غير مخلوق .

ما بين القوسين ليست من الأصل وأثبتها من المطبوع وهو ما يقتضيه السياق .

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة /١٣٦ .:

<sup>. (</sup>٧) سورة البقرة /٨٣.

<sup>(</sup>٨) سورة العنكبوت /٦٤.

 <sup>(</sup>٩) سورة الأحزاب /٧٠ أ.

<sup>(</sup>١٠) سورة آل عمران /١٤. (١١) سورة الكهف /٢٩ ..

<sup>(</sup>١٢) سورة الزخرف /٨٩٪ (١٣) سورة النساء /١٧١.

<sup>(</sup>١٤) سورة النساء /٩٤ .

سبيل الله أموات في (1) ، ﴿ ولا تقولن لشيء إلى فاعل ذلك غدا في (1) ، ﴿ ولا تدع تقل لهما أف في (1) ، ﴿ ولا تقف ما ليس لك به علم في (1) ، ﴿ ولا تدع مع الله إلها آخر في (1) ، ﴿ ولا تقتلوا أولادكم في (1) ، ﴿ ولا تقبل يدك مغلولة إلى عنقك في (1) ، ﴿ ولا تقبلوا النفس في (1) ، ﴿ ولا تقربوا مال اليتيم في (1) ، ﴿ ولا تقربوا مال الميتيم في (1) ، ﴿ ولا تقربوا مال ما نبى الله عنه في القرآن ولم يقل لنا لا تقولوا إن القرآن كلامي وقد سمت الملائكة كلام الله كلاما ولم تسمه خلقا قوله : ﴿ حتى إذ فزع عن قلوبهم قالوا بين عيسى ومحمد وبينهما السنون فلما أوحى الله إلى محمد سمع الملائكة صوت الوحي كوقع الحديد على الصفا و ظنوا أنه أمر من أمر الساعة ففزعوا وخروا (ق ١١/أ) لوجوههم سجدا وذلك لقوله : ﴿ حتى إذا فزع عن قلوبهم في قلوبهم في يقول إذا تجلى عن قلوبهم رفع الملائكة رؤسهم في الوا بعضهم بعضا فقالوا : ﴿ ماذا قال ربكم في (1) ولم يقل ماذا خلق ربكم (1) ففي هذا بيان لمن أراد الله هداه .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة /١٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف /٢٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء /٢٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء /٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص /٨٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام /١٥١.

<sup>(</sup>٧) سورة الإسراء /٢٩ .

<sup>(</sup>A) سورة الأنعام /٦ ، وسورة الإسراء /٣٣ .

<sup>(</sup>٩) سورة الأنعام /١٥٢ .

<sup>(</sup>١٠) سورة لقمان /١٨ .

<sup>(</sup>١١) سورة سبأ /٢٣ .

<sup>(</sup>۱۲) أخرجه البخارى : ۲۸۰/۱ ، ۳۸۰/۱۳ ، والترمذى : ۳٦٢/٥ ، وابن ماجه : ۲۹/۱ – ۲۰ من حديث أبى هريرة مرفوعاً : ﴿ إِذَا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله كأنه سلسلة على صفوان فإذا فزع عن قلوبهم قالوا : ماذا قال ربكم . قالوا : الحق وهو العلى الكبر ﴾ .

وأخرج نحوه أبو داود : ١٠٥/٥ – ١٠٦ من حديث عبد الله بن مسعود مرفوعاً . وانظر : ما ورد في تفسير الآية : تفسير الطبرى : ٨٩/٢٢ وابن كثير : ٣٠٠/٣ والشوكاني : ٣٢٨/٤ .

<sup>(</sup>۱۳) كذا ذكر البخاري أيضاً . انظر : فتح الباري : ٤٥٢/١٣ .

#### باب آخر

قال أحمد رضى الله عنه: ثم إن الجهمى ادعى أمرا آخر فقال: أنا أجد آية فى كتاب الله تدل على أن القرآن مخلوق قوله: ﴿ مَا يَاتِيهُم مَن ذَكَرَ مَن رَبّهُم محدث ﴾ (١) فرعم أن الله تعالى قال: القرآن محدث وكل محدث مخلوق فلعمرى لقد شبه على الناس بهذا وهى آية من المتشابه فقلنا فى ذلك قولا واستعنا بالله ونظرنا فى كتاب الله ولا حول ولا قوة إلا بالله .

قال أحمد رضى الله عنه: اعلم أن الشيئين إذا اجتمعا في اسم واحد يجمعهما فكان أحدهما أعلى من الآخر ثم جرى عليهما اسم مدح كان أعلاهما أولى بالمدح وأغلب عليه وإن جرى عليهما اسم ذم فأدناهما أولى به . من ذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِن الله بالناس لرؤوف رحيم ﴾ (٢) ، و ﴿ عينا يشرب بها عباد الله ﴾ (١) يعنى الأبرار دون الفجار فإذا اجتمعوا في اسم العباد واسم الإنسان فالمعنى به في قول الله تعالى: ﴿ يشرب بها عباد الله ﴾ (١) يعنى الأبرار دون الفجار لفي نعيم ﴾ (١) وإذا انفرد (ق ١١/ب) الكفار: ﴿ إِن الفجار لفي جحيم ﴾ (٥) وقوله: ﴿ إِن الله بالناس لرؤوف رحيم ﴾ (١) فالمؤمن أولى به . وإن اجتمعا في اسم الناس لأن المؤمن أعطى المدحة لقول الله تعالى: ﴿ إِن الله بكم لرؤوف رحيم ﴾ (١) وإذا انفرد الكفار جرى عليهم الذم في الله ف

 <sup>(</sup>۱) سورة الأنبياء /۲ .
 (۲) سورة الحج /۱۳ .

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان /٦(٤) سورة الانفطار /٦٥

<sup>(</sup>۵) سورة الانفطار /۱۱.

 <sup>(</sup>٦) سورة البقرة (٦)
 (٧) سورة الحديد (٩)

<sup>(</sup>٨) سورة الأحزاب (٤٣/

قوله : ﴿ أَلَا لَعْنَةَ الله عَلَى الظَّالَمِينَ ﴾ (١) وقوله : ﴿ أَنْ سَخَطُ الله عَلَيْهُمْ وَفَ العذاب هُم حالدون ﴾ (٢) فهؤلاء لا يدخلون في الرحمة وفي قوله : ﴿ وَلُو بُسُطِّ الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض ﴾ (٣) فاجتمع الكفار والمؤمنون في اسم العباد فالكفار أولى بالبغي من المؤمنين لأن المؤمنين انفردوا ومدحوا فيما بسط لهم من الرزق وهو قول الله : ﴿ والذين إِذَا أَنفقوا لَمْ يَسْرَفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا ﴾ (٢) وقوله : ﴿ وَمَمَا رَزْقْنَاهُمْ يَنُفُقُونَ ﴾ (٥) وقد بسط الله لداود وسليمان عليهما السلام وذَّى القرنين وأبي بكر وعمر وعثمان وعلى رضي الله عنهم ومن كان على مثالهم ممن يبسط الله له فلم يبغ. وإذا انفرد اسم الكافر وقع عليه اسم البغى في قوله لقارون : ﴿ إِن قارونَ كَانَ مِن قوم مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِم ﴾ (١) . وعن النمرود بن كنعان حين آتاه الله الملك فحاج في ربه وفرعون حين الل موسى : ﴿ رَبُّنَا إِنْكَ آتِيتَ فَرَعُونَ وَمَلَّهُ زَيْنَةً وَأَمُوالًا فَى الْحَيَاةُ الدُّنيا ﴾ (٧) الآية فلما اجتمعوا في اسم واحد فجري عليهم اسم البغي كان الكافر أولى به كم كان المؤمن أولى بالمدحة فلما قال الله : ﴿ مَا يَأْتِيهُمْ مِن ذَكُرُ مِن رَبُّهُمْ مُحَدِّثُ ﴾ (^^ فجمع بين ذكرين ذكر الله و ذكر نبيّه فأما ذكر الله إذا انفرد لم يجر عليه اسم الحدث أو لم تسمع إلى قوله : ﴿ وَلَذَكُمْ اللهُ أَكْبُرُ ﴾ (٥) ، ﴿ وَهَذَا ذَكُمْ مَبَارِكُ أنزلناه كه (١٠٠) وإذا أنفرد اسم النبي صلى الله عليه وسلم جرى عليه اسم الحدث أَلَمْ تَسْمَعُ إِلَى قُولُهُ : ﴿ وَاللَّهُ حَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١١) فَذَكُرُ النَّبِي صلى الله

<sup>(</sup>۱) سورة هود ۱۸/،

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة /٨٠.

<sup>(</sup>۳) سورة الشورى /۲۷ .

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان /٦٧ .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة /٢ .

 <sup>(</sup>٦) سورة القصص /٧٦/ .

<sup>(</sup>۷) سورة يونس /۸۸ ،

<sup>(</sup>٨) سورة الأنبياء /٢ .

 <sup>(</sup>٩) سورة العنكبوت /٥٤.

<sup>. (</sup>١٠)سورة الأنبياء /٥٠.

<sup>[ (</sup>١١) سورة الصافات /٩٥ .

عليه وسلم له عمل والله له خالق ومحدث والدلالة على أنه جمع بين الذكرين هو قوله: ﴿ مَا يَأْتِيهُم مِن ذكر مِن ربهم محدث ﴾ فأوقع عليه الحدث عند إتيانه إيانا وأنت تعلم أنه لا يأتينا إلا بمبلغ ومذكر وقال: ﴿ وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين ﴾ (١) ، ﴿ فذكر إن نفعت الذكرى ﴾ (١) ، و ﴿ إنما أنت مذكر ﴾ (١) فلما اجتمعوا في اسم الذكرى جرى عليهم اسم الحدث وكان النبي إذا انفرد ولم وقع عليه اسم الخلق وكان أولى بالحدث من ذكر الله عز وجل الذي انفرد و لم يقع عليه اسم حلق ولا حدث فوجدنا دلالة من قوله: ﴿ مَا يَأْتِهُم مِن ذَكر من ربهم محدث ﴾ إنما هو محدث إلى النبي صلى الله عليه وسلم لأن النبي كان لا يعلم فعلمه الله تعالى فلما علمه الله تعالى ( ق ١٨/ب ) كان ذلك محدثا إلى النبي صلى الله عليه وسلم لأن النبي كان النبي صلى الله عليه وسلم (١٠) .

قال ثم إن الجهمى ادعى أمرا آخر قال : أنا أجد آية فى كتاب الله تدل على أن القرآن مخلوق قول الله : ﴿ إنما المسيح عيسى بن مريم ﴾ (٥) وعيسى مخلوق .

فقلنا: إن الله منعك الفهم في القرآن إن عيسى تجرى عليه ألفاظ لا تجرى على القرآن لأنه يسميه مولودا وطفلا وصبيا وغلاما يأكل ويشرب وهو يخاطب بالأمر والنهى يجرى عليه اسم الخطاب والوعيد ثم هو من ذرية نوح ومن ذرية إبراهيم فلا يحل لنا أن نقول في القرآن ما نقول في عيسى ، فهل سمعتم الله يقول في القرآن ما قال في عيسى ولكن المعنى في قول الله ﴿ إنما المسيح عيسى بن مريم رسول الله وكلمته ﴾ فالكلمة التي ألقاها إلى مريم حين قال له كن فكان

 <sup>(</sup>١) سورة الذاريات /٥٥.
 (٢) سورة الأعلى /٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الغاشية / ٢١ .

وقد حرفوه وبدلوه وزّادو فيه ونقصوا منه وكتابكم أحدث الكتب بالله تقرؤنه محضاً لم يشب . اهـ . تفسير ابن كثير: ١٨٢/٣ . ولن يشب لأن الله عز وجل تكفل بحفظه ولم يكل ذلك إلى خلقه . قال جل وعلا ﴿ إِنَا نَحْنَ نَزِلْنَا الذَّكَرِ وإِنَا له لحافظون ﴾ .

<sup>(</sup>٥) سورة النساء /٧١ .

عيسى بكن وليس عيسى هوكن، فالكن من قول الله وليس كن مخلوقا ، وكذبت النصارى والجهمية على الله تعالى فى أمر عيسى وذلك أن الجهمية قالوا : روح الله وكلمته إلا أن كلمته مخلوقة وقالت النصارى : عيسى روح الله من ذات الله وكلمة الله من ذات الله كما يقال إن هذه الخرقة من هذا الثوب قلنا نحن : إن عيسى بالكلمة كان (ق ٩١/أ) وليس هو الكلمة وإنما الكلمة قول الله قوله : ﴿ وسخر قوله : ﴿ وسخر منه ﴾ يقول : من أمره كان الروح فيه كقوله : ﴿ وسخر لكم ما السموات وما فى الأرض جمعيا منه ﴾ " يقول : من أمره وتفسير روح الله إنما معناها روح بكلمة الله خلقها الله كما يقال : عبد الله وسماء الله وأرض

ثم إن الجهمى ادعى أمرا آخر قال: إن الله يقول: ﴿ خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام ﴾ (٢) فزعم أن القرآن لا يخلو أن يكون في السماء أو في الأرض أو فيما بينهما فشبه على الناس ولبس عليهم.

فقلنا لهم: أليس إنما أوقع الله عز وجل الحلق على المخلوق ما فى السموات وما فى الأرض وما بينهما فقالوا: نعم. قلنا: فهل فوق السموات شيء مخلوق قالوا: نعم. قلنا: فإنه لم يجعل ما فوق السموات من الأشياء المخلوقة وقد عرف أهل العلم أن فوق السموات السبع الكرسي والعرش واللوح المحفوظ والحجب وأشياء كثيرة ولم يسمها ولم يجعلها من الأشياء المخلوقة ، وإنما وقع الخبر من الله عز وجل على السموات والأرض وما بينهما. فقلنا: فيما الدعوى أن

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية /١٣ .

<sup>(</sup>۲) فى قول الله تعالى : ﴿ إِنَمَا قُولِنَا لَشَيء إِذَا أَرِدَنَاه أَن نَقُول له كَن فَيكُون ﴾ دلالة عظيمة على أن القرآن كلام الله عز وجل وغير مخلوق فكن غير مخلوقه والكائن بها مخلوق انظر : رد الدارمي على بشر المريسي ص : ١٤٨ . يقول أبو الحسن الأشعري رحمه الله تعالى : ٩ فلو كان القرآن مخلوقاً لوجب أن يكون مقولا له كن فيكون ، ولو كان الله عز وجل قائلا للقول كن كان للقول قولا وهذا يوجب أحد أمرين : إما أن يؤول إلى أن قول الله غير مخلوق ، أو يكون كل قول واقع بقول لا إلى غاية وذلك محال ، وإذا استحال ذلك صح وثبت أن الله عز وجل قولا غير مخلوق . الإبانة له ص : ٥٦ - ٧٠ وغوه ذكره البيهقي في الاعتقاد ص : ٥٦ - ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة السجدة /٤.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: ٥ لم يجعل ما في السموات ؛ وما أثبته كما في المطبوع وهو الصواب .

القرآن لا يخلو أن يكون في السموات والأرض أو فيما بينهما فقلنا : (ق/٩١ب) إن الله يقول: ﴿ وَمَا حَلَقُنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ (١) فالحق الذي خلق به السموات والأرض هو قوله : كن . ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقِّ ﴾ 📆 قال : ﴿ فَالْحَقِّ وَالْحَقِّ أَقُولُ ﴾ (٣) ، ﴿ وَيُومُ يَقُولُ كُنَّ فَيْكُونُ قُولُهُ الْحَقِّ ﴾ (٢) فالحق الذي خلق به السموات والأرض قد كان قبل خلق السموات والأرض والحق قوله وقوله ليش بمخلوق<sup>(٥)</sup>

### باب ما ادعت الجهمية أن القرآن مخلوق من هذه الأحاديث التي رويت

إن القرآن يجيء في صورة الشاب الشاحب فيأتي صاحبه فيقول: تعرفني فيقول : من أنت . فيقول : أنا القرآن الذي أظمأت نهارك وأسهرت ليلك . ﻗﺎﻝ : ﻓﻴﺄﺗﻲ ﺑﻪ الله ﻓﻴﻘﻮﻝ : ﻳﺎ ﺭﺏ<sup>(٦)</sup>

فادعوا أن القرآن مخلوق . فقلنا لهم : القرآن لا يجيء ، بمعنى (٢٠) : أنه قد جاء من قرأ ﴿ قل هُو الله أحد ﴾ (<sup>٨)</sup> ( ق ٢٦/ب ) فله كذا<sup>(١)</sup> ألا ترون أنه

<sup>(</sup>١) سورة الحجر /٨٥.

٢) سورة الأحزاب /٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة ص /٤٨ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنعام /٧٣ .

<sup>(</sup>٥) راجع ما قيل في تفسير الآية الأولى: تفسير الطبري: ١٠/١٤، وابن كثير: ٦٠٣/٣،

والشوكاني : ١٤٠/٣ .

<sup>(</sup>٦) أخرج أحمد : ٣٥٢/٥ ، وابن ماجة : ١٧٤٢/٢ وغيرهم مِن حديث عبد الله بن بريدة قال : قال

رسول صلى الله عليه وسلم : ٥ يجيء القرآن يوم القيامة كالرجل الشاحب فيقول : أنا الذي أسهرت البلك وأظمأت نهارك كا

قال محقق سنن ابن ماجه في الزوائد : إسناده صحيح ، رجاله ثقات . (٧) في المطبوع: إلا بمعنى .

<sup>(</sup>٨) سورة الإخلاص /١ .!

<sup>(</sup>٩) انظر : ما جاء في فضل سورة الإخلاص : فتح الباري : ٨/٩٥ – ٥٩ وصحيح مسلم : ۸/۱°۰ – ۵۰ وسنان الترمذي : ۱۲۷/ – ۱۷۰ .

من قرأ ﴿ قل هو الله أحد ﴾ لا يجيئه بل يجيء ثوابه . لأنا نقرأ القرآن فنقول : كلام الله لا يجيء فلا يتغير من حال إلى حال (١) .

#### التعليق :

من خلال دراسة موقف الإمام أحمد من القرآن الكريم يتضح لنا مذهب سلف الأمة بأن القرآن الكريم كلام الله عز وجل غير مخلوق منه بدا وإليه يعود . وقد ساق رحمه الله من الأدلة الواضحة والبراهين القاطعة ما يدل على صحة هذا الاعتقاد وسلامته ويدحض في نفس الوقت شبه المبتدعة وادعاءاتهم .

ولا شك أن ما نقل عن الإمام أحمد يفي بالغرض في كشف زيغ المبتدعة

<sup>(</sup>۱) الكلام حول هذا الحديث وما شابه وتفسير أحمد له سيأتي بصورة مفصلة عند قول الإمام أحمد في : « الإتيان والجيء » إلا ألى سأورد هنا ما يقتضيه الحال ، يقول شيخ الإسلام ابن تبمية : وأيضا وقع النزاع بين أصحابه ، هل اختلف اجتباده في تأويل الجيء والإتيان والنزول ونحو ذلك لأن حنبلاً نقل عنه في المحنة أنهم لما احتجوا عليه يقول النبي صلى الله عليه وسلم : تجيء البقرة وآل عمران كأنما غمامتان أو غيايتان ، أو فرقان من طير صواف ونحو ذلك من الحديث الذي فيه إتيان القرآن وجيعه . وقالوا له : لا يوصف بالإتيان والجيء إلا مخلوق فعارضهم أحمد بقوله أ، وأحمد وغيره من أثمة السنة فسروا هذا الحديث بأن المراد به جيء ثواب البقرة وآل عمران أب كا ذكر مثل ذلك عن بجيء الأعمال في القبر والقيامة والمراد منه ثواب الأعمال، والنبي صلى الله عليه وسلم قال : و اقرؤوا البقرة وآل عمران ... » وهذا الحديث في الصحيح (٢٠٠٠ غلما أمر بقرائتهما وذكر بجيهما وغاجان عن القارىء علم أنه أراد بذلك قراءة القارىء لهما وهو عمله وأخير بمجيء عمله الذي هو التلاوة لهما في الصورة ذكرها كما أخير بمجيء غير ذلك من الأعمال ...

والمقصود هنا أن النبي صلى الله عليه وسلم لما أخير بمجيء القرآن في هذه الصورة أراد به الإخبار عن قراءة القارىء التي هي عمله وذلك هو ثواب قارىء القرآن ليس المراد أن نفس كلامه الذي نفسه يتصور صورة غمامتين فلم يكن في هذا حجة للجهمية على ما ادعوه (ع). مجموع الفتاوى: ٥/٣٩-٣٩٩ وسيأتي الكلام بالتفصيل حول رواية حنبل هذه عند قول الإمام أحمد في صفة الإتيان والجيء ص : ٣٩٨ ، وانظر: رد الدارمي على بشر المريسي ص : ٣٩٤ .

<sup>(</sup>أ) سيأتى الكلام بالتفصيل حول رواية حنبل هذه عند وقول الإمام أحمد في صفة الإتيان والجيء ص: ٣٩٢. (ب) انظر: رد الدارمي على بشر المريسي ص: ١٢٤.

<sup>(</sup> حـ )أخرجه مسلم ٥٥٢/٥٥٥ من حديث أبي أمامة الباهلي والنواس بن سمعان رضي الله عنهما .

 <sup>(</sup> د ) مجموع الفتاوى : ٣٩٨-٣٩٨ .

في هذه المسألة إلا أنى أريد تسليط مزيد من البحث حول الفرق المخالفة فأقول وبالله التوفيق :

إن الجعد بن درهم هو أول من نطق بهذه البدعة ثم تلقفها عنه الجهم بن صفوان فتولى إظهارها والدعوة إليها فنسبت إليه (١) وأصبح القول بخلق القرآن أشد التصاقا بالجهم وأتباعه ، ثم تولى أمر هذه البدعة المعتزلة وأرادوا إجبار الناس على اعتقادها مستخدمين السلطة كما قدمنا (١)

وقد استدل هؤلاء بايات زعموا أن فيها دلالة على صحة قولهم ومن تلك الآيات قول الله تعالى : ﴿ وَمَا يَأْتِهُم مِنْ ذَكْرَ مِنْ رَبِهُم محدث ﴾ (أ) وقوله عز وجل : ﴿ إِنَا جَعَلِنَاهُ قَرَآنَا عَرِبِياً ﴾ (أ) (أ) وقد أجاب الإمام أحمد على شبههم ونقض مزاعمهم (أ) . والحقيقة أن أهل الكلام بصفة عامة احتكموا إلى العقول المجردة في قضايا العقيدة ، وعرضوا القضايا العقدية عليها فما وافقها – بادعائهم أخذوه وما خالفها رفضوه أو أولوه . لذلك نجد تخبطهم في مسائل العقيدة . وذلك بخلاف أهل السنة والجماعة الذين اعتبروا الكتاب والسنة هما المصدران وذلك بخلاف أهل السنة والجماعة الذين اعتبروا الكتاب والسنة هما المصدران أي تعارض بين العقل والشرع إلا أن هنالك أمورا هي فوق قدرة العقل وإمكاناته ولا يمكن للعقل بحال تمييزها أو الوقوف على كنهها . فأهل السنة عندما قالوا إن القرآن كلام الله عز وجل غير مخلوق استندوا في ذلك إلى الآيات الصريحة والأحاديث الصحيحة الدالة على ذلك وعلى أن الكلام صفة لله عز وجل وصفاته تارك وتعالى غير مخلوقة ، وأيضا الآيات والأحاديث دلت على أن الله عز وجل

<sup>(</sup>۱) انظر مجموع الفتاوى: ۱۱۹/۱۲.

<sup>(</sup>۲) انظر: ص: ۱۹۰،

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء /٢ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الزخرف (٣ .

<sup>(</sup>٥) انظر : شرح الأصول الخمسة للقاضى عبد الجبار ص : ٥٢٨ .

<sup>(</sup>٦) وسيأتى مزيد من النقض لهذه المزاعم عند الكلام عن:

قُول الإمام أحمد في صفة الكلام ص : ٢٨٧ .

قول الإمام أحمد في مسائلة الحرف والصوت : ٣٠٢ .

يتكلم بحرف وصوت لكن المبتدعة لم يسلموا بهذا لأنهم عرضوا هذا على عقولهم القاصرة فوجدوا أن الكلام لا يمكن أن يكون إلا عن طريق الجوارح فعطلوا هذه الصفة كما عطلوا غيرها . لأنهم لم يتصورا الكيفية . وهذا مبدأ عظيم الخطر على صاحبه . لذلك نجد كثيرًا منهم انتابهم الشك والريب أعاذنا الله من ذلك وثبتنا على الإيمان .

ومن المعلوم ارتباط هذه المسألة بصفة الكلام لله عز وجل. وعند عرض أقوال المخالفين في مسألة الكلام يتضح قولهم في القرآن .

### قول الإمام أحمد فيمن قال: القرآن مخلوق

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

 ١٧٧ – سمعت أبي رحمه الله يقول: من قال القرآن مخلوق فهو عندنا كافر (١٠). نقل مثل هذا عن أحمد: ابن هانيء<sup>(۲)</sup> وأبو داود<sup>(۲)</sup> وحرب الكرماني وأبو بكر المروذي(٤) وأحمد بن الحسين ويوسف بن موسى وإسماعيل بن إسحاق الثقفي<sup>(٥)</sup> وصالح بن أحمد والحارث بن إبراهيم والحسن بن البزار<sup>(٢)</sup> وأبو الحارث<sup>(۲)</sup> وحنبل بن إسحاق<sup>(۸)</sup> وعبد الملك الميموني<sup>(۱)</sup> والحسن بن أيوب<sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>١) السنة (ظ: ق: ١/أ) ، وفي المطبوع ص: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر : مسائل ابن هاني : ١٥٣/٢ ، ١٥٤ ، ١٥٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر: مسائل أبي داود (ظ: ص: ٢٤٦) وفي المطبوع ص: ٢٦٢.

<sup>(</sup>٤) انظر : السنة للخلال (ق : ١٥٤/ب) .

<sup>(</sup>٥) انظر : المصدر السابق (ق : ١٥٤/ب) .

 <sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق (ق: ١٥٤/ب - ١٥٥/أ).

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق (ق: ١٩٦/أ).

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق (ق: ١٥٧/ب) .

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق (ق: ١٥٥/ب).

<sup>. (</sup>١٠) انظر : شرح السنة للالكائي : ٢٦٣/٢ .

ومحمد بن إسماعيل السلمى (۱) وإسحاق بن إبراهيم البغوى (۲) وإسحاق الكوسج (۲) والحسن بن ثواب (۱) والربيع بن نافع (۱) ويعقوب بن إبراهيم الدورق (۲) وشاهين بن السميذع (۲) ومحمود بن الخالد الخانقينى (۱) ويحيى بن زكريا (۹) وإسماعيل بن إسحاق السراج الثقفي (۱۱) وسلمة بن شبيب (۱۱) .

#### التعليق :

بعد أن ذكرت موقف الإمام أحمد من القرآن الكريم ورده على الجهمية القائلين بخلق القرآن كان من الأنسب أن أتبعه بذكر موقفه أيضا ممن قال بخلق

<sup>(</sup>۱) أبو إسماعيل الترمذى ، نزيل بغداد ، ثقه حافظ ، لم يتضع كلام ابن أبى حاتم فيه . قال أبو بكر الحلال كان عنده عن أبى عبد الله مسائل صالحة حسان وفيها ما أغرب به على أصحاب أبى عبد الله وهو رجل معروف كثير العلم . ت/بغداد : ٤٢/٢ ، طبقات الحنابلة : ٢٧٩/١ ، تقريب : ١٢٥/١ ، تهذيب : ٣٠٤/١ ، شذرات الذهب : ٢٧٦/٢ . والرواية في شرح السنة للالكائى : ٣٥٤/٢

<sup>(</sup>٢) هو : أبو يعقوب ، لقبه لؤلؤ وقيل : بؤيؤ ، ثقة ، توفى سنة تسع و عسين ومثنين , طبقات الحنابلة :

١٠٩/١ ، تقريب : ١/٤٥ ، تهذيب :٢١٤/١ . والرواية في شرح السنة : ٢٦٣/٢ ، ومناقب أحمد :٢٠٨ .

<sup>(</sup>٣) مناقب أحمد : ص : ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٤) انظر: طبقات الحنابلة: ١٣٣/١. دم و دائر تربية الما المنابط المساعدة و مربة ما المائر المائر المائر المائر المائر المائر المائر المائر المائر

 <sup>(</sup>٥) هو: أبو توبة الحلبي ، نزيل طرسوس ، ثقة ، حجة عابد ، مات سنة إحدى وأربعين ومثنين ،
 تقريب : ٢٤٦/١ ، تهذيب : ٣٠٠/٣ ، والرواية في طبقات الحنابلة : ١٥٦/١ .

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ٤١٤/١ .

<sup>(</sup>۱) انظر: المصدر السابق: ۱۷۳/۱ . (۷) انظر: المصدر السابق: ۱۷۳/۱ .

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق: ٣٤٠/١.

 <sup>(</sup>٩) هو: يميى بن زكريا المرودى صاحب إسحاق بن راهويه. قال أبو بكر الحلال: عنده عن أبى عبد الله مسائل حسان .وذكره أبن الجوزى فيمن حدث عن أحمد قال أبو حاتم: صدوق ، طبقات الحنابلة: ١٤٠/١، مناقب أحمد ص: ١٤٢، الجرح والتعديل: ١٤٥/٩.

والرواية في طبقات الحنابلة : 401/1

<sup>(</sup>١٠)انظر : المصدر السابق : (١٠٣/١ ، ومناقب أحمد ص : ٣٠٢ .

<sup>(</sup>١١) انظر: مناقب أحمد: ٢٠٢.

القرآن وهو كما رأينا أطلق القول بكفر من قال بخلق القرآن الكريم وهو بهذا يوافق ما انعقد عليه إجماع سلف الأمة(١)

وسأذكر في المبحث التالى بعض ما استدل به الإمام أحمد على كفر هؤلاء . ومما يجدر ذكره أن كثيراً من السلف لم يعد الجهمية من الفرق الثنتين والسبعين التي افترقت عليها الأمة (٢) . وقد نقل عن ابن المبارك قوله : إنا نستجيز أن نحكى كلام اليهود والنصارى ولا نستجيز أن نحكى كلام الجهمية (٢) .

## أدلة الإمام أحمد على تكفير من قال بخلق القرآن

(قال ابن أبي يعلى في ترجمة ): يعقوب بن إبراهيم الدورق: جالس إمامنا وسأله عن أشياء رواها عنه <sup>(١)</sup> من ذلك ما قرأته في كتاب أبي بكر الخلال قال:

۱۷۸ – أخبرنى على بن هارون فال : حدثنى محمد بن أبى هارون الوراق قال : سمعت يعقوب بن إبراهيم الدورق قال : سألت أحمد بن حنبل عمن يقول : القرآن مخلوق ؟ فقال : كنت لا أكفرهم حتى قرأت آيات من القرآن : ﴿ ولئن اتبعت أهوائهم من بعد ما جاءك من العلم ﴾ (٢) وقوله : ﴿ بعد الذي جاءك من العلم ﴾ (٢) وقوله : ﴿ أنزله بعلمه ﴾ (٨) فالقرآن من علم الله ومن زعم أن علم الله مخلوق فهو كافر (٩) .

 <sup>(</sup>١) انظر: خلق أفعال العباد للبخارى ص: ١٤، والرد على الجهمية للدارمى ص: ٣٥٠، ورد الدارمى على المريسى ص: ٤٧٦ – ضمن عقائد السلف – والسنة لعبد الله بن أحمد بن حنبل ص: ٩، وشرح أصول السنة للالكائى: ٢٧٧/٢ – ٣١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر : شرح العقيدة الطحاوية ص : ٩٩١ ، ومجموع الفتاوى لابن تيمية : ٤٨٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) السنة لعبد الله بن أحمد ص : ١٣ ، ورد الدارمي على المريسي ص : ١٠٩ .

<sup>(</sup>٤) وقد تقدمت ترجمتة ص: ١٨٧ .

<sup>(</sup>٥) لعله الحنبلي ، حدث عن إسحاق بن إبراهيم البغوى وعنه الطبراني . ت/بغداد : ٢٧٧/١١ .

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة /١٢٠ .

<sup>(</sup>۷) سورة آل عمران /٦١ .

<sup>(</sup>۸) سورة النساء /۱۹۹ .

 <sup>(</sup>٩) طبقات الحنابلة : ١٤/١ و لم أجده فى كتاب السنة للخلال ولعله فى الأجزاء المطموسة التى لم أستطع قراءتها خاصة وأنها متعلقة بمسألة القرآن أو لعل ذلك فى كتاب آخر له .

179 - وهذه الرواية ذكرها اللالكائي(١) بسنده عن الحسن بن أيوب قال: سألت أحمد ما تقول في القرآن قال: كلام الله غير مخلوق. قال: قلت: ما تقول فيمن قال: مخلوق. قال: كافر. قلت: بم كفرته. قال : بآيات من كتاب الله ( فذكر الآية الأولى والثانية ثم قال ) فالقرآن علم الله فمن رعم أن علم الله مخلوق فقد كفر . اهـ .

• ١٨ – وقال الإمام أحمد لعبد الرحمن بن إسحاق في حضرة المعتصم لما ناظره في مسألة القرآن . سألني عبد الرحمن فقال لي : ما تقول في القرآن . فقلت له : ما تقول في العلم . فسكت . فقلت : القرآن من علم الله ومن زعم أن علم الله مخلوق فقد كفَر بالله<sup>(١)</sup>. ومثل هذا نقل عنه: عبد الله بن أحمد بن حنبل(٢) وابن هانيء(١) ومحمد بن إبراهيم البوشنجي (٥) وحبيش بن سندي وجعفر بن محمد (١) ومحمد بن إسماعيل السلم*ي (<sup>۲۷)</sup>* 

#### التعليق:

أشرت آنفا إلى أن الإمام أحمد وافق أثمة السلف في تكفير من قال بخلق القرآن . ومن المعلوم أن للتكفير قواعد وضوابط . ولا شك أن الإمام أحمد وغيره من أثمة السلف هم أعلم بتلك القواعد والضوابط وعليها بنوا القول بتكفيرهم،

<sup>(</sup>١) شرح السنة : ٢٦٣/٢ .

<sup>(</sup>٢) عنة أحمد لحنبل بن إسحاق ص : ٤٥ .

۳) الستة له ص : ۹ - ۱۰ .

<sup>(</sup>٤) مسائل ابن هانيء : ٢/٣٥٢ – ١٥٤ .

 <sup>(</sup>٥) محمد بن إبراهيم البوشنجي ، أبو عبد الله ، ثقة حافظ فقيه . قال ابن أبي يعلى : ذكره أبو بكر الخلال ف جملة الأصحاب . نقل عن الإمام أحمد أشياء . اهـ . وذكره ابن الجوزي فيمن حدث عن أحمد. وجاء في السنة للخلال: الواشجي وما أثبته هو الصواب ، تقريب: ١٤٠/٢ ،طبقات

الحتابلة : ٦٤/١ ، مناقب أحمد ص : ١٣٩ .

<sup>(</sup>٦) رواياتهم في السنة للخلال (ق : ١٥٨/أ – ب) .

<sup>(</sup>٧) شرح السنة للإلكاني : ٣٥٤/٢ .

وما نقل الإمام أحمد – هنا – من أدلة على تكفير هؤلاء وما تقدم في نقضه على الجهمية هو غاية في الدقة والإلزام .

ومن أراد الاستزاده فليراجع الرد على الجهمية للدارمي فقد عقد فصلا عنون له ب: باب الاحتجاج في إكفار الجهمية (١) لكن هل تكفير السلف لهؤلاء يعتبر ناقلا عن الملة أم لا .

للجواب عن مسألة التكفير بصفة عامة أكتفى بما ذكره شيخ الإسلام أبن تيمية – وفيه الغنية – إذ يقول رحمه الله : « ...إذا ظهرت هذه المقدمات في اسم المؤمن والكافر ، والفاسق الملى وفي حكم الوعد والوعيد ، والفرق بين المطلق والمعين ، وما وقع في ذلك من الاضطراب ، ف « مسألة تكفير أهل البدع والأهواء » متفرعة على هذا الأصل .

ونحن نبدأ بمذهب أثمة السنة فيها قبل التنبيه على الحجة فنقول: المشهور من مذهب الإمام أحمد، وعامة أثمة السنة تكفير الجهمية وهم المعطلة لصفات الرحمن، فإن قولهم صريح في مناقضة ما جاءت به الرسل من الكتاب، وحقيقة قولهم جحود الصانع، ففيه جحود الرب. وجحود ما أخبر به عن نفسه على لسان رسله ... ولهذا كفروا من يقول القرآن مخلوق، وأن الله لا يرى في الآخرة وأن الله ليس على العرش، وأن الله ليس له علم ولا قدرة ولا رحمة ولا غضب ونحو ذلك من صفاته (٢).

وأما المرجئة فلا تختلف نصوصه أنه لا يكفرهم ، فإن بدعتهم من جنس اختلاف الفقهاء فى الفروع ، وكثير من كلامهم يعود النزاع فيه إلى نزاع فى الألفاظ والأسماء، ولهذا يسمى الكلام فى مسائلهم « باب فى الأسماء » وهذا من نزاع الفقهاء، لكن يتعلق بأصل الدين ، فكان المنازع فيه مبتدعاً (٢٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: ذلك ضمن كتاب عقائد السلف ص: ۳٤٦ – ۳٥٦ . وراجع أيضاً: الشريعة للآجري ص: ۷۵ – ۷۹ .

<sup>(</sup>٢) انظر: قول الإمام أحمد في الجهمية ص: ٣٦٨/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر : قُول الإمام أحمد في المرجنة ص : ٣٦٢/٢ .

وكذلك « الشيعة » المفضلون لعلى على أبى بكر ، لا يختلف قوله أنهم لا يكفرون ، فإن ذلك قول طائفة من الفقهاء أيضا وإن كانوا يبدعون<sup>(١)</sup>.

وأما القدرية المقرون بالعلم والروافض الذين ليسوا من الغالية والجهمية والخوارج فيذكر عنه في تكفيرهم روايتان هذا حقيقة قوله المطلق ، مع أن الغالب عليه التوقف عن تكفير القدرية المقرين بالعلم (٢) ، والخوارج (٣) ، مع قوله : ما أعلم قوما شرا من الخوارج .

ثم طائفة من أصحابه يحكون عنه فى تكفير أهل البدع مطلقا روايتين حتى يجعلوا المرجئة داخلين فى ذلك ، وليس الأمر كذلك ، وعنه فى تكفير من لا يكفر روايتان ، أصحهما لا يكفر . وربما جعل بعضهم الخلاف فى تكفير من لا يكفر مطلقا . وهو خطأ محض . والجهمية – عند كثير من السلف مثل : عبد الله بن المبارك ، ويوسف بن أسباط ، وطائفة من أصحاب الإمام أحمد وغيرهم – ليسوا من الثنتين والسبعين فرقة ، التى افترقت عليها هذه الأمة، بل أصول هذه عند هؤلاء : هم الخوارج والشيعة ، والمرجئة ، والقدرية ، وهذا أصول هذه عند هؤلاء : هم الخوارج والشيعة ، والمرجئة ، والحديث أنهم كانوا المأثور عن أحمد ، وهو المأثور عن عامة أئمة السنة ، والحديث أنهم كانوا يقولون : من قال : القرآن مخلوق فهو كافر ، ومن قال : إن الله لا يرى فى الآخرة فهو كافر ، ونحو ذلك .

ثم حكى أبو نصر السجرى عنهم فى هذا قولين : أحدهما : أنه كفر ينقل عن الملة . قال : وهو قول الأكثرين . والثانى : أنه كفر لاينقل<sup>(ئ)</sup> .

ولذلك قال الخطابى : إن هذا قالوه على سبيل التغليظ ، وكذلك تنازع المتأحرون من أصحابنا في تخليد المكفر من هؤلاء ، فأطلق أكثرهم عليه التخليد،

<sup>(</sup>١) انظر: قول الإمام أحمد في الرافضة ص: ٣٥١/٢.

<sup>(</sup>٢) تقدم الكلام عَنهم انظر : ص : ١١٤ ،وانظر أيضاً : قول الإمام أحمد فى المعتزلة ص: ٣٦٥/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر : قول الإمام أحمد في الخوارج ص : ٣٤٦/٢ .

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك في كتابه الرد على من أنكر الحرف والصوت (ق : ١٢) .

كما نقل عن ذلك عن طائفة من متقدمي علماء الحديث ، كأبى حاتم وأبى زرعة وغيرهم . وامتنع بعضهم من القول بالتخليد (١٠) .

وسبب هذا التنازع تعارض الأدلة ، فإنهم يرون أدلة توجب إلحاق أحكام الكفر بهم ، ثم إنهم يرون من الأعيان ، الذين قالوا تلك المقالات من قام به من الإيمان ما يمتنع أن يكون كافرا . فيتعارض عندهم الدليلان وحقيقة الأمر أنهم أصابهم في ألفاظ العموم في كلام الأثمة ما أصاب الأولين في ألفاظ العموم في نصوص الشارع . كلما رأوهم قالوا من قال كذا فهو كافر ، اعتقد المستمع أن هذا اللفظ شامل لكل من قاله ، و لم يتدبروا أن التكفير له شروط وموانع قد تنتفي في حق المعين ، وإن تكفير المطلق لا يستلزم تكفير المعين ، إلا إذا وجدت الشروط وانتفت الموانع ، يبين هذا أن الإمام أحمد وعامة الأثمة : الذين أطلقوا هذه العمومات ، لم يكفروا أكثر من تكلم بهذا الكلام بعينه . فإن الإمام أحمد – مثلا – قد باشر الجهمية الذين دعوه إلى خلق القرآن ، ونفي الصفات، وامتحنوه وسائر علماء وقته ، وفتنوا المؤمنين والمؤمنات الذين لم يوافقوهم على التجهم بالضرب والحبس والقتل والعزل عن الولايات وقطع الأرزاق ، ورد الشهادة وترك تخليصهم من أيدى العدو بحيث كان كثير من أولى الأمر إذ ذاك من الجهمية الولاة والقضاة وغيرهم : يكفرون كل من لم يكن جهمياً موافقا لهم على نفى الصفات، مثل القول بخلق القرآن، ويحكمون فيه بحكمهم في الكافر، فلا يولونه ولاية ، ولا يفتكونه من عدو ، ولا يعطونه شيئا من بيت المال ، ولا يقبلون له شهادة ، ولا فتيا ، ولا رواية ويمتحنون الناس عند الولاية والشهادة، والافتكاك من الأسر وغير ذلك فمن أقر بخلق القرآن حكموا له بالإيمان ومن لم يقر به لم يحكموا له بحكم أهل الإيمان ، ومن كان داعيا إلى غير التجهم قتلوه آو ضربوه وحبسوه .

ومعلوم أن هذا من أغلظ التجهم ، فإن الدعاء إلى المقالة أعظم من قولها وإثابة قائلها وعقوبة تاركها أعظم من مجرد الدعاء إليها ، والعقوبة بالقتل لقائلها أعظم من العقوبة بالضرب .

 <sup>(</sup>١) هناك كلام للشيخ موفق الدين ابن قدامة حول مساكة التخليد . انظره : في ذيل طبقات الحتابلة لابن
 رجب : ١٥٤/٤ - ١٥٤/٤ . .

ثم إن الإمام أحمد دعا للخليفة وغيره، ممن ضربه وحبسه، واستغفر لهم وحللهم مما فعلوه به من الظلم والدعاء إلى القول الذى هو كفر، ولو كانوا مرتدين عن الإسلام لم يجز الاستغفار لهم، فإن الاستغفار للكفار لا يجوز بالكتاب والسنة والإجماع، وهذه الأقوال والأعمال منه ومن غيره من الأثمة صريحة في أنهم لم يكفروا المعينين من الجهمية، الذين كانوا يقولون : القرآن مخلوق، وإن الله لا يرى في الآخرة، وقد نقل عن أحمد ما يدل على أنه كفر به قوما معينين، فأما أن يذكر عنه في المسألة روايتان ففيه نظر، أو يحمل الأمر على التفصيل فيقال : من كفر بعينه، فلقيام الدليل على أنه وجدت فيه شروط التكفير، وانتفت موانعه ومن لم يكفره بعينه، فلانتفاء ذلك في حقه، هذا مع إطلاق قوله بالتكفير على سبيل العموم .

والدليل على هذا الأصل: الكتاب، والسنة، والإجماع، والاعتبار، ثم استدل رحمه الله لكل ذلك، ثم قال: فهذا الكلام يمهد أصلين عظيمين:

أحدهما: أن العلم والإيمان والهدى فيما جاء به الرسول، وأن خلاف ذلك كفر على الإطلاق، فنفى الصفات كفر، والتكذيب بأن الله يرى في الآخرة، أو أنه على العرش أو أن القرآن كلامه، أو أنه كلم موسى، أو أنه اتخذ إبراهيم خليلا كفر، وكذلك ما كان في معنى ذلك، وهذا معنى كلام أئمة السنة وأهل الحديث.

والأصل الثانى : أن التكفير العام – كالوعيد العام – يجب القول بإطلاقه وعمومه .

وأما الحكم على المعين بأنه كافر، أو مشهود له بالنار، فهذا يقف على الدليل المعين، فإن الحكم يقف على ثبوت شروطه وانتفاء موانعه .

ومما ينبغى أن يعلم في هذا الموضع أن الشريعة قد تأمرنا بإقامة الحد على شخص في الدنيا، إما بقتل أو جلد أو غير ذلك، ويكون في الآخرة غير معذب، مثل قتال البغاة والمتأولين مع بقائهم على العدالة، ومثل إقامة الحد على من تاب بعد القدرة عليه توبة صحيحة فإنا نقيم الحد عليه مع ذلك كما أقامه النبي صلى

الله عليه وسلم على ماعز بن مالك وعلى الغامدية مع قوله: « لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له «(١) ومثل إقامة الحد على من شرب النبيذ المتنازع فيه متأولا، مع العلم بأنه باق على العدالة ...وكذلك نعلم أن خلقا لا يعاقبون في الدنيا مع أنهم كفار في الآخرة، مثل أهل الذمة المقرين بالجزية على كفرهم، ومثل المنافقين المظهرين الإسلام فإنهم تجرى عليهم أحكام الإسلام وهم في الآخرة كافرون كما دل عليه القرآن في آيات متعددة كقوله : ﴿ إِنَّ الْمُنافَقِينَ في الدرك الأسفل من النار ولن تجد لهم نصيرا ﴾<sup>(٢)</sup> الآية، وقوله : ﴿ يوم يقول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نورا، فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب، ينادونهم ألم نكن معكم قالوا بلي ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم وغرتكم الأماني حتى جاء أمر الله وغركم بالله الغرور فاليوم لا يؤخذ منكم فدية ولا من الذين كفروا ﴾ (٢) الآية وهذا لأن الجزاء في الحقيقة إنما هو في الدار الآخرة، التي هي دار الثواب والعقاب . وأما الدنيا فإنما يشرع فيها من العقاب ما يدفع به الظلم والعدوان كما قال تعالى : ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونُ فَتَنَّةُ وَيَكُونُ الدين كله لله فإن انتهوا فإن الله بما يعملون بصير ﴿ ( ) وإذا كان الأمر كذلك فعقوبة الدنيا غير مستلزمة لعقوبة الآخرة ولا بالعكس. ولهذا أكثر السلف يأمرون بقتل الداعي إلى البدعة الذي يضل الناس لأجل فساده في الدين سواء قالوا هو كافر أو ليس بكافر.

وإذا عرف هذا فتكفير المعين من هؤلاء الجهال وأمثالهم - بحيث يحكم عليه بأنه من الكفار - لا يجوز الإقدام عليه إلا بعد أن تقوم على أحدهم الحجة الرسالية، التي يتبين بها أنهم مخالفون للرسل، وإن كانت هذه المقالة لا ريب أنها كف .

<sup>(</sup>۱) انظر : خبر ماعز بن مالك وخبر الغامدية في صحيح مسلم : ۱۳۱۹/۳ - ۱۳۲۳ وانظر : فتح الباري : ۱۳۲۷ ، ۱۲۰ - ۱۳۲ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء /١٤٥ .

<sup>. (</sup>۳) سورة الحديد /۱۲ – ۱٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال /٣٩.

وهذا الكلام فى تكفير جميع « المعينين » مع أن هذه البدع أشد من بعض وبعض المبتدعة يكون فيه من الإيمان ما ليس فى بعض، فليس لأحد أن يكفر أحداً من المسلمين، وإن أخطأ وغلط حتى تقام عليه الحجة، وتبين له المحجة، ومن ثبت إيمانه بيقين لم يزل ذلك عنه بالشك، بل لايزول إلا بعد إقامة الحجة، وإزالة الشبهة »(1). اهم.

### قول الإمام أحمد فيمن قال: لفظى بالقرآن مخلوق

يومئذ متوار فأخرج جوابه مكتوباً فيه: قلت: رجل يقول التلاوة مخلوقة (٢) والفاظنا بالقرآن مخلوقة والقرآن ليس بمخلوق وما ترى في مجانبته وهل يسمى مبتدعاً وعلى ما يكون عقد القلب في التلاوة والألفاظ وكيف الجواب فيه. قال :هذا يجانب وهو فوق المبتدع وما أراه إلا جهمياً وهذا كلام الجهمية القرآن ليس بمخلوق. قالت عائشة رضى الله عنها: قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات ﴾ (١) الآية. قالت: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه فاحذروهم فإنهم هم الذين عنى الله ﴾ (١) ومثلها نقل عنه ابنه عبد الله (١)

<sup>(</sup>۱) مجمسوع الغتساوى: ۱۸۰/۱۲ – ۵۰۱ وانظر: نسفس المصدر: ۱۸۰/۱۲، ٤٦٦، المحمدود عبد المعلمة الطحاوية ص: المحمد المعلمة الطحاوية ص: ۲۰۵ فعا بعدها، وشرح العقيدة الطحاوية ص: ۲۰۵ مـ ۳۵۹ – ۳۵۹

<sup>(</sup>٢) في نسخة (ظ) مخلوق وما أثبته من المطبوع وهو أوفق .

انظر : الرواية في مسائل أبي داود ، ( ظ ) ص : ٢٤٨ وفي المطبوع ص : ٢٦٥٠ (٣) سورة آل عمران /٧

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى ٢٠٩/٨ ومسلم ٢٠٥٣/٤ ، وأحمد ٤٨/٦ ، وأبو داود ٥/٥ والترمذى ٢٢٣٠٠

<sup>(</sup>٥) انظر: السنة ص: ٥١٠.

« والروايات عن الإمام أحمد في الإنكار على القائلين لفظى بالقرآن مخلوق وتبديعهم وتجهيمهم والتحذير منهم والاحتجاج عليهم كثيرة نقلها:

۱۸۲ – ابنه عبد الله قال : سألت أبى رحمه الله قلت : إن قوماً يقولون لفظنا بالقرآن مخلوق فقال : هم جهمية وهم أشر ممن يقف هذا قول جهم .

۱۸۳ – سمعت أبى يقول : كل من يقصد إلى القرآن بلفظ أو غير ذلك يريد به مخلوق فهو جهمى .

١٨٤ – سمعت أبى يقول : من قال لفظى بالقرآن مخلوق فهو جهمى ١٨٥ – سمعت أبى وسئل عن اللفظية فقال : هم جهمية وهو قول جهم ثم قال : لاتجالسوهم .

١٨٦ – سمعت أبى يقول : من قال لفظى بالقرآن مخلوق هذا كلام سوء ردىء وهو كلام الجهمية .

۱۸۷ - سئل أبى وأنا أسمع عن اللفظية والواقفة فقال: من كان منهم يحسن الكلام فهو جهمى. قال مرة: هم شر من الجهمية وقال مرة أخرى: هم جهمية.

١٨٨ – سئل أبى وأنا أسمع عن اللفظية والواقفة فقال : من كان منهم
 جاهلاً فليسأل وليتعلم .

١٨٩ – وكان أبى يكره أن يتكلم فى اللفظ بشىء أو يقال مخلوق أو غير مخلوق .

١٩٠ - وسألته عمن قال : لفظى بالقرآن مخلوق فقال : قال الله عز
 وجل : ﴿ وَإِن أَحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ﴾ .

قال النبى صلى الله عليه وسلم: « حتى أبلغ كلام ربى عز وجل »(١) – وقال النبى صلى الله عليه وسلم: « إن هذه الصلاة لايصح فيها شئى من كلام الناس »(١) (٦)

ا ۱۹۱ – سألت أبي عن من قال : لفظى بالقرآن مخلوق ؟ قال : يقال لمن قال هذه المقالة : لا إله إلا الله هو مخلوق هو يلزمه في مقالته هذه هذا<sup>(1)</sup> .

**۱۹۲ – يعقوب الدورق** : أن أحمد بن حنبل قال له : إن اللفظية إنما يدورون على كلام جهم يزعمون أن جبريل إنما جاء بشيء مخلوق<sup>(٥)</sup> .

197 – قلت لأحمد: ماتقول فيمن زعم أن لفظه بالقرآن مخلوق. قال: فاستوى أحمد لى جالسا ثم قال: هؤلاء عندى شر من الجهمية لاتكلم فى شيء من ( هذا ) القرآن كلام الله غير مخلوق على كل جهة وعلى كل وجه تصرف وعلى أى حال كان لايكون مخلوقاً أبداً (١).

194 - أبو داود قال : سمعت أحمد يتكلم في اللفظية ويتكر عليهم كلامهم .

190 - هارون المستملى أنه قال لأحمد: يا أبا عبد الله هم جهمية.
 فجعل يقول هم وهم و لم يصرح بشيء و لم ينكر عليه ما قاله من قوله: هم جهمية (٧).

العبر المراهيم الدورق (^) قال : سألت أحمد بن حنبل قلت : هؤلاء الذين يقولون إن ألفاظنا بالقرآن مخلوقة . قال : هم شر من قول

(٣) الروايات المتقدمة في السنة لعبد الله ص: ٣٥ – ٣٦ .

(٤) السنة للخلال ( ق ١٨٨٪).

(۵) مسائل أبى داود ( ظ ) ص : ۲۵۲ وفى المطبوع ص ۲۷۱ .

(٦) أنظر : الرواية بأكملها في السنة للخلال ( ق ١٨٨/ب ) .

(٧) انظر: الروايتين في مسائل أبي داود ( ظ ) ص : ٢٤٨ وفي المطبوع ص : ٢٦٤ – ٢٦٥ ورواهما
 الحلال في السنة ( ق ١/١٨٩ ) .

الحمران السنة ( ق ١١٨٨ ) . (٨) . هو أحمد بن إبراهيم بن كثير الدورق ثقة حافظ ، توفى سنة ست وأربعين ومثتين . تقريب ٩/١ ، تهديب ١٠٠١ ، طبقات الحنابلة ٢١/١ .

<sup>(</sup>١)؛(٢) تقدم تخريجهما ص : ١٩٧ .

الجهمية . من زعم هذا فقد زعم أن جبريل جاء بمخلوق وأن النبي صلى الله عليه وسلم تكلم بمخلوق (۱) .

۱۹۷ - ابن هانی قال : سمعت أبا عبد الله يقول : من زعم أن لفظى بالقرآن مخلوق فهو جهمى (٢) .

۱۹۸ – وسألته عن الذي يقول : لفظى بالقرآن مخلوق قال : هذا كلام جهم والجهمي كافر<sup>(۱)</sup> .

الشراك يزعم أن القرآن كلام الله فإذا تلوته فتلاوته مخلوقة . قال : قاتله الله هذا كلام جهم بعينه . قلت : رجل قال : القرآن كلام الله وليس بمخلوق ولكن لفظى هذا به مخلوق قال : من قال هذا فقد جاء بالأمر كله إنما هو كلام الله على كل حال الحجة فيه حديث أبى بكر ﴿ أَلَمْ عَلَبْتِ الروم ﴾ فقيل له هذا بما على كل حال الحجة فيه حديث أبى بكر ﴿ أَلَمْ عَلَبْتِ الروم ﴾ فقيل له هذا بما الله ولكنه كلام الله هذا وغيره إنما هو كلام الله أن على الله ولكنه كلام الله هذا الله ولكنه المدى خلق السموات والأرض وجعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا بربهم يعدلون كه هذا الذى قرأت الساعة كلام الله قال : أى والله هو كلام الله ومن قال : لفظى بالقرآن مخلوق فقد جاء بالأم كله .

وأحب أن أعرضه عليك – فذكر له من الآيات والأحاديث ماتقدم ذكره – قال أبو عبد الله : ما أحسن ما احتججت ... ثم أتيته بعد ذلك فقال – أى أحمد – قلد وجدت فيه غير آية ﴿ وقرآناً فرقناه لتقرأه على الناس ﴾ وفي سورة الجمعة ﴿ هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلوا عليهم آياته ﴾ (\*).

 <sup>(</sup>١) مسائل أبى داود ( الرقم السابق ) ونقله ابن أبى يعلى في طبقات الحنابلة ٢١/١ .

<sup>. (</sup>٢) مسائل ابن هائي ٢/١٥١ وأخرجه الخلال في السنة ( ق ٧٩١ب ) .

 <sup>(</sup>٣) مسائل ابن هائی ١٥٤/٢.
 (٤) تقدم تخریجه ص: ١٨٩.

 <sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه ص : ١٨٩ .
 (٥) انظ : الوابة بأكملها في السرائية

 <sup>(</sup>٥) انظر : الرواية بأكملها ف السنة للخلال (ق ١٨٦/).

كتاباً جاءنى من طرسوس فى الشراك أنهم احتجوا عليه بقول الله عز وجل : ﴿ بل هو آيات بينات فى صدور الذين أوتوا العلم ﴾ وفى حديث أبى أمامة : «هو أشد تفصيا من صدور الرجال من النعم فى عقلها»(١) فقال أبو عبد الله : ما أحسن ما احتجوا فيه (٢).

۲۰۲ – أبو الحارث أنه قال لأبي عبد الله : إذا قال لفظى بالقرآن مخلوق فهو جهمى قال : فأيش بقى إذا قال : لفظى بالقرآن مخلوق (٢) .

٣٠٣ - محمد بن الحسن بن هارون قال : قلت يا أبا عبد الله هذا القول عندك يرجع إلى قول جهم (أ)

٢٠٤ - حنبل بن إسحاق أنه سمع أحمد يقول : وأى شيء بقى إذا قال : لفظه بالقرآن مخلوق وكيف تتم به الصلاة لاتتم بمخلوق (٥)

قال الله عز وجل: ﴿ حتى يسمع كلام الله ﴾ وقال: ﴿ يسمعون كلام الله الله عرفونه ﴾ ممن كانوا يسمعون.

۲۰۲ – وقال لى أحمد: القرآن حيث تصرف كلام الله واللفظية
 جهمية. قلت: هل علمت أن أحداً من الجهمية كان يقوله قال: بلغنى أن المريسى كان يقوله (1).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى ۷۹/۹ ، ومسلم ۷۹/۱ ه من حديث عبد الله بن مسعود مرفوعا . وأخرجاه كذلك من حديث أبي موسى الأشعرى ونحوه أخرجا من حديث عبد الله بن عمر .

 <sup>(</sup>٢) انظر : الرواية بأكبلها ف السنة للخلال ( ق ١٨٧ ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ( ق ١٨٨/أ ) .

 <sup>(</sup>٤) المصدر السابق ( ق ۱۸۸۱/ب ) .

<sup>(°)</sup> المصدر السابق ( ق ۱۸۹/ب ) .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ( ق ١٩٠/أ ) .

٧٠٧ - سمعت أحمد يقول: من قال لفظى بالقرآن مخلوق فهو (١)

خهر قوم يتكلمون بكلام تشمئز منه القلوب وأحببت أن أزداد برأيك بصيرة: ظهر قوم يتكلمون بكلام تشمئز منه القلوب وأحببت أن أزداد برأيك بصيرة: قوم يقولون لفظنا بالقرآن مخلوق. فقال قولا - بغضب - هذا كلام سوء خبيث. فقلت: أليس نقول: القرآن كلام الله غير مخلوق على كل حال وعلى كل جهة ؟ قال: نعم .

٢٠٩ – الحسين بن إسحاق التسترى<sup>(۱)</sup> أن أبا عبد الله سئل عن هؤلاء اللفظية فقال : هم جهمية<sup>(1)</sup>

۲۱۰ – إسماعيل بن إسحاق الثقفي وأهمد بن الحسين : سألو أحمد :
 من يقول لفظي بالقرآن مخلوق قال : هو جهمي . وزاد أحمد بن الحسين :
 لايشك فيه (٥٠) .

 ۲۱۹ – يعقوب بن بختان أنه سمعه قال : الذين قالوا لفظنا بالقرآن غلوق . هذا كلام الجهمي (١) .

<sup>(</sup>۱) مناقب أحمد لابن الجوزي ص ۲۰۲ .

 <sup>(</sup>۲) السنة للخلال (ق ۱۹۰/أ) .

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو بكر الخلال فقال : شيخ جليل وكان عنده عن أبى عبد الله جزء مسائل كبار . وكان رجلا مقدما . وذكره ابن الجوزى فيمن حدث عن الإمام أحمد .طبقات الحنابلة ١٤٢/١ ، مناقب الإمام أحمد ص : ١٣١ ، المنهج الأحمد ٣٩٣/١ .

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال (ق. ١٩٠/أ) وذكره ابن أبي يعلى في الطبقات ١٤٢/١ ، عن الحسن بن إسحاق الحرق في ترجمته .

<sup>(</sup>٥) السنة للخلال ( ق٩١/أ ) ونقله ابن أبى يعلى في الطبقات ١٠٣/١ في ترجمة إسماعيل.

 <sup>(</sup>٦) السنة للخلال (ق١٩٠/أ).

الله عمود بن خداش (١) أنه قال له : كيف قلت يا أبا عبد الله في اللفظة قال : جهمية لا يشك فيهم (٢)

۲۱۳ – جعفر بن محمد قال : قلت لأبى عبد الله : أيش ترى أنا أقول من قال لفظه بالقرآن مخلوق كافر قال : هو كلام جهم هو كلام جهم ؛ والجهمية يكفرون (٣) .

**٢١٤ - خطاب بن بشر<sup>(3)</sup> قال**: سئل عن هؤلاء الذين يقولون: لفظنا بالقرآن مخلوق فكره المسألة وأعرض عنه ثم قال: هؤلاء جهمية هؤلاء جهمية (٥)

معرض كلامه عن اللفظية – قال الله عز وجل: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَنَاهُ بَلَسَانَكُ لَتَبَشَرُ مِعْرَضَ كَلامه عن اللفظية – قال الله عز وجل: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ المَشْرِكِينَ اسْتَجَارِكُ بِهُ المُتَّقِينَ ﴾ فقلت له: قول الله عز وجل: ﴿ وَانْ أَحَدُ مِنَ المَشْرِكِينَ اسْتَجَارِكُ فَأَجْرِهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلامُ الله ﴾ إنما سمعوا كلام الله عز وجل من النبي صلى الله عليه وسلم ؟ قال: نعم .

٢١٦ – قلت لأبى عبد الله : قال عبد الله الرازى : إذا قرأت القرآن فأردت منه الصلاة والثواب والأجرفهو مخلوق وإذا قرأت القرآن أريد الله به فهو غير مخلوق . فقال : لا فرج الله عن هذا . هذا كلام سوء (١) .

<sup>(</sup>۱) هو الطالقانی ، نزیل بغذاد ، صدوق . توفی سنة خمسین ومثنین وله تسعون سنة . تقریب ۲۳۳/۲ ، ت/بغداد ۲۰/۱۳ ، طبقات الحنابلة ۳۳۹

 <sup>(</sup>۲) السنة للخلال (ق ١٥٠/ب).
 (۳) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) هو: أبو عمر المذكر ، البغدادى ، ذكره أبو بكر الخلال فقال : كان رجلا صالحا ... وكان عنده عن أبى عبد الله مسائل حسان صالحة . وذكره ابن الجوزى فيمن حدث عن الإمام أحمد . ت/بغداد ٣٣٧/٨ ، طبقات الحنابلة ١٥٢/١ ، المنهج الأحمد ٢٢٢/١ .

<sup>(</sup>٥) السنة للخلال (ق ١٩٠/ب).

<sup>(</sup>٦) السنة للخلال ( ق ٠ أ٠ ١/ب – ١٩١/أ ) .

۳۱۷ – الحسن بن عبد الله (۱) قال : سألت أبا بكر المروذى عن قصة هشام بن عمار (۲) أيش أنكر عليه أبو عبد الله فقال : ورد كتاب من دمشق فيه : سل لنا أبا عبد الله فإن هشام بن عمار قال : لفظ جبريل ومحمد عليهما السلام بالقرآن مخلوق . فسألت أبا عبد الله عما كتبوا به فقال : قاتله الله الكرابيسي لم يجترىء أن يدخل جبريل ولا محمد صلى الله عليه وسلم هذا قد تحمد (۱)

۲۱۸ – أبو إسماعيل الترمذى قال : سمعت أحمد بن حبل يقول : اللفظية جهمية لقول الله جل اسمه : ﴿ حتى يسمع كلام ﴾ فممن يسمع . ثم قال – أى الترمذى – ثم سمعت جماعة من أصحابنا لاأحفظ أسماءهم يذكرون أنه كان يقول – أى أحمد – من قال لفظى بالقرآن مخلوق فهو جهمى (٤) .

• ٢٩٩ – محمد بن شداد الصفدى (٥) قال : تذاكرنا أمر القرآن فقال - أى أحمد – هو من حيث تصرف غير مخلوق اللفظ بالقرآن من قال مخلوق فهذا من قول جهم والنبى صلى الله عليه وسلم يقول : « منعونى أن أبلغ كلام ربى عز وجل » وقال الله : ﴿ حتى يسمع كلام الله ﴾ (١) .

۲۲۰ - أحمد بن زنجویه (۲) قال : سمعت أحمد یقول : اللفظیة شر من الجهمیة (۸) .

<sup>(</sup>١) لم أعرفه .

<sup>(</sup>٢) هشام بن عمار ، حافظ صدوق مقرفی كبر فصار يتلقن والخبر أورده اللهبي وعلق عليه . انظر سير أعلام النبلاء ٢٣٢/١١ .

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال (ق ١٩١/أ).

<sup>(</sup>٤) صريح السنة للطيرى ص :٢٦ .

<sup>(</sup>٥) أبو جعفر: ذكره ابن أبى يعلى وابن الجوزى فيمن حدثوا عن الإمام أحمد طبقات الحنابلة ٢٩٩/١، مناقب الإمام أحمد ص ١٤٠ ، المنهج الأحمد ٣٣٦/١.

<sup>(</sup>٦) طبقات الحنابلة /٢٩٩

 <sup>(</sup>٧) هو أبو العياس القطان المخرمي ، قال الحطيب : كان ثقة . توف سنة أربع وثلاث مثة ، ت/بغداد
 ۲۸۷ ، ۱۹٤/٤ .

 <sup>(</sup>A) مناقب الإمام أحمد لابن الجوزى ص: ٢٥٠ .

٢٢١ - محمد بن سليمان الجوهري قال :قال لي أبو عبد الله : وإياك ومن أحدث حدثا ثالثا فقال باللفظ الكلام فيه لايحل القرآن كلام الله غير مخلوق من جميع الجهات<sup>(۱)</sup>

٢٢٢ - الحسن بن محمد أنه قال لأبي عبد الله : فمن قال هذه المقالة يحذر عنه ؟ قال : أشِّد التحذير <sup>(٢)</sup>

٣٢٣ - عبدوس بن مالك قال : سمعت أحمد يقول : وإياك ومناظرة من أحدث فيه ومن قال بلفظ وغيره (٢٠) .

٢٢٤ - مساد بن مسرهد : كتب إليه أحمد : فآمركم أن لاتؤثروا على القرآن شيئا فإنه كلام الله عز وجل وماتكلم به فليس بمخلوق وما أخبر به عن القرون الماضية فغير مخلوق ومافى اللوح المحفوظ وما فى المصاحف وتلاوة الناس وكيفما قرىء وكيفما يوصف فهو كلام الله غير محلوق<sup>(١)</sup> .

٧٢٥ - ونقل عنه شاهين بن السميذع تكفيرهم . وجدت ذلك في طبقات الحنابلة (٥) إذ يقول مؤلفه ابن أبي يعلى في ترجمة شاهين : نقل عن إمامنا أشياء منها : ما قرأته بخط أبي حفص البرمكي (٦) قال : قرأت على أبي مردك (٧): حدثك على بن سعيد الخفاف (٨) حدثنا شاهين بن السميذع (٩) قال: سمعت أبا عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل يقول : من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو كافر اهـ. قلت : ومراده من قال هذا القول قاصدا الملفوظ به الذي هو كلام الله

السنة للخلال ( ق ١٩٠/أ ) . (1)

نفس المصدر (ق ١٩٠/ب). **(Y)** 

رسالة عبدوس ( ق ٢/أ ) . . (٣)

طبقات الحنابلة ٢/٢١ . (1) طبقات الحنابلة ١٩٢/١ . (°)

هو : عمر بن أحمد بن إبراهيم . قال عنه الخطيب : كان ثقة صالحا دينا ت/بغداد ٢٦٨/١١ . (1)

هو : على بن عبد العزيز أبو الحسن ، قال الخطيب كان ثقة. وقال الصيرمي : ابن مردك أحد **(Y)** الصالحين ، ترك الدنيأ عن مقدرة واشتغل بالعبادة . ت/بغداد ٣٠/١٢ .

لم أجد له ترجمة . (4)

ذكره ابن الجوزى وابَّن أبي يعلى فيمن نقل عن أحمد .انظر : ترجمته ص : ٦٢٪ (1)

عز وجل يوضع هذا ما رواه البيهقى فى الاعتقاد (۱) عن أبى عمرو الأديب (۲) يقول: سمعت أبا بكر الإسماعيلى (۲) يقول: سمعت عبد الله بن محمد بن ناجية (٤) يقول:

۲۲۶ – سمعت عبد الله بن أحمد بن حنبل يقول : سمعت أبى يقول : من قال لفظى بالقرآن مخلوق يريد به القرآن فهو كافر . اهـ (ه) .

777 – ونقل عنه روایات فی مجانبتهم ومنع الصلاة خلفهم : عبد الله این أحمد بن حنبل (۵) وابن هانی و آبو طالب (۲) ویعقوب بن بختان (۸) و آبو بکر المروذی (۹) و هارون الحمال (۱۰) و محمد بن الحسن بن هارون (۱۱) ویعقوب الدورق (۱۲) و حنبل بن إسحاق (۱۳) و محمود بن حداش الطالقانی (۱۱) و صالح بن أحمد بن حنبل (۱۲) و محمد بن شداد الصفدی (۱۲) .

- (۱) ص: ۱۷
- (۲) قال الذهبي عند ترجمة البيهقي : وسمع من محمد بن محمد بن أحمد بن الأديب. السير ١٦٤/١٨ .
   فلعله هو و لم أجد له ترجمة فيما نظرته من المصادر .
- (٣) هو : أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل الجرجاني ، ثقة حافظ مصنف . توفى سنة إحدى وسبعين وثلاث مفة . سير أعلام النبلاء ١٩٢/١٦ .
- (٤) قال عنه الخطيب : كان ثقة ثبتا . توفى سنة إحدى وثلاث مئة . ت/بغداد ١٠٤/١٠ ، سير أعلام النبلاء ١٠٤/١٤ .
- (a) لأنه في هذه الحالة لا فرق بينه وبين من يقول : القرآن مخلوق وسيأتى تفصيل ذلك التعليق .
  - (٥) انظر: السّنة له ص: ٢٦.
- (٦) انظر : مسائل ابن هائی ۳۰۲/۲ ، ۳۰۲/۲ ، ۱۰۶ ، والسنة للخلال ( ق : ۱۹۱/ب ) ومناقب أحمد لابن الجوزى ص : ۲۰۷ .
  - (٧) انظر : السنة للخلال ( ق : ١٨٦/أ ) .
  - (٨) انظر : المصدر السابق (ق : ١٨٦/ب ) .
  - (٩) انظر : المصدر السابق وانظر : أيضا : (ق : ١٨٧/أ ) .
    - (١٠) انظر : المصدر السابق (ق : ١٨٧/ب ) .
  - (۱۱) انظر : المضدر السابق (ق : ۱۸۸/ب ) . (۱۲) انظر : المصدر السابق (ق : ۱۸۸/ب ) (ق : ۱۸۹/أ ) .
  - (۱۳) انظر : المصدر السابق (ق : ۱۸۹/ب ) (ق : ۱۹۱/ب ) .
- (۱٤) انظر : المصدر السابق (ق : ۱۹۱/ب ) ( ق : ۱۹۶/ ب ) ومناقب أحمد لابن الجوزى ص : ۲۰۷ – ۲۰۷ .
  - (١٥) انظر : السنة للخلال ( ق : ١٩١/ب ) ، ومناقب أحمد لابن الجوزى ص : ٢٠٥ .
    - (١٦) انظر : طبقات الحنابلة ٢٩٩/١ .

التعليق :

بدعة اللفظية هذه ظهرت في زمن الإمام أحمد ، وأول من نطق بها أبو على الكرابيسي (١) .

قال الإمام الطبرى: «وأما القول فى ألفاظ العباد بالقرآن فلا أثر فيه نعلمه عن صحابى مضى ولاتابعى قضى ، إلا عمن فى قوله الغناء والشفاء رحمة الله عليه ورضوانه. وفى اتباعه الرشد والهدى ومن يقوم قوله لدينا مقام قول الأئمة الأولى ، أبى عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل رضى الله عنه » اهد. (٢)

وقد اشتد إنكار الإمام أحمد على من قال هذه المقولة وعد اللفظية جهمية ، وهي قد تكون ذريعة يتستر خلفها من يعتقد أن القرآن مخلوق . حيث أنه لاداعي لهذه المقولة المبتدعة : ' فالقرآن الكريم كلام الله عز وجل غير مخلوق وفي كل موضع وبكل جهة وعلى كل حال فهو كلام الله عز وجل المتكلم به حقا لفظه ومعانيه (٢).

يقول ابن القيم: والذي قصده أحمد أن اللفظ يراد به أمران: أحدهما: الملفوظ نفسه وهو غير مقدور للعبد ولافعل له.

هو : الحسين بن على بن يزيد البغدادي ، صحب الشافعي وهو من كبار أصحابه . قال الخطيب :

يعز وجود حديثه جدا لأن أحمد بن حنبل كان يتكلم فيه بسبب مسألة اللفظ . وكان هو أيضا يتكلم في أحمد فتجنب الناس الأخذ عنه لهذا السبب . وقال ابن عبد البر: كان عالما مصنفا متقنا وكان نظارا جدليا وكان فيه كبر عظيم . توفى سنة ثمان وأربعين وقيل خمس وأربعين ومئتين . قلت: انظر الروايات عن الإمام أحمد في التحذير من الكرابيسي لأجل بدعته في مسائل ابن هانئي ٢/٥٤، وفي طبقات الحنابلة ٤١/١ من رواية أحمد بن أبي بكر المقرقي : ٢٥/١ من رواية أحمد ابن عمد الصائع، ٢٣٣/١ من رواية على بن أبي خالد، ٢٨٨/١ من رواية محمد بن الحسن بن هارون، ٤١٤/١ من رواية يعقوب بن إبراهيم الدورق. وانظر: سيرة الكرابيسي في ت/بعداد ٢١٤/٨) وميزان الاعتدال ٤١٤/١ وسير أعلام النبلاء ٢٩/١، والتهذيب ٣٩/٣، وطبقات الشافعية

<sup>(</sup>٢) صريح السنة للطبرى ص: ٢٥-٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: تذكرة الحفاظ للذهبي ٧٤٨/٢، ومجموع الفتاوي لابن تيمية ٩٨/١٢، ٣٠٦–٣٠٨، ٣٧٣،

والثاني : التلفظ به والأداء له فعل العبد .

فَإطلاق الخلق على اللّفظ قد يوهم المعنى الأول وهو خطأ وإطلاق نفى الخلق عليه قد يوهم المعنى الثانى وهو خطأ فمنع الإطلاقين .(١)

### ويزيدنا شيخ الاسلام ابن تيمية إيضاحا للمسألة فيقول:

الله قد تكلم به ، وإذا قرأ الناس كلام الله فالكلام فى نفسه غير مخلوق إذا كان الله قد تكلم به ، وإذا قرأه المبلغ لم يخرج عن أن يكون كلام الله ، فإن الكلام كلام من قاله مبتدئا أمرا يأمر به ، أو خبرا يخبره ، ليس هو كلام المبلغ له عن غيره ، إذ ليس على الرسول إلا البلاغ المبين ، وإذا قرأه المبلغ فقد يشار إليه من حيث هو كلام الله فيقال هذا كلام الله مع قطع النظر عما بلغه به العباد من صفاتهم . وقد يشار إلى نفس صفة العبد كحركته وحياته وقد يشار إليهما فالمشار إليه الأول غير مخلوق ، والمشار إليه الثانى مخلوق ، والمشار إليه الثالث فمنه مخلوق ومنه غير مخلوق ، وما يوجد فى كلام الآدميين من نظير هذا هو نظير صفة العبد لانظير صفة العبد النظير صفة العبد النظير صفة العبد النظير صفة العبد النظير صفة الرب أبدا ...

وما ينبغى أن يعرف كلام المتكلم فى نفسه واحد ،وإذا بلغه المبلغون تختلف أصواتهم به ، فإذا أنشد المنشد قول لبيد :

#### ألا كل شيء ما خلا الله باطل

كان هذا الكلام كلام لبيد لفظه ومعناه ، مع أن أصوات المنشدين له تختلف ، وتلك الأصوات ليست صوت لبيد . وكذلك من روى حديث النبي صلى الله عليه وسلم بلفظه ، كقوله : « إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرى ما نوى  $^{(7)}$  » . كان هذا كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم لفظه ومعناه ويقال لمن رواه : أدى الحديث بلفظه وإن كان صوت المبلغ ليس هو صوت الرسول فالقرآن أولى أن يكون كلام الله لفظه ومعناه وإذا قرأه القراء فإنما يقرؤونه بأصواتهم .

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة ٣١٠/٢ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاری ۹/۱، ومسلم ۱۵۱۵٪.

ولهذا كان الإمام أحمد بن حنبل وغيره من أئمة السنة يقولون : من قال اللفظ بالقرآن أو لفظي بالقرآن مخلوق فهو جهمي ومن قال أنه غير مخلوق فهو مبتدع . وفي بعض الرويات عنه : من قال لفظي بالقرآن مخلوق يعني به القرآن فهو جهمي لأن اللفظ يراد به مصدر لفظ يلفظ لفظا ومسمى هذا فعل العبد وفعل العبد مخلوق ويواد باللفظ القول الذي يلفظ به اللافظ وذلك كلام الله لا كلام القارىء فمن قال إنه مخلوق فقد قال إن لله لم يتكلم بهذا القرآن وإن هذا الذي يقرؤه المسلمون ليس هو كلام الله ومعلوم أن هذا مخالف لما علم بالاضطرار من دين الرسول . وأما صوت العبد فهو مخلوق وقد صرح أحمد وغيره بأن الصوت المسموع صوت العبد ولم يقل أحمد قط: من قال صوتى بالقرآن مخلوق فهو جهمي وإنما قال :من قال لفظي بالقرآن ، والفرق بين لفظ الكلام وصوت المبلغ له فرق واضح ، فكل من بلغ كلام غيره بلفظ ذلك الرجل فإتما بلغ لفظ ذلك الغير لا لفظ نفسه ، وهو إنما بلغه بصوت نفسه لا بصوت ذلك الغير ، ونفس اللفظ والتلاوة والقراءة والكتابة ونحو ذلك لما كان يراد به المصدر الذي هو حركات العباد وما يحدث عنها من أصواتهم وشكل المداد ، ويراد به نفس الكلام الذي يقرأه التالي ويتلوه ويلفظ به ويكتبه ، منع أحمد وغيره من إطلاق النفي والإثبات ، الذي يقتضي جعل صفات الله مخلوقة ، أو جعل صفات العباد ومدادهم غير مخلوق

وقال أحمد: نقول القرآن كلام الله غير مخلوق حيث تصرف: أى حيث تلى وكتب وقرىء مما هو فى نفس الأمر كلام الله ، فهو كلامه ، وكلامه غير مخلوق وما كان من صفات العباد وأفعالهم التي يقرؤون ويكتبون بها كلامه كأصواتهم ومدادهم فهو مخلوق ، ولهذا من لم يهتد إلى هذا الفرق يحار ، فإنه معلوم أن القرآن واحد ويقرأه خلق كثير ، والقرآن لايكثر ويحدث فى نفسه بكثرة قراءة القراء ، وإنما يكثر ما يقرؤن به القرآن ، فما يكثر ويحدث فى العباد فهو مخلوق ، والقرآن نفسه لفظه ومعناه الذى تكلم الله به ، وسمعه جبريل من الله ،

وسمعه محمد من جبريل وبلغه محمد إلى الناس وأنذر به الأمم لقوله تعالى : ﴿ لَاَنذَرَكُمْ بِهِ وَمِنَ بِلغِ ﴾ (١) قرآن واحد ، وهو كلام الله ليس بمخلوق (١) .

ويقول أيضا: والإمام أحمد قد نص على رد المقالتين – (أى من قال: لفظى بالقرآن مخلوق ومن قال: لفظى بالقرآن غير مخلوق) – وهو وسائر أئمة السنة من المستقدمين والمستأخرين، لكن كان رده على « اللفظية النافية » أكثر وأشهر وأغلظ لوجهين:

أحدهما: أن قولهم يفضى إلى زيادة التعطيل النفى ، وجانب النفى - أبدا - شر من جانب الإثبات ، فإن الرسل جاءوا بالإثبات المفصل فى صفات الله ، وبالنفى المجمل: فوصفوه بالعلم والرحمة والقدرة والحكمة والكلام والعلو وغير ذلك من الصفات، وفى النفى: ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ (1) ﴿ ولم يكن له كفوا أحد ﴾ (1) وأما الخارجون عن حقيقة الرسالة: من الصابئة والفلاسفة، والمشركين وغيرهم ، ومن تجهم من أتباع الأنبياء ، فطريقهم « النفى المفصل » ليس كذا ليس كذا ، وفى الإثبات أمر مجمل ولهذا يقال: المعطل أعمى والمشبه أعشى . فأهل التشبيه مع ضلالهم خير من أهل التعطيل .

الوجه الثانى: أن أحمد إنما ابتلى بالجهمية المعطلة فهم خصومه ، فكان همه منصرفا إلى رد مقالاتهم ، دون أهل الإثبات ، فإنه لم يكن فى ذلك الوقت والمكان من هو داع إلى زيادة فى الإثبات ، كا ظهر من كان يدعو إلى زيادة فى النفى . والإنكار يقع بحسب الحاجة . والبخارى لما « ابتلى باللفظية المثبتة » ظهر إنكاره عليهم كا فى تراجم آخر كتاب الصحيح وكا فى كتاب « خلق أفعال العباد » مع أنه كذب من نقل عنه أنه قال : لفظى بالقرآن مخلوق من جميع أهل الأمصار (°) وأظنه حلف على ذلك . وهو الصادق البار »(١) .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: ١٩.

<sup>(</sup>۲) انظر : مجموع الفتاوى ۲۱/۱۲–۷۰، وانظر أيضا: ۲۱/۱۲–۱۷۲، ۳۴۵–۹۶۳ المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى: ١١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الإخلاص: ٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: تختصر الصواعق المرسلة لابن القيم: ٣٠٦/٣-٣١٣.

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوى: ٢٣٢/١٦.

# قول الإمام أحمد فيمن قال: لفظى بالقرآن غير مخلوق

قال أبو بكر الخلال :

الله أن أبا طالب يحكى عن أبى أنه يقول: لفظى بالقرآن غير مخلوق فأخبرت أبى بذلك فقال: من أخبرك. قلت: فلان. قال: ابعث إلى أبى طالب فوجهت إلىه فجاء وجاء فوران (١) فقال له أبى: أنا قلت لكم لفظى بالقرآن غير مخلوق وغضب وجعل يرعد. فقال قرأت عليك: «قل هو الله أحد» فقلت لى هذا ليس بمخلوق. قال له: لم حكيت عنى أنى قلت لك لفظى بالقرآن غير مخلوق وبلغنى أنك وضعت ذلك فى كتابك وكتبت به إلى قوم فإن كان فى كتابك فاعمه أشد المحو واكتب إلى القوم الذين كتبت إليهم أنى لم أقل لك هذا وغضب وأقبل عليه فقال: تحكى عنى ما لم أقل فجعل فوران يعتذر إليه وانصرف من عنده وهو مرعوب. فعاد أبو طالب فذكر أنه حك ذاك من كتابه وأنه كتب إلى القوم على أبى عبد الله فى الحكاية (١).

وقصة أبى طالب مع الإمام أحمد هذه مشهورة ومعروفة رواها أيضا أبو بكر المروذى وفوران وحنبل بن إسحاق<sup>(۲)</sup> . ورواها أيضا إبراهيم بن أبان الموصل<sup>(٤)</sup> .لكن باختصار<sup>(٥)</sup> .

۲۹۹ – وحكاها أبو طالب نفسه على وجه آخر إذ يقول: فقال لى الله أى أحمد – حكيت عنى أنى قلت لفظى بالقرآن غير مخلوق. قال: إنما حكيت عن نفسى: قال لا تحك عنى ولا عنك هذا. ما سمعت عالما قال هذا. وقال:

 <sup>(</sup>۱) هو : عبد الله بن محمد إبن المهاجر . انظر ترجمته ص : ۱۹۰ .
 (۲) السنة ( ق ۱۹۶/ب ) وأخرجها إن الحوزي في مناقب أحمد ص ۵۳ من ط

 <sup>(</sup>۲) السنة (ق ۱۹۲/ب) وأخرجها ابن الجوزى في مناقب أحمد ص ۵۳ من طريق آخر عن صالح .
 (۳) انظر : السنة للخلال (ق ۱۹۲/ب-۱۹۳/ب) .

<sup>(</sup>٤) قال ابن أبي يعلى: عنده عن الإمام أحمد مسائل وذكره ابن الجوزى فيمن حدث عن أحمد ، طبقات الحنابلة ٩٣/١ ، مناقب أحمد ص : ١٢٧ ، والمنهج الأحمد ٣٦٩/١

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

القرآن كلام الله حيث تصرف وعلى كل جهة<sup>(١)</sup>

• ۲۳ - وكذلك أنكر أبو عبد الله على حمدون بن شداد (٢) كما جاء في رواية أبى بكر المروذى ... جاءنا حمدون بن شداد بالرقعة فيها مسائل . فأدخلتها على أبى عبد الله فنظر فرأى فيها أن لفظى بالقرآن غير مخلوق مع مسائل فيها فقال أبو عبد الله : فيها كلام ما تكلمت به فقام من الدهليز فدخل فأخرج المحبرة والقلم وضرب أبو عبد الله على موضع لفظى بالقرآن غير مخلوق . وكتب أبو عبد الله بخطه بين الشطرين : القرآن حيث تصرف غير مخلوق . وقال : أبو عبد الله غوران أيضا أنكر على من قال : لفظى بالقرآن غير مخلوق . وغلوق . علوق . وقال : من قال : لفظى بالقرآن غير مخلوق . وقال : من قال : لفظى بالقرآن غير مخلوق . وقال : فوران أيضا (١٠٠٠) .

البزورى - سمعت أبا عبد الله حين سأله رجل عن اللفظ فقال له : يا أبا عبد الله حكوا عنك بالكرخ أنك قلت : لفظى بالقرآن غير مخلوق . فوقف غضبان وقال: ما أكثر الكذب على ما قلت في هذا شيئا . ولا أقول إنما بلغني هذا الكلام فقلت : هذا كلام سوء . الله المستعان ودخل إلى منزله مغضبا (1).

۲۳۲ – وفى رواية أبى بكر بن زنجويه (۲ قال : سمعت أحمد بن حنبل يقول : من قال لفظه بالقرآن مخير مخلوق فهو جهمى ومن قال : لفظه بالقرآن غير مخلوق فهو مبتدع لا يكلم (^) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

 <sup>(</sup>۲) لم أجد له ترجمة ، وقد ذكر ابن أبي يعلى في الطبقات ١٥١/١ : حمدويه بن شداد وقال : نقل عن أحمد أشياء اهـ فلعله هو .

<sup>(</sup>٣) انظر : الرواية بأكملها في : السنة للخلال ( ق ١٩٣/ب-١٩٤/أ ) .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ( ق : ١٩٤٪) والروابتين والوجهين لأبى يعلى ( ق ٢٥٢٪) . .

<sup>(</sup>٥) هو : أبو بكر الطبرى البزورى . قال الخطيب : روى ببغداد عن محمد بن خميد الرازى حديث مواقف القيامة . وحدث به عنه أبو عمرو بن السماك . ت/بغداد ٨٤/٥ .

<sup>(</sup>٦) السنة للخلال (ق ١٩٤/أ).

 <sup>(</sup>٧) هو : محمد بن عبد الملك بن زنجویه ، ثقة ، توفى سنة ثمان وخمسین ومثنین ت/بغداد : ٣٤٥/٢ ، طبقات الحنابلة : ٣٠٦/١ ، تقریب ١٨٦/٢ .

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق ( ق : ١٩٤/ب ) ونقلها القاضي في الروايتين والوجهين ( ق : ٢٥٢/أ ) .

۲۳۳ – قال أبو إسماعيل الترمذى : سمعت جماعة من أصحابنا لا أحفظ أسماءهم يذكرون عنه أنه كان يقول : من قال : لفظى بالقرآن مخلوق فهو جهمى ومن قال هو غير مخلوق فهو مبتدع (١).

۲۳٤ – وقال جعفر بن محمد النسائي : صح عندى في حياة أبي عبد الله أنه نهى أن يقال : لفظى بالقرآن غير مخلوق (٢).

#### التعليق :

تقدم موقف الإمام أحمد من « اللفظية النافية » كما يسميهم ابن تيمية ويطلق عليهم أيضا « اللفظية الخلقية » (٢) . وفي التعليق السابق تُطُرِقَ إلى « اللفظية المثبتة » لاقتضاء الحال وهم من قالوا : لفظنا بالقرآن غير مخلوق . واتضح أن الإمام أحمد أنكر على الطائفتين وإن كان إنكاره على اللفظية النافية كان أشد وقد بين ابن تيمية سبب ذلك .

ولكن كيف بدأت هذه البدعة وما سبب نشوئها.

والجواب : أن هذه البدعة كانت نتاجا للمقولة الأولى بمعنى أنه لما أظهر الكرابيسى القول بأن اللفظ بالقرآن مخلوق أراد البعض معارضة هذه البدعة فجاءوا ببدعة أخرى إذ قالوا : ألفاظنا بالقرآن غير مخلوقة .

يقول ابن تيمية : « ... فقابلهم قوم أرادوا تقويم السنة فوقعوا في البدعة وردوا باطلا بباطل ، وقابلوا الفاسد بالفاسد ، فقالوا : تلاوتنا للقرآن غير مخلوقة وألفاظنا به غير مخلوقة ، لأن هذا هو القرآن والقرآن غير مخلوق و لم يفرقوا بين الاسم المطلق والاسم المقيد في الدلالة ، وبين حال المسمى إذا كان مجردا وحاله إذا كان مقرونا مقيدا (أ) . فأنكر الإمام أحمد على من قال : إن تلاوة العباد وقراءتهم وألفاظهم وأصواتهم غير مخلوقة وأمر بهجران هؤلاء كا جهم الأولين

<sup>(</sup>۱) انظر : صريح السنة لابن جرير الطبرى ص : ٢٦ .

 <sup>(</sup>۲) السنة للخلال (ق: ۱۹۶٪) ونقلها القاضى أبو يعلى فى الروايتين والوجهين (ق: ۲۰۲٪).
 (۳) انظر : مجموع الفتاوى ۳۷۳/۱۲ ، ۳۷۵

<sup>(</sup>٤) ذكر ابن تيمية لهم شبهة أخرى وأجاب عنها . انظر : مجموع الفتاوى ٢٦٣/١٢ – ٢٦٤ .

وبدعهم ... وقد قام أخص أتباعه « أبو بكر المروذي(١) » بعد مماته في ذلك ، وجمع كلامه وكلام الأئمة من أصحابه وغيرهم مثل : عبد الوهاب الوراق ، والأثرم ، وأبي داود السجستاني ، والفضل بن زياد ، ومثنى بن جامع الأنبارى ، ومحمد بن إسحاق الصنعاني، ومحمد بن سهل بن عسكر وغير هؤلاء من علماء الإسلام وبين بدعة هؤلاء الذين يقولون : إنْ تلاوة العباد وألفاظهم بالقرآن غير عُلُوقَةً (٢) ... ومع هذا فكل واحدة من الطائفتين الذين يقولون لفظنا بالقرآن غير مخلوق والذين يقولون لفظنا وتلاوتنا مخلوقة ينتحل أبا عبد الله وتحكى قولها عنه وتزعم أنه كان على مقالتها لأنه إمام مقبول عند الجميع<sup>(٣)</sup> ، ولأن الحق الذي مع كل طائفة يقوله أحمد والباطل الذي تنكره كل طائفة على الأخرى يرده أحمد، فمحمد بن داود المصيصي أحد علماء الحديث وأحد شيوخ أبي داود وجماعة فی زمانه کأیی حاتم الرازی وغیره یقولون : لفظنا بالقرآن غیر مخلوق<sup>(۱)</sup> وتبعهم طائفة على ذلك كأبي عبد الله بن حامد(٥) وأبي نصر السجزي وأبي عبد الله بن مندة وشيخ الإسلام أبي إسماعيل الأنصاري ، وأبي العلاء الهمداني وأبي الفرج المقدسي وغير هؤلاء يقولون : إن ألفاظنا بالقرآن غير مخلوقة ويروون ذلك عن أحمد ، وأنه رجع إلى ذلك . كما ذكره أبو نصر فى كتابه « الإبانة » وهى روايات ضعيفة بأسانيد مجهولة لاتعارض ما تواتر عنه عند حواص أصحابه وأهل بيته والعلماء الثقات لا سيما وقد علم أنه في حياته حطأ أبا طالب في النقل عنه حتى رده أحمد عن ذلك وغضب عليه غضبا شديدا(١) .

وقد رأيت بعض هؤلاء طعن في تلك النقول الثابتة عنه . ومنهم من حرفها لفظا ، وأما تحريف معانيها فذهب إليه طوائف فأما الدين ثبتوا النقل عنه ووافقوه

<sup>(</sup>١) انظر أيضا : مجموع الفتاوي لابن تيمية ٢٣٨/١٢ ، ٢٨١ .

<sup>(</sup>٢) انظر الروايتين والوجهين لأبى يعلى ( ق : ٢٥٢/ب ) .

<sup>(</sup>٣) انظر أيضًا : مجموع الفتاوى لابن تيمية ٣٦٤/١٢ ، ٣٩٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر أيضا : المصدر السابق ٢٠٧/١٢ ، ٢٣٨ .

<sup>(ُ</sup>ه) انظرَ الروايتين والوجهين ( ق ٢٥٢/ب )إذ نقل عنه القاضى أبو يعلى قوله : « لا بأس بإطلاق هذا القول لأن أحمد قد قطع بتكفير الواقفة التي تقول في القرآن بأنه مخلوق ولا غير مخلوق . وإنما كره أحمد إطلاق هذا القول لأن السلف من أهل عصره ومن قبله امتنعوا عن ذلك » .

<sup>(</sup>٦) انظر أيضا : مجموع الفتاوى لابن تيمية ٢٠٧/١٢ – ٢٠٨ .

على إنكاره الأمرين وهم جمهور أهل السنة (١) ومن انتسب إليهم من أهل الكلام كأبى الحسن الأشعري وأمثاله فإنه ذكر في مقالات أهل السنة والحديث أنهم ينكرون على من قال : لفظي بالقرآن مخلوق ومن قال : لفظي بالقرآن غير مخلوق وأنه يقول بذلك .

لكن من هؤلاء من تأول كلام أحمد وغيره في ذلك بأنه منع أن يقال إن القران يلفظ به <sup>(۱)</sup> إ

قال – أي ابن تُيمية – في موضع آخر يرد هذا التأويل إن الإمام أحمد وغيره من الأئمة لم ينكروا قول القائل : لفظى بالقرآن مخلوق أوغير مخلوق لكون اللفظ الطرح ، فانه لو كان كذلك لما أنكروا إلا لمجرد ما يتصرف من حروف لفظ يلفظ ، وليس كذلك ، بل أنكروا على من قال : التلاوة والقراءة مخلوقة وعلى من قال : تلاوتي وقراءتي غير مخلوقة ، مع جواز قول المسلمين : قرأت القرآن وتلوته ، وأيضا فإنه يجوز أن يقال : لفظت الكلام وتلفظت به كما قال تعالى : ﴿ مَا يَلْفُظُ مِنْ قُولَ إِلَّا لَدِيهِ رَقِيبٍ عَتِيدٌ ﴾ (٢) ولكن الإمام أحمد وغيره من أئمة السنة قالوا : من قال لفظي بالقرآن وتلاوتي أو قراءتي مخلوقة فهو جهميل . ومن قال : إنه غير مجلوق فهو مبتدع ، لأن اللفظ والتلاوة والقراءة يراد به مصدر لفظ يلفظ لفظا ، ومصدر قرأ يقرأ قراءة وتلا يتلو تلاوة ومسمى المصدر هو فعل العبد وحركاته ، ليس هو بقديم باتفاق سلف الأمة وأئمتها . حتى القدرية القائلون بأن أفعال العباد غير مخلوقة يقولون إن ذلك ليس بقديم ويقولون إنه

(١) قال القاضي أبو يعلي بن الفراء : « وقد صح عندنا أن أبا عبد الله نهي عن ذلك وقد روى عن على بن شعيب صاحب شعيب بن حرب ومحمد بن عبد الله المخرمي الحافظ ، وأبو الفضل العباس بن محمد الدورق وهارون بن سفيان المستملي وعلي بن الحسن الحروري ومحمد بن هشام المروذي وأبو يوسف يعقوب الكرخي وأبو الحسن محمد وعلى أبناء داود القنطري وغير ذلك مما يطول شرجه

مخلوق لله (')

بكراهية ذلك ومنعه ٤ . الروايتان والوجهان : ﴿ قُ : ٢٥٢/ب ﴾ . (٢) مجموع الفتاوي لابن تيمية ٣٥٩/١٢ – ٣٦٣ وانظر ما بعدها أيضا .

<sup>(</sup>۳) سورة : ق/۱۸ .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ٢٢٠/١٢ وانظر رد ابن القيم على هذا التأويل وغيره فى مجتصر الصواعق المرسلة ٣٠٩/٢ وما يعدها .

وزيادة في الإيضاح يقول: وأما المنصوص الصريح عن الإمام أحمد، وأعيان أصحابه، وسائر أثمة السنة والحديث فلا يقولون مخلوقة ولا غير مخلوقة ولا يقولون التلاوة هي المتلو مطلقا، ولا غير المتلو مطلقا، كما لا يقولون: الاسم هو المسمى، ولاغير المسمى، وذلك أن التلاوة والقراءة كاللفظ قد يراد به مصدر تلى يتلو تلاوة، وقرأ يقرأ قراءة، ولفظ يلفظ لفظاً، ومسمى المصدر هو فعل العبد وحركاته، وهذا المراد باسم التلاوة والقراءة واللفظ مخلوق، وليس ذلك هو القول المسموع: الذي هو المتلو، ومعلوم أن القرآن المتلو وبالقراءة المقروء. وهو القول المسموع وذلك هو المتلو، ومعلوم أن القرآن المتلو: الذي يتلوه العبد، ويلفظ به غير مخلوق، وقد يراد بذلك مجموع الأمرين، فلا يجوز إطلاق الحلق على الجميع ولا نفي الحلق عن الجميع (١). اه.

وقد بينا سابقاً أن أبا طالب المكى غلط فى فهم مراد الإمام أحمد لما قرأ عليه ﴿ قل هو الله أحد ﴾ وسأله: هل هذا كلام الله ، وهل هو مخلوق فأجابه بأنه كلام الله وأنه غير مخلوق ، فنقل عنه أنه قال : لفظى بالقرآن غير مخلوق ، يقول ابن تيميةموضحا مراد الإمام أحمد – بعد ذكره لهذه القصة —: وهذا الذى ذكره أحمد من أحسن الكلام وأدقه ، فإن الإشارة إذا أطلقت انصرفت إلى المقصود وهو كلام الله الذى تكلم به لا إلى ما وصل به إلينا من أفعال العباد وأصواتهم . فإذا قيل : لفظى ، جعل نفس الوسائط غير مخلوقة وهذا باطل (٢) .اهـ.

مما تقدم يتضح لنا دقة المسألة ، لأجل هذا لم يطلق الإمام أحمد فى المشهور عنه تكفيرهم واكتفى بتجهيم اللفظية النافية وتبديع اللفظية المثبتة وتجهيم اللفظية النافية لا يعنى بالضرورة تكفيرهم .

يقول ابن تيمية : ... كما أن الأئمة – كأحمد وغيره – كانوا يقولون : افترقت الجهمية على ثلاث فرق : فرقة يقولون القرآن مخلوق وفرقة تقف ولا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۲۷۳/۱۲ – ۲۷۴ .

 <sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى ٢٨١/١٢ - ٢٨١ وانظر أيضا ٢٤٢/١٢ ، ٢٦١ - ٢٦٤ وللمؤلف أيضا
 انظر :مذهب السلف القويم ضمن مجموعة الرسائل والمسائل ٩٨/٥ ، ٥٥ .

تقول مخلوق ولا غير مخلوق . وفرقة تقول : ألفاظنا بالقرآن مخلوقة . ومن المعلوم أنهم إنما أرادوا بذلك افتراقهم في مسألة القرآن خاصة ، وإلا فكثير من هؤلاء يثبت الصفات والرؤية ، والاستواء على العرش وجعلوه من الجهمية في بعض المسائل : أى أنه وافق الجهمية فيها ، ليتبين ضعف قوله ، لا أنه مثل الجهمية ولا أن حكمه حكمهم فإن هذا لا يقوله من يعرف ما يقول . ولهذا عامة كلام أحمد إنما هو يجهم اللفظية ، لا يكاد يطلق القول بتكفيرهم كما يطلقه بتكفير المخلوقية . وقد نسب إلى هذا القول غير واحد من المعروفين بالسنة والحديث (٢)

#### قُول الإمام أحمد في الواقفة

#### قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

الله يقول: من كان من أصحاب الحديث أو من أصحاب الحديث أو من أصحاب الكلام فأمسك عن أن يقول: القرآن ليس بمخلوق فهو جهمي (٢)

# « - الروايات عن الإمام أحمد في الإنكار على الواقفة وتبديعهم وتجهيمهم كثيرة نقلها :

۱۳۲ - أبو داود قال: سمعت أحمد سئل: هل لهم رحصة أن يقول الرجل كلام الله ثم يسكت. قال: ولم يسكت لولا ما وقع فيه الناس كان يسعه السكوت ولكن حيث تكلموا لأى شيء لا يتكلمون (أ).

۲۳۷ - سمعت أحمد قيل له: أن فلانا يعنى هذا الرجل روى عنك الك أمرته أن يقف قال: وأنا لم أثبته معرفة إلا بعد وأنه ربما سألنى الإنسان عن الشيء فأقف لا أقف إلا كراهية الكلام فيه (°).

<sup>(</sup>١) الذين قالوا : القرآن مخلوق .

 <sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۲،۹/۱۲.
 (۳) السنة (ظ: ق ٩/أ) وفي المطبوع ص ۲۹ وأخرجه الخلال في السنة (ق ٥١/أ).

<sup>(</sup>٤) مسائل أبى داود ص : ٢٦٣ – ٢٦٤ وأخرجه الحلال في السنة ( ق ١٥١/ب ) .

<sup>(</sup>٥) مسائل أبي داود ص ٢٦٤ ..

77 - وأخرج الخلال بسنده عن أبى داود قال : قلت لأحمد إن ابن أبى شيبة روى عنك أنك أمرته أن يقف وذكر هذا الكلام (١) . وانظر نحو هذا في رواية مهنا وأبى بكر الأثرم وإبراهيم بن الحارث العبادى (٢) .

۱۳۹ – مهنا بن يحيى قال :قلت لأحمد بن حنبل : أى شيء تقول في القرآن ؟ قال : كلام الله وهو غير مخلوق . قلت : إن بعض الناس يحدثنى عنك أنك تقول : كلام الله وتسكت قال : من قال ذا فقد أبطل<sup>(۱)</sup> .

• \* \* \* - ابنه عبد الله قال : سمعت أبى رحمه الله سئل عن الواقفة فقال أبى : من كان يخاصم ويعرف بالكلام يجانب حتى يرجع ومن لم يكن له علم يسأل يتعلم .

٧٤١ – سئل أبى وأنا أسمع عن اللفظية والواقفة فقال : من كان منهم جاهلا ليس بعالم فليسأل وليتعلم .

۲۴۲ - سمعت أبى وسئل عن اللفظية والواقفة فقال: من كان منهم يحسن الكلام فهو جهمي وقال مرة أخرى هم شر من الجهمية (١٠٠٠).

۲٤٣ - محمد بن إسماعيل السلمى قال : قال أبو عبد الله : الواقف الذي يبصر الكلام ويعرف هو جهمي والذي لايبصر ولا يعرف يبصر (٥).

**١٤٤** - أبو بكر المروذى قال: سألت أبا عبد الله عن رجل من الواقفة ( بياض فى الأصل ) - وقد تركت عدة روايات بسبب الطمس الكثير - ويتكلم قال: هذا داعية هذا جهمى ...

<sup>(</sup>١) السنة (ق ١٥١/ب).

<sup>(</sup>٢) في المصدر السابق ( في ١٥٢ – ١٥٣ ).

<sup>(</sup>٣) انظر : المصدر السابق (ق : ١٥١/ب ) .

 <sup>(</sup>٤) انظر : لما تقدم السنة لعبد الله ص : ٤١٣ والرواية الأولى والثالثة أخرجها الحلال في السنة
 ( ق ١٥١/أ ) .

<sup>(</sup>٥) شرح أصول السنة ٣٥٤/٢ .

757 - صالح بن على الحلبي<sup>(۲)</sup> أنه: قال لأبي عبد الله ما تقول فيمن وقف قال: لا أقول خالق ولا مخلوق ؟ قال – أى أحمد – هو مثل من قال القرآن مخلوق ( بياض في الأصل ) .

٧٤٧ - محمد بن يحيى أنه قال: لأبي عبد الله: الشكاك عبدك عندك عبدلة الجهمية قال: من كان منهم يتكلم فهو جهمي .

٧٤٨ - محمد بن مسلم بن وارة أن أبا عبد الله قيل له فالواقفة قال : أما من كان لا يعقل فإنه يبصر وإن كان يعقل ويبصر الكلام فهو مثلهم .

الله عن الرجل يقف : سألت أبا عبد الله عن الرجل يقف قال : هذا عندى شاك مرتاب(٤) .

قال : هذا عندى شاك مرتاب (۲۰۰ . • ۲۰ – أبو الحارث الصائغ قال : سألت أبا عبد الله قلت : إن بعض

الناس يقول إن هؤلاء الواقفة هم شر من الجهمية . قال : هم أشد على الناس تربيتا من الجهمية قد بان أمرهم وهؤلاء قد استاله العامة انما هذا يصم الى قول الجهمية .

قد استالوا العامة إنما هذا يصير إلى قول الجهمية .

۲0۱ – قال وسمعته يسأل عمن قال : القرآن كلام الله وأسكت قال.
 لا ، هذا شاك ، لا حتى يقول غير مخلوق<sup>(٥)</sup>.

٣٥٢ - شاهين بن السميذع قال : سمعت أبا عبد الله يقول : الواقفة شر من الجهمية (١) .

<sup>(</sup>١) السنة للخلال (ق ٥١/أ).

<sup>(</sup>٢) قال ابن أبى يعلى : نقل عن إمامنا أشياء ط/الحنابلة ١٧٧/١

<sup>(</sup>٣) لعله الكحال .

 <sup>(</sup>٤) الروايات الأربع في السنة للخلال (ق: ١٥١/أ).
 (٥) السنة للخلال (ق ٢٥١/أ).

<sup>(</sup>ه) استه للحلال (ق ۱۹۱۸) (۱) طبقات الحنابلة ۱۷۲/۱.

٣٥٣ - أحمد بن محمد بن الليث (١) قال : سئل أحمد بن حنبل - وأنا حاضر – عن الواقفة فقال : الواقفة والجهمية واللفظية عندنا سواء (٢) .

٢٥٤ - ونقل عنه روايات في مجانبتهم ومنع الصلاة خلفهم: أبو داود (٢) وابن هانيء (٤) وأبو طالب (٩) ويعقوب بن يوسف المطوعي (١) وحنبل بن إسحاق<sup>(۲)</sup> وصالح بن أحمد بن حنبل<sup>(۸)</sup> وعبدوس بن مالك<sup>(۹)</sup> .

### وكفرهم في رواية:

۲۵٥ - أبي طالب قال: (قال) أحمد: ومن وقف فهو كافر.

٢٥٦ – يعقوب بن يوسف المطوعي قال : ( قال ) أحمد : 'ومن شك فهو كافر<sup>(۱۰)</sup> .

٧٥٧ - سلمة بن شبيب قال : (قال ) أحمد : الواقفي لا تشكن في

**۲۵۸** – في رواية أخرى : فقلت : ما تقول فيمن يقول القرآن كلام الله . فقال أحمد : من لم يقل القرآن كلام الله غير مخلوق فهو كافر . ثم قال :

<sup>(</sup>١) قال عنه الخطيب : حدث عن يعقوب الدورق ومحمود بن خداش . روى عنه عبد الله بن إبراهيم الجرجاني المعروف بالأبندوني . ت/بغذاد ٥٤/٠ .

<sup>(</sup>٢) مناقب أحمد ص: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) انظر مسائل أبي داود ص : ٢٦٤ والسنة للخلال ( ق ١٥٤/أ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر مسائل ابن هائي ١٥٧/٢ .

<sup>(</sup>٥) انظر : السنة للخلال ( ق ١٥١/أ - ١٥٢/ب ) .

<sup>(</sup>٦) هو أبو بكر المطوعي . قال أبو بكر الخلال : كان له مسائل صالحة حسان . وقال الدارقطني : ثقة فاضل مأمون . ت/بغداد ٢٨٩/١٤ ، طبقات الحنابلة ٢٧٧١ . والرواية في السنة للخلال (ق:١٥١/ب).

 <sup>(</sup>٧) المصدر السابق ( ق ١٥١/ب - ١٥٢/أ ) .

<sup>(</sup>٨) انظر : مناقب أحمد ص : ٢٠٧ – ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٩) رسالة عبدوس ( ق ٢/أ ) .

<sup>(</sup>١٠)انظر : الرَّوايتين في السنة للخلال ( ق ١٥١/ب ) .

<sup>(</sup>١١) شرح أصول السنة للالكائي ٣٢٩/٢.

لا تشكن فى كفرهم فإن لم يقل القرآن كلام الله غير مخلوق فهو يقول مخلوق ومن قال : هو مخلوق فهو كافر .

**٢٥٩** – وفي أخرى : قلت لأحمـد : الواقفة كفـار ؟ فقال : كفار بالله عز وجل<sup>(۱)</sup> .

### التعليق :

الواقفة هم من وقفوا فى القرآن وأمسكوا فلم يقولوا بأنه غير مخلوق أو مخلوق . وهم أصناف :

فمنهم: من وقف مطلقا و لم يصرح بشيء مدعيا أن الأمر لم يتبين له . وهم من يسميهم السلف بالشاكة . وقد اشتد إنكار السلف عليهم . وعدهم الإمام أحمد جهمية بل إنه أطلق القول بتكفيرهم فى بعض الروايات عنه . وكذا فعل كثير من العلماء (٢) . لأن ادعاء عدم تبين الحق فى الغالب ذريعة يتستر خلفها من يعتقد بأن القرآن مخلوق . وهو – والله أعلم – ما عناه الإمام أحمد بقوله : الواقف الذي يبصر الكلام ويعرف فهو جهمى والذي لا يبصر ولا يعرف يبصر .

ومنهم من يقول: القرآن كلام الله فقط. وقد سبق أن بينا أن أئمة السلف كلهم يقولون: القرآن كلام الله غير مخلوق. وهؤلاء اعتقدوا أن سلوكهم هذا أسلم. وقد سئل الإمام أحمد عن هؤلاء كما في رواية أبي داود السابقة فقيل له: هل لهم رحصة أن يقول الرجل كلام الله ثم يسكت فقال: ولم يسكت لولا ما وقع فيه الناس كان يسعه السكوت ولكن حيث تكلموا لأي شيء لا يتكلمون (أ).

يقول ابن قتيبة رحمه الله : ليس في غرائز الناس احتمال الإمساك عن أمر في الدين قد انتشر هذا الانتشار وظهر هذا الظهور ، ولو أمسك عقلاؤهم ما

<sup>(</sup>١) مناقب الإمام أحمد ص : ٢٠٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر : شرح أصول اللبنة للالكائي ٣٢٣/٣ ~ ٣٢٩ ، والشريعة للآجري ص :٨٨ .

<sup>(</sup>٣) وانظر ما ذكره الدارمي في الاجتجاج على الواقفة في كتابه الرد على الجهمية ص : ٣٤٢ – ٣٤٥ ، ضمن عقائد السلف ورد الدارمي على المريسي ص : ١٠٨

أمسك جهلاؤهم ، ولو أمسكت الألسنة ما أمسكت القلوب ، وقد كان لهؤلاء أسوة فيمن تقدمهم من العلماء حين تكلم جهم ... في القرآن و لم يكن دار بين الناس قبل ذلك ولا عرف ولا كان مما تكلم الناس فيها و لم يتكلفوها ، ولكنهم إلى علمائهم لم يقولوا : هذه بدعة لم يتكلم الناس فيها و لم يتكلفوها ، ولكنهم أزالوا الشك باليقين ، وجلوا الحيرة وكشفوا الغمة وأجمع رأيهم على أنه غير مخلوق فأفتوهم بذلك ، وأدلوا بالحجج والبراهين وناظروا ، وقاسوا واستنبطوا الشواهد من كتاب الله عز وجل ... وأما قولهم: هذه بدعة لم يتكلم الناس فيها فلا تتكلفوها فإنما يفزع الناس إلى العالم في البدعة لا فيما جرت به السنة . وتكلم فيه الأوائل ولو كان هذا مما تكلم الناس فيه لاستغنى عنهم ، الكلام لا يعارض فيه الأرائل ولو كان هذا مما تكلم الناس فيه لاستغنى عنهم ، الكلام لا يعارض بالسكوت والشك لا يداوى بالوقوف ، والبدعة لا تدفع إلا بالسنة . وإنما يقوى الباطل أن تبصره وتمسك عنه ()

# قول الإمام أحمد في الإيمان هل هو مخلوق أم لا

### قال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء :

• ٢٦٠ – سـألت أبـا عبد الله عن الإيمان مخلوق هو ؟ قال أبو عبد الله – وقرأ : ﴿ الله لا إلـه إلا هـو الحي القيوم ﴾ (٢) – أمخلوق هذا . ما هـو والله علوق (٢) .

وقال ابن أبى يعلى فى ترجمة إبراهيم بن الحكم القصار (1): نقل عن إمامنا أشياء منها .

<sup>(</sup>١) الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة – ضمن عقائد السلف – ص :٢٤٦ – ٢٤٧ . .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة /٢٥٥ ، وسورة آل عمران /٢ .

<sup>(</sup>٣) مسائل ابن هاني : ١٦٢/٢ .

٢٦١ – قال : سئل أحمد بن محمد بن حنبل عن الإيمان : مخلوق أم
 لا ؟ قال : أما ماكان مسموعا فهو غير مخلوق . وأما ما كان من عمل الجوارح فهو مخلوق (١) .

٢٦٧ - ونقل أبو عبد الله بن حامد<sup>(۲)</sup> عن أبى طالب عن أبى عبد الله في الإيمان : أن من قال مخلوق فهو جهمى ومن قال : أنه غير مخلوق فقد ابتدع ، وأنه يهجر حتى يرجع<sup>(۲)</sup>.

#### التعليق :

قبل الكلام عن الروايات المأثورة عن أحمد في هل هو مخلوق أم لا يجدر التنبيه إلى أن هذه المسألة مرتبطة بمسألة اللفظ السابقة بل إنها نتيجة لتلك المقالة ، لذلك نجد في رواية أبي طالب نهى الإمام أحمد عن كلا القولين ، كنهيه أن يقال لفظى بالقرآن مخلوق أو غير مخلوق .

وهذا ما نصره أبو إسحاق بن شاقلا (<sup>1)</sup>. يقول القاضى أبو يعلى بن الفراء: اعلم أنه لا يجوز إطلاق القول فى الإيمان أنه مخلوق أو غير مخلوق ، ومن لأن من قال مطلقا أنه مخلوق أوهم أن كلام الله وأسماءه وصفاته مخلوقة ، ومن قال أنه غير مخلوق أوهم أن أفعال العباد قديمة غير مخلوقة ، وهذه طريقة أبى إسحاق بن شاقلا من أصحابنا (<sup>0)</sup>

<sup>(</sup>۱) طبقات الحنابلة ۹۳/۱ – ۹۶.

<sup>(</sup>٢) ستأتي ترجمته ص : ٢٦٠ .

 <sup>(</sup>۳) المصدر السابق ۱۷٦/۲ .

 <sup>(</sup>٤) هو : إبراهيم بن أحمد بن عمر بن حمدان بن شاقلا . قال عنه الخطيب : أجد شيوخ الحنابلة
 قال لى أبو يعلى بن الفراء : كان رجلا جليل القدر حسن الهيئة كثير الرواية حسن الكلام في الفقه .

قال في ابو يعلى بن الفراء : كان رجع جميل الفدر محسن اهيئه كنيز الرواية محسن الحارم في المحت . غير أنه لم يطل له العمر . توفى سنة تسع وستين وثلثائة عن أربع وخمسين عاما . ت/يغداد ١٧/٦ ، طبقات الحنابلة ١٢٨/٢

<sup>(</sup>٥) مختصر المعتمد ص : ١٩١ .

ويقول أيضا: وقال أبو إسحاق بن شاقلا فيما وجدته معلقا بخطه مرات في كتاب السنة جمع أبى بكر الخلال: أخبرنى محمد بن العباس أن قال: سمعت أبا بكر بن صدقة أن يقول: من قال الإيمان مخلوق فهو جهمى ومن قال غير مخلوق فهو مبتدع. قال أبو إسحاق قلت أنا: فلا جائز أن يقال أنه مخلوق .. الصلاة من الإيمان وفيها القرآن فيكون قائل ذلك كافراً ولا جائز أن يقال: أنه غير مخلوق لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: وأدناه إماطة الأذى عن الطريق غير مخلوق فقد زعم أن أفعال العباد غير مخلوق فقد زعم أن أفعال العباد غير مخلوقة وقائل ذلك كافر. فلا جائز أن يقال مخلوق ولا غير مخلوق ولأنه لم يقله أهل العلم قبلنا. فقد صرح بالقول بخلق الأفعال ونفى الخلق عن الأقوال إلا أنه توقف على إطلاق القول بالخلق في الجملة والتفصيل أنه . اه.

وفى رواية إسحاق بن إبراهيم بن هانىء أنكر أن يكون مخلوقا وقرأ : ﴿ الله لا إله إلا هو الحى القيوم ﴾ . لأن إطلاق القول بالخلق يقتضى أن يكون هذا مخلوقا وهذا كفر .

وفى رواية إبراهيم القصار فصَّل الإمام أحمد المسألة حيث فرق بين ما يتعلق بكلام الله وصفاته وبين ما يتعلق بفعل العبد .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : وإذا قال الإيمان مخلوق أو غير مخلوق ؟ قيل له: ما تريد بالإيمان أتريد به شيئا من صفات الله وكلامه ، كقوله ﴿ لا إله إلا هو ﴾ وإيمانه الذي دل عليه اسم المؤمن فهو غير مخلوق ، أو تريد شيئا من أفعال العباد وصفاتهم فالعباد كلهم مخلقون وجميع أفعالهم وصفاتهم مخلوقة ، ولا يكون للعبد المحدث المخلوق صفة قديمة غير مخلوقة ولا يقول هذا من يتصور ما يقول ، فإذا حصل الاستفسار والتفصيل ظهر الهدى وبان السبيل ، وقد قيل

<sup>(</sup>١) لم أتمكن من تحديده .

<sup>(</sup>٢) هو :أحمد بن محمد بن عبد الله بن صدقة ، الحافظ ، قال الدارقطني : ثقة ثقة ، كُوَّمِينُ سَمَّكُ مُكُلُرُكُ وسبعين ومتنين . ت/بغداد ٥٠/٥ .

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه انظر ص : ٨٤ .

<sup>(</sup>٤) الروايتان والوجهان ( ق : ٢٥٣/أ ) .

كثر اختلاف العقلاء من جهة اشتراك الأسماء وأمثالها مما كثر فيه تنازع الناس بالنفى والإثبات ، إذا فصل فيها الخطاب ، ظهر الخطأ من الصواب<sup>(١)</sup>.

# ما أثر عن الإمام أحمد فى حروف المعجم هل هى مخلوقة أم لا

قال القاضي أبو يعلى بن الفراء :

۲۹۳ - مسألة في حروف المعجم التي يدور عليها كلام الآدميين هل هي مخلوقة أم لا . قال شيخنا أبو عبد الله (۱) : المذهب أنها مخلوقة وقد قال أحمد : الآدمي وكلامه مخلوق وهذا كلام الآدمي فيجب أن تكون مخلوقة .

قال الشيخ أبو عبد الله : ورأيت طائفة تزعم أنها على المذعب قالوا : هي غير مخلوقة وركبوا في الأسماء المحدثات مثل ذلك قال : وأصل هذا ما نقله أبو طالب عن أحمد وقد حكى له (قول) سرى السقطى (٢) لما خلق الله الحروف سجدت له إلا الألف فقال : لاأسجد حتى أؤمر فقال : هذا كفر . فقد أنكر القول على الحروف .

ووجه هذا القائل: أن هذا الكلام كلام الله تعالى بقوله: ﴿ وَعَلَّمُ آدَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۱٫۹۶٪ .

وانظر : مسألة فى الإيمان من كلام أبى الحسن الأشعرى . وهى مخطوطة وتقع فى عدة ورقات لها صورة فى مكتبة فضيلة الشيخ حماد بن محمد الإنصارى وانظر أيضا : ما ذكره القاضى أبو يعلى حول هذه المسألة فى الروايتين والوجهين (ق : ٣٥٣) ، وفى مختصر المعتمد ص : ١٩١ فما بعدها .

<sup>(</sup>٢) هو : الحسن بن حامد بن على البغدادي المعروف بأنى عبد الله بن حامد قال عنه الذهبي : شيخ الحنابلة ومفتيهم ، مصنف كتاب ٥ الجامع ٥ في عشرين مجلد في الاختلاف . انظر ترجمته في : ت/بغداد

۳۰۳/۷ ، طبقات الحنابلة ۱۷۱/۲ ، سير أعلام النبلاء ۲۰۳/۱۷، البداية والنهاية ۳٤٩/۱۱ . (۳) أبو الحسن البغدادي ، الصوفي ، توفي سنة إحدى أو ثلاث أو سبع وخمسين ومثنين . انظر ترجمته

<sup>)</sup> ابو الحسن البغذادي ، الصوف ، توق سنة إجدى او ثلاث أو سبع ومحسين ومثنين . انظر ترجمة في : ت/بغذاد ١٨٧/٩ ،سير أعلام النبلاء ١٨٥/١٣ ، حلية الأولياء ١١٤/١٠ . • التمام المسلم

وهذا غلط لأن كلام الله تعالى ما كان وحيا أو من وراء حجاب كما أخبر . يعنى وليس بمعنى أن الله تعالى تكلم بذلك وقوله : ﴿ وعلم آدم الأسماء كلها ﴾ ليس معنى أنه تكلم بها ويجوز أن يكون ألهمه تعليمها من غير قول<sup>(۱)</sup> .

### التعليق :

هذه المسألة بحثها باستفاضة شيخ الإسلام ابن تيمية وأبان مراد الإمام أحمد مما أثر عنه من روايات إذ يقول :

1... فإن المنتسبين إلى السنة تكلموا في حروف المعجم في غير القرآن والكتب الإلهية ، وقال طوائف منهم : كابن حامد وأبي نصر السجزى والقاضى في أشهر قوليه وابن عقيل وغيرهم : أنها مخلوقة ، وقالوا : الحروف حرفان . وقال طوائف وهم كثير من أهل الشام والعراق وخراسان: كالقاضى يعقوب البرريني (٢) ، والشريف أبي الفضائل الزيدى الحراني (١) ويروى ذلك عن الشيخ أبي الحسين بن سمعون (١) وهو قول القاضى أبي الحسين (١) وحكاه عن أبيه (١) في الحر قوليه وهو قول الشيخ أبي الفرج الأنصارى (٢) والشيخ عبد القادر (١) وابن الزاغوني (١) وغيرهم : الحرف واحد ، وحروف المعجم غير مخلوقة حيث تصرفت لأنها من كلام الله وحقيقة الحرف واحدة لاتختلف .

وقد نقل عن الإمام أحمد رضى الله عنه الإنكار على من قال : بخلق الحروف ، وأنه لما حكى له : أن بعض الناس قال : لما خلق الله الحروف سجدت

 <sup>(</sup>١) الرواتان والوجهان ( ق : ٢٥٢/ب - ٣٥٣/ ) .

<sup>(</sup>٣) الحبيلي .تلميذ القاضي أبي يعل . كان صاحب فنون . سير أعلام النبلاء ٩٣/١٩

<sup>(</sup>٣) لم أعرفه ...

<sup>(1)</sup> مو محمد بن أحمد . الواعظ الحدث . انظر السير ١٦/٥٠٥ .

<sup>(</sup>۵) ابن آبی یعلی ، انظر ترجمته ص : ۳۲ .

<sup>(</sup>٦) انظر : ترجمته ص: ٤٦ .

<sup>(</sup>٧) الحيل ، عبد الواحد بن محمد . مصنف . انظرَ السير ١٩١/١٩ .

<sup>(</sup>A) الجيل الصوق ، انظر : السير ٢٠/٤٣٩ ،

<sup>(</sup>٩) انظر ترجته من : ٣٩٦ .

له إلا الألف . فقال الإمام أحمد : هذا كفر . وروى إنكار ذلك عن غيره من الأئمة . والأولون لا ينازعون في هذا . فإنهم ينكرون على من يقول : إن الحروف مخلوقة فإنه إذا قال ذلك دخل فيه حروف كلام الله تعالى من القرآن وغيره وهم يخصون الكلام في الحروف الموجودة في كلام المخلوق ، دون الحروف الموجودة في كلام الله ،ويقولون : حقيقة الحروف والاسم وإن كانت واحدة فذلك بمنزلة كلمات موجودة في القرآن ، وقد تكلم بها بعض المخلوقين ، فالمتكلم تارة يقصد أن يتكلم بكلام غيره ، وإن وافقه في لفظه بالنسبة إلينا ، وهذ لا يتأتى إلا في الشيء اليسير ، وهو ما دون السورة القصيرة قال الأولون : فموافقة لفظ الكلام للمفظ الكلام لايوجب أن يكون لأحدهما حكم الآخر في النسبة إلى المتكلم المخلوق بلفظ الكلام لايوجب أن يكون لأحدهما حكم الآخر في النسبة إلى المتكلم المخلوق بل لما كتب مسيلمة إلى النبي صلى الله عليه وسلم: من مسيلمة رسول الله إلى عمد رسول الله إلى عمد رسول الله إلى مسيلمة الكذاب ، كان اللفظ برسول الله من المتكلمين سواء : من أحدهما صدق مسيلمة الكذاب ، كان اللفظ برسول الله من المتكلمين سواء : من أحدهما صدق – ومن أعظم الصدق – ومن الآخر كذب ومن أقبح الكذب .

وقد ذكر الله عن الكفار مقالات سوء في كتابه مثل قولهم ﴿ اتخذ الله ولدا ، ما لهم به من علم ولا لآبائهم كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذبا ﴾ (١) ، وقولهم ﴿ عزير ابن الله ﴾ (١) و ﴿ والمسيح ابن الله ﴾ (١) وغير ذلك من الأقوال الباطلة ، وقد حكاها الله عنهم فإذا تكلمنا بما حكاه الله عنهم كنا متكلمين بكلام الله ولو حكيناه عنه ابتداء لكنا قد حكينا كلامهم الكذب المذموم ... وإذا كان كذلك فمن أدخل في كلام له بعض لفظ أدخله غيره في كلامه لم يوجب أن يكون هذا اللفظ من كلام ذلك المتكلم وإن كان أحد اللفظين شبيها بالآخر ، وهو بمنزلة من كتب حروف المصحف كتبها كلاما آخر لم يكن ذلك مما يوجب أن يكون من حروف المصحف، وقال الآخرون: عرد الموافقة في اللفظ لا يوجب أن يجعل حكم أحد اللفظين حكم الآخر ،

<sup>(</sup>١) سورة الكهف /د .

<sup>(</sup>۲) سورة التوبة /۳۰ .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة /٣٠ .

لكن إذا كان أحدهما أصلا سابقا إلى ذلك الكلام والآخر إنما احتذى فيه حذوه ومثاله : كان اللفظ والكلام منسوبا إلى الأول بمنزلة من تمثل بقول لبيد : ألا كل شيء ما خلا الله باطل

أو بمثل من الأمثال السائرة كقوله: ( ... كل الصيد في جوف الفراء) ونحو ذلك فهذا الكلام هو تكلم به في المعنى الذي أراده ، لا على سبيل التبليغ عن غيره ، ومع هذا فهو منسوب إلى قائله الأول . فهكذا الحروف الموجودة في كلام الله وإن أدخلها الناس في كلامهم الذي هو كلامهم فأصلها مأخوذ من كلام الله .

### قال الأولون هنا مقامان :

أحدهما: أن كل من أنطقه الله بهذه الحروف فإنما كان ذلك بطريق الاستفادة من كلام الله أو من استفادها من كلام الله . وهذه الدعوة العامة تحتاج إلى دليل فإن تعليم الله لآدم الأسماء أو إنزاله كتبه بهذه الحروف لا يوجب أن يكون لم ينطق غير آدم ممن لم يسمع الكتب المنزلة بهذه الحروف كما كانت العرب تنطق بهذه الحروف والأسماء قبل نزول القرآن ، والله تعالى أنزله بلسانهم الذي كانوا يتكلمون به قبل نزول القرآن .

المقام الثانى: أنه لو لم يكن أحد نطق بها إلا مستفيدا لها من كلام الله لكن إذا أنشأ بها كلاما لنفسه ولم يقصد بها قراءة كلام الله لم تكن في هذه الحال من كلام الله كما لو فعل ذلك في بعض الجمل المركبة وأولى ويدل على ذلك الأحكام الشرعية.

قال الآخرون – القائلون بأن حروف المعجم غير مخلوقة مطلقا – لنا فى الأسماء الموجودة فى غير القرآن قولان . منهم من يقول بأن جميع الأسماء غير مخلوقة كما يقول ذلك ، وقد حكى القولين ابن حامد وغيره عمن ينتسب إلى مذهب الإمام أحمد وغيره من القائلين بأن حروف المعجم غير مخلوقة فمن عمم ذلك استدل بقوله تعالى : ﴿ وعلم آدم الأسماء كلها ﴾ وهذه الحجة مبينة على مقدمتين :

إحداهما: أن مبدأ اللغات توقيفية وأن المراد بالتوقيف خطاب الله بها لاتعريفه بعلم ضرورى وهذا الموضع قد تنازع فيه الناس من أصحاب الإمام أحمد وسائر الفقهاء وأهل الحديث والأصول.

فقال قوم: إنها توقيفية وهو قول أبى بكر عبد العزيز (أوالشيخ أبى محمد المقدسي (أوطوائف من أصحاب الإمام أحمد وهو قول الأشعرى (أوابن فورك (أوطوائف من أصحاب الإمام أحمد وهو قول الأشعرى (أولين وابن فورك (أولين وغيرهما .

وقال قوم : بعضها توقیفی وبعضها اصطلاحی وهذا قول طوائف منهم ابن عقیل<sup>(ه)</sup> وغیره .

وقال قوم: يجوز فيها هذا وهذا ولا نجزم بشيء. وهذا قول القاضي ألى يعلى والقاضي ألى بكر بن الباقلاني وغيرهما. ولم يقل: إنها كلها اصطلاحية إلا طوائف من المعتزلة ومن اتبعهم ورأس هذه المقالة أبو هاشم بن الجبائي (۱) والذين قالوا إنها توقيفية تنازعوا: هل التوقيف بالخطاب أو بتعريف ضروري أو كليهما، فمن قال: إنها توقيفية والتوقيف بالخطاب فإنه ينبني على ذلك أن يقال: إنها غير مخلوقة لأنها كلها من كلام الله تعالى ، لكن نعلم قطعا أن في أسماء الأعلام ماهو مرتجل وضعه الناس ابتداء فيكون التردد في أسماء الأجناس.

وأيضا فإن تعليم الله لآدم بالخطاب لا يوجب بقاء تلك الأسماء بالفاظها في ذريته بل المأثور أن أهل سفينة نوح لما خرجوا من السفينة أعطى كل قوم لغة وتبلبلت ألسنتهم . وهذه المسألة فيهاتجاذب والنزاع فيها بين أصحابنا وسائر أهل السنة يعود إلى نزاع لفظى فيما يتحقق فيه النزاع وليس بينهم والحمد لله خلاف محقق معنوى . وذلك أن الذي قال الحرف حرف واحد وأن حروف

<sup>(</sup>١) غلام الحلال . تقدمت ترجمته ص: ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) لعله : ابن قدامة .

 <sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته ص: ٧٤ .
 (٤) المتكلم محمد بن الحسن أنظر سير أعلام النبلاء ٢١٤/١٧ .

 <sup>(1)</sup> المتخلم محمد بن الحسن انظر سير اعلام النبلاء ١٧/
 (٥) ستأتى ترجمته ص. ٣٥٥ .

<sup>(</sup>۱) سیقت ترجمته ص: ۹۳ . (۱) سیقت ترجمته ص: ۹۳ .

<sup>(</sup>٧) عبد السلام بن محمد المعتزلي انظر سير أعلام النبلاء ٥٦٣/١٠ .

المعجم ليست مخلوقة إنما مقصودهم بذلك أنها داخلة في كلام الله وأنها منتزعة من كلام الله وأنها مادة لفظ كلام الله وذلك غير مخلوقة، وهذا لا نزاع فيه، فأما حرف مجرد فلا يوجد في لا القرآن ولا في غيره ولا ينطق بالحرف إلا في ضمن ما يأتلف من الأسماء والأفعال وحروف المعانى، وأما الحروف التي ينطق بها مفردة مثل: ألف، لام، ميم، ونحو ذلك فهذه في الحقيقة أسماء الحروف، وإنما سميت حروفا باسم مسماها كما يسمى ضرب فعل ماض باعتبار مسماه، ولهذا لما سأل الحليل(١) أصحابه كيف تنطقون بالزاء من زيد قالوا: نقول: زا. قال جئتم بالاسم وإنما يقال: زه

وليس في القرآن من حروف الهجاء - التي هي أسماء الحروف إلا نصفها وهي أربعة عشر حرفا ، وهي نصف أجناس الحروف : نصف المجهورة ، والمهموسة ، والمستعلية ، والمطبقة والشديدة والرخوة وغير ذلك من أجناس الحروف وهو أشرف النصفين ، والنصف الآخر لا يوجد في القرآن إلا في ضمن الأسماء أو الأفعال أو حروف المعاني - التي ليست باسم ولا فعل ، فلا يجوز أن نعتقد أن حروف المعجم بأسمائها جميعا موجودة في القرآن ، لكن نفس حروف المعجم التي هي أبعاض الكلام موجودة في القرآن ، بل قد اجتمعت في آيتين إحداهما في آل عمران والثانية في سورة الفتح : ﴿ ثم أنزل عليكم من بعد الغم ﴾ (١) الآية ، و ﴿ محمد رسول الله ﴾ (١) الآية .

وإذا كأن كذلك فمن تكلم بكلام آخر مؤلف من حروف الهجاء فلم ينطق بنفس الحروف التي في لفظ القرآن ، وإنما نطق بمثلها وذلك الذي نطق به قد يكون هو أخذه ، وإذا ابتدأ من لفظ كلام الله تعالى وقد لا يكون حقيقة .

قيل : الحرف من حيث هو شيء واحد له الحقيقة المطلقة التي لا تأليف فيها لا توجد لا في كلام الله تعالى ولا في كلام عباده ، وإنما الموجود الحرف

الخليل بنن أحمد ، الأزدى الفراهيدى ، أبو عبد الرحمن البصرى ، اللغوى ، صاحب العروض ،
والنحو ، صدوق ، عالم ، عابد ، مات بعد الستين ومثة وقيل سنة ١٧٠ وبعده ، تقريب ٢٨/١ .
 (٢) سورة آل عمران /١٥٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح /٢٩ .

الذى هو جزء من اللفظ أو اسمه إذا لم يوجد إلا حرف ، ولكن هذا المطلق بل الأعيان الموجودة في الخارج قائمة بأنفسها ، كالإنسان لا يوجد مجردا عن الأعيان في الأعيان ، لا يوجد مجردا عن الأعيان إلا في الذهن، لافي الخارج، فكيف بالحرف الذي لا يوجد في الخارج إلا مؤلفا ، فلو قدر أنه يوجد في الخارج غير مؤلف متعدد الأعيان كما يوجد الإنسان لم تكن حقيقته مطلقة من حيث هي موجودة إلا في الأذهان لا في الأعيان .

فتبين أن الحروف تختلف أحكامها باحتلاف معانيها واحتلاف المتكلم بها ، وهذا أوجب تعظيم حروف القرآن المنطوقة والمسطورة وكان لها من الأحكام الشرعية ما امتازت به عما سواها ، واحتلاف الأحكام إنما كان لاختلاف صفاتها وأحوالها .

فتبين أن الواجب أن يقال ما قاله الأئمة كأحمد وغيره: أن كلام الإنسان كله مخلوق حروفه ومعانيه . وقد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « يقول الله : أنا الرحمن خلقت الرحم وشققت لها من اسمى فمن وصلها وصلته ومن قطعها بتته »(") وقال الربيع بن أنس عن المسيح أنه قال : « عجبا لهم كيف يكفرون به وهم يتقلبون في نعمائه ويتكلمون بأسمائه »(")

وذكر فى معظم حروف المعجم أنها مبانى أسماء الله الحسنى ، وكتبه المنزلة من السماء ، وهذا مما يحتج به من قال : ليست مخلوقة ، وليس بحجة ، فإن أسماء الله من كلامه وكلامه غير مخلوق ، وما اشتقه هو من أسمائه فتكلم به فكلامه به غير مخلوق وأما إذا اشتقوا اسما أحدثوه فذلك الاسم هم أحدثوه ولا يلزم إذا كان المشتق منه غير مخلوق، أن يكون المشتق كذلك . وما يروى عن المسيح فلا يعرف ثبوته عنه ، وبتقدير ثبوته فإذا كان قد ألهم عباده أن يتكلموا بالحروف التي هي مباني أسمائه التي تكلم بها لم يلزم أن يكون ما أحدثوه هم غير مخلوق (٢)

<sup>(</sup>۱) انظر : فتح البارى ۱۹۸۰/۱ ؛ وضحيح مسلم ۱۹۸۰/۱ – ۱۹۸۱ .

<sup>(</sup>٢) وهذه الأخبار لايجوز الاعتاد عليها ، وهو ما سيبينه ابن تيمية .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ٢٤١/١٢ – ٥١١. .

### وقال رحمه الله في موضع آخر :

ولما تكلموا فى « حروف المعجم » صاروا بين قولين طائفة فرقت بين المتاثلين فقالت الحرف حرفان هذا قديم وهذا مخلوق ... فأنكر ذلك عليهم الأكثرون وقالوا هذا مخالفة للحس والعقل فإن حقيقة هذا الحرف هى حقيقة هذا الحرف وقالوا الحرف حرف واحد ... وذكر القاضى يعقوب أن كلام أحمد يحتمل القولين . وهؤلاء تعلقوا بقول أحمد لما قيل له أن سريا السقطى قال : لما خلق الله الأحرف سجدت له إلا الألف فقالت لا أسجد حتى أومر فقال أحمد : هذا كفر . وهؤلاء تعلقوا من قول أحمد بقوله : كل شيء من المخلوقين على لسان المخلوقين فهو مخلوق ، وبقوله : لو كان كذلك لما تمت صلاته بالقرآن كا لا تتم بغيره من كلام الناس .

وبقول أحمد لأحمد بن الحسن الترمذى : ألست مخلوقا قال بلى . قال : أليس كل شيء منك مخلوقا ؟ قال : بلى . قال فكلامك منك وهو مخلوق<sup>(١)</sup>

قلت: الذي قاله أحمد في هذا الباب صواب يصدق بعضه بعضا وليس في كلامه تناقض ، وهو أنكره على من قال : إن الله خلق الحروف ، فإن من قال إن الحروف مخلوقة كان مضمون قوله : إن الله لم يتكلم بقرآن عربى وأن القرآن العربي مخلوق ، ونص أحمد أيضا على أن كلام الآدميين مخلوق ، و لم يجعل منه شيئا غير مخلوق ، وكل هذا صحيح والسرى إنما ذكر ذلك عن بكر بن خنيس (٢) العابد فكان مقصودهما بذلك : أن الذي لا يعبد الله إلا بأمره هو أكمل ممن يعبده برأيه من غير أمر من الله واستشهدا على ذلك بما بلغهما أنه لما خلق الله الحروف سجدت له إلا الألف ... وهذا الأثر لا يقوم بمثله حجة في شيء ... وأحمد أنكر قول القائل إن الله لما خلق الحروف وروى عنه أنه قال : من قال أن حرفا من حروف المعجم مخلوق فهو جهمى ، لأنه سلك طريقا إلى البدعة ، ومن قال إن ذلك مخلوق فقد قال إن القرآن مخلوق "...

<sup>(</sup>۱) انظر ص: ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۲) صدوق له أغلاط أفرط فيه ابن حيان وفيه من الناحية الحديثية كلام كثير . تقريب ١٠٥/١ ، تهذيب ٨١/١

<sup>(</sup>۳) انظر :مجموع الفتاوى لابن تيمية ۸۳/۱۲ – ۸۹ .

وقال أيضا<sup>(۱)</sup>: ولا ريب أن من جعل نوع الحروف مخلوقا بائنا عن الله كائنا بعد أن لم يكن لزم عنده أن يكون كلام الله العربى والعبرى ونحوهما مخلوقا<sup>(۱)</sup>.

ويقول فى موضع آخر: فمن قال أن حروف المعجم كلها مخلوقة وأن كلام الله تبارك وتعالى مخلوق فقد قال قولا مخالفا للمعقول الصريح والمنقول الصحيح. ومن قال: إن الحرف المعين أو الكلمة المعينة قديمة العين فقد ابتدع قولا باطلا فى الشرع والعقل. ومن قال: إن جنس الحروف التى تكلم الله بها بالقرآن وغيره ليست مخلوقة وإن الكلام العربى الذى تكلم به ليس مخلوقا والحروف المنتظمة منه جزء منه ولازمة له وقد تكلم الله بها فلا تكون مخلوقة فقد أصاب (٢)

<sup>(</sup>۱) أي ابن تيمية .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٦٠/١٢ إ

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٤١/١٧ - ٥٥. وللمزيد انظر نفس المصدر ٣٧/١٢ - ٤١ ، ٥٣ - ٥٣ ، ٢٧ ،
 ١٥٨ - ١٦٠ ، ٣٢٤ ، ٣٦٨ ، ٣٦٨ ، ٤١٣ ، ٥٧١ ، ومحتصر الصواعق المرسلة لابن القيم ٣٠٤/٢ وما بعدها .

# مسائل الأسماء والصفات

| **           | قول الإمام أحمد في « أسماء الله عز وجل » .            |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| 777          | قول الإمام أحد في « الصفات ، .                        |
| <b>4 A Y</b> | قول الإمام أحد في صفة « العلم » .                     |
| YAY          | قُولَ الْإِمَامُ أَحَد في صفة و الكلام » .            |
| *. *         | قول الإمام أحمد في « مسألة الحرف والصوت » .           |
| *.4          | قول الإمام أحمد في صفة « اليدين » .                   |
| *1.          | قول الإمام أحمد في صفة و القدم » .                    |
| 416          | قول الإمام أحمد في صفة « الأصابع » .                  |
| 410          | قول الإمام أحمد في صفة « الضحك » .                    |
| 414          | قُولُ الْإِمامُ أَحَمَدُ في ﴿ الْعَلُو ﴾ .            |
| 440          | قُول الإمام أحمد في « العرش » .                       |
| 717          | قُول الإمام أحمد في صفة « الاستواء » .                |
| 444          | قُول الإمام أحمد في صفة « النزول » .                  |
| 404          | قول الإمام أحمد في صفة « الإتيان والمجيء » .          |
|              | قول الإمام أحمد في ﴿ الحديث المروى عن النبي           |
| 401          | صَلَّى الله عليه وسلم : إن الله خلق آدم على صورته ٥ . |
| *16          | قول الإمام أحمد في « المشبهة » .                      |

# قول الإمام أحمد في : « أسماء الله عز وجل »

٢٦٤ – سمعت أحمد ذكر له رجل أن رجلا قال : إن أسماء الله مخلوقة .

قال أحمد : كفر بين <sup>(۱)</sup> . اهم .

• ٢٦٥ – وفي رواية عبد الملك الميمونى: أنه قال لأبي عبد الله: ما تقول فيمن قال إن أسماء الله عز وجل محدثة فقال: كافر، ثم قال لى: ﴿ الله ﴾ من أسمائه ... فأعظم أمرهم عنده وجعل يكفرهم وقرأ على : ﴿ الله ربكم ورب آبائكم الأولين ﴾ وقرأ آية أحرى (٢).

أبو زرعة (٢٦٠ – وفى رواية أحمد بن محمد بن جامع الرازى قال : ثنا أبو زرعة (١) قال : ثنا أجمد بن حنبل قال : ثنا أبو أسامة ، عن مجالد ، عن أبى الوداك ، عن أبى سعيد ( الحدرى ) قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لتخلبن مضر عباد الله حتى لا يبقى لله اسم يعبد أو ليغلبهم عباد الله حتى لا يبعوا ذنب تلعة (١) .

قال أبو زرعة قال أحمد بن حنبل : أسماء الله غير مخلوقة . أما ترى أنه قال حتى لا يبقى لله اسم يعبد<sup>(٥)</sup> .

قال أبو داود :

<sup>(</sup>۱) مسائل أبى داود ( ظ : ص : ۲٤٦ وفي المطبوع ص : ۲٦٢ وأخرجها الخلال في السنة ( ق ١٩٨/أ ) وذكرها أبو يعلى بن الفراء في إبطال التأويل .

<sup>(</sup>۲) السنة للخلال (ق: ١٥٥/ب) ونقلها القاضى أبو يعلى فى إبطال التأويل (ق: ١٢٨٨). (٣) هو: عبد الرحمن بن عمرو النصرى ، ثقة حافظ مصنف ، قال أبوبكر الخلال : كان عالما بأحمد وسمع منه كثيرا وسمع من أبى عبد الله مسائل مشبعة محكمة .طبقات الحنابلة ٢٠٥/١ ، تقريب ٤٩٣/١ .

<sup>(1)</sup> المسند 7/7x – 4x :

<sup>(°)</sup> السنة للخلال ( ق ۱۰۵/ب ) وانظر نفس المصدر ( ق ۱۰۵/أ–ب ) والرد على الجهمية لأحمد ( ق : ۲۰ ) .

۲۹۷ – وقد روی أن رجلا أراد الخروج إلى طرسوس فقال لأحمد رضى الله عنه: زودنى دعوة فإنى أريد الخروج إلى طرسوس فقال: قل: يا دليل الحيارى دلنى على طريق الصادقين، واجعلنى من عبادك الصالحين (۱).

#### التعليق :

مذهب السلف على وجوب إثبات أسماء الله عز وجل إثباتا حقيقيا بألفاظها ومعانيها ما جاء منها في القرآن الكريم أو السنة الصحيحة قال تعالى : ﴿ ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها ﴾ (٢) وقال جلا وعلا : ﴿ قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أيًّا ماتدعوا فله الأسماء الحسنى ﴾ (٣) وقد أنكر الجهمية أسماء الله عز وجل ونفوها وزعموا أنه لا يجوز تسمية الله عز وجل باسم يصح إطلاقه على المخلوق . مدعين أن ذلك يقتضى التشبيه لأجل هذا أثبتوا بعض الأسماء التي رأوا أنها لا يجوز أن تكون مشتركة بين الخالق والمخلوق . كالمحيى والمميت والخالق والقادر ... مع أنهم يطلقون الأسماء كلها على الله عز وجل على جهة الجاز (٤) وهو إطلاق لا يجدى مع نفيهم حقيقة الاسم . أما ما ادعوه من أن إثباتها يستلزم التشبيه فهو خطأ واضح .

يقول ابن خزيمة في الرد عليهم: وليس في تسميتنا بعض الخلق ببعض أسامي ( الله ) بموجب عند العقلاء الذين يعقلون عن الله خطابه . أن يقال: إنكم شبهتم الله بخلقه إذ أوقعتم بعض أسامي الله على بعض خلقه . وهل يمكن عند هؤلاء الجهال حل هذه الأسامي من المصاحف أو محوها من صدور أهل القرآن أو ترك تلاوتها ... أليس قد أعلمنا منزل القرآن على نبيه صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>۱) مختصر المعتمد ص: ٦٨ وذكرها ابن تيمية في مجموع الفتاوى وسيأتى مناسبة إيرادها والتي قبلها في التعليق.

<sup>(</sup>٢) سورة الأغراف/١٨٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء/١١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر : الفرق بين الفرق للبغدادي ص :٢١٢ ، وشرح العقيدة الطحاوية ص : ١٢١ .

أنه الملك ، وسمى بعض عبيده ملكا . وخبرنا أنه السلام وسمى تحية المؤمنين بينهم سلاما في الدنيا وفي الجنة فقال : ﴿ تحيتهم يوم يلقونه سلام ﴾ (١) ونبينا المصطفى صلى الله عليه وسلم قد كان يقول بعد فراغه من تسليم الصلاة : ﴿ اللهم أنت السلام ومنك السلام » (١) . وقال عز وجل : ﴿ ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمنا ﴾ (١) . فثبت بخبر الله أن الله هو السلام كما في قوله : ﴿ السلام المؤمن المهيمن ﴾ (١) ، وأوقع هذا الاسم على غير الحالق البارىء. وأعلمنا عز وجل أنه المؤمن وسمى بعض عباده المؤمنين فقال : ﴿ إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ﴾ (١) ، وقال : ﴿ وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا ﴾ (١) وقال : ﴿ وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا ﴾ (١) وقال : ﴿ إنه المؤمنين والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنات ﴾ (١) هـ . (١) هـ .

أما إنكار أحمد على من زعم أن أسماء الله مخلوقة وتكفيره فلأن هذا القول هو امتداد للقول بخلق القرآن .

يقول ابن تيمية: « اختلف» في الاسم والمسمى هل هو هو أو غيره أو لا يقال: هو هو ، ولا يقال : هو غيره . أو هو له ؟ أو يفصل في ذلك ؟ فإن الناس قد تنازعوا في ذلك والنزاع اشتهر في ذلك بعد الأئمة، بعد أحمد وغيره، والذي كان معروفا عند أئمة السنة أحمد وغيره: الإنكار على الجهمية الذين يقولون: أسماء الله غيره وما كان غيره فهو مخلوق وهؤلاء هم الذين ذمهم السلف وغلظوا فيهم القول، لأن أسماء غيره فهو مخلوق وهؤلاء هم الذين ذمهم السلف وغلظوا فيهم القول، لأن أسماء

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب/٤٤.

<sup>(</sup>٢) أحرجه مسلم ٤١٤/١ من حديث ثوبان وعائشة رضي الله عنهما .

 <sup>(</sup>٣) سورة النساء/٩٤.
 (٤) سورة الحشر /٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر (١١ . . (٥) مامة الأنفال / ٧

 <sup>(</sup>٥) سورة الأنفال/٢ .
 (٦) سورة الحجرات/١٥ .

 <sup>(</sup>۷) سورة الحجرات/۲۹.

<sup>(</sup>٨) سورة الأحزاب/٣٥ .

<sup>(</sup>٩) التوحيد ص : ٢٨ وانظر ما بعدها إلى ص ٣٦ .

الله من كلامه وكلامه غير مخلوق بل هو المتكلم به، وهو المسمى لنفسه بما فيه من الأسماء . والجهمية: يقولون: كلامه مخلوق وأسماؤه مخلوقة وهو نفسه لم يتكلم بكلام يقوم بذاته ولا سمى نفسه باسم هو المتكلم به . بل قد يقولون: إنه تكلم به ، وسمى نفسه بهذه الأسماء بمعنى أنه خلقها فى غيره لا بمعنى أنه نفسه تكلم بها الكلام القائم به . فالقول فى أسمائه هو نوع من القول فى كلامه ... والمقصود هنا أن المعروف عن أئمة السنة إنكارهم على من قال أسماء الله مخلوقة ، وكان الذين يطلقون القول بأن الاسم غير المسمى هذا مرادهم اهد() .

والمسألة الأخرى: هل أسماء الله عز وجل محصورة بعدد معين أم لا . وهل هي توقيفية أم أنه يجوز أن يشتق له اسم ما دام لا يتعارض مع العقل والسمع .

أما العدد فقد روى البخارى (٢) ومسلم (٢) عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله عليه الله تسعة وتسعين اسما مائة إلا واحدا ، من أحصاها دخل الجنة » . وأكثر العلماء على أن العدد الذي جاء به الحديث لا يقتضى الحصر لأسماء الله عز وجل وقد خالف في ذلك البعض ومنهم ابن حزم رحمه الله (١) فأخذ بظاهر الحديث .

يقول ابن تيمية: هذا القول وإن كان قد قاله طائفة من المتأخرين كأبي محمد بن حزم وغيره. فإن جمهور العلماء على خلافه، وعلى ذلك مضى سلف الأمة وأثمتها وهو الصواب لوجوه (٥٠). اهـ.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۱۸۰/۱ – ۱۸۷ . وانظر ما بعدها إلى ص: ۲۱۲ ففيه بحث نفيس لهذه المسألة – أى الاسم والمسمى – وانظر أيضا : مقالات الإسلامين للأشعرى ۲۰۲/۱ ، وشرح العقيدة الطحاوية ص : ۱۳۱ .

وينظر في الرد على من قال : أسماء الله غلوقة . رد الدارمي عثمان بن سعيد على المريسي ص : ٧ - ١٣ .

<sup>(</sup>٢) ق الصحيح ١٣/٢٧٧ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ٢٠٦٢/٤ .

<sup>(</sup>٤) الحل ٣٦/١ .

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى ٤٨٢/٢٢ وانظر تلك الأوجه إلى ص : ٤٨٦ .

قال ابن حجر بعد أن أورد كلام ابن حزم: وهذا الذى قاله ليس بحجة على ما تقدم لأن الحصر المذكور عندهم باعتبار الوعد الحاصل لمن أحصاها، فامن ادعى على أن الوعد وقع لمن أحصى زائدا على ذلك أخطأ ولا يلزم من ذلك أن لا يكون هناك اسم زائد (۱) اه.

ومما يدل على عدم الحصر ما رواه أحمد (٢) والحاكم (٢) عن عبد الله بن مسعود قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما أصاب أحدا قط هم ولا حزن فقال: اللهم إنى عبدك وابن أمتك ناصيتى بيدك ماض فى حكمك عدل فى قضاؤك أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو علمته أحدا من خلقك أو أنزلته فى كتابك أو استأثرت به فى علم الغيب عندك أن تجعل القرآن ربيع قلبى ... الحديث.

يقول الخطابى : فهذا يدلك على أن الله أسماء لم ينزلها فى كتابه حجبها عن خلقه و لم يظهرها لهم (1).

ويقول أيضا: «إن الله تسعة وتسعين اسما» فيه إثبات هذه الآسماء المحصورة بهذا العدد وليس فيه نفى ما عداها من الزيادة عليها ، وإنما وقع التخصيص بالذكر لهذه الأسماء لأنها أشهر الأسماء ، وأبينها معانى وأظهرها ، وجملة قوله : « إن الله تسعة وتسعين اسما من أحصاها دخل الجنة» قضية واحدة لا قضيتان ، ويكون تمام الفائدة فى خبر « إن » فى قوله : « من أحصاها دخل الجنة » لا فى قوله : « تسعة وتسعين اسما » . وإنما هو بمنزلة قولك : إن لزيد ألف درهم أعدها للصدقة وهذا لا يدل على أنه ليس عنده من الدراهم أكثر من ألف درهم . اهد ( )

ثم هل هذه الأسماء توقيفية أم أنه يجوز أن يشتق له اسم ما دام لا يتعارض مع العقل والسمع على قولين :

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۲۲۱/۱۱ .

<sup>(</sup>T) to their 1/197, 703.

<sup>(</sup>٣) في المستدرك ١/٩٠٥.

<sup>(</sup>٤) شأن الدعاء ص : ٢٥

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ص: ٢٢ – ٢٤

الأول : أنه لا يجوز أن يسمى الله جل وعلا إلا بما ورد فى الكتاب والسنة فكما أنها لا تثبت إلا عن هذا الطريق فكذلك لا يصح أن يسمى إلا بما ثبت عن هذا الطريق . وهذا هو الذى يفيده كلام أحمد عندما قال : لا يوصف الله تبارك وتعالى بأكثر مما وصف به نفسه (۱) .

قال القاضى أبو يعلى : وظاهر هذا أنه لا يجوز تسميته إلا بما سمى به نفسه أو سماه رسوله نصا . وهذا محمول على أنه لا يجوز تسميته بغير ذلك مما لا يثبت له معناه فى اللغة ، وقد منع منه السمع . اهـ<sup>(٢)</sup> .

الثاني : جواز ذلك إذا لم يتعارض مع العقل والسمع - .

يقول القاضى أبو يعلى: ويجوز أن يسمى الله تعالى بكل اسم ثبت له معناه فى اللغة ودل العقل والتوقيف عليه إلا أن يمنع من ذلك سمع وتوقيف، ولا يقف جواز تسميته على نص كتاب أو سنة أو إجماع. لأن أحمد قد أجاز تسميته سبحانه دليلا ويدعى به، وقد أجاز أحمد تسميته بذلك لأن معناه المرشد (٢).

ويقول ابن تيمية: ويفرق بين دعائه والإخبار عنه فلا يدعى إلا بالأسماء الحسنى . وأما الإخبار عنه فلا يكون باسم سيىء . لكن قد يكون باسم حسن أو باسم ليس بسىء وإن لم يحكم بحسنه مثل اسم شيىء ، وذات ، وموجود ، إذا أريد به الثابت وأما إذا أريد به الموجود عند الشدائد فهو من الأسماء الحسنى وكذلك المريد والمتكلم ، فإن الإرادة والكلام تنقسم إلى محمود ومذموم ، فليس ذلك من الأسماء الحسنى بخلاف الحكيم والرحيم والصادق ونحو ذلك . فإن ذلك لا يكون إلا محمودا(أ)

<sup>(</sup>١) انظر قوله في الصفات ص ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٢) مختصر المعتمد ص : ٦٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ١٤٢/٦ .

ويقول أيضا : وقد قال أحمد – رضى الله عنه – لرجل ودعه قل : يا دليل الحائرين دلني على طريق الصادقين واجعلني من عبادك الصالحين . اهـ (١) .

وهذا القول هو الأرجح خاصة إذا أخد بالاعتبار تفريق ابن تيمية بين الدعاء والاخبار والله تعالى أعلم .

# قول الإمام أحمد في الصفات

### ( قال أبو بكر الخلالُ ) :

۲۹۸ – حدثنا أبو بكر المروذى رحمه الله قال: سألت أبا عبد الله عن الأحاديث التى تردها الجهمية فى الصفات والرؤية وقصة العرش فصححها أبو عبد الله وقال: قد تلقتها العلماء بالقبول. نسلم الأخبار كا جاءت قال: يجفى. وقال فقلت له أن رجلا اعترض فى بعض هذه الأخبار كا جاءت فقال: يجفى. وقال ما اعتراضه فى هذا الموضع يسلم الأخبار كا جاءت. اهد(٢).

ونقل حنبل عنه رواية طويلة أحرجها أبو الخلال

**۲۲۹** - ...فهذه صفات الله سبحانه وتعالى وصف بها نفسه ولا ندفع ولا نرد<sup>(۳)</sup> .

۲۷۰ – وعن حنبل – أيضا – قال : سمعت أبا عبد الله يقول : ولا يوصف الله بشيء أكثر مما وصف به نفسه عز وجل (¹¹)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٤٨٤/٢٢.

 <sup>(</sup>۲) السنة (ق: ۱۳۱۱) وأخرجهما الآجرى في الشريعة ص: ۳۱۵، ونقلها أبو يعلى في إبطال التأويلات (ق: ۱۸۲۷) وعنده ... قد تلقتها الأمة بالقبول وتمر الأخبار كما جاءت . وأخرجها ابنه كما في الطبقات : ۱۹۲۱ م كما في إبطال التأويلات .

<sup>(</sup>٣) المنة (ق: ١٥٧٪) ) .

<sup>(</sup>٤) ذكر محنة الإمام أحمد لحنبل بن إسحاق ص : ٦٨ ، ونقلها ابن القيم من كتاب السنة للخلال وزاد بلا حد ولا غاية .

۲۷۱ – وقال أحمد : صفات الله له ومنه كما وصف نفسه لا تدركه الأبصار .
 الأبصار بحد ولا غاية وهو يدرك الأبصار .

۲۷۷ – وهذه الرواية ذكرها عن حنبل ابن أبى يعلى<sup>(۲)</sup> واللفظ عنده:
 و نؤمن به ولا نرد على رسول الله صلى الله عليه وسلم ما قال بل نؤمن بالله وبما جاء به الرسول قال الله عز وجل: ﴿ وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ﴾ .اهـ .

۳۷۳ - وفي رواية أبي طالب : أن أحمد قال : قلب العبد بين أصبعين وخلق آدم بيده وكلما جاء الحديث مثل ذلك قلنا به (٣) .

وفي رسالة عبدوس بن مالك قال: ..... فعليه الإيمان به والتسليم مثل أحاديث الرؤية كلها وإن نبت عن الأسماع واستوحش منها المستمع وإنما عليه الإيمان بها وأن لايرد منها حرفا واحدا. وغيرها من الأحاديث المأثورات عن الثقات (3).

ميء في ذاته كا وصف نفسه قد أجمل الله الصفة فحد لنفسه صفة ليس يشبه شيء وصفاته غير محدوده ولا معلومة إلا بما وصف به نفسه ، فهو سميع بصير بلا حد ولا قدر ولا يبلغ الواصفون صفته ، ولا يتعدى القرآن والحديث فنقول كا قال ونصفه بما وصف به نفسه ولا يتعدى ذلك ولا يبلغ صفته الواصفون نؤمن بالقرآن كله محكمه ومتشابهه ولا نزيل عنه صفة من صفاته بشناعة شنعت وما وصف به نفسه من كلام ونزول وخلوه بعبده يوم القيامة ووضعه كنفه عليه فهذا كله يدل على أن الله سبحانه يرى في الآخرة . والتحديد في هذا كله بدعة والتسليم فيه بغير صفة ولا حد إلا ما وصف به نفسه سميع بصير لم يزل متكلما عالما غفورا ، عالم الغيب والشهادة علام الغيوب ، فهذه صفات وصف بها نفسه

<sup>(</sup>١) اجتماع الجيوش الإسلامية ، ص : ٨٧ نقلا عن كتاب السنة لأبي بكر الخلال . من رواية حنبل .

<sup>(</sup>٢) في طبقات الحنابلة ١٤٤/١.

<sup>(</sup>٣) إبطال التأويلات ( ق ٢٦٪أ ) .

 <sup>(</sup>٤) رسالة عبدوس (ق ١/ب) .

لا ندفع ولا نرد وهو على العرش بلا حد كما قال تعالى : ﴿ ثُمَ استوى على العرش ﴾ كيف شاء المشيئة إليه والاستطاعة إليه ليس كمثله شيء وهو خالق كل شيء تعالى عما يقول الجهمية والمشبهة (١)

#### التعليق

يتضح مما تقدم من روايات عن الإمام أحمد مذهبه فى الصفات بصورة عامة وهو مذهب السلف: وجوب إثبات ما أثبته الله عز وجل لنفسه من الصفات سواء منها: ما جاء فى القرآن الكريم أو فى السنة الصحيحة.

يقول ابن تيمية: قال الإمام أحمد رضى الله عنه: لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يتجاوز القرآن والحديث (٢). اهـ.

وقال الخطابي : إن مذهب السلف إثباتها وإجراؤها على ظواهرها ونفى الكيفية والتشبيه عنها ، وقد نفاها قوم فأبطلوا ما أثبته الله ، وحققها قوم من المثبتين فخرجوا في ذلك إلى ضرب من التشبيه والتكييف وإنما القصد في سلوك الطريقة المستقيمة بين الأمرين ودين الله بين الغالى فيه والجافى والمقصر عنه .

والأصل في هذا: إن الكلام في الصفات فرع على الكلام في الذات ويحتذى في ذلك حدوه ومثاله. فإذا كان معلوما أن إثبات البارى سبحانه إنما هو إثبات وجود لا إثبات كيفية ، فكذا إثبات صفاته إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وتكييف (٢).

وقال ابن عبد البر : أهل السنة مجموعون على الإقرار بالصفات الواردة كلها في القرآن والسنة ، والإيمان بها ، وحملها على الحقيقة ، لا على المجاز ،

<sup>(</sup>١) اجتماع الجيوش الإسلامية ص : ٨٣ . نقلا من كتاب السنة للخلال .

 <sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ٩٠/٥ وذكر نحوه ابن قدامة في لمعة الاعتقاد ص : ٩ . وروى عن أحمد هذا القول
 عدة من أصحابه كما تقدم ص : ٢٨٩ .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى ٥٨/٥ .

إلا إنهم لا يكيفون شيئا من ذلك ، ولا يحدون فيه صفة محصورة ، وأما أهل البدع : الجهمية والمعتزلة كلها والخوارج فكلهم ينكرونها ، ولا يحملون شيئا منها على الحقيقة ، ويزعمون أن من أقر بها مشبه ، وهم عند من أقر بها نافون للمعبود والحق فيما قاله القائلون : بما نطق به كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وهم أئمة الجماعة (١) .اهـ.

ويقول ابن تيمية : سئل مالك بن أنس ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ كيف استوى ؟ فأطرق مالك برأسه حتى علاه الرحضاء ثم قال : الاستواء معلوم والكيف مجهول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ، وما أراك إلا مبتدعا ، ثم أمر به فأخرج . وجميع أثمة الدين : كابن الماجشون ، والأوزاعى ، والليث بن سعد ، وحماد بن زيد والشافعى وأحمد بن حنبل وغيرهم : كلامهم يدل على ما دل عليه كلام مالك ، من أن العلم بكيفية الصفات ليس بحاصل لنا ، لأن العلم بكيفية الموصوف ، فإذا كان الموصوف ، لا تعلم كيفيته امتنع أن تعلم كيفية الصفة ".

ويقول في موضع آخر: وجماع القول في إثبات الصفات هو القول بما كان عليه سلف الأمة وأثمتها وهو أن يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله ويصان ذلك عن التحريف والتمثيل والتكييف والتعطيل، فإن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، فمن نفى صفاته كان معطلا ومن مثل صفاته بصفات مخلوقاته كان ممثلا، والواجب إثبات الصفات ونفى مماثلتها لصفات المخلوقات، إثباتا بلا تشبيه وتنزيها بلا تعطيل، كما قال تعالى: ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ فهذا رد على الممثلة، ﴿ وهو السميع البصير ﴾ رد على المعطلة فالممثل يعبد صنها والمعطل يعبد عدما()

ويقول أيضا: مذهب أهل الحديث وهم السلف من القرون الثلاثة ومن سلك سبيلهم من الخلف: أن هذه الأحاديث تمر كما جاءت ويؤمن بها وتصدق.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٥/٨٧٠

<sup>(</sup>٢) سورة طه /ه .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى ۲۹۸/۱ – ۳۹۹ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٦/٥١٥.

وتصان عن تأويل يفضي إلى تعطيل ، وتكييف يفضي إلى تمثيل(١٠). اهـ

وبعد هذه المقدمة الموجزة فى الصفات ومذهب السلف فيها بصورة عامة يجدر هنا أن أشير إلى تقسيم السلف رحمهم الله للصفات ، ثم أتبعه بموقف الفرق من الصفات بشكل عام .

#### فالسلف جعلوا الصفات على قسمين:

۱ - صفات ذائية لا تنفك عن الذات ، بل هى لازمة لها أزلا وأبدا ولا
 تتعلق بها مشيئته وقدرته . منها ما هو عقلى ومنها ما هو خبرى !

۲ – صفات فعلیة ، تتعلق بها مشیئته وقدرته کل وقت وآن وتحدث بمشیئته
 وقدرته منها ما هو عقلی ومنها ما هو خبری

### والصفات الذاتية على قسمين :-

أ - عقلية : أى أن الاستدلال عليها يحصل بالعقل فيقترن في معرفتها السمع والعقل : كصفة الحياة والعلم والقدرة والإرادة والسمع والبصر ...

ب - خبرية : أى أن الاستدلال عليها وإثباتها لا يمكن إلا عن طريق النص كصفة البدين .

### والصفات الفعلية على قسمين أيضا:

1 - عقلية : كصفة الخلق والرزق ... فيشترك في معرفتها السمع والعقل

ب - خبرية : كالاستواء والنزول والإتيان والجيء...

هذا تقسم السلف للصفات.

# أماالأشاعرة فيجعلون الصفات على أربعة أقسام :

نفسية ، وسلبية ، ومعان ، ومعنوية (٢)

وأختم حديثي - كما أشرت آنفا – بموقف الفرق من الصفات بصورة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ٦/٥٥٦ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : تعریفات هذه الأقسام الأربعة في : شرح أم البراهین للسنوسي ص : ۲۰ ، وجاشیة الدسوق
 علی أم البراهین ص : ۹۳ ، وحاشیة البیجوری علی متن السنوسیة ص : ۱۹ ، وحاشیة الصاوی علی
 شرح الحریدة البیة ص : ۵۹ .

عامة : يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : وجماع الأمر أن الأقسام الممكنة في آيات الصفات وأحاديثها و ستة أقسام ٩ كل قسم عليه طائفة من أهل القبلة .

قسمان يقولان : تجرى على ظواهرها .

وقسمان يقولان : هي على خلاف ظاهرها . وقسمان يسكتون .

#### إما الأولون فقسمان :

أحدهما : من يجريها على ظاهرها ويجعل ظاهرها من جنس صفات المخلوقين فهؤلاء المشبة ومذهبهم باطل أنكره السلف .

الثانى: من يجريها على ظاهرها اللائق بجلال الله ، كما يجرى ظاهر اسم العليم والقدير والرب والإله ... ونحو ذلك على ظاهرها اللائق بجلال الله ، فإن ظواهر هذه الصفات فى حق المخلوق إما جوهر محدث وإما عرض قائم به . فالعلم والقدرة والكلام والمشيئة والرحمة والرضا والغضب ونحو ذلك ، فى حق العبد أعراض ، والوجه واليد والعين فى حقه أجسام ، فإذا كان الله موصوفا عند عامة أهل الإثبات بأن له علما وقدرة وكلاما ومشيئة – وإن لم يكن ذلك عرضا ، يجوز على صفات المخلوقين – جاز أن يكون وجه الله ويداه صفات ليست أجساما ، يجوز عليها ما يجوز على صفات المخلوقين .

وهذا هو المذهب الذى حكاه الخطابى وغيره عن السلف ، وعليه يدل كلام جمهورهم ، وكلام الباقين لا يخالفه ، وهو أمر واضح وأن الصفات كالذات فكما أن ذات الله ثابتة حقيقة من غير أن تكون من جنس صفات المخلوقات . فصفاته ثابتة حقيقة من غير أن تكون من جنس صفات المخلوقات .

فمن قال : لا أعقل علما ويدا إلا من جنس العلم واليد المعهودين . قيل له : فكيف تعقل ذاتا من غير جنس ذوات المخلوقين . ومن المعلوم أن صفات كل موصوف تناسب ذاته وتلامم حقيقته ، فمن لم يفهم من صفات الرب – الذي ليس كمثله شيء – إلا ما يناسب المخلوق فقد ضل في عقله ودينه .

وما أحسن ما قاله بعضهم : إذا قال لك الجهمي : كيف استوى أو كيف

ينزل إلى السماء الدنيا أو كيف يداه ونحو ذلك . فقل له : كيف هو ذاته ؟ فإذا قال لك لا يعلم ما هو إلا هو وكنه البارى تعالى غير معلوم للبشر . فقل له : فالعلم بكيفية الموصوف ، فكيف يمكن أن تعلم كيفية صفة لموصوف لم تعلم كيفيته . وإنما تعلم الذات والصفات من حيث الجملة على الوجه الذي ينبغى لك ...

وأما القسمان اللذان ينفيان ظاهرها ، أعنى الذين يقولون : ليس لها في الباطن مدلول هو صفة لله تعالى قط ، وإن الله لا صفة له ثبوتية ، بل صفاته إما سلبية وإما إضافية وإما مركبة منهما ، أو يثبتون بعض الصفات – وهى الصفات السبع أو الثمانية أو الخمسة عشر – أو يثبتون الأحوال دون الصفات ، ويقرون من الصفات الخبرية بما في القرآن دون الحديث على ما قد عرف من مذاهب المتكلمين فهؤلاء قسمان :

قسم يتأولونها ويعنون المراد مثل قولهم : استوى بمعنى استولى ، أو بمعنى علو المكانة والقدر ، أو بمعنى ظهور نوره للعرش ، أو بمعنى انتهاء الحلق إليه إلى غير ذلك من معانى المتكلمين .

وقسم يقولون : الله أعلم بما أراد بها ، لكنا نعلم أنه لم يرد إثبات صفة خارجية عما علمناه .

### وأما القسمان الواقفان :

فقوم يقولون : يجوز أن يكون ظاهرها المراد اللائق بجلال الله ويجوز أن لا يكون المراد صفة الله ونحو ذلك . وهذه طريقة كثيرة من الفقهاء وغيرهم .وقوم يمسكون عن هذا كله ولا يزيدون على تلاوة القرآن وقراءة الحديث معرضين بقلوبهم وألسنتهم عن هذه التقديرات .

فهذه الأقسام الستة لايمكن أن يخرج الرجل عن قسم منها(١) .

<sup>(</sup>١) انظر : مجموع الفتاوي ٥/١١٣ – ١١٧ .

# قول الإمام أحمد في صفة « العلم »

قال أبو بكر الخلال :-

۲۷۷ – سمعت أبى يقبول : إذا قال الرجل العلم مخلوق فهو كافر لأنه يزعم أن الله لم يكن له علم حتى خلقه (۲) .

\* نقل مثله عن أحمد : ابن هانى  ${}^{(7)}$  ويعقوب بن إبراهيم الدورق  ${}^{(8)}$  ومحمد ابن إسماعيل السلمى  ${}^{(9)}$  والحسن بن أيوب  ${}^{(7)}$  وإسماعيل بن عبد الله العجلى  ${}^{(8)}$  وغيرهم  ${}^{(8)}$  .

قال الإمام أحمد في الرد على الجهمية ٢ ( ق : ٢٤/ب ) .

۲۷۸ — إذا أردت أن تعلم أن الجهمى لايقر بعلم فقل: إن الله تعالى يقول ﴿ ولا يحيطون بشىء من علمه ﴾ (١) وقال: ﴿ لكن الله يشهد بما أنزل إليك أنزله بعلمه ﴾ (١) . ﴿ فاعلموا أنما أنزل بعلم الله ﴾ (١) . ﴿ فاعلموا أنما أنزل بعلم الله ﴾ (١) . ﴿ ما تخرج إليك أنزله بعلمه ﴾ (١) . ﴿ فاعلموا أنما أنزل بعلم الله ﴾ (١) . ﴿ ما تخرج إليك أنزله بعلمه ﴾ (١) . ﴿ فاعلموا أنما أنزل بعلم الله ﴾ (١) . ﴿ ما تخرج إليك أنزله بعلمه ﴾ (١) . ﴿ فاعلموا أنما أنزل بعلم الله إلى الله بعلم الله إلى الله بعلم الله الله بعلم الله الله بعلم الله بعلم الله بعلم الله بعلم الله بعلم الله بعلم الله الله بعلم الله الله بعلم الله بعلم الله بعلم الله بعلم الله بعلم الله بعلم الله

<sup>(</sup>١) السنة : (ق ١٥٨/أ).

<sup>(</sup>٢) السنة : ( ق : ١/أ – وفي المطبوع ص : ٩ ) .

<sup>(</sup>٣) انظر : مسائل ابن هائي ١٥٣/٢ ، ١٥٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر : طبقات الحنابلة ٤١٤/١ .

<sup>(</sup>٥) انظر : شرح أصول السنة ٣٥٤/٢ .

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢٦٣/٢.

 <sup>(</sup>٧) أبو النضر ، مروزى الأصل ، سمع الإمام أحمد ونقل عنه مسائل كثيرة ، قال : النسائى : ليس به
 بأس . توفى سنة سبع ومئتين . ت/بغداد ٢٨٣/٦ ، ط/الحنابلة ١٠٥/١ ، المنهج الأحمد ٣٧٦/١ .

<sup>(</sup>٨) انظر : المصدر السابق ( ق : ١٥٨ ) . ومحنة الإمام أحمد لحنبل بن إسحاق ص : ٤٣ ، والسنة لعبد الله بن أحمد ص : ١١٩ .

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة /٢٥٥ .

<sup>(</sup>١٠) سورة النساء /١٦٦ .

<sup>(</sup>١١)سورة هود /١٤.

من ثمرات من أكامها كه (١٠ الآية . ويقال له تقر بعلم الله هذا الذى أوقفتك عليه بالأعلام والدلالات أم لا ؟ فإن قال ليس له علم كفر وإن قال لله علم محدث كفر حين يزعم أن الله قد كان فى وقت من الأوقات لايعلم حتى أحدث له علما فعلم . وإن قال : لله تعالى علم وليس بمخلوق ولا محدث رجع عن قوله وقال بقول أهل السنة .

#### وقال في كتاب السنة له :

۲۷۹ – وهو يعلم ما فى السموات السبع والأرضين السبع وما بينهما وما تحت الثرى وما فى قعر البحار ومنبت كل شعرة وكل شجرة وكل زرع وكل نبات ومسقط كل ورقة . وعدد ذلك وعدد الحصى والرمل والتراب ومثاقيل الجبال وأعمال العباد وآثارهم وكلامهم وأنفاسهم ويعلم كل شيء . لا يخفى عليه من ذلك شيء وهو على العرش فوق السماء السابعة (٢) .

#### التعليق :

صفة العلم من صفات الذات العقلية ، والسلف رحمهم الله على : أن لله تعالى علما . وأن علمه أزلى بأزليته . وأنه عز وجل علم فى الأزل ما سيكون من دقيق وجليل . وهو عالم بمعلومات غير متناهية . وينفون أن يكون علم الله تعالى مخلوقا .

وقد جاء عن الإمام أحمد تكفير من زعم أنه مخلوق . وأوضح ما يترتب على هذا القول .

وسبق عند الكلام عن : « قول الإمام أحمد فيمن جحد العلم من القدرية » الحديث عن صفة العلم . وذكرت في ذلك الموضع الأدلة المثبتة لهذه الصغة <sup>(٦)</sup> .

 <sup>(</sup>١) سورة فصلت /٤٧ وتمامها : ﴿ وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه ويوم يناديهم أين شركائي.
 قالوا أذناك ما منا من شهيد ﴾ .

<sup>(</sup>٢) شذرات البلاتين ص : ٤٨ ، وانظر : طبقات الحنابلة ٢٨/١ .

<sup>(</sup>۳) انظر : ص : ۲۸۵ .

وإن كان الأمر في غاية الوضوح ولله الحمد . فالمعرفة بأن الله عز وجل عالم بكل شيء بما كان وما سيكون أمر فطرى . ولا ينكر هذا إلا زنديق حتى القدرية الأولى الذين جحدوا أن الله يعلم الأشياء قبل وقوعها سرعان ما اندثر قولهم إما لرجوعهم عنه لبطلانه ووقاحته أو لأجل وقوف الأمة على مختلف نزعاتها في طريقهم والإنكار عليهم (1)

يقول شارح الطحاوية: والدليل العقلى على علمه تعالى أنه يستحيل إيجاد الأشياء مع الجهل، ولأن إيجاده الأشياء بإرادته. والإرادة تستلزم تصور المراد، وتصور المراد: هو العلم بالمراد، فكان الإيجاد مستلزماً للإرادة والإرادة مستلزم للعلم، فالإيجاد مستلزم للعلم ولأن المخلوقات فيها من الإحكام والإتقان ما يستلزم علم الفاعل لها، لأن الفعل المحكم المتقن يمتنع صدوره عن غير علم، ولأن من المخلوقات ماهو عالم والعلم صفة كال ويمتنع أن لا يكون الخالق عالما. وهذا له طريقان: أحدهما أن يقال: نحن نعلم بالضرورة أن الخالق أكمل من المخلوق، وأن الواجب أكمل من الممكن ونعلم ضرورة أنا لو فرضنا شيئين، أحدهما عالم والآخر غير عالم من المعالم أكمل، فلو لم يكن الخالق عالما لزم أن يكون الممكن أكمل منه وهو ممتنع.

والثانى: أن يقال: كل علم فى الممكنات التى هى المخلوقات – فهو منه ومن الممتنع أن يكون فاعل الكمال ومبدعه عاريا منه بل هو أحق به . والله تعالى له المثل الأعلى ، ولا يستوى هو والمخلوقات ، لا فى قياس تمثيلى ولا فى قياس شمولى ، بل كل ما ثبت للمخلوق من كال فالحالق به أحق ، وكل نقص تنزه عنه مخلوق فتنزيه الحالق عنه أولى (٢) .اه. .

أُعُود وأقول أن هذه الصفة لا ينكرها إلا زنديق . والسلف ومن تبعهم من الكلابية والأشاعرة في هذه المسألة يقولون : أن الله عز وجل عالم بعلم هو صفة له كم تقدم عند تقرير مذهب السلف .

<sup>. (</sup>١) أنظر : ص : ١٤٥ .

<sup>(</sup>۲) شرح العقيدة الطحاوية من: ٣٤٨.

والمعتزلة يدعون : أنه عالم بعلم . وعلمه ذاته (١) . وهذا باطل .

وهم بقولهم هذا ينكرون أن يكون العلم صفة لله عز وجل والبعض منهم كالمريسي إذا سئل: هل لله علم يقول: لا يجهل. وعندما ناظره الإمام عبد العزيز المكي صاحب الإمام الشافعي في هذه المسألة « وجعل يقرر السؤال له عن صفة العلم ، تقريرا له وبشر يقول: لا يجهل ، ولا يعترف له أنه عالم بعلم ، فقال الإمام عبد العزيز: نفى الجهل لايكون صفة مدح ... وقد مدح الله تعالى الأنبياء والملائكة والمؤمنين بالعلم ، لابنفى الجهل . فمن أثبت العلم فقد نفى الجهل ، ومن نفى الجهل لم يثبت العلم ، وعلى الخلق أن يثبتوا ما أثبته الله تعالى لنفسه ، وينفوا ما نفاه ويمسكوا عما أمسك عنه (1).

<sup>(</sup>۱) انظر: مقالات الإسلاميين للأشعرى ١/٥٥٥، وشرح الأصول الحمسة ص: ١٠٨٣ (٢) شرح العقيدة الطحاوية ص: ١٤٨٠ .

# قول الإمام أحمد في صفة « الكلام »

۲۸۰ – نقـل حنبل عنه في رواية طويلة أخرجها أبو بكر الخلال: لم يزل الله عالما متكلماً (۱). اهـ.

وفی أخرى : لم يزل الله علما متكلما غفورا<sup>(۲)</sup> .

وذكر أبو يعلى بن الفراء عن حنبل عن أبى عبد الله : لم يزل الله متكلما<sup>(٣)</sup>. وكذا نقل ابنه بإسناد<sup>(٤)</sup> . ومثل هذا نقل : إبراهيم بن الحارث العبادى وأبو بكر أحمد بن هانىء<sup>(٥)</sup> .

۲۸۱ – وفی معرض رده علی الجهمیة قال : بل نقول إن الله تعالی لم
 یزل متکلما إذا شاء ولا نقول إنه قد کان ولا یتکلم حتی خلق کلاما<sup>(۱)</sup>

۲۸۲ – وفی کتاب السنة قال: وکلم الله موسی تکلیما من الله سمع موسی یقینا. و لم یزل متکلما عالما تبارك الله أحسن الخالقین (۲).

۲۸۳ – وفی رسالة مسدد بن مسرهد قال : وأن الله كلم موسى تكليما واتخذ إبراهيم خليلا<sup>(٨)</sup> .

<sup>(</sup>١) انظر : السنة للخلال ( ق : ١٥٠/أ ) .

<sup>(</sup>٢) إبطال التأويلات ( ق : ٢٤٤٪أ ) .

<sup>(</sup>٣) إبطال التأويلات ( ق : ١٩٧/ب ) .

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة ١٤٤/١.

 <sup>(</sup>٥) انظر : إبطال التأويلات (٢٤٤/أ) .
 (٦) الرد على الزنادقة والجهمية ( ق : ٢٢/أ ) .

 <sup>(</sup>٧) شذرات البلاتين ص: ٤٩ أ. وانظر: طبقات الحنابلة ٢٩/١ .

<sup>(</sup>٨) طبقات الحنابلة ٢٤٤/١.

العباد يوم العباد يوم الله العباد يوم الله العباد العباد يوم العباد يوم العباد العباد

ابن مسعود رضى الله عنه : ﴿ إِذَا تَكُلّمُ الله عَزُ وَجُلَّ سَمَعُ لَهُ صَوْتَ كَجَرُ السّلسلة على الصّفوان (٢) قال أبي : ﴿ وَهَذَهُ الجَهْمِيةُ تَنكُرُهُ . وقال أبي : هؤلاء كفار يريدون أن يموهوا على الناس . من زعم أن الله عز وجل لم يتكلم فهو كافر . إلا إنا نروى الأحاديث كما جاءت (٢) .

۲۸۹ – قال أبو بكر الخلال: أخبرنى على بن عيسى أن حنبلا حدثهم قال: قلت لأبى عبد الله: الله يكلم عبده يوم القيامة ؟ قال: نعم ، فمن يقضى بين الخلائق إلا الله عز وجل ، يكلم عبده ويسأله . الله متكلم لم يزل الله متكلما يأمر بما يشاء ويحكم بما يشاء وليس له عدل ولا مثل كيف شاء وأين شاء (3) .

### قال الإمام أحمد فى كتابه : الرد على الجهمية : ( ق : ٢٠/ب ) باب بيان ما أنكرت الجهمية أن يكون الله كلم موسى .

ان الله لم يتكلم ولا يكلم إنما كون شيئا فعبر عن الله وخلق صوتا فأسمع وزعموا أن الكلام لا يكون إلا من جوف وفم وشفتين ولسان . فقلنا لهم : فهل يجوز لكون أو غير الله أن يقول : ﴿ إِننَى أَنَا الله لا إِله إِلا أَنَا فاعبدني وأَقم الصلاة

 <sup>(</sup>۱) رسالة عبدوس (ق: ٣/ب) وكذا في رسالة محمد بن عوف .انظر : طبقات الحنابلة ٣١٣/١.
 (٢) تقدم تحريجه . انظر : ص: ٢١٧ .

 <sup>(</sup>٣) السنة لعبد الله (ق: ٣٠/أ - وفي المطبوع ص: ٧٠ - ٧١ . وأخرجه النجار في: الرد على من يقول القرآن مخلوق ض: ٣٣ عن عبد الله بن أحمد به.

<sup>(</sup>٤) اجتماع الجيوش الإسلامية إص : ٨٣ .نقلا عن كتاب السنة للخلال .

لذكرى ﴾(١) أو ﴿ إنى أنا ربك ﴾(٢) فمن زعم ذلك فقد ادعى الربوبية ولو كان كما زعم الجهمي أن الله كون شيئا كان يقول ذلك المكون ﴿ يَا مُوسَى إِنَّى أَنَا الله رب العالمين ﴾(٢) لا يجوز له أن يقول : ﴿ إِنَّى أَنَا الله رب العالمين ﴾ وقال الله : ﴿ وَكُلُّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلَيْمًا ﴾ (٤) وقال : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لَمِقَاتِنَا وَكُلُّمُهُ ربه ﴾ (أه) وقال : ﴿ إِنَّى اصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلامي ﴾ (١) فهذا منصوص القرآن .

وأما ما قالوا : إن الله لم يتكلم و لم يكلم فكيف بحديث الأعمش ، عن خيثمة ، عن عدى بن حاتم الطائي قال : قال النبي صلى الله عليه وسلم : « ما منكم من أحد إلا سيكلمه الله ليس بينه وبينه ترجمان  $\theta^{(Y)}$ .

وأما قولهم : إن الكلام لايكون إلا من جوف وفم وشفتين ولسان أليس قال الله تعالى للسموات والأرض : ﴿ ائتيا طوعا أو كرها قالتا أتينا طائعين ﴾ (^^ أترى أنها قالت بجوف وشفتين ولسان وأدوات ، وقال الله تعالى ﴿ وسخرنا مع داود الجبال يسبحن ﴾ (٩) أتراها ( سبحت )(١٠) بفم ولجوف ولسان وشفتين . والجوارح إذا شهدت على الكفار فقالوا : ﴿ لَمْ شَهْدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقْنَا اللهِ الَّذِي أُنطق كُلُّ شيء ﴾(١١) أتراها أنها بجوف وفُم وشفتين ولسان ولكن الله أنطقها كيف شاء فكذلك تكلم الله كيف شاء من غير أن نقول فم ولا لسان ولا شفتان ولا جوف.

<sup>(</sup>١) سورة طه /١٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة طه /١٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة القصص /٣٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء /١٦٤ .

<sup>(</sup>ة) سورة الأعراف (١٣٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف /١٤٤ .

<sup>(</sup>۷) أخرجه البخاري : ۲۰۰/۱۱ ، وأحمد ۲۵٦/٤ ، والترمذي ۲۱۱/٤ ، وابن ماجه ۲۹/۱ .

<sup>(</sup>٨) أسورة فصلت /٢١ .

<sup>(</sup>٩) سورة الأنبياء /٧٩ .

<sup>(</sup>١٠)ما بين القوسين ليس من الأصل والمثبت من المطبوع .

<sup>(</sup>١١) سورة فصلت /٢١ .

قال أحمد رضى الله عنه : فلما خنقته الحجج قال : إن الله كلم موسى إلا أن كلامه غيره . فقلنا : وغيره مخلوق . قال :نعم . فقلنا : هذا مثل قولكم الأول إلا أنكم تدفعون عن أنفسكم الشنعة بما تظهرون .

(ق ٢ ١/ب) وقلنا للجهمية: من القائل يوم القيامة: ولياعيسى ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذونى وأمى الهين من دون الله قال سبحانك في (1) أليس الله هو القائل: قالو يكون شيئا يعبر عن الله كما كون شيئا فعبر لموسى . فقلنا : فمن القائل : فلنسألن الذين أرسل إليهم ولنسألن المرسلين فلنقصن عليهم بعلم وما كنا غائبين في (1) أليس الله هو الذي يسأل . قالوا : هذا كله إنما يكون شيئا يعبر عن الله فقلنا لهم : قد أعظمتم على الله الفرية حين زعمتم أنه لايتكلم فشبهتموه بالأصنام التي تعبد من دون الله لأن الأصنام لا تتكلم ولا تنطق (ق ٢٢/أ) ولا تتحرك ولا تزول من مكان إلى مكان فلما ظهرت عليه الحجة قال : إن الله تعالى قد تكلم ولكن كلامه مخلوق . فقلنا : وكذلك بنو آدم كلامهم مخلوق فشبهتم الله بخلقه حين زعمتم أن كلامه مخلوق ففي مذهبكم أن الله قد كان في فشبهتم الله بخلقة حين زعمتم أن كلامه مخلوق وقت من الأوقات لا يتكلم حتى خلق التكلم وكذلك بنو آدم لا يتكلمون حتى خلق لهم كلاماً فجمعتم بين كفر وتشبيه فتعالى الله عن هذه الصفة علوا

(ق ٥٠/ب) وقلنا لهم: زعمتم أن الله لم يتكلم فبأى شيء حلق الله الحلق « قالوا » أموجود عن الله تبارك تعالى أنه خلق الخلق بقوله وكلامه. ( قلنا ) وحين قال: ﴿ إنما (ق ٢٦/أ) قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون ﴾. قالوا إنما معنى قوله: ﴿ إنما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون ﴾. قلنا لهم: فلم أخفيتم ﴿ أن نقول له ﴾ قالوا: إنما معنى كل شيء في القران معانيه قال الله مثل قول العرب: قال الحائط وقالت النخلة فسقطت والحائط

<sup>(</sup>١) سورة المائدة /١١٦ .

٦/ سورة الأعراف /١٠.

<sup>(</sup>٣) أورَّدُه ابن تيمية في مجموع الفتاوى ١٥٣/٦ -١٥٥ . (٤) سورة النحل /٤٠٪.

والنخلة لا يقولان شيئا . فقلنا : فعلى هذا قستم . قالوا : نعم . قلنا : فبأى شيء خلق الحلق إن كان في مذهبكم لم يتكلم ؟ فقالوا بقدرته . فقلنا : قدرته هي شيء . قالوا : نعم . فقلنا : قدرته من الأسماء (۱) المخلوقة . قالوا : نعم . فقلنا : كأنه خلق خلقا بخلق وعارضتم القرآن وخالفتموه حين قال الله جل ثناؤه : في الله خالق كل شيء هي (۱) فأحبر الله أنه يخلق وقال : في هل من خالق غير الله في أي بأنه ليس يخلق غيره وزعمتم أنه خلق الخلق غيره فتعالى الله عما تقوله الجهمية علوا كبيرا .

### التعليق :

صفة الكلام لها ارتباط قوى بمسألة القول بخلق القرآن. لذا نجد النقول كثيرة عن الإمام أحمد في إثبات هذه الصفة لله عز وجل. وما ذكرته عنه هنا. وما تقدم ذكره في مسائل القرآن الكريم يوضح هذا بجلاء والذي عليه سلف الأمة أن الكلام صفة من صفات الله اللازمة لذاته أوأنه عز وجل متكلم – على ما يليق بجلاله – وكلامه قديم النوع، حادث الآحاد وأنه عز وجل لم يزل متكلما إذا شاء بما شاء كيف شاء، وأنه يتكلم بحرف وصوت يسمعه من شاء من خلقه.

وقد ذكر الإمام أحمد ما يدل على ذلك من الكتاب والسنة . ونقض مزاعم الجهمية المنكرين هذه الصفة وبين بطلانها أوضح بيان (<sup>١٤)</sup> .

وبعد أن ذكرت مذهب أهل السنة بإيجاز أتعرض لآراء المخالفين. ثم وضح ما أوجزته من مذهب أهل السنة .

<sup>(</sup>١) في المطبوع : الأشياء .

<sup>. (</sup>۲) سورة الرعد /۱٦ و سورة الزمر /٦٢ .

<sup>(</sup>٣) كما أنه صفة فعل أيضا . انظر : مجموع الفتاوى لابن تيمية ٢١٩/٦ .

<sup>(:)</sup> انظر : ما تقدم آنفا . وانظر أيضا : مسائل القرآن الكريم من ص : ١٨٩ إلى ص ٣٧٥ وانظر : ما احتج به أحمد على الجهمية من القرآن ص : ٩٠٤ .

يقول شارح الطحاوية: افترق الناس في مسألة الكلام على تسعة أقوال: أحدها: أن كلام الله هو ما يفيض على النفوس من معانى إما من العقل

الفعال عند بعضهم ، أو من غيره ، وهذا قول الصابئة والمتفلسفة .

**ثانيها** : أنه مخلوق حلقه الله منفصلا عنه . وهذا قول المعتزلة .

ثالثها: أنه معنى واحد قائم بذات الله ، هو الأمر والنهى والخبر والاستخبار وإن عبر عنه بالعبرانية كان توراة وهذا قول ابن كلاب (۱) ومن وافقه كالأشاعرة (۲) وغيره .

رابعها : أنه حروف وأصوات أزلية مجتمعة في الأزل وهذا قول طائفة من أهل الكلام ومن أهل الحديث .

خامسها: أنه حروف وأصوات لكن تكلم الله بها بعد أن لم يكن متكلما، وهذا قول الكرامية وغيرهم.

سادسها : أن كلامه يرجع إلى مايحدث من علمه وإرادته القائم بذاته ، وهذا يقوله صاحب المعتبر ويميل إليه الرازى فى المطالب العالية .

سابعها: أن كلامه يتضمن معنى قائما بذاته هو ما خلقه فى غيره وهو قول أبى منصور الماتريدى .

ثامنها: أنه مشترك بين المعنى القائم بالذات وبين ما يخلقه في غيره من الأصوات. وهذا قول أبي المعالى ومن اتبعه (").

<sup>(</sup>۱) هو : عبد الله بن سعيد بن كلاب القطان البصرى المتكلم، كانا يلقب كلابا لأنه كان يجر الخصم إلى نفسه ببيانه وبلاغته . قال الذهبى : صاحب التصانيف فى الرد على المعتزلة وربما وافقهم . اه . وهو أول من عرف عنه القول بأن الكلام معنى واحد قائم بالنفس وأنه عز وجل لم يتكلم بصوت . توفى فى حدود الأربعين ومتين .

انظر ترجمته في : الفهرست لابن النديم ص : ٢٣٠ ، وسير أعلام النبلاء ١٧٤/١١ ، وطبقات الشافعية للسبكي ٢٩٩/٢ .

وانظر: مذهبه في: مقالات الإسلاميين ٢٥٠١، ٢٥٠، ٣٥٠، مجموع الفتاوى لابن تيمية ٢٨٨٦. (٢) تقدم الكلام عن عقيدة أبي الحسن الأشعرى فأغنى عن إعادته هنا. راجع ص: ٧٤.

 <sup>(</sup>۲) تقدم الكلام عن عقیدة آبی الحسن الاشعری فاغنی عن إعادته هنا . راجع ص : ٤
 (۳) شرح العقیدة الطحاویة ص : ۱۷۹ – ۱۸۰ .

هذه مقالات المخالفين في هذه المسألة العظيمة سنتعرض لبعضها بالتحليل والنقد . فأقول وبالله التوفيق :-

أما القول الأول: فهو أفسد الأقوال وأعظمها بهتانا وكفرا. قال عز وجل: ﴿ وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء حجاب أو يرسل رسولا فيوحى بإذنه ما يشاء ﴾(١).

وبطلان قول هؤلاء واضح لذا فلست بحاجة إلى التوسع فى نقضه .

وأصحاب القول الثانى : الجهمية والمعتزلة . أنكروا صفة الكلام وقالوا : إن معنى كونه متكلما أى خالقا للكلام فى غيره<sup>(١)</sup> .

وقد بينت بطلان هذا الكلام ونقلت عن الإمام أحمد وغيره ما يدحضه<sup>(٣)</sup> .

أما القول الثالث: فهو للكلابية والأشاعرة – وبينهما في هذه المسألة فرق في أمرين سأبينهما إن شاء الله – إلا أنهم متفقون على: إنكار أن يكون لله كلاما حقيقيا. بل يرون أنه معنى قائم بالذات لا يتعلق بالقدرة والمشيئة بل هو لازم للذات لزوم الحياة والعلم.

ويحتجون على هذا بما روى عن عمر فى خبر بيعة الصديق وفيه: فذهب عمر يتكلم فأسكته أبو بكر رضى الله عنهما فكان عمر يقول: والله ما أردت بذاك إلا أنى قد هيأت كلاما أعجبنى. وفى رواية: كنت قد زورت مقالة أعجبتنى. فسمى تزوير الكلام فى نفسه كلاما قبل التلفظ به (أ).

كما تمسكوا بقول الشاعر – النصراني – الأخطل في البيت المنسوب إليه: إن الكلام لفي الفؤاد دليــلا على الفؤاد دليــلا يقول ابن تيمية: الكلام صفة كال ، فإن من يتكلم أكمل ممن لا يتكلم ،

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى /۱۰.

<sup>(</sup>٢) انظر : شرح األصول الخمسة للقاضى عبد الجبار ص : ٥٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : إص : ١٨٣ ، ٢٩٠ ،

<sup>(</sup>٤) انظر : الأسماء والصفات للبيهقي ص : ٢٧٢ ، والإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد للجويني . - ص :١٠٤ .

كما أن من يعلم ويقدر أكمل ممن لا يعلم ولا يقدر ، والذى يتكلم بمشيئته وقدرته أكمل ممن لا يتكلم أكمل ممن لا يتكلم بمشيئته وقدرته أكمل ممن لا يتكلم بمشيئته وقدرته إن كان ذلك معقولا . ثم يقول : إن أثبات كلام يقوم بذات المتكلم بدون مشيئته وقدرته غير معقول ولا معلوم ، والحكم على الشيء فرع عن تصوره . فيقال للمحتج بها : لا أنت ولا أحد من العقلاء يتصور كلاما يقوم بذات المتكلم بدون مشيئته وقدرته فكيف تثبت بالدليل المعقول شيئا لايعقل ...

**وأيضا** : فالكلام القديم النفساني الذي أثبتموه لم تثبتوا ماهو . بل ولا تصورتموه وإثبات الشيء فرع من تصوره ، ﴿ فَمَن لَمْ يَتَصُورُ مَا يُثبَتُهُ كَيْفَ يَجُوزُ أن يثبته (١) » ؟ ولهذا كان سعيد بن كلاب رأس هذه الطائفة وإمامها في هذه : المسألة لا يذكر في بيانها شيئا يعقل. بل يقول : هو معنى يناقض السكوت والخرس والسكوت والحرس إنما يتصوران إذا تصور الكلام، فالساكت هو الساكت عن الكلام ، والأخرس هو العاجز عنه ، أو الذي حصلت له آفة في محل النطق تمنعه عن الكلام وحينئذ فلا يعرف الساكت والأخرس حتى يعرف الكلام، ولا يعرف الكلام حتى يعرف الساكت والأخرس، فتبين أنهم لم يتصوروا ما قالوه و لم يثبتوه ، بل هم في الكلام يشبهون النصاري في الكلمة وما قالوه في « الأقانيم » و« التثليث » و«الاتحاد » فإنهم يقولون ما لايتصورونه ولا يبينونه ، والرسل عليهم السلام إذا أخبروا بشيء و لم نتصوره وجب تصديقهم وأما ما يثبت بالعقل فلا بد أن يتصوره القائل به وإلا كان قد تكلم بلا علم ... ولهذا كان مما يشنع به على هؤلاء أنهم احتجوا في أصل دينهم ومعرفة حقيقة الكلام – كلام الله ، وكلام جميع الخلق بقول شاعر نصراني ... وقد قال طائفة : إن هذا ليس من شعره وبتقدير أن يكون من شعره فالحقائق العقلية ، أو مسمى لفظ الكلام الذي يتكلم به جميع بني آدم لا يرجع فيه إلى قول ألف شاعر فاضل ، دع أن يكون شاعرا نصرانيا ...<sup>(۱)</sup> . اهـ.

<sup>(</sup>١) سيأتى توضيع لهذه الجملة في نفس كلام ابن تيمية هذا .

<sup>(</sup>۲) انظر : مجموع الفتاوي ۲۹٤/۲ – ۲۹۷ .

قلت : ومما احتج به هؤلاء أيضا قول الله تعالى : ﴿ ويقولون في أنفسهم لولا يعذبنا الله بما نقول ﴾ (١) .

#### وقد أجيب بجوابين :

الأول: أنهم قالوا بألسنتهم قولا خفيا .

والثانى أنه قيده بالنفس فإن دلالة المقيد خلاف دلالة المطلق. فالكلام المطلق يتناول اللفظ والمعنى جميعا.

والجواب الثاني يجاب به أيضا على القول المأثور عن عمر".

يقول شارح الطحاوية : ويرد قول من قال : بأن الكلام المعنى القائم بالنفس : قوله صلى الله عليه وسلم : « إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام الناس  $^{(7)}$  ، وقال : « إن الله يحدث من أمره ما يشاء ، وإنما أحدث أن لا تكلموا في الصلأة  $^{(8)}$  . واتفق العلماء على أن المصلى إذا تكلم في الصلاة عامدا لغير مصلحتها بطلت صلاته . واتفقوا كلهم على أن ما يقوم بالقلب من تصديق بأمور دنيوية وطلب – لايبطل الصلاة وإنما يبطلها التكلم بذلك فعلم باتفاق المسلمين على أن هذا ليس بكلام . وأيضا في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إن الله تجاوز لأمتى عما حدثت به أنفسها ، ما لم تتكلم به أو تعمل به  $^{(9)}$  فقد أخبر أن الله عفا عن حديث النفس إلا أن تتكلم في ففرق بين حديث النفس وبين الكلام ، وأخبر أنه لا يؤاخذ به حتى يتكلم به ، والمراد : حتى ينطق به اللسان ، باتفاق العلماء . فعلم أن هذا هو الكلام في اللغة لأن الشارع إنما خاطبنا بلغة العرب ... فلفظ القول والكلام وما تصرف منهما من فعل ماضي ومضارع وأمر واسم فاعل —: إنما يعرف في القرآن والسنة

١) سورة المجادلة /٨.

<sup>(</sup>۲) انظر : مجموع الفتاوى لابن تيمية ١٥/١٥ .

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه . انظر : ص : ١٩٧ ، ١٩٧ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٤٠٩/١ ، ٤١٥ ، ٣٥٥ ، وأبو داود ٥٦٨/١ ، والنسائي ١٩/٣ وغيرهم . وعلقه البخارى في صحيحه . انظر : فتح البارى ٤٩٦/١٣ .

<sup>(</sup>٥) عند البخارى فى كتاب الأيمان والنذور ، فتح البارى ٥٤٨/١١ – ٥٤٩ ، وعند مسلم فى كتاب الإيمان . صحيح مسلم ١١٦/١ .

وسائر كلام العرب إذا كان لفظا ومعنى<sup>(١)</sup> .

والذى يتضح من الأدلة أن الله يتكلم بكلام مسموع فكيف يسمع المعنى القائم بالنفس وبعد أن اتضح بطلان ما ذهب إليه كل من الكلابية والأشاعرة في أن كلام الله معنى قائم في نفسه . أتعرض الآن لأمر آخر اتفقوا عليه أيضا وهو قولهم : إن كلامه لا يتعلق بمشيئته . فهو لازم له كلزوم الحياة ، فهم يرون أن كلام الله عز وجل قديم قدم الذات فلا يكون حادثا أبدا .

وهذا خلاف قول السلف - كما قدمت - « فهو سبحانه متكلم فيما لم يزل ولا يزال متكلما بما شاء من الكلام يسمع من يشاء من خلقه ما شاء من كلامه إذا شاء ذلك » (٢)

و لهؤلاء - أى الكلابية والأشاعرة - حجج نقلية وعقلية أقاموها للاستدلال لرأيهم ، فمن حججهم النقلية :

ما ذكره الله سبحانه وتعالى عن القرآن الكريم بقوله: ﴿ وَإِنهُ فَى أُم الكتابِ لَدِينا لَعَلَى حَكَيم ﴾ (٢) ومرادهم من الاستدلال بهذه الآية: ﴿ أَنهُ كَانَ مُوجُودًا قِبْلُ الْحَاجَةُ إِلَيْهُ فَيْ أُم الكتابُ وفيه الأمر والنهى والخبر والاستخبار (٤). وليس في الآية دليل على أمتناع حدوث كلام الله وإنما فيها دلالة على أن القرآن مكتوب في أم الكتاب الذي هو اللوح المحفوظ واللوح مخلوق.

أما حججهم العقلية فقد ذكرها ابن تيمية إذ يقول:

الحجة الأولى: أنه لو لم يكن الكلام قديما للزم أن يتصف فى الأزل بضد من أضداده: إما السكوت وإما الحرس. ولو كان أحد هذين قديما لامتنع زواله. وامتنع أن يكون متكلما فيما لايزال، ولما ثبت أنه متكلم فيما لم يزل ثبت أنه لم يزل متكلما.

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ١٩٩ – ٢٠٠ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية ۸۸/۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف /٤

<sup>(</sup>٤) انظر : الأسماء والصفات للبيهقي ص :٢٢٩ .

والحجة الثانية: أنه لو كان مخلوقا لكان قد خلقه إما فى نفسه أو فى غيره ، أو قائما بنفسه .

والأول: ممتنع لأنه يلزم أن يكون محلا للحوادث. والثانى: باطل لأنه يلزم أن يكون كلامه كلاماً للمحل الذى خلق فيه. والثالث : باطل لأن الكلام صفة والصفة لا تقوم بنفسها. فلما بطلت الأقسام الثلاثة تعين أنه قديم (۱). وقد تعرض ابن تيمية بالتحليل والنقد لهاتين الحجتين (۲).

وقد نسب ابن تيمية القول بقدم الكلام وامتناع حدوثه إلى القاضى أبى يعلى ابن الفراء. وما وجدته فى كتابيه مختصر المعتمد وإبطال التأويلات يدل على : إثباته لصفة الكلام وأن الله عز وجل يتكلم بحرف وصوت إلا أنه يرى أن كلام الله قديم لا سكت فيه وللزيادة فى الإيضاح أنقل قوله فى إبطال التأويلات (ق : ١٩٧) – إذ يقول : « واعلم أنا وإن أثبتنا الحروف والأصوات فلا نقول إن الله يتكلم كلاما بعد كلام لأن ذلك يوجب حدث الكلام الثانى . ولا نقول إن الله تكلم فى الأزل مرة ويتكلم إذا شاء ولا نقول إنه تكلم فى الأزل مرة ويتكلم إذا شاء ولا نقول إنه تكلم فى الأزل مرة ما يتكلم بعد ذلك بل نقول : إن الله لم يزل متكلما ولا يزال متكلما . وأنه قد أحاط كلامه بجميع معانى الأمر والنهى والخبر والاستخبار ...

فإن قيل: فقد روى أن الله تعالى يتكلم فى وقت بعد وقت نحو ما روى إن الله تكلم بعد ما خلق ذرية آدم وأحد الميثاق وتكلم بعد أن بعث أبراهيم وبعد أن بعث أبوب وداود.

قيل: معناه أنه يفهم حلقه ويسمعهم كلامه وقتا بعد وقت أو شيئا فشيئا وكذلك الجواب عما روى أن الله يكلم عباده بعد قيام القيامة فقال: ﴿ يوم يَجْمِعُ اللهِ الرسل فيقول ماذا أَجْبَمُ ﴾ (٢) وقوله: ﴿ يوم نقول لجهنم هل امتلأت ﴾ (١) وقول أهل الجنة له: يارب ألم تغفر لنا فيقول: بلى . معناه ما

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۲۹۱/۲ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : نفس المصدر ما بعد ص : ۲۹۱ .

ر٣) سورة المائدة /١٠٩ .

<sup>(</sup>١) سورة ق /٣٠٠.

تقدم من الإفهام والإسماع لكلامه القديم. اه. .

ومن هنا لا غرابة أن نجد القاضى يفسر قول أحمد : ﴿ لَمْ يَزُّلُ مَتَكُلُّمَا إذا شاء » فيقول : معنى قول أحمد : « إذا شاء » أن يسمعنا ويفهمنا ذلك . فيحمل قوله « إذا شاء » على الإسماع والإفهام .

ويحاول أن يؤكُّد هذا المعنى عن أحمد عندما ساق قوله : « إن الله لم يزل متكلما عالما غفوراً ﴾ . إذ يقول : فقد نص على أنه لم يزل غفورا والغفران من صفات الفعل في خلقه وقد أثبتها ولا مغفور له فدَّل من مذهبه على قدم هذه الصفات (١) اهـ. وهذا خلاف مراد الإمام أحمد وكلامه هذا لم يرد به أن كلام الله قديم لم يزل . ثم إن كلام أحمد هذا جاء في معرض رده على من قال بخلق القرآن .

قال ابن تيمية : قال القاضى : قول أحمد لم يزل غفورا بيان أن جميع الصفات قديمة سواء كانت مشتقة من فعل كالغفران والخلق والرزق ، أو لم تكن مشتقة . وقوله : لم يؤل متكلما إذا شاء : معناه إذا شاء أن يسمعه . قلت : وطريقة القاضى هذه هي طريقة أصحابه وأصحابهم وغيرهم كابن عقيل وابن الزاغوني .

وأما أكثر أهل الحديث من أصحاب أحمد وغيرهم وكثير من أهل الكلام آيضًا فيخالفونه في ذلك ، ويقولون في الفعل أحد قولين :

أحدهما: وهو القول الآخر للقاضي ، الذي هو الصحيح عند أصحابنا إما أن الفعل قديم والمفعول مخلوق ، كما يسلم ذلك لهم في الأرادة والقول المكون : أى الإرادة قديمة والمراد محدث ، وكما أن المنازع يقول : التكوين قديم فالمكون

والثاني : أن الفعل نفسه عندهم - كالقول كلاهما - غير مخلوق مع أنه يكون في حال دون حال ، إذ هو قائم بالله ، والمخلوق لا يكون إلا منفصلا عن الله - ويقولون : إن قول أحمد موافق لما قلناه، لأنه قال : لم يزل متكلما إذا (١) إبطال التأويلات (ق: ٢٤٤/أ).

شاء ولم يقل: لم يزل مكلما إذا شاء والمتعلق بالمشيئة – عند من يقول إنه قديم واجب – إنما هو التكليم الذى هو فعل جائز لا التكلم فبين ذلك أن أحمد – رضى الله عنه – قال فى الموضع الآخر: لم يزل الله متكلما عالما غفورا. فذكر الصفات الثلاث: الصفة التي هي قديمة واجبة وهي العلم، والتي هي جائزة متعلقة بالمشيئة وهي المغفرة. فهذان متفق عليهما.

وذكر أيضا التكلم ، وهو القسم الثالث : الذى فيه نزاع ، وهو يشبه العلم من حيث هو وصف قائم به ، لا يتعلق بالمخلوق ، ويشبه المغفرة من حيث هو متعلق بمشيئته كما فسره في الموضع الآحر .

فعلم أن قدمه عنده : أنه لم يزل إذا شاء تكلم ، وإذا شاء سكت لم يتجدد له وصف القدرة على الكلام التي هي صفة كال ، كما لم يتجدد له وصف القدرة على المغفرة وإن كان الكمال هو أن يتكلم إذا شاء ، ويسكت إذا شاء .

وأما قول القاضى : إن هذا قول بحدوثه فيجيبون عنه بجوابين :

أحدهما: ألا يسمى محدثا أن يسمى حديثا ، إذ المحدث هو المحلوق المنفصل وأما الحديث فقد سماه الله حديثا وهذا قول الكرامية وأكثر أهل الحديث .

الثانى: أنه يسمى محدثا كما فى قوله: ﴿ مِن ذِكْرٍ مِن رَبّهِم مُحْدَثُو ﴾ وليس بمخلوق. وهذا قول كثير من الفقهاء وأهل الحديث والكلام. لكن المنقول عن أحمد إنكار ذلك ... والإطلاقات قد توهم خلاف المقصود فيقال: إن أردت بقولك محدث أنه مخلوق منفصل عن الله . كما يقوله الجهمية والمعتزلة والنجارية – فهذا باطل لا نقوله . وإن أردت بقولك : أنه كلام تكلم الله به بمشيئته ، بعد أن لم يتكلم به بعينه – وإن كان قد تكلم بغيره قبل ذلك مع أنه لم يزل متكلما إذا شاء فإنا نقول بذلك . وهو الذي دل عليه الكتاب والسنة وهو قول السلف (۱) اهد.

والأدلة على أن الله عز وجل يتكلم متى شاء وأن الكلام متعلق بمشيئته كثيرة .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ١٥٩/٦ – ١٦١ .

فمن القرآن الكريم قول الله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَلْنَا لَلْمُلَائِكُمْ اسْجُدُوا لَآدُمُ فسجدوا ﴾(۱) فهذا عند حلقه . وقوله سبحانه وتعالى : ﴿ سلام قولا من رب رحيم ﴾(٢) فهذا لأهل الجنة . وقوله : ﴿ احسنوا فيها ولا تكلمون ﴾(٣) فهذا لأهل النار . وفي قول الله تعالى : ﴿ وَلَمَا جَاءَ مُوسَى لَمِيقَاتِنَا وَكُلَّمُهُ رَبُّهُ ﴾ (٢) دلالة قوية فمن الواضح أن التكليم وقع بعد مجيء موسى عليه السلام .

ومن السنة : ما رواه البخاري<sup>(٥)</sup> ، ومسلم<sup>(١)</sup>عن عدى بن حاتم رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « ما منكم من أحد إلا سيكلمه الله ليس بينه وبينه تراجمان ... » الحديث .

وبعد ان اتضح اتفاق الكلابية والأشاعرة في القول: إن كلام الله عز وجل معنى قائم بالنفس وإن لازم له كلزوم الحياة لا يتعلق بمشيئته وتبين خطأ هذا الاتجاه . أعود إلى ما أشرت إليه من أنهم اختلفوا في أمرين :

فالكلابية يرون : أن كلام الله عز وجل أربعة معان : الأمر والنهي والخبر والاستخبار . وأن الحروف والأصوات حكاية عن كلام الله خلقت للدلالة على المعنى القائم بذاته.

والأشاعرة يرون : أنه معنى واحد . لا ينقسم ولا له أبعاض ولا له أجزاء فالأمر هو عين النهي والخبر هو عين الاستخبار وكونه أمرا ونهيا وخبرا واستخبارا إنما ذلك صفات للمعنى الواحد لا أنواع له ، وأن القرآن المنزل على محمد صلى الله عليه وسلم ليس كلام الله حقيقة بل هو عبارة عن كلام الله

 <sup>(</sup>١) سورة البقرة /٣٤ والإسراء / ٦١ ، والكهف / ٥٠ ، وطه / ١١٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة يس /٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون /١٠٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف /١٤٣٪. (٥) في الصحيح ٤٧٤/١٣ .

<sup>(</sup>٦) في الصحيح ٧٠٣/٢ .

<sup>(</sup>٧) انظر : الصواعق المرسلة لابن القنم ٢٩٠/٢ – ٢٩١ .

يقول شارح الطحاوية: وهذا الكلام فاسد. فإن لازمه أن معنى قوله ولا تقربوا الزني في (1) هو معنى قوله: ﴿ وأقيموا الصلاة في (2) ومعنى آية الكرسي هو معنى ﴿ تبت يدا الكرسي هو معنى ﴿ تبت يدا أبي لهب في (2) وكلما تأمل الإنسان هذا القول تبين له فساده وعلم أنه مخالف لكلام السلف، والحق أن التوراة والإنجيل والزبور والقرآن من كلام الله حقيقة وكلام الله لا يتناهى، فإنه لم يزل يتكلم بما شاء إذا شاء كيف شاء. ولا يزال كذلك قال تعالى: ﴿ لو كان البحر مدادا لكلمات ربى لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربى ولو جثنا مثله مددا في (3) وقال تعالى: ﴿ ولو أن ما في والأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله عزيز حكيم في (6).

ولو كان ما فى المصحف عبارة عن كلام الله وليس هو كلام الله لما حرم على الجنب والمحدث مسه ، ولو كان ما يقرأه القارى اليس كلام الله لما حرم على الجنب والمحدث قراءته ، بل كلام الله محفوظ فى الصدور مقروء بالألسن مكتوب فى المصاحف (1) . اهـ.

والذى يتضح من الأدلة أن كلام الله عز وجل أنواع فمنه الأمر ومنه النهى ومنه الخبر ومنه الآخر والله تعالى أعلم .

ولزيادة الإيضاح حول مسألة الكلام والفرق المخالفة . يراجع : الصواعق المرسلة لابن القيم (٧)، حيث ذكر الأقوال التي ساقها شارح الطحاوية وتكلم عنها بالتفصيل وزاد عليها قول الاتحادية .

٣٢/ سورة الإسراء /٣٢/.

 <sup>(</sup>۲) سورة البقرة /۶۳ ، ۸۳ ، ۱۱۰ ، والنساء /۷۷ ، ويونس /۸۷ ، والنور /۶۰ ، والروم /۳۱ ،
 والمزمل/۲۰ .

<sup>(</sup>٣) سورة المسد/١.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف/١٠٩.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان/٢٧ .

<sup>(</sup>٦) شرح العقيدة الطحاوية ص : ١٩١ – ١٩٢.

<sup>. 19</sup>T - TAT/Y (V)

## قول الإمام أحمد في مسألة الحرف والصوت

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

۲۸۸ – سألت أبى رحمه الله عن قوم يقولون : لما كلم الله عز وجل موسى لم يتكلم بصوت فقال أبى : بلى إن ربك عز وجل تكلم بصوت ، هذه الأحاديث نرويها كما جاءت .

وقال أبى رحمه الله: حديث ابن مسعود رضى الله عنه: إذا تكلم الله عز وجل سمع له صوت كجر السلسلة على الصفوان (١) قال أبى وهذا الجهمية تنكره (١).

۲۸۹ – وساق أبى يعلى بسنده – عن أبى بكر الخلال حدثنا محمد
 ابن على قال : حدثنا يعقوب بن بختان قال : سئل أبو عبد الله عمن زعم أن الله لم يتكلم بصوت (۲)

• ۲۹ – وأخرجها الخلال من طريق آخر عن يعقوب بزيادة : وهذه الأحاديث نرويها لكل حديث وجه يريدون أن يموهوا على الناس من زعم أن الله لم يكلم موسى فهو كافر<sup>(١)</sup>

٢٩١ – وأخرج أبو بكر الخلال عن المروذى قال : سمعت أبا عبد الله وقيل له إن عبد الوهاب<sup>(٥)</sup> قد تكلم وقال : من زعم أن الله كلم موسى بلا صوت فهو جهمى عدو للم عدو للإسلام . فتبسم أبو عبد الله وقال : ما أحسن

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه . انظر : ص : ٢١٥ .

 <sup>(</sup>۲) السنة (ق: ۳۲/أ - وفي المطبوع ص: ۷۰ - ۲۷۱ ، وأخرجه ابن النجاد في الرد على من يقول القرآن مخلوق ص: ۳۱ وابن مندة كما في ذيل طبقات الحنابلة ۱۳۳/۱ كلاهما عن عبد الله بن أحمد به.
 (۳) طبقات الحنابلة ۱۹/۱ ٤.

 <sup>(</sup>٤) اجتماع الجيوش الإسلامية ص: ٩٣.

<sup>(</sup>٤) اجتماع الجيوش الإسلامية ص: ٦٢ .

<sup>(</sup>٥) هو : الوراق ، انظر أترجمته مفصلة في ط/الحنايلة ٢٠٩/١ .

مَا قَالَ ، عَافَاهُ اللهُ . .

٧٩٧ - قال أبو يعلى : وقد نص أحمد في رواية الجماعة على إثبات الصوت<sup>(۱)</sup> .

#### التعليق:

القول بأن الله عز وجل يتكلم بحرف وصوت يسمعه من شاء من خلقه كما أسمعه موسى عليه السلام هو مذهب السلف الصالح لهذه الأمة .

يقول ابن تيمية : وقد نص أثمة الإسلام أحمد ومن قبله من الأئمة على ما نطق به الكتاب والسنة من أن الله ينادي بصوت وأن القرآن كلامه تكلم به بحرف وصوت<sup>(۱)</sup> . اهـ.

والأدلة على أن الله عز وجل يتكلم بحرف وصوت كثيرة . من الكتاب والسنة ذكرت بعضها في معرض الحديث عن « صفة الكلام » وسأضيف هنا جملة أخرى : فمن الكتاب : قول الله تعالى : ﴿ وَنَادَيْنَاهُ مَنْ جَانِبُ الْطُورُ الْأَيْمِنْ وقربناه نجيا كه (١) والنداء لا يكون إلا بصوت .

ومن السنة : ما رواه البخاري (٥) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال : قال النبي صلى الله عليه وسلم : يقول الله : يا آدم فيقول : لبيك وسعديك . فينادى بصوتَ : إن الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثا إلى النار ٥.

وروى أحمد(٢) عن عبدالله بن أنيس قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « يحشر الناس يوم القيامة أو قال العباد - عراة غرلا بهما

<sup>(</sup>١) اجتماع الجيوش الإسلامية ص : ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) إبطال التأويلات ( ق ١٩٦٪) ، انظر : مجموع الفتاوى ٩٧/١٢ ، ٣٠٥ ، ٣٧٥ ، ٢٧٥

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوی ۸۱/۱۲ . (٤) سورة مريم /٢٥.

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ١٣/٥٣ .

<sup>(</sup>٦) في المستد ١٩٥/٣.

قال : ليس معهم شيء ثم يناديهم بصوت يسمعه ( من بعد كما يسمعه ) من قرب أنا الملك أنا الديان » .

وعلقه البخارى<sup>(۱)</sup> وقال ابن حجر : أخرجه فى الأدب المفرد وكذا أخرجه أبو يعلى والطبراني<sup>(۲)</sup> .

وقد أنكر الكلابية والأشاعرة أن الله عز وجل يتكلم بحرف وصوت وذلك بناء على قولهم أن كلام الله معنى قائم بالذات .

وما أثاره هؤلاء من شبهات تصدى لها الإمام أحمد وأبان عورها ومن تلك الشبه التى تمسكوا بها: أن الكلام المسموع لا يكون إلا بمخارج وأن الله عز وجل ليس بذى مخارج. ويعتقدون أن من أثبت الحرف والصوت لزمه التشبيه وأجابوا عن الأحاديث السابقة بتأويلات بعيدة عن الحق والصواب (أ). وكذا فعلوا عند قول الله تعالى: ﴿ وكلم الله موسى تكليما ﴾ (أ) فمن المعلوم أن موسى عليه السلام سمع كلام الله وهذا واضح من جميع الآيات في هذا الشأن. لكن هؤلاء جاؤوا بمعنى جديد وقالوا: إن الله عز وجل أزال المانع عن

موسى عليه الصلاة والسلام وجعل له من القوة ما أدرك به كلامه القديم (°). أما ما ذكروه من أن إثبات الحرف والصوت يقتضى التشبيه – وهو

عمدتهم – فقد رد الإمام أحمد عليهم إذ يقول :

وأما قولهم: إن الكلام لايكون إلا من جوف وفم وشفتين ولسان أليس قال الله تعالى للسموات والأرض: ﴿ اثنيا طوعا أو كرها قالتا أتينا طائعين ﴾ (المرى أنها قالت بجوف وفم وشفتين ولسان وأدوات، وقال الله تعالى: ﴿ وسخرنا

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١٣/١٥ .

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۳/۷۵٪.

<sup>(</sup>٣) انظر : الأسماء والصفات للبيقي ص : ٢٧٣ - ٢٧٤ ، وفتح الباري ٤٥٧/١٣ - ٤٥٨

<sup>(</sup>٤) صورة النساء: ١٦٤

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح عقيدة أهل التوحيد الكبرى للسنوسي ص: ٧٧٥.

<sup>(</sup>٦) سورة فصلت /١١ .

مع داود الجبال يسبحن ﴾ (٢) أتراها ( سبحت ) بفم وجوف ولسان وشفتين والجوارح إذا شهدت على الكفار فقالوا: ﴿ لَمْ شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء ﴾ (٢) أتراها أنها نطقت بجوف وفم وشفتين ولسان ولكن الله أنطقها كيف شاء من غير أن نقول فم ولا لسان ولا شفتان ولا جوف (٢). اه.

يقول ابن تيمية: والصواب الذي عليه سلف الأمة - كالإمام أحمد والبخاري وسائر الأئمة قبلهم وبعدهم اتباع النصوص الثابتة وإجماع سلف الأمة وهو أن القرآن كلام الله ... وأن الله تعالى يتكلم بصوت كا جاءت به الأحاديث الصحاح وليس ذلك كأصوات العباد ... وأن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله فكما لا يشبه علمه وقدرته وحياته علم المخلوق وقدرته وحياته ، فكذلك لايشبه كلامه كلام المخلوق ولا معانيه تشبه معانيه ولا حروفه تشبه حروفه ولا صوت الرب يشبه صوت العبد فمن شبه الله بخلقه فقد ألحد في أسمائه وآياته ومن جحد ما وصف به نفسه فقد ألحد في أسمائه وآياته ومن جحد ما وصف به نفسه فقد ألحد في أسمائه وآياته ومن جحد ما وصف .

وعبد الله بن كلاب هو أول من عرف عنه القول بأن الكلام معنى قائم بالنفس وأن الله عز وجل لايتكلم بحرف وصوت . لذا نجد الإمام أحمد يحذر من ابن كلاب وأتباعه .

قال ابن خزیمة : كان أحمد بن حنبل من أشد الناس على عبد الله بن سعید وعلی أصحابه مثل الحارث<sup>(٥)</sup> وغیره<sup>(١)</sup> . اهـ .

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء /٨٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت /٢١ .

 <sup>(</sup>٣) الرد على الزنادقة والجهمية (ق: ٢١/أ) وقد ذكرت في صفة الكلام في معرض رد الإمام أحمد
 على الجهمية ص: ٣٠٥ وناسب تكراره هنا .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ۲۲۳/۱۲ – ۲۲۶ .

<sup>(</sup>٥) ابن أسد المحاسبى ، الزاهد ، قال الذهبى : المحاسبى كبير القدر وقد دخل فى شىء يسير من الكلام فنقم عليه وورد أن الإمام أحمد أثنى على حال الحارث من وجه وحذر منه . توفى سنة ٣٤٣هـ. سير أعلام النبلاء ٢١٠/١٢ وانظر مصادر ترجمته فى نفس المصدر .

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوى ١٧١/٦ – ١٧٢ .

ويقول ابن تيمية: وكان الإمام أحمد يحذر من الكلابية وأمر بهجر الحارث المحاسبي لكونه كان منهم. وقد قيل عن الحارث إنه رجع في القرآن عن قول ابن كلاب وأنه كان يقول: الله يتكلم بصوت (١).

(١) المصدر السابق ٥٣٢/٥ و١١/٥٩ ، ٣٦٨ .

## قول الإمام أحمد في صفة اليدين

قال القاضى أبو يعلى بن الفراء:

۳۹۳ – قال فی روایة أبی طالب : قلب العبد بین أصبعین و خلق آدم بیده و كل ماجاء الحدیث مثل هذا قلنا به (۱)

۲۹٤ – قال أحمد في رواية الميموني : من زعم أن يداه نعمتاه كيف يصنع بقوله : ﴿ خلقت بيدى ﴾ (۲) مشددة (۲) . اهـ .

وفى كتاب السنة له قال :

وفي رسالة مجمد بن عوف الطائي قال:

• ٧٩٥ – وخلق الله عز وجل آدم عليه السلام بيده (٤).

٢٩٦ - وكما صح الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال:

« وكلتا يديه يمين  $^{(0)}$  الله عليه وسلم فهو مكذب برسول الله صلى الله عليه وسلم فهو مكذب برسول الله صلى الله عليه وسلم  $^{(1)}$ . اهـ .

وذكر اللالكائي - بسنده - عن أحمد بن يعقوب بن زاذان (٢) قال :

ر ) (۲) سورة ص /۷۵ .

(٣) إبطال التأويلات ( ق : ١٠٢/أ ) .

(٤) شَذَرَات البَلاتِين صَ : ٤٩ . وانظر : طبقات الحنابلة ٢٩/١ .

(٥) روى مسلم ٣/١٤٥٨ وأحمد ١٦٠/٢ ، والنسائي ٢٢١/٨ – ٢٢٢ عن عبد الله بن عمرو قال

: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن المقسطين عند الله على منابر من نوز ، عن يمين الرحمن عز وجل . وكلتا يديه يمين ، الذين يعدلون فى حكمهم وأهليهم وما ولوا » . وانظر : السنة لابن أبي عاصم ١/١٩ والصفات للدارقطنى ص : ٣٥ – ٣٦ . فقد جاءت هذه اللفظة فى حديثين لأبي

أبى عاصم ٩١/١ والصفات للدارقطني ص : ٣٥ – ٣٦ . فقد جاءت هذه اللفظة في حديثين هريرة وابن عمر .

(٦) طبقات الحنابلة ٣١٣/١ .

(٧) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر.

<sup>(</sup>١) إبطال التأويلات ( ق : ٢٦/أ ) .

۲۹۷ – بلغنى أن أحمد بن حنبل قرأ عليه رجل: ﴿ وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ﴾ (۱).
 قال: ثم أوماً بيده.
 فقال له أحمد: قطعها الله قطعها الله قطعها الله. ثم حرد (۱). وقام (۱).

#### التعليق:

ورد ذكر هذه الصفة فى القرآن الكريم والسنة الصحيحة . وقد تقدم استدلال الإمام أحمد ببعض الآيات وأما من السنة فما رواه البخارى (ئ) ، ومسلم (٥) عن أنس بن مالك أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : يجمع الله المؤمنين يوم القيامة كذلك فيقولون : لو استشفعنا إلى ربنا حتى يريحنا من مكاننا هذا ، فيأتون آدم فيقولون : يا آدم أما ترى الناس ؟ حلقك الله بيده ، وأسجد لك ملائكته، وعلمك أسماء كل شيء اشفع لنا إلى ربك ... الحديث . واللفظ للبخارى .

وروى مسلم (۱) عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « احتج آدم وموسى عليهما السلام عند ربهما . فحج آدم موسى قال موسى : أنت آدم الذى خلقك الله بيده ، ونفخ فيك من روحه ... » الحديث . وانظر الحديث بألفاظ مقاربة عند مسلم (۱) أيضاً والبخارى (۱) وقد جمع طرقه ابن خزيمة (۱) وراجع

<sup>(</sup>١) سورة الزمر /٦٧ .

 <sup>(</sup>۲) أى : غضب . المصباح المدير ص : ١٥٥ .
 (٣) شرح أصول أهل السنة ٢٣٢/٣ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ٣٩٢/١٣ .

<sup>(</sup>٦) في الصحيح ٢٠٤٣/٤

<sup>(</sup>٧) ق الصحيح ٢٠٤٢/٤ .

<sup>(</sup>٨) ف الصحيح ١٣/٧٧١ :

<sup>(</sup>٩) في التوجيد ص: ٥٣ – ٥٧

شرح أصول أهل السنة للالكائى (١) والدارقطنى فى الصفات (٢) والرد على الجهمية لابن مندة (٢) والأربعين فى دلائل التوحيد للهروى (٤) فقد رووا جملة من الأحاديث الدالة على هذه الصفة . وفى ما أوردت من الآيات والأحاديث دلالة على اثبات هذه الصفة على الوجه اللائق بكمال الله عز وجل وجلاله دون تكييف أو تشبيه أو تعطيل أو تأويل : ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ . وقد عطل النفاة هذه الصفة وأنكروها وزعموا أن ما جاء من الآيات فى هذه الصفة إنما هو بمعنى النعمة أو القدرة أو القوة .

وكما أن السلف أنكروا على المعطلة ومن وافقهم نفى هذه الصفة . كذلك اشتد إنكارهم على المشبهة الذين شبهوا صفات الله بخلقه – تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا – وقد تقدم أن أحمد رحمه الله أنكر بشدة على من قرأ : ﴿ وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ﴾ ثم أوماً بيده فقال أحمد : قطعها الله وحرج من المجلس غاضبا .

وكما أن المعطلة والمؤولة زعموا أن في اثبات ذلك تشبيها لله بخلقه فإن المشبهة زعموا - أيضا - إن اتفاق الصفات في الأسماء يستلزم اتفاقها في المسميات أيضا . فضلوا ضلالاً كبيراً بسبب التشبيه الذي وقعوا فيه : يقول جل وعلا : ﴿ لِيس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ فلا يكون - قطعا - لله مثيل أو نظير . تعالى الله عن ذلك وتقدس فهو ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته . فكان الواجب على هؤلاء أن يثبتوا هذه الصفات كما أثبتها السلف رضوان الله عليهم (°).

<sup>(</sup>۱) ج ۱۲/۲ – ۲۱۱ .

<sup>(</sup>٢) ص: ۲۵ – ۲۸.

<sup>(</sup>۲) ص: ۲۷ – ۲۸ .

<sup>(</sup>٤) ص: ٧٤ – ٧٤ .

<sup>(</sup>٥) وسوف يأتى المزيد من الدراسة حُول المشبهة عند : ٥ قول الإمام أحمد في المشبهة ٥ ص : ٣٦٤.

## قول الإمام أحمد في صفة القدم

قال القاضي أبو يعلى بن الفراء :

 ۲۹۸ - نص أحمد على ذلك في رواية المروذي : وقد سأله عن الأحاديث « يضع قدمه » وغيرها . قال : نمرها كم جاءت .

**۲۹۹** – وقال ابن منصور<sup>(۱)</sup> : قلت لأبي عبد الله : « اشتكت النار إلى ربها حتى يضع قدمه فيها » فقال أحمد صحيح (١).

 ٣٠٠ - وقال في رواية حنبل: ... وأنه يضع قدمه وما أشبه ذلك يؤمن بها ويصدق بها ولا كيف ولا معنى ولا نرد شيئا منها ونعلم أن ما قاله الرسول حق إذا كانت بأسانيد صحاح (٢).

٣٠١ – وفي رُسالة محمد بن عوف الطائي قال : وجهنم لا تزال تقول: هل من مزید حتی ( یاتیها )(۱) الرب تبارك وتعالی فیضع قدمه فیها فتزوی فتقول : قط قط حسبي حسبي (٥) هكذا جاء الخبر عن رسول الله صلى الله عليه

٣٠٢ - وقال أبو بكر الأثرم: قلت لأبي عبد الله حدث محدث وأنا عنده بحديث : ﴿ يَضِعُ الرُّبُّ عَزُّ وَجُلُّ قَدْمُهُ ﴾ (٥) وعنده غلام . فأقبل على الغلام فقال له : إن لهذا تفسيراً . فقال أبو عبد الله : انظر إليه كما تقول الجهمية سواء<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) إسحاق بن منصور الكوسج.

<sup>(</sup>٢) إبطال التأويلات ( ق : ١١١٪ ) ورواية الكوسج أخرجها الآجرى في الشريعة ص : ٣١٥. (٣) إبطال التأويلات ( ق : ٢٦٪ ) وذكرها ابنه في طبقات الحنابلة ١٤٤/١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : التوحيد لابن لَجْزيمة ص ١٩٧٠. (٥) طبقات الحنابلة ٣١٢/١.

<sup>(</sup>٦) نفس المصدر ٢٩/١ .:

 <sup>(</sup>٧) إبطال التأويلات (ق: ١١٢/أ).

#### التعليق:

الإمام أحمد لما سئل عما جاء في هذه الأحاديث قال : نمرها كما جاءت . أى : نقر بها ولا نتكلم في الكيفية ولا نخوض بل كما جاء الحديث .

## والأحاديث التي فيها ذكر صفة « القدم » في الصحيحين :

روى البخارى (١) ، ومسلم (٢) عن أنس بن مالك عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « لا تزال جهنم تقول : هل من مزيد ، حتى يضع فيها رب العزة تبارك وتعالى قدمه . فتقول قط قط ، وعزتك ، ويزوى بعضها إلى بعض » .

وروى البخارى " ، ومسلم ن عن أنس عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « لا تزال جهنم يلقى فيها وتقول : هل من مزيد : حتى يضع رب العزة فيها قدمه . فينزوى بعضها إلى بعض وتقول : قط قط . بعزتك وكرمك . ولا يزال في الجنة فضل حتى ينشىء الله لها خلقا فيسكنهم فضل الجنة ٤ . وروى مسلم مسلم عن أبي هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « تحاجت النار والجنة . فقالت النار : أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين . وقالت الجنة : فما لى لايدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم وعجزهم . فقال الله للجنة : أنت رحمتي أرحم بك من أشاء من عبادى . وقال للنار أنت عذابي ، أعذب بك من أشاء من عبادى . وقال للنار أنت عذابي ، أعذب بك من أشاء من عبادى . وقال للنار فلا تمتليء . فيضع قدمه عليها . فتقول قط قط فهنالك تمتليء ويزوى بعضها إلى بعض » .

ورواه البخاري(١) ومسلم(٧) وابن خزيمة (٨)من طريق آخر عن أبي هريرة

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١/١١،٥٩٤ /٥٤٥ .

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢١٨٧/٤.

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ٣٦٩/١٣ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ٢١٨٨/٤ .

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ٢١٨٦/٤ .

<sup>(</sup>٦) في الصحيح ٨/٥٩٥.

<sup>(</sup>٧) ق الصحيح ٤/٢١٨٦ - ٢١٨٧ .

<sup>(</sup>٨) في التوحيد ص: ٩٤ .

وفيه : « حتى يضع الله تبارك وتعالى رجله » .

ورواه باللفظ الأول – أى : « فيضع قدمه » أبو سعيد الخدرى أيضا . كما عند أحمد<sup>(١)</sup> وابن أبى عاصم<sup>(٢)</sup> وابن خزيمة<sup>(٣)</sup> والدارقطني<sup>(٤)</sup>

وقد تأول البعض القدم والرجل بالجماعة . اعتادا على أن ذلك أمر يرد في اللغة وعلى هذا قالوا : إن المراد بالقدم في هذا الحديث : هم الأمم من أهل الشقوة الذين سبق في علمه أنهم صائرون إلى النار (°) .

يقول الآمدى: يحتمل أن يراد به بعض الأمم المستوجبين النار وتكون إضافة القدم إلى الجبار تعالى إضافة التمليك(١). اهد.

وهذا التأويل بعيد وباطل حتى مع التسليم بالمعنى اللغوى في . فإن جواز هذا الأمر لغويا لا يعنى حصره فيه . بل إن السياق هو الذي يحدد المعنى . والله أعلم .

 <sup>(</sup>۱) في المستد ۱۳/۳ ، ۷۸ .
 (۲) في السنة ۱۳۳/۱ .

 <sup>(</sup>٣) في التوحيد ص : ٩٣ .
 (٤) في الصفات ص : ٣١ .

<sup>(</sup>a) انظر : رد الدارمي على المريسي ص : ٦٦ والنهاية لابن الأثير ٢٥/٤ .

<sup>(</sup>٦) انظر: غاية المرام للآمدي ص: ١٤١.

<sup>(</sup>٧). انظر : النهاية لابن الأثير ٢٠٣/٢ .

## قول الإمام أحمد في صفة الأصابع

### قال القاضي أبو يعلى بن الفراء:

۳۰۳ – قال في رواية أبي طالب : قلب العبد بين أصبعين وخلق آدم بيده وكلما جاء الحديث مثل هذا قلنا به (۱) .

#### التعليق:

بين الإمام أحمد أنه يجب الأخذ بكل ما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . فهو عليه الصلاة والسلام لا ينطق عن الهوى .

روى مسلم (۱) وأحمد (۱) - وغيرهما - عن عبد الله بن عمرو بن العاص يقول : أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « إن قلوب بنى آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد ، يصرفه حيث يشاء » ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « اللهم مصرف القلوب صرف قلوبنا على طاعتك » .

وروى البخارى (ئ) ومسلم (ه) عن عبد الله بن مسعود أن يهوديا جاء إلى النبى صلى الله عليه وسلم فقال: يا محمد إن الله يمسك السموات على أصبع والأرضين على أصبع والجبال على أصبع والشجر على أصبع والخلائق على أصبع

<sup>(</sup>١) إبطال التأويلات (ق: ٢٦/أ). وانظر كتاب السنة لأحمد ضمن شذرات البلاتين ص: ٤٩، وطبقات الحنابلة ٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢٠٤٥/٤ .

<sup>(</sup>٣) في المستد ٢/١٦٨ ، ١٧٣ .

<sup>(</sup>٤) في الضحيح ٢٩٣/١٣ .

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ٢١٤٧/٤ .

ثم يقول: أنا الملك . فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجده . ثم قرأ: ﴿ وما قدروا الله حق قدره ﴾ .

وفى بعض الروايات: فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم تعجبا وتصديقا له .

أما الحديث الأول فقيل فيه « إن المراد بالأصابع القدرة أو النعمة . وإن أصبعاه : أي نعمتاه وهذا جائز في كلام العرب »(١) .

#### يقول ابن قتيبة :

ونحن نقول إن هذا الحديث صحيح، وإن الذي ذهبوا إليه في تأويل الأصبع لا يشبه الحديث، لأنه عليه السلام قال في دعائه: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك » فقالت له إحدى أزواجه: «أوتخاف يا رسول الله على نفسك ». فقال: «إن قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الله عز وجل »(۱) فإن كان القلب عندهم بين نعمتين من نعم الله فهو محفوظ بتينك النعمتين قلأى شيء دعا بالتثبيت، وَلِمَ احتج على المرأة التي قالت له: أتخاف على نفسك بما يؤكد قولها وكان ينبغي أن لا يخاف إذا كان القلب محروسا بنعمتين (۱) اه. وتؤول هذا الحديث بتأويل آخر حيث قيل: إن هذا الوصف كناية عن

(١) انظر : رد الدارمي على المريسي ص : ٥٩ ، ٦٣ ، ومقالات الإسلاميين للأشعري ٢٣٥/١ ،

ومشكل الحديث لابن فورك ص: ٧٧ ، ٧٩ ، والأسماء والصفات للبيهقي ص: ٣٤٨ ، ٣٤١ . (٢) رواه أحمد ١١٢/٣ ، والترمذي ٤٤٨/٤ ، والحاكم ٥٢٦/١ من حديث أنس قال الترمذي : حديث حسب صحيح

<sup>(</sup>٣) تأويل مختلف الحديث ص : ٢٠٩ ، وانظر رد الدارمي على هذه الشبهة في الرد على المريسي ص : ٥٩ – ٦٥ .

## قول الإمام أحمد في صفة الضحك

قال القاضي أبو يعلى بن الفراء :

وقد نص أحمد على ذلك في رواية الجماعة .

 ٣٠٤ – قال في رواية حنبل: يضحك الله ولا نعلم كيف ذلك إلا بتصديق الرسول.

• ٣٠٥ -- وقال المروذى: سألت أبا عبد الله عن عبد الله التيمى فقال: صدوق وقد كتبت عنه من الرقائق ولكن حكى عنه أنه ذكر حديث الضحك فقال: مثل الزرع وهذا كلام الجهمية (١).

### التعليق:

ورد ذكر هذه الصفة فى أحاديث صحاح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم .

روى البخارى (٢) ومسلم (٣) وابن ماجه (١) وابن خزيمة (٥) عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر يدخلان الجنة ، يقاتل هذا في سبيل الله فيقتل ثم يتوب الله على القاتل فيستشهد » .

 <sup>(</sup>١) إبطال التأويلات (ق: ١١٩/ب).
 (٢) في الصحيح ٣٩/٦.

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ٤/١٥٠٥ .

<sup>(</sup>٤) في السنن ١/٨٨ .

<sup>(</sup>٥) في التوحيد ص: ٢٣٥ .

سرعة تقليب الله لقلوب العباد . وأنهم تحت مشيئته سبحانه . وأما حديث ابن مسعود فتؤول بأن اليهود قوم عرفوا بالتشبيه والنبى صلى الله عليه وسلم يقول : « لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم » . وقولوا : ﴿ آمنا بالله وما أنزل ﴾ (۱) الآية (۲)

قالوا: والنبى صلى الله عليه وسلم لم يتكلم فى ذلك الموقف وإنما ضحك وضحكه عليه الصلاة والسلام يحتمل الرضى والإنكار. ثم إنه عليه الصلاة والسلام تلا قول الله تعالى: ﴿ وما قدروا الله حق قدره ﴾ وهذا يحتمل الوجهين السابقين.

وقالوا أيضا: إن قول الراوى « تصديقا له » ظن منه وحسبان (۲) كما أن لهم تأويلات أخرى (۱) .

وأما قولهم : إن اليهود عرفوا بالتشبيه فمقتضاه : أن هذا القول ليس قول النبى صلى الله عليه وسلم . وإنما هو قول اليهودى .

وهذا واضح . ولكن المعروف أن السنة المأثورة عن النبى صلى الله عليه وسلم إما قوله أو فعله أو إقراره . وعلى قول من يرى أن ضحك النبي صلى الله عليه وسلم كان تصديقاً للمهودى وهو الصحيح فقد تحقق الأمر الثالث فالنبى صلى الله عليه وسلم وإن كان لم يقله إلا أنه أقره عليه، والله أعلم. ثم إن إثبات هذه الصفة لم يكن مقتصرا على هذا الجديث فقط فهناك أحاديث أخرى كما تقدم . والله تعالى أعلم .

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخارى ١٧٠/٨ من حديث أبى هريرة رضى الله عنه .
 (٢) من سورة البقرة ١٣٦٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الأسماء والصفات للبيهقي ص : ٣٣٧ – ٣٣٩ ، والجامع لأحكام القرآن للفرطبي ٥٧٢٢/٥ ، وفتح الباري ٣٩٨/١٣

<sup>(</sup>٤) انظر : المصادر المتقدمة ومشكل الحديث لابن فورك ص : ٧٩ .

وروى أحمد (۱) وابن ماجه (۳) وابن أبي عاصم (۳) والدارمي (۱) والدارمي (۱) والدارقطنى (۵) والآجرى (۱) عن أبي رزين قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ضحك ربنا من قنوط عباده وقرب غيره » قال : قلت : يا رسول الله أو يضحك الرب عز وجل ؟ قال : « نعم » . قال – أى أبو رزين – لن نعدم من رب يضحك خيرا .

وفى الإسناد : وكيع بن حدس . قال محقق ابن ماجه : فى الزوائد : وكيع ذكره ابن حبان فى الثقات . وباقى رجاله احتج بهم مسلم . اه .

ووكيع قال عنه الذهبي : لا يعرف (١٠) . وقال ابن حجر : مقبول (٨) . ولم أجد له متابعة . لذا ضعف البعض إسناد الحديث (٩) .

وهناك عدة أحاديث عن عدد من الصحابة ذكرها الدارمي أ- رواها غيره أيضا - وإن كان في بعض أسانيدها مقال إلا أنه يؤيد بعضها بعضا . والسلف أخذوا بما جاء في هذه الأحاديث .

يقول الآجرى: ... هذا مذهب العلماء من اتبع و لم يبتدع و لا يقال فيه كيف بل التسليم له والإيمان بأن الله عز وجل يضحك كذا روى عن النبى صلى الله عليه وسلم وعن صحابته رضى الله عنهم (١١) اه.

<sup>(</sup>١) في المستد ١١/٤.

<sup>(</sup>٢) في السنن ١/٤٤.

<sup>(</sup>٣) في السنة ١/٢٤٤ .

<sup>(</sup>٥) في الصفات ص : ٤٦ . (٥)

<sup>(</sup>۵) ق الطبقات ص ۲۰۰۰

 <sup>(</sup>٦) في الشريعة ص : ٢٧٧ .
 (٧) ميزان الاعتدال : ٢٣٥/٤ .

<sup>( )</sup> ( A ) تقریب ۲۳۱/۱ .

<sup>(</sup>٩) انظر : السنة لابن ألى عاصم ٢٤٤/١ .

<sup>(</sup>٩) الطر: النسلة دين ابي عاصم ١٤٤/١

<sup>(</sup>١١) الشريعة للآجرى ص: ٢٧٧ .

وأما ما تأوله البعض من أن المراد بالضحك: الإخبار عن الرضي أو القبول أو إبداء الفضل والنعم أو أن الشيء كان عنده بمحل ما يضحك منه (١٠) . فهي تأويلات باطلة ولا داعي لها ويجب الوقوف عند النص والله أعلم .

## قول الإمام أحمد في العلو

قال ابن أبي يعلي في ترجمة : يوسف بن موسى(٢٠) : نقل عن إمامنا أشياء

٣٠٦ - قيل لأبي عبد الله : والله تعالى فوق السماء السابعة على عرشه بائن من خلقه وقدرته وعلمه بكل مكان ؟ قال : نعم ، على عرشه لا يخلو شيء من علمه<sup>(۱)</sup> .

## وقال أبو بكر الخلال:

٧٠٧ – أخبرني عبد الملك الميموني قال : سأت أبا عبد الله أحمد عمن قال : إن الله تعالى ليس على العرش فقال : كلامهم كله يدور على الكفر .

# وقال أحمد في كتاب السنة له:

٣٠٨ – وهو على العرش فوق السماء السابعة .

فَإِنَّ احتج مبتدع أو مخالف بقوله تعالى : ﴿ وَنَحْنَ أَقْرَبِ إِلَيْهِ مَنْ حَبِّلَ الوريد ﴾('' وبقوله عز وجل : ﴿ وهو معكم أينها كنتم ﴾('' أو بقوله تعالى :

<sup>(</sup>١) انظر: الأسماء والصفات للبيهقي ص: ٤٦٧ – ٤٧٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن راشد القطان .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٤٣١/١ وأخرجه الخلال في السنة عن يوسف بن موسى قال : أخبرنا عبد الله بن أحمد قال : قبل لأبي . فذكره ، اجتماع الجيوش الإسلامية ص : ٧٧ . وكذا الرواية التي بعدها

في المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٤) سورة ق /١٦ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحديد/٤.

﴿ مَا يَكُونَ مَنْ نَجُوى ثَلَاثُةِ إِلَّا هُو رَابِعُهُم ﴾ (١) ونحو هذا من متشابه القرآن .

قيل: إنما يعنى بذلك العلم. لأن الله تبارك وتعالى على العرش فوق السماء السابعة العليا. يعلم ذلك كله. وهو تعالى بائن من خلقه. لا يخلو من علمه مكان (١٠).

روى أحمد بسنده عن الضحاك في قول : ﴿ ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ﴾ قال : هو على العرش وعلمه معهم (٣) .

وذكرها ابن أبى يعلى من طريق الفضل بن زياد عن الضحاك  $^{(1)}$  عن الفضل  $^{(2)}$  عن الفضل  $^{(3)}$  عنده السنة  $^{(4)}$  .

• ٣٩ - قال ابن تيمية: قال حنبل بن إسحاق في كتاب السنة: قلت الأبي عبد الله أحمد بن حنبل ما معنى قوله تعالى: ﴿ وهو معكم أينا كنتم ﴾ و ﴿ ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ إلا هو معهم أينا كانوا ﴾ قال: علمه . عالم الغيب والشهادة يحيط بكل شيء ، شاهد علام الغيوب ، يعلم الغيب ، ربنا على العرش بلا حد ولا صفة (٥٠) .

وذكرها ابن القيم نقلا عن كتاب السنة للطبرى – بإسناده – إلى حنبل قال : قيل لأبي عبد الله – فذكرها . اه .

١٩٩٩ – وقال أبو طالب سألت أحمد عن رجل قال : إن الله معنا وتلا قوله تعالى ﴿ مَا يَكُونَ مَن نَجُوى ثلاثة إلا هو رابعهم ﴾ . قال – أي أحمد – يأخذون بآخر الآية ويدعون أولها هلا قرأت عليه : ﴿ أَلَمْ تَر أَن الله يعلم ما

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة/٧.

<sup>(</sup>٢) ضمن شذرات البلاتين ص: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) السنة لعبد الله بن أحمد ص: ٨٠.

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة ٢١/١ .

<sup>(</sup>ه) مجموعة الفتاوى ٩٦/٥ . وسيأتى الكلام حول قول أحمد : « بلا حد ولا صفة » في الاستواء ص : ٣٤٤/٢ .

فى السموات ﴾ بالعلم معهم وفى (ق) ﴿ ونعلم ما توسوس به نفسه ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ .

قال الله تعالى : ﴿ مَا يَكُونَ مِن نَجُوى ثَلَاثُهُ إِلاَ هُو رَابِعَهُم ﴾ أقول كما قال الله تعالى : ﴿ مَا يَكُونَ مِن نَجُوى ثَلَاثُهُ إِلاَ هُو رَابِعَهُم ﴾ أقول هذا ولا أجاوزه إلى غيره فقال أبو عبد الله : هذا كلام الجهمية فقلت له : فكيف تقول ﴿ مَا يَكُونَ مِن نَجُوى ثَلاثُهُ إِلاَ هُو رَابِعَهُم ولا خمسة إلا هُو سادسهم ﴾ قال : علمه في كل مكان وعلمه معهم . قال : أول الآية يدل على أنه علمه .

۳۱۳ – وقال في موضع آخر: وإنه الله عز وجل على عرشه فوق السماء السابعة يعلم ما تحت الأرض السفلي وإنه غير مماس لشيء من خلقه هو تبارك وتعالى بائن من خلقه وخلقه بائنون منه (۱)

## قول الإمام أحمد في كتابه الرد على الجهمية

## (ق ١/٢٣) ومما أنكرت الجهمية الصلال أن يكون الله سبحانه على العرش

قال سبحانه : ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ (٢) وقال : ﴿ ثم استوى على العرش وقد قال سبحانه : ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ (٢) وقال : ﴿ ثم استوى على العرش الرحمن فاسأل به خبيرا ﴾ (٢) . قالوا : هو تحت الأرض السابعة كما هو على العرش وفى السموات وفى الأرض وفى كل مكان لا يخلو منه مكان ولا يكون فى مكان دون مكان . وتلوا آيات من القرآن : ﴿ وهو الله فى السموات وفى الأرض ﴾ (٤) . فقلنا : قد عرف المسلمون أماكن كثيرة السموات وفى الأرض ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) اجتماع الجيوش الإسلامية ص: ٧٨ . نقلا من كتاب السنة لأبى بكر الخلال .

<sup>(</sup>۲) سورة طه /ه . دست مالنداد /ه

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان /٩٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام /٣.

وليس فيها من عظمة الله شيء . فقالوا : أى مكان . فقلنا : أحشاؤكم وأجواف الحنازير والحشوش والأماكن القذرة ليس فيها من عظمة الرب سبحانه شيء وقد أخبرنا أنه في السماء فقال سبحانه : ﴿ أَأَمنتم من في السماء أن يخسف بكم الأرض فإذا هي تمور أم أمنتم من في السماء أن يرسل عليكم ﴾ (١) الآية . وقال : ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴾ (١) وقال : ﴿ وله من في السموات والأرض ومن عنده ﴾ (١) وقال : ﴿ إِني متوفيك ورافعك إلى ﴾ (١) وقال : ﴿ عِلْمُ وَاللُّهُ ﴾ (١) وقال : ﴿ عِرْمُ اللهُ الله ﴾ (٥) وقال : ﴿ وقول عباده وهو الحكيم الخبير ﴾ (١)

فهذا خبر الله أنه في السماء (٩). ووجدنا كل شيء أسفل مذموم قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ المنافقين في الدرك الأسفل من النار ﴾ (١٠) ﴿ وقال الذين كفروا ربنا أرنا اللذين أضلانا من الجن والأنس نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين ﴾ (١١).

وقلنا لهم : أليس تعلمون أن إبليس كان مكانه والشياطين مكانهم فلم يكن الله ليجتمع هو وإبليس في مكان واحد ولكن إنما معنى قوله تبارك وتعالى ﴿ وهو الله في السموات وفي الأرض ﴾ (١٣) يقول هو إله من في السموات وإله من في

سورة الملك /١٦ ، ١٧ .

<sup>(</sup>۲) سورة فاطر /۱۰ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء /١٩ .

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران /٥٥ .

<sup>(°)</sup> سورة النساء /۱۰۸.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل /٥٠ ,

<sup>(</sup>۱) سوره النحل (۱۰

<sup>(</sup>٧) سورة المعارج /٤ .

<sup>(</sup>٨) سورة الأنعام /١٨ .

<sup>(</sup>٩) من قوله السابق: وقد أخبرنا أنه في السماء إلى هنا . ذكره أبو يعلى ابن الفراء في كتابه إبطال التأويل ( ق : ٢١٥ ) حيث قال: وقد قال أحمد فيما خرجه في الرد على الجهمية ...

ری، ۱۱۰) حیت مان

<sup>(</sup>١٠) سورة النساء /١٤٥ .

<sup>(</sup>١١)سورة فصلت (٢٩٪.

<sup>(</sup>١٢) سورة الأنعام /٣ .

الأرض وهو على العرش وقد أحاط بعلمه ما دون العرش لا يخلو من علم الله مكان ولا يكون علم الله في مكان دون مكان وذلك قوله: ﴿ لتعلموا أن الله على كل شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علما ﴾ (١) . (ق ٢٤/أ) قال على كل شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علما ﴾ (١) . (ق ٢٤/أ) قال أحمد رضى الله عنه : ومما تأولته الجهمية من قول الله سبحانه : ﴿ ما يكون من بجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ﴾ (١) الآية . قالوا : أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض ﴾ (١) ثم قال : ﴿ ما يكون من بجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ﴾ يعني إن الله بعلمه رابعهم ولا خمسة إلا هو بعلمه سادسهم ولا أدني من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم يعني بعلمه فيهم أين ما كانوا في بنشهم بما عملوا يوم القيامة إن الله بكل شيء عليم ﴾ يفتح الخبر بعلمه ويختم الخبر بعلمه ويختم أن الجهمي كاذب على الله حين زعم أنه في كل الحبر بعلمه أن الجهمي كاذب على الله حين زعم أنه في كل مكان ولا يكون في مكان دون مكان فقل له : أليس كان الله ولا شيء فسيقول : نعم . فقل له حين خلق الشيء خلقه في نفسه أو خارجاً عن نفسه فسيقول : نعم . فقل له حين زعم أنه فل الله خلق والشياطين وإبليس في نفسه الخلق في نفسه كفر حين زعم أنه لله خلق الخلق في نفسه كفر حين زعم أنه فلق الخلق والشياطين وإبليس في نفسه .

فإن قال خلقهم خارجا عن نفسه ثم دخل فيهم كان هذا أيضا كفرا حين زعم أنه دخل في كل مكان وحش قدر ردىء . وإن قال : خلقهم خارجا من نفسه ثم لم يدخل فيهم رجع عن قوله كله أجمع وهو قول أهل السنة (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق /١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة /٧

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة /٧ .

<sup>(</sup>٤) نحو هذا ذكر الآجرى في الشريعة . انظر : ص : ٢٨٧ .

 <sup>(</sup>٥) ذكر نحو هذا ابن تيمية في مجموع الفتاوى ١٥٢/٥ وقال : وهذه القاعدة للإمام أحمد من حججه

على الجهمية في زمن المحنة .اهـ . وفي موضع آخر ذكره بنصة وقال معلقاً : فقد بين الإمام أحمد ما هو معلوم بالعقل الصريح والفطرة

وفى موضع انحر دكره بنصة وقال معلقا : فقد بين الإمام احمد ما هو معلوم بالعقل الصريح والفطرة البديهية ، من أنه لابد أن يكون خلق الحلق داخلا فى نقسه أو خارجا عنه ، وإنه إذا كان خارجا عن نفسه ، فإما أن يكون حل فيه بعد ذلك ، أو لم يزل مباينا ، فذكر الأقسام الثلاثة . مجموع الفتاوى ٣١٣ – ٣١٣ .

## بيان ما ذكر الله في القرآن : وهو معكم

وهذا على وجوه: قول الله تعالى لموسى: ﴿ إننى معكما أسمع وأرى ﴿ '' يقول : في الدفع عنكما . وقال : ﴿ ثانى اثنين إذ هما في الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا  $(7)^{(7)}$  يعنى في الدفع عنا . وقال : ﴿ والله مع الصابرين  $(7)^{(7)}$  ( ق  $(7)^{(7)}$  ) يعنى في النصرة لهم على عدوهم وقوله : ﴿ وأنتم الأعلون والله معكم  $(7)^{(7)}$  في النصرة لكم على عدوكم وقال : ﴿ وهو معهم إذ يبيتون ما لا يرضى من القول  $(7)^{(7)}$  يقول بعلمه فيهم . وقوله : ﴿ كلا إن معى ربى سيهدين  $(7)^{(7)}$  يقول في العون على فرعون .

فلما ظهرت الحجة على الجهمى بما ادعى على الله عز وجل أنه مع خلقه في كل شيء قال : هو غير مماس للشيء ولا مباين منه . فقلنا : إذا كان غير مباين أليس هو مماس . قال : لا . قلنا : فكيف يكون في كل شيء غير مماس الشيء فلم يحسن الجواب . فقال : بلا كيف فخدع الجهال بهذه الكلمة وموه عليهم . فقلنا له : إذا كان يوم القيامة أليس إنما هو الجنة والنار والعرش والكرسي والهواء . قال : بلى . قلنا : وأين يكون ربنا . قال : يكون في كل شيء كما كان حيث كانت الدنيا . فقلنا : فإن مذهبكم أن ما كان من الله على العرش فهو على العرش وما كان من الله في الجنة فهو في الجنة وما كان من الله في النار فهو في النار وما كان من الله في الهواء فهو في الهواء فعند ذلك تبين للناس كذبهم على الله جل وعلا .

<sup>(</sup>١) سورة طه/٤٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة /٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة /٢٤٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة محمد /٣٥ .

<sup>(</sup>٥) صورة النساء /١٠٨ .

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة / ٦٢ .

رق 7/1) وقلنا للجهمية : زعمتم أن الله في كل مكان لا يخلو منه مكان دون مكان . فقلنا لهم : أخبرونا عن قول الله جل ثناؤه ﴿ فلما تجلى ربه للجبل جعله دكا ﴾ (١) لم تجلى إذا كان فيه بزعمكم ولو كان فيه كا تزعمون لم يكن يتجلى لشيء لكن الله تعالى (ق / ٢٧ / ب ) على العرش وتجلى لشيء لم يكن فيه ورأى الجبل شيئا لم يكن يراه قط قبل ذلك .

#### التعليق :

علو الله عزل وجل بذاته على جميع مخلوقاته أمر لا يكاد ينكره إلا من عميت بصيرته وضل عن سواء السبيل. فالدلائل عليه متضافرة من الكتاب والسنة والعقل والفطرة ، وقد أجمع علماء الأمة وعامتهم عليه . والإمام أحمد كان له جهد كبير في الرد على الجهمية المنكرين لعلو الله عز وجل بذاته على جميع مخلوقاته . المدعين أنه بذاته في كل مكان تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا . وقد تقدم نقضه لمزاعمهم وترهاتهم .

والأمر وإن كان في غاية الوضوح - ولله الحمد والمنة - إلا أنه لابد من الكلام حول هذه المسألة العظيمة لكشف مزاعم الجهمية حاصة وأنه قد ظهرت بعد زمن الإمام أحمد مزاعم كفرية هي امتداد لأباطيل الجهمية كالاتحادية (٢) والحلولية (٢).

وكما أسلفت آنفا – أن الدلائل متضافرة من الكتاب والسنة والعقل والفطرة على أن الله قد علا بذاته على جميع مخلوقاته .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف /١٣٤. (٢) أصحاب وحدة الوجود القائلون بأن العالم هو الله والله هو العالم وذلك مبنى على أصلهم الفاسد: إن الله هو عين هذا الوجود تعالى الله عما يقوله الكافرون علوا كبيرا. ومن زعمائهم ابن عرف المتوفى منة ثمان وثلاثين وست مقة صاحب « الفتوحات المكية » و وقصوص الحكم » قال ابن كثير: وفيه أشياء كثيرة ظاهرها كفر صريح » . انظر : البداية والنهاية ١٥٦/١٣ . وابن الفارض المتوفى منة ست وسبعين وخمس مئة . انظر لسان الميزان ٢١٧/٤ . وابن سبعين - المتوفى سنة تسع وستين وست مئة انظر : شذرات المذهب ٣٢٩/٥ .

 <sup>(</sup>٣) هم :القاتلون بأن الله جل وعلا يجوز أن يحل ف الأشخاص . تعالى الله عما يقوله الكافرون علوا
 كبيرا .انظر : مقالات الإسلاميين ٨١/١ .

والإمام أحمد استدل ببعض الآيات على ذلك و لم يكن غرضه الاستقصاء وإنما أراد الاستشهاد .

يقول ابن تيمية: قد وصف الله تعالى نفسه فى كتابه ، وعلى لسان رسوله بالعلـو والاسـتواء على العرش والفوقية ، فى كتابه فى آيات كثيرة ، حتى قال بعض أكابر أصحاب الشافعى: فى القرآن « ألف دليل » أو أزيد تدل على أن الله تعالى عال على أن الله تعالى عال على أن الله تعالى عال على الخلق وأنه فوق عباده (١). اه .

ومع ذلك تمادى هؤلاء فى ضلالهم وادعوا المجاز فى الآيات الدالة على العلو والفوقية وزعموا أن المراد علو القدر والقهر لا علو الذات .

يقول ابن القيم : مما ادعى المعطلة مجازه الفوقية وقد ورد به القرآن مطلقا بدون حرف ومقترنا بحرف فالأول : كقوله تعالى : ﴿ وهو القاهر فوق عباده ﴾ (٢) في موضعين . والثاني : كقوله : ﴿ يخافون ربهم من فوقهم ﴾ (٢) وفي حديث الأوعال (١) لما ذكر السموات السبع وذكر البحر الذي فوقها والمعرش فوق ذلك كله والله فوق ذلك كله لا يخفي عليه أعمالكم وحقيقة الفوقية علو ذات الشيء على غيره فادعى الجهمى أنها مجاز في فوقية الرتبة والقهر كما يقال : الذهب فوق الفضة والأمير فوق نائبه وهذا وإن كان ثابتا للرب تعالى لكن إنكار حقيقة فوقيته سبحانه وحملها على المجاز باطل من وجوه عديدة .

أحدها: أن الأصل الحقيقة والمجاز على خلاف الأصل.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۱۲۱/۰ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام /١٨.

<sup>(</sup>٣) سوة النحل /٥٠ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد، وأبو داود ٩٣/٥، وأبن ماجه ١٩/١، والدارمي في النقض على المريسي ص : ٩٠ - ٩١، والعقيل في الضعفاء ٢٨٤/٢ وابن أبي شببة في كتاب العرش ص : ٥٠، وفي الإسناد الوليد بن أبي ثور وهو ضعيف . تقريب ٣٢٣/٢ ، إلا أنه توبع تابعه عمرو بن قيس كما في رواية أبي داود ٤١/١ والترمذي ٤٢٤/١ وقال : حسن غريب ، واللالكائي في شرح أصول السنة ١٩٨١ ، وابن خزيمة في التوحيد ص : ١٠٠ وتابعه أيضا : إبراهيم بن طهمان كما في رواية أبي داود ٥٤/١ إلا أن مدار الحديث على عبد الله بن عميرة رواه عن الأحنف بن قيس قال البخاري في الناريخ ٥١٥٠ إلا نعلم له سماعا من الأحنف وقال الذهبي : فيه جهالة " . الميزان ٢٩/٢ في

#### **الثانى**: أن الظاهر خلاف ذلك .

الثالث: أن هذا الاستعمال المجازى لابد فيه من قرينة تخرجه عن حقيقته فأين القرينة في فوقية الرب تعالى .

الرابع: أن القائل إذا قال : الذهب فوق الفضة قد أحال المخاطب على ما يفهم من هذا السياق والمعتد بأمرين عهد تساويهما في المكان وتفاوتهما في المكانة فانصرف الخطاب إلى ما يعرفه السامع ولا يلتبس عليه . فهل لأحد من أهل الإسلام وغيرهم عهد بمثل ذلك في فوقية الرب تعالى حتى ينصرف فهم السامع إليها .

الخامس: أن العهد والفطر والعقول والشرائع وجميع كتب الله المنزلة على خلاف ذلك وأنه سبحانه فوق العالم بذاته فالخطاب بفوقيته ينصرف إلى ما استقر في الفطر والعقول والكتب السماوية .

السادس: أن هذا المجاز لو صرح به فى حق الله كان قبيحا فإن ذلك إنما يقال فى المقاربين فى المنزلة وأحدهما أفضل من الآحر وأما إذا لم يتقاربا بوجه فإنه لا يصح فيهما ذلك.

السابع: أن الرب سبحانه لم يمتدح في كتابه ولا على لسان رسوله بأنه أفضل من العرش وأن رتبته فوق رتبة العرش و أنه خير من السموات والعرش والكرسي وحيث ورد ذلك في الكتاب فإنما هو في سياق الرد على من عبد معه غيره وأشرك في إلهيته فبين سبحانه أنه خير من تلك الآلهة كقوله: ﴿ آلله خير أمَّا يشركون ﴾ (١) وقوله: ﴿ أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار ﴾ (١) وقول السحرة: ﴿ وما أكرهتنا عليه من السحر والله خير وأبقى ﴾ (١) ولكن أين في القرآن مدحه نفسه وثناؤه على نفسه بأنه أفضل من السموات والعرش والكرسي ابتداء ولا يصح إلحاق هذا بذلك إذ يحسن في الاحتجاج على المنكر

<sup>(</sup>١) سورة التمل /٩٥.

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف /۳۹.

<sup>(</sup>٢) سورة طه /٧٢ .

وإلزامه من الخطاب الداحض لحجته ما لايحسن فى سيَّاق غيره ولا ينكر هذا إلا غبى .

الثامن: أن هذا المجاز وإن احتمل فى قوله: ﴿ وإنا فوقهم قاهرون ﴾ (1) فذلك لأنه قد علم أنهم جميعا مستقرون على الأرض فهى فوقية قهر وغلبة لم يلزم مثله فى قوله: ﴿ وهو القاهر فوق عباده ﴾ إذ قد علم بالضرورة أنه وعباده ليسوا مستوين فى مكان واحد حتى تكون فوقية قهر وغلبة .

التاسع: ... ( وأنه ) قد جاءت فوقية الرب مقرونة بمن كقوله تعالى : ﴿ يُخافون ربهم من فوقهم ﴾ فهذا صريح فى فوقية الذات ولا يصح حمله على فوقية الرتبة لعدم استعمال أهل اللغة له .

العاشر: ما فى الصحيحين من حديث أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « لما قضى الله الخلق كتب فى كتاب فهو عنده فوق العرش رحمتى سبقت غضبى »(٢) وفى لفظ : « فهو عنده موضوع على العرش » فتأمل قوله : « فهو عنده فوق العرش » هل يصح حمل الفوقية على المجاز وفوقية الرتبة والفضيلة بوجه من الوجوه .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف /٢١٧ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ٢٨٧/٦، ومسلم ٢١٠٧/٤ من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم ۲۰۸۶/۶ ، وأحمد ۳۸۱/۲ ، وابن ماجه ۱۲۵۹/۲ وأبو داود ۳۰۱/۰ . من حدیث أبی هریرة رضی الله عنه .

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف /٩٧.

قابله بقوله: « وأنت الباطن » فهذه الأسماء الأربعة متقابلة اسمان لأزل الرب تعالى وأبده واسمان لعلوه وقربه ... وثبت عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه مر بعجوز فاستوقفته فوقف يحدثها فقال له رجل: يا أمير المؤمنين حبست الناس على هذه العجوز فقال: ويحك أتدرى من هذه . هذه امرأة سمع الله شكواها من فوق سبع سموات هذه خولة التي أنزل الله فيها: ﴿ قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي إلى الله ﴾ (١) . أخرجه الدارمي (١) وغيره . فسل المعطل هل يصح أن يكون المعنى : سمع الله قولها حال كونه خيرا وأفضل من سبع سموات .

الحادى عشو: أنه سبحانه لو لم يتصف بفوقية الذات مع أنه قامم بنفسه غير مخالط للعالم لكان متصفا بضدها لأن القابل للشيء لا يخلو منه أو من ضده وضد الفوقية السفول وهو مذموم على الإطلاق ... فإن قيل لا نسلم أنه قابل للفوقية والعلو للفوقية حتى يلزم من نفيها ثبوت ضدها قيل: لو لم يكن قابلا للفوقية والعلو للفالم يكن له حقيقة قائمة بنفسها فمتى أقررتم بأنه ذات قامم بنفسه غير مخالط للعالم وأنه موجود في الخارج ليس وجوده ذهنيا فقط بل وجود خارج الأذهان . فقد علم العقلاء بالضرورة أن ماكان وجوده خارج الأذهان فهو إما في هذا العالم وإما خارج عنه وإنكار ذلك إنكار لما هو من أجلى البديهيات فلا يستدل على ذلك بدليل إلا كان العلم بالمباينة أوضح منه ، وإذا كان العلو والفوقية صفة كال لا نقص فيه ولا يستلزم نقصا ولا يوجب محذورا ولا يخالف كتابا ولا سنة ولا إجماعا فنفي حقيقتها عين الباطل فكيف إذا كان لا يمكن الإقرار بوجود الصانع وتصديق رسله والإيمان بكتابه وبما جاء به رسوله صلى الله عليه وسلم إلا بذلك فكيف إذا شهدت بذلك العقول السليمة والفطر المستقيمة وحكمت به القضايا فكيف إذا شهدت بذلك العقول السليمة والفطر المستقيمة وحكمت به القضايا غيره أكمل منه فإن ما يقبل العلو أكمل مما لا يقبله .

١/ سورة المجادلة /١ .

<sup>(</sup>٢) في الرد على الجهمية ص: ٢٧٤ ضمن عقائد السلف ، والبيهقي في الأسماء والصفات ص: ٤٢٠ .

الثانى عشو: أنه لو كانت فوقيته سبحانه مجازا لا حقيقة لها لم يتصرف في أنواعها وأقسامها ولوازمها ولم يتوسع فيها غاية التوسع فإن فوقية الرتبة والفضيلة لا يتصرف في تنويعها إلا بما شاكل معناها نحو قولنا: هذا خير من هذا وأفضل وأجل وأعلى قيمة ونحو ذلك ، وأما فوقية الذات فإنها تتنوع بحسب معناها فيقال فيها: استوى وعلا وارتفع وصعد ويعرج إليه كذا ويصعد إليه وينزل من عنده ،وهو عال على كذا ورفيع الدرجات ، وترفع إليه الأيدى ... وأنه يطلع على عباده من فوق سبع سمواته وأن عباده يخافونه من فوقهم وأنه ينزل إلى السماء الدنيا ، وأنه يبرم القضاء من فوق عرشه ... وأن عباده المؤمنين إذا نظروا إليه في الجنة رفعوا رؤوسهم . فهذه لوازم الأنواع كلها أنواع فوقية الذات ولوازمها لا أنواع فوقية الذات ولوازمها اللغة والفطرة والعقل والشرع .

الثالث عشر: أنه لو كانت فوقية الرب تبارك وتعالى مجازا لا حقيقة لها لكان صدق نفيها أصح من صدق إطلاقها ، ألا ترى أن صحة نفى اسم الأسد عن الرجل الشجاع ... ونحو ذلك أظهر وأصدق من إطلاق تلك الأسماء فلو كانت فوقيته واستواؤه وكلامه وسمعه وبصره ووجهه ومحبته ورضاه وغضبه مجازا لكان إطلاق القول بأنه ليس فوق العرش ولا استوى عليه ولا هو العلى ولا الرفيع ولا هو في السماء ولا ينزل من عنده شيء ولا يصعد إليه شيء ولا تكلم ولا أمر ولا نهى ولا يسمع ولا يبصر ولا له وجه ولا رحمة ولا يرضى ولا يغضب أصح من إطلاق ذلك وأدنى الأحوال أن يصح النفى كما يصح الإطلاق المجازى . ومعلوم قطعا أن إطلاق هذا النفى تكذيب صريح الله ولرسوله . ولو المجازى . ومعلوم قطعا أن إطلاق هذا النفى تكذيب صريح الله ولرسوله . ولو ونفيها عين التنزيه والتعظيم وسوغ إطلاق المجاز لم يكن في نفيها محذور لا سيما ونفيها عين التنزيه والتعظيم وسوغ إطلاق المجاز للوهم الباطل بل الكفر والتشبيه والتجسم .

هذه بعض الأوجه التي ذكرها ابن القيم والتي بلغت سبعة عشر وجها وقد ذكرت بعضها باختصار (١) .

<sup>(</sup>١) انظر : مختصر الصواعق المرسلة ٢٠٥/٢ - ٢١٧ .

والآن بعد بيان بطلان ما ذهبوا إليه من دعوى المجاز . أتعرض لادعاء آخر من ادعاءاتهم حيث عمدوا إلى بعض آيات من القرآن الكريم مدعين أن فيها دلالة على صحة مذهبهم القائل: بأن الله جل وعلا بذاته في كل مكان ومن تلك الآيات قول الله جل وعلا : ﴿ مَا يَكُونَ مِن نَجُوى ثَلَاثَةَ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ ولا خمسة إلا هو سادسهم ﴾(١) . الآية . وقد أجمع المفسرون وعلماء الأمة(٢) قاطبة على أن المقصود بذلك أنه معهم بعلمه لا بذاته . وقد بين الإمام أحمد ذلك كما مر في نقضه على الجهمية . وقد نقل الإجماع على هذا ابن عبد البر حيث يقول: أجمع علماء الصحابة والتابعين الذين حمل عنهم التأويل قالوا في تأويل قوله : ﴿ مَا يَكُونَ مِنْ نَجُوىُ ثَلَاثَةً إِلَّا هُو رَابِعَهُم ﴾ هُو عَلَى العرش وعلمه في كل مكان ، وما خالفهم ف ذلك من يحتج بقوله<sup>(۲)</sup>. اه.

أنه حاضر كل نجوى ، ومع كل أحد من فوق العرش بعلمه ، لأن علمه بهم محيط ، وبصره فيهم نافذ ، لا يحجبه شيء عن علمه وبصره ، ولا يتوارون منه بشيء وهو بكماله فوق العرش بائن من خلقه ﴿ يعلم السر وأخفي ﴾ (٤) أقرب إلى أحدهم من فوق العرش من حبل الوريد قادر على أن يكون له ذلك لأنه لا يبعد عنه شيء ولا تَخْفَى عليه حافية ، في السموات ولا في الأرض فهو كذلك رابعهم وحامسهم وسادسهم ، لا أنه معهم بنفسه في الأرض كما ادعيتم. وكذلك فسره العلماء<sup>(٥)</sup>. اه

يقول عثمان بن سعيد الدارمي بعد أن ذكر احتجاج هؤلاء بها : إنما يعني

ومن الآيات التي احتجوا بها أيضا قول الله جل وعلا : ﴿ إِنْنَي مَعْكُمَا أسمع وأرى ﴾ (1) وقوله سبحانه وتعالى : ﴿ ثانى اثنين إذ هما في الغار إذ يقول

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة /٧.

<sup>(</sup>٢) ممن يُعتد بهم

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاري ٥/٧٨ . وانظر : نفس المصدر ٥/٥٥ - ٤٩٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة طه /٧ .

<sup>(</sup>٥) الرد على الجهمية ص ٢٦٨ - ٢٦٩ ضمن عقائد السلف .

<sup>(</sup>٦) سورة طه (٦٤ .

لصاحبه لا تحزن إن الله معنا ﴾('' وقوله تبارك وتعالى : ﴿ والله مع الصابرين ﴾ ''' وقوله عز وجل : ﴿ وهو معهم إذ يبيتون ما لا يرضى من القول ﴾('' ونحو ذلك من الآيات .

وقد أوضح الإمام أحمد بجلاء تام المعية المقصودة فى هذه الآيات وأبان أنه لا يمكن أن يفهم منها بحال أنه معهم أى بذاته بل إنه معهم فى الدفع عنهما ، كما فى الآية الأولى ومعهم فى النصرة على عدوهم وتأييدهم كما فى الآية الثانية والثالثة ومعهم بعلمه كما فى الآية الرابعة .

ولمزيد من الإيضاح أقول: إن المعية نوعان - كما حقق ذلك العلماء -:
معية عامة: وهي كما في قوله تعالى: ﴿ هو الذي خلق السموات والأرض في
ستة أيام ثم استوى على العرش يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل
من السماء وما يعرج فيها وهو معكم أين ماكنتم والله بما تعملون بصير ﴾ ونحو
هذه من الآيات. والمقصود بهذه المعية: العلم والتدبير والقدرة.

أما المعية الحاصة: فهى كما فى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الله مَعَ الذَينَ اتقُوا والذَينَ هُمَ عَسَنُونَ ﴾ وفى قوله جل وعلا: ﴿ قال لا تَخافا إننى معكما أسمع وأرى ﴾ ونحو هذا من الآيات. فهذه المعية المقصود بها النصرة والتأييد والعون () . وهو مادل عليه كلام أحمد السابق.

يقول ابن تيمية: وقد بسط الإمام أحمد الكلام على المعية في الرد على الجهمية (٥) . اه .

ويقول أيضا - أى ابن تيمية - في معرض رده على هؤلاء: وذلك أن كلمة ( مع) في اللغة إذا أطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلا المقارنة المطلقة من

<sup>(</sup>١) سورة التوبة /٤٠٠ .

<sup>(</sup>٢) البقرة /٢٤٩، وسورة الأنفال /٩٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء /١٠٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : مجموع الفتاوى ٥/٤٩٦ – ٤٩٧ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

غير وجوب مماسة أو مجاذاة عن يمين أو شمال فإذا قيدت بمعنى من المعانى دلت على المقارنة فى ذلك المعنى فلفظ المعية قد استعمل فى الكتاب والسنة فى مواضع ، يقتضى فى كل موضع أمورا لايقتضيها فى الموضع الآخر ، فإما أن تختلف دلالتها بحسب المواضع ، أو تدل على قدر مشترك بين جميع مواردها – وإن امتاز كل موضع بخاصية – فعلى التقديرين ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب مختلطة بالخلق ، حتى يقال : قد صرفت عن ظاهرها(١).

ويقول في موضع آحر: وأيضا فلفظ المعية ليست في لغة العرب ولا شيء من القرآن يراد بها اختلاط إحدى الذاتين بالأخرى ، كما في قوله: ﴿ محمد رسول الله والدين معه ﴾ (١) وقوله: ﴿ فأولئك مع المؤمنين ﴾ (١) وقوله: ﴿ واتقوا الله وكونوا مع الصادقين ﴾ (١) وقوله: ﴿ وجاهدوا معكم ﴾ (٥) ومثل هذا كثير ، فامتنع أن يكون قوله: ﴿ وهو معكم ﴾ (١) يدل على أن ذاته مختلطة بذوات الخلق ...

إن لفظ المعية في اللغة - وإن اقتضى المجامعة والمصاحبة والمقارنة - فهو إذا كان مع العباد لم يناف ذلك علوه على عرشه ، ويكون حكم معيته في كل موطن بحسبه ، فمع الخلق كلهم بالعلم والقدرة والسلطان ويخص بعضهم بالإعانة والنصر والتأييد (٧) . اه. .

يتصح لنا بعد هذا انكشاف أقنعة الجهمية وأذيالهم . وهنالك مزاعم أخرى فلسفية أثاروها احتجاجا بها على مزاعمهم الكفرية . وليس هناك حاجة إلى سطرها والرد عليها فهي واضحة البطلان .

، وانظر : مختصر الصواعق المرسلة لابن القيم ٢٦٢/٢ – ٢٦٧

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٠٣/٥ - ١٠٤ .

<sup>(</sup>۲) المصندر الشابق ۲۹/ ۱۰۱ (۲۰۱۰) (۲) سورة الفتح /۲۹

<sup>(</sup>٣) سورة النساء /١٤٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة /١١٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال /٧٥ .

<sup>(</sup>٦) سورة الحديد/٤ .

<sup>(</sup>۷) مجموع الفتاوى ۹۷/٥

وبعد أن ذكرت الأدلة من القرآن الكريم على علو الله عز وجل بذاته على جميع مخلوقاته ورد ما أثاره المبطلون ، أتطرق الآن إلى ذكر الأدلة من السنة الصحيحة وغرضى الاستشهاد فقط لا الاستقصاء فمن تلك الأدلة :

ماجاء من الأحاديث في قصة المعراج وما فيها من الدلالات الكثيرة على علو ذاته جلا وعلا .

وحديث الجارية المتقدم (۱) والذى يقول فيه راويه معاوية بن الحكم السلمى: كانت لى جارية ترعى غنا لى قبل أحد والجوانية فاطلعت ذات يوم فإذا الذئب قد ذهب بشاة من غنمها وأنا رجل من بنى آدم . آسف كا يأسفون لكنى صككتها صكة فأتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فعظم ذلك على . قلت : يا رسول الله أفلا أعتقها ؟ قال : « التنى بها » فأتيته بها . فقال لها : « أين الله » قالت : في السماء . قال : من أنا . قالت : أنت رسول الله . قال : « أعتقها فإنها مؤمنة » . هذا لفظ مسلم .

وروى البخارى (٢) ومسلم (٣) من حديث أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه : ... أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أعطى أربعة نفر ... فقال رجل من أصحابه : كنا نحن أحق بهذا من هؤلاء فقال : « ألا تأمنونى وأنا أمين من في السماء » .

وروى البخارى (١) ومسلم (٥) من حديث أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار ويجتمعون في صلاة العصر وصلاة الفجر ثم يعرج الذين باتوا فيكم فيسألهم وهو أعلم بهم فيقول : كيف تركتم عبادى . فيقولون : تركناهم وهم يصلون وأتيناهم وهم يصلون .

<sup>(</sup>١) انظره ص: ٨٦/١.

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٨/٧٨.

<sup>(</sup>٣) ف الصحيح ٢/٨٤٢ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ٤١٥/١٣ .

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ١/٢٩/١ .

والأحاديث كثيرة جدا ومن أراد الاستزادة فليراجع كتاب إثبات صفة العلو لابن قدامة فقد عقد فصلا بعنوان « ذكر الأحاديث الصحيحة الصريحة في أن الله تعالى في السماء ۽ <sup>(۱)</sup>

وبعد ذكر بغض الدلائل على علو الله عز وجل بذاته على جميع مخلوقاته من الكتاب والسنة ، أذكر الآن دلالة العقل والفطرة :

أما دلالة العقل فقد ذكر الإمام أحمد في رده على الجهمية أكثر من وجه وتلك الأوجه ذكر نحوها شارح الطحاوية إذ يقول :

أما ثبوته بالعقل فمن وجوه :

أحدهما: العلم البديهي القاطع بأن كل موجودين ، إما أن يكون أجدهما ساريًا في الآخر قائمًا به كالصفات ، وإما أن يكون قائمًا بنفسه باثنًا من الآخر الثانى : أنه لما خلق العالم فإما أن يكون خلقه في ذاته أو خارجًا عن ذاته ، والأولى باطل : أما أولا : فبالاتفاق ، وأما ثانيا فلأنه يلزم أن يكون محلا للخسائس والقاذورات تعالى الله عن ذلك علوا كبيراً . والثاني يقتضي كون العالم واقعا حارج ذاته فيكون منفصلا ، فتعينت المباينة ، لأن القول بأنه غير متصل بالعالم وغير منفصل عنه 🕂 غير معقول .

الثالث : أن كونه تعالى لا داخل العالم ولا خارجه يقتضي نفي وجوده بالكلية ، لأنه غير معقول : فيكون موجودا إما داخله وإما خارجه .

والأول باطل، فتعين الثانى فلزمت المباينة<sup>(٢)</sup> .

وأما دلالة الفطرة فيقول – أى شارح الطحاوية – :

وأما ثبوته بالفطرة فإن الخلق جميعا بطباعهم وقلوبهم السليمة يرفعون أيديهم عند الدعاء ويقصدون جهة العلو بقلوبهم عند التضرع إلى الله تعالي $^{
m CD}$  . اه

<sup>(</sup>١) انظره : ٤٥ – ٥٧ وانظر مجموعة الفتاوي لابن تيمية ٥/١٣٧ .

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الطحاوية ص : ٣٢٥ ، وانظر : مجموعة الفتاوي لابن تيمية ٥/٥٥٠ . (٣) المصدر السابق.

ويقول ابن قدامة المقدسى: إن الله تعالى وصف نفسه بالعلو فى السماء ووصفه بذلك رسوله محمد خاتم الأنبياء ، وأجمع على ذلك جميع العلماء من الصحابة الأتقياء والأئمة الفقهاء وتواترت الأخبار بذلك على وجه حصل به اليقين وجمع الله عليه قلوب المسلمين وجعله مغروزا فى طباع الخلق أجمعين ، فتراهم عند نزول الكرب بهم يلحظون السماء بأعينهم ويرفعون نحوها للدعاء أيديهم ، وينتظرون مجىء الفرج من ربهم وينطقون بذلك بألسنتهم ، لا ينكر ذلك إلا مبتدع غال فى بدعته (۱)

<sup>(</sup>١) إثبات صفة العلو ص : ٤١ .

## قول الإمام أحمد في العرش

( في كتاب السنة له قال ) :

٣١٥ - ولله عز وجل عرش . وللعرش حملة يحملونه . والله عز وجل على عرشه(١) .

## التعليق :

العرش من أعظم مخلوقات الله جل جلاله . وقد دل عليه الكتاب والسنة . أما الكتاب الكريم فقد ذكر فيه فى إحدى وعشرين آية؛ ذكر عز وجل استواءه عليه فى سبع منها وهى : ﴿ ثم استوى على العرش يغشى الليل النهار ﴾ (٢) ﴿ ثم استوى على العرش يدبر الأمر ﴾ (٢) ﴿ ثم استوى على العرش وسخر الشمس والقمر ﴾ (١) ﴿ الرحمن على العرش استوى على العرش ما لكم من على العرش الرحمن فسئل به خبيرا ﴾ (١) ﴿ ثم استوى على العرش ما لكم من

دونه من ولى ولا شفيع ﴾ (٢) ﴿ ثم استوى على العرش يعلم ما يلج فى الأرض وما يخرج منها ﴾ (٨).

وذكره سبحانه وتعالى فى أربع عشرة آية وهى :

 <sup>(</sup>۱) انظر : كتاب السنة - ضمن شدرات البلاتين ص : ٤٨ وطبقات الجنابلة ٢٩/١ .
 (٢) سورة الأعراف /٤٥ .

<sup>(</sup>۲) صوره ند ورب ۲/ . (۳) سورة يونس /۳ .

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد /٢ .

<sup>(0)</sup> سورة طه /o.

 <sup>(</sup>٦) سورة الفرقان /٥٩ .
 (٧) سورة السجدة /٤ .

<sup>(</sup>A) سورة الحديد /٤ .

وعليه توكلت وهو رب العرش العظيم (1) وكان عرشه على الماء ليبلوكم أيكم أحسن عملا (1) وإذاً لا بتغوا إلى ذى العرش سبيلا (1) و فسبحان الله رب العرش عما يصفون (1) و قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم (1) و فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو رب العرش الكريم (1) و الله لا إله إلا هو رب العرش العظيم (1) و وترى الملائكة حافين من حول العرش (1) و الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم (1) و رفيع الدرجات ذو العرش (1) و سبحان رب السموات والأرض رب العرش عما يصفون (1) و ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ (1) وهو الغفور الودود ذو العرش المجيد (1)

أما من السنة : فقد روى البخارى<sup>(۱۰)</sup>وأحمد<sup>(۱۱)</sup>عن عمران بن حصين عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « كان الله و لم يكن شيء غيره وكان عرشه على

<sup>(</sup>١) سورة التوبة /١٢٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة هود/٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء /٤٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء /٢٢ .

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون /٨٦ .

<sup>(</sup>٦) سورة المؤمنون /١١٦ .

۲٦/ سورة الثمل /٢٦/ .

<sup>(</sup>٨) سورة الزمر /٧٥ .

 <sup>(</sup>٩) سورة غافر /٧ .

<sup>(</sup>١٠)سورة غافر ١٥.

<sup>(</sup>۱۱) سورة الزخرف /۸۲ .

<sup>(</sup>۱۲) صورة الرحرف (۱۲) (۱۲) سورة الحاقة /۱۷ .

<sup>(</sup>۱۲) سوره الحاقه ۱۷/

<sup>(</sup>۱۳)سورة التكوير /۲۰.

<sup>(</sup>١٤) سورة البروج /١٥

<sup>(</sup>ه) المصدر في حصر هذه المواضع: ٥ المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم ٥ وضع: محمد فؤاد عبد الباق.

<sup>(</sup>١٥) في الصحيح ٢٨٦/٦ .

<sup>(</sup>١٦) في المستد ٤/١٦٤ - ٢٣٤ .

الماء وكتب في الذكر كل شيء، وخلق السموات والأرض». واللفظ البخاري

وروى مسلم (۱) عن ابن عباس عن جويرية أن النبى صلى الله عليه وسلم خرج من عندها بكرة حين صلى الصبح وهى فى مسجدها ثم رجع بعد أن أضحى ، وهى جالسة فقال : « ... لقد قلت بعدك أربع كلمات ، ثلاث مرات لو وزنت بما قلت منذ اليوم لوزنتهن : سبحان الله وبحمده ، عدد خلقه ورضا نفسه وزنة عرشه ومداد كلماته » .

وروى البخارى (٢) عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : « ... إن فى الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين فى سبيله ، كل درجتين ما بينهما كما بين السماء والأرض فإذا سألتم الله فسلوه الفردوس ، فإنه أوسط الجنة وفوقه عرش الرحمن ومنه تفجر أنهار الجنة » .

وروى البخارى (٢) ومسلم (٤) عن أبى سعيد الخدرى عن النبى صلى الله عليه وسلم: « ... الناس يصعقون يوم القيامة فأكون أول من يفيق فإذا أنا بموسى آخذ بقائمة من قوائم العرش فلا أدرى أفاق قبلى أم جوزى بصعقة الطور » . واللفظ للبخارى .

وأخرجاه (٥) أيضاً من حديث أبي هريرة وفيه : « فإذا موسى باطش جنب العرش » .

وفی روایة : « فإذا موسی آخذ بالعرش » .

وروى البخاري(١) ومسلم(٧) عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) ف الصحيح ٢٠٩٠/٤ . . أ

 <sup>(</sup>۲) ف الصحيح ١١/٦ ، ١١/٦ . ٤٠٤/١٣ .

 <sup>(</sup>۲) ف الصحيح ٥/٠٧ و ٦/٠٢١ و ٢٦٣/١٢ و ٤٠٥/١٣ .

 <sup>(</sup>۲) ق الصحيح ٥/٠٧ و ٢٠٢/١١ و ٢٠١٢/١٢ و ٢٠١٠/٠١
 (٤) ق الصحيح ١٨٤٥/٤ .

<sup>(</sup>٥) أي البخاري في الصحيح ٤/٥/٠٤ و ٧٠/٥٦ ، ٥٠٠ ومسلم في الصحيح ١٨٤٢/٤

ر. (٦) في الصحيح ٢٨٧/٦.

<sup>(</sup>٧) في الصحيح ٢١٠٧/٤.

وسلم قالَ : « لما قضى الله الخلق كتب فى كتابه فهو عنده فوق العرش : إن رحمتى تغلب غضبى » .

وروى البخارى (١) ومسلم (٢) عن ابن عباس قال : كان النبى صلى الله عليه وسلم يقول : عند الكرب : « لا إله إلا الله العليم الحليم ، لا إله إلا الله رب السموات والأرض ورب العرش الكريم » .

فهل يسوغ لأحد بعد هذا أن ينكره أو يؤوله إلا أن يكون مبتدعا ضالا زائغا عن الحق .

يقول ابن أبى زمنين : ومن قول أهل السنة إن الله عز وجل خلق العرش واختصه بالعلو والارتفاع فوق جميع ما خلق ثم استوى عليه كيف شاء<sup>(١)</sup> .

ويقول الدارمى: وما ظننا أن نضطر إلى الاحتجاج على أحد ممن يدعى الإسلام فى إثبات العرش والإيمان به ، حتى ابتلينا بهذه العصابة الملحدة فى آيات الله(٤) . اه .

وقد أخبر الله جل وعلا أنه قد خلقه قبل خلق السموات والأرض قال تعالى : ﴿ وهو الذي خلق السموات والأرض فى ستة أيام وكان عرشه على الماء ﴾ وقد مر بنا حديث عمران بن حصين أنه صلى الله عليه وسلم قال : « كان الله و لم يكن شيء غيره وكان عرشه على الماء ... الحديث » .

والآيات تدل أيضا على أن استواءه عليه كان بعد خلق السموات والأرض قال تعالى : ﴿ إِنْ رَبُّكُمُ اللَّهُ الذِّي خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش ﴾ .

يقول شارح الطحاوية معلقا على قول الطحاوى : « وهو مستغن عن العرش ومادونه » – ذكر بعد ذلك غناه سبحانه عن العرش وما دون العرش

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١٣/٤٠٤ .

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢٠٩٢/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر : مجموع الفتاوى ٥٤/٥ .

<sup>(</sup>٤) الرد على الجهمية - ضمن عقائد السلف -ص: ٣٦٣.

ليبين أن خلقه العرش لاستوائه عليه ، ليس لحاجته إليه ، بل له فى ذلك حكمة اقتضته ، وكون العالى فوق السافل ، لا يلزم أن يكون السافل حاويا للعالى محيطا به حاملا له ، ولا أن يكون الأعلى مفتقرا إليه . فانظر إلى السماء كيف هى فوق الأرض وليست مفتقرة إليها ؟ فالرب تعالى أعظم شأنا وأجل من أن يلزم من علوه ذلك ، بل لوازم علوه من خصائصه ، وهى حمله بقدرته للسافل ، وفقر السافل وغناه هو سبحانه عن السافل ، وإحاطته عز وجل ، فهو فوق العرش مع حمله بقدرته للعرش وحملته وغناه عن العرش وفقر العرش إليه () . اه

والعرش في اللغة : سرير الملك . قال الله تعالى في خبر بلقيس : ﴿ وَلِمَا عَظِم ﴾ .

قال شارح الطحاوية: وليس هو فلكا<sup>(٢)</sup> ولا تفهم منه العرب ذلك والقرآن إنما نزل بلغة العرب (٢). اه.

وقال البيهقى : وأقاويل أهل التفسير على أن العرش هو السرير وأنه جسم على أن العرش هو السرير وأنه جسم عسم (١٤) . اه .

وروى عن ابن عباس أنه قال : يسمى عرشا لارتفاعه .

قال ابن تيمية: والاشتقاق يشهد لهذا كقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانُوا يَعْرَبُونَ ﴾ ... ومقعد الملك يكون أعلى من غيره . فهذا بالنسبة إلى غيره عال عليه وبالنسبة إلى ما فوقه هو دونه .

وفى الصحيحين : « إذا سألتم الله فاسألوه الفردوس ، فإنه أعلى الجنة وأوسط الجنة وسقفه عرش الرحمن » .

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٣١٣ -

 <sup>(</sup>۲) وقد فصل ابن تيمية هذه المسألة عندما سئل: ما تقول في العرش. هل هو كرى أم الا انظر عجموع القتاوى ٥٨٦-٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الطحاوية ض : ٣١٦.

<sup>(</sup>٤) الأسماء والصفات : ٤٩٧ .

فدل على أن العرش أعلى المخلوقات<sup>(١)</sup>.

بعد هذا العرض للآيات والأحاديث الدالة على أن الله عز وجل خلق العرش – وهو أعظم مخلوقاته ــ ثم استوى عليه كيف شاء يأتى المبتدعة والمتفلسفة ويحاولون أن يخرجوا بالنصوص عن ظواهرها وحقائقها إلى معان لا يمكن أن تحتملها ومن ذلك تأويلهم للعرش على أنه يراد به : « معنى الملك » .

يقول عبد الجبار بن أحمد – المعتزلي ــ بعد أن ذكر هذا : وذلك ظاهر في اللغة يقال : ثل عرش بني فلان . أي زال ملكهم وفيه يقول الشاعر :

إذا ما بنو مروان ثلت عروشهم وأودت كما أودت إياد وحمير<sup>(١)</sup>

يقول شارح الطحاوية: وأما من حرف كلام الله وجعل العرش عبارة عن الملك كيف يصنع بقوله تعالى: ﴿ وَيَحْمَلُ عَرْشُ رَبِكُ فُوقِهُمْ يُومِئُذُ ثَمَانِيةً ﴾ وقوله: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاءَ ﴾ أيقول: ويحمل ملكه يومئذ ثمانية. وكان ملكه على الماء ويكون موسى عليه السلام آخذا بقائمة من قوائم الملك هل يقول هذا عاقل يدرى ما يقول (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموعة الفتاوى ٤٠٢/١٦ .

<sup>(</sup>٢) شرح الأصول الحمسة ص: ٢٢٦، وانظر: الكشاف للزمخشري ٢/٣٥.

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٣١٢.

# قول الإمام أحمد في صفة الاستواء

في كتاب السنة له قال:

٣١٦ – والله عز وجل على العرش .

وهو على العرش فوق السماء السابعة(١) .

وفى رسالة الإصطخرى :

٣١٧ – والله عز وجل على عرشه ليس حد والله أعلم بحده'٢٠).

قال القاضى أبو يعلى الفراء :

٣١٨ – قال – أى أحمد – فى رواية حنبل بن إسحاق : نحن نؤمن بأن الله على العرش كيف شاء وكما شاء بلا حد ولا صفة يبلغها واصف أو يجده أحد<sup>(7)</sup>.

٣١٩ – ونقل ابن القيم من رواية طويلة لحنبل بن إسحاق عن كتاب السنة للخلال وفيها قول الإمام أحمد : « وهو على العرش بلا حد كما قال : ﴿ ثم استوى على العرش ﴾ كيف شاء(٤) » .

قال أبو يعلى بعد ذكره لهذه الرواية في موضع آخر:

فقد نص على نفى الحد وأوماً إليه فى رواية يعقوب بن العباس الهاشمي (٥٠).

الله . طبقات الحنابلة ١ ٤١٦/١ .

<sup>(</sup>١) انظر : شذرات البلاتينِ ، ص :٤٨

<sup>(</sup>٢) انظر : طبقات الحنابلة : ٢٩/١ .

<sup>(</sup>٣) إبطال التأويلات لأخبار الصفات (ق: ٢١٣/ب). وهذه الرواية ذكرها ابن تيمية وأوضع مصدرها وهو كتاب السنة للخلال.

انظر مجموع الفتاوى : ٤٩٦/٥ . وقد وجدتها بعد عند الخلال ( ق : ١٥٧/أ )بلفظ مقارب .

<sup>(</sup>٤) انظر الرواية بأكملها ض: ٢٧٧ من هذا البحث وهي في اجتماع الجيوش الإسلامية، ص: ٨٣. (٥) قال عنه أبو بكر الخلال: عنده عن أبي عبد الله مسائل صالحة ، حسان مشبعة . سأل عنها أبا عبد

۳۲۰ – وقد سئل عن قول ابن المبارك: ربنا على العرش بحد<sup>(۱)</sup> ما
 معنى الحد ؟ قال: لا أعرفه والأحاديث بغير تحديد ولا تكييف.

٣٢٩ - ونقل الأثرم (٢) أنه قيل له : يحكى عن ابن المبارك أنه قال : ربنا على العرش (٢) بحد فقال أحمد : هكذا هو عندنا (٤) .

٣٧٧ – ونقل المروذى أنه ذكر له قول ابن المبارك: نعرف الله على العرش بحد. فقال أحمد: بلغنى ذلك، وأعجبه (٤).

### التعليق:

تقدم الكلام عن العرش وذكر الآيات الدالة عليه وأن الله سبحانه وتعالى ذكر في سبع منها استواءه عليه .

والقول: بأن الله عز وجل مستو على العرش بذاته حقيقة استواء يليق بجلاله لا على معنى القعود والمماسة وإنما على معنى العلو والارتفاع والبينونة من الخلق هو: مذهب السلف.

وما تقدم ذكره من الآيات والأحاديث في: العلو ، والعرش . دلائل واضحة على صحة هذا الاعتقاد .

وأيضا: روى أبو بكر الخلال فى: « السنة » عن قتادة بن النعمان أنه سمع النبى صلى الله عليه وسلم يقول: « لما فرغ الله من خلقه استوى على عرشه ».

<sup>(</sup>١) انظر : الأسماء والصفات للبيهقي ص : ٤٢٧ ، والسنة لعبد الله بن أحمد ص : ١٣ .

<sup>(</sup>٢) هو : أحمد بن محمد بن هائئى ، أبو بكر الأثرم . ثقة . من كبار أصحاب الإمام أحمد . انظر : ط/الحنابلة ١٦/١ وهذه الرواية فى طبقات الحنابلة ٢٦٧/١ عن الأثرم : قال حدثنى محمد بن إبراهيم القيسى قال : قلت لأحمد : يحكى عن ابن المبارك ... والقيسى : قال عنه ابن أبى يعلى : نقل عن الإمام أحمد أشياء . وذكر له هذه الرواية فقط .

<sup>(</sup>٣) الروايتان والوجهان لأبي يعلى ( ق : ٢٤٩/أ ) .

<sup>(</sup>٤) إبطال التأويلات ( ق : ٢١٣/أ ) .

قال الذهبي : رواته ثقات<sup>(۱)</sup> .

قال الدارمى: « فالله تبارك وتعالى فوق عرشه فوق سماواته ، بائن من خلقه ، فمن لم يعرفه بذلك لم يعرف إلهه ، الذى يعبد وعلمه من فوق العرش بأقصى خلقه وأدناهم واحد لا يبعد عنه شيء ﴿ لا يعزب عنه مثقال ذرة فى السموات ولا في الأرض ﴾ (٢).

سبحانه وتعالى عما يصفه المعطلون علوا كبيرا<sup>69</sup>.

ويقول الحافظ الصابونى: ويعتقد أهل الحديث ويشهدون أن الله سبحانه وتعالى فوق سماواته على عرشه كما (أخبر) به فى كتابه، يثبتون من ذلك ما أثبته الله تعالى ويؤمنون به ويصدقون الرب جل جلاله فى خبره ويطلقون ما أطلقه سبحانة وتعالى من استوائه على العرش<sup>(٤)</sup>. اه

وقد مر بنا قول مالك عندما سئل عن الاستواء .

وكذا روى عن ربيعة الرأى – لما سئل عن قوله تعالى : ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ قال: الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول ومن الله تعالى الرسالة وعلى الرسول صلى الله عليه وسلم البلاغ وعلينا التصديق (°). اه.

ومجمل الروايات عن أحمد تفيد إثبات هذه الصفة إثباتا مطلقا .

يقول القاضي أبو يعلى ابن الفراء:

«... ذكر أبو الحسن التميمي أن هذا الاستواء لا بمعنى المماسة للعرش ... وما ذكره أبو الحسن التميمي أصح . وهو أشبه بكلام أحمد لأن من نقل عن أحمد نقل الاستواء مطلقا من غير ذكر مماسة ، ولأن هذا مذهبه في

<sup>(</sup>١) انظر : العلو للذهبي ص : ٥٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة سبأ /۲ .

<sup>(</sup>٣) الرد على الجهمية ص: ٢٧١ ضمن عقائد السلف.

<sup>(</sup>٤) انظر : عقيدة السلف وأصحاب الحديث ص : ١٠٩ ضمن مجموعة الرسائل المنيرية .

<sup>(</sup>٥) انظر : العلو للذهبي ضِ : ٩٪ واجتماع الجيوش الإسلامية ص: ٧٥ .

 <sup>(</sup>٦) هو عبد العزيز بن الحارث ، صنف في الأصول والفروع والفرائض ، توفى سنة إحدى وسبعين وثلاث
 مئة . انظر : ت/بغداد ٢٦١/١٠ ، والبداية والنهاية ٢٩٨/١١ ، وطبقات الحنايلة ٢٩٨/١ .

الصفات وأنها تمر كما جاءت . والذى ورد فى القرآن والأخبار الاستواء مطلقا فيجب أن يحمل على ذلك الإطلاق<sup>(۱)</sup>. اهـ .

وبعد هذا الإيضاح الموجز لمذهب السلف في الاستواء . أتطرق الآن إلى المعطلة الذين أنكروا أن يكون الله جل وعلا مستويا على عرشه بذاته حقيقة وسأورد بعض ادعاءاتهم ليتضع بطلانها . فأقول وبالله التوفيق .

إن أول من أنكر الاستواء وأوله بالاستيلاء هو : الجعد بن درهم .

يقول ابن تيمية: إن أول من حفظ عنه أنه قال هذه المقالة في الإسلام – أعنى أن الله سبحانه وتعالى ليس على العرش حقيقة وأن معنى استوى بمعنى استولى ونحو ذلك – هو الجعد بن درهم وأخذها عنه الجهم بن صفوان ، وأظهرها فنسبت مقالة الجهمية إليه (٢).

ويقول ابن القيم مفندا هذا الادعاء وغيره :

«... في قوله: ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ في سبع آيات من القرآن حقيقة عند جميع فرق الأمة إلا الجهمية ومن وافقهم (الله فإنهم قالوا: هو مجاز ثم اختلفوا في مجازه والمشهور عنهم ما حكاه الأشعرى عنهم (الله وبدعهم وضللهم فيه بمعنى استولى أى ملك وقهر وقالت فرقة منهم: بل معنى قصد وأقبل على خلق العرش. وقالت فرقة أخرى: بل هو مجمل في مجازاته يحتمل خمسة عشر وجها كلها لا يعلم أيها المراد إلا أنا نعلم انتفاء الحقيقة عنه بالعقل.

هذا الذي قالوا باطل من اثنين وأربعين وجها :

 <sup>(</sup>۱) الروایتان والوجهان (ق: ۳٤٩/أ) وانظر ما بعدها . وكذا انظر : إبطال آلتأویلات (ق: ۳۱۳ – ۲۱۳) (ق: ۳٤۴ – ۲۱۳) .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ۲۰/۵.

<sup>(</sup>٣) انظر : شرح الأصول الخمسة ص : ٢٢٦ ، والأسماء والصفات للبيهقى ص : ٤١٠–٤١٠، والإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد للجويني ، إحياء علوم الدين للغزالي ١٠٨/١، مشكل الحديث لابن فورك ص : ١٤٦، ، مجموع الفتاوى لابن تيمية ٣٨٦/٥.

<sup>(</sup>٤) انظر : الإبانة عن أصول الديانة ص : ٤٨ - ٤٩ .

أحدها : أن لفظ الاستواء في كلام العرب الذي خاطبنا الله تعالى بلغتهم وأنزل بها كلامه نوعان : مطلق ومقيد .

فالمطلق: مالم يوصل معناه بحرف مثل قوله: ﴿ وَلَمَا بُلَّغُ أَشَدُهُ واستوى ﴾(١) وهذا معناه كمل وتم ، يقال : استوى النبات واستوى الطعام .

والمقيد: فثلاثة أضراب: أحدها : مقيد بإلى كقوله : ﴿ ثم استوى الى السماء ﴾ (٢) واستوى فلان

على السطح وإلى الغرفة . وقد ذكر سبحانه هذا المعدى بإلى في موضعين في كتابه في ( سورة ) البقرة في قوله تعالى : ﴿ هُوَ الذِّي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضُ جَمِيعًا ثم استوى إلى السماء ﴾(٢) .

والثاني : في سورة فصلت (٢) ﴿ ثم استوى إلى السماء وهي دخان ﴾ . وهذا بمعنى العلو والأرتفاع بإجماع السلف .

والثانى : مقيد بعلى كقوله تعالى : ﴿ لتستووا على ظهوره ﴾ (٥) وقوله ﴿ واستوت على الجودى ﴾ (١) وقوله ﴿ فاستوى على سوقه ﴾ (٧) وهذا أيضا معناه العلو والارتفاع والاعتدال بإجماع أهل اللغة .

الثالث : المقرون بواو مع التي تعدى الفعل إلى المفعول معه نحو استوى الماء والخشبة بمعنى ساواها .

سورة القصص /١٤/. (1)

سورة فصلت /١١ (1) **(T)** في الأصل : السجدةُ والصواب ما أثبت . ورقم الآية /١١ .

<sup>(1)</sup> مبورة الزخرف /١٣٪. (°)

آسورة هود /٤٤ . (1)

أسورة الفتح /٢٩ . **(Y)** 

وهذه معانى الاستواء المعقولة فى كلامهم ليس فيها معنى استولى البتة ولا نقله أحد من أثمة اللغة الذين يعتمد قولهم ، وإنما قاله متأخرو النحاة ممن سلك طريق المعتزلة والجهمية (١) . اه .

واستواء الله على عرشه الوارد في الآيات جاء مقيدًا « بعلى » فلا يصح إلا أن يكون على معنى العلو أو الارتفاع<sup>(٢)</sup> .

ثم إنه ظهر مقابل هؤلاء النفاة : المشبهة كالكرامية الذين غلوا فى الإثبات وقالوا : إن الله عز وجل مماس للعرش (٢) .

يقول ابن تيمية: فإنه إذا قال القائل: لو كان الله فوق العرش للزم إما أن يكون أكبر من العرش أو أصغر أو مساويا . وكل ذلك من المحال ونحو ذلك من الكلام: فإنه لم يفهم من كون الله على العرش إلا ما يثبت لأى جسم كان على أى جسم كان ، وهذا اللازم تابع لهذا المفهوم . أما استواء يليق بجلال الله ويختص به فلا يلزمه شيء من اللوازم الباطلة التي يجب نفيها ، كما يلزم من سائر الأجسام .

وقوله: إذا كان مستويا على العرش فهو مماثل لاستواء الإنسان على السرير أو الفلك ، إذ لا يعلم الاستواء إلا هكذا فإن كليهما مثل وكليهما عطل حقيقة ما وصف الله به نفسه .

وامتاز الأول : بتعطيل كل اسم للاستواء الحقيقي .

وامتاز الثانى : بإثبات استواء هو من خصائص المخلوقين .

<sup>(</sup>۱) هذا أحد الأوجه الاثنتين والأربعين . انظرها جميعها في مختصر الصواعق المرسلة ١٣٦/٣ – ١٥٢ ، وانظر في نقض هذا الادعاء أيضا: الإبانة للأشعري ص : ٤٨ – ٤٩ ، والأسماء والصفات للبيهقي ص : ٤١ - ٤٩ ، والأسماء والصفات للبيهقي

<sup>(</sup>٧) وبَهذاً فسر السلف الاستواء . انظر : فتح البارى ٤٠٣/١٣ ، وغاية الأمانى في الرد على النبهانى . ١/١٠ ،والإتقان للسيوطي ٧٠٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر : مقالاًت الإسلاميين ٢٨٤/١ – ٢٨٥ ، الفرق بين الفرق للبغدادي ص : ٣١٥ .

والقول الفاصل: هو ما عليه الأمة الوسط: من أن الله مستو على عرشه استواء يليق بجلاله، ويختص به فكما أنه موصوف بأنه بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير، وأنه سميع بصير ونحو ذلك (١).

# قول الإمام أحمد في صفة النزول

### قال القاضي أبو يعلى بن الفراء:

٣٢٣ - في رواية ابن منصور (٢٠) وقد سأله : ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة حين يبقى ثلث الآخر إلى السماء الدنيا . أليس تقول بهذا الحديث .

قال أحمد: صحيح.

٣٧٤ – وقال أحمد بن الحسين بن حسان (٢٠ : قيل لأبي عبد الله إن الله تبارك وتعالى ينزل إلى السماء الدنيا كل ليلة . قال : نعم . قيل له : وفي شعبان كما جاء الأثر . قال : نعم .

٣٢٥ - وقال يوسف بن موسى (١): قيل لأبى عبد الله: إن الله ينزل
 إلى السماء الدنيا كيف شاء من غير وصف. قال: نعم.

٣٢٦ – وقال حنبل: قلت لأبي عبد الله ينزل الله عز وجل إلى السماء الدنيا قال: نعم. قلت: نزوله بعلمه أم بماذا فقال: اسكت عن هذا وغضب وقال: مالك ولهذا أمض الحديث على ما روى (٥). اه.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ٥/٧٠ – ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) إسحاق بن منصور الكوسج.

 <sup>(</sup>٣) قال أبو بكر الحلال: رجل جليل روى عن أبى عبد الله مسائل حسان جدا . وقال الحطيب:
 ثقة مشهور . ت/بغداد ١/٠٤ ، وطبقات الحنابلة ٣٩/١ .

<sup>(</sup>٤) القطان تقدم ص له ٣٢٨.

<sup>(</sup>٥) إبطال التأويلات ( ق : ١٣٤/ب – ق : ١٣٥/أ ) ورواية الكوسج أخرجها الآجرى في الشريعة ص : ٣١٥.

وفى كتاب السنة للإمام أحمد قال :

٣٢٧ − وينزل كل ليلة إلى سماء الدنيا كيف يشاء ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾(١) (٢).

### التعليق:

أحاديث النزول صحاح فقد روى البخارى (٢) ومسلم عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر يقول: من يدعونى فأستجيب له، من يسألنى فأعطيه، من يستغفر فأغفر له ».

وفى بعض الروايات : حين يمضى ثلث الليل الأول، وفى أخرى: إذ مضى شطر الليل أو ثلثاه .

قال الترمذى : بعد أن ذكر رواية أبى هريرة . « حين يمضى ثلث الليل الأول » .

وفى الباب عن على بن أبى طالب وأبى سعيد ورفاعة الجهنى وجبير بن مطعم وابن مسعود وأبى الدرداء وعثمان بن أبى العاص<sup>(٥)</sup>.

وحديث أبى هريرة حديث حسن صحيح .

وقد روى هذا الحديث من أوجه كثيرة عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم وروى عنه أنه قال: « ينزل الله عز وجل حين يبقى ثلث الليل الآخر » وهو أصح الروايات (١٦). اه.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى /١١ .

 <sup>(</sup>٢) شذرات البلاتين ص: ٤٩ وكذا عند الإصطخرى. انظر طبقات الحنابلة ٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢٩/٣.

<sup>(</sup>٤) في الصحيع ٢١/١٥.

<sup>(</sup>o): انظر : أحاديث النزول عن الصحابة المشار إليهم وغيرهم في كتاب النزول للدارقطني من ص : ٨٩ – ١٥٤ .

<sup>(</sup>٦) سنن الترمذي ٣٠٧/٢ – ٣٠٩ .

قلت : والإجماع منعقد على أن أصح الروايات هي رواية الثلث الأحير كما ذكر ابن تيمية .

وقد ذكر بعض العلماء أوجها للجمع بين هذه الروايات (٢٠).

أما النزول في النصف من شعبان : فقد روى عن عدة من الصحابة من

عن أبى بكر الصديق رضى الله تعالى عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « ينزل الله تبارك وتعالى ليلة النصف من شعبان إلى السماء الدنيا فيغفر لكل نفس إلا إنسان في قلبه شحناء أو مشرك بالله عز وجل » .

قال الألبانى : حديث صحيح ، وإسناده ضعيف بعبد الملك بن عبد الملك والمصعب بن أبى ذئب لا يعرفان كما في الجرح والتعديل (٥) .

<sup>(</sup>۱) - شرح حديث النزول صلُّ :۱۰۲ – ۱۰۳ .

<sup>(</sup>٢) - انظر : مختصر الصواعق ألمرسلة لابن القيم ٢٣٣/٢ ، ومسلم بشرح النووى وفتح البارى ٣١/٣

<sup>(</sup>٣) في السنة ١/٢٥٢ .

<sup>(</sup>٤) في النزول ص : ١٥٦ – ١٥٧ .

<sup>.</sup> T.V - T.7/1/E (0)

بل قال البخارى فى الأول منهما: فى حديثه نظر . يعنى هذا كما فى الميزان . فقول المنذرى لا بأس بإسناده . فيه تساهل ظاهر . ومثله الهيثمي<sup>(۱)</sup> .

وعبد الملك بن عبد الملك ذكره ابن أبى حاتم فى الجرح والتعديل و لم يضعفه وبقية رجاله ثقات ... وإنما صححت الحديث لأنه روى عن جمع من الصحابة بلغ عددهم عندى الثمانية ... وقد خرجت أحاديثهم فى الصحيحة (٢)(٢) اه .

قلت: وقد رواه الدارقطني في كتاب « النزول » عن ستة من الصحابة وهم: أبو بكر الصديق ومعاذ بن جبل وأبو ثعلبة الخشني وكثير بن مرة الحضرمي وعائشة وأبو موسى الأشعري<sup>(٤)</sup>.

والأحاديث بصفة عامة صريحة في إثبات النزول . وقد أوله البعض ورأى آخرون أنه من المتشابه الذي يجب السكوت عنه . والحق إثباته وفق الحديث . والله تعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) ِ في مجمع الزوائد ٨/٥٦ ..

<sup>(</sup>۲) برقم ۱۱٤٤.

<sup>(</sup>٣) انظر : السنة لابن أبي عاصم ٢٢٣/١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : النزول للدارقطني من ص : ١٥٥ – ١٧٣ وقد جمع الروايات في هذه المسألة الشيخ حماد. ابن محمد الأنصاري في رسالة أسماها : إسعاف الخلان بما ورد في ليلة النصف من شعبان وهي مطبوعة .

## قول الإمام أحمد في صفة الإتيان والمجيء

قال أبو يعلى بن الفراء :

بأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة ﴾ (١) . ﴿ وجاء ربك والملك صفا يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة ﴾ (١) . ﴿ وجاء ربك والملك صفا صفا ﴾ (١) . فمن قال : إن الله لا يرى فقد كفر . وظاهر هذا أن أحمد أثبت مجىء ذاته لأنه احتج بذلك على جواز رؤيته وإنما يحتج بذلك على جواز رؤيته إذا كان الإتيان والمجىء مضافا إلى الذات (٢) .

#### التعليق :

روى البخارى (٤) ومسلم (٥) من حديث أبي سعيد الخدرى – وغيره – في حديث الرؤية : « ... قال : فيأتيهم الجبار في صورة غير صورته التي رأوه فيها أول مرة . فيقول : أنا ربكم . فيقولون أنت ربنا ... » الحديث واللفظ للبخارى .

وذكر أبو يعلى أن رواية أبى طالب تدل على إثبات أحمد للإتيان والمجيء . اهـ .

ولكن قد يقال : ليس فى هذه الرواية نص عن أبى عبد الله فى إثبات الإتيان والمجىء .

 <sup>(</sup>۱) سورة البقرة /۲۱۰ .
 (۲) سورة الفجر /۲۲ .

 <sup>(</sup>٣) إبطال التأويلات (ق ١٨٤).
 (٤) في الصحيح : ٣١/١٣.

 <sup>(</sup>۵) في الصحيح : ١٦٧/١ .

### والجواب :

أن مذهب الإمام أحمد في الصفات بصورة عامة: إثبات ما أثبته الله عز وجل لنفسه ، أو ما أثبته له نبيه صلى الله عليه وسلم - كما مر بنا في : « قول الإمام أحمد في الصفات » () - وهذه الصفة ثابتة بالكتاب والسنة . وقد أول البعض هذه الصفة . وقالوا في قول الله تعالى : ﴿ يوم يأتي ربك ﴾ أي : أمره . ﴿ وجاء ربك ﴾ أي :قدرته . وذكروا أن هذا هو مذهب الإمام أحمد . متمسكين بما جاء في رواية حنبل بن إسحاق : « أنهم لما احتجوا عليه في المحنة بقول النبي صلى الله عليه وسلم : « تجيء البقرة وآل عمران كأنهما غمامتان أو غيايتان ، أو فرقان من طير صواف ه ()) ، وقالوا له : لا يوصف بالإتيان والمجيء إلا مخلوق . فعارضهم أحمد بأن المراد به مجيء ثواب البقرة وآل عمران ... ثم عارضهم بقوله تعالى : ﴿ هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام ﴾ قال : قيل : إنما يأتي أمره ()) .

قال ابن تيمية: هكذا نقل حنبل، ولم ينقل هذا غيره ممن نقل مناظرته في المحند الله بن أحمد وصالح بن أحمد والمروذى وغيره (٤).

يقول ابن القيم معلقا على هذه الرواية :

اختلف فيها أصحابه على ثلاث طرق:

أحدها: أنها غلط عليه (٥) فإن حنبل تفرد بها عنه وهو كثير المفاريد المخالفة للمشهور من مذهبه . وإذا تفرد بما يخالف المشهور عنه فالخلال وصاحبه عبد العزيز لا يثبتون ذلك رواية . وأبو عبد الله بن حامد وغيره يثبتون ذلك

<sup>(</sup>١) انظر: ص: ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه . انظر ص : ٢١٨ .

 <sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى لابن تيمية : ۳۹۸/۵ – ۳۹۹ ،وانظر : الأسماء والصفات للبيهقى والروايتين والوجهين لأبى يعلى (ق: ۲۶۹/ب – ۲۰۰/أ) ، والفصل في الملل لابن حزم : ۱۷۳/۲ ، والبداية والنهاية : ۲۱۷/۱۰ .

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ٥/٣٩٩.

<sup>(</sup>٥) قال أبو إسحاق بن شاقلا : هذا غلط من حنبل لاشك فيه . إبطال التأويلات (ق : ٨٦/ب)

رواية والتحقيق أنها رواية شاذة مخالفة لجادة مذهبه هذا إذا كان ذلك من مسائل الفروع فكيف في هذه المسألة .

وقالت طائفة أخرى: بل ضبط حنبل ما نقله وحفظه . ثم اختلفوا فى تخريج هذا النص فقالت طائفة منهم: إنما قاله أحمد على سبيل المعارضة لهم . فإن القوم كانوا يتأولون فى القرآن من الإتيان والمجىء بمجىء أمره سبحانه . و لم يكن فى ذلك مايدل على أن من نسب إليه المجىء والإتيان مخلوق فكذلك وصف الله سبحانه كلامه بالإتيان والمجىء هو مثل وصفه نفسه بذلك فلا يدل على أن كلامه مخلوق بحمل مجىء القرآن على مجىء ثوابه كما حملتم مجيئه سبحانه وإتيانه على مجىء أمره وبأسه . فأحمد ذكر ذلك على وجه المعارضة والإلزام لخصومه بما يعتقدونه فى نظير ما احتجوا به عليه لا أنه يعتقد ذلك والمعارضة لا تستلزم اعتقاد المعارض صحة ما عارض به

وقالت طائفة أخرى: بل ثبت عن أحمد بمثل هذا رواية فى تأويل المجىء والإتيان ونظائر ذلك من أنواع الحركة. ثم اختلفوا فى ذلك. فمنهم من قصد التأويل على هذا النوع خاصة وجعل فيه روايتين ومنهم من حكى روايتين فى باب الصفات الخبرية بالنقل والتخريج (١).

والرواية المشهورة من مذهبه ترك التأويل في الجميع . حتى إن حنبلا نفسه ممن نقل عنه ترك التأويل صريحا . فإنه لما سأله عن تفسير النزول هل هو أمره أم ماذا نهاه عنه .

<sup>(</sup>۱) انظر : مجموع الفتاوي لابُن تيمية ٥/٣٩٩، ٤٠٠ ، ١٥٦/٦.

وطريقة القاضى (۱) وابن الزاغونى (۲) تخصيص الروايتين بتأويل النزول ونوعه (۳) وطريقة ابن عقيل (۱) تعميم الروايتين لكل ما يمنع عندهم إرادة ظاهرة (۰)

وطريقة الخلال وقدماء الأصحاب: امتناع التأويل في الكل<sup>(۱)</sup> وهذه رواية إما شاذة أو أنه رجع عنها كما هو صريح عنه في أكثر الروايات وإما أنها إلزام منه ومعارضة لا مذهب وهذا الاختلاف وقع نظيره في مذهب مالك (۱) فإن المشهور عنه وعن أثمة السلف إقرار نصوص الصفات والمنع من تأويلها وقد روى عنه أنه تأول قوله: « ينزل ربنا » بمعنى نزول أمره وهذه الرواية لها إسنادان:

أحدهما: من طريق حبيب كاتبه وحبيب هذا غير حبيب ... بل هو كذاب وضاع باتفاق أهل الجرح والتعديل ولم يعتمد أحد من العلماء على نقله (^).

والإسناد الثالى: فيه مجهول لا يعرف حاله فمن أصحابه من أثبت هذه الرواية ومنهم من لم يثبتها. لأن المشاهير من أصحابه لم ينقلوا عنه شيئا من ذلك (٩).

<sup>(</sup>١) أبويعلي ابن الفراء .

 <sup>(</sup>۲) . هو : على بن عبيد الله من شيوخ الحنابلة ، مصنف ، توفى سنة سبع وعشرين وخمس معة . انظر :
 المنتظم ، ۳۲/۱ ، وسير أعلام النبلاء ١٩٥٩ / ١٠٥ .

<sup>: (</sup>٣) - انظر : مجموع الفتاوى ٥/١٥ ، ١٥٦/٦ .

<sup>(</sup>٤) على بن عقبل الظفرى ، المقرىء ، الفقيه الأصولى ، الواعظ ، المتكلم ، أبو الوفاء ، أحمد الأعلام . توفى ، سنة خمس مئة وثلاث عشرة . انظر ترجمته فى : البداية والنهاية ١٨٤/١٢ ، والمنتظم ٢١٢/٩ وشدرات الذهب ٥٣/٤ ، وذيل طبقات الحنابلة ١٤٢/١ ، والمنهج لأحمد ٢٥٢/٢ .

<sup>· (</sup>٥) انظر : مجموع الفتاوى ٣٩٧/، ٢٥٦/٦ .

<sup>(</sup>٦) وانظر المصدر السابق :٣٩٨/٥ .

<sup>(</sup>٧) وانظر المصدر السابق :٣٩٧/٥ ، ٤٠٢ .

 <sup>(</sup>۸) قال ابن حجر : حبیب بن أبی حبیب المصری ، کاتب مالك ، متروك كذبه أبو داود وجماعة
 . توفى سنة ثمان عشرة ومثين . تقریب ۱۶۹/۱ .

 <sup>(</sup>٩) مختصر الصواعق المرسلة ٢٦٠/٢ – ٢٦١ .

يقول ابن تيمية : ولا ريب أن المنقول عن أحمد يناقض هذه الرواية ويبين أنه لا يقول : إن الرب يجىء ويأتى وينزل أمره بل هو ينكر على من يقول ذلك()

ويقول أيضا: والصواب أن جميع هذه التأويلات مبتدعة لم يقل أحد من الصحابة شيئا منها . ولا أحد من التابعين لهم بإحسان وهي خلاف المعروف المتواتر عن أئمة السنة والحديث أحمد بن حنبل . وغيره من أئمة السنة (٢) . اه .

وقد بين ابن القيم بطلان هذه التأويلات من عشرة أوجه<sup>(٣)</sup>.

# قول الإمام أحمد في الحديث المروى عن النبي صلى الله عليه وسلم: أن الله خلق آدم على صورته

## ذكر أبو بكر الحلال في كتاب السنة :

٣٢٩ – عن إسحاق الكوسج أنه قال لأحمد : ﴿ لَا تَقْبَحُوا الوجَّهُ فَإِنَّ اللهِ خَلَقَ آدَمُ عَلَى صُورَتُهُ ﴾ أليس تقول بهذه الأحاديث . قال أحمد : صحيح .

وقال ابن راهویه: صحیح ولا یدعه إلا مبتدع أو ضعیف الرأی(؛).

• ٣٣ - وذكر أيضا عن يعقوب بن بختان أن أبا عبد الله أحمد بن حنبل سئل عن حديث النبى صلى الله عليه وسلم خلق الله آدم على صورته فقال: لا تفسره ما لنا أن نفسره كما جاء الحديث<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ٤٠١/٥ ، وانظر : ١٥٦/٦ .

<sup>(</sup>۲) شرح حدیث النزول ص : ۱۲

 <sup>(</sup>٣) انظر : تختصر الصواعق المرسلة ١٠٦/٣ – ١٠٩ .
 (٤) أخرجها ابن يطة في الإبانة الكبرى ( ق : ٢٠١ ) .

ونقلها القاضي أبو يعلى بن الفراء في إبطال التأويلات ( ق : ١/٤٨ )وابن حجر في فتح الباري

<sup>(</sup>٥) نقلها القاضى في إبطال التأويلات ( ق : ١/٤٨ ) .

٣٣١ - وأنا أبو بكر المروذى قال: قلت لأبى عبد الله كيف تقول في حديث النبى صلى الله عليه وسلم خلق الله آدم على صورته. قال: الأعمش يقول عن حبيب بن أبى ثابت عن عطاء عن ابن عمر (۱) قال: وقد رواه أبو الزناد عن الأعرج عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم على صورته فنقول كما جاء الحديث.

۳۳۲ – قال : وسمعت أبا عبد الله يقول : لقد سمعت الحميدى كالله على صورته فقال : من لا يحضر مسلميان بن عيينة فذكر هذا الحديث خلق الله على صورته فقال : من لا يقول بهذا فهو كذا وكذا يعنى من الشتم وسفيان ساكت لا يرد عليه شيئا .

۳۳۳ - قال المروذى: أظن أنى ذكرت لأبى عبد الله عن بعض المحدثين بالبصرة أنه قال قول النبى صلى الله عليه وسلم: خلق الله آدم على صورته. قال: على صورة الطين. قال: هذا جهمى. وقال: نسلم الخبر كما جاء (٢٠).

٣٣٤ – وعن أبى الطالب قال : سمعت أبا عبد الله يعنى أحمد بن حنبل يقول : من قال إن الله خلق آدم على صورة آدم فهو جهمى وأى صورة كانت لآدم قبل أن يخلقه (٤) .

۳۳۵ - وأنا أبو بكر المروذى: قال : سمعت أبا عبد الله قيل له: أى شيء أنكر على بشر بن السرى وأى شيء كانت قصته بمكة . قال : تكلم بشيء من كلام الجهمية فقال : إن قوما يحدون . قيل له : التشبيه فأوما برأسه

<sup>(</sup>١) راجع إبطال التأويلات (ق: ٥٦ ، ٦٠).

 <sup>(</sup>۲) هو عبد الله بن الزبير بن عيسى القرشى ، ثقة حافظ فقيه ، من أجل أصحاب ابن عيينة توفى
 سنة ۹۱۲هـ . تقريب ۱۰/۱ .

<sup>(</sup>٣) أحرجها ابن بطة في الكبرى ( ق : ٢٠١ ) .

 <sup>(</sup>٤) أخرجها ابن بطة في الكبرى (ق: ٢٠١) ونقلها القاضي أبو يعلى في إبطال التأويلات
 (ق: ٨٤/أ).

 <sup>(</sup>٥) أبو عمرو الأفوه ، بصرى سكن مكة ، وكان واعظا ، ثقة متقن ، طعن فيه برأى جهم ، ثم اعتذر وتاب . توفى سنة خمس أو ست وتسعين وعة . تقريب ٩٩/١ .

نعم . فقال : فقام به مؤمل حتى جلس فتكلم ابن عيينة في أمره حتى أخرج وأراه كان صاحب كلام<sup>(۱)</sup> .

### قال القاضي أبو يعلى بن الفراء :

۳۳۳ – وقد ذكر عبد الرحمن بن منده (۱) في كتاب الإسلام فقال: قال أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد بن فراس (۱) في كتابه عن حمدان بن على (قال : سمعت أحمد بن حنبل يقول : وسأله رجل فقال : يا أبا عبد الله الحديث الذي روى عن النبي صلى الله عليه وسلم : « إن الله خلق آدم على صورته » على صورة آدم قال : فقال أحمد بن حنبل : فأين الذي يروى : عن النبي (صلى على صورة آدم قال : فقال أحمد بن حنبل : فأين الذي يروى : عن النبي (صلى الله عليه وسلم ) إن الله تعالى خلق آدم على صورة الرحمن عز وجل وأى صورة كانت لآدم قبل أن يخلق (۱).

۳۳۷ – قال: وأنا على بن يحيى بن جعفر الإمام (١) قال: أنا الطبراني قال: سمعت عبد الله بن أحمد يقول: قال رجل لأبي أن فلانا يقول في حديث رسول الله: إن الله خلق آدم على صورته فقال: على صورة الرجل. قال أبي: كذب هذا قول الجهمية وأى فائدة في هذا

٣٣٨ – قال : وروى إسماعيل بن أحمد بن أسعد<sup>(^)</sup> في كتاب السنة عن عبد الله بن أحمد بن حنبل قال : كنا بالبصرة عند شيخ فحدثنا بحديث النبي :

(۱) هذه الروايات ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية نقلا عن كتاب السنة . انظر : نقض أساس التقديس ٢٢١/٣

 (۲) عبد الرحمن بن محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى بن منده ، محدث مصنف ،توفى سنة سبعين وأربع مئة .انظر : سير أعلام النبلاء : ٣٤٩/١٨ .

> ر) وران . (2) انظر رواية محمد بن عوف الطائي . طبقات الحنابلة ٣٣/١ .

(٤) الطر رواية محمد بن عوت الطاقي . طبقات الحنايلة ١١٦/١ . (٥) ابن عبد كويه ، محدث ثقة ، توفي سنة اثنتين وعشرين وأربع مئة . سير أعلام النبلاءِ ٧٨/١٧ .

(٦) الحافظ الثقة ، ألو القاسم سليمان بن أحمد ، صاحب المعاجم الثلاثة . توفى سنة ستين وثلاث مئة .
 سير أعلام النبلاء ١١٩/١٦ .

(٧) ذكرها ابن حجر في فتح البارى: ١٨٣/٥ بقوله: قال الطبراني في كتاب السنة حدثنا عبد الله
 ابن أحمد فذكره، وانظر رواية إبراهيم بن أبان الموصلي في طبقات الحنابلة: ٩٣/١.

(A) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

« إن الله عز وجل خلق آدم على صورته a فقال الشيخ : تفسيره خلقه على صورة الطين . فحدثت بذلك أبى رحمه الله تعالى فقال : هذا جهمى وقال هذا كلام الجهمية a

### التعليق :

روى البخارى (٢) ، ومسلم (٩) عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « حلق الله عز وجل آدم على صورته طوله ستون ذراعا ... الحديث » .

وروى مسلم (٤) عن ألى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « إذا قاتل أحدكم فليتجنب الوجه . فإن الله خلق آدم على صورته » .

وروى أحمد (°) وابن أبى عاصم (۱) وابن خزيمة (۲) والدارقطني (۱) عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « إذا ضرب أحدكم فليتجنب الوجه ولا يقل قبح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك فإن الله عز وجل حلق آدم على صورته ».

وروى ابن أبى عاصم (<sup>1</sup>) ، والدارقطنى (<sup>1</sup>) عن عبد الله بن عمر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا تقبحوا الوجه فإن الله عز وجل حلق آدم على صورته » .

<sup>(</sup>١) إبطال التأويلات ( ق ٥٥ – ٥٦ ) .

<sup>(</sup>٢) في الصحيح: ٢/١١.

<sup>(</sup>٣) في الصحيح: ٢١٨٣/٤.

 <sup>(</sup>٤) في الصحيح : ٢٠١٧/٤ .

<sup>(</sup>٥) في المسند : ٢١/٢٥ ، ٢٣٤ .

<sup>(</sup>٦) في السنة : ٢٢٠/١ .

<sup>(</sup>٧) في التوحيد : ص :٣٦ .

<sup>(</sup>٨) في الصفات : ص:٥٦ .

<sup>(</sup>٩) في السنة : ٢٢٩/١ .

<sup>. (</sup>١٠) في الصفات : ص:٥٦ .

وروى ابن أبى عاصم (۱) عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : «إذا قاتل أحدكم فليتجنب الوجه فإن الله تعالى خلق آدم على صورة وجهه » .

وروى ابن أبي عاصم (٢) وابن خزيمة (٢) والدارقطني :

عن عبد الله بن عمر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا تقبحوا الوجه فإن ابن آدم خلق على صورة الرحمن »

مما تقدم يتضح لنا أن الحديث جاء على لفظين : الأول : ( على صورته ) . وهو متفق عليه .

الثانى : « على صورة الرحمن ٥ . وهو مختلف فيه .

وقد صحح الإمام أحمد اللفظ الثانى ومنع التكييف والتشبيه ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ .

والإمام ابن خزيمة صحح اللفظ المتفق عليه وقال: « توهم بعض من لم يتحر العلم أن قوله: « على صورته » يريد صورة الرحمن عز ربنا وجل عن أن يكون هذا معنى الخبر بل معنى قوله « خلق آدم على صورته » الهاء في هذا الموضع كناية عن اسم المضروب والمشتوم ، أراد صلى الله عليه وسلم أن الله خلق آدم على صورة المضروب الذي أمر الضارب باجتناب وجهه بالضرب والذي قبح وجهه فزجر صلى الله عليه وسلم أن يقول ووجه من أشبه وجهك لأن وجه آدم شبيه وجه بنيه فإذا قال الشاتم لبعض بني آدم: قبح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك ووجه بنيه أشبه وجهك ووجه الله وجهك ووجه بنيه أشبه وجهك ووجه بنيه أشبه وجهك الذي وجوه بنيه

شبيهة بوجه أبيهم

<sup>(</sup>١) في السنة : ٢٧٧/١ = ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٢) في البينة : ٢/٨/١ - ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٢) في التوحيد : ص :٢٨

<sup>(</sup>٤) في الصفات : ص:١٤ .

<sup>(</sup>٥) التوحيد لابن خزيمة : ص ٣٧١ – ٣٨

أما اللفظ الثانى: والذى جاء فى حديث ابن عمر - فقد قال بعد أن روى الحديث: « والذى عندى فى تأويل هذا الحبر إن صح من جهة النقل موصولا فإن فى الحبر عللا ثلاثا: إحداهن: أن الثورى قد خالف الأعمش فى إسناده ، فأرسل الثورى ولم يقل عن ابن عمر . و الثانية: أن الأعمش مدلس لم يذكر أنه سمعه من حبيب بن أبى ثابت . والثالثة: أن حبيب بن أبى ثابت أيضا مدلس لم يعلم أنه سمعه من عطاء ... فإن صح هذا الحبر مسنداً فمعناه عندنا أن إضافة الصورة إلى الرحمن فى هذا الخبر إنما هو من إضافة الخلق إليه لأن الحلق يضاف إلى الرحمن لأن الله صورها (۱) ... فمعنى الحبر إن صح من طريق النقل مسنداً فإن ابن آدم خلق على الصورة التى خلقها الرحمن حين صور آدم ثم نفخ فيه الروح . ثم ذكر أدلته على صحة هذا التأويل . كما قال (۱) . قال الذهبى فى ترجمة حمدان بن الهيثم: وقد أتى بشىء منكر عن أحمد بن حنبل فى معنى قوله عليه الصلاة والسلام : « إن الله خلق آدم على صورته » زعم أنه قال : صور الله آدم قبل خلقه على تلك الصورة (۱) .

فأما أن يكون حلق الله آدم على صورته فلا . فقد قال تعالى : ﴿ لِيسَ كَمَثُلُهُ شَيء ﴾ ويدل على بطلان روايته هذه مارواه حمدان بن على الوراق ثم ذكر روايته السابقة (٤٠) .

قال الحافظ ابن حجر: « واختلف إلى ماذا يعود الضمير فقيل إلى دم أى خلقه على صورته التي استمر عليها إلى أن أهبط وإلى أن مات<sup>(٥)</sup>. دفعا لتوهم من يظن أنه لما كان في الجنة كان على صفة أخرى أو ابتدأ خلقه كما وجد لم ينتقل في النشأة كما ينتقل ولده من حالة إلى حالة (١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق : ص : ٣٨ .

 <sup>(</sup>۲) وتبعه على هذا التأويل المازرى . انظر مسلم بشرح النووى : ١٦٦/١٦ . ونحو هذا نقل الخطابى
 عن البعض . انظر : الأسماء والصفات للبيهقى ص : ٣٧١ .

<sup>(</sup>٣) راجع التوحيد : ص :٣٩ – ٤١ .

 <sup>(</sup>٤) انظر ما ذكره أبو يعلى ابن الفراء حول رواية ابن الهيثم هذه في إبطال التأويلات (ق: ٥٦).
 (٥) انظر : ميزان الاعتدال : ٦٠٢/١ – ٦٠٣.

<sup>(</sup>٦) وبهذا تأوله الخطابي . انظر : الأسماء والصفات للبيهقي ، ص :٣٧٠ .

وقيل للرد على الدهرية إنه لم يكن إنسان إلا من نطفة ولا تكون نطفة إنسان إلا من إنسان ولا أول لذلك فبين أنه خلق من أول الأمر على هذه الصورة وقيل للرد على الطبائعين الزاعمين أن الإنسان قد يكون من فعل الطبع وتأثيره وقيل للرد على القدرية الزاعمين أن الإنسان يخلق فعل نفسه . وقيل إن لهذا الحديث سببا حذف من هذه الرواية وأن أوله قصة الذي ضرب عبده فنهاه النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك وقال له إن الله خلق آدم على صورته .

وقيل الضمير لله وتمسك قائل ذلك بما ورد في بعض طرقه « على صورة الرحمن والمراد بالصورة الصفة . والمعنى أن الله خلقه على صفته من العلم والحياة والسمع والبصر وغير ذلك (١) وإن كانت صفات الله تعالى لا يشبهها شيء . اه (٢) .

وقال ابن حجر – أيضاً في موضع آخر – : واختلف في الضمير على من يعود فالأكثر على أنه يعود على المضروب لما تقدم من الأمر بإكرام الوجه ولولا أن المراد التعليل بذلك لم يكن لهذه الجملة ارتباط بما قبلها .

وقال القرطبي: أعاد بعضهم الضمير على الله متمسكا بما ورد في بعض طرقه « إن الله حلق آدم على صورة الرحمن » قال : وكان من رواه أورده بالمعنى متمسكا بما توهمه فغلط في ذلك .

وقد أنكر المازرى ومن تبعه صحة هذه الزيادة « على صورة الرحمن » ثم قال المازرى : وعلى تقدير صحتها فيحمل على ما يليق بالبارى سبحانه وتعالى . قال الحافظ ردا على المازرى في إنكاره صحتها :

قلت : الزيادة أخرجها ابن أبى عاصم فى السنة والطبرانى من حديث ابن عمر بإسناد رجاله ثقات .

<sup>(</sup>١) وهذا التأويل ذكره الرازى وقال: فيكون المعنى أن آدم عليه السلام امتاز عن ساأر الأشخاص والأجسام بكونه عالما بالمعقولات قادرا على استنباط الحرف والصناعات وهذه صفات شريفة مناسبة لصفات الله من بعض الوجوه.

<sup>(</sup>۲) فتح البارى : ۳/۱۱ ؛

فتعين إجراء ذلك على ما تقرر بين أهل السنة من إمراره كما جاء من غير اعتقاد تشبيه ، أو من تأويله على ما يليق بالرحمن جل جلاله . وزعم بعضهم أن الضمير يعود على آدم (١) أى على صفته أى خلقه موصوفا بالعلم الذى فضل به الحيوان وهذا محتمل ، وقد قال المازرى : غلط ابن قتيبة فأجرى هذا الحديث على ظاهره وقال : صورة لا كالصور . انتهى .

وقد أخرج البخارى فى الأدب المفرد وأحمد من طريق ابن عجلان عن سعيد عن أبى هريرة مرفوعا ﴿ لا تقولن قبح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك فإن الله خلق آدم على صورته ﴾ .

وهو ظاهر فى عود الضمير على المقول له ذلك . وكذلك أخرجه ابن أبى عاصم أيضا من طريق أبى رافع عن أبى هريرة بلفظ : « إذا قاتل أحدكم فليجتنب الوجه فإن الله خلق آدم على صورة وجهه ه (٢) . انتهى كلام ابن حجر .

قلت : ولا يخفي ما في بعض هذه التأويلات من بعد .

والذى يفهم من كلام الإمام أحمد تصحيح الحديث بلفظيه والسكوت عن تفسيره والنهى عن الخوض فيه . بل نكل علمه إلى الله عز وجل .

ومن أراد الاستزادة حول هذا الموضوع فليراجع ما كتبه شيخ الإسلام بن تيمية (٢) .

 <sup>(</sup>۱) وهو أحد تأويلات الرازى . وذكر له عدة أوجه . انظر : نقض أساس التقديس .
 (۲) فتح البارى : ۱۸۳/٥ .

 <sup>(</sup>٣) وذلك في نقض أساس التقديس . الجزء الثالث ( مخطوط ) .

## قول الإمام أحمد في المشبهة

قال القاضى أبو يعلى ابن الفراء:

وقد أنكر أحمد التشبيه فقال في رواية حنبل :

۳۳۹ – المشبهة تقول : بصر كبصرى ويد كيدى وقدم كقدمى ومن قال ذلك فقد شبه الله بخلقه .

• ٣٤٠ - وقال في رواية يوسف بن موسى : ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾(١).

وقال في رواية حنبل: ولا نزيل عنه صفة من صفاته لشناعات شنعت  $(7)^{(7)}$ .

ابن راذان قال: بلغني أن أحمد بن حنبل قرأ عليه رجل: ﴿ وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ﴾ (أ) . قال: ثم أوماً بيده . فقال له أحمد: قطعها الله قطعها الله قطعها الله ثم حرد وقام (٩) .

٣٤٢ - وذكر اللالكائي - بسنده - عن أبي نصر أحمد بن يعقوب

#### التعليق :

الإمام أحمد أثبت ما أثبته الله عز وجل لنفسه من صفات وكذا ما أثبته له نبيه محمد صلى الله عليه وسلم . وإثباته للصفات إنما كان على الوجه اللاثق

<sup>(</sup>١) إبطال التأويلات ( ق : ٢٤/ب ) .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر : ﴿ ق : ٢٦/أ ﴾ .

 <sup>(</sup>٣) هذه الروايات أخرجها الخلال في السنة ونقلها القاضى من المصدر المذكور . انظر : نقض أساس التقديس لابن تيمية : ٢٦٨/٢ . واجتماع الجيوش الإسلامية ص : ٨٣ .

المستيس مبن ليفيه . ١ ١٨/١٠ . والجهاع الجيوس الإسلامية ص : ١٨٠ . (٤) سورة الزمر : ٦٧ .

 <sup>(</sup>٥) شرح أصول أهل السنة : ٣٢٢/٣ . وقد تقدم ذكر هذه الرواية عند « قول الإمام أحمد في اليدين »
 ٣٢٧٠ .

بكمال الله وجلاله وعظمته من غير تشبيه ولا تكييف بل التزم بقول الله تعالى : ﴿ لِيسَ كَمَلُهُ شَيْء وهو السميع البصير ﴾ وأنكر على المشبهة كما أنكر على المعطلة . وأوضح أن الرد على من وقع في التشبيه لا يكون بنفي هذه الصفات وإنما بإثباتها على الوجه الذي تقدم .

يقول شارح الطحاوية: قال نعيم بن حماد: من شبه الله بشيء من خلقه فقد كفر ومن أنكر ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله نفسه ولا رسوله تشبيه. وقال إسحاق بن راهويه: من وصف الله فشبه صفاته بصفات أحد من خلق الله فهو كافر بالله العظيم. وقال: علامة جهم وأصحابه: دعواهم على أهل السنة والجماعة ما أولعوا به من الكذب أنهم مشبهة. بل هم المعطلة (۱)

ويقول في موضع آخر : وقوله : ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ رد على المشبهة وقوله : ﴿ وهو السميع البصير ﴾ رد على المعطلة . فهو سبحانه وتعالى موصوف بصفات الكمال ، وليس له فيها شبيه . فالمخلوق وإن كان يوصف بأنه سميع بصير – فليس سمعه وبصره كسمع الرب وبصره ، و لا يلزم من إثبات الصفة تشبيه ، إذ صفات المخلوق كا يليق به وصفات الخالق كا يليق به . ولا تنف عن الله ما وصف به نفسه وما وصفه به أعرف الخلق بربه وما يجب له وما يمتنع عليه ، وأنصحهم لأمته ، وأفصحهم وأقدرهم على البيان فإنك إن نفيت شيئا من ذلك كنت كافرا بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم ، وإذا وصفته بما كافرا به نفسه فلا تشبهه بخلقه ، فليس كمثله شيء . فإذا شبهته بخلقه كنت كافرا به (أن أيضاً : ومما يوضح هذا : أن العلم الإلهى لا يجوز أن يستوى أفراده فإن الله سبحانه ليس كمثله شيء ،فلا يجوز أن يمثل بغيره ولا يجوز أن يدخل هو وغيره تحت قضية كلية يستوى أفرادها ولهذا لما سلكت طوائف من المتفلسفة والمتكلمة مثل هذه الأقيسة في المطالب الإلهية – لم يصلوا بها إلى اليقين المتفلسفة والمتكلمة مثل هذه الأقيسة في المطالب الإلهية – لم يصلوا بها إلى اليقين

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة ألطحاوية ص : ١٢٠ – ١٢١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ص : ١٤٢ – ١٤٤ .

بل تناقضت أدلتهم ، وغلب عليهم بعد التناهي الحيرة والاضطراب ، لما يرونه من فساد أدلتهم أو تكافئها .

ولكن يستعمل في ذلك قياس الأولى ، سواء كان تمثيلا أو شمولا كما قال تعالى : ﴿ ولله المثل الأعلى ﴾ (١) . مثل أن يعلم أن كل كال للممكن أو للمحدث ، لا تقص فيه بوجه من الوجوه ، وهو ماكان كالا للوجود غير مستلزم للعدم بُوجه : فالواجب القديم أو لي به . وكل كال لا نقص فيه بوجه من الوجوه ، ثبت نوعه للمخلوق والمربوب المدبر–: فإنما استفاده من خالقه وربه ومدبره وهو أحق به منه . وأن كل نقص وعيب في نفسه ، وهو ما تضمن سلب هذا الكمال ، إذا وجب نفيه عن شيء من أنواع المخلوقات والممكنات والمحدثات – : ﴿ فإنه يجب نفيه عن الرب تعالى بطريق الأولى(٢)(٢).

١/ سورة النجل /١ . (٢) المصدر السابق ص: ١٢٢ وأنظر ص: ٢٣٧ ، ٥٨٧ ـ

<sup>(</sup>٣) وقد سبق الكلام على المشهبة عند ٥ قول الإمام أحمد في الصفات ٥ ص : ٢٧٦. وعند : أه قول الإمام أحمد في ٥ اليدين ٥ كم سبق الإشارة إلى المشبهة وقبح مسلكهم .

قول الإمام أحمد في الخلافة . ص : ٣٦٨

قول الإمام أحمد في خلافة أبي بكر الصديق رضي الله عنه . ص : ٣٦٩

قول الإمام أحمد في خلافة عثمان بن عفان رضي الله عنه . ص : ٣٧٨

قول الإمام أحمد في خلافة على بن أبي طالب . ص : ٣٨١

قول الإمام أحمد في التفضيل . ص : ٣٨٤

قول الإمام أحمد في الصحبة . ص : ٣٩٤

قول الإمام أحمد في فيما يجب نحو صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم. ص: ٣٩٥.

قُولَ الْإِمامُ أَحَد فيما وقع بين بعض أصحاب رسول الله رضوان الله عُليهم أجمعين .

س: ۳۹۹ .

قول الإمام أجمد فيمن يشهد له بالجنة . ص : ٤٠٢ .

قول الإمام أحمد في القطع للمعين بالجنة أو النار . ص : ٤٠٧ .

قول الإمام أحمد في يزيد بن معاوية . ص : ٤٠٨

قول الإمام أحمد في طاعة ولاة الأمر والواجب تجاههم . ص : ٣/٢ .

قول الإمام أحمد في قتال اللصوص . ص : ١٨/٢ .

قول الإمام أحمد في القتال دون الحرمات والأهل . ص : ٢٩/٢ .

قول الإمام أحمد في فيمن قاتل دون مال غيره . ص : ٢٤/٢ -

قول الإمام أحمد في الرجل يقاتل اللصوص مع علمه بأنه لا طاقة له بهم وقد يقتلوه . ٢٧/٢ .

ما أثر عن الإمام أحمد من حثه على عدم تعمد قتل اللصوص عند مواجهتهم ومحاولة الدفع قدر الإمكان دون القتل . ص : ۲۸/۲ .

ما أثر عن الإمام أحمد من التنبيه على عدم جواز الإجهاز على اللصوص ونحوه عند التمكن منهم وذلك لانتفاء العلة التي أباحت القتل ونحوه . ص : ٣٠/٢ . قول الإمام أحمد في مناشدة اللصوص قبل قتالهم . ص : ٣٣/٢ .

## قول الإمام أحمد في الخلافة

قال إسحاق بن إبراهيم بن هالى :

٣٤٣ - سمعت أبا عبد الله يقول في الحلافة : أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على (١)

\* الروايات عن الإمام أحمد في مثل هذا مستفيضة . وسيأتي ذكر لبعضها في مسائل التفضيل وممن نقلها عنه – إضافة إلى ما سيأتي – إسحاق الكوسج (١) وأبو داود السجستاني (١) وعبد الله بن أحمد بن حنبل (٤)

#### التعليق:

مسألة الخلافة من المسائل المهمة والتي لم أكن بحاجة إلى بحثها وتقريرها فلم يزل المسلمون يقرون بشرعية خلافة الصديق والفاروق وذى النورين حتى ظهر الروافض وأخذوا يبثون سمومهم في المجتمع الإسلامي باختلاق الأكاذيب وترويج العقائد الفاسدة والطعن في خلافة الثلاثة الراشدين. لكن هيهات أن يتحقق لهم ما أرادوا فقد انكشفت مقاصدهم الخبيثة وعرف المسلمون زيغهم ومخالفتهم للعقيدة الصحيحة.

<sup>(</sup>١) مسائل ابن هانئي : ٢/١٦٩ .

<sup>(</sup>٢) انظر : مسائل الكوسج ١٧٩/٢ .

 <sup>(</sup>٣) أنظر : مسائل أبى داواد ( ظ : ص ٢٦٠ وفي المطبوع ص ٢٧٧٠ ) .
 (٤) أنظر : السنة له ( ظ . ق : ٩٥/أ ، وه خ » ق : ١٨٨/ب – ١٨٨/أ ، و المطبه ع ص ٢٣٥ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر: السنة له ( ظ . ق : ٩٥/أ ، وه خ » ق : ١٨٨/ب – ١٨٩/أ ، وفى المطبوع ص : ٣٣٥ ) ، ومسائل عبد الله ص : ٤٤٠ .

وعده أيضا : أما الحلافة فيذهب إلى حديث سفينة . والحديث سيأتى ذكره وتخريجه في الصفحة التالية .

ولست في مقام بحث هذا الخطر العظيم الذي يشكله هؤلاء على العقيدة الصحيحة . فقد بذل علماء الإسلام قديما وحديثا جهودا كبيرة لتوضيح هذه المسائل<sup>(1)</sup> .

أعود وأقول: إن المسلمين في مختلف العصور والأزمنة على تيقن تام بشرعية خلافة الأربعة رضوان الله عليهم على الترتيب الذي تمت به خلافة كل منهم وهو الأمر الذي أوضحه السلف عند ظهور من خالف ذلك. والإمام أحمد قرر هذه المسألة وأنكر إنكاراً شديدا على من تكلم في خلافة أحد منهم.

وقد كان عدد سنين خلافتهم مما أخبر النبى صلى الله عليه وسلم به . ففى حديث سفينة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « خلافة النبوة ثلاثون سنة ثم يؤتى الله الملك من يشاء »(٢).

# قول الإمام أحمد في خلافة أبي بكر الصديق رضى الله عنه

### قال أبو بكر الحلال :

# # # الله قول النبي صلى الله عبد الله قول النبي صلى الله عليه الله قول النبي صلى الله عليه وسلم: « يؤم القوم أقرؤهم » (٢) . فلما مرض رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « قدموا أبا بكر يصلى بالناس » (٤) وقد كان في القوم من أقرأ من أبي بكر .

فقال أبو عبد الله : إنما أراد الخلافة (°).

<sup>(</sup>١) وسيأتى مزيد من الإيضاح عن عقائد الروافض عند ٥ قول الإمام أحمد فى الرافضة ٥ ص :٨٧٧ .

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبى عاصم فى السنة : ٥٤٨/٢ ، وأبو داود : ٥٣٦/٥ ، والترمذى : ٥٠٣/٤ وغيرهم . قال الترمذى : حديث حسن رواه غير واحد عن سعيد بن جهمان ولا نعرفه إلا من حديث سعيد. قلت : سعيد وثقه أحمد وابن معين وأبو داود وابن حبان . وأنكر الإمام أحمد على من تكلم فيه وصحح الحديث . انظر : السنة للخلال (ق : ٣٢/أ) وجامع بيان العلم لابن عبد البر ٢٢٥/٢ وتهذيب التهذيب : ١٤/٤ .

<sup>(</sup>٣) أُخرجه مسلم : ٢/٥/١ وأحمد : ١١٨/٤ من حديث أبي مسعود رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري : ٦٤/٢ ومسلم: ٣١١/١ عن عدد من الصحابة .

<sup>(</sup>٥) السنة ( ق : ٢٤٧أ ) وأخرجه ابن الجوزى في مناقب أحمد ص: ٢٠٩ بسنده عن أبي بكر المروذي به .

ونقل نحو هذا عن أحمد :

• ٣٤٥ - على بن مسعود: أنه سأل أبا عبد الله عن الإمامة من أحق. قال : أقرؤهم فإذا استووا فالصلاح عندى والله أعلم . قدم النبى صلى الله عليه وسلم أبا بكر فصلى بالناس ولم يكن أقرأهم وابن مسعود أعلمهم بكتاب الله فقال : ...إنما قدمه النبى صلى الله عليه وسلم من أجل الخلافة وهذا موضع تأويل .

صلى الله عليه وسلم: قدموا أبا بكر يصلى بالناس وهو خلاف حديث أبى مسعود عن النبى صلى الله عليه وسلم: قدموا أبا بكر يصلى بالناس وهو خلاف حديث أبى مسعود عن النبى صلى الله عليه وسلم: « يؤم الناس أقرؤهم » فقال: إنما قوله لأبى بكر عندى يصلى بالناس: للخلافة إنما أراد الخلافة بذلك وقد كان لأبى بكر فضل بين على غيره وإنما الأمر في القراءة فأما أبو بكر فإنما أراد به الخلافة ثم قال أبو عبد الله: ألا ترى أن سالما مولى أبى حذيفة كان مع خيار أصحاب رسول الله فكان يؤمهم لأنه جمع القرآن (١) وحديث عمرو بن سلمة أمهم للقرآن (١).

# ونقل عنه الإنكار على من خالف ذلك :

۳٤٧ - هارون بن عبد الله قال : لأبى عبد الله جاءنى كتاب من الرقة أن قوما قالوا : لا تقل إن أبا بكر خليفة رسول الله استخلفه . فغضب وقال : ما اعتراضهم فى هذا . يحفون حتى يتوبوا . قال له – أى هارون – أليس أبو برزة يقول لأبى بكر : يا خليفة رسول الله . قال : نعم هذا وغيره .

۳٤٨ - أبو بكر المروذى قال : سمعت أبا عبد الله يقول : يتكلمون في خلافته أو قال : خير البرية بعد النبي صلى الله عليه وسلم .

**٣٤٩ - أبو الحارث الصائغ قال**: قال أبو عبد الله: يجانبون ولا يجالسون ويبين أمرهم للناس<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر : في إمامة سالم للصَّحَابة فتلح الباري : ٧١٤/٢ .

<sup>(</sup>٢) الروايتان في السنة للخلال: ﴿ قُوْ رَبِّ ٤٠٠ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) انظر : هذه الروايات في السنة للخلال ( ق : ٤٠ ) .

#### التعليق :

أبو بكر الصديق رضى الله عنه هو أول الخلفاء الراشدين المهديين . ولا خلاف بين صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن تبعهم بإحسان على أحقيته بالخلافة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وشرعية ثبوتها له .

والخلافة : هل كان ثبوتها نصا وتوقيفا من رسول الله صلى الله عليه وسلم أم اختيارا أجمع عليه صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم : وقبل بحث هذه المسألة يجدر ذكر خبر بيعته رضوان الله عليه .

روى البخارى(١) في حديث طويل عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال : « وإنه قد كان من خبرنا حين توفى الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن الأنصار خالفونا واجتمعوا بأسرهم فى سقيفة بنى ساعدة وخالف عنا على والزبير ومن معهما واجتمع المهاجرون إلى أبي بكر فقلت لأبي بكر : يا أبا بكر انطلق بنا إلى إخواننا هؤلاء من الأنصار فانطلقنا نريدهم ، فلما دنونا منهم لقينا منهم رجلان صالحان فذكرا ما تمالاً عليه القوم فقالا : أين تريدون يا معشر المهاجرين ؟ فقلنا : نريد إخواننا هؤلاء من الأنصار . فقالا : لا عليكم أن لا تقربوهم ، اقضوا أمركم . فقلت : والله لنأتينهم . فانطلقنا حتى أتيناهم في سقيفة بني ساعدة ، فإذا رجل مزمل بين ظهرانيهم . فقلت : من هذا ؟ فقالوا : هذا سعد بن عبادة . فقلت : ماله ؟ قالوا : يوعك . فلما جلسنا قليلا تشهد خطيبهم فأثنى على الله بما هو أهله . ثم قال : أما بعد فنحن أنصار الله وكتيبة الإسلام وأنتم – معشر المهاجرين – رهط ، وقد دفت دافة من قومكم ، فإذا هم يريدون أن يختزلونا من أصلنا وأن يحضنونا من الأمر فلما سكت أردت أن أتكلم – وكنت قد زورت مقالة أعجبتني أريد أن أقدمها بين يدي أبي بكر وكنت أداري منه بعض الحد ، فلما أردت أن أتكلم قال أبو بكر على رسلك . فكرهت أن أغضبه ، فتكلم أبو بكر ، فكان هو أحلم منى وأوقر ، والله ما ترك من كلمة أعجبتني في تزويري إلا قال في بديهته مثلها أو أفضل منها حتى سكت : فقال : ما ذكرتم فيكم من

<sup>(</sup>١) في الصحيح: ١٤٥/١٢ .

خير فأنتم له أهل ، ولن يعرف هذا الأمر إلا لهذا الحي من قريش ، هم أوسط العرب نسبا ودارا . وقد رضيت لكم أحد هذين الرجلين فبايعوا أيهما شئم فأخذ بيدى ويد أبي عبيدة بن الجراح وهو جالس بيننا – فلم أكره مما قال غيرها ، كان والله أن أقدم فتضرب عنقى لا يقربنى ذلك من إثم أحب إلى من أن أتأمر على قوم فيهم أبو بكر . اللهم إلا أن تسول إلى نفسى عند الموت شيئا لا أجده الآن فقال قائل من الأنصار : أنا جذيلها المحكك وعذيقها المرجب . منا أمير ومنكم أمير يا معشر قريش . فكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى فرقت من الاختلاف ، فقلت : ابسط يدك يا أبا بكر فبسط يده فبايعته وبايعه المهاجرون ثم بايعته الأنصار ... (١) .

ثم بايعه الناس عامة<sup>(۲)</sup> .

ويجدر التنبيه إلى أن طعن الروافض فى خلافة الصديق والفاروق وذى النورين إنما هو مبنى على مزاعم وأكاذيب وأباطيل من صنع أيديهم .

ومن جملة أباطيلهم وأكاذيبهم الادعاء بأن الخلافة انتزعت من على وأنه هو الأحق بها بموجب الوصية المزعومة له .

وكلامهم هذا وأضح البطلان لا أساس له ولا أصل. وفيما صح عن على نفسه دلالة كافية على رده .

فقد روى مسلم (٢) وأحمد (١) وغيرهم عن أبى الطفيل قال: سئل على أخصكم رسول الله صلى الله على الله على الله على الله عليه وسلم بشيء. فقال: ما خصنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بشيء لم يعم به الناس كافة إلا ما كان في قراب سيفي هذا فأخرج صحيفة مكتوبا فيها: « لعن الله من ذبح لغير الله ولعن الله من سرق منار الأرض - ولعن الله من لعن والديه. ولعن الله من آوى محدثا ».

<sup>(</sup>۱) فنع الباری : ۱٤٤/۱۲ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : فتح البارئ : ۲۰۹/۱۳ ، والبداية والنهاية : ۳۰۱/۳
 (۳) في الصحيح : ۱۵۹۷/۳ .

ر) (٤) في المسند : ١١٨/١ .

وأبو الطفيل هو: عامر بن واثلة . ولد عام أحد ورأى النبى صلى الله عليه وسلم . توفى سنة عشر ومئة على الصحيح . وفى بعض الروايات قال : كنت عند على بن أبى طالب فأتاه رجل فقال : ما كان النبى صلى الله عليه وسلم يسر إليك . قال : فغضب وقال : ما كان النبى صلى الله عليه وسلم يسر إلى شيئا يكتمه الناس غير أنه حدثنى بكلمات أربع فذكر الحديث . ثم إن على بن أبى طالب كغيره من الصحابة عرف حق أبى بكر وفضله () وبايعه () وأقر له .

وروى البخارى (٤) عن عبد الله بن عباس أن على بن أبي طالب رضى الله عنه خرج من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فى وجعه الذى توفى فيه فقال الناس: يا أبا الحسن كيف أصبح رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقال: أصبح بحمد الله بارئا ، فأخذ بيده عباس بن عبد المطلب فقال له: أنت والله بعد ثلاث عبد العصا ، وإنى والله لأرى رسول الله صلى الله عليه وسلم يتوفى فى وجعه هذا ، إنى لأعرف وجوه بنى عبد المطلب عند الموت . اذهب بنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلنسأله فيمن هذا الأمر ؟ إن كان فينا علمنا ذلك . وإن كان في غيرنا علمناه فأوصى بنا فقال على : إنا والله لتن سألناها رسول الله صلى الله عليه وسلم فمنعناها لا يعطيناها الناس بعده وإنى والله لا أسألها رسول الله صلى الله عليه وسلم فمنعناها لا يعطيناها الناس بعده وإنى والله لا أسألها رسول الله صلى الله عليه وسلم . اه . هذا هو الواقع والحقيقة .

أما التأويلات والافتراءات فلا تغنى عن الحق شيئا .

يقول أبو نعيم الأصبهانى : فيقال للإمامية الطاعنين على المهاجرين والأنصار اجتماعهم على تقدمة الصديق رضى الله عنه : أكان اجتماعهم عليه على إكراه منه لهم بالسيف ، أو تأليف منه لهم بمال ، أو غلبة بعشيرة ، فإن الاجتماع لا يخلو من هذه الوجوه ، وكل ذلك مستحيل منهم لأنهم (أهل) المديحة والمروءة والدين والنصيحة ولو كان شيء من هذه الوجوه ، أو أريد واحد منهم على المبايعة كارها لكان ذلك منقولا عنهم ومنتشرا .

<sup>(</sup>١) تقريب التهذيب : ٣٨٩/١ .

<sup>(</sup>٢) سيأتي ذكر الروايات الصحيحة عن على في تفضيله للشيخين ص : ٣٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر : البداية والنهاية : ٧٤٩/٥ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح : ١٤٢/٨ .

فأما إذا أجمعت الأمة على أن لا إكراه ، والغلبة والتأليف غير ممكن منهم وعليهم ، فقد ثبت أن اجتماعهم لما علموا منه من الاستحقاق والتفضيل والسابقة وقدموه وبايعوه لما خصه الله تعالى به من المناقب والفضائل<sup>(۱)</sup>.

يقول ابن تيمية ... ولم يقل قط أحد إلى أحق بهذا الأمر منه لا قرشى ولا أنصارى ، فإن من نازع أولا من الأنصار لم تكن منازعته للصديق بل طلبوا أن يكون منهم أمير ومن قريش أمير ، وهذه منازعة عامة لقريش ، فلما تبين لهم أن هذا الأمر في قريش قطعوا المنازعة ... ثم بايعوا أبا بكر من غير طلب منه ولا رغبة بذلتهم ولا رهبة ، فبايعه الذين بايعوا الرسول تحت الشجرة والذين بايعوه لملا كانوا يهاجرون إليه والذين بايعوه لما كانوا يهاجرون إليه والذين بايعوه لما كانوا يسلمون من غير هجرة كالطلقاء وغيرهم ولم يقل أحد قط إني أحق بهذا من أبي بكر ولا قاله أحد في أحد بعينه إن فلانا أحق بهذا الأمر من أبي بكر وإنما قال من فيه أثر جاهلية عربية أو فارسية أن بيت الرسول أحق بالولاية لأن العرب في جاهليتها كانت تقدم أهل الرؤساء وكذلك الفرس يقدمون أهل بيت الملك في جاهليتها كانت تقدم أهل الرؤساء وكذلك الفرس يقدمون أهل بيت الملك غنص في على بل كان العباس عنده بحكم رأيه أولى من على (1) . اه

ولهذه المسألة جوانب متعددة والكلام فيها يطول وما ذكرته هنا – بإيجاز – هو مذهب الفرقة الناجية أهل السنة والجماعة ومن أراد الاستزادة فليراجعها في مظانها .

أعود إلى ما أشرت إليه آنفا من الخلاف في إمامة أبي بكر هل ثبتت بالنص أم بالاحتيار

وقد بحث القاضي أبو يعلى بن الفراء هذه المسألة على ضوء الروايات المنقولة عن الإمام أحمد ، فمما قاله :

<sup>(</sup>١). الإمامة ص : ٢١٤ – ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة : ٣٦٦/٣

قال أحمد في رواية المروذي وعلى بن سعيد والأثرم (١) لما مرض النبي صلى الله عليه وسلم قدم أبا بكر ليصلى بالناس وقد كان في القوم من هو أقرأ من أبي بكر وإنما أراد الحلافة فظاهر هذا من كلامه أنها ثبتت بالنص الحفي والإشارة (١). قلت : وعزى شارح الطحاوية هذا القول إلى الحسن البصرى وجماعة من أهل الحديث (١).

ومن أدلة أصحاب هذا القول: تقديم النبى صلى الله عليه وسلم له فى الصلاة مع وجود من هو أقرأ منه كما أشار إليه الإمام أحمد سابقا. وإن كان هناك من يرى أن فى تقديم النبى صلى الله عليه وسلم لأبى بكر دلالة على أنه أقرأهم لكتاب الله . اعتهادا على قول النبى صلى الله عليه وسلم « يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله » . والمشهور أن أبى بن كعب هو أقرأ الصحابة . فقد روى البخارى (1) عن عمر رضى الله عنه قال : أبى أقرؤنا .

وهذا لا يتعارض مع تقديم النبى صلى الله عليه وسلم لأبى بكر رضى الله عنه . بل فيه دلالة قوية على أفضلية الصديق رضوان الله عليه .

### ومن أدلتهم أيضا :

ما رواه البخارى (°) ومسلم (۱) من حديث أبي سعيد الحدرى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « ...ولو كنت متخذا خليلا من أمتى لاتخذت أبا بكر ، إلا خلة الإسلام ، لا يبقين في المسجد خوخة إلا خوخة أبي بكر » .

وأما من ذهب إلى ثبوتها بالنص الجلى فهم جماعة من أهل الحديث أيضا وهو ما نصره ابن حزم (٢٠) .

<sup>(</sup>١) هذه الروابات تقدمت : ٣٧١ .

<sup>(</sup>۲) الروايتان والوجهان : ( ق : ۲۵۳/ب ) .

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٥٣٣.

<sup>(1)</sup> في الصحيح : ٤٧/٩ .

<sup>(</sup>٥) في الصحيح : ٢٢٧/٧ .

<sup>(</sup>٦) في الصحيح: ١٨٥٤/٤.

<sup>(</sup>٧) في الملل والنحل ١٠٨/٤ .

ومما استدل به أصحاب هذا القول:

ما رواه البخاري(١) ومسلم(٢) عن جبير بن مطعم رضي الله عنه قال: أتت النبي صلى الله عليه وسلم امرأة فكلمته في شيء ، فأمرها أن ترجع إليه ، قالت : يا رسول الله أرأيت إنَّ جثت ولم أجدك – كأنها تريد الموت – قال : إن لم تجدینی فأتی أبا بکر .

وما رواه البخاري(٢) ومسلم(١) أيضاً عن عائشة رضى الله تعالى عنها قالت : قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه : « ادعي لي أبا بكر وأخاك ، حتى أكتب كتابا . فإنى أحاف أن يتمنى متمن ويقول قائل أنا أولى . ويأيى الله والمؤمنون إلا أبا بكر » هذا لفظ مسلم وفى لفظ البخارى ﴿ يأْبَى الله ويدفع المؤمنون » . هذا بعض أدلة من قال بثبوتها بالنص أما من ذهب إلى ثبوتها بالاختيار فهم جمهور العلماء وأهل الحديث والمتكلمون . ومما اعتمدوا عليه ما جاء في حبر بيعته في سقيفة بني ساعدة ففي مجرد اجتماع الأنصار دلالة واضحة على أنهم لا يعلمون نصا في الخلافة وإلا لما اجتمعوا في ذلك المكان . ثم ما جاء في الخبر من التحاور بين الأنصار وبين أبي بكر وعمر ومن معهما من المهاجرين وقول أبي بكر رضي الله عنه : « قد اخترت لكم أحد هذين الرجلين » . ما يؤيد ويرجح هذا القول ، فلو كان رضى الله عنه يعلم لنفسه عهدا ما قال ذلك . بل لو كان هناك عهد لعلمه المسلمون جميعا ولما اجتمعوا لاختيار خليفة كما مر

ومما احتجوا به أيضا : مارواه البخارى<sup>(٥)</sup> ومسلم<sup>(١)</sup> عن عبد الله بن عمر قال : قيل لعمر ألا

<sup>(</sup>١) في الصحيح : ١٠٦/١٣. (۲) في الصحيح: ٤/٢٥٨١ - ٧٥٨٨..

<sup>(</sup>٣) ف الصحيح: ٢٠٥/١٣.

<sup>(</sup>٤) في الصحيح : ١٨٥٧/٤ . ٠٠

<sup>(</sup>٥) في الصحيح : ٢٠٥/١٣ ...

تستخلف ؟ قال : إن أستخلف فقد استخلف من هو خير منى أبو بكر وإن أترك فقد ترك من هو خير منى رسول الله صلى الله عليه وسلم .

خلاصة القول: أن هذا هو القول الراجع فليس في الأحاديث التي استدل بها على النصية ما يقطع بذلك. وإن كان فيها دلالة واضحة – والله أعلم – على معرفة رسول الله صلى الله عليه وسلم بطريق الوحى من الله تعالى بأن أبا بكر سيخلفه في أمنه ، وأن المسلمين سيجتمعون عليه لما له من الفضائل.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : ... خلافة أبى بكر الصديق دلت النصوص الصحيحة على صحتها وثبوتها ورضا الله ورسول الله صلى الله عليه وسلم له بها . وانعقدت بمبايعة المسلمين له واختيارهم إياه اختيارا استندوا فيه إلى ما علموه من تفضيل الله ورسوله بها ، وأنها حق وأن الله أمر بها وقدرها وأن المؤمنين يختارونها وكان هذا أبلغ من مجرد العهد بها ، لأنه حينئذ يكون طريق ثبوتها العهد ، وأما إذا كان المسلمون قد اختاروه من غير عهد ودلت النصوص على صوابهم فيما فعلوه ورضا الله ورسوله بذلك كان ذلك دليلا على أن الصديق كان فيه من الفضائل التي بان بها عن غيره ما علم المسلمون به أنه أحقهم بالخلافة فإن ذلك لا يحتاج إلى عهد خاص (۱) . اه .

وقد تقدم قول القاضى أبى يعلى بن الفراء فى أن ظاهر كلام أحمد فى بعض الروايات عنه إلى ثبوتها بالنص الخفى والإشارة .

وفى كتابه مختصر المعتمد قال : وروى عن أحمد رحمه الله كلام يدل على أن خلافة أبى بكر ثبتت بالنص الخفى والإشارة (٢٠) .

وفى موضع آخر قال : وقد حكينا عن أحمد رضى الله عنه فى ذلك روايتين إحداهما بالاختيار والثانية بالنص<sup>(٣)</sup> .

<sup>(</sup>١) منهاج السنة : ١٤٠/١ – ١٤١ .

<sup>(</sup>۲) ص: ۲۲۳ .

<sup>(</sup>۳) ص: ۲۲۲ ،

ويرى ابن تيمية أن كلام أحمد يدل على انعقادها بالاختيار إذ يقول: والتحقيق فى خلافة ألى بكر وهو ااذى يدل عليه كلام أحمد أنها انعقدت باختيار الصحابة ومبايعتهم له . وأن النبى صلى الله عليه وسلم أخبر بوقوعها على سبيل الحمد لها والرضى بها ، وأنه أمر بطاعته وتفويض الأمر إليه ، وأنه دل الأمة وأرشدهم إلى بيعته . فهذه الأوجه الثلاثة : الخبر ، والأمر ، والإرشاد ثابت من النبى صلى الله عليه وسلم (١) .

# قول الإمام أحمد في خلافة عثمان بن عفان رضى الله عنه

#### قال أبو بكر أخلال :

• ٣٥٠ – أخبرنى محمد بن أبى هارون قال : قال حمدان بن على سمعت أبا عبد الله قال : ماكان في القوم أوكد بيعة من عثمان كانت بإجماعهم (٢)

« ونحو هذا نقل عنه :

٣٥١ - أبو الحارث الصائغ قال: قال أبو عبد الله: وهل يقدر أحد أن يطعن على خلافة عثمان وما رويت له من السوابق. وقال عبد الله: ولينا أعلاها ذا فوق (٣).

۳۵۷ – الفضل بن زياد أنه: سمع أبا عبد الله وذكر نوح بن أبى حبيب فقال: إن كان الذى قبل فى نوح بن أبى حبيب أنه يقدم عليا على عثمان فهذا أيضا بلاء أو نحو هذا (٤) ثم قال: كيف يقدم عليا على عثمان وهل كانت بيعة

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى : ٣٥/١٪ .

<sup>(</sup>٢) السنة : ( ق : ٥٤/أ )|.

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد في فضائل الصحابة : ١/٤٥٤ .
 (٤) - عند تنفر من الصحابة : ١٠٤٠ .

 <sup>(</sup>٤) نوح: ثقة . توفى سنة اثنتين وأربعين ومئتين . ولهذا كان أحمد يشك في صدور هذا منه . وقد وصفه
 ابن حجر بقوله سنى . تقريب : ٣٠٨/٢ .

ولا أصح منها وخليفة قتل ظلما لم يبهش إليهم بقصبة فجعل يقول هذا الكلام وهو مغضب شديد الغضب (١).

#### التعليق :

عثمان بن عفان رضى الله تعالى عنه الخليفة الراشد الثالث ذو النورين الشهيد المبشر بالجنة كانت خلافته سنة ثلاث وعشرين من الهجرة .

روى البخارى (٢) قصة بيعته في الحديث الطويل الذي فيه خبر استشهاد عمر بن الخطاب رضى الله عنه .

يقول راوى الحديث عمرو بن ميمون: ١ ... فقالوا: أوص يا أمير المؤمنين استخلف. قال: ما أجد أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر – أو الرهط – الذين توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو عنهم راض: فسمى عليا وعثان والزبير وطلحة وسعدا وعبد الرحمن، وقال: يشهدكم عبد الله بن عمر، وليس له من الأمر شيء – كهيئة التعزية له – فإن أصابت الإمرة سعدا فهو ذاك، وإلا فليستعن به أيكم ما أمر، فإنى لم أعزله عن عجز ولا خيانة ... فلما قبض خرجنا به فانطلقنا نمشى فسلم عبد الله بن عمر قال: يستأذن عمر بن الخطاب قالت أى عائشة – أدخلوه فأدخل، فوضع هنالك مع صاحبيه. فلما فرغ من دفعه اجتمع هؤلاء الرهط فقال عبد الرحمن: اجعلوا أمركم إلى ثلاثة منكم. فقال الزبير: قد جعلت أمرى إلى على. فقال طلحة: قد جعلت أمرى إلى عبد الرحمن بن عوف. فقال عبد الرحمن: أيكما وقال سعد قد جعلت أمرى إلى عبد الرحمن بن عوف. فقال عبد الرحمن: أيكما فأسكت الشيخان. فقال عبد الرحمن: أفتجعلونه إلى والله على أن لا آلو عن فأسكت الشيخان. فقال عبد الرحمن: أفتجعلونه إلى والله على أن لا آلو عن أفضلكم ؟ قالا: نعم. فأخذ بيد أحدهما فقال: لك قرابة من رسول الله صلى أفضلكم ؟ قالا: نعم. فالإسلام ما قد علمت فالله عليك لئن أمرتك لتعدلن لتعدلن لتعدلن الته عليه وسلم والقدم في الإسلام ما قد علمت فالله عليك لئن أمرتك لتعدلن لتعدلن الته عليه وسلم والقدم في الإسلام ما قد علمت فالله عليك لئن أمرتك لتعدلن

<sup>(</sup>١) انظر : الروايات السابقة في السنة للخلال : ( ق : ٤٥/أ ) .

<sup>(</sup>٢) في الصحيح: ٥٩/٧.

ولئن أمَّرت عثمان لتسمعن ولتطيعن . ثم خلا بالآخر فقال : مثل ذلك . فلما أخذ الميثاق . قال : ارفع يدك يا عثمان فبايعه فبايعله على، وولج أهل الدار فبايعوه .

وروى البخارى (۱) أيضاً عن المسور بن مخرمة : أن الرهط الذين ولاهم عمر اجتمعوا فتشاوروا فقال لهم عبد الرحمن : لست بالذى أنافسكم على هذا الأمر ولكنكم إن شئتم اخترت لكم منكم فلما ولوا عبد الرحمن مال الناس على عبد الرحمن يشاورونه تلك الليالى حتى إذا كانت الليلة التى أصبحنا منها فبايعنا عثمان – قال المسور – طرقنى عبد الرحمن بعد هجع من الليل فضرب الباب حتى استيقظت فقال : أراك نائما فوالله ما اكتحلت هذه الثلاث بكثير نوم ... فلما صلى للناس الصبح واجتمع أولئك الرهط عند المنبر فأرسل إلى من كان حاضرا من المهاجرين والأنصار ، وأرسل إلى أمراء الأجناد – وكانوا وافوا تلك الحجة مع عمر – فلما اجتمعوا تشهد عبد الرحمن ثم قال : أما بعد يا على إنى قد نظرت في أمر الناس فلم أرهم يعدلون بعثمان ...

والذى يستخلص من مجموع الروايات في بيعة عثمان رضى الله عنه أنها تمت بعد مشاورات مكثفة أجراها عبد الرحمن بن عوف مع أهل الرأى والمشورة . فقد كان رضى الله عنه مؤتمنا وقد بدل جهودا كبيرة في تلك الأيام الثلاث ليستخلص ما يراه الناس الأوفق فلما وجد إجماعهم على عثمان وتأكد من ذلك أعلنه في خلافة عثمان فهى أعلنه (٢). لذا نجد الإمام أحمد ينكر بشدة على من يتكلم في خلافة عثمان فهى كما قال : كانت بإجماعهم .

<sup>(</sup>١) ق الصحيح : ١٩٣/١٣ . .

<sup>(</sup>٢) انظر : البداية والنهاية : ١٤٥/٧

# قول الإمام أحمد في خلافة على بن أبي طالب رضى الله عنه

### قال أبو بكر الخلال:

الملك الميموني وحرب بن إسماعيل الكرماني وأبو داود السجستاني وأحمد بن المسين ويوسف بن موسى ومحمد بن يحيى ومحمد بن أحمد بن واصل وصالح ابن على الحلبي ويعقوب بن يوسف المطوعي ومحمد بن الحسن بن هارون المعنى قريب كلهم سمع أحمد بن حنبل يقول: أبو بكر وعمر وعثمان في التفضيل وأبو بكر وعمر وعثمان وعلى في الخلافة. قال عبد الله بن أحمد: التفضيل على ما قال سفينة وقال ابن عمر. وقال أحمد بن الحسين: الخلافة ثلاثون عاما. وقال محمد بن يحيى: من زعم أن عليا ليس إماما إلى أي شيء يذهب ألم يقم الحدود ألم يحج بالناس ألم ألم وأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقولون: يا أمير المؤمنين. وقال صالح بن على: لا يعجبني من يقف عن على في الخلافة (")

\* ٣٥٤ – وقد نقلت عن الإمام أحمد روايات كثيرة يؤكد فيها على خلافة على رضى الله عنه وأنه رابع الخلفاء الراشدين المهديين ويستدل على ذلك بأدلة متنوعة وينكر إنكارا شديد على من خالف فى ذلك ويبدعه ويأمر بمجانبته والروايات نقلها : أحمد بن الحسن الترمذي وإبراهيم بن الحارث وأبو بكر الأثرم

<sup>(</sup>١) كلهم ترجموا انظر فهرس تراجم نقلة المسائل.

<sup>(</sup>٢) ستأتى الروايات عنه في التفضيل ص : ٣٨٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر : السنة للخلال : ( ق : ٦١/ب ) .

وحنبل بن إسحاق<sup>(۱)</sup> وأبو طالب ويعقوب الهاشمي<sup>(۱)</sup> وأبو القاسم الجبل<sup>(۱)</sup> وأبو بكر المروذي<sup>(۱)</sup> وعلى بن زكريا التمار<sup>(۱)</sup> ومحمد بن مطهر المصيصي والحسن بن على بن الحسن وأحمد بن الحسين بن حسان<sup>(۱)</sup> وأبو الحارث الصائغ وصالح ابن أحمد بن حنبل ويعقوب الدورق<sup>(۱)</sup> وعبد الله بن أحمد بن حنبل<sup>(۱)</sup> وإسحاق ابن إبراهيم البغوى وحرب الكرماني<sup>(۱)</sup> وعبد الملك الميموني<sup>(۱)</sup> ومحمد بن أبى حسان ومحمد بن الحكم بن الأحول<sup>(۱)</sup> وأحمد بن زرارة المقرىء<sup>(۱)</sup> وإبراهيم بن

(۱). السنة للخلال : ( ق : ٢١٠/ب ) ومناقب الإمام أحمد لابن الجوزى : ص : ٢١٣ وشرح اعتقاد الإمام أحمد لابن شكر ص : ٧٠٥ .

(٢) السنة : ( ق ٦٢/أ ) :

(٣) هو : إسحاق بن إبراهيم . قال ابن أني يعلى : نقل عن الإمام أحمد أشياء اهـ وذكره الخطيب فقال

: سمع منصور بن أبى مزاحم وطبقته و لم يحدث إلا بشيء يسير وكان يذكر بالفهم ويوضف بالخفظ . توفى سنة إحدى وثمانين ومثنين ت/بغداد : ٣٧٨/٦، ط/الحنابلة : ١١٠/١، المنهج الأحمد

۲۷۳/۱ (٤) السنة للخلال : ( ق ٦٣/أ ) .

 (٥) هو : أبو الحسن القطيعي ، ثقة ، قال ابن أبي يعلى : نقل عن الإمام أحمد أشياء . توفى سنة سبع وستين ومئتين . ت/بغداد : ٢٨/١١ ، ط/الحنابلة : ٢٢٢/١.

رح) السنة للخلال : ( ق : ٦٣/ب )

(٧) المصدر السابق : ( ق : ٦٤٪ ) . حدد المدر الراب عدد : ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ م السنة لمد : ﴿ قَ نَ ٥٩٪ - وَفَ الْمُ

(٨) المصدر السابق: (ق: ١٤/أ - ١٤٠/ب) والسنة له: (ظف: ٩٥/أ - وق المطبوع ص: ٣٣٥).
 (٩) السنة للخلال: (ق: ١٤٠/ب).

(۱) المصدر السابق : ( ق م ۱۶٪) . وطبقات الحنابلة ۱/۲۱۵ . (۱۰)المصدر السابق : ( ق م ۱۶٪) ) . وطبقات الحنابلة ۱/۲۱۵ .

(١٠)المصدر السابق : ( ق ١/٦٥) ). وطبقات الحنابلة ١/٥١٦ . (١١)السنة للخلال : ( ق : ٦٥/أ ) .

(١١) السنة للحلال : ( في ا ١٠٠ ) . (١٢) قال عنه ابن أبي يعلى : روى عن الإمام أحمد وذكره ابن الجوزي فيمن حدث عن أحمد . ط/الحنايلة :

) قال عند ابن ابي يعني . روى عن الإمام أحمد ص: ١٢٥ ، غاية النهاية : ٥٤/١ . والرواية في طبقات الحنابلة بالرقم

سويد الأرمني (۱) ووريزة بن محمد الحمصي (۱) وهشام بن منصور (۱) ويعقوب بن يوسف أبو بكر المطوعي (۱) .

### التعليق :

على بن أبى طالب رضى الله عنه رابع الخلفاء الراشدين ، ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم المبشر بالجنة كانت خلافته سنة خمس وثلاثين من الهجرة .

روى أبو بكر الخلال (٥) - بإسناد جيد - عن محمد بن الحنفية قال : كنت مع على رحمه الله وعنمان محصور قال : فأتاه رجل فقال : إن أمير المؤمنين مقتول الساعة . قال : فقام على رحمه الله - قال محمد : فأخذت بوسطه تخوفا عليه فقال : خل لا أم لك قال : فأتى على الدار وقد قتل الرجل رحمه الله فأتى داره فدخلها وأغلق بابه فأتاه الناس فضربوا على الباب فدخلوا عليه فقالوا : إن هذا قد قتل ولابد للناس من خليفة ولا نعلم أحدا أحق بها منك قال لهم على : لا تريدونى فإنى لكم وزيرا خير منى لكم أميرا فقالوا : لا والله ما نعلم أحدا أحق بها منك قال : فإن أبيتم على فإن بيعتى لا تكون سرا ولكن أخرج إلى المسجد فمن شاء أن يبايعنى قال : فخرج إلى المسجد فمن شاء أن يبايعنى قال : فخرج إلى المسجد فمن شاء أن يبايعنى قال :

 <sup>(</sup>۱) قال عنه ابن أبى يعلى: روى عن الإمام أحمد أشياء وذكره ابن الجوزى فيمن حدث عن أحمد .
 ط/الحنابلة: ٩٥/١، مناقب الإمام أحمد ص: ١٢٨٠ والرواية في المصدر الأخير .

<sup>(</sup>۲) قال عنه ابن آبی یعلی: سأل الإمام أخمد عن أشیاء. وذكره ابن الجوزی فیمن حدث عن الإمام أحمد . ط/الحتابلة: ۳۹۳/۱ ، مناقب الإمام أحمد ص: ۱۶۳ ، وفی لسان المیزان: ۲۲۰/۳ قال ابن حجر: وزیرة بن محمد الغسانی من شیوخ خیشمة الطرابلسی لم أر فیه جرحا . ضبطه عبد الغنی بالراء وقبل الزای مصغرا. والروایة فی طبقات الحنابلة: ۳۹۲/۱ وشرح ذكره اعتقاد الإمام لاین شكر ص: ۳ - ۷ .

<sup>(</sup>٣) هو : هشام بن منصور بن سيف ، أبو سعيد السكسكى ، ويعرف باليخامرى ذكره ابن أبى يعلى وابن الجوزى فيمن حدثوا عن أحمد . توفى سنة مئتين وثلاث وستين ، ت/بغداد : ٤٨/١٤ ، ط/الحنابلة : ٣٩٤/١ ، مناقب الإمام أحمد : ١٤٣ ، المنهج الأحمد : ١/٥٥١ . والرواية في مناقب الإمام أحمد كابن الجوزى ص : ٣١٣ .

<sup>(</sup>٤) المصدر الأخير ص : ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٥) في السنة : ( ق : ٦٢ ) .

وتكاد تجمع الروايات على نحو ما تقدم().

من هنا يتضح لنا أن خلافة على بن أبى طالب انعقدت باحتيار المسلمين من أهل الحل والعقد . وبهذا تكون خلافته خلافة شرعية ، لا يطعن فيها بحال خروج البعض عليه . ولهذا كان الإمام أحمد ينكر بشدة على من تكلم فى خلافته أو وقف فهو فيها رضى الله تعالى عنه رابع الحلفاء وبه ختمت الحلافة .

## قول الإمام أحمد في التفضيل

### قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

على قول ابن عمر : كنا نعد ورسول الله صلى الله عليه وسلم حى فنقول : أبو بكر ثم عثمان ثم نسكت (٢) .

\* هذا القول مشهور معروف عن الإمام أحمد والنقول عنه في مثل هذا مستفيضة . وقد تقدم عند : « قول الإمام أحمد في خلافة على » ذكر بعض من

نقل عنه ذلك من الرواة . وإضافة إلى ما تقدم نقل عنه هذا أيضا : ابن هانى ع<sup>(۲)</sup> وإسحاق الكوسج أن وصالح بن أحمد بن حنبل أن وحنبل بن إسحاق أ<sup>(۱)</sup> ويعقوب ابن العباس الهاشمي وأحمد بن الحسن الترمدي ويحيى بن معين أن

(۱) انظر : تاريخ الطبرى ٤٣٤/٤ ، والبداية والنهاية : ٢٧٧/٧ .

(۲) مسائل عبد الله ص : ٤٤٠ وقول ابن عمر رواه البخارى : ١٦/٧ ، وأحمد : ١٤/٢ وغيرهم وعند البخارى : كنا نخير بين الناس فى زمن النبى صلى الله عليه وسلم فنخير أبا بكر ثم عمر ثم عثان رضى الله عنهم.

(۳) انظر : مسائل ابن هائی ۱۷۲/۲ .

(٤) مسائل الكوسع : ١٧٩/٢ .(٥) السنة للخلال : ( ق : ٥٠/ب ) .

(٦) المصدر السابق : ( ق : ٥٥/أ ) وشرح اعتقاد أحمد لابن شكر ص : د، ٧ . (٧) هو : يحيي بن معين بن عون العطفاني ، مولاهم ، أبو زكريا البغدادي ، ثقة حافظ مشهور ، إمام

الجرح والتعديل توفى سنة ثلاث وثلاثين ومثنين بالمدينة المنورة . ط/الحنابلة : ٢/١ \$ ، تقريب ٣٥٨/١ .

والروايات المتقدمة في السنة للخلال : ﴿ قُ : ١٥٨/أ ﴾ .

الحوارى (۱) وسلمة بن شبيب (۲) وعبدوس بن مالك (۱) ومحمد بن حبيب الأندراني (۱) وغيرهم .

٣٥٦ – سمعت أبى رحمه الله يقول: السنة فى التفضيل الذى نذهب الله ما روى عن ابن عمر رضى الله عنه. نقول: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ولا نعيب من ربع بعلى رضى الله عنه لقرابته وصهره وإسلامه القديم (°).

ونقل نحو هذا عن أحمد :

**۳۵۷ – ابن هانىء قال** : سمعت أبا عبد الله يقول فى التفضيل : أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ولو أن رجلا قال على لم أعنفه (<sup>1)</sup> .

700 - 1 ابو داود ومحمد بن يحيى بن فارس وحمدان بن على وأبو الحارث الصائغ . كلهم مثل ابن هابىء (٨) .

۲۵۹ – الفضل بن زیاد أنه: سمع أبا عبد الله وقال له رجل: لم يزل
 الناس نعرفهم: أبو بكر وعمر وعثمان وعلى فقال: ما يرد هذا شيء.

• ٣٦٠ - أبو بكر المروذى قال: سمعت أبا عبد الله وذكر التفضيل فسّال لى : كلمنى عاصم فى التفضيل وأبو عبيد حاضر فقلت : أبو بكر وعمر وعثمان وأراه قال : احتججت بحديث ابن عمر فقال عاصم نقول : أبو بكر وعمر وعثمان

 <sup>(</sup>۱) هو: أحمد بن عبد الله بن ميمون ، ثقة زاهد ، توفى سنة ست وأربعين ومئتين . ط/الحنابلة : ۷۸/۱ ،
 تقريب : ۱۸/۱ .

<sup>(</sup>٢) الروايتان في السنة للخلال : (ق : 1/أ) .

<sup>(</sup>٣) رسالة عبدوس : (ق : ١/أ) .

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة : ٢٩٤/١ .

 <sup>(</sup>٥) السنة لعبد الله : (ظ /٩٩/أ) وفي المطبوع ص : ٣٤٣ وأخرجه أبو بكر الحلال عن عبد الله به .
 السنة : (ق : ٩٥/ب) .

<sup>(</sup>٦) مسائل ابن هانی: ۲/۱۲۹ .

 <sup>(</sup>٧) هو : الذهلي ، ثقة حافظ جليل . توفي سنة ثمان وخمسين ومثنين على الصحيح ت/بغداد : ٣/٥١٦ ،
 ط/الحنابلة : ٣٢٧/١ ، تقريب : ٢١٧/١ .

 <sup>(</sup>A) انظر: السنة للخلال: (ق: ٥٩/ب) ورواية أبى داود ومحمد بن يحيى انظرها أيضا في مسائل أبى داود ظ ص: ٢٦٠ وفي المطبوع ص: ٢٧٧ .

وعلى ووافقه أبو عبيد . قال : فقلت لأبى عبيد : لست أدفع ما تقول يا أبا عبيد . قال : ففرح بها .

على بن سهل بن المغيرة (١) قال : حدثنى من حضر مجلس عاصم فقال أحمد : فإن قال قائل من بعد عثمان قلت : على .

٣٦٧ - صالح بن على الحلبي قال: يا أبا عبد الله فتعنف من قال الإمامة والحلافة قال: لا .

۳۹۳ – محمد بن حبيب قال: قلت لأبي عبد الله: من قال: أبو بكر وعمر عثمان وعلى قال: أبو بكر وعمر عثمان وعثمان وعلى قال: أذهب إليه ويعجبني أن أقول أبو بكر وعمر عثمان وأسكت وإن قال رجل وعلى لم أعنفه (٢)

٣٦٤ - حبيش بن سندى أنه: سمع أبا عبد الله وقال له الذى سأله وكان غريبا لا أدرى ما تقول ومن قال على لم أعنفه .

**٣٦٥ – عبد الملك الميمولى قال**: سئل أحمد عمن قال : أبو بكر وعمر فسمعته يقول : ما يعجبنى قالوا له فمن قال : أبو بكر وعمر وعثمان وعلى قال : أرجو أن لا يكون به بأس .

٣٦٦ - الحسن بن ثواب قال :قلت لأبي عبد الله : فمن قال في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر وعمر وعثان وعلى قال : نعم . ٣٦٧ - قلت : حديث ابن عمر كنا نقول ورسول الله صلى الله عليه وسلم حي : أبو بكر وعمر وعثان ونسكت . أفليس من قال بهذا فقد أصاب

وسلم حى : ابو بكر وعمر وعثان ونسكت . افليس من قال بهذا فقد اصاب ومن قال بائي بكر وعمر وعثان وعلى فقد أصاب من قال : نعم قد أصاب من قال أى هذين القولين فقد أصاب ") .

<sup>(</sup>۱) هو : البزاز ، البغدادي ، نساني الاصل ، يعرف بالعفاني لملازمة عفان بن مسلم، وهو ثقة. تـوقى سنة إحدى وسبعين وأمتين . ت/بغداد : ۲۹/۱۱ ، ط/الحنابلة : ۲۲٥/۱ ، تقريب ۴۸/۱.

<sup>(</sup>٢) رواياتهم في السنة للخلال : ( ق : ٩٥/ب ) .

<sup>(</sup>٣) الروايات في السنة للخلال : ﴿ قَيْ : ١٠٪ ) . ``

۳٦٨ – إسحاق بن إبراهيم البغوى قال : قلت يا أبا عبد الله : من قال أبو بكر وعمر وعثمان وعلى أليس هو عندك صاحب سنة ؟ قال : بلى لقد روى في على رحمه الله ما تقشعر – أظنه – الجلود قال صلى الله عليه وسلم « أنت منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدى » (١٠) .

٣٦٩ – هارون المستملى قال : قلت : ما تقول فيمن قال : أبو بكر وعمر وعثمان ؟ قال : هذا قول ابن عمر وإليه نذهب . فقلت : من قال . أبو بكر وعمر وعثمان وعلى ؟ قال : صاحب سنة (٢) .

وعمد بن عوف الطائى (1) والحسن بن - ومسدد بن مسرهد $^{(1)}$  والحسن بن إسماعيل الربعي $^{(2)}$  .

ونقلت عنه روايات كثيرة ينكر فيها على من قدم عليا على عثمان – رضى الله عنهما – وممن نقل عنه ذلك .

٣٧١ – ابن هالىء قال: قيل له: إن رجلا يقول أبا بكر وعمر وعليا معهم وترك عثمان فغضب ثم قال: ابن مسعود ( يقول ) أمرنا خيرنا ذا فوق وبيعة سابقة. هذا رجل سوء ، ثم أخرج إلى كتابا فيه هذه الأحاديث فقرأتها عليه (١٠).

٣٧٢ – وسئل عن الرجل لا يفضل عثمان على على . قال : ينبغى له أن يفضل على على و لم يكن بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم اختلاف أن عثمان أفضل من على . ولا أذهب إلى ما رآه الكوفيون وغيره ولا إلى ما قاله أهل المدينة : لا يفضلون أحدا على أحد (٢) .

<sup>(</sup>۱) انظر : الحديث في صحيح البخاري (فتع الباري ١١٢/٨) وصحيح مسلم : ١٨٧٠/٤ .

<sup>(</sup>٢) الروايتان في السنة للخلال : (ق : ٦٠/ب) .

<sup>(</sup>٣) انظر : طبقات الحنابلة : ٣٤٤/١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : طبقات الحنابلة : ٣١٣/١ .

<sup>(</sup>٥) انظر : طبقات الحنابلة : ١٣١/١ .

<sup>(</sup>٦) مسائل أبن هانيء : ١٧٢/٢ وأخرجه الخلال في السنة : (ق : ٥٥/ب) .

<sup>(</sup>٧) مسائل ابن هانىء : ١٧٢/٣ ورواه الخلال فى السنة : (ق : ٣٥/ب – ق : ٧٥/أ) .

٣٧٣ – وسألته عمن قدم عليا على عثمان ؟ فقال : هو قول سوء نبدأ على قال أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ومن فضلهم النبي صلى الله عليه وسلم (١).

**١٧٤** – سمعت أبا عبد الله يقول: فكل من فضل عليا على عنمان فقد أزرى على المهاجرين والأنصار (٢).

**٣٧٥ – عبد الملك الميمولى أنه قال لأبى عبد الله : من قال أبو بكر** وعمر وسكت و لم يقل عثمان تاما فى السنة ؟ فأقبل يتعجب وقال : يكون تاما فى السنة . فى السنة . يعنى لا يكون تاماً فى السنة .

وعمر هو عندك من أهل السنة ؟ قال : لا توقفنى هكذا كيف نصنع بأهل الكوفة .

۳۷۷ – قال حمدان : وحدثني عنه أبو السرى عبدوس بن عبد الواحد قال : إخراج الناس من السنة شديد (۲) .

عن التفضيل فقال من قدم عليا على أبى بكر فقد طعن على رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن قدمه على عمر فقد طعن على رسول الله وعلى أبى بكر ومن قدمه على عمر فقد طعن على رسول الله وعلى أبى بكر ومن قدمه على عثمان فقد طعن على أبى بكر وعلى عمر وعلى أهل الشورى وعلى المهاجرين والأنصار (1).

۳۷۹ – شاهین بن السمیدع قال : سمعت أبا عبد الله یقول : من قدم علیا علی أبی بكر فقد أزری علی المهاجرین الأولین (٥) .

(١) مسائل ابن هانی : ۲۷۰/۲ ورواه الحلال في السنة : (ق : ٤٥/ب) .

(۲) مسائل ابن هانى: ۱۷۷/۲، ورواه ابن الجوزى فى مناقب الإمام أحمد ص ۲۱۱، عن عمرو بن عثمان الجمعى وأنه سأل أحمد عندما مر بحمص محمولا إلى المأمون.
 (۳) الروایتان فى السنة للخلال: (ق: ۳۰/ب).

(٤) انظر : السنة للخلال : (ق : ٥٥/أ) وط/الحنابلة : ١٢٠/٢ ومناقب الإمام أحمد : ص : ٢١٦ وشرح اعتقاد أحمد لابن شكر ص : ٧ . (٥) طبقات الحنابلة : ١٧٣/١ . رجل يفضل على أبى بكر وعمر رحمهما الله . قال : بئس القول هذا (١)

۳۸۱ – صالح بن أحمد قال : سئل أبى وأنا أسمع عمن يقدم عليا على عثان مبتدع قال : هذا أهل أن يبدع ، أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم قدموا عثان (۲) .

سألت آبا عبد الله من قال : على وعثان ؟ قال : هؤلاء أحسن حالا من غيرهم سألت آبا عبد الله من قال : على وعثان ؟ قال : هؤلاء أحسن حالا من الروافض . ثم ذكر عدة من شيوخ أهل الكوفة وقال : هؤلاء أحسن حالا من الروافض . ثم قال أبو عبد الله : إن أولئك يعنى الذين قدموا عليا على عثمان قد خالفوا من تقدمهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ... وأنا أذهب إلى أن عثمان ثم على رحمهما الله ..

**۳۸۳ - هارون المستملي قال : قال أحمد : من قال أبو بكر وعمر** وعثان فهو رافضي وعثان فهو رافضي أو قال مبتدع (۳) .

من الله رجل: من الله عنه الله وجل: من الله عنه الله وجل: من قدم عليا على عنهان ؟ قال: زا قول سوء.

۳۸٥ - أبو بكر المروذى قال : ذكرت لأبى عبد الله عن بعض الكوفيين أنه كان يقول فى التفضيل : أبو بكر وعمر وعلى فعجب من هذا القول . قلت : إن أهل الكوفة يذهبون إلى هذا . فقال : ليس يقول هذا أحد إلا مزكوم واحتج بمن فضل عثان على على فذكر ابن مسعود وقال : قال ابن مسعود : أمرنا خير من بقى و لم نأل وذكر قول ابن عمر .

<sup>(</sup>١) السنة للخلال : (ق : ٤٥/ب) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (ق : ٥٥/أ) ومناقب الإمام أحمد ص : ٢١١ .

 <sup>(</sup>٣) الروايات في السنة للخلال : (ق : ٥٥/أ) .

 <sup>(</sup>٤) هو: زكريا بن يحيى الناقد، قال الدارقطني: ثقة فاضل وقال أبو بكر الحلال كان عنده أبي عبد الله مسائل صالحة. ت/بغداد: ٤٦١/٨ طبقات الحنابلة ٥٨/١ والرواية في السنة للخلال:
 (ق: ٥٥/أ).

تقول أبو بكر وعمر وعثان . قال : أما في التخيير : فأبو بكر وعمر وعثان . قلت : أليس تقول أبو بكر وعمر وعثان . قلت : فإنه حكى لى عنك أنك تقول : إذا قال أبو بكر وعمر وعلى وعثان ، وأبو بكر وعمر أن هذا عندك قريب بعضه من بعض فتغير لونه ثم قال لى : لا والله ما قلت هذا قط ولا دار بيني وبين أحد من هذا قول هكذا وأنا لم أزل أقول : أبو بكر وعمر وعثان واسكت وأغتم بما حكيت له من القول (١) .

۳۸۷ – الجسن بن ثواب قال : قلت ( لأحمد ) إن قوما يقولون أبو بكر وعمر وعلى وعثمان ؟ قال : هؤلاء أهل بدر رضى الله عنهم يقدمون أبا بكر وعمان وعليا لا يقدمون عليا على عثمان (۲).

وعلى وعثمان فقال: ما يعجبنى هذا القول قلت: سأله عمن قال: أبو بكر وعمر وعلى وعثمان فقال: ما يعجبنى هذا القول قلت: فيقال إنه مبتدع قال: أكره أن أبدعه البدعة الشديدة قلت: فمن قال: أبو بكر وعمر وعلى وسكت فلم يفضل أحدا قال: لا يعجبنى أيضا هذا القول. قلت: فيقال: مبتدع قال: لا يعجبنى هذا القول (")

#### التعليق :

من مجموع الروايات السابقة عن الإمام أحمد يتضع بجلاء موقفه من هذه المسألة فهو يرى رحمه الله الوقوف على عثان رضى الله عنه في التفضيل. ولا يرى بأسا في التربيع بعلى في التفضيل. وهذا الوقوف منه إنما كان تمشيا مع ما ورد في حديث عبد الله بن عمر المتقدم.

وكما هو واضح من الروايات عنه أيضا أن عدم تربيعه بعلى لا يعنى تفضيل غيره عليه .

<sup>(</sup>١) السنة للخلال : ( ق : ٧٥/ب ) .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه : ( ق : ٦٠٪أ ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ( ق : ١٥/ب ) .

يقول ابن تيمية: ليس في أهل السنة من يقدم عليه أحدا غير الثلاثة، بن يفضلونه على جمهور أهل بدر وأهل بيعة الرضوان وعلى السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، وما في أهل السنة من يقول: إن طلحة والزبير وسعدا وعبد الرحمن بن عوف أفضل منه، بل غاية ما يقولون السكوت عن التفضيل بين أهل الشورى(١). اه.

وما أثر عن الإمام أحمد فى الوقوف على عثمان فى التفضيل ذهب إليه بعض السلف ، فمن ناحية تفضيل أبى بكر وعمر على غيرهما من الصحابة . لم يكن فى ذلك خلاف بين السلف بل الكل مجمعون على هذا .

يقول ابن تيمية: أما تفضيل أبى بكر ، ثم عمر على عثان وعلى: فهذا متفق عليه بين أئمة المسلمين المشهورين بالإمامة فى العلم والدين: من الصحابة والتابعين ، وتابعيهم ، وهو مذهب مالك وأهل المدينة ، والليث بن سعد وأهل مصر ، والأوزاعى ، وأهل الشام ، وسفيان الثورى ، وأبى حنيفة ، وحماد بن زيد ، وحماد بن سلمة ، وأمثالهم من أهل العراق . وهو مذهب الشافعى وأحمد ، وإسحاق ، وأبى عبيد ، وغير هؤلاء: من أئمة الإسلام الذين لهم لسان صدق فى الأمة . وحكى مالك إجماع أهل المدينة على ذلك فقال : ما أدركت أحدا من أقتدى به يشك فى تقديم أبى بكر وعمر (٢) اه .

وبهذا يتضح لنا مخالفة الروافض لما أجمعت عليه هذه الأمة من تقديم الشيخين وهم يتعلقون بعلى وعلى رضوان الله عليه برىء منهم ومن أعمالهم وأقوالهم . فهو نفسه رحمه الله تعالى قدَّم الشيخين وعرف فضلهما ومنزلتهما في الإسلام .

روى البخارى عن محمد بن الحنفية قال: قلت لأبى: أى الناس خير بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أبو بكر قلت: ثم من قال: ثم

<sup>(</sup>١) منهاج السنة : ٢٠٦/٢ . وانظر الروايتين والوجهين لأبي يعلى ابن الفراء : ق : ٢٤٧ ، ٢٤٨) فقد فصل هذه المسألة على ضوء الروايات المنقولة عن أحمد .

<sup>(</sup>۲) مجموع آلفتاوی : ۲۱/۶ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح : ٢٠/٧ .

وروى البخارى '' ومسلم'' عن إبن عباس قال : إنى لواقف فى قوم فدعوا الله لعمر بن الخطاب – وقد وضع على سريره – إذا رجل من خلفى قد وضع مرفقه على منكبى يقول : رحمك الله . إن كنت لأرجو أن يجعلك الله مع صاحبيك لأنى كثيرا ما كنت أسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : كنت وأبو بكر وعمر وانطلقت وأبو بكر وعمر : قإنى كنت لأرجو أن يجعلك الله معهما . فالتفت فإذا هو على بن أبى طالب .

والروايات الصحيحة الصريحة عن على في تفضيله للشيخين من الكثرة بمكان .

يقول ابن تيمية: وهذا مستفيض عن أمير المؤمنين على بن أبى طالب. ثم ذكر رواية محمد بن الحنفية السابقة وقال: ويروى هذا عن على بن أبى طالب من نحو ثمانين وجها وأنه كان يقول على منبر الكوفة بل قال: لا أوتى بأحد يفضلني على أبى بكر وعمر إلا جلدته حد المفترى<sup>(1)</sup>.

والإمام أحمد ينكر على من قدم عليا على عثمان رضى الله عنهما فكيف بمن يقدمه على الشيخين .

وقد سبق أن بينا أنه لا خلاف بين السلف فى تقديم الشيخين على سائر الصحابة .

وفى تقديم عثمان على على رضوان الله عليهما لم يحصل ذلك **الإجماع** السابق: وإن كان معظم السلف على تقديم عثمان . ولم يخالف فى ذلك إلا قلة .

يقول ابن تيمية : وأما عثمان وعلى : فهذه دون تلك . فإن هذه كان قد حصل فيها نزاع فإن سفيان الثورى ، وطائفة من أهل الكوفة : رجحوا عليا على عثمان ثم رجع عن ذلك سفيان وغيره . وبعض أهل المدينة توقف في عثمان وعلى ، وهي إحدى الروايتين عن مالك ، لكن الرواية الأحرى عنه تقديم عثمان

<sup>(</sup>۱) في الصحيح : ۲۲/۷ . (۲) في الصحيح : ۱۸۵۸/2 – ۱۸۵۹ .

 <sup>(</sup>۳) محموع الفتاوى : ٤٢٢/٤ ...

على على كما هو مذهب سائر الأئمة كالشافعي ، وأبى حنيفة وأصحابه ، وأحمد بن حنبل وأصحابه وغير هؤلاء من أئمة الإسلام .

حتى إن هؤلاء تنازعوا فيمن يقدم عليا على عثمان هل يعد من أهل البدعة على قولين : هما روايتان عن أحمد (١) . اه .

قال أبو بكر الخلال : استقر القول من أبى عبد الله أنه يكره هذا القول ولم يجزم فى تبديعه وإن قال قائل هو مبتدع لم ينكر عليه (٢٠) . اه .

وقد سبق قول الإمام أحمد : من قدم عليا على عثمان فقد أزرى بالمهاجرين والأنصار .

يقول ابن تيمية : فإنه وإن لم يكن عثمان أحق بالتقديم ، وقد قدموه : كانوا إما جاهلين بفضله ، وإما ظالمين بتقديم المفضول من نمير ترجيح دينى ومن انسبهم إلى الجهل والظلم فقد أزرى بهم (٢) . اه .

لكن التربيع بعلى في التفضيل هو قول جمهور أهل السنة . وهو ما أقره الإمام أحمد . قال ابن حجر : إن **الإجماع** انعقد بآخرة بين أهل السنة أن ترتيبهم في الخلافة (<sup>4)</sup> اه .

وقد نقل محمد بن عوف الطائى عنه أنه قال: وحير الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم: أبو بكر ثم عمر ثم عثان ثم على . فقلت له: يا أبا عبد الله: فإنهم يقولون: إنك وقفت على عثان ؟ فقال: كذبوا والله على إنما حدثتهم بحديث ابن عمر «كنا نفاضل بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، نقول: أبو بكر ثم عمر ثم عثان فيبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فلا ينكره » ولم يقل النبي صلى الله عليه وسلم لا تخايروا بعد هؤلاء بين أحد ئيس لأحد في ذلك حجة . فمن وقف على عثان ولم يربع بعلى فهو على غير السنة يا أبا جعفر .اه .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق : ٤/٥/٤ - ٤٢٦ .

<sup>(</sup>٢) السنة : (ق: ٥٦ ).

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق: ٤٢٨/٤ .

<sup>(</sup>٤) فتح البارى : ٣٤/٧ .

يقول أبو بكر الخلال بعد ذكره للروايات عن أحمد في التفضيل: مذهب أحمد بن حنبل الذي هو مذهبه أبو بكر وعمر وعثان وهو المشهور عنه وقد حكى المروزي رحمه الله وغيره أنه قال لعاصم وأبي عبيد لست أدفع قولكم في التربيع بعلى . وحكى بعد هذا أيضا جماعة رؤساء أجلة كبار في سنة وقريب من سنة أنه قال: ومن قال على فهو صاحب سنة ... وكل هذا صحيح على ما قالوا والذي نذهب إليه من قول أبي عبد الله أنه من قال: أبو بكر وعمر وعثان وعلى رضى الله عنهم فصحيح جيد لا بأس به (۱) .

## قول الإمام أحمد في الصحبة

### قال إسحاق الكوسج:

۳۸۹ – قلت : هل للصحبة حد ؟ قال : لا . ومن صحب النبي صلى الله عليه وسلم ) . الله عليه وسلم ولو ساعة فهو من أصحاب ( النبي صلى الله عليه وسلم ) .

قال إسحاق : كما قال (٢٠) ..

### وفى رسالة عبدوس بن مالك قال :

• ٣٩٠ – كل من صحبه سنة أو شهرا أو يوما أو ساعة أو رآه فهو من أصحابه له ( من ) (٢٦ الصحبة على قدر ما صحبه . وكانت سابقته معه ، وسمع منه ونظر إليه ( نظرة ) (١٤)(٥) .

<sup>(1)</sup> السنة ( ق : ٠٠/ب – ٢٠/أ ) .

<sup>(</sup>٢) مسائل الكوسيج : ٢/١٥٨ .

<sup>(</sup>٣) كذًا عند ابن أبي يعلى وليست في المخطوط . دم مكذا في الخما ما مناما الما أن حاسر م

 <sup>(</sup>٤) هكذا في المخطوط . وعند ابن أبي يعلى : ٥ ونظر إليه ٥ فقط .
 (٥) انظر : رسالة عبدوس ( ق : ٣ ) وطبقات الحنابلة : ٢٤٣/١ .

الصحبة تطلق على كل من اجتمع بالنبى صلى الله عليه وسلم مؤمنا به ومات على ذلك وإن تخللته ردة .

يقول ابن تيمية: والصحبة اسم جنس تقع على من صحب النبى صلى الله عليه وسلم قليلا أو كثيرا لكن كل منهم له من الصحبة بقدر ذلك فمن صحبه سنة أو شهرا أو يوما أو ساعة أو رآه مؤمنا فله من الصحبة بقدر ذلك (١).

وفى موضع آخر يقول: والمقصود أن الصحبة فيها خصوص وعموم وعموم وعمومها يندرج فيه كل من رآه مؤمنا به (۲)

# قول الإمام أحمد في بعض ما يجب نحو صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم

قال أبو بكر الخلال:

۳۹۱ – أخبرنا أبو بكر المروذى قال : سمعت أبا عبد الله وذكر له رجل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : رحمهم الله أجمعين (٢٠) .

والروايات عنه في الترجم على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم
 كلهم أجمعين ومعرفة حقهم كثيرة نقلها :

٣٩٢ - صالح بن على الحلبى أنه : سمع أبا عبد الله يترحم على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أجمعين .

۳۹۳ – هارون الهاشمى (<sup>4)</sup> قال : كنا عند أبى عبد الله سنة سبع وعشرين أنا وأبو جعفر بن إبراهيم فقال له أبو جعفر : أليس نترحم على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كلهم معاوية وعمرو بن العاص وعلى أبى موسى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى : ٤٦٤/٤ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر : ٦٢/٣٥ . وانظر : العدة في أصول الفقه لإبي يعلى بن الفراء: ٩٨٧/٣ .

<sup>(</sup>٣) السنة : (ق: ٧٤/ب).

<sup>(</sup>٤) قال ابن أبي يعلى : سمع من الإمام أحمد أشياء . ط/الحنابلة : ٢٩٦/١ .

الأشعرى والمغيرة . قال : نعم كلهم وصفهم الله في كتابه فقال : ﴿ سيماهم في وجوهم من أثر السجود ﴾ .

٣٩٤ - أبو الحارث الصائغ قال: سمعت أبا عبد الله يقول: قال

صلى الله عليه وسلم « خير الناس قرنى » (۱) فلا يقاس بأصحابه أحد من التابعين . وقال أبو عبد الله : من تنقص أحدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فلا ينطوى إلا على بلية وله خبيئة سوء إذا قصد إلى خير الناس وهم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حسبك (۲) اه .

بدعة والشهادة بدعة ؟ قال : البراءة : أن تتبرأ من أحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم . والولاية : أن تتولى بعضا وتترك بعضا . والشهادة : أن تشهد على أحد أنه في النار (٢٠) .

٣٩٦ - الحسن بن إسماعيل الربعي قال: قال لى أحمد ...والترحم على جميع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى أولاده وأزواجه وأصهاره رضوان الله عليهم أجمعين (1)

۳۹۷ – محمد بن حبیب قال: سمعت أحمد ... وترحم علی جمیع أصحاب محمد صلی الله علیه وسلم صغیرهم و کبیرهم وحدث بفضائلهم وأمسك عما شجر بینهم .

... وعرف حق السلف الذين اختارهم الله عز وجل لصحبة نبيه محمد سلى الله عليه وسلم<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى : ۲/۷ ومسلم : ۱۹۲۲/۶ - ۱۹۹۳

 <sup>(</sup>۲) الزوایات فی السنة للخلال : (ق : ۲۷/ب ) .
 (۳) المصدر السابق : (ق : ۲۵/أ ) .

 <sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة : ١٣١/١ .

 <sup>(</sup>٥) المصدر السابق : ٢٩٤/١ .

**٣٩٨ – أبو بكر المروذى قال : قلت لأب**ى عبد الله : أيما أفضل معاوية أو عمر بن عبد العزيز . فقال : معاوية أفضل . لسنا نقيس بأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(۱)</sup> أحدا .

٣٩٩ - وفي كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال : ومن السنة ذكر محاسن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أجمعين ... حبهم سنة والدعاء لهم قربة (٢) .

•• ٤ - الفضل بن جعفر قال: قلت: يا أبا عبد الله أيش تقول فى حديث قبيصة ، عن عباد السماك ، عن سفيان : أثمة العدل خمسة : أبو بكر وعمر وعثان وعلى وعمر بن العزيز فقال : هذا باطل - يعنى - ما ادعى على سفيان - ثم قال : أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يدانيهم أحد أصحاب رسول الله عليه وسلم لا يقاربهم أحد أصحاب رسول الله عليه وسلم لا يقاربهم أحد "

انقص معاوية وعمرو بن العاص أيقال له رافضي فقال: إنه لم يجترىء عليهما التقص معاوية وعمرو بن العاص أيقال له رافضي فقال: إنه لم يجترىء عليهما إلا وله حبيئة سوء ما انتقص أحد أحدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا له داخلة سوء<sup>(1)</sup>.

#### التعليق :

فضل أصحاب رسو ل الله صلى الله عليه وسلم أجمعين ومكانتهم في الدين دل عليه الكتاب والسنة وانعقد عليه إجماع الأمة . ولا يخالف في هذا إلا ضال مضل . قال الله تعالى : ﴿ محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا سيماهم في وجوهم من أثر السجود ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه فآزره

<sup>(</sup>١) السنة للخلال : ( ق : ٦٦/ب ) .

<sup>(</sup>٢) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٩ والإصطخرى في طبقات الحنابلة : ٣٠/١ .

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال : ( ق : ٦٧ ) .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق : (ق : ٦٩ ب) .

فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذين آمنوا وعلموا الصالحات منهم مغفرة وأجرا عظيما ﴾(١) . وقال عز وجل : ﴿ والذين تبؤوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا يجدون في صدروهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فاولئك هم المفلحون والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف

وروى البخاري(٢) ، ومسلم(٤) من حديث أبي سعيد الخدري وأبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ﴿ لَا تُسْبُوا أَصْحَالِي فَلُو أَنْ أَحَدُكُمُ أَنْفُقَ مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه ».

والأحاديث الصحيحة في فضل صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم من الكثرة بمكان . لذا كان من الواجب أن نعرف حق أصحاب رسول الله أجمعين وكما قال الإمام أحمد : « حبهم سنة والدعاء لهم قربة » . فهم مشاعل الهدى بذلوا مهجهم في سبيل الله فمن حقهم على الآمة محبتهم والترضي والترجم والثناء عليهم .

<sup>(</sup>١) سورة الفتح /٢٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر /٩، ١٠. (۲) في الصحيح : ۲۱/۷ .

<sup>(</sup>٤) ف الصحيح : ١٩٦٧/٤.

# قول الإمام أحمد فيما وقع بين بعض أصحاب رسول الله رضوان عليهم أجمعين

قال أبو بكر الخلال:

٧٠٤ - أخبرنا أبو بكر المروذى قال : قيل لأبي عبد الله ونحن بالعسكر وقد جاء بعض رسل الخليفة وهو يعقوب . فقال : يا أبا عبد الله ما تقول فيما كان من على ومعاوية رحمهما الله . فقال أبو عبد الله : ما أقول فيهما إلا الحسنى رحمهم الله أجمعين (١٠) .

الروايات عن الإمام أحمد في الكف عما شجر بين صحابة رسول الله
 صلى الله عليه وسلم كثيرة وممن نقل ذلك عنه :

غ • ٤ - حبل بن إسحاق قال : أردت أن أكتب كتاب صفين والجمل عن خلف بن سالم أن أتيت أبا عبد الله أكلمه فى ذاك وأسأله فقال : وما تصنع بذاك وليس فيه حلال ولا حرام أن .

<sup>(</sup>١) السنة : ( ق : ٧١/ب ) وأخرجه ابن الجوزى في مناقب الإمام أحمد ص : ٣١٣ – ٢١٤ .

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال : ( ق : ٤٩ ) .

<sup>(</sup>٣) هو : المخرمي ، ثقة حافظ ، تقريب : ٢٢٥/١ ، وانظر ميزان الإعتدال : ١٨٢/٢ .

 <sup>(</sup>a) انظر : الروايات عنه في هذا الشأن في المصدر السابق : (ق : ٧٨، ٧٩ ) .

مسدد بن مسرهد كتب له أحمد: والكف عن مساوئ أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم تحدثوا بفضائلهم وأمسكوا عما شجر (٢)

الحدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أو أبغضه لحدث كان منه أو ذكر مساوئه ، كان مبتدعا حتى يترجم عليهم جميعا ويكون قلبه لهم سليما (3).

الحسن بن إسماعيل الربعى قال: قال لى أحمد: والكف عما شجر بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم (٥) ومثله نقل محمد بن عوف الطائى (١).

الله عمد بن حبيب قال : سمعت أحمد يقول ... وحدث بفضائلهم وأمسك عما شجر بينهم ...

<sup>(</sup>۱) قال الخطيب : حكى عن أحمد بن حنبل ، وكذا ذكر ابن أبى يعلى وابن الجوزى ت/بغداد : ٢/٦ ، مناقب الإمام أحمد ص : ١٢٨ ، ط/الحنابلة : ٩٦/١ .

 <sup>(</sup>۲) الرواية في ت/بغداد : ٤٤/٦ ، وطبقات الحنابلة : ٩٦/١ – ٩٧ ومناقب أحمد ص : ٢١٤ .
 (٣) طبقات الحنابلة : ٣٤٤/١ .

<sup>(</sup>٤) رسالة عبدوس ( قِرأً ) وطبقات الحنابلة : ٢٤٥/١ .

<sup>(</sup>٥) انظرِ : المصدر الأخير : ٣١١/١

<sup>(</sup>١) نفس المصدر .

<sup>(</sup>٧) نفس المصدر: ٢٩٤/١.

#### التعليق :

تقدم آنفا بعض ما يجب نحو صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم من الحب لهم والترحم والثناء عليهم جميعا بدون استثناء .

كما أن من الواجب على المؤمن الكف عما شجر بين بعض صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وعدم الخوض فيما جرى بين بعضهم بل يذكر محاسنهم ويتحدث بها ويسكت عن بعض ما صدر من بعضهم وهو لا يعد شيئا بجانب ما لهم من المحاسن الكثيرة فهم على كل حال لم يخرجوا عن نطاق البشرية والعصمة للأنبياء.

## يقول ابن تيمية موضحا مذهب أهل السنة :

ويتبرؤون من طريقة الروافض الذين يبغضون الصحابة ويسبونهم ، وطريقة النواصب الذين يؤذون أهل البيت بقول أو عمل ويمسكون عما شجر بين الصحابة ويقولون: إن هذه الآثار المروية فى مساويهم منها ما هو كاذب ومنها ما قد زيد فيه ونقص وغير عن وجهه والصحيح منه هم فيه معذورون إما مجتهدون مصيبون وإما مجتهدون مخطئون وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم عن كبائر الإثم وصغائره بل يجوز عليهم الذنوب فى الجملة ولهم من السوابق والفضائل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم إن صدر حتى إنهم يغفر لهم من السيئات ما ليس لمن بعدهم.

وقد ثبت بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم أنهم خير القرون وأن المد من أحدهم إذا تصدق به كان أفضل من جبل أحد ذهبا ممن بعدهم .

ثم إذا كان قد صدر من أحدهم ذنب فيكون قد تاب منه أو أتى بحسنات تمحوه أو عفر له بفضل سابقته أو بشفاعة محمد صلى الله عليه وسلم الذى هو أحق بشفاعته أو ابتلى ببلاء فى الدنيا كفر به عنه ، فإذا كان هذا فى الذنوب المحققة فكيف الأمور التي كانوا فيها مجتهدين إن أصابوا فلهم أجران وإن أخطأوا فلهم أجر واحد والخطأ معفور . ثم إن القدر الذى ينكر من فعل بعضهم قليل نزر فى جنب فضائل القوم ومحاسنهم من الإيمان بالله ورسوله والجهاد فى سبيله

والهجرة والنصرة والعلم النافع والعمل الصالح ومن نظر في سيرة القوم بعلم وبصيرة وما من الله عليهم به من الفضائل علم يقينا أنهم حير الخلق بعد الأنبياء لا كان ولا يكون مثلهم وأنهم الصفوة من قرون هذه الأمة التي هي خير الأمم وأكرمها على الله(1).

## قول الإمام أحمد فيمن يشهد له الجنة

ف رسالته إلى مسدد بن مسرهد قال:

• **13** – وأن نشهد للعشرة بالجنة وهم أبو بكر<sup>(۱)</sup> وعمر<sup>(۱)</sup> وعثمان<sup>(1)</sup> وعلى<sup>(۵)</sup> وطلحة<sup>(۱)</sup> والزبير<sup>(۱)</sup> وسعد<sup>(۸)</sup> وسعيد<sup>(۱)</sup> وعبد الرحمن بن عوف الزهرى<sup>(۱)</sup> وأبو عبيدة بن الجراح<sup>(۱۱)</sup>.

ومن شهد النبي صلى الله عليه وسلم له بالجنة شهدنا له بالجنة (۱).
 الروايات عن الإمام أحمد مستفيضة في الشهادة لمن شهد لهم النبي صلى الله عليه وسلم بالجنة والاستدلال لذلك والإنكار على من خالف وممن نقل عنه:

الله عبد الله قال : سألت أبى رحمه الله عن الشهادة لأبى بكر وعمر هما في الجنة ؟ قال : نعم . وأذهب إلى حديث سعيد بن زيد أنه قال :

<sup>(</sup>١) العقيدة الواسطية ص : ١٣٧ – ١٢٤ ، وانظر :الإبانة الصغرى لابن بطة ص :٢٦٨ .

<sup>(</sup>٢) الخليفة الراشد ، حليقة رسول الله صلى الله عليه وسلَّم . توفى سنة ثلاث عشرة وله ثلاث وستون سنة . تقريب : ٤٣٢/١ .

<sup>(</sup>٣) الخليفة الراشد ، عمر بن الخطاب ، استشهد في ذي الحجة سنة ثلاث وعشرين . نفس المصدر :

<sup>(</sup>٤) الخليفة الراشد ، عثمان بن عفان ، استشهد في ذي الحجة سنة خمس وثلاثين . نفس المصدر : ١٢/٢ .

<sup>(</sup>٥) الخليفة الراشد ، على بن أبى طالب ، قتل سنة أربعين . نفس المصدر : ٣٩/٢ .

<sup>(</sup>٦) طلحة بن عبيد الله التيمي ، قتل يوم الجمل سنة ست وثلاثين . نفس المصدر : ٣٧٩/١ . التا

<sup>(</sup>٧) الزبير بن العوام ، قتل سنة ست وثلاثين بعد منصرفه من وقعة الجمل . نفس المصدر : ٢٥٩/١ .

 <sup>(</sup>A) سعد بن أبى وقاص ، تؤق سنة خمس وخمسين على المشهور . نفس المصدر : ۲۹۰/۱ .
 (۹) سعيد بن زيد ، توفى سنة خمسين أو بعدها بسنة .نفس المصدر : ۲۹٤/۱ .

<sup>(</sup>١٠) توفي سنة اثنتين وثلاثين وقيل غير ذلك . نفس المصدر :٩٤/١ .

<sup>(</sup>١١)هو : عامر بن عبد الله بنُ الجراح، مات بطاعون عمواس سنة ثمانى عشرة نفس المصدر : ٣٨٨/١ .

<sup>(</sup>١٢) طبقات الحنابلة : ٢٤٤/١ .

أشهد أن النبى صلى الله عليه وسلم في الجنة وكذلك أصحاب النبى التسعة والنبى صلى الله عليه وسلم عاشرهم (١).

وفيمن قال أقول ولا أشهد نقل:

قال: تفرق بين العلم وبين الشهادة ؟ قال: لا ، إذا قلت أعلم فأنا أشهد قال الله تعالى: ﴿ إِلا مِن شهد بالحق وهم يعلمون ﴾ وقال: ﴿ وما شهدنا إلا بما علمنا ﴾ .

الشهادة إلا والشهادة الله والشهادة الا والشهادة الله والحد (١٤) وكذا روى عنه أكثر من والحد (١٤) .

عديث ابن أبي عروبة عن قتادة عن أنس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : واحتججت عليهم عديث ابن أبي عروبة عن قتادة عن أنس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « اسكن فما عليك إلا نبي وصديق وشهيد » (\*) واحتججت بحديث أبي عثمان عن أبي موسى افتح له الباب وبشره بالجنة (١).

قال: وحدیث جابر أن النبی صلی الله علیه وسلم قال: « دخلت الجنة فرأیت قصرا فقلت: لمن هذا قالوا: لعمر » (۲). وما یروی عن النبی صلی الله علیه

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد :۱۸۸/۱ والترمذي : ٦٥١/٥ .

<sup>(</sup>٧) مسائل عبد الله ص : ٤٤٠ ، ومناقب الإمام أحمد ص : ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر : السنة للخلال : ( ق : ٥٠ /ب ) .

<sup>(</sup>٤) راجع المصدر السابق : (ق : ٥٠/ب، ق : ١٥/١، ق : ٢٥/١) .

<sup>(</sup>ع) راجع المصدر السابق . ( ع . ۱۳۰۰ عام ۱۰ ۱۸۸۱ عن أنى هريرة . (ه) أخرجه البخاري : ۳/۷۰ ورواه مسلم : ۱۸۸۱/٤ عن أنى هريرة .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخارى : ٤٣/٧ ومسلم : ١٨٦٧/٤ والرواية في السنة للخلال ( ق ٥١ / ب ) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخارى : ٤٠/٧ ومسلم : ١٨٦٢/٤ وأحمد : ٣٧٣/٢ .

وسلم أن أبا بكر استأذن فقال: « ائذن له وبشره بالجنة » لأبى بكر وعمر وعثان وروى أنس وسهل بن سعد عن النبى صلى الله عليه وسلم في أحد: اسكن فما عليك إلا نبى وصديق وشهيدان (١٠).

الشهد الرجل يقول: أشهد أن أبي الحكم الأحول أنه سأله عن الرجل يقول: أشهد أن أبا بكر في الجنة وأشهد أن عمر في الجنة قال: لا بأس به إذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قولا فأنا أشهد عليه ثم ذكر حديث سعيد بن زيد.

للعشرة فقال: نحن نشهد ... وسعيد بن زيد في بعض حديثه يقول: أشهد وفي العشرة فقال: نحن نشهد ... وسعيد بن زيد في بعض حديثه يقول: أشهد وفي أحرى قال: قلت - لأحمد - فمن لم يشهد يهجر قال: يقول ماذا؟ قلت: يقول: كما قال رسول صلى الله عليه وسلم ولا أشهد فسكت (").

الأنبارى (٤) قال : قال أبو عبد الله : نعم كل من شهد له النبي صلى الله عليه وسلم يشهد له .

• ٢٠ - وفي أخرى: أنه قال لأبي عبد الله: رجل محدث يكتب عنه الحديث قال: من شهد أن العشرة في الجنة فهو مبتدع فاستعظم ذلك وقال: لعله جاهل لا يدري ما يقال له (٥)

الشهادة للعشرة . قال : نعم أشهد للعشرة بالجنة (٦) .

<sup>(</sup>١) السنة للخلال : ( ق : ١٥/ب ) .

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن النقيب بن أبى حرب الجرجرائي ذكره أبو بكر الخلال فقال : ورع جليل القدر كان أحمد يكاتبه ويعرف قدره عنده عن أبى عبد الله مسائل مشبعة . ط/الحنابلة : ٣٣١/١

 <sup>(</sup>٤) هو: المثنى بن جامع ، قال عنه أبو بكر الحلال : كان ورعا جليل القدر كان أبو عبد الله يعرف قدره وحقه ونقل عنه – أى عن أبى عبد الله – مسائل حسانا وقال الخطيب : كان ثقة صالحاً دينا مشهورا بالسنة . ت/بعداد : ١٧٢/١٣ . ط/الحنابلة : ٣٣٦/١ .

<sup>(</sup>٥) السنة : (ق: ٢٥/ب ، ٥٣/٠).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه : ( ق : ١٥/ب ) .

لأبى بكر وعمر وعثمان بالجنة فقال: هذا قول سوء.

فذكروا الشهادة للذين جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم أنهم فى الجنة . فقال أبو عبد الله : نعم نشهد وغلظ القول على من لم يشهد واحتج بأشياء

٤٧٤ - أبو بكر المروذي(١)قال: قال أبو عبد الله: قال لكم:
لا أقول إنهم في الجنة ولا نشهد. هذا كلام سوء(١).

#### التعليق :

مذهب السلف الصالح لهذه الأمة الشهادة بالجنة لمن شهد له رسول الله صلى الله عليه وسلم وممن شهد لهم النبى صلى الله عليه وسلم العشرة المشهورون وغيرهم كالحسن والحسين وعكاشة بن محصن.

وروى مسلم في قصة حاطب بن بلتعة قول النبى صلى الله عليه وسلم لعمر بن الخطاب: « إنه قد شهد بدرا . وما يدريك لعل الله اطلع على أهل بدر فقال : اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم .

وفى رواية البخارى (٢٠٠٠: « اعملوا ما شئتم فقد وجبت لكم الجنة – أو فقد غفرت لكم » .

وقال تعالى : ﴿ لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما فى قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحاً قريبا ﴾ (٥٠)

<sup>(</sup>١) راجع الروايتين بأكملهما في المصدر السابق : ( ق ٥١ ) .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه .(۳) في الصحيح : ١٩٤١/٤ .

<sup>(</sup>١) في الصحيح : ٧/٥٠/٧ .

<sup>(</sup>٥) سورة الفتح /١٨ .

وروى مسلم عن أم مبشر أنها سمعت النبى صلى الله عليه وسلم يقول عند حفصة « لا يدخل النار ، إن شاء الله ، من أصحاب الشجرة أحد . الذين بايعوا تحتها » .

قال عبد القاهر البغدادى: « وأجمع أهل السنة على أن من شهد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بدرا من أهل الجنة وكذلك من شهد معه أحداً غير قزمان الذى استثناه الخبر وكذلك كل من شهد معه بيعة الرضوان بالحديبية » (۲) . اه .

قلت: وإلى هذا أشار الإمام أحمد كما فى رواية عبد الله بن أحمد وأبى الحارث الصائغ فقد قال بعد ذكر المشهود لهم المصرح بهم ... وقال الله تبارك وتعالى: ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجرى تحتها الأنهار خالدين فيها ﴾ (٢) و ﴿ لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما فى قلوبهم ﴾ .

وعنهما أن أحمد قال: قال النبى صلى الله عليه وسلم: ( أهل الجنة عشرون ومئة صف ثمانون منها من أمتى ( أن فإذا لم يكن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم منهم فمن يكون ( ° ) .

والإمام أحمد ينكر بشدة على من لا يشهد لمن يشهد له الرسول صلى الله عليه وسلم لأن فى ذلك ردًّا لخبر رسول الله وهو الذى لا ينطق عن الهوى وقد تقدم آنفا ذكر الآيات والأحاديث الدالة على فضل أهل بدر وبيعة الرضوان وما جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم « لا يدخل النار من أصحاب الشجرة أحد » .

<sup>(</sup>١) في الصنحيح : ١٩٤٢/٤ .

<sup>(</sup>٢) الفرق بين الفرق ص : ٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة /١٠٠ .

 <sup>(</sup>٤) رواه أحمد : ٣٤٧/٥ ، ٣٥٥ ، والترمذى : ٦٨٣/٤ ، وابن ماجة : ١٤٣٤/٢ من حديث بريدة .
 قال الترمذى : حديث حسن . ورواه أحمد : ٢٥٣/١ من حديث ابن مسعود .

<sup>(</sup>٥) السنة للخلال : (ق: ٥٣) .

أما بالنسبة لعامة الصحابة رضوان الله عليهم فقد قيل : إن الصحابة كلهم مقطوع لهم بالجنة (١) والله تعالى أعلم .

## قول الإمام أحمد في القطع للمعين بالجنة أو النار

## في رسالة عبدوس بن مالك قال:

ولا نشهد على أحد من أهل القبلة بعمل يعمله بجنة ولا نار نرجو للصالح ونخاف عليه ونخاف على المسيء المذنب ونرجو له رحمة الله . (۱) ونحو هذا نقل عنه :

الطائى قال: أملى على أحمد ... ولا ننزل على الله على أحمد ... ولا ننزل أحدا من أهل الله على الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله الله عليه وسلم الله عليه والله والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله والله عليه والله عليه والله والله والله عليه والله و

الله السنة والجماعة ... ورجا نحسن أمة محمد صلى الله عليه وسلم وتخوف على السنة والجماعة ... ورجا نحسن أمة محمد صلى الله عليه وسلم الجنة بالإحسان ولا مسيئهم . و لم ينزل أحدا من أمة محمد صلى الله عليه وسلم الجنة بالإحسان ولا النار بالذنب اكتسبه حتى يكون الله تعالى هو الذي ينزل خلقه حيث شاء (٤).

#### التعليق :

هذا هو مذهب أهل السنة والجماعة يرجون للمحسن ويخافون على المسىء ويكلون علم الخلق للخالق ولا يتجرؤون على الله عز وجل فيما لا علم لهم به .

يقول شارح الطحاوية: لا نقول عن أحد معين من أهل القبلة إنه من أهل النار إلا من أخبر الصادق صلى الله عليه وسلم إنه من

<sup>(</sup>١) وهو ما يفيده كلام الإمام أحمد الآنف الذكر .

<sup>(</sup>۲) رسالة عبدوس : ( ق : ٥/ب ) وطبقات الحنابلة : ۲٤٤/ – ۲٤٥ .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة : ٣١٢/١ - ٣١٣ .

<sup>(1)</sup> المصدر السابق: ۲۹۱/۱ .

أهل الجنة كالعشرة رضى الله عنهم وغيرهم ، وإن كنا نقول : إنه لا بد أن يدخل النار من أهل الكبائر من شاء الله إدخاله النار ، ثم يخرج منها بشفاعة الشافعين ، ولكنا نقف في الشخص المعين فلا نشهد له بجنة ولا نار إلا عن علم ، لأن الحقيقة باطنة ، وما مات عليه لا نحيط به . لكن نرجو للمحسنين ونخاف على المسته (١)

## قول الإمام أحمد في : يزيد بن معاوية

## قال أبو بكر الخلال:

يزيد بن معاوية بن أبى سفيان أقال: هو فعل بالمدينة ما فعل أن . قلت: وما فعل ؟ قال: فعل أبلدينة من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم وفعل قلت: وما فعل قال: نهبها . قلت: فيذكر عنه الحديث قال: لا يذكر عنه الحديث ولا ينبغى لأحد أن يكتب عنه حديثا أن قلت لأحمد: ومن كان معه بالمدينة حين فعل ما فعل . قال: أهل الشام . قلت له: وأهل مصر . قال: إنما كان أهل مصر معهم في أمر عثان رحمه الله .

ان أبا عبد الله من عمد بن مطر (۱) وركريا بن يحيى (۱) أن أبا طالب (۱) حدثهم قال: سألت أبا عبد الله من قال: لعن الله يزيد بن معاوية ؟

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ض: ٤٢٦ .

 <sup>(</sup>۲) هو: ابن يحيى الشامي - تقدمت ترجمته ص: ۳۷م.

 <sup>(</sup>٣) عقد له أبوه بولاية العهد من بعده فتسلم الملك عند موت أبيه سنة ستين وله ثلاث وثلاثون سنة الكانت دولته أقل من أربع سنين النظر سعرته في : سير أعلام النبلاء : ٣٠/٤ ، والبداية والنهاية :

<sup>.</sup> فحالت دولته اقل من اربع سنين . الطهر مسيونه في . سير أعلام النبادء . ١٥/٤ ، والبداية والنهاية ... - ٢٢٦/٨ ، وتهذيب النهذيب : ٣٦٠/١١

۲۲۱/۸ ، وتهدیب التهدیب : ۲۲۰/۱۱ (٤) فی وقعة الحرة المشهورة :

<sup>(</sup>٥) قال ابن حجر : ليس بأهل أنَّ يروى عنه . تقرُّيبُ : ٣٧١/٢ .

 <sup>(</sup>٦) قال أبو بكر الخلال: عنده عن أبي عبد الله مسائل . سمعتها منه . وكان فيها غرائب ، ووثقه الخطيب
 ما قالت الحالمات ١٨٥٧، ٢٠/٠٠ هـ ٥٨٥٠

طبقات الحنابلة: ٧٥/١ ، ت/بغداد ٩٨/٥

<sup>(</sup>٧) الناقد . تقدمت ترجمته مِن : ٣٨٩ .

٨) هو : عصمة بن أبي عصمة العكبرى ، قال أبو بكر الخلال كان صالحا صحب أبا عبدالله مديما=

قال: لا أتكلم في هذا. قلت: ما تقول فإن الذي تكلم به رجل لا بأس به وأنا صائر إلى قولك فقال: أبو عبد الله: قال النبي صلى الله عليه وسلم « لعن المؤمن كقتله »(۱) وقال: « خير الناس قرنى ثم الذين يلونهم »(۱) وقد صار يزيد فيهم وقال: « من لعنته أو سببته فاجعلها له رحمة »(۱) فأرى الإمساك أحب

#### التعليق:

علاقة هذه المسألة بمسائل العقيدة ليست في شخص يزيد نفسه وإنما في الكلام حول لعن المعين المخصوص .

ولا مانع من أن أبدأ بما قيل حول يزيد ، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية :

افترق الناس فى يزيد بن معاوية بن أبى سفيان ثلاث فرق طرفان ووسط فأحد الطرفين قالوا: إنه كان كافرا منافقا ، وإنه سعى فى قتل سبط رسول الله تشفيا من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وانتقاما منه ، وأخذا بثأر جده عتبة وأخى جده شيبة ، وحاله الوليد بن عتبة وغيرهم ممن قتلهم أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم بيد على بن أبى طالب وغيره يوم بدر وغيرها . وقالوا : تلك أحقاد بدرية وآثار جاهلية .

والطرف الثانى : يظنون أنه كان رجلا صالحا وإماما عدلا وأنه كان من الصحابة الذين ولدوا على عهد النبى صلى الله عليه وسلم وحمله على يديه وبرك عليه وربما فضله بعضهم على أبى بكر وعمر . وربما جعله بعضهم نبيا ... وهو قول غالية العدوية .

إلى أن مات وروى عنه مسائل كثيرة جياد وأول مسائل سمعت بعد موت أبى عبد الله مسائله .
 توفى سنة مئتين وأربع وأربعين . ط/الحنابلة : ٢٤٦/١ .

<sup>(</sup>١) رواه البخارى : ٤٦٤/١٠ – ٤٦٥ وأحمد : ٣٤/٤ من حديث ثابت بن الضحاك رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه انظر ص : ٤٢٦ .

<sup>(</sup>٣) رواه مشلم ٢٠٠٧/٤ عن عدة من الصحابة .

 <sup>(</sup>٤) الروايتان في السنة للحلال : ( ق : ١٣/ب - ١٨/أ ) والثانية نقلها ابن أبي يعلى في ط/الحبابلة
 : ٢٤٦/١ .

والقول الثالث: أنه كان ملكا من ملوك المسلمين ، له حسنات وسيئات و لم يولد إلا في خلافة عثمان ، و لم يكن كافرا ، ولكن جرى بسببه ما جرى من مصرع الحسين وفعل ما فعل بأهل الحرة ... وهذا قول عامة أهل العقل والعلم والسنة والجماعة .

ثم افترقوا ثلاث فرق : فرقة لعنته ، وفرقة أحبته ، وفرقة لا تسبه ولا تحبه . وهذا هو المنصوص عن الإمام أحمد ، وعليه المقتصدون من أصحابه وغيرهم من جميع المسلمين (١) . اه .

قال الذهبي: ويزيد ممن لا نسبه ولا نحبه ، وله نظراء من خلفاء الدولتين وكذلك في ملوك النواحي ، بل فيهم من هو شر منه ، وإنما عظم الخطب لكونه ولى بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بتسع وأربعين سنة ، والعهد قريب والصحابة موجودون (٢٠). اه .

قال القاضى أبو يعلى ابن الفراء: رأيت بخط أبى حفص العكبرى على ظهر جزء فيه فضل رجب إلى أبى القاسم بن السوادى أن قال: ثنا أبو على الحسين ابن الجندى قال: ثنا أبو طالب العكبرى قال: سمعت أبا بكر محمد بن العباس قال: سمعت صالح بن أحمد بن حنبل يقول: قلت لأبى: إن قوما ينسبونا إلى توالى يزيد. فقال: يا بنى وهل يتوالى يزيد أحد يؤمن بالله. فقلت: فلم لا تلعنه من لعنه الله في كتابه.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى : ٤٨١/٤ - ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام البلاء : ٣٦/٤ .

<sup>(</sup>۱) سير اعلام النبلاء . ۱۱/۶ . (۳) عمر بن أحمد بن عثمان قال الحطيب : كان ثقة أمينا . ت/بغداد : ۲۷۳/۱۱ .

<sup>(</sup>٤) لعله عبيد الله بن أبي الفتح . أثنى عليه الخطيب كثيراً . انظر ت/بعداد : ٢٨٥/١٠ والأنساب للسمعاني : ٢٧٥/٧ . وبقية رجال الإسناد لم أعرفهم – خلا العكبرى وصالح .

<sup>(</sup>٥) إلى هنا ذكرها ابن تيمية في مجموع الفتاوى : ٤١٢/٣ ، ٤٨٣/٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة محمد /۲۲ .

<sup>(</sup>٧) الروايتان والوجهان : ﴿ قِنْ : ٢٥٤/أَ ﴾ .

وروى الخلال عن صالح أنه قال لأبيه: الرجل يذكر عنده الحجاج<sup>(۱)</sup> أو غيره فيلعنه: قال: لا يعجبنى لو عبر فقال: ﴿ أَلَا لَعْنَهُ اللهُ عَلَى الظالمين ﴾ (۲)(۲)

قلت : وهذا هو مذهب أهل السنة والجماعة لا يخصون أحداً من المسلمين باللعن .

يقول ابن تيمية: ولهذا كان المقتصدون من أئمة السلف يقولون: إنا لا نسبهم و لانحبهم ، أى لا نحب ماصدر منهم من ظلم. والشخص الواحد يجتمع فيه حسنات وسيئات ، وطاعات ومعاصى ، وبر وفجور وخير وشر فيثيبه الله على حسناته ويعاقبه على سيئاته إن شاء أو يغفر له ، ويحب ما فعله من الخير ويبغض ما فعله من الشر(1).

## ويقول أيضا :

... إن الفاسق المعين لا يلعن بخصوصه ، إما تحريما ، وإما تنزيها فقد ثبت في صحيح البخارى عن عمر في قصة « حمار » الذي تكرر منه شرب الخمر وجلده لما لعنه بعض الصحابة ، قال النبي صلى الله عليه وسلم : « لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله » $^{(0)}$  وقال : « لعن المؤمن كقتله » $^{(1)}$  هذا مع أنه قد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه لعن الخمر وشاربها فقد ثبت أن النبي لعن عموما شارب الخمر ونهي في الحديث الصحيح عن لعن هذا المعين .

هذا كما أن نصوص الوعيد عامة في أكل أموال اليتامي ، والزاني ، والسارق فلا نشهد بها عامة على معين ، بأنه من أصحاب النار . لجواز تخلف المقتضى

<sup>(</sup>١) ابن يوسف الثقفي ، الأمير ، المشهور ، الظالم ولى العراق عشرين سنة . تقريب : ١٥٤/١ .

<sup>(</sup>۲) سورة هود /۱۸ .

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال : ( ق : ٨٤/ب ) .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى : ٤٧٥/٤ .

<sup>(°)</sup> فتح الباري : ۷۵/۱۲ .

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد : ٣٣/٤ من حديث ثابت بن الضحاك .

عن المقتضي لمعارض راجع: إما توبة ، وإما حسنات ماحية ، وإما مصائب مكفرة ، وإما شفاعة مقبولة ، وإما غير ذلك كما قررناه في غير هذا الموضع (١)

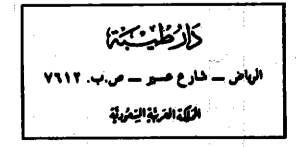
# حدث خطأ في الإحالات في بعض الهوامش وإليكم الصواب

| الصواب    | الغطأ       | هامش        | صلحة        |
|-----------|-------------|-------------|-------------|
| ۸۲،۱۳ .   | ص :۲۱م۲۹م ، | (1)         | ٨           |
| . 40      | ص : ۲۸      | (A)         | 27          |
| . ٣٥      | ص: ۲۸.      | (٩)         | 79          |
| . ۲۷٦     | ص: ۲۷۱      | (٩)         | ٤.          |
| ١٦        | ص: ١٥.      | (١)         | ٤٦          |
| . 77.     | ص: ۲٦٢      | (0)         | ٤٦          |
| . 788     | ص: ٣٤٦ ،    | (1)         | ٥٣          |
| . 444     | ص: ۲۹٤ .    | (0)         | ۰۳۰         |
| . ٣٦/٢    | . Y.E/Y     | (٣)         | 77          |
| . 01/٢    | . ٤٩/٢      | <b>(</b> £) | ٦٦          |
| ٤٨/٢      | . ٤٦/٢      | (°)         | ٦٦ -        |
| . 01/4    | ۰ ۰ ۰ /۲    | (۲)         | 77          |
| . 419/4   | ص: ۸۹۱      | (1)         | <b>ካ</b> ባ: |
| . 404/4   | ص: ۲۲۲۲ .   | (١)         | ٧٦          |
| . ٣٧٤/٢   | ص: ۲۹۰/۲ .  | (١)         | YY          |
| . ٣٦٩/٢   | ص: ۳۹۲/۲ .  | (0)         | 77          |
| ۲۱/۲ .    | ص: ۳٤/٢ .   | (١)         | 111         |
| ٠ ٤٨/٢    | ص: ۲/۲ .    | (٢)         | 111         |
| . 01/٢    | ص: ٤٩/٢ .   | <b>(</b> T) | 111         |
| . 07(01/7 | ص: ۲/۰٥ .   | (٤)         | 111         |
| - ۲۱۱/۲   | ص: ۷۱۱ .    | <b>(1)</b>  | 179         |
| . 418/4   | اص: ۷۱۵.    | (٤)         | 179         |
| . ٣٥٧/٢   | ص: ۸۷۷ .    | (1)         | 779         |

المسائل في السائل المسائل المسائل المسائل المسائل المسائل المروتية عرالامام أحب برجيب بن الموتية عرالامام أحب برجيب بن أفي المفيد المروتية عرالامام أحب ا

الجزءالثاني

جع وتحقیق کود کهشد عمبارلالهبن سکمان بن سالم الاحماری حقوق الطبع محفوظة الطبعة الاولى ١٤١٢هـ



# قول الإمام أحمد في طاعة ولاة الأمر والواجب تجاههم

## قال أبوبكر الخلال:

• ٢٣ – أنبأ أحمد بن محمد بن الحجاج أبو بكر المروذي قال : سمعت أبا عبد الله وذكر له السنة والجماعة والسمع والطاعة فحث على ذلك وأمر

الروايات عن الإمام أحمد في هذا المعنى كثيرة ومتنوعة . وممن نقلها عنه : ٣٦٤ – أبو بكر المروذي أنَّ أبا عبد الله قال : السمع والطاعة ما لم يۇمر بمعصية<sup>(١)</sup> .

٤٣٢ - قال : سمعت أبا عبد الله وذكر الخليفة المتوكل رحمه الله فقال : إنى لأدعو له بالصلاح والعافية'''

٤٣٣ – قال: سمعت أبا عبد الله يأمر بكف الدماء وينكر الحروج إنكارا شديدا<sup>(1)</sup>.

٤٣٤ – أن أبا عبد الله ذكر الحسن بن صالح فقال: كان يرى السيف ولا نرضى مذهبه (٦) .

السنة ( ق ١/أ ) . (1)

المصدر السابق ( ق ١٠/أ ) (٢) المصدر نفسه ( ق۲ / أ ) .

**<sup>(</sup>**T) المصدر نفسه ( ق٧ / ب ) .

<sup>(1)</sup> 

هو : ابن حي. قال عنه ابن حجر: ثقة فقيه عابد ، رمي بالتشيع . توفي سنة تسع وتسعين ومئة . (°) تقريب ١٦٧/١ وانظر أحواله في سير أعلام النبلاء ٣٦٢/٧.

السنة للخلال ( ق٨ / ب ) وذكرها أبو يعلى في الأحكام السلطانية ص ٢١ . (1)

عن طاعة السلطان فقال بيده عافى الله السلطان ، تنبغى ، سبحان الله السلطان (١)

٤٣٦ - محمد بن عوف الطائى قال : سمعت أحمد بن حنبل يقول : والفتنة إذا لم يكن إمام يقوم بأمر الناس<sup>(۲)</sup>.

4 **٣٧ – ابنه صالح أن أباه قال لابن الكلبي والمظفر رسول الحليفة :** أرى طاعته فى العسر واليسر والمنشط والمكره والأثرة (٢) .

حدث ببغداد . وهم قوم بالخروج . فقلت : يا أبا عبد الله في أمر كان حدث ببغداد . وهم قوم بالخروج . فقلت : يا أبا عبد الله ما تقول في الخروج مع هؤلاء ؟ فأنكر ذلك عليهم . وجعل يقول : سبحان الله الدماء الدماء لا أرى ذلك ولا آمر به . الصبر على ما نحن فيه خير من الفتنة يسفك فيها الدماء ويستباح فيها الأموال وينتهك فيها المحارم أما علمت ما كان الناس فيه – يعني أيام الفتنة قلت : والناس اليوم أليس هم في فتنة يا أبا عبد الله ؟ قال : وإن كان فإنما هي فتنة خاصة فإذا وقع السيف عمت الفتنة وانقطعت السبل . الصبر على هذا ، ويسلم لك دينك خير لك . ورأيته ينكر الخروج على الأئمة وقال : الدماء لا أرى ذلك ولا آمر به (أ) .

ولاية الواثق اجتمع فقهاء بغداد إلى أبى عبد الله الواثق اجتمع فقهاء بغداد إلى أبى عبد الله : أبو بكر بن عبيد وإبراهيم بن على المطبخي وفضل بن عاصم فجاؤوا إلى أبى عبد الله ، فاستأذنت لهم . فقالوا : يا أبا عبد الله هذا الأمر قد

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ( ق /أ ) .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ( ق ١/ ب ) وطبقات الحنابلة ٣١١/١ والأحكام السلطانية لأبي يعلى ص : ١٠٩ .

<sup>(</sup>T) Harry ideas (  $\bar{v}$  | 1/v - 1/1 ).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ( ق  $\sqrt{y} - \sqrt{1}$  ) .

تفاقم وفشا – يعنون إظهاره لخلق القرآن وغير ذلك – فقال لهم أبو عبد الله: فما تريدون ؟ قالوا: أن نشاورك فى أنا لسنا نرضى بإمرته ولا سلطانه فناظرهم أبو عبد الله ساعة وقال لهم: عليكم بالنكرة فى قلوبكم ولا تخلعوا يدا من طاعة ولا تشقوا عصا المسلمين ولا تسفكوا دماءكم ودماء المسلمين معكم انظروا فى عاقبة أمركم واصبروا حتى يستريح بر ويستراح من فاجر ودار فى ذلك كلام كثير لم أحفظه. ومضوا ودخلت أنا وأبى على أبى عبد الله بعد ما مضوا فقال أبى عبد الله عبد ما مضوا فقال أبى عبد الله عليه وسلم وما أحب لأحد أن يفعل هذا. وقال أبى: يا أبا عبد الله هذا عندك صواب ؟ قال: لا. هذا خلاف الآثار التي أمرنا فيها بالصبر().

• \$ \$ ك - عبدوس بن مالك قال: سمعت أحمد يقول: ومن خرج على إمام من أئمة المسلمين وقد كان الناس اجتمعوا عليه وأقروا له بالخلافة بأى وجه كان بالرضا أو الغلبة فقد شق هذا الخارج عصا المسلمين وخالف الآثار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فإن مات الخارج مات ميتة جاهلية ولا يحل قتال السلطان ولا الخروج عليه لأحد من الناس فمن فعل ذلك فهو مبتدع على غير السنة والطريق (١).

السلطان على ماكان فيه من عدل أو جور وأن لا تخرج على الأمراء بالسيف وإن جاروا (٢٠) ...

عليهم بسيفك (\*) ... ولا تخرج عليهم بسيفك (\*) ... ولا تخرج عليهم بسيفك (\*) ...

- (١) المصدر نفسه (ق/أ) وذكرها حنبل في ذكر محنة الإمام أحمد ص ٧٠ بسياق أتم من هذا . ونقلها
   أبو يعلى بن الفراء فى الأحكام السلطانية ص ٢١ ، وابنه فى طبقات الحنابلة ١٤٤/١ مختصرة .
  - (٢) رسالة عبدوس( ق ٥/أ ) وطبقات الحنابلة ٢٤٤/١ .
    - (٣) المصدر الأخير ١٣٠/١ .
      - (٤) نفس المصدر١/٢٩٥٠.

وفى الصلاة خلفهم وحلف من ولوه نقل عنه :

طاحب الخليفة: ما أعرف نفسى منذ كنت حدثا إلى ساعتى هذه إلا أدى الصلاة خلفهم وأعتد إمامته ('').

علاة الجمعة والعيدين جائزة الله: صلاة الجمعة والعيدين جائزة خلف الأثمة: البر والفاجر ماداموا يقيمونها ؟ قال : نعم ". وعند ابن أبى يعلى : قال - أى يوسف -: قال أحمد : صلاة الجمعة ... إلى يقيمونها . جعلها من قوله ('') .

وعده عبدوس بن مالك قال: سمعت أحمد يقول: ... وصلاة الجمعة خلفه وخلف من ولاه جائزة تامة ركعتين من أعادها فهو مبتدع تارك للآثار مخالف للسنة (د)

الجمعة والعيدين (١) مسدد بن مسرهد كتب أحمد إليه ... والصلاة حلفهم صلاة الجمعة والعيدين (١)

والجمعة الأثمة وإن لم يكونوا بررة عدولا أتقياء (٢).

(١) السنة لأحمد ضمن شذرات البلاتين ص ٤٦ ورسالة الإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٦/١ – ٢٧ .
 (٢) السنة للخلال ( ق ٧/ب ) .

(٤) طبقات الحنابلة ٤٢١/١ .

(٥) رسالة عبدوس(ق ٤/ب).
 (٦) طبقات الحنابلة ٣٤٤/١.

(٧) السنة ضمن شذرات البلاتين ص ٤٦ والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٦/١ .

والجمعة والجماعات مع كل أمير بر وفاجر (۱) . وفي الحج والجهاد معهم نقل عنه .

922 - عبدوس بن مالك قال: سمعت أحمد يقول ... والغزو ماض مع الأمراء إلى يوم القيامة البر والفاجر لا يترك. وقسمة الفيء وإقامة الحدود إلى الأئمة ماض ليس لأحد أن يطعن عليهم ولا ينازعهم. ودفع الصدقات إليهم جائزة نافذة من دفعها إليهم أجزأت عنه برا كان أو فاجرا('').

ف غزوة وحجة <sup>(۲)</sup> .. مسد**د بن مسرهد كتب إليه أحمد** ... والخروج مع كل إمام

الحسن الربعى قال: قال لى أحمد:... والجهاد مع كل حليفة
 بر وفاجز<sup>(1)</sup>

منذ بعث الله عز وجل محمد اصلى الله عليه وسلم إلى آخر عصابة يقاتلون الدجال لا يضرهم جور جائر (د)

المجاد عنه قال : والجهاد المنه له ورسالة الإصطخرى عنه قال : والجهاد ماض قائم مع الإمام برا أو فاجرا ولا يبطله جور جائر ولا عدل عادل (٢٠(٠٠) .

 <sup>(</sup>۱) مناقب أحمد ص ۲۱٦ . وطبقات الحنابلة ۲۹٤/۱ .

<sup>(</sup>۲) رسالة عبدوس (قا/ب).

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٢٤٤/١ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ١٣٠/١ .

<sup>(</sup>٥) نفس المصدر ١/٩٥٠ .

 <sup>(</sup>٦) السنة ضمن شذرات البلاتين ص ٤٦ والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٦/١.

 <sup>(\*)</sup> روى أبو داود ٣٠/٣ عن أنس بن مالك يرفعه: «والجهاد ماض منذ بعثنى الله إلى أن يقاتل آخر
 أمتى الدجال لا يبطله جور جائر ولا عدل عادل ٥ .

عدد الله: الأضحى إلى الإمام والفطر إذا أفطر الإمام أفطر الناس والصلاة إليه الإمام أفطر الناس وإذا ضحى الإمام أفطر الناس وإذا ضحى الإمام ضحى الناس والصلاة إليه أيضا (١).

معهم ؟ قال : تجاهد معهم (<sup>(1)</sup> وسئل عن بعض الأحاديث في هذه المسألة وأجاب عنها كما في رواية :

بن خاود قال : سمعت أبا عبد الله : ذكر حديث صالح بن كيسان ، عن الحارث بن فضيل الخطمى ، عن جعفر بن عبد الله بن الحكم ، عن عبد الرحمن بن المسور بن مخرمة ، عن أبى رافع ، عن عبد الله بن مسعود عن النبى — عليه الصلاة والسلام — : « يكون أمراء يقولون مالا يفعلون فمن عن النبى — عليه الصلاة والسلام — : « يكون أمراء يقولون مالا يفعلون فمن عن النبى — عليه الصلاة والسلام — : « يكون أمراء يقولون مالا يفعلون فمن والحارث بن فضيل ليس بمحمود الحديث ( وهذا الكلام لا يشبه كلام والحارث بن فضيل ليس بمحمود الحديث ( وهذا الكلام لا يشبه كلام

 <sup>(</sup>١) السنة للخلال (ق ١١/١).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (ق:٧).

<sup>(</sup>٣) أخرج مسلم: ٧٠/١ بسنده عن صالح بن كيسان به إلى عبد الله بن مسعود أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ٥ ما من نبى بعثه الله فى أمة قبل إلا كان له من أمته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره. ثم إنها تخلف من بعدهم خلوف يقولون ما لا يفعلون ويفعلون ما لا يؤمرون . فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن ومن جاهدهم بقليه فهو مؤمن وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل. .

قال أبو رافع: فحدثت عبد الله بن عمر فأنكره على ، فقدم ابن مسعود فنزل بقناة فاستبعني إليه عبد الله بن عمر يعوده . فانطلقت معه ، فلما جلسنا سألت ابن مسعود عن هذا الحديث فحدثنيه كما حدثته ابن عمر . قال صالح : وقد تحدث بنحو ذلك عن أبي رافع . اه

وقد رواه مسلم من طريق آخر عن الحارث وقال: مثل حديث صالح و لم يذكر قدوم ابن مسعود واجتماع ابن عمر معه اه. وراجع مجمع الزوائد: ٧٤٦/٥ ، فقد ذكر نحوه غير واحد من الصحابة مرفوعا وليس فيه قتالهم بل فيه عدم إعانتهم على ظلمهم .

٤) ﴿ جَعْفِر بن عبد الله بن الحكم الأنصاري ، والد عبد الحميد ، ثقة ، من الثالثة تقريب ، ص : ١٤٠ .

<sup>(</sup>٥) - هو : الحارث بن فضيّل الأنصاري الخطمي ، قال عنه ابن حجر في التهذيب: ١٣٠٤/٢ وقال=

ابن مسعود . ابن مسعود یقول رسول الله صلی الله علیه وسلم : « اصبروا حتی تلقونی »  $^{(1)(1)}$ .

التى جاءت عن النبى صلى الله عليه وسلم أمر فى بعضها بالسمع والطاعة فى التى جاءت عن النبى صلى الله عليه وسلم أمر فى بعضها بالسمع والطاعة فى العسر واليسر وقال فى بعضها: قيل له: يحرمون من الفيء والعطاء قال: « قاتلوهم » قال: « أما ما صلوا فلا » . وقال فى بعضها: « سلوا سيوفكم وبيدوا خضراءهم » (٣) فقلت: فما القول فى ذلك ؟ قال: الكف لأنا نجد النبى صلى الله عليه وسلم من غير وجه: أما ما صلوا فلا (١) وحديث «سلوا سيوفكم » رواه ثوبان مرفوعا .

(1)

النسائى : ثقة ، وكذا قال عثان الدارمى عن ابن معين ، قلت : وقال مهنا عن أحمد: ليس بمحفوظ الحديث ، وقال أبو داود عن أحمد : ليس بمحمود الحديث وذكره ابن حبان فى الثقات ٥ . وفى التقريب : ١٤٧ قال : ثقة .

 <sup>(</sup>١) مسائل أبي داود ص ٣٠٧ والسنة للخلال (ق ٩/ب).

 <sup>(</sup>۲) حديث ابن مسعود لم أجده عنه بهذا اللفظ ، وهو مروى عن النبي صلى الله عليه وسلم عن غيره من الصحابة .

وقد روى البخارى ٥/١٣ ومسلم ١٤٧٢/٣ وأحمد ٢٨٤/١ عن ابن مسعود يرفعه : النها ستكون بعدى أثرة وأمور تنكرونها ، قالوا : يارسول الله كيف تأمر من أدرك منا ذلك قال : التؤدون الحق الذى عليكم وتسألون الله الذى لكمه .

أما النهى عن الخروج عليهم ما أقاموا الصلاة فقد روى مسلم ١٤٨١/٣ عن عوف بن مالك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ٥... وشرار أثمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم، قيل يارسول الله : أفلا تنابذهم بالسيف . فقال : ٥ لا ما أقاموا فيكم الصلاة... ٥ . روى الطبراني في الصغير ٧٤/١ عن سالم بن أبي الجعد عن ثوبان مولى النبي صلى الله عليه وسلم قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « استقيموا لقريش ما استقاموا لكم فإذا لم يفعلوا

فضعوا سيوفكم على عواتقكم فأبيدوا خضراءهم ...» الحديث . قال الهيثمى : رواه الطبرانى فى الصغير ورجال الصغير ثقات . مجمع الزوائد ١٩٥/٥ ، ٢٢٨ . والعلة فى الانقطاع بين سالم وثوبان .

وسالم قال عنه ابن حجر : كان يرسل كثيرا . تقريب ٢٧٩/١ .

وذكر الهيشمي عن النعمان بن بشير مثل حديث ثوبان يرقعه وقال : رواه الطبراني وفيه من لم أعرفه .

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال ( ق/٧ ) .

\*\* الله قال : الأحاديث على الله على الله قال : الأحاديث خلاف هذا – وذكر أحمد بعض الأحاديث التي تحث على السمع والطاعة – ثم قال : فالذي يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم خلاف حديث ثوبان وما أدرى ما وجهه . اهـ

وقال حمدان بن على : ذكرت لأحمد حديث الأعشى حديث ثوبان « استقيموا لقريش ما استقاموا لكم » فقال : حدثنا وكيع قال : « استقيموا لقريش ما استقاموا لكم » إلى ها هنا فقط .

• 73 – وقال مهنا بن يحيى: سألت أحمد عن حديث الأعمش عن سالم بن أبى الجعد عن ثوبان: « أطيعوا قريشا ما استقاموا لكم » فقال: ليس بصحيح، سالم بن أبى الجعد لم يلق ثوبان. قال: وسألت أحمد عن على بن عابس يحدث عنه الحمانى عن أبى فزارة عن أبى صالح مولى أم هانىء عن أم هانىء قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مثل حديث ثوبان: « استقيموا لقريش » . فقال: ليس بصحيح . هو منكر (') .

. ....

طاعة ولاة الأمر فرع من أصل مسألة عظيمة وهى الإمامة . ولابد أن أتطرق إلى بعض جوانب هذه المسألة . ذلك لما لهذا الموضوع من أهمية كبرى فهو يمس كل فرد فى الأمة ولقد كانت هذه المسألة – بجميع جوانبها – وما تزال سببا مباشرا فى كثير من الويلات التى حلت بهذه الأمة .

ولعظم شأنها وخطرها نجد اهتام علماء الأمة بها متقدميهم ومتأخريهم. والإمام أحمد له جهد كبير في إيضاح بعض جوانبها . وقد كان له تجربة مباشرة مع بعض ولاة الأمر .

وكما ذكرت آنفا لابد من إيضاح بعض جوانب هذه المسألة ولكن بإيجاز

<sup>(</sup>١) الروايات في السنة للخلال ( ق : ٧/أ ) .

## فأقول وبالله التوفيق :

إن نصب إمام للمسلمين أمر لا يستغنى عنه بحال بل هو واجب عند عامة المسلمين (١) و لم يخالف في هذا إلا من عميت بصيرتهم من الخوارج والمعتزلة (٢).

يقول ابن حزم رحمة الله: اتفق جميع أهل السنة وجميع المرجئة والخوارج على وجوب الإمامة ، وأن الأمة واجب عليها الانقياد لإمام عادل ، يقيم فيهم أحكام الله ، ويسوسهم بأحكام الشريعة التي أتى بها رسول الله صلى الله عليه وسلم حاشا النجدات من الخوارج فإنهم قالوا : لا يلزم الناس فرض الإمامة ، وإنما عليهم أن يتعاطوا الحق بينهم "ا. اهـ

ووجوب نصب الإمام دل عليه الشرع قال الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذَيْنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ وأُولَى الأَمْرِ مَنكُم ﴾('')، وإن كان في المراد بولى الأمر خلاف إلا أن الراجع أنهم من يلى أمر المسلمين ﴿ فَيَمَا كَانَ لِللَّهُ طَاعَةَ وَلَلْمُسَلِّمِينَ مُصَلَّحَةً ﴾

وقال جل وعلا: ﴿ وأن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك﴾ (١). وفى جميع آيات الحدود والقصاص دلالة شرعية على وجوب نصب الإمام.

والأدلة من السنة من الكثرة بمكان أذكر منها ما رواه مسلم(٧) عن عبد الله

<sup>(</sup>۱) انظر: الأحكام السلطانية للمساوردى ص: ٥، ولأبى يعلى بن الفراء ص: ١٩ والسياسة الشرعية لابن تيمية ص ١٦١

<sup>(</sup>٢) انظر :مقالات الإسلاميين ١/٥٠٠ .

<sup>(</sup>٣) الفصل في الملل ٨٧/٤.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء /٥٩ .

 <sup>(</sup>٥) وسيأتى إيضاح أكثر حول المراد بأولى الأمر .

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة /٤٩.

<sup>(</sup>٧) في الصحيح ١٤٧٨/٣ .

ابن عمر قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « ... ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية »

فلا يمكن أن يتصور انضباط الناس دون إمام يسوسهم. وخلو أى مجتمع من إمام يدير شئونهم يعنى ضرورة انتشار الفوضى والتعدى على الأعراض والأنفس والأموال في ذلك المجتمع. وكذا تفاقم الفتن.

والإمام أحمد يصور لنا هذا الوضع بقوله فى رسالة محمد بن عوف الطائى : والفتنة إذا لم يكن إمام يقوم بأمر الناس (١٠)

وخلاصة القول: إن نصب الإمام وراءه من الفوائد ما لا يعد ولا يحصى في جميع النواحي . ومن أهم تلك الفوائد وأعظمها على الإطلاق إقامة شرع الله عز وجل وأمره في هذه الحياة . قال جل شأنه : ﴿ الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴾(٢) .

والإمامة تنعقد بالاختيار أو الاستخلاف وهما طريقان شرعيان متفق عليهما وقد تنعقد الإمامة عن طريق القهر والغلبة وهذه الطريقة وإن كانت دون الأولى إلا أن الإمامة تنعقد بها على الأصح وهو ما ذهب إليه أهل السنة . وفي بعض الروايات عن الإمام أحمد مايدل على ذلك . ففي رسالة عبدوس بن مالك قال : ﴿ والسمع والطاعة للأئمة وأمير المؤمنين : البر والفاحر ممن ولى الخلافة واجتمع الناس عليه ورضوا به ، ومن خرج عليهم بالسيف حتى صار خليفة وسمى أمير المؤمنين ﴾ وفي موضع آخر قال : ﴿ ومن خرج على إمام من الأئمة المسلمين وقد كان الناس اجتمعوا عليه ، وأقروا له بالخلافة ، بأى وجه كان بالرضا والغلبة فقد شق هذا الخارج عصا المسلمين".

<sup>(</sup>١) - السنة للخلال (ق : ١٩/ب) ونقلها أبو يعلى بن الفراء فى الأحكام السلطانية ص : ١٩ -

<sup>(</sup>٢) سورة الحج /٤١ . 🔃

<sup>(</sup>٣) ط / الحنابلة ٢٤٤/١

وفى رواية أبى الحارث الصائغ قال فى الإمام يخرج عليه من يطلب الملك فيكون مع هذا قوم ومع هذا قوم : تكون الجمعة مع من غلب . واحتج بأن ابن عمر صلى بأهل المدينة فى زمن الحرة . وقال : « نحن مع من غلب ألى .

يقول النووى رحمه الله : ﴿ أَمَا الطريق الثالث فهو القهر والاستيلاء ، فإذا مات الإمام فتصدى للإمامة من جمع شرائطها من غير استخلاف ولا بيعة ، وقهر الناس بشوكته وجنوده ، انعقدت خلافته ، لينتظم شمل المسلمين ، فإن لم يكن جامعا للشرائط ، بأن كان فاسقا أو جاهلا فوجهان أصحهما انعقادها لما ذكرناه وإن كان عاصيا بفعله ﴾ (٢) .

وقال ابن بطال: وقد أجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان المتغلب والجهاد معه وأن طاعته خير من الخروج عليه لما في ذلك من حقن الدماء وتسكين الدهماء (٣)اهـ

قلت : فإذا كان هذا هو موقف علماء الأمة ممن ولى أمر المسلمين بالقهر والغلبة فكيف بمن كانت ولايت بالاختيار أو الاستخلاف . ومن هنا يتضح لنا حرص أهل السنة والجماعة على وحدة المسلمين وحقن دمائهم وصيانتهم . والإمام أحمد يشدد على طاعة ولاة الأمر والصبر عليهم في سبيل هذا الهدف .

وبعد أن أوضحت ما يدل على وجوب نصب إمام للمسلمين ، وكذا طرق انعقاد الإمامة أعود إلى ما عنونت له وهو : طاعة ولاة الأمر .

ولما لهذا الأمر من أهمية فالواجب معرفة بعض الحقوق التي يتوجب على الإمام القيام بها ، ومن المعلوم أن ولاية المسلمين أمانة عظمي لا يستطيع القيام بها إلا من كان على درجة تؤهله لحملها . ومن أدى هذه الأمانة بنية خالصة دخل ف

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٢٠/١٠ .

۳) فتح الباری ۷/۱۳ .

عداد من يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله(١٠).

ومن أعظم الواجبات التي يتعين عليه القيام بها في الأمة إقامة شرع الله عز وجل وأمره في هذه الحياة قال تعالى: ﴿الذين إن مكناهــم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴾(٢).

فسياسة الناس وفق شرع الله أمر لا يمكن أن يتساهل في تركه قال تعالى : وألم تر إلى الذين يزعبون أنهم آمنوا بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بعيدا في (3) وقال جل وعلا : ﴿ فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لايحدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما (4) وقال جل شأنه : ﴿ ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون (9) وقال تبارك وتعالى : ﴿ ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون (١) وقال سبحانه وتعالى : ﴿ ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون (١) وقال حل شأنه : ﴿ ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون (١) من بعد ذلك وما أولئك بالمؤمنين وإذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم إذا فريق منهم فريق منهم معرضون (١) ﴿ في إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم الفلحون (١) وقال تبارك ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم الفلحون (١) وقال تبارك

<sup>(</sup>۱) روى البخارى ١٤٣/٢ ، ومسلم ٧١٥/٢ عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : وسبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله : الإمام العادل ... ١١٠عديث .

 <sup>(</sup>۲) سورة الحج /٤١ .

<sup>(</sup>۳) سورة النساء /۲۰.

 <sup>(</sup>٤) سورة النساء /٦٥.
 (٥) سورة الماثلة /٤٤.

<sup>(1)</sup> سورة المألدة /03.

 <sup>(</sup>٧) سورة المائدة /٤٧ . . .
 (٨) سورة النور /٤٧ ، ٤٨ .

وتعالى : ﴿ أفحكم الجاهلية يبغون ومن أحسن من الله حكما لقوم يوقنون ﴾ (١) وفي تحقيق الإمام لهذا المطلب الأساسي تحقيق لجميع المتطلبات من العدل وإزالة الظلم وحفظ الدين وكل ما تنشده الرعية ، فطاعة الإمام في هذه الحالة من أوجب الواجبات قال تعالى : ﴿ يَا أَيّهَا الذَّيْنَ آمنُوا أَطْيَعُوا الله وأَطْيَعُوا الرسول وأولى الأمر منكم ﴾ (٢) .

وقد ذكرت سابقاً أن الذي يترجح بالمراد بولاة الأمر هم من يلي أمر المسلمين . وقيل إنها تشمل العلماء أيضا .

يقول ابن تيمية: « وأولو الأمر أصحابه وذووه ، وهم الذين يأمرون الناس وذلك يشترك فيه أهل اليد والقدرة وأهل العلم والكلام ، فلهذا كان أولو الأمر صنفين : العلماء والأمراء فإذا صلحوا صلح الناس وإذا فسدوا فسد الناس "".

والأحاديث الصحيحة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الحث على طاعة ولاة الأمر فى غير معصية كثيرة جدا مما جعل الإمام أحمد يشدد على وجوب طاعة ولاة الأمر – فى غير معصية – وينكر الخروج عليهم .

## ومن تلك الأحاديث :

ما رواه البخارى (<sup>4)</sup> عن أنس بن مالك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عبد حبشى كأن رأسه زبيبة » .

وروى مسلم<sup>(٥)</sup> عن أم الحصين قالت : حججت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حجة الوداع قالت : فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم قولا كثيرا

<sup>(</sup>١) سورة المائدة /٥٠ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة النساء /٥٩.

<sup>(</sup>٣) الحسبة ص: ١١٨٠.

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ١٢١/١٣ .

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ١٤٦٨/٢.

ثم سمعته يقول: « إن أمر عليكم عبد مجدع يقودكم بكتاب الله فاسمعوا له وأطبعوا ».

وروى البخارى<sup>(۱)</sup> ومسلم<sup>(۲)</sup> عن عبادة بن الصامت قال: دعانا النبى صلى الله عليه وسلم فبايعناه . فقال فيما أخذ علينا أن بايعنا على السمع والطاعة فى منشطنا ومكرهنا وعسرنا ويسرنا وأثرة علينا ، وأن لا ننازع الأمر أهله . قال : ﴿ إِلَا أَن تَرُوا كَفُرا بُواحًا<sup>(۲)</sup> عندكم من الله فيه برهان » .

وروى البخارى<sup>(٤)</sup> ومسلم<sup>(٥)</sup> عن عبد الله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « السمع والطاعة على الماء المسلم فيما أحب وكرو، ما لم يؤمر

وسلم قال : « السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحب وكره ، ما لم يؤمر بمعصية ، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة » .

من هنا يتضح لنا أن طاعة ولاة الأمر ليست على إطلاقها ، قال تعالى : إيا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا كه(٦)

يقول الطيبى: أعاد الفعل فى قوله: ﴿ وأطيعوا الرسول ﴾ إشارة إلى استقلال الرسول بالطاعة و لم يعده فى أولى الأمر إشارة إلى أن يوجد فيهم من لا تجب طاعته. ثم بين ذلك بقوله: ﴿ فإن تنازعتم فى شيء ﴾ كأنه قيل:

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١٣/٥.

<sup>(</sup>٢) ف الصحيح ٢٠/٤٧٠ .

 <sup>(</sup>٣) قال الخطاني : معنى قوله هبواحاً، يريد ظاهراً باديا من قولهم : باح الشيء يبوح به بوحاً وبواحاً
 إذا أذاعه وأظهره . فتح البارى ٨/١٣ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ٢١/١٣ ·

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ١٤٦٩/٣ .

<sup>(</sup>٦) سوره النساء /٥٩ .

فإن لم يعملوا بالحق فلا تطيعوهم وردوا ما تخالفتم فيه إلى حكم الله ورسوله'''.

ويقول ابن تيمية: فأهل السنة لا يطيعون ولاة الأمور مطلقا إنما يطيعونهم في ضمن طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم كما قال تعالى: ﴿ أَطَيْعُوا الله وأَطَيْعُوا الله وأَطَيْعُوا الله وأَطَيْعُوا الله وأَطِيعُوا الله وأولى الأمر منكم ﴾(٢).

والروايات عن الإمام أحمد تشير إلى وجوب طاعته ما لم يأمر بمعصية .

وأما حثه فى روايات أخرى على السمع والطاعة وإن كان الإمام فاسقا أو جائرا ، فهو مذهب أهل السنة أيضاً وهو لا يناقض القول الأول لأن هنالك فرقا بين أن يأمر ولى الأمر بالمعاصى ويجيز إظهارها والترويج لها ، وبين أن لا يفعل ذلك بل يكون فاسقا فى نفسه .

<sup>(</sup>۱) فتح البارى ۱۱۱/۱۳ – ۱۱۲ .

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة ٧٦/٢ .

## قول الإمام أحمد في قتال اللصوص

#### قال أبو بكر المروذي :

وقد قال أن أسألك ، وهذا الطريق طريق الأنبار مخيف . فإن عرض له اللصوص ترى أن يقاتلهم ؟ قال : إن طلبوا شيئه قاتلهم . لأن النبى صلى الله عليه وسلم قال : ( من قتل دون ماله فهو شهيد »(٢)(٣) .

#### \* نقل نحو هذا عن أحمد :

قال النبي صلى الله عليه وسلم: « من قتل دون ماله فهو شهيد » .

عرض لك يريد مالك ونفسك فلك أن تدفع عن نفسك ومالك .

عبد الله : أنه قال لأبي عبد الله : أنه قال لأبي عبد الله : يقاتل اللصوص ؟ قال : إن كان يدفع عن نفسه .

<sup>(</sup>۱) انظر ج: ۲٤٧/۱

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى ١٢٣/٥ ومسلم ١٢٥/١ من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص.

 <sup>(</sup>٣) كتاب الورع ص: ١٤٦.
 (٤) هو: عبد الكريم بن الهيثم بن زياد ، أبو يحيى القطان العاقول . ذكره أبو بكر الحلال فقال : جليل

هو : عبد الحريم بن الهيم بن رياد ، ابو يحيى المصان المالوى . و تره ببو بحر الحدل حال . بديل كبير ، عنده جرآن صغيران مسائل حسان مشبعة وذكره ابن ثابت فقال : سافر إلى بغداد وواسط والبصرة والكوفة والشام ومصر . وسمع مسلم بن إبراهيم الأزدى وسليمان بن حرب والفضل ابن دكين وغيرهم ومات بدير العاقول سنة ثمان وسبعين ومعين . وكان ثقة ثبتا حدث عن جماعة مهم أبو بكر بن داود الفقيه ط/الحنابلة ٢١٦/١ .

اللصوص يخرجون يريدون مالى ونفسى قال : قاتلهم حتى تمنع نفسك ومالك .

٤٦٦ – محمد بن الحكم الأحول أنه: سأل أبا عبد الله عن قتال اللصوص قال: أرى قتال اللصوص إذا أرادوا مالك ونفسك (١).

## التعليق :

قتال المسلم دون ماله مما أباحه له الشرع ، لأن الإسلام يصون حقوق المسلم أيا كانت . وكل ما يحصل للمُتعدى من جرح أو قتل فهو هدر وليس على المدافع إثم (٢).

روى مسلم (٢) عن أبى هريرة قال : جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : يارسول الله أرأيت إن جاء رجل يريد أخذ مالى ؟ قال : « فلا تعطه مالك » قال : أرأيت إن قاتلنى ؟ قال : « قاتله » . قال : أرأيت إن قتلنى ؟ قال : « هو في النار» . قال : « هو في النار» .

قال النووى: فيه جواز قتل القاصد لأخذ المال بغير حق سواء كان المال قليلا أو كثيرا لعموم الحديث وهذا قول الجماهير من العلماء. وقال بعض أصحاب مالك: لا يجوز قتله إذا طلب شيئا يسيرا كالثوب والطعام وهذا ليس بشيء والصواب ما قاله الجماهير<sup>(3)</sup>... والمدافعة عن المال جائزة غير واجبة<sup>(6)</sup>. والله أعلم. وأما قوله صلى الله عليه وسلم فلا تعطه فمعناه لا يلزمك أن تعطيه وليس المراد تحريم الإعطاء. وأما قوله صلى الله عليه وسلم في الصائل إذا قتل هو في النار فمعناه أنه يستحق ذلك وقد يجازى وقد يعفى عنه إلا أن يكون مستحلا لذلك

<sup>(</sup>١) الروايات المتقدمة في السنة للخلال ( ق ١/١٣ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر : مجموع الفتاوى لابن تيمية ٢٤٢/٣٤ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ١٢٤/١ .

<sup>(1)</sup> راجع أيضا المصدر السابق ٣١٩/٢٨.

<sup>(</sup>٥) راجع المصدر السابق ٢٤٢/٣٤ .

بغير تأويل فإنه يكفر ولا يعفى عنه . والله أعلم '' .

وقال الخطابى: وقد كره ذلك قوم ، زعموا أن الواجب عليه أن يستسلم ولا يقاتل عن نفسه ، وذهبوا فى ذلك إلى أحاديث رويت فى ترك القتال فى الفتن الفتن فى شيء ، إنما جاء هذا فى قتال اللصوص وقطاع الطريق وأهل البغى والساعين فى الأرض بالفساد ، ومن دخل فى معناهم من أهل العبث والإفساد. اهـ

وبهذا يتضح لنا أن اللصوص إذا قصدوا المال فله أن يدفعه لهم وله أن يقاتل دونه . وإذا أرادوا ماله وقتله أيضا فروايتان عن أحمد .

يقول ابن تيمية : وأما إذا كان مقصوده قتل الإنسان ، جاز له الدفع عن نفسه وهل يجب عليه ؟ على قولين للعلماء في مذهب أحمد وغيره (٢٠).

 <sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووى ۲/۱۹۰

٢) مثل حديث ألى ذر . انظر : مسند أحمد ١٦٣/٥ ، وسنن ابن ماجة ١٣٠٨/٢ ، وانظر : مجموع الفتاوى ٣٢٠/٢٨ وانظر أيضا قول الإمام أحمد فى قتال اللصوص فى الفتنة فى السنة للخلال ( ق : ١٠/٠٠ ) .

<sup>(</sup>٣) جمعوع الفتاوي ٣٢٠/٢٨ وانظر ج: ٢٧/٢ من هذا البحث .

## قول الإمام أحمد في القتال دون الحرمات والأهل

## قال أبو بكر الخلال:

المسألة : ودون أهله ؟ فقال : الرواية عنه : ماله وواحد يقول : « دون أهله وماله » (١).

ابن الحسن (٢٠ - أخبرنى زكريا بن يحيى قال : ثنا أبو طالب / وأخبرنى الحسين الحسن (٢٠ قال : ثنا إبراهيم بن الحارث أن أبا عبد الله قال : يقاتل دون حرمته (٢٠).

\* هذا هو المشهور عن الإمام أحمد . يدل عليه أيضا ما جاء في رواية :

في بيته في الفتنة ؟ قال : لا يقاتل في الفتنة . قلت : فإن أريد النساء ؟ قال : في بيته في الفتنة ؟ قال : لا يقاتل في الفتنة . قلت : فإن أريد النساء ؟ قال : إن النساء لشديد قال – أي أحمد – إن في حديث يروى عن عمر يرويه الزهرى عن القاسم بن محمد قال : أحسبه عن عبيد بن عمير أن رجلا ضاف ناسا من هذيل فأراد امرأة على نفسها فرمته بحجر فقتلته . فقال والله لا يودى أبدا (3)

<sup>(</sup>١) روى الترمذى ١٤/٤ وأبو داود ٥/٢٨ – ١٢٩ ، عن سعيد بن زيد قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : همن قتل دون ماله فهو شهيد ، ومن قتل دون دينه فهو شهيد ، ومن قتل دون أهله فهو شهيد . قال الترمذى : هذا حديث حسن صحيح .

<sup>(</sup>٢) لم أستطع تحديده .

<sup>(</sup>٣) السنة ( ق : ١٣ ).

<sup>(</sup>٤) رواه عبد الرزاق في المصنف ٩-٤٣٥.

وحديث أيضاً عن عمر أن رجلا وجد مع امرأته رجلا فضربهما بالسيف فقطع فخذ المرأة وفخذ الرجل . كان عمر أهدر دمه <sup>(١)</sup> . اهـ

ف خنة فيطرقه الرجل في داره ليلا ؟ قال : سألت أبا عبد الله : الرجل في مصر في فتنة فيطرقه الرجل في داره ليلا ؟ قال : أرجو إذا جاءت الحرمة و دخل عليه منزله قيل له : فمن احتج بعثان أنه دخل عليه قال : تلك فضيلة لعثان وأما إذا دخل داره وجاءت الحرم قيل فيدفعه فكأنه لم ير بأسا وقال : قد أصلت ابن عمر على لص السيف قال : فلو تركناه لقتله (٢) . اهوقد روى عنه خلاف المشهور والمعروف عنه .

دون حرمته وأهله فقال: ما أدرى: وفي أخرى: ما أدرى لم يبلغني فيه شيء (1)

## التعليق :

الإمام أحمد يوافق جمهور أهل العلم على جواز القتال دون الحرمات . وهذا أمر متفق عليه ، فإذا جاز القتال دون المال فمن باب الأولى جوازه في هذا الأمر . وقد جاء حديث الترمذي بجواز القتال دون المال والأهل .

يقول ابن تيمية : وأما إذا كان مطلوبه الحرمة مثل أن يطلب الزنا بمحارم الإنسان ، أو يطلب المرأة ، أو الصبى المملوك أو غيره الفجور به ، فإنه يجب

<sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق أيضاً. المصدر السابق ٤٠٤/٧.

 <sup>(</sup>۲) هو: محمد بن داود بن صبيح ، أبو جعفر المصيصى ، ثقة فاضل ، قال أبو بكر الحلال: كان من خواص أبى عبد الله ورؤسائهم وكان أبو عبد الله يكرمه ويحدثه بأشياء لا يحدث بها غيره .
 ط/ الحنابلة ۲۹٦/۱ ، تقريب ۲۰۲۲ ، عديب ۱۵۶/۹ ، المنهج الأحمد ۳۳۳/۱

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخلال عن نافغُ مولى ابن عمر . انظر السنة ( ق ١٦/١ً ) .

<sup>(</sup>٤) انظر: الروايات المتقدمة في المصدر السابق (ق: ١٣).

عليه أن يدفع عن نفسه بما يمكن ، ولو بالقتال ، ولا يجوز التمكين منه بحال ، لأن بذل المال جائز ، وبذل الفجور بالنفس أو الحرمة غير جائز (١) .

وفي مُوضع آخر يقول :

ولهذا يجوز له قتله دفعا عنها باتفاق العلماء إذا لم يندفع إلا بالقليل بالاتفاق ، ويجوز في أظهر القولين قتله وإن اندفع بدونه ، كما في قصة عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، لما أتاه رجل بيده سيف فيه دم ، وذكر أنه وجد رجلا تفخذ امرأته فضربه بالسيف فأقره عمر على ذلك وشكره ، وقبل قوله أنه قتله لذلك إذ ظهرت دلائل ذلك ".

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۲۸/۲۸.

٢) نفس المصدر ١٢٢/١٥.

## قول الإمام أحمد فيمن قاتل دون مال غيره

قال أبو بكر المرودي :

٤٧٢ - قلت - أى لأحمد -: فإن عرضوا للرفقة ترى أن يقاتلهم ؟ قال: لا. حتى يطلبوه هو. و لم ير أن يقاتل عن الرفقة بالسيف(١٠)

\* **٢٧٠** - وعند أبي بكر الخلال عنه قال : سألت أبا عبد الله عن اللصوص يعرضون للرجل في الطريق قال: يقاتلهم دون ماله. قلت: فإن عرضوا للرفقة و لم يعرضوا لماله ترى أن يقاتلهم قال : لا أرى أن يقاتلهم بالسيف الا دون ماله<sup>(۲)</sup>

ونحو هذا نقل عنه :

٤٧٤ - حرب الكرماني قال : قلت لأحمد : كنت في سفر وأمامي رجل فوقع عليه العدو فنادى واستغاث بي قال: ما أدرى لو كان مالك لم يكن في قلبي شيء فأما مال غيرك فما أدري<sup>(٢)</sup> .

٤٧٥ - جعفر بن محمد النسائي أن أبا عبد الله قيل له : فيقاتل عن أهل رفقته قال : يقاتل عن ماله إنما قال النبي صلى الله عليه وسلم : ﴿ مَنْ قَتْلُ دون ماله فهو شهيد

٤٧٦ - أحمد بن الحسن الترمذي أنه قال لأبي عبد الله : فإن منعت نفسى ومالى وأخذ من صاحبي فاستغاث بي أغيثه . قال : نعم تغيثه ولا تقاتله لأنه لم يبح لك أن تقتله لمال غيرك إنما أبيح لك أن تقاتله لنفسك ومالك.

الورع ص: ١٤٦ . ا (1)

السنة للخلال ( ق ٣//ب ) . **(Y)** 

معه المال لغيره فيقاتل عنه . قال : أعفنى من الجواب فيها . قلت : أليس يروى : من قتل دون جاره فهو شهيد . قال : ليس يصح هذا وإنما هو من قتل دون ماله (۱) .

#### التعليق :

كأن الإمام أحمد رحمه الله رأى الوقوف عند النص فلم ير أن يقاتل المسلم عن مال غيره ، مع حثه على إغاثته ومساعدته بحيث لا يصل الأمر إلى القتل وعلل ذلك بقوله : لأنه لم يبح لك أن تقاتله لمال غيرك إنما أبيح لك أن تقاتله عن نفسك ومالك .

يقول القاضي أبو يعلى بن الفراء في كتابه الروايتين والوجهين :

فقد توقف - أى أحمد - عن الجواب في رواية حرب ومحمد بن يحيى الكحال فقال: لو كان ماله لم يكن في قلبي منه شيء وأما غيره فلا أدرى وقد صرح بالمنع في رواية أحمد بن الحسن الترمذي ،والمروذي ، فقال: لا يقاتل بالسيف إلا عن ماله: لم يبح لك قتله عن مال غيرك ، أما توقفه فيحتمل أن يقتضى الجواز لما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « انصر أحاك ظالما أو مظلوما » (أ) ولأنه دافع عن غيره جورا كما لو دفع عن نفسه ولأنه لما جاز له أن يدفع عن مال نفسه كما يدفع عن نفسه كذلك في حق الغير لما جاز أن يدفع عن نفس غيره جاز أن يدفع عن ماله أيضا . ويحتمل أن يقتضي توقفه المنع وقد صرح به في رواية المروذي وغيره والوجه فيه ما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث: كفر بعد إيمان ،

 <sup>(</sup>١) نفس المصدر (ق ١٤/أ).

٢) أخرجه البخاري ٩٨/٥ وأحمد ٢٠١/٣ من حديث أنس بن مالك .

أو زنا بعد إحصان ﴿ أَو قَتَلَ نَفُسَ بَغَيْرُ نَفْسَ ﴾ ``.

ولأنه لو أتلف مال غيره لم يبح ذلك قتله في مقابلتها كذلك إذا هم بأخذه وإتلافه لم يبح ذلك قتله . ويفارق هذا النفس لأنه لو أتلف نفس غيره أبيح قتله في مقابلتها وكذلك إذا هم بإتلافها أبيح قتله ولا يلزم على هذا مال نفسه إذا طلبه غيره أنه مباح للمالك أن يقاتل عنه ، وإن لم يكن إتلاف ماله موجبا لقتل المتلف لأن القياس يقتضى المنع أيضا ، لكن تركنا القياس ، كا روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « من قتل دون ماله فهو شهيد » فأباح القتال دون ماله فتركنا القياس لذلك ولم يرد في مال الغير خبر . فترك له القياس ، ولأن القتال عن مال نفسه هو لمعنى في غيره ، وفرق عن مال نفسه هو لمعنى في نفسه والقتال عن مال غيره هو لمعنى في غيره ، وفرق بينهما ألا ترى أنها لو أفطرت لمرض قضت ، ولا فدية عليها ،ولو أفطرت الحامل والمرضع ( خوفا على ولديهما ) كان عليهما القضاء والكفارة لأن فطرها لمرض لمعنى في نفسها ، فكانت معذورة فخفف عنها وفطرها لأجل الولد لمعنى في غيرها فغلظ عليها فوجبت الفدية "

<sup>(</sup>١) - سيأتى الحديث وتخريجه في المرتدين ج : ٦٣/٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر المشار إليه ٣٠٨/٢ - ٣١٠.

## قول الإمام أحمد في الرجل يقاتل اللصوص مع علمه بأنه لا طاقة له بهم وقد يقتلونه

## قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

له بهم فيقتلوه ؟ فقال : إن كان يغلب عليه أنه إذا أعطى مابيده خلوا سبيله فإن لم يقاتلهم رجوت أن يكون ذلك له . وإن كان يغلب عليه أنهم يقتلونه فليدفع عن نفسه ما استطاع (١) .

#### \* نقل نحو هذا :

ابو الحارث الصائغ أنه قال لأبي عبد الله : فإن علم أنه لا طاقة له بهم وإن هو قاتل قتل فما ترى له يقاتل أو يعطى ( ما ) بيده ويسلم ماله ؟ قال : إن كان الذى ترى أنه إن أعطاهم ماله خلى سبيله و لم يقتل فترك القتال رجوت أن لا يكون به بأس وإن كان الغالب على أمره منهم أنه إن أعطى ( ما ) بيده قتل فليدفع عن نفسه بطاقته ما استطاع (٢) .

## التعليق :

ذكرت سابقا أن القتال دون المال حق مشروع وهذا الأمر يعود لتقدير المتعدى عليه فإن رأى أن اللصوص لا يطلبون إلا ماله ولم يجد فى نفسه طاقة لقتالهم فالأولى له أن يعطيهم ما أرادوا حفاظا على نفسه وإن كان هذا لا يمنعه حقه الشرعى من قتالهم . أما إن غلب عليه أنهم قاتلوه ففى وجوب الدفع عن نفسه قولان كما تقدم . وبالله التوفيق .

<sup>(</sup>١) مسائل عبد الله بن أحمد ص ٢٥٩ وأخرجه الخلال في السنة ( ق ٢١/أ )عن عبد الله بن أحمد به .

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال ( ق ١٦/ب ) .

## ما أثر عن الإمام أحمد من حثه على عدم تعمد قتل اللصوص عند مواجهتهم ومحاولة الدفع قدر الإمكان دون القتل

قال أبو بكر الخلال:

• 4 ٨٠ – حدثنى زكريا بن يحيى أبو يحيى الناقد ثنا أبو طالب: سئل أبو عبد الله عن اللصوص دخلوا على رجل مكابرة . قال : يقاتلهم ولكن لا ينوى القتل . قبل له : يضربهم بالسيف . قال : يدفعهم عن نفسه بكل ما يقدر بالسيف وغيره ولا ينوى قتله . قال : فإن ضربه فقتله ليس عليه شيء . قلت له : السلطان لا يلزمه منه شيء قال : إذا علم الناس وقتله في داره ما عليه ليس عليه شيء إنما يقاتل دون ماله ودون نفسه (١)

\* الروايات عن الإمام أحمد في توقى قتل اللص قدر الإمكان متعددة

نقلها :

قتل دون ماله فهو شهيد . قبل له فيقاتل دون ماله ؟ فقال : لا يقاتل لأن نفسه – يعنى اللص – عليك حرام ولكن ادفع عن مالك قبل : كيف أدفع قال : لا تريد قتله ولا ضربه ولكن ادفع عن نفسك فإن أصابه منك شيء فهو حد نزل به مثل من أقيم عليه الجد فمات . اهـ

٤٨٢ - مهنا بن يحيى قال: سألت أبا عبد الله عن الرجل تلقاه

<sup>)</sup> السنة (ق ١٤/ب).

قال عنه أبو بكر الحلال: رجل جليل عظيم القدر، لم أسمع أنا منه شيئا حدثنى عنه محمد بن أبي هارون عن أبي عبد الله غيره. توفى منة تسع وخمسين – أو – ستين ومتنين اهد. وقال عنه أبو حاتم: كان صدوقا، الجرح والتعديل ٢٢١/٢، تابغداد ٩/٧، ط/ الحنابلة ١١٧/١، المنهج الأحمد ٢١٥/١.

اللصوص يريدون ماله قال : يدفعهم عنه قلت : يقاتلهم . قال : يدفعهم عنه .

 $2 \Lambda V = 2 \Lambda V$  . يدفع عن نفسه ولا يتعمد قتله  $^{(1)}$  .

#### التعليق :

القتال دون المال مشروع كما بينت آنفا . وإباحته إنما جاءت لعلة وإلا فقتل اللص فى نفسه حرام ولا يهدر دمه بمجرد كونه لصا لكن الطريقة التى انتهجها فى السرقة أباحت دمه . والعلة هى حفظ مال المتعدى عليه . فإذا كانت هنالك طرق دون القتل لدفع اللص وحفظ المال فالأولى اتباعها وإن لم يكن هنالك سبيل إلا القتل فله ذلك ولا حرج عليه كما سبق بيانه .

يقول ابن تيمية: فالقطاع إذا طلبوا مال المعصوم لم يجب عليه أن يعطيهم شيئا باتفاق الأئمة ، بل يدفعهم بالأسهل فالأسهل ، فإن لم يندفعوا إلا بالقتال فله أن يقاتلهم ، فإن قتل كان شهيدا وإن قتل واحدا منهم على هذا الوجه كان دمه هدرا('').

ويقول في موضع آخر :

فإذا كان مطلوبه المال جاز دفعه بما يمكن فإذا لم يندفع إلا بالقتال قوتل ، وإن ترك القتال وأعطاهم شيئا من المال جاز "".

<sup>(</sup>١) الروايات المتقدمة في السنة للخلال( ق ١٤ ) .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۲٤٢/۳٤ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٣٢٠/٢٨.

# ما أثر عن الإمام أحمد من التنبيه على عدم جواز الإجهاز على اللصوص ونحوه عند التمكن منهم وذلك لانتفاء العلة التي أباحت القتل ونحوه

في رسالة عبدوس بن مالك العطار قال :

ع ك ك حوال اللصوص والخوارج جائز إذا عرضوا للرجل في نفسه وماله فله أن يقاتل عن نفسه وماله ويدفع عنها بكل ما يقدر وليس له إذا فارقوه أو تركوه أن يطلبهم ولا يتبع آثارهم ليس لأحد إلا الإمام أو ولاة المسلمين إنما له أن يدفع عن نفسه في مقامه ذلك وينوى بجهده أن لا يقتل أحدا. فإن أتى على بدنه في دفعه عن نفسه في المعركة فأبعد الله المقتول وإن قتل هذا في تلك الحال وهو يدفع عن نفسه وماله رجوت له الشهادة كا جاء في الأحاديث.

وجميع الآثار في هـذا إنما أمر بقتاله و لم يؤمر بقتله ولا اتباعه ولا يجهز عليه إن صرع أو كان جريحا وإن أحذه أسيرا فليس له أن يقتله ولا يقيم عليه الحد ولكن يرفع أمره إلى من ولاه الله فيحكم فيه (١).

\* ونقل نحو هذا عن أحد :

منعته نفسك فليس لك أن تعيد عليه الضرب حتى تقتله إنما لك أن تمنع عن نفسك فليس لك أن تعيد عليه الضرب حتى تقتله إنما لك أن تمنع عن نفسك ومالك فقد منعته .

٤٨٦ - إسحاق الكوسج أنه قال لأبي عبد الله : يقاتل اللص ؟ قال : إذا كان مقبلا تقاتله وإذا ولى فلا تقاتله (٢)

<sup>(</sup>١) رسالة عبدوس ( ق : ٥) وأخرج هذا الجزء الخلال في السنة ( ق ١٤/ ب - ١٥/أ)

<sup>(</sup>٢) مسائل الكوسج ١/ ٨٥.

لله يقول : فإن ولى الفضل بن زياد قال : سمعت أبا عبد الله يقول : فإن ولى فلا تتبعه وإن صار في موضع تعلم أنه لايصل إليك فلا تتبعه .

ايوب بن إسحاق قال : قال أبو عبد الله : وإن ولى فلا تطلبه
 دعه يذهب عنك .

قال: لا. إلا أن يكون متاعك معه.

• 4 3 - أبو طالب أنه: سمع أبا عبد الله قال: فإن ولى ليدعه ولا يتبعه قيل له: فإذا أخذ مالى وذهب أتبعه ؟ قال: إن أخد مالك فاتبعه قال النبى صلى الله عليه وسلم: « من قاتل دون ماله » فأنت تطلب مالك فإن ألقاه إليك فلا تتبعه ولا تضربه دعه يذهب وإن لم يلقه إليك ثم ضربته وأنت لا تنوى قتله إنما تريد تأخذ شيئك وتدفعه عن نفسك فإن مات فليس عليك شيء لأنك إنما تقاتل دون مالك.

قال: أرى أن يدفع الرجل عن ماله ويقاتل لأنه يروى عن النبى صلى الله عليه وسلم: « من قاتل دون ماله فقتل فهو شهيد » قال: ولكن إذا ولى اللص لا تتبعه. قلت :أليس اللص محاربا ؟ قال: أنت لا تدرى قتل أم لا. فأما إذا كان لص معروف مشهور أنه قد قتل وشق عصا المسلمين فهو محارب يفعل به الإمام ما أحب.

الم المسألة قال – أى الإمام أحمد – وفى رواية أخرى عن أبى عبد الله فى هذه المسألة قال – أى الإمام أحمد – : أرى قتال اللصوص إذا أرادوا مالك ونفسك فأماأن تذهب إليهم أو تتبعهم إذا ولوا فلا يجوز لك قتالهم (١) .

<sup>(</sup>١) الروايات المتقدمة – ماعدا رواية الكوسج في السنة للخلال ( ق ١٥) .

#### التعليق :

ذكرت آنفا العلة التي لأجلها أبيح قتال اللصوص فإذا انتفت هذه العلة انتفى أيضا ما أبيح لأجلها .

وأما خبر عبد الله بن عمر المتقدم(١) والذي فيه أنه أصلت السيف على لص دخل علیه داره . یقول نافع راوی الخبر : فلو ترکناه لقتله .

يقول ابن قدامة: وفعل ابن عمر يحمل على قصد الترهيب لا على قصد إيقاع الفعل(٢) . اهـ

وقد نقل إسحاق الكوسج أنه قال لأبي عبد الله : يقاتل اللص ؟ قال : إذا كان مقبلا تقاتله وإذا ولي فلا تقاتل .

قال إسحاق : قال : إسحاق بن راهويه : كما قال .

قلت : أخذ ابن عمر لضا في داره فأصلت السيف .

قال: إذا كان مقبلا وأما موليا فلا .

قال ابن راهویه : کما قال<sup>(۲)</sup> .

**(T)** 

ج: ۲۲/۲. (1) المغنى .

السنة للخلال (ق : ١٤/أ) .

## قول الإمام أحمد في مناشدة اللصوص قبل قتالهم

## قال أبو بكر الخلال

الله عبد الله عن لصوص دخلوا على رجل مكابرة يقاتلهم أو يناشدهم ؟ قال : أبو عبد الله عن لصوص دخلوا على رجل مكابرة يقاتلهم أو يناشدهم ؟ قال : قد دخلوا حرمته ما يناشدهم يقاتلهم يدفعهم عن نفسه ولكن لا ينوى القتل (۱) .

عدد الله / وحدثنى الحسين بن الحسن الوراق ثنا إبراهيم بن الحاوث قيل الأبى عبد الله / وحدثنى الحسين بن الحسن ثنا محمد بن داود قال : سألت أبا عبد الله فذكر المسألة . فذكر لأبى عبد الله المناشدة للص فى غير الفتنة فقال : حديث قابوس عن سلمان ولم يثبته (٢) .

#### التعليق:

مناشدة اللصوص وتذكيرهم بالله عز وجل ورد به الحديث فعن قابوس بن مخارق عن أبيه قال : جاء رجل إلى النبى صلى الله عليه وسلم فقال : الرجل يأتينى فيريد مالى . قال : ذكره بالله . قال : فإن لم يذكر . قال : فاستعن عليه من حولك من المسلمين . قال : فإن لم يكن حولى أحد من المسلمين قال : فاستعن عليه بالسلطان قال : فإن نأى السلطان عنى . قال : قاتل دون مالك حتى تكون من شهداء الآخرة أو تمنع ذلك (") . هكذا و لم يذكر سلمان .

<sup>(</sup>١) السنة (ق ١٥/ ب).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ( ق ١٦/ أ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي ١١٣/٧ وحسن الألباني إسناده . إرواء الغليل ٩٦/٨ .

وعن عمرو بن قهيد الغفارى عن أبى هريرة قال : جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ققال : يارسول الله أرأيت إن عدى على مالى قال : فانشد بالله . قال : فإن أبوا علي . قال : فانشد بالله . قال : فإن أبوا علي . قال : فقاتل فإن قتلت ففي الجنة وإن قتلت ففي الجنة وإن قتلت ففي النار(١) .

هذا بالنسبة لمن أراد المال

أما من أراد الحرمة فإن أمرها شديد . والمناشدة قد تكون مفوتة له لأن يأخذ أهبته للدفاع عن أهله وقد يستخل ذلك المعتدى .

لذا نرى الإمام أحمد يقول : ما يناشدهم يقاتلهم . والحديث نص في المال . والله تعالى أعلم .

وفى الحتام أقول: إنه لا يخفى علاقة ما تقدم بالعقيدة ومسائلها فما ذكر يعد من المسائل ذات الجوانب العقدية والفقهية والتي لم أهملها فى هذا البحث بل جمعت منها ما وجدت فيه كلاما للإمام أحمد وتناولت فى التعليق الجانب العقدى

(١) رواه أحمد ٢٣٩/٢)، والنسائي ١١٤/٧.

قول الإمام أحمد في تارك الصلاة ج: ٣٦/٢ .

قول الإمام أحمد في مانع الزكاة ج: ٤٨/٢ . قول الإمام أحمد في تارك الصيام ج: ٥١/٢ .

قول الإمام أحمد فيمن استحل محرماً ج: ٧/٥٥.

قول الإمام أحمد في المرتد والمرتدة ج: ٥٧/٢. قدل الامام أحد في الزنادقة مأحكامه. ح: ٨/٢.

قول الإمام أحمد في الزنادقة وأحكامهم ج: ٦٨/٢ . قول الإمام أحمد في المحكم والمتشابه ج: ٩٠/٢ .

قُولَ الْإِمَامُ أَحَمَدُ فَي حَكُمُ مِن شَمِّ الرِّبِ جَلَّ وعَلا جَ : ٩٣/٢ .

قول الإمام أحمد في حكم من شعم النبي صلى الله عليه وسلم ج : ٩٥/٢ .

## قول الإمام أحمد في تارك الصلاة

قال إسحاق بن إبراهم بن هانيء :

عبد الله وهو يسأله: فجعل الرجل يقول: وأن لا يكفر أحد بذنب ؟ .

قال أبو عبد الله: اسكت ، من ترك الصلاة فقد كفر(١) .

\* جاء عن الإمام أحمد روايات في تكفير تارك الصلاة مطلقا وعمن نقل عنه ذلك :

الصلاة فقد كفر وليس من الأعمال شيء تركه كفر إلا الصلاة من تركها فهو كافر (1)

المحال عنه المحال الله المحال الله المحال ا

الله عن قول النبي صلى الله عن قول النبي صلى الله عليه وسلم « من غشنا فليس منا » قال : على التأكيد والتشديد ولا أكفر أحدا الا بترك الصلاة (١٠) .

الصلاة كافرا. فقال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: « بين العبد والكفر ترك

**(Y)** 

(٣)

<sup>(</sup>١) مسائل ابن هانيء ٢/٢٥١.

رسالة عبدوس ( ق 11/أ ) .

أحكام أهل الملل لأبي بكر الخلال ص: ٢٠٩ .

 <sup>(</sup>٤) السنة للخلال (ق ٩٦٨/ب)والمروزى في تعظيم الصلاة ٩٢٨/٢.

الصلاة ه<sup>(١)</sup>.

••• – وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال : والكف عن أهل القبلة ولا نكفر أحدا منهم بذنب ولا نخرجهم من الإسلام بعمل إلا أن يكون فى ذلك حديث فيروى الحديث كما جاء وكما روى نصدقه ونقبله ونعلم أنه كما روى نحو ترك الصلاة (٢٠) . ونقل عنه ما يفيد عدم تفريقه فى الحكم بين من تركها جحدا أو تهاونا . وممن نقل عنه ذلك :

ا • • • الحسن بن على الإسكافي قال: قال أبو عبد الله في تارك الصلاة: لا أعرفه إلا هكذا من ظاهر الحديث فأما من فسره جحودا فلا نعرفه . وقد قال عمر رضى الله عنه حين قيل له الصلاة . قال: لاحظ في الإسلام لمن ترك الصلاة (")(1) .

٧٠٥ - أبو بكر المروذى قال: سألت أبا عبد الله عن الرجل يدع الصلاة استخفافا ومجونا فألى شيء الصلاة استخفافا ومجونا فأل : سبحان الله إذا تركها استخفافا ومجونا فأى شيء بقى . قلت: إنه يسكر ويمجن . قال : هذا تريد تسأل عنه . قال النبي صلى الله عليه وسلم : « بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة »(٥). قلت : ترى أن تستتيبه فأعدت عليه فقال : إذا تركها استخفافا ومجونا فأى شيء بقى (١) المصدر السابق .

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل للخلال ص ٢١٠ – ٢١١ .

 <sup>(</sup>٣) السنة ضمن شذرات البلاتين ص: ٤٦ والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٧/١ وانظر أيضا: قول
 الإمام أحمد في الفاسق الملي ج: ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٣) أحكام أهل الملل للخلال ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) قاله عمر بن الخطاب بعد ماطعته المجوسى وقد دخل عليه المسور بن مخرمة وابن عباس من الغد . فقالوا : الصلاة ، ففزع فقال : نعم لاحظ فى الإسلام لمن ترك الصلاة فصلى والجرح يتعب دما . رواه مالك فى الموطأ ٣٩/١ والمروزى فى تعظيم قدر الصلاة ٨٩٢/٢ وابن سعد فى الطبقات ٣٥٠/٣٥-٣٥١، والإمام أحمد كما فى مسائل عبد الله ص : ٥٥ وغيرهم .

<sup>(°)</sup> رواه مسلم ۸۸/۱ وأحمد ۳۷۰/۳ ، ۳۸۹ ، والترمذی ۱۳/۵ ,وأبـو داود ۸٥/۵ وغیرهم من حدیث جابر بن عبد الله . ورواه أحمد ۳٤۱/۵ ، ۳۵۵ والترمذی وابن ماجة ۳٤۲/۱ وغیرهم من حدیث بریدة بن الحصیب .

<sup>(</sup>٦) أحكام أهل الملل ص ٢٠٩.

المحمولي أنه قال لأبي عبد الله : الرجل يقر بالصلاة والفرائض ولا يفعلها قال : هذا أشد ولم يجيء في شيء ما جاء في الصلاة أن المالية الم

١٠٥ - أبو الحارث الصائغ قال : قلت : فإن كان رجل نراه مواظبا على الصلاة ثم تركها فقيل له: صل فقال: لا أصلى و لم يقل: إن الصلاة فرض فقال :

الصلاة ثم تر فنها فقيل له. صل. فقال. لا أصلى و م يشل. إن الصدرا فرض صلى . قال النبي صلى الله عليه وسلم : من ترك الصلاة فقد كفر''' .

ابو داود قال : سمعت أحمد يقول : إذا قال الرجل لا أصلى فهو كافر ('').

الصلاة متعمدا. قال: ليس بين الإيمان والكفر إلا ترك الصلاة (١٠٠٠).

رحمه الله : عن الله بن أحمد بن حبل قال : سألت أبي رحمه الله : عن ترك الصلاة متعمدا قال : يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم : « بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة (د) . ونقل عنه في استتابة تارك الصلاة وإباحة دمه إذا أصر على عدم القيام بها .

مه م ما بنه عبد الله قال: قال أبى: والذى يتركها لا يصليها... أدعوه ثلاثا فإن صلى وإلا ضربت عنقه هو عندى بمنزلة المرتد . يستتاب ثلاثا فإن تاب وإلا قتل على حديث عمر (٦) .

٩ . ٥ - إسحاق الكوسج أن أبا عبد الله قال : إذا ترك الصلاة أستتيبه
 ثلاثة أيام على حديث عمر رضى الله عنه .

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص ۲۱۰ ،

 <sup>(</sup>۲) نفس المصدر .
 (۳) مسائل أنى داود ص ۲۷۲ وأخرجها الحلال فى السنة (ق ۹٦/ب ) .

أحكام أهل اللل ص ٢٠٩ و مربع المتراق المساول المرابع ال

 <sup>(</sup>٤) احكام أهل الملل ص ٢٠٩.
 (٥) مسائل عبد الله ص ٥٥ وأخرجه الحلال ف أحكام أهل الملل ص ٢٠٩ وليس فيه «متعبدا»

<sup>(</sup>٦) مسائل عبد الله ص ٥٥ والخلال في أحكام أهل الملل ص ٢١٢.

١٥ - إبراهيم بن هانيء قال : سمعت أبا عبد الله يسأل عن المرتد
 وتارك الصلاة قال : يستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه .

العلاة قال : يستتاب ثلاثة أيام .

الفضل بن زياد قال : سألت أبا عبد الله عمن ترك الصلاة قال : أما أنا فأذهب إلى أن يترك ثلاثة أيام فإن صلى وإلا أومى بيده – أى يقتل –.

عليه الإسلام فإن صلى وإلا قتل وإذا قبل له: صل فقال : لا أجحد ولا أصلى عرض عليه الإسلام فإن صلى وإلا قتل وإذا قبل له: صل فقال : لا أصلى يعرض عليه ثلاثا .

١٤٥ - وفى رواية أخرى: أنه قال لأبيه: فإن تركها فلم يصلها قال:
 إذا كان عامدا استبته ثلاثا فإن تاب وإلا قتل. ( قلت ): فتوبته أن يصلى ؟
 قال: نعم.

الله الملك الميمولى قال : قرأت على أبى عبد الله : من قال أعلم أن الصلاة فرض ولا أصلى فأملى على : يستتاب فإن تاب وإلا قتل . قلت : في صلاة أو صلاتين . قال : لا في ثلاثة أيام يحبس فإن تاب وإلا قتل . قلت : تأول حديث عمر رضى الله عنه و فهلا حبستموه » . قال : نعم (١) .

الصلاة يدعى إليها ثلاثة أيام فإن صلى وإلا ضربت عنقه . قال أبو عبد الله : الصلاة يدعى إليها ثلاثة أيام فإن صلى وإلا ضربت عنقه . قال أبو عبد الله : وكذا إذا قال : لا أجحد ولا أصلى عرض عليه ثلاثا وقتل وإذا قيل له صل فقال : لا أصلى عرضت عليه ثلاثا والحجة فيه ما قال النبى صلى الله عليه وسلم : « يكون عليكم أمراء يؤخرون الصلاة عن ميقاتها» (١) ولم يكفروا بتأخيرها وقال لى

<sup>(</sup>١) الروايات في أحكام أهل الملل ص ٢١١ - ٢١٢ .

 <sup>(</sup>۲) روى عن غيره أحد من الصحابة رضوان الله عليهم.
 انظر: تعظيم قدر الصلاة للمروزى ٩٣٩/٢.

أبو عبد الله : ناظرت بشارا الخفاف (١) في هذا فقال : إذا ترك الصلاة قتل .

والله على الله عن تارك الصلاة فقال: إذا قال لا أصلى قتل . قلت : إذا قال لا أصلى قتل . قلت : إذا أقر وقال : بلى إنى أصلى . قال : يستتاب ثلاثا فإن تاب وإلا ضربت عنقه . قلت : أليس الحديث « من بدل دينه فاقتلوه » (٢) قال : ذاك المقيم على الشيء .

الب الاستتابة فقال له أبو طالب الأستتابة فقال له أبو طالب الخراسانى : سمعت وكيعا يقول فى الرجل يقول الصلاة على ولكنى لا أصلى فيجىء وقتها فلا يصلى . قال وكيع: أستتيبه ثلاثا فإن تاب وإلا ضربت عنقه . فأعجب أبا عبد الله قوله وقال : قد كان عند وكيع الحديث (٣)(٤).

<sup>(</sup>۱) هو : بشار بن موسى ، ضعيف كثير الغلط كثير الحديث . تقريب ٩٧/١ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري ۲۷/۱۲ وأحمد ۲۸۲/۱ والترمذي ۹/۵ وأبو داود ۲/۰۲۰ وابن ماجة ۸٤۸/۲

<sup>(</sup>٣) يقصد بالحديث: حديث أبى الزبير عن جابر كما أوضحه المروذى في رواية أخرى

 <sup>(</sup>٤) الروايات في أحكام ألمِل الملل ص ٢١٣ – ٢١٤.

## قال الإمام أحمد بن حنبل في الرسالة الموسومة بالصلاة

١٩٥ – هذا كتاب في الصلاة ، وعظم خطرها ، وما يلزم الناس من تمامها وأحكامها يحتاح إليه أهل الإسلام ، لما قد شملهم من الاستخفاف بها ، والتضييع لها ومسابقة الإمام فيها . كتبه أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل إلى قوم صلى معهم بعض الصلوات .

وقد جاء الحديث قال : « لاحظ في الإسلام لمن ترك الصلاة »(١) فكل مستخف بالصلاة مستهين به وإنما حظهم من الإسلام على قدر حظهم من الصلاة . ورغبتهم في الإسلام على قدر رغبتهم في الصلاة .

فاعرف نفسك يا عبد الله واعلم أن حظك من الإسلام وقدر الإسلام عندك بقدر حظك من الصلاة وقدرها عندك . واحذر أن تلقى الله عز وجل ولا قدر للإسلام عندك . فإن قدر الإسلام في قلبك كقدر الصلاة في قلبك . وقد جاء الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « الصلاة عمود الإسلام »(٢) الست تعلم أن الفسطاط إذا سقط عموده سقط الفسطاط ، و لم ينتفع بالطنب

 <sup>(</sup>۱) من قول عمر بن الخطاب كما تقدم ج: ۳۷/۲ .

<sup>(</sup>٢) روى المروزى فى تعظيم الصلاة ٢٠٠/١ والحاكم ٤١١/٣/٣ عن معاذ بن جبل. قال: قلت يارسول الله : أنبئنى بعمل يدخلنى فى الجنة ويباعدنى من النار ؟ قال : قد سألت عن عظيم ... وإن شئت أنبأتك برأس الأمر وعموده وذروة السنام منه . فقلت : أجل يارسول الله فقال : ٥ رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد فى سبيل الله ٥ .

ورواه عبد الرزاق في المصنف ١٩٤/١ وأحمد ٢٣١/٥ والمروزي ٢٢٠/١ والترمذي ١٢١٥ وابن ماجة ١٣١٢/٢ من طريق آخر عن معاذ . والحديث بمجموع طرقه صحيح . انظر : سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني ١١٥٥٣ .

ولا بالأوتاد ؟ وإذا قام عمود الفسطاط انتفعت بالطنب والأوتاد . فكذلك الصلاة من الإسلام . فانظروا رحمكم الله واعقلوا ، وأحكموا الصلاة ، واتقوا الله فيها ، وتعاونوا عليها وتناصحوا فيها بالتعليم من بعضكم لبعض ، والتذكير من بعضكم لبعض من الغفلة والنسيان . فإن الله عز وجل قد أمركم أن تعاونوا على البر والتقوى . والصلاة أفضل البر . وجاء الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « أول ما تفقدون من دينكم الأمانة وآخر ما تفقدون منه الصلاة وليصلين أقوام لا خلاق لهم (أوجاء الحديث : « أن أول ما يسأل عنه العبد يوم القيامة من عمله صلاته . فإن تقبلت منه صلاته تقبل منه سائر عمله . وإن ردت صلاته رد سائر عمله » (أفصلاتنا آخر ديننا وهي أول ما نسأل عنه غدا من أعمالنا . فليس بعد ذهاب الصلاة إسلام ولا دين . فإذا صارت الصلاة آخر ما يذهب من الإسلام فكل شيء يذهب آخره فقد ذهب جميعه فتمسكوا رحمكم الله بآخر دينكم وليعلم المتهاون بصلاته ، المستخف بها، المسابق الإمام فيها أنه لاصلاة له . وأنه إذا ذهبت صلاته فقد ذهب دينه . فعظموا الصلاة رحمكم الله وتمسكوا بها واتقوا الله فيها خاصة . وفي أموركم عامة .

واعلموا أن الله عز وجل قد عظم خطر الصلاة في القرآن وعظم أمرها وشرف أهلها ، وخصها بالذكر من بين الطاعات كلها في مواضع من القرآن كثيرة وأوصى بها خاصة .

فمن ذلك أن الله تعالى ذكر أعمال البر التي أوجب لأهلها الخلود في الفردوس. فافتتح تلك الأعمال بالصلاة ، وحتمها بالصلاة وجعل تلك الأعمال التي جعل لأهلها الخلود في الفردوس بين ذكر الصلاة مرتين قال الله تعالى : هوقد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون فبدأ من صفتهم بالصلاة عند مديجه إياهم ، ثم وصفهم بالأعمال الطاهرة الزاكية المرضية إلى قول الله عز

<sup>(</sup>١) أورده السيوطي في جمع الجوامع ٥٤١/٢ وعزاه لابن أبي شيبة .

 <sup>(</sup>۲) روى هذا عن النبي صلى الله عليه وسلم أكثر من واحد من الصحابة . راجع تعظيم قدر الصلاة للمروزي ۲۰۸/ ~ ۲۱۸ .

وجل: ﴿والذين هم الأماناتهم وعهدهم راعون والذين هم على صلواتهم يحافظون أولتك هم الوارثون الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون﴾(١). فأوجب الله عز وجل لأهل هذه الأعمال الشريفة الزاكية المرضية الخلود في الفردوس، وجعل هذه الأعمال بين ذكر الصلاة مرتين، ثم عاب الله عز وجل الناس كلهم وذمهم ونسبهم إلى اللؤم والهلعَ والجزع ، والمنع للخير ، إلا أهل الصلاة فإنه استثناهم منهم فقال الله عز وجل: ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ خَلَقَ هُلُوعًا إِذَا مسه الشر جزوعا وإذا مسه الخير منوعاً ثم استثنى المصلين منهم ، فقال : ﴿ إِلَّا المُصلينَ الذينَ هُمْ عَلَى صلاتِهُم دائمُونَ والذينَ في أموالهُم حَقَّ مَعْلُومُ للسَّائِلُ والمحروم، ثم وصفهم بالأعمال الزاكية الطاهرة المرضية الشريفة ، إلى قوله : ﴿وَالَّذِينَ هُمُ بَشُّهَادَاتُهُمْ قَالُمُونَ﴾ ثم ختم بثنائه عليهم ومدحهم ، بأن ذكرهم بمحافظتهم على الصلاة ، فقال: ﴿والذين هم على صلاتهم يحافظون أولئك ف جنات مكرمون﴾<sup>(۲)</sup> فأوجب لأهل هذه الأعمال الكرامة في الجنة ، وافتتح ذكر هذه الأعمال بالصلاة وختمه بالصلاة فجعل ذكر هذه الأعمال بين ذكر الصلاة مرتين . ثم ندب الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم إلى الطاعة كلها جملة وأفرد الصلاة بالذكر من بين الطاعة كلها . والصلاة هي من الطاعة فقال عز وجل: ﴿ اللَّهُ مِنْ أُوحَى إليك من الكتاب وأقم الصلاة ﴾ (٢) ففي تلاوة الكتاب فعـل جميع الطاعـات ، واجتناب جميع المعصيـة . فخص الصلاة بالذكـر فقال: ﴿وَأَقُمَ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ القحشاءِ والمُنكر﴾<sup>(١)</sup>. وإلى الصلاة خاصة ندبه الله عز وجل فقال: ﴿وأمر أهلـك بالصلاة واصطبر عليها لا نسألك رزقا نحن نرزقك، فأمره أن يأمر أهله بالصلاة ويصطبر عليها . ثم أمر الله تعالى جميع المؤمنين بالاستعانة على طاعته كلها بالصبر ثم خص الصلاة بالذكر

 <sup>(</sup>۱) سورة المؤمنون من آية ١ – ١١ .

<sup>(</sup>٢) انظر : سورة المعارج من آية ١٩ – ٣٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت /٥٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت (٥٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة طه /١٣٢ .

من بين الطاعة كلها فقرنها مع الصبر بقوله ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا استعينُوا بِالْصَبْرِ والصلاة إن الله مع الصابرين (١) فكذلك أمر الله تعالى بني إسرائيل بالاستعانة بالصبر والصلاة على جميع الطاعة . ثم أفرد الصلاة من بين الطاعة فقال : ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة وإنها لكبيرة إلا على الخاشعين﴾ (٢٠. ومثل ذلك ما أخبر الله عز وجل به من حكمه ووصيته حليله إبراهيم ولوطا وإسحاق ويعقوب فقال: ﴿ يَا نَارَ كُونَى بَرِدَا وَسَلَّامًا عَلَى إِبْرَاهِيمِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَنَجِينَاهُ وَلُوطًا ﴾ إلى قوله ﴿ووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلة﴾ إلى قوله: ﴿وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة 🏕 (٢).

فذكر الخيرات كلها جملة، وهي جميع الطاعات واجتناب جميع المعصية، وأفرد الصلاة بالذكر وأوصاهم بها خاصة . ومثل ذلك ما ذكر عن إسماعيل في قوله : ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهِلُهُ بِالصَّلَاةُ وَالزَّكَاةُ وَكَانَ عَنْدُ رَبُّهُ مَرْضِياً ﴾ (1) فبدأ بالصلاة . ومثل ذلك عن نجيه موسى عليه السلام ﴿ هِلْ أَتَاكَ حَدَيْثُ مُوسَى ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّى أَنَا اللهِ لا إِلَّهِ إِلَّا أَنَا فَاعْبِدَنَى وَأَقَّمَ الصَّلَاةِ لَذَكَّرَى ﴾ (٥). فأجمل الطاعة واجتناب المعصية في قوله لموسى : ﴿ فَاعْبِدُنِّي ﴾ وأفرد الصلاة وأمر بها خاصة وقال عز وجل: ﴿ والذين يمسكون بالكتاب وأقاموا الصلاة ﴾(٢) والتمسك بالكتاب يأتى على جميع الطاعة واجتناب المعصية ، ثم خص الصلاة بالذكر فقال : ﴿ وأَقامُوا الصلاة ﴾ وإلى تضييع الصلاة نسب الله عز وجل من أوجب له العذاب قبل المعاصى فقال : ﴿ فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا ﴾ (٥) فمن اتباع الشهوات ركوب جميع المعاصي ،

سورة البقرة /١٥٣ . (1)

سورة البقرة /٥٤. (٢)

انظر : سورة الأنبياء من الآية : ٦٩ – ٧٣ . (4)

سورة مريم /٥٥ . (٤)

انظر : سورة طه من الآية : ٩ – ١٤ . (0)

سورة الأعراف /١٧٠ . (1)

سورة مريم /٥٩ . **(Y)** 

فسبهم الله عز وجل إلى جميع المعصية في تضييع الصلاة .

فهذا ما أخبر الله تعالى به من آى القرآن ، من تعظيم الصلاة ، وتقديمها بين يدى الأعمال كلها ، وإفرادها بالذكر من بين جميع الطاعات والوصية بها دون أعمال البر عامة . فالصلاة خطرها عظيم وأمرها جسيم .

وبالصلاة أمر الله تبارك وتعالى رسوله ، أول ما أوحى إليه بالنبوة ، قبل كل عمل ، وقبل كل فريضة . وبالصلاة : أوصى النبى صلى الله عليه وسلم عند خروجه من الدنيا فقال : « الله الله فى الصلاة وفيما ملكت أيمانكم ﴾ (١) فى آخر وصيته إياهم وجاء الحديث : « أنها آخر وصية كل نبى لأمته وآخر عهده إليهم عند خروجه من الدنيا » . وجاء فى حديث آخر عن النبى صلى الله عليه وسلم : « أنه كان يجود بنفسه ويقول : الصلاة ، الصلاة ، الصلاة » . فالصلاة أول فريضة فرضت عليهم ، وهى آخر ما أوصى به أمته . وآخر ما يذهب من الإسلام . وهى أول ما يسأل عنه العبد من عمله يوم القيامة وهى عمود الإسلام . وليس بعد ذهابها دين ، ولا إسلام ، فالله الله فى أموركم عامة ، وفى صلاتكم خاصة ، فتمسكوا بها واحذروا تضييعها والاستخفاف بها ومسابقة الإمام فيها ، وخداع الشيطان أحدكم عنها ، وإخراجه إياكم منها فإنها آخر دينكم ، ومن ذهب آخر دينه فقد ذهب دينه كله فتمسكوا بآخر دينكم (١) .

<sup>(</sup>۱) روى أحمد ٧٨/١ والمروزى فى تعظيم قدر الصلاة ٣٣٣/١ وأبو داود ٣٥٩/٥ وابن ماجة ٩٠١/٢ عن عن على بن أبي طالب قال : « كان آخر كلام رسول الله عليه وسلم : « الصلاة الصلاة الصلاة القوا الله فيما ملكت أيمانكم ، وروى أحمد ٣١٠، ٣١١، ٣١٥، ٣١١، عن أم سلمة قالت : كان من آخر وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم يا معدره وما يفيض بها لسانه » .
وروى المروزى ٣٣٢/١ وابن ماجة ٢٠٠/، ٩ عن أنس بن مالك قال : كانت آخر وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يغرغر بها فى صدره ، فلا يكاد يفيض بها لسانه: «الصلاة الصلاة ، القوا الله فيما ملكت أيمانكم» .

<sup>(</sup>٢) انظر الرسالة بأكملها في طبقات الحنابلة ٣٤٨/١ - ٣٨٠ ، وانظر : إسناد هذه الرسالة والتعليق عليه ج: ١/١٤ من المقدمة .

#### التعليق :

إقامة الصلاة ركن من أركان الإسلام الخمسة وتأتى فى المرتبة الثانية بعد شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ، ولست فى مقام إبراز ما يدل على مكانتها فى الدين فذلك معلوم إن شاء الله للجميع . ويكفى أنه قد أمر بها فى القرآن فى ما يقارب ثلاثة وعشرين موضعا ، إضافة إلى عشرات الآيات التى تمتدح القائمين بها ، وتعظيم شأنها (١).

وما أريد بحثه هنا هو حكم تارك هذه الفريضة التي افترضها الله عز وجل على عباده وأمرهم بالقيام بها .

وقد لخص النووى رحمه الله تعالى أقوال العلماء ف هذا إذ يقول :

وأما تارك الصلاة فإن كان منكرا لوجوبها فهو كافر بإجماع المسلمين خارج عن ملة الإسلام إلا أن يكون قريب عهد بالإسلام ولم يخالط المسلمين مدة يبلغه فيها وجوب الصلاة عليه .

وإن كان تركه تكاسلا مع اعتقاده وجوبها كما هو حال كثير من الناس فقد اختلف العلماء فيه .

فذهب مالك والشافعي والجماهير من السلف والخلف إلى أنه لا يكفر بل يفسق ويستتاب فإن تاب وإلا قتلناه حدا كالزاني المحصن ولكنه يقتل بالسيف وذهب جماعة من السلف إلى أنه يكفر وهو مروى عن على بن أبي طالب رضى الله عنه وهو إحدى الروايتين عن أحمد بن حنبل وبه قال : عبد الله بن المبارك وإسحاق بن راهويه وهو وجه لبعض أصحاب الشافعي وذهب أبو حنيفة وجماعة من أهل الكوفة والمزني صاحب الشافعي أنه لا يكفر ولا يقتل بل يعزر ويحبس حتى يصلي (١٠) اهد وبذا يتضع أنه لا خلاف في كفر من جحدها . وعلى هذا يستتاب فإن تاب وإلا قتل كفرا إجماعا .

<sup>(</sup>١) - راجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم . وضع محمد فؤاد عبد الباق .

<sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووى ۲۰/۲ .

## والخلاف تركز في مسألتين :

- ۱ حكم من تركها تكاسلا وتهاونا .
- ٧ على قول من قال بقتله بعد الاستنابة هل يقتل كفراً أو حداً .

أما المسألة الأولى: فأكثر الروايات المنقولة عن الإمام أحمد تفيد تكفيره لتارك الصلاة مطلقا ، وإن نقل عنه البعض ما يشير إلى التفريق ، لكن المشهور عنه الأول .

أما فى الاستتابة فقد نقل عنه: ادعوه ثلاثا - أى ثلاث صلوات أو ثلاثة أيام - ونقل عنه: إن ترك صلاتين. ونقل عنه أيضا: أنه إذا دعى إلى صلاة فى وقتها وامتنع حتى فاتت قتل. لكن معظم الروايات عنه تدل على أنه يستتاب ثلاثة أيام.

## ثم إذا لم يتب هل يقتل كفرا أو حدا ؟

قال ابن قدامة : واختلفت الرواية هل يقتل لكفره أو حدا فروى أنه يقتل لكفره كالمرتد فلا يغسل ولا يكفن ولا يدفن بين المسلمين ولا يرثه أحد ولا يرث أحداً، اختارها أبو إسحاق بن شاقلا وابن حامد ...

والرواية الثانية: يقتل حدا مع الحكم بإسلامه كالزانى المحصن وهذا اختيار أبي عبد الله بن بطة (١)...ه

١١) المغنى ٢/٤٤٤ .

وللمزيد من التفصيل حول الأقوال وأدلتها في هذه المسألة بجميع جوانبها راجع:

تعظيم قِدر الصلاة للمروزى ١٠١٧ – ١٠١٧ .

الروايتان والوجهان لأبى يعلى بن الفراء ١٩٤/١ .

بداية المجتهد لابن رشد ٩٠/١ .

المغنى لابن قدامة ٤٤٢/٢ .

وكتاب الصلاة وحكم تاركها لابن القبم . الإنصاف للمرداوي 8017 ، 801 .

الإُفناع لأبي النجا الحجاوى ٧١/١ .

نيل الأوطار للشوكانى ٢٨٧/١ – ٢٩٧ .

## قول الإمام أحمد في مانع الزكاة

قال أبو بكر الحلال :

٩٢٠ - أخبرنا محمد بن على قال: حدثنا الأثرم<sup>(١)</sup> قال: قيل لأبي عبد الله فتارك الزكاة ؟ قال: قد جاء عن عبد الله أن ما تارك الزكاة بمسلم.
 وأبو بكر قاتل عليها والحديث في الصلاة (٢).

\* وُنحو هذا نقل عنه :

971 - أبو الصقر الوراق: أن أبا عبد الله قال: من ترك الزكاة ليس بمسلم هكذا قال ابن مسعود: ما تارك الزكاة بمسلم وقد قاتل أبو بكر أهل الردة على ترك الزكاة وقال: لو منعوني عقالا مما أدوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم قاتلتهم، وفي قتالهم واستتابتهم نقل عنه:

عبد الملك الميموني قال : قلت يا أبا عبد الله : من منع الزكاة يقاتل ؟ قال : قد قاتلهم أبو بكر رضى الله عنه . قلت : فيورث ويصلى عليه قال : إذا منعوا الزكاة كما منعوا أبا بكر وقاتلوا عليها لم يورث ولم يصل عليه فإذا كان الرجل يمنع الزكاة يعنى من بخل أوتهاون ولم يقاتل ولم يحارب على المنع يورث ويصلى عليه حتى يكون يدفع عنها : بالخروج والقتال كما فعل أولئك بأبى بكر فيكون حينفذ يحاربون على منعها ولا يورث ولا يصلى عليه .

الزكاة ؟ قال : نعم ، أبو بكر رضى الله عنه قاتلهم حتى يؤدوا . قال أبو عبد الله:

 <sup>(</sup>١) هو : أبو بكر الأثرم .
 (٢) يعنى ابن مسعود ، والخبر أحرجه ابن بطة في الإبانة الكبرى ٢٨/٢٥ .

<sup>(</sup>٣) - أحكام أهل الملل ص ٢١٨ ونقلها أبو يعلى بن الفراء في كتابه الروايتين والوجهين ٢٢١/١ .

وكل من منع فريضة فعلى المسلمين قتاله حتى يأخذوها منه .

الزكاة يقاتلون عليها ؟ قال : إذا كان إمام عدل قاتلهم عليها .

المعت أبا عبد الله يقول: إذا منعوا الزكاة يحاربون مع الإمام العادل وذهب إلى فعل أبى بكر رضى الله عنه.

٣٧٥ – قلت لأبى عبد الله: فقالوا للإمام: لا تؤدى ترى أن يحاربوا ؟ قال: إذا كان إمام عدل حاربهم – أو قال – قاتلهم حتى يؤدوا ولم ير أن تسبى الذرية لأن لهم عهدا محتجا بما احتجت به امرأة علقمة بن علائة: إن كان زوجى قد كفر فإنى لم أكفر (١).

ولا أصلى ؟ قال : يستتاب فإن تاب وصلى وإلا ضربت عنقه . قلت : فرجل ولا أصلى ؟ قال : يستتاب فإن تاب وصلى وإلا ضربت عنقه . قلت : فرجل قال : الزكاة على ولا أزكى قال : يقال له مرتين أو ثلاثة زك فإن لم يزك يستتاب ثلاثة أيام فإن تاب وإلا ضربت عنقه . قلت لأحمد : ابن أبى حالد الخطابى روى أنك قلت فى الزكاة يضرب عنقه على المكان ولا يستتاب قال: لم يحفظ «يستتاب ثلاثة أيام (٢) .

#### التعليق :

أداء الزكاة ركن من أركان الإسلام الخمسة أمر الله عز وجل بإيتائها في ما يقارب أربعة عشر موضعا من القرآن الكريم أومتى ما توفرت شروطها وجب أداؤها وهذا أمر معلوم ولله الحمد لعامة المسلمين .

لكن ما الحكم فيمن ترك هذه الفريضة التي أمر الله عز وجل بها ؟

 <sup>(</sup>١) انظر : الروايات المتقدمة في أحكام أهل الملل للخلال ص ٢١٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢١٩، وانظر: الأحكام السلطانية لأبى يعلى ص: ٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) راجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم . وضع محمد فؤاد عبد الباق .

والجواب : إن كان تركه لها جاحدا لوجوبها منكرا لها فهو كافر يستتاب فإن تاب وإلا قتل كفراً إجماعا .

يقول ابن قدامة : فمن أنكر وجوبها جهلا به ، وكان ممن يجهل ذلك ، إما لحداثة عهده بالإسلام أو لأنه نشأ ببادية نائية عن الأمصار – عرف وجوبها ولا يحكم بكفره ، لأنه معذور ، وإن كان مسلما ناشئا ببلاد الإسلام بين أهل العلم فهو مرتد ، تجرى عليه أحكام المرتدين ويستتاب ثلاثًا ، فإن تاب وإلا قتل . لأن أدلة وجوب الزكاة ظاهرة في الكتاب والسنة و إجماع الأمة فلا تكاد تخفي على أحد ممن هذه حاله ، فإذا جحدها فلا يكون إلا لتكذيبه الكتاب والسنة وكفره بهما 🗥 .اهـ

وأما إن منعها مع الإقرار بوجوبها : فإن قاتل عليها قوتل وإن قتل كان كافرا لا يصلي عليه ولا يورث . وهذا ما تفيده رواية الميموني عن أحمد .

وأما إذا لم يقاتل عليها بل منعها شحا وبخلا . ففي رواية الأثرم : « حكمي قول عبد الله بن مسعود وفعل أبي بكر ، و لم يقطع به لأنه قال الحديث في الصلاة يعنى الحديث الوارد بالكفر، ولأن الزكاة حق في المال فلم يكفر بمنعه ، والقتال عليه كالكفارات وحقوق الأدميين » . ذكر هذا التعليق على رواية الأثرم أبو يعلى ابن الفراء<sup>(ن)</sup>

وسيأتى مزيد من التفصيل حول مذهب الإمام أحمد وغيره فى حكم تارك مبانى الإسلام في المبحث التالي .

المغنى ٢/٧٣٥.

في الروايتين والوجهين ٢٢١/١ – ٢٢٢

## قول الإمام أحمد في تارك الصيام

## قال أبو بكر الحلال :

٥٢٨ - أخبرنى محمد بن على : قال حدثنا الأثرم قال : قيل لأبي عبد الله : تارك صوم شهر رمضان مثل تارك الصلاة فقال : الصلاة أوكد إن ماجاء في الصلاة فليست كغيرها (١) .

#### خو هذا نقل عنه :

ابو طالب أنه قال لأبى عبد الله: فإن قال الصوم فرض ولا أصوم قال: ليس الصوم مثل الصلاة والزكاة لم يجيء فيه شيء. عمر رضى الله عنه استتاب في المرتد وأبو بكر رضى الله عنه في الزكاة ، والصوم لم يجيء فيه شيء. قلت: ولا تجعله مثل الصلاة والزكاة. قال: لم يقولوا فيه شيئا. وفي رواية أخرى أن تاركه يستتاب وإن أقر به ، نقلها عنه:

• ٣٠ - عبد اللك الميمولى قال: قرأت على أبى عبد الله: من قال أعلم أن الصوم فرض ولا أصوم. فأملى على: يستتاب فإن تاب والا ضربت عنقه. وفي رواية: استتابة تاركه إن جحد به، نقلها عنه:

و الرجل المحمد الله عن الرجل الله يسأل عن الرجل الله يسأل عن الرجل يترك الصوم متعمدا جاحدا قال: يستتاب وتضرب عنقه ويحبس (٢)(٢).

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل ص ٢١٥ – ٢١٦ ونقلها أبو يعلى بن الفراء في الأحكام السلطانية ص : ٢٦٢ .

<sup>(</sup>٢) هكذا جاءت الرواية ولعل إضافة «ويحبس» خطأ من الناقل أو من الناسخ فمن ترك الصوم جحدا لوجوبه فعنده وعند غيره أنه يقتل . لأنه أنكر ركنا من أركان الإسلام .

 <sup>(</sup>٣) الروايات في أحكام أهل الملل ص ٢١٥ ونقلها أبو يعلى بن الفراء في الأحكام السلطانية ص ٢٦١
 عدا رواية جعفر .

#### التعليق :

صوم شهر رمضان من أركان الإسلام الخمسة ويأتى فى المرتبة الرابعة بعد الشهادتين والصلاة والزكاة وقد أمر الله عز وجل به فى محكم التنزيل إذ يقول جل وعلا: ﴿ يَا أَيُّهَا الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون (''). وتارك الصيام إن كان جاحدا لفرضيته منكرا لوجوبه فحكمه حكم تارك الصلاة والزكاة ، وإن كان مقرا به هل يحكم بكفره أم لا ؟ اختلفت الرواية عن أحمد .

يقول ابن تيمية: وأما مع الإقرار بالوجوب إذا ترك شيئا من هذه الأركان الأربعة – يقصد الصلاة والزكاة والصيام والحج – ففى التكفير أقوال للعلماء هي روايات عن الإمام أحمد:

أحدها: أنه يكفر بترك واحد من الأربعة حتى الحج، وإن كان في جواز تأخيره نزاع بين العلماء ، فمتى عزم على تركه بالكلية كفر، وهذا قول طائفة من السلف ، وهي إحدى الروايات عن أحمد .

والثانى: أنه لا يكفر بترك شيء من ذلك مع الإقرار بالوجوب، وهذا هو المشهور عند كثير من الفقهاء من أصحاب أبى حنيفة ومالك والشافعى، وهو إحدى الروايات عن أحمد.

والثالث: لايكفر إلا بترك الصلاة، وهي الرواية الثانية عن أحمد وقول كثير من السلف وطائفة من أصحاب أحمد.

والرابع: يكفر بتركها ، وترك الزكاة فقط .

والخامس : بتركها وترك الزكاة إذا قاتل الإمام عليها دون ترك الصيام والحج . وهذه المسألة لها طرفان :

أحدهما: في إثبات الكفر الظاهر.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة /١٨٣

والثاني : في إثبات الكفر الباطن .

وأما الطرف الثانى: فهو مبنى على مسألة كون الإيمان قولا وعملا كما تقدم ، ومن الممتنع أن يكون الرجل مؤمنا إيمانا ثابتا فى قلبه ، بأن الله فرض عليه الصلاة والزكاة والصيام والحج ويعيش دهره لا يسجد لله سجدة ولا يصوم من رمضان ، ولا يؤدى لله زكاة ولا يحج إلى بيته ، فهذا ممتنع ، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق فى القلب وزندقة ، لا مع إيمان صحيح () . اهـ

وفى حالة استتابته وعدم رجوعه هل يلحق تارك الزكاة والصوم والحج بتارك الصلاة فى وجوب قتله على قول من قال بقتله أعنى إذا أقر و لم يقم بها .

يقول ابن القيم : فيه ثلاث روايات عن الإمام أحمد :

إحداها: يقتل بترك ذلك كله كما يقتل بترك الصلاة . وحجة هذه الرواية أن الزكاة والصيام والحج من مبانى الإسلام ، فيقتل بتركها جميعا كالصلاة ، ولهذا قاتل الصديق مانعى الزكاة وقال : والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة ، إنها لقرينتها في كتاب الله وأيضاً فإن هذه المبانى من حقوق الإسلام والنبى صلى الله عليه وسلم لم يؤمر برفع القتال إلا عمن التزم كلمة الشهادة وحقها ، وأخبر أن عصمة الدم لا تثبت إلا بحق الإسلام . فهذا قتال للفئة الممتنعة ، والقتل للواحد المقدور عليه إنما هو لتركه حقوق الكلمة وشرائع الإسلام وهذا أصح الأقوال .

والرواية الثانية: لا يقتل بترك غير الصلاة ، لأن الصلاة عبادة بدنية لا تدخلها النيابة ، ولقول عبد الله بن شقيق: كان أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم لايرون شيئا من الأعمال تركه كفر إلا الصلاة أ. ولأن الصلاة قد اختصت – من سائر الأعمال – بخصائص ليست لغيرها: فهى أول ما فرض الله من الإسلام ، ولهذا أمر النبي صلى الله عليه وسلم نوابه ورسله أن يبدأوا بالدعوة إليها بعد الشهادتين فقال لمعاذ: و ستأتى قوما من أهل الكتاب ، فليكن

جموع الفتاوى: ١١٠/٧ – ٦١١.

<sup>(</sup>۲) رواه عنه : الترمذي ه/١٤ والمروزي في تعظيم قدر الصلاة ٢/٤٠٩ – ٩٠٥.

أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ، وأن الله فرض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة ، ولأنها أول ما يحاسب عليها العبد من عمله ، ولأن الله فرضها في السماء ليلة المعراج . ولأنها أكثر الفروض ذكرا في القرآن ولأن أهل النار لما يسألون: ﴿ ما سلككم في سقر ﴾ لم يبدأوا بشيء غير ترك الصلاة ، ولأن فرضها لا يسقط عن العبد بحال دون حال مادام عقله معه ، بخلاف سائر الفروض فإنها تجب في حال دون حال ، ولأنها عمود فسطاط الإسلام ، وإذا سقط عمود الفسطاط وقع الفسطاط ، ولأنها آخر ما يفقد من الدين ، ولأنها فرض على الحر والعبد والذكر والأنثى والحاضر والمسافر والصحيح والمريض والغنى والفقير ، و لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقبل من أجابه إلى الإسلام إلا بالتزام الصلاة ... ولأن قبول سائر الأعمال موقوف على فعلها فلا يقبل الله من تاركها صوما ولا حجا ولا صدقة ولا جهادا ولا شيئا من الحد الم

والرواية الثالثة: يقتل بترك الزكاة والصيام ولا يقتل بترك الحج لأنه مختلف فيه هل هو على الفور أو على التراخى فمن قال: هو على التراخى قال: كيف يقتل بأمر موسع له في تأخيره. وهذا المأخذ ضعيف جدا. لأن من يقتله بتركه لا يقتله بمجرد التأخير، وإنما صورة المسألة أن يعزم على ترك الحج ويقول: هو واجب على ولا أحج أبدا. فهذا موضع النزاع، والصواب القول بقتله لأن الحج من حقوق الإسلام، والعصمة لا تثبت لمن تكلم بالإسلام إلا بحقه والحج من أعظم حقوقه (1) اهد والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) كتاب الصلاة وحكم ثاركها ص: ١٢ – ١٣

## قول الإمام أحمد فيمن استحل محرما

## قال أبو بكر الحلال :

٣٣٥ – قال حنبل: سألت أبا عبد الله عن هذا فقال: المستحل لحرمة الله إذا كان مقيما عليها باستحلال لها غير متأول لذلك ولا نازعا عنه رأيت استتابته منها فإن تاب ونزع عن ذلك ورجع تركته وإلا فاقتل مثل الخمر بعينها والزنا وما أشبهه، هذا فإذا كان رجل أتى شيئا من هذا على جهالة بلا استحلال ولا رد لكتاب الله تعالى فإن الحد يقام عليه إذا غشى منها شيئا .

#### ونحو هذا نقل عنه :

ابو الحارث الصائغ أن أبا عبد الله سئل عن رجل قال :
 الخمر حلال . قال : يستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه .

۵۳۶ – جعفر بن محمد ، بكر بن محمد ، حنبل بن إسحاق كلهم مثل رواية أبى الحارث .

وق رواية محمد بن يحيى الكحال قال : لو أن رجلا قال : الخمر حلال كان رادا لكتاب الله تبارك وتعالى (٢) .

#### التعليق :

استحلال ما حرم الله عز وجل كفر .

يقول ابن تيمية : وأما الفرائض الأربع فإذا جحد وجوب شيء منها بعد بلوغ الحجة فهو كافر وكذلك من جحد تحريم شيء من المحرمات الظاهرة المتواتر

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل ص ٢١٧ .

<sup>(</sup>٢) الروايات في المصدر السابق ص ٢١٦.

تحريمها ... وأما من لم تقم عليه الحجة مثل أن يكون حديث عهد بالإسلام ، أو نشأ ببادية بعيدة ، لم تبلغه فيها شرائع الإسلام ونحو ذلك ، أو غلط فظن أن الذين آمنوا وعملوا الصالحات يستننون من تحريم الخمر كما غلط في ذلك الذين استتابهم عمر (۱) ، وأمثال ذلك فإنهم يستتابون وتقام الحجة عليهم ، فإن أصروا كفروا حينفذ ولا يحكم بكفرهم قبل ذلك (۱)

<sup>(</sup>١) انظر الخبر عند الخلال في أحكام أهل الملل ص ٢١٦.

۲) مجموع الفتاوى ۷/۹/۲ – ٦٠٠ .

## قول الإمام أحمد في المرتد والمرتدة

## قال إسحاق الكوسج

۳۳۵ – قبال أحمد: المرتد يستتاب ثلاثا والمرأة المرتدة تستتاب ثلاثا<sup>(۱)</sup> الروايات عن الإمام أحمد في استتابة المرتدين والاستدلال لذلك كثيرة و ممن نقلها:

۳۷ – ابنه عبد الله قال: سمعت أبي يقول في المرتد يستتاب ثلاثا فإن تاب وإلا قتل على حديث عمر بن الخطاب (۲)(۲). اه

ه هموا أبا عبد الله وسألوه عن المرتد يستتاب ؟ قال : نعم . قيل كم : قال : ثلاثة أيام أذهب إلى حديث عمر رضى الله عنه فإن تاب وإلا ضربت عنقه .

عرف المسألة وابن مسعود (قال): يستتاب وقتل. وحديث يروى عن عمر أدخلهم فى الباب الذى خرجوا منه أحب إلى من كذا وكذا وقصة معاذ حين قدم اليمن وقد كان أبو موسى استتاب الرجل شهرا فقال معاذ: لا أنزل حتى أضرب عنقه.

• 30 - عبد الملك الميمولى أن أبا عبد الله قال: يحبس ثلاثة أيام ثم يقتل يذهب إلى أن عمر رضى الله عنه حبسه ثلاثة أيام ثم قتله وقول عمر: « ألا حبستموه ألا خوفتموه » . فقلت لأبى عبد الله : فحديث معاذ حين أتى اليمن وقال: لا أبرح حتى يقتل (3). فقال: أليس كان في الحبس فأخرجه أبو موسى .

<sup>(</sup>١) مسائل الكوسج ٦٢٨/١ .

 <sup>(</sup>۲) عندما أخير عن رجل ارتد بعد إسلامه فقال: ما فعلتم به . قيل له : قربناه فضربنا عنقه . فقال عمر: أفلا حبستموه ثلاثا وأطعمتموه كل يوم رغيفا واستتبتموه لعله يتوب .
 انظ : الخيم بأكمله في موطأ مالك ٧٣٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) الرواية في مسائل عبد الله، ص ٤٣٠ .

 <sup>(</sup>٤) رواه البخاری ۲۲۸/۱۲ ومسلم ۱٤٥٦/۳ – ۱٤٥٧.

ا عد الله يقول: يستناب المرتد ويقتل أنا عبد الله يقول: يستناب المرتد ويقتل أن الله يقول عنه ما يؤكد استتابة المرتد ثلاثا وأن لا يقتل على الفور. وأن هذا لا يتعارض مع قوله صلى الله عليه وسلم: «من بدل دينه فاقتلوه».

الله صلى الله عليه وسلم: «من بدل دينه فاقتلوه » قلت : كيف التبديل ؟ قال : الله صلى الله عليه وسلم: «من بدل دينه فاقتلوه » قلت : كيف التبديل ؟ قال : أن يقيم عليه يستتاب فإن تاب لم يكن مقيما على التبديل . قلت : تذهب إلى أن يستتاب ثلاثة . قال : نعم وأذهب إلى حديث عمر رضى الله عنه وحديث النبى صلى الله عليه وسلم : « من بدل دينه فاقتلوه » فلا يكون تبديلا وهو راجع يقول : قد أسلمت .

التبديل دينه، وقال في موضع آخر قال : من بـدل دينه من أقام على التبديل دينه، وقال في موضع آخر قال : من بـدل دينه فثبت و لم يرجع فيقولون: يستتاب فإن أقام على التبديل قتل :

ونقل عنه استتابته فإن أقام على التبديل قتل . ونقل عنه استتابته حتى وإن ارتد مرات مادام يتوب وممن نقل عنه ذلك :

ع ع ٠ - إسحاق الكوسج أنه قال لأبى عبد الله : الرجل يسلم ثم يرتد ثم يسلم ثم يرتد ؟ قال أحمد : ما دام يتوب يستتاب .

ونقل عنه مایفید عدم قبول توبته إذا تکرر ذلك منه مرات كثیرة و ممن نقل عنه ذلك :

خرج من الإسلام إلى الكفر ثم قال: قد تبت تقبل توبته ؟ قال لى : نعم . قلت : فإن عاد آنفاً. قال: قد تبت تقبل توبته ؟ قال لى : نعم . قلت : فإذا قعل ذلك أبدا يؤخذ ويقول : قد تبت . قال : مايعجبنى هذا لا آمن أن يكون هذا يتلاعب

<sup>(</sup>١) الروايات في أحكام أهل الملل للخلال ص ١٨٤.

بالإسلام يقتل . قلت : فكم تقبل منه التوبة ؟ قال : ( قال ) عمر : فهلا حبستموه ثلاثة أيام هكذا فأرى أن يستتاب ثلاث مرات فأما إذا كثر ذا منه فلا . قلت له : مالك فيما أحسبه يقول : كلما تاب قبلت توبنه . قال : ما أشبه ذا بقوله .

القوم الحد الله عن الحسن الترمذى قال : سألت أبا عبد الله عن القوم إذا أسلموا ثم أغاروا على المسلمين قال : هو نقض العهد . قلت : فإن غزوهم المسلمون فقالوا : نحن مسلمون ؟ قال : ما أحسن أن يقبل منهم أول مرة وأما إذا فعلوا مرارا فلا يقبل منهم واحتج فى ذلك بقول : عمر بن الخطاب رضى الله عنه لليهودى الذى صرع المرأة من الحمار فأمر عمر بقتله . وقال : ليس على هذا عاهدناهم (١) .

ونقل عنه أن من اتهم بالردة وأنكر فالقول قوله . وممن نقل عنه ذلك :

الأحول قال : سمعته يقول : لو أن نصرانيا أو يهوديا أسلم ثم تهود أو تنصر فشهد قوم عدول أنه قد تنصر أو تهود وقال هو : إنى لم أفعل أنا مسلم قال : أقبل قوله ولا أقبل شهادتهم .

والمشهور عنه أنه لا فرق بين من ولد على الإسلام ثم ارتد وبين من كان كافرا ثم أسلم ثم ارتد .

معه - أبو بكر الأثرم قال: قلت لأبى عبد الله: من الناس من يفرق بين المرتدين فيقول: إذا ولد مسلما ثم ارتد لم أستتبه فما تقول؟ قال: كلهم عندى سواء أنا أستتيبهم كلهم على حديث ابن الغازى.

ابو النصر العجلي قال : قال أبو عبد الله : كل من بدل دينه
 قتل . قلت : فترى أن يستتاب من ارتد وولد على الفطرة أو دخل الإسلام ؟

<sup>(</sup>١) سيأتي توضيح أكثر حول قبول توبة من تكررت ردته ج: ٨٨/٢.

قال : نعم<sup>(۱)</sup> .

والروايتان اللتان نقلتا عنه التفريق تعتبر شاذة (٢٠) . ولا فرق عنده في كل ما قدمناه عنه بين المرتد والمرتدة فالكل عنه ما يفيد ذلك .

وفى الكوسج انظر روايته المتقدمة ج: ٥٨/٢ وفى أحرى قال : قال أحمد: المرأة تستتاب ثلاثا وإلا ضربت عنقها(٢).

ا و و المروذى قال : سمعت أبا عبد الله يقول في المرأة إذا ارتدت قتلت (١) .

من بدل دينه من بحل ألمك الميمولي قال : (قال أحمد) : من بدل دينه من رجل أو امرأة يحبس ثلاثة أيام ثم يقتل نذهب إلى حديث عمر بن الخطاب اهـ يعنى يستتاب في الحبس ثلاثا .

وفي موضع آخر أنه قال لأبي عبد الله: المرأة المرتدة تقتل؟ قال: نعم، الساحرة كما ترى حفصة قتلت ساحرة فبلغ ذلك عثمان فكرهه لأنه كان دونه. فقال نافع: عن ابن عمر أنه ذهب إلى عثمان (رضى الله عنه) فقال: إنها قد أقرت. قال أبو عبد الله: فثلاثة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في قتل الساحرة وقتل المرأة في الارتداد تقتل فيه. وإبراهيم أيضا يروى عنه في المرتدة تقتل.

عص - ونقل أبو بكر الأثرم: سمعت أبا عبد الله يسأل تحفظ عن ابن عمر في المرتدة تقتل ؟ قال: رأى ابن عمر قتل الساحر بمنزلة المرتد.

ابنه صالح أن أباه قال: المرأة إذا ارتدت يعرض عليها الإسلام

<sup>(</sup>١) الروايات المتقدمة في أحكام أهل الملل ص: ١٨٤ – ١٨٨ .

 <sup>(</sup>۲) انظرهما في أحكام أهل الملل ص ۱۸۷ وفي أسانيدها مجاهيل.

<sup>(</sup>٣) أحكام أهل الملل ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ١٨٨.

فإن أسلمت وإلا قتلت .

٣٥٥ - أبو طالب أنه قال لأبى عبد الله في المرأة تستتاب قال : المرأة والرجل سواء، قول النبى صلى الله عليه وسلم : « من بدل دينه فاقتلوه » المرأة والرجل يستتابون فإن تابوا وإلا قتلوا قلت : المرأة تستتاب ؟ قال : نعم ثلاثة أيام فإن تابت وإلا قتلت .

ارتدت عن الإسلام تستتاب فإن تابت وإلا قتلت حكمها وحكم الرجل واحد لفول النبى صلى الله عليه وسلم .

موه - محمد بن الحسن بن هارون قال : سألت أبا عبد الله عن المرأة ترتد عن الإسلام قال : تستتاب فإن تابت وإلا ضربت عنقها(١) وأنكر على من زعم أن المرأة المرتدة لا تقتل بحجة أن النبى صلى الله عليه وسلم نهى عن قتل النساء والصبيان وممن نقل عنه ذلك :

والسرايا لا يقتل النساء. والنساء الله يقول في المرأة ترتد قالوا: لا تقتل قيل لهم: لم؟ قالوا: نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن قتل النساء. قيل لهم: النبى صلى الله عليه وسلم نهى عن قتل النساء والشيخ والراهب. فلو أن رجلا ارتد ثم ترهب لم يقتل!! أو شيخا كان مسلما فارتد لم يقتل!! هذا حكم وهذا حكم هذا في الارتداد والقتل وذاك في الحرب والسرايا لا يقتل النساء.

مجه حبد اللك الميمولى قال : سئل أبو عبد الله عن المرأة ترتد تقتل .. قال : الأغلب على إذا ارتدت استنيبت فإن لم تتب قتلت . قال : ومن الناس من يحتج بقول النبى صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن قتل النساء والصبيان ذاك غير ذا ليس هو في ذا بشيء .

<sup>(</sup>١) الروايات المتقدمة في المصدر السابق ص ١٨٩ .

• **١٦٥** - أبو بكر الأثرم قال: قلت لأبى عبد الله: المرأة ترتد؟ قال: تستتاب فإن تابت وإلا ضربت عنقها. قلت: احتجوا بحديث عمر في أم الولد إذا كفرت وزنت وفحرت في أن المرأة إذا ارتدت لا تقتل. قال: وأى حجة في هذا لهم.

قال: تقتل. قلت: إن سفيان يقول: تحبس فلا تقتل. قلت: من أين قال الثورى وأصحاب أبى حنيفة تحبس ولا تقتل. قال: من حديث النبى صلى الله الثورى وأصحاب أبى حنيفة تحبس ولا تقتل. قال: من حديث النبى صلى الله عليه وسلم: « لا تقتل المرأة ولاعسيفا »(۱). قال أبو عبد الله: وهذا لا يشبه ذاك أولئك أهل حرب واهم مماليك لنا وهذه امرأة مسلمة ارتدت عن الإسلام وأولئك كفار لم يسلموا وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من بدل دينه فاقتلوه »(۱).

الردة في اللغة : هي الرجوع عن الشيء إلى غيره . قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تُرْدُوا عَلَى أَدْبَارُكُمْ فَتَنْقَلُبُوا خَاسَرِينَ ﴾(٢)

وأما الردة في الشرع: فهي الرجوع عن الإسلام إلى الكفر أن قال تعالى: ﴿وَمِن يَرْتَدُدُ مَنْكُم عَن دَيْنَهُ فَيَمْتُ وَهُو كَافَرُ فَأُولِئُكُ حَبَطْتَ أَعْمَالُمُمْ في الدنيا والآخرة وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون (٥٠٠). وقال تعالى: ﴿إِن الذين كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفرا لن تقبل توبتهم وأولئك هم الضالون (١٠٠). وقال جل وعلا: ﴿إِن الذين آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۴۸۸/۳ ، ۲۷۸/۶ وغیره .

 <sup>(</sup>۲) الزوایات المتقدمة فی أحكام أهل الملل ص ۱۸۹ .
 (۳) سورة المائدة /۲۱ .

<sup>(1)</sup> حكم المرتد للماوردي ص: ٢٥.

<sup>(</sup>a) سورة البقرة /٢١٧ أ

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران (٩٠٠ .

ثم ازدادوا كفرا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلا ﴾ (١). ويقول جل ذكره: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا مِن يُرتد منكم عن دينه فسوف يأتى الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لامم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم ﴾ (١).

يقول الماوردى: فإذا ثبت حظر الردة بكتاب الله تعالى فهى موجبة للقتل بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وإجماع صحابته – رضى الله عنهم – ثم ذكر حديث ابن عباس عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « من بدل دينه فاقتلوه  $n^{(7)}$ . وحديث عثمان عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث: كفر بعد إيمان ، أو زنا بعد إحصان أو قتل نفس بغير نفس  $n^{(3)}$ . ثم قال – أى الماوردى – : وقاتل أبو بكر الصديق بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أهل الردة ووضع فيهم السيف حتى أسلموا (د) .

وقوله صلى الله عليه وسلم: « من بدل دينه فاقتلوه » خاص بالمسلمين دون سواهم وهو الذى عليه جمهور العلماء فمن بدل دينه من أهل الإسلام فجزاؤه القبل أما أهل الملل الأخرى فالصحيح أن الحديث لا يشملهم.

يقول القرطبي: واختلفوا من حرج من كفر إلى كفر فقال مالـك وجمهور الفقهاء: لا يتعرض له لأنه انتقل إلى ما لو كان عليه في الابتداء لأقر عليه (`` . اه

<sup>(</sup>١) سورة النساء/١٣٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائد/٥٤.

 <sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ج: ٢/١٠ .

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد ٢٦/١، ٦٥، ٢٠، والترمذي ٢٠٠٤، وأبو داود ٢٤٠/٤ ، وابن ماجة ٢٤٧/٢ ، والجاكم دوليا ٢٤٠/٤ والجاكم ٣٥٠/٤ وفي الباب عن ابن مسعود وعائشة وابن عباس ، وهذا حديث حسن . وقال الحاكم: حديث صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٥) حكم المرتد ص: ٢٧ – ٢٨.

<sup>(</sup>٦) الجامع لأحكام القرآن ٤٧/٣.

وقد قال أحمد في رواية حنبل: من بدل دينه فاقتلوه من المسلمين، لو أن يهوديا تنصر أو نصرانيا تهود لم يقتل<sup>(١)</sup>.

وبذا يتضع لنا الإجماع على وجوب قتل المرتد عن الإسلام إلى أى ملة أو ونحلة وذلك بعد استتابته كما سيأتى تفصيله ، ولكن هل هنالك شروط يجب توافرها للحكم بالردة ؟

ذكر أهل العلم ثلاثة شروط يجب توافرها حتى يحكم بردة المرتد:

الشرط الأول: البلوغ على خلاف فيه . يقول ابن قدامة – بعد ذكره للأقوال في إسلام الصبي قبل بلوغه وما

يقول ابن قدامه – بعد دكره للاقوال في إسلام الصبى قبل بلوعه وما يترتب عليه – تعليقا على قول الحرق : ﴿ فَإِنْ رَجْعَ وَقَالَ : لَمْ أَدْرَ مَا قَلْتَ لَمْ يلتفت إلى قوله وأجبر على الإسلام ﴾ .

« وجملته أن الصبى إذا أسلم وحكمنا بصحة إسلامه لمعرفتنا بعقله بأدلته فرجع وقال : لم أدر ما قلت لم يقبل قوله و لم يبطل إسلامه الأول وروى عن أحمد : أنه يقبل منه ولا يجبر على الإسلام . قال أبو بكر : هذا قول محتمل لأن الصبى في مظنة النقص فيجوز أن يكون صادقا قال : والعمل على الأول لأنه قد ثبت عقله للإسلام ومعرفته به بأفعاله أفعال العقلاء وتصرفاته تصرفاتهم وتكلمه بكلامهم وهذا يحصل به معرفة عقله ولهذا اعتبرنا رشده بعد بلوغه بأفعاله وتصرفاته وعرفنا جنون المجنون وعقل العاقل بما يصدر عنه من أفعاله وأقواله وأحواله .

فلا يزول ما عرفناه بمجرد دعواه . وهكذا كل من تلفظ بالإسلام أو أحبر عن نفسه به ثم أنكر معرفته بما قال لم يقبل إنكاره وكان مرتدا نص عليه أحمد في مواضع . إذا ثبت هذا فإنه إذا أرتد صحت ردته وبهذا قال أبو حنيفة . وهو الظاهر من مذهب مالك وعند الشافعي لا يصح إسلامه ولا ردته وقد روى عن أحمد أنه يصح إسلامه ولا تصح ردته لقوله عليه السلام: «رفع القلم عن ثلاث عن الصبي

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل للخلال ص: ١٨٨.

حتى يبلغه (1). وهذا يقتضى أن لا يكتب عليه ذنب ولا شيء ولو صحت ردته لكتب عليه . وأما الإسلام فلا يكتب عليه إنما يكتب له . ولأن الردة أمر يوجب القتل فلم يثبت حكمه فى حق الصبى كالزنا ولأن الإسلام إنما صح منه لأنه تمحض مصلحة فأشبه الوصية والتدبير ، والردة تمحضت مضرة ومفسدة فلم تلزم صحتها . فعلى هذا حكمه حكم من لم يرتد ، فإذا بلغ فإن أصر على الكفر كان مرتدا حين الدرام. اهـ

وهذا – والله أعلم – هو الراجح – وهو قول للإمام أبى حنيفة " ورواية عن أحمد .

الشرط الثانى: العقل: ومعلوم ما للعقل من ركنية فى التكليف. لذا لا تصع ردة المجنون ومن فى حكمه (٢٠٠٠). وفى صحة ردة السكران روايتان عن أحمد ذكرها ابن قدامة (٥٠٠٠).

الشرط الثالث: أن يكون ذلك باجتياره من غير إكراه عليه  $^{(7)}$ . كما أنه لا يحكم بردته إلا بإقراره إما بنفسه أو بعد شهادة الشهود عليه  $^{(8)}$ . وإذا أنكر شهادة الشهود فالقول قوله كما نص عليه أحمد في رواية محمد بن الحكم  $^{(8)}$ .

فإن ثبتت ردته . هل يقتل على الفور أم يستتاب ؟

المشهور عن أحمد استتابته ثلاثا على روايتين فى وجوبها أو استحبابها والأول أشه (¹) .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۱/۱٤٠/، ۱۵۵، ۱۵۸، ۲/۱۰۰/، ۱۴٤،۱۰۱، وأبو داود ۱۴۰/۵۰، وغيرهما .

<sup>(</sup>۲) المغنى ۱۳۰/۸ .

<sup>(</sup>٣) انظر: المبسوط للسرخسي ١٢٢/١٠ .

<sup>(</sup>٤) راجع المغنى ١٤٨/٨ .

 <sup>(</sup>٥) راجع المصدر السابق ١٤٧/٨ - ١٤٨.

<sup>(</sup>٦) راجع المصدر السابق ١٤٤/٨ - ١٤٧ .

<sup>(</sup>V) راجع المصدر السابق ١٤٠/٨ - ١٤٢ .

<sup>(</sup>A) انظرها ص: ۲/۸۰ من هذا البحث .

<sup>(</sup>٩) راجع الإنصاف للمرداوي ٢٢٨/١٠.

يقول ابن قدامة : ... لا يقتل حتى يستتاب ثلاثا هذا قول أكثر أهل العلم مهم عمر وعلى وعطاء والنخعى ومالك والثورى والأوزاعى وإسحاق وأصحاب الرأى وهو أحد قولى الشافعي ، وروى عن أحمد رواية أخرى أنه لا تجب استتابته لكن تستحب وهذا القول الثانى للشافعي (۱).

وفى موضع آخر يقول: ولأن الردة إنما تكون لشبهة ولا تزول فى الحال فوجب أن ينتظره مدة يرتمى فيها وأولى ذلك ثلاثة أيام للأثر فيها وأنها مدة قريبة وينبغى أن ... يكرر دعايته لعله يتعطف قلبه فيراجع دينه إن لم يتب قتل وهو قول عامة الفقهاء (۲) . اهـ

قلت: ولا فرق عند الإمام أحمد فيما تقدم بين من ولد على الإسلام ثم ارتد وبين من كان كافرا ثم أسلم ثم ارتد، وكذا لا فرق عنده بين الرجل والمرأة كما سبق إيضاحه عند ذكر الروايات عنه.

يقول الماوردى: فإذا ثبت وجوب القتل بردة المسلم إلى الكفر فسواء كان المسلم مولودا على الإسلام أو كان كافرا فأسلم أو صار مسلما بإسلام أبويه أو أحدهما ...

لأنه لما جرى عليه أحكام الإسلام فى العبادات وأحكام المسلمين فى المواريث والشهادات وجب أن يجرى عليه حكم الإسلام فى الردة كغيره من المسلمين ، كما كان فى غير الردة كسائر المسلمين ، كما كان فى غير الردة كسائر المسلمين .

ولأن الإسلام لا تبعض فيه فلم تبعض فيه أحكام الإسلام (٢٠).

ويقول أيضا : يستوى في القتل بالردة الحر والعبد والرجل والمرأة وتقتل المرتدة كما يقتل المرتد .

<sup>(</sup>١) المغنى ١٢٤/٨.

<sup>(</sup>٢) المصندر السابق ١٢٦/٨.

<sup>(</sup>٣) حكم المرتد ص: ٣٣ – ٣٤.

وبه قال من الصحابة : أبو بكر وعلى .

ومن التابعين : الحسن والزهرى .

ومن الفقهاء: مالك والأوزاعي والليث بن سعد وأحمد وإسحاق().

<sup>(</sup>۱) حكم المرتد ص: ٧/٧٥، وانظر :المغنى الابن قدامة ١٢٣/٨ – ١٢٥.

## قول الإمام أحمد في الزنادقة وأحكامهـم

الذين ينتحلون الإسلام وهم على دين غير ذلك (١).

### وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

الله عن الزنديق يستتاب ثلاثا ؟

قال : نعم يستتاب ثلاثـا ، استتابه عثمان (۲)، وعلى بن أبى طالب (۲)(؛ .

والمشهور عنه استتابة الزنديق وعمن نقل عنه ذلك .

ابو طالب أنه سأل أبا عبد الله عن الزنديق يستتاب قال :
 نعم ثلاثا فإن تاب وإلا ضربت عنقه. قلت: على رضى الله عنه لم يستتبه قال:

(۲) روى الحلال في أحكام أهل الملل ص ١٨٦، والبيهقي في السنن الكبرى ٢٠١/٨ أن ابن مسعود كتب إلى عثمان في رجال من بني حنيفة ينعشون كلام مسيلمة الكذاب فكتب إليه عثمان : أن اعرض عليهم دين الحق وشهادة لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله فمن قبلها وبرئ من مسيلمة فلا تقتله ومن لزم دين مسيلمة فاقتله .

(٣) خبر استتابة على للزنادقة رواه البيهقى فى السنن الكبرى ٢٠١/٨، وخبر ترك استتابتهم أخرجه الخلال فى أحكام أهل الملل ص ٢٥، وأخرج البخارى ٢٦٧/١، عن عكرمة قال : أتى على بزنادقة فأحرقهم فبلغ ذلك ابن عباس فقال : لو كنت أنا لم أحرقهم ولقتلنهم .

(٤) مسائل عبد الله ص ٤٣٠ وأخرجه أبو بكر الخلال في أحكام أهل الملل ص: ٢٠٥ - ٢٠٦ عن

عبد الله به .

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل ص ٢٠٤.

ذاك على أتى بزنادقة وأنا أذهب إلى أن يستتاب ثلاثة أيام ويروى عن على رضى الله عنه أنه يستتاب . اهـ

عبد الله فالزنادقة قال: أهل المدينة يقولون: يضرب عنقه ولا يستتاب وكنت أنا أقول أيضا ثم هبته . قال : مالك يقول: هم يصومون ويصلون معنا ويكتمون الزندقة فما أستتيبهم قال: أبو عبد الله: هو قول حسن لأنهم يصومون ويصلون فلا يعلم الناس شرهم فإذا علموا بهم قالوا : نتوب ولا نعرف توبتهم . قلت : فلم هبته؟ قال : ليس فيه حديث .

ابن هانىء قال : سمعت أبا عبد الله وسئل عن الزنديق يستتاب ؟
 قال : نعم .

هُولاء ؟ قال : أنا أرى أن أستتيب الزنادقة وغيرهم .

٣٦٥ - سمعت أبا عبد الله وذكر الزنادقة فقال : أرى أن أستتيبهم .

• ٧٠ - ابنه صالح أن أباه حدثه قال: الزنديق يستتاب. الناس فيه مختلفون يستتاب ثلاثا. ونقل عنه عدم استتابته. نقل عنه ذلك:

الزندیق لا الحوسج قال : قال أبو عبد الله : الزندیق لا الستاب . ونقل عنه ما یفید هذا . نقل ذلك :

۳۷۵ - یعقوب بن بختان وحنبل بن إسحاق . قال یعقوب : إن أباعبد الله سئل عن الزندیق . وقال حنبل : سمعت أبا عبد الله سئل عن الزندیق والساحر یستتابان ؟ قال : و کیف تعلم توبتهما أما الزندیق فإنه یصوم ویصلی ورأی قتلهما . اهـ

والزنديـق كما هو المشهـور من مذهبه يستتاب فإن لم يتب فليس لـه الا القتل وقد أنكر على من سأله عن إمكانية أخذ الجزية منهم ... نقل ذلك:

و الجزية عنه الجزية المائغ قال : سئل عن الزنادقة تؤخذ منهم الجزية فأنكر ذلك وقال : لا بل تضرب أعناقهم ما سمعنا بهذا في الإسلام ثم قال : سبحان الله تؤخذ الجزية من الزنادقة ، منكراً لذلك جداً .

ابو بكر الأثرم قال: وأظهر - أى أحمد - إنكار ذلك واستعظمه. أما مال الزنديق بعد قتله فيؤول إلى بيت المال، نقل ذلك عنه:
 ابو طالب أن أبا عبد الله قال: مال الزنديق في بيت مال المسلمين (۱).

<sup>(</sup>١) الروايات المتقدمة في أحكام أهل الملل للخلال ص: ٢٠٦ – ٢٠٦

# قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى فى كتابه الرد على الزنادقة والجهمية:

الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم يدعون من ضل إلى الهدى ويصبرون منهم على الأذى يحيون بكتاب الله عز وجل الموتى ويبصرون بنور الله أهل العمى فكتم من قتيل لإبليس قد أحيوه وكم من ضال تائه قد هدوه فما أحسن أثرهم على الناس وأقبح أثر الناس عليهم.

ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين الذين عقدوا ألوية البدعة وأطلقوا عنان<sup>(۱)</sup> الفتنة فهم مختلفون فى الكتاب مخالفون للكتاب (ق ٣/ ب) مجمعون على مفارقة الكتاب يقولون على الله وفى الله وفى كتاب الله بغير علم يتكلمون بالمتشابه من الكلام ويخدعون جهال الناس بما يشبهون عليهم فنعوذ بالله من فتن المضلين.

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ المطبوعة : ٥عقال.

## باب بيان ما ضلت فيه الزنادقة من متشابه القرآن 🗥

قال أحمد في قول الله عز وجل: ﴿كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ﴾(٢).

قالت الزنادقة : فما بال جلودهم التي عصت قد احترقت ، وأبدلهم الله جلودا غيرها ؟ فلا نرى إلا أن الله يعذب جلودا لم تذنب ، حين يقول : 

بدلناهم جلودا غيرها كه ، فشكوا في القرآن ، وزعموا أنه متناقض .

فقلت: إن قول الله عز وجل: ﴿بدلناهـم جلودا غيرها﴾ ليس يعنى جلودا غير حلودهم عنى بدلناهم جلودا غير جلودهم ، وإنما يعنى بدلناهم جلودا غيرها ، تبديلها تجديدها ، لأن جلودهم إذا نضجت جددها الله ، وذلك لأن القرآن فيه خاص وعام، ووجوه كثيرة ، وحواطر يعلمها العلماء (\*)

وأما قول الله عز وجل: ﴿ هذا يوم لا ينطقون ولا يؤذن لهم فيعتذرون ﴿ ثُم قال في آية أخرى: ﴿ ثم إنكم يوم القيامة عند ربكم تختصمون ﴾ (أ) فقالوا: كيف يكون هذا من الكلام المحكم. قال: ﴿ هذا يوم لاينطقون ﴾ . ثم قال في موضع آخر: ﴿ ثم إنكم يوم القيامة عند ربكم

<sup>(</sup>١) روى مسلم ٢٠٥٣/١ عن عائشة رضى الله عنها قالت: تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ هو الذى أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات قاما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله . والراسخون فى العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا الألباب قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه ، فأولئك الذين سمى الله فاحذروهم » .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء /٥٦.

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ﴿/١٤٢ وابن كثير ٤٦/١ والشوكاني ٤٧٩/١ .

<sup>(</sup>٣) سورة المرسلات /٣٥

<sup>(</sup>٤) وانظر الزمر /٣١٪.

تختصمون﴾ فزعموا أن هذا الكلام ( ق 1/أ ) ينقض بعضه بعضا ، فشكوا في القرآن .

أما تفسير همذا يوم لا ينطقون ، الآية : فهذا أول ما تبعث الخلائق على مقدار ستين سنة لا ينطقون ، ولا يؤذن لهم في الإعتذار فيعتذرون . ثم يؤذن لهم في الكلام فيتكلمون . فذلك قوله : هربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحا في الآية . فإذا أذن لهم في الكلام فتكلموا واختصموا فذلك قوله : هوثم إنكم يوم القيامة عند ربكم تختصمون عند الحساب ، وإعطاء المظالم . ثم يقال لهم بعد ذلك : هولا تختصموا لدى في أى عندى هوقد قدمت إليكم بالوعيد في الدنيا . فإن العذاب مع هذا القول كائن ألله .

وأما قوله عز وجل: ﴿وَنَحْشَرُهُمْ يُومُ القيامة على وجوههم عميا وبكما وصما ﴾ (أ) وقال في آية أخرى: ﴿وَنَادَى أَصِحَابِ النَّارِ أَصَحَابِ الجَنة ﴾ (أ) ﴿وَنَادَى أَصَحَابِ الجَنة أَصَحَابِ النَّارِ ﴾ (أ) فقالوا كيف يكون هذا من الكلام المحكم ﴿وَنَحْشُرُهُمْ يُومُ القيامة على وجوههم عميا وبكما وصما ﴾ ثم يقول في موضع آخر: أنه ينادى بعضهم بعضا، فشكوا في القرآن من أجل ذلك.

أما تفسير: ﴿ونادى أصحاب الجنة أصحاب النار﴾ ﴿ونادى أصحاب النار﴾ ﴿ونادى أصحاب النار أصحاب الجنة﴾ فإنهم أول ما يدخلون النار يكلم بعضهم بعضا وينادون ﴿ويا مالك ليقض علينا ربك. قال إنكم ماكتون﴾ (أ) ويقولون ﴿وبنا أخرنا إلى أجل قريب ﴾ (ف ٤/ب) و ﴿ ربنا غلبت علينا شقوتنا ﴾ (أ) فهم

<sup>(</sup>١) سورة السجدة /١٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة ق /۲۸

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ۲٤٣/۲۹ و ١/٢٤ .

<sup>(</sup>٣) وانظر الإسراء /٩٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف /٥٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف /٤٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة الزخرف (٧٧ .

<sup>(</sup>٧) سورة إبراهيم /££ .

<sup>(</sup>٨) سورة المؤمنون /١٠٦ -

يتكلمون حتى يقال: ﴿اخستوا فيها ولا تكلمون﴾ (١) صاروا عميا وبكما وصما ، وينقطع الكلام ، ويبقى الزفير والشهيق، فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة من قول الله وعز وجل (٢) .

( وأما قوله ) () : ﴿ فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساعلون ﴿ وقال في آية أُخرى : ﴿ فَأَقْبَلُ بَعْضُهُم عَلَى بَعْضُ يَتَسَاعلُون ﴾ () فقالوا : كيف يكون هذا من المحكم فشكوا في القرآن من أجل ذلك .

فأما قوله عز وجل: ﴿ وَفلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون ﴾ فهذا عند النفخة الثانية ، إذا قاموا من القبور لا يتساءلون ، ولا ينطقون في ذلك الموطن ، فإذا حوسبوا ودخلوا الجنة والنار: أقبل بعضهم على بعض يتساءلون . فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (\*\*\*) .

وأما قول الله عز وجل: ﴿ ما سلككم في سقر قالوا لم نك من المصلين ﴾ (٢) فقالوا: إن الله قد ذم قوما كانوا يصلون فقال: ﴿ فَويل للمصلين ﴾ وقد قال في قوم أنهم إنما دخلوا النار لأنهم لم يكونوا يصلون ، فشكوا في القرآن من أجل ذلك ، وزعموا أنه متناقض .

**<sup>(</sup>۱)** سورة المؤمنون /۱۰۸

<sup>(\*)</sup> وانظرتفسیرالطبری ۱/۸ و ۲۰۱/۵ و ۹/۱۸ و ۱۹/۱۸ وابن کثیر ۲۰/۳ ، ۲۷۱ والشوکانی ۲۹۱/۳ ، ۹۹۶

 <sup>(</sup>٢) مابين القوسين ليس من الأصل وما أثبته موافق للمطبوع ، ويقتضيه السياق .

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون /١٠١ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الصافات /٥٠٠ : (\*\*) و ٥٨/٢٣ و الشوكاني ٤٩٩/٣ .

<sup>(</sup>٥) سورة المدثر /٤٢ ، ٤٣ .

<sup>(</sup>٦) سورة الماعون (٤).

قال: أما قوله: ﴿ وَفُويِل للمصلين ﴾ عنى بها المنافقين ﴿ الذين هم عن صلاتهم ساهون ﴾ (١) حتى يذهب (ق ٥/أ) الوقت ﴿ الذين هم يراؤون ﴾ (١) يقول: إذا رأوهم صلوا وإذا لم يروهم لم يصلوا. وأما قوله: ﴿ ما سلككم في سقر قالوا لم نك من المصلين ﴾ يعنى الموحدين المؤمنين فهذا ما شكت فيه الزنادقة (٣).

وأما قول الله عز وجل: ﴿ خلقكم من تراب ﴾ (٢) ثم قال: ﴿ من طين لازب ﴾ (٤) ثم قال: ﴿ من طين لازب ﴾ (٤) ثم قال: ﴿ من حماً مسنون ﴾ (٢) ثم قال: ﴿ من صلصال ﴾ (٢) فشكوا في القرآن ، وقالوا : هذا ملابسة ، ينقض بعضه بعضا .

( نقول ) ( نقول ) فهذا بدء خلق آدم خلقه الله أول بدئه من تراب ، ثم من طينة حمراء وسوداء وبيضاء ، من طينة طيبة وسبخة . فلذلك ذريته : طيب وخبيث أسود وأحمر وأبيض ( ألم بل ذلك التراب فصار طينا ، فذلك قوله : ﴿ من طين ﴾ فلما لصق الطين بعضه ببعض فصار طينا ، لازبا ، يعنى لاصقا . ثم قال : ﴿ من سلالة من طين ﴾ يقول : مثل الطين إذا عصر انسل من بين الأصابع ، ثم نتن فصار حماً مسنونا ( ) فخلق من الحماً فلما جف صار صلصالا

سورة الماعون /ه .

<sup>(</sup>٢) سورة الماعون /٦.

<sup>(\*)</sup> وانظر : تفسير الطبرى ١٦٦/٢٩ و ٣١١/٣٠ وابن كثير ٨٨/٤ والشوكاني ٥٠٠/٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الروم /٢٠ ، وسورة فاطر /١١ ، وسورة غافر /٠٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات /١١ .

<sup>(</sup>٥) سورة المؤسنون /١٢ ﴿من سلالة من طين﴾ سورة السجدة /٨ ﴿من سلالة من ماء مهين﴾ .

 <sup>(</sup>٦) سورة الحجر /٢٦ ، ٢٨ ، ٣٣، الآيات المتقدمة في سورة الحجر وفي سورة الرحمن /١٤ ﴿ من صلصال كالفخار ﴾ .

<sup>(</sup>٧) مابين القوسين ليس من الأصل وهو ف المطبوع.

<sup>(\*\*)</sup> جاء نحوه في حديث مرفوع . انظر : مسند أحمد ٤٠٠/٤ والترمذي ٢٠٤/٥ وأبي داود ٦٧/٥ والحاكم ٦١/٢ .

<sup>(</sup>٨) في الأصل: ٥ مسنون ، .

كالفخار . يقول صار ( له )(١) صلصلة كصلصلة الفخار له دوى كدوى الفخار . فهذا بيان خلق آدم . وأما قوله : ﴿ من سلالة من ماء مهين ﴾ فهذا بدء خلق ذريته من سلالة ، يعني النطفة إذا انسلت من الرجل ، فذلك قوله : ﴿ من ماء ﴾ يعنى النطفة ﴿ مهين ﴾ يعنى الضعيف فهذا ما شكت ( ق ٥/ ب ) فيه الزنادقة

وأما قول الله: ﴿ رَبُّ المشرقُ والمغربُ ﴾(٢) و﴿ رَبُّ المشرقين ورَّبُّ المغربين ﴾(`` و﴿ رب المشارق والمغارب ﴾(`` فشكوا في القرآن وقالوا : كيف يكون هذا من الكلام الحكم.

أما قوله : ﴿ رَابِ المشرق والغرب ﴾ فهذا اليوم الذي يستوى فيه الليل والنهار . أقسم الله سبحانه بمشرقه ومغربه ، وأما قول : ﴿ رَبِّ الْمُشْرَقِينَ وَرَبِّ المغربين ﴾ فهذا أطول يوم في السنة ، وأقصر يوم في السنة . أقسم الله تعالى بمشرقهما ومغربهما . وأما قوله : ﴿ رَبِّ المشارق والمغارب ﴾ فهو مشارق السنة ومغاربها فهذا تفسير ( ما شكت ) (\*) فيه الزنادقة (\*) .

وأما قول الله عز وجل: ﴿ وإن يوما عند ربك كألف سنة مما تعدون ﴾ (٢) وقال في آية أخرى : ﴿ يدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدون ﴾ (٧) وقال في آية أخرى : ﴿ تعرج الملائكة والروح إليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة فاصبر صبرا

<sup>(</sup>١) ليس في الأصل والثبت من المطبوع ويقتضيه الحال .

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء /٢٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن /١٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة المعارج /٤٠ .

 <sup>(</sup>٥) مايين القوسين ليس من الأصل وهو ف المطبوع ويقتضيه السياق.

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ١٠/١٩ و ٧٠/٢٧ و ٨٧/٢٩ وابن كثير ٢٩٠/٤ والشوكاني ١٣٤/٠،

<sup>(</sup>٦) سورة الحج /٤٧ .

<sup>(</sup>٧) سررة السجدة /٥ .

جميلا 🏈 <sup>(۱)</sup> .

فقالوا: كيف يكون هذا من الكلام المحكم ، وهو ينقض بعضه بعضا . قال : أما قوله : ﴿ وَإِن يُوما عند ربك كألف سنة ثما تعدون ﴾ فهذا من الأيام التي خلق الله فيها السموات والأرض ، كل يوم كألف سنة . وأما قوله : ﴿ يدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه في يوم كان مقداره (ق ٦/أ) ألف سنة ﴾ وذلك أن جبرائيل كان ينزل إلى النبي صلى الله عليه وسلم ويصعد إلى السماء في كل ( يوم ) (٢ كان مقداره ألف سنة ، وذلك أن من السماء إلى الأرض مسيرة خسمائة سنة . فهبوط : خمسمائة عام. وصعود: خمسمائة عام فذلك ألف سنة . وأما قوله : ﴿ فِي يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ﴾ يقول : لو ولى حساب الخلائق غير الله ما فرغ منه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ، ويفرغ الله منه مقدار نصف يوم من أيام الدنيا ، إذا أخذ في حساب الخلائق ، فذلك قوله : ﴿ وكفى بنا حاسبين ﴾ يعنى لسرعة الحساب الخلائق ، فذلك قوله :

وأما قوله: ﴿ يوم نحشرهم جميعا ثم نقول للذين أشركوا أين شركاؤكم الذين كنتم تزعمون ﴾ إلى قوله: ﴿ ما كنا مشركين ﴾ (أ) . فأنكروا أن كانوا مشركين وقال في آية أخرى ﴿ ولا يكتمون الله حديثا ﴾ (أ) فشكوا في القرآن . وزعموا أنه متناقض . أما قوله : ﴿ والله ربنا ما كنا مشركين ﴾ وذلك : أن أهل الشرك (أ) إذا رأوا ما يتجاوز الله عن أهل التوحيد ، يقول بعضهم لبعض : إذا سألنا نقول : لم نكن مشركين . فلما جمعهم الله وجمع أصنامهم وقال :

<sup>. (</sup>١) سورة المعارج/٤ .

<sup>(</sup>٢) في الأصل: « في كل يوم » والصواب ما هو مثبت كما في المطبوع.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: ٥ سرعة الجساب ٤.

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ۱۸۳/۱۷ و ۹۱/۲۱ و ۷۰/۲۹ وابن کثیر ۲۲۰/۳ ، ۲۷۱ و ٤٤٤/٤ و ٤٤٤/٤ و ٤٤٤/٢ . ٢٩١ و والشوكاني ۲۹۱،۳ و ٤١٠/٣ ، ۲۹۱ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام /٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء /٤٢.

<sup>(</sup>٦) فى المطبوع : أن هؤلاء المشركين .

﴿ أَين شَرَكَانَى الذين كنتم تزعمون ﴾ قال الله (ق ٦/ب) تعالى : ﴿ ثُم لَم تَكُن فَتَنَهُم إِلاَ أَن قَالُوا وَالله رَبّنا مَا كَنَا مَشْرَكِينَ ﴾ فلما كتموا الشرك ختم على أفواههم على أفواههم أفواههم وأمر الجوارح فنطقت بذلك فذلك قوله : ﴿ اليوم نختم على أفواههم وتكلمنا أيديهم ﴾ (١) الآية فأخبر الله عز وجل عن الجوارح حين شهدت . فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (٢) .

أما قوله عز وجل: ﴿ ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة ﴾ (٢) وقال: ﴿ إِن لَبُتُم اللهِ عشرا ﴾ (٢) وقال: ﴿ إِن لَبُتُم إِلاَ يُوما ﴾ (١) وقال: ﴿ إِن لَبُتُم إِلاَ يُوما ﴾ (١) وقال: ﴿ إِن لَبُتُم إِلاَ قَلِيلاً ﴾ (٥) من أجل ذلك شكت الزنادقة .

وأما قوله : ﴿ إِن لَبُتُمَ إِلاَ عَشَرا ﴾ وذلك إذا حرجوا من قبورهم ، فنظروا إلى ما كانوا يكذبون به من أمر البعث ، قال بعضهم لبعض : إن لبثتم في القبور إلا عشر ليال ، استكثروا العشر ، فقالوا : إن لبثتم إلا يوما في القبور ، ثم استكثروا اليوم فقالوا : إن لبثتم إلا قليلا ﴾ ثم استكثروا القليل فقالوا : إن لبثتم إلا ساعة من نهار ، فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (\*\*\*).

وأما قوله: ﴿ يوم يجمع الله الرسل فيقول ماذا أجبتم قالوا لا علم لنا ﴾ (١) وقال في آية أخرى: ﴿ ويقول الأشهاد هؤلاء الذين كذبوا على ربهم﴾ (٧) . فقالوا: كيف يكون هذا يقولون: لا علم لنا . وأخبر عنهم أنهم

<sup>(</sup>١) سورة يس /٦٥.

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسر الطبری ه/۹۳ و ۱/۱۲۵ وابن کثیر ۱/۹۲۱ و ۱۳۷/۲ والشوکانی ۴۶۷/۱ و ۱۰۷/۲ ، ۱۰۹ .

۱۰۹ ، ۱۰۷/۲ . (۲) سورة الروم /۵۵ .

<sup>(</sup>٣) سورة طه /١٠٣ .

<sup>(</sup>۱) سورة طه /۱۰٤ . (٤) سورة طه

<sup>(</sup>٤) سورة طه /١٠٤ . (٥) سورة الإسراء /٢٥ .

<sup>(\*\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ١٠١/١٥ و١٠١٠ و١٠١/١٦ و٧/٢١ و١٠/٧٥ وابن كثير ١٠٤،٤٩/٣ والشوكاني ٢٣٥/٣ ، ٢٨٦ و ٢٣٢/٤

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة /١٠٩ .

<sup>(</sup>۷) سورة هود/۱۸ .

يقولون : ﴿ هُولاء الذين كذبوا على ربهم ﴾ ، فزعموا أن القرآن ينقض بعضه بعضا( ق ٧/أ ) .

أما قوله : ﴿ يُوم يَجْمَعُ الله الرسل فيقول ماذا أَجْبَمُ ﴾ فإنه يسألهم عند زفرة جهنم ، وفرة جهنم ، الله علم لنا ، ثم ترجع إليهم عقولهم من بعد ، فيقولون : هؤلاء الذين كذبوا على ربهم .

فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (<sup>\*)</sup>.

وأما قول الله عز وجل: ﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾ (١) وقال في آية أخرى: ﴿ لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار ﴾ (١)

فقالوا: كيف يكون هذا يخبر أنهم ينظرون إلى ربهم ، وقال فى آية أخرى لا تدركه الأبصار ﴾ فشكوا فى القرآن وزعموا أنه ينقض بعضه بعضا أما قوله: ﴿ وجوه يومئذ ناضرة ﴾ يعنى الحسن والبياض ﴿ إلى ربها ناظرة ﴾ يعنى تعاين ربها فى الجنة .

وأما قوله : ﴿ لا تدركه الأبصار ﴾ يعنى فى الدنيا دون الآخرة ، وذلك أن اليهود قالوا لموسى : ﴿ أُرنا الله جهرة فأخذتهم الصاعقة﴾ (٢) فماتوا وعوقبوا لقولهم : ﴿ أُرنا الله جهرة ﴾ وقد سألت مشركو العرب النبى صلى الله عليه وسلم فقالوا : ﴿ أُو تأتى بالله والملائكة قبيلا ﴾ (٤) فلما سألوا النبى صلى الله عليه وسلم هذه المسألة قال الله تعالى : ﴿ أُم تريدون أن تسألوا رسولكم كا سئل موسى من قبل ﴾ حين (ق ٧/ب) قالوا : ﴿ أُرنا الله جهرة فأخذتهم الصاعقة ﴾ الآية ، فأنزل الله سبحانه يخبر أنه لا تدركه الأبصار أى أنه (٥)

<sup>(\*)</sup> وانظر الطبري ١٣٤/٧ و ٢٠/١٦ وابن كثير ١٣٣/٢ ، ٤٧٣ والشوكاني ٤٩٠،٩٠/٣ .

۲۳/ مسورة القيامة /۲۳ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام /١٠٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء /١٥٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء /٩٢ .

<sup>(</sup>٥) في المطبوع: ﴿ أَي أَنَّهُ ﴾ .

أحد فى الدنيا دون الآخرة فقال : ﴿ لا تدركه الأبصار ﴾ يعنى فى الدنيا ، وأما فى الآخرة فإنهم يرونه .

فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (١٠٠٠)

وأما قول موسى: ﴿ سبحانك تبت إليك وأنا أول المؤمنين ﴾ (١) وقال السحرة: ﴿ إِنَا نَظِمَعُ أَنْ يَغْفُرُ لِنَا رَبِنَا خَطَايَانَا أَنْ كَنَا أُولِ المؤمنين ﴾ (١) وقال النبى صلى الله عليه وسلم : ﴿ إِنْ صلاتى ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين ﴾ (١) .

فقالوا: كيف قال موسى: ﴿ وأنا أول المؤمنين ﴾ وقد كان قبله إبراهيم مؤمنا ويعقوب وإسحاق، فكيف جاز لموسى أن يقول: ﴿ وأنا أول المؤمنين ﴾ وكيف جاز للنبى أن يقول: ﴿ وأنا أول المؤمنين ﴾ وكيف جاز للنبى أن يقول: ﴿ وأنا أول المسلمين ﴾ وقد كان قبله مسلمون كثير، مثل عيسى ومن تابعه فشكوا في القرآن وقالوا: إنه متناقض.

أما قول موسى: ﴿ وأنا أول المؤمنين ﴾ فإنه حين قال : ﴿ رب أرنى أنظر إليك ﴾ قال الله تعالى : ﴿ لن ترانى ﴾ ولا يرانى أحد فى الدنيا إلا مات . ﴿ فلما تجلى ربه للجيل جعله دكما وخرَّ موسى صعقا ﴾ فلما أفاق قال : ﴿ سبحانك تبت إليك وأنا أول المؤمنين ﴾ (ق ٨/أ) يعنى أول المصدقين أنه لا يراك أحد فى الدنيا إلا مات . وأما قول السحرة : ﴿ أَن كنا أول المؤمنين ﴾ يعنى أول من صدق بموسى من أهل مصر من القبط . وأما قول النبي صلى الله عليه وسلم : ﴿ وأنا أول المسلمين ﴾ يعنى من أهل مكة .

<sup>(\*\*)</sup>وانظر تفسر الطبرى ٢٩٩/٧ و ٢٩٩/١ وابن كثير ١٧٤/٢ و ٤٧٧/٤ والشوكاني ١٤٨/٢ و ١٢٤/٥ والشوكاني ١٤٨/٢ و ٣٣٨/٥ وسيأتى مزيد تفصيل حول هذه الآيات الكريمات عند قول الإمام أحمد في رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة ١٤٥/٢ .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف /١٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء /٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام /١٦٢، ١٦٣٠.

فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (\*).

وأما قوله عز وجل: ﴿ أَدخلوا آل فرعون أشد العذاب ﴾ (١) وقال في آية أخرى: ﴿ فَإِنَّى أَعَذَبِهِ عَذَابًا لا أَعَذَبِهِ أَحَدًا مِن العالمِينَ ﴾ (١) وقال في آية أخرى: ﴿ إِن المنافقين في الدرك الأسفلِ من النار ﴾ (١) فشكوا في القرآن وقالوا: إنه ينقض بعضه بعضا.

أما قوله : ﴿ أَدَخَلُوا آلَ فَرَعُونَ أَشَدَ الْعَذَابِ ﴾ يعنى عذَابِ ذَلَكَ البابِ الذي هم فيه .

وأما قوله: ﴿ فَإِنْى أَعَذَبِهِ عَذَابًا لا أَعَذَبِهِ أَحِدًا مِن العَلَمِينَ ﴾ وذلك أن الله مسخهم خنازير ، فعذبهم بالمسخ ما لم يعذب من سواهم من الناس .

وأما قوله: ﴿ إِن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ﴾ ولأن جهنم لها سبعة أبواب: جهنم، ولظي ، والحطمة ، وسقر ، والسعير ، والهاوية ، وهم في أسفل درك فيها<sup>(\*)</sup> .

وأما قول الله تعالى : ﴿ لِيس لهم طعام إلا من ضريع﴾ (\*) ثم قال : ﴿ إِنَّ شَجْرَةَ الزَّقُومُ طعام الأَثْيَمِ ﴾ (\*) فقد أخبر أن لهم طعاما غير الضريع فشكوا في القرآن ( ق ٨/ب ) وزعموا أنه متناقض .

أما قوله : ﴿ ليس لهم طعام إلا من ضريع ﴾ يقول : ليس لهم طعام في

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ١١٢/٨ و٩/٥٥ و٧٤/١٩ وابن كثير ٢٦٣،٢١٤/٢ و٣٠٠ والشوكانى (\*) ٢٠٠/٤ والشوكانى (\*)

<sup>(</sup>١) سورة غافر /٤٦ .

<sup>(</sup>۲) سورة المائدة /۱۱۵ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء /١٤٥.

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسیر الطبری ۱۳۵/۵و/۱۳۶/و۲۰۲۱و وابن کثیر ۲۰۷/۱ و۲۹/۲ والشوکانی ۱۹۹/۱ و ۹۳/۲ و ۶۹۵/۱ .

٤) سورة الغاشية /٦ .

 <sup>(</sup>۵) سورة الدخان /٤٣ .

ذلك الباب إلا من ضريع ، ويأكلون الزقوم في غير ذلك الباب ، فذلك قوله : ﴿ إِن شَجِرَةَ الزقوم طعام الأثم ﴾ .

فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (\*\*\*)

وأما قوله: ﴿ ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا وأن الكافرين لا مولى للمه الحم ﴿ ('') ، فقالوا : ﴿ وقال في آية أُخرى : ﴿ ردوا إلى الله مولاهم الحق ﴾ ('') ، فقالوا : كيف يكون هذا من الكلام المحكم ، يخبر أنه مولى من آمن ثم قال : ﴿ وأن الكافرين لامولى لهم ﴾ ، فشكوا في القرآن .

أما قوله : ﴿ ذَلَكَ بَأَنَ اللهُ مُولَى الذِينَ آمنُوا ﴾ يقول : ناصر الذين آمنُوا وأن الكافرين لا ناصر بهم .

وأما قوله : ﴿ ثُم ردوا إلى الله مولاهم الحق ﴾ لأن في الدنيا أرباب باطل (\*) .

فهذا ما شكت فيه الزنادقة.

وأما قوله: ﴿ إِنَ الله يحب المقسطين﴾ (٢) وقال في آية أخرى: ﴿ وأما القاسطون فكانوا لجهنم حطبا ﴾ (١) .

فقالوا : كيف يكون هذا من الكلام المحكم .

أما قوله : ﴿ وأما القاسطون فكانوا لجهنم حطبا ﴾ يعنى العادلون بالله الذين يجعلون لله عدلا من حليقته فيعبدونه مع الله .

<sup>(\*\*)</sup>وانظر تفسير الطبري ١٣٠/٢٥ و ١٦١/٣٠ وابن كثير ١١/٤ والشوكاني ٤٢٩/٥ ... (١) سورة محمد/١١ .

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنعام / ۲۲ .

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ۲۱۸/۷و۲۷/۲۱ وابن كثير ۱۸۸/۱و۱۱۸۸ والشوكانی ۲/۲۰۱و۲۰۲۳. (۳) سورة المائدة (۲۲

 <sup>(</sup>٤) سورة الجن /١٥٠.

وأما قوله : ﴿ وأقسطوا إن الله يحب المقسطين ﴾ . يقول اعدلوا فيما بينكم وبين ( ق ٩/أ ) الناس إن الله يحب الذين يعدلون .

وقال في آية أخرى: ﴿أَعِلْهُ مع الله بل هم قوم يعدلون﴾(١) يعنى: يشركون .

فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة<sup>(\*\*)</sup>.

وأما قوله: ﴿ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض﴾ (٢) وقال في آية أخرى: ﴿ والذين آمنوا ولم يهاجروا مالكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا﴾ (٢) .

وكان هذا عند من لا يعرف معناه ينقض بعضه بعضا .

أما قوله: ﴿والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا ﴾ ، يعنى من الميراث ، وذلك أن الله عز وجل حكم على المؤمنين لمّا هاجروا إلى المدينة أن لا يتوارثوا إلا بالهجرة ، فإن مات رجل بالمدينة مهاجرا مع النبى صلى الله عليه وسلم وله أولياء بمكة لم يهاجروا : كانوا لايتوارثون ، وكذلك إن مات رجل بمكة وله ولى مهاجر مع النبى صلى الله عليه وسلم : كأنه لا يرثه المهاجر فذلك قوله : ﴿ والذين آمنوا و لم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء ﴾ من الميراث ﴿ حتى يهاجروا ﴾ فلما كثر المهاجرون رد الله الميراث على الأولياء هاجروا أو لم يهاجروا ، وذلك قوله: ﴿ وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض فى كتاب الله من المؤمنين والمهاجرين ﴾ (أ).

وأما قوله : ﴿ المؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ﴾ يعني في الدين،

<sup>(</sup>۱) سورة العمل /۱۰ .

<sup>(\*\*)</sup>وانظر تفسير الطبرى ١١٣/٢٩ وابن كثير ٦٤/٢ و ٤٥٧/٤ والشوكاني ٤٢/٢ و ٣٠٨/٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة/٧١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال /٧٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال /٧٥ .

والمؤمن ( ق ٩/ ب ) يتولى المؤمن فى دينه .

فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (\*).

وأما قوله لإبليس: ﴿ إِن عبادى ليس لك عليهم سلطان ﴾ (١) وقال موسى حين قتل النفس: ﴿ هذا من عمل الشيطان ﴾ (١).

فشكوا في القرآن وزعموا أنه متناقض.

أما قوله: ﴿ إِنْ عبادى ليس لك عليهم سلطان ﴾ يقول: عبادى الذين استخلصهم الله لدينه ليس لإبليس عليهم سلطان أن يضلهم في دينهم أو في عبادة ربهم ولكنه يصيب منهم من قبل الذنوب ، فأما في الشرك فلا يقدر إبليس أن يضلهم عن دينهم ، لأن الله سبحانه استخلصهم لدينه .

وأما قول موسى : ﴿ هذا من عمل الشيطان ﴾ يعنى من تزيين الشيطان كما زين ليوسف ولآدم ، وحوى وهم عباد الرحمن المخلصون

فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة (٢٠).

وأما قول الله للكفار : ﴿ فاليوم ننساكم كما نسيتم لقاء يومكم هذا ﴾<sup>(٦)</sup> . وقال في آية أخرى : ﴿ في كتاب لا يضل ربي ولا ينسى ﴾<sup>(٤)</sup> .

فشكوا في القرآن .

أما قوله : ﴿ فاليوم ننساكم كما نسيتم لقاء يومكم هذا ﴾ يقول نترككم في النار ﴿ كما نسيتم ﴾ كما تركتم العمل للقاء يومكم هذا .

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ١٧١٠ ، ١٧٨ وابن كثير ٣٥٠/ ، ٣٩٥ والشوكاني ٣٢٩/٢ ، ٣٨١ .

<sup>(</sup>١) سورة الحجر ٤٢/ .(٢) سورة القصص /١٥ .

<sup>(\*)</sup> وانظر تفسير الطبري ٤ /٤٣٤ و ٤٦/٢ وابن كثير ٩٦/٢ ٥ و٣٩٩/٣ والشوكاني ٣١/٣ او١٦٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الجائية /٣٤.

<sup>(</sup>٤) سوزة طه /٥٢ .

وأما قوله: ﴿ فِي كتاب لا يضل ربي ولا ينسى ﴾ . يقول: لا يذهب من حفظه ولا ينساه (\*\*\*) .

وأما قول الله عز وجل: ( ق ١٠/أ ): ﴿ ونحشره يوم القيامة أعمى ﴾ (١) قال في الآية الأخرى: ﴿ فبصرك اليوم حديد ﴾ (١) .

فشكوا في القرآن .

أما قوله: ﴿ ونحشره يوم القيامة أعمى ﴾ يعنى: عن حجته ، ﴿قال رب لما حشرتنى أعمى ﴾ عن حجتى ، ﴿ وقد كنت بصيرا ﴾ بها مخاصما بها فذلك قوله: ﴿ فعميت عليهم الأنباء يومئذ ﴾ " يقول: الحجج ﴿ فهم لا يتساءلون ﴾ .

وأما قوله : ﴿ فبصرك اليوم حديد ﴾ وذلك أن الكافر إذا خرج من قبره شخص بصره ، ولا يطرف بصره ، حتى يعاين جميع ما كان يكذب به من أمر البعث فذلك قوله ﴿ لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد ﴾ يقول : غطاء الآخرة ، فبصرك يحد النظر لا يطرف حتى يعاين جميع ما كان يكذب به من أمر البعث .

فهذا تفسير ما شكت فيه الزنادقة(1).

وأما قوله لموسى : ﴿ إنني معكما أسمع والري﴾ (٥) وقال في موضع آخر :

<sup>(\*\*)</sup> وانظر تفسير الطبرى ١٧٣/١٦ و ١٥٨/٢٥ وابن كثير ١٦٥/٣ و ١٦٤/٤ والشوكاني ٣٦٩/٣ و ١١/٥ .

<sup>(</sup>١) سورة طه /١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة ق /٢٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة القصص /٦٦ .

<sup>(</sup>٤) وانظر : تفسير الطبرى ٢٢٨/١٦ و ٢٦٣/٢٦ وابن كثير ٢٤١/٤، ١٧٩/٣ ، والشوكاني ٣٩١/٣، ٢٠٠٥ . ٧٦/٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة طه /٤٦.

﴿ إِنَا مَعْكُم مُستَمَعُونَ ﴾ (١).

وقالوا : كيف قال : ﴿ إننى معكما ﴾ وقال في آية أخرى : ﴿ إنا معكم مستمعون ﴾ .

فشكوا في القرآن من أجل ذلك .

أما قوله : ﴿ إِنَا مَعْكُم ﴾ فهذا في مجاز اللغة (٢٠ يقول الرجل للرجل : إنا سنجرى عليك رزقك ( ق ١٠/ب ) إنا سنفعل بك كذا .

وأما قوله : ﴿ إِنِّنَى مَعْكُمَا أَسْمِعُ وَأَرَى ﴾ فهو جائز في اللغة ، يقول الرجل الواحد للرجل : سأجرى عليك رزقك ، أو سأفعل بك خيرا<sup>(٣χ٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء /١٥

<sup>(</sup>٢) يقول ابن القيم: مراد أحمد أن هذا الاستعمال مما يجوز في اللغة أى هو من جائز اللغة لا من ممتنعاتها ولم يرد بالمجاز أنه ليس محقيقة وأنه يصح نفيه وهذا كما قال أبو عبيدة في تفسيره أنه مجاز القرآن ومراد أحمد أنه يجوز في اللغة أن يقول الواحد المعظم نفسه عن فعلنا كذا فهو مما يجوز في اللغة ولم يرد أن في القرآن ألفاظا استعملت في غير ما وضعت له وأنها يفهم منها خلاف حقائقها وقد تمسك بكلام أحمد هذا من ينسب إلى مذهبه أن في القرآن مجازا كالقاضي أبي يعلى وابن عقيل وابن الخطاب وغيرهم ومنع آخرون من أصحابه ذلك كأبي عبد الله بن حامد .. وبعض الناس يحكى في ذلك عن أحمد روايتين ...

قلت : وما أشار إليه ابن القيم عن أبي يعلى بن الفراء انظر مثاله في كتاب القاضي : العدة في أصول الفقه ٦٩٥/٢ .

وراجع هذه المسألة في مختصر الصواعق المرسلة ٣/٣ – ١٠٦ وما ذكرته ص : ٤ – ٥ . واظر مشكل القرآن لابن قتيبة ، باب القول في المجاز ص : ١٠٣ – ١٠٤ ، والإيمان لابن تيمية ص : ٨٥ – ٨٥

 <sup>(</sup>۳) وانظر : تفسير الطبرى ١٧٠/١٦ ، ١٧٠/١٩ وابن كثير ١٦٤/٣ ، ٣٤٧ ، والشوكاني ٣٦٨/٣ و
 ٩٠/٤ .

<sup>(\*)</sup> يراجع لما تقدم كتب التفاسير : كتفسير الطبرى وابن كثير والشوكاني وغيرها للوقوف على تفسير هذه الآيات ومقارنتها بما ذكر هنا .

وقد بينت مواضعها : عند الطبرى – طبعة دار الفكر – بيىروت ١٤٠٥ هـ – ١٩٨٤ م . وعند ابن كثير ، مكتبة النهضة الحديثة ط/١ ، ١٣٨٤ هـ بمراجعة وتصحيح عبد الوهاب عبد اللطيف ومحمد الصديق .

#### التعليق :

الزنديق جمعه زنادقة ، وقبل الحديث عن استعمالات هذه الكلمة فى العصر الإسلامي أود أن أتطرق إلى ماقيل فى أصل هذا الكلمة وأكتفى هنا بما ذكره ابن حجر إذا يقول .

قال أبو حاتم السجستاني وغيره: الزنديق فارسي معرب أصله :

« زندة كرداى » يقول بدوام الدهر لأن زندة الحياة وكرد العمل ... وقال ثعلب : ليس فى كلام العرب زنديق وإنما قالوا زندق لمن يكون شديد التحيل ، وإذا أرادوا ما تريد العامة قالوا : ملحد ودهرى بفتح الدال أى بدوام الدهر ، وإذا قالوها بالضم أرادوا كبر السن .

وقال الجوهرى: الزنديق من الثنوية ، كذا قال ، وفسره بعض الشراح بأنه الذى يدعى أن مع الله إلها آخر ، وتعقب بأنه يلزم منه أن يطلق على كل مشرك ، والتحقيق ما ذكره من صنف فى الملل أن أصل الزنادقة أتباع ديصان ثم مانى ثم مزدك الأول وحاصل مقالتهم أن النور والظلمة قديمان وأنهما امتزجا فحدث العالم كله منهما ، فمن كان من أهل الشر فهو من الظلمة ومن كان من أهل الخير فهو من الظلمة ومن كان من أهل الخير فهو من النور ، وأنه يجب السعى فى تخليص النور من الظلمة فيلزم إزهاق كل نفس ، وإلى ذلك أشار المتنبى حيث قال فى قصيدته المشهورة .

وكم لظلام الليل عندك من يد تخبرأن المانوية تكذب

وكان بهرام جد كسرى تحيل على مانى حتى خضر عنده وأظهر له أنه قبل مقالته ثم قتله وقتل أصحابه وبقيت منهم بقايا اتبعوا مزدك المذكور وقام الإسلام والزنديق يطلق على من يعتقد ذلك ، وأظهر جماعة منهم الإسلام خشية القتل<sup>(۱)</sup>اه.

وعند الشوكاني - دار المعرفة - بيروت . وانظر أيضاً دفع ايهام الاضطراب عن آيات الكتاب لمحمد
 الأمين الشنقيطي .

<sup>(</sup>١) فتح الباريُ ٢٧٠/١٢ – ٢٧١ وانظر : مروج الذهب للمسعودي ٢٥٠/١ .

هذا ملخص ما قيل حول أصل هذه الكلمة .

أما فى العصر الإسلامي فقد أطلقت على كل من أسرَّ الكفر وأظهر الإسلام، وبذا عرَّف الإمام أحمد الزنديق كما تقدم.

وقد أطلقت هذه الكلمة على الجهمية والمعتزلة أيضا وقد أثر عن الإمام أحمد ما يفيد هذا<sup>(۱)</sup>

وكذا تطلق هذه الكلمة على الملاحدة المنكرين وجود الله عز وجل.

والحاصل أن الكلمة أطلقت على من أظهر الإسلام وأسر نحلة أخرى وعلى الملاحدة وعلى المبتدعة كالجهمية المنكرين للصفات الزاعمين أنه عز وجل لم يستو على العرش وغيرهم من المشككين في آيات القرآن الكريم الزاعمين تعارضها أو تناقضها فكل هؤلاء زنادقة وإن كانوا متفاوتين في الاعتقاد .

لكن ما أعنيه منهم فى الاستتابة أو القتل هم الذين أظهروا الإسلام ولهم دين آخر كأولئك الذين أحرقهم على وكالذين قتلهم عثمان أيضاً لأن هذا يشبه الردة وقد ظهر هؤلاء فى عهد المنصور والمهدى فقتلوا(٢)

وهؤلاء في استتابتهم روايتان عن أحمد أشهرهما أنه يستتاب ثلاثا

يقول ابن قدامة: إن كلام الخرق أنه إن تاب قبلت توبته ولم يقتل، كى كفر كان وسواء كان زنديقا يستسر بالكفر أو لم يكن وهذا مذهب الشافعى والعنبرى ويروى ذلك عن على وابن مسعود وهو إحدى الروايتين عن أحمد واختيار أبى بكر الخلال وقال إنه أولى على مذهب أبى عبد الله.

والرواية الأخرى: لا تقبل توبة الزنديق ومن تكررت ردته") وهو قول

<sup>(</sup>۱) انظر : مناقب الإمام أحمد لابن الجوزى ص : ۱۵۸ ، وراجع : مجموع الفتاوى ۲۷۱/۷ ، والإيمان لابن تيمية ص : ۲۰۳ .

<sup>(</sup>۲) انظر : فتح الباري ۱۲/۲۱ .

<sup>(</sup>٣) انظر فيمن تكررت ردته وتوبته الروايتين والوجهين ٣١٢/٢ .

مالك والليث وإسحاق وعن أبي حنيفة روايتان كهاتين ... والزنديق لا تظهر منه علامة تبين رجوعه وتوبته لأنه كان مظهرا للإسلام مسرا للكفر فإذا وقف على ذلك فأظهر التوبة لم يزد على ما كان منه قبلها وهو إظهار الإسلام وأما من تكررت ردته فقد قال الله تعالى : هوإن الذين آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفرا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلا هو(۱) .. وفى الجملة فالحلاف بين الأثمة في قبول توبتهم في الظاهر من أحكام الدنيا من ترك قتلهم وثبوت أحكام الإسلام في حقهم وأما قبول الله تعالى لها في الباطن وغفرانه لمن تاب وأقلع ظاهرا أم باطنا فلا خلاف فيه فإن الله تعالى لها في المنافقين هوالا الذين تابوا وأصلحوا واعتصموا بالله وأخلصوا دينهم لله فأولئك مع المؤمنين وسوف يؤت الله المؤمنين أجرا عظيما (۱)(۲)(۲)

وذكر البعض أن الزنديق لا يقتل واحتج بأن المنافقين كانوا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم يظهرون الإسلام ويسرون الكفر ومع هذا لم يكن النبى صلى الله عليه وسلم يقتلهم<sup>(1)</sup> .

والصواب : أن هنالك فروقا بين الزنديق المنافق فكل زنديق منافق وليس كل منافق زنديقا<sup>(د)</sup> .

<sup>(</sup>١) سورة النساء /١٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء /١٤٦ .

<sup>(</sup>٣) المغنى ١٢٦/٨ – ١٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : الروايتين والوجهين ٢/٥٠٥ ، والإنصاف للمرداوي ٣٣٢/١٠ .

<sup>(</sup>٥) انظر : فتح الباري ٢٧١/١٢ .

## قول الإمام أحمد في المحكم والمتشابه

قال إسحاق بن إبراهم بن هاليء :

٧٧٠ – قلت لأبي عبد الله: كيف للرجل أن يعرف المتشابه من المحكم ؟ قال : المتشابه : الذي يكون في موضع كذا وفي موضع كذا مختلف والمحكم ليس فيه اختلاف<sup>(١)</sup>. التعليق

قال الله عز وجل: ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فآما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه

ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾^^ .

وقد اختلف في تفسير المحكمات والمتشابهات.

وقد لخص الشوكاني -رحمه الله - الخلاف في المسألة إذ يقول: قيل إن المحكم ما عرف تأويله وفهم معناه وتفسيره والمتشابه ما لم يكن لأحد إلى علمه سبيل ومن القائلين بهذا! جابر بن عبد الله والشعبي وسفيان الثوري قالوا : وذلك نحو الحروف المقطعة في أوائل السور .

وقيل : المحكم:مالا يحتمل إلا وجها واحدا والمتشابه: ما يحتمل وجوها فإذا ردت إلى وجه واحد وأبطل الباقي صار المتشابه محكما .

وقيل المحكم: ناسخه وحرامه وحلاله وفرائضه وما نؤمن به ونعمل عليه والمتشابه: منسوحه وأمثاله وأقسامه وما نؤمن به ولا نعمل به روى هذا عن ابن

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانی ۲/۱۱۹۰

<sup>(</sup>٢) سورة آل غيران /٧ .

وقيل: المحكم: الناسخ والمتشابه: المنسوخ. روى عن ابن مسعود وقتادة والربيع والضحاك وقيل: المحكم: الذى ليس فيه تصريف ولا تحريف عما وضع له، والمتشابه: ما فيه تصريف وتحريف وتأويل قاله مجاهد وابن إسحاق. قال ابن عطية: وهذا أحسن الأقوال.

وقيل: المحكم: ما كان قائما بنفسه لا يحتاج إلى أن يرجع فيه إلى غيره والمتشابه: ما يرجع فيه إلى غيره .

قال النحاس: وهذا أحسن ماقيل في المحكمات والمتشابهات.

قال القرطبي : ما قاله النحاس يبين ما اختاره ابن عطية وهو الجارى على وضع اللسان ... .

قال الشوكانى: والأولى أن يقال: إن المحكم هو الواضح المعنى الظاهر الدلالة إما باعتبار نفسه أو باعتبار غيره. والمتشابه مالا يتضح معناه أو لا تظهر دلالته لا باعتبار نفسه ولا باعتبار غيره. وإذا عرفت هذا عرفت أن هذا الاختلاف الذى قدمناه ليس كما ينبغى ، وذلك لأن أهل كل قول عرَّفوا المحكم بعض صفاته وعرَّفوا المتشابه بما يقابلها ، وبيان ذلك أن أهل القول الأول جعلوا المحكم ما وجد إلى علمه سبيل والمتشابه مالا سبيل إلى علمه ولا شك أن مفهوم المحكم والمتشابه أوسع دائرة مما ذكروه فإن مجرد الخفاء أو عدم الظهور أو الاحتمال أو التردد يوجب التشابه ، وأهل القول الثانى خصوا المحكم بما ليس فيه احتمال والمتشابه بما فيه احتمال ، ولا شك أن هذا بعض أوصاف المحكم وأهل القول الثالث ، والأمر أوسع مما قالوه جميعا ، وأهل القول الخامس خصوا المحكم بوصف عدم التصريف والتحريف ، وجعلوا المتشابه مقابله وأهلوا ما هو أهم من ذلك مما لاسبيل إلى علمه من دون تصريف المتشابه مقابله وأهلوا ما هو أهم من ذلك مما لاسبيل إلى علمه من دون تصريف وتحريف كفواتح السور المقطعة ، وأهل القول السادس خصوا المحكم بما يقوم بهن ها ، وأن هذا هو بعض أوصافهما(۱) .اه .

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۱۱/۱ – ۳۱۵.

وقد تعرض القاضى أبو يعلى بن الفراء فى كتابه العدة فى أصول الفقه إلى كلام الإمام أحمد في هذه المسألة إذ يقول :

ظاهر كلام أحمد أن المحكم: ما استقل بنفسه ولم يحتج إلى بيان. والمتشابه: ما احتاج إلى بيان ، لأنه قال فى كتاب السنة : بيان ما ضلت فيه الزنادقة فى القرآن ، ثم ذكر آيات تحتاج إلى بيان .

وقال فى رواية ابن إبراهيم : المحكم: الذى ليس فيه اختلاف، والمتشابه: الذى يكون فى موضع كذا وفى موضع كذا ، ومعناه ما ذكرناه ، لأنه قوله : المحكم : الذى ليس فيه اختلاف ، هو المستقل بنفسه ، وقوله : المتشابه : الذى يكون فى موضع كذا وفى موضع كذا ، معناه : الذى يحتاج إلى بيان ، فتارة يبين بكذا وتارة يبين بكذا ، لحصول الاختلاف فى تأويله (۱) .

هذا موجز لما قيل حول هذه المسألة ومن أراد الاستزادة فليراجع كتب التفسير (٢). والله تعالى أعلم .

<sup>(</sup>۱) ج ۲/۱۸۲ – ۱۸۰

<sup>(</sup>۲) انظر : تفسير الطبرى ۱۷۲/۳ ، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي ۸/٤ ، وزاد المسير لابن الجوزى ٢٥٠/١ ، ومسلم بشرح النووى ٢١٧/١٦ ، وتفسير ابن كثير ٣٥٨/١ ، ومسلم بشرح النووى ٢١٧/١٦ ، وتفسير ابن كثير ١/٣٥٨ ، ومحاسن التأويل للقاسمي

# قول الإمام أحمد في حكم من شتم الرب جلا وعلا

وجل عن رجل الله بن أحمد بن حنبل : سألت أبي عن رجل قال لرجل : يا ابن كذا وكذا ، أنت ومن خلقك ؟ قال أبي : هذا مرتد عن الإسلام ، قلت لأبي : تضرب عنقه قال : نعم تضرب عنقه (١) .

قال أبو بكر الخلال: أخبرني عصمة بن عصام قال:

۵۷۹ – حدثنا حنبل بن إسحاق قال: سمعت أبا عبد الله قال: كل من ذكر شيئا يعرض به الرب تبارك وتعالى فعليه القتل مسلما كان أو كافرا، هذا مذهب أهل المدينة (۲).

#### التعليق:

من سب الله عز وجل فقد كفر ، ولا فرق بين المستهزئ أو غيره (") . يقول جل وعلا : ﴿ وَلَمُن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزءون لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم ﴾ (أ) وإذا كان الساب مسلما فهو في حكم المرتد لأن سب الله عز وجل أو النبي صلى الله عليه وسلم مظهر من مظاهر الردة .

<sup>(</sup>١) مسائل عبد الله ص ٤٣١ .

<sup>(</sup>٢) أحكام أهل الملل ص ١١٤.

<sup>(</sup>٣) راجع المغنى لابن قدامة ١٥٠/٨ .

 <sup>(</sup>٤) سورة التوبة /١٥ – ٦٦ .

وفى قبول توبته روايتان عن أحمد<sup>(')</sup>

وفرق البعض بين سب الله عز وجل وسب نبيه صلى الله عليه وسلم فى قبول التوبة ، وأقصد بقبولها : أى الأخذ بها وإسقاط القتل عنه ، ثم أمره إلى الله عز وجل .

يقول ابن تيمية : ومن فرق بين سب الله وسب الرسول قالوا : سب الله تعالى كفر محض وهو حق لله وتوبة من لم يصدر منه إلا مجرد الكفر الأصلى أو الطارئ مقبولة مسقطة للقتل بالإجماع ... فإن الرجل لو أتى من الكفر والمعاصى بملء الأرض ثم تاب تاب الله عليه وهو سبحانه لا تلحقه بالسب غضاضة ولا معرة وإنما يعود ضرر السب على قائله ، وحرمته في قلوب العباد أعظم من أن تنتهكها جرأة الساب، وبهذا يظهر الفرق بينه وبين الرسول فإن السب مناك قد تعلق به حق آدمى والعقوبة الواجبة لآدمى لا تسقط بالتوبة والرسول تلحقه المعرة والغضاضة بالسب فلا تقوم حرمته ، ولا تثبت في القلوب مكانته إلا باصطلام سابه لما أن هجوه وشتمه ينقص من حرمته عند كثير من الناس فإن لم يحفظ هذا الحمى بعقوبة المنتهك وإلا أفضى الأمر إلى الفساد ، وهذا الفرق يتوجه بالنظر إلى أن حد سب الرسول حق لآدمى كما يذكره كثير من الأصحاب وبالنظر إلى أنه حق لله أيضا فإن ما انتهكه من حرمة الله لا ينجبر إلا بإقامة الحد فأشبه الزاني والسارق والشارب إذا تابوا بعد القدرة عليهم (٢٠). اه

ورواية حنبل تفيد عدم التفريق بين المسلم وغيره .

<sup>(</sup>١) راجع الإنصاف للمرداوي ٣٣٢/١٠ .

 <sup>(</sup>۲) الصارم المسلول ص : ۷۶۰ - ۵۶۸ . وقد بحث ابن تيمية في المصدر نفسه هذه المسألة بحثاً نفيسا راجع : ص ۵۶۲ - ۵۶۶ .

# قول الإمام أحمد في حكم من شتم النبي صلى الله عليه وسلم

• **٨٠** - قال عبد الله بن أحمد بن حنبل : سمعت أبى يقول فيمن سب النبى صلى الله عليه وسلم . قال : تضرب عنقه (١) .

ا ۱۸ – وقال إسحاق الكوسج: قلمت: يقتل أحد شتم أحدا قال: إن شتم النبى صلى الله عليه وسلم فنعم ، وأما غير النبى فلا ، قال إسحاق : كما قال(٢) .

## وقال أيضاً .

الله عليه وسلم ؟ قال : يستتاب من شتم النبى صلى الله عليه وسلم ؟ قال : لا ، قلت : ما الشتيمة التي بها القتل ، فلم يقم على شيء ، قال : نرى فى التعريض الحد فكان مذهبه فيما يجب الحد من الشتيمة التعريض .

قال إسحاق : إذا عرض بعيب النبي صلى الله عليه وسلم قام مقام الشتم يقتل إذا لـم يكن ذاك من سهو<sup>(٢)</sup> .

## قال أبو بكر الخلال: أخبرني عصمة بن عصام قال:

معت أبا عبد الله يقول: من أسحاق قال: سمعت أبا عبد الله يقول: من شم النبى صلى الله عليه وسلم أو تنقصه مسلما كان أو كافرا فعليه القتل.

الخبرنى زكريا بن يحيى قال: حدثنا أبو طالب أن أبا عبد الله سئل عن من شتم النبى صلى الله عليه وسلم قال: يقتل فقد نقض العهد الله عن من شتم النبى صلى الله عليه وسلم قال:

<sup>. (</sup>١) مسائل عبد الله ص: ٤٣١.

<sup>(</sup>٢) مسائل الكوسج ١/٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٧١/١٥ – ٧٧٥ .

<sup>(</sup>٤) يشير إلى الخبر الذي رواه – أي أحمل– بسنده عن ابن عمر أن راهبا مر به فقيل له هذا يسب النبي=

الحنبل: سمعت أبا عبد الله يقول كل من نقض العهد وأحدث في الإسلام حدثا مثل هذا رأيت عليه القتل ليس على هذا أعطوا العهد والذمة.

السقر حدثهم قال : سألت عسى أن أبا الصقر حدثهم قال : سألت أبا عبد الله عن رجل من أهل الذمة شتم النبى صلى الله عليه وسلم ماذا عليه ؟ قال : إذا قامت البينة عليه يقتل من شتم النبى صلى الله عليه وسلم مسلما كان أو كافرا .

الذمة شتم النبى صلى الله عليه وسلم فقال : سألت أحمد عن رجل من أهل الذمة شتم النبى صلى الله عليه وسلم (۱)(\*)

#### التعليق :

شيخ الإسلام ابن تيمية ألف كتابا عظيما فى هذه المسألة عرض فيه جميع جوانبها سماه « الصارم المسلول على شاتم الرسول » وقد ذكر شيخ الإسلام انعقاد الإجماع على كفر من سب رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وقد عرف السب الموجب لهذا إذ يقول: « هو الكلام الذي يقصد به الانتقاص والاستخفاف وهو ما يفهم منه السب في عقول الناس على اختلاف اعتقاداتهم كاللعن والتقبيح ونحوه وهو الذي دل عليه قوله تعالى: ﴿ ولا تسبوا الله عدوا بغير علم ﴾ (٢)(٢) . اهـ الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدوا بغير علم ﴾ (٢)(٢) . اهـ

صلى الله عليه وسلم فقال ابن عمر: لو سمعته لقتلته إنا لم نعطهم العهد على أن يسبوا نبينا .
 (١) أحكام أهل الملل للخلال ص ١١٤ - ١١٥ ، والخبر الآنف الذكر في هذا المصدر ص : ١١٥٠ .

وهناك أدلة أخرى انظرها فى نفس المصدر . (\*) انظر : روايات أخرى عن أحمد ذكرها ابن تيمية فى : الصارم المسلول ص : ٤ – ٥ وفى تلك الروايات أدلة استدل بها أحمد على قتل من شتم النبى صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام /١٠٨ ٪

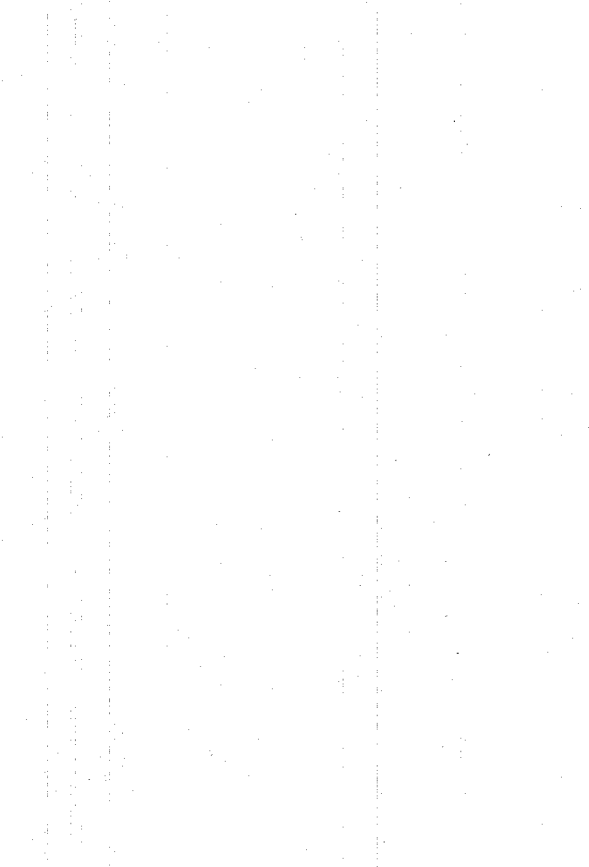
<sup>(</sup>٣) الصارم المسلول ص ٥٥٥.

ولم يخالف أحد في قتل من سب رسول الله صلى الله عليه وسلم .

يقول السبكى: « وهل أن القتل هو لعموم الردة أو لخصوص السبب أو لهما معا ... ولا شك أن الردة موجبة للقتل بالإجماع والنصوص، وخصوص السبب هو موجب السب لحديث « من سب نبيا فاقتلوه » وبترتب الحكم على خصوص الوصف يشعر بأنه هو العلة وقد وجد في الساب المسلم المعنيان جميعا أعنى الردة والسب فيكون اجتمع على قتله علتان كل منهما موجبة للقتل، والقتل: حد لكل منهما وقد تجتمع علتان شرعيتان على معلول واحد ولهذا البحث أثر ظاهر فيما إذا صدر السب من كافر فإنه ينفرد فيه السب عن الارتداد ه (۱). اهـ

<sup>(</sup>۱) روى الطبرانى عن على بن أبي طالب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من سب الأنبياء قتل ومن سب أصحابى جلد » . قال المناوى: فيه عبيد الله العمرى شيخ الطبرانى قال في الميزان: رماه النسائى بالكذب قال في اللسان: ومن مناكيره هذا الخبر وساقه ثم قال: رواته كلهم ثقات إلا العمرى. فيض القدير ١٤٧/٦، وقال ابن القيم بعد أن ساق الخبر: رواه أبو محمد الخلال وأبو القاسم الأرجى ورواه أبو ذر الهروى ولفظه: « من سب نبيا فاقتلوه ومن سب أصحابى فاجلدوه » الأرجى ورواه أبو ذر الهروى ولفظه: « من سب نبيا فاقتلوه ومن سب أصحابى فاجلدوه » أم ذكر إسناده وقال: وفي القلب منه شيء فإن هذا الإسناد قد ركب عليه متون كثيرة ... أحكام أهل الذمة لابن القيم ١٨٠٠/١ .

<sup>(</sup>٢) السيف المسلول ( ق : ١٥ ) وانظر : أحكام أهل الذمة لابن القيم ٢٠٠/٣ ~ ٨٩٠ .



قول الإمام أحمد في السحر ص: ١٠١١.

قول الإمام أحمد في حكم الساحر والساحرة ص: ١٠٤.

قول الإمام أحمد في الكاهن والعراف وحكمهما ص: ١٠٦.

قول الإمام أحمد في الرقي ص: ١٩٧.

قول الإمام أحمد في تعليق التمامم ص : ١٩٨.

قول الإمام أحمد في التبرك ص : ١٧١ .

ماأثر عن الإمام أحمد فى معنى حديث : ﴿ أَقَرُوا الطَّيْرُ عَلَى مَكَنَاتُهَا ﴾ ص : ٩٧٤. ماأثر الإمام أحمد فى الذَّبْح لغير الله وحكم أكل ما ذبح لغيره جل وعـلا ص : ٩٧٩.

قول الإمام أحمد فيمن قال: لعمرى ولعمرك ص: ١٣٥.

ماأثر عن الإمام أحمد في الإسراء والمعراج ص: ٩٤٠.

ماأثر عن الإمام أحمد في ما قبل حول رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لربه ليلة المعراج ، وقول النبي صلى الله عليه وسلم : « رأيت ربى تبارك وتعالى ،

ص: 140.

مأثر عن الإمام أحمد في الإيمان بملك المرت ص: ١٥٢.

ماأثر عن الإمام أحمد في الصلاة على من مات من أهل القبلة ص: ١٥٣. قول الإمام أحمد في الصلاة على القاتل نفسه والغال ص: ١٥٦.

قول الإمام أحمد في النياحة ص : ١٦٠.

قول الإمام أحمد في التعزية ص: ١٦٥.

قول الإمام أحمد في ارتفاع القبر ص: ١٦٨.

قول الإمام أحمد في القراءة عند القبور ص: ١٧٠.

قول الإمام أحمد في المذبح عند القبر ص: ١٧٦.

قول الإمام أحمد في عداب القبر ونعيمه ص: ١٧٧.

قول الإمام أحمد في زيارة القبور ص : ١٨٤.

قول الإمام أحمد فى مستقر الأرواح ما بين الموت إلى يوم القيامة ص: ١٨٨. ماأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بخروج الأعور الدجال وقتل عيسى ابن مريم له

مأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالنفخ في الصور والبعث والحساب والثواب والعقاب

ماأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالحوض ص: ٢٠١. ماأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالميزان ص: ٢٠٣. ماأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالصراط ص: ٢٠٨.

ماأثر عن الإمام أحمد في الشفاعة ص : ٢١١.

ماثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بخروج الموحدين من النار ص: ٢١٤. قول الإمام أحمد في رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة ص: ٢١٥.

مأثر عن الإمام أحمد في الجنة والنار ص: ٧٢٥. مأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بذبح الموت بين الجنةوالنار

ص: ۲۲۸

## قول الإمام أحمد في السحر

## قال إسحاق الكوسج:

٥٨٨ -- قلت : السحرحق؟ قال : بلى، أليس قد سحر النبى صلى الله
 عليه وسلم قال إسحاق : كما قال (١). اهــ

الكاهن شر أو الساحر ؟ قال : كل شر(٢) عال : سئل أحمد وأنا أسمع:

وفى رواية جعفر بن محمد قال : الكاهن يدعى الغيب والساحر يعقد<sup>(1)</sup>

#### التعليق:

يقول ابن قدامة: ( السحر ) عقد ورقى وكلام يتكلم به أو يكتبه أو يعمل شيئا يؤثر فى بدن المسحور أو قلبه أو عقله من غير مباشرة له وله حقيقة فمنه ما يقتل وما يمرض وما يأخذ الرجل عن امرأته فيمنعه وطأها ومنه ما يفرق بين المرء وزوجه وما يبغض أحدهما إلى الآخر أو يحبب اثنين وهذا قول الشافعي ("). اهـ

<sup>(</sup>١) مسائل الكوسج ٧٨/١ .

<sup>(</sup>۲) هو : إبراهيم بن هاشم بن الحسين ، أبو إسحاق البيع ، المعروف بالبغوى سمع أحمد بن حنبل وعنه أحمد بن سلمان النجاد وعبد الباق بن قانع وأبو بكر الشافعي وغيرهم ، قال الدار قطني : ثقة ، أحمد بن سلمان النجاد وعبد الباق بن قانع وأبو بكر الشافعي وغيرهم ، قال الدار قطني : ثقة ، توفى سنة سبع وتسعين ومتين تُ بغداد ٢٢/٦ ، ط / الحنابلة ١٩٨١ ، المنهج الأحمد ١٩٠١ .

<sup>(</sup>٣) أحكام أهل اللل للخلال ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٤) انظر : الرواية بأكملها فى المصدر السابق .

<sup>(</sup>٥) المغنى ١٥٠/٨ .

ثم تطرق إلى النزاع في حقيقة السحر ثم قال:

إذا ثبت هذا فإن تعلم السحر وتعليمه حرام لا نعلم فيه خلافا بين أهل العلم قال أصحابنا: ويكفر الساحر بتعلمه وفعله سواء اعتقد تحريمه أو إباحته (۱)

والسحر حق ، قال تعالى : ﴿ قُلُ أَعُوذُ بُرِبُ الْفُلْقُ مِنْ شُرَ مَا خَلَقَ وَمِنْ اللَّهِ عَالَمُ وَمِنْ شُر مَا خَلْقَ وَمِنْ شُر عَاسَقَ إِذَا وَقِبُ وَمِنْ شُر النَّفَاتُاتُ فَى الْعَقَد ﴾ (`` .

يقول ابن قدامة : ولولا أن السحر له حقيقة لما أمر الله تعالى بالاستعادة منه وقال الله تعالى : ﴿ يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت ﴾ إلى قوله : ﴿ فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وروجه ﴾ (أ). ثم ذكر حديث عائشة (2).

وحديث عائشة رضى الله عنها فيه دلالة قوية على حقيقة السحر. فقد روى مسلم أن عن عائشة قالت: سحر رسول صلى الله عليه وسلم يهودى من يهود بنى زريق يقال له: لبيد بن الأعصم قالت: حتى كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخيل إليه أنه يفعل الشيء وما يفعله حتى إذا كان ذات يوم أو ذات ليلة دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم دعا ثم دعا ثم قال: هيا عائشة أشعرت أن الله أفتانى فيما استفتيته فيه ؟ جاءنى رجلان فقعد أحدهما عند رأسى والآخر عند رجلى فقال الذى عند رأسى للذى عند رجلى والذى عند رجلى للذى عند رأسى ما وجع الرجل ؟ قال : مطبوب. قال : من طبه ؟ قال : لبيد بن الأعصم. قال : في أي شيء قال : في مشط ومشاطة . قال : وجب طلعة ذكر .

 <sup>(</sup>۱) نفس المصدر ۱۵۱/۸.
 (۲) سورة الفلق /۱ – ٤.

<sup>(</sup>۳) سورة البقرة / ۱۰۲ . (٤) المغنى ١٥١/٨ .

<sup>(</sup>٤) المعنى ١٥١/٨ .(٥) فى الصحيح ١٧٢٠/٤

وأنكر المعتزلة وغيرهم أن يكون للسحر حقيقة وذكروا أنه ضرب من التخييل، يقول المازرى : مذهب أهل السنة وجمهور علماء الأمة على إثبات السحر وأن له حقيقة كحقيقة غيره من الأشياء الثابتة خلافا لمن أنكر ذلك ، ونفى حقيقته وأضاف ما يقع منه إلى خيالات باطلة لا حقائق لها وقد ذكره الله تعالى فى كتابه وذكر أنه مما يتعلم وذكر مافيه إشارة إلى أنه مما يكفر به وأنه يفرق بين المرء وزوجه وهذا كله لا يمكن فيما لا حقيقة له، وهذا الحديث أيضا مصرح بإثباته وأنه أشياء دفنت وأخرجت وهذا كله يبطل ما قالوه (١). اهـ

والأحاديث فى ذم السحر والتحذير من تعاطيه وأنه من الموبقات كثيرة وبالله التوفيق..

<sup>(</sup>١) مسلم بشرح النووى ١٧٤/١٤ – ١٧٦ . وانظر : شرح العقيدة الطحاوية ص : ٥٦٩ – ٥٧٢ .

# قول الإمام أحمد في حكم الساحر والساحرة

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل

**٩٩١ – سمعت أب**ى يقول : إذا عـرف بذلك فأقر يقتل ، يعنى الساحر<sup>(۱)</sup>

## « وفي قتل الساحر والساحرة إن كانوا مسلمين نقل عنه :

على : قلت الأحمد الساحر والساحرة قال : قلت الأحمد الساحر والساحرة قال : يقتلان . قال إسجاق - أى ابن راهويه - كما قال . قال سفيان : إذا تبين سحرهما بإقرار له علم ذلك (٢) .

عن الزنديق والساحر فرأى قتلهما .

٩٤ - أبو الصقر الوراق<sup>(٣)</sup>قال: سألت أبا عبد الله ما الحكم في الساحر وما السحر ؟ قال : الحكم في الساحر إذا عرف السحر القتل.

ما يصنع به؟ قال: يقتل. قلت: الساحر إذا أحد ما يصنع به؟ قال: الشأن في هذا أن يعلم أنه ساحر؟ قبال: الشأن في هذا أن يعلم أنه ساحر وكان علم هذا عنده شديد.

<sup>(</sup>١) مسائل عبد الله ص ٤٣٧ وأخرجها الخلال في أحكام أهل الملل ص ٢٠٧.

 <sup>(</sup>۲) مسائل الكوسج ۷۸/۱ وأخرجها الخلال فى أحكام أهل الملل ص ۲۰۷ .
 (۳) هو : يحيى بن يزداد الوراق . ذكره أبو بكر الخلال فقال : عنده جزء مسائل حسان . وقال ابن

<sup>)</sup> هو . يحيي بن يرداد الوراق . دروه ابو بحر السول هذا. حجر : مقبول ظ / الجنابلة ٤٠٩/١ ، تقريب ٣٦٠/٢ .

997 – أبو بكر المروذى : أنه سأل أبا عبد الله عن الساحر والساحرة أيقتلان ؟ قال نعم إذا بان ذلك أنهم مسلمون قتلا . قيل : فإن كانون يهودا ؟ قال : الكفر أعظم وكأنه وقف في قتل اليهود .

م ابن هالىء قال : سألت أبا عبد الله عن الساحر والساحرة يقتلان فذكر مثله وقال : الكفر أشد ووقف فى قتله .

مهم - أبو طالب: أنه سأل أبا عبد الله عن الساحر والساحرة يقتلان ؟ قال: نعم إذا صح ذلك وعلم منه. قلت: فإذا كان ساحرا من أهل الكتاب من غير المسلمين. قال: ما فيه من الكفر أعظم قد سحر النبي صلى الله عليه وسلم رجل من اليهود فلم يقتله.

الله عبد الملك الميمولى: أن أبا عبد الله قال: حفصة قتلت ساحرة فبلغ ذلك عثمان فكرهه لأنه كان دونه فقال نافع عن ابن عمر أنه قال: ذهب إلى عثمان فقال: إنها أقرت (١). قال أبو عبد الله: فثلاثة من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم فى قتل الساحر. اهـ

وهم : عمر وحفصة وجندب بن كعب بن عبد الله .

٩ • ٦ - أبو بكر الأثرم قال : سمعت أبا عبد الله يسأل: تحفظ عن ابن
 عمر رضى الله عنهما في المرتدة تقتل؟ قال : رأى ابن عمر قتل الساحر .

<sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق في المصنف ١٨٠/١٠ والبيهقي في السنن الكبرى ١٣٦/٨ .

<sup>(</sup>٢) الروايات المتقدمة في أحكام أهل الملل للخلال ص ٢٠٦ – ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) وهو المبحث التالى .

## قول الإمام أحمد في الكاهن والعراف وحكمهما

قال أبو بكر الخلال :

۳۰۲ - أخبرنى منصور بن الوليد أن جعفر بن محمد حدثهم قال: سمعت أبا عبد الله سئل عن الساحر والكاهن شيء واحد ؟ قال: لا . الكاهن يدعى العيب والساحر يعقد ويفعل كذا(١) .

٣٠٣ – ونقل عنه حنبل بن إسحاق أنه سئل عن الكاهن فقال : هو نحو العراف والساحر أحبث لأن السحر شعبة من الكفر .

وقد تقدم عند الكلام عن السحرة ذكر الروايات عن الإمام أحمد فى حكمهم وأوردت مجموعة من الروايات عنه تفيد قتل الساحر والساحرة إذا أقرا وكانا مسلمين لكن هل القتل يكون على الفور بمجرد المعرفة والإقرار أم أنهم يستتابون كما هو الحال فى غيرهم أم أنه يكتفى بحبسهم حتى يتوبوا ؟

١٠٤ - وفي ما نقله أبو بكر المروذى دلالة على أنهم يستتابون . فقد سأل أبا عبد الله عن الزنادقة فقال : هل يستتاب هؤلاء ؟ قال أحمد : أنا أرى أستنيب الزنادقة وغيرهم (٢) .

والكاهن والعراف ثم قبل له: فإن كان رجلا يتقلد الإسلام وهو يعمل هذا . والكاهن والعراف ثم قبل له: فإن كان رجلا يتقلد الإسلام وهو يعمل هذا . قال : أرى أن يستتاب من هذه الأفاعيل كلها فإنه عندى في معنى المرتد فإن تاب وراجع . قلت له : يقتل ؟ قال : إذا كان يصلى لعله يتوب ويرجع .

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل للخلال ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>۲) الرواية تقدم ذكرها ج: ۲۹/۲.

٩٠٦ – وفى رواية أخرى لحنبل قال: الساحر والكاهن حكمهما القتل لأنهما يلبسان أمرهم أو الحبس حتى يتوبا وحديث عمر رضى الله عنه ( اقتلوا كل ساحر وكاهن (١) وليس هو من أمر الإسلام (١)(١) .

#### التعليق .

قال أبو السعادات: الكاهن الذى يتعاطى الخبر عن الكائنات فى مستقبل الزمان ويدعي معرفة الأسرار. وقد كان فى العرب كهنة كشق وسطيح وغيرهما. فمنهم من كان يزعم أن له تابعا من الجن ورئيا يلقى إليه الأخبار ومنهم من كان يزعم أنه يعرف الأمور بمقدمات أسباب يستدل بها على مواقعها من كلام من يسأله أو فعله أو حاله وهذا يخصونه باسم العراف ، كالذى يدعى معرفة الشيء المسروق ومكان الضالة ونحوها (٤) اهـ

قلت: فكل من ادعى أمرا من أمور الغيب فهو يندرج ضمن هذه المسميات. لذا قال ابن تيمية: العراف اسم للكاهن والمنجم والرمال ونحوهم، ممن يتكلمون في معرفة الأمور بهذه الطرق(٥). اهـ

وهذا ما تفيده الروايات عن أحمد .

وقد جاءت الأحاديث متضمنة الوعيد الشديد لهؤلاء ولمن أخـذ عنهم وفى بعض هذه الأحاديث التصريح بكفرهم .

من ذلك ما رواه البزار عن عمران بن حصين مرفوعا « ليس منا من تطير أو تطير له أو تكهن أو تكهن له أو سحر أو سحر له . ومن أتى كاهنا فصدقه

 <sup>(</sup>۱) روى عبد الرزاق في المصنف ۱۷۹/۱۰ والبيهقي في السنن الكبرى ۱۳٦/۸ أن عمر كتب إلى عامله جزء بن معاوية: أن اقتلوا كل ساحر وساحرة .

<sup>(</sup>٢) يقصد السحر والكهانة .

<sup>(</sup>٣) انظر هذه الروايات في أحكام أهل الملل ص ٢٠٨ -- ٢٠٩.

<sup>. (</sup>٤) النهاية : ٢١٤/٤ ..

<sup>(</sup>٥) انظر: تيسير العزيز الحميد ص: ٤١١.

بما يقول : فقد كفر بما أنزل على محمد »(١) وإسناده جيد كما قال ابن حجر(١) . وقال الهيئمى : رواه البزار ورجاله رجال الصحيح خلا إسحاق بن ربيع وهو ثقة(١) .

وكذا مارواه أحمد<sup>(۱)</sup> وابن ماجة<sup>(۱)</sup> وأبو داود<sup>(۱)</sup> عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من أتى عرافا أو كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم... الحديث . وهذا لفظ أحمد وابن ماجة .

وروى مسلم (٧) عن بعض أزواج النبى صلى الله عليه وسلم عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: ( من أتى عرافا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة ».

ولمسلم (^ أيضا عن معاوية بن الحكم السلمى قال: قلت يارسول الله أمورا كنا نصنعها في الجاهلية كنا ناتى الكهان. قال: (فلا تأتوا الكهان ».

مما تقدم يتضح أن إتيان الكهان والسحرة والمشعبدين ومن هو على شاكلتهم فيه مخالفة لما أمر الله تعالى به من التوكل والاعتباد عليه وحده وتفويض الأمور إليه جل وعلا . والذي يجب على المسلم أن يعيه ويؤمن به هو أن ما أصابه لم يكن ليخطأه وما أخطأه لم يكن ليصيبه . فمن آمن بذلك وأيقن به اطمأنت نفسه ، وترك الالتفات إلى ما سوى الله؟ وحقق التوكل عليه. يقول الله تعالى : ﴿ وإن يمسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو وإن يمسسك بخير فهو على كل

<sup>(</sup>١) كشف الأستار ٩٩٩/٣.

<sup>(</sup>۲) فتح الباری ۲۱۳/۱۰ .

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ١١٧/٥.

<sup>(</sup>٤) في المسند ٢/٥٧٩ .

 <sup>(</sup>٥) في السنن ٢٠٩/١ .
 (٦) في السنن ٢٢٥/٤ .

<sup>(</sup>٧) في الصحيح ١٧٥١/٤.

<sup>(</sup>٨) في الصحيح ٤/٨٤٨ = ١٧٤٩ .

شىء قدىر ﴾<sup>(١)</sup> .

وعن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (قد جف القلم بما هو كائن فلو أن الخلق كلهم جميعا أرادوك بشىء لم يقضه الله لك لم يقدروا عليه وإن أرادوا أن يضروك بشىء لم يقضه الله عليك لم يقدروا عليهه(٢).

يقول شارح الطحاوية: والواجب على ولى الأمر وكل قادر أن يسعى في إزالة هؤلاء المنجمين والكهان والعرافين ... وهؤلاء الذين يفعلون هذه الأفعال الخارجة عن الكتاب والسنة أنواع: نوع منهم أهل تلبيس وكذب وحداع، الذين يظهر أحدهم طاعة الجن له، أو يدعى الحال من أهل المحال، من المشايخ النصابين (٢).

وبعد أن أوضحت بعض ما يتعلق بالسحر والكهانة وتبين الوعيد الشديد لمن تعاطاهما ولمن سار في فلك السحرة والكهان . بقى أن أذكر حكم الشرع في الساحر والكاهن .

أما الساحر: فمعظم الروايات عن أحمد تفيد بأن حكمه: القتل إذا كان مسلما<sup>(٤)</sup> وعرف ذلك وتحقق منه وأقر بما نسب إليه. والمشهور عنه بالنظر إلى مجمل الروايات عنه في المرتدين والزنادقة وغيرهم استتابته ثلاثا، والله أعلم.

يقول ابن قدامة : وحد السحر القتل روى ذلك عن عمر وعثمان بن عفان وابن عمر وحفصة وجندب بن عبد الله وجندب بن كعب وقيس بن سعد وعمر ابن عبد العزيز وهو قول أبى حنيفة ومالك و لم ير الشافعي عليه القتل بمجرد السحر وهو قول ابن المنذر ورواية عن أحمد (٥) . ووجه ذلك أن عائشة رضى الله عنها باعت مدبرة سحرتها ولو وجب قتلها لما حل بيعها . ولأن النبي صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام /١٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٢٩٣/١ ، والترمذي ٦٦٧/٤ من حديث ابن عباس . قال الترمذي : حسن صحيح .

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٥٦٨ – ٥٦٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر الخلاف في الساحر الغير مسلم في المغنى لابن قدامة ١٥٥/٨.

<sup>(</sup>٥) يقصد رواية حنبل الأخيرة . انظرها ج: ١٠٧/٢ .

وسلم قال : 0 لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث : كفر بعد إيمان أو زنا بعد إحصان ، أو قتل نفس بغير حق  $0^{(1)}$  و لم يصدر منه أحد الثلاثة فوجب أن لا يحل دمه .

ثم ذكر الأخبارُ الدالة على الرأى الأول.

ثم قال : وهل يستتاب الساحر فيه روايتان :

إحداهما: لا يستتاب وهو ظاهر ما نقل عن الصحابة فإنه لم ينقل عن أحد منهم أنه استتاب ساحرا. وفى الحديث الذى رواه هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة أن الساحرة سألت أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم وهم متوافرون هل لها من توبة . فما أفتاها أحد ، ولأن السحر معنى فى قلبه لا يزول بالتوبة فيشبه من لم يتب .

والرواية الثانية: يستتاب فإن تاب قبلت توبته لأنه ليس بأعظم من الشرك، والمشرك يستتاب ومعرفته السحر لا تمنع قبول توبته فإن الله تعالى قبل توبة سحرة فرعون وجعلهم من أوليائه فى ساعة ، ولأن الساحر لو كان كافرا فأسلم صح إسلامه وتوبته فإذا صحت التوبة منهما صحت من أحدهما كالكفر ولأن الكفر والقتل إنما هو بعمله بالسحر لا بعلمه بدليل الساحر إذا أسلم والعمل به يمكن التوبة منه وكذلك اعتقاد ما يكفر باعتقاده يمكن التوبة منه كالشرك وهاتان الروايتان فى ثبوت حكم التوبة فى الدنيا من سقوط القتل ونحوه فأما فيما بينه وبين الله تعالى وسقوط عقوبة الدار الآخرة عنه فيصح فإن الله تعالى لم يسد باب التوبة عن أحد من خلقه ومن تاب إلى الله قبل توبته لا نعلم فى هذا خلافا (٢).

يقول شارح الطحاوية: وجمهور العلماء يوجبون قتل الساحر كما هو مذهب أبى حنيفة ومالك وأحمد فى المنصوص عنه. وهذا هو المأثور عن الصحابة كعمر وابنه وعثمان وغيرهم، ثم اختلف هؤلاء هل يستتاب أم لا ؟ وهل يكفر

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ج: ٢٠/٢.

<sup>(</sup>۲) المعنى ۱۵۲/۸ – ۲۵۶ .

بالسحر أم يقتل لسعيه في الأرض بالفساد ؟ وقال طائفة : إن قتل بالسحر يقتل وإلا عوقب بدون القتل، إذا لم يكن في قوله وعمله كفر وهذا هو المنقول عن الشافعي وهو قول في مذهب أحمد (١). اهـ

هذا بالنسبة للساحر أما الكاهن ومن فى حكمه فقد قال ابن قدامة – بعد أن ذكر الروايات التى أوردتها آنفا عن حنبل بن إسحاق – : ﴿ وهذا يدل أن كل واحد منهما فيه روايتان . إحداهما : أنه يقتل إذا لم يتب . والثانية : لا يقتل لأن حكمه أخف من حكم الساحر وقد اختلف فيه . فهذا بدرء القتل عنه أولى ( ) . اهـ

ويقول شارح الطحاوية - في معرض كلامه عن الكهان ومن في حكمهم -: فهؤلاء يستحقون العقوبة البليغة التي تردعهم وأمثالهم عن الكذب والتلبيس . وقد يكون في هؤلاء من يستحق القتل ، كمن يدعى النبوة بمثل هذه الخزعبلات أو يطلب تغيير شيء من الشريعة ونحو ذلك (٢). اهـ

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٥٦٩ . وانظر كتاب تيسير العزيز الحميد ، باب ماجاء في السحر ص: ٣٨٧ - ٣٩٤ .

<sup>(</sup>٢) المغنى ٨/٥٥١.

 <sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٦٩٥. وانظر كتاب تيسير العزيز الحميد باب ماجاء في الكهان ص:
 ٤١٥ - ٤٠٥.

## قول الإمام أحمد في الرقى

۲۰۷ – قال إسحاق الكوسج: قلت: ما يكره من الرقى وما يرخص منها ؟ قال<sup>(۱)</sup>: التعليق كله يكره والرقى ما كان من القرآن فلا بأس
 به. قال إسحاق<sup>(۱)</sup>: كما قال<sup>(۱)</sup>.

٦٠٨ - قلت : يكره التفل في الرقية ؟ قال : أليس قال : إذا رق نفخ ولم يتفل قال إسحاق : كما قال (\*)

قال القاضي أبو يعلى بن الفراء :

الرجل يزعم أنه يعالج المجنون من الصرع بالرق والعزائم ، ويزعم أنه يخاطب الجن ويكلمهم ، ومنهم من يخدمه ويحدثه .

( قال ) : ما أُحب لأحد أن يفعله وتركه أحب إلى<sup>(١)</sup> .

• ١٦٠ - قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: رأيت أبى يكتب التعاويذ للذي يفزئع(٢) للحمى لأهله وقراباته، ويكتب للمرأة إذا عسر عليها الولادة في

(٦) الأحكام السلطانية ص: ٣٠٨.

 <sup>(</sup>۱) أى أحمد بن حنبل.
 (۲) ابن راهویه.

<sup>(</sup>٣) مسائل الكوسج ١٦٩/٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ۲۱۰/۲٪

 <sup>(</sup>٥) ذكره ابن أبي يعلى فيمن نقل عن الإمام أحمد , وأورد له بعض المسائل .
 انظر : طبقات الحنابلة ١/٥٥٦ والمنهج الأحمد ٤٤١/١ .

<sup>(</sup>٧) جاء في المطبوع: ﴿ يَقْرَعُ ﴾ ولعل ما أثبته هو الصواب وهو من الفزع أي الخوف .

النهاية ( ٤٤٤/٣ ) .

جام (۱) أو شيء لطيف ويكتب حديث ابن عباس إلا أنه كان يفعل ذلك عند وقوع البلاء ، و لم أره يفعل هذا قبل وقوع البلاء ، ورأيته يعوذ في الماء ويشربه المريض ،ويصب على رأسه منه . قال عبد الله بن أحمد : قرأت على أبي : يعلى ابن عبيد قال :حدثنا سفيان ، عن محمد بن أبي ليلي ، عن الحكم ، عن سعيد ابن جبير عن ابن عباس قال : إذا عسر على المرأة ولادتها فلتكتب : بسم الله الذي لا إله إلا الله الحليم الكريم سبحان الله رب العرش العظيم الحمد لله رب العالمين . ﴿ كأنهم يوم يرون ما يوعدون لم يلبثوا إلا ساعة من نهار بلاغ فهل يهلك إلا القوم الفاسقون ﴾ قال أبي : وزاد فيه وكيع : وينضح ما دون سرتها (۱)(۱)

## ونحو هذا نقل عنه :

٦١١ - أبو داود قال : قلت لأحمد : الرقية من العين قال : لا بأس بها .

۳۱۲ – سمعت أحمد سئل عن الرجل يكتب القرآن في شيء ثم يغسله
 ويشربه قال : أرجو أن لا يكون به بأس .

۳۱۳ - سمعت أحمد تيل له : يكتبه في شيء ثم يغسله فيغتسل به ؟
 قال : لم أسمع فيه بشيء (٤) .

٣٩٤ - ابنه صالح قال : كنت ربما اعتللت فيأخذ أبي قدحا فيه ماء

<sup>(</sup>١) إناء من فضة ( لسان العرب ٢٧٩/١٤ ).

<sup>(</sup>٢) مسائل عبد الله ص ٤.٤٧ .

<sup>(</sup>٣) ورواه ابن السنى فى عمل اليوم والليلة ص ٢٣١ من طريق آخر عن سفيان به – مرفوعا . وفى الطريق إلى سفيان: عبد الله بن معمد بن المغيرة قال العقيلى : يروى عن الثورى عن مسعر وكان يخالف فى بعض حديثه وبحدث بما لا أصل له وقال ابن عدى : وسائر أحاديثه مما لا يتابع عليه ومع ضعفه يكتب حديثه .

وقال ابن يونس : منكر الحديث وقال أبو حاتم : ليس بقوى .

وق الإسناد أيضاً : محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي ، قال عنه ابن حجر: صدوق سبيء الحفظ جدا .

<sup>(</sup>٤) مسائل أبي داود ص ٣٦٠ .

فيقرأ فيه ثم يقول: الشرب منه واغسل وجهك ويديك (١)

التعليق .

الرقية : العوذة التي يرقى بها صاحب الآفة كالحمى والصرع وغير ذلك من الآفات (٢٠) .

وقد جاء فى بعض الأحاديث إباحة الرقية وفى بعضها منعها .

فمن الأول: ما رواه مسلم (٢) وأبو داود (٤) عن عوف بن مالك قال: كنا نرقى فى الجاهلية فقلنا يارسول الله كيف ترى فى ذلك فقال : ﴿ اعرضوا على رقاكم لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك ﴾ .

ومن الثانى : ما رواه أحمد (°) وأبو داود (۱) وابن ماجة (۷) عن عبد الله بن مسعود قال : « إن الرقى والتمامم والتولة شرك » .

ولا تعارض ولله الحمد فإنما رخص الرسول صلى الله عليه وسلم فى الرقى التى لا ضرر فيها من جهة الشرع ، كأن تكون بآيات قرآنية أو بأسماء الله تعالى وصفاته وإذا كانت بغير ذلك فهى ممنوعة .

قال ابن حجر: وقد أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط: أن تكون بكلام الله تعالى أو بأسمائه وصفاته وباللسان العربى أو بما يعرف معناه من غيره، وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بتقدير الله تعالى (^) انتهى

<sup>(</sup>١) مناقب أحمد لابن الجوزي ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) النهاية ٢/٤/٢ .

 <sup>(</sup>٣) في الصحيح ١٧٢٧/٤
 (٤) في السنن ٤/٤/٢.

<sup>(</sup>۵) ق المستد ۱۱/۱،۳۸۱ .

 <sup>(</sup>٦) في السنن ٢١٢/٤.
 (٧) في السنن ٢١٦٧/٢.

ر) (۸) فتح الباری ۱۹۰/۱۰

كلام ابن حجر . وأما من استحق الثناء فلتركه الاسترقاء – أى الطلب من غيره أن يرقيه – فاستحقاقه للثناء ليس لتركه ماهو جائز من الرق وإنما لعدم التفاته إلى غير الله اعتمادا وتوكلا على الله وهذا التوكل والاعتماد على الله هو ما أورثه دخول الجنة بغير حساب ، كما فى قوله صلى الله عليه وسلم فى الحديث الذى فيه : عرضت على الأمم ... ثم قيل لى انظر إلى هذا الجانب الآخر فإذا سواد عظيم فقيل : هذه أمتك ومعهم سبعون ألفا يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب ... فقال : « هم الذين لا يكتوون ولا يسترقون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون »(١) .

والإمام أحمد كا تقدم عنه وافق السلف فى جواز الرقية بالشروط المذكورة. أما إذا كانت الرقية بخزعبلات أو كلمات يزعم أنه يخاطب بها الجن كا هو الحاصل فى كثير من الأحيان فهذه محرمة قطعا وقد تكون شركا بل هى شرك كا فى قوله صلى الله عليه وسلم: « إن الرقى والتمامم والتولة شرك ».

فائدة : جاء فى رواية ألى داود قلت لأحمد: الرقية من العين ؟ قال : لابأس بها . اهـ .

يقول ابن حجر : والعين : نظر باستحسان مشوب بحسد يحصل للمنظور منه ضرر (<sup>۲)</sup> اهـ

وروى البخارى (٢) ومسلم من حديث أبي هريرة يرفعه ( العين حق ) .

وعند مسلم<sup>(٥)</sup> من حديث ابن عباس يرفعه : « العين حق ولو كان شيء سابق القدر سبقته العين وإذا استغسلتم فاغسلوا » .

<sup>(</sup>١) آخرجه البخاري ١٥٥/١٠ ومسلم ١٩٩/١ وأحمد ٢٧١/١ من حديث ابن عباس .

<sup>(</sup>۲) قتح الباری ۱۰/۲۰۰ .

<sup>(</sup>۲) في الصحيح ۲۰۲/۱۰ .

<sup>. (</sup>٤) في الصحيح ١٧١٩/٤ .

<sup>(</sup>٥) ف الصحيح ١٧١٩/٤.

قال النووى: ومعناه أن الأشياء كلها بقدر الله تعالى ولا تقع إلا على حسب ما قدرها الله تعالى وسبق بها علمه فلا يقع ضرر العين ولا غيره من الخير والشر إلا بقدر الله تعالى وفيه صحة أمر العين وأنها قوية الضرر (١٠). اهـ

وللبخارى('' ومسلم<sup>('')</sup> عن عائشة أنها قالت : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمرنى أن أسترقى من العين .

وروى مالك<sup>(1)</sup> أن عامر بن ربيعة رأى سهل بن حنيف يغتسل، فقال: والله ما رأيت كاليوم ولا جلد مخبأة عذراء . قال : فلبط سهل فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم عامرا ، فتغيظ عليه وقال : علام يقتل أحدكم أخاه ؟ ألا بركت ، اغتسل له ، فغسل له عامر وجهه ويديه ومرفقيه وركبتيه وأطراف رجليه وداخله : إزاره في قدح ، ثم صب عليه ، فراح مع الناس .

وفى رواية أخرى للحديث: « أن العين حق ، توضأ له ، فتوضأ له .

وفى البخارى (٥) ومسلم (١) عن أم سلمة أن النبى صلى الله عليه وسلم رأى فى بيتها جارية فى وجهها سفعة فقال: « استرقوا لها فإن بها النظرة » .

قال المازرى: أخذ جماهير العلماء بظاهر هذه الأحاديث وقالوا: العين حق وأنكره طوائف من المبتدعة، والدليل على فساد قولهم أن كل معنى ليس مخالفا في نفسه ولا يؤدى إلى قلب حقيقة ولا إفساد دليل فإنه من مجوزات العقول إذا أخبر الشرع بوقوعه وجب اعتقاده ولا يجوز تكذيبه وهل من فرق بين تكذيبهم بهذا وتكذيبهم مما يخبر به من أمور الآخرة (٢) اهد

<sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووى ١٧٤/١٤ .

<sup>(</sup>۲) في الصحيح ۱۹۹/۱۰. (۳) في الصحيح ۱۷۲۰/۱.

<sup>(1)</sup> في الموطأ ( بشرح الزرقاني ٢١٩/٤) -

<sup>(</sup>٥) ق الصحيح ١٩٩/١٠

<sup>(</sup>١) ق الصحيح ١٧٢٥/٤.

<sup>(</sup>۷) منظم بشرح النووي ۱۷۱/۱٤ .

ويقول ابن حجر: وقد أشكل ذلك على بعض الناس فقال: كيف تعمل العين من بعد حتى يحصل الضرر للمعيون (۱) اهد. ونقل أقوالا كثيرة في كيفية تأثير العين، وكذا فعل ابن القيم في كتابيه زاد المعاد (۲) والطب النبوي (۱) وما ذكرا لا يعدو كونه اجتهادا لكون هذا الأمر من الأمور الغيبية التي يقف العقل عندها ولا يستطيع مجاوزتها ومعرفة كيفيتها. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۲۰۰/۱۰ .

<sup>(</sup>۲) انظره ۲/۱۱۷.

<sup>(</sup>۲) انظره ص : ۲۳۲ – ۲۳۴ .

## قولُ الإمام أحمد في تعليق التمائم

310 - قال إسحاق الكوسج:

قلت: ما يكره من المعاليق؟ قال: كل شيء يعلق فهو مكروه قال: من يعلق تميمة وكل إليها. قال إسحاق: كما قال. إلا أن يفعله بعد نزول البلاء فهو حينئذ مباح له. قالت عائشة ذلك(١) اهـ

٦١٦ – قال أبو داود: رأيت على ابن لأحمد وهو صغير تميمة في رقبته من أديم (٢).

التعليق .

يقول ابن الآثير: التمامم جمع تميمة وهي خرزات كانت العرب تعلقها على أولادهم يتقون بها العين في زعمهم فأبطلها الإسلام. كانوا يعتقدون أنها تمام الدواء والشفاء ("). اهـ

وقبل ذكر الخلاف في تعليق التمائم وما يصح منها وما لا يصح سأورد بعض الأحاديث المتعلقة بالتمائم وتعليقها ، فمن تلك الأحاديث :

ماروى عن عبد الله بن مسعود قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « إن الرق والتمامم والتولة (٤٠٠ شرك » (٤٠٠ .

<sup>(</sup>١) مسائل الكوسج ٢١٧/٢.

<sup>(</sup>٢) مسائل أبي داود ص: ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٣) النهاية ١٩٧/١ – ١٩٨.

 <sup>(3)</sup> قال ابن الأثير: التولة: ما يحبب المرأة إلى زوجها من السحر وغيره جعله من الشرك لاعتقادهم
أن ذلك يؤثر ويفعل خلاف ما قدره الله تعالى .

النهاية ٢٠٠/١ .

<sup>(</sup>٥) الحديث تقدم تخريجه ج : ١١٤/٢ .

وروى أحمد (') عن عقبة بن عامر قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ٥ من تعلق تميمة فلا أتم الله له ومن تعلق ودعة ('' فلا ودع الله له » .

وروى أحمد<sup>(۲)</sup> عن عبد الله بن عكيم عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : « من تعلق شيئا وكل إليه » .

وروى أحمد<sup>(1)</sup> عن عقبة بن عامر الجهنى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أقبل إليه رهط فبايع تسعة وأمسك عن واحد فقالوا: يارسول الله بايعت تسعة وتركت هذا قال: ﴿ إِنْ عَلَيْهُ تَمْيِمَةً ﴾ فأدخل يده فقطعها فبايعه وقال: ﴿ مَنْ عَلَقَ تَمْيِمَةً فَقَدْ أَشْرِكُ ﴾ .

قال ابن الأثير: وإنما جعلها شركا لأنهم أرادوا بها دفع المقادير المكتوبة عليهم، فطلبوا دفع الأذى من غير الله الذى هو دافعه (<sup>(د)</sup>اهـ

قلت : ولا خلاف في تحريم التمامم المستندة إلى ما عدا القرآن الكريم وأسماء الله وصفاته ، وأنها شرك كما جاء في الحديث .

والخلاف وقع فى تلك التمامم التى من القرآن وأسماء الله وصفاته ، وقد لخصه الشيخ سليمان بن عبد الله – ( ت ١٢٣٣ هـ ) – إذ يقول :

اعلم أن العلماء من الصحابة والتابعين فمن بعدهم اختلفوا في جواز تعليق التمام التي من القرآن وأسماء الله وصفاته ، فقالت طائفة : يجوز ذلك وهو قول

<sup>(</sup>١) في المستند ٤/٤ه١.

 <sup>(</sup>۲) قال ابن الأثير: الودع: جمع ودعة وهو شيء أبيض يجلب من البحر يعلق في حلوق الصبيان وغيرهم
 وإنما نهى عنها لأنهم كانوا يعلقونها مخافة العين وقوله: لا ودع الله له: أي لا جعله في دعة وسكون
 وقيل: هو لفظ مبنى من الودعة أي لا خفف الله عنه ما يخافه.

النهاية ٥/١٦٨ .

<sup>(</sup>٣) في المستد ٢١١/٤.

<sup>(</sup>٤) ق المسند ١٥٦/٤.

<sup>(</sup>٥) النهاية ١٩٨/١.

عبد الله بن عمرو بن العاص وغيره وهو ظاهر ما روى عن عائشة وبه قال أبو جعفر الباقر وأحمد فى رواية . وحملوا الحديث على التمامم الشركية ، أما التى فيها القرآن وأسماء الله وصفاته فكالرقية بذلك . قلت : وهو ظاهر احتيار ابن القم .

وقالت طائفة: لا يجوز ذلك وبه قال ابن مسعود وابن عباس وهو ظاهر قول حذيفة وعقبة بن عامر وابن عكيم رضى الله عنهم وبه قال جماعة من التابعين منهم أصحاب ابن مسعود وأحمد في رواية اختارها كثير من أصحابه وجزم بها المتأخرون واحتجوا بهذا الحديث وما في معناه فإن ظاهره العموم لم يفرق بين التي في القرآن وغيرها بخلاف الرقي فقد فرق فيها ، ويؤيد ذلك أن الصحابة الذين رووا الحديث فهموا العموم كما تقدم عن ابن مسعود ... وأما القياس على الرقية بذلك فقد يقال بالفرق ، فكيف يقاس التعليق الذي لابد فيه ورق أو جلود ونحوهما على ما لا يوجد ذلك فيه فهذا إلى الرق المركبة من حق وباطل أقرب .

هذا اختلاف العلماء في تعليق القرآن وأسماء الله وصفاته فما ظنك بما حدث بعدهم من الرقى بأسماء الشياطين وغيرهم وتعليقها ؟ بل والتعلق بهم ، والاستعادة بهم والذبح بها وسؤالهم كشف الضر ، وجلب الخير مما هو شرك محض ، وهو غالب على كثير من الناس إلا من سلم الله (۱).

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد ص: ١٦٧ - ١٦٨

# قول الإمام أحمد في التبرك

7.17 - قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: ورأيت أبى يأخذ شعرة من شعر النبى صلى الله عليه وسلم فيضعها على فيه يقبلها ، وأحسب أنى قد رأيته يضعها على رأسه أو عينيه فغمسها فى الماء ثم شربه ، يستشفى به ، ورأيته قد أخذ قصعة النبى صلى الله عليه وسلم بعث بها إليه أبو يعقوب بن سليمان ابن جعفر (') فغسلها فى حب (') الماء ثم شرب فيها ، ورأيته غير مرة يشرب من ماء زمزم يستشفى به ، ويمسح به يديه ووجهه ('). اهـ

خال ابن أبي يعلى في ترجمة على بن عبد الله الطيالسى: نقل عن إمامنا أشياء (٤) منها قال: مسحت يدى على أحمد بن حنبل ثم مسحت يدى على بدنى وهو ينظر، فغضب غضبا شديدا، وجعل ينفض نفسه ويقول: عمن أخذتم هذا وأنكره إنكارا شديدا (٥) اهـ

## التعليق .

الكلام حول هذه المسألة على شقين :

الأول : أنه كان يتبرك بآثار وجدت منسوبة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>١) لم أستطع تحديده .

<sup>(</sup>٢) الحب: الجرة الضخمة . القاموس المحيط ١/١٥.

 <sup>(</sup>٣) مسائل عبد الله ص : ٤٤٧ . وأخرجه ابن الجوزى يسنده إلى عبد الله ( مناقب الإمام أحمد ص :
 ٢٤٢ ) وأورده الذهبي في سير أعلام النبلاء ٢١٢/١١ نقلا عن عبد الله .

<sup>(</sup>٤) ذكر له هذه المسألة فقط.

 <sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة ٢٢٨/١ . ونقلها العليمي كما في الطبقات إلا أنه قال : ٥ فجعل ينفض يده ٤ . المنهج الأحمد ٢٢٨/١ .

والثانى: التبرك بالأشخاص أنفسهم أو من يسمون بالصالحين أو بآثارهم

أما الشق الأول: فإنه أثر عن بعض الصحابة التبرك برسول الله صلى الله عليه وسلم في حياته

والشق الثانى : مرتبط بالشق الأول فإذا كان بعض أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قد تبرك به عليه الصلاة والسلام إما بعرقه مثلا أو سؤر وضوئه ، فهذا لا يعنى بحال جواز ذلك على إطلاقه فى غير رسول الله صلى الله عليه وسلم . لذلك نرى أن الإمام أحمد أنكر وبشدة على ذلك الرجل الذى تمسح به .

يقول الشيخ سليمان بن عبد الله (ت ١٢٣٣هـ): ذكر بعض المتأخرين أن التبرك بآثار الصالحين مستحب كشرب سؤرهم والتمسح بهم أو بثيابهم ، وحمل المولود إلى أحد منهم ليحنكه بتمرة حتى يكون أول ما يدخل جوفه ريق الصالحين والتبرك بعرقهم ونحو ذلك ، وقد أكثر من ذلك أبو زكريا النووى في شرح مسلم في الأحاديث التي فيها أن الصحابة فعلوا شيئا من ذلك مع النبي صلى الله عليه وسلم () وظن أن بقية الصالحين في ذلك كالنبي صلى الله عليه وسلم .

منها : عدم المقاربة فضلا عن المساواة للنبى صلى الله عليه وسلم فى الفضل والبركة .

ومنها: عدم تحقق الصلاح، فإنه لا يتحقق إلا بصلاح القلب وهذا أمر لا يمكن الاطلاع عليه إلا بنص، كالصحابة الذين أثنى الله عليهم ورسوله أو أئمة التابعين، ومن شهر بصلاح ودين كالأئمة الأربعة ونحوهم من الذين تشهد لهم الأمة بالصلاح وقد عدم أولئك، أما غيرهم فغاية الأمر أن نظن أنهم صالحون فنرجو لهم.

<sup>(</sup>۱) انظر شرح مسلم ۱۸/۱۵ – ۸۷۷.

ومنها : أنا لو ظننا صلاح شخص فلا نأمن أن يختم له بخاتمة سوء، والأعمال بالخواتم فلا يكون أهلا للتبرك بآثاره .

ومنها: أن الصحابة لم يكونوا يفعلون ذلك مع غيره لا في حياته ، ولا بعد موته ، ولو كان خيرا لسبقونا إليه ، فهلا فعلوه مع ألى بكر وعمر وعثمان وعلى ونحوهم من الذين شهد لهم النبى صلى الله عليه وسلم بالجنة ، وكذلك التابعون هلا فعلوه مع سعيد بن المسيب وعلى بن الحسين وأويس القرنى والحسن البصرى ونحوهم .... فدل أن ذلك مخصوص بالنبى صلى الله عليه وسلم .

ومنها : أن فعل هذا مع غيره صلى الله عليه وسلم لا يؤمن أن يفتنه وتعجبه نفسه فيورثه العجب والكبر والرياء (١)

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد ص: ١٨٥ - ١٨٦ .

# ما أثر عن الإمام أحمد في معنى حديث « أقروا الطير على مكناتها »

في مسائل أبي داود:

٣٩٩ - ص/ ٢٦٧ أخبرنا أبو بكر<sup>(۱)</sup> قال : حدثنا أبو داود قال : سمعت أحمد يقول في حديث « أقروا الطير على مكناتها »<sup>(۱)</sup> أي أنها لا تضركم .

قال: كان أحدهم - يعنى فى الجاهلية - يريد الأمر فيثير الطير . يعنى فيقال: إن الحاء عن يمينه كان كذا .

فقال النبي صلى الله عليه وسلم : « أقروا الطير على مكناتها فإنها لا تضركم » .

• ٦٢ – وقال في رواية عبد الله : قال بعضهم : كانت العرب إذا أراد

(۱) ابن داسة راوی المسائل عن أبی داود .
 (۲) رواه أحمد ۳۸۱/۳ وأبو داود ۳۷۷/۳-۲۰۸ والرامهرمزی فی المحدث الفاصل ص : ۲۰۸ وأبو نعیم

في الحلية ٩٤/٩-٩٥ عن سباع بن ثابت ، عن أم كرز رضى الله عنها قالت : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرت الحديث وصححه الحاكم ٢٣٧/٤ وأقره الذهبي .

لكن فى الميزان ٢/٥١٦ قال : سباع لا يكاد يعرف وأورد له هذا الحديث . والأحاديث فى النهى عن التطير كثيرة سيأتى ذكر لبعضها فى التعليق .

يقول ابن الأثير : المكنات في الأصل : بيض الضباب ، واحدتها : مكنة ، بكسر الكاف وقد تفتح يقال : مكنت الضبة وأمكنت .

يدن . محسب الصبيد والمحسب . قال أبوعبيد : جائز في الكلام أن يستعار مكن الضباب فيجعل للطير كما قبل مشافر الحبش وإنما المشافر للإبل .

وقيل : المكنات : بمعنى الأمكنة يقال : الناس على مكناتهم ومسكناتهم أى على أمكنتهم ومساكنهم . وقيل : المكنة : من التمكن ، كالطلبة والتبعة ، من التطلب والتتبع .

يقال : إن فلانا لذو مكنة من السلطان : أى ذو تمكن . يعنى أقروها على كل مكنة ترونها عليها ودعوا التطير بها . النهاية ٢٥٠/٤ وراجع مفتاح دار السعادة لابن القيم ص : ٨١ – ٨٦ - أحدهم أن يخرج نفر الطير ، فإن أخذ يعنى فى طريق أخذ منه كأنه من الطيرة . وقال بعضهم : لا بل هو « أقروا الطير على مكناتها » أن لا تؤخذ من أوطانها (١) .

#### التعليق .

هذا الحديث كما تقدم احتلف في المراد به لكن الذي عليه أكثر العلماء أن المقصود به النهى عن التطير ، وهو المفهوم من عامة كلام أحمد .

والطيرة باب من الشرك منافية للتوكل لما فيها من الاعتباد والالتفات إلى غير الله تعالى ، حيث إن المتطير الذي أحجم عما كان قد اعتزمه بسبب ما رآه أو سمعه ، اعتقد أنه بعمله هذا يمكنه أن يرد قضاء الله وقدره . وهذا خلاف التوكل المأمور به وهو أن يثق المسلم بالله عز وجل ويعلم أن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، وأنه لن يصيبه إلا ما كتبه الله له وقدره .

روى أحمد<sup>(۱)</sup> وأبو داود<sup>(۱)</sup> وابن ماجة<sup>(۱)</sup> والترمذى<sup>(۱)</sup> والبخارى<sup>(۱)</sup> عن عبد الله بن مسعود قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( الطيرة شرك وما منا إلا ولكن الله يذهبه بالتوكل ) .

وفي أحد إسنادي أحمد: « الطيرة شرك الطيرة شرك ولكن الله يذهبه التوكل » .

قال الخطابي : قوله : « وما منا إلا » معناه إلا من يعتريه التطير وسبق إلى قلبه الكراهة فيه ، فحذف اختصارا للكلام واعتادا على فهم السامع وقال

<sup>(</sup>١) مسائل عبد الله ص ٤٤٥ – ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) في المسند ١/٩٨٩ ، ٢٨٨ .

<sup>(</sup>۳) في السنن ۲۳۰/٤ . دي في الدين ۱۱۷۰/۲ .

<sup>(</sup>٤) في السنن ٢/١١٧٠ .

<sup>(</sup>e) في السنن ٨٤/٣ .

<sup>(</sup>٦) في الأدب المفرد ح : ٩٠٩ .

محمد بن اسماعيل: كان سليمان بن حرب ينكر هذا ويقول: هذا الحرف ليس من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم وكأنه قول ابن مسعود رضى الله

قال ابن القم: وهو الصواب فإن الطيرة نوع من الشرك ، كما هو في أثر مرفوع : من ردته الطيرة فقد قارن الشرن ، وفي أثر آخر : « من أرجعته الطيرة عن حاجته فقد أشرك » قالوا : وما كفارة ذلك ؟ قال : ٥ أن يقول أحدكم اللهم لا طير إلا طيرك ولا خير إلا خيرك (\*\*) .

وفي صحيح مسلم(٢) من حديث معاوية بن الحكم السلمي أنه قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم : ومنا أناس يتطيرون فقال: «ذاك شيء يجده أحدكم في نفسه فلا يصدنكم». فأخبر أن تأذيه وتشاؤمه بالتطير إنما هو في نفسه وعقيدته لا في المتطير به فوهمه وحوفه وإشراكه هو الذي يطيره ويصده ، لا مارآه وسمعه ، فأوضح صلى الله عليه وسلم لأمته الأمر وبين لهم فساد الطيرة ليعلموا أن الله سبحانه لم يجعل لهم عليها علامة ولا فيها دلالة ، ولا نصبها سببا لما يخافونه ويحذرونه لتطمئن قلوبهم وتسكن نفوسهم إلى وحدانيته تعالى التي أرسل بها رسله وأنزل بها كتبه ، وحلق لأجلها السموات والأرض وعمر الدارين الجنة والنار ، فبسبب التوحيد ومن أجله جعل الجنة دارا للتوحيد وموجباته وحقوقه والنار دار الشرك ولوازمه وموجباته فقطع صلى الله عليه وسلم علق الشرك من قلوبهم ، لئلا يبقى فيها علقة منها ولا يلتبسوا بعمل من أعمال أهل النار البتة (<sup>1)</sup>اهـ

هذا بالنسبة للطيرة أما الفأل فليس هو منها في شيء وقد كان صلى الله عليه وسلم يحب الفاَّلُ .

<sup>(</sup>١) معالم السنن مع سنن ألى داود ٢٣٠/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٢٢٠/٢ لَمْن حديث ابن عمر رضى الله عنهما . (٣) مسلم ١٧٤٨/٤ - ١٧٤٩ .

<sup>(</sup>٤) مفتاح دار السعادة ص: ٨١٠.

قال ابن الأثير: الفائل مهموز فيما يسر ويسوء، والطيرة لا تكون إلا فيما يسوء، وربما استعملت فيما يسر. يقال: تفاءلت بكذا وتفالت على التخفيف والقلب. وقد أولع الناس بترك الهمزة تخفيفا.

وإنما أحب الفـأل: لأن الناس اذا أملوا فائدة الله تعالى ، ورجوا عائدته عند كل سبب ضعيف أو قوى فهم على خير ، ولو غلطوا فى جهة الرجاء فإن الرجاء لهم خير ، وإذا قطعوا أملهم ورجاءهم من الله كان ذلك من الشر .

وأما الطيرة فإن فيها سوء الظن بالله ، وتوقع البلاء . ومعنى التفاؤل مثل أن يكون رجل مريض فيتفاءل بما يسمع من كلام ... (١) .

وكما ذكر آنفا أنه صلى الله عليه وسلم كان يحب الفأل فقد روى البخارى (٢) ومسلم (٣) وأحمد (٤) عن أبى هريرة قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « لا طيرة وخيرها الفأل » قالوا : وما الفأل يارسول الله ؟ قال : « الكلمة الصالحة يسمعها أحدكم » .

يقول ابن القيم في شرح الحديث الآنف الذكر: أخبر صلى الله عليه وسلم أن الفأل من الطيرة وهو خيرها ، فأبطل الطيرة وأخبر أن الفأل منها ، ولكنه خيرها ، ففصل بين الفأل والطيرة لما بينهما من الامتياز والتضاد ، ونفع أحدهما ومضرة الآخر ، ونظير هذا منعه من الرقى بالشرك وإذنه في الرقية إذا لم تكن شركا لما فيها من المنفعه الخالية من المفسدة ... فقوله صلى الله عليه وسلم « لاطيرة وخيرها الفأل » ينفى عن الفأل مذهب الطيرة من تأثير أو فعل أو شركة ويخلص الفأل منها وفي الفرقان بينهما فائدة كبيرة وهي أن التطير هو التشاؤم من الشيء المرئى أو المسموع فإذا استعملها الإنسان فرجع بها من سفره وامتنع بها مما عزم عليها عليه فقد قرع باب الشرك بل ولجه وبرىء من التوكل على الله وفتح على عليها عليه فقد قرع باب الشرك بل ولجه وبرىء من التوكل على الله وفتح على

النهاية: ٣/٥٠٥ – ٤٠٦.

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢١٢/١٠ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ١٧٤٥/٤.

<sup>(</sup>٤) في المستد ٢٦٦/٢ ، ٢٥٤ ، ٢٥٥ .

نفسه باب الخوف والتعلق بعير الله والتطير مما يراه ويسمعه وذلك قاطع له من مقام: ﴿ إِياك نعبد وإِياك نستعين ﴾ و﴿ فاعبده وتوكل عليه ﴾ و ﴿ عليه توكلت وإليه أنيب ﴾ فيصير قلبه متعلقا بغير الله عبادة وتوكلا ... فأين هذا من الفأل الصالح السار للقلوب المؤيد للآمال الفاتع باب الرجاء المسكن للخوف الرابط للجأش الباعث على الاستعانة بالله والتوكل عليه والاستبشار المقوى لأمله السار لنفسه . فهذا ضد الطيرة . فالفأل يفضى بصاحبه إلى الطاعة والتوحيد ، والطيرة تفضى بصاحبه إلى الطاعة والتوحيد ، والطيرة تفضى بصاحبه إلى المعصية والشرك ، فلهذا استحب صلى الله عليه وسلم الفأل وأبطل الطيرة .

<sup>(</sup>١) مقتاح دار السعادة ص ٩٩٥ – ٥٩٥ ، وانظر المصدر نفسه ص ٥٩٢ ، والمنهاج في شعب الإيمان

للحليمي ٢٥/٢ .

# ما أثر عن الإمام أحمد في الذبح لغير الله وحكم أكل ما ذبح لغيره جل وعلا

## قال عبد الله بن أحمد بن حنبل

الله عبنى . قلت أبى عمن ذبح للزهرة (۱) ؟ قال : لا يعجبنى . قلت لأبى : أحرام أكله ؟ قال : لا أقول حرام ، ولكن لا يعجبنى . قلت لأبى : فرجل يذبح للكوكب ؟ قال : ولا يعجبنى ، أكره كل شيء يذبح لغير الله ، وقد كره بعضهم ما ذبح للكنيسة (۱) .

## وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء

 $\mathbf{Y} = \mathbf{Y} - \mathbf{Y} - \mathbf{Y}$  سألت أبا عبد الله عن ذبيحة الجنة ؟: قال :  $\mathbf{Y}$  بأس بها $\mathbf{Y}$ .

# وقال أبو بكر الخلال

حدثنی عصمة بن عصام قال : حدثنا حنبل قال حدثنی أبو عبد الله قال : حدثنی الولید بن مسلم قال  $^{(1)}$  : سمعت الأوزاعی قال : سألت ميمون بن مهران  $^{(1)}$  عن ما ذبح النصاری لأعیادهم و کنائسهم فکره

<sup>(</sup>١) كوكب معروف أضافوا إليه البهجة واللهو والحسن . انظر : عجائب المخلوقات للقزويني ٣٧/١ .

<sup>(</sup>٢) مسائل عبد الله ص :٢٦٦ .

<sup>(\*)</sup> سيأتى مراد الإمام أحمد في آخر التعليق .

<sup>(</sup>٣) مسائل ابن هانی، ۲۱/۲ .

 <sup>(</sup>٤) القرشى، مولاهم، ثقة وثقه غير واحد من الأثمة لكن أخذوا عليه تدليس التسوية وهو أشد أنواعه .
 ميزان الاعتدال ٣٤٧/٤ ، طبقات المدلسين ص ٢٠ ، تقريب ٢٣٦/٢ .

<sup>(</sup>٥) عبد الرحمن بن عمرو ، ثقة جليل . سير أعلام النبلاء ١٠٧/١٧ ، تقريب ٤٩٣/١ .

<sup>(</sup>٦) الجزرى، ثقة فقيه، وكان يرسل. تقريب ٢٩٢/٢.

أكله . قال حنبل : سمعت أبا عبد الله قال : لا تؤكل لأنه أهل لغير الله به وكل ما سوى ذلك ، وإنما أحل الله عز وجل من طعامهم ما ذكر اسم الله عليه . قال الله عز وجل: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا مُمَا لَمْ يَذَكَّرُ اسْمُ الله عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفُسُقٌ ﴾ ('' وقال : ﴿ وَمَا أَهُلَ لَغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾ (٢) فكل ما ذبح لغير الله فلا يُؤكل لحمه .

٣٧٤ - أخبرني عصمة بن عصام قال : حدثنا حنبل قال : حدثنا أبو جعفر الأنباري<sup>(٢)</sup> قال : حدثنا الهذيل بن بلال<sup>(٤)</sup> قال : سألت عطاء<sup>(٠)</sup> عن ذبيحة النصاري سمعته يقول: باسم المسيح ؟ قال: كل. قال حنبل: سمعت أبا عبد الله يسأل عن ذلك قال : لا يؤكل . قال الله جل ثناؤه : ﴿ وَلا تَأْكُلُوا ا

مما لم يذكر اسم الله عليه ﴾ فلا أرى هذا ذكاة . ﴿ وَمَا أَهُلُ لَغَيْرُ اللهِ بِهِ ﴾ . - ٢٢٥ - أخبرني عبيد الله بن حنبل قال : حدثني أبي قال : قال عمي : أكره كل ماذبح لغير الله والكنائس إذا ذبح لها ، وما ذبح أهل الكتاب على معنى الذكاة فلا بأس به ، وإذا ذبح يريد به غير الله فلا تأكَّله وما ذبحوا في أعيادهم

٣٢٦ – أخبرنا الميموني قال : سألت أبا عبد الله عن ذبائح أهل الكتاب فقال: إن كان مما يذبحون لكنائسهم. فقال: يدعون التسمية على عمد إنما يذبحون للمسيح .

٣٧٧ – أخبرنا أبو بكر المروذي أن أبا عبد الله قال : ﴿ وَمَا ذَبِحَ عَلَىٰ النصب ﴾(١) قال : على الأصنام . وقال : كل شيء ذبح على الأصنام لايزكل.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام /١٢١ . (٢) سورة المائدة /٣.

<sup>(</sup>٣) لم أعرفه . (٤) أبو البهلول الفزاري المدائني . ليس بالقوى . انظر : ت / بغداد ٧٦/١٤ ، ميزان الاعتدال ٢٩٤/٤ (٥) ابن أبي رباح، ثقة فقيه فاضل، لكنه كثير الإرسال. تقريب ٢٢/٢.

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة /٢ .

٩٢٨ – أخبرنا أبو بكر في موضع آخر قال : قرىء على أبي عبد الله
 ﴿وما ذبح على النصب﴾ . فذكر مثله(١) .

التعليق .

الكلام حول هذه المسألة على شقين:

الأول : حكم الذبح لغير الله تعالى .

الثانى : حكم أكل ما ذبح لغير الله تعالى .

وسوف أذكر إن شاء الله تعالى ما يفى بالغرض حول هاتين النقطتين مع تحليل ما أثر عن الإمام أحمد في هذه المسألة .

قال الله تبارك وتعالى فى محكم التنزيل: ﴿ قُلُ إِنْ صَلَاتَى وَنَسَكَى وَمُحِياً يُ وَمُمَاتَى لللهُ رَبِ العَالَمِينَ لا شريكُ له وَبَذَلْكُ أُمْرَتَ وَأَنَا أُولَ المُسلمينَ ﴾ (٢).

قال العلماء: النسك الذبح في الحج والعمرة.

ونقل عن سعید بن جبیر والضحاك فی قول الله عز وجل : ﴿ ونسكى ﴾ أى ذبحى ''' .

قال الشيخ سليمان بن عبد الله : وفى الآية دلائل متعددة على أن الذبح لغير الله شرك ، كما هو بين عند التأمل (\*) .

وقال جل وعلا : ﴿ فصل لربك وانحر ﴾'°' .

<sup>(1)</sup> أحكام أهل الملل ق ١٦٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام /١٦٢ .

<sup>(</sup>٣) تيسير العزيز الحميد ص ١٨٧ ، وانظر مجموع الفتاوي ٤٨٣/٧ – ٤٨٥ .

<sup>(</sup>٤) تيسير العزيز الحميد ص: ١٨٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الكوثر /٢.

ذكر ابن كثير في معنى الآية : أي أخلص له صلاتك وذبيحتك ، فإن المشركين يعبدون الأصنام ، ويذبحون لها ، فأمر الله بمخالفتهم والانحراف عما هم فيه والإقبال بالقصد والنية والعزم على الإخلاص لله تعالى<sup>(١)</sup> .

وروى مسلم(۲) وأحمد(۲) عن على بن أبى طالب رضى الله عنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « لعن الله من ذبح لغير الله ولعن الله من آوى محدثًا ولعن الله من لعن والديه ولعن الله من غير منار الأرض ﴾

قال النووى في شرح هذا الحديث:

وأما الذبح لغير الله فالمراد به أن يذبح باسم غير الله تعالى كمن ذبح للصنم أو الصليب أو لموسى أو لعيسى صلى الله عليهما أو للكعبة ونحو ذلك فكل هذا حرام ولا تحل الذبيحة سواء كان الذابح مسلما أو نصرانيا أو يهوديا نص عليه الشافعي واتفق عليه أصحابنا فإن قصد مع ذلك تعظيم المذبوح له غير الله تعالى والعبادة له كان ذلك كفرا فإن كان الذابح مسلما قبل ذلك صار بالذبح مر تدا<sup>(٤)</sup>اهـ

وقال جل وعلا : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُيَّتَةُ وَالَّذِمْ وَلَحْمُ الْخَنْزِيْرِ وَمَا أَهْلَ به لغير الله ﴾<sup>(د)</sup> الآية

يقول ابن تيميَّة في قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَهُلَ بِهِ لَغَيْرِ اللَّهِ ﴾ :

ظاهره أن ما ذبح لغير الله مثل أن يقال : هذه الذبيحة لكذا . وإذا كان هذا هو المقصود فسواء لفظ به أو لم يلفظ . وتحريم هذا أظهر من تحريم ما ذبحه للحم ، وقال فيه : باسم المسيح ونحوه ، كما أن ما ذبحناه متقربين به إلى الله كان أزكى وأعظم مما ذبحنا للحم ، وقلنا عليه : بسم الله . فإن عبادة الله بالصلاة

<sup>(</sup>١) راجع تفسير ابن كثير ٩٣/٤، وتيسير العزيز الحميد ص: ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢٥٦٧/٣.

<sup>(</sup>٣) في المسند ١١٨/١ .

<sup>(</sup>٤) مسلم بشرح النووى ١٤١/١٣ .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة /١٧٣:

له والنسك له أعظم من الاستعانة باسمه فى فواتح الأمور ، فكذلك الشرك بالصلاة لغيره ، والنسك لغيره أعظم من الاستعانه باسم غيره فى فواتح الأمور ، فإذا حرم ما قيل فيه باسم المسيح أو الزهرة ، فلأن يحرم ما قيل فيه لأجل المسيح أو الزهرة أو قصد به ذلك أولى ، فإن العبادة لغير الله أعظم كفرا من الاستعانة بغير الله ، كا قد يفعله طائفة من منافقى هذه الأمة الذين قد يتقربون إلى الكواكب بالذبح والنجوم ونحو ذلك وإن كان هؤلاء مرتدين لا تباح ذبيحتهم بحال ، لكن يجتمع في الذبيحة مانعان . ومن هذا الباب ما يفعله الجاهلون بمكة من الذبح للجن ، وهذا روى عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح الجن المنها المناس على الله عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح الجن المنها المناس على الله عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح الجن المنها المنها المناس على الله عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح الجن الشهاء المناس الله عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح الجن المنهاء المناس الله عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح الجن المنهاء المناسبة المناسبة عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح الجن المناسبة المناسبة عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح الجن الله عليه وسلم أنه نهى عن ذبائع المناسبة عليه وسلم أنه نهى عن ذبائح المناسبة عليه المناسبة عنه المناسبة عليه المناسبة عليه وسلم أنه نهى عن ذبائع المناسبة عليه وسلم أنه نهى عن ذبائع المناسبة عليه وسلم الله عليه المناسبة عليه وسلم الله عليه وسلم المناسبة عن ذبائع المناسبة عليه وسلم المناسبة عليه وسلم المناسبة عن ذبائع المناسبة عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن النبية عن النبي عن النبي عن النبية عنه النبية عن النبية عن النبية عن

أما ما نقل عن الإمام أحمد عندما سئل عمن ذبح للزهرة فقال : لا يعجبنى فيجب أن يعلم أن بعض الأئمة يطلقون لفظ الكراهة على سبيل التحريم – بعض الأحيان – وزيادة في الإيضاح أنقل ما ذكره ابن القيم إذ يقول :

وقد غلط كثير من المتأخرين من أتباع الأئمة على أئمتهم بسبب ذلك حيث تورع الأئمة على إطلاق لفظ التحريم وأطلقوا لفظ الكراهة فنفى المتأخرون التحريم عما أطلق عليه الأئمة الكراهة ، ثم سهل عليهم لفظ الكراهة وخفت مؤنته عليهم فحمله بعضهم على التنزيه ، وتجاوز به آخرون إلى كراهة ترك الأولى وهذا كثير جدا في تصرفاتهم ، فحصل بسببه غلط عظيم على الشريعة وعلى الأئمة ، وقد قال الإمام أحمد في الجمع بين الأختين بملك اليمين : أكرهه ، ولا

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ سليمان بن عبد الله (ت ١٢٣٣ هـ) هذا الحديث رواه البيهةي عن الزهري مرسلا وفي إسناده عمر بن هارون ، وهو ضعيف عند الجمهور إلا أن أحمد بن سيار روى عن قتيبة أنه كان يوثقه ، ورواه ابن حبان في الضعفاء من وجه آخر عن عبد الله بن أذينة عن ثور بن يزيد ، عن الزهري ، عن حميد بن عبد الرحمن ، عن أبي هريرة مرفوعا .

قال ابن حبان : وعبد الله يروى عن ثور ما ليس من حديثه .

قال الزمخشرى : كانوا إذا اشتروا دارا أو ينوها أو استخرجوا عينا ذبحوا ذبيحة خوفا أن تصيبهم الجن
 فأضيفت الذبائخ إليهم . اه. تيسير العزيز الحميد ص .١٩١ .

 <sup>(</sup>۲) نقلا من المصدر السابق ص: ۱۹۰ - ۱۹۱ . وقد كان المرجع فى هذه المسألة لتفصيله إياها ، وكلام شيخ الإسلام فى اقتضاء الصراط المستقيم ص: ۲۵۹ . وراجع من ص: ۲۵۱ - ۲۲۱ ففيه بحث جيد حول بعض جوانب هذه المسألة .

أقول هو حرام ، ومذهبه تحريمه ، وإنما تورع عن إطلاق لفظ التحريم لأجل قول عثان .

وقال أبو القاسم الخرق فيما نقله عن أبى عبد الله: ويكره أن يتوضأ في آنية الذهب والفضة ، ومذهبه أنه لايجوز .

وقال فى رواية إسحاق بن منصور : إذا كان أكثر مال الرجل حراما فلا يعجبني أن يؤكل ماله ، وهذا على سبيل التحريم .

وقال فى رواية ابنه عبد الله: لا يعجبنى أكل ما ذبح للزهرة ولا الكواكب ولا الكنيسة ، وكل شيء ذبح لغير الله ، قال الله عز وجل: ﴿ حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به ﴾ فتأمل كيف قال: لا يعجبنى فيما نص الله سبحانه على تحريمه . واحتج هو أيضا بتحريم الله له فى كتابه . وقال فى رواية الأثرم: أكره لحوم الجلالة وألبانها ، وقد صرح بالتحريم فى رواية حبل وغيره . وقال فى رواية عبد الله: أكره أكل لحم الحية والعقرب ، لأن الحية لها حمة ولا يختلف مذهبه فى تحريمه .

وقال فى رواية حرب: إذا صاد الكلب من غير أن يرسل فلا يعجبنى لأن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « اذا أرسلت كلبك وسميت »(١).

فقد أُطَّلق لفظة : ﴿ لا يعجبني ﴾ على ما هو حرام عنده .

وسئل عن شعر الخنزير فقال: لا يعجبنى ، وهذا على التحريم ... وهذا فى أجوبته أكثر من أن يستقصى وكذلك غيره من الأثمة<sup>(١)</sup> اهـ

أما ما جاء في رواية ابن هانيء فلا شك أنه لم يرد به جواز أكل ما ذبح للجن فكل ما ذبح لغير الله فأكله حرام . ولعل مقصوده جواز أكل ما يذبح لله عز وجل على سبيل التقرب إليه والاعتصام والالتجاء به وطلب صرف أذاهم . والله تعالى أعلم .

 <sup>(</sup>۱) انظر الحدیث فی صحیح البخاری ۱۱۲/۹ وفی صحیح مسلم ۱۵۲۹/۳.
 (۲) أعلام الموقعین ۱۹/۱ – ۲۱.

# قول الإمام أحمد فيمن قال: لعمرى ولعمرك

ا الله الله الله المحاق<sup>(۱)</sup> قلت <sup>(۲)</sup> : يكره لعمرى ولعمرك ؟ قال : ما أعلم به بأسا .

قالَ إسحاق<sup>(۱)</sup>: تركه أسلم لما قال إبراهيم<sup>(1)</sup>: كانوا يكرهون أن يقولوا لعمر الله<sup>(۱)</sup> اهـ

### التعليق . :

« لعمرى ولعمرك لم يدخلها بعض العلماء فى باب الحلف بغير الله ورأى البعض إدخالها(١) وسأفصل مسألة الحلف بغير الله عموما .

روى البخارى (٢) ومسلم (^) عن عبد الله بن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أدرك عمر بن الخطاب – وهو يسير فى ركب ، يحلف بأبيه – فقال : « ألا إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم من كان حالفا فليحلف بالله أو ليصمت » .

وروى الترمذى (٩٠ عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك » . قال الترمذى : هذا حديث حسن

<sup>(</sup>١) الكوسج .

<sup>(</sup>٢) أي لأحمد .

<sup>(</sup>۳) ابن راهویه . دی النخه

<sup>(</sup>٤) النخعي .

<sup>(</sup>٥) مسائل الكوسج ( ٢١٤/٢ – ٢١٥ ) .

<sup>(</sup>٦) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم لشيخ الإسلام ص: ٤٢٠.

<sup>(</sup>۷) في الصحيح ۱۱/۹۳۰.

<sup>(</sup>٨) في الصحيح ١٢٦٧/٣ .

<sup>(</sup>٩) في السنن ١١٠/٤.

ورواه أحمد<sup>(۱)</sup> وأبو داود<sup>(۱)</sup> بلفظ: « فقد أشرك » . وفى رواية أخرى لأحمد<sup>(۱)</sup> « فقد كفر أو أشرك » .

قال الشيخ سليمان بن عبد الله (ت ١٢٣٣ هـ): أجمع العلماء على أن اليمين لا تكون إلا بالله، أو بصفاته ، وأجمعوا على المنع من الحلف بغيره .

قال ابن عبد ألبر: لا يجوز الحلف بغير الله بالإجماع اهـ

ولا اعتبار بمن قال من المتأخرين إن ذلك على سبيل كراهة التنزيه ، فإن هذا قول باطل . وكيف يقال ذلك لما أطلق عليه الرسول صلى الله عليه وسلم أنه كفر أو شرك ، بل ذلك محرم . ولهذا اختار ابن مسعود رضى الله عنه أن يحلف بغيره صادقا . فهذا يدل على أن الحلف بغير الله أكبر من الكذب ، مع أن الكذب من المحرمات في جميع الملل فدل ذلك أن الحلف بغير الله من أكبر المحرمات .

فإن قيل: إن الله أقسم بالمحلوقات في القرآن .

قيل: ذلك يختص بالله تبارك وتعالى فهو يقسم بما شاء من خلقه ... أما المخلوق فلا يقسم إلا بالخالق تعالى فالله تعالى يقسم بما يشاء من خلقه . وقد نهانا عن الحلف بغيره فيجب على العبد التسليم والإذعان لما جاء من عند الله ...

فإن قيل: قد جاء في الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم قال للأعرابي الذي سأله عن أمور الإسلام فأخبره ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « أفلح وأبيه إن صدق » . رواه البخاري<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) في المستد ٧/١ ، ٣٤/٢ .

<sup>(</sup>٢) في السنن ٣/٧٠٠

<sup>(</sup>٣) في المستد ١٢٥/٢ .

 <sup>(</sup>٤) فتح البارى ١٠٦/١ وعنده: «أفلح إن صدق » وهي إحدى الروايتين عند مسلم ٤١/١ والأخرى

وقال للذى سأله: أى الصدقة أفضل « أما وأبيك لتنبأنه » رواه مسلم (١) ، ونحو ذلك من الأحاديث .

قيل: ذكر العلماء عن ذلك أجوبة:

أحدها: ما قاله ابن عبد البر فى قوله: « أفلح وأبيه إن صدق ». هذه اللفظة غير محفوظة ، وقد جاءت عن راويها إسماعيل بن جعفر: « أفلح والله إن صدق» قال: وهذا أولى من رواية من روى عنه بلفظ « أفلح وأبيه » لأنها لفظة منكرة تردها الآثار الصحاح ، ولم تقع فى رواية مالك أصلا ، وزعم بعضهم أن بعض الرواة عنه صحف قوله: « وأبيه » من قوله: « والله »(٢).

وهذا جواب عن هذا الحديث الواحد فقط ولا يمكن أن يجاب به عن غيره .

الثانى : أن هذا اللفظ كان يجرى على ألسنتهم من غير قصد للقسم به ، والنهى إنما ورد في حق من قصد حقيقة الحلف ذكره البيهقى وقال النووى : إنه المرضى .

قلت: هذا جواب فاسد، بل أحاديث النهى عامة مطلقة ليس فيها تفريق بين من قصد القسم وبين من لم يقصد، ويؤيد ذلك أن سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه حلف مرة باللات والعزى الهورة ويبعد أن يكون أراد حقيقة الحلف بهما، ولكنه جرى على لسانه من غير قصد على ما كانوا يعتادونه قبل ذلك ومع هذا نهاهم النبى صلى الله عليه وسلم. غاية ما يقال: إن من جرى ذلك على لسانه من غير قصد معفو عنه، أما أن يكون ذلك أمرا جائزا للمسلم أن يعتاده فكلا. وأيضا فهذا يحتاج إلى نقل أن ذلك كان يجرى على ألسنتهم

<sup>۽</sup> کيا ھنا .

<sup>(</sup>١) ٧١٦/٢ من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) وانظر في هذا أيضا المغنى لابن قدامة ٦٧٨/٨ وفتح الباري ١٠٧/١ ~ ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) سيأتي الحديث في الصفحة التالية .

من غير قصد للقسم ، وأن النهى إنما ورد فى حق من قصد حقيقة الحلف وأنى يوجد ذلك ؟ .

الثالث : أن مثل هذا يقصد به التأكيد لا التعظيم إنما وقع النهى عما يقصد به التعظيم .

قلت: وهذا أفسد من الذى قبله، وكأن من قال ذلك لم يتصور ما قال، فهل يراد بالحلف إلا تأكيد المحلوف عليه بذكر من يعظمه الحالف والمحلوف له؟.

فتأكيد المحلوف عليه بذكر المحلوف به مستلزم لتعظيمه .

وأيضا فالأحاديث مطلقة ليس فيها تفريق ، وأيضا فهذا يحتاج إلى نقل أن ذلك جائز للتأكيد دون التعظيم وذلك معلوم .

الرابع: أن هذا كان في أول الأمر ثم نسخ ، فما جاء من الأحاديث فيه ذكر شيء من الحلف بغير الله فهو قبل النسخ ثم نسخ ذلك ونهى عن الحلف بغير الله . وهذا الجواب ذكره الماوردى . قال السهيلي : أكثر الشراح عليه ، حتى قال ابن العربي : روى أنه صلى الله عليه وسلم كان يحلف بأبيه حتى نهى عن ذلك . قال السهيلي : ولا يصح ذلك ، وكذلك قال غيرهم .

وهذا الجواب هو الحق ، يؤيده أن ذلك كان مستعملا سائغا حتى ورد النهى عن ذلك كا في حديث ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم أدرك عمر خكر الحديث – وعنه أيضا قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من كان حالفا فلا يحلف إلا بالله » وكانت قريش تحلف بآبائها فقال : « ولا تحلفوا بآبائكم » رواه مسلم (۱) . وعن سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه قال : حلفت مرة باللات والعزى، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « قل لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، ثم انفت عن يسارك ثلاثا وتعوذ ولا تعد » . رواه النسائي (۱)

<sup>(</sup>۱) في الصحيح ١٢٦٧/٣

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي ٧/٧ - ٨ .

وابن ماجة (۱) ، وهذا لفظه . وفى هذا المعنى أحاديث ، فما ورد فيه ذكر الحلف بغير الله ، فهو جار على العادة قبل النهى ، لأن ذلك هو الأصل حتى ورد النهى عن ذلك . وقوله : « فقد كفر أو أشرك » أخذ به طائفة من العلماء فقالوا : يكفر من حلف بغير الله كفر شرك ، قالوا : ولهذا أمره النبى صلى الله عليه وسلم بتجديد إسلامه بقول : لا إله إلا الله فلولا أنه كفر ينقل عن الملة لم يؤمر بذلك .

وقال الجمهور: لا يكفر كفرا ينقله عن الملة ، لكنه من الشرك الأصغر كما نص على ذلك ابن عباس وغيره ، وأما كونه أمر من حلف باللات والعزى أن يقول: لا إله إلا الله ، فلأن هذا كفارة له مع استغفاره كما قال فى الحديث الصحيح: « ومن حلف فقال فى حلفه واللات والعزى فليقل: «لا إله إلاالله » . وفى رواية: « فليستغفر » فهذا كفارة له فى كونه تعاطى صورة تعظيم الصنم ، حيث حلف به لا أنه لتجديد إسلامه ، ولو قدر ذلك فهو تجديد لإسلامه لنقصه بذلك لا لكفره ... فهذا هو تفصيل القول فى هذا المسألة (٢) .

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجة ٢٧٨/١ .

<sup>(</sup>٢) تيسير العزيز الحميد ص: ٥٩٠ – ٩٩٥ .

# ما أثر عن الإمام أحمد في الإسراء والمعراج

قال القاضي أبو يعلى بن الفراء

لا يختلف أصحابنا في إثبات ليلة الإسراء وأنها وحي من الله تعالى إلى نبيه وقد نص على هذا في مواضع :

• ٦٣٠ - فقال أبو بكر المروذى: قلت لأبى عبد الله يحكى عن موسى ابن عقبة أنه قال: أحاديث الإسراء منام. فقال: هذا كلام الجهمية. وقال: منام الأنبياء وحى .

ا ۱۳۱ – وكذلك نقل يعقوب بن بختان عنه وقد سئل عن المعراج فقال : رؤيا الأنبياء وحى . فقد نص على إثبات ذلك وأنه وحي (٢).

#### التعليق :

قال الله جل وعلا ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ﴾(٢).

<sup>(</sup>۱) قال أبو حاتم: قدم موسى بن عقبة الصورى بغداد فذكر لأحمد بن حنبل فقال: انظروا على من نزل وإلى من يأوى. الإبانه الكبرى ٣/٥٠/٠ فلعله المراد وهناك موسى بن عقبة بن أبى عياش، ثقة ، فقيه إمام في المغازى تقريب ٢٨٦/١.

<sup>(</sup>٢) الروايتان والوجهان (ق: ٢٥٠ /أ) وفي إبطال التأويلات (ق: ٦٤ – ٦٥) قال: إن إلاسراء من مكة إلى بيت المقدس إلى السموات صحيح وأنه كان يقظة، وقد نص أحمد على هذا في رواية المرزي دحك المري من من يترق قائم قال الدائم المرابع ال

المروذى وحكى له عن موسى بن عقبة أنه قال : إن أحاديث الإسراء منام فقال : هذا كلام الجهمية وجمع أحاديث الإسراء فأعطانها وقال : منام الأنبياء وحيى .

وقال يعقوب بن بختان : سألت أبا عبد الله عن المعراج فقال: رؤيا الأنبياء وحمى . فقد أثبت ليلة الإسراء وأنكر قول من قال إنها سنام . وقوله: رؤيا الأنبياء وحمى: معناه: أنه لو كانت مناما لكانت وحيا .

<sup>(</sup>٣) الإسراء / آية : ١ .

وروى مسلم (١) وأحمد (٢) عن حماد بن سلمة ، ثنا ثابت البناني عن أنس ابن مالك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « أتيت بالبراق وهو دابة أبيض طويل فوق الحمار ودون البغل يضع حافره عند منتهي طرفه . قال : فركبته حتى أتيت بيت المقدس. قال: فربطته بالحلقة التي يربط بها الأنبياء. قال: ثم دخلت المسجد فصليت فيه ركعتين ، ثم خرجت فجاءني جبريل عليه السلام بإناء من خمر وإناء من لبن ، فاخترت اللبن ، فقال جبريل : اخترت الفطرة ، ثم عرج بنا إلى السماء ، فاستفتح جبريل فقيل: من أنت؟ قال: جبريل . قيل : ومن معك ؟ قال : محمد . قيل : وقد بعث إليه ؟ قال : قد بعث إليه ، ففتح لنا ، فإذا أنا بآدم ، فرحب بي ودعا لي بخير ثم عرج بنا إلى السماء الثانية ، فاستفتح جبريل عليه السلام فقيل: من أنت ؟ قال : جبريل ، قيل ومن معك ؟ قال : محمد . قيل : وقد بعث إليه ؟ قال : قد بعث إليه ففتح لنا ، فإذا أنا بابني الحالة عيسى ابن مريم ويحيى بن زكريا صلوات الله عليهما ، فرحبا ودعوا لي بخير ، ثم عرج بي إلى السماء الثالثة فاستفتح جبريل . فقيل من أنت ؟ قال : جبريل . قيل : من معك ؟ قال : محمد . قيل وقد بعث إليه ؟ قال : قد بعث إليه ، ففتح لنا ، فإذا أنا بيوسف صلى الله عليه وسلم إذا هو قد أعطى شطر الحسن فرحب بي ودعا لي بخير ، ثم عرج بنا إلى السماء الرابعة ، فاستفتح جبريل عليه السلام قيل: من هذا ؟ قال : جبريل . قيل : ومن معك ؟ قال : محمد . قال : وقد بعث إليه ؟ قال : قد بعث إليه ، ففتح لنا ، فإذا أنا بإدريس فرحب ودعا لي بخير . قال الله عز وجل: ﴿ورفعناه مكاناً عليا﴾ ثم عرج بنا إلى السماء الخامسة ، فاستفتح جبريل قيل : من هذا ؟ قال : جبريل . قيل : ومن معك ؟ قال : محمد . قيل : وقد بعث إليه ؟ قال : قد بعث إليه ، ففتح لنا ، فإذا أنا بهارون صلى الله عليه وسلم فرحب ودعا لي بخير ، ثم عرج بنا إلى السماء السادسة . فاستفتح جبريل عليه السلام ، قيل: من هذا ؟ قال : جبريل . قيل : ومن معك ؟ قال : محمد صلى الله عليه وسلم ، قيل : وقد بعث إليه ؟ قال :

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١/١٤٥ .

<sup>(</sup>٢) في المستد ١٤٨/٣ .

قد بعث إليه، ففتح لنا فإذا أنا بموسى صلى الله عليه وسلم فرحب ودعا لي بخير ثم عرج بنا إلى السماء السابعة فاستفتح جبريل، فقيل: من هذا؟ قال: جبريل. قيل: ومن معك؟ قال: محمد صلى الله عليه وسلم . قيل له: وقد بعث إليه؟ قال: قد بعث إليه ، ففتح لنا فإذا أنا بإبراهم صلى الله عليه وسلم مسندا ظهره إلى البيت المعمور ، وإذا هو يدخله كل يوم سبعون ألف ملك لا يعودون إليه ، ثم ذهب بي إلى ( سدرة المنتهي )(''، وإذا ورقها كآذان الفيلة، وإذا تُمرها كالقلال! قال ، لما غشيها من أمر الله ما غشى تغيرت ، فما أحد من خلق الله يستطيع أن ينعتها من حسنها ، فأوحى الله إلى ما أوحى ، ففرض على خمسين صلاة في كل يوم وليلة فنزلت إلى موسى صلى الله عليه وسلم فقال : ما فرض ربك على أمتك ؟ قلت : خمسين صلاة ، قال : ارجع إلى ربك ، فاسأله التخفيف فإن أمتـك لا يطيقون ذلك فإني قد بلوت بني إسرائيل وخبرتهم . قال : فرجعت إلى ربى فقلت : يارب خفف على أمتى ، فحط عنى خمسا ، فرجعت إلى موسى فقلت : حط عنى خمسًا ، قال : إن أمتك لا يطيقون ذلك فارجع إلى ربك فاسأله التخفيف ، قال : فلم أزل أرجع بين ربي تبارك وتعالى وبين موسى عليه السلام حتى قال : يا محمد إنهن خمس صلوات كل يوم وليلة ، لكل صلاة عشر ، فذلك خمسون صلاة ، ومن هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة ، فإن عملها كتبت له عشرا ، ومن هم بسيئة فلم يعملها لم تكتب شيئا فإن عملها كتبت سيئة واحدة ، قال : فنزلت حتى انتهيت إلى موسى صلى الله عليه وسلم فأخبرته فقال : ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فقلت:

قال القاضي عياض : جود ثابت رحمه الله هذا الحديث عن أنس ما شاء الله و لم يأت أحد عنه بأصوب من هذا وقد خلط فيه غيره عن أنس تخليطا كثيرا  $^{(1)}$ لا سيما من رواية شريك بن أبى نمر .اهـ $^{(1)}$ 

قد رجعت إلى ربى حتى استحييت منه ﴿ اهـ هذا لفظ مسلم . ـ

<sup>(</sup>١) هكذا عند أحمد وعند مسلم ٥ السدرة المنتهي ٥ .

<sup>(</sup>٢) الشفاء ١٨٠/١ .

قلت: أحاديث الإسراء والمعراج رويت فى الصحيحين عن عدد من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وما ذكره القاضى عياض رحمه الله عن رواية شريك بينه العلماء وأوضحوا مواضع وهمه ومنها: قوله: « قبل أن يوحى إليه »(١) .

قال ابن حجر · أنكرها الخطابي وابن حزم وعبد الحق والقاضي عياض (٢٠) . اهـ

قال القاضى عياض: وهو غلط لم يوافق عليه فإن الإسراء أقل ما قيل فيه أنه كان بعد مبعثه صلى الله عليه وسلم بخمسة عشر شهرا وقال الحربى: كان ليلة سبع وعشرين من شهر ربيع الآخر قبل الهجرة بسنة. وقال الزهرى: كان ذلك بعد مبعثه صلى الله عليه وسلم بخمس سنين. وقال ابن إسحاق: أسرى به وقد فشا الإسلام بمكة والقبائل. وأشبه هذه الأقوال قول الزهرى وابن إسحاق إذ لم يختلفوا أن حديجة رضى الله عنها صلت معه صلى الله عليه وسلم بعد فرض الصلاة عليه ولا خلاف أنها توفيت قبل الهجرة بمدة قيل: بثلاث سنين، وقيل: بخمس.

ومنها أن العلماء مجمعون على أن فرض الصلاة كان ليلة الإسراء فكيف يكون هذا قبل أن يوحي إليه ؟

قال القاضى عياض أيضا : وأما قوله فى رواية شريك وهو نامم وفى الرواية الأخرى : « بينا أنا عند البيت بين النامم واليقظان ٥<sup>(٣)</sup> فقد يحتج به من يجعلها رؤيا نوم ولا حجة فيه إذ قد يكون ذلك حالة أول وصول الملك إليه وليس فى الحديث ما يدل على كونه نائما فى القصة كلها .

الروایة فی فتح الباری ٤٧٨/١٣ و لم يخرجها مسلم بل ساق سندها فقط وقال : قدم فيه شيئا وأخر
 وزاد ونقص .

<sup>(</sup>۲) فتح الباری ۱۳/۱۸۰ .

 <sup>(</sup>٣) یشیر إلى روایة تنادة ، عن أنس، عن مالك بن صعصعة ، عن رسول الله صلى الله علیه وسلم :
 أخرجها البخارى – فتح البارى ٢٠١/٧ – ومسلم ١٤٩/١ – ١٥٠ .

قلت : وقد ذكر القاضى الاختلاف في الإسراء برسول الله صلى الله عليه وسلم هل كان مناما أم أنه يقظة ثم قال :

والحق الذي عليه أكثر الناس ومعظم السلف وعامة المتأخرين من الفقهاء والمحدثين والمتكلمين أنه أسرى بجسده صلى الله عليه وسلم، والآثار تدل عليه لمن طالعها وبحث عنها ولا يعدل عن ظاهرها إلا بدليل ولا استحالة في حملها عليه فيحتاج إلى تأويل(١)(١). اهـ

قلت: والروايات عن الإمام أحمد تشير إلى ماذهب إليه الجمهور من أن الإسراء والمعراج كان بجسد رسول الله صلى الله عليه وسلم يقظة لا مناما ، وقد أنكر على من قال: إن أحاديث الإسراء منام . وأما قوله: منام الأنبياء وحى فهو على ما ذكره القاضى أبو يعلى بن الفراء . والله تعالى أعلم .

<sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووى ۲/۹/۲ - ۲۱۰ .

 <sup>(</sup>٢) وانظر أيضاً: شرح العقيدة الطحاوية ص: ٢٤٦، وزاد المعاد لابن القيم ٤٨/٢ - ٤٩ -

ماأثر عن الإمام أحمد فى : ما قيل حول رؤية النبى صلى الله عليه عليه وسلم لربه ليلة المعراج وقول النبى صلى الله عليه وسلم« رأيت ربى تبارك وتعالى »

قال القاضي أبو يعلى بن الفراء

واختلفت الرواية هل رأى ربه تعالى فى ليلة الإسراء أم لا على ثلاث روايات :

أ**حدها** : أنه رآه .

۲۳۲ – قال المروذى: قلت لأبى عبد الله: يقولون إن عائشة قالت:
 من زعم أن محمدا رأى ربه فقد أعظم الفرية<sup>(۱)</sup> فبأى شىء ندفع قول عائشة؟

(قال) (''): يقول النبى صلى الله عليه وسلم: رأيت ربى (''). قول النبى ( صلى الله عليه وسلم ) أكثر من قولها ('').

<sup>(</sup>۱) روى مسلم ۱۰۹/۱ عن مسروق قال: كنت متكا عند عائشة فقالت: يا أباعائشة! ثلاث من تكلم بواحدة منهن فقد أعظم على الله الفرية. قلت: ماهن ؟ قالت: من زعم أن محمدا صلى الله عليه وسلم رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية. قال: وكنت متكا فجلست. فقلت: يا أم المؤمنين! انظريني ولا تعجليني. ألم يقل الله عنز وجل: هولقد رآه بالأفق المبين ه هولقد رآه نزلة أخرى فا فقالت: أنا أول هذه الأمة سأل عن ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: و إنما هو جبريل، لم أره على صورته التي خلق عليها غير هاتين المرتين، رأيته منهبطا من السماء ساداً عظم خلقه ما بين السماء إلى الأرض ، فقالت: أو لم تسمع أن الله يقول: هوما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير في أو لم تسمع أن الله يقول: هوما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء حجاب أو يرسل رسولا فيوحي بإذنه ما يشاء إنه على حكيم في... الحديث.

 <sup>(</sup>۲) مابين القوسين سقط من الأصل وما أثبته موافق لما في إبطال التأويل للمؤلف نفسه وهو ما يقتضيه السياق.

<sup>(</sup>٣) سيأتى الحديث ونخريجه ج : ١٤٦/٢ .

<sup>(</sup>٤) ذكر هذه الرواية ابن حجر في فتح الباري ٢٠٨/٨ نقلا عن السنة للخلال .

۱۳۳ – وذكر المروذى فى موضع آخر أنه قال لأبى عبد الله : هاهنا رجل يقول : إن الله يرى فى الآخرة ، ولا أقول إن محمدا رأى ربه فى الدنيا . فغضب وقال : هذا أهل أن يجفى يسلم الخبر كما جاء ، فظاهر هذا أنه أثبت رؤية عين .

### الرواية الثانية :

۲۳٤ - ونقل حنبل قلت لأبى عبد الله: النبى رأى ربه ؟
 (قال)<sup>(۱)</sup>: رؤيا حلم رآه بقلبه. فظاهر هذا نفى الرؤية.

عائش عن النبى صلى الله عليه وسلم رأيت ربى فى أحسن صورة . فقال : عائش عن النبى صلى الله عليه وسلم رأيت ربى فى أحسن صورة . فقال : مضطرب لأن معمراً رواه عن أيوب ، عن معبد ، عن عبد الرحمن بن عائش عن النبى صلى الله عليه وسلم (٢). ورواه حماد ، عن قتادة ، عن عكرمة ، عن ابن عباس (٢) .

<sup>(</sup>۱) مابين القوسين سقط من الأصل وما أثبته موافق لما في إبطال التأويلات (ق ۷۰ ب) للمؤلف نفسه . (۲) لم أجد هذا الإسناد إلى عبد الرحمن بن عائش . وفي إبطال التأويل (ق ۸۸/ب) قال في رواية الأثرم هذه : يضطرب في إسناده لأن معمراً رواه عن أيوب ، عن أبي قلابة ، عن ابن عباس ، عن النبي صلى الله عليه وسلم . ا هـ قلت : وهو الصوب فإن أحمد روى في المسند ٢٦٨/١ بهذا الإسناد عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ٥ أتاني ربي عز وجل الليلة في أحسن صورة أحسبه يعنى في النوم فقال : يا محمد هل تدرى فيم يختصم الملأ الأعلى قال : قلت : لا . فذكر الحديث بطوله . قال ابن كثير : وقد رواه ابن جرير من وجه آخر عن ابن عباس . إسناده ضعيف . آهـ بطوله . قال .

<sup>(</sup>٣) روى أحمد ٢٨٥/١ عن أسود بن عامر – شاذان – ثنا حماد بن سلمة به إلى ابن عباس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ٥ رأيت ربى تبارك وتعالى ٥ . ورواه أيضاً عن عفان ، ثنا عبد الصمد بن كيسان ، ثنا حماد ، به .

قال ابن كثير بعد ذكره لحديث حماد بن سلعة هذا : إسناده على شرط الصحيح لكنه مختصر من حديث المنام . ا ه . تفسير ابن كثير ٢٦٨/٤ . وروى ابن أنى يعلى بسنده عن أنى بكر المروذى قال : حدثنى عبد الله فقل : ترى لى أن أحدث بحديث قتادة ، عن عكرمة ، عن ابن عباس قال : فأتيت أبا عبد الله ، فقلت له فقال لى : قل له : تحدث به . قد حدث به العلماء . طبقات الحتابلة ٢١٨/١ . ذكره القاضى أبو يعلى في إبطال التاويلات (ق : ٨٨/١) ، نحوه وفيه أيضا : إنهم يقولون ما رواه غير شاذان قال - أى

ورواه يوسف بن عطية ، عن قتادة ، عن أنس (١).

ورواه عبد الرحمن بن يزيد بن جابر ، عن خالد بن اللجلاج ، عن عبد الرحمن بن عائش ، عن رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم(٢) .

ورواه يحيى بن أبى كثير فقال : عن ابن عابس، عـن معاذ ، عن النبى صلى الله عليه وسلم (<sup>(1)</sup> . وأصل الحديث واحد .

أحمد – : بلى قد كتبته عن عفان ، عن رجل عن ، حماد بن سلمة .

وذكر القاضى عن الأثرم قال : سألت أبا عبد الله عن حديث فتادة عن عكرمة عن ابن عباس فقال : هذا حديث رواه الكبر عن الكبر عن الصحابة عن النبى صلى الله عليه وسلم . ( إبطال التأويلات ق 7 9/ب ) .

وفى رسالة عبدوس بن مالك ( ق : ٢/أ ) - ومحمد بن عوف الطائى - طبقـات الحنابلـة ٣١٢/١ ذكر له طرقا أخرى عن ابن عباس . وانظر : إبطال التأويلات ( ق : ٨٨ ) .

<sup>(</sup>١) انظر : المجروحين لابن حبان ١٣٥/٣ والإصابة لابن حجر ٢٠٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) نقل أبو يعلى رواية الأثرم هذه فى إبطال التأويلات (ق : ٨٨/ب) وفيها: ورواه عبد الرحمن بن يزيد بن جابر ، عن خالد بن اللجلاج ، عن عبد الرحمن بن عائش عن النبى صلى الله عليه وسلم . ورواه يزيد بن يزيد بن جابر ، عن خالد بن اللجلاج ، عن عبد الرحمن بن عائش ، عن رجل من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم . ا هـ

قلت : أما الإسناد الأول فلم أجده عند أحمد . وهو عند ابن خزيمة فى التوحيد ص : ٣١٥ والآجرى فى الشريعة ص ٤٩٧ واللالكائي في شرح أصول السنة ٩١٤/٣ وغيرهم .

وأما الإسناد الآخر فهو عند أحمد 37/8 و ٣٧٨/٥ عن عبد الرحمن بن عائش ، عن بعض أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم خرج عليهم ذات غداة وهو طيب النفس مسفر الوجه – أو مشرق الوجه فقلنا يارسول الله إنا نراك طيب النفس مسفر الوجه أو مشرق الوجه – فقال : وما يمنعنى وأتانى ربى عز وجل الليلة في أحسن صورة ... فذكر الحديث بطوله . وبهذا الإسناد عند ابن خزيمة أيضا . التوحيد ص : ٢١٦ .

وعبد الرحمن بن عائش الحضرمى ، أو السكسكى، يقال: له صحبة وقال أبو حاتم : من قال فى روايته : سمعت النبى صلى الله عليه وسلم فقد أخطأ . تقريب ٤٨٦/١ .

<sup>(</sup>٣) فى إبطال التأويلات فيها: ورواه يحيى بن أبى كثير فقال: عن ابن عباس ، عن مالك بن يخامر ، عن معاذ بن جبل ، عن النبى صلى الله عليه وسلم . اه . هكذا قال : عن ابن عباس . ورواية يحيى بن أبى كثير وجدتها عند أحمد ٣٤٣/٥ قال: حدثنا أبو سعيد مولى بنى هاشم ، ثنا جهضم يعنى اليمامي، ثنا يحيى - يعنى ابن أبى كثير - ، ثنا زيد يعنى - ابن أبى سلام - عن أبى سلام - وهو زيد بن سلام بن أبى سلام نسبه إلى جده - أنه حدثه عبد الرحمن بن عياش الحضرمي ، عن معاذ بن جبل قال : احتبس علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات =

### الرواية العالطة :

۱۳۲ - قال الأثرم: قلت لأبي عبد الله إلى أى شيء نذهب ؟ قال: الأعمش عن زياد بن الحصين، عن أبي العالية، عن ابن عباس قال: رأى محمد ربه بقلبه (۱).

= غداة فذكر نحو الحديث السابق وفيه : « فنعست في صلاتي حتى استيقظت فإذا أنا بربي عز وجل في أحسن صورة » .

ورواه الترمذى بهذا الإستاد إلى معاذ وعنده: عبد الرحمن بن عائش الحصرمى وهو الصواب . وق رواية الترمذى : ه فنعست فى صلاقى حتى استثقلت فإذا أنا برنى تبارك وتعالى فى أحسن صورة اقال الترمذى : هذا حديث حسن صحيح سألت محمد بن إسماعيل عن هذا الحديث فقال : هذا حديث حسن صحيح . وقال : هذا أصح من حديث الوليد بن مسلم ، عن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر قال : حدثنا خالد بن اللجلاج قال : حدثنى عبد الرحمن بن عائش الحضرمى قال : سمعت رسول الله على الله عليه وسلم فلذكر الوليد فى حديثه عن عبد الرحمن بن ابن عائش قال : سمعت رسول الله عليه وسلم وروى بشر بن بكر ، عن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر هذا الحديث بهذا الإسناد عن عبد الرحمن بن عائش عن النبى صلى الله عليه وسلم . سنن الترمذى وهذا أصح . وعبد الرحمن بن عائش لم يسمع من النبى صلى الله عليه وسلم . سنن الترمذى

والحديث اختلفت أسانيده . راجع التوحيد لابن خريمة ص : ٢١٥ . والشريعة للآجرى ص : ٤٩٦ ، والإصابة لابن حجر ٣٢٠/٤ – ٣٢٤ فقد ذكروا ما يفي بالغرض حول هذه الأسانيد خاصة الأخير .

قال ابن عدى : الحديث له طرق وقد صحح أحمد طريق يحيى بن أبى كثير عن زيد بن سلام ، عن جده . انظر : تهذيب التهذيب ٢٠٥/٦

(۱) روى مسلم ۱۰۸/۱ – ۱۰۹ عن وكيع ، عن الأعمش به وعن حفص بن غياث ، عن الأعمش به قال – أى ابن عباس – بعد ذكره لقول الله تعالى : ﴿مَا كَذَبِ الْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴾ ولقوله جل وعلا : ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نِوْلَةُ أَخْرَى ﴾ رآه بفؤاده مرتين وروى ابن مندة فى الإيمان ۷۰۹/۱ عن ابن نمير عن الأعمش به . قبال : – أى ابن عباس – بعد ذكره لقوله تعالى ﴿مَا كَذَبِ الْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴾ :

وفى رواية قطبة بن عبد العزيز وحفص بن غياث ، عن الأعمش به . قال – بعد ذكره الآية – : رآه **بقلبه مرتين .** نفس المصدر السابق .

وروی مسلم ۱۰۸/۱ من طریق آخر عن ابن عباس قال : رآه بقلبه . وروی ابن مندة فی الإیمان ۷٦۱/۱ عن ابن عباس قال : لقد رأی محمد ربه عز وجل . قال المحقق : إسناده حسن . . . ـ الأشيب أنه عليه السلام ربه تعالى ، فأنكر عليه إنسان وقال : لم لا النبى عليه السلام ربه تعالى ، فأنكر عليه إنسان وقال : لم لا تقول : رآه ولا تقول : بعينيه ولا بقلبه كما جاء الحديث ( فاستحسن ) ". الأشيب فقال أبو عبد الله : حسن .

فظاهر هذا إثبات رؤية لا يعقل معناها هل كانت بعينه أو بقلبه ". ثم ذكر وجه كل رواية (<sup>د)</sup> .

#### التعليق:

مسألة رؤية النبى صلى الله عليه وسلم لربه عز وجل من المسائل التى اختلفت فيها النقول عن الإمام أحمد ووقع الكلام فيها مبكرا فى عهد الصحابة رضوان الله عليهم . وقبل البدء فى إيضاح هذه المسألة أود أن أشير إلى أن الأمة أجمعت على أن الله عز وجل لا يراه أحد فى الدنيا بعينه (\*) .

روى مسلم (١)، والترمذى (٧) عن النبى صلى الله عليه وسلم في حديث يحذر أمته الدجال: وتعلموا أنه لن يرى أحد منكم ربه عز وجل حتى يموت، وفي لفظ الترمذي:

وروى ابن مندة أيضا ٧٦١/١ والحاكم ٤٦٩/٢ عن ابن عباس قال : أتعجبون أن تكون الحلة لإبراهيم
 والكلام لموسى والرؤية نحمد صلى الله عليه وسلم .

قال الحاكم : ضحيح على شرط البخارى وأقره الذهبي .

وسيأتي في التعليق الكلام حول هذه الروايات .

 <sup>(</sup>۱) هكذا في المخطوط ولعله: الحسن بن موسى الأشيب: ثقة ، روى عنه أحمد بن حنبل ، توفي سنة تسم أو عشر ومثين. تقريب ۱۷۱/۱.

<sup>(</sup>٢) الرسم قريب من هذا ولعل ما أثبته هو الصواب.

<sup>(</sup>٣) الروايتان والوجهان ( ق ٢٥٠/ب ) .

ونحو ما تقدم في إبطال التأويلات ( ق ٧٠) للمؤلف نفسه .

<sup>(</sup>٤) انظر : الروايتين ( ق ٥١٪/أ ) .

 <sup>(</sup>٥) انظر : الرد على الجهمية للدارمي ص : ٣٠٦ - ضمن عقائد السلف ، وشرح العقيدة الطحاوية ص ٢١٣ ، ومجموع الفتاوى لابن تيمية ٢٠/١٥ .

<sup>(</sup>٦) في الصحيح ٤/٢٢٤٥.

<sup>(</sup>٧) في السنن ٤/٨٠٥.

ه تعلمون » .

والخلاف إنما وقع في حصول الرؤية للنبي صلى الله عليه وسلم. والمأثور عن عائشة رضى الله عنها الإنكار الشديد على من قال بأن النبي صلى الله عليه وسلم رأى ربه جل وعلا بعينه حتى إنها قالت من زعم ذلك فقد أعظم على الله الفرية ، وهذا النفى مروى عن غيرها من الصحابة كابن مسعود (١٠)

أما ماجاء عن ابن عباس رضى الله عنه فليس فيه تصريح بالرؤية البصرية بل في بعضها التصريح بالرؤية مطلقا وفي الأحرى التقييد بالرؤية القلبية .

يقول ابن حجر: يجب حمل مطلقها على مقيدها ، ويقول أيضا: يمكن الجمع بين إثبات ابن عباس ونفى عائشة بأن يحمل نفيها على رؤية البصر وإثباته على رؤية القلب ، ثم المراد برؤية الفؤاد رؤية القلب لا مجرد حصول العلم لأنه صلى الله عليه وسلم كان عالما بالله على الدوام (١٠) . اهد

وحديث عائشة السابق صريح فى أن المرئى فى قوله تعالى : ﴿وَلَقَدَّ رَآهُ نزلة أخرى﴾. هـو جبريل عليه السلام .

وهذا الجمع ارتضاه العلماء.

وحديث أبى ذر رضى الله تعالى عنه صريح فى نفى الرؤية البصرية إذ يقول: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم هل رأيت ربك ؟ قال: « نور أنى أراه »(").

يقول ابن تيمية: وليس في الأدلة ما يقتضى أنه رآه بعينه ولا ثبت ذلك عن أحد من الصحابة ولا في الكتاب والسنة ما يدل على ذلك بل النصوص

<sup>(</sup>۱) انظر : فتح الباري ۲۰۸/۸ .

<sup>(</sup>٢) نفس ألمصدر السّابق.

<sup>·(</sup>۳) رواه مسلم ۱۹۱/۱ .

الصحيحة على نفيه أدل - ثم ذكر حديث أبى ذر (١) .اهـ

أما الروايات المنقولة عن الإمام أحمد فليس فيها ما يدل على إثبات الرؤية البصرية وقول القاضى أبى يعلى في رواية المروذى : « فظاهر هذا أنه أثبت رؤية عين » ، لا يسلم له رحمه الله .

فالروايات عن الإمام أحمد بعضها مطلق وبعضها مقيد بالرؤية القلبية . وإن كان في بعضها ما يشير إلى الرؤية البصرية فهو من تصرف الرواة .

يقول ابن تيمية: وقد صح عنه - أى النبى صلى الله عليه وسلم - أنه قال: « رأيت ربى تبارك وتعالى » ولكن لم يكن هذا فى الإسراء ولكن كان فى المدينة لما احتبس ... ثم أخبرهم عن رؤية ربه تبارك وتعالى تلك الليلة فى منامه . وعلى هذا بنى الإمام أحمد رحمه الله تعالى وقال: نعم رآه حقا فإن رؤيا الأنبياء حق ولابد ، ولكن لم يقل أحمد رحمه الله تعالى أنه رآه بعينى رأسه يقظة ومن حكى عنه ذلك فقد وهم عليه ولكن قال مرة رآه ومرة قال: رآه بفؤاده فحكيت عنه الثالثة من تصرف بعض أصحابه أنه رآه بعينى رأسه وهذه نصوص أحمد موجودة ليس فيها ذلك ". اهـ

فالحاصل أن الإمام أحمد لم يصح عنه مطلقا أنه قال بالرؤية البصرية لا ف ليلة المعراج ولا في الحديث المتأخر عنها .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۹۰۹/۰ - ۰۱۰ .

رy) زاد المعاد ٤٨/٢ ، وانظر : مجموع الفتاوى ٥٠٩/٦ .

# ما أثر عن الإمام أحمد في الإيمان بملك الموت

في رسالته لمسدد بن مسرهد قال:

**٦٣٨** – والإيمان بملك الموت يقبض الأرواح ثم ترد في الأجساد في القبور ، فيسألون عن الإيمان والتوحيد (١٥٢١) .

### التعليق :

قال الله جل وعلا : ﴿ قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم ﴾ (٣). وقال تبارك وتعالى : ﴿ حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا وهم لا يفرطون ﴾ (٤). قال ابن كثير : الظاهر من هذه الآية أن ملك الموت شخص معين من

الملائكة ... وقد سمى فى بعض الآثار بعزرائيل وهو المشهور قاله قتادة وغير واحد وله أعوان (٥٠) . اهـ

ولا أعلم هذا الاسم في حديث صحيح ، ولعله أخذ من الإسرائيليات . والله تعالى أعلم . وقد قطع الشوكاني بهذا الاسم إذ يقول عند تفسير الآية : وملك الموت هو عزرائيل<sup>(\*)</sup> .

<sup>(</sup>١) سيأتى الكلام عن السوِّال في عذاب القبر ج: ١٧٧/٢.

<sup>(</sup>٢) طبقات الحنابلة ٣٤٤/١ .

 <sup>(</sup>٣) سورة السجدة /١١.
 (٤) سورة الأنعام /٦١.

<sup>(°)</sup> تفسير ابن كثير ۲/۷۷/۳.

<sup>(</sup>٦) فتح القدير ٢٥٠/٤.

# ما أثر عن الإمام أحمد في الصلاة على من مات من أهل القبلة

### في رسالته لمسدد بن مسرهد قال

**٦٣٩** - والصلاة على من مات من أهل هذه القبلة وحسابهم على الله عز وجل (١٠) ومثل هذا جاء في رواية الحسن بن إسماعيل الربعي عدا : وحسابهم على الله ... (٢٠) .

## وفي رسالة عبدوس بن مالك قال:

• **٦٤** - ومن مات من أهل القبلة موحدا يصلى عليه ويستغفر له ولا يحجب عنه الاستغفار ولا يترك الصلاة عليه لذنب أذنبه صغيرا أو كبيرا أمره إلى الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

### التعليق :

الذى عليه السلف – رحمهم الله – عدم ترك الصلاة على أى من أهل القبلة وهذا بناء على قواعدهم السابقة فى الإيمان ، فهم لا يكفرون أحدا بذنب يرجون للمحسن ويخافون على المسىء ولا يحجبون عنه الاستغفار والدعاء قال جل وعلا : هإن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء.

يقول شارح الطحاوية في معرض كلامه عن هذه المسألة:

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٣٤٤/١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٣٠/١ .

<sup>(</sup>٣) رسالة عبدوس ( ق ٦/ب ) ومناقب أحمد لابن الجوزى ص ٢٢٦ وطبقات الحنابلة ٢٤٦/١ .

ولكن المظهرون للإسلام قسمان : إما مؤمن، وإما منافق، فمن علم نفاقه لم تجز الصلاة عليه والاستغفار له ، ومن لم يعلم ذلك منه صلى عليه ، فإذا علم شخص نفاق شخص لم يصل عليه هو ، وصلى عليه من لم يعلم نفاقه وكان عمر رضي الله عنه لا يصلي على من لم يصل عليه حذيفة ، لأنه كان في غزوة تبوك قد عرف المنافقين ، وقد نهي الله سبحانه وتعالى رسوله صلى الله عليه وسلم عن الصلاة على المنافقين ، وأخبر أن لا يغفر لهم باستغفاره ، وعلل ذلك بكفرهم بالله ورسوله ، فمن كان مؤمنا بالله ورسوله لم ينه عن الصلاة عليه ، ولو كان له من الذنوب الاعتقادية البدعية أو العملية أو الفجورية ما له ، بل قد أمره الله تعالى بالاستغفار للمؤمنين فقال تعالى: ﴿فاعلم أنه لا إله إلا الله واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات ﴿ (١) فأمره سبحانه بالتوحيد والاستغفار لنفسه وللمؤمنين والمؤمنات ، فالتوحيد أصل الدين ، والاستغفار له وللمؤمنين كاله ، فالدعاء لهم بالمغفرة والرحمة وسائر الحيرات، إما واجب وإما مستحب، وهو على نوعين : عام وخاص ، أما العام فظاهر ، كما في هذه الآية ، وأما الدعاء الخاص ، فالصلاة على الميت ، قما من مؤمن يموت إلا وقد أمر المؤمنين أن يصلوا عليه صلاة الجنازة، وهم مأمورون في صلاتهم عليه أن يدعوا له، كما روى أبو داود(۱)، وابن ماجة(۱) عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « إذا صليتم على الميت فأخلصوا لـه

قلت : وما سبق تقريره عن الإمام أحمد هو فى الصلاة على جنائر الفساق من هذه الأمة وهو كما أسلفت أمر متفق عليه .

أما المبتدعة فقد نقل ابن قدامة عن أحمد قوله : لا أشهد الجهمية ولا

<sup>(</sup>۱) سورة محمد/۱۹ .

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود ۳۸/۳ .

<sup>(</sup>٣) سنن اين ماجة ٤٨٠/١ .

<sup>(</sup>٤) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٢٥ - ٤٢٦.

الرافضة ويشهدهم من شاء وسيأتى عند قول الإمام أحمد فى حكم المبتدعة (١) مزيد من الإيضاح حول موقفه من الصلاة خلف المبتدعة وعليهم.

قال ابن عبد البر: وسائر العلماء يصلون على أهل البدع والخوارج وغيرهم (٢) ....

وسيأتى في الصفحة التالية الصلاة على الغال والمنتحر .

٠ (١) ج: ٢/٢١٤ -

<sup>﴿ (</sup>٢) أَنْظُرُ : المُغنَى ٢/٥٥، وراجع الإيمان لابن تيمية ص : ٢٠٤ – ٢٠٥ .

# قول الإمام أحمد في : الصلاة على القاتل نفسه والغال

### قال عبد الملك بن عبد الحميد الميموني :

**٦٤١** – قلت لأحمد: من قتل نفسه يصلى عليه الإمام ؟ قال: لا يصلى الإمام على من قتل نفسه ولا على من غل<sup>(۱)</sup>. قلت: فالمسلمون ؟ قال: يصلون عليهما<sup>(۲)</sup>. ومثله: نقل عن أحمد: أبو داود<sup>(۲)</sup>، وابن هانيء<sup>(٤)</sup>، وصالح بن أحمد بن حنبل<sup>(٥)</sup>.

## التعليق :

ماذهب إليه الإمام أحمد في هذه المسألة مبنى على حديث زيد بن حالد الجهنى: أن رجلا من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم توفى يوم خيبر فذكر ذلك للنبى صلى الله عليه وسلم فقال: صلوا على صاحبكم فتغيرت وجوه القوم لذلك فلما رأى الذي بهم قال: « إن صاحبكم غل في سبيل الله » ففتشنا متاعه فوجدنا فيه خرزا من خرز اليهود ما يساوى درهين (٢٠).

<sup>(</sup>۱) قال ابن الأثير: تكرر ذكر « الغلول » في الحديث ، وهو الخيانة في المغنم والسرقة من الغنيمة قبل القسمة . يقال : غل في المغنم يغل غلولا فهو غال ، وكل من خان في شيء عفية فقد غل ، وسميت غلولا لأن الأيدى تجمع يد الأسير إلى عنقه ، ويقال لها جامعة أيضا ، وأحاديث الغلول في الغنيمة كثيرة، النهاية ٣٨٠/٣ :

<sup>(</sup>٢) طبقات الحنابلة ٢١٥/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : مسائل أبي داود ص : ١٥٦ .

 <sup>(</sup>٤) مسائل ابن هانيء ١٩١١/١.
 (٥) مسائل صالح ص: ۳۰.

<sup>(</sup>٦) رواه مالك فى الموطأ ١٤/٢ وأحمد ١١٤/٤ ، ١٩٢٥ وأبو داود ٣/٥٥/ ، وابن ماجة ٢/.٥٥

هذا بالنسبة للغال.

أما المنتحر: فقد روى أبو داود () عن جابر بن سمرة قال: مرض رجل ، فصيح عليه ، فجاء جاره إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له: إنه قد مات قال: « وما يدريك » ؟ قال: أنا رأيته ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إنه لم يمت » قال: فرجع ، فصيح عليه ، فجاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إنه قد مات ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « إنه لم يمت » فرجع فصيح عليه ، فقالت امرأته: انطلق إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأحبره ، فقال الرجل: اللهم العنه . قال: ثم انطلق الرجل ، فرآه قد نحر نفسه بمشقص معه ، فانطلق إلى النبي صلى الله عليه وسلم فأخبره أنه قد مات فقال: « وما يدريك » قال: « أيته ينحر نفسه بمشاقص معه ، قال: « أنت رأيته ينحر نفسه بمشاقص معه ، قال: « أنت رأيته ينحر نفسه بمشاقص معه ، قال: « أنت رأيته ينحر نفسه بمشاقص معه ، قال: « أنت رأيته ينحر نفسه بمشاقص معه ، قال: « أنت رأيته ينحر نفسه بمشاقص معه ، قال: « أنت رأيته ينحر نفسه بمشاقص معه ، قال: « أنت رأيته ينحر نفسه بمشاقص معه ، قال: « إذا لا أصلى عليه » .

ورواه مسلم (٢) وأحمد (٦) والترمذي (١) وابن ماجة (٥) مختصراً .

قال الترمذى : هذا حديث حسن صحيح واختلف أهل العلم فى هذا فقال بعضهم : يصلى على كل من صلى إلى القبلة وعلى قاتل النفس وهو قول الثورى وإسحاق .

وقال أحمد : لا يصلي الإمام على قاتل النفس ، ويصلي عليه غير الإمام (١٠) .

قلت : وأما من قتل فى حد من الحدود فالراجح أنه يصلى عليه الإمام وغيره فقد روى عن عمران بن حصين قال : إن امرأة من جهينة أتت نبى الله صلى الله عليه وسلم وهى حبلى من الزنى . فقالت : يا نبى الله أصبت حدا فأقمه

<sup>(</sup>١) في السنن ٢٦/٣ه.

<sup>(</sup>٢) ف الصحيح ٢/٢٧٢ .

<sup>(</sup>٣) في المستد ه/٨٧، ٩١، ٩٢، ٩٤، ٩٦، ٩٠.

<sup>(</sup>٤) في السنن ٣٧١/٣.

<sup>(</sup>٥) في السنن ١/٨٨٨ .

<sup>(</sup>٦) سنن الترمدُي ٣٧٢/٣ .

على فدعا نبى الله صلى الله عليه وسلم وليها فقال: « أحسن إليها فإذا وضعت فائتنى بها» ، ففعل ، فأمر بها نبى الله صلى الله عليه وسلم ، فشكت عليها ثيابها، ثم أمر بها فرجمت ، ثم صلى عليها ، فقال له عمر: تصلى عليها يانبى الله وقد زنت ؟ فقال: « لقد تابت توبة لو قسمتِ بين سبعين من أهل المدينة لوسعتهم وهل وجدت توبة أفضل من أن جادت بنفسها لله تعالى »(1).

وف حبر الغامدية (٢) أيضا جاء أنه صلى عليها عليه الصلاة والسلام.

يقول ابن القيم: واختلف عنه في الصلاة على المقتول حدا كالزائي المرجوم فصح عنه أنه صلى الله عليه وسلم صلى على الجهنية ... وذكر البخارى في صحيحه قصة ماعز بن مالك وقال: فقال له النبي صلى الله عليه وسلم خيرا وصلى عليه . وقد اختلف على الزهرى في ذكر الصلاة عليه فأثبتها محمود بن غيلان ، عن عبد الرزاق عنه وحالفه ثمانية من أصحاب عبد الرزاق فلم يذكروها ... قال البيهةي : وقول محمود بن غيلان أنه صلى عليه خطأ لإجماع أصحاب عبد الرزاق على خلافه ثم إجماع أصحاب الزهرى على خلافه . وقد اختلف في قصة ماعز بن مالك فقال أبو سعيد الخدرى: ما استغفر له ولا سبه وقال بريدة بن الحصيب أنه قال : « استغفروا لماعز بن مالك » ذكرهما مسلم "ك . قال جابر فصلى عليه وذكره البخارى "ك وهو حديث عبد الرزاق على العلل وقال أبو برزة الأسلمي لم يصل عليه النبي صلى الله عليه وسلم و لم ينه عن الصلاة عليه ذكره أبو داود "ك .

قلت : حديث الغامدية لم يختلف فيه أنه صلى عليها ، وحديث ماعز إما أن يقال : لا تعارض بين ألفاظه فإن الصلاة فيه هى دعاؤه له بأن يغفر الله له وترك الصلاة فيه هى تركه الصلاة على جنازته تأديبا وتحذيرا ، وإما أن يقال :

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ٦٧٢/٢ ، وأبو داود ٨٧/٤ وغيرهم .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريج الحديث ج: ٢٣١/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : صحيح مسلم ١٣٢٢/٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : فتح الباری ۱۲۹/۱۲ . ۱۵> انظر : ما ذکره آمر دارد فی قصر

<sup>(</sup>٥) انظر : ما ذكره آبو داود في قصة رجم ماعز ٧٣/٤ - ٥٨٤

إذا تعارضت ألفاظه عدل عنه إلى حديث الغامدية(١). اهـ

وقال النووى: بعد ذكره للخلاف فى المسألة قال القاضى - يعنى عياض -: مدهب العلماء كافة الصلاة على كل مسلم ومحدود ومرجوم وقاتل نفسه وولد الزنا وعن مالك وغيره: أن الإمام يجتنب الصلاة على مقتول فى حد وأن أهل الفضل لا يصلون على الفساق زجرا لهم وعن الزهرى: لا يصلى على مرجوم ويصلى على المقتول فى قصاص. وقال أبو حنيفة: لا يصلى على محارب ولا على قتيل الفئة الباغية (٢) .اهـ

قلت : وما ذكره القاضى من إجماع العلماء هو المعول عليه<sup>(٢)</sup>والله تعالى أعلم .

وسيأتى من اختلف فى الصلاة عليهم كالشهيد ومن قتله اللصوص وهو باب آخر<sup>(1)</sup> .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١٤٤/١ .

 <sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووی ۷/۷۶-۶۹، وانظر: معالم السنن للخطابی – ضمن سنن أبی داود –
 ۳/۱۲ – ۹۲۷ ، وفتح الباری ۱۳۱/۱۲ .

<sup>(</sup>٣) انظر : المغنى لابن قدامة ١٦٦/٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر ص: ج: ٢٦/٢ .

# قول الإمام أحمد في : النياحة

## قال أبو بكر الحلال :

الرجل يستمع النوح فيترقق ؟ قال : ما أدرى .

۳٤٣ - أخبرنا أبو بكر المروذى قال : سمعت أبا عبد الله يقول : النياحة من فعل الجاهلية .

عبد الله قلت: ما ترى فى النياحة إذا كنت فى موضع تنهى أن تنوح ؟ قال: عبد الله قلت: ما ترى فى النياحة إذا كنت فى موضع تنهى أن تنوح ؟ قال: أجل من المعروف قال الله تعالى: ﴿ ولا يعصينك فى معروف ﴾(¹) يعنى النياحة(¹) وهى معصية.

مالت حدثهم قال اسألت أبا الحارث حدثهم قال اسألت أحمد عن الرجل يدعى ليغسل الميت فيسمع عندهم صوت النوح فيما ترى ؟ يدخل يغسله وهم ينوحون ؟ قال : نعم ولكن ينهاهم (٣) .

# قال عبد الله بن أحمد بن حبل :

**٦٤٦** - سألت أبى عن الجنازة معها نوائح أو صوائح تتبع ؟ قال : قال الحسن : لا ندع حقا لباطل (٤) .

 <sup>(</sup>١) سورة الممتحنة /١٢ .
 (٢) وهو مما أخذ عليهن في البيعة أن لا يفعلنه . أنظر حديث أم عطية في الصفحة التالية وانظر ج : ١٦٣/٢ .

 <sup>(</sup>٣) الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ص: ٩٨.
 (٤) مسائل عبد الله ص: ١٤٤٤. وخبر الحسن رواه عبد الرزاق في المصنف ٤٥٧/٣.

#### التعليق :

النوح على الأموات من عادات الجاهلية ، وقد حرمه الإسلام ، وأعنى بالنوح رفع الصوت والصياح وضرب الوجوه وما شابه ذلك وهذا بخلاف البكاء الذى يكون على وجه الرحمة والحزن<sup>(۱)</sup> .

ففى النوح تسخط على قضاء الله وقدره وترك التسليم لأمره جل وعلا وسأذكر بعض ماصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فى هذه المسألة حتى يتضح لنا مدى التحذير من هذا الأمر:

روى مسلم<sup>(٢)</sup> عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « اثنتان فى الناس هما بهم كفر : الطعن فى النسب والنياحة على الميت » .

وروى مسلم (٣) عن أبى مالك الأشعرى أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «أربع في أمتى من أمر الجاهلية لا يتركونهن : الفخر في الأحساب ، والطعن في الأنساب ، والاستسقاء بالنجوم ، والنياحة » وقال : « النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب » .

وروى البخارى<sup>(ئ)</sup> ومسلم<sup>(°)</sup> عن أم عطية قالت : أخذ علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مع البيعة ألا ننوح .

وروى الحاكم<sup>(1)</sup> عن أبى هريرة قال: لما مات إبراهيم ابن رسول الله صلى الله عليه وسلم: صلى الله عليه وسلم: « ليس هذا منى ، وليس بصائح حق ، القلب يحزن ، والعين تدمع ، ولا يغضب

<sup>(</sup>۱) انظر: الأحاديث في البكاء على الميت على هذا الوجه في ١٧٢،١٥٠/٣، وصحيح مسلم ٢٥٥/٢-

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٨٢/١ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ٢٤٤/٢.

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ١٧٦/٣ .

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ٢/٥٤٥ – ٦٤٦.

<sup>(</sup>٦) في المستدرك ٢٨٢/١.

الرب » .

وروى البخارى (۱) ومسلم (۲) عن ابن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ليس منا من ضرب الخدود أو شق الجيوب أو دعا بدعوى الجاهلية .

وروى البخارى (٢) ومسلم (٤) عن أبى بردة بن أبى موسى قال: وجع أبو موسى وجعا فغشى عليه ، ورأسه فى حجر امرأة من أهله ، فصاحت امرأة من أهله ، فلم يستطع أن يرد عليها شيئا ، فلما أفاق قال: أنا برىء مما برىء منه رسول الله صلى الله عليه وسلم فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم برىء من الصالقة والحالقة والشاقة .

وروى أبو داود<sup>(°)</sup> عن أسيد بن أبى أسيد عن امرأة من المبايعات قالت : كان فيما أخد علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فى المعروف الذى أحد علينا أن لا نعصيه فيه : أن لا نخمش وجها ولا ندعو ويلا ولا نشق حيبا وأن لا ننشر شعرا .

من هنا يتضح أنه لا مجال للاجتهاد في هذا الأمر وأن حرمته قطعية بنص الأحاديث. والروايات عن الإمام أحمد في مجملها تفيد هذا، أما ما نقله ابن قدامة في المغنى (1) إذ يقول:

ونقل حرب عن أحمد كلاما فيه احتمال إباحة النوح والندب واختاره الخلال وصاحبه .

قَالَ ابن حجر معلقاً : ونقل ابن قدامة عن أحمد رواية أن بعض النياحة

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١٦٦/٣

 <sup>(</sup>۲) في الصحيح ۹۹/۱ .
 (۳) في الصحيح ۱۲۰/۳ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ١٠٠/١ . (٥) في السنن ٤٩٦/٣ .

<sup>(</sup>۲) ج ۲/۷۱ه .

لا تحرم وفيه نظر ، وكأنه أخذه من كونه صلى الله عليه وسلم لم ينه عمة جابر لما ناحت عليه فدل على أن النياحة إنما تحرم إذا انضاف إليها فعل من ضرب خد أوشق جيب ، وفيه نظر ، لأنه صلى الله عليه وسلم إنما نهى عن النياحة بعد هذه القصة لأنها كانت بأحد ، وقد قال فى أحد : « لكن حمزة لا بواكى له » ثم نهى عن ذلك وتوعد عليه ، وذلك بين فيما أخرجه أحمد (١) وابن ماجة (١) وصححه الحاكم (١) من طريق أسامة بن زيد ، عن نافع ، عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مر بنساء بنى عبد الأشهل يبكين هلكاهن يوم أحد فقال : «لكن حمزة لا بواكى له»، فجاء نساء الأنصار يبكين حمزة فاستيقظ رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : « ويحهن ، ما انقلبن بعد ، مروهن فيلنقلبن ، ولا يبكين على هالك بعد اليوم (١) .

قلت: ولعل ابن قدامة يشير إلى رواية حرب التي تقدمت وإن كان يقصدها – وهو الغالب – فليس فيها مايدل على الإباحة بل الروايات كما أسلفت تدل على التحريم ففي إحداها قال: هو من فعل الجاهلية وفي الأخرى أخذ بحديث أم عطية. قالت: لما نزلت هذه الآية: ﴿يايعنك على ألا يشركن بالله شيئا ... ولا يعصينك في معروف ﴾ قالت: كان منه النياحة (٥٠).

وف أخرى قال: ينهاهم والمباح لا ينهى عنه . وعندما سئل عن الجنائز التى تتبعها النوائح قال: تتبع واستشهد بقول الحسن: لا ندع حقا لباطل . والله تعالى أعلم .

قال المرداوى: يحرم عليه أن يتبعها ومعها منكر عاجز عن منعه على الصحيح من المذهب نص عليه . نحو طبل أو نوح أو لطم نسوة وتصفيق ورفع

<sup>(</sup>١) في المستد ٢/٤٠، ٨٤، ٩٢.

<sup>(</sup>٢) في السنن ١/٧٠٥.

<sup>(</sup>٣) ق المستدرك ١٩٥/٣.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ١٦١/٣ .

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في الصحيح ٦٤٦/٢.

أصواتهن وعنه: يتبعها وينكر بحسبه ويلزم القادر فلو ظن أنه إذا اتبعها أزيل المنكر ، لزمه على الروايتين لحصول المقصودين (١) .

 <sup>(</sup>۱) الإنصاف ۲۳/۲، ويراجع لهذه المسألة: مسلم بشرح النووى ۷/۲، ۱۱۱-۱۰۹، ۲۲۰/۳ - ۲۲۰/۳
 ۲۳۸، فتح البارى عند الأحاديث المتقدمة والتي أخرجها البخارى وتيسير العزيز الحميد ص:
 ۱۱۰ - ۲۱۰.

## قول الإمام أحمد في : التعزية

في مسائل أبي داود:

التعزية عند القبر ؟ قال : أرجو أن لا يكون به بأس .

**٦٤٨** – قال أبو داود: رأيت أحمد عزى مصابا فقال: أعظم الله أجرك وتكلم بكلام نحوه و لم أحفظه قال فيه: ورحم ميتكم .

**٦٤٩ – قلت لأحمد :** أولياء الميت يقعدون في المسجد يعزون ؟ قال : أما أنا فلا يعجنبي أخشى أن يكون تعظيما للميت أو قال للموت (١) .

وقال ابن أبى يعلى فى ترجمة أحمد بن محمود الساوى: ذكره أبو بكر الحلال فى الأصحاب.

• 70 - نقلت من كتاب الجنائز لأبى بكر الحلال ، قال أحمد بن محمود الساوى (٢٠ : رأيت أبا عبد الله جاء يعزى أبا طالب ، فوقف بباب المسجد ، فقال : عظم الله أجركم ، وأحسن عزاءكم ، ثم جلس ، ولم يقصد أحدا منهم (٣) .

#### التعليق :

المقصود بالتعزية الحث على الصبر واحتساب الأجر عند الله عز وجل والدعاء للميت وهي من الأمور المشروعة فقد روى النسائي (٤) عن معاوية

<sup>(</sup>۱) مسائل أبي داود ص: ۱۳۸ – ۱۳۹.

<sup>(</sup>٢) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٧٧/١ .

<sup>(</sup>٤) في السنن ١١٨/٤.

ابن قرة عن أبيه قال: كان نبى الله صلى الله عليه وسلم إذا جلس يجلس إليه نفر من أصحابه وفيهم رجل له ابن صغير يأتيه من خلف ظهره فيقعده بين يديه فهلك فامتنع الرجل أن يحضر الحلقة لذكر ابنه فحزن عليه فققده النبى صلى الله عليه وسلم فقال: مالى لا أرى فلانا ؟ قالوا يارسول الله بنيه الذى رأيته هلك فلقيه النبى صلى الله عليه وسلم فسأله عن بنيه فأخبره أنه هلك فعزاه عليه الحديث.

ورواه أحمد<sup>(۱)</sup> مختصراً .

وأحسن ما يعزى به ماورد فى الحديث الصحيح: عن أسامة بن زيد قال: أرسلت ابنة النبى صلى الله عليه وسلم إليه: إن ابنا لى فى الموت فأتنا ، فأرسل يقرىء السلام ويقول: « إن لله ما أخذ وله ما أعطى وكل عنده بأجل مسمى ، فلتصبر ولتحتسب » الحديث (٢).

وعن أم سلمة قالت: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم على أبى سلمة وقد شق بصره فأغمضه فضع ناس من أهله ، فقال: « لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير فإن الملائكة يؤمنون على ما تقولون » ثم قال: « اللهم اغفر لأبى سلمة وارفع درجته فى المهديين واخلفه فى عقبه فى الغابرين واغفر لنا وله يا رب العالمين ، وأفسح له فى قبره ونور له فيه »(٢) اهـ

وقد ظهرت جملة من البدع في التعزية :

ومنها: اجتماع الناس للتعزية في مكان معين وجلب القراء ونحوه وهذا لم يشرع عن النبي صلى الله عليه وسلم ولم يكن معروفا عند سلفنا الصالح، وقد كرهه الإمام أحمد.

يقول ابن القيم : وقد كان من هديه صلى الله عليه وسلم تعزية أهل المبت

<sup>(</sup>١) في المسند ٥/٣٥.

<sup>(</sup>٢) رواه البخارى في الصحيح ١٥١/٣ ومسلم في الصحيح ٢/٦٣٥ - ٦٣٦.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الصحيح ٦٣٤/٢ .

ولم يكن من هديه أن يجتمع للعزاء ويقرأ له القرآن لا عند قبره ولا غيره وكل هذه بدعة حادثة مكروهة وكان من هديه السكون والرضا بقضاء الله والحمد لله والاسترجاع ... وكان من هديه أن أهل الميت لا يتكلفون الطعام للناس بل أمر أن يصنع الناس لهم طعاما<sup>(۱)</sup>.

وقال أبو الخطاب: يكره الجلوس للتعزية، وقال ابن عقيل: يكره الاجتاع بعد خروج الروح لأن فيه تهييجا للحزن، وقال أحمد: أكره التعزية عند القبر إلا لمن لم يعز، فيعزى إذا دفن الميت أو قبل أن يدفن (١). اهـ

قال النووى: وأما الجلوس للتعزية فنص الشافعي والمصنف وسائر الأصحاب على كراهته ، قالوا: يعنى بالجلوس لها أن يجتمع أهل الميت في بيت فيقصدهم من أراد التعزية ، قالوا: بل ينبغي أن ينصرفوا في حوائجهم فمن صادفهم عزاهم ولا فرق بين الرجال والنساء في كراهة الجلوس لها(٢). اهـ

وفى تعزية أهل الذمة روايتان عن أحمد مخرجة على عيادتهم .

قال ابن قدامة:

إحداهما : لا نعودهم . فكذلك لا نعزيهم ...

والثانية : نعودهم . فعلى هذا نعزيهم ... (٢) .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١٤٦/١، وانظر: الإنصاف للمرداوي ١٥٦٥/٠.

<sup>. (</sup>٢) المغنى لابن قدامة ٢/٥٤٥ .

<sup>(</sup>٣) المجموع ٥/٣٠٦.

<sup>. (</sup>٤) راجع المغنى ٢/٥٤٥، وانظر : أحكام أهل الذمة لابن القيم ٢٠٠/١ – ٢٠٢ ، ٢٠٢ – ٢٠٥ .

# قول الإمام أحمد في ارتفاع القبر

### في مسائل أبي داود :

۲۵۱ – أحبرنا أبو بكر قال : حدثنا أبو داود قال : سمعت أحمد قال : لا يزاد على القبر من تراب غيره إلا أن يستوى بالأرض فلا يعرف . فكأنه رخص إذ ذاك (۱)

#### التعليق :

هذه المسألة يلحق بها تجصيص القبور والبناء عليها . وكذا الكتابة عليها وكلها أمور نهى الشارع عنها . فقد روى عن جابر بن عبد الله أنه قال : « نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يجصص القبر وأن يقعد عليه وأن يبنى عليه »(۲) .

وفی بعض الروایات زاد : « أو یزاد علیه أو یکتب علیه  $^{(?)}$  .

وفی بعضها زاد : « أو یکتب علیه »<sup>(۱)</sup> .

وروى عن أبى الهياج الأسدى قال: قال لى على بن أبى طالب: ألا أبعثك على ما بعثنى عليه رسول الله عليه السلام أن لا تدع تمثالا إلا طمسته ولا قبرا مشرفا إلا سويته (٥٠).

<sup>(</sup>۱) مسائل أبي داود إص : ۱۹۸

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم ۲۹۷/۲.
 (۳) عند النسائي ۸۹/٤.

<sup>(</sup>٤) عند الترمذي : ٣٥٩/٣ ، وأبي داود ٣٠٢/٥ – ٥٥٠

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم ۲۳۶/۲ .

وروى عن ثمامة بن شفى قال : كنا مع فضالة بن عبيد بأرض الروم فتوفى صاحب لنا فأمر فضالة بن عبيد بقبره فسوى ثم قال : سمعت رسُول الله صلى الله عليه وسلم يأمر بتسويتها(١).

والذي يظهر من كلام أحمد - والله أعلم - تحريم الزيادة على القبر إلا بالقدر الذي يعرف أنه قبر حتى يصان عن المشي عليه ونحوه " .

ومن باب أولى تحريم البناء عليها واتخاذ القباب والمشاهد ، وهذا هو الظاهر من الأحاديث.

وقد حمل البعض رواية أبى داود – المتقدمة عن أحمد – على الكراهة

قلت: أما التجصيص والكتابة فقد اختلف فهما فمن قائل بالتحريم وقائل بالكراهة (١٠) . وكذا زيادة التراب – إن لم يكن له حاجة (٥) – وأما البناء عليها بوضع القباب ونحوه مما هو مشاهد في بقاع كثيرة فلا شك في أن ذلك عرم ، وقد كان هذا الفعل سببا في وقوع الشرك . إذ إن هذه المشاهد أصبحت تقصد وتشد الرحال إليها ويطلب من المقبورين فيها قضاء الحوائج وتحقيق المطالب ، ويقع عندها من الشرك والمنكرات ما لا يشك معه عاقل من وجوب اقتلاع تلك الأبنية والمشاهد الوثنية ، والله تعالى نسأل أن يبصر المسلمين بأمور دينهم وأن يريهم الحق حقا ويرزقهم اتباعه ويريهم الباطل باطلا ويرزقهم اجتنابه<sup>(۲)</sup> .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ۲۹۶۲ .

<sup>(</sup>٢) وقد ورد أنه صلى الله عليه وسلم رفع قبر جابر نحوا من شبر . السنن الكبرى للبيهقي ٣-٤١٠/٠ . (٣) انظر: الإنصاف للمرداوى ٤٨/٢ .

<sup>(</sup>٤) قال صالح بن أحمد : سألت أبي عن تطيين القبور وتجصيصها قال : أما التجصيص فمكروه والتطبين أسهل . إمسائل صالح ص : ٤٧ .

<sup>(</sup>٥) راجع: الإنصاف ٨/٨٤٥ – ٥٤٩، والمغنى لابن قدامة ٥٠٧/٢، والمجموع للنووى ٢٩٦/٥ –

<sup>(</sup>٦) راجع: شرح الصدور بتحريم رفع القبور للشوكاني ، وتيسير العزيز الحميد ص: ٣١٩ – ٣٤٧ .

# قول الإمام أحمد في القراءة عند القبور

قال إسحاق بن إبراهيم بن هالىء:

 القراءة على القراءة القراءة على القراءة القراءة على القراءة القرا

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل :

١٠٠٤ - سمعت أبى سئل عن رجل يقرأ عند القبر على الميت . قال :
 أرجو أن لا يكون به بأس .

٦٥٥ – سألت أبى عن الرجل يحمل معه المصحف إلى القبر يقرأ عليه ؟ قال : هذه بدعة . قلت لأبى : وإن كان يحفظ القرآن يقرأ ؟ قال : لا ، يجىء ويسلم ، ويدعو وينصرف<sup>(٦)</sup> .

قال أبو بكر الحلال: ٦٥٦ – قال الدورى<sup>(٤)</sup>: سألت أحمد بن حنبل قلت: تحفظ ف القراءة على القبور شيئا ؟ فقال: لا .

<sup>(</sup>۱) مسائل این هانی، ۱۹۰/۱ .

<sup>(</sup>۲) مسائل أبي داود ص: ۱۵۸.

<sup>(</sup>٣) مسائل عبد الله ص: ١٤٥ .

<sup>(</sup>٤) عباس بن محمد ، ثقة حافظ ، طبقات الحنابلة ٢٣٦/١ ، تقريب ٣٩٩/١ .

70 الحداد 70 وأخبرنى الحسن بن أحمد الوراق 70 قال : حدثنى على بن موسى الحداد 70 وكان صدوقا ، وكان ابن حماد المقرىء أيرشد إليه ، فأخبرنى قال : كنت مع أحمد بن حنبل ومحمد بن قدامة الجوهرى في جنازة ، فلما دفن الميت جلس رجل ضرير يقرأ عند القبر ، فقال له أحمد : يا هذا ، إن القراءة عند القبر بدعة ، فلما خرجنا من المقابر قال محمد بن قدامة لأحمد بن حنبل : يا أبا عبد الله ، ما تقول في مبشر الحلبي 7 قال : ثقة أن . قال : كتبت عنه شيئا قلت: نعم. قال: فأخبرني قلت: فأخبرني مبشر عن عبد الرحمن أن العلاء بن اللجلاج عن أبيه 70 أنه أوصى إذا دفن أن يقرأ عند رأسه بفاتحة البقرة وخاتمتها وقال : سمعت ابن عمر يوصى بذلك . فقال أحمد : ارجع فقل للرجل يقرأ 70

<sup>(</sup>٢،١) لم أجد من ترجم لهما فيما اطلعت عليه من المصادر .

 <sup>(</sup>٣) هو أبو بكر بن حماد : محمد بن خماد . ذكر أبو بكر الخلال : أن أحمد كان يصلى خلفه في رمضان وغيره . وقال الخطيب : كان أحد القراء المجودين ومن عباد الله الصالحين ت/ بغداد ٢٧١/٣ ، طبقات الحنابلة ٢٩١/١ .

 <sup>(</sup>٤) قال ابن حجر : أبو جعفر البغدادى ، فيه لين ، ووهم من خلطه بالذى قبله – يقصد المصيصى
 الثقة – تقريب ٢٠١/٢ ، راجع ت بغداد ١٨٨/٣ – ١٩٠ .

<sup>(</sup>٥) في التقريب ٢٢٨/٢ : صلوق .

<sup>(</sup>٦) قال عنه ابن حجر:مقبول . المصدر السابق ٤٩٤/١ .

<sup>· (</sup>٧) قال عنه ابن حجر: ثقة المصدر نفسه ٩٣/٢ .

<sup>(</sup>A) قال ابن أبي يعلى في ترجمة محمد بن قدامة الجوهرى: نقل عن (الإمام) أشياء منها: القراءة عند القبور واحتج بحديث ابن عمر . طبقات الحنابلة ٢٩٩/١ ، وحديث ابن عمر أخرجه الخلال بسنده إلى ابن عمر قال : سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول : ٩ إذا مات أحدكم فلا تجلسوا وأسرعوا به إلى قبره وليقرأ عند رأسه بفاتحة البقرة وعند رجليه بخاتمتها في قبره . الأمر بالمعروف ص ١٢٢ ، وعزاه الهيشي للطبراني في الكبير وقال : فيه يحيى بن عبد الله البابلتي وهو ضعيف ا هد . مجمع الزوائد ٣/٤ وعند الطبراني أيضا ١٩/٠ ٢٢ عن مبشر حدثني عبد الرحمن بن العلاء بن اللجلاج عن أبيه قال : قال لي أبي : يا بني إذا أنا مت . . ثم اقرأ عند رأسي بفاتحة البقرة وخاتمتها فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ذلك . قال الهيشمي بعد ذكره لهذا الحديث الذي وهم في إسناده إذ قال : عن عبد الرحمن بن اللجلاج فقال : قال لي أبي وساقه والصواب ما أثبته – قال الهيشمي : وجاله موثقون قلت : عبد الرحمن سكت عنه الذهبي في الميزان ٢٩/٢ وقال اين حجر: مقبول ا هد . واللجلاج له صحبة إلا أنه اختلفت الزواية عنه فهو هنا يقول : فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه =

**٦٥٨ – وأخبرنا أبو بكر بن صدقة(١) قال : سمعت عثمان بن أحمد بن** إبراهيم الموصلي قال: كان أبو عبد الله أحمد بن حنبل في جنازة ، ومعه محمد ابن قدامة الجوهري قال: فلما قبر الميت جعل إنسان يقرأ عنده فقال أبو عبدُ الله لرجل: تمر إلى ذلك الرجل الذي يقرأ فقل له: لا تفعل فلما مضى قال له محمد بن قدامة: مبشر الحلبي كيف هو ، فذكر القصة بعيها . . .

**۱۵۹** – أخبرنسي العباس بن محمد بن أحمد بن عبد العزيز<sup>(۲)</sup> قال : حدثنا جعفر بن محمد بن الحسن النيسابوري(١)عن سلمة بن شبيب قال: أتيت أحمد بن حنبل يصلي خلف ضرير يقرأ على القبور<sup>(٥)</sup>. اهـ • ٣٦٠ – قال ابن أبي يعلى في ترجمـة : محمد بن أحمد المروروذي : ذكره أبو بكر الخلال فقال: روى عن أبي عبد الله مسائل لم تقع إلى غيره ،

حدثني الحسن بن مهران بن الوليد الأصبهاني قال: سمعت محمد بن أحمد المروروذي يقول : سمعت أحمد بن حنبل يقول : إذا دخلتم المقابر فاقرؤا اية الكرسي ثلاث مرات ، وقل هو الله أحد ، ثم قولوا : اللهم فضله لأهل المقابر

ثقة من أهل الروذ ، سمعت عنه من بطل ثقة من أهل أصبهان وذكره بجميل .

وسلم يقول ذلك . وفي رواية أخرى ذكرها الخلال في القراءة عند القبور ينفس هذا السند قال اللجلاج: فإنى سمعت عبد الله بن عمر يقول ذلك . وفي الرواية المثبتة هنا برقم (١٩٦٣) عن عبد الرحمن ابن العلاء بن اللجلاج عن أبيه أنه أوصى وليس بها ذكر للجلاج، هذا هو الصواب . والله أعِلم . (١) أحمد بن محمد بن عبد الله بن صدقة الحافظ. نقل عن الإمام أحمد مسائل وأشياء كثيرة. قال

الدارقطني ثقة ثقة . ت/بغداد ٥/٠٤ ، طبقات الحنابلة ٦٤/١ .

<sup>(</sup>٢) ذكرها ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة ٢٢٩/١ . (٣) لم أجده كما هنا . وانظر ت/بغداد ١٥٨/١٢ – ١٣٦/١

<sup>(</sup>٤) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر.

<sup>(</sup>٥) الأمر بالمعروف والتهي عن المنكر ص ١٢١ – ١٢٣ ورواية الحداد والموصلي ذكرهما ابن القيم في كتاب الروح ص ١٧ إ.

<sup>(</sup>٦) ذكر الفتني في تذكرة الموضوعات ص : ٣٢٠ : من مر بالمقابر فقرأ ﴿ قُلُ هُو أُللُّهُ أَحَدَ ﴾ إلحادي عشرة مرة ثم وهب أجره للأموات أعطى من الأجر يعدد الأموات .

۱۹۹۱ – وروى أبو بكر فى الشافى قال: قال محمد بن أحمد المروروذى: سمعت محمد بن أحمد بن حنبل يقول: إذا دخلتم المقابر فاقرؤا آية الكرسى وثلاث مرات قل هو الله أحد ثم قولوا: اللهم إن فضله لأهل المقابر.

المروروذى : سمعت أحمد بن حنبل يقول: إذا دخلتم المقابر فاقرؤا بفاتحة الكتاب والمعوذتين وقل هو الله أحد واجعلوا ثواب ذلك لأهل المقابر فإنه يصل إليهم.

#### التعليق :

الكلام في هذه المسألة على شقين : القراءة عند القبر وقت الدفن فقط ، والقراءة بصفة عامة .

وقبل الكلام عن كلا الشقين أقول: إنه لم يؤثر عن النبي صلى الله عليه وسلم هذا الأمر لا بفعله هو عليه الصلاة والسلام (۱) ولا بإقراره لغيره ، بل إن مجموع الأحاديث التي جاءت عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما يتعلق بالقبور وزيارتها يؤخذ منها أن هذا الفعل محدث ، فالنبي صلى الله عليه وسلم كان يزور القبور وكان يحضر الدفن غالبا ولو كان هذا أمراحسنا لما سكت عنه صلى الله عليه وسلم ولبينه للناس ، بل المأثور عنه عليه الصلاة والسلام أنه إذا زار المقابر قال : « السلام عليكم دار قوم مؤمنين وأتاكم ما توعدون غدا مؤجلون وإنا إن شاء الله بكم لاحقون اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد ) (۱)

وعن بريدة قال : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلمهم إذا خرجوا إلى المقابر فكان قائلهم يقول : « السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنا إن شاء الله للاحقون ، أسأل الله لنا ولكم العافية » (٢٠) .

 <sup>(</sup>۱) والحديث السابق الذي رفعه ابن عمر فيه كما ذكرت البابلتي وهو مجمع على ضعفه .
 انظر : التقريب ٣٥١/٢ فقد أطلق ابن حجر القول بضعفه .

<sup>: (</sup>۲) رواه مسلم ۲/۲۹۹ .

<sup>(</sup>۳) رواه مسلم ۲/۱۷۲ .

هذا هو الهدئ النبوي.

أعود إلى الخلاف في المسألة وأقول: إن شارح الطحاوية قد لخصه إذ يقول:

«اختلف العلماء في قراءة القرآن عند القبور على ثلاثة أقوال: هل تكره، أم لا بأس بها وقت الدفن، وتكره بعده ؟ فمن قال بكراهتها كأبي حنيفة ومالك وأحمد في رواية – قالوا: لأنه محدث لم ترد به السنة والقراءة تشبه الصلاة والصلاة عند القبور منهي عنها فكذلك القراءة، ومن قال: لا بأس بها كمحمد ابن الحسن وأحمد في رواية استدلوا بما نقل عن ابن عمر رضى الله عنهما: أنه أوصى أن يقرأ على قبره وقت الدفن بفواتح سورة البقرة وخواتمها، ونقل أيضا عن بعض المهاجرين قراءة سورة البقرة، ومن قال: لا بأس بها وقت الدفن فقط وهو رواية عن أحمد أخذ بما نقل عن ابن عمر وبعض المهاجرين، وأما بعد ذلك كالذين يتناوبون القبر للقراءة عنده فهذا مكروه فإنه لم تأت به السنة ولم ينقل عن أحد من السلف مثل ذلك أصلا ... »(1)

وقال ابن تيمية : فيها ثلاث روايات عن أحمد ...

والثانية: أن ذلك مكروه وهذه الرواية هي التي رواها أكثر أصحابه عنه وعليها قدماء أصحابه الذين صحبوه كعبد الوهاب الوراق وأبي بكر المروذي ونحوهما ، وهي مذهب جمهور السلف كأبي حنيفة ومالك وهشيم بن بشير وغيرهم ولا يحفظ عن الشافعي نفسه في هذه المسألة كلام لأن ذلك عنده بدعة .

وقال مالك : ما علمت أحدا يفعل ذلك(٢) . اهـ

قال أبو يعلى بن الفراء: قال أبو بكر – يعنى الخلال – نقل أبو بكر المروذى وأبو داود ومهنا وحنبل وأبو طالب وابن بدينا وإسحاق بن إبراهيم وغيرهم: أن القراءة لا تجوز عند القبر. وبعضهم يروى أنها بدعة. وعلى هذا كان مذهبه، ورجع أبو عبد الله رجوعا أبان عن نفسه فقال: يقرأ، وقال

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٥١٨ .

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيمُ ص: ٣٨٠ .

أبو حفص بن مسلم العكبرى : وقد روى عن أبى عبد الله بضع عشرة نفسا كلهم يقول: بدعة ومحدث فأكرهه وبهذه الرواية أقول<sup>(١)</sup> . اهـ

قلت : وهذا القول الأخير هو الذى يتلاءم مع ماعرف عن الإمام أحمد من كراهة كل محدث .

وأما ماجاء فى رواية المروروذى عن أحمد : إذا دخلتم المقابر ... فعلى تقدير ثبوت هذه الرواية عن الإمام أحمد فإن هذا لم يرد عن النبى صلى الله عليه وسلم وقد تقدم ما كان يقوله عليه الصلاة والسلام عند زيارة المقابر .

<sup>(</sup>١) الروايتان والوجهان ٢١٣/١ .

## الذبح عند القبر

وسلم: « لا عقر في الإسلام »(١) كانوا إذا مات لهم الميت نحروا جزورا على قبره ، فنهى النبى صلى الله عليه وسلم عن ذلك . كره أبو عبد الله أكل لم هرد)(\*)

 <sup>(</sup>١) رواه أحمد ١٩٧/٣ ، وأبو داود ١٥٥٠/٣ - ٥٥١ من حديث أنس .
 قال عبد الرزاق : كانوا يعقرون عند القبر بقرة أو شاة .
 (٢) اقتضاء الصراط المستقيم ص : ٣٨١ .

<sup>(\*)</sup> المقصود هنا الذبح عند القبر لله عز وجل ، أما الذبح لغيره فهو شرك كما تقدم ج: ١٣١/٢.

### قول الإمام أحمد في : عذاب القبر ونعيمه

### قال إسحاق بن إبراهيم بن هالىء :

٦٦٤ – قبل له (١): وعذاب القبر ومنكر ونكير ؟

قال أبو عبد الله: نؤمن بهذا كله ومن أنكر واحدة من هذه فهو جهمي.

۱۹۳۵ - سمعت أبا عبد الله يقول: قول النبى صلى الله عليه وسلم:
 و إنه ليسمع خفق نعالهم إذا ولوا مدبرين (٢) وقوله: « يا صاحب السبتيتين
 اخلع سبتيتك (٦).

قال أبو عبد الله : خلع النعال أمر من النبى صلى الله عليه وسلم فى المقابر وقوله : « إنه ليسمع خفق نعالهم » مثل ضربه النبى صلى الله عليه وسلم من سرعة ما يسأل الرجل فى قبره (٤) .

٦٦٦ - وقال أبو بكر المروذى: قال لنا أبو عبد الله: عذاب القبر حق ، ما ينكره إلا ضال مضل<sup>(٥)</sup>.

### ج ونحو ما تقدم نقل عنه :

القبر وأن هذه الأمة تفتن فى قبورها وتسأل عن الإيمان والإيمان بعذاب ومن ربه ومن القبر وأن هذه الأمة تفتن فى قبورها وتسأل عن الإيمان والإسلام ومن ربه ومن نبيه ويأتيه منكر ونكير كيف شاء وكيف أراد والإيمان به والتصديق به (٢٠) .

 <sup>(</sup>۱) فى الأصل: حضرت رجلا عند أبى عبد الله وهو يسأله: فجعل الرجل يقول ...
 (۲) أخرجه البخارى ۲۳۲/۳ ومسلم ۲۲۰۰/۶ -- ۲۲۰۱ من حديث أنس.

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٨٣/٥ - ٨٤ وأبو داود ٣/٤٥٥ وغيرهم عن بشير بن الخصاصية من حديث طويل .
 (٤) مسائل ابن هانيء ١٩١/١ .

<sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة ٦٢/١ .

<sup>(</sup>٦) رسالة عبدوس ( ق ٢/ب ) .

٦٦٨ – مسدد بن مسرهد : كتب إليه أحمد ... والإيمان بمنكر ونكير وعداب القبر<sup>(۱)</sup>.

عمد بن عوف الطائ قال: أملى على أحمد ... والإيمان بعذاب القبر وبفتنة القبر يسأل العبد عن الإيمان والإسلام ومن ربه وما دينه ومن

بعداب القبر وبفتنــة القبر يسال العبد عن الإيمان والإسلام ومن ربه وما دينه ومن نبيه وبمنكر ونكير<sup>(۲)</sup>.

• **٦٧٠ – محمد بن حبيب قال** : سمعت أحمد يقول : والإيمان بعذاب القبر والإيمان بمنكر ونكير<sup>(٣)</sup>

ا ۱۷۲ – حبل بن إسحاق قال: قلت لأبي عبد الله في عذاب القبر فقال: هذه أحاديث صحاح نؤمن بها ونقر بها . كلما جاء عن النبي صلى الله

عليه وسلم إسناد جيد أقررنا به . إذا لم نقر بما جـاء بـه رسول صلى الله عليه وسلم ودفعناه رددنا على الله أمره . قال الله تعالى: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه ﴾(')

نـوه ﴾```. ۲۷۲ − قلت له : وعـذاب القبر حق قال : حق يعـذبون في القبر .

7٧٣ – قال: وسمعت أبا عبد الله يقول: نؤمن بعذاب القبر وبمنكر ونكير وأن العبد يسأل في قبره ﴿ يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴾ (٥) في القبر .

975 - أهمد بن القاسم قال: قلت يا أبا عبد الله تقر بمنكر ونكير وما يروى فى عداب القبر قال: سبحان الله نقر بذلك كله ونقوله قلت: هذه اللفظة تقول: منكر ونكير هكذا أو تقول: ملكين قال: منكر ونكير، قلت: يقولون: ليس فى حديث: منكر ونكير قال: هو هكذا يعنى أنهما منكر ونكير (1).

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٣٤٤/١.

 <sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۲۱۲/۱ .
 (۳) نفس المصدر ۲۹۰/۱ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر / أَية ٧ . (٥) سورة إبراهيم /آية ٢٧ .

<sup>(</sup>٦) الروايتان في كتاب الروح لابن القيم ص ٨٠ .

القبر حق يسأل العبد عن دينه وعن ربه ويرى مقعده من النار والجنة ، ومنكر ونكير حق وهما فتانا القبور نسأل الله عز وجل الثبات (١).

#### التعليق :

عذاب القبر ثابت بنص السنة . وقد ذكر العلماء أن في قول الله تعالى : ويثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت (" وفي قوله جل وعلا : و إذ الظالمون في غمرات الموت والملائكة باسطوا أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون (" وفي قوله تبارك وتعالى: (سنعذبهم مرتين ثم يردون إلى عذاب عظيم (ئ) وفي قوله تعالى وتقدس : ﴿ وحاق بآل فرعون سوء العذاب النار يعرضون عليها عدوا وعشيا ويوم تقوم الساعة أدخلوا آل فرعون أشد العذاب (" وفي قوله عز وجل : (فذرهم حتى يلاقوا يومهم الذي فيه يصعقون يوم لا يغني عنهم كيدهم شيئا ولا هم ينصرون وإن للذين ظلموا عذابا دون ذلك ولكن أكثرهم لا يعلمون (")

أقول : ذكروا أن فيها دلالات على عذاب القبر ، واستدلوا عليه بآيات أخر أيضا .

أما من السنة فالأحاديث الدالة صراحة عليه كثيرة أذكر منها: ما رواه مسلم (٧) عن البراء بن عازب عن النبي صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) انظر: السنة ضمن شذرات البلاتين ص: ٤٦ – ٤٧ والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٧/١.

<sup>(</sup>Y) سورة إيراهيم /YV .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام /٩٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة /١٠١ .

<sup>(</sup>٥) سورة غافر /٤٦ .

<sup>(</sup>٦) سورة الطور /٥٤.

<sup>(</sup>٧) في الصحيح ٢٢٠١/٤ .

قال: ﴿ يَشِبَ الله الذين آمنوا بالقول الثابت ﴾ قال: نزلت في عذاب القبر. فيقال له من ربك ؟ فيقول: ربى الله ونبى محمد صلى الله عليه وسلم فذلك قوله عز وجل: ﴿ يَشِبَ الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي والآخرة ﴾.

وروى مسلم (1) عن زيد بن ثابت قال : بينا النبى صلى الله عليه وسلم فى حائط لبنى النجار على بغلة له ونحن معه إذ حادت به فكادت تلقيه وإذا أقبر ستة أو خمسة أو أربعة فقال : « من يعرف أصحاب هذه الأقبر؟ » فقال رجل : أنا . قال : « فمتى مات هؤلاء » قال : ماتوا فى الإشراك . فقال : « إن هذه الأمة تبتلى فى قبورها فلولا أن تدافنوا لدعوت الله أن يسمعكم من عذاب القبر الذى أسمع منه » . ثم أقبل علينا بوجهه فقال : « تعوذوا بالله من عذاب النار » قالوا : نعوذ بالله من عذاب القبر » ... قالوا : نعوذ بالله من عذاب القبر » ...

وروى البخارى عن ابن عباس قال : مر النبى صلى الله عليه وسلم على قبرين فقال : « إنهما ليعذبان وما يعذبان فى كبير ثم قال : بلى أما أحدهما فكان يسعى بالنميمة وأما أحدهما فكان لا يستتر من بوله » ... الحديث .

وروى البخارى (٢) ومسلم (٤) عن عبد الله بن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشى إن

عليه وسلم قال : ﴿ إِن أَحَدُ لَمْ إِذَا مَاتَ عَرَضَ عَلَيْهُ مُفَعِدُهُ بَالْعُدَاهُ وَالْعَشَى إِن كان من أهل الجنة فمن أهل الجنة وإن كان من أهل النار فمن أهل النار فيقال : هذا مقعدك حتى يبعثك الله يوم القيامة » .

والأحاديث كما أسلفت كثيرة وفى بعضها تفصيل لهذا الحدث الذى سيواجه كل مسلم (°). فليراجع ذلك فى مظانه فى كتب الحديث والعقائد .

<sup>(</sup>۱) في الصحيح ٤/٢٩٩ - ٢٢٠٠ .

 <sup>(</sup>۲) في الصحيح ۲٤٢/۳.
 (۳) في الصحيح ۲٤٣/۳.

<sup>(</sup>٤) ف الصحيح ٢١٩٩/٤.

 <sup>(</sup>٥) كافر أيضاً كما سيأتى بيانه .

وإلى هذه الآيات والأحاديث ذهب « أهل السنة والجماعة » فأثبتوا عذاب القبر وأقروا به وهو من جملة عقيدتهم التي يدينون لله عز وجل بها ، وعندهم أن النعيم أو العذاب يقع على البدن والروح معا .

يقول شارح الطحاوية: وليس السؤال في القبر للروح وحدها كما قال ابن حزم وغيره وأفسد منه قول من قال: إنه للبدن بلا روح والأحاديث الصحيحة ترد القولين. وكذلك عذاب القبر يكون للنفس والبدن جميعا باتفاق أهل السنة والجماعة تنعم النفس وتعذب مفردة عن البدن ومتصلة به (۱). اهـ

والنعيم والعذاب حاصل سواء قبر الميت أو لم يقبر ، ولكن لما كان الغالب على الموتى أنهم يقبرون كان ألصق في التسمية » .

يقول شارح الطحاوية: ﴿ واعلم أن عذاب القبر هو عذاب البرزخ فكل من مات وهو مستحق للعذاب ناله نصيبه منه قبر أو لم يقبر أكلته السباع أو احترق حتى صار رمادا ونسف في الهواء أو صلب أو غرق في البحر وصل إلى روحه وبدنه من العذاب ما يصل إلى المقبور ﴾(٢) .

وقد اختلف هل السؤال في القبر خاص بمن يدعى الإيمان محقا كان أم مبطلاً كالمنافق أم أنه يشمل الكافر .

والصواب - والله أعلم - أن السؤال يشمل الجميع ففى حديث أنس فى عذاب القبر ، قال عليه الصلاة والسلام : ٥ وأما المنافق والكافر فيقال له: ماكنت تقول فى هذا الرجل ٥ ...

وفى رواية له: « وأما الكافر أو المنافق » وفى رواية أبى داود من حديث أبى سعيد : « وإن الكافر إذا وضع » وفى رواية أحمد من حديث أبى سعيد : « وإن كافرا أو منافقا » وفى رواية عن أسماء : « فإن كان فاجرا أو كافرا » وفى رواية أخرى لها فى الصحيحين : « وأما المنافق أو المرتاب » ...

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٥١.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٥١

يقول ابن حجر : فاحتلفت هذه الروايات لفظا وهي مجتمعة على أن كلا من الكافر والمنافق يسأل ، ففيه تعقيب على من زعم أن السؤال إنما يقع على من يدعى الإيمان إن محقا وإن مبطلا ومستندهم مارواه عبد الرزاق من طريق عبيد بن عمير<sup>(١)</sup> أحد كبار التابعين قال : « إنما يفتن رجلان مؤمن ومنافق وأما الكافر فلا يسأل عن محمد ولا يعرفه » وهذا موقوف . والأحاديث الناصة على أن الكافر يسأل مرفوعة مع كثرة طرقها الصحيحة فهي أولى بالقبول (١٠٠٠ . الهـ قال ابن حجر : ومال ابن عبد البر إلى الأول – أي الرأي القائل أن الكافر

لا يسأل – وقال : الآثار تدل على أن الفتنة لمن كان منسوبا إلى أهل القبلة وأما الكافر والجاحد فلا يسأل عن دينه

قال ابن حجر : وتعقبه ابن القيم في كتاب الروح ...(`` .

قلت: وقد أجلى ابن القيم المسألة وبين - بالأدلة الكثيرة - أن الكافر يسأل فراجع المصدر المذكور(٢٠) . اهـ واختلف في مسألة أخرى وهيي : هل السؤال في القبر خاص بهذه الأمة أم أنه وقع على الأمم قبلها على ثلاثة أقوال : أحدها

أما تسمية الملكين بمنكر ونكير فقد ورد في حديث أبي هريرة

مرفوعا والذي رواه الترمذي (١) وقال : حسن غريب وابن أبي عاصم (١)

<sup>(</sup>١) هكذا في الفتح والذي في المصنف لعبد الرزاق ٩/٣ : عن ابن جريج قال : قال عبد الله بن عمر فذكره . ثم ذكر بعده أثرًا عن عبيد بن عمير في موضوع آخر ولعله هو الذي سبب الخطأ في النقل . والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) فتح البارى ٢٣٨/٣ - ٢٣٩ .

<sup>(</sup>۳) فتح الباری ۲۲۹/۳ .

<sup>(</sup>٤) ص: ١١٦. (٥) انظر : الروح لابن القيم ص: ١١٩ وشرح العقيدة الطحاوية ص : ٥٥٣ وقتح الباري ٣٤٠/٣ .

<sup>(</sup>٦) في السنن ٣٧٤/٣ . (٧) في السنة ٢/٢ . .

ِوالآجرى<sup>(١)</sup> .

قال الألباني : جيد رجاله كلهم ثقات رجال مسلم . وفي ابن إسحاق وهو العامري كلام لا يضر<sup>(۲)</sup> . اهـ

وبعد أن بينت موقف أهل السنة من هذه المسألة العظيمة – عذاب القبر ونعيمه – يجدر التنبيه إلى أن هنالك من عميت بصيرته فجحده أو أثبته إثباتا يوافق هواه (٢) أما الأحاديث المتواترة الصحيحة فلم يلتفتوا إليها وكثير منهم نظر إلى المسألة من زاوية عقلية صرفة مع أن العقل لا يحيل ذلك مطلقا فقدرة الله تبارك وتعالى عظيمة وهي فوق كل شيء ولم يرد في الشريعة أمر تحيله العقول وقد يرد فيها ما تحار فيه العقول ، وفي هذا دافع على زيادة الإيمان والتسليم لله حجل وعلا والمعرفة بعظم قدرته وسلطانه .

فعذاب القبر ونعيمه بعد هذه النصوص لا ينكره إلا ضال مضل كما قال الإمام أحمد رحمه الله .

<sup>(</sup>١) في الشريعة ص: ٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) سلسلة الأحاديث الصحيحة ٣٨٠/٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر الروح ص : ٨٠ –٨١ ، وفتح الياري ٢٣٣/٣ .

### قول الإمام أحمد في زيارة القبور

#### في مسائل أبي داود:

7٧٦ - أخبرنا أبو بكر قال: حدثنا أبو داود قال: سألت أحمد عن زيارة النساء القبر؟ قال: لا، قلت: الرجال أيسر؟ قال: نعم ثم ذكر حديث ابن عباس رحمهما الله: لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم زوارات القبور (١)(١).

### وقال إسحاق بن إبراهيم بن هالىء :

٦٧٧ – قلت: ما تقول فى زيارة القبور ؟ قال: لا بأس بها . سئل عن النساء أيخرجن إلى المقابر ؟ قال: لا تخرج المرأة إلى المقابر ولا إلى غيرها(٢).

٩٧٨ – قال أبو يعلى بن الفراء: ونقل محمد بن الحسن بن هارون وقد سئل عن المرأة تزور القبر ؟ قال: أرجو أن لا يكون به بأس. واحتج بحديث عائشة (١).

### التعليق :

زيارة الرجال للقبور على الوجه المشروع من الأمور المشروعة لما يحصل من الاتعاظ للزائر والدعاء للميت فقد روى مسلم (٥) عن بريدة بن الحصيب

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲۲۹/۱ ، ورواه أيضا من حديث أبي هريرة ۳۳۷/۲ ومن حديث حسان بن ثابت 12 . ورواه عنهم غيره أيضا .

وف بعض روایات الحدیث : و لعن الله ، انظر : السنن الکبری للبیهقی ۷۸/۶ . (۲) مسائل آبی داود ص : ۱۰۸

 <sup>(</sup>۳) مسائل ابن هانی: ۱۹۲/۱.

<sup>(</sup>٤) الروايتان والوجهان ٢١٢/١ وحديث عائشة فيه : أنها زارت قبر أخيها وسيأتى .

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ٢/٢٧٢ .

قال: قال رُسول الله صلى الله عليه وسلم « نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها » . وفي رواية لأحمد (۱) زاد: « فإن في زيارتها عظة وعبرة ، وفي أخرى (۲) « ولا تقولوا هجرا » وهذه الزيادات عند غيره أيضا .

قال ابن الأثير :«الهجر:الفحش . يقال أهجر فى منطقه يهجر إهجارا إذا أفحش وكذلك إذا أكثر الكلام فيما لا ينبغى »<sup>(٣)</sup> .

قلت : ومن هنا يتضح لنا بطلان ما يفعله بعض الجهلة من الصياح ورفع الأصوات عند المقابر فهذا كله مخالف للزيارة المشروعة ، أما ما يفعله البعض من الاستغاثة بأصحاب القبور والتضرع إليهم ودعائهم فهذا شرك .

فزيارة الرجال للقبور إن لم يتخللها محظور وكانت على الوجه المأثور عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فهى مشروعة . وإن كان البعض قد كرهها فلعله لم تبلغه الأحاديث التى نسخت النهى لأن النبى صلى الله عليه وسلم نهى عن زيارتها فى بادىء الأمر<sup>(3)</sup> .

قال ابن قدامة: قال على بن سعيد: سألت أحمد عن زيارة القبور تركها أفضل عندك أو زيارتها ؟ قال: زيارتها وقد صح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: « كنت نهيتكم ... » الحديث (٠٠) .

هذا بالنسبة للرجال وأما زيارة النساء للقبور فقد اختلف فيها :

يقول النووى: فيها خلاف للعلماء وهى ثلاثة أوجه لأصحابنا أحدها: تحريمها عليهن لحديث: « لعن الله زوارات القبور » والثانى: يكره، والثالث: يباح ويستدل له بهذا الحديث – يقصد حديث عائشة (٢) – وبحديث « كنت نهيتكم

<sup>(</sup>١) في المسند ٥/٥٥.

<sup>(</sup>٢) في المستد ٥/٢٦١.

<sup>(</sup>٣) النهاية ٥/٥٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري ١٤٨/٣.

<sup>(</sup>٥) المغنى ٢/٥٦٥ – ٥٦٦.

<sup>(</sup>٦) وفيه : قالت:قلت : كيف أقول لهم يا رسول الله : قال ؛ قولى السلام على أهل الديار ... ؛ الحديث . =

عن زيارة القبور فزوروها » ويجاب عن هذا بأن «نهيتكم» ضمير ذكور فلا يدخل فيه النساء على المذهب الصحيح المختار في الأصول(١).

ويقول ابن حجر: واختلف فى النساء فقيل: دخلن فى عموم الإذن وهو قول الأكثر، ومحله إذا أمنت الفتنة. ويؤيد الجواز حديث الباب<sup>(۱)</sup>، وموضع الدلالة منه أنه صلى الله عليه وسلم لم ينكر على المرأة قعودها عند القبر، وتقريره حجة.

وممن حمل الإذن على عمومه للرجال والنساء عائشة فروى الحاكم<sup>(٣)</sup> من طريق ابن أبى مليكة أنه رآها زارت قبر أخيها عبد الرحمن فقيل لها : أليس قد نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن ذلك ؟ قالت : نعم ، كان نهى ثم أمر بزيارتها .

وقيل: الإذن خاص بالرجال ولا يجوز للنساء زيارة القبور وبه جزم الشيخ أبو إسحاق في المهذب واستدل له بحديث عبد الله بن عمرو<sup>(٤)</sup> وبحديث : « لعن الله زوارات القبور » .

واحتلف من قال بالكراهة في حقهن هل هيي كراهة تحريم أو تنزيه (٥). اهـ

<sup>=</sup> رواه مسلم ۱۷۱/۲ .

<sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووى ۱/۹۶.

<sup>(</sup>٢) وهو ما رواه أنس قال : مر النبي صلى الله عليه وسلم بامرأة تبكى عند قبر . فقال : اتقي الله

واصبری . قالت : إليك عنى فارنك لم تصب بمصيبتى و لم تعرفه . فقيل لها : إنه النبى صلى الله عليه واسلم . فأنت النبى صلى الله عليه وسلم فلم تجد عنده بوابين . فقالت : لم أعرفك . فقال : إنما

الصبر عند الصدمة الأولى ». رواه البخارى – فتح البارى – ١٤٨/٣ ، ومسلم ٦٣٧/٢. (٣) المستدرك ٢٧٦/١ قال الذهبي : صحيح .

<sup>(</sup>٤) قال – أى النبي صلى الله عليه وسلم –: ﴿ مَا أَخْرَجُكُ مِنْ بَيْتُكُ يَا فَاطُّمُهُ ﴾ قالت : أتيت أهل هذا

البيت فرحمت إليهم ميتهم وعزيتهم . فقال: ولعلك بلغت معهم الكدى » قالت : معاذ الله أن أكون بلغتها معهم وقد سمعتك تذكر في ذلك ما تذكر قال : « لو بلغتها معهم ما رأيت الجنة حتى يراها جد أبيك » . رواه أحمد ١٦٩/٢ . والكدى : أراد بها المقابر . انظر النهاية ١٩٦/٤ .

<sup>(</sup>هُ) فتح البارى ١٤٨/٣ – ١٤٩ .

قلت : ومن أقوى أدلة المانعين حديث لعن زوارات القبور وقد أجيب عنه بأنه منسوخ وهذا يحتاج إلى دليل قطعى .

وقد أجيب بجواب آخر ذكره ابن حجر عن القرطبى: « هذا اللعن إنما هو للمكثرات من الزيارة لما تقتضيه الصفة من المبالغة ،ولعل السبب مايفضى إليه ذلك من تضييع حق الزوج والتبرج وما ينشأ منهن من الصياح ونحو ذلك فقد يقال: إذا أمن جميع ذلك فلا مانع من الإذن لأن تذكر الموت يحتاج إليه الرجال والنساء »(۱). اهـ

يقول ابن قدامة : والنهى المنسوخ كان عاما للرجال والنساء ويحتمل أنه كان خاصا للرجال ، ويحتمل أيضا كون الخبر فى لعن زوارات القبور بعد أمر الرجال بزيارتها فقد دار بين الحظر والإباحة ، فأقل أحواله الكراهة ، ولأن المرأة قليلة الصبر كثيرة الجزع ،وفى زيارتها للقبر تهييج لحزنها وتجديد لذكر مصابها ولا يؤمن أن يفضى بها ذلك إلى فعل ما لايجوز بخلاف الرجل . ولهذا اختصصن بالنهى عن الحلق والصلق ونحوهما(٢) . اهـ

قلت : وكلام أحمد بمجموعه يدل على المنع . والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر ۱٤٩/۳. . ... ده ... ...

<sup>(</sup>٢) المغنى ٢/٧٠٥ .

## قول الإمام أحمد فى مستقر الأرواح ما بين الموت إلى يوم القيامة

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

٦٧٩ – سألت أبى عن أرواح الموتى أتكون فى أقبية قبورها ، أم فى
 حواصل طير أم تموت كما تموت الأجساد ؟ .

فقال : قد روى عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : و نسمة المؤمن طائر يعلق بشجر الجنة حتى يرجعه الله إلى جسده يوم يبعثه ه<sup>(١)</sup>

وقد روى عن عبد الله بن عمرو قال : إن أرواح المؤمنين في أجواف طير خضر كالزائر يتعارفون فيها ، ويرزقون من ثمرها<sup>(۱)</sup> . وقال بعض الناس : أرواح الشهداء في أجواف طير خضر ، تأوى إلى قناديل في الجنة معلقة بالعرش<sup>(۱)</sup> قال ابن أبي يعلى: ذكر الوالد في المعتمد قال: روى عبد الله<sup>(١)</sup> عن أبيه قال: أرواح المؤمنين في الجنة<sup>(٥)</sup> .

<sup>(</sup>١) سيأتى تخريجه في التعليقي.

 <sup>(</sup>٢) الحديث الذى سوف يأتى في هامش (٣) قبل عن عبد الله بن عمرو وقبل عن ابن مسعود وقال النووى: والأحير هو الأصح اهـ. ولعل الإمام أحمد أراد بقوله: روى عن عبد الله بن عمرو ، هذا الحديث .

<sup>(</sup>٣) يعنى أن هذا القول أخذ من الحديث الذى رواه مسلم ١٥٠٢/٣ عن مسروق قال : سألنا عبد الله ( ابن مسعود ) : عن هذه الآية ( ولا تحسين الذين قتلوا ... ) ، قال : أما إنا سألنا عن ذلك فقال : ٥ أرواحهم في جوف طير خضر لها قناديل معلقة بالعرش تسرح من الجنة حيث شاءت ثم تأوى إلى تلك القناديل .. الحديث .

 <sup>(</sup>٤) مسائل عبد الله ص: ١٤٥ - ١٤٦ وذكرها ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة ١٨١/١ مختصرة.
 (٥) طبقات الحنابلة ١٨١/١.

#### التعليق:

الكلام على هذه المسألة مبنى على ما ذهب إليه أهل السنة من أن الروح محدثة مخلوقة وهو مادل عليه السمع والعقل خلافا لمن قال : بأنها قديمة (١٠)

وكذا مبنى على ما ذهبوا إليه أيضاً من أن الروح لا تفنى بعد خروجها من الجسد عند الموت<sup>(۲)</sup>

وعلى هذا القول اختلف فى مستقر الأرواح وتعددت الأقوال وإن كان كثير منها لا يمكن الاعتهاد عليه لأنه لا يمكن القطع بقول ما لم يكن مستندا إلى دليل صحيح صريح ، وقد لخص لنا شارح الطحاوية الأقوال فى المسألة (٢٠) . ولعل أصحها ما ذهب إليه أبو هريرة وعبد الله بن عمر أن أرواح المؤمنين عند الله تعالى فى الجنة شهداء كانوا أم غير شهداء إذا لم يحبسهم عن الجنة كبيرة ولا دين وتلقاهم ربهم بالعفو عنهم .

فقد روى مالك<sup>(1)</sup> بإسناد صحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم: « إنما نسمة المؤمن طير يعلق في شجر الجنة حتى يرجعه الله تعالى إلى جسده يوم يبعثه » . والنسمة : الروح<sup>(0)</sup> .

فهذا القول مسند بحديث صحيح . وهو ماذهب إليه الإمام أحمد . والله تعالى أعلم<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) راجع شرح العقيدة الطحاويّة ص: ٤٤١ – ٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق ص: ٤٤٦ .

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص: ٤٥٤ - ٤٥٠.

<sup>(</sup>٤) في الموطأ ٢٣٨/١ .

<sup>(</sup>٥) انظر: النهاية ٥/٩ .

 <sup>(</sup>٦) لمزيد من المعرفة حول هذه المسألة راجع كتاب الروح لابن القيم ص : ١٢٥ - ١٢٩ ومسلم بشرح
 النووى ٣١/١٣ - ٣٢ .

# ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بخروج الأعور الدجال وقتل عيسى بن مريم له

في رسالته إلى مسدد بن مسرهد قال : • ١٨٠ – والدجال خارج في هذه الأمة لا محالة وينزل عيسي بن مريم

وفى رسالة عبدوس بن مالك قال :

7**٨١** – والإيمان أن المسيح الدجال خارج مكتوب بين عينيه كافر وللأحاديث التي جاءت فيه والإيمان بأن ذلك كائن ، وأن عيسى بن مريم عليه السلام ينزل فيقتله بباب لد<sup>(٢)</sup>.

وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

الكذابين (۱۳) . والأعور الدجال خارج لا شك في ذلك ولا ارتياب وهوأكذب الكذابين (۱۳) .

التعليق :

ويقتله بباب لد(١)

قال ابن الأثير: أصل الدجل: الخلط. يقال: دجل إذا لبس وموه والدجال هو الذي يظهر في آخر الزمان يدعى الألوهية ، وفعال من أبنية المبالغة: أي يكثر من الكذب والتلبيس<sup>(3)</sup>. اهـ

 <sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة : ٢/٤٤/١ .
 (٢) رسالة عبدوس (ق : ٢/ ب ) .

 <sup>(</sup>۳) انظر: السنة ضمن شذرات البلاين ص: ٤٦ ، والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٧/١
 (٤) النهاية ٢٠٢/٢ وانظر فتح البارى ١١/١٣.

قلت : والأحاديث الصحيحة في ذكر الدجال وحروجه من الكثرة بمكان أذكر منها :

ما رواه مسلم(1) عن النواس بن سمعان قال : ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم الدجال ذات غداة فخفض فيه ورفع حتى ظنناه في طائفة النخل ، فلما رحنا إليه عرف ذلك فينا فقال : « ما شأنكم » قلنا : يا رسول الله ذكرت الدجال غداة فخفضت فيه ورفعت حتى ظنناه في طائفة النخل فقال : « غير الدجال أخوفني عليكم ، إن يخرج وأنا فيكم فأنا حجيجه دونكم ، وإن يخرج وَلَسْتَ فَيَكُمْ فَامْرُو حَجْيَجَ نَفْسُهُ ، والله خليفتي على كل مسلم أنه شاب قطط عينه طافقة كأني أشبهه بعبد العزى بن قطن فمن أدركه منكم فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف ، إنه خارج خلة بين الشام والعراق فعاث يمينا وعاث شمالاً يا عباد الله فاثبتوا » قلنا : يارسول وما لبثه في الأرض قـال : « أربعـون يوما . يوم كسنة ويوم كشهر ويوم كجمعة ، وسائر أيامه كأيامكم » . قلنا : يا رسول الله فذلك اليوم الذي كسنة أتكفينا فيه صلاة يوم ؟ قال : « لا ، اقدروا له قدره » قلنا : يا رسول الله وما إسراعه في الأرض؟ قال : « كالغيث استدبرته الريح فيأتي على القوم فيدعوهم فيؤمنون به ويستجيبون له فيأمر السماء فتمطر والأرض فتنبت فتروح عليهم سارحتهم أطول ما كانت ذرا ، وأسبغه ضروعا ، وأمده خواصر ثم يأتى القوم فيدعوهم فيردون عليه قوله ، فينصرف عنهم فيصبحون ممحلين ليس بأيديهم شيء من أموالهم ويمر بالخربة فيقول لها أخرجي كنوزك فتتبعه كنوزهاكيعاسيب النحلثم يدعو رجلا ممتلئا شبابا فيضربه بالسيف فيقطعه جزلتين رمية الغرض ثم يدعوه فيقبل ويتهلل وجهه يضحك ، فبينها هو كذلك إذ بعث الله المسيح بن مريم فينزل عند المنارة البيضاء شرقى دمشق بين مهرودتين واضعا كفيه على أجنحة ملكين إذا طأطأ رأسه قطر وإذا رفعه تحدر منه جمان كاللؤلؤ فلا يحل لكافر يجد ريح نفسه إلا مات ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه ، فيطلبه حتى يدركه بباب لد فيقتله ثم يأتى عيسى بن مريم قوم قد عصمهم الله منه

<sup>(</sup>١) في الصحيح ٤/١٥٠٠ – ٢٢٥٠ .

فيمسح عن وجوههم ويحدثهم بدرجاتهم في الجنة ، فبينا هو كذلك إذ أوحى الله إلى عيسى أني قد أخرجت عبادا لي ، لا يدان لأحد بقتالهم ، فحرز عبادي إلى الطور ويبعث الله يأجوج ومأجوج...؛ هذا حديث صحيح عظيم أوضع فيه نبي الله محمد صلى الله عليه وسلم أمر الدجال وما سيكون عند حروجه ، ولا شك أن فتنة الدجال عظيمة حتى إنه كان عليه الصلاة والسلام يستعيذ بالله منه وأمر أمته بالاستعاذة منه .

فقد روى البخاري<sup>(۱)</sup> ومسلم<sup>(۲)</sup> عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يدعو في الصلاة : ٥ اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجال ... ، الحديث .

وروى مسلم (٢) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إذا فرغ أحدكم من التشهد الأخير فليتعوذ بالله من أربع : من عذاب جهنبم ، ومن عذاب القبر ، ومن فتنة المحيا والممات ، ومن شر المسيح الدجال ٥ . والأحاديث الصحيحة فيما تقدم كثيرة فلتراجع في مظانها في كتب الحديث و العقائد .

وإلى هذا ذهب أهل السنة فالإيمان بخروج الدجال كما أخبر المصطفى عليه الصلاة والسلام من جملة عقائدهم التي يدينون لله عز وجل بها .

أما إنكار المبتدعة ومن سار في ركابهم للدجال فلا يلتفت إليه فالنصوص عن رسول الهدى صلى الله عليه وسلم واضحة وصريحة وهو لا ينطق عن الهوى وليس في عدم ذكر الدجال في القرآن الكريم ما يقلل من الإيمان بخروجه كما أخبر المصطفى صلى الله عليه وسلم فالسنة الصحيحة صنو القرآن الكريم . علما بأن بعض العلماء قالوا إن الدجال قد ذكر في القرآن ضمنا<sup>(٤)</sup> .

<sup>(</sup>١) في الصحيح ٩٠/١٣ . (٢) ف الصحيح ٢/١٤.

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ٢/١١).

<sup>(</sup>٤) انظر : فتح البارى ٩١/١٣ -

قال القاضى عياض : هذه الأحاديث التى ذكرها مسلم وغيره () فى قصة الدجال حجة لمذهب أهل الحق فى صحة وجوده وأنه شخص بعينه ابتلى الله به عباده وأقدره على أشياء من مقدورات الله تعالى من إحياء الميت الذى يقتله ومن ظهور زهرة الدنيا والخصب معه وجنته وناره ونهريه واتباع كنوز الأرض له وأمر السماء أن تمطر فتمطر والأرض أن تنبت فيقع كل ذلك بقدرة الله تعالى ومشيئته أم يعجزه الله تعالى بعد ذلك فلا يقدر على قتل ذلك الرجل ولا غيره ويبطل أمره ويقتله عيسى صلى الله عليه وسلم ويثبت الله الذين آمنوا .

هذا مذهب أهل السنة وجميع المحدثين والفقهاء والنظار خلافا لمن أنكره وأبطل أمره من الخوارج والجهمية وبعض المعتزلة(٢).

قلت: وكما مر بنا فإن عيسى بن مريم عليه السلام ينزل فيقتله ، ونزول عيسى من جملة عقائد أهل السنة وهو من أشراط الساعة الكبرى فقد روى مسلم (۲) عن حذيفة بن أسيد الغفارى قال: اطلع النبى صلى الله عليه وسلم علينا ونحن نتذاكر الساعة فقال: « ما تذاكرون » قالوا: نذكر الساعة . قال: « إنها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات فذكر الدخان والدجال والدابة وطلوع الشمس من مغربها ونزول عيسى بن مريم صلى الله عليه وسلم ... » . اهـ

وقد ذكر العلماء أن في القرآن إشارة إلى نزوله وذلك في قول الله تعالى ﴿ وَإِنْ مَنْ أَهُلُ الْكُتَابُ إِلَّا لِيُؤْمِنُنَ بِهِ قَبْلِ مُوتِهِ ﴾ .

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سألت أبى عن هذه الآية فقال: ابن عباس وغيره قالوا عيسى ثم تلا: ﴿ وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم وإن الذين اختلفوا فيه لفى شك منه ما لهم به من علم إلا اتباع الظن وما قتلوه يقينا بل رفعه الله إليه وكان الله عزيزا حكيما. وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن من كه (١)

<sup>(</sup>١) روى البخاري أحاديث الدجال فيما يقارب اثنى عشر حديثا .

<sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووی ۸۸/۱۸ ، ویراجع ما بعدها إلی ص ۸۸ . وانظر فتح الباری ۸۹/۱۴ – ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ٢٢٢٥/٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء /١٥٧ – ١٥٩ .

قال : فهذا يدل على أنه عيسى ليس هو محمدا صلى الله عليه وسلم وإنما هو عيسى (١) . اهـ .

قلت: وإن كان كلام أحمد هذا ليس فيه ما يدل على أن المقصود بالآية نزوله عليه السلام لكن فيه موافقته على أن المقصود بالآية هو عيسى عليه السلام، وإن كان استشهاده بقول ابن عباس يدل على أنه كان يرى أن في الآية دلالة على نزوله لأن هذا قول ابن عباس ")، والخلاف في عود الضمير في قوله هوتبل موته ﴾:

يقول الشوكانى: والمعنى وما من أهل الكتاب أحد إلا والله ليؤمنن به قبل موته والضمير به راجع إلى عيسى والضمير فى موته راجع إلى ما دل عليه الكلام وهو لفظ أحد المقدر أو الكتابى المدلول عليه بأهل الكتاب. وقيل: كلا الضميرين لعيسى. أى أنه لا يموت عيسى حتى يؤمن به كل كتابى فى عصره وقيل: الضمير الأول لله ، وقيل: إلى محمد ، وقد احتار كون الضميرين لعيسى ابن جرير وقال به جماعة من السلف وهو الظاهر ، والمراد الإيمان به عند نزوله فى آخر الزمان كما وردت بذلك الأحاديث المتواترة (٢).

قلت : يؤيده مارواه البخارى (٢٠) ومسلم (٥٠) عن أبى هريرة أنه قال : بعد ذكره لحديث نزول عيسى – الآتى – : واقرؤوا إن شئتم ﴿وَإِن مَن أَهُلُ الْكُتَابُ إِلَّا لِيَوْمَنَنَ بِهُ قَبْلُ مُوتَهُ وَيُومُ القيامة يكون عليهم شهيدا ﴾ . اهـ

كا أن فى قبول الله تعالى : ﴿ وَلَمَا ضَرَبُ ابْنِ مُرْيَمُ مَثْلًا إِذَا قُومَكُ مِنْهُ يُصَدُونَ ﴾ إلى قوله جل وعلا : ﴿ وَإِنْهُ لَعْلَمُ لَلْسَاعَةُ فَلَا تَمْتُرَنَ بِهَا وَاتَّبْعُونَ هَذَا صَرَاطَ مُسْتَقِّمٌ ﴾ (١) إشارة إلى ما ذكرته .

<sup>(</sup>١) مسائل عبد الله ص: ٤٤١ ، وأخرجه الحلال في أحكام أهل الملل ( ق : ٣٥/ب ) .

<sup>(</sup>۲) انظر الدر المنثور ۲٤۱/۱ . (۳) فتح القدير ۳٤/۱ – ۳۵ ، وانظر : تفسير ابن كثير ۲۱.٤/۱ – ٦١٠ .

<sup>(</sup>٤) ف الصحيح ١/٩١/٦.

<sup>(</sup>٥) ق الصحيح ١٣٦/١.

٦١ – ٥٧/ مورة الزحرف /٥٧ – ٦١ .

قال الشوكانى عند قول الله تعالى : ﴿ وإنه لعلم للساعة ﴾ : قال مجاهد والضحاك والسدى وقتادة : إن المراد المسيح وإن خروجه مما يعلم به قيام الساعة لكونه شرطا من أشراطها ، لأن الله سبحانه ينزله من السماء قبيل قيام الساعة كا أن خروج الدجال من أعلام الساعة . وقال الحسن وسعيد بن جبير: القرآن ، لأنه يدل على قرب مجىء الساعة ، وبه يعلم أهوالها وأحوالها ، وقيل المعنى : أن حدوث المسيح من غير أب وإحياءه للموتى دليل على صحة البعث ، وقيل : الضمير لمحمد صلى الله عليه وسلم والأول أولى (١) .

يقول ابن كثير: ... بل الصحيح أنه عائد – أى الضمير – على عيسى عليه الصلاة والسلام فإن السياق في ذكره، ثم المراد بذلك نزوله قبل يوم القيامة (٢٠). اهـ

هذا ما ذكره العلماء عن هذه الآيات ولو رجعنا إلى السنة لوجدنا أن الأحاديث الصحيحة الصريحة في شأن نزول عيسى من الكثرة بمكان من ذلك: مارواه البخارى () ومسلم () عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « والذي نفسى بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكما عدلا فيكسر الصليب ويقتل الخنزير ويضع الحرب () ويفيض المال حتى لا يقبله أحد حتى تكون السجدة الواحدة خيرا من الدنيا وما فيها  $\alpha$ . أهد ، والأحاديث أوضحت أنه عليه السلام ينزل حاكما بشريعة محمد صلى الله عليه وسلم لا يستقل بشريعة ولا رسالة فلا يقبل ذلك الوقت إلا الإسلام أو القتل ().

<sup>(</sup>١) فتح القدير ١٤/٤ه.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۱٤٢/٤.

 <sup>(</sup>۳) في الصحيح ١٩٠/٦ – ٤٩١ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ١٣٥/١ .

 <sup>(\*)</sup> هذا لفظ البخارى قال ابن حجر : وفي رواية الكشميني ، الجزية ، اهـ . قلت : وعند مسلم
 ه الجزية ، وراجع ما ذكره ابن حجر في شرحها في الفتح ٤٩١/٦ = ٤٩٢ .

<sup>(</sup>٥) راجع: فتح الباري ١٨٩/٦ – ١٩٤٤ ومسلم بشرح النووي ١٨٩/٢ – ١٩٤.

### ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالنفخ في الصور والبعث والحساب والثواب والعقاب

فى رسالته لمسدد بن مسرهد قال

۱۸۳ – والإيمان بالنفخ في الصور . والصور قرن ينفخ فيه إسرافيل (۱) .

وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

عمة - والصور حق ينفخ فيه إسرافيل عليه السلام فيموت الخلق ثم ينفخ فيه أخرى فيقومون لرب العالمين عز وجل للحساب والقصاص والثواب والجنة والنار.

ويعرض عليه العباد يوم الفصل الدين ، ويتولى حسابهم بنفسه لا يولى ذلك غيره عز وجل<sup>(٢)</sup> .

#### التعليق :

النفخ في الصور ذكر في القرآن في عدة آيات ، قال تعالى ﴿ قوله الحق وله الملك يوم ينفخ في الصور ﴾ (٢) الآية وقال جل وعلا ﴿ ونفخ في الصور فجمعناهم جمعا ﴾ (٤) وقال جل ذكره ﴿ يوم ينفخ في الصور ونحشر المجرمين يومئذ زرقا ﴾ (٥) وقال تبارك وتعالى ﴿ فإذا نفخ في الصور فلا أنساب بينهم

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة: ٣٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٧ ، والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٧/١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام /٧٣ . (٤) سورة الكهف/٩٩ :

<sup>(</sup>٥) سورة طه /١٠٢ .

يومئذ ولا يتساءلون ه<sup>(۱)</sup> وقال تعالى وتقدس ﴿ ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السموات ومن في الأرض ه<sup>(۱)</sup> وقال سبحانه وتعالى ﴿ ونفخ في الصور فإذا هم من الأجداث إلى ربهم ينسلون ه<sup>(۱)</sup> وقال تقدست أسماؤه ﴿ ونفخ في الصور فصعق من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون ه<sup>(۱)</sup> وقال تباركت أسماؤه ﴿ ونفخ في الصور ذلك يوم الوعيد ه<sup>(۱)</sup> وقال جل حلاله ﴿ فإذا نفخ في الصور نفخة واحدة هه <sup>(۱)</sup> وقال جل ذكره ﴿ يوم ينفخ في الصور فتأتون أفواجا هه <sup>(۱)</sup> وذكر عن ابن عباس أن المراد بالناقور في قول الله تعالى ﴿ فإذا نقر في الناقور هه <sup>(۱)</sup> الصور (۱)

وينفخ الملك الموكل بالصور مرتين الأولى نفخة الفزع يفزع الناس ويصعقون إلا من شاء الله ، والثانية نفخة البعث فيقوم الناس من قبورهم لله رب العالمين وبينهما أربعون (١١) . وقد جاء في بعض الأحاديث أن الملك الموكل بالنفخ

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون /١٠١ .

<sup>(</sup>٢) سورة التمل /٨٧.

**<sup>(</sup>۳) س**ورة يس /٥١ . .

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر /٦٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة ق /٥٠ .

<sup>(</sup>٦) سورة الحاقة /٦٩ .

<sup>(</sup>٧) سورة النبأ /٧٨.

 <sup>(\*)</sup> المرجع في حصر هذه المواضع المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم .
 (٨) سورة المدثر / ٨ .

<sup>(</sup>٩) انظر : فتح الباري ٣٦٧/٨ .

<sup>(</sup>١٠)انظر : سنن أبي داود ٥٣٧/٢ ، والدر المنثور للسيوطي ٣٣٧/٥ .

<sup>(11)</sup> لم تحدد بسنة أو شهر أو يوم فقد روى البخارى ٥٥١/٨ ومسلم ٢٢٧٠/٤ عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مابين النفختين أربعون » قالوا : يا أبا هريرة أربعون يوما »

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مابين النفختين أربعون » قالوا : يا ابا هريرة أربعون يوما : قال : أبيت ، قالوا : أربعون شهرا قال : أبيت قالوا : أربعون سنة قال : أبيت .

قال النووى : معناه أبيت أن أجزم وقد جاءت مفسرة من رواية غيره فى غير مسلم أربعون سنة . مسلم يشرح النووى ٩١/١٨ – ٩٢ .

وذكر ابن حجر : أن التحديد بأربعين سنة روى من أوجه ضعيفة فتح البارى ٥٢٢/٨ .

- ف الصور اسمه إسرافيل<sup>(١)</sup> .
- وقيل : هما ملكان<sup>(٢)</sup> .
- وقد ورد ذكر الصور والنفخ فيه في أحاديث كثيرة منها :
- مارواه مسلم (۲) عن عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعا: «قال:
- فيبقى شرار الناس فى خفة الطير وأحلام السباع لا يعرفون معروفا ولا ينكرون منكرا فيتمثل لهم الشيطان فيقول: ألا تستجيبون ، فيقولون: فما تأمرنا ؟

فيأمرهم بعبادة الأوثان ، وهم فى ذلك دار رزقهم حسن عيشهم . ثم ينفخ فى الصور فلا يسمعه أحد إلا أصغى ليتا ورفع ليتا . قال وأول من يسمعه رجل

- يلوط حوض أبله قال : فيصعق ويصعق الناس ... » الحديث . ثم بعد هذا البعث والخروج .
- والبعث في اللغة : الإثارة<sup>(ئ)</sup> ، ويأتي بمعنى الإرسال كما في قوله عز وجل : ﴿ ثم بعثنا من بعدهم موسى ﴾<sup>(٥)</sup> .
- وهو في معنى الشرع: خروج الناس من قبورهم للحساب والجزاء. ولا حاجة لإيراد النصوص للدلالة عليه فالقرآن الكريم مملوءٌ بالآيات الدالة عليه.

يقول شارح الطحاوية : الإيمان بالمعاد مما دل عليه الكتاب والسنة والعقل والفطرة ، فأخبر الله سبحانه عنه في كتابه العزيز وأقام الدليل عليه ورد على منكريه في غالب سور القرآن ... فإن الإقرار بالرب عام في بنى آدم وهو فطرى ، كلهم يقر بالرب ، إلا من عاند كفرعون ، بخلاف الإيمان باليوم الآخر فإن منكريه كثيرون ، ومحمد صلى الله عليه وسلم لما كان خاتم الأنبياء ، وكان قد بعث هو

والساعة كهاتين ، وكان هو الحاشر المقفى – بين تفصيل الآخرة بيانا لا يوجد

- (١) انظر : الدر المنثور ٥/٣٣٨ وفتح الباري ٣٦٨/١١ .
  - (۲) انظر : فتح الباری ۲۱//۱۱ .
    - (٣) في الصحيح ٢٢٥٩/٤.
    - (٤) انظر : النهاية ١٣٨/١ :- ١٣٩ .
      - (٥) سورة الأعراف /١٠٣٪

في شيء من كتب ِ الأنبياء <sup>(١)</sup> . اهـ

قلت : والإيمان بالبعث أحد أركان الإيمان الأساسية .

ثم بعد هذا الحساب الدقيق قال جل وعلا : ﴿ فَمَن يَعَمَلُ مَثْقَالُ ذَرَةَ خَيْرًا يَرِهُ وَمَن يَعَمَلُ مَثْقَالُ ذَرَةً شُرًا يَرِهُ ﴾ (٢) وقالُ جلُ ذكره ﴿ ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضرا ولا يظلم ربك أحدا ﴾ (٢) وقالُ تبارك وتعالى : ﴿ فأما مَن أُوتَى كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابا يسيرا ﴾ (١) وقالُ : ﴿ وإن كان مثقالُ حبة من خردل أتينا بها وكفى بنا حاسبين ﴾ (٥) وقالُ : ﴿ ويخشون حاسبين ﴾ (٥) وقالُ : ﴿ والمئكُ لهم سوء الحساب ﴾ (١) وقالُ : ﴿ والمئان وعلينا البلاغ وعلينا الحساب ﴾ (١) وقالُ : ﴿ والآياتُ في الحساب ﴾ (١) وقالُ : ﴿ والآياتُ في المئيرة (١) .

وروى البخارى (۱۱) ومسلم (۱۲) عن ابن عمر قال : سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول : « يدنى المؤمن من ربه حتى يضع عليه كنفه فيقرره بذنوبه : تعرف ذنب كذا ؟ يقول : أعرف، يقول: رب أعرف مرتين فيقول سترتها في الدنيا وأغفرها لك اليوم ، ثم تطوى صحيفة حسناته ، وأما الآخرون – أو الكفار –

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٥٦ – ٤٥٧ .

<sup>. (</sup>٢) سورة الزلزلة /٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف /٤٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة الانشقاق /١ ٨ . ٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء /٤٧ .

<sup>(</sup>٦) سورة الرعد /١٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الرعد /٢١ .

 <sup>(</sup>۱) سورة الرعد /۱۱.
 (۸) سورة الرعد /۱۶.

<sup>(</sup>٩) سورة الغاشية /٢٦ ،

<sup>(</sup>١٠)راجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ص: ٢٠٠ – ٢٠١ .

<sup>(</sup>١١) في الصحيح ٢٥٣/٨.

<sup>(</sup>١٢) في الصحيح ٢١٥/٤ .

فينادي على رؤوس الأشهاد هؤلاء الذين كذبوا على ربهم». اهـ، هذا لفظ البخاري ، وعند مسلم: ﴿ وأما الكفار والمنافقون ﴾ ، ويستثنى من الحساب السبعون ألفا الذين استثناهم الحديث

وقد احتلف في الكفار هل يحاسبهم الله عز وجل بنفسه قيل هذا وقيل : يأمر الملائكة بحسابهم والأول أصح .

وقد استدل من قال : بأن الله عز وجل لا يحاسبهم بنفسه يقول الله جل وعلا : ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبُّهُمْ يُومُّنُذُ لَحْجُوبُونَ ﴾(١) وقوله : ﴿ وَلا يَسأَلُ عَنْ ذنوبهم المجرمون ﴾ (٢) وقوله : ﴿ وَلا يَكُلُّمُهُمْ أَللُّهُ ﴾ (٢) .

ولكن لو رجعنا إلى النصوص في هذه المسألة لوجدناها تشمل الجميع قال تعالى : ﴿ فَلْنَسَأَلُنَ الَّذِينَ أَرْسُلُ إِلَيْهُمْ ﴾ (أ) وقوله : ﴿ وَلُو تَرَى إِذْ وَقَفُوا عَلَى ربهم ﴾(°) وقوله : ﴿ فوربك لنسألنهم أجمعين عما كانوا يعملون ﴾<sup>(١)</sup> وغير هذا من الآيات .

أما الآيات التي استدل بها المانعون فيمكن أن يجاب أن القيامة مواطن فموطن يكون فيه سؤال وكلام وموطن لا يكون ذلك .

وهناك أجوبة أخرى ذكرها العلماء(٧).

وراجع ج: ٧٤،٧٣،٧٢/٢ من هذا البحث.

<sup>(</sup>١) سورة المطففين /١٥ .ا

<sup>(</sup>٢) سورة القصص /٧٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة /١٧٤ ، وفي آل عمران /٧٧ .

٤) سورة الأعراف /٦ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام /٣٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الحجر /٩٢ .

<sup>(</sup>٧) انظر: دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب للشنقيطي ص: ١٣١

# ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالحوض

فى رسالته لمسدد بن مسرهد قال :

**٦٨٥** - والإيمان بالحوض<sup>(١)</sup>.

وفى رسالة عبدوس بن مالك قال:

٩٨٦ – والإيمان بالجوض وأن لرسول الله حوضا يوم القيامة ترد عليه أمته عرضه مثل طوله مسيرة شهر آنيته كعدد نجوم السماء على ماصحت به الأخبار من غير وجه (١).

## وفى رسالة محمد بن عوف الطائي قال :

من الله صلى الله عليه وسلم حوضا آنيته أكثر من عدد نجوم السماء (٣) .

## وفى رسالة محمد بن حبيب الأندراني :

٦٨٨ - صفة المؤمن من أهل السنة والجماعة ... والإيمان بالحوض (١) ...

## وفي كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال

**٦٨٩** - وحوض النبى صلى الله عليه وسلم حق ترده أمته وله آنية يشربون بها منه<sup>(۰)</sup> .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٣٤٤/١ .

<sup>(</sup>٢) رسالة عبدوس ( ق : ٢/ب ) ومناقب أحمد لابن الجوزى ص :٤ ، وطبقات الحنابلة ٢٤٢/١ .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٢١٢/١ ..

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٥٩٥ .

<sup>(</sup>٥) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ٢٧/١ ، والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٧/١ .

#### التعليق:

الأحاديث التي وردت في ذكر الحوض كثيرة بلغت حد التواتر كما بينه العلماء ، فقد رواها أكثر من ثلاثين صحابيا(١) . وذكر شارح الطحاوية أن الحافظ ابن كثير قد استقصى طرقها في آخر كتابه البداية والنهاية .

ومن تلك الأحاديث: ما رواه البخارى (٢) ومسلم (٣) عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «حوضى مسيرة شهر ، ماؤه أبيض من اللبن ، وريحه أطيب من المسك وكيزانه كنجوم السماء ، من شرب منه فلا يظمأ أبداً ».

قال شارح الطحاوية: والذي يتلخص من الأحاديث الواردة في صفة الحوض: أنه حوض عظيم ومورد كريم يمد من شراب الجنة ، من نهر الكوثر الذي هو أشد بياضا من اللبن ، وأبرد من الثلج ، وأحلى من العسل وأطيب ريحاً من المسك ، وهو في غاية الاتساع عرضه وطوله سواء كل زاوية من زواياه مسيرة شهر (1)

قال ابن حجر: قال القرطبي في المفهم تبعا للقاضي عياض في غالبه: « مما يجب على كل مكلف أن يعلمه ويصدق به أن الله سبحانه وتعالى قد حص نبيه محمدا صلى الله عليه وسلم بالحوض المصرح باسمه وصفته وشرابه في الأحاديث الصحيحة الشهيرة ... وأجمع على إثباته السلف وأهل السنة من الخلف وأنكرت ذلك طائفة من المبتدعة ... » .

قلت : أنكره الجوارج وبعض المعتزلة<sup>(٥)</sup> . أهـ

<sup>(</sup>١) انظر : فتح الباري ٤٦٧/١١ وفيه : ٥ منهم في الصحيحين ما ينيف على العشرين »

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢١/١١ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ١٧٩٢/٤ – ١٧٩٤ .

 <sup>(</sup>٤) شرح العقيدة الطحاوية ص : ٢٥١ ، وانظر أحاديث الحوض التي جاءت في الصحيحين في فتح
 البارى ٢١٣/١١ - ٤٦٦ ، ومسلم ٢٩٧٢/٤ – ١٨٠٣ .

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٤٦٧/١١ ، وانظر : مسلم بشرح النووي ٥٣/١٥ .

# ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالميزان

وفي رسالته لمسدد بن مسرهد قال

• **٩٩** والميزان حق<sup>(١)</sup> .

وفى رسالة عبدوس بن مالك قال :

۱۹۹ – والإيمان بالميزان يوم القيامة كما جاء: يوزن العبد يوم القيامة فلا يزن جناح بعوضة ، وتوزن أعمال العباد كما جاء فى الأثر ، والتصديق به والإعراض عمن رد ذلك وترك مجادلته (٢) .

## وفي رسالة محمد بن عوف الطائي قال ﴿ :

**٦٩٢** – وأن العباد يوزنون بأعمالهم فمنهم من لا يزن جناح ، ضة (٢٠):

## وفي كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

**۹۹۳** – والميزان حق توزن به الحسنات والسيئات كما شاء أن وزن (۱) .

قال ابن حجر : وحكى حنبل بن إسحاق فى كتاب السنة عن أحمد بن حنبل أنه قال ردا على من أنكر الميزان ما معناه : قال الله تعالى : ﴿ ونضع الموازين القسط ليوم القيامة ﴾ ، وذكر النبى صلى الله عليه وسلم الميزان يوم القيامة فمن رد على الله عز وجل<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٣٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) رسالة عبدوس بن مالك ( ق : ٢ ) .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٢١٢/١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٧ والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٧/١ .

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٥٣٨/١٣ .

#### التعليق :

وضع الموازين يوم القيامة لوزن أعمال العباد دل عليه الكتاب والسنة يقول الله تعالى : ﴿ ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئا وإن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفى بنا حاسبين ﴾ (١) ويقول جل علا : ﴿ فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون ومن خفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم فى جهنم خالدون ﴾ (٢) ، ويقول جل ذكره ﴿ فأما من ثقلت موازينه فهو فى عيشة راضية وأما من خفت موازينه فأمه هاوية ﴾ (٢) .

وروى البخارى<sup>(1)</sup> ومسلم<sup>(0)</sup> عن أبى هريرة قال : قال النبى صلى الله عليه وسلم : « كلمتان حبيبتان إلى الرحمن خفيفتان على اللسان ثقيلتان فى الميزان سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم » . وإلى هذا وغيره من الأدلة ذهب أهل السنة فأثبتوا الميزان ، وهو من جملة عقائدهم وأنكره المبتدعة من المعتزلة وغيرهم معللين هذا الإنكار بأن الله عز وجل لا يحتاج إلى الميزان .

قلت: ومن قال إن الله عز وجل محتاج إليه فأهل السنة لم يثبتوا الميزان على هذا الأساس- تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا – بل هو عز وجل أعلم بعباده وماعملوا من خير أو شر لكن – وكما قال شارح الطحاوية –: « لو لم يكن من الحكمة في وزن الأعمال إلا ظهور عدله سبحانه لجميع عباده فإنه لا أحد أحب إليه العذر من الله ، من أجل ذلك أرسل الرسل مبشرين ومنذرين . فكيف ووراء ذلك من الحكم ما لا اطلاع لنا عليه »(1). اهد

ويقول أيضا : والذي دلت عليه السنة أن ميزان الأعمال له كفتان حسيتان مشاهدتان (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء /٤٧ . 🗄

<sup>(</sup>۲) سورة المؤمنون /۱۰۳ 👇 ۱۰۶ .

<sup>(</sup>٣) سوزة القارعة /٦ – ٨ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ٢٥/١٢ه.

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ٢٠٧٢/٤.

<sup>(</sup>٦) شرح العقيدة الطحاوية ص ٤٧٣ ، وانظر : الفصل ف الملل لابن حزم ٢٥/٤ - ٦٦ .

<sup>(</sup>٧) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٧٢

قلت: أما الموزون فقيل صحائف الأعمال. فقد روى الترمذى "الوالحالم" عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإن الله سيخلص رجلا من أمتى على رؤوس الحلائق يوم القيامة فينشر عليه تسعة وتسعين سجلا كل سجل مثل مد البصر ، ثم يقول: أتنكر من هذا شيئا ؟ أظلمك كتبتى الحافظون ؟ فيقول: لا يارب. فيقول: أفلك عذر ؟ فيقول: لا يارب. فيقول: أفلك عذر ؟ فيقول: لا يارب. فيقول: الله إن لك عندنا حسنة ، فإنه لا ظلم عليك اليوم ، فتخرج بطاقة فيها أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله فيقول: أخضر وزنك ، فيقول: يارب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات ؟ فقال: إنك أحضر وزنك ، فيقول: يارب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات ؟ فقال: إنك وثقلت البطاقة ، فلا يثقل مع اسم الله شيء ». قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم . اهـ

وأخرجه أحمد<sup>(٣)</sup> أيضا بلفظ مقارب .

وقيل: يوزن العامل مع عمله ، فقد روى البخارى (ئ) عن أبى هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « إنه ليأتى الرجل السمين يوم القيامة لا يزن عند الله جناح بعوضة . وقال: اقرؤوا إن شئتم ﴿ فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا ﴾ (٥) .

وروى أحمد (<sup>(1)</sup> عن ابن مسعود أنه كان يجتنى سواكا ... فضحك الصحابة من دقة ساقيه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ... « والذي نفسى بيده لهما في الميزان أثقل من أحد » .

وقيل: إن العمل نفسه يوزن بحيث تحال من أعراض إلى أجسام . فقد روى

<sup>(</sup>١) في السنن ٥/٢٤.

<sup>(</sup>٢) في المستدرك ١/١ .

<sup>(</sup>٣) في المستلة ٢١٣/٢ .

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ٢٦٦/٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الكهـف/١٠٥.

<sup>(</sup>٦) في المستد١٠/١٠ع .

مسلم('' عن أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « الطهور شطر الإيمان والحمد لله تملأ الميزان » اه. وقال عليه الصلاة والسلام : « ما من شيء أثقل في الميزان من حسن الخلق »(١) وليس في قلب العرض إلى جسم إحالة عقلية ، فقدرة الله عز وجل أعظم من كل شيء والسنن الكونية المشاهدة في الحياة الدنيا لا يصح أن نجعلها مقياسا في كل شيء وقد ورد في عدة أحاديث ما يدل على قلب الأعراض إلى أجسام منها: ما تقدم: أن القرآن ياتي يوم القيامة في صورة شاب شاحب اللون<sup>(١)</sup>

والحديث الآخر : تأتى البقرة وآل عمران كأنهما غمامتان''

والمراد : الثواب ، كما سبق بيانه .

قال شارح الطحاوية بعد ذكره لهذه الأقوال الثلاثة: « فثبت وزن الأعمال والعامل وصحائف الأعمال وثبت أن الميزان له كفتان . والله أعلم بما وراء ذلك من الكيفيات »<sup>(د)</sup>

ويقول ابن كثير : وقد يمكن الجمع بين هذه الآثار بأن يكون ذلك كله صحيحًا – يقصد الأقوال الثلاثة المتقدمة – فتارة توزن الأعمال، وتارة توزن

محالها ، وتارة يوزن فأعلها ، والله أعلم (٦) . اهـ واختلف هل توزن أعمال الكفار أم لا . وهذا الحلاف مبنى على ماقيل

في مخاطبة الكفار بفروع الشريعة .

والراجح : أن حسنات الكفار إن وزنت فإنما توزن قطعا للحجة فالكافر

<sup>(</sup>١) في الصحيح ٢٠٣/١ . (٢) أرواه الترمذي ٣٦٢/٤ وأبو داود ٥٠/٥٠ من حديث أبي الدرداء قال الترمذي : هذا خديث حسَّم.

<sup>(</sup>٣) انظر : الحديث وتخرجه ج : ٢٢٠/١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : الحديث وتخريجه ج : ٢٢١/١ . (٥) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٧٥ ، وانظر : فتح البارى ٣٩/١٣ .

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن كثير ٢١٨/٢ .

لا تنفعه حسناته.

قال جلا وعلا : ﴿ وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً منثورا ﴾  $^{(1)(1)}$  . اهـ

قال القرطبي : واحتلف في الميزان والحِوض أيهما قبل الآحر فقيل: الميزان قبل وقيل : الحوض ، قال أبو الحسن القابسي : والصحيح أن الحوض قبل .

قلت : والمعنى يقتضيه فإن الناس يخرجون عطاشا من قبورهم فيقدم قبل الصراط والميزان . والله أعلم<sup>(۲)</sup> . اهـ

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان /٢٣ .

<sup>(</sup>٢) راجع لهذه المسألة شعب الإيمان للبيهقي ( ق : ٣٦/ب – ٣٧/ب ) ، وفتح الباري ٥٢٨/١٣ .

<sup>(</sup>٣) التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة ص: ٣٦٢.

# ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالصراط في رسالته لمسدد بن مسرهد قال :

**٩٩٤** - الصراط حق<sup>(١)</sup>.

وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

الصراط حق يوضع على شفير جهنم ويمر الناس عليه والجنة من وراء ذلك نسأل الله عز وجل السلامة في الجواز<sup>(۱)</sup>.

#### التعليق :

الصراط ورد ذكره صريحاً فى السنة وذكر العلماء أن فى قول الله تعالى : ﴿ وإن منكم إلا واردها كان على ربك حتما مقضيا ﴾ "أإشارة إليه .

قال شارح الطحاوية: اختلف المفسرون فى المراد بالورود المذكور فى قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلَا وَارْدُهَا ﴾ ماهو؟ والأظهر الأقوى أنه المرور على الصراط، قال تعالى: ﴿ ثُمْ ننجى الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها جثيا ﴾.

وفى الصحيح أنه صلى الله عليه وسلم قال: «والذى نفسى بيده لا يلج النار أحد بايع تحت الشجرة». قالت حفصة: فقلت يارسول الله أليس الله يقول: ﴿ وَإِنْ مَنْكُم إِلَا وَارِدُهَا ﴾ فقال: «ألم تسمعيه قال: ﴿ ثُم ننجى الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها جثيا ﴾ »(1)

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٣٤٤/١.

 <sup>(</sup>۲) انظر: السنة ضمن شذرات البلاتين ص ٤٧ والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٧/١.
 (٣) سورة مريم /١٧.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم ١٩٤٧/٤ على جابر بن عبد الله قال : أخبرتني أم مبشر أنها سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول عند حفصة ... باختلاف يسير ، ورواه أحمد ٣٦٢/٦ ، ٣٤٠

قلت : وهذا الذى ذكره شارح الطحاوية هو الراجح – والله أعلم – خلافا لمن قال : إن المراد بالورود الدخول الحقيقى لجهنم وإن أذاها وحرها يصرف عن المؤمنين .

قال شارح الطحاوية – بعد ذكره للحديث السابق – أشار صلى الله عليه وسلم إلى أن ورود النار لا يستلزم دحولها ، وأن النجاة من الشر لا تستلزم حصوله بل تستلزم انعقاد سببه ، فمن طلبه عدوه ليهلكوه ولم يتمكنوا منه يقال : غاه الله منهم ، ولهذا قال تعالى : ﴿ ولما جاء أمرنا نجينا هودا ﴾ (() ﴿ فلما جاء أمرنا نجينا صالحا ﴾ (() ﴿ ولما جاء أمرنا نجينا شعيبا ﴾ (() ولم يكن العذاب أصابهم ولكن أصاب غيرهم ، ولولا ماخصهم الله به من أسباب النجاة لأصابهم ما أصاب أولئك وكذلك حال الوارد في النار . يمرون فوقها على الصراط ... فقد بين صلى الله عليه وسلم في حديث جابر المذكور : أن الورود هو الورود على الصراط (أ) .اهـ

قلت : وقيل : إن المراد بالورود : حضورها والقرب منها<sup>(٠)</sup> .

قال الشوكانى: وقد توقف كثير من العلماء عن تحقيق هذا الورود وحمله على ظاهره لقوله تعالى ﴿ إِنَّ الدِينَ سَبَقَتَ لَهُمَ مِنَا الْحَسَنَى أُولئكُ عَنَهَا مَبْعَدُونَ ﴾ (٢) ... ولا يخفى أن القول بأن الورود هو المرور على الصراط ... فيه جمع بين الأدلة من الكتاب والسنة فينبغى حمل الآية على ذلك (٧) ....

هذا ما قيل حول الصراط في القرآن الكريم ، أما السنة فقد ذكر فيها الصراط موصوفا بصفات عديدة من ذلك :

<sup>(</sup>۱) سورة هود /۵۸ .

<sup>(</sup>٣) سورة هود /٩٥ .

 <sup>(</sup>٤) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٧١.

 <sup>(</sup>٥) انظر : أقوال أخرى في التذكرة للقرطبي ص : ٤٠١ .

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء/١٠١ .

<sup>(</sup>٧) فتح القدير ٣٤٤/٣ ، وانظر : تفسير أبن كثير ٣/١٤٠ – ١٤٢ ، ومسلم بشرح النووى ٥٨/١٦ .

ما رواه البخارى (۱) في الحديث الطويل عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم وفيه: و ... ويضرب حسر جهنم فأكون أول من يجيز ودعاء الرسل يومئذ اللهم سلم سلم، وبه كلاليب مثل شوك السعدان ... فتخطف الناس بأعمالهم منهم الموبق بعمله ... ه

وفي رواية مسلم(٢٠): « ويضرب الصراط بين ظهري جهنم » .

وفى الحديث الطويل الذى رواه البخارى ومسلم عن أبى سعيد الحدرى عن النبى صلى الله عليه وسلم والذى فيه: « ... ثم يضرب الجسر على جهنم وتحل الشفاعة ، ويقولون: اللهم سلم سلم » قيل يارسول الله وما الجسر ؟ قال: « دحض مزلة فيه خطاطيف وكلاليب وحسك ... فيمر المؤمنون كطرف العين وكالبرق وكالريح وكالطير وكأجاويد الخيل والركاب فناج مسلم ومخدوش مرسل ومكدوس في نار جهنم... » .

وفى حديث عبد الله بن مسعود المرفوع: « فيمرون على قدر أعمالهم حتى يم الذى نوره على قدر إبهام قدمه يجر يدا وتعلق يد ويجر رجلا وتعلق رجل وتصيب جوانبه النار فيخلصون فإذا خلصوا قالوا: الحمد لله الذى نجانا منك بعد الذى أراناك » .

رواه الحاكم في الله المنافي و الله الشيخين ، وأقره الذهبي .

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١١/١٥٤.

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ١٦٤/١ .

<sup>(</sup>٣) ق الصحيح ٢١/١٣ . (٤) ق الصحيح //١٦٧ = ١٧٠ .

 <sup>(</sup>٥) في المستدرك ٢٧٦/٢ و١٩/٤٥ - ٩٢

## ما أثر عن الإمام أحمد في الشفاعة

في رسالته لمسدد بن مسرهد قال :

**٦٩٦** - والإيمان بالشفاعة<sup>(١)</sup>.

ومثل هذا نقل عنه: عبدوس بن مالك(١) ومحمد بن حبيب الأندراني(١).

وفى موضع آخر قال :

الله عليه عليه عليه الله يخرج أقواما من النار بشفاعة محمد صلى الله عليه وسلم (٤) .

ومثل هذا نقل عنه : محمد بن عوف الطائي (٥٠) .

التعليق :

قال أبو السعادات: قد تكرر ذكر الشفاعة فى الحديث فيما يتعلق بأمور الدنيا والآخرة، وهى السؤال فى التجاوز عن الذنوب والجراهم بينهم. يقال شفع يشفع فهو شافع وشفيع، والمشفع الذى يقبل الشفاعة، والمشفع الذى تقبل شفاعته (1) اهـ

والشفاعة ثابتة بنص الكتاب والسنة.

وهى على قسمين : مثبتة : ولها شرطان : إذن الله عز وجل للشافع أن يشفع ورضاه تعالى وتقدس عن المشفوع له ، قال تعالى : ﴿ وَكُمْ مِنْ مَلَكُ فِي

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٣٤٤/١ .

 <sup>(</sup>۲) رسالة عبدوس (ق ۲/ب) .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٢٩٥/١ .

 <sup>(</sup>٤) نفس المصدر ٣٤٤/١.
 (٥) نفس المصدر ٣١٢/١.

<sup>(</sup>٦) النهاية ٢/٥٨٤ .

السموات لا تغنى شفاعتهم شيئا إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى ﴾^^ وقال جل وعلا ﴿ يومُّنُدُ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مِن أَذِنَ لَهِ الرَّحْمَنِ ورضى له **قولا** ﴾<sup>(۱)</sup>

وهذا القسم يندرج تحته شفاعة النبى صلى الله عليه وسلم يوم القيامة وكذا شفاعة المؤمنين لبعضهم.

وشفاعة النبي صلى الله عليه وسلم أنواع فمنها :

الشفاعة الكبرى العظمي في أهـل الموقـف التي يتأخر عنها أولـو العزم من الرسل . قال تعالى : ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتُهْجُدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَى أَنْ يَبَعَثُكُ رَبُّكُ مَقَامًا محمودا 🏈 🖰 .

قال العلماء: المقام المحمود هي شفاعته صلى الله عليه وسلم يوم القيامة للناس في الموقف ، ليزيحهم الله مما هم فيه من شدة .

وقد جاءت الأحاديث الصحيحة الصريحة في ذكر هذه الشفاعة العظمي من ذلك :

ما رواه البخاري (٤) ومسلم (٥) عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ يجمع الله الناس يوم القيامة فيقولون : لو استشفعنا على ربنا حتى يريحنا من مكاننا هذا قال: فيأتون آدم فيقولون: أنت آدم أبو الخلق ... اشفع لنا عند ربك حتى يريحنا من مكاننا هذا .. فيأتون عيسي فيقول : لست لها ولكن عليكم بمحمد صلى الله عليه وسلم فيأتونى فأقول : أنا لها ...» الحديث . انظر أحاديث الشفاعة في كتب الحديث والعقائد .

ومنها : شفاعته صلى الله عليه وسلم لأهل الجنة أن يدخولها :

روى مسلم (٢) عن أنس بن مالك عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أنا أول الناس

<sup>(</sup>١) سورة النجم /٢٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة طه /١٠٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء /٧٩.

<sup>(</sup>٤) في الصحيح ١٣/٤٧٤]. (٥) في الصحيح ١٨٠/١ .

<sup>(</sup>٦) في الصحيح ١٨٨/١.

يشفع في الجنة وأنا أكثر الأنبياء تبعا » .

ومنها : شفاعته صلى الله عليه وسلم لبعض العصاة من أمته قد استوجبوا النار أن لا يدخلوها .

ومنها : شفاعته صلى الله عليه وسلم للعصاة من أهل التوحيد الذين دخلوا النار بذنوبهم .

أما شفاعة المؤمنين لبعضهم فقد دلت عليها عدة أحاديث .

هذه بعض أنواع الشفاعة المثبتة .

وأما الشفاعة المنفية الباطلة فهى التى تطلب من غير الله عز وجل أو بغير إذنه أو لأهل الشرك ، قال تعالى : ﴿ ما للظالمين من حميم ولا شفيع يطاع ﴾ (١) وقال تبارك وتعالى : ﴿ فما تنفعهم شفاعة الشافعين ﴾ (١) وقد أنكر الخوارج والمعتزلة شفاعة النبى صلى الله عليه وسلم لأهل الكبائر بناء على أصلهم الفاسد في تخليد أهل الكبائر من أهل التوحيد في النار ، وحصروا معنى الشفاعة في زيادة الأجر والثواب لمن أطاع الله عز وجل ، واحتجوا بما تقدم من الآيات ونحوها النافية للشفاعة ، وهذه الآيات – كا ذكر أهل العلم – في حق الكافرين دون المؤمنين بدليل قوله تعالى : ﴿ ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ﴾ (١) وبقوله عز وجل ﴿ ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴾ (١) (١) .

<sup>(</sup>۱) سورة.غافر /۱۸ .

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر /٤٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ /٢٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنباء /٢٨ .

<sup>(\*)</sup> راجع لما تقدم: شرح العقيدة الطحاوية ص: ٢٥٢ - ٢٦٥ ، وتفسير القرطبي ٣٥٨/١ ، وتيسير العزيز الحميدص: ٢٧٣ - ٢٩٩ .

# ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بخروج الموحدين من النار

في رسالة محمد بن حبيب الأندراني قال

١٩٨ - والإيمان بأن الموحدين يخرجون من النار بعد ما امتحشوا كا جاءت الأحاديث في هذه الأشياء عن النبي صلى الله عليه وسلم (١).
 ١٩٩ - ومثله في رسالة عبدوس وزاد: فيؤمر بهم إلى نهر على باب الجنة (١).

• • ٧ - وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

ويخرج قوم من النار برحمة الله عز وجل بعد ما لبثوا فيها ماشاء الله عز وجل وقوم يخلدون فيها أبدا، وهم أهل الشرك والتكذيب والجحود والكفر بالله عز وجل ('')(\*).

تعرضت عند الكلام عن الفاسق الملى لهذه المسألة (1). وقد أجمعت الأمة – للأحاديث الصحيحة الصريحة (0) – أن من أدخل النار من أهل التوحيد بسبب ذنوبه لابد له أن يخرج منها بفضل الله وكرمه . ولم يخالف في هذا إلا الخوارج والمعتزلة ومن تبعهم فقالوا: بتخليد أهل الكبائر في النار إن لم يتوبوا

وما طرحوه من شبه لا يمكن أن تقاوم النصوص الواضحة والله تعالى أعلم .

 <sup>(</sup>۱) طبقات الحنابلة ۲۹۵/۱ ومناقب أحمد لابن الجوزى ص: ۲۱٦.
 (۲) رسالة عبدوس (ق: ۲/ب).

 <sup>(</sup>٣) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص : ٤٧ والإصطخرى فى طبقات الحنابلة ٢٧/١ – ٢٨ .
 (\*) وانظر ماذكر من الروايات عن أحمد فى الفاسق الملى ج : ١٢٦/١

<sup>(</sup>٤) انظر: ج: ١٢٩/١ .

<sup>(</sup>٥) انظر: بعض هذه الأحاديث في ج: ٩٧/١.

# قول الإمام أحمد في : رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة

### قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

٧٠١ – رأيت أبى رحمه الله يصحح الأحاديث التي تروى عن النبى صلى الله عليه وسلم في الرؤية ويذهب إليها ، وجمعها أبى رحمه الله في كتاب وحدثنا بها (١)(١).

### قال أبو بكر الخلال :

٧٠٧ – حدثنا أبو بكر المروذى رحمه الله قال: سألت أبا عبد الله عن الأحاديث التى تردها الجهمية فى الصفات والرؤية وقصة العرش فصححها أبو عبد الله وقال: قد تلقتها العلماء بالقبول. نسلم الأخبار كا جاءت. قال: فقلت له: إن رجلا اعترض فى بعض هذه الأخبار كما جاءت فقال: يجفى وقال: ما اعتراضه فى هذا الموضع يسلم الأخبار كما جاءت (٢).

النقول كثيرة عن الإمام أحمد في إثبات رؤية الله عز وجل للمؤمنين يوم
 القيامة وعمن نقل عنه :

الآخرة (الآله عز وجل يرى في الآخرة قال : قيل له : وإن الله عز وجل يرى في الآخرة قال : نعم (<sup>١٤)</sup> .

٤ - ٧ - عبدوس بن مالك قال : سمعت أحمد يقول : والإيمان بالرؤية يوم القيامة كما روى عن النبى صلى الله عليه وسلم من الأحاديث الصحاح (\*) .
 ١٥ - ٧ - مسدد بن مسرهد كتب له أحمد ... وإن أهل الجنة يرون ربهم

<sup>(</sup>١) في « خ » وحدث بها .

<sup>(</sup>٢) السنة ( ظ : ق ٢٢/ب ) وفي المطبوع ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) تقدم الكلام حول هذه الرواية عند قولَ الإمام أحمد في الصفات ج : ٢٧٨/١ .

<sup>(</sup>٤) مسائل ابن هانیء ۲/۲۵۱ .

 <sup>(</sup>۵) رسالة عبدوس (ق ۲/أ) .

لا محالة (۱). ومثله نقل محمد بن عوف الطائى (۱) - وعنده عيانا - ومحمد بن حبيب الأندراني (۱) وأحمد بن جعفر الإصطخرى (۱).

٧٠٦ - حنبل بن إسحاق قال: قلت لأبى عبد الله في الرؤية ؟ قال: أحاديث صحاح نؤمن بها ونقر وكل ما روى عن النبى صلى الله عليه وسلم بأسانيد جيدة نؤمن به ونقر (١٠).

٧٠٧ - يوسف بن موسى: أن أبا عبد الله قيل له: أهل الجنة ينظرون إلى ربهم ويكلمونه ويكلمهم قال: نعم. ينظر إليهم وينظرون إليه ويكلمهم ويكلمونه كيف شاء<sup>(1)</sup>.

#### قال أبو داود السجستالي :

۲۰۸ - سمعت أحمد وذكر له عن رجل شيء في الرؤية فغضب وقال :
 من قال إن الله لا يرى فهو كافر (۲) .

ونقل نحو هذا :

٧٠٩ - أبو بكر المروذى قال : سمعت أحمد يقول : من زعم أن الله
 لا يرى فى الآخرة فهو كافر<sup>(^)</sup>

الله يقول: من زعم أن الله لا يرى فى الآخرة فقد كفر بالله وكذب بالقرآن ورد على الله أمره والله تعالى لا يرى فى الدنيا ويرى فى الآخرة (٩) .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣١٢/١.

 <sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٢٩٥/١ .
 (٤) نفس المصدر ٢٩/١ .

<sup>(</sup>٥) شرح أصول السنة للالكائي ٥٠٧/٣ .

<sup>(</sup>٦) اجتماع الجيوش الإسلاميَّة ص ٨٣ نقلا من كتاب السنة للخلال .

 <sup>(</sup>٧) مسائل أبى داود ( ظ : ص : ٢٤٦ وفي المطبوع ص ٣٦٣ ) .
 (٨) طبقات الحنابلة ١٩/١ .

 <sup>(</sup>٩) المصدر السابق ١/٥٤١.

ابن هانیء قال : سمعت أبا عبد الله یقول : من لم یؤمن بالرؤیة فهو جهمی والجهمی کافر<sup>(۱)</sup>

الرؤية ويقول: إن الله تبارك وتعالى لا يرى فى القيامة ؟ فقال: هذا من الجهمية من زعم أن الله لا يرى فى القيامة ؟ فقال: هذا من الجهمية من زعم أن الله لا يرى فى القيامة فقد أبطل حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱).

ان الله لا يرى فى القيامة فقال: لعنه الله من كان من الناس أليس الله يقول الله لا يرى فى القيامة فقال: لعنه الله من كان من الناس أليس الله يقول وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ♦ وقال: ﴿ كلا إنهم عن ربهم يومئذ لحجوبون ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانیء ۲/۲۵۲.

<sup>(</sup>٢) طبقات الحنابلة ١٣/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٥٣/١.

## قال الإمام أحمد في كتابه الرد على الجهمية

٧١٤ - ق ١٩/ ب باب بيان ما جحدت الجهمية من قول الله سبحانه ﴿ وجوه يومنذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾ (١)

قال أحمد رحمه الله تعالى: فقلنا لهم: لم أنكرتم أن أهل الجنة ينظرون إلى ربهم قالوا : لا ينبغى لأحد أن ينظر إلى الله لأن المنظور إليه ( معلوم موصوف لا يرى إلا شيء يفعله )(''

فقلنا : أليس قال الله سبحانه وتعالى: ﴿إِلَى رَبَّهَا نَاظُرَةً ﴾ قالوا معناها : إلى ربّها ناظرة ﴾ قالوا معناها : إلى ربّها ناظرة ( ينتظرون إلى فعله وقدرته وتلوا آية من القرآن : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبُّكَ كَيْفَ مَدَ الظّلَ ﴾ ( فقالوا ) ( ) إنهم لم يروا ربهم ولكن معنى ذلك : ألم تر إلى فعل ربك .

فقلنا لهم : إن فعل الله لم يزل العباد يرونه وإنما قال : ﴿ وَجُوهُ يُومُّعُذُ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾ فقالوا : إنما ينتظرون الثواب من ربهم ( ق ٢٠ أ ) .

فقالوا : إن الله لا يرى في الدنيا ولا في الآخرة وتلوا آية من المتشابه ﴿ لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار ﴾ (١) .

فقلنا لهم: إنها مع ما تنتظر الثواب من ربها هي ترى ربها .

تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار ﴾(`` . فقلنا : أخبرونا عن النبي صلى الله عليه وسلم حين قال : « إنكم سترون

<sup>(</sup>١) سورة القيامة /٢٣ . (٢) في الأصل المخطوط : ٥ معدود موصوف لا ترى الأشياء بفعله ١ ولعل ما أثبته أوفق وهو المثبت في

بعض النسخ المطبوعة وفي بعضها ٥ محدود » بدل « معلوم » وفي بعضها «إنما نرى الأشياء بفعله » . (٣) في نسخ أخرى : ٥ تنظر ٥ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الفرقان /٥٥.
 (٥) مابين القوسين ليس من الأصل وهو في المطبوع ، ويقتضيه السياق .

<sup>(</sup>٥) مايين الفوسين ئيس من الأصل وهو في المطبوع، ويقتصيه السياد د٩٠ - تالأدام /٣٠٠

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام /١٠٣ .

ربكم كما ترون القمر »(۱) أليس النبى كان يعرف قول الله: ﴿ لا تدركه الأبصار ﴾ وقال: سترون ربكم وإنما قال لموسى: ﴿ لن ترانى ﴾ ولم يقل لم أرى فأيما أولى أن يتبع النبى صلى الله عليه وسلم حين قال: « سترون ربكم » أو قول الجهمى حين قال: لا ترون ربكم .

والأحاديث في أيدى أهل العلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أن أهل الجنة يرون ربهم لا يختلف فيه أهل العلم وهو من حديث سفيان ، عن أبي إسحاق، عن عامر بن سعد<sup>(۲)</sup>: ﴿ للذين أحسنوا الحسني وزيادة ﴾<sup>(۲)</sup> قال: النظر إلى وجه الله تعالى<sup>(٤)</sup>.

ومن حديث ثابت البنانى ، عن عبد الرحمن بن أبى ليلى ، عن صهيب ، عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : إذا استقر أهل الجنة فى الجنة نادى مناد يا أهل الجنة إن الله قد وعدكم الزيادة قال : فيكشف الحجاب فيتجلى لهم ، وذكر الحديث (د) .

قال أحمد رضى الله عنه ( ق ٢٠/ ب ) وأنا أرجو أن يكون الجهمى

<sup>(</sup>١) سيأتي الحديث وتخريجه ج: ٢٢٣/٢ .

<sup>(</sup>٢) عامر بن سعد البجلي ، الكوفي ، مقبول ، يرسل عن أبي بكر . تقريب ٣٨٧/١ ، وتهذيب ٥٤/٠ .

<sup>: (</sup>۲) سورة يونس /۲٦ .

<sup>(</sup>٤) رواه عبد الله بن أحمد في السنة ص: ٦٠ وابن خزيمة في التوحيد ص: ١٨٣ والآجرى في الشريعة ص: ٢٥٧، وابن مندة في الرد على الجهمية ص: ٩٥ وغيرهم: عن عامر بن سعد قال: قرأ أبو بكر رضى الله عنه: ﴿ للذين أحسنوا الحسنى وزيادة ﴾ قال: النظر إلى وجه الله عز وجل. ورواه عبد الله بن أحمد وابن خزيمة واللالكائي في شرح أصول السنة ٢٦١/٣ وغيرهم موقوفا عليه. قال ابن كثير في تفسيره ٤٤١/٣ : وقد روى تفسير الزيادة بالنظر إلى وجهه الكريم عن أبى بكر الصديق وحذيفة بن اليمان وعبد الله بن عباس وسعيد بن المسيب وعبد الرحمن بن أبي ليل وعبد الرحمن بن سابط ومجاهد وعكرمة وعامر بن سعد وعطاء والضحاك والحسن وقتادة والسدى ومحمد بن إسحاق وغيرهم من السلف والحلف . ثم ذكر حديث صيهب . انظر بعض أقوال هؤلاء وغيرهم بأسانيدها في السنة لعبد الله بن أحمد ص ٥٩ ، وشرح أصول أهل السنة للإلكائي ٤٥٤/٣ . وحديث صهيب سيأتى في الصفحة التالية .

 <sup>(</sup>٥) رواه أحمد ٣٣٢/٤ ، ١٥/٦ ، ومسلم ١٦٣/١ والترمذي ١٨٧/٤ وابن ماجة ١٧/١ وابن خزيمة
 في التوحيد ص : ١١٨ .

وشيعته ممن لا ينظرون إلى ربهم ويحجبون عن الله يقول للكفار: ﴿ كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون ﴾ (') فإذا كان الكافر يحجب عن الله والمؤمن يحجب عن الله فما فضل المؤمن على الكافر فالحمد لله الذي لم يجعلنا مثل جهم وشيعته وجعلنا ممن اتبع و لم يجعلنا ممن ابتدع والحمد لله وحده.

#### التعليق :

رؤية المؤمنين لله عز وجل يوم القيامة أمر أجمعت عليه الأمة للأدلة الصريحة الكثيرة من الكتاب والسنة ولم يخالف في هذا إلا من عميت بصائرهم من الخوارج والجهمية والمعتزلة وغيرهم (١) متمسكين بأدلة يرون فيها إحالة للرؤية كقول الله عز وجل ﴿ لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار ﴾.

يقول ابن القيم: والاستدلال بهذا أعجب فإنها من أدلة النفاة وقد قرر شيخنا – يقصد ابن تيمية – وجه الاستدلال به أحسن تقرير وألطفه وقال لى: أنا ألتزم أنه لا يحتج مبطل بآية أو حديث صحيح على باطله إلا وفي ذلك الدليل مايدل على نقيض قوله، فمنها هذه الآية وهي على جواز الرؤية أدل منها على امتناعها فإن الله سبحانه وتعالى إنما ذكرها في سياق التمدح ومعلوم أن المدح إنما يكون بالأوصاف الثبوتية ، وأما العدم المحض فليس بكمال ولا يمدح الرب تبارك وتعالى بالعدم إلا إذا تضمن أمرا وجوديا كتمدحه بنفي السنة والنوم المتضمن كال القيومية ... فقوله: ﴿ لا تدركه الأبصار ﴾ يدل على غاية عظمته وأنه أكبر

<sup>(</sup>١) سورة المطففين /١٥ .

 <sup>(</sup>۲) انظر : مقالات الإسلاميين ۲۳۸/۱ والفصل في الملل لابن حزم ۲/۳ وشرح العقيدة الطحاوية ص
 ۲۰۶ ، والمغنى لعبد الجبار ۲۲٤/۶ .

من كل شيء وأنه لعظمته لا يدرك بحيث يحاط به ، فإن الإدراك هو الإحاطة بالشيء ، وهو قدر زائد على الرؤية (١٠٠٠) ... اهـ

ومما تمسكوا به أيضا ما جاء في سورة الأعراف (۱) حكاية عن نبى الله موسى عليه السلام قال : ﴿ رَبُّ أَرَنَّي أَنظَرَ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانَى وَلَكُنَ انظرَ إِلَى اللهُ الْجَبْلُ فَإِنْ استقر مكانه فسوف ترانى ﴾ (۱) .

وهذه الآية أيضا من الأدلة على جواز الرؤية لا على نفيها فلو كانت رؤية الله عز وجل لا تجوز مطلقا لم يجز لنبى أن يسأله ما لا يجوز أو يستحيل، وف قوله تعالى ﴿ فإن استقر مكانه فسوف ترانى ﴾ دلالة على جواز الرؤية ، وليس في قوله تعالى : ﴿ لن ترانى ﴾ إحالة للرؤية فهو عز وجل لا يرى في الدنيا(''). ويراه المؤمنون في الآخرة على الوجه الذي يشاؤه جل وعلا.

أما الآيات الصريحة في إثبات الرؤية فقد تأولوها على عادتهم فقالوا إن المقصود بقول الله تعالى : ﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾ أى : منتظرة (°) .

يقول البيهقي رحمه الله تعالى في رد هذا التأويل .

وليس يخلو النظر من وجوه إما أن يكون الله عز وجل عنى به نظر الاعتبار كقوله: ﴿ أَفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت ﴾ (٢) ، أو يكون عنى به نظر الانتظار كقوله ﴿ مَا ينظرون إلا صيحة واحدة ﴾ (٧) ، أو يكون عنى به نظر التعطف والرحمة كقوله ﴿ ولا ينظر إليهم ﴾ (٨) ، أو يكون عنى الرؤية كقوله (١) حادى الأرواح ص : ٢١٧ وانظر : الفصل لابن حزم ٣/٣ وفتح البارى ٢٢٦٤ ، وراجع ج :

حادی الارواح ص : ۲۱۷ وانظر : الفصل لابن حزم ۴/۳ وقتح الباری ۲۲۲٬۳ ، وراجع ج ۷۹/۲.

<sup>،</sup> ۱٤٣.: آية : ١٤٣. ،

<sup>(</sup>٣) انظر : شرح الأصول الخمسة ص : ٢٣٣ ،

<sup>(</sup>٤) انظر : حادى الأرواح ص : ٣٢٣ ، وشرح العقيدة الطحاوية ص : ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٥) انظر : شرح الأصول الحمسة ص : ٢٤٥ ، وفتح البارى ٤٢٦/١٣ -

<sup>(</sup>٦) سورة الغاشية /١٧ .

<sup>(</sup>٧) سورة يس /٤٩ .

<sup>(</sup>٨) سورة آل عمران /٧٧.

﴿ ينظرون إليك نظر المغشى عليه من الموت ﴾(١) ، ولا يجوز أن يكون الله سبحانه عني بقوله : ﴿ إِلَى رَبُّهَا نَاظِرَةً ﴾ نظر التفكر والاعتبار لأن الآخرة ليست بدار استدلال واعتبار وإنما هي دار اصطرار ولا يجوز أن يكون عني الانتظار لأنه ليس في شيء من أمر الجنة انتظار لأن الانتظار فيه تنغيص وتكدير والآية خرجت مخرج البشارة وأهل الجنة فيما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر من العيش السلم والنعم المقم فهم ممكنون مما أرادوا وقادرون عليه وإذا خطر ببالهم شيء أتوا به مع خطوره ببالهم وإذا كان ذلك كذلك لم يجز أن يكون الله أراد بقوله : ﴿ إِلَى رَبُّهَا نَاظَرَةً ﴾ نظر الانتظار ولأن النظر إذا ذكر مع ذكر الوجوه فمعناه نظر العينين اللتين في الوجه كما قال تعالى ﴿ قد نرى تقلب وجهك في السماء ﴾(٢) ، وأراد بذلك تقلب عينيه نحو السماء ، ولأنه قال: ﴿ إِلَى رَبُّهَا نَاظِرَةً ﴾ ونظر الانتظار لا يكون مقرونا بـ اإلى الأنه لا يجوز عند العرب أن يقولوا في نظر الانتظار ﴿ إِلَى ﴾ ألا ترى أن الله عز وجل لما قال : ﴿ مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةُ وَاحْدَةً ﴾ لم يقل « إلى » إذ كان معناه الانتظار وقالت بلقيس فيما أخبر الله عنها: ﴿ فَنَاظِرَةً ثِمْ يُرْجِعُ الْمُرْسِلُونَ ﴾ (٢) ، فلما أرادت الانتظار لم تقـل « إلى » قلنا : ولا يجوز أن يكـون الله سبحانه أراد نظر التعطف والرحمة ، لأن الخلق لا يجوز أن يتعطفوا على خالقهم ، فإذا فسدت هذه الأقسام الثلاثة صح القسم الرابع من أقسام النظر وهو أن معنى قوله : ﴿ إِلَىٰ رَبُّهَا نَاظُرُهُ ﴾ أنها رائية ترى الله عز وجل ، ولا يجوز أن يكون معناه : إلى ثواب ربها ناظرة لأن ثواب الله غير الله وإنما قال الله عز وجل : ﴿ إِلَى رَبُّهَا ﴾ ولم يقل إلى غير ربها ناظرة والقرآن على ظاهره ... (٤). اهـ

وفى حقيقة الأمر أن أدلتهم قائمة على فلسفة عقلية ليس لها مجال في أمور الغيب

<sup>(</sup>۱) سورة محمد /۲۰ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة /١٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل /٣٥ .

<sup>(</sup>٤) الاعتقاد ص : ٧٤ –٧٥ وانظر : الإبانة ص : ٥٣ والفصل لابن حزم ٣/٣ ، وحادى الأرواح ص :

٣١٨ – ٢١٩ ، وشرح العقيدة الطحاوية ص: ٢٠٥ .

من ذلك قولهم : إن الرؤية توجب كون المرئى محدثا وحالاً في مكان قال ابن بطال بعد ذكره لهذا الادعاء : والرؤية في تعلقها بالمرئى بمنزلة العلم في تعلقه بالمعلوم فإذا كان تعلق العلم بالمعلوم لا يوجب حدوثه فكذلك المرئى (١٠٠٠). اهـ

وعندما أقول إنها قائمة على فلسفة عقلية لا يعنى أن فى الأمر استحالة عقلية بل المقصود أنهم قاسوا نتاج عقولهم ومرئياتهم الدنيوية على أمور غيبية لا تخضع لهذا القياس ، وإلا فإن كثيرا من العلماء ذكروا أدلة عقلية كثيرة على جواز الرؤية (٢).

وبعد هذا العرض الموجز أشير إلى بعض الأدلة من السنة المصرحة بالرؤية وقد ذكرت آنفا أنها من الكثرة بمكان وأشرت إلى بعض المراجع التى احتوت جزءا كبيرا منها وسأذكر هنا بعض تلك الأدلة .

روى البخارى (٢) ومسلم (١) عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: إن الناس قالوا يارسول الله هل نرى ربنا يوم القيامة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هل تضارون فى القمر ليلة البدر ؟ قالوا: لا يارسول الله. قال: فهل تضارون فى الشمس ليس دونها سحاب قالوا: لا يارسول الله. قال: فإنكم ترونه كذلك ... الحديث . وروى نحوه البخارى (٥) ومسلم (٦) من حديث أبى سعيد الحدرى .

وروى البخارى (٧) عن جرير قال : كنا جلوسا عند النبى صلى الله عليه وسلم إذ نظر إلى القمر ليلة البدر قال : إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر لا تضامون في رؤيته فإن استطعتم أن لا تغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس

<sup>(</sup>۱) انظر : فقع البارى ٤٢٦/١٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الإبانة للأشعري ص : ١٦ ،وبيان تلبيس الجهمية ٢٥٧/١ ، ومجموع الفتاوي ١٣٦/٦ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ١٣/١٩.

 <sup>(</sup>٤) في الصحيح ١٦٣/١ - ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ١٣/١٣ .

<sup>(</sup>٦) في الصحيح ١٦٧/١ .

<sup>(</sup>٧) في الصحيح ١٩/٣.

وقبل غروب الشمس فافعلوا('' .

يقول الدارمي : قـد صحت الآثار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فمن بعده من أهل العلم وكتاب الله الناطق به فإذا اجتمع الكتاب وقول الرسول وإجماع الأمة لم يبق لمتأول عندها تأويل إلا لمكابر أو جاحد(").

ويقول ابن القيم بعد ذكره لبعض أحاديث الرؤية: ... فإن الذي جاء بهذه الأحاديث هو الذي جاء بالقرآن والشريعة والذي بلغها هو الذي بلغ الدين فلا يجوز أن يجعل كلام الله ورسوله عضين بحيث يؤمن ببعض معانيه ويكفر ببعضها فلا يجتمع في قلب العبد بعد الاطلاع على هذه الأحاديث وفهم معناها إنكارها(٢).

<sup>(</sup>١) راجع الرؤية للدار قطني فقد جمع أحاديث الرؤية له نسخة مخطوطة بمكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية وحقق كرسالة دكتوراة بالجامعة نفسها .

 <sup>(</sup>۲) الرد على الجهمية ص: ۳۱ – ۵۶.

<sup>(</sup>٣) حادى الأرواح ص: ٢٥٢ .

## ما أثر عن الإمام أحمد في الجنة والنار

#### فى رسالته لمسدد بن مسرهد قال :

٧١٥ – وإن الله خلق الجنة قبل الخلق وخلق لها أهلا ونعيمها دائم ومن زعم أنه يبيد من الجنة شيء فهو كافر ، وخلق النار قبل خلق الحلق وخلق لها أهلا وعذابها دائم(١) .

### وفى رسالة عبدوس بن مالك قال

٧١٦ – والجنة والنار مخلوقتان كما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: « دخلت الجنة فرأيت قصرا » (١) ، « ورأيت الكوثر » (١) ، اطلعت ف الجنة فرأيت كذا وكذا (٤) ، فمن زعم أنهما لم يخلقا فهو مكذب بالقرآن وأحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا أحسبه يؤمن بالجنة والنار (٥) .

### وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال

٧١٧ - ... فإن احتج مبتدع أو زنديق بقول الله عز وجل : ﴿ كُلْ شَيء هالك إلا وجهه ﴾ (١) ، وبنحو هذا من متشابه القرآن . قيل له : كُلْ شيء مما كتب الله عز وجل عليه الفناء والهلاك هالك والجنة والنار خلقهما الله للبقاء لا للفناء ولا للهلاك وهما من الآخرة لا من الدنيا (٧) .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) رواه البخارى ٣١٨/٦ ومسلم ١٨٦٢/٤ – ١٨٦٣ وفيه : « فقلت لمن هذا ؟ فقالوا : لعمر » .

<sup>(</sup>٣) انظر : صفة الجنة لأبي نعيم ١٧٦/٣ - ١٧٧ .

<sup>(</sup>٤) روى البخارى ٣١٨/٦ ومسلم ٢٠٩٦/٤ وأحمد ٤٤٣/٤ عن النبي صلى الله عليه وسلم : « اطلعت في الجنة فرأيت أكثر أهلها الفقراء واطلعت في النار فرأيت أكثر أهلها النساء ٥ .

<sup>(</sup>٥) رسالة عبدوس (ق: ٦/ب).

<sup>(</sup>٦) سورة القصص /٨٨.

 <sup>(</sup>٧) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص ٤٧ والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٢٨/١ .
 وانظر : ما ذكره في الرد على الجهمية ( ق : ٢٦/ب -- ٢٧/١ ) .

#### التعليق:

الأدلة من الكتاب والسنة على أن الجنة والنار مخلوقتان وموجودتان كثيرة جداً ففي القرآن الكريم آيات كثيرة تدل على خلقهما وما أعد الله عز وجل فيهما للفريقين من نعيم مقيم لأهل الجنة ومن عذاب وشقاء لأهل النار ..

وإلى هذه الآيات والأحاديث ذهب أهل السنة .

وخالف المعتزلة ومن تبعهم صريح القرآن الكريم والسنة الصحيحة وقالوا : بل ينشئهما الله يوم القيامة .

قال شارح الطحاوية: وحملهم على ذلك أصلهم الفاسد الذي وضعوا به شريعة لما يفعله الله ، وأنه ينبغي أن يفعل كذا ولا ينبغي له أن يفعل كذا!! وقاسوه على خلقه في أفعالهم، فهم مشبهة في الأفعال ودخل التجهم فيهم، فصاروا مع ذلك معطلة ! وقالوا : خلق الجنة قبل الجزاء عبث ، لأنها تصير معطلة مددا متطاولة فردوا من النصوص ما خالف هذه الشريعة الباطلة التي وضعوها للرب تعالى – وحرفوا النصوص عن مواضعها ، وضللوا وبدعوا من خالف

قال الطحاوى : والجنة والنار مخلوقتان لا تفنيان ولا تبيدان<sup>(٢)</sup> . اهـ .

قلت : والقول بأبدية الجنة أجمع عليه أهل السنة وجمهورهم على أن النار أيضًا لا تفني ولا تبيد<sup>(٢)</sup>

والأدلة على خلود أهل الجنة في الجنة وحلود أهل النار في النار كثيرة جدا في الكتاب والسنة . والله أعلم .

قال شارح الطحاوية : وقال بفناء الجنة والنار الجهم بن صفوان إمام المعطلة

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٧٦.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) انظر : مراتب الإجماع لابن حزم ص : ١٧٣٠

وليس له سلف قط لا من الصحابة ولا من التابعين لهم بإحسان ولا من أئمة المسلمين ولا من أهل السنة ، وأنكره عليه عامة أهل السنة وكفروه به ، وهذا قاله لأصله الفاسد الذي اعتقده وهو امتناع وجود ما لا يتناهى من الحوادث (۱).

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص ٤٨٠ . وراجع ما بعده إلى ص : ٤٨٨ .

# ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بذبح الموت بين الجنة والنار

في رسالة أحمد بن جعفر الإصطخري قال:

**۷۱۸** - ويذبح الموت يوم القيامة بين الجنة والنار<sup>(۱)</sup>.

التعليق :

روى الإمام أحمد ( ) - بسند صحيح - عن أبى هريرة رضى الله تعالى عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « يؤتى بالموت كبشا أغثر فيوقف بين الجنة والنار فيقال : يا أهل البنار وينظرون ويقال : يا أهل النار

المجنَّة والنار فيقال . يا أهل ألحنَّة فيسرنبون وينظرون ويقال . يا أهل النار فيشرئبون وينظرون ويرون أنه قد جاء الفرج فيذبح فيقال : خلود لا موت » .

ورواه الترمدی (۱) وابن ماجة (٤) من طرق أخرى عن أبى هريرة بألفاظ متقاربة، وروى البخاری (٥) ومسلم (١) عن أبى سعيد الخدرى قال: قال رسول الله

صلى الله عليه وسلم: « يؤتى بالموت كهيئة كبش أملح فينادى مناد . يا أهل الجنة فيشرئبون وينظرون فيقول : هل الموت .

المجملة فيسترقبون ويطورون فيقول : بما تعرفون عنه الميلونون . تعم المحلة الموت و وكلهم قد رآه فيذبح ، ثم يقول : يا أهل الجنة خلود فلا موت ويا أهل النار خلود فلا موت ثم قرأ : ﴿ وأنذرهم يوم الحسرة إذ قضى الأمر وهم في غفلة

وهم لا يؤمنون 🦓 🖔

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢٨/١ ومثله في كتاب السنة لأحمد .

انظر : شدرات البلاتين ص : ٤٧ .

<sup>(</sup>٢) في المسند ٢/٢٣٪ . (٣) في السنن ١٩١/٤.

<sup>(</sup>٤) في السنن ١٤٤٧/٢. (٥) في الصحيح ٤٢٨/٨.

<sup>(</sup>٦) في الصحيح ٤/٨٨/١ – ٢١٨٩ .

<sup>(</sup>٧) سورة مريم / آية ٣٩.

ورواه البخـارى<sup>(۱)</sup> ومسـلم<sup>(۱)</sup> عـن ابـن عمر بلفظ مقارب . وإلى هذا ذهب أهل السنة قالوا: إن الموت يذبح حقيقة فى صورة الكبش .

وذهب أهل الكلام إلى أن المراد بهذا التمثيل والتشبيه ، وقالوا : « إن الموت عرض والعرض لا ينقلب حسما »(<sup>٣)</sup> . اهـ

وقد ذكرت سابقا أن السنن الكونية المشاهدة والنظريات المتعارف عليها لا يصح أن نجعلها مقياسا في كل شيء ، فالواجب الإيمان والتسليم ، فليس في الأمر إحالة عقلية ، وإن كان فيه إحارة عقلية يعلم منها عظيم قدرة الله عز وجل . وأنا أتعجب من هؤلاء الذين يردون هذه الأحاديث أو يؤولونها لأنها لا توافق صريح المعقول بزعمهم ، وكيف يجوز لعاقل أن يعرض قدرة الله عز وجل على نتاج عقله فالعقل يستخدم ضمن حدود معينة والأمور الغيبية هي فوق العقل وقدراته مهما أوتى من قوة .

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١١/١٥.

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢١٨٩/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر : فتح البارى ٢١/١١ .



قول الإمام أحمد فى : التوكل والعمل والكسب ص ٢٣٣ .

قول الإمام أحمد في : المسألة ص ٧٤٦ .

قول الإمام أحمد في : الحب في الله ص ٢٥٠ ..

قول الإمام أحمد في : الحوف والرجاء ص ٢٥٢ .

ماأثر عن الإمام أحمد في الحوف من الوقوع في النفاق : ص ٢٦١ . قول الإمام أحمد في : الدعاء ص ٢٦٣ .

قول الإمام أحمد في : العزلة ص ٢٦٨ .

قول الإمام أحمد في : بعض مظاهر التصوف :

السياحة ص ٢٧٠ .

الجوع ص ۲۷۰ .

ترك النكاح ص ۲۷۲ .

التغبير ص ٧٧٤ .

الاجتاع لسماع القصائد ص ٢٧٦.

الخطرات ص ۲۷۹.

قول الإِمام أحمد في : التعريف بالأمصار ص ٧٨١ .

قُولَ الْإِمامُ أَحمد في : قراءة القرآن بالأَلْحان ص ٢٨٣ .

قول الإمام أحمد في : الغناء وآلات اللهو ص ٢٩٠ .

قول الإمام أحمد في : النرد والشطرنج ص ٣٠٧ .

قول الإمام أحمد فى : الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ص ٣١٥ . ماأثر عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده فى الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم ص ٣٢٥ .

إنكار الإمام أحمد على من قال: إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم ص ٣٢٩.

ماأثر عن الإمام أحمد في معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم :«أخرجوا

المشركين من جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة والسلام : « لا يبقى دينان في جزيرة العرب » ص ٣٣١ .

قول الإمام أحمد فى : أعياد الكفار وخروج المسلمين فيها ص ٣٣٦ .

قول الإمام أحمد في : إظهار أهل الذمة للصليب وإقامة الكنائس والبيع والضرب بالناقوس في مدائن المسلمين ص ٣٣٩ .

قول الإمام أحمد في : أهل الذمة هل لهم أن يظهروا الحمر في مدائن المسلمين أو يبيعوه ص ٣٤٨ .

## قول الإمام أحمد في : التوكل والعمل والكسب قال عبد الله بن أحمد بن حنبل :

الله ولا نكتسب؟ قال ألى عن قوم يقولون: نتكل على الله ولا نكتسب؟ قال ألى: ينبغى للناس كلهم أن يتوكلوا على الله ولكن يعودون على أنفسهم بالكسب قال الله تبارك وتعالى: ﴿ فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ﴾ (١). فهذا قد علم أنهم يكتسبون ويعملون ، وقال النبى صلى الله عليه وسلم: « من عال ابنتين أو ثلاثة فله الجنة »(١) ، يعنى من قال بخلاف هذا فهذا قول إنسان أحمق (١) .

# قال أبو بكر الحلال فى كتابه الحيث على التجارة والرد على من يدعى التوكل (ق/1) فى ترك العمل :

٧٧٠ – حدثنا أبو بكر المروذى قال: سمعت رجلاً يقول لأبى عبد الله – رحمه الله – إنى فى كفاية ، فقال : الزم السوق تصل به الرحم وتعود به .

٧٧١ – وأخبرنا أبو بكر قال: قال رجل لأبى عبد الله – رحمه الله –
 من أصحاب ابن أسلم<sup>(١)</sup>: ترى أن أعمل ؟ قال: نعم وتصدق بالفضل على قرابتك.

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الذِّينَ آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون. فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون ﴾ سورة الجمعة/٩ ١٠٠ .

 <sup>(</sup>٢) روى أحمد ٤٢/٣ عن أبى سعيد الخدرى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ٥ لا يكون لأحد ثلاث بنات أو ثلاث أخوات أو بننان أو أختان فيتقى الله فيهن ويحسن إليهن إلا دخل الجنة٥.
 رواه الترمذي أيضًا ٢١٨/٤.

وفى الإحسان إلى البنات أو الأخوات وجزاء ذلك . انظر البخارى ٢٨٣/٣ ومسلم ٢٠٢٧/٤ – ٢٠٢٨ والترمذي ٣١٨/٤ – ٣٢١ .

<sup>(</sup>٣) مسائل عبد الله ص: ٤٤٨ .

<sup>(</sup>٤) لعله محمد بن أسلم. انظر سيرته في: سير أعلام السلاء ١٩٥/١٢.

٧٧٧ - أخبرنا أبو بكر المروذى قال: سمعت أبا عبد الله يقول: قد أمرتهم - يعنى لولده - أن يختلفوا إلى السوق، وأن يتعرضوا للتجارة. وقال: قد روى عن عائشة رضى الله عنها عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: (إن أطيب ما أكل الرجل من كسبه (()()).

٣٧٣ - أحبرنى محمد بن الحسين<sup>(٦)</sup>. أن الفضل بن زياد حدثهم قال :
 سمعت أبا عبد الله يأمر بالسوق ، ويقول : ما أحسن الاستغناء عن الناس .

۲۷۶ - أخبرنى محمد بن موسى قال : سمعت على بن جعفر <sup>(٤)</sup> قال :

مضى أبى<sup>(°)</sup> ، إلى أبى عبد الله – رحمه الله – وذهب بى معه فقال له : يا أبا عبد الله ، هذا ابنى فدعا لى وقال لأبى : ألزمه السوق<sup>(٢)</sup> .

أبا بكر بن حماد يقول: سمعت الجصاص<sup>(۷)</sup> قال: سألت أحمد بن حنبل – رحمه الله – فقلت: أربعة دراهم: درهم من تجارة برة، ودرهم من صلة الإخوان ودرهم من أجر التعليم ودرهم من غلة بغداد – قال: أحبها إلى من تجارة برة، وأكرهها عندى الذى من صلة الإخوان، وأما أجر التعليم فإن احتاج

عباره بره ، و درهها عندى الدى من صله الإنحوال ، وأما الجر التا فليأ خده من الله عنها . فليأ خده التا عنها .

اخبرنی عبد الملك الميمونی قال: قال لی أبو عبد الله – رخمه الله – يوما مبتدئا: يا أبا الحسن استغن عن الناس بجهدك فلم أر مثل الغنی عن الناس. قلت: و لم ابتدأتنی بهذا ؟ قال: لأنه إن كان لك شيء تصلحه وتكون

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة ٢٤٠/٢ ، والنشائي ٧٤٠/٧ - ٢٤١ .

 <sup>(</sup>۲) هذه الرواية ذكرها المروذى في الورع ص : ۱۸ .
 (۳)(٤)(٥) لم أتمكن من تحديدهم .

<sup>(</sup>٦) الحث على التجارة والرد على من يدعى التوكل (ق : ١/أ ) .

 <sup>(</sup>٧) هو : موسى بن عيسى قال عنه أبو بكر الخلال : ورع متخل زاهد كانت عنده مسائل كثيرة عن
 أبى عبد الله . وقال الخطب : كان من متقدمي أصحاب أحمد . ت/ بغداد ٢٢/١٣ طبقات الحنابلة

<sup>. \*\*\*/1</sup> 

<sup>(</sup>٨) انظر: ج: ٢٤٠/٢ من هذا البحث.

فيه وتصلحه وتستغنى به عن الناس فإن الغنى من العافية ، فحثنى غير مرة على الإصلاح والاستغناء بإصلاح ما رزقت عن الناس وأقبل يغلظ الحاجة إلى الناس .

۷۲۷ – أخبرنى محمد بن موسى قال: سمعت أحمد بن عبد الرحمن الزهرى (۱) يقول: قال لى أبو عبد الله – رحمه الله – سنة تسع عشرة حين قدم المعتصم (۱) وأتيته وهو يعمل بيده شيئا يرمه بطين أى هذا ويشير إلى السكان كأنه يعنى يرمه للكرى.

عنه – قال : سمعت أبى قال : كان ربما أخذ القدوم وخرج إلى دار السكان يعمل الشيء بيده .

• ٧٣٠ - أخبرنى محمد بن أبى هارون أن إسحاق حدثهم قال: سئل أبو عبد الله عن رجل خلف عيالا وصبية ويخشى أن يضيعوا وقد حج ويريد الخروج إلى الكوفة ولعله يحج من الكوفة. قال أبو عبد الله: لا يخرج ولا يضيعهم قال: « كفى بالمرء إثما أن يضيعهم من يقوت » ( )

المحد بن الحسين بن حسان ويوسف بن موسى  $^{(1)}$ : أن أبا عبد الله سئل عن الحديث : « كفى بالمرء إثما أن يضيع من يقوت » . قال :

<sup>(</sup>١) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٢) الخليفة المعتصم تقدم ذكر بعض سيرته ج: ١٩٠/١.

<sup>(</sup>٣) سيأتى التعريف به ج : ٤٠٣/٢ .

<sup>(</sup>٤) هذه الرواية ذكرها المروذي في الورع ص: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد ١٦٠/٢ ، ١٩٣ ، ١٩٩ ، ١٩٥ ، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعا .

<sup>(</sup>٦) نحو هذه الرواية عند ابن هانىء فى المسائل ١٨٦/٢ وهو الراوى هنا .

إذا كان يسعى على عياله كيف يضيِّعهم ؟ قيل له : فإن أطعمهم حراما يكون ضيعة لهم ؟ قال : شديدا .

١٠٠٧ - أحبرنا أحمد بن الحسين بن حسان أن أبا عبد الله قال له رجل : إنى أحب أن أخرج إلى مكة فتأمرنى بذلك قال له : إن كنت تطيق ، وإلا فلا ، إلا بزاد وراحلة ، لا تخاط .

۷۳۳ – أخبرنى أحمد بن الحسين بن حسان أن أبا عبد الله سئل عن الرجل يدخل المفازة بغير زاد فأنكره إنكارا شديدا ، وقال : أف أف لا لا – ومد بها صوته – إلا بزاد وراحلة .

◄ ٧٣٤ – سمعت أبا بكر المروذى يقول: سمعت أبا عبد الله – رحمه الله – يقول: حججت خمس حجج ثنتين منها على قدمى ، وقد كفى بعض الناس إلى مكة أربعة عشر درهما. قلت: من يا أبا عبد الله ؟ قال: أنا فمن قدر على هذا فنعم فأما أن يخاطر فيخرج بغير زاد وهو لا يؤمل من نفسه هذا فقد كرهت العلماء ذلك.

وقد أنكر أبو عبد الله على المتكلمين في ذلك إنكارا شديدا .

حدثهم أن أبا عبد الله قد سأله رجل: أيخرج إلى مكة متوكلا لا يحمل معه حدثهم أن أبا عبد الله قد سأله رجل: أيخرج إلى مكة متوكلا لا يحمل معه شيئا ؟ قال: لا يعجبنى ، فمن أبن يأكل قال: يتوكل فيعطيه الناس. قال: فإذا لم يعطوه . أليس يستشرف لهم حتى يعطوه ؟ لا يعجبنى هذا(") . لم يبلغنى أن أحدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم والتابعين فعل هذا ، ولكن يعمل ويطلب ويتحرى .

قال أبو بكر المروذي في هذه المسألة : إن أبا عبد الله جاءه رجل من

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر فى اللسان ۱/۵۵ : إبراهيم بن الخليل الفراهيدى . شيعى . ذكره أبو الحبين بن بابويه القمى . ١ هـ . لا أدرى هو هذا أم غيره .

<sup>(</sup>٢) قال أَبُو بكر الخلال: كَانَ عَنده جزء مسائل حسان أغرب فيها . طبقات الحنابلة ٨٢/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : ج : ٢٣٩/٢ من هذا الحديث .

أصحاب ابن أسلم فقال : ما تقول فى رجل يريد سفرا أيما أحب إليك يحمل معه زادا أو يتكل ؟ قال أبو عبد الله : يحمل زادا ويتوكل .

۷۳٦ - أخبرنا محمد بن على السمسار أن محمد بن موسى بن مشيش (۱) حدثهم أن أبا عبد الله سأله رجل خراسانى فقال : أحج بلا زاد ؟ فقال : لا ، اعمل واحترف واخرج ، النبى صلى الله عليه وسلم زود أصحابه ، فقال الخراسانى : فهؤلاء الذين يغزون ويحجون بلا زاد هم على الخطأ فقال : نعم هم على الخطأ .

٧٣٧ - وأخبرنى محمد بن أحمد بن جامع الرازى قال: سمعت أبا معين الحسين بن الحسن الرازى قال: شهدت أحمد بن حنبل - رضى الله عنه - جاءه رجل من أهل خراسان فقال له: يا أبا عبد الله معى درهم وأراه قال أحبع بهذا الدرهم؟ فقال له أحمد: اذهب إلى باب الكرخ فاشتر بهذا الدرهم منا واحمل على رأسك حتى يصير عندك ثلاثمائة فإذا صار عندك ثلاثمائة فحبع. قال: يا أبا عبد الله ما ترى مكاسب الناس. قال أحمد: انظر إلى هذا الخبيث يريد أن يفسد على الناس معايشهم. قال: يا أبا عبد الله أنا متوكل. قال: فتدخل البادية وحدك أو مع الناس. قال: لا ، مع الناس. قال: كذبت للست أنت بمتوكل فادخل وحدك "، وإلا فأنت متوكل على جرب الناس.

۷۳۸ – أخبرنـا أبو بكر المروذى قال : قلت لأبى عبد الله : هؤلاء المتوكلة الذين لا يتجرون ولا يعملون يحتجون بأن النبى صلى الله عليه وسلم (ق/١١) زوج على سورة من القرآن فهل كان معه شيء من الدنيا . قال :

 <sup>(</sup>۱) قال أبو بكر الحلال : كان يستملى لأبى عبد الله وكان من كبار أصحابه روى عن أبى عبد الله مسائل مشبعة جياد وكان جاره وكان يقدمه ويكرمه ويعرف حقه .

ت/ بغداد ۲٤٠/۳ ، طبقات الحنابلة ۸۲/۱ .

<sup>(</sup>٢) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٣) قال أبو حاتم: ما رأيت من أبى معين إلا خيرا . الجرح والتعديل ٥٠/٣ .

<sup>(</sup>٤) وهذا من باب الإنكار عليه وأنه إنما هو متطلع لما فى أيدى الناس مدعيا التوكل ولا يعنى أن أحمد يجيز الدخول فى المفازة ونحوها دون أخذ ما يلزم من الطعام والشراب ونحوه . والروايات عنه فى اتخاذ الأسباب المشروعة كثيرة .

وما علمهم أنه كان لا يعمل . قال : قلت : يقولون : نقعد وأرزاقنا على الله عز وجل . قال : ذا قول ردىء خبيث ، الله تبارك وتعالى يقول : ﴿ إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ﴾ (١) فأيش هذا إلا البيع والشراء .

٧٣٩ - أخبرنا المروذى قال: قلت لأبي عبد الله: إن قوما كانوا بمكة في مسجد فجاءهم رجل فقال: قوموا خذوا هذا اللحم فقالوا: لا أو تذهب فتشويه وتجيء به فقال: أما الساعة فقد أمر بالعمل، ثم قال: إذا قال لا أعمل فجيء إليه بشيء مما قد عمل واكتسبوه لأى شيء يقبله. قلت: يقول: هذا رزقى. قال: هو يقبل ممن يعمل. كان على بن أبي طالب رضى الله عنه يعمل حتى تذبر يده وأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يعملون.

• ٧٤٠ - أخبرنا عبد الله بن أحمد قال: سمعت أبى – رحمه الله – يقول: الاستغناء عن الناس بطلب – يعنى العمل – أعجب إلينا من الجلوس وانتظار ما فى أيدى الناس.

٧٤١ – وأخبرنى محمد بن على ثنا صالح أنه سأل أباه – رحمه الله – عن التوكل فقال : « التوكل حسن ، ولكن ينبغى للرجل أن لا يكون عيالا على الناس ينبغى أن يعمل حتى يغنى نفسه وعياله » (ق / ١٢) ولا يترك العمل .

٧٤٧ – قال : وسئل أبى – رحمه الله – وأنا شاهد عن قوم لا يعملون ويقولون : نحن متوكلون . فقال : هؤلاء مبتدعة (٢٠) .

ان اكتسب رجل قوت يوم أفضل ؟ قال : إن اكتسب فضلا فعاد به على قرابته أو داره أو ضيف فهو أحب إلى من أن لا يكتسب وأحب إلى أن يستعف . أو داره أو ضيف فهو أحب إلى من أن لا يكتسب وأحب إلى أن يستعف .

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة /٩.

<sup>(</sup>٢) الرواية في مسائل صالح ص : ٧٢ .

<sup>(</sup>٣) لم أتمكن من تحديده .

سألت أبا عبد الله قلت: الرجل يدع العمل ويجلس ويقول: ما أعرف إلا ظالما أو غاصبا فأنا آخذ من أيديهم ولا أقويهم على ظلمهم. قال: ما ينبغى لأحد أن يدع العمل ويقعد ينتظر ما فى أيدى الناس، أنا أختار العمل، والعمل أحب إلى ، إذا جلس الرجل ولم يحترف دعته نفسه إلى أن يأخذ ما فى أيدى الناس، فإذا أعطوه أو منعوه أشغل نفسه بالعمل والاكتساب ترك الطمع قال صلى الله عليه وسلم: « لأن يحمل الرجل حبلا فيحتطب ثم يبيعه فى السوق ويستغنى به خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه ه(١) ، فقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن العمل خير من المسألة ، وقال الله تعالى : ﴿ فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ﴾ فقوله هذا إذن فى الشراء والبيع ، وأنا أختار للرجل قلت : إن ههنا قوما يقولون : نحن متوكلون ولا نرى العمل إلا بغير الظلمة والقضاة وذلك أنى لا أعرف إلا ظالما ، فقال أبو عبد الله : ما أحسن الاتكال على الله عز وجل ولكن لا ينبغي لأحد أن يقعد ولا يعمل شيئا حتى يطعمه عن المسألة والاستغناء عن المسألة .

صدق (ق/٧٤ ) التوكل على الله عز وجل ؟ فقال : قيـل لأبى عبد الله : أى شيء صدق (ق/١٣ ) التوكل على الله عز وجل ؟ فقال : أن يتوكل على الله ولا يكن في قلبه أحد من الآدميين يطمع أن يجيئه بشيء وإذا كان كذلك كان الله يرزقه وكان متوكلا .

٧٤٦ - حدثنا أبو بكر في موضع آخر قال : ذكرت لأبي عبد الله رحمه الله - التوكل فأجازه لمن استعمل فيه الصدق . اهـ

٧٤٧ - وفي رواية يعقوب بن بختان قال: سمعت أحمد وسئل عن التوكل فقال: هو قطع الاستشراف بالإياس من الخلق<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاری ۳۰٤/۶ ومسلم ۷۲۱/۲ وأحمد ۱۷/۱ وابن ماجة ۸/۵۵ من حدیث الزبیر بن العوام .

<sup>(</sup>٢) طبقات الحنابلة ١/٦/١ .

### ٧٤٨ – وفي كتاب السنة له ورساله الإصطخري عنه قال:

ومن حرم المكاسب والتجارة وطلب الرزق من وجهه فقد جهل وأخطأ وخالف ، بل المكاسب من وجهها حلال قد أحلها الله ورسوله والرجل ينبغي له أن يستعين على نفسه وعياله من فضل ربه تبارك وتعالى فإن كان لا يرى الكسب فهو مخالف'

٧٤٩ – وفي رواية ابن هانيء قال : رأيت أبا عبد الله أعطى ابنه درهما... وقال : اذهب به إلى المعلم فادفعه إليه'`

### التعليق :

أصل التوكل الوكول ، يقال : توكل بالأمر إذا ضمن القيام به ، ووكلت أمرى إلى فلان أى ألجأته إليه واعتمدت فيه عليه ، ووكل فلان فلانا إذا استكفاه أمره ثقة بكفايته أو عجز عن القيام بأمر نفسه (٢٠).

هذا هو التعريف اللغوى للتوكل. أما المعنى الشرعى للتوكل فهو: اعتماد القلب على الله وحده ، مع الأحذ بالأسباب المأمور بها واعتقاد أنها لا تجلب بذاتها نفعا ولا تدفع ضرا ، بل السبب والمسبب فعل الله والكل بمشيئته .

وقد أمر الله عز وجل بالتوكل وأوجبه وأثنى على المتوكلين عليه وحده المكتفين به دون سواه فقال جل من قائل : ﴿ إِن الله يحب المتوكلين ﴾ ﴿ )، وقال تبارك وتعالى : ﴿ وَعَلَى اللَّهُ فَلَيْتُوكُلُ الْمُتُوكُلُونَ ﴾ (٥) ، وقال جل شأنه : ﴿ وَقَالَ

موسى ياقوم إن كنتم آمنتم بالله فعليه توكلوا إن كنتم مسلمين ﴿ `` ، وقال

<sup>(</sup>١) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص ٥٠ والإصطخرى في طبقات الحنابلة ٣٠/١ – ٣٠. (٢) مسائل ابن هاني، ٣١/٢.

۲۲۱/٥ النهاية ٥/۲۲۱.

<sup>. (</sup>٤) سورة آل عمران /٢٥٩ .

<sup>(</sup>۵) سورة إبراهيم /۱۲ .

<sup>(</sup>٦) سورة يونس /٨٥ .

سبحانه وتعالى ﴿ وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ﴾ (١).

يقول ابن القيم : فجعل التوكل شرطا في الإيمان ، فدل على انتفاء الإيمان عند انتفاء التوكل . عند انتفاء التوكل .

وقال تعالى: ﴿ وعلى الله فليتوكل للؤمنون ﴾ فذكر اسم الإيمان هاهنا دون سائر أسمائهم دليل على استدعاء الإيمان للتوكل وأن قوة التوكل وضعفه بحسب قوة الإيمان وضعفه ، وكلما قوى إيمان العبد كان توكله أقوى وإذا ضعف الإيمان ضعف التوكل وإذا كان التوكل ضعيفا فهو دليل على ضعف الإيمان ولابد والله تعالى يجمع بين التوكل والعبادة وبين التوكل والإيمان وبين التوكل والإسلام وبين التوكل والتقوى وبين التوكل والهداية ... فظهر أن التوكل أصل لجميع مقامات الإيمان والإحسان ولجميع أعمال الإسلام وأن منزلته منها منزلة الجسد من الرأس فكما لا يقوم الرأس إلا على البدن فكذلك لا يقوم الإيمان ومقاماته وأعماله إلا على ساق التوكل ()

ويقول أيضا: وحقيقة الأمر أن التوكل حال مركبة من مجموع أمور لا تتم حقيقة التوكل إلا بها ، فأول ذلك : معرفة بالرب وصفاته : من قدرته وكفايته وقيوميته وانتهاء الأمور إلى علمه وصدورها من مشيئته وقدرته .

قال شيخنا: ولذلك لا يصح التوكل ولا يتصور من فيلسوف ولا من القدرية النفاة القائلين: بأنه يكون فى ملكه ما لا يشاء ولا يستقيم أيضا من الجهمية النفاة لصفات الرب جل جلاله ولا يستقيم التوكل إلا من أهل الإثبات (٢). اهـ

وفى كتابه الفوائد يقول :

التوكل على الله نوعان :

أحدهما : توكل عليه في جلب حوائج العبد وحظوظه الدنيوية أو دفع

<sup>(</sup>١) سورة المائدة /٢٣ .

<sup>(</sup>٢) طريق الهجرتين ص : ٢٥٥ – ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين ١٢٣/١ .

مكروهاته ومصائبه الدنيوية .

الثانى : التوكل عليه فى حصول ما يحبه هو ويرضاه من الإيمان واليقين والجهاد والدعوة إليه .

وبين النوعين من الفضل ما لا يحصيه إلا الله فمتى توكل عليه العبد فى النوع الثانى حق توكله كفاه النوع الأول تمام الكفاية ومن توكل عليه فى النوع الأول دون الثانى كفاه أيضا ، لكن لا يكون له عاقبة المتوكل عليه فيما يحبه ويرضاه فأعظم التوكل عليه : التوكل فى الهداية وتجريد التوحيد ومتابعة الرسول وجهاد أهل الباطل (۱)

ويقول الشيخ سليمان بن عبد الله ( ت ١٢٣٣ هـ ) :

لكن التوكل على غير الله قسمان :

أحدهما: التوكل فى الأمور التى لا يقدر عليها إلا الله كالذين يتوكلون على الأموات والطواغيت فى رجاء مطالبهم من النصر والحفظ والرزق والشفاعة فهذا شرك أكبر فإن هذه الأمور ونحوها لا يقدر عليها إلا الله تبارك وتعالى .

الثانى : التوكل فى الأسباب الظاهرة العادية كمن يتوكل على أمير أو سلطان فيما جعله الله بيده من الرزق أو دفع الأدى ونحو ذلك فهذا نوع شرك خفى . والوكالة الجائزة هي توكل الإنسان في فعل مقدور عليه . لكن ليس له أن يتوكل عليه وإن وكله . بل يتوكل على الله ويعتمد عليه في تيسير ما وكله فيه كما قرره شيخ الإسلام (٢) . اهـ

وبهذه النقول تتضح لنا صور التوكل ومتعلقاته .

والروايات المتقدمة عن الإمام أحمد تناولت جانبا من الجوانب المتعلقة بالتوكل وهو العمل والكسب وضرورة اتخاد الأسباب وأن ذلك لا ينافى مطلقا التوكل المأمور به ، وهذا هو المفهوم الصحيح للتوكل لا كما يفهمه البعض الذين

<sup>(</sup>١) المصدر المشار إليه ص: ٨٦ .

<sup>(</sup>٢) تيسير العزيز الحميد ص :٤٩٧ – ٤٩٨ . وانظر : مجموع الفتاوى لابن تيمية . ٢٥٧/١ .

تركوا الأسباب المشروعة ظنا منهم أن فى الأخذ بها قدحا فى التوكل ، وهذا الفهم جهل بالتوكل ومعناه .

يقول ابن القيم بعد ذكره لعدة أحاديث أمرت بالتداوى .

فقد تضمنت هذه الأحاديث إثبات الأسباب والمسببات وإبطال قول من أنكرها والأمر بالتداوى وأنه لا ينافى التوكل كا لاينافيه دفع داء الجوع والعطش والحر والبرد بأضدادها ، بل لا تتم حقيقة التوحيد إلا بمباشرة الأسباب التى نصبها الله مقتضيات لمسبباتها قدرا وشرعا ، وأن تعطيلها يقدح فى نفس التوكل كا يقدح فى الأمر والحكمة ويضعفه من حيث يظن معطلها أن تركها أقوى من التوكل فإن تركها عجز ينافى التوكل الذى حقيقته اعتاد القلب على الله فى حصول ما ينفع العبد فى دينه ودنياه ولابد مع هذا الاعتاد من مباشرة الأسباب وإلا كان معطلا للأمر والحكمة والشرع فلا يجعل العبد عجزه توكلا ولا توكله عجزا (١) . اهـ

وما من شك أن الله سبحانه وتعالى قد كتب لكل إنسان رزقه وما هو مقسوم له فالرزق مضمون وما على المؤمن إلا أن يتوكل على الله عز وجل ويثق به ويتخذ الأسباب المشروعة والمأمور بها لتحصيل ما كتبه الله تعالى له .

وقد يعتقد البعض أن اتخاذ الأسباب المشروعة لا فائدة منه ويقول: إن كان قد قدر لى شيء حصل وإن لم يقدر لم يحصل سواء سعيت أم لم أسعَ وهذا مفهوم خاطىء فالله سبحانه وتعالى جعل السبب لحصول المطلوب ويقضى الله بحصوله بإذنه إذا فعل العبد السبب وقام به .

يقول ابن الجوزى: وقد تشبث القاعدون عن التكسب بتعللات قبيحة منها أنهم قالوا: لابد أن يصل إلينا رزقنا وهذا فى غاية القبح فإن الإنسان لو ترك الطاعة وقال: لا أقدر بطاعتى أن أغير ما قضى الله على فإن كنت من أهل الجنة فأنا إلى الجنة أو من أهل النار فأنا من أهل النار. قلنا له: هذا يرد

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٦٧/٣.

الأوامر كلها ... ومعلوم أننا مطالبون بالأمر لا بالقدر('' . اهـ

والعمل والكسب إلى جانب مشروعيته فهو أيضا مما يؤجر ويثاب عليه المسلم وذلك لما يترتب عليه من اكتفاء المسلم ومن يعول عن سؤال الناس والتطلع إلى ما في أيديهم.

فمن ترك العمل وقعد عن البحث عن مصادر الرزق التي أحلها الله عز وجل بحجة التوكل فقد جهل معنى التوكل بل جهل جانبا من مفهوم هذا الدين العظيم ، فالعجز والتواكل والتكاسل له آثار خطيرة على الفرد والمجتمع ، فمن بعض هذه الآثار تفشى الفقر والبطالة في المجتمع الإسلامي ، وهذا يناقض أهذاف الإسلام . فترك العمل سبيل للتخلف والضعف والهوان والإسلام دين العزة مااءة

والمطلوب من المسلم العمل في هذه الحياة لما يحقق له ولأسرته الاكتفاء وعدم الحاجة إلى الغير لكن لا يجعل العمل وجمع الأموال هو هدفه الرئيسي في هذه الحياة فالهدف من وجوده عبادة الله عز وجل قال تعالى: ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ وإنما شرع له العمل صيانة لنفسه ولأسرته وهو في نفسه – أى العمل – عبادة إذا كان بنية خالصة وكان الدافع الاكتفاء عن الناس والتقوى بكسبه على طاعة الله عز وجل والإنفاق والتصدق ، وهذا تفيده أحاديث صحيحة كثيرة .

وأيضا جمع المال من الطرق المشروعة لا ينافي التوكل ولا يخالفه خلافا لما يعتقده البعض من أن في جمع المال منافاة للتوكل وأنه لا يصح التوكل إلا بالخروج والتجرد من الأموال ، وهذا قصور في فهم التوكل ، والأحاديث الدالة على شرف المال وجواز جمعه بالطرق المشروعة كثيرة ، والله عز وجل عظم قدر المال وأمر بحفظه ونهي عن تبذيره فقال تعالى ﴿ ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياما ﴾(١) ، وقال : ﴿ فإن آنستم منهم رشدا فادفعوا إليهم

<sup>(</sup>١) تلبيس إبليس ص: ٢٨٦

<sup>(</sup>٢) سورة الساء /٥ .

أموالهم ﴾(١) .

فجمع المال ليس فيه منافاة للتوكل بأى حال من الأحوال ، بل قد يكون المال معينا لصاحبه فى التقرب إلى الله عز وجل ، فالمال بحد ذاته نعمة من نعم الله عز وجل على الإنسان ومن الحماقة رفض ما أنعم الله تعالى به و أباحه ، وإنما المهم هو كيفية التصرف بهذه النعمة فمن جمع المال من الطرق المشروعة وأنفقه فيما يحبه الله ويرضاه فهذا قد وفق إلى سلوك الصراط المستقيم ، وأما من يجمع المال ثم ينفقه فى معصية الله فسوف يعود عليه بالوبال وسوء الحال ، فالعلة إذا ليست فى جمع المال وإنما فى كيفية التصرف فيه . وبالله التوفيق .

<sup>(</sup>١) سورة النساء /٦ .

# قول الإمام أحمد في المسألة

### قال أبو داود:

• ٧٥٠ – سمعت أحمد سئل عن من تحل له المسألة . فقال : لا تحل لرجل عنده ما يبيته (١) .

### وقال إسحاق بن إبراهم بن هانيء :

الأستشراف فقال : قال النبي صلى الله عليه وسلم : « ما آتاك الله عز وجل من هذا المال من غير مسألة ولا إشراف فخذه وتموله »(۲) .

قال أبو عبد الله : وإشراف النفس أن تقول : يبعث إلى فلان بكذا وكذا . ولا بأس أن يأخذ إذا كان من غير إشراف فله أن يرد أو يأخذ وهو بالخيار ، وإذا كان عن إشراف نفس فلا يأخذ (٢) .

### التعليق :

تقدمت الروايات عن الإمام أحمد والتي يحث فيها على العمل والكسب وأن هذا لا ينافي التوكل مطلقا ، وتقدمت الإشارة أيضا في بعض تلك الروايات إلى النهي عن المسألة لما فيها من تعريض المسلم نفسه وأهله للذل والهوان خاصة إذا كان السائل مقتدرا على الكسب والعمل ، والإمام أحمد استلهم ذلك كله مما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . روى أحمد "، وأبو داود (٥) ،

<sup>(</sup>١) مسائل أبي داود ص :٨٤.

<sup>(</sup>۲) رواه النساقی 1.10. وصححه السيوطی انظر : فيض القدير 1.0/0 وهو مروی بنجوه عن عدد من الصحابة عن النبی صلی الله علیه وسلم . انظر : مجمع الزوائد 1.0/0 – 1.0/0 . (۳) مسائل ابن هانیء 1.10/0 و انظر ج : 1.70/0 .

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هایء ۱<sub>/۱</sub>۰

<sup>(</sup>٤) ق المسند ١١٤/٣ .

<sup>(</sup>٥) في السنن ٢٩٢/٢ .

وابن ماجة (۱)، والبيهقي (۲) عن أنس بن مالك: أن رجلا جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فشكى إليه الفاقة ثم رجع فقال: يا رسول الله جئتك من عند أهل بيت ما أرانى أرجع إليهم حتى يموت بعضهم قال: فقال له: (الطلق هل تجد من شيء؟ الله فانطلق فجاء بحلس وقدح فقال يا رسول الله: هذا الحلس كانوا يفترشون بعضه ويكتسون بعضه وهذا القدح كانوا يشربون فيه . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ا من يأخذها منى بدرهم الفقال رجل: أنا يا رسول الله . فقال رسول الله فقال رسول الله فقال الله فقال وسلم الله عليه وسلم : (ا من يزيد على درهم الفقال رجل: أنا آخذها باثنين . فقال : (المسلك الله عليه وسلم فقال : (الشتر بدرهم فأسا ، وبدرهم طعاما الأهلك النبي صلى الله عليه وسلم فقال : (انطلق إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال : (انطلق إلى هذا الوادى فلا تدع حاجا ولا شوكا ولا حطبا ولا تأتيني خمسة عشر يوما الله فانطلق فأصاب عشرة قال : (افاطلق فاشتر بخمسة طعاما لأهلك وبخمسة قال : فانطلق فاشتر بخمسة طعاما لأهلك وبخمسة كسوة لأهلك المناك الله المناك الله المسالة لا تصلح كسوة لأهلك المناك المناك الله المسالة لا تصلح المناك النبي من أن تجيء يوم القيامة وفي وجهك نكتة المسألة إن المسألة لا تصلح الالثلاثة: لذى دم موجع وغرم مفظع وفقر مدقع اله وهذا لفظ البيهتي .

وروى أحمد<sup>(٣)</sup> ، وابن ماجة<sup>(١)</sup> ، والنسائى<sup>(٥)</sup> ، والحاكم<sup>(٢)</sup> ، وغيرهم عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « لا تحل الصدقة لغنى ولا لذى مرة سوى » .

<sup>(</sup>١) في السنن ٧٤٠/٢ .

<sup>(</sup>٢) في شعب الإيمان ( ق ١٠٦ / أ ) .

<sup>(</sup>٣) في المسند: ١/٢٨٩.

<sup>(</sup>٤) في السنة : ١/٩٥/١ .

<sup>(</sup>٥) في السنن: ٩٩/٥.

<sup>(</sup>٦) في المستدرك : ٢٠٧/١ .

ورواه عبد الرزاق<sup>(۱)</sup> وأبو داود<sup>(۲)</sup> والترمذي<sup>(۲)</sup> والدارقطني<sup>(۱)</sup> والحاكم<sup>(۵)</sup>. وغيرهم من حديث عبد الله بن عمر

ورواه أحمد<sup>(۱)</sup>، وعبد الرزاق<sup>(۷)</sup>، وأبو داود<sup>(۸)</sup>، وابن ماجة<sup>(۱)</sup>، والحاكم<sup>(۱)</sup>، من حديث أبي سعيد الخدري وروى أبو داود(١١)، والنسائي(١١) عن عبيد الله ابن عدى بن الخيار أن رجلين حدثاه أنهما أتيا رسول الله صلى الله عليه وسلم يسألانه من الصدقة فقلب فيهما البصر فرآهما جلدين فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إن شئتها ولاحظ فيها لغني ولا لقوى مكتسب » .

وروى البخاري(١٣) ومسلم(١٤) وأحمد(١٥) وابن ماجة(١١) عن الزبير بن العوام قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لأن يأحد أحدكم حبله فيأتى الجبل فيجيء بحزمة من حطب على ظهره فيبيعه فيستغنى بها ، خير من أن يسأل الناس أعطوه أو منعواه » .

قال ابن حجر : وفيه الحث على التعفف عن المسألة والتنزه عنها ولو امتهن

<sup>(</sup>١) في المصنف ح: ٥١٥٥ .

<sup>(</sup>٢) في السنن: ٢٨٥/٢ . (٣) في السنن ح: ٦٤٧.

<sup>(</sup>٤) في السنن: ١١٩/٢.

<sup>(</sup>٥) في المستدرك : ٤٠٧/١ .

<sup>(</sup>٦) في المستد: ٣/٥٥. (٧) في المصنف ح: ٧١٥١ .

<sup>(</sup>٨) في السنن: ٢٨٨/٢ أ

<sup>(</sup>٩) في السنن ح: ١٨٤١.

<sup>(</sup>١٠) في المستدرك: ١/٧٠٤. (١١) في السنن: ٢٨٥/٢ ..

<sup>(</sup>١٢)في السنن : ٩٩/٥ . أ

<sup>(</sup>۱۳) في الصحيح ٢٠٤/٤ : (١٤) في الصحيح ٢/١٧٢.

<sup>(</sup>١٥)ق المسند ١٦/١ . . .

<sup>(</sup>١٦) في السني ١/٨٥٥.

المرء نفسه في طلب الرزق وارتكب المشقة في ذلك ... وذلك لما يدخل على السائل من ذل السؤال ومن ذل الرد إذا لم يعط ...

وأما قوله: « خير له » فليست بمعنى أفعل التفضيل إذ لاخير في السؤال مع القدرة على الاكتساب<sup>(۱)</sup>. اهـ

فمن أهم نتائج العمل الترفع عما فى أيدى الناس وعدم سؤالهم فالسائل لغير الله عز وجل إذا كان قادرا على الكسب أو عنده ما يكفيه كأنه بسؤاله للناس متوكلاً عليهم منتظراً منهم العطاء أو المنع وهذا مخالف للتوكل على الله عز وجل لمافيه من الذلة وإراقة ماء الوجه والالتفات إلى غير الله تعالى فى السؤال والطلب.

يقول النووى: مقصود الباب وأحاديثه النهى عن السؤال واتفق العلماء عليه إذا لم تكن ضرورة واختلفوا في مسألة القادر على الكسب على وجهين: أصحهما: أنها حرام لظاهر الأحاديث.

والثانى : حلال مع الكراهة بثلاث شروط: أن لا يذل نفسه ، ولا يلح في السؤال ، ولا يؤذى المسئوول فإن فقد أحد هذه الشروط فهى حرام باتفاق . والله أعلم (٢) .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۳۳٦/۳.

<sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووي ۱۲۷/۷.

# قول الإمام أحمد في الحب في الله

البو بكر المقرى (١) أخبرنا أحمد السوسنجردي (١) أخبرنا أحمد السوسنجردي (١) أخبرنا أبو بكر المروذي قال : قيل أبو بكر بن بخيت (١) حدثنا محمد بن عيسى (١) حدثنا أبو بكر المروذي قال : قيل

لأبى عبد الله : ما الحب في الله ؟ قال : هو أن لا تحبه لطمع في دنياه (٥٠) . اهـ التعليق :

روى البخارى (أ) ، ومسلم (٧) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا

ظله: ... ورجلان تحابا فى الله احتمعا عليه وتفرقا عليه ... » الحديث . ومسلم (٩) عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: « ثلاث من كن فيه وجد طعم الإيمان من كان يحب المرء لا يحبه إلا لله...» الحديث. فالتحاب في الله عز وجل له منزلة عظيمة فهو دلالة على

(۱) لعله: أحمد بن عمر الأشعث، قال ابن النجار: كان مجوداً متقناً عارفاً بالروايات. المستفاد من ذيل تأريخ بغداد ٦٤/١٨، طبقات القراء لابسن الجوزى ٩٢/١. (٢) هو: أحمد بن عبد الله بن الخضر، قال الخطيب: كان ثقة مأموناً ديناً حسن الاعتقاد شديداً في السنة ت / بغداد ٢٣٧/٤.

(٣) هو : محمد بن عبد الله بن خلف العكبرى ، محدث ثقة ، ت / بغداد ٥/١٦ ، سير أعلام النبلاء ٣٣٤/١٦ .

(٤) لم أتمكن من تحديده .
 (٥) ط / الحنابلة ١/٦٥ – ٥٧ .

(٦) في الصحيح ٢/١٤٣٠.
 (٧) في الصحيح ٢/٧١٥٠.

(٧) ق الصحيح ٢٠/١ . (٨) ق الصحيح ٢٠/١ . (٩) ق الصحيح ٢/١٦ .

قال ابن أبي يعلى:

حب الله .

يقول شارح الطحاوية: فمحبة رسل الله وأنبيائه وعباده المؤمنين من محبة الله ، وإن كانت المحبة التي لله لا يستحقها غيره ، فغير الله يحب في الله لا مع الله ، فإن المحب يحب ما يحب محبوبه ويبغض ما يبغضه ، ويوالى من يواليه ، ويعادى من يعاديه ، ويرضى لرضائه ويغضب لغضبه ، ويأمر بما يأمر به ، وينهى عما ينهى عنه ، فهو موافق لمحبوبه في كل حال ، والله تعالى يحب المحسنين ويحب المتقين ويحب التوابين ، ويحب المتطهرين ونحن نحب من أحبه الله والله لا يحب المفسدين ولا يحب المستكبرين ونحن لا نحبهم أيضا ونبغضهم موافقة له سبحانه وتعالى (۱)

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٤٣٢.

وانظر كتاب تيسير العزيز الحميد ص : ٤٦٦ – ٤٨٣ .

# قول الإمام أحمد في الخوف والرجاء

قال إسحاق بن إبراهم بن هالىء:

قال أبو عبد الله : ينبغى للمؤمن أن يكون رجاؤه وخوفه واحدا(١)

التعليق

كما ذكر الإمام أحمد يجب أن يكون الخوف والرجاء من الله متوازنين في قلب المؤمن فلا يطغي الخوف على الرجاء أو الرجاء على الخوف وكما قال أبو على الروذباري : الخوف والرجاء كجناحي الطائر إذا استويا استوى الطائر وتم طيرانه وإذا نقص واحد منهما وقع فيه النقص وإذا ذهبا جميعا صار الطائر في

حد الموت ، لذلك قبل : لو وزن المؤمن ورجاؤه لاعتدلا<sup>ر...</sup> . اهـ

وسأتكلم الآن عن كل واحد منها لتتضح لنا مكانتهما من الإيمان وضرورة تسناويهما

أما الخوف من الله تعالى فهو شرط فى تحقيق الإيمان وهو على ثلاثة أقسام ذكرها الشيخ سليمان بن عبد الله ( ت ١٢٣٣ هـ ) – إذ يقول :

أحدها: خوف السروهو أن يخاف من غير الله أن يصيبه بما يشاء من مرض أو فقر أو قتل ونحو ذلك بقدرته ومشيئته، سواء ادعى أن ذلك كرامة للمخوف بالشفاعة،

أو على سبيل الاستقلال ، فهذا لا يجوز تعلقه بغير الله أصلا ، لأن هذا من لوازم الإلهية فمن اتخذ مع الله ندا يخافه هذا الخوف فهو مشرك ، وهذا هو الذي كان المشركون يعتقدونه في أصنامهم وآلهتهم ولهذا كان المشركون يخوفون بها أولياء الرحمن كما خوفوا إبراههم عليه الصلاة والسلام فقال لهم ﴿ وَلَا أَخَافُ مَا تَشْرَكُونَ

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانی، ۱۷۸/۲.

 <sup>(</sup>٢) شعب الإيمان للبيهقي (ق: ٩٥/أ).

به إلا أن يشاء ربى شيئاً وسع ربى كل شيء علما أفلا تتذكرون وكيف أخاف ما أشركتم ولا تخافون أنكم أشركتم بالله ما لم ينزل به عليكم سلطانا فأى الفريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون ﴾(١)

الثانى: أن يترك الإنسان ما يجب عليه من الجهاد والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بغير عذر إلا لخوف من الناس ، فهذا محرم وهو الذى نزلت فيه الآية: ﴿ إِنَّا ذَلَكُمُ الشَّيْطَانُ يَحُوفُ أُولِياءُهُ فَلَا تَخَافُوهُم وَحَافُونَ إِنْ كَنتُم مؤمنين ﴾ (٢) . وهو الذى جاء فى الحديث: «أن الله تعالى يقول للعبد يوم القيامة: ما منعك إذا رأيت المنكر أن لا تغيره فيقول: يارب حشيت الناس فيقول: إياى كنت أحق أن تخشى ، رواه أحمد (٢).

الثالث: خوف وعيد الله الذي توعد به العصاة وهو الذي قال الله فيه: ﴿ ذَلَكُ لَمْنَ خَافَ مَقَامَى وَخَافَ وَعَيْد ﴾ ( أ ) ... وهذا الخوف من أعلى مراتب الإيمان ونسبة الأول إليه كنسبة الإسلام إلى الإحسان وإنما يكون محمودا إذا لم يوقع في القنوط واليأس من روح الله ( ) .اهـ

قلت : وهذا هوما عناه الإمام أحمد بقوله السابق ، وهذا الخوف باعث على القيام بما أمر الله تعالى به قال تعالى : ﴿ يُخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون ﴾ (١٠) .

يقول ابن القيم : ونقصان الخوف من الله إنما هو لنقصان معرفة العبد به فأعرف الناس أخشاهم لله ... وهو ينشأ من ثلاثة أمور :

أحدها : معرفة الجناية وقبحها .

والثانى : تصديق الوعيد وأن الله رتب على المعصية عقوبتها .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام /٨١، ٨٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة الّ عمران /٥٠ .

<sup>(</sup>٣) في المستد ٤٧/٢ ، وابن ماجة ١٣٢٨/٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم /١٥٠ .

<sup>(</sup>٥) تيسير العزيز الحميد ص: ٤٨٤ – ٤٨٦.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل /٥٠.

والثالث : أنه لا يعلم لعله يمنع من التوبة ويحال بينه وبينها إذا ارتكب الذنب .

فهذه الأمور الثلاثة يتم له الخوف وبحسب قوتها وضعفها تكون قوة الحوف وضعفه (¹¹). اهـ

قلت: ومن أسباب الخوف من الله ومن دواعيه المعرفة بعظيم قدرة الله وسلطانه وقوته ونفاذ مشيئته في حلقه، وهذه المعرفة موجبة للخوف منه سبحانه وتعالى لا محالة يقول تعالى: ﴿ وما قدروا الله حق قدره والأرض حميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾ (٢). والخوف من الله تعالى يثمر الالتزام بما أمر الله به والانتهاء عما نهى عنه.

فترك المعصية + مثلا - والإقلاع عن مقارفتها مع قوة الداعى إليها من أعظم أنواع هذا الحوف من الله تعالى لما فى ذلك من مجاهدة النفس ومحاربتها وكبح جماحها ، وهذا ناتج عن العلم واليقين بأن الله عز وجل بكل شيء محيط . وبأنه لا يخفى عليه أحد من خلقه وأنه تعالى مطلع على ظواهرهم وبواطنهم . فمن كان هذا حاله وهو يعلم يقينا أن الله تعالى ناظر إليه سامع ما يقوله لا يغيب عنه لحظة واحدة أورثه هذا العلم الخوف منه والمداومة على طاعته وعدم التجرؤ عليه بالمعاصى وهو يراه وينظر إليه .

وفى الحديث الصحيح عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « سبعة يظلهم الله فى ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشاب نشأ فى عبادة ربه ، ورجل قلبه معلق فى المساجد ، ورجلان تحابا فى فى الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه ، ورجل طلبته امرأة ذات منصب وجمال فقال إنى أخاف الله ، ورجل تصدق بصدقة فأحفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه "". اه

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين ص : ٢٨٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة الزمر /۲۸ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى ١٤٣/٢ ، ومسلم ١/٥١٧ .

فالإحجام عن الوقوع فيما حرم الله مع قوة الداعى إليه دليل على كال الإيمان وامتلاء القلب خوفا من الله تعالى وقد أورثه هذا الخوف هذه المنزلة العظيمة بأن جعله الله فى ظله يوم لا ظل إلا ظله جزاء له على محاربته لشهوته وقمعها مع قوة تسلطها وهذا فى سبيل مرضاة الله تعالى والالتزام بأمره والانتهاء عما نهى عنه .

وفى الحتام أقول: إن الخوف من الله سبحانه وتعالى من أعظم الدوافع لمراجعة العبد لنفسه ومحاسبتها وتقويم عمله فى هذه الحياة فإن كان محسنا ازداد وإن كان مسيئا رجع وتاب .

ولابد مع ما ذكر أن لا يخرج الخوف بصاحبه عن الحد المألوف والصحيح وهو أن يكون باعثا على الالتزام بالأوامر والانتهاء عن النواهي مقترنا بالرجاء وحسن الظن بالله تعالى .

يقول ابن رجب: والقدر الواجب من الحوف ما حمل على أداء الفرائض واجتناب المحارم، فإن زاد على ذلك بحيث صار باعثا للنفوس على التشمير فى نوافل الطاعات والانكفاف عن دقائق المكروهات كان ذلك فضلا محمودا، فإن تزايد على ذلك بأن أورث مرضا أو موتا أو هما لازما بحيث يقطع عن السعى فى اكتساب الفضائل المطلوبة المحبوبة لله عز وجل لم يكن محمودا ولهذا كان السلف يخافون على عطاء السليمي ألم من شدة خوفه الذي أنساه القرآن، وصار صاحب فراش، وهذا لأن خوف العقاب ليس مقصودا لذاته إنما هو سوط يساق به المتوانى عن الطاعة إليها أن ومن هنا كانت النار من جملة نعم الله على عباده الذين خافوه واتقوه ولهذا المعنى عدها الله سبحانه من جملة آلائه على الثقلين في سورة الرحمن ... ولا ننكر أن خشية الله وهيبته وعظمته في الصدور وإجلاله مقصود أيضا، ولكن القدر النافع من ذلك ما كان عونا على التقرب إلى الله بفعل ما يحبه وترك ما يكرهه ومتى صار الخوف مانعا من ذلك وقاطعا فقد انعكس بفعل ما يحبه وترك ما يكرهه ومتى صار الخوف مانعا من ذلك وقاطعا فقد انعكس

البصرى العابد ، من صغار التابعين ، توفى بعد الأربعين ومئة . انظر : حلية الأولياء ٢١٥/٦ ، وسير
 أعلام النبلاء ٢٨٦/٦ ، وتبصير المنتبه ٧٤٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) لذا ذكر العلماء أنه من الأوفق تغليب الرجاء في حالة المرض .

المقصود منه اله

ويقول ابن القيم: والخوف المحمود الصادق: ما حال بين صاحبه وبين عارم الله عز وجل فإذا تجاوز ذلك حيف منه اليأس والقنوط، وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية يقول: الخوف المحمود ما حجزك عن محارم الله (۱) .اهـ أما الرجاء: فهو التوقع والأمل. تقول: رجوته أرجوه رجوا ورجاء ورجاوة، وهزته منقلبة عن واو، بدليل ظهورها في رجاوة وقد جاء فيها رجاءة (۱) .اهـ

واختلف في تعريف الرجاء فقيل: هو الاستبشار بجود وفضل الرب تبارك وتعالى ، والارتياح لمطالعة كرمه سبحانه ، وقيل: هو الثقة بجود الرب تعالى . والفرق بين الرجاء والتمنى : أن الرجاء يكون مع بـذل الجهد وحسن التوكل، أما التمنى فيكون مع الكسل ولا يسلك بصاحبه طريق الجد والاجتهاد .

ولذا أجمع العلماء على أن الرجاء لا يصح إلا مع العمل<sup>(؛)</sup>.

والعمل دافعه الخوف من الله عز وجل وتحقيق أمره والانتهاء عن نهيه خوفا من عقوبته وطمعا في جنته .

والله عز وجل قرن الخوف بالرجاء في غير آية وجعله من صفات المؤمنين قال تعالى : ﴿ وَادْعُوهُ خُوفًا وَطُمْعًا إِنْ رَحْمَتُ الله قريبُ مِن المحسنين ﴾ (\*\*) . وقال جل وعلا : ﴿ وَيُرْجُونُ رَحْمَتُهُ وَيُخَافُونُ عَذَابُهُ ﴾ (\*\*) ، وقال جل ذكره : ﴿ وَيُدْعُونِنَا رَغْبًا وَرَهْبًا وَكَانُوا لِنَا خَاشَعِينَ ﴾ (\*\*) .

 <sup>(</sup>۱) التخويف من النار والتعريف بحال أهل البوار ص : ۱۹ – ۲۰

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين ۱۱/۱ه .(۳) النهاية لابن الأثير ۲۰۷/۲ .

<sup>(</sup>٤) انظر: مدارج السالكين ٣٧/٢.

<sup>(</sup>٥) ورة الأعراف /٥٦ .

 <sup>(</sup>١) سورة الإسراء /٧٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنبياء /٩٠ .

يقول ابن القيم: والفرق بين الرغبة والرجاء أن الرجاء طمع والرغبة طلب، فهى ثمرة الرجاء، فإنه إذا رجا الشيء طلبه والرغبة من الرجاء كالهرب من الخوف فمن رجا شيئا طلبه ورغب فيه ومن خاف شيئا هرب منه (١). اهـ

روى البخارى<sup>(٢)</sup> ومسلم<sup>(٣)</sup> عن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « لو يعلم المؤمن ما عند الله من العقوبة ، ما طمع بجنته أحد ولو يعلم الكافر ما عند الله من الرحمة ما قنط من جنته أحد » : واللفظ لمسلم .

يقول ابن حجر في شرح الحديث: اشتمل على الوعد والوعيد المقتضيين للرجاء والحوف ، فمن علم أن من صفات الله تعالى الرحمة لمن أراد أن يرحمه والانتقام ممن أراد أن ينتقم منه لا يأمن انتقامه من يرجو رحمته ولا ييأس من رحمته من يخاف انتقامه ، وذلك باعث على مجانبة السيئة ولو كانت صغيرة وملازمة الطاعة ولو كانت قليلة (٤) .اهـ

قلت : فالخوف والرجاء لا بد أن يكونا فى قلب المؤمن لأن انفراد الخوف يخاف منه القنوط واليأس وانفراد الرجاء قد يؤدى إلى الجرأة على اقتراف المعاصى والآثام وترك الفرائض .

يقول الكرمانى: إن المكلف ينبغى له أن يكون بين الحوف والرجاء حتى لا يكون مفرطا فى الرجاء بحيث يصير من المرجئة القائلين لايضر مع الإيمان شيء ، ولا فى الحوف بحيث لا يكون من الحوارج والمعتزلة القائلين بتخليد صاحب الكبيرة إذا مات من غير توبة فى النار بل يكون وسطا بينهما كما قال تعالى يرجون رحمته ويخافون عذابه في ومن تتبع دين الإسلام وجد قواعده أصولها وفروعها كلها فى جانب الوسط (٥٠) .اهـ

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) في الصحيح ٢٠١/١١ .

<sup>(</sup>٣) في الصحيح ٢١٠٩/٤ .

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٣٠٢/١١ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

قلت: ولا يحسن بالمسلم أن يؤمل العفو من رب العزة والجلال وهو غارق في المعاصى والذنوب مجترىء على الله تعالى بفعل ما نهى عنه وترك ما أمر به ، فالواجب على المسلم أن يكون بين الخوف والرجاء ، فخوفه من الله يمنعه من معصيته ورجاؤه من الله يورث الطمأنينة في قلبه ، ورجاء المسلم لا بد أن يكون مبنيا على أساس صحيح وواضح فلا يمكن أن يصح الرجاء ممن أعرض عن سبيل الله القويم واقتحم المعاصى والآثام فإن هذا ليس من باب الرجاء بل من باب العجز والتفريط فلابد للمسلم من الأخذ بالأسباب الموصلة للنجاة وذلك بالمداومة على طاعة الله والإقلاع عن المعاصى والتوبة منها . ثم يرجو الله ويحسن طنه به وأنه بإذنه تعالى مجازيه على إحسانه واستقامته قابل لتوبته ، فهذا هو الرجاء الصحيح الذي يورث صاحبه الاطمئنان والأمن .

يقول ابن القيم: ولا ريب أن حسن الظن إنما يكون مع الإحسان فإن المحسن حسن الظن بربه أن يجازيه على إحسانه ولا يخلف وعده ... ومن تأمل هذا الموضع حق التأمل علم أن حسن الظن بالله هو حسن العمل نفسه ، فإن العبد إنما يحمله على حسن العمل حسن ظنه بربه أن يجازيه على أعماله ويثيبه عليها ، فالذى حمله على العمل حسن الظن فكما حسن ظنه حسن عمله وإلا فحسن الظن مع اتباع الهوى عجز (۱) .

ويقول أيضا: وقد تبين الفرق بين حسن الظن والغرور وأن حسن الظن إن حمل على العمل وحث عليه وساعده وساق إليه فهو صحيح وإن دعا إلى البطالة والانهماك في المعاصى فهو غرور وحسن الظن هو الرجاء، فمن كان رجاؤه حاذبا إلى الطاعة زاجرا له عن المعصية فهو رجاء صحيح، ومن كانت بطالته رجاء أو رجاؤه بطالة وتفريطا فهو المغرور وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَ اللَّهُ يَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ أُولَئُكُ يَرْجُونَ رَحْمَةُ اللهُ ﴾ (١) فتأمل كيف جعل رجاءهم بإتيانهم بهذه الطاعات ... وسر المسألة أن الرجاء وحسن الظن إنما يكون مع الإتيان بالأسباب التي اقتضتها حكمة الله في شرعه وقدره

<sup>(</sup>١) الجواب الكافى ص: ٢٦ – ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة /٢١٨ .

وثوابه وكرامته فيأتى العبد بها ثم يحسن ظنه بربه ويرجوه أن لا يكله إليها وأن يجعلها موصلة إلى ما ينفعه ويصرف ما يعرضها للحبوط ويبطل أثرها .

ويقول أيضا : ومما ينبغى أن يعلم أن من رجا شيئا استلزم رجاؤه ثلاثة أمور :

أ**حدهـا** : محبته ما يرجوه .

والثانى : خوفه من فواته .

والثالث: سعيه في تحصيله بحسب الإمكان، وأما رجاء لا يقارنه شيء من ذلك فهو من باب الأماني والرجاء شيء والأماني شيء آخر فكل راج خائف والله سبحانه وصف أهل السعادة بالإحسان مع الخوف ووصف الأشقياء بالإساءة مع الأمن (۱).

ويقول أيضا: إن الرجاء حاد يحدو به في سيره إلى الله ، ويطيب له المسير ويحثه عليه ، ويبعثه على ملازمته ، فلولا الرجاء لما سار أحد ، فإن الخوف وحده لا يحرك العبد وإنما يحركه الحب ويزعجه الخوف ويحدوه الرجاء (٢) . اهـ

وما دعانى للتوسع فى هذا المبحث هو أهميته حيث نجد البعض يقنط الناس - بأسلوبه فى الدعوة – من رحمة الله وذلك بإبراز ما يتعلق بعذاب الله ، ولا يبرز الجانب الآخر ظنا منه أن ذلك أصلح الناس ، وهذا قد يؤدى إلى نتائج عكسية ، فإن العبد إذا أذنب ذنبا وعلم أن له ربا كريما محسنا يقبل التوب ويغفر الذنب تاب من ذنبه وأقلع بخلاف اليائس من رحمة الله القانط من مغفرته فإن قنوطه ويأسه سوف يؤدى به إلى الزيادة فى المعاصى واقتحام الذنوب .

وفى قول الله تعالى : ﴿ نبىء عبادى أَنى أَنا الغفور الرحيم وأَن عَدَابى هُو العدَّابِ الأَلْيم ﴾ منهج عظيم فى هذا الموضوع وعلى الداعى إلى الله أَن يضع هذه الآية نصب عينيه فالواجب التنبيه على سعة رحمة الله وعلى شدة عدّابه أيضا دون

<sup>(</sup>١) نفس المصدر السابق ص: ٤٦ - ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين ٢/٢ه.

التنبيه على أحدهما وإغفال الآخر حتى يجتمع الخوف والرجاء عند المؤمن وهذا هو المطلوب.
و كما تقدم أن للخوف أقساما فكذلك الرجاء وما ذكرته سابقا متعلق بنوع من أنواعه ، وهنالك الرجاء المتعلق بالحاجات فمن رجا شيئا من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك شركا أكبر ، سواء كان رجاؤه متعلقا بالأموات كما يفعله البعض أو متعلقا بغيرهم فالرجاء بهذا المفهوم عبادة لا يجوز صرف شيء

منه لغير الله تعالى . وبالله التوفيق .

# ما أثر عن الإمام أحمد في الخوف من الوقوع في النفاق

قال إسحاق بن إبراهم بن هانيء:

٧٥٤ - قلت لأبى عبد الله : ماتقول فيمن لا يخاف على نفسه النفاق .

قال : ومن يأمن على نفسه النفاق(١) .

٧٥٥ – وأخرج ابن الجوزى فى مناقب الإمام أحمد بسنده – عن أبى بكر المروذى قال: سمعت رجلاً يقول لأبى عبد الله – وذكر الصدق والإخلاص – فقال أبو عبد الله: بهذا ارتفع القوم (١).

### التعليق :

قال ابن الأثير: قد تكرر فى الحديث ذكر النفاق وما تصرف منه اسما وفعلا وهو اسم إسلامى ، لم تعرفه العرب بالمعنى المخصوص به وهوالذى يستركفره ويظهر إيمانه وإن كان أصله فى اللغة معروفاً<sup>(٦)</sup>. اهـ

قلت : والنفاق كما حققه غير واحد من العلماء نوعان: اعتقادى وعملى . والأول هو ما أشار إليه ابن الأثير : إظهار الإيمان وإبطال الكفر .

وهو ما عناه الإمام أحمد بقوله: والنفاق هو الكفر أن يكفر بالله ويعبد غيره ويظهر الإسلام في العلانية مثل المنافقين الذين كانوا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم (٤). اهـ

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانیء ۱۷٦/۲.

<sup>(</sup>٢) مناقب الإمام أحمد ص ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٣) النهاية ٥/٩٨.

<sup>(</sup>٤) رسالة عبدوس بن مالك ( ق ٦٪أ ) ورواية محمد بن عوف الطالُ ط/ الحنابلة ٣١١/١ .

وهذا يوجب لصاحبه الخلود في الدرك الأسفل من النار قال تعالى : ﴿ إِنَّ المُنافقين في الدرك الأسفل من النار ولن تجد لهم نصيراً ﴿ (١) .

وأما الثانى: فهو ما جاء به الحديث الذى رواه الشيخان عن عبيد الله ابن عمرو بن العاص أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «أربع من كن فيه كان منافقا خالصا ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها إذا أتتمن خان وإذا حدث كذب وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر ».

ومقصود الروايات عن الإمام أحمد – المثبتة تحت العنوان السابق – الخوف من الرياء الذى ذكر في الحديث الذى رواه أحمد (٢) عن محمود بن لبيد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر. قالوا: وما الشرك الأصغر يارسول الله ؟ قال: الرياء. يقول الله يوم القيامة إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء » في هذا الحديث حث على معاهدة النفس وتطهير العمل وإخلاصه لله عز وجل وتحذير شديد من صرف أي عمل لسواه قل أو كثر

<sup>(</sup>أ) سورة النساء /١٤٥ .

<sup>(</sup>۲) عند البخاری ومسلم .

<sup>(</sup>٣) المستد ه/١٩/٤.

### قول أحمد في الدعاء

٧٥٦ – قال ابن أبى يعلى فى ترجمة : أحمد بن إبراهيم الكوفى نقل
 عن إمامنا أشياء منها قال : إن دعا فى الصلاة بحوائجه أرجو<sup>(١)</sup>.

وهذا محمول على ماعاد بمصالح دينه ، يوضح ذلك :

٧٥٧ – ما نقله حنبل: لا يكون من دعائه رغبة في الدنيا.

Volumber Volumber

قال ابن أبي يعلى: وهذه مسألة سطرها الوالد في كتبه ، وقــال خلافا للشافعي في قوله: يجوز أن يدعو بحوائج دنياه ، وذكر الدّلالة عليه<sup>(٥)</sup> .

### التعليق:

قال الخطابى: أصل هذه الكلمة - أى الدعاء - مصدر من قولك: دعوت الشيء ، أدعوه ، دعاء ، أقاموا المصدر مقام الاسم ، تقول: سمعت دعاء كما تقول: سمعت صوتا وكما تقول: اللهم اسمع دعائى ، وقد يوضع المصدر موضع

<sup>(</sup>١) ولم يذكر له غيرها .

<sup>· (</sup>٢) لم أتمكن من تحديده فهناك أكثر من واحد بهذا الاسم نقلوا عن الإمام أحمد . راجع طبقات الحنابلة | ١٣٨/١ — ١٣٨ .

<sup>(</sup>٣) هو : عمر بن الحسين بن عبد الله بن أحمد ، أبو القاسم الحرق ، صاحب المختصر ، أحد أثمة المذهب كان عالما بارعا في مذهب أبي عبد الله ، وكان ذا دين وأخا ورع . اه . ذكر هذا صاحب المنهج الأحمد ٦١/٣ . وانظر : طبقات الحنابلة ٧٥/٢ – ١١٨ ، ت/بغداد ٢٣٤/١١ ، البداية والنهاية المحمد ٢١٤/١١ ، وتذكرة الحفاظ ٨٤٧ .

<sup>: (</sup>٤) انظره في المغنى لابن قدامة ٦/١٥٥ وكما هو معروف فالمغنى ألف على المختصر للخرق .

<sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة ٢٢/١ .

الاسم . كقولهم : رجل عدل .

ومعنى الدعاء: استدعاء العبد ربه عز وجل العناية واستمداده إياه المعونة (۱) . اهـ

قلت: وللدعاء الدرجة العظمى في صلة العبد بربه ففي الدعاء يظهر التجاء المؤمن وافتقاره وتذلله لله عز وجل ولقد أمر سبحانه وتعالى عباده بالدعاء فقال تعالى: ﴿ ادعوني أستجب لكم ﴾ (٢)، وقال: ﴿ ادعوا ربكم تضرعا وخفية ﴾ (٣) وغير ذلك من الآيات التي تحض على الدعاء كما تواترت الأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم في الحث على الدعاء والترغيب فيه.

فكل ما يعرض لمسلم من حاجة عليه أن يسأل الله أن يعينه على قضائها وإن كانت صغيرة فالدعاء ليس مخصوصا بما كان عظيما في نظر الداعي فالكل عند الله عز وجل سواء وللمسلم أن يدعو الله بما شاء ما لم يكن في ذلك إثم أو قطيعة رحم كا جاء في الحديث وسواء كان المدعو به أمرا دينيا أو دنيويا في الصلاة وفي غيرها.

فالمطلوب من المسلم أن يكون دائم الالتجاء إليه وفى جميع الأوقات مستعينا به فى جميع أموره ما تعلق منها بمعاشه أو مآله أما قول ابن أبى يعلى – تعليقا على رواية أحمد بن إبراهيم – وهذا محمول على ما عاد بمصالح دينه .

فلست على يقين من معرفة مراده بهذا القول فإن أراد بقوله هذا أنه لا يجوز له أن يدعو بحوائجه الدنيوية فى الصلاة – وهو الظاهر من كلامه – فهو غير مسلم به ، فكما قدمنا أن الأحاديث متواترة فى أن للمسلم أن يدعو الله بما شاء إذا لم يكن هناك محظور شرعى فى الدعاء سواء فى الصلاة أو فى غيرها وإن كان هناك بعض الأدعية المأثورة عند الانتهاء من التشهد مثلا ، لكن هذا

<sup>(</sup>١) شأن الدعاء ص: ٣ - ١٤.

<sup>(</sup>۲) سوزة غافر /٦٠ .

٣) سورة الأعراف /٥٥٪

لا يمنع أن يدعو المسلم بغير ذلك وكما جاء في الحديث : ٩ إن أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد ٩ أن .

وعلى كل فالمؤمن يستعين بدنياه على آخرته ولعل توفر بعض الأمور الدنيوية للمؤمن سبب لزيادة العبادة والتوجه إلى الله عز وجل .

أما ماجاء فى رواية حنبل والحسن بن محمد السابقتين وخاصة فى رواية محمد بن الحسن فى أنه لا يدعو فى التشهد إلا بما ورد فقد أوضح ابن قدامة الخلاف عند تعليقه على كلام الخرقى السابق إذ يقول :

وجملته: إن الدعاء فى الصلاة بما وردت به الأخبار جائز . قال الأثرم : قلت لأبى عبد الله : إن هؤلاء يقولون : لا يدعو فى المكتوبة إلا بما فى القرآن ، فنفض يده كالمغضب وقال : من يقف على هذا ؟ وقد تواترت الأحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بخلاف ما قالوا قلت لأبى عبد الله : إذا جلس فى الرابعة يدعو بعد التشهد بما شاء ؟ قال : بما شاء لا أدرى ، ولكن يدعو بما يعرف وبما جاء ، فقلت : على حديث عمرو بن سعد قال : سمعت عبد الله ( بن مسعود ) يقول : إذا جلس أحدكم فى صلاته – ذكر التشهد – ثم ليقل : ....

وقول الخرق: بما ذكر فى الأخبار يعنى أخبار النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه والسلف رحمة الله عليهم، فإن أحمد ذهب إلى حديث ابن مسعود فى الدعاء وهو موقوف عليه، وقال: يدعو بما جاء وبما يعرف و لم يقيده بما جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم... وقال الشافعى: يدعو بما أحب لقوله صلى الله عليه وسلم فى حديث ابن مسعود فى التشهد «ثم ليتخير من الدعاء أعجبه إليه » متفق عليه (). ولمسلم: «ثم ليتخير من المسألة ما شاء أو ما أحب » وفى حديث أبى هريرة: إذا تشهد أحدكم فليتعوذ من أربع ثم يدعو لنفسه ما بدا له ()...

( قال ابن قدامة ) : فأما الدعاء بما يتقرب به إلى الله عز وجل مما ليس

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ٣٥٠/١ وأبو داود ٥٤٥/١ وغيرهما .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ( فتح الباري ٣٢٠/٢ ) وصحيح مسلم ٣٠١/١) .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٤١٢/١ وكذا عند أبي داود ٦٠١/١ وابن ماجة ٢٩٤/١ وغيرهم .

بمأثور ، ولا يقصد به ملاذ الدنيا . فظاهر كلام الخرق وجماعة من أصحابنا : أنه لا يجوز ويحتمله كلام أحمد لقوله : ولكن يدعو بما جاء وبما يعرف وحكى عنه ابن المنذر أنه قال : لا بأس يدعو الرجل بجميع حوائجه من حوائج دنياه وآخرته وهذا هو الصحيح إن شاء الله لظواهر الأحاديث (١) . اهـ

قلت: والمؤمن إذا استعان بما يتوفر له من أمور الدنيا ووظفه لما ينفعه في آخرته فهذا محمود أما إن كانت الرغبة في الدنيا ومطالبها للدنيا ذاتها مع اللهو والانصراف عن الله عز وجل فهذا يختلف والأجدر في الدعاء أن يكون متوجها الوجهة الصحيحة فإن طلب المال مثلا – لا يطلبه لأجل التفاخر والتعالى على خلق الله بل يطلبه ليستعين به على أمر دينه ودنياه وهكذا.

وقد جهل البعض المعنى الكبير للدعاء وزعموا أن الأفضل ترك الدعاء والاستسلام للقضاء والقدر فإن الشيء المدعو به إن كان قد قدر فما فائدة الدعاء ، فلابد من وقوعه إذن دعا أو لم يدع ولا يخفى بطلان زعمهم هذا .

يقول ابن تيمية: زعم قوم من المبطلين متفلسفة ومتصوفة أنه لا فائدة فيه أصلا فإن المشيئة الإلهية والأسباب العلوية إما أن تكون قد اقتضت وجود المطلوب وحينئذ فلا حاجة إلى الدعاء، أو لا تكون قد اقتضته وحينئذ فلا ينفع الدعاء.

وقال قوم: بل الدعاء علامة ودلالة على حصول المطلوب وجعلوا ارتباطه بالمطلوب ارتباط الدليل بالمدلول لا ارتباط السبب بالمسبب بمنزلة الخبر الصادق والعلم السابق، والصواب ما عليه الجمهور من أن الدعاء سبب لحصول الخير المطلوب أو غيره كسائر الأسباب المقدرة والمشروعة وسواء سمى سببا أو شرطا أو جزءا من السبب فالمقصود هنا واحد فإذا أراد الله بعبد خيرا ألهمه دعاءه والاستعانة به وجعل استعانته ودعاءه سببا للخير الذي قضاه له (٢). اهـ

قال الخطابى : ومن أبطل الدعاء : فقد أنكر القرآن ، ورده ولا خفاء بفساد قوله ، وسقوط مذهبه (۲۰ . اهـ

<sup>(</sup>١) المغنى ١/١٥ - ٥٤٩ .

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم ص: ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) شأن الدعاء ص: ٩ ، وُانظر ما ذكره ابن القيم في مدارج السالكين ١٠٦/٣ -١١٠ حولُ هذا الموضوع

ويجدر التنبيه إلى مسألة مهمة فى الدعاء وهو ما يحدث من البعض من صرف الدعاء إلى غير الله تعالى وهذا شرك ، فالدعاء عبادة بل هو من أعظم العبادات وأجلها وصرفه لغير الله تعالى هو من أعظم الشرك ، فالمدعو لا بد أن يكون مالكا للنفع والضر وإن لم يكن كذلك فدعاؤه وسؤاله من أعظم الشرك وأبطل الباطل ولا يملك النفع والضر إلا الله سبحانه وتعالى فلزم من ذلك أن يكون هو سبحانه المدعو دون سواه والمؤمل فى حصول النفع ودفع الضر دون غيره ، فمن توجه إلى غير الله بالسؤال والرجاء والطلب فيما لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك قال تعالى : ﴿ ومن أضل عمن يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون ﴾ (١) ويقول تعالى : ﴿ ولا تدع من الله بضر فلا كاشف له إلا هو وإن يردك بخير فلا راد لفضله يصيب به من يشاء من عباده وهو الغفور الرحيم ﴾ (١) ويقول جل ذكره : ﴿ والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير ﴾ (١)

يقول ابن القيم: الدعاء نوعان: دعاء العبادة ودعاء المسألة، فإن الدعاء في القرآن يراد به هذا تارة وهذا تارة ، ويراد به مجموعهما وهما متلازمان ، فإن دعاء المسألة هو طلب ما ينفع الداعى وطلب كشف ما يضره أو دفعه ، وكل من يملك الضرر والنفع فإنه هو المعبود حقا ، والمعبود لابد أن يكون مالكا للنفع والضر ، ولهذا أنكر الله تعالى على من عبد من دونه مالا يملك ضرا ولا نفعا ... وهذا في القرآن كثير . بين أن المعبود لابد أن يكون مالكا للنفع والضر فهو يُدعى للنفع والضر دعاء مسألة ويدعى خوفا ورجاء دعاء العبادة فعلم أن النوعين متلازمان ، فكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة وكل دعاء مسألة مستلزم لدعاء العبادة ...

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف /٥٠ .

<sup>(</sup>۲) سورة يونس /۱۰۹، ۱۰۷.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر /١٣ .

<sup>(</sup>٤) بدائع الفوائد ٤٠٣/٣ .

# قول الإمام أحمد في العزلة

قال ابن أبى يعلى في ترجمته: الحسن بن محمد بن الحارث السجستاني: نقل عن إمامنا أشياء منها قال:

٧٥٩ – قلت لأبي عبد الله : التخلى أعجب إليك ؟ فقال : التخلى على علم . وقال : يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم »(١) ثم قال أبو عبد الله : رواية شعبة عن الأعمش ، ثم قال : من يصبر على أذاهم .

وقال فى ترجمة يحيى بن يزداد الوراق ، أبو الصقر : ذكر أبو بكر الخلال فقال : عنده مسائل حسان (٢٠) .

• ٧٦٠ – أخبرنى محمد بن أبى هارون أن أبا الصقر: سأل أبا عبد الله عن حديث النبى صلى الله عليه وسلم، وذكر الفتن، ثم قال: « خير الناس مؤمن معتزل فى شعب من الشعاب » (٣) . هل على الرجل بأس أن يلحق بجبل مع أهله وولده فى غنيمة له ينتقل من ماء إلى ماء يقيم صلاته ويؤدى زكاته، ويعتزل الناس، يعبد الله حتى يأتيه الموت وهو على ذلك هذا عندك أفضل أو يقيم بالأمصار وفى الناس ما قد علمت وفى العزلة من السلامة ما قد علمت قال: إذا كانت الفتنة فلا بأس أن يعتزل الرجل حيث شاء. وأما إذا لم تكن فتنة فالأمصار خم (٤).

 <sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲/۲ وابن ماجة ۱۳۳۸/۲ والترمذي ٦٦٢/٤ من حديث ابن عمر . '
 (۲) طبقات الحنابلة : ۱۳۹/۱ . وقال ابن حجر : مقبول . تقريب ۳۲۰/۲ .

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح البخاري ( فتح الباري ٣٣٠/١١ ) ومسلم ١٥٠٣/٣ وابن ماجة ١٣١٦/٢ :

 <sup>(</sup>٤) انظر عصیح ابتدای ( عنج ابتدای ۱۱۰/۱۱ ) ومستم ۱۱/۱۱ و وابن عاجه ۱۱/۱۱ .
 (٤) طبقات الحنابلة : ۱/۹۰۱ . وانظر : روایات أخرى عن الإمام أحمد في العزلة والتوحد في سیر أعلام

النبلاء ٢١٦/٢١ ، ٢٢٦ .

### التعليق :

تكلم العلماء في أمر العزلة بين مادح لها وذام ، وقد صنف بعضهم في ذلك كالخطابي فله كتاب – مطبوع – أسماهِ « العزلة » .

والذى يظهر أن الأمر ليس على إطلاقه فليس من الصواب مدح العزلة مطلقا ولا ذمها مطلقا ففى بعض الأحيان تكون العزلة مذمومة إذا أدت إلى الانقطاع عما شرعه الله عز وجل من الجمع والجماعات ونحو ذلك.

وأما الاعتزال عن أهل الشر ... فلعل فى ذلك فائدة إذ يتحصن المؤمن من أذاهم فقد يكون فى مخالطتهم تأثير ينعكس عليه فيغرق فيما غرقوا به ، وإن كان فى مقدوره دعوتهم إلى الله عز وجل وتنبيههم إلى خطورة ماهم فيه من البعد عن الله فذلك – ولا شك – أولى وأفضل من اعتزالهم والله تعالى أعلم .

# قول الإمام أحمد في بعض مظاهر التصوف

السباحة :

قال إسحاق بن إبراهم بن هانيء:

٧٦١ - سئل عن الرجل يسيح يتعبد أحب إليك أو المقام في الأمصار ؟

قال: ما السياحة من الإسلام في شيء ولا من فعل النبيين ولا الصالحين (''

التعليق :

هذا الأمر الذى اتخذه البعض مسلكا لم يؤثر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا عن صحابته الكرام ومن تبعهم بإحسان، ذلك بأنهم كانوا على النهج القويم مستمدين عقيدتهم من النبع الصافى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وليس فى ترك الأهل والأوطان والهيام فى كل مكان نوع عبادة خلا أن يكون خروج الإنسان للعلم النافع والدعوة إلى الله على بصيرة. أما أن تكون السياحة بالمعنى المفهوم والذى اتخذه البعض دينا وطريقا فهذا مرفوض تماما ولا يمكن أن يقر

الجوع :

قال ابن أبي يعلى في ترجمة عقبة بن مكرم (٢٠) قال: - أي عقبة -.

٧٦٧ – سألت أبا عبد الله فقلت : هؤلاء الذين يأكلون قليلا ويقللون مطعمهم فقال : ما يعجبنى ، سمعت عبد الرحمن بن مهدى يقول : فعل قوم هكذا فقطعهم عن الفرض<sup>(٦)</sup> .

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانی، ۱۷۹/۱.

 <sup>(</sup>۲) لعله: عقبة بن مكرم العمى ، ثقة ، من الحادية عشرة ، ت/بغداد ۲۸۸/۱۲ ، تقريب ۲۸/۲ .
 (۳) طبقات الحابلة ۲/۱ ۲ - ۲٤٧ .

### التعليق :

ترك ما أحل الله عز وجل من طعام وشراب ليس مفتاحا للآخرة ولا طريقا إلى الفوز بها بل مفتاح ذلك الإخلاص في عبادة الله عز وجل وحده على هدى وبصيرة وفعل ما أمر به واجتناب ما نهى عنه والتقرب إليه بالنوافل وبما يجه ويرضاه ، وترك ما أحله الله تعالى من الطيبات ليس فيه جنس عبادة أو تقرب إليه تعالى ، بل هو منهى عنه . قال تعالى : ﴿ يَا أَيّهَا الذِّين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ﴾ (١) وقال جل وعلا : ﴿ وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ﴾ (قال تعالى : ﴿ قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون ﴾ (١)

يقول ابن الجوزى فى معرض حديثه عن مسالك بعض الزهاد (٤) : ومن تلبيسه عليهم : أنه يوهمهم أن الزهد ترك المباحات فمنهم من لا يزيد على خبز الشعير ، ومنهم من لايذوق الفاكهة ، ومنهم من يقلل المطعم ويعذب نفسه ، وما هذه طريقة الرسول صلى الله عليه وسلم ولا طريقة أصحابه وأتباعهم ، وإنما كانوا يجوعون إذا لم يجدوا شيئا فإذا وجدوا أكلوا وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأكل اللحم ويحبه ويأكل الدجاج ويحب الحلوى . اهـ

ويقول في موضع آخر : ونحن لا نأمر بالشبع إنما ننهى عن جوع يضعف البدن ويؤذى البدن وإذا ضعف البدن قلت العبادة (٥٠) .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة /٨٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف /٣١ .

<sup>(</sup>٣) سنورة الأعراف /٣٢ .

<sup>(</sup>٤) في كتابه: تلبيس إبليس ص: ١٥١.

<sup>. (</sup>٥) نفس المصدر ص: ٢١٦.

# ترك النكاح: قال أبو بكر المروذى :

۳۲۳ – سمعت أبا عبد الله يقول: ليس العزوبة من أمر الإسلام فى شيء ، النبى صلى الله عليه وسلم تزوج أربع عشرة ، ومات عن تسع ، ثم قال: لو كان بشر بن الحارث (۱) تزوج ، لكان قد تم أمره كله . لو ترك الناس النكاح لم يغزوا ، و لم يحجوا ، و لم يكن كذا و لم يكن كذا . فقال : كان النبى يصبح وما عندهم شيء ويمسى وما عندهم شيء ، ومات عن تسع ، وكان يختار النكاح ويحث عليه .

عن التبتل فمن رغب عن فعل النبى صلى الله عليه وسلم ، فهو على غير الحق . عن التبتل فمن رغب عن فعل النبى صلى الله عليه وسلم ، فهو على غير الحق . ومن رغب عن فعل أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم ، والمهاجرين والأنصار ، فليس هو من الدين فى شيء . قال النبى صلى الله عليه وسلم : ﴿ إلى مكاثر بكم الأم ﴾ ويعقوب فى حزنه ، قد تزوج وولد له ، والنبى صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ ويعقوب فى حزنه ، قد تزوج وولد له ، والنبى صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ وَصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم تزوجوا . قلت : إنهم يقولون : قد ضاق عليهم الكسب من وجهه . فقال : إن النبى صلى الله عليه وسلم قد زوج على خاتم لمن ليس عنده شيء . قلت : لا يرضى ألم لي يكن عنده ضبر . قلت : أنتم تقولون لى ، إن لم أجد ما أنفق أطلق ، وقع لى عمل ، وكان مهرها ألف درهم وليس عندى شيء فضحك ثم قال : تزوج لى عمل ، وكان مهرها ألف درهم وليس عندى شيء فضحك ثم قال : تزوج على خمسة دراهم ، ابن المسيب زوج ابنته على درهمين . قلت : لا يرضى أهل بيتى أن أتزوج على خمسة دراهم . قال : ها جئتنى بأمر الدنيا . فهذا شيء آخر . قلت : إن إبراهم بن أدهم (أ) يحكى عنه أنه قال : لروعة صاحب عيال . فما

<sup>(</sup>۱) أبو نصر الحافى / الزاهد ، ثقة مات سنة سبع وعشرين ومئتين . سير أعلام النبلاء ٢٦٩/١٠ ، تقريب

<sup>(</sup>٢) انظر: المسند ٢٥٤/٣، ٣٥١، ٣٤٩/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المسند ١٢٨/٣، ١٩٩، ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) ابو إسحاق البلخي الزاهد ، صدوق توفي سنة النتين وستين ومئة . تقريب ٣١/١ .

قدرت أن أتم الحديث ، حتى صاح بى وقال : وقعنا فى بنيات الطريق انظر عافاك الله ما كان عليه محمد وأصحابه (١) .

# قال صالح بن أحمد بن حنبل:

٧٦٥ – سألته عن رجل يعمل بالخوص وليس يصيب منه أكثر من قوته هل يقدم على التزوج قال أنى : يقدم على التزوج قان الله يأتى برزقها وقال : يتزوج ويستقرض (٢) .

## قال ابن أبي يعلى:

۱۹۲۷ – نقلت أنا من خط أبى حفص البرمكي (٢) حدثنا أبو محمد المخطبي (١) حدثنا أبو على بشر بن موسى بن صالح بن شيخ بن عميرة (٥) حدثنا أبو عبد الله أحمد بن حنبل وسألته عن التزوج ؟ فقال : أراه ، ورأيته يحض عليه . وقال : إلى رأى من يذهب الذى لا يتزوج ؟ وقد كان النبى صلى الله عليه وسلم له تسع نسوة ، وكانوا يجوعون . ورأيته لا يرخص فى تركه (١) .

## ٧٦٧ - قال إسحاق الكوسج:

قلت : الرجل يأتى أهله وليس له شهوة فى النساء أيؤجر على ذلك ؟ قال : إى والله يحتسب الولد . قلت : وإن لم يرد الولد إلا أنه يقول : هذه امرأة شابة ؟ قال : لم لا يؤجر (٢) .

<sup>(</sup>۱) الورع ص: ۱۱۸ – ۱۱۹.

<sup>(</sup>٢) مسائل صالح ص: ٤٧.

 <sup>(</sup>٣) عمر بن أحمد . قال الخطيب : كان ثقة دينا صالحا . ت / بغداد ٢٦٨/١١ ، طبقات الحنابلة
 ١٥٣/٢ .

<sup>(</sup>٤) إسماعيل بن على . وثقه الدارقطني وغيره . ث / بغداد ٦ / ٣٠٤ .

 <sup>(</sup>٥) قال أبو بكر الخلال: عنده عن أبى عبد الله مسائل حسان. وقال الخطيب: كان ثقة أمينا. ت
 / بغداد ٨٦/٧، طبقات الحنابلة ١٢١/١.

<sup>(</sup>٦) طبقات الحنابلة: ١٢١/١ - ١٢٢.

 <sup>(</sup>٧) مسائل الكوسج ١٨٤/٢ وذكرها القاضى أبو يعلى بن الفراء فى المسائل التى حلف عليها الإمام
 ص: ٣٥ وابن القم فى إعلام الموقعين ١٦٧/٤.

### التعليق :

من الأمور الخاطئة التي وقع فيها البعض: ترك النكاح اعتقاداً منهم أن في ذلك زهدا وتقربا إلى الله عز وجل فعطلوا سنة من سنن الله في هذا الكون.

ونبي هذه الأمة - عليه السلام - رغب في هذا الأمر وحض عليه .

فكيف يسوغ ترك أمر شرعه الله عز وجل وحض عليه رسوله صلى الله عليه وسلم حاصة إذا صاحب ذلك اعتقاد أن في ذلك تقرباً إلى الله عز وجل.

أما إن كان ترك النكاح ليس رغبة عن سنة الله ورسوله ولا اعتقادا بأنه قربة إلى الله وإنما لأمور أخرى كالانشغال عنه بالعلم مثلا كما حصل من بعض العلماء الأجلاء. فذلك أمر لا شيء فيه فإن النكاح في حد ذاته ليس واجبا(۱) ، وإنما أنكر على من تركه معتقدا فيه خلاف ما شرع الله وسن رسوله صلى الله عليه وسلم . والله الهادى إلى سواء السبيل .

#### التغبير :

٧٦٨ – قال إسحاق: قلت يكره أن يجتمع القوم يدعون الله ويرفعون أيديهم. قال: ما أكرهه للإخوان إذا لم يجتمعوا على عمد إلا أن يكثروا. قال إسحاق (١): كما قال وإنما يعنى أن لا يكثروا يقول: لا يتخلونها عادة يعنى يعرفوا بها(الله).

٧٦٩ – وقال أبو بكر الخلال: حدثنا صالح بن على الحلبي<sup>(3)</sup>
 من آل ميمون بن مهران قال: سمعت أحمد بن حنبل وجعل الناس يسألونه عن التغيير وهو ساكت حتى دخل منزله.

 <sup>(</sup>۱) وقد يتوجب عند خوف العنت . انظر : تلبيس إبليس لابن الجوزى ص : ۲۹۶ .
 (۲) ابن راهویه .

<sup>(</sup>٢) مسائل إسحاق الكوسج ٢١٢/٢.

<sup>(\$)</sup> فى المطبوع « عن » والصواب ماهو مثبت وقد ترجم له ابن أبى يعلى فقال : روى عن الإمام أحمد أشياء . طبقات الحنابلة ١٧٧/١ .

٧٧٠ - وأخبرنى محمد بن على والحسين بن عبد الله أن محمد بن حرب حدثهم قال: سألت أبا عبد الله عن التعبير ؟ فقال: كل شيء محدث ،
 كأنه كرهه .

٧٧١ – وأخبرنى محمد بن على أن أبا بكر الأثرم حدثهم قال: سمعت أبا عبد الله يقول: التغبير هو بدعة محدثة.

٧٧٧ - وأخبرنى يوسف بن موسى أنه سأل أبا عبد الله عن التغبير فقال:
 لا تسمعه . قيل له : هو بدعة ؟ قال : حسبك .

٧٧٣ – أحبرني محمد بن أبي هارون ومحمد بن جعفر أن أبا الحارث حدثهم قال : سألت أبا عبد الله : ما ترى في التغبير أنه يرقق القلب ؟ فقال : بدعة .

انا الحسين بن صالح العطار<sup>(۲)</sup>، حدثنا هارون بن يعقوب الهاشمی<sup>(۲)</sup> قال : سمعت أبی أنه سأل أبا عبد الله عن التغبير فقال : هو بدعة عدث .

اخبرنی محمد بن علی السمسار أن یعقوب بن بختان : سأل
 أبا عبد الله عن التغبير فكرهه ، ونهی عن استماعه .

٧٧٦ - وأخبرنى سليمان بن الأشعث قال : سمعت رجلا ضريرا سأل
 أبا عبد الله عن التغيير ، ما يقول فيه ؟ فقال : لا يعجبني<sup>(١)</sup>.

۷۷۷ – وأخبرنى إسماعيل بن إسحاق الثقفي<sup>(٥)</sup>، أن أبا عبد الله سئل
 عن استماع التغبير ، فكرهه<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) لم أتمكن من تحديده .

<sup>(</sup>٢) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٣) قال ابن أبى يعلى : سمع من الإمام أحمد أشياء . طبقات الحنابلة ٣٩٦/١ .

<sup>: (2)</sup> مسائل أبي داود ص : ۲۸۲ .

<sup>(</sup>٥) كان له اختصاص بأحمد . قال الدار قطني : ثقة . ت / بغداد ٢٩٣/٦ ، طبقات الحنابلة ١٠٣/١ .

<sup>(</sup>٦) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص : ١٠٦ .

## الاجتاع لسماع القصائد والمدائح :

### قال أبو بكر الخلال : :

٧٧٨ – أحبرنا إسماعيل بن إسحاق الثقفي أن أبا عبد الله سئل عن سماع القصائد فقال : أكرهه .

٧٧٩ - أخبرنى محمد بن موسى قال: سمعت عبدان الحذاء أن قال: سمعت عبد الرحمن المتطبب قال: سألت أحمد بن حنبل قلت: ما تقول في أهل القصائد ؟ قال: بدعة لا يجالسون (٢٠).

### التعليق :

بحمل الروايات عن الإمام أحمد تفيد نهيه عن هذه الأمور بل وصفها بالبدعة ولا شك أن ماذهب إليه الإمام أحمد هو عين الصواب ، ففي كتاب الله عز وجل وفي سنة رسوله صلى الله عليه وسلم الغنية عن كل هذا ولله الحمد ، وليس في الشريعة نقص حتى نبتدع أمورا لتكميلها فالأمر واضح والنهج مستقيم فمن حاد عنه حاد عن الصواب والحق .

وهذا الاجتماع الذي كان يسمى بالتغبير أو الاجتماع لسماع القصائد والمدائح كان موجودا بكثرة وكان بعص الجهلة يعتقدون أن فى فعل ذلك قربة إلى الله تعالى .

أما فى العصر الحاضر فهذا موجود أيضا بكثرة بين أصحاب الطرق الصوفية التى ضلت الطريق وكذا يتواجد فيما يسمى بالمولد النبوى وكان الأحرى بهؤلاء أن ينبذوا هذه البدع التى قد يتخللها الشرك فى كثير من الأحيان وأن يعودوا

<sup>(</sup>١) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص: ٥٠١.

إلى النبع الصافى السليم إلى كتاب الله وسنة رسوله والاقتداء بهما وبما كان عليه سلف هذه الأمة .

قال ابن رجب: سماع القصائد الرقيقة المتضمنة للزهد والتخويف والتشويق (كان) كثير من أهل السلوك والعبادة يستمعون ذلك وربما أنشدوها بنوع من الألحان استجلابا لترقيق القلوب بها ثم صار منهم من يضرب مع إنشادها على جلد ونحوه بقضيب ونحوه وكانوا يسمون ذلك التغبير (١) وقد كرهه أكثر العلماء.

قال يزيد بن هارون: ما يغبر إلا فاسق ومتى كان التغبير؟ وصح عن الشافعي من رواية الحسن بن عبد العزيز الجروى (٢) ويونس بن عبد الأعلى أنه قال: تركت بالعراق شيئا يسمونه التغبير وضعته الزنادقة يصدون به الناس عن القرآن.

قال ابن رجب: إن الله تعالى أمر عباده فى كتابه وعلى لسان رسوله بجميع ما يصلح قلوب عباده ويقربها منه ونهاهم عما ينافى ذلك ويضاده ولما كانت الروح تقوى بما تسمعه من الحكمة والموعظة الحسنة وتحيا بذلك شرع الله لعباده سماع ما تقوى به قلوبهم وتتغذى وتزداد إيمانا ، فتارة يكون ذلك فرضا عليهم كسماع القرآن والذكر والموعظة يوم الجمعة فى الخطبة والصلاة وكسماع القرآن فى الصلوات الجهرية من المكتوبات ، وتارة يكون ذلك مندوبا إليه غير مفترض كمجالس الذكر المندوب إليها فهذا السماع حاد يحدو قلب المؤمن إلى الوصول إلى ربه يسوقه ويشوقه إلى قربه وقد مدح الله المؤمنين بوجود مزيد أحوالهم بهذا السماع وذم من لايجد منه ما يجدونه فقال تعالى : ﴿إِنَّا المؤمنون الذين إذا ذكر

 <sup>(</sup>١) ولعل الضرب على القضيب ونحوه حدث بعد زمن أحمد وقد يكون موجوداً فى عصره لكن الروايات السابقة عن أحمد فى الاجتاع وما يحدث فيه من كلام لا ضرب فيه بقضيب ولا غيره وقد نهى عنه وبدع فاعله فكيف بهذا.

<sup>(</sup>٢) ثقة ثبت ، تقريب ١٦٧/١ .

<sup>(</sup>٣) الصدق ، ثقة . تقريب ٢/٥٨٦ .

الله وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانا ﴾'' وقال : ﴿ فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله أولئك في ضلال مبين الله نزل أحسن الحديث كتابا متشابها مثانى تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ﴾(٢) وقال : ﴿ أَلَمْ يَأْنُ لَلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشُعَ قَلُوبَهُمْ لَذَكُرُ اللهُ وَمَا نزل من الحق ولا يكونوا كالذين أوتوا الكتاب من قبل فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم ﴾(٢) ... فهذه الآية تتضمن توبيخا وعتابا لمن سمع هذا السماع ولم يحدث له في قلبه صلاحا ورقة وخشوعا فإن هذا الكتاب المسموع يشتمل على نهاية المطلوب وغاية ما تصلح به القلوب وتنجذب به الأرواح فيحيا بذلك القلب بعد مماته ويجتمع بعد شتاته وتزول قسوته بتدبر خطابه وسماع آياته فإن القلوب إذا أيقنت بعظمة ماسمعت واستشعرت شرف نسبة هذا القول إلى قائله أذعنت وخضعت فإذا تدبرت ما احتوى عليه من المراد ووعت اندكت من مهابة الله وجلاله وخشعت فإذا هطل عليها وابل الإيمان من سحب القرآن أخذت ما وسعت فإذا بدر فيها القرآن من حقائق العرفان وسقاه ماء الإيمان أنبتت ما زرعت ومتى فقدت القلوب غذاءها وكانت جاهلة به طلبت العوض من غيره فتغذت به فازداد سقمها بفقدها ما ينفعها والتعوض بما يضرها فإذا سقمت مالت إلى ما فيه ضررها ولم تجد طعم غذائها الذي فيه نفعها فتعوضت عن سماع الآيات بسماع الأبيات وعن تدبر معانى التنزيل بسماع الأصوات.

قال عثمان بن عفان رضي الله عنه : لو طهرت قلوبكم ما شبعت من كلام رب*کم*<sup>(ئ</sup>ُ

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال / ٢.

<sup>(</sup>٢) سؤرة الزمر / ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد /١٦

<sup>(1)</sup> نزهة الأسماع في مسألة السماع

#### الخطرات :

### قال ابن أبي يعلى

VA - 1 أنبأنا المبارك (۱) عن الحسن بن محمد الحافظ (۱) أخبرنا أبو عمر ابن حيويه (۱) - إجازة – قال : حدثنا أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن عبيد الله بن سعد الزهرى حدثنا أبو يعقوب إسحاق بن حية الأعمش قال : سمعت أحمد بن حنبل سئل عن الوساوس والخطرات . فقال : ما تكلم فيها الصحابة ولا التابعون (۱) .

# التعليق :

إن ما يسمى بالخطرات أو تلك المصطلحات الصوفية الموجودة بكثرة فى كتب التصوف لم تعرف عن الصحابة والتابعين كما ذكر الإمام أحمد وفى الحقيقة ليس هنالك حاجة لهذه الأمور .

يقول ابن الجوزى: ... ثم جاء أقوام فتكلموا لهم فى الجوع والفقر والوسواس والخطرات وصنفوا فى ذلك ...

<sup>(</sup>۱) هو : ابن الطيوري . مضت ترجمته ج : ۳٥/۱.

<sup>(</sup>٢) هو : أبو محمد الخلال . قال الخطيب : كان ثقة .

ت / بغداد ۷/ ۲۹۵ .

<sup>(</sup>٣) سبق التعریف به ج : ٢/١٤.

<sup>(</sup>٤) قال الخطيب: ثقة . ت / بغداد ٢٨٩/١٠ .

 <sup>(</sup>٥) ذكر فيمن روى عن أحمد .
 انظر : ط / الحنابلة ١١٣/١ .

<sup>(</sup>٦) طبقات الحنابلة ١١٣/١ وأخرجها ابن الجوزى في مناقب أحمد ص ٢٣٢.

وصنف لهم عبد الكريم بن هوازن القشيرى (۱) كتاب الرسالة (۲) فذكر فيه العجائب من الكلام في الفناء والبقاء والقبض والبسط والوقت والحال والوجد والجمع والتفرقة والصحو والسكر والذوق والشرب والمحو والإثبات والتجلي والمحاضرة والمكاشفة واللوائح والطوالع واللوامع والتكوين والتمكين والشريعة والحقيقة (۲).

 <sup>(</sup>۱) الحراساني النيسابوري ، إنظر مصنفاته في هدية العارفين : ۲۰۷/۱ ، وثقه الخطيب . توفي سنة خمس وستين وأربع مئة وعاش تسعين سنة .

ت / بغداد ۸۳/۱۱ ، الأنساب : ۱۵٦/۱۰ ، والمنتظم : ۲۸۰/۸ ، السير : ۲۲۷/۱۸ ، مرآة الجنان : ۹۱/۳ ، البداية والنهاية : ۱۰۷/۱۲ .

<sup>(</sup>٢) المسماة : الرسالة القشيرية ، وهي مطبوعة وقد ذكر محقق الجزء النامن عشر من سير أعلام النبلاء أنها ترجمت إلى اللغة الفرنسية .

<sup>(</sup>٣) تلبيس إبليس ص: ١٦٤ - ١٦٤.

# قول الإمام أحمد في : « التعريف بالأمصار »

قَال إسحاق بن إبراهيم بن هالىء :

۷۸۱ – سئل عن التعریف فی القری . فقال : قد فعله ابن عباس
 بالبصرة وفعله عمرو بن حریث (۱) بالکوفة .

قال أبو عبد الله: ولم أفعله أنا قط، وهو دعاء، دعهم، يكثر الناس قيل له: فترى أن ينهوا ؟ قال: لا ، دعهم لا ينهون. وقال مبارك<sup>(٢)</sup>: رأيت الحسن وابن سيرين وناسا يفعلونه.

٧٨٧ – سألته عن: التعريف بالأمصار ؟ قال: لا بأس به ٣٠٠٠.

وقال ابن أبي يعلى في توجمة : عبد الكريم بن الهيثم<sup>(4)</sup> .

VAY -قال : وسألت أبا عبد الله عن التعریف بهذه القری ، مثل جرجرایا (۱۰ ودیر العاقول (۲۰ و فقال : قد فعله ابن عباس بالبصرة ، وعمرو بن حریث بالکوفة و هو دعاء . قبل له : یکٹر الناس قال و آن کٹروا هو دعاء وقد

 <sup>(</sup>۱) هو : عمرو بن حریث بن عمرو القرشی المخزومی ، صحابی صغیر، قال الواقدی : قبض النبی صلی الله
 علیه وسلم ولعمرو بن حریث اثنا عشر سنة. توفی سنة خمس وثمانین – انظر: طبقات ابن سعد ۲۳/٦ ،
 سیر أعلام النبلاء ۲۱۷/۱۲ ، تقریب ۲۷/۲ .

 <sup>(</sup>۲) لعله: مبارك بن فضائة فقد صحب الحسن البصرى وحدث عن ابن سيرين قال عنه ابن حجر:
 صدوق ، يدلس ، ويسوى .

انظر: سير أعلام النبلاء ٢٨١/٧ ، تقريب ٢٢٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) مسائل ابن هانيء: ٩٤/١ .

<sup>(</sup>٤) هو : العاقولي تقدمت ترجمته ج : ١٨/٢ ، وشذرات الذهب ١٧٢/٢ .

بلد من أعمال النهروان الأسفل بين واسط وبغداد في الجانب الشرق كانت مدينة وخربت مع ما خرب من النهروانات .

معجم البلدان ١٢٣/٢ ، مراصد الاطلاع ٣٢٤/١ .

<sup>(</sup>٦) بين مدائن كسرى والنعمانية بينه وبين بغداد خمسة عشر فرسخا على شاطىء دجلة . المصدرين السابقين ٥٦٠/٢ ، ٥٦٧ .

كان يفعله محمد بن واسع وابن سيرين والحسن وذكر جماعة من البصريين (٠٠٠ . وقال في ترجمة يعقوب بن إبراهيم الدورق

٧٨٤ – وقال يعقوب الدورق: سألت أبا عبد الله عن الرجل يحضر في المسجد يوم عرفة. قال: لا بأس أن يحضر المسجد فيحضر دعاء المسلمين قد عرَّف ابن عباس بالبصرة. فلا بأس أن يأتى الرجل المسجد فيحضر دعاء المسلمين لعل الله أن يرحمه. إنما هو دعاء (٢).

### التعليق :

هذه المسألة تكلم عنها ابن تيمية فقال: أما قصد الرجل المسلم مسجد بلده يوم عرفة للدعاء والذكر ، فهذا هو التعريف بالأمصار الذى اختلف العلماء فيه ففعله ابن عباس وعمرو بن حريث من الصحابة وطائفة من البصريين والمدنيين ، ورخص فيه أحمد وإن كان مع ذلك لا يستحبه ، هذا هو المشهور عنه .

وكرهه طائفة من الكوفيين والمدنيين : كإبراهيم النخعى وآبى حنيفة ومالك وغيرهم . ومن كرهه قال : هو من البدع فيندرج فى العموم لفظا ومعنى ومن رخص فيه قال : فعله ابن عباس بالبصرة حين كان خليفة لعلى بن أبى طالب ولم ينكر عليه ، وما يفعل فى عهد الخلفاء الراشدين من غير إنكار لا يكون

لكن ما يزاد على ذلك من رفع الأصوات الرفع الشديد في المساجد بالدعاء وأنواع الخطب والأشعار الباطلة فمكروه في هذا اليوم وفي غيره (٣) .اهـ

قلت: وإن كان هذا قد فعله بعض الصحابة رضوان الله عليهم إلا أن تركه أولى خاصة بعد انتشار البدع والتجمعات التي فيها من الانحرافات العقدية والمخالفات الشيء الكثير فأين هذا الوضع من ذلك العصر السليم.

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢١٧/١ .

<sup>(</sup>٢) المصندر نفسه ١/٤/١ .

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط المستقيم ص : ٣١٠ .

# قول الإمام أحمد في قراءة القرآن بالألحان

قال إسحاق بن إبراهم بن هانيء .

٧٨٥ – سألت أبا عبد الله : أيهما أعجب اليك من القراءات . قال : قراءة نافع<sup>(١)(٢)</sup> .

٧٨٦ - وقال أبو عبد الله يوما وكنت أسأله - تدرى ما معنى « من لم يتغن بالقرآن »<sup>(١)</sup> قلت : لا . قال : هو الرجل يرفع صوته، هذا معناه إذا رفع صوته فقد استغنى به<sup>(٥)</sup> .

# وقال عبد الله بن أحمد بن حبل

٧٨٧ – سألت أبى عن القراءة بالألحان ؟ فقال : محدث إلا أن يكون طباع ذلك يعنى الرجل طبعه كما كان أبو موسى الأشعرى<sup>(١)</sup> .

## قال أبو بكر الخلال :

٧٨٨ - أخبرني يوسيف بن موسى أن أبا عبد الله سئل عن القراءة

<sup>(</sup>١) هو: نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم القارىء ، المدنى مولى بنى ليث أصله من أصبهان ، صدوق ثبت في القراءة . توفي سنة تسع وستين ومئة . تقريب ٢٩٦/٢ .

 <sup>(</sup>۲) هو : عاصم بن بهدلة ابن أبى النجود ، الأسدى ، مولاهم، المقرىء صدوق له أوهام حجة ف
 القراءة وجديثه فى الصحيحين مقرون . توفى سنة ثمان وعشرين ومغة . تقريب ٣٨٣/١ .

<sup>(</sup>٣) مسائل ابن هانیء ۱۰۲/۱ .

<sup>(</sup>٤) روى أحمد ١٧٢/١ والدارمي في السنن ٤٧١/٢ عن سعد بن أبي وقاص عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ه ليس منا من لم يتغن بالقرآن ، وعند أبي داود ١٥٦/٢ عن سعد بن أبي وقاص أو عن سعيد بن أبي سعيد .

<sup>(</sup>٥) مسائل ابن هانیء : ۱۸۷/۲ – ۱۸۸ .

<sup>(</sup>٦) مسائلٌ عبد الله ص : ٤٤ . وأخرجها الخلال في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص : ١٠٨ .

بالألحان ، فقال : لا يعجبنى ، إلا أن يكون جرمه (۱) قيل له : فيقرأ بجزن يتكلف ذلك ؟ قال : لا يتعلمه إلا أن يكون جرمه .

۷۸۹ - وأخبرنى محمد بن على السمسار أن يعقوب بن بختان حدثهم
 أنه قال لأبى عبد الله: فالقرآن بالألحان ؟ فقال : لا ، إلا أن يكون جرمه أو قال : صوته مثل صوت أبى موسى ، أما أن يتعلمه فلا .

• ٧٩٠ - وأخبرنى محمد بن الحسن أن الفضل حدثهم قال : سمعت أبا عبد الله سئل عن الألحان ، فكرهه وقال : يحسنه بصوته من غير تكلف .

٧٩١ - وأخبرنى محمد بن على ، حدثنا صالح أنه قال لأبيه : « زينوا القرآن بأصواتكم » (٢) مامعناه ؟ قال : التزيين : أن يحسنه .

۷۹۲ – أخبرنى محمد بن على قال : حدثنا صالح ، أنه سأل أباه عن الرجل يتغني بالقرآن ، ما تفسيره ؟ قال : أما سفيان بن عيينة فكان يفسره قال : يستغنى به (۱) وبعض الناس يقولون : إذا رفع صوته فهو يتغنى به (۱)

تعبرنی منصور بن الولید قال : حدثنا علی بن سعید قال : سألت أبا عبد الله عن القراءة بالألحان فقال : ما یعجبنی ، هو محدث  $^{(\circ)}$  .

٧٩٤ – أخبرنى الحسين بن الحسن قال : حدثنا إبراهيم بن الحارث قال : حدثنا أبو عبد الله عن القراءة بالألحان / وأنا محمد بن على قال : حدثنا أبو بكر الأثرم قال : سألت أبا عبد الله عن القراءة بالألحان ، فقال : كل شى محدث فإنه لا يعجبنى ، إلا أن يكون صوت الرجل ، لا يتكلفه . قلت : ما لم يكن شيئا بعينه لا يعدوه ؟ قال : نعم .

<sup>(</sup>۱) الجرم: الصوت. انظر: النهاية ٢٦٣/١. (٢) روى أحمد ٢٨٣/٤. والدارمي في السنن ٤٧٤/٢ وابن ماجة ٢٤٦/١ عن البراء بن عازب عن

النبى صلى الله عليه وسُلِم قال: ﴿ زَيْنُوا القَرْآنُ بَأْصُواتَكُم ﴾ .

<sup>(</sup>۲) انظر : سنن الدارمي ۲/۱۷٪

<sup>(</sup>٤) الروايتان في مسائل صابح ص: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) ذكرها ابن أبي يعلى في ترجمة على بن سعيد . طبقات الحنابلة : ٣٢٤/١ .

٧٩٥ - أخبرنى محمد بن جعفر ، أن أبا الحارث حدثهم أن أبا عبد الله قيل له : القراءة بالألحان والترنم عليه ؟ قال : بدعة . قيل له : إنهم يجتمعون عليه ويسمعونه . قال : الله المستعان (١) .

٧٩٦ – وأنا أبو بكر المروذى قال: سئل أبو عبد الله عن القراءة بالألحان؟ فقال: بدعة لا يسمع<sup>(۲)</sup>.

۷۹۷ - أخبرنى الحسن بن صالح العطار قال : حدثنا يعقوب الهاشمى قال : سمعت أبى سأل أبا عبد الله عن القراءة بالألحان فقال : هو بدعة ومحدث . قلت : تكرهه يا أبا عبد الله ؟ قال : نعم ، إلا ما كان من طبع ، كا كان أبو موسى الأشعرى، أما من يتعلمه بالألحان فمكروه قلت : إن محمد بن سعيد الترمذى (٢) ذكر أنه قرأ ليحيى بن سعيد (١) . فقال : صدقت ، كان قرأ له ، وقال : قراءة القرآن بالألحان مكروهة (٥) .

٧٩٨ – أخبرنى محمد بن جعفر أن أبا الحارث حدثهم قال : سمعت أبا عبد الله يقول : يعجبنى من قراءة القرآن السهلة ، فأما هذه الألحان فلا تعجبنى .

٧٩٩ - وأخبرنى أبو بكر المروذى قال: قلت لأبى عبد الله: إنهم قالوا عنك: إنك كنت عند وهب بن جرير (``) فسألت ابن سعيد ('`) أن يقرأ ، فقال: ما سمعت منها شيئا قط (^\) , وقال: لا يعجبنى إلا أن يكون جرم الرجل

<sup>(</sup>١) ذكرها ابن أبي يعلى في ترجمة أبي الحارث بلفظ مقارب . طبقات الحنابلة ٧٤/١ .

<sup>(</sup>٢) ذكرها ابن أبي يعلى في ترجمة أبي بكر المروذي . طبقات الحنابلة ٧/١ه .

<sup>(</sup>٣) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٤) لعله : ابن فروخ القطان . ثقة متقن حافظ . إمام قدوة . تقريب ٣٤٨/٢ .

<sup>(</sup>٥) ذكرها ابن أبي يعلى في ترجمة الهاشمي ٣٩٦/١ .

<sup>(</sup>٦) وهب بن جرير بن حازم ، ثقة ، توفى سنة ست ومئتين . تقريب٢/٣٢٨.

<sup>(</sup>٧) أي : محمد بن سعيد المتقدم .

 <sup>(</sup>A) قال عبد الله بن أحمد: سمعت أبى يقول: كنا عند وهب وكان محمد بن سعيد حاضراً فقيل له
 اقرأ .فقال: لست أقرأ أو يأمرنى أحمد فما قلت له اقرأ ولا هو قرأ .

مثل أبى موسى الأشعرى حين قال له عمر: ذكرنا ربنا يا أبا موسى (') ، فقرأ عنده . وذكر عن أنس (وعن التابعين فيه كراهية . قلت : أليس يروى عن معاوية بن قرة أن النبى صلى الله عليه وسلم رجع عام الفتح (') وقال : لو شئت أن أحكى لكم اللحن . فأنكر أبو عبد الله أن يكون هذا على معنى الألحان . وما روى عن النبى صلى الله عليه وسلم : « ما أذن لشيء ما أذن لنبى أن يتغنى بالقرآن (\*).

وقوله: « ليس منا من لم يتغن بالقرآن » . قال : كان ابن عيينة يقول : فيستغنى بالقرآن ، يعنى : الصوت ، وقال وكيع : يستغنى به ، وقال الشافعى : يرفع صوته .

وأنكر أبو عبد الله الأحاديث التي يحتج بها في الرخصة في الألجان (°). قال ابن أبي يعلى في ترجمة : عبد الرحمن أبو الفضل المتطبب (¹).

• • • • • نقلت من كتاب أبي بكر الحلال: أخبرني جعفر بن محمد العطار (٢) قال: سمعت أبا الحسن محمد بن محمد بن أبي الورد أن يقول: كان عبد الرحمن المتطبب عندى ، فقال: دخلت على أبي عبد الله ، فقلت: ما تقول في قراءة الألحان ؟ قال: بدعة ، بدعة .

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي في السِنن ٢/٢٤ .

<sup>(</sup>٢) أنظر: سنن الدارمي ٤٧٤/٢ .

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم ٤٧/١ ونحوه عند البخارى - فتع البارى ٩٢/٩ - كلاهما عن عبد الله بن مغفل
 رضى الله عنه . ومعاوية أحد رجال الإسناد .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى ٦٨/٩ ومسلم ٥٤٥/١ - ٥٤٦ من حديث أبي هريرة .

<sup>(°)</sup> انظر : الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ص : ١٠٨ – ١١١ . (٦) قال أبو بكر الخلال : كانت عنده مسائل عن أبى عبد الله وكان يأنس به أحمد بن حنبل . طبقات

الحنابلة ٢٠٨/١ ، ت / بغداد : ٢٧٦/١٠ .

 <sup>(</sup>۷) ذکره الخطیب وسکت عنه . ت / بغداد ۲۲۰/۷ .
 (۸) الورع الزاهد . انظر : ت / بغداد ۲۰۱/۳ .

٨٠١ - قال الخلال: وأخبرنى المروذى قال: سمعت عبد الرحمن المتطبب يقول: قلت لأبى عبد الله فى قراءة الألحان ؟ فقال: يا أبا الفضل اتخذوه أغانيا، اتخذوه أغانيا.

٣٠٠ - قال الخلال: وأخبرني محمد بن أبي هارون الوراق قال: سمعت عبدان الحذاء قال: سمعت عبد الرحمن المتطبب قال: سألت أبا عبد الله عن هذه الألحان؟ فقال: اتخذوه أغانيا. لا تسمع من هؤلاء (١). التعليق:

ذكر ابن القيم الخلاف في هذه المسألة فقال: طائفة تكره قراءة الألحان ومما نص على ذلك أحمد ومالك وغيرهما ... وممن رويت عنه الكراهة أنس بن مالك وسعيد بن المسيب وسعيد بن جبير والقاسم بن محمد والحسن وابن سيرين وإبراهيم النخعى .

قال ابن بطال: وقالت طائفة التغنى بالقرآن – يشير إلى الحديث السابق – هو تحسيس الصوت به والترجيع بقراءته والتغنى بما شاء من الأصوات واللحون (١). اهـ

قلت : ولم يخالف أحد ممن كره قراءة الألحان بأن تحسين الصوت به مطلوب لكن ما يشاهد من الإفراط في المد ونحوه لا يدخل في تحسين الصوت به .

يقول ابن قدامة : أما قراءته من غير تلحين فلا بأس به وإن حسن صوته فهو أفضل...

فأما القراءة بالتلحين فينظر فيه فإن لم يفرط فى المطيط والمد وإشباع الحركات فلا بأس به ... وقال القاضى: هو مكروه على كل حال ... والصحيح أن هذا القدر من التلحين لا بأس به ..

فأما إذا أفرط في المد والتمطيط وإشباع الحركات بحيث. يجعل الضمة واوا

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢٠٨/١ . وانظر : الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر للخلال ص : ١١٤ .

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۱۳٤/۱.

والفتحة ألفا والكسرة ياء كره ذلك ومن أصحابنا من يحرمه لأنه يغير القرآن ويخرج الكلمات عن وضعها ويجعل الحركات حروفا<sup>(١)</sup>.اهـ

قال القاضى عياض: كرهها – أى القراءة بالألحان – مالك والجمهور لخروجها عما جاء القرآن له من الخشوع والتفهم وأباحها أبو حنيفة وجماعة من السلف للأحاديث ولأن ذلك سبب للرقة وإثارة الخشية وإقبال النفوس على استاعه.

قال النووى: قال الشافعى فى موضع: أكره القراءة بالألحان وقال فى موضع: لا أكرهها قال أصحابنا: ليس له فيها خلاف وإنما هو اختلاف حالين فحيث كرهها أراد إذا مطط وأخرج الكلام عن موضعه بزيادة ونقص أو مد غير ممدود وإدغام ما لا يجوز إدغامه ونحو ذلك وحيث أباحها أراد إذا لم يكن فيها تغير لموضوع الكلام (٢). اهـ

قلت : ومما استدل به من أباح القراءة بالألحان مطلقا قوله صلى الله عليه وسلم : « ليس منا من لم يتغن بالقرآن » .

يقول ابن الجوزى : اختلفوا في معنى قوله : « يتغنى » على أربعة أقوال

أحدها : تحسين الصوت .

والثانى : الاستغناء .

والثالث : التحرن .

والرابع: التشاغل به. تقول العرب: تغنى بالمكان أقام به (۲). اهر وقد قتل ابن القيم هذه المسألة بحثا وقال بعد استعراضه لأدلة الفريقين: ومنتهى احتجاج الطائفتين وفصل النزاع أن يقال: التطريب والتغنى على وجهين:

<sup>(</sup>١) المغنى ٩/١٨٠ .

 <sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووی ۸۰/۱، وانظر: فتح الباری ۷۲/۹.
 (۳) فتح الباری ۷۰/۹ وراجع ما قبله من ص: ۱۸ إلى ص: ۷۱ فقيه بحث لهذه الأقوال.

أحدهما: ما اقتضته الطبيعة وسمحت به من غير تكلف ولا تمرين وتعليم بل إذا حلى وطبعه واسترسلت طبيعته جاءت بذلك التطريب والتلحين فذلك جائز وإن أعان طبيعته فضل تزيين وتحسين ... فهذا هو الذى كان السلف يفعلونه ويستمعونه وهو التغنى الممدوح المحمود وهو الذى يتأثر به السامع والتالى وعلى هذا الوجه تحمل أدلة أرباب هذا القول كلها .

الوجه الثانى : ما كان من ذلك صناعة من الصنائع وليس فى الطبع السماحة به بل لا يحصل إلا بتكلف وتصنع وتمرن كما يتعلم أصوات الغناء بأنواع الألحان البسيطة والمركبة على إيقاعات مخصوصة وأوزان مخترعة لا تحصل إلا بالتعليم والتكلف فهذه هى التى كرهها السلف وعابوها وذموها ومنعوا القراءة بها وأنكروا على من قرأ بها وأدلة أرباب هذا القول إنما تتناول هذا الوجه وبهذا التفصيل يزول الاشتباه ويتبين الصواب من غيره ، وكل من له علم بأحوال السلف يعلم قطعا أنهم براء من القراءة بالألحان الموسيقية المتكلفة التى هى إيقاع وحركات موزونة ومحدودة وأنهم اتقى لله من أن يقرؤا بها أو يسوغوها (١)...

<sup>(</sup>١) زاد المعاد : ١٣٧/ – ١٣٨ . وانظر : نزهة الأسماع لابن رجب ص : ٧٠ .

# قول الإمام أحمد فى الغناء وآلات اللهو

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

الله الفاق في القلب الفناء فقال : ينبت النفاق في القلب الأرام الله الفلب الأرام الفلف في القلب الأربام الفلف في القلب الفلف في القلب الفلف في القلب الفلف في الفلف ف

# وقال أبو بكر الحلال :

الله عبد الله : عن القوم يؤذونه بالغناء ؟ فقال : تقدم إليهم وانههم (٢) .

٨٠٥ – أخبرنى منصور بن الوليد أن جعفر بن محمد النسائى حدثهم قال : سمعت أبا عبد الله سئل عن الرجل يمر بالقوم يغنون قال : إذا ظهر له ، هم داخل . قلت : لكن الصوت يسمع فى الطريق . قال : هذا قد ظهر عليه أن ينهاهم (٢٠٠٠) .

۸۰۹ – أخبرنى منصور بن الوليد أن جعفر بن محمد حدثهم قال :
 قلت لأبى عبد الله حديث الزهرى ، عن عروة ، عن عائشة وهشام عن أبيه عن

<sup>(</sup>۱) هكذا جاء في مسائل عبد الله ص: ٣١٦ ، ورواه الخلال في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص:

٩٩ ، ونقله ابن القيم في إ**خالة اللهفان ص: ٢٢٩ وغيره أيضا.** ونقل البعض عن عبد الله أنه
سأل أباه عن العناء فقال: قال عبد الله بن مسعود: العناء ينبت النفاق في القلب. ا هـ وهذا القول
رواه عن ابن مسعود: المروزي في تعظيم قدر الصلاة ٢٢٠/٢، والبيهقي في السنن الكبرى

ورواه عنه مرفوعا أبو داود ٥/٣٢٣ والبيهقي في السنن الكبرى ٢٢٣/١٠ .

قال ابن القيم : وهو صحيح عن ابن مسعود من قوله وقد روى عن ابن مسعود مرفوعا رواه ابن أبي الدنيا في كتاب ذم الملاهي ... وفي رفعه نظر والموقوف أصح . ا هـ . إغاثة اللهفان ص : ٢٤٨ .

<sup>(\*)</sup> وقد ذكرت سابقا ج: ١٣٣/٧ أن الإمام أحمد يستعمل هذا اللَّفظ ولفظ الكراهة وقد يريد به التحريم فليتبه لذلك .

<sup>(</sup>٢) الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ص : ٥٣ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص: ٦١ .

عائشة عن جوار يغنين (١) أيش هذا الغناء قال : غناء الركب أتيناكم . قال عبد الله بن أحمد بن حنبل :

۸۰۷ - سمعت أبى يقول فى رجل يرى مثل الطنبور أو العود أو الطبل أو ما أشبه هذا مايصنع به ؟ قال: إن كان مغطى فلا وإن كان مكشوفا كسره (٢٠).

## قال أبو داود السجستاني :

٨٠٨ - قيل لأحمد: وكذلك إن كسر عوداً أو طنبورا؟ قال: نعم (").

الطبل ونحو ذلك والطبل ونحو ذلك والطبل ونحو ذلك والحب عليه تغييره قال : ما أدرى ما واجب إن غير فله فضل (١٠).

<sup>(</sup>۱) روى أحمد ١٣٤/٦ والبخارى٤٤٥/٢ ومسلم ٢٠٧/٣ وابن ماجة ٦١٢/١ عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت : دخل على أبو بكر وعندى جاريتان من جوارى الأنصار تغنيان بما تقاولت به الأنصار في يوم بعاث قالت وليستا بمفنيتين فقال أبو بكر: أبمزمور الشيطان في بيت النبي صلى الله عليه وسلم وذلك في يوم عيد الفطر فقال النبي صلى الله عليه وسلم: ها أبا بكر إن لكل قوم عيدا وهذا عدنا ٥ .

وروى أحمد أيضا ٣٩١/٣ عن جابر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعائشة : أهديتم الجارية إلى بيتها ؟ قالت : نعم قال : فهلا بعثتم معها من يغنيهم يقول : أتيناكم أتيناكم ... فحيونا نجبيكم فإن الإنصار قوم فيهم غزل . ونحوه عن ابن عباس عند ابن ماجة ٦١٣/١ وانظر صحيح البخارى - فتح البارى ٢٢٥/٩ .

<sup>(</sup>٢) مسائل عبد الله ص : ٣١٦ وأخرجها الخلال في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص : ٨٠ .

 <sup>(</sup>٣) هذه الرواية جاءت بعد رواية سئل فيها عن من أتلف الشطرنج بعد النهى هل أحسن بعمله فقال :
 قد أحسن . فقيل له : ليس عليه شيء قال : لا . مسائل أبى داود ص : ٢٧٩ .

<sup>(2)</sup> مسائل أبى داود ص : ٢٧٨ ، ورواها الحلال فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ص : ٣٦ باحتلاف يسير

### قال إسحاق بن إبراهم بن هالىء :

۸۱۰ – سئل أبو عبد الله – وأنا أسمع – : عن القوم يكون معهم المنكر مغطى مثل طنبور . . . وأشباه ذلك أيكسره إن رآه قبال : إن كبان مغطى فلا يكسره ('') .

۸۱۱ – سئل عن الرجل يرى الطنبور مغطى أيكسره . قال : إذا كان يثبته أنه طنبور أو طبل كسره<sup>(۱)</sup> .

### قال أبو بكر الحلال:

على أحمد ورضعت عنده قرطاسا وقلت: انظر فيها واكتب لى جوابها وفيها: على أحمد ورضعت عنده قرطاسا وقلت: انظر فيها واكتب لى جوابها وفيها: ما تقول إن رأى الرجل الطنبور تباع فى سوق من أسواق المسلمين مكشوفة فأيهما أحب إليك: ذهابه إلى السلطان فيها، أو يأمر بكسرها، أو يكون منه فيها بعض التغيير، أو جلوسه عن الذهاب إلى السلطان وهو يأمر بلسانه وينكر بقلبه.

فكتب : يغير ذلك إذا لم يخف ، فإن خاف أنكر بقلبه ، وأرجو أن يسلم على إنكاره (؛) .

الجار يضرب بالطنبور والطبل. قال: انهه. قلت : أذهب إلى السلطان؟ قال: لا.

قلت: فلم ينته ، يجزئنى نهيى له ؟ قال: نعم ، إنما يكفيك أن تنهاه (٥٠) .

١١٤ – أخبرني أحمد بن بشر بن سعيد الكندي(١) قال: حدثني عبد الله

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانیء ۱۷۳/۲ .

 <sup>(</sup>۲) نفس المصدر ۱۷٤/۲ وأخرجها الخلال في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ص ۸۲.
 (۳) مثنى بن جامع ، أبو الحسن ، قال أبو بكر الخلال : كان ورعا جليل القدر وكان أبو عبد الله يعرف قدره وحقه ونقل عنه – أي عن أبي عبد الله – مسائل حسان . وقال الخطيب : كان ثقة صالحا دينا مشهورا بالسنة . ت / بغداد ۳۳٦/۱ ، طبقات الحنابلة ۳۳٦/۱ .

<sup>(1)</sup> الأمر بالمعروف ص : ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٥) نفس المصدر ص: ٥٦ - ٥٣ .

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن أبي يعلى وساق له مسائل . طبقات الحنابلة ٢٣/١ .

ابن الطيب قال: كان لى جار يؤذينى بضرب الطنابير والعيدان ، فأتيت أحمد ابن حنبل ، فقال لى : انهه . فقلت : قد نهيته فعاد . فقال : هذا عليك فقلت : السلطان ؟ قال : لا . إنما عليك أن تنهاه (١) .

۸۱۵ – أخبرنى يوسف بن موسى وأحمد بن الحسين وهذا لفظ يوسف ، أن أبا عبد الله سئل عن الرجل يسمع صوت الطبل والمزمار ولا يعرف مكانه .
فقال : ما عليه إذا لم يعرف مكانه .

٨٩٦ – أخبرنى عبد الكريم بن الهيثم العاقولى قال: سمعت أبا عبد الله سئل عن الرجل يسمع حس الطبل والمزمار ولا يعرف مكانه، فقال: وما عليك ؟ وقال: ما غاب فلا تفتش (٢).

مع أحمد بن حنبل حس طبل فى جواره ، فقام إليهم من مجلسنا ، حتى أرسل إليهم فنهاهم .

۸۱۸ – أخبرنى منصور بن الوليد أن جعفر بن محمد النسائى حدثهم قال : ورأى<sup>(۲)</sup> أن ينكر الطبل . يعنى إذا سمع حسه (<sup>۱)</sup> .

۱۹ ۸ – وأخبرنى أبو بكر المروذى أنه قال لأبى عبد الله فى الطنبور إذا كان مغطى قال : إذا ستر عنك فلا .

• ٨٧٠ – وآخبرنی یوسف بن موسی وآحمد بن الحسن – والمعنی واحد – قال أحمد : سألت أبا عبد الله عن الرجل يرى الطنبور والمنكر مما يشبه ؟ وقال يوسف : والعود ، يكسره ؟ قال : لا بأس . قلت : وإن كان من وراء الثوب وهو يصفه أو يبينه ؟ قال : لا ، إذا كان مغطى فلا أرى له (٥) .

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) نفسِ المصدر ص : ٦٠ .

<sup>(</sup>٤) الأمر بالمعروف ص: ٦١ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ص : ٨٠ .

ان محمد بن على والحسن بن عبد الوهاب (۱)، أن محمد بن أب حمد بن أب حدثهم قال : قلت لأبى عبد الله : رجل لقى رجلا ومعه عود أو طبل أو طنبور مغطى قال : يكسره ( $^{(*)}$ ).

۱۳۲ – أخبرنى أبو بكر المروذى قال: سألت أبا عبد الله عن كسر الطنبور. قال: يكسر . قال: يكسر أيضا، إذا كان مكشوفا فاكسره.

مد بن احمد بن صالح  $^{(7)}$  بطرسوس قال : رأیت أحمد بن حنبل مر به عود مکشوف فقام فکسره  $^{(3)}$  .

معت الله قال : سمعت الله عبد الله قال : حدثنا حنبل قال : سمعت أبا عبد الله قال : أكره الطبل ، وهو : الكوبة (٥). نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم (١).

٨٧٥ - أخبرنا أحمد بن محمد بن مطر وزكريا بن يحيى أن أبا طالب حدثهم أنه قال لأبى عبد الله: هذه الطبالة تبيع الطبول ، أكسرها ؟ قال : إذا دخلت الدور كيف تكسرها ؟ قيل له : فهذه الطبول التي في الأسواق أكسرها ؟ قال : لا تقوى يا أبا بكر - يعنى المروذي - أن تكسرها في الأسواق . قلت .

<sup>(</sup>١) ابن أبي العنبر . قال عنه الخطيب : كان ثقة دينا مشهورا بالسنة . ت / بغداد ٣٣٩/٧ . .

 <sup>(</sup>۲) جاء في المطبوع: « محمد أبي حرب ، والصواب ماهو مثبت . ترجم له ابن أبي يعلى فقال : محمد ابن النقيب بن أبي حرب الجرجرائي . تقدم ج : ٤٠٤/١ .

<sup>(\*)</sup> نقل بعض ما تقدم من هذه الروايات القاضي أبو يعلى بن الفراء في الأحكام السلطانية ص: ٢٩٦ -

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو بكر الحلال في جملة أصحاب الإمام أحمد . طبقات الحنابلة ٢١٩/١ .

<sup>(</sup>٤) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص : ٨٥ .

<sup>(</sup>٥) الكوبة : طبل طويل متسع الطرفين ضيق الوسط . كف الرعاع للهيثمي ص : ٩٨ ، وانظر : النهاية لابن الأثير ٢٠٧/٤ .

<sup>(</sup>٦) روى أحمد ٢٧٤/١ ، ٢٨٩ ، ٢٦٥/٢ ، ١٦٥ ، من حديث ابن عباس وعبد الله بن عمرو : ١٥٠٠ الله حرم على أمتى الخمر والميسر والكوبة ٥ ... الحديث .

ورواه أبو داود ۹۷/٤ من حدیث ابن عباس .

قال سفيان الثورى : سُألت على بن بذيمة عن الكوبة قال : الطبل ا هـ . وهما ممن زويا الحديث .

له: سمعت من يقول: لما قدم على بن المدينى قال: رأيت معزفة مع جارية فأردت أن أكسرها.

السوق فأرى الطبول تباع ، أفأكسرها ؟ قال : ما أراك تقوى ، إن قويت (١) .

۸۲۷ – أخبرنى محمد بن أبى هارون أن يحيى بن يزداد أبا السقر (۲) حدثهم ، أنه سأل أبا عبد الله عن رجل رأى فى يد رجل عودا ، أو طنبورا ، فكسره ، أصاب أو أخطأ ، وما عليه فى كسره شىء ؟ فقال : قد أحسن وليس عليه فى كسره شىء "كسره شىء" .

الدفوف فقال: قد ترخص فيه الكوفيون، يروون عن محمد بن حاطب فيها. الدفوف فقال: قد ترخص فيه الكوفيون، يروون عن محمد بن حاطب فيها. ويروى عن الحسن<sup>(1)</sup> قال: ليس الدفوف من أمر المسلمين في شيء وأصحاب عبد الله بن مسعود كانوا يشققونها.

قيل له : فهذه الدفوف هي ؟ قال : لا أدرى أخبرك .

۸۲۹ – حدثنا أحمد بن محمد بن حازم (٥) أن إسحاق بن منصور حدثهم : أنه قال لأبي عبد الله في بيع الدفوف فكرهه . قال أحمد : أذهب إلى حديث إبراهيم كان أصحاب عبد الله يستقبلون الجوارى في الطريق معهن الدفوف فيخرقونها . وقال النبي صلى الله عليه وسلم : « فصل ما بين الحلال والحرام ضرب الدف »(١) .

قال أحمد: الدف على ذلك أيسر الطبل ليس فيه رخصة (٢٠).

<sup>(</sup>١) الأمر بالمعروف ص : ٨٧ .

<sup>(</sup>٢) قالِ ابن حجر : وقد تبدل سينه صادا . انظر ترجمته ج : ١٠٤/٢ .

<sup>(</sup>٣) الأمر بالمعروف ص : ٨٨ .

<sup>(</sup>٤) لعله البصرى.

 <sup>(</sup>٥) لم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر .

<sup>(</sup>٦) من رواية محمد بن حاطب صحابي صغير . وسيأتي تخريجه في الصفحة التالية .

<sup>(</sup>٧) الأمر بالمعروف ص: ٩٠ .

• ٨٣٠ - أخبرنى محمد بن أبى هارون أن إسحاق حدثهم قال: سألت أبا عبد الله عن الرجل يكسر الطبل أو الطنبور، أو مسكرا، عليه فى ذلك شيء ؟ قال أبو عبد الله: اكسر هذا كله وليس يلزمك شيء. قلت له: فالدف ؟ وفى موضع آخر. قلت: الدف الذي يلعب به الصبيان ؟ قال: الدف لا يعجبني كسره، وكان أصحاب عبد الله يشددون فيه. قال إبراهيم: كنا نتبع الأزقة نخرق الدفوف من أيدى الصبيان.

۸۳۱ – أخبرنى منصور بن جعفر حدثهم قال : سألت أبا عبد الله عمن كسر الطنبور والعود والطبل فلم ير عليه شيئا. قيل له: الدف؟ فرأى أن الدف لا يعرض له وقال : قد روى عن النبى صلى الله عليه وسلم فى العرس . قيل له : يكون فيه جرس ؟ قال : لا . وقد ذكر كراهية أصحاب عبد الله فى الدف ولم يذهب إليه (\*)

ف الناس اليوم يحركون الدف في أملاك أو بناء بلا غناء ؟ فلم يكره ذلك . قيل له في الحديث الذي جاء : « فصل ما بين الحلال والحرام الضرب »(١) . فعرفه وذهب إليه .

أخبرنى محمد بن على السمسار حدثنا يعقوب بن بختان أن أبا عبد الله سئل عن ضرب الدف في الزفاف ما لم يكن غناء فلم ير به بأسا و لم يكره ذلك (٢).

معمد عن أبيه الله عن عبد الحميد الحميد الحميد المحمد عن أبيه عن أبيه عند الله ، وسأله عن الرجل ينفخ في المزمار . فقال : أكرهه ، أليس

 <sup>(\*)</sup> وهذه الروايات متعلقة أيضاً بباب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وقد ذكرنا هنا ليتضح لنا مذهب الإمام أحمد في آلات اللهو.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۱۲۷/۳ والترمذی ۳۸۹/۳ واین ماجهٔ ۲۱۱/۱ والنسائی ۱۲۷/۳ من حدیث محمد بن حاطب قال الترمذی : حدیث حسن ومحمد بن حاطب قد رأی النبی صلی الله علیه وسلم وهو غلام صغم .

 <sup>(</sup>۲) الأمر بالمعروف ص: ١٩ – ٩٢. وانظر: مسائل ابن هانيء ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن محمد بن عبد الحميد . قال الخطيب: كان ثقة . ت / بغداد ١٠٥/١ .

به عن النبى صلى الله عليه وسلم فى حديث زمارة الراعى . فقلت : أليس هو منكرا ؟ فقال : سليمان بن موسى يرويه عن نافع عن ابن عمر (١) ثم قال : أكرهه (7)(\*).

### التعليق :

يقول ابن رجب: هذه المسائل (٢) انتشر فيها من الناس المقال وكثر القيل فيها والقال وصنف الناس فيها تصانيف مفردة وذكرت في أثناء التصانيف ضمنا وتكلم فيها أنواع الطوائف من الفقهاء وأهل الحديث والصوفية ثم منهم من يميل إلى المنع والشدة. اهـ

قلت : وسنتناول هنا من هذه المسائل(١) مسألتين :

١ – الغناء وحكمه – ونقصد بالغناء هنا ذلك المشتمل على ذكر أوصاف النساء وهو على شقين : مقترن بآلات اللهو ومجرد عنها .

٢ – آلات اللهو .

أما المسألة الأولى فقد فصلها ابن رجب إذ يقول : فأكثر العلماء على تحريم

<sup>(</sup>۱) روى أبو داود ٢٢٢/٥ والخلال فى الأمر بالمعروف ص : ١٠٦ عن سليمان بن موسى عن نافع قال : سمع ابن عمر مزمارا ،قال : فوضع أصبعيه على أذنيه ونأى عن الطريق وقال لى : يا نافع هل تسمع شيئا ؟ قال : فقلت : لا . قال : فرفع أصبعيه من أذنيه وقال : كنت مع النبى صلى الله عليه وسلم فسمع مثل هذا فصنع مثل هذا قال أبو داود : هذا حديث منكر وذكر له ألفاظا أخرى .

وروى ابن ماجة ١٩٣/١ عن مجاهد قال : كنت مع ابن عمر فسمع صوت طل فأدخل أصبعيه في أذنيه ، ثم تنحى حتى فعل ذلك ثلاث مرات ، ثم قال : • هكذا فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم • في إسناده ليث بن أبي سليم قال المحقق : في الزوائد : ليث بن أبي سليم ضعفه الجمهور . (٧) الأمر بالمعروف ص : ١٠١ .

<sup>(\*)</sup> قال ابن رجب: قيل للإمام أحمد: هذا الحديث منكر فلم يصرح بذلك و لم يوافق عليه واستدل الإمام أحمد بهذ الحديث ، نزهة الأسماع في مسألة السماع ص : ٤٨ .

<sup>. (</sup>٣) يقصد الغناء وسماعه وما يتعلق به .

<sup>(</sup>٤) إذ إن هناك الغناء الذي على طريقة أهل التصوف والذي بحثه ابن رجب أيضاً وإنما وكمزت على الغناء الشائع والذي انتشر بصورة مذهلة خاصة في العصر الحاضر.

ذلك أعنى سماع الغناء وسماع آلات الملاهى كلها وكل منها محرم بانفراده قد حكى أبو بكر الآجرى وغيره إجماع العلماء على ذلك والمراد بالغناء المحرم ما كان من الشعر الرقيق الذى فيه تشبيب بالنساء ونحوه مما توصف فيه محاسن من تهيج الطباع بسماع وصف محاسنه فهذا هو الغناء المنهى عنه وبذلك فسره الإمام أحمد وإسحاق ابن راهويه وغيرهما من الأئمة.

فهذا الشعر إذا لحن وأحرج بتلحينه على وجه يزعج القلوب ويخرجها عن الاعتدال ويحرك الهوى الكامن المجبول في طباع البشر فهو الغناء المنهي عنه فإن أنشد هذا الشعر على غير وجه التلحين فإن كان محركا للهوى بنفسه فهو محرم أيضا لتحريكه الهوى وإن لم يسم غناء فأما ما لم يكن فيه شيء من ذلك فإنه ليس بمحرم وإن سمى غناء، وعلى هذا حمل الإمام أحمد حديث عائشة رضي الله عنها في الرحصة في غناء نساء الأنصار وقال: هو غناء الركبان أتيناكم أتيناكم يشير إلى أنه ليس فيه ما يهيج الطباع إلى الهوى ويشهد لذلك حديث عائشة أن الجاريتين اللتين كانتا تغنيان بما تقاولت به الأنصار يوم بعاث<sup>(١)</sup> وعلى مثله . يحمل كل حديث ورد في الرخصة في الغناء كحديث الحبشية التي نذرت أن تضرب بالدف في مقدم النبي صلى الله عليه وسلم(٢) وما أشبهه من الأحاديث . ويدل عليه أيضا ما في صحيح البخاري عن الربيع بنت معوذ قالت : دخل عليَّى رسول الله صلى الله عليه وسلم غداة بُني بى فجلس على فراشى وجويريات لنا يضربن بالدف ويندبن من قتل من آبائي يوم بدر إلى أن قالت جارية منهن : وفينا نبي يعلم ما في غد ، فقال لها : أمسكي عن هذه وقولي التي كنت تقولين وسلم قال لعائشة : ﴿ أَهديتم الجارية إلى بيتها ﴾ قالت : نعم قال : ﴿ فَهلا بعثتم معها من يغنيهم يقول: أتيناكم أتيناكم .. فحيونا نحييكم فإن الأنصار قوم فيهم غزل »<sup>(٤)</sup> . وعلى مثل ذلك أيضا حمل طوائف من العلماء قول من رخص فى

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجهما ص: ۲۹۱.

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد ٥/٣٥٢ والترمذي ٦٢١/٥.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٢٠٩/٦ والبخاري ٢٠٢/٩ .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه ص : ۲۹۱ .

الغناء من الفقهاء من أصحابنا وغيرهم ، وقالوا : إنما أرادوا الأشعار التي لا تتضمن ما يهيج الطباع إلى الهوى وقريب من ذلك الحداء ، وليس في شيء من ذلك ما يحرك النفوس إلى شهواتها المحرمة .

قال ابن الجوزى: أما حديث عائشة فإنهم كانوا ينشدون الشعر وسمى ذلك غناء لنوع يثبت فى الإنشاد وترجيع، ومثل ذلك لا يخرج الطباع عن الاعتدال وكيف يحتج بذلك الواقع فى الزمان السليم عند قلوب صافية على هذه الأصوات الواقعة فى زمان كدر عند نفوس قد تملكها الهوى ما هذا إلا مغالطة للفهم ... وإنما ينبغى للمفتى أن يزن الأحوال ... وأين الغناء بما تقاولت به الأنصار يوم بعاث من غناء يذكر فيه الحد والقد<sup>(۱)</sup> قال ابن رجب: ولنذكر ما ورد فى الكتاب والسنة والآثار من تحريم الغناء وآلات اللهو فأما تحريم الغناء فقد استنبط من القرآن من آيات متعددة فمن ذلك قول الله عز وجل: ﴿ ومن الناس من يشترى لهو الحديث ﴾ (۱) الآية . قال ابن مسعود رضى الله عنه : هو والله الغناء "وقال ابن عباس : هو الغناء وأشباهه وقادة والنخعى وغيرهم (١٠) التابعين منهم: مجاهد وعكرمة والحسن وسعيد بن جبير وقتادة والنخعى وغيرهم (١٠).

وقال مجاهد فی قوله تعالی : ﴿ واستفرز من استطعت منهم بصوتك ﴾ (°) قال : الغناء والمزامير ، وقال ابن عباس رضی الله عنهما فی قوله تعالى : ﴿ وأنتم سامدون ﴾ (۲) قال : هو الغناء بالحميرية (۷) .

وقال بعض التابعين في قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُوا كُرَاما ﴾ (^^

<sup>(</sup>١) تلبيس إبليس ص: ٢٣٧ - ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان /٦ .

<sup>(</sup>۳) أخرجه ابن جرير الطبرى في تفسيره ٦١/٢١

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبى حاتم وغيره – الدر المنثور في التفسير بالمأثور ١٥٩/٥.

<sup>(\*)</sup> انظر تفسير الطبرى الرقم السابق.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء /٦٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة النجم /٦١ .

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن أبى حاتم وغيره . الدر المنثور ١٣٢/٦ .

<sup>(</sup>٨) سورة الفرقان / ٧٢ .

قال : إن اللغو هنا : الغناء .

وعن أبي أمامة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ لَا تَبْيَعُوا القَّيْنَاتُ وَلَا تشتروهن ولا تعلموهن ولا خير في تجارة فيهن وتمنهن حرام» في مثل هذا أنزلت هذه الآية: ﴿ ومن الناس من يشترى لهو الحديث ﴾ الآية حرجه الإمام أحمد $^{(1)}$  والترمذي $^{(1)}$  من رواية عبيد الله بن زحر $^{(2)}$  عن على بن يزيد $^{(2)}$  عن القاسم (٥) عن أبي أمامة، وقال: قد تكلم بعض أهل العلم في على بن يزيد وضعفه وهو شامي . وذكر في كتاب العلل أنه سأل البخاري عن هذا الحديث فقال : على بن يزيد ذاهب الحديث<sup>()</sup> ووثق عبيد الله بن زحر والقاسم بن عبد الرحمن وخرجه محمد بن يحيي الهمذاني الحافظ الفقيه الشافعي في صحيحه وقال : عبيد الله بن زحر ، قال أبو زرعة : لا بأس به صدوق .

قلت : على بن يزيد لم يتفقوا على ضعفه ، بل قال فيه أبو مسهر – وهو من بلده وهو أعلم بأهل بلده من غيرهم - قال فيه : ما أعلم فيه إلا خيرا وقال ابن عدى هو في نفسه صالح إلا أن يروى عنه ضعيف فيؤتى من قبل ذلك الضعيف وهذا الحديث قد رواه عنه غير واحد من الثقات.

وقد خرَّج الإمام أحمد(٧) من رواية فرج بن فضالة (٨) عن على بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « إن الله بعثني رحمة وهدى للعالمين وأمرني أن أمحق المزامير والبرابط (م) والمعازف والأوثان »

<sup>(</sup>١) المستد ٥/٢٦٤ .

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٣٤٥/٥ ، ٥٧٠/٣ .

<sup>(</sup>٣) قال ابن حجر : صدوق يخطىء. تقريب ٥٣٣/١ .

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر : ضعیف . تقریب ۲/۲ .

<sup>(</sup>٥) القاسم بن عبد الرحمن الدمشقي ، صدوق يرسل كثيراً . تقريب ١١٨/٢ . (٦) في التاريخ الصغير ١/٠١٠ قال : منكر الحديث .

<sup>(</sup>۷) في مستده ۵/۲۵۷ ، ۲۹۸ .

<sup>(</sup>٨) قال ابن حجر : ضعيف . تقريب ١٠٨/٢ .

<sup>(\*) ۚ</sup> قال ابن الأثير : البربط : ملهاة تشبه العود وهو فارسى معرب النهاية ١١٢/١ .

وذكر بقية الحديث وفى آخره ولا يحل بيعهن ولا شراؤهن وتعليمهن وتجارة فيهن وثمنهن حرام (۱) يعنى الضاربات ، وفرج بن فضالة مختلف فيه أيضا ووثقه الإمام أحمد (۱) وغيره . وخرج الإسماعيلي وغيره من حديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : «ثمن المغنية حرام وغناؤها حرام ه (۱) وإسناده كلهم ثقات متفق عليهم سوى يزيد بن عبد الملك النوفلي (۱) فإنه مختلف في أمره ، وخرج حديثه هذا محمد بن يحيى الهمذاني في صحيحه وقال : في النفس من يزيد بن عبد الملك مع أن ابن معين قال : ما كان به بأس ، وبوب الهمذاني هذا في صحيحه على تحريم بيع المغنيات وشرائهن وهو من أصحاب ابن خزيمة وكان عالما بأنواع العلوم (۵) ... اهـ

قلت: من هنا يتضح لنا أن تحريم الغناء هو قول العلماء المعتد بهم ومن أثر عنه الترخيص فى ذلك فمراده ذلك الإنشاد المسمى بالحداء حاشاهم أن يبيحوا الغناء المشاهد اليوم المشتمل على الفجور والدعوة المبطنة للزنا والسفور وكما قيل: الغناء رقية الزنى (٢٠).

يقول ابن رجب: ... فتبين بهذه الروايات أن ترخص الصحابة رضى الله عنهم إنما كان فى إنشاد شعر الجاهلية وفيه من الحكم وغيرها – على طريقة الحداء ونحوه – مما لا يهيج الطباع إلى الهوى ، ولهذا كانوا يفعلونه فى مسجد المدينة ولم يكن فى شيء من ذلك غزل ولا تشبيب بالنساء ولا وصف محاسنهن ولا

<sup>(</sup>١) ذكر المؤلف في جامع العلوم والحكم ص: ٣٠٣ أن في إسناده مقالاً .

 <sup>(</sup>۲) قال ابن هانی و : سئل - أی أحمد - عن فوج بن فضالة فقال : أما ما روی عن الشاميين فصالح
 الحديث وما روی عن يحيی بن سعيد فمضطرب الحديث مسائل ابن هانی و ۲۱۹/۲ .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ٢٨/١ وضعف إسناده – أعنى ابن رجب – انظر جامع العلوم والحكم
 ص: ٣٠٢ .

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر: ضعيف. تقريب ٣٦٨/٢.

<sup>(</sup>٥) نزهة الأسماع ص: ٢٥ – ٣٣.

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن الجوزى من قول الفضيل بن عياض . تلبيس إبليس ص: ٢٣٥.

وصف خمر ونحوه مما حرمه الله تعالى .

وقال ابن جریج : سألنا عطاء عن الغناء بالشعر فقال : لا أرى به بأسا ما لم یکن فحشا وهذا یشیر إلى ما ذکرناه ، وعلى مثل ذلك يحمل ما روى فيه عن عروة بن الزبير وغيره من التابعين من الرخصة .

وقال إسحاق بن منصور ( الكوسج ) قلت لأحمد بن حنبل : ما تكره من الشعر قال : الهجاء والشعر الرقيق الذي يشبب بالنساء ، وأما الكلام الجاهلي فيما أنفعه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن من الشعر لحكمة »(١).

قال إسحاق بن راهويه: كما قال ، وقد كان النبى صلى الله عليه وسلم يسمع شعر حسان وغيره واستنشد من شعر أمية بن أبى الصلت فمن استدل بشىء من ذلك على إباحة الغناء المذموم فقد غلط وقد روى المنع من الغناء عن خلق من التابعين فمن بعدهم حتى قال الشعبى: لعن المغنى والمغنى له وكان أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز رحمه الله وهو من أعلام التابعين وأحد الخلفاء الراشدين يبالغ فى إنكار الغناء والملاهى ويذكر أنها بدعة فى الإسلام وكفى بأمير المؤمنين قدوة ....

وروى ابن أبى الدنيا بإسناد له: أن عمر بن عبد العزيز كتب إلى مؤدب ولده: ليكن أول ما يعتقدون من أدبك ، بغض الملاهى ، التى بدؤها من الشيطان وعاقبتها سخط الرحمن جل جلاله ، فإنه بلغنى عن الثقات من حملة العلم أن حضور المعازف واستماع الأغانى واللهج بها ينبت النفاق في القلب كما ينبت النبت

وقد حكى زكريا بن يحيى الساجى فى كتابه اختلاف العلماء: اتفاق العلماء على النهى عن الغناء إلا إبراهيم بن سعد المدنى وعبيد الله بن الحسن العنبرى قاضى البصرة، وهذا في الغناء دون سماع آلات الملاهى فإنه لا يعرف عن أحد

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲۲۹/۱، ۲۰۰۴، والبخاري ۳۷/۱۰ وغيرهما .

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح مسلم ١٧٩٧/٤.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن الجوزي بسنده من طريق ابن أبي الدنيا . تلبيس إبليس ص: ٣٣٥ .

ممن سلف الرخصة فيه إنما يعرف ذلك عن بعض المتأخرين من الظاهرية والصوفية ممن لا يعتد بهم .

ومن حكى شيئا من ذلك عن مالك فقد أبطل ... وقد قال الإمام أحمد حدثنا إسحاق بن عيسى الطباع قال: سألت مالك بن أنس عما يترخص فيه أهل المدينة من الغناء فقال: إنما يفعله عندنا الفساق () وكذا قال إبراهيم بن المنذر الحزامي وهو من علماء المدينة فتبين بهذا موافقة علماء أهل المدينة المعتبرين لعلماء سائر الأمصار في النهي عن الغناء وذمه ومنهم القاسم بن محمد وغيره كما هو قول علماء أهل مكة كمجاهد وعطاء وعلماء أهل الشام كمكحول والأوزاعي وعلماء أهل المسر كالليث بن سعد، وعلماء أهل الكوفة كالثوري وأبي حنيفة ومن قبلهما كالشعبي والنخعي وجماد ومن قبلهم من التابعين أصحاب ابن مسعود وقول الحسن وعامة أهل البصرة وهو قول فقهاء أهل الحديث كالشافعي وأحمد وإسحاق وأبي عبيد وغيرهم وكان الأوزاعي يعد قول من رخص في الغناء من أهل المدينة من زلات العلماء التي يؤمر باجتنابها وينهي عن الاقتداء في الغناء من أهل المدينة من زلات العلماء التي يؤمر باجتنابها وينهي عن الاقتداء

وقد صنف القاضى أبو الطيب الطبرى الشافعى رحمه الله مصنفا فى ذم السماع وافتتحه بأقوال العلماء فى ذمه وبدأ بقول الشافعى ... ثم قال : فقد أجمع علماء الأمصار على كراهته والمنع منه قال : وإنما فارق الجماعة هذان الرجلان : إبراهيم بن سعد وعبيد الله العنبرى فالمصير إلى قول الجماعة أولى .

وهذا الخلاف الذي ذكره في سماع الغناء المجرد .

فأما سماع آلات اللهو فلم يحك في تحريمه خلاف وقال: إن استباحتها فسق قال: وإنما يكون الشعر غناء إن لحن وصيغ صيغة تورث الطرب وتزعج القلب وتثير الشهوة الطبيعية (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو بكر الخلال في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص : ٩٩ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو بكر الخلال أيضاً . نفس المصدر .

<sup>(</sup>٣) نزهة الأسماع ص : ٥٧ – ٦٤ .

تنبيه: الإمام أحمد - كما هو واضح من مجموع الروايات عنه - وكما بينه آنفا ابن رجب - كغيره من العلماء يمنع من الغناء ولا يرخص فيه البتة ومن حكى عنه الرخصة - فإنما أراد بذلك سماع القصائد الزهدية المجردة ففي ذلك عنه روايتان. فليتنبه لهذا .

يقول ابن الجوزى: وقد ذكر أصحابنا عن أبى بكر الخلال وصاحبه عبد العزيز إباحة الغناء وإنما أشار إلى ماكان فى زمانهما من القصائد الزهديات (٥) وعلى هذا يحمل ما لا يكرهه أحمد ويدل على ما قلت أن أحمد بن حنبل سئل عن

 <sup>(</sup>۱) سورة ال عمران /۱٤ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاری ۲۳۸/۹ وغیره .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ٢٠٤٧/٤ ونحوه عند البخاري ٢٦/١١ .

<sup>(1)</sup> نزهة الأسماع ص : ٥٧ – ٦٧ .

<sup>(</sup>٥) قال ابن رجب: وإنما أرادوا سماع هذه القصائد الزهدية المرققة لم يرخصوا في أكثر من ذلك. نزهة

رجل مات وترك ولدا وجارية مغنية فاحتاج الصبى إلى بيعها . فقال : لا تباع على أنها مغنية فقيل له إنها تساوى ثلاثين ألف درهم ولعلها إذا بيعت ساذجة تساوى عشرين دينارا فقال : لا تباع على أنها ساذجة .

وهذا دليل على أن الغناء محظور إذ لو لم يكن محظورا ما أجاز تفويت المال على اليتيم ، وصار هذا كقول أبى طلحة للنبى صلى الله عليه وسلم : عندى محمر لأيتام فقال: أرقها(١) . فلو جاز استصلاحها لما أمره بتضييع أموال اليتامى .. فبان أن الروايتين عن أحمد في الكراهة وعدمها تتعلق بالزهديات ...

فأما الغناء المعروف اليوم فمحظور عنده كيف ولو علم ما أحدث الناس من الزيادات<sup>(۲)</sup> . اهـ

قلت: أما آلات الملاهي – كالمعازف الموجودة سابقا والمحدثة فهي محرمة بنص الحديث الصحيح الذي رواه البخاري في صحيحه إذ قال: « قال هشام بن عمار حدثنا صدقة بن خالد حدثنا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر حدثنا عطية ابن قيس الكلابي حدثنا عبد الرحمن بن غنم الأشعري قال: حدثني أبو عامر أو أبو مالك الأشعري – والله ما كذبني: سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: « ليكونن من أمتى أقوام يستحلون الحر والحرير والخمر والمعازف ولينزلن أقوام إلى جنب علم يروح عليهم بسارحة لهم ، يأتيهم – يعنى الفقير – لحاجة فيقولون الرجع إلينا غدا فيبيتهم الله ويضع العلم ويمسخ آخرين قردة وخنازير إلى يوم القيامة »(").

قال ابن رجب: هكذا ذكره البخارى فى كتابه بصيغة التعليق المجزوم به والأقرب أنه مسند فإن هشام بن عمار أحد شيوخ البخارى وقد قيل: إن البخارى إذا قال فى صحيحه: قال فلان ولم يصرح بروايته عنه وكان قد سمعه منه فإنه يكون قد أخذه عنه عرضا أو مناولة أو مذاكرة وهذا كله لا يخرجه

<sup>(</sup>١) رواه أحمد – وغيره – انظر : الفتح الرباني ١٤٠/١٧ .

 <sup>(</sup>٢) تلبيس إبليس ص : ٢٢٨ – ٢٢٩ . وانظر : إغاثة اللهفان ص : ٢٣٠ ، ونزهة الأسماع ف تحريم .
 السماع لابن رجب ص : ٢٢ – ٧٣ .

<sup>(</sup>۳) فتح الباری ۱/۱۰ه .

عن أن يكون مسنداً . والله أعلم ('' .

وقال ابن حجر: الحديث صحيح معروف الاتصال بشرط الصحيح (٢٠).

قال ابن رجب: وخرجه البيهقي من طريق الحسن بن سفيان حدثنا هشام ابن عمار فذكره .

فالحديث صحيح محفوظ عن هشام بن عمار وخرج أبو داود الله هذا الحديث مختصرا بإسناد متصل إلى عبد الرحمن بن جابر بهذا الإسناد ... .

وخرجه ابن ماجة (١) وابن حبان في صحيحه (٥) ....

ثم ذكر – أى ابن رجب – أحاديث أخرى مشابهة له ثم قال: وقد روى فى هذا المعنى أحاديث متعددة عن النبى صلى الله عليه وسلم من رواية ابن مسعود وسلمان وعبادة بن الصامت وعبد الله بن بسر وعائشة وغيرهم رضى الله عنهم ولا تخلو أسانيدها من مقال لكن تقوى بانضمام بعضها إلى بعض ويعضد بعضها بعضاً وقد ذكر البيهقى أنها شواهد لحديث أبى مالك

وخرج الإمام أحمد وأبو داود عن ابن عباس أن النبى صلى الله عليه وسلم قال لوفد عبد القيس و إن الله حرم على – أو حرم الخمر والميسر والكوبة » (۱۷ قال : والكوبة : الطبل كذا فسره بعض رواة الحديث .

<sup>.</sup> 

<sup>(</sup>١) نزمة الأسماع ص : ٣٩ – ٤٠ .

<sup>(</sup>۲) فتح الباری ۲/۱۰ .

<sup>(</sup>۳) فی سننه ۱۹۹۶ . (٤) فی سننه ۱۳۳۲/۲ .

<sup>(</sup>٥) موارد الظمآن ح ١٢٨٤ .

<sup>(</sup>٦) وقد جمعها ابن القيم في إغاثة اللهفان ص : ٢٥٨-٢٦٦ . وانظر : كف الرعاع عن عرمات اللهو والسماع

<sup>)</sup> وقديمها إن اللم في إجاد الله الهيشمي ص: ٤١ - ٤٤ .

<sup>(</sup>Y) تقدم تخریجه ۲۹٤/۲ .

وحرج أحمد وأبو داود أيضا من حديث عبد الله بن عمرو أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الحمر والميسر والكوبة (١) .

قال الإمام أحمد: أكره الطبل وهو الكوبة نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠٠٠). اهـ

أما الضرب بالدف فى الأعراس للنساء فهو جائز على أن لا يصاحبه كلام فاحش وأن لا يظهر صوت المرأة وإلا امتنع والله تعالى أعلم وهو الهادى إلى سواء السبيل .

# النرد والشطرنج

### قال أبو داود السجستاني :

۸۳۶ – سمعت أحمد سئل عن قوم يلعبون الشطرنج فنهاهم فلم ينتهوا فأخذ الشطرنج فرمى به ؟ فقال : قد أحسن . فقيل لأحمد : ليس عليه شيء ؟ قال : لا(٢) .

### قال إسحاق الكوسج:

مهم - قلت: الرجل يمر على قوم يلعبون بالنرد أو بالشطرنج يسلم عليهم؟ قال: ما هؤلاء بأهل أن يسلم عليهم. قال إسحاق - أى ابن راهويه -: لا بل إن كان يريد أن يبين لهم ما هم فيه ثم أمر ونهى وإن لم يرد ذلك فلا كرامة (3).

<sup>(</sup>١) تقدم تحريجها ٢٩٤/٢.

<sup>(</sup>۲) نزهة الأسماع ص: ٤٠ – ٤١. وراجع لما تقدم: إغاثة اللهفان ٢٦٤/١ – ٢٦٨ فقد قتل ابن القيم هذه المسألة بحثا. وانظر أيضا: كتاب كف الرعاع عن محرمات اللهو والسماع لأحمد بن محمد ابن حجر الهيتمي (ت ٩٧٤هـ). وغيرهما من المؤلفات التي عنيت ببحث هذه المسائل إما استقلالا وإما ضمنا.

<sup>(</sup>٣) مبائل أبي داود ص: ٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) مسائل الكوسج: ٧٦/١. ورواها الخلال في الأمر بالمعروف ص : ٩٤–٩٥ بنون كلام ابن راهويه .

#### قال أبو بكر الحلال::

معمد بن أبي هارون والحسن بن جحدر (١) أن الحسن بن والحسن بن عمد بن أبي هارون والحسن بن ثواب حدثهم قال : سمعت أبا عبد الله وقال له رجل – وأنا أسمع – : ما ترى في القوم يلعبون بالشطرنج أجيبهم في حاجة ؟ أسلم عليهم ؟ قال : انههم ، عظهم .

١٠٠٧ – أخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد أن مملوكا سأل أبا عبد الله فقال : إن مولاه يرسله إلى قوم يلعبون بالشطرنج ، فأسلم أو لا أسلم ؟ فقال له : عظهم ، قل لهم : هذا لا يحل لكم ، ولا يسعكم ، مرهم فأعاد عليه المملوك ، فأعاد عليه الكلام .

۸۳۸ - أخبرنا أحمد بن محمد بن مطر أن أبا طالب حدثهم أنه سأل أبا عبد الله : أمر بالقوم يلعبون بالشطرنج أقلبها أو أنهاهم ؟ قال : النرد أشد والشطرنج أيضا . فقلت : إن غطوها أو جعلوها خلفهم قال : لا تتعرض لهم إذا سترها أو ستروها عنك .

۸۳۹ – أخبرنى محمد بن على السمسار قال: حدثنى مهنا ، سألت أبا عبد الله عن اللعب بالشطرنج ، هل تعرف فيه شيئا ؟ قال: لا أعلم إلا قول على . قلت: كيف هو اذكره ، قال: فحدثنى غير واحد مهم: وكيع ، عن فضيل بن مرزوق (۲) ، عن ميسرة بن حبيب النهدى قال: مر على بقوم يلعبون بالشطرنج فقال: ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون .

فسألت أحمد فقلت : أدرك ميسرة عليا ؟ قال : لا . فقلت : من أين

<sup>(</sup>۱) ذكره الخطيب في التازيخ ۲۹۲/۷ وسكت عنه . (۲) في الأصل: ٥ ابن غزوان ٥ والصواب ماهو مثبت كما في رواية ابن أبي الدنيا في ذم

الملاهي (ق: ٨٨/أ) والبيهقي في السنن الكبرى: ٢١٢/١٠ وغيرهم. وروى البيهقي في السنن الكبرى: ٢١٢/١٠ عن عمار بن أبي عمار قال: مر على بن أبي طالب بمجلس تيم وهم يلعبون بالشطرنج فوقف عليهم فقال: أما والله لغير هذا خلقتم.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع : الفهرى ! والصواب ماهو مثبت . قال عنه أبن حجر : صدوق ، من السابعة ، تقريب :

ميسرة ؟ فقال : كوفى روى عن شعبة . قلت : سمع ميسرة من شعبة ؟ قال : نعم . وسألت أحمد مرة أخرى ، قلت : كرهه أحد غير على ؟ قال نعم . قلت : من ؟ قال: ابن عمر . قلت: من ذكره؟ قال: أبو بدر شجاع (١) عن عبيد الله بن عمر (٢) كذا قال : ليس فيه نافع : أن ابن عمر كره لعب الشطرنج  $(7)^{(1)}$ .

#### التعليق :

النرد: هو قطع صغيرة من العاج أو العظم أو الخشب وله أوجه ستة ولكل وجه من الأوجه نقاط مرتبة من الواحد إلى الستة وهى جميعا منقسمة بحيث يكون مجموع النقاط في وجهين متقابلين سبعة .

يقــال : وضعه أردشير بـن بابك أحد ملوك الفرس ولهذا يقال النرد شير وهو اسم أعجمي معرب (°) .

وفي العصر الحديث له أسماء من أكثرها شيوعاً : الطاولة .

وأما الشطرنج: فقد عرف قديما . واختلف في أول من أحدثه .

وقد جاء النهي عن اللعب بالنرد:

 <sup>(</sup>۱) هو : شجاع بن الوليد السكوني ، صدوق ورع له أوهام . توفى سنة أربع ومثنين . قال الذهبى :
 كان من أبناء التسعين . السير : ٣٥٣/٩ . تقريب : ٣٤٧/١ .

 <sup>(</sup>۲) فى المطبوع: عبد الله . والصواب ماهو مثبت وهو عبيد الله بن عمر بن حفص بن عاصم بن عمر
 ابن الخطاب ، ثقة ، ثبت . قدمه أحمد بن صالح على مالك فى نافع . السير : ٣٠٤/٦ ، تقريب : ٣٧/١

 <sup>(</sup>٣) روى ابن أنى الدنيا فى ذم الملاهى (ق ٨٨/ب) والبيهقى فى السنن الكبرى: ١١٢/١٠ ، عن عبيد الله
 ابن عمر قال: سئل ابن عمر عن الشطرنج ، فقال: ٥ هى شر من النرد ٥ .

<sup>(</sup>٤) الأمر بالمعروف: ص ٩٤ – ٩٥.

 <sup>(</sup>٥) انظر : تحريم النرد للآجرى ص ١٠ وتفسير القرطبى ٣٣٨/٨ ، والنهاية لابن الأثير ٣٩/٤ ، والقاموس المحيط ٣٩/٤ وعيط المحيط للبستاني ص : ٨٨٧ .

فقد روی أحمد<sup>(۱)</sup>ومسلم<sup>(۲)</sup>وأبو داود<sup>(۳)</sup>وابن ماجة<sup>(1)</sup> عن بريدة بن الحصيب أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « من لعب بالنردشير فكأنما صبغ یده فی لحم خنزیر ودمه».

وروي مالك<sup>(°)</sup> والبخاري<sup>(۲)</sup> وأبو داود<sup>(۷)</sup> وابن ماجة<sup>(۸)</sup> – وغيرهم – عن سعيد بن أبي هند عن أبي موسى الأشعري قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من لعب بالنرد فقد عصى الله ورسوله » .

وسعيد لم يدرك أبا موسى .

وروى أحمد (٩) عن سعيد بن أبي هند عن رجل عن أبي موسى أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « من لعب بالكعاب فقد عصى الله ورسوله » . وروى أحمد (١٠) أبو داود (١١) والنسائي (١١) عن عبد الله بن مسعود : كان نبى الله صلى الله عليه وسلم يكره عشر خلال : ... والضرب بالكعاب . اه فذهب كثير من العلماء إلى إطلاق التحريم.

يقول النووى : وهذا الحديث – أى حديث بريدة الذى فى الصحيح – حجة للشافعي والجمهور في تحريم اللعب بالنرد وقال: وقال أبو إسحاق المروذي من أصحابنا : يكره ولا يحرم<sup>(١٢)</sup> اه .

(١) في المسند ٥/٢٦١.

(٢) في الصحيح ١٧٧٠/٤: (۲) في السنن ٥/٢٣٠ - ٢٣١.

(٤) في السنن ١٢٣٨/٢ . : (٥) في الموطأ ( بشرح الزرقاني ٣٥٦/٤ ) .

(٦) في الأدب المفرد ص: ٤٣٤ .

(٧) في السنن ٥/٢٣٠.

(٨) في السنن ٢/١٢٣٧ - ١٢٣٨ .

(٩) في المسند ٢٩٢/٤. (١٠) في المسند ١/٣٨٠.

(11) في السنن ٤٢٧/٤ .

(١٢) في السنن ١٤١/٨ .

(۱۳) مسلم بشرح النووی ۱۵/۱۵

قلت : واللعب به على شرط المال محرم باتفاق وإن لم يكن كذلك ففيه خلاف والجمهور على تحريمه والبعض يقول : مكروه(١). قال ابن القيم : وتحرير المسألة وفقهها أن الله سبحانه لما حرم الميسر هل هو لأجل ما فيه من المخاطرة المتضمنة لأكل المال بالباطل فعلي هذا إذا خلا عن العوض لم يكن حراما فلهذا طرد من طرد ذلك الأصل وقال : إذا خلا النرد أو الشطرنج عن العوض لما يكونا حراما ولكن هذا القول خلاف النص والقياس كما سنذكره ، أو حرمه لما يشتمل عليه في نفسه من المفسدة وإن خلا من العوض فتحريمه من جنس تحريم الخمر فإنه يوقع العداوة والبغضاء ويصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وأكل المال وفيه عون وذريعة إلى الإقبال عليه واشتغال النفوس به فإن الداعي حينئذ يقوى من وجهين : من جهة المغالبة ومن جهة أكل المال فيكون حراما من الوجهين وهذا المآخذ أصح نصا وقياسا وأصول الشريعة وتصرفاتها تشهد له بالاعتبار قال تُعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا إنَّمَا الْحَمْرِ والْمُنْصِابِ والْأَزْلَامِ رَجْسَ مِن عَمَلِ الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون ﴾(٢). فقرن الميسر بالأنصاب والأزلام وأخبر أن الأربعة رجس وأنها من عمل الشيطان ثم أمر باجتنابها وعلق الفلاح باجتنابها ثم نبه على وجود المفسدة المقتضية للتحريم فيها وهو ما يوقعه الشيطان بين أهلها من العداوة والبغضاء ومن الصد عن ذكر الله وعن الصلاة وكل أحد يعلم أن هذه المفاسد ناشئة من نفس العمل من مجرد أكل المال به فتعليل التحريم بأنه متضمن لأكل المال بالباطل تعليل بغير الوصف المذكور في النص وإلغاء للوصف الذي نبه النص عليه وأرشد اليه<sup>(۲)</sup> . اهـ

قلت: والكلام في الشطرنج لا يختلف كثيرا عن الكلام في النرد. إلا أن النرد جاء فيه نص صحيح، أما الشطرنج فغاية ما فيه أقوال أثرت عن بعض الصحابة والتابعين.

<sup>(</sup>١) انظر : المغنى لابن قدامة ١٧٠/٩ ، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٣٣٧/٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة /٩٠ – ٩١ .

<sup>(</sup>٣) الفروسية ص : ٦٢ ، وراجع مجموع الفتاوى لابن تبمية ٢٢١/٣٢ – ٢٤٥ .

والعلماء لم يختلفوا في أن اللعب بالشطرنج على شرط المال حرام واحتلفوا إن لم يكن كذلك .

يقول النووى: وأما الشطرنج فمذهبنا أنه مكروه ليس بحرام وهو مروى عن جماعة من التابعين وقال مالك وأحمد: حرام، قال مالك: هو شر من النرد وألهى عن الخير وقاسوه على النرد وأصحابنا يمنعون القياس ويقولون هو دونه (١). اه

وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية عن اللعب بالشطرنج أحرام هو أم مكروه أم مباح ؟ فقال: اللعب بها: منه ما هو محرم متفق على تحريمه ومنه ما هو محرم عند الجمهور ومكروه عند بعضهم وليس من اللعب بها ما هو مباح مستوى الطرفين عند أحد من أئمة المسلمين فإن اشتمل اللعب بها على العوض كان حراما بالاتفاق. قال أبو عمر بن عبد البر: أجمع العلماء على أن اللعب بها على العوض قمار لا يجوز. وكذلك لو اشتمل اللعب بها على ترك واجب أو فعل محرم: مثل أن يتضمن تأخير الصلاة عن وقتها أو ترك ما يجب فيها من أعمالها الواجبة باطنا أو ظاهرا فإنها حينئذ تكون حراما باتفاق العلماء ...

قال ابن تيمية: والمقصود أن الشطرنج متى شغل عما يجب باطنا أو ظاهرا حرام باتفاق العلماء، وشغله عن إكال الواجبات أوضح من أن يحتاج إلى بسط وكذلك لو شغل عن واجب من غير الصلاة: من مصلحة النفس أو الأهل أو الأمر بالمعروف أو النهى عن المنكر أو صلة الرحم أو بر الوالدين ... وقل عبد اشتغل بها إلا شغلته عن واجب فينبغى أن يعرف أن التحريم فى مثل هذه الصورة منفق عليه ، وكذلك إذا اشتملت على محرم أو استلزمت محرما فإنها تحرم بالاتفاق: مثل اشتمالها على الكذب واليمين الفاجرة أو الحيانة ... أو على الظلم فكيف إذا كان بالشطرنج والنرد ونحو ذلك وكذلك إذا قدر أنها مستلزمة فسادا غير ذلك: مثل اجتماع على مقدمات الفواحش أو التعاون على العدوان أو غير ذلك ومثل أن يفضى اللعب بها إلى الكثرة والظهور الذي يشتمل معه على ترك ذلك ومثل أن يفضى اللعب بها إلى الكثرة والظهور الذي يشتمل معه على ترك واجب أو فعل محرم فهذه الصورة وأمثالها مما يتفق المسلمون على تحريمها فيها .

وإذا قدر خلوها عن ذلك كله فالمنقول عن الصحابة المنع من ذلك وصع عن على بن أبى طالب – رضى الله عنه – وذكر الخبر ثم قال : والمنقول عن أبى حنيفة وأصحابه وأحمد وأصحابه تحريمها .

وأما الشافعي فإنه قال: أكره اللعب بها للخبر ، واللعب بالشطرنج والحمام بغير قمار وإن كرهناه أخف حالا من النرد ، وهكذا نقل عنه غير هذا اللفظ مما مضمونه: أنه يكرهها ، ويراها دون النرد ، ولا ريب أن كراهته كراهة تحريم فإنه قال للخبر ، ولفظ الخبر الذي رواه هو عن مالك: ٥ من لعب بالنرد فقد عصى الله ورسوله » ... وقد نقل عنه أنه توقف في التحريم وقال: لا يتبين لي أنها حرام وما بلغنا أن أحدا نقل عنه لفظا يقتضى نفى التحريم .

وقد تنازع الجمهور هل يسلم على اللاعب بالشطرنج؟ فمنصوص أبى حنيفة وأحمد والمعافى بن عمران وغيرهم: أنه لا يسلم عليه ، ومذهب مالك وأبى يوسف ومحمد: أنه يسلم عليه . ومع هذا فإن مذهب مالك أن الشطرنج شر من النرد ، ومذهب أحمد أن النرد شر من الشطرنج ، كما ذكره الشافعى . والتحقيق فى ذلك أنهما إذا اشتملا على عوض أو خلوا عن عوض فالشطرنج شر من النرد . لأن مفسدة النرد فيها وزيادة مثل صد القلب عن ذكر الله وعن الصلاة وغير ذلك ... واشتغال القلب بالتفكير فى الشطرنج أكثر ، وأما إذا اشتمل على عوض فالنرد شر ، لاستشعارهم أن العوض يكون فى النرد دون الشطرنج ...

قلت: وخلاصة القول إن من أقوى ما استدل به من ذهب إلى تحريم الشطرنج مطلقا هو القياس فقد قال تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا الذِّينَ آمَنُوا إِنَّمَا الحّمر والميسر والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون ﴾ .

فهده العلل متحققة في الغالب فيمن يمارس هذا الأمر ، وأيضا التصريح

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۲۱٬۵/۳۲ – ۲۲۰ . وانظر : المغنى لابن قدامة ۱۷۱/۹ – ۱۷۲ .

في الحديث بتحريم النرد وقد يقاس عليه . والله تعالى أعلم .

## قول الإمام أحمد : في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

#### قال أبو بكر المروذى:

• ٨٤٠ – قلت لأبي عبد الله : كيف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ؟ فقال : باليد وباللسان ، وبالقلب هو أضعف .

بینك وبینه . قلت : قد تقدمت إلى أبی عبد الله جارا لنا یؤذینا بالمنكر . قال : تأمره بینك وبینه . قلت : قد تقدمت إلیه مرارا فكأنه تمحل . قال : أى شيء علیك ، إنما هو على نفسه ، أنكر بقلبك ودعه . قلت لأبى : فیستعان بالسلطان علیه ؟ قال : لا . ربما یأخذ منه الشيء ویترك(۱) .

#### وقال إسحاق بن هالىء :

٨٤٢ – قلت لأبي عبد الله : متى يجب على الأمر ؟ قال : ما لم تخف سوطا ولا عصا<sup>(١)</sup> .

من الله الأمر والنهي . قال : ليس هذا الأمر والنهي . قال : ليس هذا الأمان نهى ، إذا غيرت بلسانك فإن لم تستطع فبقلبك فهو أضعف الإيمان وقال لى : لا تتعرض للسلطان فإن سيفه مسلول وعصاه (٢٠) .

قال: إذا علم الله عز وجل من قلبك أنك منكر لذلك فأرجو أن لا يكون عليك شي (١)

<sup>(</sup>١) الورع ص : ١٥٤ ورواهما الخلال في الأمر بالمعروف ص ٤٢ ، ٤٤ ، وانظر ص : ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) مسائل ابن هانيء ١٧٣/٢ وأخرجها الخلال في الأمر بالمعروف ص ٣٦ – ٣٧.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ١٧٥/٢ وأخرجها الخلال في المصدر السابق ص: ٤١ .

٤٠ مسائل ابن هانيء ١٧٣/٢ وأخرجها الخلال في الأمر بالمعروف ص: ٤٠ .

#### وقال أبو داود السجستاني :

مه مه مه الأمر الرجل القيام بالأمر والنهى ؟ قال : إذا خاف أن ينال منه . قلت : فالصلاة تراهم لا يحسنون ؟ قال : مثل هذا تأمرهم . قال : قلت : يشتم ؟ قال : يتحمل من يريد أن يأمر وينهى لا يريد أن ينتصر بعد ذلك (۱)

معت أحمد قبل له: يصلى الرجل في المسجد فيرى أهل المسجد على المسجد ؟ يسيئون الصلاة ؟ قال يأمرهم . قال : إنهم يكثرون وربما كان عامة أهل المسجد ؟ قال : يقول لهم مرتين أو ثلاثا فلا ينتهون يتركهم بعد ذلك ؟ قال : أرجو أن يسلم أو كلمة نحوها(٢) .

سمعت أحمد سئل عن رجل له جار يعمل بالمنكر لا يقوى ينكر عليه ؟ عليه وآخر ضعيف يعمل بالمنكر أيضا يقوى على هذا الضيعف أن ينكر عليه ؟ قال : نعم ينكر على هذا الذي يقوى أن ينكر عليه (٢)

۸٤٨ – قيل لأحمد : فإن أصابه من قبل السلطان في ذلك مكروه وترجو أن يؤجر فرأى له فضلا . تكلم بشيء كأنه يغبطه .

٨٤٩ – سمعت أحمد يقبول : نحن نرجو إن أنكره بقلبه فقد سلم ، وإن أنكره بيده فهو أفضل<sup>(٤)(٥)</sup>.

#### قال أبو بكر الخلال:

• • • • • أخبرنى موسى بن سهل قال : حدثنا محمد بن أحمد الأسدى قال : حدثنا إبراهيم بن يعقوب ، عن إسماعيل بن سعيد قال : سألت أحمد عمن ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر عند من لا يخاف سيفه ولاسوطه . قال :

<sup>(</sup>١) أحرجها الخلال في الأمر بالمعروف ص: ٥٠.

 <sup>(</sup>٢) أخرجها الحلال في الأمر بالمعروف ص: ٦٧.
 (٣) أخرجها الحلال في الأمر بالمعروف ص: ٩٦.

 <sup>(</sup>٤) أخرجها الخلال في الأمر بالمعروف ص: ٤٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر الروايات في مسائل أبي داود ص: ٢٧٨ – ٢٧٩

إذا استطاع فليغير ، فلا يسعه غيره (١) .

۱۵۹ – أخبرنى أبو بكر المروزى ، أن أبا بكر الأثرم قال : قيل لأبى عبد الله : رجل رأى منكرا ، أيجب عليه تغييره ؟ قال : إذا غير بقلبه فأرجو . ثم قال : إن منهم من يخاف منه ، فإذن يغير بقلبه .

مسائل أبى على الدينورى ، من مسائل ابن مزاحم (٢) : أن أبا عبد الله قيل له : رجل رأى منكرا أيجب عليه تغييره ؟ قال : إذا غير بقلبه فأرجو (٢) .

النسائى قال : عبد الله : يجب الأمر والنهى على الإنسان ؟ قال : يا أبا محمد ، قلت لأبى عبد الله : يجب الأمر والنهى على الإنسان ؟ قال : يا أبا محمد ، في هذا الزمان أظنه شديدا ، مع أن في حديث أبى سعيد تسهيلا . قلت له : « من رأى منكم منكرا فليغيره بيده » . قال : نعم ، قال : « بقلبه وذلك أضعف الإيمان » (١٠) .

قلت: هذا أشدها على قال: من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، وقال صلى الله عليه وسلم: « ما أمرتكم من الأمر فأتوا منه ما استطعتم » (٥) فسكت (١) .

۸۵٤ – وأخبرنى محمد بن على قال : حدثنا صالح أن أباه قال : التغيير باليد ، ليس بالسيف والسلاح<sup>(۲)</sup> .

٨٥٥ – وأخبرنى محمد بن على ، حدثنا مهنا قال : سئل أبو عبد الله

<sup>(</sup>١) الأمر بالمعروف ص : ٣٧ .

 <sup>(</sup>٢) لم أجد هم تراجم فيما اطلعت عليه من المصادر ولعل الأخير هو : موسى بن عبيد الله . انظر ج :
 ٤٠٢/٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج: ٣٢١/٢.

<sup>(</sup>٤) سيأتى الحديث وتخريجه ص: ٨٣٧.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ٢٥١/١٣ ومسلم ١٨٣٠/٤ من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>٦) الأمر بالمعروف ص: ٤٠ = ٤١ .

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ص: ٤٤.

عن الرجل يأمر المعروف بيده ؟ فقال: إن قوى على ذلك فلا بأس به إ. فقلت: آليس قد جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم : « ليس للمؤمن أن يذل نفسه »<sup>(^)</sup> بأن يعرضها من البلاء ما لا طاقة له به ؟ قال: ليس هذا من ذلك (٢٠)

٨٥٦ - أحبرني عصمة بن عصام قال: حدثنا حنبل، أنه سمع آبا عبد الله يقول: والناس يحتاجون إلى مداراة ورفق في الأمر بالمعروف بلا غلظة، إلا رجلًا مباينًا معلنًا بالفسق والردى فيجب عليك نهيه وإعلانه ، لأنه يقال : ليس لفاسق حرمة ، فهذا لا حرمة له .

٨٥٧ – أخبرنى جعفر بن محمد أن يعقوب بن بختان حدثهم أن أبا عبد الله سئل عن الأمر فقال: كان أصحاب عبد الله(") يقولون: مهلا رحمكم

٨٥٨ – وأخبرنا محمد بن أبي هارون قال : سمعت أبا العباس قال : صلى بأبى عبد الله يوما جوين ، فكان إذا سجد جمع ثوبه بيده اليسرى ، وكنت بجنبه ، فلما صلينا قال لي وخفض من صوته : قال النبي صلى الله عليه وسلم : « إذا قام أحدكم في الصلاة فلا يكف شعرا ولاثوبا ه(٤) ، فلما قمنًا قال لي جوين : أي شيء كان يقول لكِ ؟ قلت : قال لي كذا وكذا ، وما أحسب المعنى

٨٥٩ – أخبرني محمد بن على السمسار قال: حدثني مهنا قال: سألت أبا عبد الله عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . كيف ينبغي أن يأمر ؟

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ٥/٥/٥ وابل ماجة ١٣٣٢/٢ وغيرهما عن حذيفة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ٥ لا ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه » قالوا : وكيف يذل نفسه؟ قال : ٥ يتعرض من البلاء لما لا يطبقه ».

<sup>(</sup>٢) الأمر بالمعروف ص: ٤٥ .

<sup>(</sup>٣) ابن مسعود كما في رواية أخرى . (٤) رواه أحمد ٢٢١/١ والبخاري ٢٩٥٧، ٢٩٧، ٢٩٩، ومسلم ٣٥٤/١ – ٣٥٥ عن ابن عباس

عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ٥ أمرت أن أسجد على سبعة ، لا أكف شعرا ولا ثوبا ٥ .

<sup>(</sup>٥) الأمر بالمعروف ص : ٤٦ – ٤٧..

قال : يأمر بالرفق والخضوع . ثم قال : إن أسمعوه ما يكره لا يغضب ، فيكون يريد ينتصر لنفسه .

• ٨٦ - أحبرنى زكريا بن يحيى الناقد أن أبا طالب حدثهم أنه قال لأبي عبد الله : إذا أمرته بالمعروف فلم ينته ، ادعه ، لا أقول له شيئا ؟ قال الأمر بالمعروف ، وصرت تنتصر لنفسك ، فتخرج إلى الإثم فإذا أمرت بالمعروف فإن قبل منك وإلا فدعه (١).

الله - وأخبرنى زكريا بن يحيى الناقد أن أبا طالب حدثهم: سئل أبو عبد الله : إذا أمرت بالمعروف فلم ينته ، ما أصنع ؟ قال : فدعه ، قد أمرته ، وقد أنكرت عليه بلسانك وجوارحك ، لا تخرج إلى غيره ، ولا ترفعه للسلطان يتعدى عليه ، كان أصحاب عبد الله إذا تلاحى قوم قالوا : مهلا بارك الله فيكم ، مهلا بارك الله فيكم .

حدثهم قال: سألت أبا عبد الله قلت: الرجل يأمر بالمعروف فلا يقبل منه، حدثهم قال: سألت أبا عبد الله قلت: الرجل يأمر بالمعروف فلا يقبل منه، فترى إذا رأى منكرا وهو يعلم أنه لا يقبل منه إن سكت ولا يتكلم؟ قال: إذا رأى المنكر فليغير بما أمكنه. قلت له: فإن أمره ونهاه وتقدم إليه في ذلك فلم يقبل منه، ترى أنه يستعين عليه بالسلطان؟ قال: أما السلطان فما أرى ذلك.

۸۹۳ – أخبرنا أبو بكر المروذى قال: قلت لأبى عبد الله: فإن كان للرجل قرابة فيرى عندهم المنكر، فيكره أن يغيره، أو يقول لهم فيخرج إلى ما يغتم به من أهل بيته، وهو لا يرى بدا. أو يرى المنكر في غيره فيكره أن يغير للذى في قرابته. قال: إن صحت نيتك لم تبال.

٨٩٤ – أخبرنى عمر بن صالح بطرسوس قال: قال لى أبو عبد الله:
 يا أباحفص ، يأتى على الناس زمان يكون المؤمن فيه بينهم مثل الجيفة ، ويكون

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص: ٥٠ - ٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص: ٥٣ .

المنافق يشار إليه بالأصابع. فقلت: يا أبا عبد الله ، وكيف يشار إلى المنافق بالأصابع ؟ فقال: يا أبا حفص ، صيروا أمر الله فضولا . وقال: المؤمن إذا رأى أمرا بالمعروف أو نهيا عن المنكر لم يصبر حتى يأمر وينهى . يعنى قالوا: هذا فضول . قال: والمنافق كل شيء يراه قال بيده على فمه . فقالوا: نعم الرجل ، وليس بينه وبين الفضول عمل .

#### التعليق :

المعروف: اسم جامع لكل ما عرف من طاعة الله والتقرب إليه ، وكل ما ندب إليه الشرع، والمنكر ضد ذلك (٢) .

والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر قد يكون فرضا على الكفاية وقد يتعين والأصل فيه قول الله تعالى : ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ﴾ (٤) ، وقوله جل وعلا : ﴿ الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴾ (٥) ، وقوله عز وجل : ﴿ الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر

<sup>(</sup>١) عباس بن عبد العظيم ، ثقة حافظ . تقريب ٣٩٧/١ ، طبقات الحنابلة ١/٣٥٧ .

 <sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص ٥٧ – ٥٩.
 (\*) وانظر روايات أخر عن الإمام أحمد في كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر للقاضي أبي يعلى بن

الفراء . وهو مخطوط له صورة فى مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة – صمن مجموعة برقم ٩٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر : النهاية لابن الأثير ٢١٦/٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران /١٠٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحج /١١ .

والحافظون لحدود الله ﴾ (۱) وقوله تبارك وتعالى : ﴿ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أُولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ﴾ (۲) ، وقال حكاية عن لقمان : ﴿ يَا بَنِي أَقِم الصلاة وأمر بالمعروف وانه عن المنكر ﴾ (آ) ،وقال عز وجل : ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ﴾ (٤) .

وروى مسلم (°) عن أبى سعيد الخدرى قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان » .

قال النووى: تطابق على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر الكتاب والسنة وإجماع الأمة وهو أيضا من النصيحة التى هى الدين ولم يخالف فى ذلك إلا بعض الرافضة ولا يعتد بخلافهم كما قال أبو المعالى: لا يكثرث بخلافهم فى هذا فقد أجمع المسلمون عليه قبل أن ينبغ هؤلاء، ووجوبه بالشرع لا بالعقل خلافا للمعتزلة ، وأما قول الله عز وجل: ﴿ عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم ﴾ (٦) فليس مخالفا لما ذكرناه لأن المذهب الصحيح عند المحققين فى معنى الآية: أنكم إذا فعلتم ما كلفتم به فلا يضركم تقصير غيركم مثل قوله تعالى: ﴿ ولا تزر وازرة وزر أخرى ﴾ (٧) وإذا كان كذلك فمماكلف به الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فإذا فعله ولم يمتثل المخاطب فلا عتب بعد ذلك على الفاعل لكونه أدى ما عليه فإنما عليه الأمر والنهى لا القبول والله أعلم .

ثم إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية إذا قام به بعض الناس

<sup>(</sup>١) سورة النوبة /١١٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة /٧١ .

 <sup>(</sup>٣) سورة لقمان /١٧/ . .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران /١١٠٠ .

<sup>(°)</sup> في الصحيح ١٩/١.

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة / ١٠٥.

<sup>(</sup>۷) سورة فاطر / ۱۸ .

سقط الحرج عن الباقين وإذا تركه الجميع أثم كل من تمكن منه بلا عدر ولا خوف ثم إنه قد يتعين كما إذا كان في موضع لا يعلم به إلا هو أولا يتمكن من إزالته إلا هو .

قال العلماء: ولا يسقط الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لكونه لا يفيد في ظنه بل يجب عليه فعله فإن الذكرى تنفع المؤمنين وإن الذي عليه: الأمر والنهى لا القبول كما قال الله عز وجل: ﴿ وما على الرسول إلا البلاغ ﴾ (١٦٣)

قال العلماء: ولا يشترط في الآمر والناهي أن يكون كامل الحال ممتثلا ما يأمر به مجتنبا ما ينهى عنه بل عليه الأمر وإن كان مخلا بما يأمر به والنهى وإن كان متلبسا بما ينهى عنه فإنه يجب عليه شيئان: أن يأمر نفسه وينهاها ويأمر غيره وينهاه فإذا أخل بأحدهما كيف يباح له الإحلال بالآخر.

قال العلماء: ولا يختص الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بأصحاب الولايات بل ذلك جائز لآحاد المسلمين. قال إمام الحرمين: والدليل عليه إجماع المسلمين فإن غير الولاة في الصدر الأول والعصر الذي يليه كانوا يأمرون الولاة بالمعروف وينهونهم عن المنكر مع تقرير المسلمين إياهم. اهـ

ثم إنه إنما يأمر ويهى من كان عالما بما يأمر به وينهى عنه وذلك يختلف باختلاف الشيء فإن كان من الواجبات الظاهرة والمحرمات المشهورة كالصلاة والصيام والزنا والخمر ونحوها فكل المسلمين علماء بها وإن كان من دقائق الأفعال والأقوال ومما يتعلق بالاجتهاد لم يكن للعوام مدخل فيه ولا لهم إنكاره بل ذلك للعلماء ثم العلماء إنما ينكرون ما أجمع عليه ، أما المختلف فيه فلا إنكار فيه لأن على أحد المذهبين: كل مجتهد مصيب، وهذا هو المختار عند كثير من المحققين أو أكثرهم، وعلى المذهب الآخر : المصيب واحد والمخطىء غير متعين لنا والإثم مرفوع عنه لكنه إن ندبه على جهة النصيحة إلى الخروج من الحلاف فهو حسن محبوب

<sup>(</sup>١) سورة النور / ١٤، وسورة العكبوت / ١٨.

<sup>(\*)</sup> قال شيخ الإسلام في اقتضاء الصراط المستقم ص : ٤٥ : ه ثم لو فرض أنا علمنا أن الناس لا يتركون المنكر ولا يعترفون بأنه منكر: لم يكن ذلك مانعا من إبلاغ الرسالة وبيان العلم بل ذلك لا يسقط وجوب الإبلاغ ولا وجوب الأمر والنهى في إحدى الروايتين عن أحمد وقول كثير من أهل العلم .

مندوب إلى فعله برفق فإن العلماء متفقون على الحث على الخروج من الخلاف إذا لم يلزم منه إحلال بسنة أو وقوع في خلاف آخر....

واعلم أن هذا الباب - أعنى باب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر - قد ضبع أكثره من أزمان متطاولة ولم يبق منه في هذه الأزمان إلا رسوم قليلة جدا وهو باب عظيم به قوام الأمر وملاكه وإذا كثر الخبث عم العقاب الصالح والطالح وإذا لم يأخذوا على يد الظالم أوشك أن يعمهم الله تعالى بعقابه: ﴿ فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ﴾ (١) فيبغى لطالب الآخرة والساعى في تحصيل رضا الله عز وجل أن يعتنى بهذا الباب فإن نفعه عظيم لا سيما وقد ذهب معظمه ويخلص نيته ولا يهابن من ينكر عليه لارتفاع مرتبته فإن الله تعالى قال: ﴿ ولينصرن الله من ينصره ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ ومن يعتصم بالله فقد هدى إلى صراط مستقيم ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يفتنون ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين ﴾ (٥)

واعلم أن الأجر على قدر النصب ولا يتاركه أيضا لصداقته ومودته ومداهنته وطلب الوجاهة عنده ودوام المنزلة فإن صداقته ومودته توجب له حرمة وحقا ومن حقه أن ينصحه ويهديه إلى مصالح آخرته وينقذه من مضارها، وصديق الإنسان وعجه هو من سعى في عمارة آخرته وإن أدى ذلك إلى نقص في دنياه وعدوه من يسعى في ذهاب أو نقص آخرته وإن حصل بسبب ذلك صورة نفع في دنياه أن الهـ

<sup>(</sup>١) سورة النور /٦٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة الحج /٤٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران /١٠١ .

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت /٦٩ .

<sup>(</sup>٥) سورة العنكبوت /٢ ، ٣ .

<sup>(</sup>٦) مسلم بشرح النووى ٢٢/٢ – ٢٤ وانظر ما بعده . وراجع كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر=

وبعد هذا الكلام النفيس نقول: إن الروايات المتقدمة عن الإمام أحمد فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فيها منهج شامل لهذه المسألة بجميع جوانبها: فالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر يكون باليد وباللسان وبالقلب فإذا أمكن إزالة المنكر باليد فهو أفضل وإن خاف على نفسه أنكر بلسانه وإن كان غير ممكن أيضا أنكر بقلبه والإنكار بالقلب معناه: الكراهة للمنكر، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر يكون برفق ولين قدر الإمكان حتى يتحقق المقصود، وإن كان هذا راجعا في المقام الأول لنوع المنكر، والله تعالى أعلم.

لشيخ الإسلام ابن تيمية . وكتاب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر للقاضى ألى يعلى بن الفراء وهو
 مخطوط كما سبق الإشارة إليه ص : ٧٦٠ وتلبيس إبليس لابن الجوزى ص : ١٤٨ – ١٤٩ . وغيرها
 من المؤلفات التي خصصت لبحث هذا الأصل العظيم .

### ما أثر عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده فى الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم

في رسالته لمسدد بن مسرهد قال :

٨٦٦ – والأنبياء حق ، وعيسى بن مريم رسول الله وكلمته .

وفی موضع آخر :

**۸۲۷** – والتصديق بما جاءت به الرسل<sup>(۱)</sup>.

وفي رسالة محمد بن حبيب الأندراني قال:

٨٦٨ – وأقر بجميع ما أتت به الأنبياء والرسل<sup>(١)</sup>.

#### التعليق :

الإيمان بالرسل صلوات الله وسلامه عليهم وبما جاءوا به من عند الله عز وجل أحد أركان الإيمان قال تعالى : ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين ﴾ (٤) وقال جل وعلا : ﴿ ومن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضلالا بعيدا ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٣٤٣/١ ، ٣٤٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٩٤/١ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة /٢٨٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة /١٧٧.

<sup>&</sup>quot;(٥) سورة النساء /١٣٦ .

وف حديث جبريل قال : أخبرنى عن الإيمان قال : أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ...'' . . اهـ

والأصل الذى جاءت به الرسل واحد وهو الدعوة إلى الله عز وجل وإخلاص العبادة له ، وإن اختلفت فى الفروع ، إلا أن هذه الشرائع والمناهج قد نسخت ببعثة محمد صلى الله عليه وسلم فلا شرعة إلا شرعة الإسلام قال تعالى : ﴿ وَمَنْ يَبْتُغُ غَيْرُ الْإِسلامُ دَيْنًا فَلَنْ يَقْبُلُ مَنْهُ وَهُو فَى الآخرة مَنْ الخاسرين ﴾ (٢) .

يقول شارح الطحاوية: وأما الأنبياء والمرسلون فعلينا الإيمان بمن سمى الله تعالى فى كتابه من رسله والإيمان بأن الله تعالى أرسل رسلا سواهم وأنبياء لا يعلم أسماءهم وعددهم إلا الله تعالى الذى أرسلهم فعلينا الإيمان بهم جملة لأنه لم يأت فى عددهم نص، وقد قال تعالى: ﴿ ورسلا قد قصصناهم عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم عليك ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ ولقد أرسلنا رسلا من قبل من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك ﴾ (١)

وعلينا الإيمان بأنهم بلغوا جميع ما أرسلوا به على ما أمرهم الله به وأنهم بينوه بيانا لا يسع أحدا ممن أرسلوا إليه جهله ولا يحل خلافه . قال تعالى : ﴿ فهل على الرسل إلا البلاغ المبين ﴾ (٥) وقال تعالى : ﴿ وإن تولوا فإنما عليك البلاغ المر١٠)

وأما أولو العزم من الرسل ، فقد قبل فيهم أقوال أحسنها : ما نقله البغوى وغيره عن ابن عباس وقتادة: أنهم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد صلوات الله وسلامه عليهم . قال وهم المذكورون في قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ أَحَدْنَا مِنَ النَّبِينَ

<sup>(</sup>۱) انظر : الحديث وتخريجه ج : ٧٥/١ .

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران /۸۵.
 (۳) سورة النساء /۱٦٤.

 <sup>(</sup>٤) سورة غافر /٧٨ .

 <sup>(</sup>٥) سورة النحل /٢٥ .
 (٢) تالنجا /٢٨

<sup>(</sup>٦) سورة النحل /٨٢ .

ميثاقهم ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى وعيسى بن مريم (أ) وفى قوله تعالى : ﴿ شرع لكم من الدين ما وصى به نوحا والذى أوحينا إليك وما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه كبر على المشركين ما تدعوهم إليه (أ) وأما الإيمان بمحمد صلى الله عليه وسلم فتصديقه واتباع ما جاء به من الشرائع إجمالا وتفصيلا (أ) .اهـ

قلت: ومما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل أنهم بشر من خلق الله عز وجل أكرمهم الله سبحانه وتعالى واصطفاهم برسالته. فليس لهم من خصائص الألوهية والربوبية أي شيء قال تعالى: ﴿ وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا أو تكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيرا أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفا أو تأتى بالله والملائكة قبيلا أو يكون لك بيت من زخرف أو ترقى في السماء ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتابا لا أملك لنفسى نفعا ولا ضرا إلا ما شاء الله ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء إن أنا إلا نذير وبشير لقوم يؤمنون ﴿ وقال : ﴿ قل إلى لا أملك لكم ضرا ولا رشدا قل إنى لن يجيرني من الله أحد ولن أجد من دونه ملتحدا ﴾ (١) . و لم يتميز عيسى عليه الصلاة والسلام عنهم إلا بكونه خلق من غير أب كما أن آدم عليه السلام خلق من طين فسبحان الخلاق العظيم . على وقال جل وعلا : ﴿ إذ قالت الملائكة يا مريم إن الله يشرك بكلمة فيكون ﴾ (١) وقال جل وعلا : ﴿ إذ قالت الملائكة يا مريم إن الله يشرك بكلمة فيكون ﴾ (١) وقال جل وعلا : ﴿ إذ قالت الملائكة يا مريم إن الله يشرك بكلمة فيكون ﴾ (١) وقال جل وعلا : ﴿ إذ قالت الملائكة يا مريم إن الله يشرك بكلمة فيكون ﴾ (١) وقال جل وعلا : ﴿ إذ قالت الملائكة يا مريم إن الله يشرك بكلمة منه السمه المسيح عيسى ابن مريم وجيها في الدنيا والآخرة ومن المقربين ويكلم

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب /٧ .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى /۱۳ .

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٣٤٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء /٩٠ – ٩٣ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف /١٨٨ .

<sup>(</sup>٦) سورة الجن /٢١ - ٢٢ .

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران /٥٩ .

الناس في المهد وكهلا ومن الصالحين . قالت رب أني يكون لي ولد ولم يمسسني بشر قال كذلك الله يخلق ما يشاء إذا قضى أمرا فإنما يقول له كن فيكون في (۱) وقال عز وجل: ﴿ يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ولا تقولوا على الله إلا الحق إنما المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه فآمنوا بالله ورسله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيرا لكم إنما الله إله واحد سبحانه أن يكون له ولد له ما في السموات وما في الأرض وكفي بالله وكيلا في (۱) وقال جل ذكره: ﴿ ذلك عيسى ابن مريم قول الحق الذي فيه يمترون ما كان لله أن يتخذ من ولد سبحانه إذا قضى أمرا فإنما يقول له كن فيكون في (۱) وقال تبارك وتعالى: ﴿ وإذ قال الله يا عيسى ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهن من دون الله قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق إن كنت قلته فقد علمته تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك إنك أنت علام الغيوب ما قلت لهم إلا ما أمرتني به أن اعبدوا الله ربي وربكم وكنت عليهم شهيدا ما دمت فيهم فلما إلا ما أمرتني كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على كل شيء شهيد في (١)

هذا هو عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام خلق من خلق الله وعبد من عباده فلعنة الله على المشركين .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران /٥٥ - ٤٧ .

<sup>(</sup>۲) سؤرة النساء /۱۷۱ . . .

<sup>(</sup>٣) سورة مريم /٣٤ – ه٦ ,

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة /١١٦ – ١١٧.

## إنكار الإمام أحمد على من قال: إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

٨٦٩ – سألت أبى عن اليهود والنصارى والمجوس من أمة محمد صلى الله عليه وسلم هم ؟ فقال : قال النبى صلى الله عليه وسلم فى حديث الشفاعة فأقول أمتى أمتى أمنى أمنى أردا .

#### وقال أبو بكر الحلال :

• ۸۷ - أخبرنا محمد بن على قال : حدثنا يعقوب بن بختان أنه سأل أبا عبد الله عن اليهود والنصارى من أمة محمد . قال : فغضب وقال : يقول هذا مسلم ؟! أو كما قال .

AV1 - أخبرني محمد بن عبد الله بن إبراهيم أن أباه (٥) حدثه قال :

<sup>ِ (</sup>۱) أخرجه أحمد ۲/۳۵٪ والبخاری ۳۹۰/۸ ومسلم ۱۸۵/۱ من حدیث أبی هریرة وأخرجه البخاری ۲۷۳/۱۳ ومسلم ۱۸۲/۱ من حدیث أنس .

 <sup>(</sup>٢) في أحكام أهل الملل للخلال ص: ٣٥ ٥ فلست ترى أن النبي صلى الله عليه وسلم لا يشفع إلا
 لأمنه من المسلمين ».

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٢٥٠/١ من حديث ابن عباس و ٤١٦/٤ من حديث أبي موسى الأشعرى و ١٤٥/٥ من حديث أبي ذر .

ورواه مسلم من حديث جابر ٣٧١/١ .

<sup>(</sup>٤) مسائل عبد الله ص: ٤٤١.

<sup>(</sup>٥) لم أجد ما يدل عليهما .

حدثنى أحمد بن القاسم / وأخبرنى زكريا بن الفرج عن أحمد بن القاسم قال : ذكرت لأبى عبد الله من يقول إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم / وأخبرنى محمد بن أبى هارون ومحمد بن جعفر أن أبا الحارث حدثهم ولفظ بعضهم فى بعض قال : سألت أبا عبد الله عن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم هم أم لا فإن قوما قد اختلفوا فيهم فقال : أى شيء هذا ؟! منكرا المسألة وغضب ، قلت : إن ههنا من يقول هذا قال : دعنا وتغير لونه. قلت : نرد عليهم ننكر عليهم ما يقولون. قال : نعم شديد الرد والإنكار.

۳ ۸۷۲ – أخبرنى محمد بن على الوراق قال: حدثنا صالح بن أحمد بن حنبل قال لأبيه: أحد يقول إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم فقال: سبحان الله! النبى صلى الله عليه وسلم يقول: ١ اختبأت شفاعتى لأمتى (١) يشفع إذا لليهود والنصارى!! أحد يقول هذا(٢)(٣).

<sup>(</sup>۱) روى أحمد ۳۸۱/۲ ، ۶۸۱ والبخارى ۹٦/۱۱ ومسلم ۱۸۹/۱ عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( لكل نبى دعوة مستجابة يدعو بها وأريد أن أختبىء دعوتى شفاعة لأمتى في الآخدة »

<sup>(</sup>٢) أحكام أهل الملل ص : ٣٤ – ٣٥ .

<sup>(\*)</sup> نبينا محمد صلى الله عليه وسلم - كما هو معلوم - مرسل إلى الناس كافة فمن صدقه وآمن به دخل في أمنه أمة الإجابة ومن لم يؤمن به فيدخل في أمنة الدعوة أما بالنسبة للشفاعة فالذي يُفهم من الأحاديث الصحيحة أن شفاعته العظمي تشمل الخلق أجمعين وذلك لإراحتهم من كرب الموقف وهي خاصة به عليه الصلاة والسلام.

ماأثر عن الإمام أحمد فى معنى قول النبى صلى الله عليه وسلم: « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة والسلام: « لا يبقى دينان فى جزيرة العرب »

#### قال أبو بكر الخلال:

 $\Lambda V V - 1$  أخبرنى عبد الله بن محمد (۱) قال : حدثنى بكر بن محمد ، عن أبيه ، عن أبي عبد الله وسأله عن قول النبى صلى الله عليه وسلم : « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب  $V^{(1)}$  قال : إنما الجزيرة موضع العرب وأما موضع يكون فيه أهل السواد والفرس فليس هى جزيرة العرب ، موضع العرب الذى يكونون فيه (۲) .

AV\$ - أخبرنا أبو بكر المروذى قال : سئل أبو عبد الله عن قول النبى صلى الله عليه وسلم : « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب » قال : هم الذين قاتلوا النبى صلى الله عليه وسلم ليست لهم ذمة مثل اليهود والنصارى أى يخرجون من مكة والمدينة ودون الشام (1) .

۸۷۵ - أخبرنى عبد الله بن حنبل<sup>(۵)</sup> قال : حدثنى أبى قال : قال عمى<sup>(۱)</sup>: جزيرة العرب هى المدينة وما والاها لأن النبى صلى الله عليه وسلم أجلى يهود فليس لهم أن يقيموا بها .

<sup>(</sup>١) ابن عبد الحميد القطان . تقدمت ترجمته ج: ١٧٤/١ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاری ۲۷۰/۲ – ۲۷۱ ومسلم ۱۲۵۸/۳ – ۱۲۵۹ من حدیث ابن عباس .

 <sup>(</sup>٣) نقلها ابن الفراء في الأحكام السلطانية ص: ١٩٦ وابن القيم في أحكام أهل الذمة ١٧٧/١ .
 (٤) نقلها ابن القيم في المصدر السابق ١٧٧/١ .

<sup>(</sup>٥) ابن إسحاق بن حنبل قال الخطيب : رأيت في موضع آخر رواية للخلال عن ابن حنبل هذا إلا أنه سماه عبيد الله . اهـ . وسكت عنه . انظر : ت/ بغداد ٢٤٧/١٠ ، ٣٤٧/١٠ .

 <sup>(</sup>٦) عند أبى يعلى في الأحكام ص : ١٩٦ وابن القيم في أهل الذمة ١٧٧/١ ة قال : قال عمر ٥ والصواب ما هو مثبت وهو أحمد بن حنبل .

۳۷۲ – أخبرنى عبد الله بن أحمد قال : سمعت أبى يقول : حديث النبى صلى الله عليه وسلم : ه لا يبقى دينان بجزيرة العرب ه (۱) تفسيره : ما لم يكن في يد فارس والروم .

وقال الأصمعي : كل ما كان دون ِأطراف الشام .

٨٧٧ – أخبرنى الحسن عبد الوهاب<sup>(٢)</sup> قال : حدثنى إبراهيم بن هانىء قال : سئل أبو عبد الله عن جزيرة العرب فقال : ما لم يكن فى يبد فارس والروم قيل له : ما كان خلف العرب قال : نعم<sup>(٢)</sup> .

#### التعليق :

قبل الشروع في الكلام حول هذا المسألة أود أن أورد ما ذكر حول حدود جزيرة العرب .

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر : رواه مالك في الموطأ عن ابن شهاب فذكره موسلا . قال ابن شهاب : فقحص عمر عن ذلك حتى أتاه اليقين عن النبى صلى الله عليه وسلم بهذا فأجلى يهود خير .قال مالك : وقد أجلى عمر يهود تجران وفدك ثم ذكر ابن حجر له طرقا أخرى ، التلخيص الحبير ١٣٤/٤ . وروى أحمد ١٩٥/١ ، ١٩٩١ عن أبى عبيدة بن الجراح قال : آخر ما تكلم به النبى صلى الله عليه وسلم : أخرجوا يهود أهل الحجاز وأهل نجران من جزيرة العرب

قبال ابن حجر بعد ذكره للروايات المرسلة : ورواه أحمد في مسنده موصولاً عن عائشة قالت: آخر ما عهد رسول الله ضلى الله عليه وسلم أن لا يترك بجزيرة العرب دينان، أخرجه من طريق ابن إسحاق حدثني صالح بن كيسان ، عن الزهري ، عن عبيد الله بن عتبة بن مسعود ، عن عائشة . المصدر السابق .

قلت : وللحديث شواهد : فقد روى البخارى ٢٧٠/٦ ومسلم ١٣٨٧/٢ عن أنى هريرة قال : ٥ بينها غن فى المسجد خرج النبى صلى الله عليه وسلم فقال : انطلقوا إلى يهود ،فخرجنا حتى جننا بيت المدراس فقال : ٥ أسلموا تسلموا واعلموا أن الأرض لله ورسوله وإنى أريد أن أجليكم من هذه الأرض فمن يجد منكم بماله شيئا فليبعه وإلا فاعلموا أن الأرض لله ورسوله ٥. وروى مسلم ٣٨٨/٢ عن عمر بن الخطاب أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « لأخرجن اليهود والنصارى من جريرة العرب حتى لا أذع إلا مسلما » .

<sup>(</sup>۲) ابن أبى العنبرى . تقدم التعريف به ج : ۲۹٤/۲ .

<sup>(</sup>٣) أحكام أهل الملل للخلال ص ٢٤–٢٥ والروايتان الأخيرتان نقلهما ابن القيم في أحكام أهل الذمة ١٧٧/١ والأولى منهما نقلها ابن الفراء في الأحكام السلطانية ص : ١٩٦

يقول النووى: قال أبو عبيد: قال الأصمعي: جزيرة العرب ما بين أقصى عدن اليمن إلى ريف العراق في الطول وأما في العرض فمن جدة وما والاها إلى أطراف الشام ...(١).

وحكى الهروى عن مالك أن جزيرة العرب هى المدينة والصحيح المعروف عن مالك أنها مكة والمدينة واليمامة واليمن<sup>(٢)</sup> . اه

ويقول ابن حجر: قال الزبير بن بكار فى أخبار المدينة أخبرت عن مالك، عن ابن شهاب قال: جزيرة العرب: المدينة قال الزبير: قال غيره: جزيرة العرب ما بين العذيب إلى حضرموت، قال الزبير: وهذا أشبه، وحضرموت آخر اليمن (٢٠). اهـ

قلت: ومن المعلوم أن جزيرة العرب هي المنطقة الممتدة من سواحل حضرموت في الجنوب إلى أطراف العراق والشام في الشمال ومن سواحل البحر الأحمر في الغرب إلى سواحل الخليج العربي في الشرق.

هذا هو المتعارف عليه وهو ما ذكره الأصمعي وأبو عبيد وغيرهما .

لكن هل يمنع اليهود والنصارى من سكناها جميعها أم أن في المسألة . تفصيلاً ؟ .

يقول ابن القيم : قال مالك : أرى أن يجلوا من أرض العرب كلها لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « لا يجتمع دينان فى جزيرة العرب » . ثم ذكر حديث عمر السابق الذى رواه مسلم .

وقال الشافعي : يمنعون من الحجاز ، وهو مكة والمدينة ، واليمامة وقراها .

<sup>(</sup>۱) هذا القول جعله ابن حجر من قول أنى عبيد . فتح البارى ١٧١/٦ ، وجعله ابن القيم من قول الأصمعى وأنى عبيد . أحكام أهل الذمة ١٧٧/١ ولعله مراد النووى . سيما أن ابن حجر وغيره أورد مثله عن الأصمعى فيكون هذا القول لهما .

<sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووى ۹۳/۱۱ .

 <sup>(</sup>٣) فتح البارى ١٧١/٦ . وقال البخارى بعد ذكره لحديث ابن عباس السابق : وقال يعقوب بن محمد :
 سألت المغيرة بن عبد الرحمن عن جزيرة العرب فقال : مكة والمدينة واليمامة واليمن .

وأما غير الحرم منه فيمنع الكتابي وغيره من الاستيطان والإقامة به وله الدخول بإذن الإمام لمصلحة كأداء رسالة أو حمل متاع يحتاج إليه المسلمون وإن دخل لتجارة ليس فيها كثير حاجة لم يأذن له إلا بشرط أن يأخذ من تجارته شيئا ولا يمكن من الإقامة أكثر من ثلاث. وقد أدخل بعض أصحاب الشافعي اليمن في جزيرة العرب ، ومنعهم من الإقامة فيها ، وهذا وهم ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم بعث معاذا قبل موته إلى اليمن ، وأمره أن يأخذ من كل حالم دينارا ، وأقرهم فيها وأقرهم أبو بكر بعده ، وأقرهم عمر وعثان وعلى رضى الله عنهم ، ولم يجلوهم من اليمن مع أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بإخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب ، فلم يعرف عن إمام أنه أجلاهم من اليمن . وإنما قال الشافعي وأحمد يخرجون من مكة والمدينة واليمامة وخيبر وينبع ومخاليفها و لم يذكر اليمن....

وأما الحرم فإن كان حرم مكة فإنهم يمنعون من دخوله بالكلية(١)

فلو قدم رسول لم يجز أن يأذن له الإمام فى دخوله ويخرج الوالى أو من يثق به إليه ، ولما يختص المنع بخطة مكة بل بالحرم كله ، وأما حرم المدينة فلا يمنع من دخوله لرسالة أو تجارة أو حمل متاع ، فهذا تفصيل مذهب الشافعى .

وأما مذهب أحمد فعنده: يجوز لهم دخول الحجاز للتجارة ، لأن النصارى كانوا يتجرون إلى المدينة في زمن عمر ، وحكى أبو عبد الله بن حمدان عنه رواية: أن حرم المدينة كحرم مكة في امتناع دخوله ، والظاهر أنها غلط على أحمد أن فإنه لم يخف عليه دخولهم بالتجارة في زمن عمر وبعده وتمكينهم من ذلك ولا يأذن لهم بالإقامة أكثر من ثلاثة أيام وقال القاضى: أربعة ... قال أصحاب الإمام أحمد: فإن دخلوا غير الحرم لم يجز إلا بإذن مسلم ، وأما الحرم فيمنعون دخوله بكل حال ولا يجوز للإمام أن يأذن في دخوله فإن دخل أحدهم فمرض أو مات أخرج وإن دفن نبش . وهل يمنعون من حرم المدينة ؟ حكى عن أحمد فيه روايتان كا تقدم .

<sup>(</sup>١) قال إسحاق الكوسع: قال أحمد: ليس لليهودي ولا النصراني أن يدخلوا الحرم. مسائل الكوسع. ١٦٤/٢ وأخرجه الخلال في أحكام أهل الملل ص: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر الأحاديث في حرمة المدينة النبوية في البخاري – فتح الباري ٨١/٤ ومسلم ٩٩١/٣

وأما تفصيل مذهب مالك : فإنهم يقرون عنده فى جميع البلاد إلا جزيرة العرب وهي مكة والمدينة وما والاها وروى عيسى بن دينار دخول اليمن فيها ...

وأما أبو حنيفة فعنده: لهم دخول الحرم كله حتى الكعبة نفسها ، ولكن لا يستوطنون به، وأما الحجاز فلهم الدخول إليه والتصرف فيه والإقامة بقدر قضاء حوائجهم ، وكأن أبا حنيفة رحمه الله قاس دخولهم مكة على دخولهم مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا يصح هذا القياس فإن لحرم مكة أحكاما يخالف بها المدينة (۱) ، على أنها ليست عنده حرما ... (۱) .

<sup>(</sup>١) انظر الأحاديث في حرمة المدينة النبوية في البخاري فتح الباري ٨١/٤ ومسلم ٩٩١/٣ .

 <sup>(</sup>۲) أحكام أهل الذمة ۱۸٤/۱ – ۱۸۸ وراجع: الروايتين والوجهين ۳۸٦/۲ والأحكام السلطانية ص:
 ۱۸۷ – ۱۹۷ لأبى يعلى بن القراء، والأحكام السلطانية للماوردى ص: ۱٦٧ – ١٦٨ والمغنى
 لابن قدامة ۲۹/۸ – ٣٣٥ ومسلم بشرح النووى ١٤/١١ وفتح البارى ١٧١/٦ ، ٢٧١ – ٢٧٢ .

### قول الإمام أحمد فى أعياد الكفار وخروج المسلمين فيها

قال أبو بكر الحلال

۸۷۸ – أخبرنى عمر بن صالح قـال : قـال أبـو عبـد الله فـى معنى الحديث : لا يخرجون – يعنى أهل الذمة – إلى باعوث قال أبو عبد الله : الباعوث يخرجون كما تخرج في الفطر والأضحى .

٨٧٩ – أخبرنا الحسن بن عبد الوهاب قال : حدثنا إبراهيم بن هانىء
 أن أبا عبد الله قال : ولا يتركوا أن يجتمعوا فى كل أحد ولا يظهروا لهم خمرا
 ولا ناقوسا .

• ٨٨ – أخبرنى إبراهيم بن رحمون (١) قال : حدثنا نصر بن عبد الملك (٢) قال : حدثنا يعقبوب بن بختان أن أبا عبد الله قال : ولا يتركوا يجتمعون فى كل أحد ولا يظهروا لهم خمرا ولا ناقوسا فى كل مدينة بناها المسلمون . قبل له: يضربون الخيام فى الطريق يوم الأحد؟ قال: لا إلا أن يكون مدينة صولحوا عليه .

مد عن على قال : ثنا مهنا قال : سألت أحمد عن شهود هذه الأعياد التي تكون عندنا بالشام يشهده المسلمون يشهدون الأسواق ويجلبون فيه البقر والغنم وغير ذلك إلا أنه إنما يكون في الأسواق يشترون ولا يدخلون عليهم بيعهم قال : إذا لم يدخلوا عليهم بيعهم وإنما يشهدون السوق فلا

<sup>(</sup>٢٠١) لم أجدلهما ترجمة فيها نظرته من المصادر .

<sup>(</sup>٣) أحكام أهل الملل للخلال ص : ١٥٤ – ١٥٥ .

#### التعليق :

نقل ابن القيم قول أحمد هذا فى تفسير الباعوث ، ونقل رواية الأثرم وقال : فإن اجتماعهم المذكور هو غاية الباعوث ونهايته فإنهم ينبعثون إليه من كل ناحية ، وليس مراد أبى عبد الله منع اجتماعهم فى الكنيسة إذا تسللوا إليها لواذا وإنما مراده إظهار اجتماعهم كما يظهر المسلمون ذلك يوم عيدهم ، ولهذا قال فى رواية يعقوب ابن بختان : وقد سئل هل يضربون الخيام - ذكر الرواية كما هنا - ثم قال : فإن ضرب الخيام على الطريق يوم عيدهم هو من إحراج الباعوث وإظهار شعائر الكفر ، فإذا اختفوا فى كنائسهم باجتماعهم لم يعرض لهم فيها ما لم يرفعوا أصواتهم بقراءتهم وصلاتهم .

وأما الشعانين فهى أعياد لهم أيضا ، والفرق بينها وبين الباعوث أنه اليوم والوقت الذى ينبعثون فيه على الاجتماع والاحتشاد ... .

قال أبو القاسم هبة الله بن الحسين بن منصور الطبرى: ولا يجوز للمسلمين أن يحضروا أعيادهم لأنهم على منكر وزور وإذا خالط أهل المعروف أهل المنكر بغير الإنكار عليهم كانوا كالراضين به المؤثرين له ... .

وقال أبو الحسن الآمدى: لا يجوز شهود أعياد النصارى واليهود نصاعليه أحمد في رواية مهنا، واحتج بقوله تعالى: ﴿ والذين لا يشهدون الزور ﴾ (١) قال: الشعانين وأعيادهم (٢).

يقول ابن تيمية بعد ذكره لهذه الرواية : وإنما رخص أحمد رحمه الله فى شهود السوق بشرط أن لا يدخلوا معهم بيعهم فعلم منعه من دخول بيعهم . وكذلك أخذ الخلال من ذلك : المنع من خروج المسلمين فى أعيادهم ، فقد نص أحمد على مثل ما جاء عن عمر رضى الله عنه من المنع من دخول كنائسهم فى أعيادهم (٢) . اهـ

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان / ٧٢ .

<sup>(</sup>٢) أحكام أهل الذمة ٢/٧١ - ٧٢٤.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط المستقيم ص ٢٠١ – ٢٠٠ .

قلت : ونشاهد اليوم بعض السفهاء فى كثير من البلدان الإسلامية – عربية وغير عربية – قد اشتد ولعهم بحضور أعياد النصاري كالعيد الذي يسميه النصاري عيد الميلاد وعيد رأس السنة بل إنهم يقيمونها بأنفسهم .

وهذه المسألة – أعنى مسألة أعياد الكفار ومتعلقاتها – بحثها شيخ الإسلام ابن تيمية بحثا مستفيضا فراجعه في اقتضاء الصراط المستقيم ص ١٨٠ – ٢٢٠ وراجع ما بعده أيضا .

# قول الإمام أحمد في : إظهار أهل الذمة للصليب وإقامة الكنائس والبيع والضرب بالناقوس في مدائن المسلمين

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

مصره المسلمون بيعة ولا كنيسة ولا يضربوا فيه بناقوس إلا ما كان لهم صلح وليس لمم أن يظهروا الخمر في أمصار المسلمين على حديث ابن عباس: أيما مصر مصره المسلمون (١).

الأهل الذمة أن يحدثوا الكنائس في أرض العرب وهل ترى لهم أن يزيدوا في كنائسهم التي صالحوا عليها ؟

فقال: لا يحدثوا فى مصر مصرته العرب كنيسة ولا بيعة ولهم ما صالحوا عليه فإن كان فى عهدهم أنهم يزيدون فى الكنائس فلهم وإلا فلا وما انهدم فلهم أن يبنوها(٢).

٨٨٤ – وهذه الرواية أخرجها الجلال عن عبد الله بن أحمد وعنده :
 وما انهدم فليس لهم أن يبنوها .

• ٨٨٥ – وفي رواية أخرى عنده : لا يقر لهم أن يحدثوا إلا ما صولحوا

<sup>(</sup>۱) أورده بنصه ابن القيم في أحكام أهل الملل ۲۷٤/۲ إذ يقول : قال الإمام أحمد : حدثنا معتمر بن سليمان التيمي ، عن أبيه ، عن حنش عن عكرمة قال : سئل ابن عباس عن أمصار العرب أو دار العرب هل للعجم أن يحدثوا فيها شيئا ؟ فقال : أيما مصر مصرته العرب فليس للعجم أن يبنوا فيه ولا يضربوا فيه ناقوسا ولا يشربوا فيه خمرا ولا يتخذوا فيه خنزيرا . وأيما مصر مصرته العجم ففتحه الله عز وجل على العرب فنزلوا فيه فإن للعجم ما في عهدهم وعلى العرب أن يوفوا بعهدهم ولا يكلفوهم فوق طاقتهم اهد . والأثر رواه أبو عبيد في الأموال ص ٩٨ والبيه في في السنن الكبرى وكار ٢٠١/٩ وأورده ابن قدامة في المغنى ٣٦/٨ وقال : رواه أحمد واحتج به .

<sup>(</sup>٢) مسائل عبد الله ص: ٢٦٠ .

عليه إلا أن يبنوا ما انهدم مماكان لهم قديما<sup>(١x\*)</sup>. **وقال إسحاق الكوسج** :

٨٨٦ – قلت للنصارى أن يظهروا الصليب ويضربوا بالناقوس ؟ قال :
 ليس لهم أن يظهروا شيئا لم يكن في صلحهم .

قال إسحاق (۱): ليس لهم أن يظهروا الصليب أصلا لما نهى عمر بن الخطاب عن ذلك .

۸۸۷ – قلت : سئل عن قتل الخنازير وإفساد الخمر وكسر الصليب .
 قال : أكره قتل البهام فأما الخمر والصليب فأفسد إن شئت (") .
 قال أبو بكو الخلال :

۸۸۸ – أخبرنى محمد بن أبى هارون ومحمد بن جعفر قالا : حدثنا أبو الحارث قال : سئل أبو عبد الله عن البيع والكنائس التى بناها أهل الذمة وما أحدثوا فيها ما لم يكن، قال: يهدم وليس لهم أن يحدثوا شيئا من ذلك فيما مصره المسلمون يمنعون من ذلك إلا ما صولحوا عليه .

قيل لأبى عبد الله : أيش الحجة فى أن يمنع أهل الذمة أن يبنوا بيعة أو كنيسة إذا كانت الأرض ملكهم وهم يؤدون الجزية ، وقد منعنا من ظلمهم وأذاهم ؟

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل ص ١٥٣٠

<sup>(\*)</sup> قال الخلال : يعنى يرمُون . أما إن انهدمت كلها بأسرها فعنده أنه لا يجوز إعادتها ونقل هذا رواية . عن حنبل . المصدر السابق .

قال أبو يعلى بن الفراء: واختلفت الرواية عن أحمد فى بناء ما استهدم من بيعهم وكنائسهم القديمة فروى عنه: أنه ليس لهم ذلك نقلها عبد الله والثانية: لهم ذلك. والثالثة: إن حرب جميعها لم يكن لهم ذلك وإن استهدم بعضها جاز .

الأخكام السلطانية ص ١٦١ . (٢) ابن راهويه .

<sup>(</sup>٣) مسائلُ الكوسج ١٧١/٢ وأخرجه الحلال في أحكام أهل الملل ص: ١٥٤.

قال : حديث ابن عباس : أيما مصر مصرته العرب .

حدثنا حنبل قال: قال أبو عبد الله: وإذا كانت الكنائس صلحا تركوا على حدثنا حنبل قال: قال أبو عبد الله: وإذا كانت الكنائس صلحا تركوا على ما صولحوا عليه فأما العنوة فلا وليس لهم أن يحدثوا بيعة أو كنيسة لم تكن ولا يضربوا ناقوسا ولا يرفعوا صليبا ولا يظهروا خنزيرا ولا يرفعوا نارا ولا شيئا مما يجوز لهم وكل (ما) في دينهم يمنعون من ذلك ولا يتركوا. قلت: للمسلمين أن يمنعوهم من ذلك؟ قال: نعم على الإمام منعهم من ذلك. قال: الإمام السلطان يمنعهم من الإحداث إذا كانت بلادهم فتحت عنوة وأما الصلح فلهم ما صولحوا عليه يوفي لهم به وقال: الإسلام يعلو ولا يعلى ولا يظهرون خمرا.

• **٨٩** - كتب إلى يوسف بن عبد الله الإسكافي قال : حدثنا الحسن ابن على بن الحسن أنه سأل أبا عبد الله عن البيعة والكنيسة تحدث قال : يرفع أمرها إلى السلطان .

٨٩١ – أخبرنا المروذى قبال لى أبو عبد الله: سألونى عن الديارات
 ف المسائل التى وردت من قبل الخليفة . قلت : أى شىء تذهب أنت . قال :
 ما كان من صلح يقر وما كان أحدث يهدم (٢٠) .

#### التعليق :

قال الله جل وعلا ﴿ وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدا ﴾ '' وقال تبارك وتعالى : ﴿ في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسبح له فيها بالغدو والآصال ﴾ (°) ، وقال عز وجل : ﴿ ولولا دفع الناس بعضهم ببعض لهدمت

<sup>(</sup>١) ابن عبد العزيز الهاشمي ، أبو عمر الإمام ، قال الخطيب : كان ثقة ثبتا . ت/ بغداد ١٨٢/٨ .

<sup>(</sup>٢) الإسكاف

<sup>(</sup>٣) أُمُّكام أُهل الملل ص : ١٥٣ ، ١٥٤ ، ١٥٥ . وراجع الروايات السابقة في أعياد الكفار .

<sup>(</sup>٤) سورة الجن /١٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة النور /٣٦ .

صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله ﴾'''.

يقول ابن القيم: قال الزجاج: تأويل هذا: لولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدم – فى كل شريعة نبى – المكان الذى يصلى فيه ، فلولا الدفع لهدم فى زمن موسى الكنائس التى كان يصلى فيها فى شريعته ، وفى زمن عيسى الصوامع والبيع وفى زمن محمد المساجد .

وقال الأزهرى : « أخبر الله سبحانه أنه لولا دفعه بعض الناس عن الفساد ببعضهم لهدمت متعبدات كل فريق من أهل دينه وطاعته فى كل زمان فبدأ بذكر الصوامع والبيع لأن صلوات من تقدم من أنبياء بنى إسرائيل وأصحابهم كانت فيها قبل نزول القرآن ، وأخرت المساجد لأنها حدثت بعدهم » .

وقال ابن زيد: « الصلوات صلوات أهل الإسلام تنقطع إذا دخل عليهم العدو » . قال الأخفش : « وعلى هذا القول الصلوات لا تهدم ، ولكن تحل محل فعل آخر ، كأنه قال : تركت صلوات » .

وقال أبو عبيدة : إنما يعنى مواضع الصلوات .

وقال الحسن: «يدفع عن مصليات أهل الذمة بالمؤمنين» وعلى هذا القول لا يحتاج إلى التقدير الذي قدره أصحاب القول الأول ، وهذا ظاهر اللفظ ولا إشكال فيه بوجه: فإن الآية دلت على الواقع، لم تدل على كون هذه الأمكنة – غير المساجد – محبوبة مرضية له ، لكنه أحبر أنه لولا دفعه الناس بعضهم ببعض لهدمت هذه الأمكنة التي كانت محبوبة له قبل الإسلام وأقر منها ما أقر بعده وإن كانت مسخوطة له كما أقر أهل الذمة وإن كان يبغضهم ويمقتهم ، ويدفع عنهم بالمسلمين مع بغضه لهم. وهكذا يدفع عن مواضع متعبداتهم التي أقروا عليها شرعا وقدرا فهو يحب الدفع عنها وإن كان يبغضها كما يحب الدفع عن أربابها وإن كان يبغضهم .

<sup>(</sup>١) سورة الحج /٤٠٠

وهذا القول هو الراجح إن شاء الله تعالى<sup>(١)</sup> وهو مذهب ابن عباس فى الآية ....

والبلاد التي تفرق فيها أهل الذمة والعهد ثلاثة أقسام :

أحدها: بلاد أنشأها المسلمون في الإسلام.

الثانى : بلاد أنشئت قبل الإسلام فافتتحها المسلمون عنوة وملكوا أرضها وساكنيها .

الثالث: بلاد أنشئت قبل الإسلام وفتحها المسلمون صلحا.

فأما القسم الأول: فهو مثل البصرة والكوفة وواسط وبغداد والقاهرة ... فهذه البلاد صافية للإمام إن أراد الإمام أن يقر أهل الذمة فيها ببذل الجزية جاز فلو أقرهم الإمام على أن يحدثوا فيها بيعة أو كنيسة أو يظهروا فيها خمرا أو حنزيرا أو ناقوسا لم يجز وإن شرط ذلك وعقد عليه الذمة كان العقد والشرط فاسدا ، وهو اتفاق من الأمة لا يعلم بينهم فيه نزاع (٢) ثم ذكر – أى ابن القيم – بعض الروايات المتقدمة عن أحمد وكذا بعض النصوص الدالة على هذا ثم قال : وهذا الذي جاءت به النصوص والآثار هو مقتضى أصول الشرع وقواعده : فإن إحداث هذه الأمور إحداث شعار الكفر ....

( وأما ) الأمصار التي أنشأها المشركون ومصروها ثم فتحها المسلمون عنوة وقهرا بالسيف ، فهذه لا يجوز أن يحدث فيها شيء من البيع والكنائس أوأما ما كان فيها من ذلك قبل الفتح فهل يجوز إبقاؤه أو يجب هدمه فيه قولان في مذهب أحمد ، وهما وجهان لأصحاب الشافعي وغيره :

أحدهما : يجب إزالته وتحرم تبقيته (؛) لأن البلاد قد صارت ملكا

<sup>(</sup>۱) راجع: تفشير الطبرى ١٢٦/٧ وابن كثير ٢٣٨/٣ والشوكاني ٤٥٧/٣.

<sup>(</sup>٢) نحوه في المغنى لاين قدامة راجع ٢٦/٨ .

<sup>(</sup>٣) كذا في المغنى لابن قدامة راجع ٢٧/٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٥٢٧/٨.

للمسلمين ... وهذا أهو القول الصحيح .

والقول الثانى: يجوز بقاؤها ، لقول ابن عباس رضى الله عنه: « أيما مصر مصرته العجم ففتحه الله على العرب فنزلوه فإن للعجم ما فى عهدهم » ، ولأن رسول الله صلى الله عليه وسلم فتح خيبر عنوة وأقرهم على معابدهم فيها ، ولم يهدمها ولأن الصحابة رضى الله عنهم فتحوا كثيرا من البلاد عنوة فلم يهدموا شيئا من الكنائس التي بها ويشهد لصحة هذا وجود الكنائس والبيع فى البلاد التي فتحت عنوة ، ومعلوم قطعا أنها ما أحدثت بل كانت موجودة قبل الفتح وقد كتب عمر بن عبد العزيز إلى عماله أن : لا تهدموا كنيسة ولا بيعة و لابيت نار » (۱) ولا يناقض هذا ما حكاه الإمام أحمد أنه أمر بهدم الكنائس فإنها التي أحدثت فى بلاد الإسلام ، ولأن الإجماع قد حصل على ذلك فإنها موجودة فى بلاد المسلمين من غير نكير .

وفصل الخطاب أن يقال: إن الإمام يفعل فى ذلك ما هو الأصلح للمسلمين، فإن كان أخذها منهم أو إزالتها هو المصلحة – لكبرة الكنائس أو حاجة المسلمين إلى بعضها وقلة أهل الذمة – فله أخذها أو إزالتها بحسب المصلحة . وإن كان تركها أصلح – لكبرتهم وحاجتهم إليها وغنى المسلمين عنها + تركها ، وهذا الترك تمكين لهم من الانتفاع بها لا تمليك لهم رقابها ، فإنها قد صارت ملكا للمسلمين ، فكيف يجوز أن يجعلها ملكا للكفار ، وإنما هو امتناع بحسب المصلحة فللإمام انتزاعها متى رأى المصلحة فى ذلك ... فبهذا التفصيل تجتمع الأدلة وهو اختيار شيخنا – يعنى ابن تيمية – وعليه يدل فعل الخلفاء الراشدين ومن بعدهم ، وعمر بن عبد العزيز هدم منها ما رأى المصلحة فى هدمه وأقر ما رأى المصلحة فى إقراره ، وقد أفتى الإمام أحمد المتوكل بهدم كنائس السواد وهي أرض العنوة .

الضرب الثالث: ما فتح صلحاً ، وهذا نوعان :

أحدهما: أن يصالحهم على أن الأرض لهم، ولنا الحراج عليها، أو يصالحهم على مال يبذلونه وهي الهدنة. فلا يمنعون من إحداث ما يختارونه فيها،

<sup>(</sup>١) كذا في المغنى لابن قدامة راجع ٢٧/٨ .

لأن الدار لهم كما صالح رسول الله صلى الله عليه وسلم أهل نجران ، و لم يشترط عليهم ألا يحدثوا كنيسة ولا ديرا .

النوع الثانى: أن يصالحهم على أن الدار للمسلمين ، ويؤدون الجزية إلينا فالحكم فى البيع والكنائس على ما يقع عليه الصلح معهم من تبقية وإحداث وعمارة، لأنه إذا جاز أن يقع الصلح معهم على أن الكل لهم جاز أن يصالحوا على أن يكون بعض البلد لهم. والواجب عند القدرة أن يصالحوا على ما صالحهم عليه عمر رضى الله عنه ويشترط عليهم الشروط المكتوبة فى كتاب عبد الرحمن ابن غنم : « ألا يحدثوا بيعة ولا صومعة راهب ولا قلاية » فلو وقع الصلح مطلقا من غير شرط حمل على ما وقع عليه صلح عمر وأخذوا بشروطه لأنها صارت كالشرع ، فيحمل مطلق صلح الأئمة بعده عليها ... (1).

وقد اختلفت الرواية عن أحمد فى بناء المستهدم ورم الشعث فعنه المنع فيهما ونصر هذه الرواية القاضى فى خلافة وعنه الجواز فيهما وعنه يجوز رم شعثها دون بنائها ... اهـ .

قلت : وقد تقدم فى رواية عبد الله التى نقلتها من مسائله قول أحمد : « وما انهدم فلهم أن يبنوها » . ورواها الخلال عن عبد الله وفيها : « وما انهدم فليس لهم أن يبنوها.» .

يقول ابن القيم : قال القاضى فى تعليقه : ( مسألة فى البيع والكنائس التى يجوز إقرارها على ماهى عليه ) : إذا انهدم منها شيء أو تشعث فأرادوا عمارته فليس لهم ذلك – فى إحدى الروايات – نقلها عبد الله قال : ورأيت بخط أبى حفص البرمكى فى رسالة أحمد إلى المتوكل فى هدم البيع رواية عبد الله بن أحمد عن أبيه – وذكر فيها كلاما طويلا – إلى أن قال : وما انهدم فلهم أن يبنوها قال : وهذا يقتضى اختلاف اللفظ عن عبد الله ويغلب فى ظنى أن ما ذكره أبو بكر أضبط – يعنى الخلال – فإنه قال : أخبرنى عبد الله قال : قال أبى : وما انهدم فليس لهم أن يبنوها ... واختار الخلال منع البناء وجواز رم

<sup>(</sup>١) مثله في المغنى لابن قدامة ٢٧/٨ .

الشعث (١) .

واختلف أصحاب الشافعي في ذلك فقال أبو سعيد الإصطخرى: يمنعون من ذلك ... وأبي ذلك سائر أصحاب الشافعي وقالوا: نحن قد أقررناهم على البيع فلو منعناهم من رقع ما استرم منه وإعادة ما انهدم كان بمنزلة القلع والإزالة . إذ لا فرق بين أن يزيلها وبين أن يقرها عليهم ثم يمنعهم من عمارتها .

واختلف المالكية على قولين أيضا ... قال المجوزون، وهم أصحاب أبى حنيفة والشافعي وكثير من أصحاب مالك وبعض أصحاب أحمد : لما أقررناهم عليها تضمن إقرارنا لهم جواز رمها وإصلاحها وتجديد ما خرب منها ، وإلا بطلت رأسا ، لأن البناء لا يبقى أبدا ، فلولم يجز تمكينهم من ذلك لم يجز إقرارها .

قال المانعون: نحن نقرهم فيها مدة بقائها كما نقر المستأمن مدة أمانه، وسر المسألة: أنا أقررناهم اتباعا لا تمليكا، فإنا ملكنا رقبتها بالفتح وليست ملكا لهم .

واختار صاحب المغنى: جواز رم الشعث ومنع بنائها إذا استهدمت قال: لأن فى كتاب أهل الجزيرة لعياض بن غنم « ولا نجدد ما حرب من كنائسنا » . قال: ولأن هذا بناء كنيسة فى الإسلام ، فلم يجز ، كما لو ابتدىء بناؤها وفارق رم ما شعث منها، فإنه إبقاء واستدامة وهذا إحداث قال: وقد حمل الخلال قول أحمد: « لهم أن يبنوا ما انهدم منها » أى إذا انهدم بعضها « ومنعه من بناء ما انهدم » على ما إذا انهدمت كلها فجمع بين الروايتين (٢) . اه

وبعد هذا التفصيل في أحكام كنائسهم وبيعهم نتكلم الآن عن بعض شعائرهم ونخص بالحديث الصرب بالناقوس وإظهار الصليب.

يقول ابن القيم : لما كان الضرب بالناقوس هو شعار الكفر وعلمه الظاهر اشترط عليهم تركه وقد تقدم قول ابن عباس « أيما مصر مصرته العرب فليس

 <sup>(</sup>١) راجع المغنى لابن قدامة ٨/٨٥٥.

<sup>(</sup>٢) راجع المغنى لابن قدامة ١٨/٨ .

للعجم أن يبنوا فيه بيعة ، ولا يضربوا فيه ناقوسا » ... .

وقال فى النهاية: وإذا أبقيناهم على كنيستهم فالمذهب أنا نمنعهم من صوت النواقيس: فإن هذا بمثابة إظهار الخمور والخنازير وأبعد بعض الأصحاب فى تجويز تمكينهم من صوت النواقيس فإنها من أحكام الكنيسة وقال: وهذا غلط لا يعتد به .ا ه

وأما قولهم فى كتاب الشروط: ولا نضرب بالناقوس إلا ضربا خفيا فى جوف كنائسنا ٥ فهذا وجوده كعدمه إذ الناقوس يعلق فى أعلى الكنيسة كالمنارة ويضرب به فيسمع صوته من بعد فإذا اشترط عليهم أن يكون الضرب به خفيا فى جوف الكنيسة للم يسمع له صوت ، فلا يعتد به ، فلذلك عطلوه بالكلية إذ لم يحصل به مقصودهم وكان هذا الاشتراط داعيا لهم إلى تركه وقد أبطل الله سبحانه بالأذان ناقوس النصارى وبوق اليهود فإنه دعوة إلى الله سبحانه وتوحيده وعبوديته ورفع الصوت به إعلاء لكلمة الإسلام وإظهار لدعوة الحق وإخماد لدعوة الكفر ، فعوض عباده المؤمنين بالأذان عن الناقوس والطنبور ... وإظهار ولما كان الصليب من شعائر الكفر الظاهرة كانوا ممنوعين من إظهاره ... وإظهار الصليب بمنزلة إظهار الأصنام: فإنه معبود النصارى كما أن الأصنام معبود أربابها ومن الصليب بمنزلة إظهار الأصنام: فإنه معبود النصارى كما أن الأصنام معبود أربابها ومن وظواهر حيطانها ولا يتعرض لهم إذا نقشوا إذلك داخلها (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم في أحكام أهل الذمة لابن القم ٦٦٩/١ – ٧١٩.

# قول الإمام أحمد في : أهل الذمة هل لهم أن يظهروا الخمر في مدائن المسلمين أو يبيعوه

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

۸۹۲ – سألت أبى هل ترى لأهل الذمة أن يدخلوا الخمر في مدائن المسلمين ظاهرا ؟ فقال : ليس لهم أن يظهروا بيع الخمر ولا يدخلوه إلا أن يكون في صلحهم .

مصره المسلمون بيعة ولا كنيسة ولا يضربوا بناقوس إلا ماكان لهم صلح وليس لمم أن يظهروا الخمر في أمصار المسلمين على حديث ابن عباس: « أيما مصر مصره المسلمون »<sup>(۱)</sup>.

## قال أبو بكر الحلال

منصور الخمر بن محمد بن حازم قال : حدثنا إسحاق بن منصور أنه قال لأبى عبد الله : اليهودى والنصراني والمجوسي يتخذون الخمر ؟ قال : أما شيء يظهرونه فلا .

ابن على أنه سأل أبا عبد الله عن الخمر يجيزونه الطريق مع أهل الذمة قال: إذا أمكنك فأهرقه.

محد هل : حدثنا مهنا قال : سألت أحمد هل ترى أن يفسد على أهل الذمة شرابهم يطرح عليه شيء حتى يفسد قال: أنا أرى أن يفسده .

<sup>(</sup>١) مسائل عبد الله ص: ٢٦٠ - ٢٦١ والأولى أخرجها الحلال في أحكام أهل الملل صل: ٥٥٠ .

معد بن مطر وزكريا بن يحيى قال : حدثنا أحمد بن مطر وزكريا بن يحيى قال : حدثنا أبو طالب قال : سمعت أبا عبد الله يقول : رحم الله عمر بن عبد العزيز غير أشياء في قلة ما ولي أمر أن تكسر المعاصر (١)(١).

## التعليق :

ليس لأهل الذمة أن يظهروا الخمر فى مدائن المسلمين ، ومما كان يشترط عليهم ألا يظهروا خمرا ولا يبيعوه ظاهرا وكذلك ليس لهم نقله من موضع إلى موضع فى بلاد الإسلام .

فإذا أظهروها فللمسلم إفسادها أو كسر آنيتها ولا شيء عليه (٢٠) ، وقد روى عن عمر بن الخطاب وعلى بن أبى طالب وعمر بن عبد العزيز نحو ما ذكره أحمد من كسر أوانى الخمر وإتلافها إذا أظهرت (١٠) .

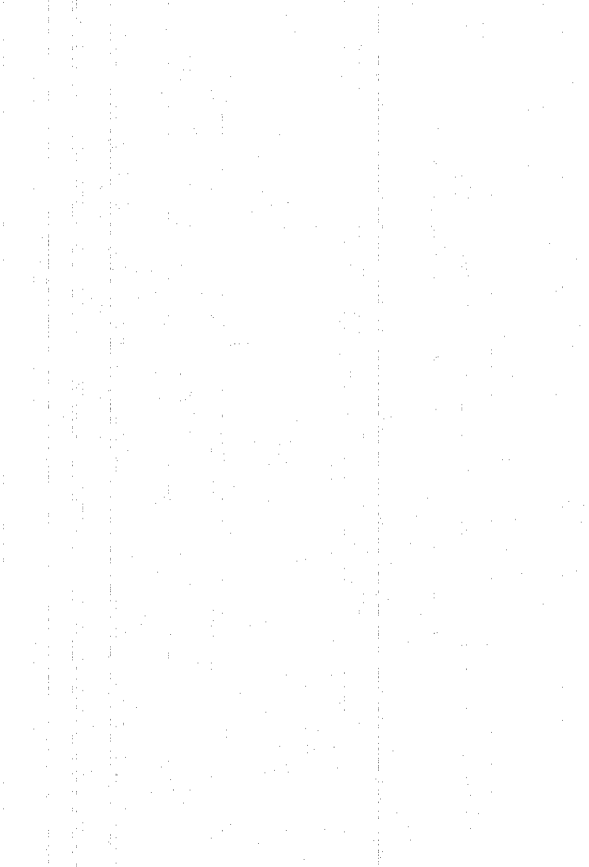
فإذا كان إظهار الخمور والصلبان ممنوعا على أهل الذمة فكيف بما يشاهد الآن من إظهار هذه المنكرات من غير أهل الذمة فى بلاد المسلمين ولا تجد من ينكر ذلك . فالله المستعان .

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الملل ص ١٢٨ - ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر روايات أخرى عند قول الإمام أحمد في أعياد الكفار وقول الإمام أحمد في إظهار النصاري للصلب ...

<sup>(</sup>٣) راجع مختصر الخرق ص : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٤) انظر : الأموال لأبي عبيد ص : ٩٦ ، وأحكام أهل الذمة لابن القيم ٧٢٧/٢ .



## مسائل الفرق

قول الإمام أحمد في الخوارج ص : ٣٥٧ . قول الإمام أحمد في الرافضة ص : ٣٥٧ .

قول الإمام أحمد في حكم من شتم رجلا من الصحابة رضوان الله عليهم

ص : ٣٦٣ .

قول الإمام أحمد في المرجئة ص: ٣٦٩ .

قول الإمام أحمد في المعتزلة ص: ٣٧٢ . قول الإمام أحمد في الجهمية ص: ٣٧٥ .

ما أثر عن الإمام أحمد في التحذير من أصحاب الكلام والجدل والحث على

التمسك بالسنة ص : ٣٩٨ .

قول الإمام أحمد في حكم المتدعة ص: ٤١٢.

قُولَ الْإِمامُ أَحْمَدُ فِي الصَّلَاةُ خَلَفَ الفَّسَاقَ صَ : ٤١٥.

## قول الإمام أحمد في : الجوارج

#### قال أبو بكر الحلال :

۸۹۸ – أخبرنى محمد بن على قال : ثنا الأثرم قال : ثنا أبو عبد الله بحديث ذكر فيه الصفرية فقال : الصفرية (١) الخوارج .

۱۹۹ – أخبرنلى حرب بن إسماعيـل الكرمـانى أن أبـا عبد الله قـال : الخوارج قوم سوء لا أعلم فى الأرض قوما شراً منهم وقال : صح الحديث فيهم عن النبى صلى الله عليه وسلم ومن عشرة وجوه (۱) .

• • • • - وأخبرنى يوسف بن موسى أن أبنا عبد الله قيل له: أكفر الخوارج ؟ قال: هم مارقة مرقوا من الدين .

<sup>(</sup>۱) أصحاب زياد بن الأصفر ، أو عبد الله بن الصفار السعدى ، سموا بذلك نسبة إلى الأصفر أو الصفار ، وقبل : بل سموا بذلك لصفرة ألوانهم من شدة العبادة ، وأقوالهم بالنسبة لغيرهم من الخوارج فيها شيء من الاعتدل، كان خروجهم مع أبى بلال مرداس بن أدية التميمي – الذي يعد إماما عند عامة الخوارج وقد أنغذ إليه عبيد الله بن زياد جيشا فقتله ، وولى أمر الصفرية بعده عمران بن حطان السدوسي ، الشاعر ، وقد كان في بداية أمره طالب علم روى حديثا عن عائشة ، إلا أنه فتن بمذهب الخوارج وسار في ركابهم وقد طلبه الحجاج بن يوسف فهرب وأخذ يتنقل من مكان إلى آخر حتى مات سنة أربع وثمانين ، له شعر حبيث ينبي فيه على عبد الرحمن بن ملجم قاتل على بن أبي طالب . مقالات الإسلاميين ص ١٠٠١ ، الملل والنحل ١٨٣/١ – ١٨٤ .

 <sup>(</sup>۲) هذه الرواية نقلها ابن تيمية وقال: وقد رواها مسلم في صحيحه وروى البخارى منها ثلاثة أوجه:
 حديث على ، وأبي سعيد الحدرى، وسهل بن حنيف وفي السنن والمسانيد طرق أخر متعددة . مجموع الفتاوى ١٧/٢٨ .

<sup>(</sup>٣) روى البخارى ٥٣٥/١٣ عن أبى سعيد الحدرى عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: الله يخرج ناس من أمتى من قبل المشرق ويقرؤن القرآن لا يجاوز تراقيهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية ....٥ وانظر: صحيح مسلم ٧٤٠/٢ .

٩٠٩ – وأخبرنا أحمد بن محمد بن حازم أن إسحاق بن منصور حدثهم أنه قال لأبى عبد الله : الحرورية (١) ما ترى فيهم ؟ قال : إذا دعوا إلى ما هم عليه إلى دينهم فقاتلهم وإذا طلبوا مالك فقاتلهم وأما إذا قالوا : نكون ولاتكم فلا تقاتلوا .

قال إسحاق بن منصور: قال إسحاق بن راهويه: كما قال(١٠) .

## وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء :

۲ • ۹ • ۲ صئل عن الحرورية والمارقة يكفرون وترى قتالهم ؟ فقال : أعفنى من هذا وقل كما جاء فيهم فى الحديث (٢) .

## وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

٩٠٣ - وأما الخوارج فمرقوا من الدين وفارقوا الملة وشذوا عن الإسلام (وشذوا عن الجماعة فضلوا عن السبيل والهدى وخرجوا على السلطان) (ئ) وكفروا من خالفهم إلا من قال بقولهم (وكان على مثل قولهم ورأيهم) (ق) وثبت معهم في دار ضلالتهم.

( وهم يشتمون أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم وأصهاره وأختانه ويتبرؤن مهم ويرمونهم بالكفر والعظائم ويرون خلافهم فى شرائع الإسلام ) (٢) ولا يؤمنون بعذاب القبر ولا يرون الحوض والشفاعة ولا خروج أحد من النار ، ويقولون من كذب كذبة أو أتى صغيرة أو كبيرة من الذنوب ثم مات من غير توبة فهو فى النار خالدا مجلدا أبدا (٢).

<sup>(</sup>١) سيأتي التعريف بهم في الصفحة التالية .

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال ( ق : ١٠/أ ) .

<sup>(</sup>٣) مسائل ابن هانیء ١٥٨/٢ .

<sup>(</sup>٤) زيادة عند الإصطخري.

<sup>(</sup>٥) زيادة عند الإصطخرى .

<sup>(</sup>٦) زيادة عند الإصطخرى.

التكفير والتخليد عند أكثرهم في حق مرتكب الكبيرة وإن كان البعض منهم قد ألحق بهذا الحكم مرتكب الصغيرة أيضاً لكن جمهورهم على الأول .

وهم يرون تأخير الصلاة عن وقتها ويرون الصوم قبل رؤية الهلال والفطر قبل رؤيته ، وهم يرون النكاح من غير ولى ولا سلطان ... ويرون الدرهم بالدرهمين يدا بيد حلالا ولا يرون الصلاة فى الخفاف والمسح عليها ولا يرون لقريش عليهم خلافة ، وأشياء كثيرة يخالفون عليها الإسلام وأهله وكفى بقوم ضلالة أن يكون هذا رأيهم ومذهبهم ودينهم (').

ومن أسماء الخوارج الحرورية (٢٠) وهم أصحاب حروراء ، والأزارقة : وهم أصحاب نافع بن الأزرق ( وقولهم أحبث الأقوال وأبعده من الإسلام والسنة )(٢)(٤).

والنجدية : وهم أصحاب نجدة بن عامر'' ( الحرورى )''

<sup>(</sup>۱) قارن ما ذكر من معتقداتهم هنا مع ما ذكر فى كتب الفرق ومن المعلوم أن الخوارج فرق كثيرة محتلفة المعتقدات وإن كانت تجمعها بعض الأمور كتكفير مرتكب الكبيرة والحكم عليه بالحلود فى النار إذا لم يتب .

 <sup>(</sup>۲) نسبة إلى حروراء موضع قريب من الكوفة لجأوا إليه بعد حروجهم على على بن أبى طالب رضى الله عنه .
 كا سيأتي الضاحه .

<sup>(</sup>٣) زيادة عند الإصطخرى .

<sup>(2)</sup> كان أول حروج لنافع بن الأزرق التميمي في البصرة في عهد عبد الله بن الزبير والتف حوله جماعة كثيرة وقويت شوكتهم حتى أرسل إليه عبد الله بن الزبير ، المهلب بن أبي صفرة فقاتلهم في الأهواز وقتل أميرهم نافع . ثم أمروا عليهم عبد الله بن الماحوز التميمي فما لبث أن قتل بعد أن لحقهم المهلب . ثم أمروا عليهم قطرى بن الفجاءة ، الشاعر ، ونتيجة لحلاف دب بينهم انشق بعضهم عن قطرى وافترقوا ، وعند تولى الحجاج العراق وجه إلى قطرى جيشا فقتل قطرى وكذلك وجه إلى من انشق عنه فقضى عليهم جميعاً .

وقد كانت الأزارقة من أقوى فرق الخوارج وأشدهم في الحرب . مقالات الإسلاميين صل ٨٦ ، الملل والنحل ١٦١/١ .

<sup>(</sup>٥) ابن عبد الله الحنفى بايغه خوارج اليمامة عام ست وستين، غزا بعض النواحى وفتك بأهلها ، وكانت له شوكة حتى أنه استولى على بعض الأقاليم ونتيجة لبعض تصرفاته خلعه أتباعه وأمروا عليهم أبا فديك . الذى أنفذ إلى نجدة من يقتله بعد أن اختفى فى إحدى قرى هجر وذلك عام تسع وستين أو الثنين وسبعين . مقالات الإسلاميين ص ٨٩ ، الملل والنحل ١٦٥/١ .

<sup>(</sup>٦) زيادة عند الإصطخري .

## والإباضية: وهم أصحاب عبد الله بن إباض(١)، (والمهلبية والحارثية)(٢)(٣).

هذه هى فرق الخوارج الرئيسية إضافة إلى : العجاردة أتباع عبد الكريم بن عجرد ويقال : إن أصله من فارس ، ولما ظهر أمره حبسه خالد بن عبد الله القسرى وبعد حبسه افترق أتباعه إلى ثمان فرق . مقالات الإسلاميين ص ٩٣ ، الملل والنحل ١٦٩/١ .

والثعالبة : وهم أتباع ثعلبة بن مشكان وقد كان مع عبد الكريم فاختلفا ، ولما مات ثعلبة افترق أتباعه إلى ست فرق . مقالات الإسلاميين ص ١٠٠ ، الملل والنحل ١٧٧/١ .

وكان أول ظهور للخوارج عام سبع وثلاثين من الهجرة فقد كانوا من أنصار على بن أبي طالب رضى الله عنه ، ولما اشتد أوار الحرب في صفين ورفع أصحاب معاوية رضى الله عنه المصاحف وطالبوا بتحكم كتاب الله لما رأوا أن سبر القتال ليس في صالحهم عندها أشار الأشعث بن قيس ومن وافقه على على أن يوقف القتال ويحكم كتاب الله – بل إنهم أصروا على ذلك – فأمر على الأشتر النخعى بإيقاف القتال واجتمع الحكمان ولم يؤد ذلك الاجتاع إلى نتيجة وهنا انقلب هؤلاء – أى الحوارج – على على بن أبى طالب وقالوا له : كيف تحكم الرجال في كتاب الله لا حكم إلا لله علما بأنهم هم الذين أجبروه على قبول التحكم ولما احتج عليهم بهذا قالوا : ذلك كان منا كفرا وقد تبنا فتب كما تبنا نبايعك فأرادوا منه أن يطلق على نفسه الكفر ثم يعلن توبته ، وقد كانت لهم بعض الشبه التي تمسكوا بها على من أبى طالب أن يرسل إليهم عبد الله بن عباس فناظرهم وأوضح لهم خطأ مسلكهم فرجع بعضهم إلى الحق والصواب واستمرت فئة منهم على ضلالها وانحازوا إلى حروراء وقاتلهم على رضى الله عنه وهزمهم .

وقد تقدم أثناء التعليق على يعض المسائل ذكر بعض آراء الخوارج وإن كان من أهمها تكفيرهم لمرتكب الكبيرة إذا لم يتب والحكم عليه بالخلود فى النار .

ومن مذاهبهم : التبرؤ من عثمان وعلى رضى الله عنهما وعندهم أن الإمام إذا خالف السنة فالخروج عليه حق واجب (أ)

وخروجهم على على هو سبب تسميتهم بالخوارج وكثير من المحققين يرون: و أن كل من خرج على =

<sup>(</sup>١) المرى التميمى ، تبعه جماعة من الحوارج ، وكان مسالما و لم يخرج إلا فى عهد مروان بن محمد ، فأنفذ إليه مروان جيشا فقتله . وقد افترقت بعده الإباضية إلى ست فرق . مقالات الإسلاميين ص ١٠٢ ، الملل والنحل ١٨٠/١ .

<sup>(</sup>٢) زيادة عند الإصطخرى . وما تقدم انظره في السنة ضمن شذرات البلاتين ص : ٥١-٥٣ ، وطبقات الحنابلة ٣٤-٣٣٦ .

 <sup>(</sup>٣) المهلبية: لم أقف عليها فيما أطلعت عليه من كتب الفرق أما الحارثية: فهم أتباع الحارث بن يزيد
 الإباضي وهي من فرق الإباضية الستة .

<sup>(</sup>أ) انظر : المصادر السابقة ، وتاريخ الطبرى ٧/١ه ، ٧٢/٥ ، والبداية والنهاية ٧٧٩/٠ .

الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى خارجيا سواء كان الخروج ف أيام الصحابة على الأثمة الراشدين أو كان بعدهم على التابعين بإحسان والأثمة في كل زمان »
 ويقول ابن حزم: ومن وافق الخوارج من إنكار التحكيم وتكفير أصحاب الكبائر ... فهو خارجي وإن

(ب) الملل للشهرستاني ١/٥٥/١

خالفهم فيما عدا ذلك

(ج) الفصل في الملل لابن حزم ١١٣/٢.

# قول الإمام أحمد في الرافضة

## قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

\* ٩٠٤ - سألت أبى من الرافضة ؟ فقال : الذين يشتمون أو يسبون أبا بكر وعمر (١) .

## وقال إسحاق الكوسج:

٩٠٥ – سئل أحمد عن أبى بكر وعمر فقال: ترحم عليهما وتبرأ ممن
 يغضهما .

قال إسحاق بن راهويه : كما قال<sup>(۱)</sup> .

#### وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء :

٩٠٦ – سئل عن الذي يشتم معاوية أيصلى خلفه ؟ قال : لا يصلى خلفه ولا كرامة (٢).

#### قال أبو بكر الحلال :

جمد بن أبى عدد الله  $^{(1)}$  قال : ثنا محمد بن أبى عبد الله  $^{(1)}$  قال : ثنا أحمد بن أبى عبدة  $^{(1)}$  أن أبا عبد الله قبل له فى رجل يقولون عبد الله قبل له فى رجل يقولون

<sup>(</sup>۱) هذه من نسخة (خ) (ق: ۱/۵) وليست في : ٥ ظ ٥ . وهي في المطبوع ص: ٢٢٢ . وأخرجها الحلال في السنة (ق: ٧٧/ب) وابن الجوزي في مناقب أحمد ص: ٢١٤ .

<sup>. (</sup>٢) مسائل الكوسج ١٦٠/٢ وأخرجها الخلال في السنة ( ق : ١٤/ب ) .

<sup>(</sup>٣) مسائل ابن هائىء : ١٠٨/١ وأخرجها ابن أبى يعلى فى طبقات الحنابلة ١٠٨/١ .

<sup>(</sup>٤)،(٥) لم أجد لهما ترجمة فيما نظرته من المصادر .

أبو جعفر ، قال أبو بكر الحلال : جليل القدر . كان أحمد يكرمه وكان ورعا . نقل عن الإمام أحمد مسائل كثيرة ، وتوفى قبل وفاة أحمد . ط / الحنابلة ٨٤/١ .

إنه يقدم عليا على أبى بكر وعمر رحمهما الله فأنكر ذلك وعظمه وقال: أخشى أن يكون رافضيا .

۱۰۸ - أخبرني محمد بن يحيى الكحال أن أبا عبد الله قال: الرافضي الذي يشتم .

عن من المرودي قال : سألت أبا عبد الله عن من يشتم أبا بكر وعمر وعائشة قال : ما أراه على الإسلام قال : وسمعت أبا عبد الله يقول : قال مالك : الذي يشتم أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ليس لهم سهم أو قال : نصيب في الإسلام .

٩١٠ - وأخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد قال : سمعت أبا عبد الله قال : من شتم أحاف عليه الكفر مثل الروافض ثم قال : من شتم أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم لا نأمن أن يكون قد مرق عن الدين .

ا ا ۹ ۹ – أخبرنا زكريا بن يحيى قال : ثنا أبو طالب أنه قال لأبي عبد الله: الرجل يشتم عثمان فأخبروني أن رجلا تكلم فيه فقال : هذه زندقة (١٠).

#### قال ابن الجوزى:

ابن على الحربي ، قال : ثنا عبد الرحمن بن محمد القزاز (۲) قال : أنا عبد العزيز ابن على الحربي (۵) ، قال : ثنا عبد الرحمن المخلص (۵) قال : ثنا عبد الله بن عبد الحميد الميمونى ، يقول : ابن محمد بن زياد (۵) قال : سمعت عبد الملك بن عبد الحميد الميمونى ، يقول :

<sup>(</sup>١) السنة للخلال ( ق : ٧٧/ب ) .

<sup>(</sup>٢) الشيخ الجليل الثقة ، أبو منصور . انظر ترجمته في : الأنساب ٢٧٤/٦ ، المنتظم ٩٠/١٠ ، سير أعلام النبلاء ١٠٦/٦ ، شذرات الذهب ١٠٦/٤ .

<sup>(</sup>٣) أبو القاسم الأنماطي ، العتابي ، قال الخطيب : كتبت عنه وكان سماعه صحيحا وقال عبد الوهاب الأنماطي : هو ثقة . ت/ بغداد . ١٩٥/١٠ ، المنتظم ١٣٢١/٨ ، سير أعلام النبلاء ٣٩٥/١٨ .

 <sup>(</sup>٤) أبو طاهر البغدادى الذهبي ، مخلص الذهب من الغش ، قال الخطيب : كان ثقة . ت/ بغداد ٢٣٢/٢ ،
 المنتظم ٢٢٥/٧ ، سير أعلام النبلاء ٢٧٨/١٦ .

<sup>(</sup>٥) أبو بكر الفقيه قال الخطيب : كان حافظا متقنا عالما بالفقه والحديث معا ، موثقا في روايته . ت/ بغداد 🛓

قال أحمد بن حنبل: يا أبا الحسن إذا رأيت رجلا يذكر أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بسوء فاتهمه على الإسلام(١).

قال ابن أبى يعلى فى ترجمة : شاهين بن السميذع أبى سلمة العبدى : نقل عن إمامنا أشياء :

ابن مردك حدثك على بن سعيد الخفاف<sup>(۲)</sup> ، حدثنا شاهين بن السمينذع الخفاف الله على على السمينة على الله على الله قلت : أصلى خلف الجهمى ؟ قال : لا تصل خلف الجهمى ، ولا خلف الرافضى أنه .

وقال في ترجمة : سعيد بن أبي سعيد ، أبي نصر الأرطائي . نقل عن إمامنا أشياء :

• ٩١٤ – منها: قال عبد الرحمن بن أبى حاتم (٥): حدثنا سعيد بن أبى سعيد أبو نصر الأرطائي قال: سمعت أحمد بن حنبل، وسئل عن الصلاة حلف المبتدعة فقال: أما الجهمية، فلا، وأما الرافضة الذين يردون الحديث فلا(١).

#### وفي رسالته إلى مسدد بن مسرهد قال:

٩١٥ – وأما الرافضة: فقد أجمع من أدركنا من أهل العلم أنهم قالوا:
 إن علياً بن أبى طالب أفضل من أبى بكر الصديق، وإن إسلام على كان أقدم
 من إسلام أبى بكر، فمن زعم أن علياً بن أبى طالب أفضل من أبى بكر فقد

<sup>. 177 - 17./1. =</sup> 

<sup>(</sup>١) مناقب أحمد ص ٢٠٩ ومن نفس الطريق ذكره ابن شكر فى شرح اعتقاد الإمام أحمد ص : ٤ .

<sup>(</sup>۲) عمر بن أحمد . انظر ترجمته ج : ۲۲۱/۲ .

<sup>(</sup>٣) لم أجد له ترجمة فيما نظرته من المصادر.

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة ١٧٢/١.

<sup>. (</sup>٥) عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازى ، ثقة حافظ . العبر ٢٠٨/١ ، البداية والنهاية ١٩١/١١ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١٦٨/١.

رد الكتاب والسنة لقول الله عز وجل: ﴿ محمد رسول الله والذين معه ﴾ (`` فقدم الله أبا بكر بعد النبى صلى الله عليه وسلم '` وقال النبى صلى الله عليه وسلم: ﴿ لُو كُنتُ متخذا حليلًا لاتخذت أبا بكر خليلًا ، ولكن الله قد اتخذ صاحبكم خليلًا " ولا نبى بعدى ﴾ .

فمن زعم أن إسلام على أقدم من إسلام أبى بكر فقد كذب لأن أول من أسلم عبد الله بن عثان بن عتيق بن أبى قحافة وهو يومئذ ابن خمس وثلاثين سنة وعلى ابن سبع سنين لم تجر عليه الأحكام والفرائض والحدود (٤).

## وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

وهم رافضة ... والمنصورية (٥) وهم رافضة أخبث الروافض ... والسبئية (٦): وهم رافضة ... وصنف منهم يقولون : على يبعث قبل يوم القيامة وهذا كذب

- (۲) قول الله تعالى : ﴿ والذين معه ﴾ قيل : هم أصحاب الحديبية والأولى الحمل على العموم . انظر :
   فتح القدير ٥٥/٥ .
- والأولى أن يستشهد بقول الله تعالى :﴿ إِلا تنصروه فقد نصره الله إذا أخرِجه الذين كفروا ثانى اثنين إذ هما في الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا ﴾. سورة التوبه /٤٠. وبقول الله تعالى :
- ﴿ فَأَمَا مِن أَعْطَى وَاتَّقَى وَصِدَقَ بِالْحَسِنَى فَسَنِيسِرِهُ لَلْيِسِرَى ﴾ . وإن كانت للعموم ، إلا أن المفسرين ذكروا أنها نزلت في أبي بكر الصديق . انظر تفسير ابن كثير ١٠١٤ه و فتح القدير للشوكاني ٢٥٠١٥ .
  - (٣) رواه البخاري ١٧/٧ ومسلم ١٨٥٤/٤ ١٨٥٦ .
- ولفظة : « ولا نبى بعدى » لم ترد في هذا الحديث والذي رواه أيضا الإمام أحمد . انظر : المسند : ١ الفظة : « ولا نبى بعدى » لم ترد في هذا الحديث والذي رواه أيضا الإمام أحمد . ١٣٧ ، ٢٣٩ ، ٢٦٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ،
- ٥٥٥ و ١٨/٣ ، ٤٧٨ ، ٤/٤ ، ٢١٢ . وجاءت هذه اللفظة في على بن أبي طالب : ﴿ أَنتَ مَنَّى
  - بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدى ». تقدم تخريجه ج: ٣٨٧/١.
    - (٤) طبقات الحنابلة ٣٤٣/١.
- (٥) أصحاب أبى منصور العجلي. وهو الذي عزا نفسه بين أبي جعفر محمد بن على الباقر في الأول فلما
- تبرأ عنه الباقر وطرده رَّعم أنه هو الإمام ودعا الناس إلى نفسه ولما توفى الباقر قال : انتقلت الإمامة إلى .. ومعتقداتهم كفر صريح . انظر : مقالات الإسلاميين ص ٩ والملل للشهر ستانى ١٤/٢ ١٥ .
- (٦) أتباع عبد الله بن سبأ الحميرى اليهودى الذي أظهر إسلامه ، وتلبس بالورع وادعى نصرة آل البيت وزرع شرا كبيرا
- مُعتقداته وأتباعه كفر صُريح . انظر : مقالات الإسلاميين ص : ١٥ والملل للشهر ستاني ١٤/٢ والفرق =

<sup>(</sup>١) سنورة الفتح /٢٩ .

وزور وبهتان .

وأما الرافضة: فإنهم يسمون أهل السنة: ناصبة. (وكذبت الرافضة بل هم أولى بهذا لانتصابهم لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بالسب والشتم وقالوا فيهم بغير الحق ونسبوهم إلى غير العدل كفرا وظلما وجرأة على الله عز وجل واستخفافا بحق الرسول صلى الله عليه وسلم وهم أولى بالتعبير والانتقام منهم، وهم فيما يزعمون ينتحلون حب آل محمد صلى الله عليه وسلم وكذبوا بل هم المبغضون لآل محمد صلى الله عليه وسلم دون الناس إنما الشيعة لآل محمد المتقون أهل السنة والأثر من كانوا وحيث كانوا الذين يحبون آل محمد صلى الله عليه وسلم ولا يذكرون أحدا منهم بسوء ولا عيب ولا منقصة فمن ذكر أحدا من أصحاب محمد عليه السلام بسوء أو طعن عليهم أو تبرأ من أحد منهم أو سبهم أو عرض بعيبهم فهو رافضى خبيث أو كنبث ) (()(۱))

# التعليق :

الشيعة بدأ أمرهم فى آخر خلافة عثمان بن عفان رضى الله عنه . إذ ادعوا محبة آل البيت وغلوا فى ذلك وكفروا كثيرا من الصحابة، وهم فرق كثيرة على درجات متفاوتة تجمعهم أمور عدة سبق ذكر بعضها عند الكلام عن الخلافة والتفضيل أما إطلاق اسم الرافضة عليهم فقد جاء متأخرا إذ كانوا يلقبون بالخشبية وسبب تسميتهم بالرافضة أنهم طلبوا من زيد بن على بن الحسن بن على بن أبى طالب أن يتبرأ من أبى بكر وعمر رضى الله عنهما حتى يكونوا معه فأبى ذلك وقال : بل أتولاهما وأتبرأ ممن تبرأ منهما فرفضوه فسموا بذلك .

<sup>=</sup> بين الفرق للبغدادي ص: ٢٣٥ .

<sup>(</sup>١) زيادة عند الإصطخرى.

<sup>(</sup>٢) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص : ٥١ ، وطبقات الحنابلة ٣٣/١ – ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر : ج: ١/١٥٦، ٢٦٠، ٢٦٤، ٢٧٥، ١٨٦، ج: ٢٩٤/٢ .

وقيل: سموا بذلك لرفضهم إمامة الشيخين (۱) ، وهو قريب ، والبعض منهم يحاول التمويه ويقول: سموا بذلك لرفضهم الباطل، والحق: أنهم رفضوا الحق وقبلوا الباطل.

أما مذاهبهم فى أصول الدين فهم – فى باب الصفات مثلا – : بعضه. مشبهة وبعضهم معطلة<sup>(۲)</sup> .

وأما القرآن فهم يرون أنه مخلوق (" ولهم أكاذيب شنيعة في شأن القرآن الكريم الذي قال الله عز وجل عنه : ﴿إِنَا نَحْن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون (أ). فادعوا أن بعض الصحابة حرفوه وهذا بهتان من الروافض عظيم كما أنهم عمدوا إلى بعض الآيات محاولين تسييرها وفق أفكارهم ومعتقداتهم الباطلة ، وفي هذا تحريف صارخ لمعانى القرآن الكريم .

وخلاصة القول: إن كثيرا من معتقداتهم لا تمت إلى الإسلام بصلة بل فيها خروج فاضح عليه وإن ادعوا تمسكهم به .

 <sup>(</sup>۱) انظر: مقالات الإسلاميين للأشعرى ص: ١٦.
 (۲) انظر: المصدر السابق ص: ٣١ - ٣٥.

 <sup>(</sup>٣) انظر : نفس المصدر ص ٤٠ والملل والنحل للشهر ستاني ٢٢٤/١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحجر /٩.

# قول الإمام أحمد في : حكم من شتم رجلا من الصحابة ولل الإمام أحمد في الشاء عليهم أجمعين

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

91۷ – سألته عن من شتم رجلا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم . فقال أبى : أرى أن يضرب . فقلت له : حد<sup>(۱)</sup> ، فلم يقف على الحد إلا أنه قال : يضرب . وقال : ما أراه إلا على الإسلام .

سمعت أبي يقول: لا يضرب أكثر من عشرة إلا في حد(٢).

اختلف النقل عن الإمام أحمد فمنهم من ينقل: ما أراه على الإسلام ومنهم من ينقل: ما أراه إلا على الإسلام (٢) . وهذه الرواية أخرجها ابن الجوزى كما هنا وفي أخرى عنده :

٩١٨ - وما أراه على الإسلام<sup>(١)</sup> وهذا اللفظ - أى الأخير عند ابن شكر وابن تيمية - من رواية عبد الله<sup>(٥)</sup>.

919 - وروى الخلال عن أبى بكر المروذى قال: سألت أبا عبد الله عن من يشتم أبا بكر وعمر وعائشة قال: ما أراه على الإسلام قال: وسمعت أبا عبد الله يقول: قال مالك: الذين يشتمون أصحاب رسول الله صلى الله عليه

<sup>(</sup>۱) بعد هذا في المطبوع « فقال ¢ وهي زيادة لا يقتضيها السياق وما أثبته موافق لما عند ابن شكر في شرح اعتقاد أحمد ص ٥ ولما عند ابن تيمية في الصارم المسلول ص ٥٦٧ .

 <sup>(</sup>۲) مسائل عبد الله ص : ٤٣١ وأخرجها ابن الجوزى في مناقب أحمد ص ٢١٤ ، وابن شكر في شرح .
 اعتقاد أحمد ص ٥ وراجع المسائل المتقدمة .

<sup>: (</sup>٣) انظر: الإنصاف للمرداوي ٢٢٤/١٠ .

<sup>(</sup>٥٠٤) انظر : مصنفات المشار إليهم بأرقامها السابقة .

وسلم ليس لهم سهم أو قال: نصيب في الإسلام(١).

• ٩٧٠ - وفي رواية الميموني قال : إذا رأيت أحدا يذكر أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بسوء فاتهمه على الإسلام (١).

٩٣١ – وفي كتاب السنة له ورسَالة الإصطخرى عنه قال :

... ثم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم لا يجوز لأحد أن يذكر شيئا من مساويهم ولا يطعن على أحد منهم ، فمن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبه وعقوبته ، ليس له أن يعفو عنه ، بل يعاقبه ثم يستتيبه فإن تاب قبل منه وإن لم يتب أعاد عليه العقوبة وجلده في المجلس حتى يتوب ويراجع (٢) .

## التعليق :

هذه المسألة بحثها شيخ الإسلام ابن تيمية ومما قاله: فأما من سب أحدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم – من أهل بيته وغيرهم – قال أبو طالب: سألت أحمد عن من شتم أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قال: القتل أجبن عنه ولكن أضربه ضربا نكالا – ثم ذكر رواية عبد الله والميمونى والإصطخري ثم قال:

وحكى الإمام أحمد هذا عمن أدركه من أهل العلم وحكاه الكرمانى عنه وعن إسحاق والحميدى وسعيد بن منصور وغيرهم ، فقد نص ( أحمد ) على وجوب تعزيره واستتابته حتى يرجع بالجلد وإن لم ينته حبس ... وقال : ما أراه على الإسلام وقال : أجبن عن قتله .

وقال إسحاق بن راهويه : من شتم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) السنة له ( ق ٧٧/ ب )

<sup>(</sup>٢) انظر: مصدرها ج: ٢٨٥/٢ من هذا البحث .

 <sup>(</sup>٣) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص ٤٩ - ٥٠ ، والإصطخرى في طبقات الخنابلة ٢٠/١ .

يعاقب ويحبس .

... وهو المشهور من مذهب مالك ، قال مالك : من شتم النبى صلى الله عليه وسلم قتل ومن سب أصحابه أدب ... .

وقال ابن المنذر : لا أعلم أحدا يوجب قتل من سب من بعد النبى صلى الله عليه وسلم .

وقال القاضى أبو يعلى: الذى عليه الفقهاء فى سب الصحابة إن كان مستحلا لذلك كفر ، وإن لم يكن مستحلا فسق و لم يكفر سواء كفرهم أو طعن فى دينهم مع إسلامهم ...

قال أحمد في رواية أبي طالب في الرجل يشتم عثمان : هذا زندقة ، وقال في رواية المروذي : من شتم أبا بكر وعمر وعائشة ما أراه على الإسلام .

قال القاضى أبو يعلى: فقد أطلق القول فيه أنه يكفر بسبه لأحد من الصحابة وتوقف فى رواية عبد الله وأبى طالب عن قتله وكمال الحد، وإيجاب التعزير يقتضى أنه لم يحكم بكفره.

قال: فيحتمل أن يحمل قوله « ما أراه على الإسلام » إذا استحل سبهم بأنه يكفر بلا خلاف ويحمل إسقاط القتل على من لم يستحل ذلك بل فعله مع اعتقاده لتحريمه كمن يأتى المعاصى ، قال: ويحتمل قوله: « ما أراه على الإسلام » على سب يطعن في عدالتهم ....

ويحتمل أن يحمل كلامه على ظاهره فتكون في سابهم روايتان :

إحداهما : يكفر ، والثانية : يفسق .

وعلى هذا استقر قول القاضى وغيره ، حكوا فى تكفيرهم روايتين . ونحن نرتب الكلام فى فصلين :

أحدهما: في سبهم مطلقا، والثاني في تفصيل أحكام الساب.

أما الأول: فسب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حرام بالكتاب

والسنة، أما الأول: فلأن الله سبحانه يقول: ﴿ وَلَا يَعْتُبُ بَعْضَكُمُ بَعْضًا ﴾(١) وأدنى أحوال الساب لهم أن يكون مغتابا ، وقال تعالى : ﴿ وَيَلُّ لَكُلُّ هُمْزَةً لمزة ﴾(٢) وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ بَغِيرٌ مَا اكْتُسْبُوا فَقَد احتملوا بهتانا وإثما مبينا ﴾(٢) وهم صدور المؤمنين فإنهم هم المواجهون بالخطاب ، في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ حيث ذكرت ، ولم يكتسبوا ما يوجب أذاهم ، لأن الله سبحانه رضي عنهم مطلقا بقوله تعالى : ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه ﴾(١) ، فرضى عن السابقين من غير اشتراط إحسان ولم يرض عن التابعين إلا أن يتبعوهم بإحسان ... وقال سبحانه وتعالى : ﴿ والَّذِينَ جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإ خواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤف رحيم ﴾<sup>(٥)</sup> ... فعلم أنَّ الاستغفار لهم وطهارة القلب من الغل لهم أمر يحبه الله ويرضاه ويثنى على فاعله كما أنه قد أمر بذلك رسوله في قوله تعالى : ﴿ فاعلم أنه لا إله إلا الله واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات ﴾(١) وقال تعالى : ﴿ فاعف عنهم واستغفر لهم ﴾(٧) ومحبة الشيء كراهمة لضده ، فيكون الله يكره السب لهم الذي هو ضد الاستغفار والبغض لهم الذي هو ضد الطهارة ، وهذا معنى قول عائشة رضي الله عنها: ﴿ أُمُوا ا بالاستغفار لأصحاب محمد فسبوهم ». رواه مسلم (^)

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات /١٢

<sup>(</sup>٢) سورة الهمزة / ١ .

 <sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب (٥٨)
 (٤) سورة النوبة / ١٠٠ .

<sup>(</sup>٥) سوزة الحشر /١٠٠ .

<sup>(</sup>٦) سورة محمد /١٩ .

 $<sup>\</sup>sqrt[4]{19}$  سورة آل عمران  $\sqrt{9}$ 

<sup>.</sup> YTIY/E (A)

وعن مجاهد عن ابن عباس قال : « لا تسبوا أصحاب محمد فإن الله قد أمر بالاستغفار لهم ، وقد علم أنهم سيقتتلون » رواه أحمد .

وأما فى السنة ففى الصحيحين (١) ... عن أبى سعيد رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا تسبوا أصحابى فوالذى نفسى بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه » .

وبعد ذكره لعدة أحاديث قال:

ثم من قال: لا أقتل بشتم غير النبى صلى الله عليه وسلم ، فإنه يستدل بقصة أبى بكر ، وهو أن رجلا أغلظ له ، وفى رواية شتمه ، فقال له أبو برزة : أقتله ، فانتهره وقال : ليس هذا لأحد بعد النبى صلى الله عليه وسلم (٢)... .

ولأن الله تعالى ميز بين مؤذى الله ورسوله ومؤذى المؤمنين فجعل الأول ملعونا في الدنيا والآخرة وقال في الثانى: ﴿ فقد احتمل بهتانا وإثما مبينا ﴾ (٢٠). ومطلق البهتان والإثم ليس بموجب للقتل ، وإنما هو موجب للعقوبة في الجملة ، فتكون عليه عقوبة مطلقة ، ولا يلزم من العقوبة جواز القتل ... ومطلق السبب لغير الأنبياء لا يستلزم الكفر لأن بعض من كان على عهد النبي عليه الصلاة والسلام كان ربما سب بعضهم بعضا ولم يكفر أحد بذلك ...

وأما من قال : « يقتل الساب » أو قال : « يكفر » فلهم دلالات احتجوا بها . منها : قوله تعالى : ﴿ محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ۲۱/۷ ، ومسلم ۱۹۹۷/ .

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد – انظر مسائل عبد الله ص: ٤٣١ – وأبو داود ٥٣٠/٤ والنسائي ١٠٩/٧ قال أبو داود: قال أحمد بن حنبل: أى لم يكن لأبي بكر أن يقتل رجلا إلا بإحدى الثلاث التي قالها رسول الله صلى الله عليه وسلم ٥ كفر بعد إيمان ، أو زنا بعد إحصان ، أو قتل نفس بغير نفس » – الحديث سبق تخريجه ج: ٣/٣٠ وكان للنبي صلى الله عليه وسلم أن يقتل . ا هد . ونقله الحطابي أيضاً .
(٣) سورة النساء ١١٢/ .

بينهم ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ لِيغيظ بهم الكفار ﴾ (١) فلابد أن يغيظ بهم الكفار ، وإذا كان الكفار يغاظون بهم ، فمن غيظ بهم فقد شارك الكفار فيما أذلهم الله به وأخزاهم وكبتهم على كفرهم ، ولا يشارك الكفار فى غيظهم الذى كبتوا به جزاء لكفرهم ، لأن المؤمن لا يكبت جزاء للكفر ، بوضح ذلك أن قوله تعالى : ﴿ لِيغيظ بهم الكفار ﴾ تعليق للحكم بوصف مشتق مناسب ، لأن الكفر مناسب لأن يغاظ صاحبه فإذا كان هو الموجب لأن يغيظ الله صاحبه بأصحاب محمد ، فمن غاظه الله بأصحاب محمد ،

قال عبد الله بن إدريس الأودى الإمام (٢): ما آمن أن يكونوا قد ضارعوا – يعنى الرافضة – لأن الله تعالى يقول : ﴿ ليغيظ بهم الكفار ﴾ ، وهذا معنى قول الإمام أحمد : ما أراه على الإسلام ...

قال شيخ الإسلام: فصل في تفصيل القول فيهم:

أما من اقترن بسبه دعوى أن علياً إله ، أو أنه كان هو النبى وإنما غلط جبريل في الرسالة ، فهذا لا شك في كفره ، بل لا شك في كفره من توقف في تكفيره .

وكذلك من زعم منهم أن القرآن نقص منه آيات وكتمت أو زعم أن له تأويلات باطنة تسقط الأعمال المشروعة ونحو ذلك وهؤلاء يسمون القرامطة والباطنية ، ومنهم التناسخية ، وهؤلاء لا خلاف في كفرهم .

وأما من سبهم سباً لا يقدح فى عدالتهم ولا فى دينهم – مثل وصف بعضهم بالبخل أو الجبن ، أو قلة العلم ، أو عدم الزهد ، ونحو ذلك – فهذا هو الذى يستحق التأديب والتعزير ، ولا نحكم بكفره بمجرد ذلك ، وعلى هذا يحمل كلام من لم يكفرهم من أهل العلم .

وأما من لعن وقبح مطلقاً فهذا محل الحلاف فيهم ، لتردد الأمر بين لعن الغيظ ولعن الاعتقاد .

<sup>(</sup>١) سورة الفتح / ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) ثقة فقيه عابد . توفي سنة ١٩٢ هـ . تقريب ٤٠١/١ .

وأما من جاوز ذلك إلى أن زعم أنهم ارتدوا بعد رسول الله عليه الصلاة والسلام إلا نفرا قليلاً لا يبلغون بضعة عشر نفساً، أو أنهم فسقوا بعامتهم، فهذا أيضا لا ريب في كفره، لأنه مكذب لما نصه القرآن في غير موضع من الرضى عنهم والثناء عليهم ... فإن مضمون هذه المقالة أن نقلة الكتاب والسنة كفار أو فساق ...

وبالجملة فمن أصناف السابة من لا ريب في كفره ، ومنهم من لا يحكم بكفره ومنهم من تردد فيه (١) .

## قول الإمام أحمد في : المرجئة

#### قال إسحاق الكوسج:

وأحمد بن أصرم (٢) الكرماني والمروذي وأحمد بن الحسين بن حسان وأحمد بن أصرم (٢) .

## وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

**٩٣٣** -- سمعت أبى رحمه الله وسئل عن الإرجاء فقال : نحن نقول : الإيمان قول وعمل يزيد وينقص إذا زنى وشرب الخمر نقص إيمانه<sup>(١)</sup> .

#### قال أبو داود السجستاني :

ع ٩٧٤ – قلت لأحمد : لنا أقارب بخراسان يرون الإرجاء فنكتب إلى خراسان نقرئهم السلام ؟ قال : سبحان الله لم لا نقرئهم .

**٩٢٥** - قلت أحمد: نكلمهم؟ قال: نعم إلا أن يكون داعيا ويخاصم فيه (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر : الصارم المسلول على شاتم الرسول من ص : ٥٦٧ - ٥٨٧ . وانظر مسلم يشرح النووى (۱) انظر : ١٦ / ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) مسائل الكوسج ١٨٥/٢ . وأخرجها ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة ١١٤/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : السنة للخلال ( ق ٩٣ / ب ) وانظر الرويات المتقدمة في مسائل الإيمان .

<sup>(</sup>٤) السنة له ( ظ : ق ٣٦ / أ وف المطبوع ص : ٨١ ) .

<sup>(</sup>٥) مسائل أبي داود ( ظ : ص ٢٥٨ وف المطبوع ص : ٢٧٦ ) .

#### وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء :

٩٣٦ – سألته عن من قال: الإيمان قول، يصلى خلفه؟ قال: إذا كان داعية الله لا يصلى خلفه، وإذا كان لا علم لديه، أرجو أن لا يكون به بأس

9 عبد الله : أول من تكلم في الإيمان من هو ؟ قال : يقولون : أول من تكلم فيه ذر(١٦٠٠).

## قال أبو بكر الخلال:

9۲۸ – وأجبرنى موسى بن سهل قال : ثنا محمد بن أحمد الأسدى قال : ثنا إبراهيم بن يعقوب عن إسماعيل بن سعيد قال : سألت أحمد هل تخاف أن يدخل الكفر من قال : الإيمان قول بلا عمل ؟ فقال : لا يكفرون بذلك .

9**۲۹** – وأخبرنا أبو بكر المروذى قال : قيل لأبى عبد الله : المرجئة يقولون : الإيمان قول . فأدعو لهم ؟ قال : ادعوا لهم بالصلاح<sup>(٣)</sup> .

• ٩٣٠ – أخبرنا أبو بكر المروذى وسليمان بن الأشعث وأحمد بن أصرم المزنى وهذا لفظ سليمان قال: قلت لأحمد: يصلى خلف المرجىء ؟ قال: إذا كان داعية فلا تصل خلفه.

9**٣١** – وأخبرنى حرب بن إسماعيل قال : سمعت أحمد يقول : لا يصلى خلف من زعم أن الإيمان قول إذا كان داعية .

9٣٧ – وأخبرني محمد بن موسى أن أبا الحارث حدثهم قال: قال أبو عبد الله: لا يصلى حلف مرجىء

۹۳۳ – وأخبرنى أبو بكر المروذى قال : سمعت أبا عبد الله يقول : المرجىء إذا كان يخاصم فلا يصلى خلفه .

(۱) هو: ذرين عبد الله بن زرارة المرهبي قال أحمد: لا بأس به وهو أول من تكلم في الإرجاء وقال الأزدى: كان مرجئا وقال أبو داود: كان مرجئا وهجره إبراهيم النخعي وسعيد بن جبير للإرجاء ميزان الاعتدال ۲۲/۲ وتهذيب ۲۱۸/۳ . وفي التقريب ۲۳۸/۱ : ثقة عابد رمي بالإرجاء .

(٢) مبائل ابن هانيء ٢/٢٦ وأخرجها الحلال في السنة (ق: ٩١/ب) .
 (٣) السنة : (ق: ٩٥/أ) .

٩٣٤ – أخبرنا أحمد بن محمد بن حازم قال : ثنا إسحاق بن منصور أنه قال لأبي عبد الله : المرجى إذا كان داعيا ؟ قال إى والله يجفى ويقصى .

٩٣٥ – أخبرنى محمد بن أبى هارون ومحمد بن جعفر أن أبا الحارث حدثهم أن أبا عبد الله قال: إذا كان المرجيء داعية فلا تكلمه(١).

## وف كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

9٣٦ – المرجئة : وهم الدين يزعمون أن الإيمان مجرد النطق باللسان وأن الناس لا يتفاضلون فى الإيمان، وأن إيمانهم وإيمان الملائكة والأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم واحد وأن الإيمان لا يزيد ولا ينقص وأن الإيمان ليس فيه استثناء وأن من آمن بلسانه و لم يعمل فهو مؤمن حقا .

هذا كله قول المرجئة وهو أخبث الأقاويل. وقال في موضع آخر: فأما المرجئة فيسمون أهل السنة شكاكا (وكذبت المرجئة بل هم بالشك أولى وبالتكذيب أشبه)(٢)

#### التعليق:

المرجئة: اشتقت من الإرجاء وهو على معنيين: التأخير أو إعطاء الرجاء (٢) وكلاهما يصح إطلاقه على المرجئة فهم يؤخرون الأعمال عن الإيمان ويغلو في إثبات الوعد والرجاء، والمرجئة كما يذكر أبو الحسن الأشعرى اثنتا عشرة فرقة (١).

## وشيخ الإسلام ابن تيمية أرجعها إلى ثلاثة أصناف:

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ( ق : ۱۱۲/ ب - ۱۱۳٪ ) ورواية أبى داود فى مسائله ص ٤٣ . ورواية إسحاق الكوسج ذكرها أبو يعلى فى المسائل التي حلف عليها الإمام ( ق : ٣٧ ) .

<sup>(</sup>٢) زيادة عند الإصطخرى. وانظر ما تقدم في : السنة ضمن شذرات البلاتين ص : ٥٠ ، وطبقات الحنابلة ٣١/١ – ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر : النهاية لابن الأثير ٢٠٦/٢ .

<sup>(</sup>٤) مقالات الإسلاميين ٢١٣/١.

الأول: الذين يقولون: الإيمان مجرد ما فى القلب ثم من هؤلاء من يدخل فيه أعمال القلوب وهم أكثر فرق المرجئة ...

الثانى: من يقول: هو مجرد قول اللسان وهذا لا يعرف لأحد قبل الكرامية. الثالث: تصديق القلب وقول اللسان وهذا هو المشهور عن أهل الفقه والعبادة منهم(۱). اهم

والإرجاء أول ما ظهر لم يكن بهذا المفهوم وإنما كان المقصود منه إرجاء أمر ما حصل بين بعض الصحابة رضوان الله عليهم. ويقال: إن أول من أظهره على هذا النحو: الحسن بن محمد بن الحنفية (٢) ، ووضع كتابا فيه وروى عنه أنه ندم على ذلك .

وقد ذكر ابن حجر مقطعا مما في ذلك الكتاب ونحن نورده حتى يتضح لنا الإرجاء المنسوب إليه فمما يقوله في الكتاب : « ونوالي أبا بكر وعمر رضى الله عنهما ونجاهد فيهما لأنهما لم تقتتل عليهما الأمة ولم تشك في أمرهما ونرجىء من بعدهما ممن دخل في الفتنة فنكل أمرهم إلى الله »(")

أما الإرجاء بالمعنى المعروف الشائع فتشير بعض المصادر إلى أنه ظهر فى نهاية القرن الأول ، وكان تشديد الخوارج فى مرتكب الكبيرة سبباً رئيسياً فى ظهور الإرجاء فالخوارج والمرجئة على طرفى نقيض .

# قول الإمام أحمد في : المعتزلة

## قال إسحاق بن إبراهم بن هانيء :

۹۳۷ – سمعت أبا عبد الله يقول: كان عمرو بن عبيد رأس المعتزلة (أن وأولهم في الاعتزال وروى عنه الثوري وكنان الربيع بن

- (١) الإيمان ص: ١٨٤، وانظر تقسيم الشهرستانى للمرجعة في الملل ١٨٩/١
   (٢) أبو محمد المدنى ثقة فقيه توفى سنة ماثة أو قبلها بسنة تقريب ١٧١/١
  - (۳) به عدیب التهذیب ۳۲۰/۲ . (۳) تهذیب التهذیب ۳۲۰/۲ .
- (٤) قال ابن حجر: المعترلي المشهور ، كان داعية إلى بدعة ، اتهمه جماعة مع أنه كان عابدا . توفي سنة ثلاث وأربعين ومئة أو قبلها . تقريب ٧٤/٢ .

صبيح(١)معتزليا وكان خيرا من عمرو بن عبيد(١) .

## وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل :

**٩٣٨** - سألت أبى رحمه الله عن الصلاة خلف أهل البدع قال : لا تصل (٢) خلفهم مثل الجهمية والمعتزلة (٤) .

## وفى كتاب السنة له ورسالة الإصطخرى عنه قال :

#### التعليق:

الاعتزال بدأ فى أوائل القرن الثانى، وواضع أصوله واصل بن عطاء (٢) وعمرو بن عبيد – المتقدم آنفا – من تلامذته – وسبب التسمية أن واصلا هذا كان تلميذا للحسن البصرى وقد ظهرت فى تلك الفترة مقولة الخوارج فى تكفير مرتكب الكبيرة ومقولة المرجئة المضادة لها فجاء رجل إلى الحسن البصرى – فى حلقته – فقال : لقد ظهرت فى زماننا جماعة يكفرون أصحاب الكبائر وجماعة يرجئون أصحاب الكبائر فلا تضر مع الإيمان عندهم كبيرة كما لا تنفع مع الكفر طاعة فكيف تحكم لنا فى ذلك اعتقادا؟ فتفكر الحسن فى ذلك وقبل أن يجيب

<sup>(</sup>۱) السعدى البصرى ، صدوق سيء الحفظ ، كان عابدا مجاهدا ، قال الرامهزمرى : هو أول من صنف الكتب بالبصرة ، توفي سنة ستين ومئة . تقريب ٢٤٥/١ .

<sup>(</sup>۲) مسائل ابن هانی، ۱۹۳/۲.

<sup>(</sup>٣) في نسخة (خ) « لا يصلى » وكذا عند اللالكائي الذي أخرج الرواية عن عبد الله . شرح أصول السنة ٧٣٢/٤ .

<sup>(</sup>٤) السنةُ ( ظ : ق ( ١/أ ) ، وفي المطبوع ص ١٠ ) .

 <sup>(</sup>٥) زيادة عند الإصطخرى.

<sup>(</sup>٦) السنة ضمن شذرات البلاتين ص: ٥٠ – ٥١ . وطبقات الحنابلة ٣٣/١ .

 <sup>(</sup>٧) البصرى ، ولد بالمدنية النبوية عام ثمانين ، وتوفى عام إحدى وثلاثين ومثة . الفرق بين الفرق ص :
 ٢٠ ، ميزان الاعتدال ٣٢٩/٤ .

قال واصل: أنا لا أقول إن صاحب الكبيرة مؤمن مطلق ولا كافر مطلق بل هو فى منزلة بين المنزلتين لا مؤمن ولا كافر ثم قام واعتزل إلى أسطوانة فى المسجد فقال الحسن: اعتزل عنا واصل. وبطبيعة الحال اجتمع حوله من استحسن رأيه، لذا كان قتادة يقول: أولئك المعتزلة، لجلولسهم معتزلين. هذا هو سبب التسمية كما يذكره أصحاب كتب الفرق وغيرهم.

هذا وقد بنوا مذهبهم على الأصول الخمسة التي أسموها: العدل والتوحيد وإنفاذ الوعيد، والمنزلة بين المنزلتين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (١٠).

يقول شارح الطحاوية :

فأما العدل: فستروا تحته نفى القدر وقالوا إن الله لا يخلق الشر ولا يقضى به إذ لو خلقه ثم يعذبهم عليه يكون جورا والله تعالى عادل لا يجور، ويلزم على هذا الأصل الفاسد أن الله تعالى يكون في ملكه ما لا يريده ....

وأما التوحيد : فستروا تحته القول بخلق القرآن .

قلت : وستروا تحته أيضا نفى الصفات .

وأما الوعيد: فقالوا: إذا أوعد بعض عبيده وعيدا فلا يجوز أن لا يعذبهم ويخلف وعيده ، لأنه لا يخلف الميعاد فلا يعفو عمن يشاء ، ولا يغفر لمن يريد عندهم .

وأما المنزلة بين المنزلتين : فعندهم أن من ارتكب كبيرة يخرج من الإيمان ولا يدخل في الكفر .

وأما الأمر بالمعروف: فهو أنهم قالوا: علينا أن نأمر غيرنا بما أمرنا وأن نلزمه بما يلزمنا وذلك هو الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وضمنوه أنه يجوز الخروج على الأئمة بالقتال إذا جاروا .

<sup>(</sup>١) انظر: الفرق بين الفرق للبغدادي ص: ١١٧، والملل للشهرستاني ١/١٥.

وعندهم أن التوحيد والعدل من الأصول العقلية التي لا يعلم صحة السمع إلا يعدها(١) اه

ومن المعلوم أن هذه الفرقة تبنت الاتجاه العقلى ، والذى يتتبع آراءهم فى المسائل العقدية يجد ذلك واضحا جليا ، وقد تعرضت لكثير منها عند الكلام على بعض المسائل .

# قول الإمام أحمد في : الجهمية(١)

#### قال أبو بكر الحلال:

• 4 \$ 9 – أحبرنى محمد بن موسى ومحمد بن على أن حمدان بن على الوراق حدثهم قال: سألت أحمد وذكر عنده المرجئة فقلت له: إنهم يقولون إذا عرف الرجل ربه بقلبه فهو مؤمن. فقال: المرجئة لا تقول هذا بل الجهمية تقول بهذا (٢)(١٠).

#### وقال ابن الجوزى :

بن الحسن بن الحسن الحسب (٥) قال : أنا الحسن بن الحسن بن البنا (١٤ قال : أنا أبو الفتوح بن أبى الفوارس (٢) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أحمد بن البنا (١) قال : ثنا أبو بكر أحمد أبو بكر أبو ب

<sup>(</sup>١) شرح العَقيدة الطحاوية ص : ٥٨٩ ، وانظر : ص ٣٣٤ . وشرح الأصول الخمسة ص : ١٢٤

<sup>(</sup>٢) نسبة إلى الجهم بن صفوان . تقدمت ترجمته ج: ٧٣/١ وانظر ج: ٣٠٥/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: تعريف الجهمية للإيمان ج: ٧٣/١.

<sup>(</sup>٤) السنة له (ق: ٩٤/ ب) وأخرجه ابن أبي يعلى من طريق آخر عن حمدان الوراق طبقات الحنابلة ٣٠٩/١ .

<sup>(</sup>٥) قال الذهبي : سماعه صجيح ولكنه قليل الدين . انظر : الأنساب ١٩/٤ ، ميزان الاعتدال ٢٩٢/٤ ، سير أعلام النبلاء ٢٥٧/٢ ، لسان الميزان ١٨٨/٦ .

<sup>(</sup>٦) أسند السمعانى عن أبي الفضل بن خيرون أنه لينه . وقال الذهلى : شجاع كان أحد القراء المجودين والشيوخ المذكورين سمعنا منه قطعة صالحة ولا أذكر عنه أكثر من هذا . قال السلفى : كأنه أشار إلى ضعفه . قال الذهبي – بعد ذكره للأقوال فيه – : والرجل في نفسه صدوق . انظر : سير أعلام النبلاء ٣٨٠/١٨ ، لسان الميزان ١٩٥/٢ .

<sup>(</sup>٧) الحافظ الرحال محمد بن أحمد بن محمد بن فارس البغدادى ، قال الخطيب : كان ذا حفظ ومعرفة وأمانة وثقة . ت/ بغداد ٢٢٣/١٧ ، سير أعلام النبلاء ٢٢٣/١٧ .

ابن جعفر بن سلم أنه قال: ثنا أبو حفص عمر بن محمد بن عيسى الجوهرى أنه قال: ثنا صالح بن أحمد قال: سمعت أبى يقول: افترقت الجهمية على ثلاث فرق: فرقة قالوا: كلام الله وسكتوا، وفرقة قالوا: لفظنا بالقرآن مخلوق، وفرقة قالوا: كلام الله وسكتوا، وفرقة قالوا: لفظنا بالقرآن مخلوق (١)(٤)

## وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانىء :

**٩٤٢ – وسمعته يقول : الجهمية قوم سوء (٥) .** 

**٩٤٣** – وسئل عن الصلاة خلف الجهمية فقال: لا يصل ولا كرامة (٢٠٠٠).

# وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل :

**٩٤٤** – سألت أبى رحمه الله عن الصلاة خلف أهل البدع قال : لا تصل خلفهم مثل الجهمية والمعتزلة (٧٠) .

• **9 9 -** سمعت أبى رحمه الله يقول : من قال ذلك القول لا يصلى خلفه الجمعة ولا غيرها إلا أنا لا ندع إتيانها فإن صلى رجل أعاد الصلاة ، يعني من قال : القرآن مخلوق<sup>(٨)</sup> .

<sup>(</sup>۱) قال عنه الخطيب: كان صالحا دينا مكثرا ثقة ثبتا . ت/ بغداد ٧١/٤ ، سير أعلام النبلاء ٨٢/١٦ . (٢) السدايي . قال الخطيب: في بعض حديثة نكرة . ت/ بغداد ٢٢٥/١١ ، لسان الميزان ٩٢٥/٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: مسائل القرآن الكريم.

<sup>(</sup>٤) مناقب أحمد ص: ٧ ٢ ونقله ابن أبى يعلى عن أبى زرعة قال: قال أحمد فذكره، طبقات الحنابلة ٢٠٢/١ ومثله في رمالة مسدد. المصدر نفسه ٣٤٢/١.

۱۰۱/۱ ومنه فی زمیانه مسید . المصدر نفسه ۱۰۲/۱ . (۵) مسائل این هانیء ۱۰۲/۲ .

 <sup>(</sup>٦) مسائل ابن هانىء ١٠/١ .
 (٧) السنة فى المطبوع ص : ١ و فى ظ فى (١/ب) وفى ١ خ ١ ٥ لا يصلى ١ وكذا عند اللالكائي الذى أخرج الرواية عن عبد الله . شرح أصول أهل السنة ٧٣٢/٤ ونحوه نقل حنبل بن إسحاق . محنة أحمد ص : ٧٠ .

<sup>(</sup>A) السنة له: ( ظ : ق : ١/ب، وفي المطبوع ص : ١٠ ) ونقله البغوى في شرح السنة ٢٩٩/١.

#### وقال أبو داود السجستالي :

**٩٤٦** – قلت أيام كان يصلى الجمع الجهمية قلت له : الجمعة ؟ قال : أنا أعيد ومتى ما صليت خلف أحد ممن يقول: القرآن مخلوق فأعد<sup>(١)</sup> .

قلت : وتعرفه ؟ قال : نعم .

**۹ ٤٧** – وروى ابن الجوزى – بسنىدە – عن صالح عن أبيـه قـال : لا يصلى خلف من قال : القرآن مخلوق فإن صلى رجل أعاد<sup>(۱)</sup> .

## قال ابن أبي يعلى في توجمة : شاهين بن السميذع نقل عن إمامنا أشياء :

92۸ – منها: ما قرأته بخط أبى حفص البرمكى قال: قرأت على ابن مردك: حدثك على بن سعيد الخفاف حدثنا شاهين بن السميذع قال: سألت أبا عبد الله قلت: أصلى خلف الجهمى ؟ قال: لا تصل خلف الجهمى ولا خلف الرافضى (").

## وقال في ترجمة : أحمد بن سعد الجوهرى : روى عن إمامنا أشياء :

**٩٤٩** – منها قال: سمعت أحمد بن حنبل يقول: ما أحد على أهل الإسلام أضر من الجهمية، ما يريدون إلا إبطال القرآن وأحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٤)</sup>.

## وفى رسالته لمسدد بن مسرهد قال :

• **٩٥** – واحذروا رأى جهم فإنه صاحب رأى وكلام وخصومات<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) مسائل أبي داود ( ظ : ص ٤١ وفي المطبوع ص : ٤٣ ) .

<sup>(</sup>٢) مناقب أحمد ص : ٢٠٧ - ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ١٧٢/١ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ٢/٧١ .

<sup>(</sup>٥) طبقات الحنابلة ٣٤٢/١.

#### وفي كتاب السنة له ورسالة الإصطخري عنه قال :

#### ٩٥٢ – وفي موضع آخر قال :

( وأما الجهمية: فإنهم يسمون أهل السنة المشبهة (٧) وكذبت الجهمية أعداء الله بل هم أولى بالتشبيه والتكذيب افتروا على الله عز وحل الكذب وقالوا الإفك والزور وكفروا بقولهم )(٨).

<sup>(</sup>١) انظر: قول الإمام أحمد في صفة الكلام ج: ٢٨٧/١.

<sup>(</sup>٢) انظر : قول الإمام أحمد في رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة ج: ٢١٥/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر: قول الإمام أحمد في العرش ج: ٣٣٦/١ . إن

<sup>(</sup>٤) قال تعالى :﴿ وَلا يَحْيَطُونَ بِشَيَّءَ مِن عَلَمُهُ إِلَّا بَمَا شَاءً وَسَعَ كُرْسِيَهُ السَّمُواتِ وَالأَرْضُ وَلا يؤودهُ حَفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلَى الْعَظِيمُ ﴾. سُورة البقرة /٢٥٥ .

حمصهما وهو العلى العطيم هي. سوره البقرة 1007. قال الشوكاني : الكرسي الظاهر أنه الجسم الذي وردت الآثار بصفته وقد نفي وجوده جماعة من

المعتزلة ، وأخطأوا في ذلك خطأ بينا ، وغلطوا غلطا فاحشا . وقال بعض السلف : إن الكرسي هنا عبارة عن العلم ... وقيل كرسيه : قدرته التي يمسك بها السموات والأرض ... وقيل : إن الكرسي هو العرش وقيل : هو تضوير لعظمته ولا حقيقة له . وقيا : هو عبارة عن الملك .

والحق القول الأول. ولا وجه للعدول عن المعنى الحقيقى إلا مجرد خيالات تسببت عن جهالات وضلالات. اهـ. فتح القدير ٢٧٢/١.

<sup>(</sup>٥) وقد سبق أن تعرضت الْكِثير من عقائدهم عند التعليق على بعض المسائل.

<sup>(</sup>٦) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص : ٥١ ، وطبقات الحنابلة ٣٢/١ وذكره ابن شكّر في شرح اعتقاد أحمد ص : ١٦

<sup>(</sup>٧) إلى هنا ذكره ابن شكر . المصدر السابق ص : ١٩ .

<sup>(</sup>A) من عند الإصطخرى . طبقات الحنابلة ٢٥/١ .

# قال الإمام أحمد في كتابه الرد على الجهمية

**۹۵۳** – (ق ۱۰ / ب) وكمان الجهم وشيعته<sup>(۱)</sup> كذلك، دعوا . الناس إلى المتشابه" من القرآن والحديث فضلوا وأضلوا" بكلامهم معشرا" كثيراً ، وكان (٥٠ فيما بلغنا من أمر الجهم عدو الله أنه كان من أهل خراسان من أهل الترمذ<sup>(١)</sup> ، وكان صاحب خصومات وكلام ، وكان أكثر كلامه في الله فلقى ناسا من الكفار يقال لهم السمنية فعرفوا الجهم فقالوا له: نكلمك ، فإن ظهرت خجتنا عليك دخلت في ديننا ، وإن ظهرت حجتك علينا دخلنا في دينك ، وكان ما كلموا به جهما أن قالوا له : ألست تزعم أن لك إلها ؟ فقـال الجهم: نعم. فقالوا له: فهل رأيت عين إلهك ؟ قال: لا. قالوا: فهل سمعت كلامه ؟ قال : لا . قالوا : فشممت له رائحة ؟قال : لا . قالوا : فهل وجدت له حسا ؟ قال : لا . قالوا : فوجدت له مجسا ؟ قال : لا . قالوا : فما يدريك أنه إله ؟ فتحير الجهم فلم يدر من يعبد أربعيس يوما ( ق ١١/أ ) ثم إنه استدرك حجة مثل حجة النصارى الزنادقة ، وذلك أن زنادقة النصارى يزعمون أن الروح التي هي في عيسي بن مرتيم هي روح الله من ذات الله ، فإذا فإذا أراد الله أن يحدث أمرا دخل في بعض خلقه فتكلم على لسانه ، فيأمر بما شاء وينهى عما شاء ، وهو روح غائب عن الأبصار ، فاستدرك الجهم حجة مثل هذه الحجة ، فقال للسمني : ألست تزعم أن فيك روحا ؟ فقال : نعم . فقال : فهل رأيت روحك ؟ قال : لا . قال : فهل سمعت كلامه : قال : لا . قال : فهل وجدت له حسا أو مجسا ؟ قال : لا . قال : فكذلك الله تعالى لا

<sup>(</sup>۱) ف « ك » و« ظ » وكذلك الجهم وشيعته .

<sup>· (</sup>٢) في « ك » : « دعوا الناس بما يشبهون عليهم إلى المتشابه » .

 <sup>(</sup>٣) في ه ك » و « ظ » : « وأضلوا بكلامهم » فقط بدون فضلوا .

<sup>(</sup>٤) في « ك » و « ظ » : « بشرا » .

<sup>(</sup>٥) ف « ك » و « ظ » : « فكان » .

<sup>(</sup>٦) في « ك » : « الترمذي » والأصوب أن يقال : « ترمذ » .

یری له وجه، ولا یسمع له صوت، ولا یشم له رائحة، وهو غائب عن الأبصار، ولا یکون فی مکان دون مکان.

ووجد ثلاث آیات من القرآن من المتشابهات: قوله: ﴿ لِيس كَمَثُلُهُ شَيء ﴾ (۱) و ﴿ لا تَدْرَكُهُ الأَبْصَارِ وَهُو لِلْ تَدْرَكُهُ الأَبْصَارِ وَهُو لِلْ تَدْرَكُهُ الأَبْصَارِ وَهُو لِلْ اللَّبْصَارِ الْأَبْصَارِ ﴾ (۱) .

فبنى أصل كلامه كله على هؤلاء الآيات وتأول القرآن على غير تأويله وكذب أحاديث النبى عليه السلام وزعم أن من وصف الله بشيء مما وصف به نفسه في كتابه أو حدث به عن النبى صلى الله عليه وسلم كان كافرا وكان من المشبهة ، فأصل بشرا كثير . (ق ١١ / ب) وتبعه على قوله رجال من أصحاب أبى حنيفة ، وأصحاب عمرو بن عبيد (أ) بالبصرة ، ووضع دين الجهمية .

فإذا سألهم الناس عن قول الله عز وجل: ﴿ لِيس كمثله شيء ﴾ ما تفسيره ؟ يقولون : ليس كمثله شيء ﴾ ما الأشياء ، وهو تحت الأرض السابعة ،

كما هو على العرش ، لا يخلو منه مكان ، ولا هو في مكان دون مكان (٥) . ولا ينظر إليه ولا يتكلم ولا يكلم (٦) ، ولا ينظر إليه أحد في الدنيا (٧) ، ولا ينظر إليه

أحد في الآخرة ولا يوصف ولا يعرف بصفة (٨) ، ولا يفعل ولا له غاية ، ولا

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى /۱۱ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام /٣ .

<sup>(</sup>٣) شورة الأنعام /١٠٣ . - ا

<sup>(</sup>٤) تقدمت ترجمته ج: ۳۷۲/۲.

<sup>(</sup>٥) راجع قول الإمام أحمد في العلوج: ١/٣١٨ والاستواء ج: ٣٤٢/١ وقوله في العرش ج: ١/٣٣٦.

<sup>(</sup>٦) راجع صفة الكلام ج: ١/٢٨٧ .

 <sup>(</sup>٧) أجمعت الأمة على أن إلله عز وجل لا يرى فى الدنيا , ويراه المؤمنون فى الآخرة .
 راجع : « قول الإمام أحمد فى ما قيل حول رؤية النبى صلى الله عليه وسلم لربه ليلة المعراج » . ج:

راجع : « قول الإمام احمد في ما قبل حول رؤيه النبي صلى الله عليه وسلم لربه ليله المعراج » ج: ٢/٥١٠ والتعليق على تلك ٢/٥٤٠. وراجع «قول الإمام أحمد في رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة» ج: ٢/٥١٠ والتعليق على تلك

منتهی (۱) ، ولا یدرك بعقل (۲) ، وهو وجه كله ، وهو علم كله، وهو سمع كله ، وهو بصر كله ، وهو نور كله ، وهو قدرة كله ، ولا يكون شيئين عتلفين ، ولا يوصف بوصفين مختلفين ، وليس له أعلى ولا أسفل ، ولا نواحى ولا جوانب ، ولا يمين ، ولا شمال ، ولا هو حفيف ولا ثقيل ، ولا له لون ، ولا له جسم (۱) وليس بمعلوم أو معقول وكلما خطر بقلبك أنه شيء تعرفه فهو على خلافه (۱)

قال أحمد: فقلنا: فهو شيء ، قالوا: هو شيء لا كالأشياء ، فقلنا: إن الشيء الذي لا كالأشياء قد عرف أهل العقل: أنه لا شيء. فعند ذلك تبين للناس أنهم لا يثبتون شيئا ولكنهم يدفعون عن أنفسهم الشنعة (ق ١٢ / أ) بما يقرون من العلانية .

فإن قيل لهم: فمن تعبدون ؟ قالوا : نعبد من يدبر أمر هذا الخلق ، قلنا : فهذا الذى يدبر أمر هذا الخلق هو مجهول لا يعرف بصفة ، قالوا: نعم قلنا : فقد عرف المسلمون أنكم لاتثبتون شيئا ، وإنما تدفعون عن أنفسكم الشنعة بما تظهرون .

وقلنا لهم : هذا الذي يدبر هو الذي كلم موسى ؟ قالوا : لم يتكلم ولا يتكلم <sup>(1)</sup> ، لأن الكلام لا يكون إلا بجارحة ، والجوارح عن الله منفية .

فإذا سمع الجاهل قولهم يظن أنهم من أشد الناس تعظيما لله سبحانه، ولا يشعر أنهم إنما يعود قولهم إلى فرية في الله ، ولا يعلم أنهم إنما يعود قولهم إلى ضلالة وكفر . اه

<sup>(</sup>۱) راجع مسألة الحد، ج: ۲٤٢/۱.

<sup>(</sup>٢) إن كان المراد الإدراك التصوري فهو أمر متفق عليه جل جلاله لا تدركه ولا تتصوره العقول .

<sup>(</sup>٣) تقدم التعليق على بعض هذه الصفات فراجعه .

<sup>(</sup>٤) هذه أمور يجب السكوت عنها وترك الخوض فيها فلا ننفىولا نثبت وكيف ننفى أو نثبت شيئا خارجا عن المعرفة .

 <sup>(</sup>٥) لا شك أنه جل وعلا خلاف كل متخبل . ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ وما قدمته
يؤيده قول الإمام أحمد. انظر ج: ٢٧٦/١. وسيأتى مراد الإمام أحمد في الكلام نفسه .

<sup>(</sup>٦) في بعض النسخ « ولا يكلم » .

## قال عبد الله بن أحمل بن حبل:

( ق ٧٦ / ب ) وجدت في كتاب أبي بخط يده مما يحتج بـه على الجهمية من القرآن المجيد .

ف سورة البقرة : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزِلَ اللهِ مِنَّ الْكُتَابِ ويشترونَ به ثمنا قليلا أولئك ما يأكلون في بطونهم إلا النار ولا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب ألىم ﴾'' .

وقال في يس : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادُ شَيَّنَا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنَّ فَيَكُونُ فَسَيْحَان الذي بيده ملكوت كل شيء وإليه ترجعون 🏈 (٢).

وقال في سورة البقرة أيضاً : ﴿ بديع السموات والأرض وإذا قضي أمراً فإنما يقول له كن فيكون ﴾ (") ﴿ وقال الذِّين لا يعلمون لولا يكلمنا الله أو تأتينا آية كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم 🏈 😘 وقال الله في سورة آل عمران : ﴿ إِذْ قَالَتَ الْمُلاَئِكَةُ يَا مُرْبِمُ إِنَّ اللَّهُ يَبْشُرُكُ

بكلمة منه اسمه المسيح عيسى ابن مريم وجيها في الدنيا والآخرة ﴾(٥) وقال : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتُرُونَ بِعَهِدَ اللَّهِ وَأَيَّانِهُم ثَمَّنَا قَلَيْلًا أُولِئِكُ لَا خَلَاق

لِهُم فِي الْإَحْرَةُ وَلَا يَكُلُّمُهُمُ اللهُ وَلَا يُنظِّرُ إِلَيْهُمْ يُومُ القيامَةُ وَلَا يَزكيهم ولهم عذاب

وقال عز وجل : ﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) آية: ١٧٤ . ۲۱) آية ۲۸ ، ۱۲۸ ،

<sup>(</sup>٤٠٣) آية : ١١٧ ، ١١٨ (٥) آية: ٥٥.

<sup>.</sup> ४४ : धृ (७)

<sup>(</sup>٧) سورة القيامة /٢٢ ، ٢٣

وقال: ﴿ يَا أَهِلِ الْكَتَابِ لَا تَعْلُوا فِى دَيْنَكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَا الْحَقَّ إنما المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه فآمنوا بالله ورسله ﴾('' .

وقال في سورة الأنعام: ﴿ وتمت كلمة ربك صدقا وعدلا لا مبدل الكلماته وهو السميع العليم ﴾ (٢).

وقال فى سورة النمل: ﴿ فلما جاءها نودى أن بورك من فى النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين يا موسى إنه أنا الله العزيز الحكيم وألق عصاك فلما رآها تهتز كأنها جان ولى مدبرا ولم يعقب يا موسى لا تخف إنى لا يخاف لديً المرسلون ﴾ (٢) .

وقال في سورة الأعراف: ﴿ والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين ﴾ (٤).

وقال فى القصص : ﴿ كُلَّ شَيءَ هَالَكُ إِلَّا وَجَهَهُ لَهُ الحُكُمُ وَإِلَيْهُ تَرْجَعُونَ ﴾(°) .

وقالُ في الرحمن : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانَ وَيَبْقَى وَجَهُ رَبُّكَ ذُو الْجَلَالُ وَالْإِكْرَامُ ﴾ (أ) .

وقال في طه : ﴿ ولتصنع على عيني إذ تمشى أختك ﴾ (٧) .

وقال في البقرة : ﴿ مَا يَأْكُلُونَ فِي بَطُونِهُمْ إِلَّا النَّارِ وَلَا يَكُلَّمُهُمُ اللَّهُ يُومُ اللهِ عَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ (^^) .

۱۷۱/ بسورة النساء /۱۷۱.

<sup>(</sup>٢) آية: ١١٥.

<sup>(</sup>٣) آية: ۸ – ۱۰

<sup>(</sup>٤) آية: ٤٥.

<sup>(</sup>٥) آية: ٨٨.

<sup>(</sup>٦) آية: ٢١ – ٢٧.

<sup>(</sup>٧) آية: ٣٩ – ١٠ .

<sup>(</sup>A) آية: ۱۷٤ ،

وقال في آل عمرًان : ﴿ إِنَّ اللهِ يبشرك بيحيي مصدقًا بكلمة مِن اللهِ وسيدا ( ق ۷۷/أ ) وحصورًا ونبياً من الصالحين ﴾(').

وقال في سورة النساء ﴿ وَكُلُّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلُّيمًا ﴾ (٢) .

وقال : ﴿ إِنَّمَا الْمُسْيَحِ عَيْسَى ابْنِ مُرْيَمِ رَسُولُ اللهِ وَكُلَّمْتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مُرْيَم وروح منه ﴾<sup>(۲)</sup>

وقال في الأنعام : ﴿ حتى أتاهم نصرنا ولا مبدل لكلمات الله ﴾ ﴿ ا ﴿ وتمت كلمة ربك صدقا وعدلا لا مبدل لكلماته وهو السميع العليم ﴾ (\*) .

وقال فی طه : ﴿ فلما أتاها نودی یا موسی إنی أنا ربك فاحلع نعلیك إنك بالواد المقدس طوَّى وأنا اخترتك فاستمع لما يوحى إنني أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدني وأقم الصلاة لذكري ﴾(١) .

وقال في الكهف : ﴿ وَاتَّلْ مَا أُوحِي إليك مِن كِتَابِ رَبُّكَ لامبدل لكلماته ولن تجد من دونه ملتحدا 🖟 🗥 .

وقال : ﴿ قُلُ لُو كَانَ البَحْرُ مَدَادًا لَكُلُّمَاتَ رَبَّى لِنَفْدُ البَحْرُ قَبَلُ أَنْ تَنَفَّد

كلمات ربي ولو جئنا بمثله مددا ﴾^^

وقال فى التوبة : ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مَنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارِكُ فَأَجَرُهُ حَتَّى يُسْمَعُ كلام الله ثم أبلغه مأمنه ﴾(١).

(١) آية: ٣٩.

(٢) آية: ١٦٤. (٣) آية: ١٧١. (٤) آية : ٣٤ .

(٥) آية: ١١٥.

(۱) آية: ۱۱ – ۲۰

(٧) آية: ٢٢٧. (٨) آية: ١٠٩.

(٩) آية: ٦ .

وقال في حم عسق: ﴿ وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء حجاب ﴾ (١).

وقال في سورة لقمان : ﴿ ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر عده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم ﴾ ('').

وفى القصص: ﴿ فلما أتاها نودى من شاطىء الوادى الأيمن فى البقعة المباركة من الشجرة أن يا موسى إنى أنا الله رب العالمين ﴾ (٢).

وفى الأعراف: ﴿ ولما جاء موسى لميقاتنا وكلمه ربه قال رب أرنى أنظر البيك قال لن ترانى ولكن انظر إلى الجبل فإن استقر مكانه فسوف ترانى فلما تجلى ربه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقا فلما أفاق قال سبحانك تبت إليك وأنا أول المؤمنين قال يا موسى إنى اصطفيتك على الناس برسالاتى وبكلامى فخذ ما آتيتك وكن من الشاكرين ﴾ (١)

وفي الفتح : ﴿ يَدُ اللهِ فُوقَ أَيْدَيْهُمْ ﴾ (°) .

وفى البقرة : ﴿ ولله المشرق والمعرب فأينها تولوا فثم وجه الله إن الله واسع عليم ﴾ (٦) .

وفى الكهف: ﴿ واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ﴾ (٧) .

وفي الأعراف : ﴿ وتمت كلمة ربك الحسني على بني إسرائيل بما صبروا ﴾ (^^)

<sup>(</sup>١) سورة الشورى /١٥.

<sup>(</sup>۲) آية: ۲۷۰

<sup>(</sup>٣) آية: ٣٠٠

<sup>(</sup>٤) آية: ١٤٢ - ١٤٤ .

<sup>(</sup>ە) آية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) آية: ١١٥.

<sup>(</sup>۷) آية: ۲۸۰

<sup>(</sup>۸) آیة : ۱۳۷

﴿ وَلَمَا جَاءَ مُوسَى لَمِقَاتَنَا وَكُلُّمُهُ رَبُّهُ ﴾''' .

وفي الأنفال : ﴿ ويريد الله أن يحق بكلماته ويقطع دابر الكافرين ﴾(٢) .

وفي التوبة : ﴿ وجعل كلمة الذين كفروا السفلي وكلمة الله ﴿ هِي العليا والله عزيز حكيم 🦫

وفي يونس: ﴿ ولولا كلمة سبقت من ربك لقضى بينهم فيما فيه

يختلفون 🏶 (ئ

وفي يونس: ﴿ كَذَلَكُ حَقَّتَ كُلُّمَةً رَبُّكُ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُّوا أَنَّهُم لَا يؤمنون ﴾(٥) ﴿ لهم البشري في الحياة الدنيا وفي الآخرة لا تبديل لكلمات الله ﴾(٢) وقال : ﴿ وَيَحَقُّ الله الحق بكلماته ولو كره المجرمون ﴾(٧) وقال : ﴿ إِن الذين حقت عليهم كلمة ربك لا يؤمنون ﴾ (^).

وفي فصلت : ﴿ ولولا كلمة سبقت من ربك لقضي بينهم وإنهم لفي شك

منه مریب ﴾<sup>(۹)</sup> .

( ق ٧٧/ب ) وفي هود : ﴿ وتمت كلمة ربك لأملأن جهنم من الجنة والناس أجمعين كه<sup>(١٠)</sup>.

<sup>.</sup> ১६٣ : ফুট (১)

<sup>(</sup>٢) آية: ٧.

<sup>(</sup>٣) آية: ١٤٠. (٤) آية: ١٩.

<sup>(</sup>٥) أية : ٣٣ .

<sup>(</sup>۱) آية: ۱۶.

<sup>(</sup>٧) آية: ٨٢. (٨) آية: ٩٦.

<sup>(</sup>٩) آية; ٥١).

<sup>(</sup>٧) آية: ١١٩.

وفى الكهف: ﴿ واتل ما أوحىٰ إليك من كتاب ربك لا مبدل الكلماته ﴾(''

وفى طه: ﴿ ولولا كلمة سبقت من ربك لكان لزاما ﴾ '' . وفى الصافات : ﴿ ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين ﴾ '' .

وفى المؤمن : ﴿ وَكَذَلْكُ حَقَّتَ كُلُّمَةً رَبُّكُ عَلَى الَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ (\*) .

وفى (حم عسق ) : ﴿ ويحق الحق بكلماته إنه عليم بذات الصدور ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿ وَمَا كَانَ لَبَشْرَ أَنْ يَكُلُمُهُ الله إلا وحياً أَوْ مِنْ وَرَاءَ حَجَابٍ ﴾<sup>(١)</sup> .

وفى الفتح: ﴿ يريدون أن يبدلوا كلام الله قل لن تتبعونا ﴾ (٧). وفي التحريم ﴿ وصدقه ۖ بكلمات ربها وكتبه ﴾ (٨).

وفى المؤمن : ﴿ رفيع الدرجات ذو العرش يلقى الروح من أمره على من يشاء من عباده ﴾ (٩) .

وفى النحل: ﴿ قُلَ نَزَلُهُ رُوحِ القَدْسُ مِنْ رَبِكُ بِالْحَقِّ لَيْثِبَ الذِينَ امْنُوا ﴾ (١٠) ( يَنْزَلُ الْمُلائكَةُ بِالرُوحِ مِنْ أَمْرِهُ عَلَى مِنْ يَشَاءَ مِنْ عَبَادُهُ )(١١)

<sup>(</sup>١) آية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) آية: ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) أَبِهُ: ١٧١.

<sup>(</sup>٤) المؤمن ( غافر ) آية : ٣ .

<sup>(</sup>٥) آية: ۲٤.

<sup>(</sup>٦) آية: ١٥.

<sup>(</sup>٧) آية: ١٥.

<sup>(</sup>٨) آية: ١٢.

<sup>(</sup>٩) المؤمن ( غافر ) آية : ١٥ .

<sup>(</sup>۱۰) آية: ۲۰۲

<sup>(</sup>۱۱)آية: ۲ .

وفالإسراء: ﴿ ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي وما أوتيتم من العلم إلا قليلا ﴿

وفى (حم عسق): ﴿ وَكَذَلْكَ أُوحِينَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنَ أَمَرِنَا ﴾ (٢).

وفى الشعراء: ﴿ نَـزَلُ بِهِ الروحِ الأمينِ على قلبكُ لتكونُ مِن المنذرين ﴾ 🖺

وقال في ( عم يتساءلون ) : ﴿ يوم يقوم الروح والملائكة صفا لا يتكلمون إلا من أذن له الرحمن ﴾ (١)

وفي الواقعه : ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَا تَحْرَثُونَ أَأَنَّتُمْ تَرْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنَ الزَّارِعُونَ لُو نشاء جعلناه حطاما فظلتم تفكهون ﴾ <sup>(°)</sup>

وقال : ﴿ أَمْ نَحْنَ الْمُنزِلُونَ لُو نَشَاءَ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا فَلُولًا تَشْكُرُونَ ﴾ 🗥 . وقـال : ﴿ أَفِّهِـذَا الحديث أنتـم مدهنـون وتجعلـون رزقكـم أنكـم

تكذبون كه<sup>(٧)</sup> . وفي الروم : ﴿ الله الذي يرسل الرياح فتثير سحابا فيبسطه في السماء كيف

يشاء ويجعله كسفا ﴾^^ وفى( ن والقلم ) : ﴿ أَفْنَجُعُلُ الْمُسْلَمِينَ كَالْمُحْرَمِينَ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) آية: ٥٨ .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى: ۲۰ (٣) آية: ١٩٢ - ١٩٤

<sup>(</sup>٤) آبه: ۲۸ (٥) آنة: ٦٢ – ٦٠.

<sup>(</sup>٦) آية: ٢٠ – ٧٠.

<sup>(</sup>٧) آية: ٨١ – ٨٢. (٨) آية: ٨٤.

<sup>(</sup>٩) آية: ٢٥.

وفى المرسلات : ﴿ أَلَمْ نَخَلَقَكُمْ مِنْ مَاءَ مَهِينَ فَجَعَلْنَاهُ فَى قَرَارُ مُكَيْنَ إِلَى قَدَرُ مَعْلُومٌ فَقَدَرُنَا فَنَعُمُ القَادِرُونَ ﴾ (١٠) .

وفى الأنعام: ﴿ من يشأ الله يضلله ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم ﴾ (٢٠) ، ﴿ وجعلوا لله مما ذرأ من الحرث والأنعام نصيبا ﴾ (٣) ، ﴿ وجعلوا لله شركاء الجن وخلقهم وخرقوا له بنين وبنات بغير علم ﴾ (٤) .

وفى الأعراف: ﴿ وإذا صرفت أبصارهم تلقاء أصحاب النار قالوا ربنا لا تجعلنا مع القوم الظالمين ﴾ (٥) ، ﴿ واذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد عاد ﴾ (١) ، ﴿ واذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد قوم نوح ﴾ (٧) ، ﴿ يا موسى اجعل لنا إلها كما لهم آلهة ﴾ (٨) ، ﴿ فلا تشمت بى الأعداء ولا تجعلنى مع القوم الظالمين ﴾ (٩) .

وفي الرعد: ﴿ أَم جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم ﴾ (١٠) ﴿ وجعلوا لله شركاء قبل سموهم أَم تنبئونه بما لا يعلم في الأرض ﴾ (١١).

وفي هود: ﴿ فَلَمَا جَاءَ أَمَرُنَا جَعَلْنَا عَالِيهَا سَافَلُهَا ﴾ (١٢).

<sup>(</sup>۱) آية : ۲۰ – ۲۳ .

<sup>(</sup>٢) آية: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) آية : ١٣٦ .

<sup>(</sup>٤) آية: ١٠٠٠

<sup>(</sup>ە) آية: ٤٧

ر (۲) ۱ آية : ۷٤ .

<sup>.</sup> ૧૧ : ফু (٧)

<sup>(</sup>٨) آية : ١٣٨ .

<sup>(</sup>٩) آية: ١٥٠.

<sup>(</sup>۱۰)آية : ۱۱ .

<sup>(</sup>۱۱) آیة : ۲۳ .

<sup>.</sup> ১৫ : ঝুঁ(১৫)

وقال فى الشعراء : ﴿ لَثِنَ اتَخَذَتَ إِلَمَا غَيْرِ لَأَجَعَلَنَكُ مِنَ الْمُسْجُونِينَ ﴾ (١)، ﴿ وَاجْعَلْنَ مِن وَرَثَةَ جَنَةَ النَّغِيمِ ﴾ (١) ﴿ وَاجْعَلْنَى مِن وَرَثَةَ جَنَةَ النَّغِيمِ ﴾ (١) ﴿ قَ ١/٧٨ ﴾ .

وفى فصلت: ﴿ قل أَتُنكم لَتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين وتجعلون له أندادا ذلك رب العالمين ﴾ (٢٠)

وفى النمل: ﴿ ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض ﴾ (١٠) ﴿ إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة ﴾ (٥)

وفي القصص : ﴿ إِن فرعون علا في الأرض وجعل أهلها شيعا ﴾ (؟) .

وفى الذاريات: ﴿ وَفَى عَادَ إِذَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهُمَ الرَّيْحُ الْعَقْيُمُ مَا تَذَرَ مِنْ شَيْءَ أَتَتَ عليه إلا جعلته كالرميم ﴾ (٧) وقال: ﴿ وَلا تَجعلُوا مَعَ اللهِ إِلَمَا آخر إِنَى لَكُمْ مَنْهُ نذير مبين ﴾ (٨)

وفى القصص: ﴿ ونريد أن نمن على الذين استضعفوا فى الأرض نجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثيين ﴾ (٩) وقال: ﴿ إنا رادوه إليك وجاعلوه من المرسلين ﴾ (١٠) وقال: ﴿ فأوقد لى ياهامان على الطين فاجعل لى صرحا ﴾ (١١) ﴿ وجعلناهم أئمة يدعون إلى النار ﴾ (١٦) وقال: ﴿ قل أرأيتم إن جعل الله

(۱) آية: ۲۹. (۲) آية: ۲۹.

(٢) آية: ١٤٤ - ١٥٠.

(٣) آية: ٩ . (٤) آية: ٦٢ .

(٥) آية: ٣٤.

(٦) آية: ٤. (٧) آية: ٤١.

(٨) آية: ٥١ .

(٩) آية: a.

(۱۰)آية: ۷. (۱۱)آية: ۳۸.

(۱۲) آية : ٤١ .

عليكم الليل سرمدا إلى يوم القيامة ﴾ (١) وقال: ﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علوا في الأرض ولا فسادا والعاقبة للمتقين ﴾ (٢) ﴿ قل أرأيتم إن جعل الله عليكم النهار سرمدا ﴾ (٢)

وفى إبراهيم : ﴿ رَبِ اجْعَلَ هَذَا البَلَيْدِ آمَنَا ﴾ (\*) ، ﴿ فَاجْعَلُ أَفْنَاهُ مِنَ النَّاسُ تَهُوى إلِيهِم ﴾ (\*) ، ﴿ رَبِ اجْعَلَىٰ مَقْيَمِ الصَّلَاةُ وَمَنْ ذَرِيْتَى ﴾ (٢) ، ﴿ وَجُعَلُوا لِللَّهِ أَنْدَادًا لِيضَّلُوا عَنْ سَبِيلُه ﴾ (٧) .

وفى الحجر: ﴿ الذين جعلوا القرآن عضين ﴾ (^) ﴿ الذين يجعلون مع الله إلها آخر ﴾ (\*) ﴿ فأخذتهم الصيحة مشرقين فجعلنا عاليها سافلها ﴾ (١٠).

وفى النحل: ﴿ ويجعلون لما لا يعلمون نصيبا مما رزقناهم ﴾ (۱۱) ﴿ ويجعلون لله ما يشتهون ﴾ (۱۲) ﴿ ويجعلون لله ما يكرهون ﴾ (۱۳) ﴿ والله جعل لكم من جلود الأنعام بيوتا ﴾ (۱۱) ﴿ والله جعل لكم مما خلق ظلالا وجعل لكم من الجبال أكنانا ﴾ (۱۰) ﴿ ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا ﴾ (۱۱)

<sup>(</sup>١) آية: ٧١.

<sup>(</sup>٢) آية: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) آية : ٧٢ .

<sup>(</sup>٤) آية: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) آية : ٣٧ .

<sup>.</sup> . ६٠ : ﺁﻟﺔ (٦)

<sup>(</sup>٧) آية: ٣٠.

<sup>(</sup>۱) (۸) آیة: ۹۱ ،

<sup>(</sup>٩) آية: ٩٦.

<sup>(</sup>۱۰)آية: ۳۲ – ۲۴.

<sup>(</sup>۱۱)آية: ۲٥.

<sup>.</sup> ۲۰ . غن (۱۲) . ۲۰ : غن آ(۱۲)

<sup>(</sup>۱۳)آية: ۲۲.

٠ . ٨٠ : مِآرِ١٤)

<sup>.</sup> ১১ : ঝু(১০) .

<sup>(</sup>١٦) آية: ٩١.

وفى الإسراء: ﴿ وأمددناكم بأموال وبنين وجعلناكم أكثر نفيرا ﴾`` ﴿ وَلَا تَجْعُلُ مَعَ اللَّهُ إِلَهَا آخَرُ ﴾''

وفى الفرقان : ﴿ وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا ﴾ (٣) ﴿ وقوم نوح كما كذبوا الرسل أغرقناهم وجعلناهم للناس آية ﴾ (\*) ﴿ وهو الذي خلق من الماء بشرا فجعله نسبا وصهرا وكان ربك قديرًا 🏈 🌣 ﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا

موسى الكتاب وجعلنا معه أخاه هارون وزيرا ﴾<sup>(٦)</sup> . وفى العنكبوت : ﴿ فَأَنْجِينَاهُ وَأَصْحَابُ السَّفِينَةُ وَجَعَلْنَاهَا آيَةً لَلْعَالَمِينَ ﴾ (٧) ﴿ وَمَنَ النَّاسُ مِن يَقُولُ آمَنَا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذَى فِي اللهِ جَعَلُ فَتَنَةَ النَّاسُ كَعَذَّاب

وفى سبأ : ﴿ وظلموا أنفسهم فجعلناهم أحاديث ﴾ (١) ﴿ وجعلنا ِ الأُغلال في أعناق الذَّين كـروا ﴾(١٠).

وفى إبراهيم : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمِ رَبِّ اجْعَلَ هَذَا البُّلَدُ آمَنَا ﴾ (١١) وفى المائدة : ﴿ مَا جَعَلَ اللهِ مِنْ بَحِيرَةً وَلَا سَائِبَةً ﴾ (١٣) .

وفى التوبة : ﴿ أَجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام ﴾(١٣)

(٢) آية: ٢٢. ٣) آية : ٢٣ . (٤) آية : ٣٧ .

(٥) آية: ٤٥. (٦) آية: ٢٥.

(۷) آية: ۱۵. (۸) آية: ۱۰.

(١) آية: ٦.

(٩) آية: ١٩.

. ٣٣ ; ফুট(١٠)

(۱۱) آية : ۳۰ . (١٢)آية : ١٠٣ .

(۱۳) آية : ۱۹

(ق ٧٨/ب)وفي يونس: ﴿فَكَذَبُوهُ فَنجِينَاهُ وَمَنْ مَعَهُ فِي الفَلْكُ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلَائُفُ وَأَغْرَقْنَا الذّينَ كَذَبُوا بَآيَاتُنَا ﴾ (\*) ﴿ عَلَى الله تُوكَلِّنَا رَبِّنَا لَا تَجَعَلْنَا فَتَنَةً لَلْقُومُ الظَّالِمِينَ ﴾ (\*) .

وفى الزخرف: ﴿ فجعلناهم سلفا ومثلاً للآخرين ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿ ولو نشاء لجعلنا منكم ملائكة في الأرض يخلفون ﴾<sup>(١)</sup>.

وفي الفيل: ﴿ فجعلهم كعصف مأكول ﴾ (٥٠) .

وفى سورة الأنبياء: ﴿ وَتَالله لأكيدن أَصِنَامِكُم بعد أَن تُولُوا مَدْبُرِينَ فَجَعَلْهُم جَدَادًا إِلاَ كَبِيرا لهُم ﴾ (٢) ﴿ وأَرادُوا به كيدا فجعلناهم الأخسرين ﴾ (٧) ﴿ ووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلة وكلا جعلنا صالحين وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا ﴾ (٨) وقال: ﴿ فما زالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حصيدا خامدين ﴾ (٩) .

وفى الصافات: ﴿ فألقوه فى الجحيم فأرادوا بـه كيـدا فجعلنـاهم الأسفلين ﴾ (١١) .

وفى ص: ﴿ أَم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أَم نجعل المتقين كالفجار ﴾ (١٢).

<sup>(</sup>١) آية: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) آية: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) آية: ٥٦.

<sup>(</sup>٤) آية: ٦٠. (٤) آية:

<sup>(</sup>ه) آية: ه.

<sup>(</sup>۲) (۲) آية: ۷٥ – ۸۰.

<sup>(</sup>۷) آية : ۲۰ .

<sup>(</sup>٨) آية: ۲۲ – ۷۳ .

<sup>(</sup>٩) آية: ١٥.

<sup>(</sup>۱۰)آية: ۹۸ – ۹۸

<sup>(</sup>۱۱)آية : ۱۹۸

<sup>(</sup>۱۲)آية : ۲۸ ـ

وفى الزمر : ﴿ ثُمَّ يهيج فتراه مصفرا ثم يجعله حطاما ﴾ (١) .

وفي يوسف: ﴿ اجعلني على خزائن الأرض ﴾'`` وقال: ﴿ فَلَمَا جهزهم بجهازهم جعل السقاية في رحل أحيه ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿ اجعلوا بضاعتهم في رحالهم ل<sup>ه(1)</sup>

وفي الأعراف : ﴿ وَتُلَّهُ الْأَسْمَاءُ الحَسْنِي فَادْعُوهُ بَهَا وَذُرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ

ف أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون ﴾<sup>(٥)</sup>.

وف الإسراء: ﴿ قُلُ ادْعُوا اللهُ أَوْ ادْعُنُوا الرَّحْمَنِ أَيَامًا تَدْعُوا فَلُهُ الْأَسْمَاءُ

وفى النساء: ﴿ وأنزلنا إليكم نورا مبينا ﴾'`` وفى الواقعة : ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنَ كُرِّيمٍ ﴾ (^^)

وف البروج: ﴿ بل هو قرآن مجيد ﴾<sup>(٩)</sup>

وفى الزخرف : ﴿ وَإِنَّهُ فَي أَمْ الكتابُ لَدَيْنَا لَعَلَى حَكُمُ ﴾ ﴿ ' وفى فصلت : ﴿ وَإِنَّهُ لَكُتَابٌ عَزِيزٍ ﴾ (١١) .

(١) آية: ٢١.

(٢) آية: ٥٥. (۲) آية: ۷۰.

(٤) آية : ٦٣ .

(٥). آية: ١٨٠. (٦) آية: ١١٠ .

(٧) آية: ١٧٤.

(٨) آية: ٧٧.

(٩) آية: ۲۱.

(۱۰)آية :. ٤ .

(١١) آية : ٤١ .

﴿ حم والكتاب المبين ﴾(') ، ﴿ يس والقرآن الحكيم ﴾(') .

وفى الفرقان: ﴿ الذى خلق السموات والأرض وما بينهما فى ستة أيام ثم استوى على العرش الرحمن فاسأل به خبيرا ﴾ (") ﴿ الر تلك آيات الكتاب وقرآن مبين ﴾ (ئ) .

وفى فصلت : ﴿ لَكُتَابِ عَزِيزٍ لَا يَأْتِيهِ البَاطِلِ مِن بَيْنِ يَدِيهِ وَلَا مِن خَلَفَهُ تَنزيلِ مِن حَكَيم حَمِيدُ ﴾ (٥) ﴿ قُلْ نَزلُهُ رُوحِ القَدْسُ مِن رَبِكُ بَالْحَقَ لَيَشْبَ الذِّينَ آمنوا وهدى وبشرى للمسلمين ﴾ (٦) .

وفى الأنعام: ﴿ وهذا كتاب أنزلناه مبارك فاتبعوه واتقوا لِعلكم ترحمون ﴾ (٧) .

وفى فصلت : ﴿ ولوجعلناه قرآنا أعجميا لقالوا لولا فصلت آياته أأعجمى وعربى قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء والذين لا يؤمنون فى آذانهم وقر وهو عليهم عمى ﴾ (^) .

وفى (حم عسق ): ﴿ وكذلك أوحينا إليك قرآنا عربيا لتنذر أم القرى ومن حولها ﴾ (٩٠) ، ﴿ حم والكتاب المبين إنا جعلناه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون وإنه فى أم الكتاب لدينا لعلى حكيم ﴾ (١٠) .

وفي سورة العلق: ﴿ أَلَمْ يَعْلُمُ بِأَنْ اللهِ يَرِي كَلَا لَئْنِ لَمْ يَنْتُهُ لِنَسْفُعًا

<sup>(</sup>١) سورة الدخان : ٢،١ والزخرف : ٢،١ .

<sup>(</sup>۲) سورة يس: ۱، ۲.

<sup>(</sup>٣) آية: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجر ١٠.

<sup>(</sup>٥) آية: ٤١ ، ٢٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة النحل آية : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٧) آية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٨) آية: ٤٤.

<sup>(</sup>٩) سورة الشورى : آية ٧.

<sup>(</sup>۱۰)سورة الزخرف :۱ – ۳ .

بالناصية كه (١).

وفى المائدة : ﴿ تعلم ما فى نفسى ولا أعلم ما فى نفسك إنك أنت علام الغيوب ﴾ (١٠) .

وفى الأنعام: ﴿ قُلَ الله كتب على نفسه الرحمة ليجمعنكم إلى يوم القيامة ﴾ (٢) ﴿ سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾ (٤)

سيت به خو سارم سيدم سب رباع على سنت او ساج عمد ربك به (<sup>(د)</sup> وفى الطور : ﴿ وَاصِبْرُ لَحُكُمْ رَبِكُ فَإِنْكُ بِأَعْيِنِنَا وَسَبْحَ بَحْمَدُ رَبِكُ بَهُ<sup>(د)</sup> ( ق ۷۹ / أ )

وفي البقرة : ﴿ فتلقى آدم من ربه كلمات فتاب عليه ﴾ (٢) ﴿ يسمعون

کلام الله ثم یحرفونه گه<sup>(۷)</sup> . وفی طه : ﴿ إِننَى مَعْكُمَا أَسْمِعَ وَأَرِى ﴾ (^^) .

وفى مريم : ﴿ يَا أَبِتَ لَمْ تَعْبَدُ مَا لَا يُسْمِعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يَعْنَى عَنْكُ شَيْئًا ﴾<sup>(١)</sup> ﴿ وَالْقَيْتُ عَلَيْكُ مِحْبَةً مَنَى ولتصنعُ عَلَى عَيْنَى ﴾ (()

وفي لقمان: ﴿ مَا خَلَقَكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسُ وَاحْدَةً ﴾ (١١)

وفي النساء : ﴿ من كان يريد ثواب الدنيا فعند الله ثواب الدنيا والآخرة

(١) آية: ١٤ - ١٥.

(٢) कि: १११ . (٣) कि: ११.

(٤) آية: ٤٥،

(٤) اية: ٤٥ . (٥) آية: ٤٨

(٦) آية: ۲۷ .

(٧) آية: ٥٥.

(۸) آيه: ۲۵ (۸) آيه: ۲۹

(٩) آية: ٢٢ .

(۱۰) سورة طه: ۳۹.

(۱۱)آيه: ۲۸

وكان الله سميعا بصيرا ﴾(''

وفى الزمر : ﴿ وَمَا قَدْرُوا الله حَقَّ قَدْرُهُ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يُومُ القيامَةُ والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾(٢) .

وفي المائدة : ﴿ وقالت اليهود يد الله مغلولة غلت أيديهم ولعنوا بما قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء ﴾".

وفي الفتح : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يَبَايِعُونَ اللَّهِ يَدُ اللَّهِ فَوَقَ أَيْدَيْهُم فَمن نكث فإنما ينكث على نفسه ﴾ (١٠)

وفي طه : ﴿ قَالَا رَبُّنَا إِنَّنَا نَخَافَ أَنْ يَفْرُطُ عَلَيْنَا أُو أَنْ يَطْغَى قَالَ لَا تَخَافَا إنني معكما أسمع وأرى فأتياه فقولا إنــارسولا ربك فأرسل معنا بني إسرائيل ولا تعذبهم قد جئناك بآية من ربك والسلام على من اتبع الهدى ﴾(°).

وفى القيامة : ﴿ كلا بل تحبون العاجلة وتذرون الآخرة وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾<sup>(١)</sup> .

وفى المطففين : ﴿ كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون ثم إنهم لصالوا الجحيم ﴾(٧) ﴿ إِن الأبرارَ لَفَى نَعْيَمُ عَلَى الأَرَائِكُ يَنْظُرُونَ ﴾(^^

وفي الملك : ﴿ قُلُّ إِنَّمَا العلم عند الله وإنَّمَا أَنَا نَدَيْرُ مُبِينَ فَلَمَا رَأُوهُ زَلْفَةً سيئت وجوه الذين كفروا ﴾<sup>(٩)</sup> .

<sup>(</sup>١) آية: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) آية : ١٧ ـ

<sup>(</sup>٣) آية: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) آية: ١٠.

<sup>(</sup>ە) آىئ; ە ٤٧ – ٤٧.

<sup>(</sup>٦) أية: ٢٠ – ٢٣.

<sup>(</sup>٧) آية: ١٥ – ١٦.

<sup>(</sup>٨) آية : ۲۲ – ۲۳ .

<sup>.</sup> TV - TT : &! (9)

وفى النجم: ﴿ فأوحى إلى عبده ما أوحى ما كذب الفؤاد ما رأى أفتارونه على ما يرى ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى عندها جنة المأوى ﴾ (١)(٢)(٢).

# ما أثر عن الإمام أحمد في التحذير من أصحاب الكلام والجدل والحث على التمسك بالسنة

#### قال أحمد في رسالته للخليفة المتوكل في أمر القرآن:

908 – ولست بصاحب كلام ولا أرى الكلام في شيء من هذا إلا ما كان في كتاب الله عز وجل أو في حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أو عن أصحابه أو عن التابعين ، فأما غير ذلك فإن الكلام فيه غير محمود (٢).

## وقال صالح بن أحمد بن حنبل :

• 900 - كتب رجل إلى أبى يسأله عن مناظرة أهل الكلام والجلوس معهم فأملى على جوابه :

أحسن الله عاقبتك ودفع عنك كل مكروه ومحدور ، الذى كنا نسمع وأدركنا عليه من أدركنا من أهل العلم أنهم كانوا يكرهون الكلام والخوض مع أهل الزيغ وإنما الأمر في التسليم والانتهاء إلى ما في كتاب الله جل وعز ولا يعد ذلك ، ولم يزل الناس يكرهون كل محدث من وضع كتاب (أ) أو جلوس مع مبتدع ليورد عليه بعض ما يلبس عليه في دينه فالسلامة إن شاء الله في ترك

(٢) في المطبوع من ص ١٩٢ – ٢٠٦.

<sup>(</sup>۱) آية: ۱۰ - ۱۵.

<sup>(\*)</sup> في هذه الآيات البينات نقض لجميع المعتقدات الباطلة التي يدين بها الجهمية فهي تمثل الرد عليهم في الصفات والرؤية وغيرها من أصول الدين .

<sup>(</sup>٣) تقدم ذكر هذه الرسالة بكاملها ج: ٢٠٥/١ .

<sup>(</sup>٤) تقلع الكلام حول كراهة الإمام أحمد لوضع الكتب ج: ١٤/١.

بحالستهم والخوض معهم فى بدعهم وضلالهم فليتق الله رجل وليصر إلى ما يعود عليه نفعه غدا من عمل صالح يقدمه لنفسه ولا يكون ممن يحدث أمرا فإذا هو خرج منه أراد الحجة له فيحمل نفسه المحال فيه، وطلب الحجة لما خرج منه بحق أو باطل ليزين به بدعته وما أحدث، وأشد ذلك أن يكون وضعه فى كتاب فأخذ عنه فهو يريد يزين ذلك بالحق والباطل وإن وضح له الحق فى غيره . نسأل الله التوفيق لنا ولك ولجميع المسلمين والسلام عليك (١) .

إلى أبى عبد الله كتابا يستأذن فيه أن يضع كتابا يشرح فيه الرد على أهل البدع وأن يحضر مع أهل الكلام فيناظرهم ويحتج عليهم فكتب إليه أبو عبد الله: بسم الله الرحمن الرحم أحسن الله عاقبتك ... فذكره كما هنا .

**٩٥٧** – ونقل عنه أيضا كلاما في الحث على التمسك بالسنة والتحذير من الكلام : حنبل بن إسحاق وأبو بكر المروذي وأبو الحارث الصائغ<sup>(٢)</sup> .

قال ابن أبي يعلى في ترجمه : بديل بن محمد : نقل عن إمامنا أشياء :

به الله قال: ما ذكره أبو نصر السجزى الحافظ (۱) رحمه الله قال: إن أبا العباس أحمد بن على بن الحسن المقرىء (٤) كتب إلى – وأدى إلى إجازته القاضى أبو الحسن بن الصخر الأزدى (٥) – حدثنا أحمد بن الحسن بن إسحاق

 <sup>(</sup>١) مسائل صالح ص: ٤١٨ ، الإبانة الكبرى ٣٣٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ١٩٩ - ٤٢٠ .

<sup>(</sup>٣) المجود شيخ السنة ، مصنف الإبانة الكبرى ، عبيد الله بن سعيد، توفى سنة أربع وأربعين وأربع مئة . انظر : سير أعلام النبلاء ٢٥٤/١٧ .

<sup>(</sup>٤) لم أجد له ترجمة فيما نظرته من المصادر .

انحدث الثقة: محمد بن على بن محمد بن صخر. توفى سنة ثلاث وأربعين وأربع مئة. انظر: سير
 أعلام النبلاء ٢٢٨/١٧.

الرازى (۱) حدثنا أبو طاهر بن أبى عبيد الله المدينى (۲) حدثنى بديل بن محمد بن أسد قال : دخلت أنا وإبراهيم بن سعيد الجوهرى (۲) على أحمد بن حنبل رضى الله عنه في اليوم الذي مات فيه – أو مات في تلك الليلة التي تستقبل ذلك اليوم – قال : فجعل أحمد يقول نا : عليكم بالسنة ، عليكم بالأثر ، عليكم بالحديث (۱).

وقال في ترجمة : أحمد بن محمد الأدمى(٠):

جویه (۱) حدثنا أبو بكر الأدمى المقرىء حدثنا الفضل بن زیاد القطان – صاحب أبى عبد الله أحمد بن حدثنا أبو بكر الأدمى المقرىء حدثنا الفضل بن زیاد القطان – صاحب أبى عبد الله أحمد بن حنبل – قال : سمعت أبا عبد الله يقول :من رد حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو على شفا هلكة (۷) .

وقال في ترجمة : أبي الحارث الصائغ :

• **٩٦٠** – قال أبو الحارث : سمعت أبا عبد الله يقول : من أحب الكلام لم يخرج من قلبه (^)

وقال في ترجمة : العباس بن غالب (٩٠ : سأل إمامنا عن أشياء :

ا ٩٦١ – منها قال : قالت لأحمد بن حنبل : يا أبا عبد الله، أكون في المجلس ليس فيه من يعرف السنة غيرى ، فيتكلم مبتدع فيه ، أرد عليه ؟ فقال : لا

(١) انظر سير أعلام النبلاء ١١٣/١٦ .

(٢) لم أعرفه

(٣) قال ابن حجر : ثقة حافظ، تكلم فيه بلا حجة . توفى فى حدود الخمسين ومئتين . تقريب ٢٥/١
 ٢٠/١ ، طبقات الحنابلة ٩٤/١ .

(٤) طبقات الحنابلة ١٢٠/١.

(٥) المقرىء ، روى عنه الدار قطنى وقال : حدثنى الشيخ الصالح . انظر : ت/ بغداد ٢٨٩/٤
 (٦) أبو عمر . تقدمت ترجمته ج: ٤٢/١ .

(٧) طبقات الحنابلة ١٥/٢ ﴿ وَأَخْرَجُهُ أَبِنَ بَطَةً فِي الْإِبَانَةُ الْكَبْرِي ٩٧/١ .

(٨) طبقات الحنايلة ٧٥/١ وأخرجه ابن بطة في الإبانة الكبرى ٤١٩/٢ ونحوه أخرج عن حنيل بن

(٩) العباس بن غالب الوراقُ ، ثقة . توفى سنة ثلاث وثلاثين ومتين . ت/:بغداد ١٣٦/١٢ .

تنصب نفسك لهذا ، أخبره بالسنة ولا تخاصم ، فأعدت عليه القول ، فقال : ما أراك إلا مخاصما(١) .

977 - أخبرنا عبد الملك (٢) قال : أنا عبد بن محمد قال : أنا عبد بن محمد ألله ألله إسحاق بن إبراهيم (٤) قال : أنا جدى (٥) قال : أنا يعقوب بن إسحاق (٦) قال : محمد بن إبراهيم بن الوليد الأصبهانى (٧) قال : سمعت أبا عمران موسى بن عبد الله الطرسوسي قال : سمعت أحمد بن حنبل يقول : لا تجالسوا أهل الكلام وإن ذبوا عن السنة (٨).

قال : أنا أبو بكر بن الحسين البيهقى قال : أنا أبو بكر بن الحسين البيهقى قال : أنا أبو عبد الله بن محمد بن عبد الله الحاكم ((١) قال : سمعت أبا عبد الله محمد بن عبد الله بن أحمد بن أمية القرشى ((۱) يقول : سمعت أبا على الحسين ابن أحمد بن الفضل البلخى ((1)) يقول : دخلت على أحمد بن حنبل فجاء رسول

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢٣٦/١ .

<sup>(</sup>٢) ابن أبي القاسم تقدمت ترجمته ج: ٣٤/١ . .

<sup>(</sup>٣) أبو إسماعيل الهروى تقلمت ترجمته ج: ٣٤/١.

<sup>(</sup>٤) القراب: تقدمت ترجمته ج: ٣٤/١.

 <sup>(</sup>٥) محمد بن عمر بن حفصویه جمد إسحاق لأمه كما في السير و لم أجد له ترجمة مستقلة فيما نظرته
 من المصادر .

<sup>(</sup>٦) لم أعرفه.

<sup>(</sup>٧) لم أجد له ترجمة فيما نظرته من المصادر.

<sup>(</sup>٨) مناقب أحمد ص: ٢٠٥-٢٠٤. وذكرها ابن أبي يعلى في ترجمة موسى بن هارون الجمال أبو عمران - طبقات الحنابلة ٣٣٤/١ - وهو ثقة حافظ. تقريب ٢٨٩/٢.
وأما الطرسوسي فلم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر ولعله هو الحمال وحرف. وأخرجها

وأما الطرسوسي فلم أجد له ترجمة فيما اطلعت عليه من المصادر ولعله هو الحمال وحرف , وأخرجها ابن بطة فى الإبانة الكبرى ٢١١/٣ فقال : عن أبى عمران الأصبهاني. انظر: أخبار أصبهان ٢١٢/١–٣١٤ .

<sup>(</sup>٩) الشحامي ، المحدث ، توفى سنة ثلاث وثلاثين وخمس مفة. أنظر أحواله فى سير أعلام النبلاء ٠ ٩/٢ .

<sup>(</sup>١٠) صاحب ( المستدرك ( وغيره . توفي سنة خمس وأربع ملة . سير أعلام النبلاء ١٦٣/١٧ .

<sup>(</sup>١٢،١١) لم أجد لهما ترجمة فيما نظرته من المصادر .

الخليفة يسأله عن الاستعانة بأصحاب الأهواء ؟ فقال أحمد : لا يستعان بهم(')

٩٦٤ – أخبرنا محمد بن ناصر قال: أنا المبارك بن عبد الجبار قال: أنا أبو طالب محمد بن على البيضاوى<sup>(٢)</sup> قال : أنا أبو عمر بن حيويه ، قال : ثنا أبو مزاحم موسى بن عبيد الله بن يحيى بن خاقان<sup>(٢)</sup> قال : قال لى عمى أبو على عبيد الرحمن ابن يحيى بن خاقان (٢): أمر المتوكل بمسألة أحمد بن حنبل عمن يتقلد القضاء فسألته : قال أبو مراحم : فسألت عمى أن يخرج إلى جوابه فوجه إلى

بنسخة فكتبتها ثم عددت إلى عمى فأقر لي بصحة ما بعث به

وفى الجملة إن أهل البدع والأهواء لا ينبغي أن يستعان بهم في شيء من أمور المسلمين ، فإن في ذلك أعظم الضرر على الدين ، مع ما عليه رأى أمير المؤمنين أطال الله بقاءه من التمسك بالسنة والمخالفة لأهل البدع<sup>(٥)</sup>

# وفي رسالته إلى مسدد بن مسرهد قال :

970 – ثم بعد كتاب الله : سنة النبي صلى الله عليه وسلم والحدايث عنه وعن المهديين أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ، واتباع سنة النجاة وهي التي نقلها أهل العلم كابرا عن كابر ، واحذروا البدع كلها ، ولا تشاور أحدا من أهل البدع ف دينك<sup>(١)</sup> .

## وفي رسالة عبدوس بن مالك قال : أصول السنة عندنا :

<sup>(</sup>۱) مناقب أحمد ص: ۲۰۸

<sup>(</sup>٢) قال الخطيب : كتبت عنه وكان صدوقاً . توفي سنة ست وأربعين وأربع مثة . ت / بغداد ١٠٤/٣.

<sup>(</sup>٣) قال الخطيب : كان ثقة دينا من أهل السنة ، توفى سنة ٣٢٥ . ت / بغداد ٩٩/١٣ .

<sup>(</sup>٤) قال الخطيب : روى عنه أبو مزاحم عن أحمد مسائل . اه وذكره الخطيب باسم عبد الرحمن ولعل

ما هو مثبت هو الصواب وأخوه عبيد الله وزير المتوكل سبقت ترجمته ج: ١٩٩/١.ت / بغداد

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ص: ٢٣٧ – ٢٣٨

<sup>(</sup>٦) طبقات الحنابلة ٢/٤٢/١ .

979 – التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم والاقتداء بهم ، وترك البدع وكل بدعة فهى ضلالة (وترك المراء والجدال والخصومات فى الدين )(١)

قال ابن أبي يعلى في ترجمة : عمد بن أحمد بن صالح بن أحمد بن حنبل(٢) .

97۷ – قرأت فى كتاب أبى جعفر محمد بن أحمد بن صالح بن أحمد ابن عمل ابن محمد بن حنبل: حدثنى عمى زهير بن صالح قال: قرأ على أبى صالح ابن أحمد هذا الكتاب وقال: هذا كتاب عمله أبى رضى الله عنه فى مجلسه، ردا على من احتج بظاهر القرآن، وترك ما فسره رسول الله صلى الله عليه وسلم ودل على معناه، وما يلزم من اتباعه صلى الله عليه وسلم وأصحابه رحمة الله عليهم.

### قال أبو عبد الله :

إن الله حل ثناؤه وتقدست أسماؤه بعث محمدا نبيه صلى الله عليه وسلم بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ، وأنزل عليه كتابه الهدى والنور لمن اتبعه . وجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم الدال على معنى ما أراد من ظاهره وبالسنة ، وخاصه وعامه ، وناسخه ومنسوخه وما قصد له الكتاب .

فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المعبر عن كتاب الله الدال على معانيه ، شاهده فى ذلك أصحابه ، من ارتضاه الله لنبيه واصطفاه له ، ونقلوا

<sup>(</sup>١) رسالة عبدوس ( ق : ١/أ ) ، وطبقات الحنابلة ٢٤١/١ .

وما بين القوسين ذكره في رسالة الحسن بن إسماعيل الربعي . انظر : المصدر السابق ١٣٠/١ .

 <sup>(</sup>٢) أبو جعفر الشيبانى . حدث عن أبيه وعمه وعنه الدارقطنــى وغيره . توفى سنة ثلاثين وثلاث مئة .
 ت/ بغداد ٢٠٩/١ .

 <sup>(</sup>٣) ابن أحمد بن محمد بن حنبل، روى عن أبيه. قبال الدارقطني: ثقة، وما كان به بأس، توفى
 سنة ثلاث وثلاث مئة. ت/ بغداد ٤٨٦/٨.

ذلك عنه ، فكانوا هم أعلم الناس برسول الله صلى الله عليه وسلم ، وبما أخبر عن معنى ما أراه الله من ذلك بمشاهدتهم ما قصد له الكتاب ، فكانوا هم المعبرين عن ذلك بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقال جابر بن عبد الله «ورسول الله صلى الله عليه وسلم بين أظهرنا عليه ينزل القرآن وهو يعرف تأويله وما عمل به من شيء عملنا ٤. فقال قوم: بل نستعمل الظاهر وتركوا الاستدلال برسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولم يقبلوا أخبار أصحابه وقال ابن عباس للخوارج: هم أتيتكم من عند أصحاب رسول الله عليه وسلم المهاجرين والأنصار ومن عند ابن عم رسول الله عليه وسلم وصهره وعليهم نزل القرآن وهو أعلم بتأويله منكم وليس فيكم منهم أحد وذكر تمام الكتاب بطوله (١٠).

**٩٦٨ –** قال عبد الله بن أحمد بن حنبل : سألت أبى قلت : ما تقول ف السنة تقضى على الكتاب قال : قال ذلك قوم منهم : مكحول والزهرى . قلت : فما تقول أنت ؟ قال : أقول : السنة تدل على معنى الكتاب<sup>(٢)</sup> .

٩٦٩ – قبال أبو داود: سمعت أحمد سئل عن حديث: السنة قاضية على الكتاب ما تفسيره؟ قال: أجبن أن أقول فيه ولكن السنة تفسر القرآن (٣).

• **۹۷۰** – وفي رسالة عبدوس بن مالك قال : والسنة تفسر القرآن وهي دلائل القرآن (<sup>۱)</sup> اه

الرجل ما جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن أصحابه ثم هو من بعد التابعين محيد .

٩٧٢ - وسمعت أحمد سئل: إذا جاء الشيء من التابعين لا يوجد فيه

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ١٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) مسائل عبد الله ص ٤٣٨.

 <sup>(</sup>٤) رسالة عبدوس ( ق ﴿ ) .

عن النبى صلى الله عليه وسلم يلزم الرجل أن يأخذ به ؟ قال : لا . ولكن لا يكاد الشيء إلا ويوجد فيه عن أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم يعنى : عندى ما يمثل عليه ذلك الشيء .

9٧٣ – وسمعت أحمد غير مرة سئل: يقال: لما كان من فعل أبي بكر وعمر وعثمان وعلى رضى الله عنهم سنة ؟ قبال: نعم. وقبال مرة: لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين» فسماها سنة. قيل: فعمر بن عبد العزيز؟ قال: لا. قال: أليس هو إماما؟ قال: بلى. فقيل له: فنقول لمثل قول أبى ومعاذ وابن مسعود سنة ؟قال: ما أدفعه أن أقول وما يعجبنى أن أخالف أحدا من هؤلاء، ما جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه لا تقلد في دينك أحدا من هؤلاء، ما جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه فخذ به ثم التابعين بعد، الرجل فيه غير (١).

## قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

٩٧٤ – سمعت أبى يقول: ذكر الله تبارك وتعالى طاعة رسوله صلى الله عليه وسلم فى القرآن فى غير موضع (١) ، فذكرها أبى كلها أو عامتها فلم أحفظ فكتبتها بعد من كتابه .

قـال الله تعالى فى آل عمران: ﴿ واتقوا النار التى أعدت للكافرين وأطيعوا الله والرسول وأطيعوا الله والرسول فإن تولوا فإن الله لا يحب الكافرين ﴾ (ئ).

<sup>(</sup>۱) مسائل آبی داود ص ۲۷۱ – ۲۷۷ .

<sup>(</sup>٢) أخرج ابن أبى يعلى عن إبراهيم بن هانىء قال: سمعت أحمد بن حنبل يقول: طاعة النبى صلى الله عليه وسلم فى كتاب الله عز وجل فى ثلاثة وثلاثين موضعا. طيقات الحنابلة ٩٧/١ . وكذا أخرج ابن بطة فى الإبانة الكبرى ٩٧/١ : عن الفضل بن زياد. قال: سمعت أبا عبد الله يقول: نظرت فى المصحف فوجدت فيه طاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم فى ثلاثة وثلاثين موضعا ثم جعل يتلو ...

<sup>(</sup>٢) الآية : ١٣١ –١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) الآية : ٢٢ .

وقال في النساء: ﴿ فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بيهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ﴾ (١) الآية ، وقال : ﴿ ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم ﴾ (١) . إلى هنا قرأ علينا عبد الله بن أحمد ، ثم قرىء عليه من هنا وأنا أسمع (١) : وقال تعالى : ﴿ وأرسلناك للناس رسولا وكفي بالله شهيدا . من يطع الرسول فقد أطاع الله ﴾ (١) . وقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم . فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول ﴾ (٥) وقال : ﴿ ومن يطع الله ورسوله يدخله شيء فردوه إلى الله والرسول ﴾ (٥) وقال : ﴿ ومن يطع الله ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله نارا خالدا فيها وله عذاب مهين ﴾ (١) ، وقال : ﴿ إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ولا تكن للخائنين المديد المديد المديد المديد المديد الله ولا تكن للخائنين المديد الله ولا تكن للخائنين المديد ا

وقال في المائدة : ﴿ وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول واحذروا فان توليتم فاعلموا أنما على رسولنا البلاغ المبين ﴾ (^)

وقال تعالى فى الأنفال: ﴿ يَسَأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالَ قُلَ الْأَنْفَالَ لِللهِ وَالرَّسُولُ فاتقوا الله وأصلحوا ذات بينكم وأطيعوا الله ورسوله إن كنتم مؤمنين ﴾<sup>(٩)</sup> وقال: ﴿ يَا أَيُهَا الذَينِ آمنوا أطيعوا الله ورسوله ولا تولوا عنه وأنتم

تسمعون ﴾(١٠) وقال تعالى : ﴿ وأطيعوا الله ورسوله ولا تنازعوا فتفشلوا

<sup>(</sup>١) الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) الآية : ٦٩ . (٣) من كلام راوى المسائل عن عبد الله .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء : ٧٩ – ٨٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة النساء : ٥٩

<sup>(</sup>٦) سورة النساء : ١٣ -- ١٤ .

 <sup>(</sup>٧) سورة النساء : ١٠٥ .
 (٨) الآية : ٩٢ .

<sup>(</sup>٩) الآية : إ

<sup>(</sup>١٠) سورة الأنفال : ٢٠

وتذهب ريحكم واصبروا إن الله مع الصابرين ﴾ (١).

وقال فى النور: ﴿ إِنَمَا كَانَ قُولَ المُؤْمِنِينَ إِذَا دَعُوا إِلَى اللهُ ورسوله ليحكم ابنهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون ﴾ (٢) وقال : ﴿ وَمَن يَطِع اللهُ ورسوله ويخش الله ويتقه فأولئك هم الفائزون ﴾ (٤) وقال : ﴿ وَأَقِيمُوا الصلاة وآتُوا الزكاة وأطبعوا الرسول لعلكم ترجمون ﴾ (٤) وقال : ﴿ قُل أطبعوا الله وأطبعوا الرسول فإن تولوا فإنما عليه ما حمل وعليكم ما حملتم وإن تطبعوه تهتدوا وما على الرسول إلا البلاغ المبين ﴾ (٥) وقال : ﴿ لا تَجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضا قد يعلم الله الذين يتسللون منكم لواذا فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ﴾ (١) وقال: ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الذِينَ آمَنُوا بِاللهُ ورسوله وإذا كانوا معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه ﴾ (٧) .

وقال فى آخر الأحزاب: ﴿ وَمَن يَطِعُ اللهِ وَرَسُولُهُ فَقَدَ فَازَ فَوْزَا عَظِيما ﴾ (^^) وقال: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُوْمَنَ وَلا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللهِ وَرَسُولُهُ أَمِرا أَنْ يَكُونَ لَهُمَ الحَيْرَةُ مِن أَمْرِهُمْ وَمَن يَعْصُ اللهِ وَرَسُولُهُ فَقَدَ ضَلَّ ضَلَالًا مَبِينا ﴾ (٩) وقال: ﴿ لقد كَانَ لَكُمْ فَى رَسُولُ اللهِ أَسُوةً حَسَنَةً لَمَن كَانَ يَرْجُو اللهِ واليومُ الآخر وذكر الله كثيرا ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الآية: ٢٦.

<sup>: (</sup>٢) الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٣) الآية: ٥٠ .

<sup>· (</sup>٤) الآية: ٥٦ .

<sup>(</sup>٥) الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٦) الآية : ٦٣ .

<sup>(</sup>٧) الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٨) الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٩) الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>١٠) الآية : ٢١ .

وقال في الذين كفروا : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيَعُوا اللَّهِ وَأَطْيَعُوا الرَّسُولُ ولا تبطلوا أعمالكم ﴾(') .

وقال في الحجرات : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقَدَّمُوا بَيْنُ يَدَى اللهُ ورسوله واتقوا الله إن الله سميع علم ﴾^^ .

وكان الحسن يقول : لا تذبحوا قبل ذبحه" .

وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فُوقَ صُوتَ النَّبِي وَلَا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون ﴾ (1) وقال : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَعْضُونَ أَصُواتُهُمْ عَنْدُ رَسُولُ اللهُ أُولَئِكُ الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم ﴾ (°).

وقال في سورة الفتح : ﴿ وَمَنْ يَطِعُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ يَدْخُلُهُ جَنَاتُ تَجْرَى مِنْ تجتها الأنهار ومن يتولُّ يعذبه عذابا أليما ﴾ (١٠).

وقال في النجم: ﴿ والنجم إذا هوى ما ضل صاحبكم وما غوى. 💝 (۲)

وقال فى الحشر : ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسِولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنَّهُ فَانْتُهُوا وَاتَّقُوا الله إن الله شديد العقاب ﴾ (^)

وقال في التغابن : ﴿ وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن توليتم فإنما على رسولنا البلاغ المبين ﴾'`

<sup>(</sup>١) سورة محمد: ٣٣، وبداية السورة: ﴿ الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله ﴾

<sup>(</sup>٢) الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري ٢٦/٢٦. (٤) الآية: ٢

<sup>(</sup>ه) الآية: ٢.

<sup>(</sup>٦) الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٧) الآية: ١ – ٢ . (A) الآية: Y.

<sup>(</sup>٩) الآية: ١٢.

وقال فى الطلاق: ﴿ فَاتَقُوا الله يَا أُولَى الأَلْبَابِ الذَيْنِ آمَنُوا قَدْ أَنْزِلَ الله إليكم ذكرا رسولا يتلو عليكم آيات الله مبينات ليخرج الذين آمنوا وعملوا الصالحات من الظلمات إلى النور ﴾ (١) .

وقال: ﴿ إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهِدَا وَمُبَشَرًا وَنَذَيْرًا لِتَوْمُنُوا بِاللهِ وَرَسُولُهُ وَتَعْرَرُوهُ وتوقروه وتسبحوه بكرة وأصيلاً (٢٠ فقال عكرمة: يقاتلون معه بالسيف (١٠ وقال تعالى: ﴿ فَأَنْزِلُ اللهِ سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى ﴾ (٤) فقال هي: لا إله إلا الله(٥). إلى هاهنا مختصرة.

وقرأ علينا عبد الله من هاهنا :

وقال في سورة هود: ﴿ أَفْمَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةً مَنَ رَبِّهِ ﴾ (١٠) .

وقال ابن عباس: جبريل<sup>(۷)</sup> وقال مجاهد: محمد صلى الله عليه وسلم<sup>(۸)</sup> ﴿ ويتلوه شاهد منه ومن قبله كتاب موسى إماما ورحمة أولئك يؤمنون به ومن يكفر به من الأحزاب ﴾ <sup>(۹)</sup>.

قال سعيد بن جبير : الأحزاب الملل كلها(١٠٠) ﴿ فالنار موعده فلا تك في مرية منه إنه الحق من ربك ﴾(١١x١١) .

<sup>(</sup>١) الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح: ٩.

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير الطبرى ٢٦/٧٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح : ٢٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير الطبرى ٧٥/٢٦.

<sup>(</sup>٦) الآية: ١٧.

<sup>(</sup>۸۱۷) انظر: تفسير الطبرى ۱۵/۱۲ – ۱٦.

<sup>(</sup>۹) سورة هود: ۱۷.

<sup>(</sup>١٠) انظر: تفسير الطبرى ١٩/١٢.

<sup>(</sup>۱۱) سورة هود: ۱۷.

<sup>(</sup>١٢) مسائل عبد الله ص: ٥٠٠ – ٥٥٥ ومابين القوسين أخرجه الخلال فى أحكام أهل الملل ( ق : ٣٥/ب ) إذ قال : أخبرنا عبد الله بن أحمد مما أخرج أبو عبد الله فى طاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم. فذكره .

#### التعليق :

الإمام أحمد رحمه الله تعالى كان من أشد المتمسكين بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم الداعين إلى تطبيقها .

والسنة في اللغة : تطلق ويراد بها أمور عدة والمقصود بها هنا الطريقة المستقممة .

وفى الشرع: كل ما تبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من قول أو تقرير فهو سنة (١).

قال ابن الجورى: والبدعة عبارة عن فعل لم يكن فابتدع والأغلب فى المبتدعات أنها تصادم الشريعة بالمخالفة وتوجب التعاطى عليها بزيادة أو نقصان. فإن ابتدع شيء لا يخالف الشويعة ولا يوجب التعاطى عليها فقد كان جمهور السلف يكرهونه وكانوا ينفرون من كل مبتدع وإن كان جائزا حفظا للأصل وهو الاتباع (٢) اه

وكما كان رحمه الله شديد التمسك بالسنة داعيا إليها كان فى المقابل شديدا على أهل البدع والكلام والجدل ، وكان كثيرا ما يحذر منهم ، وذلك لما فى أفكارهم ومعتقداتهم من خطر بين على عقيدة المسلم .

يقول شارح الطحاوية – في معرض كلامه عن أهل الكلام – :

وسبب الإضلال الإعراض عن تدبر كلام الله وكلام رسوله ، والاشتغال بكلام اليونان والآراء المختلفة ، وإنما سمى هؤلاء أهل الكلام ، لأنهم لم يفيدوا علما لم يكن معروفا ، وإنما أتوا بزيادة كلام قد لا يفيد وهو ما يضربونه من القياس والإيضاح ما علم بالحس ، وإن كان هذا القياس وأمثاله ينتفع به فى موضع آخر ، ومع من ينكر الحس ، وكل من قال برأيه وذوقه وسياسته مع

<sup>(</sup>١) انظر : النهاية لابن الأثير ١٨٦/٢، وشرح العقيدة الطحاوية ص : ٣٠٠، وفتح الباري: ٣٤٥/١٣

<sup>(</sup>۲) تلبيس إبليس ص: ١٦

وجود النص أو عارض النص بالمعقول - فقد ضاهى إبليس ، حيث لم يسلم لأمر ربه بل قال : ﴿ أَنَا خَيْرَ مَنْهُ خَلَقْتَنَى مِنْ نَارَ وَخَلَقْتُهُ مِنْ طَيْنَ ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ مَنْ يَطْعُ الرسولُ فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظا ﴾ (١) .

وقال تعالى : ﴿ قُلُ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ الله فَاتَبْعُونَى يَحْبُبُكُمُ الله ويغفر لكم ِ ذُنُوبِكُم وَالله غفور رحيم ﴾ (٢) .

وقال تعالى : ﴿ فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما ﴾ (١٠) .

أقسم سبحانه أنهم لا يؤمنون حتى يحكموا نبيه ويرضوا بحكمه ويسلموا تسليما ... ( فكل ) من عدل عن الكتاب والسنة إلى علم الكلام المذموم أو أراد أن يجمع بينه وبين الكتاب والسنة ، وعند التعارض يتأول النص ويرده إلى الرأى والآراء المختلفة فيؤول أمره إلى الحيرة والضلال والشك ....

قال أبو عبد الله محمد بن عمر الرازى فى كتابه الذى صنفه أقسام اللذات : لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية ، فما رأيتها تشفى عليلا ، ولا تروى غليلا ، ورأيت أقرب الطرق<sup>(٥)</sup> طريق القرآن<sup>(١)</sup> ... ثم ذكر مقالات لبعض المتكلمين الذين تركوا طريق الكتاب والسنة وخاضوا فيما سواهما وكانت النتيجة الشك والريب والاضطراب النفسى .

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف /١١٠.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء /۸۰.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران /٣١ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء /٦٥.

<sup>(</sup>٥) بل هو الطريق وليس غير طريق القرآن طريق .

<sup>(</sup>٦) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٢٢٦ – ٢٢٧ .

# قول الإمام أحمد في : حكم المبتدعة

#### قال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

۹۷۰ – سألت أبى عن رجل ابتدع بدعة يدعو إليها وله دعاة عليها
 هل ترى أن يحبس ؟

قال: نعم أرى أن يحبس وتكف بدعته عن المسلمين(١).

9٧٦ - قلت لأبى: ما تقول فى أصحاب الحديث يأتون الشيخ لعله يكون مرجئا أو شيعيا أو فيه شيء من خلاف السنة أينبغى أن أسكت فلا أحذر عنه؟ قال: إن كان يدعو إلى بدعة وهو إمام فيها ويدعو إليها قال: نعم تحذر

## وقال إسحاق بن إبراهيم بن هانيء :

**٩٧٧** – سألت أبا عبد الله عن رجل مبتدع داعية يدعو إلى بدعة أيجالس ؟ قال : لا يجالس ولا يكلم لعله أن يرجع<sup>(٢)</sup>.

9٧٨ - وسئل: أيصلى خلف صاحب بدعة ؟ فقال: إذا كان داعية أو يخاصم فيها أو يدعو إليها لا يصلى خلفه ولا يكلم. فقلت: فمن كان فيه شيء إلا أنه لا يخاصم فيه ؟ قال: هو أهون. قلت: فيصلى خلف هذا ؟ قال:

<sup>(</sup>١) مسائل عبد الله ص: ٤٣٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص: ٤٣٩

<sup>(</sup>٣) مسائل ابن هانىء ١٥٣/٢ . وأخرجها ابن بطة فى الإبانة الكبرى ٣٤٣/٣ وأخرج نحوها أيضاً عن حنيل بن إسحاق .

نعم. قلت: أفليس هذا صاحب بدعة ؟ قال: بلى ولكن هذا لعله لا يدرى يرجع، وهذا يدعو إليها(١).

## وقال أبو داود السجستاني :

9**٧٩** - سمعت أحمد سئل عن رجل تكلم ببدعة فقيل له: إن هذا بدعة فرجع عنه . قال : فصلوا خلفه إذا كنتم ترضونه ورجع عن الذي تكلم (٢)

## قال ابن أبي يعلى في ترجمة : أبي بكر المروذي :

• ٩٨٠ – قال المروذى : سئل أحمد : أمر فى الطريق فأسمع الإقامة ترى أن أصلى ، فقال : قد كنت أسهل فأما إذ كثرت البدع فلا تصل إلا خلف من تعرف (") . اه

#### وفى كتاب السنة له قال :

4/1 - ولا أحب الصلاة خلف أهل البدع (١٠) .

#### التعليق:

هذه الروايات تتناول مسألتين .

أولها: اتخاذ بعض ما يرى أنه مناسب لردع أهل البدع.

والثاني : الصلاة خلف المبتدعة .

أما الأول : فالروايات عنه تشير إلى أنه من المفيد اتخاذ بعض ماهو مناسب ضد دعاة البدع حماية للعقيدة الصحيحة ودفاعا عنها ، وأما الصلاة خلف المبتدعة

<sup>(</sup>۱) مسائل ابن هانیء ۲/۲۱ .

<sup>(</sup>٢) مسائل أبي داود ص: ٤٣ وانظر ص: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ١/٥٩.

<sup>(</sup>٤) انظر : السنة ضمن شذرات البلاتين ص: ٤٦ .

فعموم الروايات عنه (<sup>۱)</sup> تفيد جواز الصلاة خلف المبتدع ما لم يكن داعية إلى بدعته أو مخاصما فيها .

قال الخرقي : ومن صلى خلف من يعلن ببدعته أعاد .

قال ابن قدامة فى الشرح: الإعلان: الإظهار، وهو ضد الإسرار، وظاهر هذا: أن من ائتم بمن يظهر بدعته ويتكلم بها، ويدعو إليها، أو يناظر عليها فعليه الإعادة، ومن لم يظهر بدعته، فلا إعادة على المؤتم به، وإن كان معتقدا لها.

قال الأثرم: قلت لأبي عبد الله: الرافضة الذين يتكلمون بما تعرف فقال: نعم أمره أن يعيد. قبل لأبي عبد الله: وهكذا أهل البدع كلهم ؟ قال: لا إن مهم من يسكت، ومنهم من يقف، ولا يتكلم. وقال: لا تصل خلف أحد من أهل الأهواء، إذا كان داعية إلى هواه وقال: لا تصل خلف المرجىء إذا كان داعية، وتخصيصه الداعية ومن يتكلم بالإعادة دون من يقف، ولا يتكلم يدل على ماقلناه.

وقال القاضى : المعلن بالبدعة من يعتقدها بدليل ، وغير المعلن من يعتقدها تقليدا .

قال ابن قدامة : إن حقيقة الإعلان هو الإظهار ، وهو ضد الإخفاء والإسرار قال الله تعالى : ﴿ ويعلم ما تسرون وما تعلنون ﴾ .

وقال تعالى مخبرا عن إبراهيم : ﴿ رَبَّنَا إِنْكُ تَعَلَّمُ مَا نَخْفَى وَمَا نَعَلَىٰ ﴾ ولأن المظهر لبدعته لا عذر للمصلى خلفه لظهور حاله ، والمخفى لها من يصلى خلفه معذور ، وهذا له أثر في صحة الصلاة ولهذا لم تجب الإعادة خلف المحدث والنجس إذا لم يعلم حالهما لحفاء ذلك منهما ووجبت على المصلى خلف الكافر والأمى لظهور حالهما غالبا .

<sup>(</sup>١) سواء ماذكرناه عنه هنا في حكم المبتدعة أو ما تقدم عنه في الكلام عن الرافضة والمرجَّلة والمعتزلة والمعتزلة والجهمية .

وقد روى عن أحمد أنه لا يصلى خلف مبتدع بحال .

قال فى رواية أبى الحارث : لا يصلى خلف مرجىء ولا رافضى ولا فاسق . إلا أن يخافهم فيصلى ثم يعيد .

وقال أبو داود:قال أحمد : متى ما صليت خلف من يقول القرآن مخلوق فأعد . قلت : وتعرفه ؟ قال : نعم (١) .

وعن مالك : أنه لا يصلى خلف أهل البدع .

فحصل من هذا: أن من صلى خلف مبتدع معلن ببدعته فعليه الإعادة ، ومن لم يعلنها ففى الإعادة خلفه روايتان . وأباح الحسن وأبو جعفر والشافعى الصلاة خلف أهل البدع ... وقال نافع: كان ابن عمر يصلى مع الحشبية والخوارج زمن ابن الزبير وهم يقتتلون (٢) ... اه .

وقد ألحقت بهذه المسألة مسألة الصلاة خلف الفساق فراجعها ففيها زيادة إيضاح . والله تعالى أعلم .

## ما أثر عن الإمام أحمد في الصلاة خلف الفساق

قال القاضي أبو يعلى بن الفراء:

واختلف فى إمامة الفاسق هل تصح أم لا ؟

المبتدع ولا فاسق إلا أن يخافهم فيصلى ويعيد .

9A۳ – وكذلك نقل أحمد بن أبى عبدة : لا يصلى خلف إمام يكذب إذا كثر كذبه .

<sup>(</sup>١) هذه الروايات تقدمت في أبوابها .

<sup>(</sup>۲) المغنى لابن قدامة ۲/۱۸۵ – ۱۸۲ .

9.45 – وكذلك نقـل أبـو الصقـر : لا يصلى خلف من يأكل الربـا لما روى عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لا يؤمن فاجر برا »(') ولأنها إحدى الإمامتين فيصح أن ينافيها الفسق في الدين دليله الإمامة الكبرى .

9**.09** – ونقل أبو الحارث – وقد سئل هل يصلى خلف من يغتاب الناس؟ فقال: لو كان كل من عصا الله تعالى لا يصلى خلفه من يؤم الناس على هذا

٩٨٦ – وقال في رواية حرب: يصلى خلف كل بر وفاجر فلا يكفر أحد بذنب، ظاهر هذا صحة الإمامة، لأنه لما صحت صلاته صحت إمامته كالعدل<sup>(۱)</sup>.

#### التعليق:

هذه المسألة بحثها ابن قدامة أيضا ومما قاله – بعد أن ذكر روايات عن الإمام أحمد في النهى عن الصلاة خلف من يتناول المسكر – : « وفي معنى شارب ما يسكر كل فاسق فلا يصلى خلفه ، نص عليه أحمد فقال : لا نصلى خلف فاجر ولا فاسق .

وقال أبو داود: سمعت أحمد رحمه الله سئل عن إمام قال: أصلى بكم رمضان بكذا وكذا درهما ، قال: أسأل الله العافية من يصلى خلف هذا ؟ وروى عنه أنه قال: لا تصل خلف من لا يؤدى الزكاة ، ولا تصل خلف من يشارط، و لا بأس أن يدفعوا إليه من غير شرط ، وهذه النصوص: تدل على أنه لا يصلى خلف فاسق.

وعنه رواية أخرى: أن الصلاة جائزة ذكرها أصحابنا ، وهذا مذهب الشافعي ثم ذكر – أي ابن قدامة – الأحاديث الدالة على جواز الصلاة خلفهم

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة ٣٤٣/١ ضمن حديث طويل عن جابر ولفظه : ....ألا لا تؤمن امرأة رجلا ولا يؤمن أعراني مهاجرا ولا يؤم فاجر مؤمنا ، إلا أن يقهره بسلطان يخاف سيفه وسوطه .

يوس الروائد : إسناده ضعيف ، لضعف على بن زيد بن جدعان وعبد الله بن محمد العدوى .

<sup>(</sup>٢) الروايتان والوجهان ١٧٢/١ . .

ثم قال:

وأما الجمع والأعياد فإنها تصلى خلف كل بر وفاجر وقد كان أحمد يشهدها مع المعتزلة، وكذلك العلماء الذين في عصره ....

قال أحمد : أما الجمعة فينبغى شهودها ، فإن كان الذى يصلى منهم أعاد ، وروى عنه أنه قال : من أعادها فهو مبتدع .

وهذا يدل على عمومه على أنها لا تعاد خلف فاسق ولا مبتدع لأنها صلاة أمر بها فلم تجب إعادتها كسائر الصلوات ، فإذا كان المباشر لها عدلا ، والمولى له غير مرضى الحال لبدعته أو فسقه لم يعدها نص عليه ، وقيل له : إنهم يقولون : إذا كان الذى وضعه يقول بقولهم فسدت الصلاة ، قال : لست أقول بهذا ، ولأن صلاته إنما ترتبط بصلاة إمامه ، فلا يضر وجود معنى فى غيره ، كالحدث أو كونه أميا ، وعنه تعاد والصحيح الأول (1) اه

وبعد هذا العرض المفصل لمذهب الإمام أحمد على ضوء ما نقل عنه من روايات أقول: إن الظاهر من عموم الروايات عنه أن الصلاة خلف الفساق جائزة، وأن فسقهم لا يمنع من الصلاة خلفهم، وهذا هو الذي عليه عامة السلف، وقد صلى بعض الصحابة كابن عمر وابن مسعود وغيرهم خلف أئمة فساق.

يقول شارح الطحاوية: والفاسق والمتدع صلاته في نفسها صحيحة، فإذا صلى المأموم خلفه لم تبطل صلاته لكن إنما كره من كره الصلاة خلفه لأن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر واجب، ومن ذلك: أن من أظهر بدعة وفجورا لا يرتب إماما للمسلمين، فإنه يستحق التعزير حتى يتوب، فإن أمكن هجره حتى يتوب كان حسنا، وإذا كان بعض الناس إذا ترك الصلاة خلفه وصلى خلف غيره أثر ذلك في إنكار المنكر حتى يتوب أو يعزل أو ينتهى الناس عن مثل ذنبه: فمثل هذا إذا ترك الصلاة خلفه كان في ذلك مصلحة شرعية، ولم تفت المأموم جمعة ولا جماعة . وأما إذا كان ترك الصلاة خلفه يفوت المأموم الجمعة والجماعة فهنا لا يترك الصلاة خلفه إلا مبتدع مخالف للصحابة رضى الله عنهم، وكذلك

إذا كان الإمام قد رتبه ولاة الأمر ليس في ترك الصلاة خلفه مصلحة شرعية ، فهنا لا يترك الصلاة خلفه ، بل الصلاة خلفه أفضل ، فإذا أمكن الإنسان أن لا يقدم مظهرا للمنكر في الإمامة ، وجب عليه ذلك ، لكن إذا ولاه غيره ، ولم يمكنه صرفه عن الإمامة ، أو كان لا يتمكن من صرفه عن الإمامة إلا بشر أعظم ضررا من ضرر ما أظهر من المنكر : فلا يجوز دفع الفساد القليل بالفساد الكثير ، ولا دفع أخف الضررين بحصول أعظمهما ، فإن الشرائع جاءت بتحصيل المصالح وتكميلها ، وتعطيل المفاسد وتقليلها ، بحسب الإمكان فتفويت الجمع والجماعات أعظم فسادا من الاقتداء فيهما بالإمام الفاجر ، لا سيما إذا كان التخلف عنها لا يدفع فجورا ، فيبقى تعطيل المصلحة الشرعية بدون دفع تلك التخلف عنها لا يدفع فجورا ، فيبقى تعطيل المصلحة الشرعية بدون دفع تلك المفسدة ، وأما إذا أمكن فعل الجمعة والجماعة خلف البر ، فهذا أولى من فعلها خلف الفاجر من غير عذر ، فهو موضع اجتهاد خلف الفاجر ، وحينئذ فإذا صلى خلف الفاجر من غير عذر ، فهو موضع اجتهاد العلماء : منهم من قال : لا يعيد ، ومنهم من قال : لا يعيد .)

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص: ٢٢١ - ٢٣٤

#### « مسائل متفرقة »

ما أثر عن الإمام أحمد في ضابط الكبيرة ص: ٧٤٠.

ما أثر عن الإمام أحمد في المسح على الحفين ص : ٤٧١ .

قول الإمام أحمد في المتعة ص : ٤٢٧ .

ما أثر عن الإمام أحمد في وجوب الرجم على الزاني المحصن ص: ٤٧٤.

ما أثر عن الإمام أحمد في بعض متعلقات النكاح ص: ٤٧٥.

ما أثر عن الإمام أحمد في التكبير على الجنائز ص: ٤٢٥.

قول الإمام أحمد في الصلاة على الشهيد وغسله وعلى من قتله اللصوص

ص: ٤٢٦ .

ما أثر عن الإمام أحمد في مضاعفة السيئة في الحرم ص: ٤٧٨.

قول الإمام أحمد في الفتوى ص: ٢٩٠ .

## ما أثر عن الإمام أحمد في ضابط الكبيرة

#### قال القاضي أبو يعلى بن الفراء:

وقد حد أحمد رحمه الله الكبائر : بما يوجب حدا في الدنيا ووعيدا في الآخرة .

الشرائع على عربيمه ، وفيل: ما يسد باب المعرفة بالله ، وفيل . فضاب المعون والابسان ، وفيل . سميت كبائر بالنسبة والإضافة إلى ما دونها ... وقيل: كل ما نهى الله عنه فهو كبدة ، وقيل : إنها ما يترتب غليها حد أو توعد عليها بالنار أو اللعنة أو الغضب . وهذا أمثل الأقوال .

واعتلفت عبارات السلف في تعريف الصغائر: منهم من قال: الصغيرة ما دون الحدين: حد الدنيا وحد الآخرة، ومنهم من قال: الصغيرة ما ليس فيها حد في الدنيا ولا وعيد في الآخرة، والمراد بالوعيد: الوعيد الخاص بالنار أو اللعنة أو الغضب، فإن الوعيد الخاص في الآخرة كالعقوبة

الحاصة فى الدنيا أعنى المقدرة، فالتعزير فى الدنيا نظير الوعيد بغير النار أو اللعنة أو الغضب وهذا الضابط يسلم من القوادح الواردة على غيره ، فإنه يدخل فيه كل ما ثبت بالنص أنه كبيرة ، كالشرك والقتل والزنا والسحر .. وأمثال ذلك . اهـ ثم ذكر بعض الأوجه التي لأجلها يترجح هذا القول .

شُرَح العقيدة الطحاوية ص : ٤١٧ – ٤١٨ وانظر فتع البارى ١٨٣/١٢ والإنصاف للمرداوي ٤٦/٢ :

<sup>(</sup>١) أكثر من واحد بهذا الاسم رووا عن أحمد بن حنبل. راجع طبقات الحنابلة .

<sup>(</sup>٢) سورة النجم /٣٢ .

 <sup>(</sup>٣) العدة في أصول الفقه ٩٤٦/٣ . انظر ما قيل في اللمم في : تفسير الطبرى ٦٤/٢٧ وابن كثير ٢٧٣/٤
 والشوكاني ١١٣/٥ .

<sup>(\*)</sup> ماذكره القاضى أبو يعلى عن الإمام أحمد هو القول الراجع فى تعريف الكبيرة وقد لخص شارح الطحاوية الأقوال في هذه المسألة إذ يقول : واختلف العلماء فى الكبائر على أقوال : فقيل : ما اتفقت الشرائع على تحريمه ، وقيل: ما يسد باب المعرفة بالله ، وقيل : ذهاب الأموال والأبدان ، وقيل :

## ما أثر عن الإمام أحمد في المسح على الخفين

#### في رسالته لمسدد بن مسرهد قال:

٩٨٨ – والمسح على الخفين للمسافر ثلاثة أيام ولياليهن وللمقيم يوما وليلة (١)

### وفي رسالة محمد بن حبيب الأندراني قال:

٩٨٩ – صفة المؤمن من أهل السنة والجماعة ... والمسح على الخفين فى السفر والحضر<sup>(١)</sup> .

#### وفي رسالة الحسن بن إسماعيل بن الربعي قال:

• **٩٩** – والمسح على الخفين<sup>(١)</sup> :

### وفي كتاب شرح اعتقاد الإمام أحمد قال على بن شكر:

 ٩٩١ - قال ابن شاهين (٤) قال أحمد عن أبى بكر المروذى قال : وسمعت أبا عبد الله ( وقيل له ) : قوم لا يرون المسح – يعني – على الخفين . فقال : هؤلاء خوارج قوم من الإباضية<sup>(١)(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢٤٥/١ .

٠٠ (٢) المصدر السابق ٢٩٤/١ - ٢٩٥

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١٣٠/١

<sup>(</sup>٤) الحافظ الثقة المصنف ، أبو حفص عمر بن أحمد . توفي سنة خمس وثمانين وثلاث مثة . انظر : ت/ بغداد ١١/٥٦٦ ، سير أعلام النبلاء ٢٦/١٦ .

<sup>. (</sup>٥) سبق التعريف بهذه الفرقة عند الكلام عن ٥ قول الإمام أحمد في الحوارج ٥ ج: ٣٥٢/٢.

 <sup>(</sup>٦) شرح اعتقاد أحمد ص : ٧ - ٨ .

### التعليق :

المسح على الخفين رواه عن النبي صلى الله عليه وسلم نحو من أربعين صحابيا وذكر ابن قدامة عن الحسن قال : حدثني سبعون من أصحاب رسول الله . صلى الله عليه وسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مسح على الخفين(') اهـ

قال ابن القيم : صح عنه أنه مسح في الحضر والسفر و لم ينسخ ذلك حتى

وذكر شارح الطحاوية أن الروافض – أيضا – تخالف هذه السنة المتواترة<sup>(٣)</sup> .

### قول الإمام أحمد في المتعة

## في رسالته إلى مسدد بن مسرهد قال:

997 – والمتعة حرام إلى يوم القيامة (٢) .

#### التعليق :

تحريم المتعة (٥) ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بالأحاديث

الصحاح .

<sup>(</sup>١) المغنى ١/٢٨١.

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ١/٠٥

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية ص ٤٣٥. (٤) انظر: طبقات الحنابلة ٢٤٤/١.

<sup>(</sup>٥) وهي نكاح المرأة إلى أجل . مسلم بشرح النووي ١٦٩/٨ . وانظر : المغنى لابن قدامة ٦٤٤/٦ .

روى مسلم<sup>(۱)</sup> وغيره – وغيره – عن الربيع بن سبرة الجهنى أن أباه حدثه أنه كان مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : يا أيها الناس إنى قد كنت أذنت لكم فى الاستمتاع من النساء . وإن الله قد حرم ذلك إلى يوم القيامة . فمن كان عنده منهن فليخل سبيله . ولا تأخذوا مما آتيتموهن شيئا .

وروى ابن ماجة (٢) عن ابن عمر قال : لما ولى عمر بن الخطاب خطب الناس فقال : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أذن لنا فى المتعة ثلاثا ثم حرمها . والله لا أعلم أحدا يتمتع وهو محصن إلا رجمته بالحجارة إلا أن يأتيني بأربعة يشهدون أن رسول الله أحلها بعد إذ حرمها ، إلى غير ذلك من الأحاديث الصريحة فى تحريمها بعد الإذن فيها . قال البغدادي : اتفق أهل السنة على تضليل من ثبت على حكم اتفق على نسخه كتضليل الرافضة فى المتعة (٢) .

وقال الخطابى: تحريم المتعة كالإجماع إلا عن بعض الشيعة ، ولا يصح على قاعدتهم فى الرجوع فى المختلفات ( إلا ) إلى على وآل بيته فقد صح عن على أنها نسخت (أ) .

وقال القرطبي : الروايات كلها متفقة على أن زمن إباحة المتعة لم يطل وأنه حرم، ثم أجمع السلف والخلف على تحريمها إلا من لا يلتفت إليه من الروافض<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) في الصحيح ١٠٢٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) في السنن ١/٦٣١ .

<sup>(</sup>٣) الفرق بين الفرق ص: ٣١٤.

<sup>(</sup>٤) انظر ذلك عن على في : صحيح البخاري – فتح الباري ١٦٦/٩ ، وصحيح مسلم ١٠٢٧/٢ .

 <sup>(</sup>٥) فتح البارى ١٧٣/٩، وراجع مسلم بشرح النووى ١٧٩/٩ . والمصدر السابق ١٦٦/٩ – ١٧٤
 فقيهما بحث جيد لهذه المسألة .

وانظر : الروايتين والوجهين لأبى يعلى ١٠٧/٢ – ١٠٩ ، والمغنى لابن قدامة ٦٤٤/٦ – ٦٤٥ . وما كتبه محمد مال الله عن هذه المسألة وارتباطها بالشيعة فى كتابه : الشيعة والمتعة .

## ما أثر عن الإمام أحمد في وجوب الرجم على الزاني المحصن

#### في رسالة عبدوس بن مالك قال:

٩٩٣ – والرَّجم حق على من زنا وقد أحصن إذا اعترف أو قامت عليه بينة . قد رجم رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجمت الأئمة الراشدون<sup>(١)</sup> .

#### التعليق :

قال ابن بطال: أجمع الصحابة وأثمة الأمصار على أن المحصن(٢) إذا زنى عامدا عالما مختارا فعليه الرجم ، ودفع ذلك الخوارج وبعض المعتزلة واعتلوا بأن الرجم لم يذكر في القرآن ، واحتج الجمهور بأن النبي صلى الله عليه وسلم رجم وكذلك الأئمة بعده (١) اه

روى البخاري(٤) ومسلم(٥) عن ابن عباس قال : قال عمر بن الخطاب وهو جالس على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم : إن الله قد بعث محمدا صلى الله عليه وسلم بالحق وأنزل عليه الكتاب ، فكان مما أنزل عليه آية الرجم (١٠)، فقرأناها ووعيناها وعقلناها، فرجم رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجمنا بعده. فأخشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل : ما نجد الرجم في كتاب الله فيضلوا بترك فريضة أنزلها الله ، وإن الرجم في كتاب الله حق على من زنى إذا أحصن من الرجال والنساء إذا قامت البينة أو كان الحبل أو الاعتراف. اه

وقد رجم النبي صلى الله عليه وسلم ماعزا والغامدية ...

<sup>(</sup>١) رسالة عبدوس ( ق ٥ – ٦ ) وطبقات الحنابلة ٢٤٥/١ .

<sup>(</sup>٢) رجل أو امرأة .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١١٨/١٢ ، وانظر : مسلم بشرح النووي ١٨٩/١١ .

 <sup>(</sup>٤) في الصحيح ١٤٤/١٢.

<sup>(</sup>٥) في الصحيح ١٣١٧/١٣ .

<sup>(</sup>١) وهي : ( الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة ) ، وهي مما نسخ رسمه دون حكمه انظر : المغنى لابن قدامة ١٥٧/٨ .

## ما أثر عن الإمام أحمد في بعض متعلقات النكاح

في رسالته إلى مسدد بن مسرهد قال :

 $^{(1)(1)}$  و لا نكاح إلا بولى وخاطب وشاهدى عدل  $^{(1)(1)}$ 

## ما أثر عن الإمام أحمد في التكبير على الجنائز

#### ف رسالته إلى مسدد بن مسرهد قال :

٩٩٥ – والتكبير على الجنائز أربع ، فإن كبر خمسا فكبر معه

قال ابن مسعود: كبر ما كبر إمامك. قال أحمد: حالفنى الشافعى وقال: إن زاد على أربع تكبيرات أعاد الصلاة واحتج على بأن النبى صلى الله عليه وسلم: صلى على النجاشى فكبر عليه أربع تكبيرات (٢).

### وفي رسالة محمد بن حبيب الأندراني قال :

**٩٩٦** – والتكبير على الجنائز أربعا<sup>(٣)</sup> .

**٩٩٧** – قال عبد الله بن محمد البغوى(<sup>١)</sup> : رأيت أحمد يكبر على الجنائز أربعا(<sup>(٠)(\*)</sup> .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة : ٣٤٤/١ .

<sup>(\*)</sup> انظر تفصیل هذه المسألة فی : المغنی لابن قدامة ٤٤٨/٦ – ٤٥٣ . وراجع الروایتین والوجهین لأبی یعل ۸۳/۲ ، والإنصاف للمرداوی ٦٦/٨ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الحنابلة ١/٣٤٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٢٩٥٠.

<sup>(</sup>٤) الحافظ الثقة . توفى سنة سبع عشرة وثلاث مئة . سير أعلام النبلاء ١٤/٥٥/١.

<sup>(</sup>٥) مسائل البغوى ص: ٧٥.

 <sup>(\*)</sup> قال ابن قدامة: لا يختلف المذهب أنه لا يجوز الزيادة على سبع تكبيرات ولا أنقص من أربع ، والأولى
 أربع لا يزاد عليها . واختلفت الرواية فيما بين ذلك فظاهر كلام الحرق : أن الإمام إذا كبر خمساء

# قول الإمام أحمد في : الصلاة على الشهيد وغسله وعلى من قتله اللصوص

قال عبد الله بن أحمد بن حبل:

**٩٩٨** – سألت أبى عن الشهيد يغسل ؟ قال : إذا حمل من المعركة وبه رمق غسل ، وإن مات في المعركة لم يغسل (١) .

999 - قرأت على أبى قلت : من قتل فى المعركة وبه رمق حمل . قال : يغسل . ومن قتل ولا رمق فيه ، يدفن فى ثيابه ، يلف فى دمائه ، إلا أن يكون عليه جلد ، أو خف ، ينزع ذلك عنه ، وإن كان عليه سرد . قال : يعجبنى أن ينزع عنه الحديد (٢) .

• • • • الله أبي قلت : يصلي على الشهيد ؟ قال : نعم " .

#### وقال إسحاق بن إبراهم بن هالىء :

١٠٠١ – سألت أبا عبد الله عن حديث جابر أن النبي صلى الله عليه

.لا يكبر معه ولا يسلم إلا مع الإمام . قال الحلال : وكل من روى عن أبي عبد الله يخالفه ... فأما إن زاد الإمام عن خمس فعن أحمد أنه

تابعه المأموم ولا يتابعه في زيادة عليها . رواه الأثرم عن أحمد ، وروى حرب عن أحمد إذا كبر محمسا

قال الحلال: و هم من روى عن ابي عبد الله يحاله ... قاما إن زاد الإمام عن حمل لعن الحمد الله يكبر مع الإمام إلى سبع يكبر مع الإمام إلى الله الم الإمام إلى سبع على سبع ، ولا يسلم إلا مع الإمام ...

ثم لا يزاد على سبع ، ولا يسلم إلا مع الإمام ... قال ابن قدامة :

فإن زاد على سبع لم يتابعه . تص عليه أحمد . وقال في رواية أبي داود : إن زاد على سبع ينبغي . أن يسبح به ....

قال ابن عقيل : لا يختلف قول أحمد إذا كبر الإمام زيادة على أربع أنه لا يسلم قبل إمامه على الروايات الثلاث بل يتبعه ويقف فيسلم معه .

راجع المغنى ٢/٤/٥ – ٥١٧ .

(۱) مسائل عبد الله ص: ۱۳۵ (۲) المصدر نفسه ص: ۱۳۸.

(۳) المصدر نفسه ص : ۱۱٤٠ .

وسلم لم يصل عل قتلى أحد ولم يغسلهم قال: قد اختلفوا فيه . فقال: عبد ربه ابن سعيد عن الزهرى عن جابر، وقال الأوزاعي: عمن حدثه، عن جابر وقال ابن أبى صعير حديث محمد بن إسحاق: ابن أبى صعير قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وقال اليث بن سعد ، عن الزهرى ، عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك ، عن جابر . وقال زيد بن أسلم ، عن الزهرى ، عن أنس . وقد اختلفوا فيه (۱) وأرى إن كان بهم رمق أن يعسلوا ويصلى عليهم وما يضرهم من الصلاة ؟ هذا عمر بن الخطاب قد كان شهيدا قد صلى عليه ولكنه حمل وبه رمق وأرى إذا حمل من المعركة وبه رمق أن يعسل ويصلى عليه (۱) .

#### قال إسحاق الكوسج:

١٠٠٢ – قلت: رجل قتله اللصوص أيغسل أم لا ؟ قال: كل قتيل يغسل إلا من قتل في المعركة. قال إسحاق<sup>(۲)</sup>: كم قال ألميركة.

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر أخرجه الترمذی ۳٤٥/۳ وقال : حدیث حسن صحیح . وقد روی هذا الحدیث عن الزهری ، عن أنس عن النبی صلی الله علیه وسلم . وروی عن الزهری ، عن عبد الله بن ثعلیه بن أبی صعیر عن النبی صلی الله علیه وسلم ومنهم من ذکره عن جابر . والحدیث أخرجه عن جابر بیعض طرقه المتقدمة البخاری فی صحیحه ( فتح الباری ۲۱۳/۲ ) .

<sup>(</sup>۲) مسائل این هائیء ۱۹۳/۱ – ۱۹۶ ،

<sup>(</sup>٣) ابن راهويه .

<sup>(</sup>٤) مسائل الكوسج ١٠/٢ .

<sup>(\*)</sup> قال ابن قدامة : ( الشهيد ) إذا مات في المعترك فإنه لا يغسل رواية واحدة وهو قول أكار أهل العلم ولا نعلم فيه خلافا إلا عن الحسن وسعيد بن المسيب . فأما الصلاة عليه فالصحيح أنه لا يصلى عليه وهو قول مالك والشافعي وإسحاق وعن أحمد رواية أخرى : أنه يصلى عليه . واختارها الحلال . وهو قول الثورى وأبي حنيفة إلا أن كلام أحمد في هذه الرواية يشير إلى أن الصلاة عليه مستحبة غير واجبة ، قال في موضع : إن صلى عليه فلا بأس . وفي موضع آخر قال : يصلى . وأهل الحجاز لا يصلون عليه وما تضره الصلاة لا بأس به ، وصرح في رواية المروذي فقال : الصلاة عليه أجود وإن لم يصلوا عليه أجزأ فكأن الروايتين في استحباب الصلاة لا في وجوبها ... فإن كان الشهيد جنبا غسل وحكمه في الصلاة عليه حكم غيره من الشهداء . اهـ

#### وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل :

#### قال أبو يعلى بن الفراء:

ع. • • • • • نقل صالح وأبو الحارث: أنه كشهيد المعركة لا يغسل وهل يصلى عليه ؟ على روايتين . ونقل أبو طالب : أنه كسائر الأموات يغسل ويصلى عليه (٢)(\*)

## ما أثر عن الإمام أحمد في : مضاعفة السيئة في الحرم

عدد بن محمد بن عمد بن عمد بن عمد بن عمد بن عمد بن عمد بن حمد بن واحدة ؟ قال : لا . ما سمعت إلا بمكة لتعظيم (٢) البلد (\*)

قال الحرق : وإن حمل وبه رمق غسل وصلى عليه .

المغنى ۲۸/۲ . وراجع لما تقدم : الروايتين والوجهين لأبى يعلى ۲۰۳/۱ . والمبدع لابن مفلح ۲۳۸/۲ والإنصاف للمزداوى ۴۹۹/۲ – ۵۰۳ .

<sup>(</sup>١) مسائل عبد الله ص: ١٣٥.

<sup>(</sup>۲) الروايتان والوجهان ۲۰٫۳/۱ .

 <sup>(\*)</sup> قال ابن قدامة: فأما من قتل ظلما أو قتل دون ماله أو دون نفسه وأهله ففيه روايتان:
 إحداهما: يغسل اختارها الخلال وهو قول الحسن ومذهب الشافعي ومالك لأن رتبته دون رتبة الشهيد
 في المعترك فأشبه المبطون. ولأن هذا لا يكثر القتل فيه فلم يجز إلحاقه بشهيد المعترك.

والثانية : لا يغسل ولا يصلى عليه وهو قول الشعبى والأوزاعى وإسحاق فى الغسل لأنه قتل شهيدا أشبه شهيد المعترك قال النبى صلى الله عليه وسلم : « من قتل دون ماله فهو شهيد الملغنى ٥٣٥/٢ ، وانظر الإنصاف للمرداوى ٣/٢ ، • والحديث تقدم تخريجه ج: ١٨/٢.

<sup>(</sup>٣) الكوسج .

 <sup>(</sup>٤) إلى هنا في مسائل الكوسج ١٤٢/٢ . وزيادة « البلد » عند الحلال في أحكام النساء ص: ٤٥ من
 رواية الكوسج وهو أوفق .

<sup>(\*)</sup> قال النووى : وقد اختلف العلماء في المجاورة بمكة والمدينة فقال أبو حنيفة وطائفة : تكره المجاورة بمكة وقال أحمد بن حنيل وطائفة : لا تكره المجاورة بمكة بل نستحب وإنما كرهها من كرهها ==

## قول الإمام أحمد في : الفتوى

#### قال إسحاق بن إبراهيم بن هانىء:

الفتيا أجرؤكم على النار »(١) مامعناه ؟ قال أبو عبد الله : يفتى بما لم يسمع .

الأعمش: فذكرت ذلك للحكم (\*) فقال: لو أجيبك في شيء ثم الناس في كل ما يستفتونه لمجنون. قال الأعمش: فذكرت ذلك للحكم (\*) فقال: لو حدثني به قبل اليوم لما أفتيت في كثير مما كنت أفتى فيه.

١٠٠٨ - قيل له: ويكون الرجل في قرية فيسأل عن الشيء الذي فيه اختلاف ؟ قال: يفتى بما وافق الكتاب والسنة يفتى به وما لم يوافق الكتاب والسنة أمسك عنه. قيل له: أفتخاف عليه ؟ قال: لا (١٠٠٠).

#### وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل :

٩ • • ٩ - كنت أسمع أبى كثيرا يسأل عن المسائل ، فيقول : لا أدرى ، وذلك إذا كانت مسألة فيها اختلاف ، وكثيرا ما كان يقول : سل غيرى ، فإن قيل له : من نسأل ؟ يقول : سلوا العلماء ، ولا يكاد يسمى رجلا بعينه (٥) .

لأمور منها: حوف ملابسة الذنوب فإن الذنب فيها أقبح منه فى غيرها كما أن الحسنة فيها أعظم منها فى غيرها واحتج من استحبها بما يحصل فيها من الطاعات التي لا تحصل بغيرها وتضعيف الصلوات والحسنات وغير ذلك ، والمختار أن المجاورة بهما جميعا مستحبة إلا أن يغلب على ظنه الوقوع فى المخدورات ... ويتبغى للمجاور الاحتراز من المحذورات وأسبابها . والله أعلم . مسلم بشرح النووى المحاور الاحتراز من المحذورات وأسبابها . والله أعلم . مسلم بشرح النووى مديرة المديرة المدير

<sup>(</sup>١) رواه عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي عن عبد الله بن أبي جعفر مرسلاً . سنن الدارمي ٥٧/١ .

<sup>(</sup>٣) ابن مسعود .

<sup>(</sup>٣) ابن عتيبة الكندى . ثقة ثبت فقيه إلا أنه ربما دلس . تقريب ١٩٢/١ .

٤) مسائل ابن هانيء ٢/١٦٥ - ١٦٦ .

<sup>(</sup>٥) مسائل عبد الله ص: ٤٣٨ .

#### وقال أبو داود السجستاني :

١٠١٠ - وما أحصى ما سمعت أحمد سئل عن كثير مما فيه الاختلاف
 من العلم فيقول: لا أدري<sup>(١)</sup>.

المرجرائ (۱۰۱۱ - قال ابن أبي يعلى في ترجمة : محمد بن النقيب بن أبي حرب الجرجرائ (۱۰۱۰ ذكره أبو بكر الخلال ، فقال : عنده عن أبي عبد الله مسائل مشبعة كنت سمعتها منه يقول : سمعت أبا عبد الله - وسئل عن الرجل يفتي بغير علم - قال : يروى عن أبي موسى قال : يمرق من دينه ، وقال أبو عبد الله يكون عند الرجل سنة عن نبيه صلى الله عليه وسلم ويفتى بغيرها وشدد في ذلك (۱۰).

#### التعليق :

هذه مسألة عظيمة فمن المشاهد في كثير من الأحيان أن يتصدى للأمر غير أهله – وخاصة في أمور الشرع – فنجد الكثير ممن يتجرأ على إطلاق التحريم أو التحليل وليس له مستند أو بينة وكذلك نرى كثيرا ممن يتساهل في إفتاء الناس بأمور شرعية وهو ليس أهلا لذلك فينتج عن ذلك مفاسد عظيمة

يقول ابن الجوزى في معرض كلامه عن هؤلاء .

ومن ذلك إقدامهم على الفتوى وما بلغوا مرتبتها وربما أفتوا بواقعاتهم المخالفة للنصوص ... ثم ذكر بعضا مما أثر عن الصحابة والسلف الصالح فى عدم التجرؤ على الفتوى وقال: وإنما كانت هذه سجية السلف لخشيتهم الله عز وجل وحوفهم منه ، ومن نظر في سيرتهم تأدب (٤) اه

<sup>(</sup>١) مسائل أبي داود ص: ٥٧٥ . .

۲) تقدمت ترجمته ج: ۱/٤٠٤ . . .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٢/٣١١ .

<sup>(</sup>٤) تلبيش إبليس ص: ١٢٠ - ١٢٨ .

قلت : ومن هذا الباب أيضا ما ذكره الطحاوى بقوله : « ونقول: الله أعلم فيما اشتبه علينا علمه » .

قال الشارح: ... من تكلم بغير علم فإنما يتبع هواه وقد قال تعالى: ﴿ وَمِن النَّاسِ وَمِن أَصْلَ مُن اتبع هواه بغير هدى من الله ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَمِن النَّاسِ مِن يَجَادُلُ فِي اللّهِ بغير علم ويتبع كل شيطان مريد كتب عليه أنه من تولاه فأنه يضله ويهديه إلى عذاب السعير ﴾ (٦ وقال تعالى: ﴿ الذين يَجَادلُون في آيات الله بغير سلطان أتاهم كبر مقتا عند لله وعند الذين آمنوا كذلك يطبع الله على كل قلب متكبر جبار ﴾ (٦) وقال تعالى: ﴿ قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغي بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ (٤).

... وقال أبو بكر الصديق رضى الله عنه: أى أرض تقلنى وأى سماء تظلنى إن قلت فى آية من كتاب الله برأيى ، أو بما لا أعلم ... وإن أبا بكر نزلت به قضية فلم يجد فى كتاب الله منها أصلا ، ولا فى السنة أثرا فاجتهد برأيه ثم قال : هذا رأيى ، فإن يكن صوابا فمن الله ، وإن يكن خطأ فمنى وأستغفر الله . أه

هذا والله تعالى أعلم ﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطانا ﴾<sup>(1)</sup>.
والحمد لله رب العالمين

<sup>(</sup>١) سورة القصص /٥٠ .

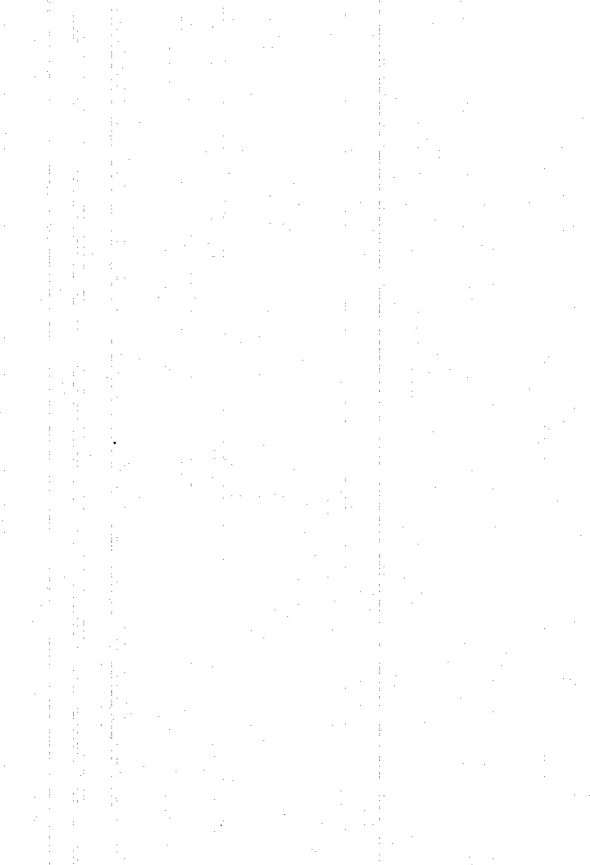
<sup>(</sup>٢) سورة الحج /٣ - ٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة غافر /٣٥ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الأعراف (٣٣ .

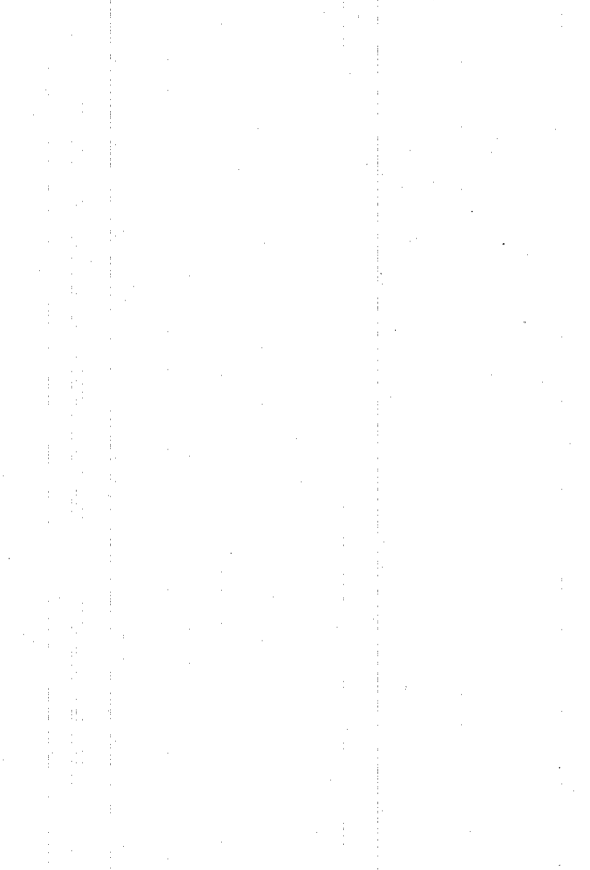
<sup>(</sup>٥) انظر : شرح العقيدة الطحاويه ص: ٤٣٥ - ٤٣٥ .

<sup>(</sup>٦) من الآية ٢٨٦ من سورة البقرة .



## الفه\_ارس

١ - فهرس الأحاديث
 ٣ - فهرس نقلة المسائل
 ٣ - فهرس الأعلام المترجَم لهم
 ١ - فهرس الفرق والطوائف
 ٥ - فهرس المصادر والمراجع
 ٣ - فهرس الموضوعات
 ٣ - فهرس الموضوعات



## فهــرس الأحاديــــث

| الصفحية      | الودييت                                                          |
|--------------|------------------------------------------------------------------|
|              | (1)                                                              |
| 187/4        | – أتانى ربى عز وجل الليلة                                        |
| 117/1        | – أتدرون ما الإيمان                                              |
| 147/4        | - اتقى الله واصبرى                                               |
| 1 £ 1/4      | - أتيت بالبراق وهو دابة                                          |
| 171/4        | – اثنتان في الناس هما بهم كفر                                    |
| 4.4/1        | – احتج آدم وموسى                                                 |
| 441/4        | – أخرجوا المشركين من جزيرة العرب                                 |
| <b>٣٧٦/١</b> | - ادعى لى أبا بكر وأخاك                                          |
| Y19/Y        | – إذا استقر أهل الجنة في الجنة                                   |
| ٧٢/٢         | – إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه                            |
| 108/4        | - إذا صليم على الميت                                             |
| 409/1        | – إذا ضرب أحدكم فليتجنب الوجه                                    |
| 194/4        | – إذا فرغ أحدكم من التشهد                                        |
| 409/1        | – إذا قاتل أحدكم فليتجنب الوجه                                   |
| 144/         | - إذا قبر الميت أتاه ملكان                                       |
| 110/1        | – إذا قضى الله الأمر في السماء                                   |
| 94/1         | <ul> <li>إذا كان يوم القيامة ماج الناس وحديث الشفاعة»</li> </ul> |
| 141/4        | – إذا مات أحدكم فلا تجلسوا                                       |
| 104/4        | - إذا لا أصلي عليه                                               |
| 171/4        | – أربع فى أمتى من أمر الجاهلية                                   |
|              | , , , , , ,                                                      |

| 117/5     | – استرقوا لها فإن بها النظرة                                |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| 1./٢      | – استقيموا لقريش ما استقاموا لكم                            |
| 2.4/1     | – اسكن فما عليك إلا نبي وصديق وشهيد                         |
| 10/7      | <ul> <li>اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عبد</li> </ul>     |
| 770/7     | – اطلعت في الجنة فرأيت                                      |
| ۸٦/١      | – أعتقها فإنها مؤمنة                                        |
| 118/4     | <ul> <li>اعرضوا على رقاكم</li> </ul>                        |
| 197/1     | - أعيذكم بكلمات الله التامات                                |
| 2.7/1     | – افتح له الباب وبشره بالجنة                                |
| 127/2     | – أفلح وأبيه إن صدق – أفلح وأبيه إن                         |
| 771/1     | <ul> <li>اقرؤا البقرة وآل عمران</li> </ul>                  |
| 172/7     | – أقروا الطير على مكناتها                                   |
| 14/1      | <ul> <li>أكمل المؤمنين إيمانا</li> </ul>                    |
| 148/1     | – الله أعلم بما كانوا عاملين                                |
| TYT/1     | <ul> <li>الله أنت السلام</li> </ul>                         |
| ٤٥/٢      | - الله الله في الصلاة                                       |
| 197/7     | <ul> <li>اللهم إنى أعوذ بك</li> </ul>                       |
| 144/4     | أما وأبيك للبنبأنه                                          |
| ٦٦/١      | – أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا                            |
| Y 1 Y / Y | – أنا أول من يشفع في الجنة                                  |
| 14./      | <ul> <li>إذا مات</li> </ul>                                 |
| 141/1     | <ul> <li>إن أحدكم يجمع حلقه في بطن أمه</li> </ul>           |
| 17/٢      | <ul> <li>إن أمر عليكم عبد مجدع يقودكم بكتاب الله</li> </ul> |
| 172/1     | – إن أول ما خلق الله القلم                                  |
| 2/73      | – إن أول ما يسأل عنه العبد يوم القيامة                      |
| 144/1     | - إن الله عن محا خلت آدم ثم خلته الخلق من ظهره              |

| 7.0/7         | <ul> <li>إن الله سيخلص رجلا من أمتى على رؤوس الخلائق</li> </ul>      |
|---------------|----------------------------------------------------------------------|
| 790/7         | ِ – إن الله يحدث من أمره ما يشاء                                     |
| 444/1         | – أنت الأول فليس قبلك شيء                                            |
| ۳۸٧/١         | <ul> <li>أنت منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدى</li> </ul> |
| 112/4         | – إن الرق والتمامم                                                   |
| Y 0 / Y       | – انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً                                        |
| <b>~~</b> ~/~ | <ul> <li>انطلقوا إلى يهود</li> </ul>                                 |
| 119/4         | – إن عليه غيمة                                                       |
| <b>۳</b> ۳۸/1 | <ul> <li>إن في الجنة مئة درجة</li> </ul>                             |
| T1T/1         | - إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن                    |
| 7777          | – إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر                                 |
| Y • 1/1       | – إنكم لن ترجعوا إلى الله عز وجل بشيء                                |
| 177/4         | ً – إن لله ما أخذ وله ما أعطى                                        |
| ۲۷٦/۱         | إن لم تجديني فأتى أبا بكر                                            |
| 1/9/1         | - إنما نسمة المؤمن                                                   |
| ۳۰۷/۱         | – إن المقسطين عند الله على منابر                                     |
| 174/1         | – إن الميت يصير إلى القبر                                            |
| ٩/٢           | – إنها ستكون أثرة وأمور تنكرونها                                     |
| 194/4         | – إنها لن تقوم حتى ترون                                              |
| ٤٠٥/١         | إنه قد شهد بدرا وما يدريك                                            |
| 194/1         | <ul> <li>إن هذه الصلاة لا يصلح فيها</li> </ul>                       |
| 7.0/7         | . – إنه ليأتى الرجل السمين                                           |
| 144/4         | <ul> <li>إنه ليسمع خفق نعالهم</li> </ul>                             |
| 14./٢         | الهما ليعذبان المستسسسات                                             |
| 2.7/1         | – أهل الجنة عشرون ومئة                                               |
| 14./1         | - أو غير ذلك يا عائشة إن الله خلق للجنة أهلا                         |

| 177/1       | - أولاد المشركين حدم أهل الجنة                        |
|-------------|-------------------------------------------------------|
| 170/1       | - أول شيء خلق الله تعالى القلم                        |
| £ Y / Y     | - أول ما تفقدون من دينكم الأمانة                      |
| 11./1       | - أو مسلما إنى لأعطى الرجل                            |
| 140/1       | - ألا إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم                |
| 17/5        | – إلا أن تروا كفرا بواحا                              |
|             | - ألا إن ربى أمرنى أن أعلمكم ما جهلتم ومما علمني يومي |
| 127/1       | هذا وأني خلقت عبادي حنفاء                             |
| ***/1       | – ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء                  |
| 197/1       | - ألا رجل يحملني إلى قومه فإن قريشا                   |
| 141/1       | - أيما امرأة مات لها ثلاثة من الولد                   |
| 110/1       | – الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته                      |
| . AE/1      | – الإيمان بضع وسبعون شعبة                             |
|             | (ب)                                                   |
|             |                                                       |
| 1/44        | - البذاذة من الإعان                                   |
| 779/7       | – بعثت إلى الأحمر والأسود                             |
| 1 2 7/7     | – بينا أنا عند البيت بين النامم واليقظان              |
| <b>TA/Y</b> | - بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة                     |
|             | i.                                                    |
|             | (ث)                                                   |
|             |                                                       |
| 71./7       | - ثم يضرب الجسر                                       |
| 4           |                                                       |
|             | (5)                                                   |
| v . v/v     |                                                       |

| XT/1<br>TYY/T | - الحياء شعبة من الإيمان                          |
|---------------|---------------------------------------------------|
|               | (خ)                                               |
| 404/1         | <ul> <li>خلق الله عز وجل آدم على صورته</li> </ul> |
| 414/1         | <ul> <li>خلافة نبوة ثلاثون سنة</li> </ul>         |
| ٩/٢           | - خيار أئمتكم الذين تحبونهم                       |
| ۳۹٦/۱         | - خير الناس <b>قرن</b> ى                          |
|               | ( د )                                             |
| ٤٠٣/١         | – دخلت الجنة فرأيت قصرا                           |
|               | ٠ ( ذ )                                           |
| 177/7         | <ul> <li>ذاك شيء يجده أحدكم</li> </ul>            |
|               | ())                                               |
| ٤١/٢          | – رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة                 |
| 127/7         | – رأیت ربی تبارك وتعالی                           |
| 177/1         | - ربك أعلم بما كانوا عاملين «في أولاد المشركين»   |
| 7 8/4         | – رَفْعِ القَلْمُ عَنِ ثَلَاثُ                    |
|               | ·                                                 |
| 1 2/4         | - سبعة يظلهم الله في ظله                          |
|               | 244                                               |

```
– السمع والطاعة على المرء المسلم .....
      17/7
             - السلام عليكم دار قوم مؤمنين .....
144/20124/1
                       (ص)
                   – صغارهم دعاميص الجنة .....
     141/1
                   – صلوا على ضاحبكم .....
     107/4

 الصلاة الصلاة

      20/4
                        (ض)
                          ضحك ربنا من قنوط عباده .....
     T1 V/1
                        (ط)
                                 – الطهور شطر الإيمان ......
     Y . 7/Y
                                       – الطيرة شرك .....
     170/4
                        (2)
                                  - عرضت على الأمم
     110/4
                – علام يقتل أحدكم أحاه
     117/4
                                          – العين حق ....
     110/4
              – العين حق ولو كان شيء سابق القدر .....
     110/1
                        (ف)

    فأقول أمتى أمتى «حديث الشفاعة»

     479/7
                          ٤٤.
```

| ١٠٨/٢           | – فلا تأتوا الكهان                                                    |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 19/4            | – فلا تعطه مالك                                                       |
| ,               | <ul> <li>فيأتيهم الجبار في صورة «من الحديث الطويل في أهوال</li> </ul> |
| 401/1           | الموقف»                                                               |
| 194/4           | <ul> <li>فيبقى شرار الناس</li> </ul>                                  |
| ·               | - فيكشف عن ساقه فيسجد له كل مؤمن «من الحديث                           |
| 144/1           | الطويل في أهوال الموقف»                                               |
| Y1./Y           | – فيمرون على قدر أعمالهم                                              |
|                 | ( 설 )                                                                 |
| **Y6178/1       | – كان الله و لم يكن شيء غيره                                          |
| 1401118/1       | <ul> <li>كتب الله مقادير الخلائق</li> </ul>                           |
| 147/1           | – كل شيء بقدر حتى العجز والكيس                                        |
| 4 . 1/4         | - كلمتان حبيبتان إلى الرحمن                                           |
| 141/1           | – كل مولود يولد على الفطرة                                            |
|                 | (3)                                                                   |
| <b>***/</b> * . | – لأخرجن اليهود والنصارى                                              |
| 7/11/17/        | – لعن الله من ذبح لغير الله                                           |
| ٤٠٩/١           | – لعن المؤمن كقتله                                                    |
| 141/1           | – لقد احتظرت بحظار شدید من النار                                      |
| 241/1           | – لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس                                     |
| 101/4           | – لقد تابت توبة لو قسمت                                               |
| ۲۳۸/۱           | <ul> <li>لقد قلت بعدل أربع كلمات</li> </ul>                           |
| ۳٣·/۲           | – لكل نبى دعوة مستجابة                                                |

| 177/1     | - لكل نبي دعوة مستجابة وإنى اختبأت دعوتي                         |
|-----------|------------------------------------------------------------------|
|           | <ul> <li>لكن حمزة لا بواكلي له ولا يبكين على هالك بعد</li> </ul> |
| 174/1     | اليوم                                                            |
| 779,777/1 | - لما قضى الله الخلق كتب فى كتاب ِ                               |
| 2/.171/0  | – لو کنت متخذا خلیلا                                             |
| 108/1     | – لو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولجاء بقوم                          |
| 1.4/4     | – ليس منا من تطير أو تطير له                                     |
| 177/7     | – ليس منا من ضرب الخدود                                          |
| 171/4     | – لیس هذا منی ولیس بصائح حق                                      |
|           |                                                                  |
|           | ( 👂 )                                                            |
| 1/54/     | – ما أخرجك من بيتك يا فاطمة                                      |
| 197/4     | – ما بين النفختين أربعونــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| 7.7/1     | – ما تقرب العباد إلى الله                                        |
| 191/7     | <ul> <li>ما شأنكم غير الدجال أخوفني عليكم</li></ul>              |
| 7/77/     | - ما لى لا أرى فلانا                                             |
| 7/7/7     | <ul> <li>ما من شيء أثقل في الميزان من</li></ul>                  |
| 7         | – أما منكم من أحد إلا سيكلمه الله                                |
| 187/1     | – ما منكم من أحد ً إلا قد كتب مقعده                              |
| 144/1     | – ما من مسلم يموت له ثلاثة من الولد                              |
| 141/1     | - ما من الناس من مسلم يتوفى له                                   |
| 144/1     | - ما يسرك أن لا تأتى بابا من أبواب الجنة                         |
| ۲۰۰/۱     | <ul> <li>مراء في القرآن كفر</li> </ul>                           |
| 1-4/4     | – من أتى عرافا                                                   |
| / •       | المارية المارية                                                  |

| 747     | <ul> <li>من بدل دینه فاقتلوه</li> </ul>                          |
|---------|------------------------------------------------------------------|
| 119/4   | <ul> <li>من تعلق تميمة فلا أتم الله له</li> </ul>                |
| 119/4   | – من تعلق شيئا وكل إليه                                          |
| 140/1   | – من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك                               |
| 14/4    | <ul> <li>من خلع يدا من طاعة ومن مات وليس في عنقه بيعة</li> </ul> |
| 94/4    | _ من سب الأنبياء قتل                                             |
| 94/4    | من سب نبياً فاقتلوه                                              |
| 119/4   | <ul> <li>من علق تميمة فقد أشرك</li> </ul>                        |
| 177/1   | <ul> <li>من غشنا فلیس منا</li> </ul>                             |
| ١٨/٢    | – من قتل دون ماله فهو شهيد                                       |
| ٤٠٩/١   | <ul> <li>من لعنته أو سببته</li> </ul>                            |
| 177/7   | <ul> <li>من مر بالمقابر فقرأ قل هو الله أحد (موضوع)</li> </ul>   |
| 14./٢   | · – من يعرف أصحاب هذه الأقبر                                     |
| 1/451   | <ul> <li>مهلا يا قوم بهذا أهلكت الأم</li> </ul>                  |
| 441/1   | – من رأی منکم منکراــــــــــــــــــــــــــــــ                |
|         | ( ن )                                                            |
| 149/1   | – النبي في الجنة والشهيد في الجنة                                |
| 14./4   | <ul> <li>نزلت فی عذاب القبر</li> </ul>                           |
| 144/4   | – نسمة المؤمن طائر                                               |
| 140/4   | – نهيتكم عن زيارة القبور                                         |
| 10./4   | – نور أنى أرا <b>ه</b>                                           |
|         | ( هـ )                                                           |
| Y Y T/Y | – هل تضارون في القمر ليلة البدر                                  |

| :             | <ul> <li>«هم منهم» قاله صلى الله عليه وسلم لما سئل عن الذرارى</li> </ul> |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 1/541         | من المشركين                                                              |
| 777/1         | - هو أشد تفصيا من صدور الرجال                                            |
|               |                                                                          |
|               | ( )                                                                      |
| 1 2 9/4       | 1- 5                                                                     |
| 7.0/7         | <ul> <li>واعلموا أنكم لن تروا ربكم حتى تموتوا</li> </ul>                 |
| 190/7         | - والذي نفسي بيده لهما في الميزان                                        |
|               | - والذي نفسي بيده ليوشكن                                                 |
| : \YY/\<br>/. | – والله إنى لأرجو أن أكون أخشاكم                                         |
| ۲۱./۲         | - ويضرب جسر جهنم                                                         |
|               | ( 🔥 )                                                                    |
| TT9/1         | – لا إله إلا الله العلم الحلم                                            |
| 177/4         | – لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير                                           |
| 47A/1         | <ul> <li>لا تخیرونی علی موسی فإن الناس یصعقون یوم القیامة</li> </ul>     |
| 711/1         | - لا تزال جهنم تقول هل من مزیدــــــــــــــــــــــــــــــ             |
| 1/1877        | - لا تسبوا أصحابي                                                        |
| 710/1         | - لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم                                       |
| 7.109/1       | – لا تقبحوا الوجه فإن الله عز وجل                                        |
| 211/1         | – لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله                                          |
| Y • 1/1       | – لا تماروا في القرآن فإن مراء فيه كفر                                   |
| 1.77/7        | – لا طيرةً وخيرها الفأل                                                  |
| 177/4         | <ul> <li>لا عقر في الإسلام</li> </ul>                                    |
| <b>777/</b> 7 | – لا يبقى دينانُ بجزيرة العرب                                            |
| ٦٣/٢          | – لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث                                    |
| ٤٠٦/١         | – لا يدخل النار إن شاء اللهــــــــــــــــــــــــــــــ                |
| - 4           |                                                                          |

| ٤٠٦/١         | <ul> <li>لا يدخل النار إن شاء الله من أصحاب الشجرة أحد</li> </ul> |
|---------------|-------------------------------------------------------------------|
| 90/1          | – لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن                                |
| TTT/T         | - لا يُكُون لأَحد ثلاث بنات أو ثلاث أخوات                         |
| 17/513        | – لا يؤم فاجر مؤمنا                                               |
|               | ( ی )                                                             |
| £ Y T/Y       | - يا أيها الناس إنى قد كنت أذنت لكم                               |
| 144/4         | - يا صاحب السبتيتين                                               |
| 1 - 4/4       | – يا عائشة أشعرت أن الله أفتاني                                   |
| 1.9/4         | - يا غلام احفظ الله يحفظك                                         |
| rrr/1         | – يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل                                     |
| ۳۰۸/۱         | – يجمع الله المؤمنين يوم القيامة                                  |
| Y             |                                                                   |
| YY•/1         | – يجمع الله الناس يوم القيامة<br>– يجيء القرآن يوم القيامة        |
| ۳۰۳/۱         | – يحشر الناس يوم القيامة                                          |
| T0Y/Y         | – يخرج ناس من أمتى من قبل المشرق                                  |
| 199/4         | – يدنى المؤمن من ربه                                              |
| ۳۱٦/۱         | يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر                             |
| <b>۲</b> ٦٦/١ | <ul> <li>يقول الله عز وجل: أنا الرخمن خلقت الرحم</li></ul>        |
| ۳۰۳/۱         | – يقول الله: يا آدم                                               |
| ۸/۲           | – يكون أمراء يقولون ما لا يفعلون                                  |
| 44/4          | – يكون عليكم أمراء يؤخرون الصلاة                                  |
| 189/1         | – ينزل ربنا تبارك وتعالى                                          |
| 774/7         | – يؤتى بالموت كبشا                                                |
|               |                                                                   |

## أحاديث لها حكم الرفع

| i                                      | - أخذ علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مع البيعة ألا                       |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 17/17/17/                              | ننوح «أم عطية»                                                               |
|                                        | - أنا برىء مما برىء منه رسول الله صلى الله عليه وسلم                         |
| 177/7                                  | برىء من الصالقة «أبو موسى الأشعرى»                                           |
|                                        | <ul> <li>أن يهوديا جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يامحمد</li> </ul>  |
| T1T/1                                  | إن الله يمسك السموات على أصبع «عبد الله بن مسعود»                            |
|                                        | - ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلى الله عليه                        |
| Y/AF1                                  | وسلم أن لا تدع تمثالا إلا طمسته «على بن أبي طالب»                            |
|                                        | <ul> <li>بايعت النبي صلى الله عليه وسلم على السمع والطاعة</li> </ul>         |
| 90/1                                   | «جرير بن عبد الله»                                                           |
|                                        | - سَمُعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمر بتسويتها                          |
| 179/4                                  | «فضالة بن عبيد»                                                              |
|                                        | – كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمرنى أن أسترق مِن                       |
| 117/7                                  | العين. «السيدة عائشة»                                                        |
|                                        | <ul> <li>كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلمهم إذا خرجوا</li> </ul>        |
| 177/7                                  | إلى المقابر «بريدة بن الحصيب»                                                |
|                                        | <ul> <li>لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم زوارات القبور «عبد الله</li> </ul> |
| 148/4                                  | ابن عباس»                                                                    |
| ,                                      | <ul> <li>لم يصل عليهم و لم يغسلهم - أى شهداء أحد - «جابر</li> </ul>          |
| £ Y V / Y                              | ابن عبد الله                                                                 |
|                                        | - نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يجصص القبر «جابر                       |
| 174/1                                  | ابن عبد الله الله الله الله الله الله الله الل                               |
| يدا سرس                                | <ul> <li>نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذبائح الجن. «روى</li> </ul>     |
| \ \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | مرسلا عن الزهرئ وموصولا أيضا عن أبي هريرة،                                   |
| · 10 1/1                               | — تعلم کال مہے ہم امر لڑیار تھا ۔ «السیدہ حالتہ» ۔۔۔۔۔۔۔۔                    |

### الموقسوف

|              | <ul> <li>أشهد أن النبى صلى الله عليه وسلم فى الجنة .</li> </ul>         |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٣/١        | «سعید بن زید رضی الله عنه»                                              |
|              | <ul> <li>إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أذن لنا ف . «عمر بن</li> </ul> |
| 2/473        | الخطاب»                                                                 |
| 160/4        | ثلاث من تكلم بواحدة منهن . «السيدة عائشة»                               |
|              | <ul> <li>رحمك الله إن كنت لأرجو أن يجعلك الله مع صاحبيك .</li> </ul>    |
| <b>447/1</b> | «على بن أبي طالب»                                                       |
|              | <ul> <li>قلت لأبي: أي الناس خير بعد رسول الله صلى الله عليه</li> </ul>  |
| <b>41/1</b>  | وسلم قال: أبو بكر . «محمد بن على بن أبي طالب»                           |
|              | - كُنا نعدورسول الله صلى الله عليه وسلم حي فنقول أبو بكر.               |
| ۳۸٤/۱        | «عبد الله بن عمر»                                                       |
|              | <ul> <li>لا حولت القبلة إلى الكعبة قال أصحاب رسول الله</li> </ul>       |
| 41/1         | صالة<br>عضي . «البراء بن مالك، ابن عباس»                                |

\* \* \*

## فهرس نقلة المسائل

#### الصفحة

## (1)

| 7 £ 7/1        | إبراهيم بن أبان الموصليٰ       |
|----------------|--------------------------------|
| A7/1           | إبراهم بن الحارث العبادي       |
| Y0V/1          | إبراهيم بن الحكم القصار        |
| £ · ·/Y        | إبراهيم بن سعيد الجوهري        |
| TAY/1          | إبراهيم بن سويد الأرمني        |
| £ · ·/\        | إبراهيم بن موسى بن آزر         |
| 11/٢           | إبراهيم بن هاشم بن الحسين      |
| 177/1          | إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني     |
| Y T & / Y      | أحمد بن إبراهيم الدورقي        |
| TOV/Y:         | أحمد بن أبي عبدة               |
| ٤٠٢/١          | أحمد بن بكر بن حماد المقرىء    |
| 178/1          | أحمد بن أصرم المزنى            |
| T9/V           | أحمد بن جعفر الإصطخرى          |
| 17 <b>7/</b> 1 | أحمد بن الحسن بن جنيدب الترمذي |
| 727/1          | أحمد بن الحسن بن على البزورى   |
| 1:89/1         | أحمد بن الحسين بن حسان         |
| 114/1          | أحمد بن حميد المشكاني          |
| TAY/1          | أحمد بن زرارة المقرىء          |
| 749/1          | أحمد بن زنجويه                 |
| TVV/T          | أحمد بن سعد الجوهرى            |
| 189/1          | أحمد بن سعيد الدارمي           |
| W10/1          | أحديث مبالش بالمناث            |

| 75/1   | . أحمد بن القاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YY/1   | أحمد بن محمد الصائغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 20/1   | أحمد بن محمد بن الحجاج المروذي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|        | أحمد بن محمد بن صدقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 100/1  | أحمد بن محمد بن الليث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٠٨/١  | أحمد بن محمد بن مطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 227/1  | أحمد بن محمد بن هانيء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸٩/١   | أحمد بن محمد بن واصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 170/1  | أحمد بن محمود الساوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 777/   | أحمد بن نصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        | إسحاق بن إبراهيم البغوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        | إسحاق بن إبراهيم الجبلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣٠/١   | إسحاق بن إبراهيم بن هانىء<br>إسحاق بن حية الأعمش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| T1/1   | [m-eli ni nime   Nime |
|        | إسماعيل بن إسحاق الثقفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 99/1   | إسماعيل بن سعيد الشالنجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | إسماعيل بن عبد الله بن ميمون العجلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1      | زأعين بن زيد الشوبي<br>أعين بن زيد الشوبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 // 1 | أيوب بن إسحاق بن سافرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|        | ( ب )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٠٠/٢  | بديل بن محمد بن أسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 145/1  | بكر بن محمد الأحول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

## ( ج )

| 3 41/1    | جعفر بن أحمد بن سام                            |  |
|-----------|------------------------------------------------|--|
| 1 2 2/1   | جعفر بن محمد النسائي                           |  |
|           | (2)                                            |  |
| 114/1     | حبیش بن سندی                                   |  |
| ۸٩/١      | حرب بن إسماعيل الكرماني                        |  |
| TV/1      | الحسن بن إسماعيل الربعي                        |  |
| 1 / 9 / 1 | الحسن بن أيوب البغدادي                         |  |
| 141/1     | الحسن بن ثواب المخرمي                          |  |
| ۸٧/١      | الحسن بن على الإسكافي                          |  |
| 7\457     | الحسن بن محمد السجستاني الحسن بن محمد الأنماطي |  |
| 144/1     | الحسن بن الهيثم البزار                         |  |
| 22/1      | الحسين بن إسحاق التسترى                        |  |
| 17V/T     | الحسين بن الحسن الرازى الله المستسلم           |  |
| 177/1     | الحسن بن منصور السلمى                          |  |
| : Tr/1    | حنبل بن إسحاق بن حنبل                          |  |
|           | ( 5 )                                          |  |
| YTA/1     | خطاب بن بشر                                    |  |
|           | ( )                                            |  |

الربيع بن نافع

| ۲/۹/۱         | زكريا بن يحيى الناقد          |
|---------------|-------------------------------|
| 171/1         | زیاد بن أیوب البغدادی         |
|               | ( س )                         |
| <b>709/</b> 7 | سعيد بن أبي سعيد الأرطائي     |
| 1/9/1         | سلمة بن شبيب المسمعي          |
| ٣٠/١          | سليمان بن الأشعث السجستاني    |
|               | (ش)                           |
| 78/1          | شاهین بن السمیذع              |
|               | ( ص )                         |
| <b>r</b> 1/1  | صالح بن أحمد بن حنبل          |
|               | رع)                           |
| ٤٠٠/٢         | العباس بن غالب الوراق         |
|               | عباس بن محمد الدورى           |
| 44/1          | عبد الرحمن بن عمرو النصرى     |
| 187/4         | عبد الصمد بن يحيى             |
| 11/4          | عبد الكريم بن الهيثم العاقولي |
| 44/1          | عبد الله بن أَحمد بن حنبل     |
| 144/1         | عبد الله بن عمر مشكدانة       |
| 240/4         | عبد الله بن محمد البغوى       |

|            |                                       | :                          |
|------------|---------------------------------------|----------------------------|
| 144/1      |                                       | عبد الله بن محمد بن المهاج |
| 77/1       |                                       | عبد الملك بن عبد الحميد    |
| To/1       |                                       |                            |
| 44./1      | · ·                                   | عبد الرحمن بن عمرو، أبو    |
| £ • Y/Y    |                                       |                            |
| 199/1      | نن                                    | عبد الله و محمد لله خاقار  |
| 1 2 4/1    |                                       |                            |
| ٤٠٨/٢      |                                       |                            |
| TY: 1/T    |                                       | عصمه بن آبی عصمه           |
|            |                                       |                            |
| "<br>"AT/1 |                                       |                            |
| 181/1      |                                       | <b>4</b> :                 |
| TA7/1      |                                       | على بن سعيد النسائي        |
| 171/7      |                                       | _                          |
| 144/1      |                                       | على بن عبد الله الطيالسي   |
| 122/1      |                                       | على بن الفرات الأصبهاني    |
| 12/1       |                                       | عیسی بن فیروز الأنباری     |
| : ' '      | ( ف )                                 |                            |
|            |                                       |                            |
| 117/4      | البزراطي البزراطي                     | الفرج بن على بن الصباح     |
| 72/1       |                                       | الفضل بن زياد القطان       |
|            |                                       |                            |
|            | ( <b>?</b> )                          |                            |
| ٤٠٤/١ :    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | المراجات الأزاري           |
| 7 2/1      |                                       | المثنى بن جامع الأنباري    |
|            |                                       | محمد بن إبراهيم البوشنجي   |
| TET/1 .    |                                       | محمد بن إبراهيم القيسي     |

| 197/1   | محمد بن أبي عتاب                 |
|---------|----------------------------------|
| ۱/۸۲    | محمد بن أحمد بن الجراح الجوزجاني |
| ۸٩/١    | محمد بن أحمد بن واصل المقرىء     |
| 171/    | محمد بن إسماعيل السلمي           |
| ۸٩/١    | محمد بن حبيب الأندراني           |
|         | عمد بن حبيب البزار               |
| 114/1   | عمد بن الحسن بن هارون            |
| 1 2 2/1 | عمد بن الحكم الأحول              |
| 114/1   | محمد بن حماد بن بكر المقرىء      |
| 77/7    | عمد بن داود المصيصى              |
| 78./1   | محمد بن سليمان الجوهري           |
| 144/1   | عمد بن شداد الصفدى               |
| 7 2 7/1 | محمد بن عبد الملك بن زنجويه      |
| ٧٣/١    | محمد بن على الوراق               |
| ٤١/١    | محمد بن عوف الطائي               |
| 144/1   | عمد بن مسلم الرازى               |
| 777/7   | عمد بن موسی بن مشیش              |
| ٤٠٤/١   | محمد بن النقيب الجرجرائي         |
| 184/1   | عمد بن يحيى الكحال               |
| ٣٨٥/١   | محمد بن يحيى بن فارس الذهلي      |
| ٣٨/١    | عمد بن يونس السرحسي              |
| 144/1   | محمود بن خالد الخانقيني          |
| YTA/1   | محمود بن خداش الطالقاني          |
| ۲۳/۱    | مسدد بن مسرهد                    |
| ٤١/١    | مهنا بن یحیی الشامی              |
| ٤٠١/٢   | موسى بن هارون الحمال             |

| ; *           |                                        | ( )                                     |                          |
|---------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------|
| <b>TAT/1</b>  | ************************************** |                                         | وريزة بن محمد الحمصي     |
|               |                                        | ( • )                                   |                          |
| 17.1          |                                        |                                         | هارون بن سفيان المستملي  |
| 144/1         | :                                      |                                         | هارون بن عبد الله الحمال |
| 490/1         |                                        |                                         | هارون بن يعقوب الهاهمي   |
| <b>*</b> **/1 |                                        |                                         | هشام بن منصور السكسكي    |
|               | !"                                     | ( ی )                                   |                          |
| YY:\$/Y       |                                        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | یحیی بن زکریا المروزی    |
| TXE/1         |                                        |                                         | یحیی بن معین الغطفانی    |

ا ا ۱۰۶/۲ العسكرى الا العسكرى الا الا العسكرى الا الا الا الا العقوب بن إبراهيم الدورقي الدورقي الدورقي الدورقي الدورقي العقوب بن العباس الهاشمي العقوب بن العباس الهاشمي العقوب بن يوسف المطوعي الا الله العقوب بن يوسف المطوعي الله القطان الله القطان الدورة الا الله القطان الله القطان الله القطان الدورة العهد ال

# من اشتهر منهم بكنيته أو لقب أو نسب إلى أبيه أو جده ونحو ذلك

أبو إسحاق العبادى : إبراهيم بن الحارث .

أبو إسماعيل الترمذي : محمد بن إسماعيل السلمي .

أبو بكر الأثرم : أحمد بن محمد بن هانيء .

أبو بكر بن الأعين : محمد بن أبي عتاب .

أبو بكر بن حماد المقرىء : محمد بن حماد بن بكر بن حماد . -

أبو بكر بن زنجويه : محمد بن عبد الملك .

أبو بكر المروزى : أحمد بن محمد بن الحجاج .

أبو بكر المطوعى : يعقوب بن يوسف .

أبو توبة الحلبي : الربيع بن توبة .

أبو الحارث الصائغ : أحمدِ بن محمد .

أبو داود : سليمان بن الأشعث .

أبو زرعة : عبد الرحمن بن عمرو .

أبو الصقر الوراق : يحيى بن يزداد . \* ... \*

أبو طالب : أحمد بن حميد المشكاني .

أبو طالب العكبرى: عصمة بن أبي عصمة . \*

أبو النضر العجلى : إسماعيل بن عبد الله بن ميمون . ابن بدينا : محمد بن الحسن بن هارون .

ابن أبي الحوارى: أحمد بن عبد الله بن ميمون.

ابن زنجویه : أحمد بن زنجویه .

ابن هانىء: إسحاق بن إبراهيم بن هانىء .

ابن وارة : محمد بن مسلم .

الإصطخرى: أحمد بن جعفر .

الأندرانى: محمد بن حبيب . البرزاطى: الفرج بن على بن الصباح .

البوشنجى : محمد بن إبراهيم . الجوزجانى : إبراهيم بن يعقوب .

الجوزجانی : محمد بن أحمد بن الجراح . الخانقینی : محمود بن حالد .

الدورق : أحمد بن إبراهيم .

الدورق: يعقوب بن إبراهيم. الدورى: عباس بن محمد. الربعي: الحسن بن إسماعيل.

الشالنجى : إسماعيل بن سعيد . الطالقانى : محمود بن خداش .

العاقولى : عبد الكريم بن الهيثم . فوران : عبد الله بن محمد بن المهاجر .

قوران : عبد الله بن محمد بن المهاجر الكحال : محمد بن يحيى . الكوسج : إسحاق بن منصور .

مشكدانة : عبد الله بن عمرو . المصيصى : محمد بن داود .

الميمونى : عبد الملك بن عبد الحميد . حمدان : محمد بن على الوراق .

محمد بن أبى حرب ؛ محمد بن النقيب . مشيش : محمد بن موسى .

## فهرس الأعلام المترجم لهم

#### الصفحة

## (1)

| 1/107         | <ul> <li>إبراهيم بن أحمد بن شاقلا</li> </ul>               |
|---------------|------------------------------------------------------------|
| <b>TYT/T</b>  | - إبراهيم بن أدهم البلخي                                   |
| 27/1          | – إبراهيم بن عمر بن أحمد البرمكي                           |
| <b>TV7/</b> T | <ul> <li>أحمد بن جعفر بن سلم</li> </ul>                    |
| <b>TV/1</b>   | – أحمد بن الحسن الباقلاني ، أبو طاهر                       |
| ٥٣/١          | – أحمد بن الحسين أبو بكر البيهقى                           |
| 19./1         | – أحمد بن أبي داود الأيادي ، المعتزلي                      |
| ٤١/١          | <ul> <li>أحمد بن سعيد الشيحى</li> </ul>                    |
| ٣٨/١          | - أحمد بن عبيد الله العكبرى ، ابن كادش                     |
| ٤٠٠/٢         | - أحمد بن محمد بن إسماعيل الأدمى ، أبو بكر الأدمى          |
| 45/1          | - أحمد بن محمد بن عبد الرحيم البردعي                       |
| 1/807         | - أحمد بن محمد بن عبد الله ، أبو بكر بن صدقة               |
| 44/1          | - أحمد بن محمد بن عيسى ، ابن الميراثي                      |
| 10/1          | – أحمد بن محمد بن هارون ، أبو بكر الخلال                   |
|               | انظر : ترجمته والتعريف بما أفدت من مصنفاته .               |
| <b>TV/1</b>   | <ul> <li>أحمد بن المظفر التمار</li> </ul>                  |
| 1/137         | - أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل الجرجاني ، أبو بكر الإسماعيلي |
| T { / 1       | - إسحاق بن أبي إسحاق القراب ، أبو يعقوب                    |
|               |                                                            |
|               | ( ب )                                                      |
| T0V/1         | - بشر بن السرى الأفوه                                      |
|               |                                                            |

| 19./1                                 | - بشر بن غياث المريسى                                |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ***/*                                 | - بشر بن الحارث الحافي                               |
| 1/457                                 | – بكر بن خنيس العابد .                               |
|                                       | ( ٹ )                                                |
| T00/Y                                 | – ثعلبة بن مشكان ، الخارجي                           |
| 144/1                                 |                                                      |
| : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | ( 5 )                                                |
| 1/841                                 | - الجعد بن درهم                                      |
| ۸/۲                                   | – جعفر بن عبد الله بن الحكم                          |
| 199/1                                 | – جعفر بن المعتصم                                    |
| 1/9/1                                 | <ul> <li>الجهم بن صفوان الترمذي .</li> </ul>         |
| :                                     | (5)                                                  |
| T00/Y                                 | <ul> <li>الحارث بن يزيد – الخارجي الأباضي</li> </ul> |
| T00/1                                 | - حبيب بن أبي حبيب ، كاتب مالك                       |
| TV0/Y                                 | – الحسن بن أحمد بن البنا                             |
| 17./1                                 | – الحسن بن حامد البغدادي ، أبو عبد الله              |
| ۲/۲                                   | - الحسن بن صالح بن حي                                |
| <b>TVY/Y</b>                          | – الحسن بن محمد بن الحنفية                           |
| 7 2 7 / 1                             | - الحسين بن على بن يزيد الكرابيسي                    |
| 190/1                                 | – الحسين بن محمد النجار ، وإليه تنسب النجارية        |
| 190/1                                 | - حفص الفرد                                          |
|                                       |                                                      |

| 2/9/3         | - الحكم بن عتيبة الكندى                           |
|---------------|---------------------------------------------------|
| FE1/Y         | - حمزة بن القاسم، أبو عمر الإمام                  |
| 1.0/1         | - الحارث بن أسد المحاسبي                          |
|               | - الحجاج بن يوسف الثقفي                           |
| 7/4/          | - الحسن بن عبد العزيز الجروى                      |
| 798/4         | - الحسن بن عبد الوهاب بن أبي العنبر العنبرى       |
| 189/4         | <ul> <li>الحسن بن موسى الأشيب</li> </ul>          |
| ۳۰۸/۲         | - الحسن بن <b>جحد</b> ر                           |
|               | - حماد بن أبي سليمان                              |
|               |                                                   |
|               | ( ţ )                                             |
| ٤٤/١          | – الخضر بن المثنى                                 |
|               | - خالد بن خداش                                    |
|               | – الخليل بن أحمد الفراهيدى                        |
| ŕ             |                                                   |
|               | ( ف )                                             |
| ,             |                                                   |
| ۲۷۰/۲         | – ذر بن زرارة المرهبي                             |
|               |                                                   |
|               | ( )                                               |
| <b>۲۷۲/</b> ۲ | - الربيع بن صبيح السعدى                           |
|               | - رزق الله بن عبد الوهاب التميمي                  |
|               |                                                   |
|               | (;)                                               |
| . u I.        | <ul> <li>الزبير بن العوام رضى الله عنه</li> </ul> |
| 2 • 1/1       | – الزبير بن العوام رضى الله عنه                   |

| 1.1           |                                                  |
|---------------|--------------------------------------------------|
| 1.1/4         | - زاهر بن طاهر الشحامي                           |
| 2.4/4         | – زهير بن صالح بن أحمد بن حنبل                   |
| T07/7         | - زياد بن الأصفر ، الخارجي                       |
|               | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,            |
| ·<br>-<br>. ! | ( سَ )                                           |
|               |                                                  |
| ٤٠٢/١         | <ul> <li>سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه</li> </ul> |
| 1.1/1         | <ul> <li>سعید بن زید رضی الله عنه</li> </ul>     |
| ;<br>; .      | – سالم بن أبي الجعد                              |
| 172/7         | - سباع بن ثابت                                   |
| 77./1         | - السرى السقطى                                   |
| 121/1         | <ul> <li>- سبویه ، أو سوسان القدرى</li> </ul>    |
| T79/1         | - سعيد بن جهمان                                  |
| 1/1           | - سعید بن داود بن آبی زنبر                       |
| TOA/1         | - سليمان بن أحمد ، أبو القاسم الطبراني           |
| ٤٢/١          | - سهل بن عبد الله التسترى<br>- سهل بن عبد الله   |
| - , ,         | سهل بن حبد الله                                  |
|               | ( ش )                                            |
|               |                                                  |
| VY/1          | - شبابة بن سوار المدائني                         |
| T . 9/Y       | — شجاع بن الوليد ، أبو بدر                       |
|               |                                                  |
|               | ( ض )                                            |
| 190/1         |                                                  |
| 1 13/1        | – ضرار بن عمرو، وإليه تنسب الضرارية              |
| :             |                                                  |
|               | (ط)                                              |
| ٤٠٢/١         | – طلحة بن عبيد الله رضى الله عنه                 |
| - 1           | - طلحه بن عبيد الله رضى الله عب                  |

| 178/1  | - طاوس بن كيسان اليمانى <u> </u>                                    |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
| 14./1  | - طلحة بن يحيى التيمى                                               |
|        | (ع)                                                                 |
|        |                                                                     |
| 2.7/1  | <ul> <li>عبد الله بن عثمان - أبو بكر الصديق رضى الله عنه</li> </ul> |
| ٤٠٢/١  | – عمر بن الخطاب رضى الله عنه                                        |
| ٤٠٢/١  | – عثمان بن عفان رضى الله عنه                                        |
|        | - على بن أبي طالب رضى الله عنه                                      |
| ٤٠٢/١  | - عامر بن عبد الله بن الجراح ، أبو عبيدة رضى الله عنه               |
| 7/1/7  | – عمرو بن حريث رضي الله عنه                                         |
| 7777   | – عاصم بن بهدلة – ابن أبي النجود المقرىء                            |
| 719/7  | <ul> <li>عامر بن سعد البجلي</li> </ul>                              |
| TVY/1  | – عامر بن واثلة – أبو الطفيل                                        |
| 1/53/  | - عبد الرحمن بن عائش الحضرمي أو السكسكي                             |
| TOX/1  | - عبد الرحمن بن محمد بن إسحاق ، ابن مندة                            |
| 2/402  | - عبد الرحمن بن محمد بن حاتم الرازى                                 |
| T01/7  | - عبد الرحمن بن محمد القزاز                                         |
| 127/1  | - عبد الرحمن بن مهدى                                                |
| 98/1   | – عبد العزيز بن أبي رزمة                                            |
| 2 2/1  | - عبد العزيز بن جعفر ، غلام الخلال                                  |
| TEE/1  | - عبد العزيز بن الحارث ، أبو الحسن التميمي                          |
| T0/1   | - عبد العزيز بن على الأزجى                                          |
| TO 1/4 | – عبد العزيز بن على الأنماطي العتابي                                |
| 400/4  | – عبد الكريم بن عجرد – الخارجي                                      |
| T00/Y  | – عبد الله بن أباض التميمي – الخارجي                                |

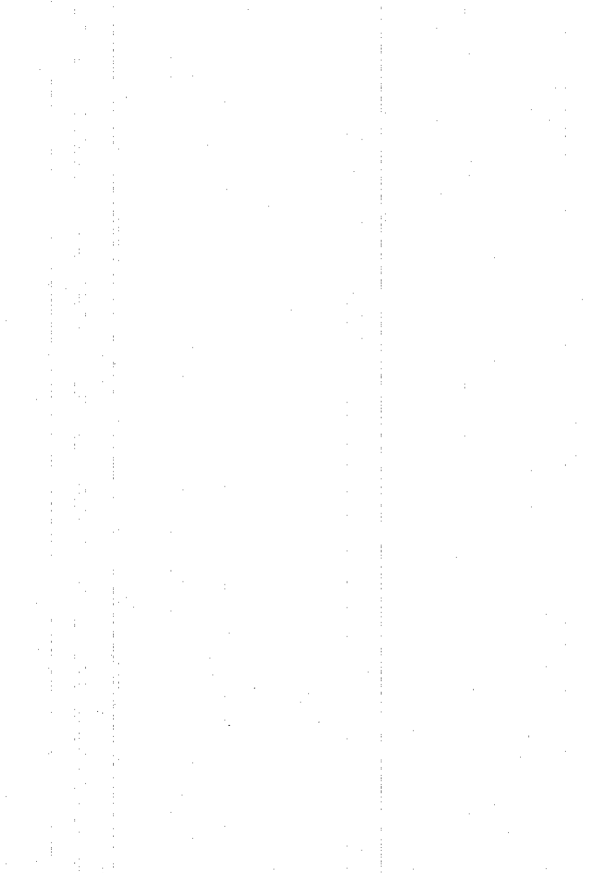
| <b>TT1/</b> T | - عبد الله بن حنبل بن إسحاق بن حنبل – وقيل: عبيد الله         |
|---------------|---------------------------------------------------------------|
| T0Y/1         | - عبد الله بن الزبير بن عيسى الحميدي                          |
| ۲۲۰/۲         | <ul> <li>عبد الله بن سبأ الجميرى</li> </ul>                   |
| 797/1         | <ul> <li>عبد الله بن سعید بن کلاب</li> </ul>                  |
| 404/4         | - عبد الله بن الصفار السعدى - الخارجي                         |
| 240/1         | - عبد الله بن عميرة                                           |
| 9.4/1         | - عبد الله بن المبارك                                         |
| T 2/1         | – عبد الله بن محمد الأنصارى أبو إسماعيل الهروى                |
| T01/Y         | <ul> <li>عبد الله بن محمد بن زیاد ، أبو بكر بن زیاد</li></ul> |
| 148/1         | <ul> <li>عبد الله بن محمد بن عبد الحميد القطان</li> </ul>     |
| 14./1         | – عبد الله بن هارون الرشيد                                    |
| 72/1          | - عبد الملك بن أبي القاسم                                     |
| 07/1          | – عبد الواحد بن عبد العزيز التميمي                            |
| - T99/Y       | - عبيد الله بن سعيد، أبو نصر السجزى                           |
| TT/1          | – عبید اللہ بن محمد العکبری ، ابن بطة                         |
| 40/1          | - عثمان بن أحمد ، ابن السماك                                  |
| 100/1         | - عطاء السليمي                                                |
| TT/1          | – على بن أحمد بن محمد البسرى                                  |
| Y 1/1         | – على بن إسماعيل ، أبو الحسن الأشعرى                          |
| A1/1          | – على بن الحسن بن هارون                                       |
| 404/1         | – على بن عبد العزيز ، ابن مردك                                |
| 400/1         | – على بن عبيد الله ، ابن الزاغوني                             |
| 400/1         | – على بن عقيل ، أبو الوفاء                                    |
| T9/1          | – على بن عمر البرمكي                                          |
| 20/1          | – على بن محمد بن بشران ، أبو الحسين                           |
| TA/1          | – على بن محمود الزوزني                                        |

| 110/1       | <ul> <li>على بن هارون الحنبلى</li></ul>              |
|-------------|------------------------------------------------------|
| TOA/1       | - علی بن بحیی بن جعفر ، ابن عبد کویه                 |
| 271/7       | - عمر بن أحمد ، أبو حفص بن شاهين                     |
| Y 7 7 / Y   | - عمر بن الحسين الخرق                                |
| TV1/Y       | - عمر بن محمد بن عيسى الجوهرى                        |
| TVY/Y       | - عمر بن عبيد المعتزلي                               |
| Y £ 1/1     | — · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              |
|             | – عبد الله بن محمد بن ناجية<br>الله بن محمد بن ناجية |
| <b>717/</b> | - عبد الله بن إدريس الأودى                           |
| ٣٠٩/٢       | - عبيد الله بن عمر بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب   |
| ۲۰۰/۲       | – عبيد الله بن زحر                                   |
| 1/157       | - عبد القادر الجيلي                                  |
| Y7£/1       | - عبد السلام بن محمد ، أبو هاشم الجبائى              |
| 1/157       | – عبد الواحد بن محمد ، أبو الفرج الأنصارى            |
| 0./1        | <ul><li>علی بن شوکر</li></ul>                        |
| T /Y        | – علی بن یزید                                        |
| 48./1       | – عمر بن أحمد، أبو حفص العكبرى                       |
|             |                                                      |
|             | (غ)                                                  |
| 1 2 1/1     | - غيلان بن أبي غيلان الدمشقى                         |
|             |                                                      |
|             | ( ف )                                                |
| ۳٠٠/٢       | <ul> <li>فرج بن فضالة</li> </ul>                     |
|             |                                                      |
|             | ( ق )                                                |
| ٣٠٠/٢       | – القاسم بن عبد الرحمن الدمشقي                       |

#### ( e )

| ٣٥/١        | - المبارك بن عبد الجبار الصيرف ، ابن الطيورى                          |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 171/4       | <ul> <li>مبشر الحلبي</li> </ul>                                       |
| ٤٠/١        | – محمد بن إبراهيم بن عبد الله زوزان                                   |
| ٤٠٣/٢       | - محمد بن أحمد بن صالح بن أحمد بن حنبل                                |
| 440/4       | <ul> <li>عمد بن أحمد بن فارس ، أبو الفتح بن أبى الفوارس</li> </ul>    |
| TV/1        | - محمد بن أحمد بن محمد الجرجرائي ، أبو بكر المفيد                     |
| ٦٨/١        | – محمد بن حاتم بن نعیم المروزی <u> </u>                               |
| ٤٦/١        | <ul> <li>عمد بن الحسين بن محمد، أبو يعلى بن الفراء</li> </ul>         |
| ٥٣/١        | - محمد بن الطيب ، أبو بكر الباقلاني محمد بن الطيب ، أبو بكر الباقلاني |
| ٤٢/١        | - محمد بن العباس بن محمد ، أبو عمر بن حيويه                           |
|             |                                                                       |
| TOV/        | – محمد بن عبد الرحمن المخلص                                           |
| 1.4/1       | - محمد بن عبد الرحمن بن المغيرة ، ابن أبي ذئب                         |
| 94/1        | - محمد بن عبد العزيز بن أبي رزمة                                      |
| 2.1/4       | - محمد بن عبد الله الحاكم - ابن البيع                                 |
| TV/1        | – محمد بن عبد الملك بن خيرون                                          |
| £ . Y/Y     | <ul> <li>عمد بن على البيضاوي</li> </ul>                               |
| 11./1       | <ul> <li>عمد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب</li> </ul>           |
| ٧٣/١        | <ul> <li>عمد بن على بن شعيب السمسار</li> </ul>                        |
| T99/Y       | <ul> <li>عمد بن على بن محمد بن صخر ، ابن صخر الأزدى</li></ul>         |
| ٦٩/١        | - محمد بن كرام السنجستاني                                             |
| <b>TY/1</b> | – محمد بن محمد بن الحسين ، ابن أبى يعلى <u> </u>                      |
| Y0/1        | <ul> <li>– محمد بن محمود ، أبو منصور الماتريدي</li> </ul>             |
| V.T/1       | - محمد بن موسى أبو الفضل الوراق                                       |
| ۲۷/۱        |                                                                       |
| 1 1/1       | <ul> <li>عمد بن ناصر السلامي</li> </ul>                               |

| 401/1        | <ul> <li>مرداس بن أدية التميمي - الخارجي</li> </ul>                                   |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 181/1        | - معبد بن خالد الجهني القدري                                                          |
| 2.7/7        | – موسی بن عبید اللہ بن یجیی بن خاقان <sub>۔۔۔۔۔۔</sub> ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 18./4        | - موسى بن عقبة بن أبي عياش الأسدى                                                     |
| 171/1        | - محمد بن أحمد ، أبو الحسين بن سمعون                                                  |
|              | - محمد بن الحسن بن فوركـــــــــــــــــــــــــــــــ                                |
| 6./1         | - محمد بن نصر المروزى                                                                 |
| T. A/Y       | ، – ميسرة بن حبيب النهدى                                                              |
|              |                                                                                       |
|              | ( 3 )                                                                                 |
| T0 2/Y       | <ul> <li>نافع بن الأزرق التميمي - الخارجي</li> </ul>                                  |
| <b>YAT/Y</b> | - نافع بن عبد الرحمن – القارىءــــــــــــــــــــــــــــــ                          |
| T0 2/Y       | - نجدة بن عامر الحنفى – الخارجيـــــــــــــــــــــــــــــــ                        |
| ٧٧/١         | - النعمان بن ثابت ، أبو حنيفة الإمام                                                  |
| <b>TYA/1</b> | َ – نوح بن أبي حبيب                                                                   |
|              |                                                                                       |
| ¨.           | ( 🎝 )                                                                                 |
| 191/1        | - هابون بن المعتصم                                                                    |
| TVo/Y        | - هية الله بن الحسين الحاسب                                                           |
| ۸٦/١         | - هلال بن على بن أسامة العامرى                                                        |
|              |                                                                                       |
|              | ( <b>( )</b>                                                                          |
| TYT/Y        | – واصل بن عطاء المعتزلي                                                               |
|              | <ul> <li>الوليد بن أبى ثور</li></ul>                                                  |
| T1V/1 .      | <b>-</b> وكيع بن حدس                                                                  |
|              | _                                                                                     |



## من اشتهر منهم بكنية أو لقب أو نسب إلى أبيه أو جده ونحو ذلك

أبو بكر الصديق : عبد الله بن عثمان رضي الله تعالى عنه . أبو إسماعيل الهروى : عبد الله بن محمد الأنصارى .

أبو بكر الأدمى : أحمد بن محمد بن إسماعيل .

أبو بكر الإسماعيلى : أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل . أبو بكر الباقلانى : محمد بن الطيب .

بو بكر الخلال : أحمد بن محمد بن هارون .

أبو بكر بن صدقة : أحمد بن محمد بن عبد الله . أبو بكر المفيد : محمد بن أحمد .

أبو الحسن الأشعرى : على بن إسماعيل .

أبو الحسين بن سمعون : محمد بن أحمد .

أبو حنيفة : النعمان بن ثابت .

أبو رافع القبطى : مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم . أبو عبد الله بن حامد : الحسن بن حامد .

أبو عمر بن حيويه : محمد بنُ العباس .

أبو الفتح بن أبى الفوارس: محمد بن أحمد بن فارس. أبو الفرج الأنصارى: عبد الواحد بن محمد.

أبو منصور العجلي : الرافضي .

أبو منصور الماتريدى : محمد بن محمد بن محمود . أبو هاشم الجبائى : عبد السلام بن محمد .

. أبو يعلى بن الفراء : محمد بن الحسين .

ابن بشران : على بن محمد بن بشران .

ابن الحنفية: الحسن بن محمد.

```
ابن خيرون: محمد بن عبد الملك.
                                      ابن الزاغوني : على بنُ عبيد الله .
                                         ابن روزان: محمد بن إبراهم.
                                          ابن شاقلا : إبراهم بن أحمد .
                                           ابن شاهين : عمر بن أحمد .
                                 ابن الصخر: محمد بن على بن صخر.
                                   ابن الطيوري: المبارك بن عبد الجبار
                               ابن عبد كويه: على بن يحيى بن جعفر.
TY 2/1
                                                         ابن عربی : ...
                                            ابن عقيل: على بن عقيل.
47 5/1
                                                    ابن الفارض: .....
                                         ابن فورك : محمد بن الحسن .
                               ابن كادش: أحمد بن عبيد الله العكبرى .
                                      ابن كلاب: عبد الله بن سعيد.
                                      ابن مردك: على بن عبد العزيز.
                                ابن الميراثي : أحمد بن محمد بن عيسي .
                              ابن أبي يعلى: محمد بن محمد بن الحسن.
                                           البرمكي: إبراهيم بن عمر .
                                            البرمكي : على بن عمر .
                                           البرمكي : عمر بن أحمد .
                                             البسرى: على بن أحمد.
                                           البيضاوي: محمد بن على .
                                           البيهقي: أحمد بن الحسين.
                                           الحاكم: محمد بن عبد الله.
                               الحميدي : عبد الله بن الزبير بن عيسي .
                                            الخرقي : عمر بن الحسين .
```

الزوزنى : على بن محمود .

السلامي: محمد بن ناصر.

الشيحي : أحمد بن سعيد .

الطبراني : سليمان بن أحمد .

غلام الخلال: عبد العزيز بن جعفر.

القراب : إسحاق بن أبى إسحاق .

الكرابيسي : الحسين بن على .

المأمون : الخليفة : عبد الله بن هارون الرشيد .

المتوكل : الخليفة : محمد بن هارون الرشيد .

المخلص : محمد بن عبد الرحمن .

المعتصم: الخليفة: جعفر بن المعتصم.

الهيتي : أحمد بن محمد .

الواثق : الخليفة : هارون بن المعتصم .

## الطوائـف والفــرق

| man manta |                                                    |
|-----------|----------------------------------------------------|
|           | ١ – الخوارج :                                      |
| T00/Y     |                                                    |
| T01/Y     | الأزارقة: : السلم                                  |
| T00/Y     | الثعالية :                                         |
| T00/Y     | الحارثية:                                          |
| T01/Y     | الحرورية : المسمسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| ToY/Y     | الصفرية:                                           |
| T00/Y     | العجاردة :                                         |
| T0 {/\    | النجدية :                                          |
| 190/7     | الضرارية:                                          |
| T0Y/Y     | ٢ – الرافضة :                                      |
| 77./      | السئية :                                           |
| ٣٩./٢     |                                                    |
| TVY-T19/Y | ٣ - المحية                                         |
| TV0-TYY/Y |                                                    |
| 177/1     |                                                    |
| 190/1     | '                                                  |
| T9A-TY0/Y | ٥ - الجهمية:                                       |
| ٦٨/١      | ٦ - الكرامية :                                     |
| V £ / 1   |                                                    |
|           | ٨ – الماتريدية:                                    |
| 77.8/1    | 2                                                  |
|           | ١٠ – الحلولية :                                    |
| 74/7      |                                                    |
| 30/ 1     | . ۱۱ – الزنادقة .                                  |

### فهرس المصادر والمراجع

(1)

- الإبانة عن أصول الديانة ، لأبى الحسن الأشعرى (ت: ٣٢٤ هـ) ، إدارة الطباعة المنبرية .
- الإبانة الكبرى ، لابن بطة ، له صورة فى مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية وقد حقق فى رسالتي دكتوراة .
- إبطال التأويلات لأخبار الصفات ، لأبي يعلى بن الفراء (ت : ٤٥٨ هـ) مخطوط ، مكتبة نعمان الألوسي ، بغداد ، ومنه صورة في مكتبة فضيلة الشيخ حماد بن محمد الأنصاري المدينة النبوية .
  - الإتقال ، للسيوطى (ت : ٩١١ هـ) دار الفكر .
- إثبات الحد لله ، للدشتى ، مخطوط مصور فى الجامعة الإسلامية ، مجموع :
   ٦٨ .
- اجتماع الجيوش الإسلامية ، لابن القيم (ت: ٧٥١ هـ) . إدارة الطباعة المنبرية .
- أحكام أهل الذمة ، لابن القيم ، تحقيق : د/صبحى الصالح ، ط٣ ، ١٩٨٣ م .
- أحكام أهل الملل ، لأبى بكر أحمد بن محمد بن هارون الخلال (٢٣٤ ١٣٠٨) ، مخطوط ، له صورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة .
- الأحكام السلطانية ، للماوردى (ت: ٥٥٠ هـ) ط/٣ ، ١٣٩٣ هـ ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي .
- الأحكام السلطانية ، لأبى يعلى بن الفراء ، تصحيح وتعليق : محمد حامد الفقى ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م .
- أحكام النساء ، أحمد بن حنبل ، تحقيق : عبد القادر أحمد عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان . ط/١ ، ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م .

- إحياء علوم الدين، للغزالي (ت : ٥٠٥ هـ) مطبعة دار الكتب العربية الكبرى عصد
  - أخبار أصبهان ، لأبي نعيم (ت: ٤٣٠ هـ) . طبعة ليدن ، ١٩٣٤ م .
- الاختلاف فى اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة ، لابن قتيبة (ت: ٢٧٦ هـ) ضمن عقائد السلف ، مكتبة الآثار السلفية ، على النشار ، عمار الطالبي .
  - الأديان والفرق والمذاهب المعاصرة ، لعبد القادر شيبة الحمد .
- الأربعين في أصول الدين ، للرازى فخر الدين (ت : ٢٠٦ هـ) ط/١ مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية ، ١٣٥٣ هـ .
- الأربعين في دلائل التوحيد ، للهروى (ت : ٤٨١ هـ) تحقيق : د/على بن محمد بن ناصر الفقيهي ، ط/١ ، ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م .
- الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد ، للجويني عبد الملك (ت: عمد يوسف وعلى عبد المنعم ، مطبعة السعادة بالقاهرة ،
  - الأسماء والصفات ، للبيهقي ، تحقيق : الكوثرى ، مطبعة السعادة بمصر .
- الأشربة ، أحمد بن حنبل ، تحقيق : صبحى السامرائى ، عالم الكتب ، ط/٢ ، ١٤٠٥ هـ – ١٩٨٥م . بيروت – لبنان .
  - الإصابة ، لابن حجر العسقلاني (ت : ١٥٨ هـ) ط ، البجاوي .
- أصول الدين ، عبد القادر بن طاهر البعدادي (ت : ٤٢٩ هـ) ، دار الكتب العلمية ، ط٣ ، ١٤٠١ هـ .
- اعتقاد القاضى محمد بن أحمد الهاشمى ، مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية .
- الاعتقاد المروى عن الإمام أبى عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل فى أصول الدين ، إملاء الشيخ أبى الفضل عبد الواحد بن عبد العزيز التميمى . مخطوط ، له نسخة مصورة فى مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية عن الظاهرية .
- الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد ، للبيهقى (ت : ٤٥٨ هـ). تعليق: كال يوسف الحوت، ط/١، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣ م . عالم الكتب .

- الأعلام ، خير الدين الزركلي ، ط/٣ .
- إعلام الموقعين ، لابن القيم ،تعليق : طه عبد الرؤف ، مكتبة الكليات الأزهرية ، ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م .
- إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان ، لابن القيم ، تحقيق : محمد حامد الفقى ، مكتبة السنة المحمدية .
- اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية ، مطبعة الحكومة ، مكة المكرمة ، ١٣٨٩ هـ .
  - الإكال ، لابن ماكولا .
- الإمامة والرد على الرافضة ، لأبى نعيم الأصبهانى (٣٣٦ هـ ٤٣٠ هـ) تحقيق : د. على بن محمد ناصر فقيهى ، مكتبة العلوم والحكم ، المدينة المنورة ، ط/١ ، ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧ م .
- الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، لأبى بكر أحمد بن محمد بن هارون الخلال ، تحقيق : عبد القادر أحمد عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط/١، ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م .
- الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، لأبى يعلى بن الفراء . مخطوط . له نسخة مصورة فى مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية عن الظاهرية مجموع : (٩٨٧) .
- الأموال لأبى عبيد (ت ٢٢٤ هـ) تحقيق : محمد خليل هراس ، ط/٣ ، ١٤٠١ هـ ، مكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة .
- الأنساب للسمعاني (ت: ٥٦٢ هـ) تصحيح: عبد الرحمن يحيى المعلمي ، مجلس دائرة المعارف العثانية .
- الإنصاف ، للمرداوى (ت: ٨٨٥ هـ) تحقيق : محمد حامد الفقى ، ط/١ ، ١٩٥٧ م ، مطبعة السنة المحمدية .
  - الإيمان لابن أبي شيبة (ت: ٢٣٥ هـ).
- الإيمان ، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ) ، المكتب الإسلامي ، ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م .

- الإيمان ، لأبي عبيد ( ت : ٢٢٤ هـ ) ضمن كنوز السنـة ، تحقيق : محمد ناصر الدين الألباني ، دار الأرقم - الكويت .
- الإيمان ، للعدني (ت : ٢٤٣ هـ) تحقيق : حمد حمدي الجابري الحربي ، الدار السلفية ، ط/١ ، ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٦ م .
- الإيمان ، لابن مندة (ت: ٣٩٥ هـ) تحقيق : على محمد ناصر الفقيهي ط/٢ ، ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م . مؤسسة الرسالة .
- الإيمان ، لأبي يعلى بن الفراء . مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ، عن الظاهرية مجموع (٩٨٧) .

- بدائع الفوائد ، لابن القيم ، تصحيح : محمود غانم ، مكتبة القاهرة ، وطبعة أخرى: إدارة الطباعة المنيرية.
- البداية والنهاية ، لابن كثير (ت : ٧٧٤ هـ) ط/١، ١٩٦٦ م . - بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية لابن تيمية ، تعليق : محمد عبد الرحمن قاسم ، ط/١ ، ١٣٩١ هـ .

#### (ご)

- تاريخ الأدب العربي ، لكارل بروكلمان ، نقله إلى العربية : عبد الحليم النجار . تاریخ بغداد ، للخطیب البغدادی (ت: ٤٦٣ هـ) ، دار الکتاب العربی ،
- تاریخ التراث العربی ، فؤاد سرکین ، نقله إلى العربیة : محمود فهمی حجازی وفهمي أبو الفضل، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٧ م.
- تاريخ جرجان ، للسهمي ، تحقيق : عبد الرحمن المعلمي ، دائرة المعارف العثانية .
- تاریخ الحلفاء ، للسیوطی (ت : ۹۱۱ هـ) المكتبة التجاریة الكبری ، القاهرة ، PA71a - PFP:1 9

- تأويل مختلف الحديث ، لابن قتيبة ، تصحيح ، محمد زهدى النجار ، دار الجيل ، بيروت ، ١٣٩٣ هـ - ١٩٧٣ م .
- تحفة المريد شرح جوهرة التوحيد ، لإبراهيم اللقانى ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط/١ ، ١٤٠٣ هـ .
- تذكرة الحفاظ ، للذهبي (ت : ٧٤٨ هـ) ، دار إحياء التراث العربي بيروت .
- التذكرة فى أحوال الموتى وأمور الآخرة ، للقرطبى (ت : ٦٧١ هـ) ، تحقيق أحمد حجازى ، مكتبة الكليات الأزهرية ، ١٤٠٠ هـ ١٩٨٠ م .
  - تذكرة الموضوعات ، للفتني (ت : ٩٨٦ هـ) ، ط/ المنيرية .
    - ترتیب القاموس ، للزواوی . ط/ البابی الحلبی .
- تعظیم قدر الصلاة ، لمحمد بن نصر المروزی (ت: ٣٩٤ هـ) تحقیق : عبد الرحمن الفریوائی ، ط/١ ، ١٤٠٦ هـ ، مكتبة الدار بالمدینة المنورة .
- تفسير ابن كثير (ت : ٧٧٤ هـ) تعليق وتصحيح : عبد الوهاب عبد اللطيف ومحمد الصديق ، مكتبة النهضة الحديثة ، ط/١ ، ١٣٨٤ هـ ١٩٦٥ م .
- تقريب التهذيب ، ابن حجر العسقلاني ( ٧٧٣ ٨٥٢ هـ) ، تحقيق : عبد الوهاب عبد اللطيف ، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، لبنان ط/٢، ١٣٩٥ هـ ١٩٧٥ م، ونسخة أخرى بتحقيق محمد عوامة ، دار الرشيد .
- تلبیس إبلیس ، لابن الجوزی (ت : ٥٩٦ هـ) تحقیق : محمود مهدی مؤسسة علوم القرآن . دمشق ١٣٩٦ هـ ١٩٧٦ م .
  - التلخيص الحبير ، لابن حجر العسقلاني . مكتبة الكليات الأزهرية .
  - التمهيد ، لأبي بكر الباقلاني . المكتبة الشرقية ، بيروت ، ١٩٥٧ م .
- التمهيد لما في الموطأ من المعانى والأسانيد ، لابن عبد البر (ت: ٤٦٣ هـ)
   نشر: وزارة الأوقاف المغربية: الرباط ، ١٩٦٧ م .
- تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة ، لابن عراق (ت : ٩٦٣ هـ) تحقيق : عبد الوهاب بن عبد اللطيف ، وعبد الله محمد الصديق دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط/١ ، ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩ م .
- تهذیب تاریخ دمشق ، لابن البدری (ت : ۱۳٤٦ هـ) ، المکتبة العربیة ، دمشق .

- تهذیب التهذیب ، لابن حجر العسقلانی ، تصویر دار صادر ، بیروت ، عن ط/۱ ، بمطبعة دائرة المعارف ، حیدرأباد ، ۱۳۲۷ هـ .

- التوحيد ، لابن خزيمة (ت : ٣١١ هـ) ، تعليق : محمد خليل هراس ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٣٩٨ هـ – ١٩٧٨ م .

- تيسير العزيز الحميد ، لسليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب (ت: ١٢٣٣ هـ) المكتب الإسلامي ، ط/٣ .

- تُحريم النرد والشطرنج والملاهي ، للآجرى (ت : ٣٦٠ هـ) تحقيق : عمر العمروي، دار البخاري .

#### ( ま )

الجامع لأحكام القرآن ، للقرطبي ، دار الكتب ، القاهرة ، ١٣٨٣ هـ .
 جامع بيان العلم وفضله ، لابن عبد البر (ت : ٤٦٣ هـ)، تحقيق : عبد الرحمن

محمد عثمان ، ط/۱ المكتبة السلفية بالمدينة المنورة . - جامع البيان في تفسير القرآن ، للطبرى (ت: ۳۱۰) ، دار الفكر ،

١٤٠٥ هـ - ١٩٨٤ م.
 - جامع الرسائل، لابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، مطبعة المدنى.

- الجامع الصحیح للترمذی (ت : ۲۷۹ هـ) مطبعة البابی الحلبی . - الجرح والتعدیل ، للرازی (ت : ۳۲۷ هـ) ، مجلس دائرة المعارف العثمانیة ، حیدر آباد ، ۱۳۷۲هـ .

جلاء العينين ، لنعمان الألوسي (ت : ١٣١٧ هـ) قدم له : على السيد صبيح المدنى ، مطبعة المدنى ، 1٤٠١ هـ – ١٩٨١ م .

- الجواب الكافى ، لابن القيم ، مطبعة أمين عبد الرحمن ، ط/٣ ، ١٣٤٦ هـ – ١٩٢٨ م .

جمع الجوامع ، للسيوطى (ت : ٩١١هـ) . مصور عن مكتبة أوقاف بغداد .
 التاريخ الكبير ، للبخارى (ت : ٢٥٦ هـ) ، دار الكتب العلمية ، بيروت .

- حادى الأرواح ، لابن القم .
- حاشية البيجوري على متن السنوسية ، مطبعة دار الكتب العربية .
- حاشية الدسوق على شرح أم البراهيم ، للدسوق ، مطبعة عيسى الحلبي .
  - حاشية الصاوى على شرح الخريدة البهية ، مطبعة الاستقامة .
- الحث على التجارة ، لأبى بكر الخلال ، تحقيق : محمود بن محمد الحداد ، دار
   العاصمة الرياض . ط/١ ١٤٠٧ هـ .
- الحث على التجارة والرد على من يدعى التوكل فى ترك العمل والحجة عليهم فى ذلك ، لأبى بكر أحمد بن محمد بن هارون الخلال (٢٣٤ ٣١١ هـ) مخطوط ، له نسخة مصورة فى مكتبة المخطوطات فى الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ، عن الظاهرية .
- الحسبة ، لابن تيمية ، تحقيق : صلاح عزام ، ط/١ ، ١٩٧٦ م ، دار الشعب .
- حكم المرتد ، للماوردى (ت : ٥٠٠ هـ) تحقيق : إبراهيم صندقجي ط/١، ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ م .

#### (さ)

- الخطط المقريزية ، للمقريزي ، مؤسسة الحلبي وشركاه .
- خلق أفعال العباد ، للبخارى ، تحقيق : بدر البدر ، ط/١ ، الدار السلفية ، ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م .

#### ( د )

- دائرة المعارف ، للبستاني .
- درء تعارض العقل والنقل ، لابن تيمية ، ط/١ ، تحقيق : محمد رشاد سالم .
  - الدر المنثور في التفسير بالمأثور ، للسيوطي ، دار المعرفة ، بيروت .

- دفع إيهام الأصطراب عن آيات الكتاب للشيخ محمد الأمين الشنقيطي ، مطبعة المدنى القاهرة .
- دفع شبه التشبيه ، لابن الجوزى (ت : ٥٩٧ هـ) ، تحقيق محمد زاهد الكوثرى ، المكتبة التوفيقية .

#### (ذ)

خم الملاهى ، لابن أبى الدنيا (ت: ٢٨٠ هـ) ، مخطوط له صورة فى مكتبة
 المخطوطات بالجامعة الإسلامية .

- ذيل طبقات الحنابلة ، ابن رجب الحنبلي (ت : ٧٩٥هـ) . الناشر : دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت ، لبنان .

- ذكر محنة الإمام أحمد بن حنبل ، لحنبل بن إسجاق ، تحقيق : د/محمد نغش .

#### **()**

- رد الإمام الدارمي عثان بن سعيد على بشر المريسي العنيد ، تصحيح وتعليق : عمد حامد الفقي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان .
- الرد على الجهمية ، أحمد بن محمد بن حنبل ، مخطوط . له نسخة مصورة في مكتبة الخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ، عن مكتبة ندوة . العلماء لكناوى الهند .
- الرد على الجهمية ، للدارمي عنهان بن سعيد ، ضمن عقائد السلف ، على النشار وعمار الطالبي . نشر : منشأة المعارف بالإسكندرية .
- الرد على الجهمية ، لابن مندة ، تحقيق : على محمد ناصر الفقيهي ، ط/٢ ،
- الرد على الجهمية والزنادقة ، أحمد بن محمد بن حنبل ، تحقيق : عبد الرحمن عميرة ، دار اللواء ، ط/٢ ، ١٤٠٢ هـ ١٩٨٢ م .
- الرد على الزنادقة والجهمية ، أحمد بن محمد بن حنبل ، تحقيق : محمد حسن راشد ، المطبعة السلفية .

- الرد على الزنادقة والجهمية ، أحمد بن محمد بن حنبل ، مخطوط ، له نسخة مصورة بالجامعة الإسلامية عن مكتبة روان كشك ، (٢١٨٧) .
- الرد على الزنادقة والجهمية ، أحمد بن محمد بن حنبل ، مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة عن الظاهرية ، مجموع : (٢٤٦٦) .
- الرد على من أنكر الحرف والصوت للسجزى ، مخطوط ، له صورة فى مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية ، وقد حقق فى الجامعة نفسها كرسالة ماجستير .
- الرد على من يقول القرآن مخلوق ، أحمد بن سلمان النجاد ، مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة فضيلة الشيخ حماد بن محمد الأنصارى بالمدينة المنورة .
- رسالة عبدوس عن الإمام أحمد ، مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية في المدينة المنورة ، عن الظاهرية .
- رسالة في حروف القرآن وأصواتنا به ، لابن تيمية ، ضمن شذرات البلاتين ،
   جمع : محمد حامد الفقى .
  - الرسالة المستطرفة ، للكتاني ، ط/١٩٦٣ م ، دمشق .
- الروايتان والوجهان ، للقاضى أبى يعلى بن الفراء ، مخطوط ، له نسخة مصورة في المكتبة المركزية بالجامعة الإسلامية ، قسم المخطوطات .
- الروايتان والوجهان ، لأبى يعلى بن الفراء ، تحقيق : عبد الكريم اللاحم ، ٣/ج ، وتشمل المسائل الفقهية فقط ، مكتبة المعارف .
- الروح ، لابن القيم ، تحقيق : محمد إسكندر ، دار الكتب العلمية بيروت ، ط/١ ، ١٤٠٢ هـ - ١٩٨٢ م .
  - روضة الطالبين ، للنووى (ت : ٦٧٦ هـ) ، المكتب الإسلامي .

#### **(**;)

- زاد المسير في علم التفسير ، لابن الجوزى ، ط/١ ، المكتب الإسلامي ، ١٣٨٥ هـ - ١٩٦٥ م .

- زاد المعاد ، لابن القم ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- الزهد ، للإمام أحمد ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م .

#### ( w )

- سلسلة الأحاديث الصحيحة ، للألباني ، المكتب الإسلامي .
- سنن الدارمي ، عبد الله بن عبد الرحمن (ت: ٢٥٥ هـ) دار الكتب العلمية ،
   بيروت .
- سنن أبى داود (ت: ۲۷٥ هـ) تعليق: عزت عبيد الدعاس ، ط/۱ ، حمص ،
   ۱۳۸۸ هـ ۱۹۶۹ م .
- السنن الكبرى ، للبيهقي ، مع الجوهر النقى لابن التركان (ت : ٧٤٥ هـ)
- طبعة مصورة عن دائرة المعارف النظامية ، حيدر آباد ، ١٣٤٤ هـ .
- سنن ابن ماجة (ت : ٢٧٥ هـ) تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي ، دار الفكر .
- سنن النسائي (ت : ٣٠٣ هـ) المكتبة العلمية ، بيروت ، بشرح الحافظ السيوطي .
- السنة ، لأبى بكر أحمد بن محمد بن هارون الخلال (٣٣٤ ٣١١ هـ) عظوط ، مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة مصور عن نسخة خدايخش .
- السنة ، لابن أبي عاصم الضحاك (ت: ٢٨٧ هـ)، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني ، المكتب الإسلامي ، ط/٢ ، ١٤٠٥ ه ١٩٨٥ م .
- السنة ، عبد الله بن أحمد بن حنبل ، تحقيق : محمد بن سعيد القحطاني ، دار ابن القيم ، ط/١ ، ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م .
- السنة ، عبد الله بن أحمد بن حنبل ، تحقيق : محمد السعيد بن بسيوني ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م .
- السنة ، عبد الله بن أحمد بن حنبل ، مخطوط ، مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ، مصور عن نسخة خدابخش ، بتنة الهند .

- السنة ، عبد الله بن أحمد بن حنبل ، (٢١٣ هـ ٣٩٠ هـ) ، مخطوط ، مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة مصور عن نسخة الظاهرية .
- السياسة الشرعية ، لابن تيمية ، ط/٤ ، ١٩٦٩ م ، دار الكتاب العربي ، بيروت .
- سير أعلام النبلاء ، للذهبي (ت : ٧٤٨ هـ) بإشراف لجنة من المحققين ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط/١ ، ١٤٠١ هـ .
- السيف المسلول على من سب الرسول ، للسبكى (ت: ٧٧١ هـ)، مخطوط له نسخة مصورة بالجامعة الإسلامية ، مكتبة المخطوطات .

#### ( ش )

- شأن الدعاء ، للخطابي (ت : ٣٨٨ هـ) ، تحقيق : أحمد يوسف الدقاق ، ط/١ ، ١٤٠٤ هـ ، دار المأمون للتراث .
  - شذرات البلاتين ، مجموعة رسائل جمعها : محمد حامد الفقى .
- شذرات الذهب ، لابن العماد (ت : ١٠٨٩ هـ) المطبعة التجارية للنشر والتوزيع ، بيروت .
- شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ، لأبي القاسم اللالكائي ، ٤/ج ،
   تحقيق : أحمد سعد حمدان ، دار طيبة للنشر والتوزيع .
- شرح الأصول الخمسة ، للقاضي عبد الجبار بن أحمد (ت: ١٥٥ هـ) .
- شرح اعتقاد الإمام أحمد بن محمد بن حنبل ، لأبى الحسن على بن شكر بن أحمد بن شكر ، الجزء الأول ، مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة فضيلة الشيخ حماد بن محمد الأنصارى ، المدينة المنورة .
  - شرح أم البراهين ، للسنوسي ، مطبعة الاستقامة ، ١٣٥١ هـ .
    - شرح حديث النزول ، لابن تيمية .
- شرح السنة ، أحمد بن محمد بن غالب الباهلي غلام خليل ، مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية في المدينة المنورة ، عن الظاهرية مجموع : (٩٠) .

- شرح السنة للبغوى (ت: ٥١٦ هـ) تحقيق: شعيب الأرناؤوط وزهير الشاويش، المكتب الإسلامي، ١٩٧١م.
  - شرح العقيدة الطحاوية ، المكتب الإسلامي .
    - شرح الفقه الأكبر ، ملا على القارى .
  - شرح المقاصد ، للتفتازاني .
- الشرح والإبانة ، لابن بطة ، تحقيق : رضا نعسان ، المكتبة الفيصلية ، ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م .
- الشريعة ، محمد بن الحسين الآجرى (ت : ٣٦٠ هـ) تحقيق : محمد حامد الفقى ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط/١ ، ٣٦٠ هـ ١٩٨٣ م .
- شعب الإيمان ، للبيهقي ، مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية .
- شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل ، لابن القيم ، دار
   المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨ م .
  - الشفاء ، للقاضى عياض .
- الشريعة والمتعة ، محمد مال الله ، ط/١ ، ١٤٠٧ هـ ، دار الصحوة الإسلامية .

### ( ص )

- الصارم المسلول على شاتم الرسول، لابن تيمية، طبعة الحرس الوطني.
- صحیح مسلم بشرح النووی ، دار إحیاء التراث العربی ، بیروت ، ط/۱ ، ۱۳٤۷ هـ = ۱۹۲۹ م .
- صحيح مسلم (ت: ٢٦١ هـ) ، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي ، دار إحياء التراث العربي ، ط/٢ ، ١٩٧٢ م .
- صريح السنة ، للطبرى تحقيق ، بدر يوسف المعتوق ، ط/١ ، ١٩٨٥ م ، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي .
  - الصلاة وحكم تاركها ، لابن القيم ، دار الكتب العلمية ، بيروت .

- الضعفاء ، للعقيلي ، (ت : ٣٢٢ هـ) ، تحقيق : عبد المعطى أمين قلعجي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط/١ .

#### (ط)

- طبقـات الحفاظ ، للسـيوطى ، تحقيق : على محمد عمر ، مكتبة وهبة ط/١ ، ١٣٩٣ ه .
- طبقات الحنابلة ، لابن أبى يعلى ، الناشر : دار المعرفة للطباعة والنشر ،
   بيروت ، لبنان .
- طبقات الشافعية ، للسبكي ، ط/١ ، ١٣٨٣ هـ ، مطبعة عيسي الحلبي .
  - طبقات القراء ، لابن الجزرى (ت : ۸۳۳ هـ) .
- الطبقات الكبرى ، لابن سعد (ت : ٢٣٠ هـ) ، طبعة دار التحرير ودار
   صادر ، بيروت ، ١٣٧٦ هـ .
- الطبقات الكبرى ، لابن سعد ، القسم المتمم لتابعي أهل المدينة ومن بعدهم ، تحقيق : زياد محمد منصور ، ط/١ ، نشر المجلس العلمي بالجامعة الإسلامية .
- طبقات المفسرين ، للداودى (ت: ٩٤٥ هـ) ، تحقيق : على محمد عمر ،
   مكتبة وهبة .
- طريق الهجرتين وباب السعادتين ، لابن القيم ، تصحيح : محب الدين الخطيب ، المطبعة السلفية بالقاهرة ، ط/٢ ، ١٣٩٤ هـ .

#### (3)

- العبر ، للذهبي ، طبعة الكويت .
- عجائب المخلوقات وغرائب الموجودات ، للقزويني ، على هامش حياة الحيوان ، للدميري .
- العدة في أصول الفقه ، لأبي يعلى بن الفراء ، تحقيق : أحمد بن على المباركي ،
   مؤسسة الرسالة ، ط/١ ، ١٤٠٠ هـ .

- العرش ، لابن أبى شيبة (ت : ٢٩٧ هـ) ، تجقيق : محمد حمد الحمود ، مكتبة المعلا ، الكويت ، ط/١ ، ٢٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م

عقائد السلف للأئمة: أحمد بن حنبل والبخارى وابن قتيبة وعثمان الدارمي ، جمع : على سامي النشار ، عمار جمعي الطالبي ، الناشر : منشأة المعارف

بالإسكندرية ١٩٧١ م .

- عقيدة الإمام أبى إبراهيم إسماعيل بن يحيى المزنى ، مخطوط له نسخة مصورة فى مكتبة فضيلة الشيخ حماد بن محمد الأنصارى ، المدينة المنورة ، ونسخة أخرى مصورة فى مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية فى المدينة المنورة . - عقيدة السلف وأصحاب الحديث ، لأبى عثمان الصابونى (ت: ٤٤٩ هـ)

- عقيده السلف واصحاب الحديث ، لابى عنهان الصابوى (ت ١٩٧٠ م ضمن مجموعة الرسائل المنيرية، إدارة الطباعة المنيرية ، ١٩٧٠ م - العقيدة النظامية ، للجويني عبد الملك .

العقيدة الواسطية ، لابن تيمية ، بشرح : محمد خليل هراس ، مكتبة ابن تيمية .

ابن بيميه . – العلو ، للذهبي ، تحقيق : عبد الرحمن محمد عثمان ، المكتبة السلفية . – عمل اليوم والليلة ، لابن السني (ت : ٣٦٤ هـ) تحقيق : عبد القادر أحمد

عطاً ، دار المعرفة أ، بيروت ، ١٣٩٩هـ .

(غ)

غاية الأمانى في الرد على النبهاني ، لمحمود شكرى الألوسى ، مطابع نجد التجارية ، ١٣٤٢ هـ .

غاية المرام في علم الكلام، للآمدي ، تحقيق : حسن محمود ، مطابع الأهرام ، ١٣٩١ هـ .

(ف)

- فتح البارى ، لابن حجر العسقلانى ، ترقيم : محمد فؤاد عبد الباق ، دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت .

- فتح القدير ، للشوكاني ، (ت : ١٢٥٠ هـ) ، دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت .
- الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ، لابن تيمية تصحيح : محمود فايد ، ط/٢ ، مطبعة محمد على صبيح .
  - الفرق بين الفرق ، عبد القاهر بن طاهر البغدادي (ت: ٤٢٩ هـ) .
- الفصل فى الملل والأهواء والنحل ، لابن حزم (ت : ٤٥٦ هـ) وبهامشه الملل والنحل للشهرستاني (ت : ٥٤٨ هـ) ، مكتبة الخانجي ، مصر .
- فضائل الصحابة ، لأحمد بن حنبل ، تحقيق : وصبى الله عباس ، نشر : جامعة أم القرى .
- فهرس أحاديث مسند الإمام أحمد بن حنبل، إعداد: محمد السعيد بن بسيونى، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط/١، ٥٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م.
  - الفهرست ، لابن النديم (ت : ٣٨٥ هـ) دار المعرفة ، بيروت .
    - فهرس الخزانة التيمورية ، طبعة القاهرة .
  - فهرس مخطوطات جامعة الدول العربية ، فؤاد السيد ، ط/ القاهرة .
  - فهرس مخطوطات الظاهرية ، الحديث ، الألباني ، المجلس العلمي بدمشق .
    - الفوائد البهية في تراجم الحنفية ، لأبي الحسنات اللكنوي .
      - فوات الوفيات ، للكتبى ، مكتبة النهضة المصرية .
- فيض القدير في شرح الجامع الصغير ، المناوى ، المكتبة التجارية الكبرى بمصر، ط/١ ، ١٣٥٦ هـ ١٩٣٨ م .
- الفتح الربانى لترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل ، أحمد بن عبد الرحمن البنا دار الشهاب ، القاهرة .
  - الفروسية ، لابن القيم ، دار الكتب العلمية ، تصحيح ، عزت العطار .

#### (ق)

القاموس المحيط ، للفيروز آبادى (ت : ٨١٧ هـ) مطبعة السعادة بمصر .

الكامل في التاريخ ، لابن الأثير (ت: ٦٣٠ هـ) ، دار الكتاب العربي بيروت ،
 ط/٢ ، ١٣٨٧ هـ .

- الكشاف ، للرمخشرى ، مطبعة الاستقامة .

كشف الأستار على زوائد البزار على الكتب الستة ، للهيشمى على بن أبى بكر
 (ت: ٨٠٧هـ) تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمى ، مؤسسة الرسالة ،

ط/۱ ، ۱۳۹۹ هـ – ۱۹۷۹ م . – كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون ، حاجي خليفة ، مكتبة المثني

بغداد . - كف الرعاع عن محرمات اللهو والسماع ، للهيتمي ابن حجر (ت :

۹۷۶ هـ) تحقيق : محمد عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط/۱ ، ۱٤٠٦ هـ – ۱۹۸٦ م .

(J)

- اللباب في تهذيب الأنساب ، لابن الأثير (ت: ٦٣٠ هـ) . - لسان العرب ، محمد بن مكره الأنصاري (ت: ٧١١ هـ)

- لسان العرب ، لمحمد بن مكرم الأنصارى (ت: ٧١١ هـ) الدار المصرية للتأليف والترجمة .

- لسان الميزان ، لابن حجر العسقلاني ، منشورات الأعلمي ، بيروت ، مصور عن الطبعة الهندية .

- لمع الأدلة ، للجويني ، إمام الحرمين ، تحقيق : فوقية حسين ، المؤسسة

المصرية ، ١٣٨٥ هـ . - اللمع ، للأشعري ، تصحيح : حمودة غرابة ، مطبعة مصر ، ١٩٥٥ م .

لمعة الاعتقاد الهادي إلى سبيل الرشاد ، لابن قدامة (ت: ٦٢٠ هـ)، تحقيق : بدر عبد الله البدر ، ط/١ ، الدار السلفية ، ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م .

- المبدع ، لابن مفلح إبراهيم بن محمد (ت : ٨٨٤ هـ) المكتب الإسلامي ،
- المسرط، للسرخسى (ت: ٩٠٠هـ)، مطبعة السعادة بالقاهرة، ١٣٢٤هـ.
- متشابه القرآن ، للقاضى عبد الجبار ، تحقيق : عدنان محمد زوزو ، طبع دار النصر للطباعة ، بالقاهرة .
  - المجروحين ، لابن حبان (ت: ٣٥٤ هـ) ط/ القاهرة ، ١٣٩٦ هـ .
- جمع الزوائد ، للهیثمی ، علی بن أبی بكر ، (ت : ۸۰۷ هـ) ، تصویر دار الكتب ، بیروت عن ط/۲ .
- مجموع الفتاوى ، لابن تيمية ، جمع وترتيب : عبد الرحمن محمد قاسم ، مكتبة المعارف ، الرباط .
  - المجموع ، للنووى .
  - مجموعة الرسائل والمسائل ، لابن تيمية ، مطبعة محمد على صبيح.
- مجاسن التأويل ، للقاسمي (ت: ١٣٣٢ هـ) ترقيم : محمد فؤاد عبد الباق ،
   مطبعة عيسي الحلبي .
- المحدث الفاصل ، الرامهرمزى (ت : ٣٦٠ هـ) تحقيق : محمد عجاج الخطيب ، دار الفكر للطباعة ، ط/١ ، ١٣٩١ هـ ١٣٧١ هـ .
  - المحلى ، لابن حزم ، دار الاتحاد العربي للطباعة ، ١٣٨٧ هـ .
    - ختصر إبطال التأويل للقاضي أبي يعلى الفراء ، مخطوط .
  - ختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة ، لابن القيم ، دار الفكر .
- المختصر في أصول الدين ، للقاضى عبد الجبار ضمن مجموعة رسائل العدل والتوحيد ، تحقيق : محمد عمارة .
- ختصر المعتمد في أصول الدين، للقاضى أبى يعلى بن الفراء ، دار المشرق ،
   بيروت ، تحقيق وديع زيدان .

- مدارج السالكين ، لابن القيم ، دار الكتب العلمية ، ط/١ ، ١٤٠٣ هـ ، بيروت
- المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ، عبد القادر بن بدران ، تقديم : أسامة عبد الكريم الرفاعي ، ١/جـ، مؤسسة دار العلوم ، بيروت ، لبنان .
- مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات ، لابن حزم ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- مرآة الجنان ، لليافعي (ت : ٧٦٨ هـ) تصوير مؤسسة الأعلى ، بيروت ط/٢ ،
- مروج الذهب ، للمسعودى (ت: ٣٤٦ هـ) ، المكتبة التجارية ، القاهرة . - مسائل الإمام أحمد بن حنبل ، رواية إسحاق بن إبراهيم بن هانىء ، تحقيق : زهير الشاويش ، المكتب الإسلامي .
- مسائل الإمام أحمد بن حنبل ، رواية أبى داود سليمان بن الأشعث السجستانى اعتنى بتصحيحه والتعليق عليه : محمد بهجت البيطار ومحمود رشيد رضا .
- مسائل الإمام أحمد بن حنبل، رواية أبى داود سليمان بن الأشعث السجستاني، مخطوط، المكتبة المحمودية، المدينة المنورة.
- مسائل الإمام أحمد بن حنبل، رواية عبد الله بن أحمد بن حنبل، تحقيق: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، ج/١.
- مسائل الإمام أحمد بن حنبل، رواية عبد الله بن أحمد بن حنبل، تحقيق:
   على سليمان المهنا. ج/٣، مكتبة الدار، المدينة المنورة، ط/١،
   ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- مسائل الإمام أحمد بن حنبل ، رواية عبد الله بن محمد بن عبد العزيز البغوى ، مخطوط ، له نسخة مصورة في مكتبة فضيلة الشيخ حماد بن محمد الأنصاري ،
- المدينة المنورة . - مسائل الإمام أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه ، رواية إسحاق بن منصور الكوسج المروزى (ت : ٢٥١ هـ) مخطوط ، نسخة مصورة عن دار الكتب المصرية .

- مسائل البغوى ، تحقيق : محمود الحداد ، دار العاصمة الرياض .
- المسائل التي حلف عليها الإمام أحمد بن محمد بن حنبل ، تأليف : أبى الحسن محمد بن القاضى أبى يعلى بن الفراء ، مخطوط ، له نسخة مصورة فى مكتبة فضيلة الشيخ / حماد بن محمد الأنصارى ، المدينة المنورة .
  - مسائل صالح بن أحمد بن حنبل ، مخطوط .
- مسألة في الإيمان ، للأشعرى ، مخطوط ضمن مجموعة في دار الكتب المصرية .
- المستدرك على الصحيحين ، للحاكم (ت: ٤٠٥ هـ) تصوير دار الفكر ،
   بيروت ، عن الطبعة الهندية ، ١٣٩٨ هـ .
- المستفاد من ذيل تاريخ بغداد ، لابن النجار (ت : ٦٤٣ هـ) ، دار الكتاب العربي ، بيروت .
  - المسند ، أحمد بن حنبل ، المكتب الإسلامي .
- مسند الحميدى (ت: ٢١٩ هـ) تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمى، عالم الكتب، بيروت.
- مشكل الحديث ، لابن فورك (ت: ٤٠٦ هـ) ، ط/١ ، مطبعة دائرة
   المعارف العثمانية .
- المصنف ، ابن أبي شيبة (ت : ٢٣٥ هـ) ، الدار السلفية ، ط/٣ ، ١٤٠٣ هـ .
- المصنف ، عبد الرزاق الصنعانى (ت : ٢١١ هـ) ، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمى ، المكتب الإسلامي ، بيروت ، ط/١ ، ١٣٩٠ هـ .
- معالم السنن ، للخطابی ، بهامش سنن أبی داود ، تحقیق : عزت الدعاس
   ط/۱ ، ۱۳۸۸ هـ .
- المعجم الكبير ، للطبرانى (ت : ٣٦٠ هـ) تحقيق : حمدى عبد المجيد السلفى ، مطبعة الوطن العربى ، بغداد ، ط/١ ، ١٤٠٠ هـ ١٩٨٠ م .
  - معجم متن اللغة ، أحمد رضا ، دار مكتبة الحياة ، بيروت .
- المعجم المفهرس ، لابن حجر ، مخطوط ، له صورة في مكتبة المخطوطات
   بالجامعة الإسلامية .
  - المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ، وضع : محمد فؤاد عبد الباقي .

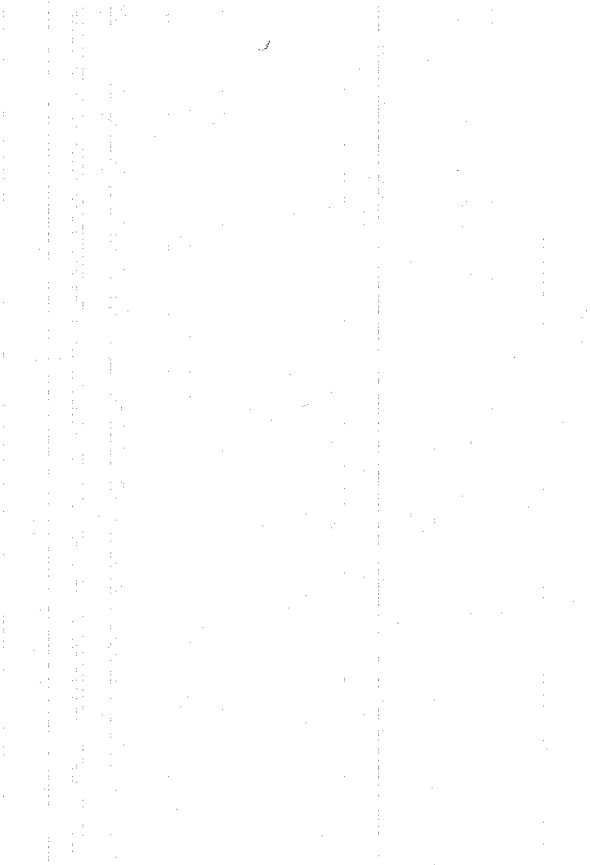
- المغنى ، للقاضى عبد الجبار المعتزلي .
- مفتاح دار السعادة ، لابن القيم ، تصحيح محمود حسن ، مكتبة حميدو ، الإسكندرية ، ط/٣ ، ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م .
- مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، لأبي الحسن على بن إسماعيل الأشعري.
- مناقب الإمام أحمد بن حنبل، لابن الجوزى، تحقيق: د/ عبد الله بن عبد الحسن التركي، ط/١، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م، مكتبة الخانجي
- عصر .
- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ، لابن الجوزى ، ط/١ ، مطبعة دائرة المعارف العثمانية .
- منهاج السنة ، لابن تيمية . دار الكتب العلمية ، بيروت .
   المنهج الأحمد في تراجم أصحاب الإمام أحمد ، لأبي اليمن العليمي (٨٦٠ -
- المهج الرحمة في تراجم الصاف على الدين عبد الحميد ، عادل نويهض ، عالم الكتب ، ط/١ ، ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م .
- المواقف ، للأيجى ، مطبعة العلوم القاهرة .
   الموطأ ، للإمام مالك (ت : ۱۷۹ هـ) ترقيم : محمد فؤاد عبد الباق مطبعة.
- عيسي الحلبي، ١٣٧٠هـ.
- الموطأ بشرح الزرقانی (ت : ۱۱۲۲ هـ) ، مطبعة مصطفی البایی الحلبی ، ط/۱ ، ۱۳۸۱ هـ .
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، للذهبي ، تحقيق : على محمد البجاوى ، ط/١ ، مطبعة عيسى الحلبي ، ١٣٨٢ هـ ، ونسخة أخرى ، دار الفكر .

- النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ، لابن تغرى (ت : ۸۷۶ هـ) ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ۱۳٤۸ هـ .
- البزول ، للدارقطني (ت : ٣٨٥ هـ) تحقيق : على بن محمد بن ناصر الفقيهي ، ط/١ ، ١٤٠٣ هـ – ١٩٨٣ م .

- نقض أساس التقديس ، لابن تيمية ، جزء مخطوط .
- نهاية الإقدام في علم الكلام ، للشهرستاني ، تحقيق : الفرد جيوم .
  - النهاية في غريب الحديث ، لابن الأثير ، المكتبة الإسلامية .
    - نيل الأوطار ، للشوكاني ، مكتبة الدعوة الإسلامية .
- نزهة الأسماع في مسألة السماع ، لابن رجب (ت: ٧٩٥ هـ) تحقيق : الوليد
   ابن عبد الرحمن الفريان ، دار طيبة . ط/١ ، ١٤٠٧ هـ ١٩٨٦ م .

#### (6)

- الوافي بالوفيات ، الصفدي (ت : ٧٦٤ هـ) ط/٢ .
- الورع ، رواية المروذى عن الإمام أحمد بن حنبل ، تحقيق : زينب القاروط
   دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط/١ ، ١٤٠٣ هـ .
- الوابل الصيب من الكلم الطيب ، لابن القيم (ت: ٧٥١ هـ) ، تحقيق :
   إسماعيل الأنصارى ط: النصر الحديثة الرياض .
- وفيات الأعيان ، لابن خلكان (ت : ٦٨١ هـ) ، تصوير دار الثقافة ،
   بيروت .



# فهـرس الموضوعــات الجــزء الأول

| الصف | لموضــــوع |
|------|------------|
|      | برحسرح     |

| المقدمسة          | ,             | ٣  |
|-------------------|---------------|----|
| شكر وتقدير        | 15002-11-1507 | ٤  |
| • الباب الأول :   |               |    |
| • المبحث الأول :  |               | ٧  |
| اسم المؤلف ونسبه  |               | ٧  |
| كني <b>ته</b>     | •             | ٧  |
| مولده ونشأته      |               | ٧  |
| أسرته             |               | ٧  |
| عصسره :           |               |    |
| الحالة السياسية   |               | ٨  |
| الحالة الاجتماعية |               | ٨  |
|                   |               |    |
| المبحث الثاني:    |               |    |
| نشأته العلمية     |               | ١١ |
| رحلات م           |               | ١١ |
| 1 -               |               | ١, |
|                   |               | ۲۱ |
| تلاميــذه         |               | ۱۳ |

|              |                                              | المبحث الثالث:                     |
|--------------|----------------------------------------------|------------------------------------|
|              |                                              |                                    |
| 19 11        |                                              | مؤ لفاتــه                         |
|              |                                              | -                                  |
| . 17         |                                              | ثباته على الحق يييييي              |
| `` Y.        |                                              | _                                  |
| . 1          |                                              | وفاته                              |
| 1 -          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        | • الباب الثاني:                    |
|              |                                              |                                    |
|              |                                              | <ul> <li>المبحث الأول :</li> </ul> |
|              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |                                    |
| 10           | م هذه المسائل والرسائل                       | المصادر المعتمدة في جما            |
| 1            | الما التي بيرم محتنية ما فيما الامام         | 11 a Hall a                        |
| •            | التا التميميين ومدى صحة نسبة ما فيهما للإمام | ● المبحث الثالي : رسا              |
| o Y          |                                              | أحمد                               |
|              |                                              |                                    |
|              |                                              | • المبحث الثالث:                   |
|              |                                              | : سبحت                             |
| 0 8          | let Wa                                       | . أهمية جمع هذه المسائل            |
| · :          |                                              |                                    |
|              | •                                            | • المحث الرابع:                    |
| · :          |                                              | •                                  |
| . 07         | نقيق                                         | منهجي في الجمع والتح               |
|              |                                              | 3 (                                |
|              | •                                            | •                                  |
|              | القسيم الثاني                                | •                                  |
| * -          | <b>G</b> , ,                                 |                                    |
|              |                                              |                                    |
| . :          |                                              | 711 . 10 . 4 . 3                   |
|              |                                              | • مباحث الرسالة :                  |
|              |                                              |                                    |
| : .          | A Add dat                                    | •                                  |
| 1.           | مسائل الإيمان                                |                                    |
| 1            |                                              |                                    |
| 177          | د في تعريف الإيمان                           | د - قبل الأمام أحم                 |
| .1           |                                              |                                    |
| 1            | في تعريف الإيمان ونقض الإمام أحمد لها: ﴿     | ٧ – أقوال المخالفين                |
|              | · .                                          |                                    |
| 7.7          | للإيمان                                      | تعريف الكرامية                     |
| · <b>Y</b> Y |                                              | •                                  |
| f 1.         | لد فيما نقله عن شبابة في الإيمان             | فول الإمام أحم                     |
| ٧٣           | للايمان                                      | تعريف الجهمية                      |
|              |                                              |                                    |
| 4.0          |                                              | -                                  |

| 10175 | تعريف الاشاعرة والماتريدية للإيمان                                           |
|-------|------------------------------------------------------------------------------|
| 77    | تعريف الخوارج للإيمان                                                        |
| 7.7   | تعريف المعتزلة للإيمان                                                       |
| YY    | مذهب الإمام أبي حنيفة في الإيمان                                             |
| ٨١    | ٣ - ما احتج به الإمام أحمد على دخول الأعمال في الإيمان                       |
| ٢٨    | ٤ - قول الإمام أحمد فيما احتجت به المرجعة من الأحاديث                        |
| ٨٩    | <ul> <li>قول الإمام أحمد في زيادة الإيمان ونقصانه</li></ul>                  |
| ٩.    | ٦ – قول الإمام أحمد في معنى الزيادة والنقصان في الإيمان                      |
|       | ٧ – اختلاف عبارات السلف في مدلول الزيادة والنقص وقول                         |
| 98    | الإمام أحمد في ذلك                                                           |
|       | <ul> <li>٨ - بعض ما احتج به الإمام أحمد على زيادة الإيمان ونقصانه</li> </ul> |
| 9 £   | من الكتاب والسنة                                                             |
| ٩٨    | ٩ – قول الإمام أحمد فيمن قال : يزيد ولا ينقص                                 |
| 1.4   | مذهب الإمام أبي حنيفة في الزيادة والنقص                                      |
| 1.4   | مذهب المعتزلة                                                                |
| 1.5   | مذهب الأشاعرة                                                                |
| 1 • £ | ١٠- قول الإمام أحمد في المعرفة هل تزيد وتنقص                                 |
| ١٠٨   | ١١– قول الإمام أحمد في الإسلام والإيمان                                      |
|       | ١٢- بعض ما احتج به الإمام أحمد على تفريقه بين الإسلام                        |
| 1.9   | والإيمان                                                                     |
| 117   | ١٣– قول الإمام أحمد في الاستثناء في الإيمان                                  |
| 14.   | ١٤ – قول الإمام أحمد فيمن ترك الاستثناء في الإيمان                           |
|       | ١٥- ذكر بعض ما احتج به الإمام أحمد في الاستثناء في                           |
| ١٢٣   | الإيمان                                                                      |
| 172   | ١٦- قول الإمام أحمد فيمن يسأل: ﴿ أَمُؤْمِن أَنْت ﴾                           |
| ١٢٦   | ١٧- قول الإمام أحمد في الفاسق الملي                                          |

### مسائل القدر

| 150   | ١ – قول الإمام أحمد في القدر                                        |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| 14%   | ٢ – ماأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالقدر                     |
| 18)   | ٣ - قول الإمام أحمد في ذكر أول من تكلم في القدر                     |
| 1 2 7 | ٤ - قول الإمام أحمد فيمن جحد العلم من القدرية                       |
| ١٤٧   | ه – قول الإمام أحمد في أفعال العباد                                 |
| 104   | ٦ – قول الإمام أحمد في الجبرية                                      |
|       | ٧ – ماأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان باللوح المحفوظ             |
| 177   | والقلم                                                              |
|       | ٨ - ما أثر عن الإمام أحمد في الصلاة خلف القدرية                     |
| 177   | ومجادلتهم                                                           |
| ١٧.   | ٩ - قول الإمام أحمد في من مات من أطفال المسلمين                     |
| 171   | ١٠- قول الإمام أحمد في من مات من أطفال المشركين                     |
| :     | <ul> <li>١١ قول الإمام أحمد في معنى حديث: «كل مولود يولد</li> </ul> |
| ١٨١   | على الفطرة »                                                        |
|       |                                                                     |
|       | مسائل القرآن الكريم                                                 |
|       |                                                                     |
| 144   | ١ - قول الإمام أحمد في القرآن الكريم                                |
| 197   | ٧ – معنى قول السلف: « منه بدأ وإليه يعود ﴾                          |
| ١٩٦   | ٣ – أدلة الإمام أحمد على أن القرآن كلام الله غير مخلوق              |
| 199   | رسالة الإمام أحمد إلى الخليفة المتوكل في أمر القرآن                 |
| Y - 7 | رد الإمام أحمد على الجهمية ونقضه لمزاعمهم                           |
| 777   | ٤ – قول الإمام أحمد فيمن قال : القرآن مخلوق                         |
| 770   | ه – أدلة الأمام أحمد على تكفير من قال بخلق القرآن                   |

| 222           | ٦ – قول الإمام أحمد فيمن قال: لفظى بالقرآن مخلوق                                 |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 737           | ٧ - قول الإمام أحمد فيمن قال: لفظى بالقرآن غير مخلوق                             |
| 707           | ٨ - قول الإمام أحمد في الواقفة                                                   |
| Y07           | ٩ – قول الَّإِمام أحمد في الإيمان هل هو مخلوق أم لا                              |
|               | ١٠ – مَأْثُرُ عَنِ الإمام أحمد في حروف المعجم هل هي مخلوقة                       |
| ۲٦.           | اً که لا ۶                                                                       |
|               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                            |
|               | مسائل الأسماء والصفات                                                            |
| <b>U</b> 1, 2 | )                                                                                |
| ۲۷.           | ١ – قول الإمام أحمد في أسماء الله عز وجل                                         |
| 777           | ٣ - قول الإمام أحمد في الصفات                                                    |
| ۲۸۳           | ٣ – قول الإمام أحمد في صفة العلم                                                 |
| 7.7.7         | ٤ - قول الإمام أحمد في صفة الكلام                                                |
| ٣٠٢           | ه – قول الإمام أحمد في مسألة الحرف والصوت                                        |
| ۲.۷           | ٦ - قول الإمام أحمد في صفة اليدين                                                |
| ٣١.           | · ٧ – قول الإمام أحمد في صفة القدم                                               |
| 217           | ا ٨ – قول الإمام أحمد في صفة الأصابع                                             |
| 710           | ٩ – قول الإمام أحمد في صفة الضحك                                                 |
| <b>T</b>   V  | - ١٠ قول الإمام أحمد في العلو                                                    |
| 220           | ' ١١- قول الإمام أحمد في العرش                                                   |
| 737           | ١٢ – قول الإمام أحمد في صفة الاستواء                                             |
| ٣٤٨           | ١٣– قول الإمام أحمد في صفة النزول                                                |
| 201           | ١٤ – قول الإمام أحمد في صفة الإتيان والمجيء                                      |
|               | <ul> <li>٥١ - قول الإمام أحمد في الحديث المروى عن النبي صلى الله عليه</li> </ul> |
| T07           | وسلم: «إن الله خلق آدم على صورته»                                                |
| 778           | ١٦- قُول الإمام أحمد في المشبهة                                                  |
|               |                                                                                  |

### مسائل الخلافة، والتفضيل، والصحابة، والقطع للمعين بجنة أو نار، ولعن المخصوص

| <b>41</b> ¥        | ١ – قول الإمام أحمد في الخلافة                            |
|--------------------|-----------------------------------------------------------|
| 479                | ٢ – قول الإمام أحمد في خلافة أبي بكر الصديق رضي الله عنه  |
| ۳۷۸                | ٣ – قول الإمام أحمد في خلافة عثمان بن عفان رضي الله عنه   |
| ۲۸۱                | ٤ – قول الإمام أحمد في خلافة على بن أبي طالب رضي الله عنه |
| <b>T</b> \ \ \ \ \ | ٥ – قول الإمام أحمد في التفصيل                            |
| 798                | ٦ – قول الإمام أحمد في الصحبة                             |
|                    | ٧ - قول الإمام أحمد فيما يجب نحو صحابة رسول الله صلى الله |
| 490                | عليه وسلم                                                 |
|                    | ٨ - قول الإمام أحمد في ما وقع بين بعض أصحاب رسول الله     |
| 499                |                                                           |
| ٤٠٢                | ٩ – قول الإمام أحمد فيمن يشهد له بالجنة                   |
| £ • Y              | ١٠ - قول الإمام أحمد في القطع للمعين بالجنة أو النار      |
| ٤٠٨                | ١١ – قول الإمام أحمد في يزيد بن معاوية                    |

« تنبيه :» في المحرِّد (1)

حدث سهو في ترقيم الورقة المشتملة على الصفحتين ٣١٥ ، ٣١٦ والصواب التعاكس بينهما فتحول ٣١٥ إلى ٣١٦ و٣١٦ إلى ٣١٥ .

كم حدث سقط في ص ٢٢ وهي كلمة : سيرته (٢)

## الجـزء الثانـى مسائل ولاة الأمر، والقتال دون الحرمات، والأموال

| ٣   | قول الإمام أحمد في طاعة ولاة الأمر والواجب تجاههم         | _ | ١  |
|-----|-----------------------------------------------------------|---|----|
| ۱۸  | قُولُ الْإِمامُ أحمد في قتال اللصوص                       |   |    |
| ۲۱  | قول الإمام أحمد في القتال دون الحرمات والأهل              |   | ٣  |
| ۲ ٤ | قول الإمام أحمد فيمن قاتل دون مال غيره                    |   | ٤  |
|     | قول الإمام أحمد في الرجل يقاتل اللصوص مع علمه بأنه لا     |   | ٥  |
| ۲٧  | طاقة له بهم وقد يقتلونه                                   |   |    |
|     | ما أثر عن الإمام أحمد من حثه على عدم تعمد قتل اللصوص      | _ | ٦  |
| ۲۸  | , , ,                                                     |   |    |
|     | ما أثر عن الإمام أحمد من التنبيه على عدم جواز الإجهاز على | _ | ٧  |
|     | اللصوص ونحوه عند التمكن منهم وذلك لانتفاء العلة التي      |   | ,  |
| ٣.  | أباحت القتل ونحوه                                         |   |    |
| ٣٣  | قول الإمام أحمد في مناشدة اللصوص قبل قتالهم               |   | ٨  |
|     |                                                           |   |    |
|     | مسائل ترك الصلاة، والصوم، ومنع الزكاة،                    |   |    |
|     | واستحلال المحرمات، والمرتدين والزنادقة                    |   |    |
|     | ومن في حكمهم                                              |   |    |
|     | وس عی مستهم                                               |   |    |
| ٣٦  | قول الإمام أحمد في تارك الصلاة                            | _ | 1  |
| ٤٨  | قول الإمام أحمد في مانع الزكاة                            |   | ٠, |
|     |                                                           |   |    |
| ١٥  | قول الإمام أحمد في تارك الصيام                            |   |    |
| 00  | قول الإمام أحمد فيمن استحل محرما                          | - | ٤  |
| ٥٧  | قول الإمام أحمد في المرتد والمرتدة                        | _ | ٥  |
| ۸۲  | قول الإمام أحمد في الزنادقة وأحكامهم                      | _ | ٦  |

| :      |                                                                      | • |
|--------|----------------------------------------------------------------------|---|
|        |                                                                      |   |
| ;      |                                                                      |   |
|        |                                                                      |   |
| :      | ٧ – قول الإمام أحمد في المحكم والمتشابه                              |   |
| ٠.     | ٨ – قول الإمام أحمد في حكم من شتم الرب جل وعلا ٩٣                    |   |
| . ;    | ٩ – قُول الإِمام أحمد في حكم من شتم النبي صلى الله عليه وسلم ٩٥      |   |
| :      | 7 7 2 3 3 4 5 7 7 9                                                  |   |
| ;      | مسائل السحر، والكهانة، والرقى، والتمائم، والتبرك                     |   |
| . :    |                                                                      |   |
|        | والطيرة، والذبح لغير الله، والحلف بغير الله                          |   |
| :      |                                                                      | • |
|        | ١ – قول الإمام أحمد في السحر                                         |   |
|        | ٢ - قول الإمام أحمد في حكم الساحر والساحرة                           |   |
| ;      | ٣ – قول الإمام أحمد في الكاهن والعراف وحكَّمهما                      |   |
| ;      | ٤ – قول الإمام أحمد فني الرقبي                                       |   |
| :<br>: |                                                                      |   |
| :      |                                                                      |   |
| Ţ      |                                                                      |   |
|        | ٧ – ما أثر عن الإمام أحمد في معنى حديث: ﴿ أَقُرُوا الطَّيْرِ عَلَى ﴿ |   |
| :      | مكناتها »                                                            |   |
| :      | ٨ – ماأثر عن الإمام أحمد في الذبح لغير الله وحكم أكل ما ذبح          |   |
| - :    | لغیرہ جل وعلا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                   |   |
| :      | ٩ – قول الإمام أحمد فيمن قال : لعمرى ولعمرك ١٣٥                      |   |
| ;      |                                                                      |   |
|        | مسائل الإسراء والمعراج                                               |   |
|        |                                                                      |   |
|        | ١ – ما أثر عن الإمام أحمد في الإسراء والمعراج                        |   |
|        | ٢ – ما أثر عن الإمام أحمد في ما قيل حول رؤية النبي صلى الله          |   |
|        |                                                                      | • |
| . :    | عليه وسلم لربه ليلة المعراج وقول النبي صلى الله عليه وسلم :          |   |
| : :    | ۵ رآیت ربی تبارك وتعالی ۴                                            |   |
|        |                                                                      |   |
|        |                                                                      |   |
|        | •••                                                                  |   |
| 1      |                                                                      |   |
| . !    |                                                                      | 4 |
| :      |                                                                      |   |

#### مسائل تتعلق بالإيمان بملك الموت، والصلاة على أهل القبلة، والنياحة، والتعزية، وارتفاع القبر، والقراءة عند القبور وزيارتها، وعذاب القبر ونعيمه، ومستقر الأرواح

| 107 | مأثر عن الإمام أحمد في الإيمان بملك الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    | ١   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-----|
| 104 | ماأثر عن الإِّمام أحمد في الصَّلاة على من مات من أهل القبلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |     |
| 107 | قول الإمام أحمد في الصلاة على القاتل نفسه والغال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |     |
| ١٦. | قول الْإِمام أحمد في : النياحةسيسسسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | ٤   |
| ١٦٥ | قول الإمام أحمد في : التعزية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    | ٥   |
| ٨٢٢ | قول الإمام أحمد في : ارتفاع القبر الله أحمد في المام أحمد في المام أحمد في المام أحمد في المام ا | -  | ٦   |
| 17. | قول الإمام أحمد في : القراءة عند القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    | ٧   |
| ۱۷٦ | قول الإمام أحمد في : الذبح عند القبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    | ٨   |
| 177 | قول الإمام أحمد في : عذاب القبر ونعيمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _  | ٩   |
| ١٨٤ | قول الإمام أحمد في : زيارة القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -1 | J • |
|     | قول الإمام أحمد في : مستقر الأرواح ما بين الموت إلى يوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -1 | 1   |
| ۱۸۸ | القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |     |

مسائل تتعلق بالإيمان بالدجال، والنفخ فى الصور، والبعث، والحساب، والحوض، والميزان، والصراط، والشفاعة، وخروج الموحدين من النار، ورؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة

|     | <ul> <li>مأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بخروج الأعور الدجال</li> </ul>          | . 1 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ١٩. | وقتل عيسى بن مريم له                                                                 |     |
|     | - مَا أَثْرُ عَنِ الْإِمَامُ أَحْمَدُ مِن وجوبِ الْإِيمَانُ بِالنَّفْخِ فَي الصَّورِ | . Y |

| 197                                    | والبعث والحساب والثواب والعقاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y . 1                                  | ٣ - ماأثرِ عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالحوض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۰۳                                    | ٤ - ما أثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالميزان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Υ•Λ                                    | ٥ – مأأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بالصراط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Y ) )                                  | ٦ – ماآثر عن الإمام أحمد في الشفاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| •                                      | ٧ – مأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بخروج الموحدين م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 71£                                    | النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 710                                    | ٨ – قول الإمام أحمد في رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 770                                    | ٩ – مأثر عن الإمام أحمد في الجنة والنار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| نة                                     | ١٠ – مأثر عن الإمام أحمد من وجوب الإيمان بذبح الموت بين الج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۲۸                                    | والنار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عاء،                                   | مسائل التوكل، والحب في الله، والخوف والرجاء والد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 561                                    | مسائل التوكل، والحب في الله، والخوف والرجاء والد والعزلة. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 561                                    | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 561                                    | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر<br>بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهي عن المذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 561                                    | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| راءة<br>كر                             | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر<br>بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهي عن المذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| راءة<br>كر<br>۲۳۳                      | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهى عن المذا المحال والخمام أحمد في : التوكل والعمل والكسب عن المسألة عول الإمام أحمد في : المسألة عول الإمام أحمد في : الحب في الله                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| راءة<br>كر<br>۲۳۳<br>۲٤٦               | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقرب بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهى عن المذا المحال والعمل والكسب عن المثارة الإمام أحمد في : المسألة حول الإمام أحمد في : الحب في الله عول الإمام أحمد في : الحب في الله عول الإمام أحمد في : الحوف والرجاء عول الإمام أحمد في : الخوف والرجاء                                                                                                                                                                                                   |
| راءة<br>كر<br>٢٣٣<br>٢٤٦<br>٢٥٠        | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقرب بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهى عن المذا المحال والعمل والكسب عن المثارة الإمام أحمد في : المسألة حول الإمام أحمد في : الحب في الله عول الإمام أحمد في : الحب في الله عول الإمام أحمد في : الحوف والرجاء عول الإمام أحمد في : الخوف والرجاء                                                                                                                                                                                                   |
| راءة<br>كر<br>٢٣٣<br>٢٤٦               | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهى عن المذا المحال والخمام أحمد في : التوكل والعمل والكسب عن المسألة عول الإمام أحمد في : المسألة عول الإمام أحمد في : الحب في الله                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| راءة<br>كر<br>٢٣٣<br>٢٤٦<br>٢٥٠<br>٢٥٢ | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهى عن المذا المحروف والنهى عن المذا المحروف والنهى عن المذا المحرد في : التوكل والعمل والكسب عن الله المحمد في : الحب في الله المحمد في : الحب في الله المحمد في : الحوف والرجاء عن الإمام أحمد في : الخوف والرجاء الخوف عن النفاق المحمد في : الخوف من الوقوع في النفاق المحمد في : الخوف من الوقوع في النفاق المحمد في : الخوف من الوقوع في النفاق                                                              |
| 777<br>727<br>700<br>707<br>707        | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهى عن المناء و حول الإمام أحمد في : التوكل والعمل والكسب عن المسألة و قول الإمام أحمد في : الحب في الله عن الله عن الإمام أحمد في : الحوف والرجاء و حول الإمام أحمد في : الخوف من الوقوع في النفاق و حول الإمام أحمد في : الخوف من الوقوع في النفاق و حول الإمام أحمد في : الدعاء ول الإمام أحمد في : الدعاء ول الإمام أحمد في : العزلة                                                                           |
| 777<br>727<br>707<br>707<br>717<br>717 | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهى عن المنا المحروف والنهى عن المنا الله الإمام أحمد في : التوكل والعمل والكسب عن الله الإمام أحمد في : الحب في الله الله الإمام أحمد في : الحب في الله الله الإمام أحمد في : الخوف والرجاء المائر عن الإمام أحمد في : الخوف من الوقوع في النفاق الله الإمام أحمد في : الدعاء الحول الإمام أحمد في : الدعاء العول الإمام أحمد في : العزلة العرا الإمام أحمد في : العزلة العرا الإمام أحمد في : بعض مظاهر التصوف : |
| 777<br>727<br>700<br>707<br>707        | والعزله. ومظاهر التصوف، والتعريف بالأمصار، والقر بالألحان والغناء، والأمر بالمعروف والنهى عن المناء و حول الإمام أحمد في : التوكل والعمل والكسب عن المسألة و قول الإمام أحمد في : الحب في الله عن الله عن الإمام أحمد في : الحوف والرجاء و حول الإمام أحمد في : الخوف من الوقوع في النفاق و حول الإمام أحمد في : الخوف من الوقوع في النفاق و حول الإمام أحمد في : الدعاء ول الإمام أحمد في : الدعاء ول الإمام أحمد في : العزلة                                                                           |

| 777               | ترك النكاح:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 472               | التغبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 777               | الاجتماع لسماع القصائد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 4 7 4             | الخطرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 147               | ٩ – قول الإِمام أحمد في التعريف بالأمصار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۸۳               | ١٠ - قُول الْإِمامُ أحمد في قراءة القرآن بالألحان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲٩.               | ١١– قول الإمام أحمد في الغناء وآلات اللهو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣.٧               | ١٢- قول الإمام أحمد في النرد والشطرنج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 710               | ١٣- قُولُ الْإِمَامُ أَحْمَدُ فَي الْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفُ وَالنَّهِي عَنِ الْمَنْكُرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ن                 | مسائل تتعلق بالرسل، واليهود والنصارى، وإخراجهم م<br>جزيرة العرب وحضور أعيادهم، وإظهار أهل الذمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (                 | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                   | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك الله عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ,<br>770          | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك الله عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>7</b> 70       | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك ا - مأثر عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>7</b> 70       | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك  ۱ - مأثر عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم ٢ - إنكار الإمام أحمد على من قال : إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                   | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك  ۱ - مأثر عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم  ۲ - إنكار الإمام أحمد على من قال : إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم ٣ - مأثر عن الإمام أحمد في معنى قول النبى صلى الله عليه وسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 770<br>779        | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك الله عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم عليهم انكار الإمام أحمد على من قال : إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم هممد صلى الله عليه وسلم هماثر عن الإمام أحمد في معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم وأخرجوا المشركين من جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>7</b> 70       | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك السام المرعن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم عليهم الكار الإمام أحمد على من قال : إن اليهود والنصاري من أمة محمد صلى الله عليه وسلم ٣ – ماأثر عن الإمام أحمد في معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم : « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة والسلام : « لا يبقى دينان في جزيرة العرب »                                                                                                                                                                                     |
| 770<br>779        | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك الله عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم عليهم محمد صلى الله عليه من قال : إن اليهود والنصاري من أمة محمد صلى الله عليه وسلم ٣ – ماأثر عن الإمام أحمد في معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم : « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة والسلام : « لا يبقى دينان في جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة عليه والسلام : « لا يبقى دينان في جزيرة العرب »                                                                                                                           |
| T70<br>T79<br>T71 | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك منهم للصلبان عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم معنى قال : إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم محمد صلى الله عليه وسلم وسلم ماأثر عن الإمام أحمد في معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم : « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة والسلام : « لا يبقى دينان في جزيرة العرب » وول الإمام أحمد في : أعياد الكفار وخروج المسلمين فيها و قول الإمام أحمد في : إظهار أهل الذمة للصليب وإقامة الكنائس، و قول الإمام أحمد في : إظهار أهل الذمة للصليب وإقامة الكنائس، |
| TT0<br>TT9        | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك الله عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم عليهم محمد صلى الله عليه من قال : إن اليهود والنصاري من أمة محمد صلى الله عليه وسلم ٣ – ماأثر عن الإمام أحمد في معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم : « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة والسلام : « لا يبقى دينان في جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة عليه والسلام : « لا يبقى دينان في جزيرة العرب »                                                                                                                           |
| T70<br>T79<br>T71 | منهم للصلبان والخمور والضرب بالنواقيس ونحو ذلك منهم للصلبان عن الإمام أحمد فيما يجب اعتقاده في الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم معنى قال : إن اليهود والنصارى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم محمد صلى الله عليه وسلم وسلم ماأثر عن الإمام أحمد في معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم : « أخرجوا المشركين من جزيرة العرب » وقوله عليه الصلاة والسلام : « لا يبقى دينان في جزيرة العرب » وول الإمام أحمد في : أعياد الكفار وخروج المسلمين فيها و قول الإمام أحمد في : إظهار أهل الذمة للصليب وإقامة الكنائس، و قول الإمام أحمد في : إظهار أهل الذمة للصليب وإقامة الكنائس، |

## مسائل الفرق

| 70.7  | ١ - قول الإمام أحمد في الخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٥    | ٢ – قول الإمام أحمد في الرافضة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ان    | ٣ - قول الإمام أحمد في حكم من شتم رجلا من الصحابة رضو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٠     | الله عليهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ***** | ٤ – قول الإمام أحمد في المرجئة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | ه – قول الإمام أحمد في المعتزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | ٦ – قول الإمام أحمد في الجهمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| . 1_  | ٧ – ما أثر عن الإمام أحمد في التحذير من أصحاب الكلام والجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| :     | والحث على التمسك بالسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | رات على المسك بالمداد على المستدعة الم |
|       | <ul> <li>بر حول الإمام أحمد في الصلاة خلف الفساق</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ***** | ٢٠ - قول الإسم الحمد في الصارة حلك الفساق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | 7 % in the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | مسائل متفرقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٠     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | ١ – ماأثر عن الإمام أحمد في ضابط الكبيرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | ٢ - مأثر عن الإمام أحمد في المسح على الخفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | ٣ – قول الإمام أحمد في المتعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Ĺ     | ٤ - ماأثر عن الإمام أحمد في وجوب الرجم على الزاني المحصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | ٥ – ماأثر عن الإمام أحمد في بعض متعلقات النكاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | ٦ – ماأثر عن الإمام أحمد في التكبير على الجنائز ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تله   | ٧ – قول الإمام أحمد في الصلاة على الشهيد وغسله وعلى من قا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | اللصوص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| .,    | ٨ – ماأثر عن الإمام أحمد في مضاعفة السيئة في الحرم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | ٩ – قول الإمام أحمد في الفتوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |