

# حِرز الأماني

شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

ت ۲۸٦هـ



<sub>تألي</sub>ق خالد بن محمود الجهني



# حرز الأماني

# شرح مقدمة

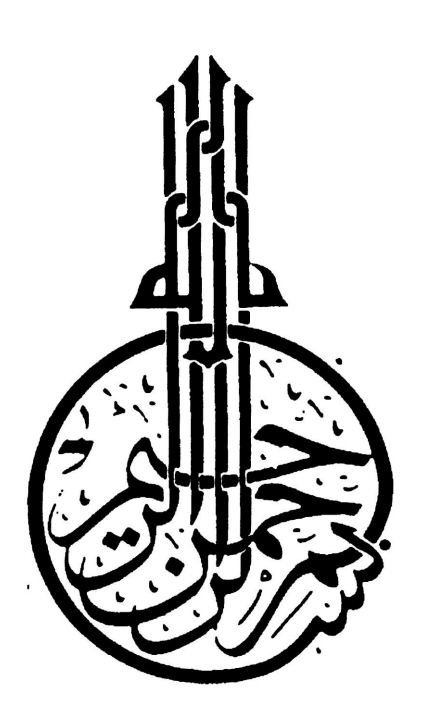
ابن أبي زيد القيرواني تهم

<sub>تألي</sub>ق خالد بن محمود الجهني

غفر الله له ولوالديه ولكميع المسلمين











#### مقدمت

الحمد لله الفرد الصمد، المنزه عن الشبيه والشريك والولد، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليها كثيرا؛ وبعد.

فإنه لا يخفى على العاقل الحصيف أن ديننا الإسلامي دين شامل كامل، فلم يترك نبينا ﷺ خيرا إلا دلنا عليه، ولم يدع شرا إلا حذرنا منه، قال تعالى: ﴿ اللَّهُومَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣] ، وقال اليهودي لسلمان الفارسي ١٠٠٠ (قَدْ عَلَّمَكُمْ نَبِيُّكُمْ اللهِ كُلُّ شَيْءٍ حَتَّى الخِرَاءَةَ)، قَالَ: فَقَالَ: «أَجَلْ»(١)؛ وقال أبو ذَرِّ ﷺ: «لَقَدْ تَرَكَنَا مُحَمَّدٌ ﷺ، وَمَا يُحَرِّكُ طَائِرٌ جَنَاحَيْهِ في السَّهَاءِ إِلَّا أَذْكَرَنَا مِنْهُ عِلْمًا»(٢)؛ وأجلُّ ما بينه لنا ربنا على في كتابه، وما بينه لنا نبينا على في سنته التوحيد، وضده؛ وقد تمسك الصحابة ﴿ بهذه الشرعة المطهرة وعَضُّوا عليها بالنواجذ؛ لذا فازوا وأفلحوا وسعدوا، وقد اقتدى بهم وسار على نهجهم التابعون لهم بإحسان، فأصابوا الحق أيم إصابة؛ وقد زاغ عن هذا النهج الحكيم شرذمة طبع الله على قلوبهم وعقولهم وسمعهم وأبصارهم، فضلوا وأضلوا؛ فتبرأ هؤلاء الصحب الكرام الله منهم، وحذر منهم التابعون، وأئمة السلف أيها تحذير؟ وممن حذرنا من تلكم الطائفة الزائغة التائهة الضالة، وحثنا على لزوم هدي الرسول رسالته القيرواني في عصره الإمام ابن أبي زيد القيرواني في رسالته

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٢١٣٦١)، وابن حبان (١/ ٢٦٧)، وصححه الألباني في التعليقات الحسان على صحيح ابن حبان.



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٦٢).

الألهلة

المشهورة الملقبة بباكورة السعد وبزبدة المذهب(١)؛ وقد تناول العلماء هذه الرسالة بالشرح والتدريس والنظم؛ لا سيما مقدمتها؛ فأحببت أن أشرحها شرحا موجزا، أبين خفيها، وأجلى غامضها، وأقف على مقصودها، فاستخرت الله عَظِلٌ في ذلك فشرح صدري ويسرلي إتمامه، فلله الحمد والمنة.

فأسأل الله أن يتقبل منى عملي كله؛ إنه نعم المولى ونعم المجيب، وإنه على كل شيء لقدير.

#### عملي في هذا الكتاب:

- ترجمت للمصنف الإمام ابن أبي زيد القيرواني ترجمة يسيرة.
  - وضعت مقدمة الرسالة كاملة قبل الشرح.
- شرحت متن الرسالة شرحا مفصلا؛ واكتفيت بمقصود الرسالة.
- قسمت الرسالة إلى فقرات، وترجمت لكل فقرة منها بترجمة مناسبة.
- خرَّجت الأحاديث تخريجا مختصرا، فإذا كان الحديث اتفق عليه الشيخان، أو أحدهما، خرجته منهما أو أحدهما، فإن لم يكن موجودا فيهما أو أحدهما، خرجته من كتب السنن الأربعة.
  - اتبعت أحكام الشيخ الألباني في التصحيح والتحسين غالبا.
    - أضفت بعض الفوائد العقدية التي رأيتها تناسب المقام.
- وضعت متن الرسالة أعلى الصفحة، والشرح أسفل منه؛ لئلا يكون الشرح بمعزلِ عن المتن.



<sup>(</sup>١) انظر: الفواكه الدواني شرح رسالة ابن أبي زيد القيرواني (١/٣).



شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

هذا، وصلى الله وسلم وبارك على محمد، وعلى آله وصحبه وسلم.

وكتب

خالد بزمحمود الجهني ۱٤٣٥/٤/٢٤هـ الموافق ۲۰۱٤/۲/۲۸م



#### ترجمة المصنف

#### اسمه ونسبه:

أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني، المالكي (١)، ويقال له: مالك الصغير (٢).

#### مولده:

ولد سنة ست عشرة وثلثهائة بالقيروان (٣)، وقيل: عشرة وثلاثهائة (١٠)، وسكن بها (٥).

#### عصره:

عاصر الإمام ابن أبي زيد القيرواني علماء كثيرين، من أشهرهم:

الرازي (ت٣٥٣هـ)، والطبراني (ت٣٦٠ هـ)، والآجري (ت٣٦٠ هـ)، والآجري (ت٣٦٠ هـ)، والبربهاري (ت ٣٦٠ هـ)، والدارقطني (ت ٣٨٥ هـ)، وابن بطة (ت ٣٨٧هـ)، والجاكم النيسابوري (ت ٤٠٥ هـ).

#### شيوخه:

أخذ الإمام ابن أبي زيد القيرواني العلم عن علماء كثيرين، من أشهرهم(٢):

- ١. محمد بن مسرور الحجام.
  - ٢. العسال.
  - ٣. أبو سعيد بن الأعرابي.



<sup>(</sup>١) انظر: ترتيب المدارك، للقاضي عياض (٦/ ٢١٥)، وسير أعلام النبلاء، للذهبي (١٧/ ١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: طبقات الفقهاء، للشيرازي، صـ (١٦٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: الفواكه الدواني (١/ ٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: معجم المؤلفين، لعمر كحالة (٦/ ٧٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: ترتيب المدارك (٦/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: السابق (٦/ ٢١٧)، وسير أعلام النبلاء (١٧/ ١٠).



## ٤. محمد بن الفتح.

#### تلاميذه:

سمع العلم من الإمام ابن أبي زيد القيرواني خلق كثير، منهم (١):

- ١. الفقيه عبد الرحيم بن العجوز السبتي.
  - ٢. الفقيه عبد الله بن غالب السبتي.
- ٣. عبدالله بن الوليد بن سعد الأنصاري.

#### مؤلفاته:

قال القاضي عياض: «وملأت البلاد تواليفه... وجملة تواليفه كلها مفيدة بديعة، غزيرة العلم»(٢)، وقد بلغت مؤلفاته نحو ثلاثين مؤلفا، ومن أشهرها (٣):

- ١. النوادر والزيادات.
  - ٢. اختصر المدونة.
- قال القاضي عياض: «على كتابيه هذين المعوَّل بالمغرب في التفقه»(٤).
  - ٣. الاقتداء بأهل السنّة.
  - ٤. كتاب الذبّ عن مذهب مالك.
    - ٥. الردعلى القدرية.

#### ثناء العلماء عليه:

قال القاضي عياض: «وكان أبو محمد رحمه الله، إمام المالكية في وقته، وقدوتهم،



<sup>(</sup>١) انظر: ترتيب المدارك (٦/ ٢١٧)، وسير أعلام النبلاء (١٧/ ١٠ - ١١).

<sup>(</sup>۲) انظر: ترتیب المدارك (٦/ ٢١٦ ، ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (٦/ ٢١٦ - ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق (٦/ ٢١٦).

وجامع مذهب مالك، وشارح أقواله، وكان واسع العلم كثير الحفظ والرواية، وكتبه تشهد له بذلك؛ فصيح القلم ذا بيان ومعرفة بها يقوله، ذابًّا عن مذهب مالك، قائمًا بالحجة عليه، بصيرا بالرد على أهل الأهواء ... وحاز رئاسة الدين والدنيا، وإليه كانت الرحلة من الأقطار، ونجب أصحابه، وكثر الآخذون عنه؛ وهو الذي لخص المذهب، وضم كسره، وذبّ عنه؛ وملأت البلاد تواليفه؛ عارض كثير من الناس أكثرها، فلم يبلغوا مداه، مع فضل السبق، وصعوبة المبتدأ، وعرف قدره الأكار »(١).

قال الذهبي: «الإمام، العلامة، القدوة، الفقيه، عالم أهل المغرب، وكان أحد من برز في العلم والعمل»(٢).

وقال أيضا: «وكان رحمه الله على طريقة السلف في الأصول، لا يدري الكلام، ولا يتأول»<sup>(۳)</sup>.

> وقال عبد الحي الحنبلي: «شيخ المغرب، إليه انتهت رئاسة المذهب»(٤). وفاته:

مات ابن أبي زيد في النصف شعبان، سنة تسع وثمانين وثلاث مائة (°)، وقيل: في سنة ست و ثمانين و ثلاث مائة (٢٠).



<sup>(</sup>١) انظر: السابق (٦/ ٢١٥-٢١٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: سير أعلام النبلاء (١٧/١٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (١٧/ ١٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: شذرات الذهب، لعبد الحي الحنبلي (٤/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: سير أعلام النبلاء (١٧/ ١٣)، ومرآة الجنان، لأبي محمد اليافعي (٢/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٦) انظر: ترتيب المدارك (٦/ ٢٢١)، وطبقات الفقهاء، للشيرازي، صـ (١٦٠).

الألولة

#### سبب تأليف الرسالة وأهميتها

كتب الإمام ابن أبي زيد القيرواني رسالته استجابة لرغبة بَلَدِيّهِ، مُؤَدِّبِ الصِّبْيَةِ، ومعلمهم القرآن الكريم: أبي محفوظ مُحُرَز بن خلف البكري التونسي المالكي، المولود سنة ٣٤٠ هـ، والمتوفى سنة ٤١٣ هـ؛ وتعد هذه الرسالة أول مختصر في مذهب المالكية (١٠).

وهي تنتظم أُبواب الشريعة في: التوحيد، والفقه، والآداب، وقد حوت نحو أربعة آلاف مسأَلة (٢).

ولشدة الحفاوة بها كتبت بالذهب، وبيعت أول نسخة منها في حلقة شيخه بالإجازة، شيخ المالكية ببغداد: أبي بكر محمد بن عبد الله التميمي الأبهري، المُتوفَى سنة ٣٧٥ هـ رحمه الله تعالى بيعت بعشرين دينارا ذهبا(٣).



<sup>(</sup>١) انظر: عقيدة السلف، للدكتور بكر بن عبد الله أبو زيد، صـ (٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: عقيدة السلف، صـ (٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق ، صـ (٨-٩).



حرزالأماني

متن مقدمة الرسالة





#### متن مقدمة الرسالة مقدِّمة الرسالة

#### قال الإمام أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني الله وأرضاه:

[1] الحمد لله الذي ابتدأ الإنسان بنعمته، وصوره في الأرحام بحكمته، وأبرزه إلى رِفْقِه وما يسره له من رزقه، وعلمه ما لم يكن يعلم، وكان فضل الله عليه عظيا، ونبهه بآثار صنعته وأعذر إليه على ألسنة المرسلين الخيرة من خلقه فهدى من وفقه بفضله، وأضل من خذله بعدله، ويسر المؤمنين لليسرى، وشرح صدورهم للذكرى، فآمنوا بالله بألسنتهم ناطقين، وبقلوبهم مخلصين، وبها أتتهم به رسله وكتبه عاملين، وتعلموا ما علمهم، ووقفوا عند ما حدَّ لهم، واستغنوا بها أحل لهم عها حرم عليهم.

[۲] أما بعد، أعاننا الله وإياك على رعاية ودائعه وحفظ ما أودعنا من شرائعه، فإنك سألتني أن أكتب لك جملة مختصرة من واجب أمور الديانة مما تنطق به الألسنة، وتعتقده القلوب، وتعمله الجوارح، وما يتصل بالواجب من ذلك من السنن من مؤكدها ونوافلها ورغائبها، وشيء من الآداب منها، وجمل من أصول الفقه وفنونه على مذهب الإمام مالك بن أنس رحمه الله تعالى وطريقته، مع ما سهل سبيل ما أشكل من ذلك من تفسير الراسخين وبيان المتفقهين، لما رغبت فيه من تعليم ذلك للولدان كها تعلمهم حروف القرآن، ليسبق إلى قلوبهم من فهم دين الله وشرائعه ما ترجى لهم بركته وتحمد لهم عاقبته، فأجبتك إلى ذلك، لما رجوته لنفسي ولك من ثواب من علم دين الله أو دعا إليه.

[٣] واعلم أن خير القلوب أوعاها للخير وأرجى القلوب للخير ما لم يسبق



حرزالأماني

الشر إليه، وأولى ما عني به الناصحون ورغب في أجره الراغبون إيصال الخير إلى قلوب أولاد المؤمنين ليرسخ فيها، وتنبيههم على معالم الديانة، وحدود الشريعة ليرًاضُوا عليها وما عليهم أن تعتقده من الدين قلوبهم، وتعمل به جوارحهم؛ فإنه روي أن تعليم الصغار لكتاب الله يطفىء غضب الله، وأن تعليم الشيء في الصغر كالنقش في الحجر.

[٤] وقد مثَّلت لك من ذلك ما ينتفعون -إن شاء الله- بحفظه، ويشرفون بعلمه، ويسعدون باعتقاده والعمل به، وقد جاء أن يؤمروا بالصلاة لسبع سنين، ويضربوا عليها لعشر، ويفرق بينهم في المضاجع، فكذلك ينبغي أن يُعلَّموا ما فرض الله على العباد من قول وعمل قبل بلوغهم ليأتي عليهم البلوغ وقد تمكن ذلك من قلوبهم، وسكنت إليه أنفسهم، وأُنِسَت بما يعملون به من ذلك جوارحهم.

[٥] وقد فرض الله سبحانه على القلب عملا من الاعتقادات وعلى الجوارح الظاهرة عملا من الطاعات.

[٦] وسأفصل لك ما شرطت لك ذكره بابا بابا ليقرُبَ من فهم متعلميه إن شاء الله تعالى، وإياه نستخير وبه نستعين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم. [٧] وصلى الله على سيدنا محمد نبيه وآله وصحبه وسلم تسليها كثيرا.

#### [المنهج في إثبات أسماء الله وصفاته]

#### باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات

[٨] من ذلك الإيمانُ بالقلب، والنُّطقُ باللِّسان أنَّ الله إلَهُ واحدٌ لا إله غيرُه، ولا شبية له، ولا نظر له، ولا وَلَدَ له، ولا وَالِدَ له، ولا صاحبة له، ولا شريك له.



### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

[٩] ليس لأَوَّلِيَّتِهِ ابتداءٌ، ولا لآخِريَّتِه انقضَاءٌ.

[١٠] لا يَبْلُغُ كُنْهُ صِفَتِهِ الواصفون.

[١١] ولاَ يُحيطُ بأمرِه المُتَفَكِّرونَ.

[١٢] يَعتَبرُ المتفَكِّرونَ بآياته.

[١٣] ولا يَتَفكَّرونَ في مَاهِيَةِ ذاتِه، ولا يُحيطون بشيءٍ من عِلمه إلاَّ بِما شاء وَسِعَ كُرْسِيُّه السَّموات والأرض، ولا يؤُودُه حفظُهما وهو العليُّ العَظيمُ.

[18] العالِمُ الخبيرُ، اللَّذَبِّرُ القَدِيرُ، السَّمِيعُ البصيرُ، العَلِيُّ الكَبيرُ، وَأَنَّه فوقَ عَرشه المجيد بذاته، وهو في كلِّ مَكان بعِلمه.

[١٥] خَلَقَ الإنسانَ ويَعلمُ ما تُوَسْوِسُ به نفسُه، وهو أَقرَبُ إليهِ مِن حَبْلِ الوَرِيدِ، وما تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إلاَّ يَعلَمُها، ولاَ حَبَّةٍ في ظُلُهَات الأرضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَعلمُها، ولاَ حَبَّةٍ في ظُلُهَات الأرضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِس إلاَّ في كتاب مُبين.

[١٦] على العَرشِ اسْتَوى، وعَلى الْمُلْكِ احْتَوى.

[١٧] وله الأسهاء الحُسنى والصِّفاتُ العُلَى.

[١٨] لَم يَزَل بِجَميعِ صفاتِه وأسمائِه، تَعالى أن تكونَ صفاتُه مَخلوقَةً، وأسماؤُه مُحْدَثَةً.

#### [كلام الله ﷺ غير مخلوق]

[١٩] كلَّم موسى بكلامِه الَّذي هو صفةُ ذاتِه لا خَلْقٌ مِن خَلقِه، وَتَجَلَّى للجَبَل فصار دَكًّا مِن جلالِه.





[٢٠] وأنَّ القرآنَ كلامُ الله، ليس بمخلُوقٍ فيَبيدُ، ولا صفة لمخلوقٍ فَيَنْفَدُ.

#### [الإيمان بالقدر]

[٢١] والإيهانُ بالقَدَرِ خَيْرِه وشَرِّه، حُلْوِهِ وَمُرِّهِ، وكلُّ ذلك قَد قَدَّرَهُ اللهُ رَبُّنا، ومقاديرُ الأمورِ بيدِه، ومَصدَرُها عن قضائِه.

[٢٢] عَلِمَ كلَّ شيْءٍ قَبل كَونِه، فجَرَى على قَدَرِه، لا يَكون مِن عبادِه قَولٌ ولا عَمَلٌ إِلاَّ وقدْ قَضَاهُ وسبق عِلْمُه به، ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ اللَّهُ [الْلك: ١٤].

[٢٣] يُضِلُّ مَن يشاء فيَخْذُلُه بعدْلِه، ويَهدي مَن يَشاء فَيُوَفِّقُه بفضلِه، فكَلُّ مُيَسَّرُ بتَيْسيره إلى ما سَبقَ مِن علمه وقَدَرِه، مِن شَقِيٍّ أو سعيدٍ.

[٢٤] تعالَى أن يكونَ في مُلْكِهِ ما لا يُريد، أو يكونَ لأَحَد عنه غِنَّى، أو يكون خالقٌ لشيءٍ إلا هو رَبُّ العباد ورَبُّ أعمالهِم، والْمُقَدِّرُ لِحَركاتِهم وآجالهِم، الباعثُ الرُّسُل إليهم لإقَامَةِ الحُجَّةِ عَلَيهم.

#### [رسالة النبي

[٢٥] ثُمَّ خَتَمَ الرِّسالةَ والنَّذَارَةَ والنُّبُوةَ بمحمَّد نَبيِّه على، فجَعَلَه آخرَ المرْسَلين، بَشِيرا ونَذِيرا وداعيا إلى الله بإذنِه وسِرَاجا منيرا.

[٢٦] وأَنزَلَ عَليه كتابَه الحَكِيمَ، وشَرَحَ به دينَه القَويمَ، وهَدَى به الصِّرَاطَ المستَقيمَ.



الألولة

#### [الإيمان بالبعث يوم القيامة]

[۲۷] وأنَّ السَّاعةَ آتيَةٌ لا رَيْبَ فيها.

[٢٨] وأنَّ اللهَ يَبعَثُ مَن يَموتُ، كما بدأَهم يعودون.

#### [التوبة من الصغائر والكبائر، وشفاعة النبي ﷺ]

[٢٩] وأنَّ اللهَ عَلَى ضاعَفَ لعباده المؤمنين الحسَنات.

[٣٠] وصَفَحَ لهم بالتَّوبَة عن كبائرِ السيِّئات، وغَفَرَ لهم الصَّغائِرَ باجْتناب الكبائِر.

[٣١] وجَعَلَ مَن لَم يَتُبْ مِنَ الكبائر صَائرا إلى مَشيئتِه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشُركَ بِهِ عَلَ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء:٤٨].

[٣٢] ومَن عاقبَه اللهُ بنارِه أخرجه مِنها بإيهانِه، فأدخَلَه به جَنَّتَه ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ, ﴿ كَا الزلزلة: ٧]

[٣٣] ويُخْرِجُ منها بشفاعَة النَّبِيِّ عَلَى مَن شَفَعَ لَه مِن أهلِ الكبائِر مِن أمَّتِه.

#### [الإيمان بالجنة والنار]

[٣٤] وأنَّ الله سبحانه قد خَلَقَ الجَنَّةَ.

[٣٥] فأُعَدَّها دارَ خُلُود لأوليائِه.



ägjiii www.alukah.net

[٣٦] وأكرَمهم فيها بالنَّظر إلى وَجْهِه الكريم.

[٣٧] وهي الَّتِي أَهْبَطَ منها آدَمَ نبِيَّه وخلِيفَتَه إلى أُرضِه بِما سَبَقَ فِي سابِق عِلمِه. [٣٨] و خَلَق النَّارَ.

[٣٩] فأعَدُّها دَارَ خُلُود لَمِن كَفَرَ به، وأَلْحَدَ فِي آياتِه وكتُبه ورُسُلِه.

[ ٢ ] وجَعَلَهم مَحجُوبين عن رُؤيَتِه.

#### [مجيء الله تعالى يوم القيامة للحساب]

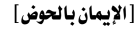
[٤١] وأنَّ اللهَ تبارك وتعالى يَجِيءُ يَومَ القيامَةِ: ﴿ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا اللهُ اللهُ صَفًّا صَفًّا اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ مَا وَحَسَابِهَا وعَقُوبَتِها وثَوابِها.

[٤٢] وتُوضَعُ الموازِينُ لَوَزْنِ أَعْمَالِ العِبَادِ: ﴿ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِينُ أَهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ المُ

[٤٣] ويُؤْتَوْنَ صَحائِفهم بأعَمَالِهِم: فَمَن أُوتِي كَتَابَه بيمينه فسوف يُحاسَبُ حِسابا يَسيرا، ومَن أُوتِي كتابَه ورَاء ظَهْرِه فأولئِك يَصْلَوْنَ سَعيرا.

#### [الإيمان بالصراط]

[٤٤] وأنَّ الصِّرَاطَ حَقُّ، يَجُوزُه العبادُ بِقَدْرِ أعمالهِم، فناجُون مُتفاوِتُون في سُرعَة النَّجاةِ عليه مِن نار جَهَنَّم، وقَوْمٌ أَوْبَقَتْهُمْ فيها أعمالهُم.







[٥٤] والإيمانُ بِحَوْض رسولِ الله ﷺ، تَرِدُهُ أَمَّتُهُ لاَ يَظْمَأُ مَن شَرب مِنه، ويُذَادُ عنه مَنْ بَدَّلَ وغَيَّرَ.

#### [الإيمان قول وإخلاص وعمل، يزيد وينقص]

[٤٦] وأنَّ الإيمانَ قَولٌ باللِّسانِ، وإخلاَصٌ بالقلب، وعَمَلُ بالجوارِح.

[٤٧] يَزيد بزيادَة الأعمالِ، ويَنقُصُ بنَقْصِها، فيكون فيها النَّقصُ وبها الزِّيادَة.

[٤٨] ولا يَكْمُلُ قَولُ الإيهانِ إلاَّ بالعمل، ولا قَولُ وعَمَلُ إلاَّ بنِيَّة، ولا قولُ وعَمَلُ إلاَّ بنِيَّة، ولا قولُ وعَمَلُ ونِيَّةٌ إلاَّ بمُوَافَقَة الشُّنَّة.

#### [حكم مرتكب الكبيرة]

[٤٩] وأنَّه لا يَكفُرُ أَحدٌ بذَنب مِنْ أَهْلِ القِبْلَة.

#### [الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون]

[٥٠] وأنَّ الشُّهداءَ أحياءٌ عند ربِّهم يُرْزَقونَ.

[٥١] وأرْواحُ أهْل السَّعادَةِ باقِيةٌ ناعِمةٌ إلى يوم يُبْعَثون، وأرواحُ أهلِ الشَّقاوَةِ مُعَذَّبَةٌ إلى يوم الدِّين.



الألولة



[٥٢] وأنَّ المؤمنِينَ يُفْتَنُونَ فِي قُبُورِهم ويُسْأَلُون، ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم:٢٧].

#### [الإيمان بالملائكة]

[٥٣] وأنَّ على العباد حَفَظةً يَكتُبون أعماهُم، ولا يَسقُطُ شيْءٌ مِن ذلك عَن عِلمِ رَبِّهِم.

[ ٤ ٥ ] وأنَّ مَلَكَ الموتِ يَقْبِضُ الأرواحَ بإذن ربِّه.

#### [الاعتقاد في الصحابة 🎄]

[٥٥] وأنَّ خيْرَ القرون القرنُ الَّذين رَأُوا رسولَ الله ﷺ وآمَنوا به، ثمَّ الَّذين يَلُونَهم ثمَّ الَّذين يَلونَهم.

[٥٦] وَأَفْضَلُ الصحابة: الْحُلَفاءُ الرَّاشدون المَهْديُّون؛ أبو بكر ثمَّ عُمر ثمَّ عُثمان ثمَّ عليُّ رضي الله عنهم أجمعين.

[٥٧] وأن لاَ يُذكرَ أَحَدُّ مِن صحابَةِ الرَّسولِ اللَّ المُحْسَن ذِكْرٍ، والإمساك عمَّا شَجَرَ بَينهم.

[٥٨] وأنَّهُم أَحَقُّ النَّاس، أن يُلْتَمَسَ لَهُم أَحَسَن المخارج، ويُظنَّ بهم أَحْسن المذاهب.





#### [طاعة ولاة الأمور]

[٥٩] والطَّاعَةُ لأئمَّة المسلمين مِن وُلاَة أمورِهم وعُلمائهم، واتِّباعُ السَّلَفِ الصَّالِح واقتفاءُ آثارِهم، والاستغفارُ لهم.

#### [حكم المراء والجدال في الدين]

[٦٠] وتَركُ المراءِ والجِدَالِ في الدِّين، وتَركُ ما أَحْدَثَهُ الْمُحْدِثُونَ.

[71] وصلَّى الله على سيِّدنا محمَّدٍ وعلى آله وأزواجِه وذريته، وسلَّم تَسليما كثيرا.



www.alukah.net

هداء من شبكة الألوكة



حرزالأماني ٢٠





#### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

الألولة

#### أهم الموضوعات التي اشتملت عليها مقدمة الرسالة

- ١. المنهج في إثبات أسهاء الله وصفاته.
  - ٢. كلام الله ﷺ غير مخلوق.
- ٣. أصول الإيمان [الإيمان بالقدر، والملائكة، واليوم الآخر].
  - ٤. رسالة النبي على.
  - ٥. تعريف الإيمان.
  - ٦. حكم مرتكب الكبيرة.
  - ٧. الاعتقاد في الصحابة الله الله
    - ٨. طاعة ولاة الأمور.
  - ٩. حكم المراء والجدال في الدين.





#### مقدِّمة الرسالة

#### قال الإمام أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني الله وأرضاه:

[١] الحمد لله (١) الذي ابتدأ (٢) الإنسان (٣) بنعمته (٤)، وصوره (٥) في الأرحام (٦) .....

- (١) قوله: «الحمد لله»: افتتح المصنف رحمه الله رسالته بالثناء على الله تعالى؛ والحَمْدُ هُوَ الثَّنَاءُ عَلَى المَحْمُوْدِ مَعَ المَحَبَّةِ، وَالتَّعْظِيْم لَهُ، وَالأَلَفُ وَاللَّامُ لإسْتِغْرَاقِ كُلِّ المَحَامِدِ لله تَعَالَى (١).
  - (٢) قوله: «الذي ابتدأ»: أي ابتدأ خلقه بإيجاده.
- (٣) قوله: «الإنسان»: أي جميع الناس ذكورا وإناثا، والألف واللام للاستغراق.
- (٤) قوله: «بنعمته»: أي تفضلا وإحسانا منه الله الله وجوبا عليه، قال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله الله الله الله الله عَمَدَ لَكَ ﴿ الله الله الله عَلَا : ٦-٧]، وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي آخْسَنِ تَقُوبِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ اللَّ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ اللَّهُ [الرحمن:٣-٤].
  - (٥) قوله: «وصوره»: أي شكَّل اللهُ الإنسان.
- (٦) قوله: «في الأرحام»: أي أرحام النساء، وهي جمع رحم، والرَّحِمُ: بيتُ مَنْبِتِ الوَلَدِ، ووعاؤُه' ٢٠.



<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب، مادة «حمد».

<sup>(</sup>٢) انظر: العين، و القاموس المحيط، مادة «رحم».

بحكمته (١)، وأبرزه (٢) إلى رِ فْقِه (٣)......

(۱) قوله: «بحكمته»: الجكمةُ: مَرْجِعُها إلى العَدْل والعِلْم والجِلْم (۱)، وهي عِبَارَةٌ عَنْ مَعْرِفَةِ أفضلِ الأَشْيَاءِ بِأَفْضَلِ العُلُومِ، وَيُقَالُ لَمِنْ يُحْسِنُ دَقَائِقِ الصِّناعات ويُتْقِنُها: حَكِيم (۲).

قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءُ ﴾ [آل عمران: ٦].

وقال تعالى: ﴿ يَغَلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ خَلَقًا مِّنَ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلُمَاتِ ثَلَثِ ﴾ [الزُّمَر:٦].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «أي يكون أحدكم أولا نطفة، ثم يكون علقة، ثم يكون علقة، ثم يكون مضغة، ثم يخلق فيكون لحما وعظما وعصبا وعروقا، وينفخ فيه الروح فيصير خلقا آخر، ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون:١٤]، وقوله: ﴿ فِي ظُلُمَتِ خَلَقا آخر، ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ وظلمة المرحم، وظلمة المشيمة -التي هي كالغشاوة والوقاية على الولد -وظلمة البطن » (٣).

- (٣) قوله: «إلى رِفقِه»: أي إلى رأفته ، فسخر له أبويه، وجعلها في خدمته إلى أن يكبر.



<sup>(</sup>١) انظر: كتاب العين، مادة «حكم».

<sup>(</sup>٢) انظر: النهاية في غريب الحديث (١/ ٤١٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير (٧/ ٨٦).

| 7 | 9 4444 |
|---|--------|
|   |        |
|   |        |

وما يسره له (٤) من رزقه (١)، وعلمه ما لم يكن يعلم (٢)، وكان فضل الله عليه عليه عظيما (٣)،

(١) قوله: «وما يسره له»: أي وأخرجه أيضا إلى ما يسره وسهله له.

(٢) **قوله**: «من رزقه»: أي ما ينتفع به، والأرزاقُ نَوعانِ: ظاهِرَة للأَبْدانِ، كَالأَقْواتِ، وباطِنَةٌ للقُلُوبِ والنُّفوسِ، كالمَعارِف والعُلُوم (١٠).

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ٓ ءَادَمُ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٧٠].

وقال تعالى: ﴿ أَلَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ ثُمَّ رَزَقَكُمُ ﴾ [الروم: ١٠].

وقال تعالى: ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴿ ﴾ [الذاريات:٥٧-٥٨].

وقال تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا ۗ لَكُمُ فِيهَا دِفَ ۗ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ النحل: ٥].

(٣) قوله: «وعلمه ما لم يكن يعلم»: أي وعلم الله الإنسان ما لم يكن يعلم عند خروجه من بطن أمه؛ كما قال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّ هَا يَكُمُ لَا يَعْلَمُ عند خروجه من بطن أمه؛ كما قال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّ هَا يَكُمُ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفْعِدَةٌ لَعَلَّكُم تَشَكُرُونَ ﴿ اللَّهُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفْعِدَةٌ لَعَلَّكُم تَشَكُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

(٤) قوله: «وكان فضل الله عليه عظيما»: بسبب ما امتن عليه من



<sup>(</sup>١) انظر: تاج العروس، مادة «رزق».

www.alukah.

ونبهه بآثار صنعته (۱)، وأعذر إليه على ألسنة المرسلين (۲) الخيرة من خلقه (۳)، فهدى من وفقه بفضله (٤)،

إيجاده وتعليمه ما لم يكن يعلم.

قال الله ﷺ لنبيه ﷺ: ﴿وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعَلَمُ ۚ وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء:١١٣].

- (۲) قوله: «وأعذر إليه على ألسنة المرسلين»: أي قطع عذره بإرسال الرسل له مبشرين ومنذرين؛ قال تعالى: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ عُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ النساء: ١٦٥].
- (٣) قوله: «الخيرة من خلقه»: فهم خير خلق الله تعالى؛ قال تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى؛ قال تعالى: ﴿ اللَّهُ يَصَطَفَى مِنَ الْمُلَيَ كَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ ﴾ [الحج: ٧٠].
- (٤) قوله: «فهدى من وفقه بفضله»: أي وفقه وأرشده إلى الخير بمحض عطائه وامتنانه؛ قال تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ ﴿ آلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ



شيخة **alglil** www.alukah.aet

.....

فَأُسۡتَحَبُّواْ ٱلۡعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ ﴾ [فُصِّلَت:١٧]، وقال تعالى: ﴿سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى ﴿ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

#### فائدة: الهداية أربعة أنواع('):

أحدها: الهداية العامة المشتركة بين الخلق المذكورة في قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبُّنَا اللَّذِى َأَعُطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلِقَهُ أَمُ هَدَى ﴿ الله: ٥]، أي أعطى كل شيء صورته التي لا يشتبه فيها بغيره، وأعطى كل عضو شكله وهيئته، ثم هداه إلى ما خلقه له من الأعمال وهذه هداية الحيوان المتحرك بإرادته إلى جلب ما ينفعه ودفع ما يضره، فلكل نوع من الحيوان هداية تليق، وكل عضو له هداية تليق به، فهدى الرجلين للمشي واليدين للبطش والعمل واللسان للكلام والأذن للاستماع، ونحوه.

النوع الثاني: هداية البيان والدلالة والتعريف، كقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ وَلَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ ﴾ [فُصِّلَت:١٧]، أي بينا لهم وأرشدناهم فلم يهتدوا، ومنها قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِىٓ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى:٥٢].

النوع الثالث: هداية التوفيق والإلهام؛ وهي الهداية المستلزمة للاهتداء فلا يتخلف عنها، وهي المذكورة في قوله: ﴿ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِى مَن يَشَآءُ ﴾ [النحل: ٩٣]، وفي قوله: ﴿ إِن تَحَرِصُ عَلَى هُدَنهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ ﴾ [النحل: ٣٧]، وفي قول النبي ﷺ: «مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِيَ



<sup>(</sup>١) انظر: بدائع الفوائد، لابن القيم (٢/ ٣٥-٣٧).

وأضل (١) من خذله (٢) بعدله (٣)، .....

لَهُ (()، وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ أَللَهَ يَهْدِى مَن أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ أَللَهُ يَهْدِى مَن مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ أَللَهُ يَهْدِى مَن مَنْ أَحْبَبْتَ وَلاَية الدعوة والبيان في يَشَآءُ ﴾ [القصص:٥٦] ، فنفى عنه هذه الهداية وأثبت له هداية الدعوة والبيان في قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى ٓ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى:٥٢].

النوع الرابع: غاية هذه الهداية، وهي الهداية إلى الجنة والنار إذا سيق أهلها إليهما، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمُ اللهَ الله الله الله الله المنه فيها: تَجْرِي مِن تَعَلِّهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ ( ) ﴾ [يونس: ٩]، وقال أهل الجنة فيها: ﴿ الْخَرِي مِن تَعَلِّهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ ( ) ﴾ [وقال تعالى عن أهل النار: ﴿ اَحْشُرُوا اللّهَ مَا كُنُوا يَعْبُدُونَ ( ) مِن دُونِ ٱللّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْمَحِيمِ ( ) ﴾ [الصافات: ٢٢-٢٣].

- (۱) **قوله**: «**وأضل**»: أي لم يوفقه للهدى، والضلال ضد الهدى؛ يقال: ضل عن الطريق إذا لم يهتدي إليه (۲).
- (٢) **قوله**: «من خذله»: أي من أراد خذلانه؛ والخِذْلَانُ: تَرْكُ المَعُونَةِ "، وهو ضد الإيهان.
  - (٣) قوله: «بعدله»: أي بوضعه الشيء في محله؛ لأنه أعرض عن هدى الله



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٨٦٧)، عن جابر ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب العين، مادة «ضل».

<sup>(</sup>٣) انظر: مقاييس اللغة، مادة «خذل».

حرزالأماني

ويسر المؤمنين لليسري (١)، .....

ولم يقبله؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَكَنذِبُّ كَفَارٌ ﴾ [الزُّمَر:٣] ، وقال تعالى: ﴿ يُضِلُّ أَلَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾ [المدَّثر: ٣١] ، وقال تعالى: ﴿ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [إبراهيم:٤]، وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا زَاغُواْ أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ [الصف: ٥]؛ ولأنه يستحيل على الله الظلم والجور؛ قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِمَا قَدَّمَتُ يَدَاكَ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴿ الْحَجِ: ١٠]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

(١) قوله: «ويسر المؤمنين لليسرى»: أي وفق المؤمنين إلى الخير والطاعة؛ قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَىٰ ٥ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ١ فَسَنْيَسِّرُهُۥ لِلْيُسْرَىٰ ٧ ١ [الليل:٥-٧]، أي فسنهيئه للخلة اليسري، وهي العمل بها يرضاه الله منه في الدنيا، ليوجب له به في الآخرة الجنة(١).

وقال تعالى: ﴿ وَنُيسِّرُكَ لِلْيُسْرَىٰ ﴿ ﴾ [الأعلى: ٨].

وعَنْ عَلِيٍّ عِلِيٍّ عَلَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: «اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيسَّرٌ، أَمَّا أَهْلُ السَّعَادَةِ فَيْيَسَّرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ الشَّقَاوَةِ فَيْيَسَّرُونَ لِعَمَل أَهْلِ الشَّقَاوَةِ»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَىٰ ٥ وَصَدَّقَ بِٱلْحَسَّنَىٰ ١ فَسَنْيَسِّرُهُ, لِلْيُسْرَىٰ ٧ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَىٰ ( الليل: ٥-١٠] فَسَنُيسِرُهُ لِلْعُسَرَى ( الليل: ٥-١٠) ( الليل: ٥-١٠).



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبرى (٢٤/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٦٢)، ومسلم (٢٦٤٧).

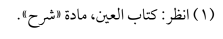
وشرح (۱) صدورهم للذكري (۲)، .....

(١) قوله: «وشرح»: أي وسع ويسر وسهَّل؛ قال الله عَلَّ: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُۥ لِلْإِسۡلَامِ ﴾ [الزُّمَر:٢٢]، أي وسَّعَه فاتَّسَعَ لقَول الخير (١).

قال ابن كثير: «قول تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ اللّاِسْلَامِ ﴾ أي: ييسره له وينشطه ويسهله لذلك، فهذه علامة على الخير، كقوله تعالى: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللّهُ صَدْرَهُ وللْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِّن رَبِّهِ ۚ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللّهِ أَوْلَيْكَ فِي اللّهُ صَدْرَهُ وللإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِّن رَبِّهِ ۚ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللّهِ أَوْلَيْكَ فِي اللّهُ صَدْرَهُ ولإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِّن رَبِّهِ ۚ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللّهِ أَوْلَيْكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ أَن اللّهُ حَبّبَ إِلَيْكُمُ اللّهِ يَعْلَى وَرَبّينَهُ وَلَيْكَ اللّهُ حَبّبَ إِلَيْكُمُ اللّهِ يَعْلَى وَرَبّينَهُ و فَالْعِصْمَانَ أَوْلَيْكَ هُمُ الرّشِدُونَ ﴾ [الزُّمَر: ٢٢] ، وقال تعالى: ﴿ وَلَكِنَ اللّهَ حَبّبَ إِلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا الرّبُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُكُولُولُولُكُولُولُولُولُهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى ا

قال ابن عباس: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهَدِيهُ يَشَرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ، يقول: يوسع قلبه للتوحيد والإيمان به، وكذا قال أبو مالك، وغير واحد؛ وهو ظاهر.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُأَن يُضِلَهُ يَجَعَلُ صَدْرَهُ وَضَيِّقًا حَرَجًا ﴾ هو الذي لا يتسع لشيء من الهيهان ولا ينفذ فيه، ﴿ كَأَنَّمَا لشيء من الهيهان ولا ينفذ فيه، ﴿ كَأَنَّمَا





الألولة

فآمنوا بالله (١) بألسنتهم ناطقين (٢)، وبقلوبهم مخلصين (٣)، وبها أتتهم به رسله وكتبه عاملين(٤)، وتعلموا ما علمهم (٥)، ووقفوا عند ما حدَّ لهم (٦)، .....

يَصَّعَكُونِ ٱلسَّمَآءِ ﴾ من ضيق صدره، وهذا مثل ضربه الله لقلب هذا الكافر في شدة تضيقه إياه عن وصول الإيمان إليه؛ يقول: فمثله في امتناعه من قبول الإيمان وضيقه عن وصوله إليه، مثل امتناعه من الصعود إلى السماء وعجزه عنه؛ لأنه ليس في وسعه وطاقته»(۱).

- (١) قوله: «فآمنوا بالله»: أي فصدقوا بالله تعالى وبها جاء على ألسنة رسله عليهم السلام.
  - (٢) قوله: «بألسنتهم ناطقين»: أي نطقوا بالحق.
- (٣) قوله: «وبقلوبهم مخلصين»: أي مذعنين ومؤمنين بالله تعالى، ومخلصين العبادة لله تعالى.
- (٤) قوله: «وبما أتتهم به رسله وكتبه عاملين»: أي امتثلوا أوامر الله تعالى، واجتنبوا نواهيه التي جاءت بها رسله عليهم السلام وكتبه المنزلة عليهم.
- (٥) قوله: «وتعلموا ما علمهم»: أي في الكتاب والسنة على مراد الله الله ورسوله ﷺ.
- (٦) قوله: «ووقفوا عند ما حد ً لهم»: فلا يتعدوا حدود الله، وهي الحلال والحرام؛ قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٣٣٤-٣٣٧).



٣١

## شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

واستغنوا بها أحل لهم عما حرم عليهم (١).

كَانَ عَنْهُ مُسْتُولًا ﴿ الْإسراء: ٣٦].

(١) قوله: «واستغنوا بما أحل لهم عما حرم عليهم»: أي اكتفوا بالحلال عن الحرام؛ فلم يرتكبوا المحرمات بل استغنوا عنها بفعل ما أُحِلَّ هم.





[۲] أما بعد (۱)، أعاننا الله وإياك على رعاية ودائعه (۲)، وحفظ ما أودعنا من شرائعه (۳)، فإنك سألتني (٤) أن أكتب (٥) لك (٦) جملة (٧) مختصرة (٨) .....

- (۱) **قوله**: «أما بعد»: كلمة يؤتى بها للانتقال إلى الموضوع الذي يقصد، وأصلها: مهما يكن من شيء (۱).
- (۲) قوله: «أعاننا الله وإياك على رعاية ودائعه»: هذا دعاء من المصنف رحمه الله له وللطالب بالتوفيق في حفظ ودائعه، وهي جوارح الإنسان، وأضيفت له تعالى؛ لأنه الخالق لها.
- (٤) **قوله**: «فإنك سألتني»: هذا خطاب لمعلمه الذي طلب منه أن يؤلف رسالة في العقيدة والفقه والآداب، لتحفيظها للصغار.
  - (٥) **قوله**: «أن أكتب»: أي أؤلف.
  - (٦) قوله: «لك»: هذا خطاب لمعلمه.
  - (٧) قوله: «جملت»: أي مجموعة أو طائفة.
  - (A) قوله: «مختصرة»: أي موجزة، والمختصر ما قل لفظه وكثر معناه.



<sup>(</sup>١) انظر: الكتاب، لسيبويه (٣/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٦/ ٤٨٩).



من واجب أمور الديانة (١) مما تنطق به الألسنة (٢)، وتعتقده القلوب (٣)، وتعمله الجوارح (٤)، وما يتصل بالواجب من ذلك (٥) من السنن (٦) من مؤكدها ونوافلها ورغائبها (٧)،

- (۱) قوله: «من واجب أمور الديانة»: أي مما يلزم فعله على المكلفين في المدين؛ وهذه الواجبات تنقسم ثلاثة أقسام: قولية، وقلبية، وفعلية.
  - (٢) قوله: «مما تنطق به الألسنت»: هي أقوال اللسان، كالشهادتين.
    - (٣) قوله: «وتعتقده القلوب»: هي أعمال القلوب، كالإيمان.
- (٤) **قوله**: «وتعمله الجوارح»: هي أعمال الجوارح، كالصلاة، والزكاة، والركاة، والصيام.
- (٥) **قوله**: «**وما يتصل بالواجب من ذلك**»: أي من أقوال اللسان، وأعمال القلوب، وأعمال الجوارح الواجبة.
- (٦) **قوله**: «من السنن»: جمع سنة، والمراد بها هنا: المستحبات، وهي مَا أَمَرَ بِهِ الشَّارِعُ لَيْسَ عَلَى سَبِيْلِ الْحَتْمِ وَالْإِلزَامِ، بِحَيْثُ يُثَابُ فَاعِلْهُ امْتِثَالًا، وَلَا يُعَاقَبُ تَارِكُهُ (١).
- (۷) قوله: «من مؤكدها ونوافلها ورغائبها»: السنن منها ما هو مؤكد، ومنها ما هو غير مؤكد؛ فالمؤكد: ما دام عليه الرسول هم غير المؤكد هو باقي السنن، وتسمى الرغائب، والرغائب جمع رغيبة، وهي ما رغب فيها الشارع (۲).



<sup>(</sup>١) انظر: شرح الكوكب المنير، لابن النجار (١/ ٤٠٢-٤٠٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب العين، مادة «رغب».

حرزالأماني

وشيء من الآداب منها (١)، وجمل من أصول الفقه (٢)، وفنونه (٣) على مذهب الإمام مالك بن أنس رحمه الله تعالى (٤)، ......

#### فائدة: الفرق بين النافلة والرغيبة:

الرغيبة هي ما داوم عليها وحدها بخلاف النافلة فإنها ما فعله ﷺ ولم يداوم عليه، أو داوم عليه ولم يحده، أو حده ولم يظهره في جماعة، ومعنى الإظهار في جماعة فعله في جماعة، ومعنى الحد التعيين في عدد مخصوص بحيث تكون الزيادة عليه والنقص عنه مفوتا للثواب(١).

- (١) قوله: «وشيء من الآداب منها»: التي سيذكرها في آخر رسالته، وهي آداب الأكل الشرب، ونحوه؛ والأدب: عبارة عن معرفة ما يحترز به عن جميع أنواع الخطأ(٢).
- (٢) قوله: «وجمل من أصول الفقه»: أصول: لُغَةً: جمع أصل، وهو أَسَاسُ الشَّيْءِ ""؛ وأصول الفقه: هو معرفة دلائل الفقه إجمالا، وكيفية الاستفادة منها، و حال المستفيد (١).
  - (٣) قوله: «وفنونه»: الفنون جمع فن، وهو الفرع المبنى على غيره (°).
  - (٤) قوله: «على مذهب الإمام مالك بن أنس رحمه الله تعالى»: أي



<sup>(</sup>١) انظر: الفواكه الدواني (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: التعريفات، صـ (١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: مقاييس اللغة، مادة «أصل».

<sup>(</sup>٤) انظر: الإبهاج في شرح المنهاج، للسبكي (١/ ١٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: لسان العرب، مادة «فنن».

وطريقته (١)، مع ما سهَّل سبيل ما أشكل من ذلك (٢) من تفسير الراسخين وبيان المتفقهين (٣)، لما رغبت فيه (٤) من تعليم ذلك للولدان كما تعلمهم حروف

مذهبه الفقهي، الذي هو أحد المذاهب الفقهية الأربعة؛ ومالك بن أنس هو إمام دار الهجرة مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن الحارث الأصبحي، ولد سنة ثلاث وتسعين من الهجرة، قال الشافعي: إذا جاءك الأثر عن مالك فشد به يدك، وقال: إذا ذكر العلماء فمالك النجم، وقال ابن مهدي: أئمة الحديث الذين يقتدى بهم أربعة، سفيان بالكوفة ومالك بالحجاز والأوزاعي بالشام وحماد بن زيد بالبصرة؛ وتوفى سنة تسع وسبعين ومائة (۱).

- (١) قوله: «وطريقته»: أي التي يسير عليها في أقواله الفقهية.
- (٢) **قوله**: «مع ما سهل سبيل ما أشكل من ذلك»: أي سألتني أن تكون هذه الجملة مصاحبة لما سهل من المذهب.
- (٣) قوله: «من تفسير الراسخين وبيان المتفقهين»: أي بيَّن طريقَ ما أُشكل من المذهب من تفسير الراسخين في العلم، ومن بيان المتفقهين من أصحاب الإمام مالك.
  - (٤) قوله: «لا رغبت فيه»: يخاطب معلمه.
- (٥) قوله: «من تعليم ذلك للولدان كما تعلمهم حروف القرآن»: أي كما تعلمهم القرآن تعلمهم العقيدة والفقه والآداب.



<sup>(</sup>١) انظر: ترتيب المدارك (١/ ١٠٤ –١٥٣).



ليسبق إلى قلوبهم من فهم دين الله وشرائعه (١) ما ترجى لهم بركته (٢) وتحمد لهم عاقبته (٣)، فأجبتك إلى ذلك (٤)، لما رجوته لنفسي ولك من ثواب من علم دين الله أو دعا إليه (٥).

- (۱) قوله: «ليسبق إلى قلوبهم من فهم دين الله وشرائعه»: أي ليفهموا العقيدة والفقه وهم صغار.
  - (٢) قوله: «ما ترجى لهم بركته»: أي في الدنيا عند الكبر.
  - (٣) قوله: «وتحمد لهم عاقبته»: أي في الآخرة بعد الموت.
    - (٤) قوله: «فأجبتك إلى ذلك»: أي إلى سؤالك.
- ٥) قوله: «لما رجوته لنفسي ولك من ثواب من علم دين الله أو دعا

اليه»: أي إلى التعليم؛ والمعنى: أنني أجبت سؤالك في تأليف هذه الرسالة؛ ليكون لي مثل أجر من عمل أو دعا إلى هذا العمل؛ كما في حديث أبي مَسْعُودٍ الأَنْصَارِيِّ لي مثل أجر من عمل أو دعا إلى هذا العمل؛ كما في حديث أبي مَسْعُودٍ الأَنْصَارِيِّ للله عليه: «مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْر فَلَهُ مِثْلُ أَجْر فَاعِلِهِ» (١٠).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَنْ تَبِعَهُ ﴾ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﴾ قَالَ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى، كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ ﴾ (٢).

والرجاء: في اللغة: الأمل"، وفي الاصطلاح: تعلق القلب بمحصول محبوب في



<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۱۸۹۳).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٦٧٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذيب اللغة، مادة «رجى»، والعين، مادة «أمل».



[٣] واعلم (١) أن خير القلوب أوعاها للخير (٢) وأرجى القلوب للخير ما لم يسبق الشر إليه (٣)، وأولى ما عني به الناصحون ورغب في أجره الراغبون إيصال الخير إلى قلوب أولاد المؤمنين ليرسخ فيها (٤)، وتنبيههم على معالم الديانة (٥)، وحدود الشريعة (٦)؛ ليرًاضُوا عليها (٧)، وما عليهم أن تعتقده من الدين قلوبهم (٨)،

المستقبل".

- (١) قوله: «واعلم»: كلمة يؤتى بها للحث، والتنبيه.
- (۱) **قوله**: «أن خير القلوب أوعاها للخير»: أي أفضل وأحسن القلوب أحفظها للخرر.
- (٤) قوله: «وأولى ما عني به الناصحون ورغب في أجره الراغبون إلى قلوب أولاد المؤمنين ليرسخ فيها»: أي ليثبت في القلوب.
  - (٥) قوله: «وتنبيههم على معالم الديانة»: أي أصول الدين وقواعده.
    - (٦) قوله: «وحدود الشريعة»: أي الحلال والحرام.
      - (٧) قوله: «ليراضوا عليها»: أي ليتمرنوا عليها.
- (٨) قوله: «وما عليهم أن تعتقده من الدين قلوبهم»: أي ما يجب عليهم بعد بلوغهم من العقائد.



<sup>(</sup>١) انظر: التعريفات، صـ (١٠٩).

وتعمل به جوارحهم (١)؛ فإنه روي أن تعليم الصغار لكتاب الله يطفىء غضب الله (٢)، وأن تعليم الشيء في الصغر كالنقش في الحجر (٣).

[٤] وقد مثَّلت لك (٤) من ذلك ما ينتفعون -إن شاء الله- بحفظه (٥)، ويشرفون بعلمه (٦)، ويسعدون باعتقاده والعمل به (٧)، .....

- (١) قوله: «وتعمل به جوارحهم»: أي وما تشتغل به أعضاؤهم.
- (۲) قوله: «فإنه روي أن تعليم الصغار لكتاب الله يطفىء غضب الله»: هذا الحديث ضعيف، لم أجده في كتب السنة؛ وكلمة «روي» من ألفاظ التضعيف؛ كأن المصنف يضعف الحديث.
- (٣) قوله: «وأن تعليم الشيء في الصغر كالنقش في الحجر»: أي يشبت فلا ينسى بسهولة، بخلاف التعليم في الكبر، فإنه ينسى بسرعة.
  - (٤) **قوله**: «وقد مثلت لك»: أي بينت لك.
- (٥) **قوله**: «من ذلك ما ينتفعون -إن شاء الله بحفظه»: أي إن حفظوه انتفعوا به.
- (٦) **قوله**: «**ويشرفون بعلمه**»: أي ينالون الرفعة والشرف في الدنيا والآخرة بمعرفته إن شاء الله.



وقد جاء أن يؤمروا بالصلاة لسبع سنين، ويضربوا عليها لعشر، ويفرق بينهم في المضاجع (١)،

## يُعْمَلُونَ ﴿ ١٧ ﴾ [النحل: ٩٧].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «هَذَا وَعْدٌ مِنَ الله تَعَالَى لَنْ عَمِلَ صَالِحًا -وَهُوَ الْعَمَلُ الْتَابِعُ لِكِتَابِ اللهِ تَعَالَى وَسُنَّةِ نَبِيِّهِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى مِنْ بَنِي آدَمَ، وَقَلْبُهُ مُؤْمِنٌ الْعَمَلُ الْمَانَّةِ نَبِيِّهِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى مِنْ بَنِي آدَمَ، وَقَلْبُهُ مُؤْمِنٌ بِللهِ وَرَسُولِهِ، وَإِنَّ هَذَا الْعَمَلَ المَأْمُورَ بِهِ مَشْرُوعٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ -بِأَنْ يُحْيِيهُ اللهُ حَيَاةً طَيِّبَةً فِي الدَّارِ الآخِرَةِ؛ وَالحَيَاةُ الطَّيِّبَةُ تَشْمَلُ وُجُوهَ الرَّاحَةِ مِنْ أَيِّ جِهَةٍ كَانَتْ (١٠).

### (١) قوله: «وقد جاء أن يؤمروا بالصلاة لسبع سنين، ويضربوا عليها

لعشر، ويفرق بينهم في المضاجع»: كما في حديث عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ ﴿ وَهُمْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَهُرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا، وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرٍ، وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي المَضَاجِع ﴾ (٢).

قَالَ الْمَنَاوِيُّ: «أَيْ فَرِّقُوا بَيْنَ أَوْلَادِكُمْ فِي مَضَاجِعِهِمُ الَّتِي يَنَامُونَ فِيهَا إِذَا بَلَغُوا عَشْرًا حَذَرًا مِنْ غَوَائِل الشَّهْوَةِ وَإِنْ كُنَّ أَخَوَاتٍ» ("").

قال العَلَقِيُّ: «إِنَّهَا أَمَرَ بِالضَّرْبِ لِعَشْرٍ؛ لِأَنَّهُ حَدُّ يُتَحَمَّلُ فِيهِ الضَّرْبُ غَالِبًا وَالْمُرَادُ



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٤/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٩٥٤)، والترمذي (٤٠٧)، وأحمد (٦٦٨٩)، وصححه أحمد شاكر.

<sup>(</sup>٣) انظر: فيض القدير، للمناوي (٥/ ٢١٥).

agill www.alukah.net

فكذلك ينبغي أن يُعلَّموا ما فرض الله على العباد من قول وعمل قبل بلوغهم (١) ليأتي عليهم البلوغ وقد تمكن ذلك من قلوبهم (٢)، وسكنت إليه أنفسهم (٣)، وأنِسَت بها يعملون به من ذلك جوارحهم (٤).

بِالضَّرْبِ ضَرْبًا غَيْرَ مُبَرِّحٍ، وَأَنْ يَتَّقِيَ الوَجْهَ فِي الضَّرْبِ (١).

قَالَ الطِّيبِيُّ: «جَمَعَ بَيْنَ الأَمْرِ بِالصَّلَاةِ وَالفَرْقِ بَيْنَهُمْ فِي المَضَاجِعِ فِي الطُّفُولِيَّةِ تَأْدِيبًا لَمُمْ وَمُحَافَظَةً لِأَمْرِ اللهِ كُلِّهِ وَتَعْلِيمًا لَمُمْ المُعَاشَرَةَ بَيْنَ الخَلْقِ وَأَنْ لَا يَقِفُوا مَوَاقِفَ التُّهَم فَيَجْتَنِبُوا المَحَارِمَ»(١).

- (۱) قوله: «فكذلك ينبغي أن يعلموا ما فرض الله على العباد من قول وعمل قبل بلوغهم»: أي يستحب أن يعلم الأولاد ما فرض الله على المكلفين من أقوال، كالشهادتين، وأعال، كالصيام قبل سن البلوغ.
- (۲) قوله: «ليأتي عليهم البلوغ وقد تمكن ذلك من قلوبهم»: أي الأقوال والأعمال التي تعلموها.
- (٣) قوله: «وسكنت إليه أنفسهم»: أي اطمأنت أنفسهم به، فلا يحيدون عنه؛ والمعنى أنهم إذا تعلموا الفرائض في الصغر تمكنت منهم إذا بلغوا، فلا يستطيعوا تركها.
- (٤) قوله: «وأنست بما يعملون به من ذلك جوارحهم»: أي تعودت جوارحهم على ما يعملون به من الفرائض، فلا يشعرون بوحشة عند عمله بعد



<sup>(</sup>١) انظر: تحفة الأحوذي، للمباركفوري (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: فيض القدير (٥/ ٥٢١).

[0] وقد فرض الله سبحانه على القلب عملا من الاعتقادات (١)، وعلى الجوارح الظاهرة عملا من الطاعات (٢).

[٦] وسأفصل لك (٣) ما شرطت لك ذكره (٤) بابا بابا (٥)؛ ليقرُبَ من فهم متعلميه إن شاء الله تعالى (٦)، وإياه نستخير(٧) وبه نستعين (٨)، ....

البلوغ.

- (۱) قوله: «وقد فرض الله سبحانه على القلب عملا من الاعتقادات»: عمل القلب هو ما يقوم به من محبته وتوكله وخشيته وإنابته وخوفه من الله تعالى.
- (۲) **قوله**: «**وعلى الجوارح الظاهرة عملا من الطاعات**»: عمل الجوارح هو ما تقوم به الأعضاء كالصلاة والصيام والذكر والجهاد ونحوه.
  - (٣) قوله: «وسأفصل لك»: أي أوضح وأبين وأفرق لك.
  - (٤) **قوله**: «ما شرطت لك ذكره»: أي ما ألزمت به نفسي لك.
    - (٥) قوله: «بابا بابا»: أي سأذكره بابا بعد باب.
- (٦) **قوله**: «ليقرب من فهم متعلميه إن شاء الله تعالى»: أي ليسهل فهمه على متعلميه.
- - (٨) قوله: «وبه نستعين»: فلا نطلب العون إلا منه ه و تقديم المعمول



حرز الأماني

ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم (١).

[۷] وصلى الله على سيدنا محمد نبيه (۲)، وآله (۳) وصحبه (٤)، وسلم تسليما كثيرا(٥).

على العامل يفيد الحصر؛ أي حصر الاستعانة في الله على: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكُ فَا إِلَا لَهُ عَلَى إِلَيْهِ اللهُ عَلَيْ إِلَا لَعْلَالِهُ فَيْ إِلَيْكُ فَالْعُلُهُ وَإِيَّاكُ فَعْبُدُ وَإِيَّاكُ فَعْبُدُ وَإِيَّاكُ فَعْبُدُ وَالْعَالِقَ فَالْعُلِي اللَّهُ عَلَيْكُ فَالْعُلَالِ فَا لِلْعُلِي اللَّهُ عَلَيْكُ فَا لَا لَعْلَالِهُ عَلَيْكُ إِلَيْكُ فَا لَعْلَالِهُ عَلَيْكُ فَا لَعْلَالِكُ فَالْعُلِكُ فَا لَعْلِقُ فَالْعُلِكُ فَا لَا عَلَالِهُ عَلَيْكُ فَالْعُلِكُ فَا لَا عَلَالِكُ فَالْعُلِقُ فَا لَا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ فَا لَا عَلَالِهُ عَلَيْكُ فَا لَا عَلَالِكُ الْعُلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالِكُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ فَا إِلْمُ الْعُلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَالِكُ عَلَيْكُ عَلَالِكُ عَلَيْكُ عَلَالِكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلِي اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَالِكُ عَلَيْكُ عَلَالِكُ عَلَيْكُ عَلِي اللّهُ عَلَيْكُ عَلِي اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَالِكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَالِكُ عَلْمُ عَلِي عَلِي اللّهُ عَلَيْكُ عَل

- (۱) قوله: «ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم»: أي لا متحول من حال إلى حال إلا بإعانة الله وحوله وقوته، فهي كلمة استسلام وتفويض إلى الله تعالى واعتراف بالإذعان له فلا راد لأمره، وأن العبد لا يملك شيئا من الأمر().
- (٢) قوله: «وصلى الله على سيدنا محمد نبيه»: أي اللهم اثنِ على سيدنا محمد نبيه»: أي اللهم اثنِ على سيدنا محمد ربيه قَالَ أَبُو العَالِيَةِ: «صَلاَةُ الله: ثَنَاؤُهُ عَلَيْهِ عِنْدَ اللَائِكَةِ» (٢).
  - (٣) قوله: «وآله»: أي أهل بيته ﷺ ممن تبعه على دينه.
- (٤) **قوله**: «**وصحبه**»: جمع صاحب، وهو من لقي النبي الله على مؤمنا به ومات على ذلك، ولو تخللت ردة في الأصح<sup>(٣)</sup>.
- (٥) قوله: «وسلم تسليما كثيرا»: أي سلمه من الشرور والآفات، ويحتمل أن تكون بمعنى التحية؛ وهذا امتثال لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْكِكَتُهُ, يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ الْاحزاب:٥٦].

<sup>(</sup>٣) انظر: نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، لابن حجر العسقلاني، صـ (١١١).



<sup>(</sup>١) انظر: شرح صحيح مسلم، للنووي (٢٦/١٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري (٦/ ١٢٠).



### [المنهج في إثبات أسماء الله وصفاته]

#### باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات (١)

[٨] من ذلك (٢) الإيمانُ بالقلب (٣)، والنَّطقُ باللِّسان (٤) أنَّ الله إلَهُ واحدٌ لا إله غيرُه (٥)، ولا شبيهَ له (٦)،

- (۱) قوله: «باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات»: أي من الأقوال والاعتقادات، فلا يصح قول بلا اعتقاد، ولا يصح اعتقاد بلا قول.
  - (٢) **قوله**: «من ذلك»: أي من جملة الأقوال والاعتقادات.
    - (٣) قوله: «الإيمان بالقلب»: أي التصديق الجازم.
    - (٤) قوله: «والنطق باللسان»: أي الاعتراف باللسان.
- (٥) قوله: «أَنَّ اللّه إله واحد لا إله غيره»: أي لا معبود بحق سوى الله؛ وهذا معنى توحيد الإلهية؛ قال تعالى: ﴿ وَإِلَاهُ كُرُ إِلَاهُ وَاحِدٌ لَا إِلَهُ إِلَاهُ وَالرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ وهذا معنى توحيد الإلهية؛ قال تعالى: ﴿ وَإِلَاهُ كُرُ إِلَاهُ وَالدَّ اللّهُ وَالرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ اللّهُ وَالدَّحْمَنُ الرَّحِيمُ اللّهُ وَالدَّحْمَنُ الرَّحِيمُ اللّهُ وَعَيْمَ اللّهُ وَعَيْمَ اللّهُ وَعَيْمَ إِلَيْهِ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوحِي إِلَيْهِ اللّهُ وَحَيْمَ إِلَيْهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّ



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٤/ ٥٨٨).

ولا نظر له (١)، ولا وَلَدَ له، ولا وَالِدَ له، ولا صاحبة له (٢)، ولا شريكَ له (٣).

(١) قوله: «ولا نظير له»: أي لا مساو له، ولا كفء له الله وهذا معنى توحيد الأسماء والصفات؛ قال تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لُّهُ كُفُواً أَحَدُا اللَّهِ السَّاءِ والصفات؛ قال تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ أَنُّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الل [الإخلاص:٤]، وقال تعالى: ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَحَـدُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ علاص: ١]، أي هو الواحد الأحد، الذي لا نظير له ولا وزير، ولا نديد ولا شبيه ولا عديل (١).

(٢) قوله: «ولا ولد له، ولا والد له، ولا صاحبة له»: لأنه منزه عن العجز، وصفات النقص؛ فهو الرب الخالق المدبر دون أن يحتاج ولد ولا والد ولا زوجة؛ وهذا معنى توحيد الربوبية؛ قال تعالى: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدُّ وَلَدُّ وَلَدُّ وَلَدُّ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُّ وَلَدُ وَلَا قَالِ عَالَى اللَّهِ وَاللَّهِ وَلَا قُولُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَالَّالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّالَّا لَا اللَّهُ وَاللَّلَّالَّا لَا لَا لَا لَا لَا لَاللَّالَّالَّالِمُ اللَّالَّالِّ [الأنعام: ١٠١]، أي: هو مالك كل شيء وخالقه، فكيف يكون له من خلقه نظير يساميه، أو قريب يدانيه، تعالى وتقدس وتنزه (٢).

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدًا ۞ لَّقَدْ جِئْتُمْ شَيْءًا إِذًا ۞ ﴾ [مريم:٨-٨] ، وقال تعالى: ﴿ لَمْ كَالِّدُ وَلَمْ يُولَدُ اللَّ ﴾ [الإخلاص:٣].

وعَنْ أَبِي مُوسَى عَنِ النَّبِيِّ عَلَى قَالَ: «لَيْسَ أَحَدٌّ أَصْبَرَ عَلَى أَذًى سَمِعَهُ مِنَ الله، إِنَّهُمْ لَيَدْعُونَ لَهُ وَلَدًا، وَإِنَّهُ لَيْعَافِيهِمْ وَيَرْزُقُهُمْ "".

(٣) قوله: «ولا شريك له»: أي في ربوبيته، وإلهيته، وأسمائه وصفاته،



<sup>(</sup>١) انظر: السابق (٨/ ٥٢٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٨/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠٩٩)، ومسلم (٢٨٠٤).

[٩] ليس لأَوَّ لِيَّتِهِ ابتداءٌ، ولا لآخِرِيَّتِه انقضَاءٌ (١)، ........

وحكمه، وشرعه؛ قال تعالى: ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ, ﴾ [الأنعام:١٦٣]، وقال تعالى: ﴿ لَا تُشْرِكُ بِأَللَّهِ ۗ إِنَ اللَّهِ ۗ إِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّ

وفي حديث وفد عبد القيس: «آمُرُكُمْ بِأَرْبَعٍ، وَأَنْهَاكُمْ عَنْ أَرْبَعٍ: اعْبُدُوا اللهَ وَلَا تُشْرِكُوا بهِ شَيْئًا...»(۱).

### فائدة: التوحيد ثلاثة أنواع $^{(1)}$ :

أحدها: توحيد الربوبية، وهو إفراد الله بالخلق، والتدبير، والسيادة، والملك.

الثاني: توحيد الإلهية، وهو إفراد الله بالعبادة.

الثالث: توحيد الأسماء والصفات، وهو إفراد الله بها سمى ووصف به نفسه في كتابه، وبها سهاه ووصفه رسوله على في سنته.

(۱) قوله: «ليس لأوليته ابتداء، ولا لآخريته انقضاء»: أي لم يسبقه عدم، ولا يلحقه فناء؛ لقوله تعالى: ﴿هُوَالْأَوَّلُ وَالْآخِرُ ﴾ [الحديد:٣].

وكان النبي على يقول: «اللهُمَّ أَنْتَ الأَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ» وَأَنْتَ الآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ» (").



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٥٢٣)، ومسلم (١٨)، من حديث أبي سعيد ، وهذا لفظ مسلم.

<sup>(</sup>٢) انظر: مدار السالكين، لابن قيم الجوزية (١/ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٧١٣)، من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

agiii

# [١١] لا يَبْلُغُ كُنْهَ صِفَتِهِ الواصفون (١)، ولا يُحيطُ بأمره المُتَفَكِّرونَ (٢)، .....

(۱) قوله: «لا يَبْلغ كُنُه صِفْتِهِ الواصفون»: فلا يستطيع أحد أن يعرف كيفية صفات الله على فقد جَاءَ رَجُلٌ إِلَى مَالِكِ بْنِ أَنَسٍ ، فَقَالَ: يَا أَبًا عَبْدِ اللهِ كَيْفَ اسْتَوَى ؟ قَالَ: فَهَا رَأَيْتُ مَالِكًا وَجَدَ وَالرَّمْنُ عَلَى الْعَرْقِ اللهِ عَنْ عَلَى الْعَرَقِ قَالَ: فَهَا رَأَيْتُ مَالِكًا وَجَدَ مِنْ مَقَالَتِهِ، وَعَلَاهُ الرُّحَضَاءُ، يَعْنِي العَرَقَ قَالَ: وَأَطْرَقَ القَوْمُ، مِنْ شَيْءٍ كَمَوْ جِدَتِهِ مِنْ مَقَالَتِهِ، وَعَلَاهُ الرُّحَضَاءُ، يَعْنِي العَرَقَ قَالَ: الكَيْفُ غَيْرُ مَعْقُولٍ وَجَعَلُوا يَنْتَظِرُونَ مَا يَأْتِي مِنْهُ فِيهِ، قَالَ: فَشُرِّيَ عَنْ مَالِكٍ، فَقَالَ: الكَيْفُ غَيْرُ مَعْقُولٍ وَالإِيهَانُ بِهِ وَاجِبٌ وَالسُّوَالُ عَنْهُ بِدْعَةٌ، فَإِنِي أَخَافُ أَنْ تَكُونَ ضَالًا، وَأَمَرَ بِهِ فَأَخْرِجَ (').

(٢) **قوله**: «**ولا يُحيطُ بأمرِه المَّفَكُرونَ**»: أي لا يحيط أحد بحِكَم الله وأسراره الله عليه والكونية.

### فائدة: أوامر الله قسمان (١):

أحدها: أوامر شرعية، وهي الأحكام التكليفية، ومنها قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللّهَ نِعِبًا يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمَننَتِ إِلَىٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُواْ بِٱلْعَدُلِ ۚ إِنَّ ٱللّهَ نِعِبًا يَعْظُكُم بِدِيْ إِنَّاللّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ النساء: ٥٨]، وقوله تعالى: ﴿ يُنزِلُ ٱلْمَكَيْمِكُهُ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ عَ أَنْ أَنذِرُواْ أَنَّهُ لَآ إِلَنه إِلَّا أَنَا فَاتَقُونِ اللّهِ النحل: ٢].

الثاني: أوامر كونية، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَي الثاني: أَوْامَر كونية، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّا مَا أَمْرُهُ وَإِذَا أَرَادَ شَيًّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَي كُونُ ﴿ اللَّهِ ﴾ [يس: ٨٦].

<sup>(</sup>٢) انظر: الجواب الصحيح، لشيخ الإسلام ابن تيمية (١/ ١٤٥ – ١٥٤)، مجموع الفتاوي (١٨/ ١٣٢).



<sup>(</sup>١) انظر: شرح أصول الاعتقاد، للالكائي (٣/ ٤٤١).

# [١١] يَعتَبرُ المتفَكِّرونَ بآياته (١)،.....

(۱) قوله: «يعتبر المتفكرون بآياته»: أي يتعظون بآيات الله الكونية والشرعية؛ قال تعالى: ﴿ كِنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبكَرُكُ لِيَدَّبَرُواْ عَلَيْتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أَوْلُواْ الْأَلْبَ وَالشرعية؛ قال تعالى: ﴿ وَمِنْ عَالَيْتِهِ عَلَىٰ مُبكَرُكُ لِيَدَّبَرُواْ عَلَيْتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أَوْلُواْ الْأَلْبَ لِيَهِ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### فائدة: آيات الله قسمان(١):

أحدها: آيات شرعية؛ وهي المتضمنة لشرعه هي من الآية بمعنى العلامة لغة؛ لأنها علامات على ابتدائها وانتهائها.

وقيل: من الآية، بمعنى الجماعة؛ لاشتمال الآية الشرعية الدينية على طائفة وجماعة من كلمات القرآن.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ, زَادَتُهُمْ إِيمَننًا ﴾ [الأنفال: ٢]، وقوله تعالى: ﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّبُ ٱللَّهُ ءَايَتِهِ عَلَيْهِمْ اَيَتَهُمْ يَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وقوله تعالى: ﴿ رَّسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُرُ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ [الطلاق: ١١]، ونحوها من الآيات.

الثاني: آيات كونية قدرية؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلنَّهَارُ وَٱللَّهَارُ وَٱللَّهَارُ وَٱللَّهَارُ وَٱللَّهَارُ وَٱللَّهَارُ وَٱللَّهَارُ وَٱللَّهَارُ فَاللَّهَارُ فَاللَّهَارُ فَاللَّهَارُ وَوَله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ



<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان، للشنقيطي (٣/ ٢٢٣).



حرز الأماني

و لا يَتَفكَّرونَ في مَاهِيَةِ ذاتِه (١)، و لا يُحيطون بشيءٍ من عِلمه إلاَّ بِما شاء (٢)، وَسِعَ كُرْسِيُّه السَّموات والأرض (٣)، .........

وَٱخۡتِلَفِ ٱلۡیَٰلِ وَٱلنَّهَارِ لَاینتِ لِأُولِی ٱلْأَلْبَبِ الله [آل عمران: ١٩٠]، أي علامات كونية قدرية، يعرف بها أصحاب العقول السليمة أن خالقها هو الرب المعبود وحده جل وعلا، والآية الكونية القدرية في القرآن من الآية بمعنى العلامة لغة.

(۱) قوله: «ولا يَتَفَكَّرُونَ في مَاهِيَتَ ذَاتِه»: أي في حقيقة، وكيفية ذاته؛ فأهل السنة والجهاعة يفوضون كيفية صفات الله تعالى، فلا يعلم أحد كيف هو كالله السنة والجهاعة يفوضون كيفية صفات الله تعالى، فلا يعلم أحد كيف هو

(٢) قوله: «ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء»: أي: لا يطلع

أحد من علم الله على شيء إلا بها أعلمه الله على وأطلعه عليه ('') لقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عَلَى فَي عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَاشَاءَ ﴾ [البقرة:٥٥٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ ال

(٣) قوله: «وسِع كرسيه السموات والأرض»: أي وسع الكرسي الذي هو موضع القدمين سعة السماوات والأرض؛ قال تعالى: ﴿ وَسِعَ كُرُسِيُّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ ﴾ [البقرة:٥٥].



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۱/ ۲۷۹–۲۸۰).

.....

الحَلْقَةِ»(').

قال ابن عباس رضي الله عنهما: «الكُرْسِيُّ مَوْضِعُ قَدَمَيْهِ، وَالعَرْشُ لَا يُقْدَرُ وَالْعَرْشُ لَاللهِ عنهما: «الكُرْسِيُّ مَوْضِعُ قَدَمَيْهِ، وَالْعَرْشُ لَا يُقْدَرُ وَالْعَرْشُ لَا يُقْدَرُ وَالْعَرْشُ لَا يُقْدَرُ وَالْعَرْشُ لَا يَقْدَرُ وَالْعَرْشُ لَا يَقْدَرُ وَالْعَرْشُ لَا يَقْدَرُ وَالْعَرْشُ لَا يُقْدَرُ وَالْعَرْشُ لَا يَقْدَرُ وَاللَّهُ وَالْعَرْشُ لَا يَقْدَرُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَرْشُ لَا يَقْدَرُ وَلَيْعَالِهُ وَاللَّهُ وَالْعَرْشُ لَا يُقْدَرُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَمْ وَاللَّهُ وَاللّ

وقال الضحاك: «كرسيه الذي يوضع تحت العرش» $^{(7)}$ .

فائدة: اختلف في الكرسي على ثلاثة أقوال ('):

القول الأول: موضع القدمين.

القائلون به: ابن عباس، والسدي، والضحاك.

القول الثاني: الكرسي هو العرش نفسه.

القائلون به: الحسن البصري.

القول الثالث: الكرسي هو علم الله.

القائلون به: روى عن ابن عباس بسند ضعيف.

قالوا: وأصل «الكرسي» العلم؛ ومنه قيل للصحيفة يكون فيها: عِلْم مكتوب «كراسة»، ومنه يقال للعلماء: «الكراسي»؛ لأنهم المعتمد عليهم.



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه ابن حبان (٣٦١)، وابن بطة في الإبانة (١٣٦)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٠٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح موقوف: رواه ابن خزيمة في التوحيد (١/ ٢٤٩)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٣١٠)، وقال: صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، وصحح الألباني وقفه في السلسلة الضعيفة (٣٠٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطيري (٥/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق (٥/ ٣٩٨-٤٠).

(0.

ولا يِؤُودُه حفظُهم (١)، وهو العليُّ (٢) العَظيمُ (٣).

والصحيح أن الكرسي هو موضع قدمي الرب الله الله عن ابن عباس رضى الله عنها، وله حكم الرفع.

(۱) قوله: «ولا يؤوده حفظهما»: لقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَعُودُهُ وَفَظُهُما ﴾ البقرة:٥٥٠] أي لا يثلقه ولا يكرثه حفظ السموات والأرض ومن فيها ومن بينها، بل ذلك سهل عليه يسير لديه وهو القائم على كل نفس بها كسبت (۱).

(٢) قوله: «وهو العلي في ذاته، وصفاته هَ قَالَ تعالى: ﴿وَهُوَ الْعَلِيُّ اللَّهُ الْعَلِيُّ قَالَ تعالى: ﴿وَهُوَ الْعَلِيُّ اللَّهُ كَانَ عَلِيًّا كَانِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ ع

(٣) قوله: «العظيم»: العظيم في أسمائه وصفاته، قال تعال: ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ السَّهَ وَهُو الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ السَّهَ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ السَّهُ وَمَا فِي اللّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: كَانَ النّبِيُ عَلَيْ يَدْعُو عِنْدَ الكَرْبِ يَقُولُ: «لاَ إِلَهَ إِلّا اللهُ العَظِيمُ الحَلِيمُ، لاَ إِلَهَ إِلّا اللهُ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، وَرَبُّ العَرْشِ العَظِيمِ»(١).

قال ابن كثير بعد تفسيره لآية الكرسي: «وهذه الآيات وما في معناها من الأحاديث الصحاح الأجود فيها طريقة السلف الصالح إمرارها كما جاءت من غير تكييف و لا تشبيه»(").



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۱/ ٦٨١ – ٦٨٢).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٦٣٤)، ومسلم (٢٧٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير (١/ ٦٨٢).



### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

01

[١٤] العالمُ (٤) الخبيرُ (٥)، المُكبِّرُ (٣) القَدِيرُ (٤)،....

(١) قوله: «العالم»: أي بكل شيء، قال تعالى: ﴿ قَالَ نَبَأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَبِيرُ ﴾ [التحريم: ٣]، وقال تعالى: ﴿ وَعَلِمُ ٱلْعَيْبِ وَٱلشَّهَاكَةِ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْحَبِيرُ ﴿ اللّهِ اللّهَ الْعَيْبِ وَٱلشَّهَاكَةِ وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْحَبِيرُ ﴿ اللّهُ الْعَيْبِ وَٱلشَّهَاكَةِ وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْحَبِيرُ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

قال ابن كثير في تفسير الآية: «أي: يحيط علمه الكريم بجميع الموجودات، بريها وبحريها لا يخفى عليه من ذلك شيء، ولا مثقال ذرة في الأرض ولا في السهاء»(١).

(٢) قوله: «الخبير»: أي بمواضع الأشياء ومحالها، فلا يعطي إلا لمن يستحق ولا يمنع إلا من يستحق ولا يمنع إلا من يستحق (٢)؛ قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الْخَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام:١٨]، وقال تعالى: ﴿ وَهُو اللَّاطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام:١٠٣].

(٣) قوله: «المدبر»: أي لأمر الخلائق "؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُو اللهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ﴾ [يونس: ٣]، وقال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ﴾ [يونس: ٣]، وقال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ﴾ [السجدة: ٥]؛ والمدبر ليس اسها من أسهاء الله تعالى.

(٤) قوله: «القديد»: فلا يعجزه شيء؛ قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٣/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (٤/ ٢٤٧).

السَّمِيعُ البصيرُ (١)، العَلِيُّ الكَبيرُ (٢)، وَأَنَّه فوقَ عَرشه المجيد (٣) ...

قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٠]، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيدٌ ﴾ [آل عمران: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيدٌ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَإِنَّا يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَىٰ وقال تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيدٌ ﴿ الْأَنعَامِ: ١٧].

(۱) قوله: «السّميع البصير»: أي السميع لأقوال عباده، مؤمنهم وكافرهم، مصدقهم ومكذبهم، البصير بهم لا يخفى عليه منهم خافية في أحوالهم وحركاتهم وسكناتهم (۱)؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ، هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ۱]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ، هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ۱]، وقال تعالى: ﴿ لِينَهُ وَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ۱۱].

(٢) قوله: «العلي الكبير الذي لا أعلى منه، الكبير الذي هو أكبر من كل شيء، فكل شيء خاضع حقير بالنسبة إليه، فكل شيء تحت قهره وسلطانه وعظمته، لا إله إلا هو، ولا رب سواه؛ لأنه العظيم الذي لا أعظم منه، العلي الذي لا أعلى منه، الكبير الذي لا أكبر منه، تعالى وتقدس وتنزه، وعز وجل عما يقول الظالمون علوا كبير الذي لا أكبر منه، تعالى وتقدس وتنزه، وعز وجل عما يقول الظالمون علوا كبيرا (١٠)؛ قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ اللَّهَ الْعَلِيُ الْعَلِيُ الْعَلِيُ الْعَلِيُ الْعَلِيُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الْعَلِيُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ

(٣) قوله: «وَأَنْهُ فُوقَ عَرِشُهُ المُجِيدِ»؛ لقوله تعالى: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ الْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٤٥]، وقوله السَتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٤٥]، وقوله



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٥، ٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٥/ ٤٤٩ ، ٦/ ٣٥٠).

بذاته (١)، وهو في كلِّ مَكان بعِلمه (٢).

تعالى: ﴿ ذُواَلُعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴿ أَنَّ ﴾ [البروج: ١٥].

(۱) **قوله**: «بذاته»: فيه رد على المؤولة الذين أولوا علو الذات؛ وقالوا: ليس فوق العرش إله.

(۲) قوله: «وهو في كل مكان بداته؛ قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا والاتحادية الذين يقولون: إن الله في كل مكان بذاته؛ قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجُوكُ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَاكِ وَلاَ أَكُثرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَنْمَ يُنْتِئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ ٱلْقِيكَةِ إِنَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدُنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكُثرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَنْمَ يُكِلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَلَا أَكُثرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَنْمَ يُكِلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ اللّه بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ الحادلة: ٧]، وقال تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ الحادلة: ٤].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «أي: رقيب عليكم، شهيد على أعمالكم حيث أنتم، وأين كنتم، من بر أو بحر، في ليل أو نهار، في البيوت أو القفار، الجميع في علمه على السواء، وتحت بصره وسمعه، فيسمع كلامكم ويرى مكانكم، ويعلم سركم ونجواكم»(۱).

قال شيخ الإسلام: «وَقَدْ دَخَلَ فِيهَا ذَكَرْنَاهُ مِنَ الإِيهَانِ بِاللهِ: الإِيهَانُ بِهَا أَخْبَرَ اللهُ عِل بِهِ فِي كِتَابِهِ، وَتَوَاتَرَ عَنْ رَسُولِهِ ﷺ، وَأَجْمَعَ عَلَيْهِ سَلَفُ الأُمَّةِ: مِنْ أَنَّهُ سُبْحَانَهُ فَوْقَ سَهَاوَاتِهِ عَلَى عَرْشِهِ، عَلِيٌّ عَلَى خَلْقِهِ، وَهُوَ سُبْحَانَهُ مَعَهُمْ أَيْنَا كَانُوا؛ يَعْلَمُ مَا هُمْ



(١) انظر: السابق (٨/ ٩).

[١٥] خَلَقَ الإنسانَ ويَعلمُ ما تُوَسْوِسُ به نفسُه (١)، .....

عَامِلُونَ، كَمَا جَمَعَ بَيْنَ ذَلِكَ فِي قَوْلِهِ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ۚ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۖ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَاكُنْتُمُ ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ ﴾ [الحديد:٤]، وَلَيْسَ مَعْنَى قَوْلِهِ: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ ﴾ أَنَّهُ مُخْتَلِطٌ بِالخَلْقِ، فَإِنَّ هَذَا لَا تُوجِبُهُ اللُّغَةُ، وَهُوَ خِلَافُ مَا أَجْمَعَ عَلَيْهِ سَلَفُ الْأُمَّةِ، وَخِلَافُ مَا فَطَرَ اللهُ عَلَيْهِ الخَلْقَ، بَلْ «القَمَرُ» آيَةٌ مِنْ آيَاتِ الله، مِنْ أَصْغَرِ خَلُوقَاتِهِ، هُوَ مَوْضُوعٌ فِي السَّمَاءِ، وَهُوَ مَعَ الْسَافِرِ، وَغَيْرِ الْسَافِرِ أَيْنَهَا كَانَ، وَهُو سُبْحَانَهُ فَوْقَ العَرْش، رَقِيبٌ عَلَى خَلْقِهِ، مُهَيْمِنٌ عَلَيْهِمْ مُطَّلِعٌ إِلَيْهِمْ؛ إِلَى غَيْر ذَلِكَ مِنْ مَعَانِي رُبُوبِيَّتِهِ، وَكُلُّ هَذَا الكَلَامِ الَّذِي ذَكَرَهُ اللهُ؛ مِنْ: أَنَّهُ فَوْقَ العَرْشِ، وَأَنَّهُ مَعَنَا؛ حَقٌّ عَلَى حَقِيقَتِهِ، لَا يَحْتَاجُ إِلَى تَحْرِيفٍ، وَلَكِنْ يُصَانُ عَنِ الظُّنُونِ الكَاذِبَةِ»(١).

(١) قوله: «خلق الإنسان ويعلم ما توسوس به نفسه»: كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَفْسُهُ ، ﴿ [ت: ١٦].

قال ابن كثير: «يخبر تعالى عن قدرته على الإنسان بأنه خالقه، وعلمه محيط بجميع أموره، حتى إنه تعالى يعلم ما توسوس به نفوس بني آدم من الخير والشر »<sup>(۲)</sup>.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ١٠٤ عَنِ النَّبِيِّ ١٤ قَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ عَنْ أُمَّتِي مَا حَدَّثَتْ بِهِ



<sup>(</sup>١) انظر: العقيدة الواسطية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، صـ (٨٣-٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٧/ ٣٩٨).

ww

وهو أَقرَبُ إليهِ مِن حَبْلِ الوَرِيدِ (١)، وما تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إلاَّ يَعلَمُها (٢)، ....

أَنْفُسَهَا، مَا لَمْ تَعْمَلْ أَوْ تَتَكَلَّمْ »(١).

(۱) قوله: «وهو أقرب إليه مِن حَبلِ الوَرِيدِ»: كما قال تعالى: ﴿ وَغَن ُ أَقُر بُ الْهِ مِن حَبْلِ الوَرِيدِ»: كما قال تعالى: ﴿ وَغَن ُ أَقُر بُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ (١٠) ﴿ وَ ١٦٠].

قال الفراء في تفسير الآية: «الحَبْلُ هُوَ الوَرِيدُ فَأُضِيفَ إِلَى نَفْسِه لاختلافِ لَفْظِ الاسْمَيْنِ، والورِيدُ عِرْقٌ بَيْنَ الحُلْقُوم والعِلْبَاوَين»(١).

وقال الخليل: «حَبْلُ الوَريد: عِرْقُ يَدِرُّ فِي الحَلْق؛ والوَريد: عرقٌ يَنْبِضُ من الحيوان لا دَمَ فيه»(٣).

وَقِيلَ: هُوَ مَا بَيْنِ العُنْقِ والمُنْكِبِ(1).

(۲) قوله: «وما تسفط من ورقت إلا يعلمها»: كما قال تعالى: ﴿وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعَلَمُهَا ﴾ [الأنعام: ٥٩]، أي ويعلم الحركات حتى من الجمادات، فما ظنك بالحيوانات، ولا سيما المكلفون منهم من جنهم وإنسهم (٥٠)، كما قال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا شُخُفِي ٱلصُّدُورُ ﴿ اللَّهِ الْعَادِ: ١٩].

قال البغوي في تفسير الآية: «يَعْلَمُ عَدَدَ مَا يَسْقُطُ مِنْ وَرَقِ الشَّجَرِ وَمَا يَبْقَى



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٦٩)، ومسلم (١٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: تهذيب اللغة، مادة «حبل».

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب العين، مادة «حبل».

<sup>(</sup>٤) انظر: النهاية في غريب الحديث (١/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٢٦٥).

حرزالأماني

ولاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَات الأرضِ (١)، وَلاَ رَطْبِ وَلاَ يَابِس (٢) إلاَّ فِي كتاب مُبين (٣). [١٦] على العَرش اسْتَوى (٤)، .....

عَلَنْهِ (١).

- (١) قوله: «ولا حَبَّم في ظلمَات الأرضِ»: قِيلَ: هُوَ الْحَبُّ الْمُعْرُوفُ فِي بُطُونِ الأَرْضِ، وَقِيلَ: هُوَ تَحْتَ الصخرة التي فِي أَسْفَلِ الأَرْضِينَ (٢).
- (٢) قوله: «ولا رَطب ولا يابس»: كما قال تعالى: ﴿ وَلَا حَبَّةِ فِي ظُلْمَاتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنَبِ ثُمِينٍ ﴾ [الأنعام: ٩٥].

قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا: الرَّطْبُ المَاءُ، وَالْيَابِسُ الْبَادِيَةُ، وَقَالَ عَطَاءٌ: يُرِيدُ مَا يَنْبُتُ وَمَا لَا يَنْبُتُ، وَقِيلَ: وَلَا حَيِّ وَلَا مَيِّتٌ، وَقِيلَ: هُوَ عِبَارَةٌ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ ٣٠٠.

- (٣) قوله: «إلا في كتاب مبين»: يَعْنِي: أَنَّ الكُلَّ مَكْتُوبٌ فِي اللَّوْح الَحْفُو ظ(٤).
- (٤) قوله: «على العرش استوى»: استواء حقيقي يليق بجلاله على العرش استوى»: استواء حقيقي يليق بجلاله

﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ٱللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٤٥].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «فللناس في هذا المقام مقالات كثيرة جدا، ليس



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البغوى (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق (٢/ ١٣٠).



شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

04

وعَلَى الْمُلْكِ احْتَوى (١)،

هذا موضع بسطها، وإنها يسلك في هذا المقام مذهب السلف الصالح: مالك، والأوزاعي، والثوري، والليث بن سعد، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه وغيرهم، من أئمة المسلمين قديها وحديثا، وهو إمرارها كها جاءت من غير تكييف ولا تشبيه ولا تعطيل؛ والظاهر المتبادر إلى أذهان المشبهين منفي عن الله، فإن الله لا يشبهه شيء من خلقه، و ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى الله وَهُو السّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ الله لا يشبهه شيء من خلقه، و ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى الله بن حاد الخزاعي شيخ السورى: ١١]، بل الأمر كها قال الأئمة -منهم نعيم بن حاد الخزاعي شيخ البخاري-: «من شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيها وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيه، فمن أثبت لله تعالى ما وردت به الآيات الصريحة والأخبار الصحيحة، على الوجه الذي يليق بجلال الله تعالى، ونفي عن الله تعالى النقائص، فقد سلك سبيل الهدى "().

قال ابن كثير: «فالملك والملكوت واحد في المعنى، كرحمة ورحموت، ورهبة



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٤٢٦ –٤٢٧).

[١٧] وله الأسماء الحُسنى (١) والصِّفاتُ العُلَى (٢).

[١٨] لَم يَزَل بِجَميع صفاتِه وأسمائِه، تَعالى أن تكونَ صفاتُه مَخلوقَةً، وأسماؤُه مُحْدَثَةً (٣).

ورهبوت، وجبر وجبروت، ومن الناس من زعم أن الملك هو عالم الأجساد، والملكوت هو عالم الأرواح، والأول هو الصحيح، وهو الذي عليه الجمهور من المفسرين وغيرهم»(١).

(١) قوله: «والأسماء الحسنى»: أي التي بلغت في الحسن غايته، فلا نقص فيه بوجه من الوجوه؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسَّمَاءُ ٱلْحُسَّنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، وقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَّ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ١٨٠)، والحسني اسم تفضيل، تأنيث الأحسن (٢).

(٢) قوله: «والصِّفات العلى»: أي العالية التي لا تشبه صفات المخلوقين؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ٦٠]، وقال تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الروم: ٢٧]، أي: الكمال المطلق من كل وجه، وهو منسوب إليه (٢)، والعلى اسم تفضيل، تأنيث الأعلى.

(٣) قوله: «لم يَرُل بجَميع صفاتِه وأسمائِه تعالى أن تكون صفاته مَخلوقة، وأسماؤه مُحدَثة»: فأسماء الله وصفاته أزلية ليست مخلوقة و لا محدثة.



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (٦/ ٩٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوى (٢/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: قبل السابق (٤/ ٥٧٨).

قال إِسْحَاقُ بْنُ رَاهَوَيْهِ: «أَفْضَوْا إِلَى أَنْ قَالُوا: أَسْمَاءُ اللهِ نَحْلُوقَةٌ؛ لِأَنَّهُ كَانَ وَلَا السُمَ ، وَهَذَا الكُفْرُ المَحْضُ؛ لِأَنَّ لله الأَسْمَاءَ الحُسْنَى»(١).

وقال الإمام أحمد بن حنبل: «مَنْ زَعَمَ أَنَّ أَسْمَاءَ اللهِ مَخْلُوقَةٌ فَهُوَ كَافِرٌ ، وَكُفْرُهُ عِنْدِي أَوْضَحُ مِنْ هَذِهِ الشَّمْسِ»(٢).

وقال خَلَفُ بْنُ هِشَامِ البَزَّارِ الْمُقْرِئ: «مَنْ قَالَ: إِنَّ أَسْمَاءَ اللهِ خَلُوقَةٌ، فَكُفْرُهُ عِنْدِي أَوْضَحُ مِنْ هَذِهِ الشَّمْسِ»(٣).



<sup>(</sup>١) انظر: شرح أصول الاعتقاد، للالكائي (٢/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٢/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (٢/ ٢٣٢).



### [كلام الله ﷺ غير مخلوق]

[١٩] كلَّم موسى بكلامِه الَّذي هو صفةُ ذاتِه لا خَلْقُ مِن خَلقِه (١)، وَتَجَلَّى للجَبَل(٢) فصار دَكًّا (٣) مِن جلالِه (٤)،

(۱) قوله: «كلم موسى بكلامِه الذي هو صفى ذاتِه لا خلق مِن خلق مِن داتِه لا خلق مِن خلق مِن في خلقه رد على الجهمية الذين قالوا: كلام الله مخلوق، وأن الله خلق الكلام في موسى التي ولم يتكلم كلاما حقيقيا.

قال تعالى: ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤].

قال ابن كثير: رُوِّينا عن بعض المعتزلة أنه قرأ على بعض المشايخ: «وكلم الله موسى تكليما»، فقال له: يا ابن اللخناء، فكيف تصنع بقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكَلَّمَهُ وَرُبُّهُ ﴿ وَلَمَّا حَالَى التحريف ولا لِمِيقَائِنَا وَكَلَّمَهُ وَرُبُّهُ ﴿ وَلُمَّا حَالَى التحريف ولا التأويل (۱).

- (٢) قوله: «وتجلى للجبل»: أي ظَهَرَ نُورُ الرّبِّ ﴿ لِلْجَبَلِ (٢).
- (٣) قوله: «فصار دَكًا»: أي جَعَلَهُ مَدْقُوقًا؛ وَالدَّكُّ وَالدَّقُّ وَاحِدُ، وَقِيلَ: مَعْنَاهُ دَكَّهُ اللهُ دكا فتَقه (٣).
- (٤) قوله: «مِن جلالِه»: أي من عظمته؛ قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٢/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوي (٢/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (٢/ ٢٣٠).

[٢٠] وأنَّ القرآنَ كلامُ الله (١)، ليس بمخلُوقٍ فيَبِيدُ (٢)، .......

وَكُلَّمَهُ، رَبُّهُ، قَالَ رَبِّ أَرِنِيَ أَنْظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَىنِي وَلَكِنِ ٱنْظُرُ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَوْسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ مَكَانَهُ، فَسَوْفَ تَرَىنِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ، لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ، دَكَّا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ مَكَانَهُ، فَسَوْفَ تَرَىنِي فَلَمَّا تَجَلَى رَبُّهُ، لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ، دَكَّا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ مَكَانَهُ، فَسَوْفَ تَرَىنِي فَلَمَّا تَجَلَى رَبُّهُ، لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ، دَكَّا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ مَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

(۱) **قوله**: «وأن القرآن كلام الله»: لأنه صفة من صفاته، وصفات الله غير مخلوقة.

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَكَمَ ٱللَهِ ﴾ [التوبة: ٦].

وقال تعالى: ﴿ الْمَرْكِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنُهُ أُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ الله [هود: ١]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ ﴾ [النحل: ٦٤].

(٢) قوله: «ليس بمخلوق فيبيد»: أي فيهلك ويفنى؛ قال تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ أُوحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا ﴾ [الشورى: ٥٦].

وقال تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَاتُ وَٱلْأَمْنُ ﴾ [الأعراف: ٥٥]، فأخبر تعالى أن الخلق غير الأمر وأن القرآن من أمره لا من خلقه.

قَالَ أَبُو مُحُمَّدٍ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي حَاتِمٍ: سَأَلْتُ أَبِي وَأَبَا زُرْعَةَ عَنْ مَذَاهِبِ أَهْلِ السُّنَّةِ فِي أَصُولِ الدِّينِ ، وَمَا أَدْرَكَا عَلَيْهِ العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمْصَارِ ، وَمَا يَعْتَقِدَانِ مِنْ ذَلِكَ ، فَقَالًا: «أَدْرَكْنَا العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمْصَارِ حِجَازًا وَعِرَاقًا وَشَامًا وَيَمَنَا فَكَانَ مِنْ ذَلِكَ ، فَقَالًا: «أَدْرَكْنَا العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمْصَارِ حِجَازًا وَعِرَاقًا وَشَامًا وَيَمَنَا فَكَانَ مِنْ



ولا صفة لمخلوق (١) فَيَنْفَدُ (٢).

مَذْهَبِهِمُ: .... وَالقُرْآنُ كَلَامُ الله غَيْرُ خَالُوقٍ بِجَمِيع جِهَاتِهِ»(').

وقال أحمد بن حنبل: «مَنْ قَالَ: القُرْآنُ خَالُوقٌ فَهُوَ عِنْدَنَا كَافِرٌ، لِأَنَّ القُرْآنَ مِنْ عِلْم الله عَجْكَ وَفِيهِ أَسْمَاءُ الله عَجْكَ" (٢).

(١) قوله: «ولا صفت لخلوق»: فيه رد على الذين يقولون: القرآن صفة لجبريل العَلَيْهُ؛ لأنه تكلم به.

(٢) قوله: «فَيَنْفَدُ»: أي فينتهي؛ بل إن كلام الله لا ينتهي ولا ينفد؛ قال تعالى: ﴿ قُل لَّوْكَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَامِنتِ رَبِّي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن نَنفَدَ كَامَتُ رَبِّي وَلَوْجِنْنَا بِمِثْلِهِ عِمَدَدًا الكهف: ١٠٩].

قال ابن كثير في تفسير الآية: « يَقُولُ تَعَالَى: قُلْ يَا مُحَمَّدُ: لَوْ كَانَ مَاءُ البَحْرِ مِدَادًا لِلْقَلَمِ الَّذِي تُكْتَبُ بِهِ كَلِمَاتُ رَبِّي وَحِكَمُهُ وَآيَاتُهُ الدَّالَّةُ عَلَيْهِ، ﴿ لَنَفِدَٱلْبَحْرُ ﴾ أَيْ: لَفَرَغَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ يُفْرَغَ مِنْ كِتَابَةِ ذَلِكَ ﴿ وَلَوْجِئْنَا بِمِثْلِهِ عَمَدَدًا ﴾ أَيْ: بِمِثْل البَحْرِ آخَرَ، ثُمَّ آخَرَ، وَهَلُمَّ جَرًّا، بُحُورٌ تَمُكُّهُ وَيُكْتَبُ بِهَا، لَمَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ الله "".

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ، مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ عَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ



<sup>(</sup>١) انظر: شرح أصول الاعتقاد، للالكائي (١/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: السنة، لعبد الله بن أحمد (١/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٢٠٤).



#### [الإيمان بالقدر]

[٢١] والإيمانُ بالقَدَرِ (١).....

(۱) قوله: «والإيمان بالقدر»: الإيمان بالقدر ركن من أركان الإيمان الستة التي لا يتم إيمان عبد إلا بالإيمان بها جميعها.

والقَدَرُ: لغة: القَضَاءُ والحُكْم، وَهُوَ مَا يُقَدِّره اللهِ عَلَى مَنْ القَضَاءِ وَيَحْكُمُ بِهِ مِنَ القَضَاءِ وَيَحْكُمُ بِهِ مِنَ القَضَاءِ وَيَحْكُمُ بِهِ مِنَ القَصَاءِ وَيَحْكُمُ بِهِ مِنَ القَصَاءِ وَيَحْكُمُ بِهِ مِنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

وهُوَ فِي الْأَصْلِ، مَصْدَرٌ تَقُولُ: قدرتُ الشَّيْءَ - بِفَتْحِ الدَّالِ وَتَخْفِيفِهَا - أَقْدِرُهُ - بِكَسْرِهَا - قَدْرًا وقَدَرًا؛ إِذَا أحطتَ بِمِقْدَارِهِ (''.

والقدر شرعا: أن الله تعالى علم مقادير الأشياء وأزمانها قبل إيجادها ثم أوجد ما سبق في علمه أنه يوجد فكل محدث صادر عن علمه وقدرته وإرادته (٣).

وقد تواترت النصوص وتظاهرات الأدلى على الإيمان بالقدر، ومنها:

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴿ اللَّهِ القَمر: ٤٩].

وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ أُللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا ﴿ ٢٨ ﴾ [الأحزاب: ٣٨].

وعن عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ ﴿ أَن جبريل قال للنبي ﴾ : فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ، قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِالله، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَاليَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ



<sup>(</sup>١) انظر: كتاب العين، وتهذيب اللغة، ولسان العرب، مادة «قدر».

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري، لابن حجر (١/ ١١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (١/ ١١٨).

حرز الأماني

خَيْرِه وشَرِّه (١)، ........

وَشَرٍّ هِ اللهِ اللهِ

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴾ الله عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجَزْ، مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجَزْ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ، فَلَا تَقُلْ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ (٢٠).

وعَنْ طَاوُسٍ، أَنَّهُ قَالَ: أَدْرَكْتُ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، يَقُولُونَ: كُلُّ شَيْءٍ شَيْءٍ بِقَدَرٍ، قَالَ: وَسَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ، حَتَّى العَجْزِ وَالكَيْسِ، أو الكَيْسِ وَالعَجْزِ» ".

(۱) قوله: «خيره وشره»: أي كل شيء بقدر الله سواء كان خيرا أو شرا، فالهداية والضلال بقدر الله، والإيمان والكفر بقدر الله، والغنى والفقر بقدر الله، والصحة والمرض بقدر الله؛ وقدر الله كل خيره، لا شر فيه بوجه من الوجوه؛ لقول النبي على: «وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ» (٥)؛ وإنها هو شر باعتبار المقدور لا القدر.



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦٦٠٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٦٥٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح صحيح مسلم، للإمام النووي (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مسلم (٧٧١)، من حديث علي ١٠٠٠

شبخة **قاوالا** www.alukah.net

حُلْوِهِ وَمُرِّهِ (١)، ...............................

قال ابن القيم: «القدر لا شر فيه بوجه من الوجوه، فإنه علم الله وقدرته وكتابه ومشيئته وذلك خير محض وكهال من وجه، فالشر ليس إلى الرب تعالى بوجه من الوجوه لا في ذاته ولا في أسهائه ولا في صفاته ولا في أفعاله، وإنها يدخل الشر الجزئي الإضافي في المقضي المقدر، ويكون شرا بالنسبة إلى محل وخيرا بالنسبة إلى محل آخر، وقد يكون خيرا بالنسبة إلى المحل القائم به من وجه كها هو شر له من وجه بل هذا هو الغالب، وهذا كالقصاص وإقامة الحدود وقتل الكفار فإنه شر بالنسبة إليهم لا من كل وجه بل من وجه دون وجه وخير بالنسبة إلى غيرهم لما فيه من مصلحة الزجر والنكال ودفع الناس بعضهم ببعض، وكذلك الآلام والأمراض وإن كانت شرورا من وجه، فهي خيرات من وجوه عديدة»(١).

(١) قوله: «حُلُوهِ وَمُرَهِ»: فالحلو بقدر الله والمر بقدر الله.

قال ابن القيم: «الحلاوة والمرارة تعود إلى مباشرة الأسباب في العاجل، والخير والشر يرجع إلى حسن العاقبة وسوئها، فهو حلو ومر في مبدأه وأوله، وخير وشر في منتهاه وعاقبته»(٢).

قال الحافظ عبد الغني المقدسي: «وأجمع أئمة السلف من أهل الإسلام على الإيهان بالقدر خيره وشره، حلوه ومره، قليله وكثيره، بقضاء الله وقدره، لا يكون شيء إلا بإرادته، ولا يجري خير وشر إلا بمشيئته، خلق من شاء للسعادة واستعمله



70

<sup>(</sup>١) انظر: شفاء العليل، لابن القيم (١/ ٢٦٨-٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: شفاء العليل (١/ ٢٦٩).

شيخة الألولة www.alukah.net

وكلُّ ذلك (١) قَد قَدَّرَهُ اللهُ رَبُّنا (٢)، ومقاديرُ الأمورِ بيدِه (٣)، ومَصدَرُها عن قضائِه (٤).

بها فضلا، وخلق من أراد للشقاء واستعمله به عدلا، فهو سر استأثر به، وعِلْم حجبه عن خلقه، ﴿ لَا يُسْعَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْعَلُونَ ﴿ آلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّاللَّالَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّلْمُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّلْم

(١) **قوله**: «وكل ذلك»: أي الخير والشر، والحلو والمر.

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ العَاصِ رضي الله عنها، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، يَقُولُ: «كَتَبَ اللهُ مَقَادِيرَ الخَلَائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِخَمْسِينَ الفَ سَنَةٍ، قَالَ: وَعَرْشُهُ عَلَى المَاءِ»(٢).

(٣) قوله: «ومقادير الأموربيده»: في شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن.

(٤) قول: «ومصدرها عن قضائه»: فلا يكون شيء إلا بقضائه وحكمه؛ قال تعالى: ﴿وَإِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة:١١٧]، وقال تعالى: ﴿وَإِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة:١١٧]، وقال تعالى: ﴿وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَّا هُو وَإِن يُمْسَسُكَ ٱللّهُ بِغُرِ فَلَا رَآدٌ لِفَضْلِهِ عَلَى اللّهُ بِقَوْمِ سُوّءًا فَلَا مَرَدٌ لَهُ ﴾ [الرعد: ١١].



<sup>(</sup>١) انظر: الاقتصاد في الاعتقاد، للحافظ عبد الغنى المقدسي، صـ (٧٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٦٥٣).



[۲۲] عَلِمَ كُلَّ شَيْءٍ قَبل كَونِه (۱)، فجَرَى على قَدَرِه (۲)، لا يَكون مِن عبادِه قُولُ ولا عَمَلُ إلاَّ وقدْ قَضَاهُ وسبق عِلْمُه به (۳)، ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ (٤) وَهُو اللَّطِيفُ النِّطِيفُ الْخَبِيرُ (٥) ﴿ اللّٰك: ١٤].

[٢٣] يُضِلُّ مَن يشاء فيَخْذُلُه بعدْلِه (٦)،

- (۱) قوله: «عَلِمَ كُلَّ شَيْءِ قبل كُونِه»: فيه رد على القدرية الغلاة الذين ينكرون علم الله تعالى.
  - (٢) قوله: «فجرى على قدره . أي على ما قدره .
- (٣) قوله: «لا يكون من عباده قول ولا عَمَل إلا وقد قضاه وسبق علمه به»: في هذا رد على المعتزلة الذين ينكرون علم الله بالأشياء قبل حدوثها؛ أما أهل السنة والجهاعة فيعتقدون أن كل عمل وقول يصدر من العباد قضاه الله وعلمه قبل أن يجدث.
  - (٤) قوله: «﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ ﴾»: أَيْ أَلَّا يَعْلَمَ اللهُ كَخْلُوقَهُ (١).
- (٥) قوله: «﴿ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ »: أي لَطِيفٌ عِلْمُهُ فِي القُلُوبِ، الخَبِيرُ بِمَا فِيهَا مِنَ السر وَالوَسْوَسَةِ (٢).
- (٦) **قوله**: «يُضِلُ مَن يشاء فيخذله بعدله»: لأنه أعرض عن هدى الله ولم يقبله؛ قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَلَم يَقبله؛ قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ



<sup>(</sup>١) انظر: السابق (٥/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوي (٥/ ١٢٦).

ويَهدي مَن يَشاء فَيُوَفِّقُه بفضلِه (١)، فكَلُّ مُيسَّرٌ بتَيْسيره إلى ما سَبَقَ مِن علمه وقَدَره، مِن شَقِيِّ أو سعيدٍ (٢).

بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴿ اللَّهِ ٱللَّهِ مَن الْحَج: ١٠]، وقال تعالى: ﴿ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾ [المدَّثر: ٣١] ، وقال تعالى: ﴿ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [إبراهيم:٤].

(١) قوله: «ويهدي من يشاء فيوققه بفضله»: فالهداية بفضل الله، قال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُولَا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(٢) قوله: «فكلّ مُيَسِّرٌ بتيسيره إلى ما سَبَقَ مِن علمه وقدره، مِن شَقِيّ أو سعيد »: أي كل مخلوق يعمل بها يسره الله له، وعلمه وقدره عليه؛ قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَى فَ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَى اللَّهِ فَسَنَّيسِّرُهُ, لِلْيُسْرَى اللّ وقال تعالى: ﴿ وَنُيَسِّرُكَ لِلْيُسْرَىٰ اللَّهُ مَا الْأَعلى: ٨]، أَيْ: نُسَمِّلُ عَلَيْكَ أَفْعَالَ الخَيْرِ وَأَقْوَالَهُ، وَنُشَرِّعُ لَكَ شَرْعًا سَهْلًا سَمْحًا مُسْتَقِيمًا عَدْلًا لَا اعْوِجَاجَ فِيهِ وَلَا حَرَجَ وَلَا

وعَنْ عَلِيٍّ هِ مَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيَسَّرٌ، أَمَّا أَهْلُ السَّعَادَةِ فَيْيَسَّرُونَ لِعَمَل أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ الشَّقَاوَةِ فَيْيَسَّرُونَ لِعَمَل أَهْلِ الشَّقَاوَةِ»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَىٰ ٥ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ١ فَسَنْيَسِّرُهُ ولِلْيُسْرَىٰ ٧ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ







### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

[٢٤] تعالَى أن يكونَ في مُلْكِهِ ما لا يُريد (١)، ......

## وَٱسْتَغْنَىٰ ۗ ﴾ وَكُذَّبَ بِإَلْحُسْنَىٰ ﴿ فَسُنُيَسِّرُهُۥ لِلْعُسْرَىٰ ﴿ اللَّيل: ٥ – ١٠] (١٠).

وعن عبد الله بن مسعود ﷺ، قال: حَدَّثَنَا رَسُولُ الله ﷺ وَهُوَ الصَّادِقُ المَصْدُوقُ، قَالَ: «إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَبْعَثُ اللهُ مَلَكًا فَيُؤْمَرُ بِأَرْبَع كَلِمَاتٍ، وَيُقَالُ لَهُ: اكْتُبْ عَمَلَهُ، وَرِزْقَهُ، وَأَجَلَهُ، وَشَقِيٌّ أَوْ سَعِيدٌ، ثُمَّ يُنْفَخُ فِيهِ الرُّوحُ، فَإِنَّ الرَّجُلَ مِنْكُمْ لَيَعْمَلُ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجَنَّةِ إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ كِتَابُهُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، وَيَعْمَلُ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَل أَهْلِ الْجَنَّةِ»(٢).

(١) قوله: «تعالى أن يكون في مُلْكِهِ ما لا يُريد»: كما قال تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَ ۖ وَإِن يُرِدِّكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدً لِفَضْلِهِ ، [یو نس: ۲۰۷].

وعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما، قَالَ: قال لي رسول الله ﷺ: ﴿ وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وِكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّ وِكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلَامُ وَجَفَّتْ الصَّحْفُ»(۳).



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٦٢)، ومسلم (٢٦٤٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٠٨)، ومسلم (٢٦٤٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٢٥١٦)، وقال: حسن صحيح، وصححه الألباني.

agiii

حرز الأماني  $\sqrt{\cdot}$ 

أو يكونَ لأَحَد عنه غِنًى (١)، أو يكون خالقٌ لشيءٍ إلا هو رَبُّ العباد ورَبُّ العباد ورَبُّ العباد ورَبُّ أعمالهِم(٢)،

(۱) قوله: «أو يكون لأحد عنه غنى»: فلا يمكن لأحد أن يستغني عن الله تعالى؛ قال تعالى: ﴿ وَلَا يَاكُمُ اللَّهُ الللَّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الل

قال ابن كثير في تفسير الآية: «أي هم محتاجون إليه في جميع الحركات والسكنات، وهو الغني عنهم بالذات؛ ولهذا قال: ﴿ وَالسَّهُ هُوَالْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ أي: هو المنفرد بالغنى وحده لا شريك له، وهو الحميد في جميع ما يفعله ويقوله، ويقدره ويشرعه »(۱).



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٦/ ١٥٥).

والْمُقَدِّرُ لِحَركاتِهم وآجالهِم (١)، الباعثُ الرُّسُل إليهِم لإِقَامَةِ الحُجَّةِ عَلَيهم (٢).

فَاسْتَمِعُواْ لَهُ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ ۗ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْ هُ أَن ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴿ الْمَا لِلْهُ [الحج: ٧٣].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا تَعُمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرِ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلَّا فِي كِنْكِ ﴾ [فاطر: ١١]، أي ليْسَ أَحَدٌ قَضَيْتُ لَهُ طُولَ عُمُر وَحَيَاةٍ إِلَّا وَهُو بَالِغٌ مَا قَدَّرْتُ لَهُ مِنَ العُمْرِ وَقَدْ قَضَيْتُ ذَلِكَ لَهُ، فَإِنَّمَا يَنْتَهِي إِلَى الكِتَابِ الَّذِي وَهُو بَالِغٌ مَا قَدَّرْتُ لَهُ مِنَ العُمْرِ وَقَدْ قَضَيْتُ لَهُ أَنَّهُ قَصِيرُ العُمْرِ وَالحَيَاةِ بِبَالِغٍ لِلْعُمْرِ، وَلَكِنْ يَنْتَهِي إِلَى الكِتَابِ الَّذِي وَلَكِنْ يَنْتَهِي إِلَى الكِتَابِ اللَّهِ لِلْعُمْرِ، وَلَكِنْ يَنْتَهِي إِلَى الكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ أَنَّهُ قَصِيرُ العُمْرِ وَالحَيَاةِ بِبَالِغٍ لِلْعُمْرِ، وَلَكِنْ يَنْتَهِي إِلَى الكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ أَنَّهُ قَصِيرُ العُمْرِ وَالحَيَاةِ بِبَالِغٍ لِلْعُمْرِ، وَلَكِنْ يَنْتَهِي إِلَى الكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ أَنَّهُ قَصِيرُ العُمْرِ وَالحَيَاةِ بِبَالِغٍ لِلْعُمْرِ، وَلَكِنْ يَنْتَهِي إِلَى الكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ أَنَّهُ قَصِيرُ العُمْرِ وَالْحَيَاةِ بِبَالِغٍ لِلْعُمْرِ، وَلَكِنْ يَنْتَهِي إِلَى الكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ أَنَّهُ وَلِي الْكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ الْسَلَاحُ لَقُولِيْنَ لَهُ الْوَلِي لَا لَكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ أَنَّهُ عَلَيْهُ مِنَ الْعُمْرِ وَلَا لَكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ أَنَّهُ وَلِي الْكِتَابِ اللَّذِي كَتَبْتُ لَهُ الْعَمْرِ مَا لَعُمْرِهُ وَالْحَيَاةِ بَصِيلُ الْعُلْمُ الْعُمْرِ اللْعُمُولِ الْكِيَابِ الْكِيَابِ الْعُمْرِ الْعُمْرِ الْتُعُمِي إِلَى الْكِيَابِ الْكِيَابِ الْكِيَابِ الْكِيلِي الْكِيلِي الْكِيلِيْ الْمُؤْمِ الْكَيْنَ الْمُعْمِلِي الْكِيلِيْ الْكِيلِيْ الْتُلْمُ الْكُولِي الْكِيلِي الْكِيلِي الْكِيلِي الْكِيلِيْ الْكِيلِي الْكِيلِيْ الْمُعْمِلِي الْمُؤْمِ الْقَالِي الْكِيلِي الْكِيلِيلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْكُولِي الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُولِي الْمُؤْمِ الْمِلْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْ

(۲) قوله: «الباعث الرسل البيهم المقامة الحجة عليهم»: فلم يتركهم هملا، بل أرسل الرسل يبشرون من أطاع الله واتبع رضوانه بالخيرات، وينذرون من خالف أمره وكذب رسله بالعقاب والعذاب؛ الإقامة الحجة والبرهان عليهم (۱)؛ قال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعَدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَنِيزًا حَرِيمًا الله النساء: ١٦٥].



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٦/ ٥٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٢/ ٤٧٥).

قبية **قاوالا** www.alukah.aet

.....

قال ابن كثير في تفسير الآية: «أي أنه تعالى أنزل كتبه وأرسل رسله بالبشارة والنذارة، وبين ما يحبه ويرضاه مما يكرهه ويأباه؛ لئلا يبقى لمعتذر عذر، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُننَهُم بِعَذَابِ مِن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبّنَا لَوْلا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ عَالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُننَهُم بِعَذَابِ مِن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبّنَا لَوْلا آرسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنتَّبِعَ عَالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُننَهُم بِعَذَابِ مِن قَبْلِهِ لَهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

وعن سَعْدِ بْنِ عُبَادَةَ ﴿ أَن رَسُولَ اللهِ ﴾ قَالَ: ﴿ لَيْسَ أَحَدُّ أَحَبَّ إِلَيْهِ العُذْرُ مِنَ الله، مِنْ أَجْل ذَلِكَ بَعَثَ اللهُ المُرْسَلِينَ، مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ ﴾ .

### فائدة: الإيمان بالقدر لا يتحقق إلا بالإيمان بأربعة مراتبهي:

المرتبة الأولى: الإيهان بعلم الله على المحيط بكل شيء، كما قال تعالى: ﴿عَلِمُ الْمَعَلِمُ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ الْمَعَيْدِ وَالشَّهَا لَنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدُ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا اللهِ الطلاق: ١٢].

المرتبة الثانية: الإيمان بكتابة الله تعالى لشيء في اللوح المحفوظ، قال الله على: المرتبة الثانية: الإيمان بكتابة الله تعالى لشيء في اللوح المحفوظ، قال الله على الله



<sup>(</sup>١) انظر: السابق (٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٦١٧)، ومسلم (١٤٩٩).



٧٣

شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

المرتبة الرابعة: الإيهان بأن الله على خالق كل شيء، كها قال تعالى: ﴿ وَالكُمُ ٱللهُ كَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ



# الألهلة

#### [رسالة النبي ﷺ]

| آخرَ    | فجَعَلَه        | مِنْ اللهِ<br>مِنْ اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ<br>مِن المِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ<br>مِن المِن المِ | نَبيَّه | بمحمَّد | والنُّبُوَةَ    | والنَّذَارَةَ | الرِّسالة | خَتَمَ | [٢٥] ثُمَّ  |     |
|---------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------|-----------------|---------------|-----------|--------|-------------|-----|
| • • • • | • • • • • • • • | · • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |         | • • • • • • • • |               |           |        | لرْسَلين(١) | الم |

(١) قوله: «ثمّ ختم الرّسالة والنُذارة والنّبُوة بمحمّد نبيّه ﷺ، فجَعله آخر المرسلين»: فآخر الرسل عليهم السلام نبينا محمد را فلا نبى بعده، كما قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتِ نَ ﴾ [الأحزاب:٤٠].

وعن أبي هريرة هم، أن رسول الله هم قال: «أَنَا خَاتِمُ النَّبيِّنَ»(١).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَا نَا لَهُ عَلَيْهَا الله عَلَيْ قَالَ: ﴿ فُضِّلْتُ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ بِسِتِّ: أُعْطِيتُ جَوَامِعَ الكَلِم، وَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ، وَأُحِلَّتْ لِيَ الغَنَائِمُ، وَجُعِلَتْ لِيَ الأَرْضُ طَهُورًا وَمَسْجِدًا، وَأُرْسِلْتُ إِلَى الْخَلْقِ كَافَّةً، وَخُتِمَ بِيَ النَّبِيُّونَ»(٢).

وعن أَنَس بْن مَالِكٍ ﴿ مَا لَكِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿ إِنَّ الرِّسَالَةَ وَالنُّبُوَّةَ قَدْ انْقَطَعَتْ فَلَا رَسُولَ بَعْدِي وَلَا نَبِيَّ "".

قال ابن كثير: «والأحاديث في هذا كثيرة، فمن رحمة الله تعالى بالعباد إرسال محمد، صلوات الله وسلامه عليه، إليهم، ثم من تشريفه لهم ختم الأنبياء والمرسلين به، وإكمال الدين الحنيف له. وقد أخبر تعالى في كتابه، ورسوله في السنة المتواترة عنه: أنه لا نبي بعده؛ ليعلموا أن كل من ادعى هذا المقام بعده فهو كذاب أفاك،



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٥٣٥)، ومسلم (٢٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٥٢٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٢٢٧٢)، وأحمد (٢٢٧٢)، وصححه الألباني.

بَشِيرا ونَذِيرا (١)، وداعيا إلى الله (٢) بإذنِه (٣) .....

دجال ضال مضل، ولو تخرق وشعبذ، وأتى بأنواع السحر والطلاسم والنيرجيات، فكلها محال وضلال عند أولي الألباب، كها أجرى الله وسي على يد الأسود العنسي باليمن، ومسيلمة الكذاب باليهامة، من الأحوال الفاسدة والأقوال الباردة، ما علم كل ذي لب وفهم وحجى أنها كاذبان ضالان، لعنهها الله، وكذلك كل مدع لذلك إلى يوم القيامة حتى يختموا بالمسيح الدجال، فكل واحد من هؤلاء الكذابين يخلق الله معه من الأمور ما يشهد العلهاء والمؤمنون بكذب من جاء بها، وهذا من تمام لطف الله تعالى بخلقه، فإنهم بضرورة الواقع لا يأمرون بمعروف ولا ينهون عن منكر إلا على سبيل الاتفاق، أو لما لهم فيه من المقاصد إلى غيره، ويكون في غاية الإفك والفجور في أقوالهم وأفعالهم»(۱).

(۱) قوله: «بشيرا ونذيرا»: أي بشيرا للمؤمنين بجزيل الثواب، ونذيرا للكافرين من وبيل العقاب(٢).

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴿ وَ وَاعِيًا إِلَى ٱللَّهِ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الل

(٢) قوله: «وداعيا إلى الله»: أي داعيا للخلق إِلَى تَوْحِيدِهِ وَطَاعَتِهِ (٣).

(٣) **قوله**: «**بإذنِه**»: أي بِأَمْرِهِ<sup>(١)</sup>.



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (٦/ ٤٣٠–٤٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٦/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي (٣/ ٦٤٨)، وتفسير ابن كثير (٦/ ٤٣٩).

حرزالأماني

وسِرَ اجا منيرا (١).

[٢٦] وأنزَلَ عَليه (٢) كتابَه الحَكِيمَ (٣)، .....

(١) قوله: «وسراجا منيرا»: أي وأمره ظاهر فيها جاء به من الحق، كالشمس في إشراقها وإضاءتها، لا يجحدها إلا معاند(٢)؛ سَيَّاهُ الله سِرَاجًا؛ لِأَنَّهُ يُهْتَدَى بِهِ كَالسِّرَاجِ يُسْتَضَاءُ بِهِ فِي الظَّلْمَةِ".

(٣) قوله: «كتابه الحكيم»: أي القرآن الكريم المحكم بالحلال والحرام والحدود والأحكام؛ قال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْمَرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩]، وقال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَنِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨]، وقال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلدِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤]. قال تعالى: ﴿ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْحَكِيمِ اللَّهُ [يونس: ١].

قال البغوي في تفسير الآية: «الحكيم المحكم بالحلال والحرام والحدود والأحكام، فعيل بمعنى مفعل بدليل قوله: ﴿ كِنَابُ أُمْكِمَتَ عَايَنَكُم ﴾ [هود: ١] ، وقيل: هو بمعنى الحاكم، فعيل بمعنى فاعل دليله قوله عَلَّى: ﴿ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البغوى (٣/ ٦٤٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٦/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: قبل السابق (٣/ ٦٤٨).

#### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني



وشَرَحَ به (١) دينَه (٢) القَويمَ (٣)، وهَدَى به (٤) الصِّرَاطَ المستَقيمَ (٥).

لِيَحُكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢١٣] ، وقيل: هو بمعنى المحكوم، فعيل بمعنى المفعول؛ قال الحسن: حكم فيه بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى، وبالنهي عن الفحشاء والمنكر والبغي، وحكم فيه بالجنة لمن أطاعه، وبالنار لمن عصاه»(١).

- (١) قوله: «وشرح به»: أي بيَّن ووضح الله ﷺ بالنبي ﷺ.
  - (٢) **قوله**: «ديئه»: أي الإسلام.
- (٣) قوله: «القويم»: أي المستقيم؛ كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلدِّكَرَ لِنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَىٰنِي رَبِّ إِلَى صِرَطِ مُّسَتَقِيمِ دِينَاقِيَمًا ﴾ [الأنعام: ١٦١]، أَيْ: قَائِمًا ثَابِتًا (٢).

- (٥) قوله: «الصراط المستقيم»: أي الطريق القيم الذي لا اعوجاج فيه، وَلَا انْحِرَافَ (٣)؛ قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ وَالسُورى: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ۚ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البغوي (٢/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (٣/ ٣٨٠).



#### [الإيمان بالبعث يوم القيامة]

[۲۷] و أنَّ السَّاعةَ آتيَةٌ لا رَيْبَ فيها (١).

من أصول الإيمان عند أهل السنة والجماعة الإيمان باليوم الآخر، وهذا الأصل يتضمن عدة أمور، منها الإيهان بالساعة، والساعة اسم من أسهاء يوم القيامة.

(١) قوله: «وأنّ السَّاعة آتية لا ريب فيها»: أي يوم القيامة آت لا محالة، و لا شك في ذلك.

ومن الأدلة على قيام الساعة: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَا نِيَّةً ﴾ [الحِجر:٥٨]، وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ ۖ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ ۗ وَمَا يُذَّرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ إِنَّ ﴿ [الأحزاب: ٦٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا ﴾ [الكهف: ٢١]، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَأَتَّ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ٧٤﴾ [الحج:٧]، وقوله تعالى: ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيَهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا فَأَنَّى لَهُمْ إِذَا جَآءَ تُهُمْ ذِكْرِنْهُمْ (١٨) ﴿ [محمد:١٨].

وعَن ابْن عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «مَفَاتِحُ الغَيْبِ خَمْسٌ لاَ يَعْلَمُهَا إِلَّا اللهُ: لاَ يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ إِلَّا اللهُ، وَلاَ يَعْلَمُ مَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ إِلَّا اللهُ، وَلاَ يَعْلَمُ مَتَى يَأْتِي الْمَطَرُ أَحَدٌ إِلَّا اللهُ، وَلاَ تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ، وَلاَ يَعْلَمُ مَتَى 





# [٢٨] وأنَّ اللهَ يَبعَثُ مَن يَموتُ (١)، كما بدأَهم يعودون (٢).

(١) قوله: «وأنّ الله يبعث من يموت»: أي يخرج أهل القبور من قبورهم للحساب والجزاء يوم القيامة؛ قال تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَّن يُبْعَثُواْ قُلُ بَلَى وَرَبِّ لَنُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَنُنَبَوْنَ بِمَاعَمِلْتُمُ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ١٠٠ التعابن:٧].

وقال تعالى: ﴿ وَأَقُسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوثُ لَكُ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ النحل: ٣٨].

وقال تعالى: ﴿ وَٱلْمَوْتَنَ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٦].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهِ ، أَن النبي ﴾ قَالَ: ﴿ لاَ تُفَضِّلُوا بَيْنَ أَنْبِيَاءِ الله ، فَإِنَّهُ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ، فَيَصْعَقُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ، إِلَّا مَنْ شَاءَ اللهُ، ثُمَّ يُنْفَخُ فِيهِ أُخْرَى، فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ بُعِثَ (1).

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ، أن النبي عليه قال في الرجل الذي وَقَصَتْهُ دابته: «اغْسِلُوهُ بِهَاءٍ وَسِدْرٍ، وَكَفِّنُوهُ فِي ثَوْبَيْنِ، وَلاَ ثُحَنِّطُوهُ، وَلاَ ثُخَمِّرُوا رَأْسَهُ، فَإِنَّهُ يُبْعَثُ 

(Y) قوله: «كما بدأهم بعودون»: أي كما خلقهم أول مرة يبعثهم من قبورهم؛ قال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ۗ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقًّا ۚ إِنَّهُ بِيَدُوا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ. [يونس:٤]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَا إِكُمْ مَّن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ قُلِ ٱللَّهُ يَــُبدَؤُا



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٤١٤)، ومسلم (٢٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٢٦٥)، ومسلم (١٢٠٦).

agill www.alukah.aet

۸٠ حرزالأماني

ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴿ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْاْ كَيْفَ يُبِيرُ ثُنَ اللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُو أَهْوَنُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﴾ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﴾ قَالَ اللهُ تَعَالَى: يَشْتِمُنِي ابْنُ آدَمَ، وَمَا يَنْبَغِي لَهُ، أَمَّا شَتْمُهُ فَقَوْلُهُ: إِنَّ لِي وَلَدًا، وَأَمَّا تَكْذِيبُهُ فَقَوْلُهُ: إِنَّ لِي وَلَدًا، وَأَمَّا تَكْذِيبُهُ فَقَوْلُهُ: لَيْسَ يُعِيدُنِي كَمَا بَدَأَنِي ('').



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (١٩١٣).



#### [التوبة من الصغائر والكبائر، وشفاعة النبي ﷺ]

[٢٩] وأنَّ اللهَ ﷺ ضاعَفَ لعباده المؤمنين الحسنات (١).

(۱) قوله: «وأنّ اللّه على ضاعف لعباده المؤمنين الحسنات»: أي مما يؤمن به أهل السنة والجهاعة أن الله على يضاعف للمؤمنين الحسنات يوم القيامة؛ قال تعالى: ﴿مَن جَاءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، وقال تعالى: ﴿مَن جَاءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، وقال تعالى: ﴿مَن جَاءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ [النمل: ٨٩].

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ فَيَمَا يَرْوِي عَنْ رَبِّهِ وَ اللَّهَ قَالَ: قَالَ: قَالَ: قَالَ: وَالسَّيِّ اللهُ كَتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّ اللهُ كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى اللهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هُو هَمَّ بِمَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كَثِيرَةٍ، وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هُو هَمَّ بِمَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ سَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هُو هَمَّ بِمَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً» (1).

وعَنْ خُرَيْمِ بْنِ فَاتِكِ الْأَسَدِيِّ، أَنَّ النَّبِيَّ فَالَا: «النَّاسُ أَرْبَعَةٌ، وَالأَعْمَالُ سِتَةٌ، فَالنَّاسُ مُوسَعٌ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَمُوسَعٌ لَهُ فِي الدُّنْيَا مَقْتُورٌ عَلَيْهِ فِي الآخِرةِ، وَمُوسَعٌ لَهُ فِي الدُّنْيَا مَقْتُورٌ عَلَيْهِ فِي الآخِرةِ، وَشَقِيٌّ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ. وَالأَعْمَالُ وَمَقْتُورٌ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ. وَالأَعْمَالُ مُوسَعْ عَلَيْهِ فِي الآخِرةِ، وَشَقِيٌّ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ. وَالأَعْمَالُ مُوجِبَتَانِ، وَمِثْلُ بِمِثْلٍ، وَعَشْرَةُ أَضْعَافٍ، وَسَبْعُ مِائَةٍ ضِعْفٍ؛ فَالمُوجِبَتَانِ: مَنْ مَاتَ مُوسَعْ مُسْلِمًا مُؤْمِنًا لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا فَوَجَبَتْ لَهُ الجَنَّةُ، وَمَنْ مَاتَ كَافِرًا وَجَبَتْ لَهُ النَّارُ، وَمَنْ هَمَّ بِصَيْئَةٍ لَمْ يَعْمَلْهَا، فَعَلِمَ اللهُ أَنَّهُ قَدْ أَشْعَرَهَا قَلْبَهُ، وَحَرَصَ عَلَيْهَا، كُتِبَتْ لَهُ وَمَنْ هَمَّ بِصَيْئَةٍ لَمْ يُعْمَلْهَا، فَعَلِمَ اللهُ أَنَّهُ قَدْ أَشْعَرَهَا قَلْبَهُ، وَحَرَصَ عَلَيْهَا، كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَةً، وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ لَمْ تُكْتَبْ عَلَيْهِ، وَمَنْ عَمِلْهَا كُتِبَتْ وَاحِدَةً وَلَمْ تُضَاعَفْ عَلَيْهِ، وَمَنْ عَمِلْهَا كُتِبَتْ وَاحِدَةً وَلَمْ تُضَاعَفْ عَلَيْهِ، وَمَنْ عَمِلْهَا كُتِبَتْ وَاحِدَةً وَلَمْ تُضَاعَفْ عَلَيْهِ،

<sup>500</sup> 

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٤٩١)، ومسلم (١٣١).



[٣٠] وصَفَحَ لهم بالتَّوبَة عن كبائرِ السيِّئات (١)، وغَفَرَ لهم الصَّغائِرَ باجْتناب الكبائر (٢).

وَمَنْ عَمِلَ حَسَنَةً كَانَتْ لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَا لِهَا، وَمَنْ أَنْفَقَ نَفَقَةً فِي سَبِيل الله كَانَتْ لَهُ بِسَبْع مِائَةِ ضِعْفٍ (().

(١) قوله: «وصفح لهم بالتوبة عن كبائر السيئات»: أي عفا عنهم بتوبتهم من كبائر السيئات؛ فمن تاب من المعصية قبل موته غفر الله له وإن كانت معصيته من كبائر الذنوب؛ والكبائر هي كل ذنب قُرن به وعيد أو حد أو لعن أو غضب أو عقوبة؛ والصغائر ما لم يقترن به شيء من ذلك (٢).

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَوَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: ٤٨]. قال ابن كثير: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَلَى أَي: لا يغفر لعبد لقيه وهو مشرك به ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ أي: من الذنوب ﴿ لِمَن يَشَآءُ ﴾ أي: من عباده (۳).

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مُواَلَّغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۗ [الزُّمَر: ٤٥].

(٢) قوله: «وغَفَرَ لهم الصَّعْائِرَ باجتناب الكبائِر»: أي أن صغائر الذنوب يغفرها الله باجتناب الكبائر؛ فمن أسباب مغفرة صغائر الذنوب اجتناب



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (١٩٠٣٥)، وصححه الألباني في الصحيحة (٢٦٠٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح صحيح مسلم (٢/ ٨٦)، والداء والدواء، لابن القيم، صـ (٩٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير (٢/ ٣٢٥).

[٣١] وجَعَلَ مَن لَم يَتُبْ مِنَ الكبائر صَائرا إلى مَشيئَتِه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ ع وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: ٤٨] (١).

[٣٢] ومَن عاقبَه اللهُ بنارِه أخرجه مِنها بإيهانِه، فأدخَلَه به جَنَّتَه (٢) ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنْهَا بَالِهِ أَنْهُ وَمَن عاقبَه اللهُ بنارِه أخرجه مِنها بإيهانِه، فأدخَلَه به جَنَّتَه (٢) ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ, ﴿ ﴾ [الزلزلة: ٧] (٣)،

كبائرها؛ قال تعالى: ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ نُكَفِّـرْ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُم مُّدُخَلًا كَرِيمًا ﴿ آ ﴾ [النساء: ٣١].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «إذا اجتنبتم كبائر الآثام التي نهيتم عنها كفرنا عنكم صغائر الذنوب وأدخلناكم الجنة»(١).

# (١) قوله: «وجَعَلَ مَن لم يَنْبُ مِنَ الكِبائر صَائرا إلى مَشيئتِه ﴿ إِنَّ

اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴿ »: فمن مات على كبيرة دون أن يتب منها، فهو تحت المشيئة، إن شاء الله عفا عنه، وإن شاء عذبه.

(۲) قوله: «ومن عاقبه الله بناره أخرجه منها بإيمانه، فأدخله به جَنته»: أي من عاقبه الله فأدخله الله النار في الآخرة، فسيدخله الجنة بعد ذلك بإيهانه؛ فعن أنس بْنِ مَالِكٍ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ قَالَ: «يَخْرُجُ قَوْمٌ مِنَ النَّارِ بَعْدَ مَا مَسَّهُمْ

مِنْهَا سَفْعٌ، فَيَدْخُلُونَ الْجِنَّةَ، فَيُسَمِّيهِمْ أَهْلُ الْجِنَّةِ: الْجَهَنَّمِيِّينَ »(٢).

(٣) قوله: «﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُۥ ﴿ فَكُنَّ فَيكتب لكل بر



<sup>(</sup>١) انظر: السابق (٢/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٢٥٥٩).

الألولة

[٣٣] ويُخْرِجُ منها (١) بشفاعَة النَّبِيِّ اللهِ مَن شَفَعَ لَه مِن أهل الكبائِر مِن أمَّتِه (٢).

وفاجر بكل سيئة سيئة واحدة، وبكل حسنة عشر حسنات، فإذا كان يوم القيامة ضاعف الله حسنات المؤمنين أيضا، بكل واحدة عشر، ويمحو عنه بكل حسنة عشر سيئات، فمن زادت حسناته على سيئاته مثقال ذرة، دخل الجنة (١).

(١) قوله: «ويخرج منها»: أي يخرج الله من النار.

(٢) قوله: «بشفاعة النبي ﷺ من شفع له من أهلِ الكبائر من

فعن عِمْرَانَ بْن حُصَيْنِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَن النَّبِيِّ اللهِ قَالَ: «يَخْرُجُ قَوْمٌ مِنَ النَّارِ بشَفَاعَةِ مُحَمَّدٍ عِلَيْ فَيَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ، يُسَمَّوْنَ الْجَهَنَّمِيِّينَ "(٢).

وعَنْ أَنَس عَلَىٰ النَّبِيَّ عَلَىٰ اقَالَ: «يُحْبَسُ الْمؤْمِنُونَ يَوْمَ القِيَامَةِ حَتَّى يُهِمُّوا بِذَلِكَ، فَيَقُولُونَ: لَوِ اسْتَشْفَعْنَا إِلَى رَبِّنَا فَيُرِيحُنَا مِنْ مَكَانِنَا، فَيَأْتُونَ آدَمَ، فَيَقُولُونَ: أَنْتَ آدَمُ أَبُو النَّاس، خَلَقَكَ اللهُ بِيَدِهِ، وَأَسْكَنَكَ جَنَّتُهُ، وَأَسْجَدَ لَكَ مَلاَئِكَتُهُ، وَعَلَّمَكَ أَسْمَاءَ كُلِّ شَيْءٍ، لِتَشْفَعْ لَنَا عِنْدَ رَبِّكَ حَتَّى يُرِيحَنَا مِنْ مَكَانِنَا هَذَا، قَالَ: فَيَقُولُ: لَسْتُ هُنَاكُمْ، قَالَ: وَيَذْكُرُ خَطِيئَتَهُ الَّتِي أَصَابَ: أَكْلَهُ مِنَ الشَّجَرَةِ، وَقَدْ نُهِيَ عَنْهَا، وَلَكِنِ ائْتُوا نُوحًا أَوَّلَ نَبِيٍّ بَعَثَهُ اللهُ إِلَى أَهْلِ الأَرْضِ، فَيَأْتُونَ نُوحًا فَيَقُولُ: لَسْتُ هُنَاكُمْ، وَيَذْكُرُ خَطِيئَتَهُ الَّتِي أَصَابَ: سُؤَالَهُ رَبَّهُ بِغَيْرِ عِلْم، وَلَكِنِ اثْتُوا إِبْرَاهِيمَ خَلِيلَ الرَّحْمَنِ، قَالَ: فَيَأْتُونَ إِبْرَاهِيمَ فَيَقُولُ: إِنِّي لَسْتُ هُنَاكُمْ، وَيَذْكُرُ ثَلاَثَ كَلِهَاتٍ كَذَبَهُنَّ، وَلَكِن



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٨/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٦٥٦).

الألولة

ائْتُوا مُوسَى: عَبْدًا آتَاهُ اللهُ التَّوْرَاةَ، وَكَلَّمَهُ، وَقَرَّبَهُ نَجِيًّا، قَالَ: فَيَأْتُونَ مُوسَى، فَيَقُولُ: إِنِّي لَسْتُ هُنَاكُمْ، وَيَذْكُرُ خَطِيئَتَهُ الَّتِي أَصَابَ قَتْلَهُ النَّفْسَ، وَلَكِن اثْتُوا عِيسَى عَبْدَ الله وَرَسُولَهُ وَرُوحَ الله وَكَلِمَتَهُ، قَالَ: فَيَأْتُونَ عِيسَى، فَيَقُولُ: لَسْتُ هُنَاكُمْ، وَلَكِنِ ائْتُوا مُحَمَّدًا ﷺ، عَبْدًا غَفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، فَيَأْتُونِي، فَأَسْتَأْذِنُ عَلَى رَبِّي فِي دَارِهِ فَيُؤْذَنُ لِي عَلَيْهِ، فَإِذَا رَأَيْتُهُ وَقَعْتُ سَاجِدًا، فَيَدَعُنِي مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَدَعَنِي، فَيَقُولُ: ارْفَعْ مُحَمَّدُ، وَقُلْ يُسْمَعْ، وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ، وَسَلْ تُعْطَ، قَالَ: فَأَرْفَعُ رَأْسِي، فَأْثْنِي عَلَى رَبِّي بِثَنَاءٍ وَتَحْمِيدٍ يُعَلِّمُنِيهِ، ثُمَّ أَشْفَعُ فَيَحُدُّ لِي حَدًّا، فَأَخْرُجُ فَأَدْخِلُهُمُ الجَنَّةَ، - قَالَ قَتَادَةُ: وَسَمِعْتُهُ أَيْضًا يَقُولُ: فَأَخْرِجُ فَأُخْرِجُهُمْ مِنَ النَّارِ، وَأُدْخِلُهُمُ الجَنَّةَ - ثُمَّ أَعُودُ الثَّانِيَةَ: فَأَسْتَأْذِنُ عَلَى رَبِّي فِي دَارِهِ، فَيُؤْذَنُ لِي عَلَيْهِ، فَإِذَا رَأَيْتُهُ وَقَعْتُ سَاجِدًا، فَيَدَعُنِي مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَدَعَنِي، ثُمَّ يَقُولُ: ارْفَعْ مُحَمَّدُ، وَقُلْ يُسْمَعْ، وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ، وَسَلْ تُعْطَ، قَالَ: فَأَرْفَعُ رَأْسِي، فَأَثْنِي عَلَى رَبِّي بِثَنَاءٍ وَتَحْمِيدٍ يُعَلِّمُنِيهِ، قَالَ: ثُمَّ أَشْفَعُ فَيَحُدُّ لِي حَدًّا، فَأَخْرُجُ، فَأَدْخِلُهُمُ الجَنَّةَ، - قَالَ قَتَادَةُ، وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: فَأَخْرُجُ فَأْخُرِجُهُمْ مِنَ النَّارِ وَأُدْخِلُهُمُ الجَنَّةَ - ثُمَّ أَعُودُ الثَّالِثَةَ: فَأَسْتَأْذِنُ عَلَى رَبِّي فِي دَارِهِ، فَيُؤْذَنُ لِي عَلَيْهِ، فَإِذَا رَأَيْتُهُ وَقَعْتُ سَاجِدًا، فَيَدَعُنِي مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَدَعَنِي، ثُمَّ يَقُولُ ارْفَعْ مُحَمَّدُ، وَقُلْ يُسْمَعْ، وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ، وَسَلْ تُعْطَهْ، قَالَ: فَأَرْفَعُ رَأْسِي، فَأَثْنِي عَلَى رَبِّي بِثنَاءٍ وَتَحْمِيدٍ يُعَلِّمُنِيهِ، قَالَ: ثُمَّ أَشْفَعُ فَيَحُدُّ لِي حَدًّا، فَأَخْرُجُ فَأُدْخِلُهُمُ الجَنَّةَ، -قَالَ قَتَادَةُ وَقَدْ سَمِعْتُهُ يَقُولُ: فَأَخْرُجُ فَأُخْرِجُهُمْ مِنَ النَّارِ، وَأُدْخِلُهُمُ الجَنَّةَ - حَتَّى مَا يَبْقَى فِي النَّارِ إِلَّا مَنْ حَبَسَهُ القُرْآنُ»، أَيْ وَجَبَ عَلَيْهِ الخُلُودُ، قَالَ: ثُمَّ تَلاَ هَذِهِ الآية:





| حرزالاماني                              | ۸٦ |
|-----------------------------------------|----|
|                                         |    |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |    |

﴿ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مِّعَمُودًا ﴿ ﴿ ﴾ [الإسراء: ٧٩]، قَالَ: ﴿ وَهَذَا الْمَقَامُ الْمَحْمُودُ اللَّهَاءُ الْمَقَامُ الْمَحْمُودُ اللَّهَاءُ اللَّهَامُ الْمَحْمُودُ الَّذِي وُعِدَهُ نَبِيُّكُمْ ﷺ (١).



#### [الإيمان بالجنة والنار]

| ٣٢] وأنَّ اللهَ سبحانه قد خَلَقَ الجَنَّةَ (١). |
|-------------------------------------------------|
| ٣٥] فأَعَدَّها دارَ خُلُود (٢)                  |

وعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ قَالَ: «اطَّلَعْتُ فِي الجَنَّةِ فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا النِّسَاءَ»(١).

وقال ابن أبي العز الحنفي: «اتفق أهل السنة على أن الجنة والنار مخلوقتان موجودتان الآن»(٢).



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢١٤١)، ومسلم (٢٧٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي (٦/ ٢١٤).

شيخة **alglil** www.alukah.net

[٣٦] لأوليائِه (١).

يُدْخِلْهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ۗ وَذَالِكَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [النساء: ١٣].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﴾ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﴾ وَعُنْ أَبِي هُرَيْرَةَ الْحَنَّةِ عَا أَهْلَ الجَنَّةِ خُلُودٌ لاَ مَوْتَ » (١). لاَ مَوْتَ ، وَلِأَهْلِ النَّارِ: يَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ لاَ مَوْتَ » (١).

(۱) قوله: «لأوليائِه»: أي المؤمنين الأتقياء؛ قال تعالى: ﴿ أَلَآ إِنَ أَوْلِيآ اَ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُنُونُ ﴿ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُنُونُونَ ﴿ اللَّهِ لَا خَوْفُ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُنُونُونَ ﴿ اللَّهِ لَا خَوْفُ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُنُونُونَ ﴿ اللَّهُ لَا خَوْفُ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُنُونُونَ ﴿ اللَّهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُنُونُونَ اللَّهُ لَا خَوْفُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُنُونُونَ اللَّهُ لَا غَوْفُ اللَّهُ لَا خَوْفُ اللَّهُ لَا خَوْفُ اللَّهُ لَا خَوْفُ اللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُنُونُونَ اللَّهُ لَا خَوْفُ لَا لَهُ لَا عَلَيْهِمْ وَلَاللَّهُ لَا عَلَيْهُمْ لَا خَلُولُونَا لَا لَهُ لَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ لَا خَوْفُ لَا عَلَيْهُ لَا خَوْفُ اللَّهُ لَا عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ لَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ لَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ لَا عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ لَاللَّهُ لَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ لَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ لَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ لَا عَلَيْكُ اللَّهُ لَا عَلَيْ اللَّهُ لَا لَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ لَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّ

وقال تعالى: ﴿ اُدْخُلُواْ الْجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَجُكُو تُحْبَرُونَ ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبٍ وَأَكُوا بَالْمَا مَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللَّ

وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ [السحدة: ١٧].

وقال تعالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ۚ تَجُرِى مِن تَعَنِّهَا ٱلْأَنْهَٰرُ ۗ أُكُلُهَا دَآيِمُ وَظِلْهَا قِلْكَ عُقْبَى ٱلْذَينَ ٱلنَّارُ ﴿ ثَالَهُ الْكَيْفِرِينَ ٱلنَّارُ ﴿ ثَالَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ قَالَ: ﴿ لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلا نَفْسٌ مُؤْمِنَةٌ ﴾ (٢).



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٥٤٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه النسائي (٢٩٥٨)، وأحمد (٢/ ٣٢)، وصححه الألباني.



[٣٦] وأكرَمهم فيها بالنَّظر إلى وَجْهِه الكريم (١).

قال أَبُو مُحَمَّدٍ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي حَاتِمٍ ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبِي وَأَبَا زُرْعَةَ عَنْ مَذَاهِبِ أَهْلِ السُّنَّةِ فِي أَصُولِ الدِّينِ ، وَمَا أَدْرَكَا عَلَيْهِ العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمْصَارِ ، وَمَا يَعْتَقِدَانِ مَنْ ذَلِكَ ، فَقَالًا: «أَدْرَكْنَا العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمْصَارِ حِجَازًا وَعِرَاقًا وَشَامًا وَيَمَنًا، فَكَانَ مِنْ مَذْهَبِهِمُ: ... وَأَنَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يُرَى فِي الآخِرَةِ ، يَرَاهُ أَهْلُ الجُنَّةِ بِأَبْصَارِهِمْ» (٢).

وقال الحافظ عبد الغني المقدسي: «وأجمع أهل الحق واتفق أهل التوحيد والصدق أن الله تعالى يُرى في الآخرة، كها جاء في كتابه، وصح عن رسوله الله الشاه الشاه المام المام



<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۱۸۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح أصول الاعتقاد، للالكائي (١/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: الاقتصاد في الاعتقاد، صـ (١٢٥).

afgill www.alukah.aet

٩٠ حرزالأماني

# [٢] وهي (١) الَّتِي أَهْبَطَ منها آدَمَ نبِيَّه (٢) وخليفَتَه إلى أَرضِه (١) .....

(١) **قوله**: «وهي»: أي جنة الخلد.

وقال تعالى: ﴿ يَكِنِي ءَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كُمَا آخْرَجَ أَبُويُكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَالِيُرِيَهُمَاسَوْءَ بِمِمَا ﴾ [الأعراف:٢٧].

(٣) قوله: «وخليفته إلى أرضه»: كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَةِ كَا قَالَ تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَةِ كَا فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ لِلْمَلَةِ كَا فِيهًا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ اللَّهَاءَ وَخَنُ نُسَبّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي آعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ آ ﴾ الدِّمآءَ وَخَنُ نُسَبّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي آعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ آ ﴾ [البقرة: ٣٠].

الصواب ألا يقال: خليفته؛ لأن الله ليس له خليفة، بل إن الله هو الخليفة، كما قال النبي في في دعاء السفر: «اللهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ، وَالخَلِيفَةُ فِي اللَّهُمَّ الْأَهْل»(۱)، فالله لا يستخلف أحدا نيابة عنه، إنها البشر يخلف بعضهم بعضا(۲).

قال ابن كثير: «قوله: ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ أي: قوما يخلف بعضهم



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٣٤٢)، من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) انظر: بيان المعاني شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني، للشيخ صالح الفوزان، صـ (٦٢).



#### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

بها سَبَقَ فِي سابق عِلمِه (١). [٣٨] وخَلَق النَّارَ (٢).

بعضا قرنا بعد قرن وجيلا بعد جيل، كما قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتَهِ ۖ ٱلْأَرْضِ ﴾ [الأنعام: ١٦٥]، وقال: ﴿وَيَجْعَلْكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ ﴾ [النمل: ٦٢]، وقال: ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَجُعَلْنَا مِنكُم مَّلَيْهِكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخُلُفُونَ ﴿ إِلَّهُ ۚ وَالرَّ حَرُف: ٦٠]، وقال: ﴿ فَكَنَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ ﴾ [مريم: ٥٩] .... وليس المراد هاهنا بالخليفة آدم الكيُّلا، فقط، كما يقوله طائفة من المفسرين، وعزاه القرطبي إلى ابن مسعود وابن عباس وجميع أهل التأويل، وفي ذلك نظر، بل الخلاف في ذلك كثير، حكاه فخر الدين الرازي في تفسيره وغيره، والظاهر أنه لم يرد آدم عينا إذ لو كان كذلك لما حسن قول الملائكة: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾ فإنهم إنها أرادوا أن من هذا الجنس من يفعل ذلك، وكأنهم علموا ذلك بعلم خاص، أو بها فهموه من الطبيعة البشرية فإنه أخبرهم أنه يخلق هذا الصنف من صلصال من حما مسنون أو فهموا من الخليفة أنه الذي يفصل بين الناس ويقع بينهم من المظالم ويرد عنهم المحارم والمآثم، قاله القرطبي، أو أنهم قاسوهم على من سبق »(١).

(١) قوله: «بما سَبَقَ فِي سابق عِلمِه»: أي أن الله عَلَيْ أهبط آدم الطَّيِّلا من جنة الخلد إلى الأرض بها سبق في علمه القديم من مخالفته في الأكل من الشجرة.

(٢) قوله: «وخلق النار»: كم قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتُ



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۱/۲۱٦).

algiii

[٣٩] فأعَدَّها دَارَ خُلُو د لِمَن كَفَرَ به (١)، .....

لِلْكَفِرِينَ ﴿ اللهِ عَمْرَانَ ١٣١]، وقال: ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا لِلْكَفِرِينَ ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا لِلْكَفِرِينَ ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا لِلْكَفِرِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وعن عَبْدِ الله، قَالَ: إِنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: ﴿ يُدْخِلُ اللهُ أَهْلَ الجُنَّةِ الجَنَّةَ، وَيُدْخِلُ أَهْلَ الجَنَّةِ الجَنَّةِ الجَنَّةِ الجَنَّةِ اللهُ أَهْلَ النَّارِ لَا أَهْلَ النَّارِ النَّارِ، ثُمَّ يَقُومُ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ فَيَقُولُ: يَا أَهْلَ الجَنَّةِ لَا مَوْتَ، وَيَا أَهْلَ النَّارِ لَا مَوْتَ، كُلُّ خَالِدٌ فِيهَا هُوَ فِيهِ ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٥٤٤)، ومسلم (٢٨٥٠)، واللفظ له.

#### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

- وألحَدَ (١) في آياتِه (٢) وكتبه (٣) ورُسُلِه (٤).
  - [٤٠] وجَعَلَهم مَحَجُوبِين عن رُؤيَتِه (٥).
- (۱) قوله: «وألحَد): أي مال عن الطريق المستقيم وارتاب فيه؛ وهو بمعنى الكفر (۱)، ومنه سمى اللحد لحدا؛ لِأنَّهُ قَدْ أُمِيلَ عَنْ وسَط القَبْر إِلَى جانِبه (۲).
- (٢) قوله: «في آياتِه»: الكونية والشرعية؛ بأن أنكرها، أو نسبها لغير الله عنه والشرعية؛ بأن أنكرها، أو نسبها لغير الله عنه قال تعالى: ﴿ إِنَّ النَّارِ خَيْرُامُ مَن لَكِخُفُونَ عَلَيْنَا لَا يَخَفُونَ عَلَيْنَا أَاهُنَ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرُامُ مَن يَأْقِيَ عَلَيْنَا أَاهُنَ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرُامُ مَن يَأْقِيَ عَلَيْنَا أَاهُنَ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرُامُ مَن يَأْقِيَ عَالَى: ﴿ إِنَّ النَّارِ خَيْرُامُ مَن يَأْقِيَ عَالِي اللهِ عَلَيْنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا أَاهُنَ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرُامُ مَن يَأْقِي عَلَيْهِ ﴾ [فُصِّلَت: ٤٠].
  - (٣) قوله: «وكتبه»: المنزلة على رسله عليهم السلام.
- (٤) قوله: «ورسله»: إلى أهل الأرض؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤُمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُفُرُ وَنَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤُمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُفُرُ وَنَاللّهُ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤُمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُفُرُ وَنَاللّهُ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤُمِنُ بِبَعْضِ وَنُحِكُفُرُ بِبَعْضِ وَنُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللّهِ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا أَوْا عَتَدْنَا لِللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَدُرُواْ ٱلّذِينَ لِللّهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللّهُ الللّهُ اللللهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللهُ الللللهُ الللّهُ الللّهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللله
- (٥) قوله: «وجعلهم محجوبين عن رؤيته»: فلا يرى الكفار رجم يوم القيامة؛ لقوله تعالى: ﴿ كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَ إِذٍ لَّكَحْجُوبُونَ ﴿ الطَّفَّفِين: ١٥].



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (٧/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر (٤/ ٢٣٦).

#### agill www.alukah.net

#### [مجيء الله تعالى يوم القيامة للحساب]

[٤١] وأنَّ اللهَ تبارك وتعالى يَجِيءُ يَومَ القيامَةِ (١): .....

(۱) قوله: «وأنَّ اللهَ تبارك وتعالى يَجِيءُ يَوم القيامَة»: للفصل بين العباد؛ كما قال تعالى: ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلِ مِّنَ ٱلْعَكَمَامِ

وَٱلْمَلَيْ كُةُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ١٠٠ ﴿ [البقرة: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ كُلَّا إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دُكَّادَكًا اللهِ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفَّاصَفًا اللهِ ال [الفحر: ٢١-٢١].

قال ابن كثير: ﴿وَجَاءَ رَبُك ﴾ يعني: لفصل القضاء بين خلقه، وذلك بعد ما يستشفعون إليه بسيد ولد آدم على الإطلاق محمد ﷺ، بعدما يسألون أولي العزم من الرسل واحدا بعد واحد، فكلهم يقول: لست بصاحب ذلك، حتى تنتهي النوبة إلى محمد ﷺ فيقول: «أنا لها، أنا لها» (١)، فيذهب فيشفع عند الله في أن يأتي لفصل القضاء فيشفعه الله في ذلك ... فيجيء الرب تعالى لفصل القضاء كما يشاء (٢).

وعن أبي هُرَيْرَةَ ﴿ النَّاسَ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ هَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ القِيَامَةِ؟ قَالَ: ﴿ هَلْ تُمَارُونَ فِي الْقَمَرِ لَيْلَةَ البَدْرِ لَيْسَ دُونَهُ سَحَابٌ ﴾ قَالُوا: لاَ يَا رَسُولَ الله، قَالَ: ﴿ فَهَلْ تُمَارُونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ ﴾ قَالُوا: لاَ، قَالَ: ﴿ فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ قَالَ: ﴿ فَهِلْ تُمَارُونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ ﴾ قَالُوا: لاَ، قَالَ: ﴿ فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ قَالَ: ﴿ فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ كَانُ يَعْبُدُ شَيْعًا فَلْيَتَّبِعْ ، فَمِنْهُمْ مَنْ يَتَّبِعُ الطَّواغِيتَ ، وَتَبْقَى هَذِهِ الأُمَّةُ فِيهَا الشَّمْسَ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَتَّبِعُ الطَّوَاغِيتَ ، وَتَبْقَى هَذِهِ الأُمَّةُ فِيهَا الشَّمْسَ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَتَّبِعُ الطَّوَاغِيتَ ، وَتَبْقَى هَذِهِ الأُمَّةُ فِيهَا



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٥١٠)، ومسلم (١٩٣)، من حديث أنس بن مالك ...

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٨/ ٣٩٩).

﴿ وَٱلۡمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴿ آ ﴾ [الفحر: ٢٦] (١)؛ لِعَرْضِ الْأُمَمِ وَحِسَابِهَا وعَقُوبَتِها وَثُوابِها (٢)،

مُنَافِقُوهَا، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فَيَقُولُ: أَنَا رَبُّكُمْ، فَيَقُولُونَ هَذَا مَكَانُنَا حَتَّى يَأْتِينَا رَبُّنَا، فَإِذَا جَاءَ رَبُّنَا عَرَفْنَاهُ، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فَيَقُولُ: أَنَا رَبُّكُمْ، فَيَقُولُونَ: أَنْتَ رَبُّنَا»(١).

- (۱) قوله: «﴿ وَٱلْمَلُكُ صَفَّا صَفًّا صَفًّا الله الله الله الله الله الله الله صفوفا » الله صفوفا » (۱) مفوفا صفوفا » (۱) .
- (٢) قوله: «لِعَرْضِ الأَمَمِ وَحِسَابِهَا وَعَقُوبَتِهَا وَثُوابِهَا»: كما قال تعالى: 
  ﴿ يَوْمَبِذِ نَعُرْضُونَ لَا تَخَفَىٰ مِنكُرْ خَافِيَةً ﴿ الْحَاقَة: ١٨].

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِذِ وَلَا يَتَسَآءَلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا لَا مَالُومَنُونَ: ١٠١].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَبِذِ يَتَبِعُونَ ٱلدَّاعِي لَا عِوَجَ لَهُۥ وَخَشَعَتِ ٱلْأَصُواتُ لِلرَّمْنَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا ﴿ يَوْمَ إِذِ يَتَبِعُونَ ٱلدَّامِي اللَّامِينَ ﴿ وَالْهُمُسَا الْحَالَ ﴾ [طه: ١٠٨]، أي سكنت، والهمس: الصوت الخفي.

وقال تعالى: ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ لِلَّحَيِّ ٱلْقَيُّومِ ۗ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴿ ١٠٠٠ ﴾



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٨٠٦)، ومسلم (١٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: قبل السابق (٨/ ٣٩٩).

حرز الأماني

[٤٢] وتُوضَعُ الموازِينُ لَوَزْنِ أَعْمَالِ العِبَادِ (١): ...........

[طه: ١١١] أي ذلت وخضعت.

وقال تعالى: ﴿ ٱلْيُومَ نَخْتِمُ عَلَىٓ أَفْوَهِ هِمْ وَتُكَلِّمُنَاۤ أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ ٱلْيُومَ نَخْتِمُ عَلَىٓ أَفُوهِ هِمْ وَتُكَلِّمُنَاۤ أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ ا

وعَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "لَيْسَ أَحَدُّ يُحَاسَبُ إِلَّا هَلَكَ» قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، أَلَيْسَ يَقُولُ اللهُ عَلَى: ﴿فَسَوْفَ هَلَكَ» قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، أَلَيْسَ يَقُولُ اللهُ عَلَى: ﴿فَسَوْفَ هَلَكَ» فَا يَعْرَضُونَ وَمَنْ نُوقِشَ يُعُاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ الانشقاق: ٨]، قَالَ: "ذَاكَ العَرْضُ يُعْرَضُونَ وَمَنْ نُوقِشَ الحِسَابَ هَلَكَ» (١).

وقال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا ۗ وَإِن كَان مِثْقَالَ حَبَّكَةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنْيَنَا بِهَا ۗ وَكَفَى بِنَا حَسِيدِينَ ﴿ الْأَنبِياء: ٤٧]. وقال تعالى: ﴿ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ وَأَوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهِ وَمَنْ خَفَّتْ



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٩٣٩)، ومسلم (٢٨٧٦).

﴿ فَمَن ثَقُلُتُ مَوَ زِينُهُ أَو (١) فَأُولَتِ إِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ ﴿ ٢) ﴿ [الأعراف: ٨]، .....

مَوْزِينُهُ, فَأُوْلَئِيكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴿ المؤمنون:١٠٣-١٠].
وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوْزِينُهُ, ﴿ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن خَفَّتُ مَوْزِينُهُ, ﴿ فَأَمُّهُ, هَاوِيَةٌ ﴿ فَا وَمَا أَذُرَبُكَ مَا هِيَة ﴿ فَا نَارُ كَا مَا عَيْدَ ﴿ فَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الل

(۱) **قوله**: «﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَ زِينُ أُهُ ﴾ »: أي من رجحت حسناته على سيئاته ولو بواحدة، قاله ابن عباس رضي الله عنهما (۱).

(٢) قوله: ﴿ وَفَأُوْلَتِمِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ ﴾ »: أي الذين فازوا فنجوا من النار وأدخلوا الجنة (٢).

### فائدة: اختلف العلماء في الموزون على ثلاثة أقول ("):

القول الأول: تُوزَنُ الأَعْمَالُ، وإن كانت أعراضا، إلا أن الله تعالى يقلبها يوم القيامة أجساما؛ رُوِيَ ذَلِكَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، فَيُؤْتَى بِالأَعْمَالِ الحَسَنَةِ عَلَى صُورَةٍ كَسَنَةٍ وَبِالأَعْمَالِ الحَسَنَةِ وَبِالأَعْمَالِ السَّيِّئَةِ عَلَى صُورَةٍ قَبِيحَةٍ فَتُوضَعُ فِي المِيزَانِ، وَالحِكْمَةُ فِي وَزْنِ حَسَنَةٍ وَبِالأَعْمَالِ السَّيِّئَةِ عَلَى صُورَةٍ قَبِيحةٍ فَتُوضَعُ فِي المِيزَانِ، وَالحِكْمَةُ فِي وَزْنِ الأَعْمَالِ السَّيِّئَةِ عَلَى صُورَةٍ قَبِيحةٍ فَتُوضَعُ فِي المِيزَانِ، وَالحِكْمَةُ فِي وَزْنِ الأَعْمَالِ المُتِحَانُ اللهِ عِبَادَهُ بِالإِيمَانِ فِي الدُّنْيَا وَإِقَامَةُ الحُجَّةِ عَلَيْهِمْ فِي العُقْبَى؛ فعَنْ أَبِي الأَعْمَالِ المُتِحَانُ اللهِ عِبَادَهُ بِالإِيمَانِ فِي الدُّنْيَا وَإِقَامَةُ الحُجَّةِ عَلَيْهِمْ فِي العُقْبَى؛ فعَنْ أَبِي الأَعْمَالِ المُتِحَانُ اللهِ عِبَادَهُ بِالإِيمَانِ فِي الدُّنْيَا وَإِقَامَةُ الحُجَّةِ عَلَيْهِمْ فِي العُقْبَى؛ فعَنْ أَبِي المُتَانِ عَلَى اللَّسَانِ، هُرَنِهُ فَهَالَ: قَالَ النَّبِيُّ فَيَقَانِ عَلَى اللَّسَانِ، وَلِيمَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ، خَفِيفَتَانِ عَلَى اللَّسَانِ،



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٥/ ٤٩٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق (٥/ ٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي (٢/ ١٨٠ - ١٨١)، والسابق (٣/ ٣٨٩ - ٣٩٠).



.....

ثَقِيلَتَانِ فِي المِيزَانِ: سُبْحَانَ الله وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللهِ العَظِيمِ» (١٠٠٠).

وعن النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ الكِلَابِيِّ، قال: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَى، يَقُولُ: «يُؤْتَى بِالقُرْآنِ يَوْمَ القِيَامَةِ وَأَهْلِهِ الَّذِينَ كَانُوا يَعْمَلُونَ بِهِ تَقْدُمُهُ سُورَةُ البَقَرَةِ، وَآلُ عِمْرَانَ»(١).

وعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ ﷺ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَا مِنْ شَيْءٍ أَثْقَلُ فِي المِيزَانِ مِنْ حُسْنِ الْخُلُقِ»(٣).

القول الثاني: صحائف الأعمال، فعن عَبْدَ الله بْنَ عَمْرِو بْنِ العَاصِ رضي الله عنها، قال: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: "إِنَّ الله سَيُخَلِّصُ رَجُلًا مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُءُوسِ الْخَلَائِقِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيَنْشُرُ عَلَيْهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ سِجِلَّا كُلُّ سِجِلًّا كُلُّ سِجِلًّا مِثْلُ مَدِّ البَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَتُنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتِي الْحَافِظُونَ؟ فَيَقُولُ: لَا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: يَقُولُ: لَا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: بَلَى إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً، فَإِنَّهُ لَا ظُلْمَ عَلَيْكَ أَفَلَكَ عُذْرٌ؟ فَيَقُولُ: لَا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: بَلَى إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً، فَإِنَّهُ لَا ظُلْمَ عَلَيْكَ اليَوْمَ، فَتَخْرُجُ بِطَاقَةٌ فِيهَا: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، اللّهُ مَا عَدْدِهِ البِطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجِلَّاتِ، فَقَالَ: إِنَّكَ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ مَا هَذِهِ البِطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجِلَّاتِ، فَقَالَ: إِنَّكَ لَا تُطْلَمُ»، قَالَ: (فَتُوضَعُ السِّجِلَّاتُ فِي كَفَّةٍ وَالبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ السِّجِلَّاتُ فِي كَفَّةٍ وَالبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ اللهِ شَيْءٌ» (\*).



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٣ ٧٥)، ومسلم (٢٦٩٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٨٢٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٤٧٤٩)، وأحمد (٥١٠/٥)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه الترمذي (٢٦٣٩)، وأحمد (٦/ ٤٣٨)، وصححه أحمد شاكر.

القول الثالث: يوزن العامل نفسه، فعن ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهُ كَانَ يَجْتَنِي سِوَاكًا مِنَ الْأَرَاكِ، وَكَانَ دَقِيقَ السَّاقَيْنِ، فَجَعَلَتِ الرِّيحُ تَكْفَؤُهُ، فَضَحِكَ القَوْمُ مِنْهُ، فَقَالَ الأَرَاكِ، وَكَانَ دَقِيقَ السَّاقَيْنِ، فَجَعَلَتِ الرِّيحُ تَكْفَؤُهُ، فَضَحِكَ القَوْمُ مِنْهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴾ مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ، فَقَالَ: ﴿ وَالَّذِي رَسُولُ اللهِ ﴾ فَلُ اللهِ عَلَى: ﴿ وَالَّذِي اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ

قال ابن كثير: «وقد يمكن الجمع بين هذه الآثار بأن يكون ذلك كله صحيحا، فتارة توزن الأعمال، وتارة توزن محالها، وتارة يوزن فاعلها، والله أعلم».

فائدة: وجه الجمع بين كون الميزان مفردا في بعض الآيات، وكونه جمعا في البعض الآخر (°).

قِيلَ: يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ لَفْظُهُ جَمْعًا وَمَعْنَاهُ وَاحِدٌ كَقَوْلِهِ: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ ﴾ [المؤمنون:٥١].

وَقِيلَ: لِكُلِّ عَبْدٍ مِيزَانٌ.



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (٧/ ٩٩)، وصححه أحمد شاكر.

<sup>(</sup>٢) العظيم: الضخم في جسمه ولا إيمان في قلبه.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٤٧٢٩)، ومسلم (٢٧٨٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير البغوي (٢/ ١٨١).

حرزالأماني

[٤٣] ويُؤْتَوْنَ صَحائِفهم بأعَمَالِهِم: فمَن أُوتِي كتابَه بيمينه فسوف يُحاسَبُ حِسابا يَسيرا، ومَن أُوتِي كتابَه ورَاء ظَهْره فأولئِك يَصْلَوْنَ سَعيرا (١).

وَقِيلَ: الْأَصْلُ مِيزَانٌ وَاحِدٌ عَظِيمٌ وَلِكُلِّ عَبْدٍ فِيهِ مِيزَانٌ مُعَلَّقٌ بهِ.

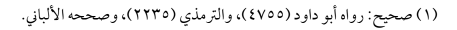
وَقِيلَ: جَمَعَهُ لِأَنَّ المِيزَانَ يَشْتَمِلُ عَلَى الكِفَّتَيْنِ وَالشَّاهِدَيْنِ وَاللِّسَانِ، وَلَا يتم الوزن إلا باجتماعهما.

(١) قوله: «ويؤتون صحائِفهم بأعمالِهم: فمَن أوتِي كتابه بيمينه فسوف يُحاسَب حِسابا يَسيرا، ومَن أوتِي كتابَه وراء ظهره فأولئِك يصلون سعيرا»: أي كلُّ يأخذ صحية عمله بها كان يعمل؛ فأهل الطاعة يأخذون صحائفهم بأيانهم، وأهل المعصية يأخذون صحائفهم بشمائلهم؛ كما قال تعال: ﴿ يَوْمَ إِذِ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَى مِنكُرْ خَافِيَةٌ ﴿ فَا مَن أُوتِ كِنْبَهُ, بِيمِينِهِ عَيَقُولُ هَا قُومُ اقْرَءُوا كِنْبِيَهُ اللهُ إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُكَنِّي حِسَابِيَة ﴿ أَنْ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ زَّاضِيَةٍ ﴿ أَنْ فِي جَنَّةٍ عَالِيكَةٍ ﴿ أَنَّ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ الآهَ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيَءًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِ ٱلْأَيَامِ ٱلْخَالِيةِ الْكَ وَأَمَّا مَنْ أُوتَى كِنْبَهُ, بِشِمَالِهِ، فَيَقُولُ يَلْيَنَنِي لَمْ أُوتَ كِنَابِيَهُ (0) وَلَمْ أَدْرِ مَاحِسَابِيهُ (1) يَلْيَتَهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيَةَ (٧٧) مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيَهُ (١٨) هَلَكَ عَنِّي سُلْطَيْنِية ﴿ أَخُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴿ أَنَّ أَلْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴿ أَنَّ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَٱسْلُكُوهُ اللَّهِ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ٱلْعَظِيمِ اللَّهِ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ اللَّهُ فَلَيْسَ لَهُ ٱلْيُومَ هَنْهُنَا حَمِيمٌ (٢٥) ﴿ [الحاقة: ١٨-٣٥].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُ اللَّإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَذَّحًا فَمُلَقِيهِ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِئْبَهُ, بِيَمِينِهِ اللهِ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ عَسْرُورًا ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنْبَهُ وَرَآءَ ظَهُرهِ عِنْ فَسُوفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ﴿ اللَّهِ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل



وعَنْ عَائِشَةَ ﴿ مَا يُبْكِيكِ؟ النَّارَ فَبَكَيْتُ، فَهَلْ تَذْكُرُونَ أَهْلِيكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: قَالَتْ: ذَكَرْتُ النَّارَ فَبَكَيْتُ، فَهَلْ تَذْكُرُونَ أَهْلِيكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: قَالَتْ: ذَكَرْتُ النَّارَ فَبَكَيْتُ، فَهَلْ تَذْكُرُ أَحَدٌ أَحَدًا: عِنْدَ اللِيزَانِ حَتَّى يَعْلَمَ أَيْخِفُ مِيزَانُهُ، أَوْ يَقُلُ فِي ثَلَاثَةِ مَوَاطِنَ فَلَا يَذْكُرُ أَحَدٌ أَحَدًا: عِنْدَ اللِيزَانِ حَتَّى يَعْلَمَ أَيْفِ مِيزَانُهُ، أَوْ يَعْفُلُ، وَعِنْدَ الكِتَابِ حِينَ يُقَالُ: ﴿ هَا قُومُ الْوَيْكِينِيهُ ﴿ اللّهِ عَنْ يَعْلَمَ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَقِي يَعْلَمُ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَقِي يَعْلَمَ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَقِي يَعْلَمَ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَقِي يَعْلَمُ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَقِي يَعْلَمَ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَقِي يَعْلَمُ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَقُ يَعْلَمُ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَقِي عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال



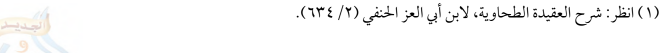


## [الإيمان بالصراط] [٤٤] وأنَّ الصِّمَ اطَ حَقٌّ (١)، .....

(١) قوله: «وأنّ الصراط حقّ»: الصراط جسر على ظهر جهنم أدق من الشعر وأحد من السيف، يمر عليه الناس يوم القيامة؛ قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١] ، قال ابن أبي العز الحنفي: «والأظهر والأقوى أنه المرور على الصراط»(۱).

قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم بُشُرَينَكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّتُ تَعْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ اللَّ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَقْئِسْ مِن نُورِكُمْ قِيلَ ٱرْجِعُواْ وَرَاءَكُمْ فَٱلْتَعِسُواْ نُورًا فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورِ لَهُ بَابُ بَاطِنْهُ. فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلِهِرُهُ. مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ اللهُ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمٌ قَالُواْ بَكِي وَلَكِنَكُمْ فَنَشُرُا أَنفُسكُمُ وَتَرَبَّصَتُمُ وَاُرْتَبْتُمْ وَغَرَّتُكُمْ ٱلْأَمَانِيُّ حَتَّى جَآءَ أَمْنُ ٱللَّهِ وَغَرَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ اللَّ فَٱلْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِذَيَةٌ وَلَامِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مَا مَأُوكِكُمُ ٱلنَّارِ هِي مَوْلَىكُمْ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ١٤٠ ا

وعَنْ عَائِشَةَ ﴿ مَا يُبْكِيكِ؟ » وَعَنْ عَائِشَةَ ﴿ مَا يُبْكِيكِ؟ » قَالَتْ: ذَكَرْتُ النَّارَ فَبَكَيْتُ، فَهَلْ تَذْكُرُونَ أَهْلِيكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله على: «أَمَّا فِي ثَلَاثَةِ مَوَاطِنَ فَلَا يَذْكُرُ أَحَدٌ أَحَدًا: عِنْدَ المِيزَانِ حَتَّى يَعْلَمَ أَيَخِفُ مِيزَانُهُ، أَوْ يَثْقُلُ، وَعِنْدَ الكِتَابِ حِينَ يُقَالُ: ﴿ هَا قُومُ اقْرَءُواْ كِنْبِيَهُ اللَّهُ حَتَّى يَعْلَمَ أَيْنَ يَقَعُ كِتَابُهُ أَفِي





(1.4)



#### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

يَجُوزُه العبادُ بِقَدْرِ أعمالِهِم (١)،

يَمِينِهِ، أَمْ فِي شِمَالِهِ، أَمْ مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِهِ، وَعِنْدَ الصِّرَاطِ إِذَا وُضِعَ بَيْنَ ظَهْرَيْ جَهَنَّمَ»(١).

قَالَ أَبُو سَعِيدٍ ١٠٠ (بَلَغَنِي أَنَّ الجِسْرَ أَدَقُّ مِنَ الشَّعْرَةِ، وَأَحَدُّ مِنَ السَّيْفِ»(٢).

قال السفاريني: «اتفقت الكلمة على إثبات الصراط في الجملة، لكن أهل الحق يثبتونه على ظاهره من كونه جسرا ممدودا على متن جهنم أحد من السيف وأدق من الشعر »(").

(۱) قوله: «يَجُورُه العبادُ بِقدرِ أعمالِهم»: فمنهم من يجوزه كالطرف، ومنهم من يجوزه كالطرف، ومنهم من يجوزه كالبرق، وكالريح، وكأجاويد الخيل والركاب؛ فعَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ فَيَ أَن رسول الله فَي قال: «.... ثُمَّ يُؤْتَى بِالجَسْرِ فَيُجْعَلُ بَيْنَ ظَهْرَيْ جَهَنَّمَ»، قُلْنَا: يَا رَسُولَ الله، وَمَا الجَسْرُ؟ قَالَ: «مَدْحَضَةٌ مَزِلَّةٌ، عَلَيْهِ خَطَاطِيفُ وَكَلاَلِيبُ، وَحَسَكَةٌ مُفَلْطَحَةٌ لَمَا شَوْكَةٌ عُقَيْفَاءُ، تَكُونُ بِنَجْدٍ، يُقَالُ لَمَا: السَّعْدَانُ، المُؤْمِنُ عَلَيْهَا كَالطَّرْفِ وَكَالبَرْقِ وَكَالرِّيحِ، وَكَأْجَاوِيدِ الخَيْلِ وَالرِّكَابِ، فَنَاجٍ مُسَلَّمٌ، وَنَاجٍ خَدُوشٌ، وَمَكْدُوسٌ فِي نَارِ جَهَنَّمَ، حَتَّى يَمُرَّ آخِرُهُمْ يُسْحَبُ سَحْبًا» (نَا.



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أبو داود (٤٧٥٥)، والترمذي (٢٢٣٥)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٨٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: لوامع الأنوار، للسفاريني (٢/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه البخاري (٧٤٣٩).

شيخة الألولة www.alukah.net

فناجُون مُتفاوِتُون في سُرعَة النَّجاةِ عليه مِن نار جَهَنَّم (١)، وقَوْمٌ أَوْبَقَتْهُمْ فيها أعمالُهُم (٢).

(۱) قوله: «فناجُون مُتفاوِتُون في سُرعَة النُجاةِ عليه مِن نار جَهَنُم»: فالذين ينجون من الصراط يتفاوتون في سرعة المرور عليه؛ كما في حديث أبي سعيد المناها المتقدم.

وعَنْ حُذَيْفَة هَا، أَن رسول الله الله الله الله عَلَيْ قَالَ: وَتُرْسَلُ الأَمَانَةُ وَالرَّحِمُ، فَتَقُومَانِ جَنبَتَيِ الصِّرَاطِ يَمِينًا وَشِمَالًا، فَيمُرُّ أَوَّلُكُمْ كَالبَرْقِ» قَالَ: قُلْتُ: بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي أَيُّ شَيْءٍ كَمَرِّ البَرْقِ؟ قَالَ: «أَلَمْ تَرُوْا إِلَى البَرْقِ كَيْفَ يَمُرُّ وَيَرْجِعُ فِي طَرْفَةِ عَيْنٍ؟ ثُمَّ كَمَرِّ الطَّيْرِ، وَشَدِّ الرِّجَالِ، تَجْرِي بِهِمْ أَعْمَاهُمْ وَنبِيكُمْ قَائِمٌ عَلَى الصِّرَاطِ لَلِيَعِ، ثُمَّ كَمَرِّ الطَّيْر، وَشَدِّ الرِّجَالِ، تَجْرِي بِهِمْ أَعْمَاهُمْ وَنبِيكُمْ قَائِمٌ عَلَى الصِّرَاطِ يَقُولُ: رَبِّ سَلِّمْ سَلِّمْ، حَتَّى تَعْجِزَ أَعْمَالُ العِبَادِ، حَتَّى يَجِيءَ الرَّجُلُ فَلَا يَسْتَطِيعُ السَّيْرَ إِلَّا زَحْفًا»، قَالَ: «وَفِي حَافَتِي الصِّرَاطِ كَلَالِيبُ مُعَلَّقَةٌ مَأْمُورَةٌ بِأَخْذِ مَنِ أُمِرَتْ السَّيْرَ إِلَّا زَحْفًا»، قَالَ: «وَفِي حَافَتِي الصِّرَاطِ كَلَالِيبُ مُعَلَّقَةٌ مَأْمُورَةٌ بِأَخْذِ مَنِ أُمِرَتْ بِهِ، فَمَخْدُوشُ نَاج، وَمَكْدُوسٌ فِي النَّارِ»(١).

(٢) قوله: «وقوم أوبقتهم فيها أعمالهم»: أي أوقعتهم أعمالهم في جهنم؛ وهم متفاوتون؛ فالكافر يسقط في النار ولا يخرج أبدا؛ أما عصاة الموحدين فيسقطون في النار إلا أن يشاء الله على.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ أُنَاسٌ: يَا رَسُولَ اللهِ، هَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ القِيَامَةِ؟ فَقَالَ: «هَلْ تُضَارُّونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ» قَالُوا: لاَ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «هَلْ تُضَارُّونَ فِي القَمَرِ لَيْلَةَ البَدْرِ لَيْسَ دُونَهُ سَحَابٌ» قَالُوا: لاَ يَا رَسُولَ الله، قَالَ:



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٩٥).

(فَإِنَّكُمْ تَرُوْنَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ كَذَلِكَ، يَجْمَعُ اللهُ النَّاسَ، فَيَقُولُ: مَنْ كَانَ يَعْبُدُ شَيْئًا فَلْيَتَّبِعْهُ، فَيَتْبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الشَّمْسَ، وَيَتْبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ القَمَر، وَيَتْبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ القَمَر، وَيَتْبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ القَمَر، وَيَتْبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّواغِيت، وَتَبْقَى هَذِهِ الأُمَّةُ فِيهَا مُنَافِقُوهَا، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فِي غَيْرِ الصُّورَةِ الَّتِي يَعْرِفُونَ، فَيَقُولُ: أَنَا رَبُّكُمْ، فَيَقُولُونَ: نَعُوذُ بِاللهِ مِنْكَ، هَذَا مَكَانُنَا حَتَّى يَأْتِينَا رَبُّنَا، فَإِذَا أَتَانَا رَبُّنَا عَرَفْنَاهُ، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فِي الصُّورَةِ النَّتِي يَعْرِفُونَ، فَيَقُولُ: أَنَا رَبُّكُمْ، فَيَقُولُونَ: أَنْتَ رَبُّنَا عَرَفْنَاهُ، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فِي الصُّورَةِ النَّتِي يَعْرِفُونَ، فَيَقُولُ: أَنَا رَبُّكُمْ، فَيَقُولُونَ: أَنْتَ رَبُّنَا هَيْنَاهُ، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فِي الصُّورَةِ النَّتِي يَعْرِفُونَ، فَيَقُولُونَ الله عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ مَالُذَ النَّاسَ بِأَعْمَاهُمُ المُؤلِكُ السَّعْدَانِ، فَيَخُطَفُ النَّاسَ بِأَعْمَاهِمُ اللهُ مُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ الله



#### [الإيمان بالحوض]

| أً مَن شَرب | (٢) لاَ يَظْمَأُ        | (١)، تَرِدُهُ أُمَّتُهُ | رسولِ الله ﷺ (                          | والإيهانُ بِحَوْض                       | [٤٥]      |
|-------------|-------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------|
|             | • • • • • • • • • • • • |                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | مِنه (۳)، |

(۱) **قوله**: «والإيمان بحوض رسولِ الله ، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَعُطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ( الكوثر: ۱ ].

عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَ: سَأَلتُهَا عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا اللَّهُ عَنْهَا، قَالَ: سَأَلتُهَا عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: ﴿ ثَهَرٌ أُعْطِيَهُ نَبِيَّكُمْ عَلَيْهِ مُرُّ الْعُطَيّةُ نَبِيّكُمْ عَلَيْهِ مُرَّا أَعْطِيلَهُ نَبِيّكُمْ عَلَيْهِ مُرّا الكُوثر: ١]، قَالَتْ: ﴿ ثَهَرٌ أُعْطِيلُهُ نَبِيّكُمْ عَلَيْهِ مُرّا اللَّهُ عُوم ﴾ (١٠).

(٢) قوله: «ترده أمَّته»: أي أمة الإجابة، فيشربون منه؛ فعن أنس ، أن الرسول على قَالَ: «فَإِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً (٢)، فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي عَلَى الْحَوْض» (٣).

وعَنْ عَبْدِ الله بن مسعود ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ : ﴿ أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الْحَوْضِ ( أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الْحَوْضِ

(٣) قوله: «لا ينظما من شرب منه»: كما في حديث أبي ذَرِّ على، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ مَا آنِيَةُ الحَوْضِ قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَآنِيَتُهُ أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ نُجُومِ السَّمَاءِ وَكَوَاكِبِهَا، أَلَا فِي اللَّيْلَةِ المُظْلِمَةِ المُصْحِيَةِ، آنِيَةُ الجَنَّةِ مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٤٩٦٥).

<sup>(</sup>٢) أثرة: أي يفضل عليكم غيركم في الأموال.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣١٦٣)، ومسلم (١٠٦١).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (٢٥٧٥)، ومسلم (٢٢٨٩).

#### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

ويُذَادُ عنه مَنْ بَدَّلَ وغَيَّرَ (١).

آخِرَ مَا عَلَيْهِ، يَشْخَبُ () فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الجُنَّةِ، مَنْ شَرِبَ مِنْهُ لَمْ يَظْمَأْ، عَرْضُهُ مِثْلُ طُولِهِ، مَا بَيْنَ عَمَّانَ إِلَى أَيْلَةَ، مَا قُهُ أَشَدُّ بَيَاضًا مِنَ اللَّبَنِ، وَأَحْلَى مِنَ العَسَل (٢٠).

وعن عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ العَاصِ رضي الله عنها، قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ عَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرٍ، وَزَوَايَاهُ سَوَاءُ، وَمَاؤُهُ أَبْيَضُ مِنَ الوَرِقِ، وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ المِسْكِ، وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ، فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَا يَظْمَأْ بَعْدَهُ أَبَدًا» (").

(۱) قوله: «ويذاد عنه مَنْ بدل وغير»: كما يذود الساقي الناقة الغريبة عن إبله إذا أرادت الشرب مع إبله (١)؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هُمْ أَنَّ النَّبِيَّ عُلُ قَالَ: «لَأَذُودَنَّ عَنْ حَوْضِي رِجَالًا كَمَا تُذَادُ الغَرِيبَةُ مِنَ الإِبل»(٥).

وعَنْ أَنَسٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ قَالَ: «لَيرِ دَنَّ عَلَيَّ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِي الحَوْضَ، حَتَّى عَرَفْتُهُمْ اخْتُلِجُوا (٢) دُونِي، فَأَقُولُ: أَصْحَابِي، فَيَقُولُ: لاَ تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ » (٧).

قال القاضي: «هؤلاء صنفان أحدهما عصاة مرتدون عن الاستقامة لا عن الإسلام وهؤلاء مبدلون للأعمال الصالحة بالسيئة، والثاني مرتدون إلى الكفر حقيقة



<sup>(</sup>١) يشخب: أي يسيل.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٩٩٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح صحيح مسلم (١٥/ ٦٤).

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مسلم (٢٣٠٢).

<sup>(</sup>٦) اختلجوا: أي اقتطعوا.

<sup>(</sup>٧) متفق عليه: رواه البخاري (٦٥٨٢)، ومسلم (٢٣٠٤).



| حررالاماني | (1.4              |
|------------|-------------------|
|            |                   |
|            | • • • • • • • • • |
|            |                   |

ناكصون على أعقابهم، واسم التبديل يشمل الصنفين (1).



# [الإيمان قول وإخلاص وعمل، يزيد وينقص]

[٤٦] وأنَّ الإيهانَ قَولٌ باللِّسانِ (١)، وإخلاَصٌ بالقلب (٢)، .....

(۱) **قوله**: «وأن الإيمان قول باللسان»: هو النطق بالشهادتين؛ والدليل على أن قول اللسان من الإيمان قوله تعالى: ﴿ قُولُوا عَامَنَا ﴾ [البقرة:١٣٦].

و قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا يُنْلَى عَلَيْهِمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِهِ ۚ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّنَاۤ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ ء مُسْلِمِينَ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَإِذَا يُنْلَى عَلَيْهِمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِهِ ۚ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّنَاۤ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ ء مُسْلِمِينَ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى اللَّهِ عَلَيْهِمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِهِ عَلَيْهِمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِهِ عَلَيْهِمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِهِ عَلَيْهِمْ قَالُوّا عَامَنَّا بِهِ عَلَيْهِمْ قَالُوّا عَامَلُهِ وَالْعَلَيْهِمْ قَالُوّا عَامَنَّا بِهِ عَلَيْهِمْ قَالُوّا عَامَنَّا بِهِ عَلَيْهِمْ قَالُوّا عَامَنَّا بِهِ عَلَيْهِمْ قَالُوّا عَامَنَّا مِن قَبْلِهِ عَلَيْهِمْ عَالِيهِ عَلَيْهِمْ قَالُوْلُ

وعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنها، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، وَيُقِيمُوا الصَّلاَة، وَيُؤْتُوا الزَّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَا لَمُ مُ إِلَّا بِحَقِّ الإِسْلاَم، وَحِسَابُهُمْ عَلَى الله»(١).

(٢) **قوله**: «**وإخلاص بالقلب**»: فلا ينفع الإيهان بدون إخلاص؛ ومن الأدلة على ذلك:

قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ ﴾ [الأنعام: ٢٥].

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا لِأَحَدِ عِندَهُ, مِن نِعْمَةِ تَجُزَى ٓ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللّلِلْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّابِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَٱلْصَابِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَوْةِ وَمِتَارَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ آ ﴾ [الحج: ٣٥].



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٥)، ومسلم (٢٠).

وعَمَلٌ بالجوارِح (١).

وعن عُمَرَ بْنِ الْحَطَّابِ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ عَنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ عَلَى الأَعْمَالُ بِالنِّيَّةِ، وَإِنَّمَا لِإمْرِيَّ مَا نَوَى »(۱).

(١) قوله: «وعَمَلُ بالجوارح»: فلا ينفع الإيمان بدون عمل الجوارح، وأعمال الجوارح هي التي تؤدى بالجوارح كالصلاة، والصيام، والحج، ونحوه؟؟ ومن الأدلة على ذلك:

قول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ٱبْتِغَآءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَهُمْ سِرًا وَعَلانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِآلْحُسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ أُولَيْهِكَ لَمُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ١٤٠٠ [الرعد: ٢٢].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأُمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُولَيَهِكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الْحُرات: ١٥].

وعن ابن عَبَّاسِ رضي الله عنهما، أن النبي ﷺ قَالَ لوفد عبد القيس: «آمُرُكُمْ بِالإِيمَانِ بِالله، وَهَلْ تَدْرُونَ مَا الإِيمَانُ بِالله؟ شَهَادَةُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَإِقَامُ الصَّلاَةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَتُعْطُوا مِنَ المَغْنَمِ الخُمُسَ (٢٠).

# فائدة: تنوع عبارات السلف في تفسير الإيمان:

قال شيخ الإسلام: «فتارة يقولون: هو قول وعمل، وتارة يقولون: هو قول وعمل ونية، وتارة يقولون قول وعمل ونية واتباع السنة، وتارة يقولون: قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح وكل هذا صحيح؛ فإذا قالوا: قول وعمل



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٥٢٩)، ومسلم (١٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٧٥٥٦)، ومسلم (١٧).

#### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

( 111 )

[٤٧] يَزيد بزيادَة الأعمالِ، ويَنقُصُ بنَقْصِها (١)،

فإنه يدخل في القول قول القلب واللسان جميعا؛ وهذا هو المفهوم من لفظ القول والكلام ونحو ذلك إذا أطلق ...... والمقصود هنا أن من قال من السلف: الإيهان قول وعمل أراد قول القلب واللسان وعمل القلب والجوارح؛ ومن أراد الاعتقاد رأى أن لفظ القول لا يفهم منه إلا القول الظاهر أو خاف ذلك فزاد الاعتقاد بالقلب، ومن قال: قول وعمل ونية قال: القول يتناول الاعتقاد وقول اللسان وأما العمل فقد لا يفهم منه النية فزاد ذلك، ومن زاد اتباع السنة؛ فلأن ذلك كله لا يكون محبوبا لله إلا باتباع السنة، وأولئك لم يريدوا كل قول وعمل إنها أرادوا ما كان مشروعا من الأقوال والأعهال ولكن كان مقصودهم الرد على المرجئة الذين جعلوه قولا فقط، فقالوا: بل هو قول وعمل) (۱).

(۱) قوله: «يزيد بزيادة الأعمال، وينقص بنقصها»: فيزيد الإيهان بالطاعة وينقص بالمعصية؛ لقوله تعالى: ﴿ لِيَزْدَادُوۤا إِيمَنا مَعَ إِيمَنِهِم ﴾ [الفتح:٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَالنَّهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ اللَّهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ اللَّهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ اللَّهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ اللَّهُمْ تَقُونَهُمْ لَلَّ اللَّهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ اللَّهُمْ تَقُونَهُمْ لَلَّ اللَّهُمْ تَقُونَهُمْ اللَّهُمْ تَقُونَهُمْ وَوَلَهُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُم

وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ ﴿ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى النِّسَاءِ، فَقَالَ: ﴿ يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدَّقْنَ فَإِنِّي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّصَلَّى، فَمَرَّ عَلَى النِّسَاءِ، فَقَالَ: ﴿ يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدَّقْنَ فَإِنِّي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ اللهِ ؟ قَالَ: ﴿ تُكْثِرْنَ اللَّعْنَ، وَتَكْفُرْنَ العَشِيرَ، مَا رَأَيْتُ مِنْ النَّارِ ﴾ فَقُلْنَ: وَبِمَ يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ: ﴿ تُكْثِرْنَ اللَّعْنَ، وَتَكْفُرْنَ العَشِيرَ، مَا رَأَيْتُ مِنْ



(١) انظر: مجموع الفتاوي (٧/ ١٧٠ - ١٧١).



فيكون فيها (١) النَّقص (٢) وبها الزِّيادَة (٣).

[٤٨] ولا يَكْمُلُ قَولُ الإيهانِ إلاَّ بالعمل(٤)، ولا قَولُ وعَمَلُ إلاَّ بنيَّة (٥)،...

نَاقِصَاتِ عَقْلِ وَدِينٍ أَذْهَبَ لِللِّ الرَّجُلِ الحَازِم مِنْ إِحْدَاكُنَّ»، قُلْنَ: وَمَا نُقْصَانُ دِينِنَا وَعَقْلِنَا يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: «أَلَيْسَ شَهَادَةُ الْمُرْأَةِ مِثْلَ نِصْفِ شَهَادَةِ الرَّجُل» قُلْنَ: بَلَى، قَالَ: «فَذَلِكِ مِنْ نُقْصَانِ عَقْلِهَا، أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلِّ وَلَمْ تَصُمْ» قُلْنَ: بَلَى، قَالَ: «فَذَلِكِ مِنْ نُقْصَانِ دِينِهَا»(١).

وعن أبي سعيد على، أن رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ "(١).

- (١) قوله: «فيكون فيها»: أي في الأعمال.
  - (٢) **قوله: «النُقص**»: أي في الإيهان.
- (٣) قوله: «وبها الرئيادة»: أي أن الأعمال سبب زيادة الإيمان.
- (٤) قوله: «ولا يكمل قول الإيمان إلا بالعمل»: أي لا يكمل الإيمان الواجب إلا بالعمل.
- (٥) قوله: «ولا قول وعمل إلا بنيئم»: فمن قال قولا، أو عمل عملا بدون نية، فإنه لا يقبل؛ لحديث عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ مَنِ النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّةِ، وَإِنَّمَا لِامْرِئِ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، فَهِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَوِ امْرَأَةٍ يَتَزَوَّجُهَا، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٠٤)، ومسلم (٧٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٤٩).



ولا قولٌ وعَمَلٌ وَنِيَّةٌ إلاَّ بِمُوَافَقَة السُّنَّة (١).

إِلَيْهِ (۱).

(١) قوله: «ولا قول وعمل ونيت إلا بموافقة السئنة»: فمن قال قولا، أو عمل عملا مخالفا للسنة؛ فإنه لا يقبل؛ لقوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذِرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ عَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْيُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [النور:٦٣].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَانَهَ نَكُمُ عَنْهُ فَأَنَّهُواْ ﴾ [الحشر:٧].

وعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ"، وفي لفظ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ، فَهُوَ رَدٌّ".

وعن العِرْبَاض بْن سَارِيَةَ ﴿ مُ أَنَّ رَسُولَ الله ﴾ قال: «عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي، وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَالأُمُورَ المُحْدَثَاتِ، فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةِ ضَلَالَةٌ (١).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (٤٢)، وصححه الألباني.



<sup>(</sup>۱) متفق عليه: رواه البخاري (۲۵۲۹)، ومسلم (۱۹۰۷).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٧١٨).

# الألولة

#### [حكم مرتكب الكبيرة]

[٤٩] وأنَّه لا يَكفُرُ أُحدٌ بِذَنبِ مِنْ أَهْلِ القِبْلَة (١).

(١) قوله: «وأنه لا يكفرُ أحدُ بذنب مِنْ أهل القِبْلَمّ»: من أصول أهل السنة والجماعة أنهم لا يكفرون أحدا من أهل الإسلام بشيء من الذنوب إلا الكفر، واستحلال المعصية، فإذا استحلها فإنه يكفر بمجرد اعتقاده لو لم يعمل به؛ 

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴿ النساء: ٤٨].

والدليل على فسق من ارتكب ذنبا ونقصان إيهانه قول الله عَلَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَوْ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَلَآءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا ۚ وَأُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْفَكْسِقُونَ اللهُ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ اللهُ [النور: ٥].

وقال تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ۗ ٱلْحُرُّ بِٱلْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبَدِ وَٱلْأَنْثَى بِٱلْأُنثَى ۚ فَمَنَ عُفِي لَهُ مِن أَخِيدِ شَيْءٌ فَٱلِّبَاعُ اللَّمْعُرُوفِ ﴾ [البقرة:١٧٨]، فَلَمْ يُخْرِج القَاتِلَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا، وَجَعَلَهُ أَخًا لِوَلِيِّ القِصَاصِ، وَالْمَرَادُ أُخُوَّةُ الدِّينِ بِلَا رَيْب.

وَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا ۚ فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَىٰٓ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُوٓاً ۖ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ١ ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ



(110)



#### شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مُؤْمِنٌ ، قَالَ النَّبِيُّ ﴾ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﴾ وَلاَ يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلاَ يَشْرَبُ حِينَ يَشْرَبُ اوَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَالتَّوْبَةُ مَعْرُوضَةٌ يَشْرَبُ اوَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَالتَّوْبَةُ مَعْرُوضَةٌ يَشْرَبُ اللَّهُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَالتَّوْبَةُ مَعْرُوضَةٌ يَشْرَبُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللللِّ اللللللللِّ ال

قال النووي: «اعلم أن مذهب أهل الحق أنه لا يكفر أحد من أهل القبلة بذنب ولا يكفر أهل الأهواء والبدع، وأن من جحد ما يعلم من دين الإسلام ضرورة حكم بردته وكفره إلا أن يكون قريب عهد بالإسلام أو نشأ ببادية بعيدة ونحوه ممن يخفى عليه فيعرف ذلك فإن استمر حكم بكفره وكذا حكم من استحل الزنى أو الخمر أو القتل أو غير ذلك من المحرمات التي يعلم تحريمها ضرورة»(٢).



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٨١٠)، ومسلم (٥٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح صحيح مسلم (١/ ١٥٠).

الألولة



[٥٠] وأنَّ الشُّهداءَ أحياءٌ عند ربِّهم يُرْزَقونَ (١).

(١) قوله: «وأنّ الشهداء أحياء عند ربّهم يرزقون»: كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتَأَ ۚ بَلۡ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ اللَّهِ [آل عمران:١٦٩].

عَنْ مَسْرُوقٍ، قَالَ: سَأَلْنَا عَبْدَ الله بن مسعود ﴿ عَنْ هَذِهِ الآيَةِ: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الله ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُواتَّا بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِم يُرْزَقُونَ الله الله [آل عمران: ١٦٩]، قَالَ: أَمَا إِنَّا قَدْ سَأَلْنَا عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: «أَرْوَاحُهُمْ فِي جَوْفِ طَيْرٍ خُضْرِ، لَهَا قَنَادِيلُ مُعَلَّقَةٌ بالعَرْش، تَسْرَحُ مِنَ الجَنَّةِ حَيْثُ شَاءَتْ، ثُمَّ تَأْوِي إِلَى تِلْكَ القَنَادِيل، فَاطَّلَعَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمُ اطِّلَاعَةً»، فَقَالَ: «هَلْ تَشْتَهُونَ شَيْئًا؟ قَالُوا: أَيَّ شَيْءٍ نَشْتَهِي وَنَحْنُ نَسْرَحُ مِنَ الجَنَّةِ حَيْثُ شِئْنَا، فَفَعَلَ ذَلِكَ بِهِمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، فَلَمَّا رَأَوْا أَنَّهُمْ لَنْ يُتْرَكُوا مِنْ أَنْ يُسْأَلُوا، قَالُوا: يَا رَبِّ، نُرِيدُ أَنْ تَرُدَّ أَرْوَاحَنَا فِي أَجْسَادِنَا حَتَّى نُقْتَلَ فِي سَبِيلِكَ مَرَّةً أُخْرَى، فَلَمَّا رَأَى أَنْ لَيْسَ لَمُمْ حَاجَةٌ تُركُوا الاللهِ

وقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولُواْ لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَاتُ أَ بَلُ أَحْيَا } وَلَكِن لَّا تَشْعُرُونَ (١٥٤) [البقرة: ١٥٤].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «يخبر تعالى أن الشهداء في برزخهم أحياء يرزقون<sup>(۲)</sup>.



<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۱۸۷۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (١/ ٤٤٦).

# شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني



[٥١] وأَرْواحُ أَهْلِ السَّعادَةِ (١) باقِيةٌ ناعِمةٌ (٢) إلى يوم يُبْعَثون (٣)، وأرواحُ أَهلِ الشَّقاوَةِ (٤) مُعَذَّبَةٌ إلى يَوم الدِّين (٥).

- (١) قوله: «وأرواح أهل السّعادة»: أي أهل الإيان.
  - (٢) **قوله**: «باقية ناعمة»: أي متنعمة.
- (٣) قوله: «إلى يوم يبعثون»: أي إلى يوم القيامة؛ فعن كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ مَا لَكُ مَالِكِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَى قَالَ: «إِنَّمَا نَسَمَةُ اللَّوْمِنِ (١) طَائِرٌ فِي شَجَرِ الجَنَّةِ حَتَّى يَبْعَثَهُ اللهُ عَلَى إلى جَسَدِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ» (٢).

قال ابن كثير: «ففيه دلالة لعموم المؤمنين أيضا، وإن كان الشهداء قد خصصوا بالذكر في القرآن، تشريفا لهم وتكريها وتعظيها» (٣).

- (٤) **قوله**: «وأرواح أهلِ الشَّقاوَةِ»: أي أهل الكفر.
- (٥) قوله: «مُعَذَّبُم إلى يوم الدّين»: أي إلى يوم القيامة؛ كما قال تعالى:

﴿ فَوَقَىٰهُ ٱللَّهُ سَيِّءَاتِمَامَكَرُواً وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ﴿ ٱلنَّارُيُعُرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ اللَّهَ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهَاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهَاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهَاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهَاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الللللَّا اللللللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقال تعالى: ﴿ فَذَرْهُمْ حَتَّىٰ يُلَقُواْ يَوْمَهُمُ ٱلَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ ١٠٠ يَوْمَ لَا يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ



<sup>(</sup>١) نسمة المؤمن: أي روحه.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه النسائي (٢٠٧٣)، وابن ماجه (٢٧١١)، وأحمد (١٥٧٧٧)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير (١/ ٤٦٧).

حرز الأماني

شَيَّاً وَلا هُمَّ يُضَرُونَ ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَهُمُ لا يَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَذَابُهُم بالقتل وغيره في الدنيا، وأن يراد الطور: ٤٥-٤٧]، وهذا يحتمل أن يراد به عذابهم بالقتل وغيره في الدنيا، وأن يراد به عذابهم في البرزخ، وهو أظهر، لأن كثيرا منهم مات ولم يعذب في الدنيا، أو المراد أعم من ذلك (١٠).

وعَنْ أَنْسٍ هُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى قَالَ: «العَبْدُ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ، وَتُولِيَ وَذَهَبَ أَصْحَابُهُ حَتَّى إِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ، أَتَاهُ مَلَكَانِ، فَأَقْعَدَاهُ، فَيَقُولاَنِ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ مُحَمَّدٍ عَلَى فَيْقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ، فَيْقَالُ: انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنَ النَّارِ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنَ الجَنَّةِ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَى: «فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا، وَأَمَّا الكَافِرُ – أَوِ النَّاسُ، فَيُقَالُ: لاَ دَرَيْتَ الكَافِرُ – أَوِ اللَّنَافِقُ – فَيَقُولُ: لاَ أَدْرِي، كُنْتُ أَقُولُ مَا يَقُولُ النَّاسُ، فَيُقَالُ: لاَ دَرَيْتَ وَلاَ تَلَيْتَ، ثُمَّ يُضْرَبُ بِمِطْرَقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ ضَرْبَةً بَيْنَ أَذُنَيْهِ، فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا مَنْ يَلِيهِ إِلَّا الثَّقَلَيْنِ» (٢).



<sup>(</sup>١) انظر: شرح العقيدة الطحاوية (٢/ ٥٧٢).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٣٨)، ومسلم (٢٨٧٠).

#### [الإيمان بفتنة القبر]

[٥٢] وأنَّ المؤمنِينَ يُفْتَنُونَ في قُبُورِهم (١) ويُسْأَلُون (٢)، .....

(١) قوله: «وأن المؤمنين يفتئون في قبورهم»: أي يختبرون ويمتحنون.

(۲) قوله: «ويسالون»: أي عن المعبود، الدين، والنبي؛ كما جاء في حديث أي هُرَيْرة في قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله في (إِذَا قُبِرَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ وَرَسُولُهُ اللّهُ مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيَقُولُ: مَا كَانَ يَقُولُ: هُو عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ اللهُ مَا كُنْ لَا إِلَهَ إِلّا الله وَرَسُولُهُ اللهُ مَلْ اللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ مَنْمَ عُلُولُ: أَرْجِعُ إِلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ: سَمِعْتُ النّاسَ يَقُولُونَ، فَقُلْتُ مِثْلُهُ اللّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ: سَمِعْتُ النّاسَ يَقُولُونَ، فَقُلْتُ مِثْلُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ: سَمِعْتُ النّاسَ يَقُولُونَ، فَقُلْتُ مِثْلُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ: سَمِعْتُ النّاسَ يَقُولُونَ، فَقُلْتُ مَنْ مَضْجَعِهِ فَلَكُ فِيهَا أَضْلَاعُهُ، فَلَا يَزَالُ فِيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَثُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ فَلَا يَزَالُ فِيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَثُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ فَلَكَ اللهُ أَلْ يَزَالُ فِيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَثُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ فَلَا يَزَالُ فِيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَثُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ فَلَا يَزَالُ فِيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَثُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ فَلَا يَزَالُ فِيهَا مُعَلِّيهِ اللهُ عَلَى اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ فَلَا يَزَالُ فِيهَا مُعَلِّيهُ الللهُ اللهُ مَنْ مَضْجَعِهِ فَلَا يَرَالُ فَيهَا مُعَلِّيهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وعن عَائِشَةَ رضي الله عنها، أن النبي على قال: «أُوحِيَ إِلَيَّ: أَنَّكُمْ تُفْتَنُونَ فِي قَبُورِكُمْ - مِثْلَ أَوْ - قَرِيبَ - لاَ أَدْرِي أَيَّ ذَلِكَ قَالَتْ أَسْمَاءُ - مِنْ فِتْنَةِ المسيحِ قُبُورِكُمْ - مِثْلَ أَوْ - قَرِيبَ - لاَ أَدْرِي أَيَّ ذَلِكَ قَالَتْ أَسْمَاءُ - مِنْ فِتْنَةِ المسيحِ الدَّجَالِ، يُقَالُ مَا عِلْمُكَ بِهَذَا الرَّجُلِ؟ فَأَمَّا المُؤْمِنُ أَوِ المُوقِنُ فَيَقُولُ: هُوَ مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله، جَاءَنَا بِالبَيِّنَاتِ وَالمُدَى، فَأَجَبْنَا وَاتَّبَعْنَا، هُوَ مُحَمَّدٌ ثَلاَثًا، فَيُقَالُ: نَمْ صَالِحًا قَدْ



<sup>(</sup>١) حسن: رواه الترمذي (١٠٧١)، وحسنه الألباني.

شيخة الألولة www.alukah.aet

عَلِمْنَا إِنْ كُنْتَ لُمُوقِنَا بِهِ، وَأَمَّا الْمُنَافِقُ أَوِ الْمُرْتَابُ فَيَقُولُ: لاَ أَدْرِي، سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُهُ»(').

وعن عَائِشَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: دَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ الله اللهِ وَعِنْدِي امْرَأَةٌ مِنَ اللهِ اللهِ وعن عَائِشَةَ رضولُ اللهِ اللهُودِ، وَهِيَ تَقُولُ: هَلْ شَعَرْتِ أَنَّكُمْ تُفْتَنُونَ فِي القُبُورِ؟ قَالَتْ: فَارْتَاعَ رَسُولُ اللهِ اللهِ وَقَالَ: "إِنَّمَا تُفْتَنُ يَهُودُ" قَالَتْ عَائِشَةُ: فَلَبِثْنَا لَيَالِيَ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ هَوْدِي إِلَيَّ أَنْكُمْ تُفْتَنُونَ فِي القُبُورِ؟" قَالَتْ عَائِشَةُ: "فَسَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ شَعَرْتِ أَنَّهُ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنْكُمْ تُفْتَنُونَ فِي القُبُورِ؟" قَالَتْ عَائِشَةُ: "فَسَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وعن البَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ﴿ قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ النّبِيِّ ﴾ فَي جِنَازَةِ رَجُلٍ مِنَ الأَنْصَارِ، فَانْتَهَيْنَا إِلَى القَبْرِ، وَلَى يُلْحَدْ، فَجَلَسَ رَسُولُ الله ﴿ وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ، كَأَنَّ عَلَى رُءُوسِنَا الطَّيْرَ، وَفِي يَدِهِ عُودٌ يَنْكُتُ فِي الأَرْضِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «اسْتَعِيدُوا عَلَى رُءُوسِنَا الطَّيْرَ، وَفِي يَدِهِ عُودٌ يَنْكُتُ فِي الأَرْضِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «اسْتَعِيدُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ» مَرَّتَيْنِ، أَوْ ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ العَبْدَ المُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ مِنَ اللهُ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ» مَرَّتَيْنِ، أَوْ ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ العَبْدَ المُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ مِنَ اللهُ مِنَ اللّهُ مِنَ اللهُ عَنْ اللّهُ مِنَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ مَنُوطُ الجَنَّةِ، وَحَنُوطٌ مِنْ حَنُوطِ الجَنَّةِ، حَتَّى يَجْلِسُ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَيَقُولُ: عَلَى مَغْفِرَةٍ مِنَ اللهِ وَرِضُوانٍ»؛ قَالَ: «فَتَخْرُجُ تَسِيلُ كَمَا القَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَوْهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى تَسِيلُ لَكَا القَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى تَسِيلُ لَكَا القَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى تَسِيلُ كَا الْقَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهُا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى السَّقَاءِ، فَيَأْخُذُهُا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى السَّهُ عَيْنِ حَتَّى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ الْمُؤَاقُ مِنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهُا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَا يَدُهُ مَا إِنْ يَلْمُ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمَ اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ الْمُؤْمِ الْمُ عَلْمُ عَلَى السَّقَاءِ الْمَالِمُ الْمُؤْمِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلْمَ الْهُ الْمَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَاهُ الْمَا عَلَى اللهُ الْمَا الْمَالَعُ الْمَا الْمَا عَلَى اللهُ الْمَا عَلَى اللهُ الْمَا الْمَا عَلَ



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٨٦)، ومسلم (٥٠٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٥٨٤).

الألولة

يَأْخُذُوهَا، فَيَجْعَلُوهَا فِي ذَلِكَ الكَفَنِ، وَفِي ذَلِكَ الحَنُوطِ، وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَطْيَبِ نَفْحَةِ مِسْكٍ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الأَرْضِ»، قَالَ: «فَيَصْعَدُونَ بِهَا، فَلَا يَمُرُّونَ يَعْنِي بهَا-عَلَى مَلَإٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ، إِلَّا قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الطَّيِّبُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ، بِأَحْسَنِ أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانُوا يُسَمُّونَهُ بِهَا فِي الدُّنْيَا، حَتَّى يَنْتَهُوا بَهَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَسْتَفْتِحُونَ لَهُ، فَيُفْتَحُ لَهُمْ فَيُشَيِّعُهُ مِنْ كُلِّ سَهَاءٍ مُقَرَّبُوهَا إِلَى السَّهَاءِ الَّتِي تَلِيهَا، حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَيَقُولُ اللهُ عَجْكِ: اكْتُبُوا كِتَابَ عَبْدِي فِي عِلِّيِّن، وَأَعِيدُوهُ إِلَى الأَرْضِ، فَإِنِّي مِنْهَا خَلَقْتُهُمْ، وَفِيهَا أُعِيدُهُمْ، وَمِنْهَا أُخْرِجُهُمْ تَارَةً أُخْرَ»، قَالَ: «فَتُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ، فَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ، فَيُجْلِسَانِهِ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: رَبِّيَ اللهُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: دِينِيَ الإِسْلَامُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هُوَ رَسُولُ الله ﷺ، فَيَقُولَانِ لَهُ: وَمَا عِلْمُكَ؟ فَيَقُولُ: قَرَأْتُ كِتَابَ الله، فَآمَنْتُ بِهِ وَصَدَّقْتُ، فَيْنَادِي مُنَادٍ فِي السَّمَاءِ: أَنْ صَدَقَ عَبْدِي، فَأَفْرِشُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الجَنَّة»، قَالَ: «فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا، وَطِيبِهَا، وَيُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ مَدَّ بَصَرِهِ»، قَالَ: «وَيَأْتِيهِ رَجُلٌ حَسَنُ الوَجْهِ، حَسَنُ الثِّيَابِ، طَيِّبُ الرِّيح، فَيَقُولُ: أَبْشِرْ بِالَّذِي يَسُرُّكَ، هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ، فَيَقُولُ لَهُ: مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجْهُكَ الوَجْهُ يَجِيءُ بِالخَيْرِ، فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الصَّالِحُ، فَيَقُولُ: رَبِّ أَقِم السَّاعَةَ حَتَّى أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِي، وَمَالِي»، قَالَ: «وَإِنَّ العَبْدَ الكَافِرَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنَ الآخِرَةِ، نَزَلَ إِلَيْهِ مِنَ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ سُودُ الوُجُوهِ، مَعَهُمُ الْمُسُوحُ، فَيَجْلِسُونَ مِنْهُ مَلَّ البَصَرِ، ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ المَوْتِ، حَتَّى



الألولة

.....

يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَيَقُولُ: أَيَّتُهَا النَّفْسُ الخَبيتَةُ، اخْرُجِي إِلَى سَخَطٍ مِنَ الله وَغَضَب»، فَينْتَزِعُهَا كَمَا يُنْتَزَعُ السَّفُّودُ مِنَ الصُّوفِ الْمَبْلُولِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى يَجْعَلُوهَا فِي تِلْكَ الْمُسُوح، وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَنْتَنِ رِيح جِيفَةٍ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الأَرْضِ، فَيَصْعَدُونَ بِهَا، فَلَا يَمُرُّونَ بِهَا عَلَى مَلَإٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ، إِلَّا قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الخَبِيثُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ بِأَقْبَحِ أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانَ يُسَمَّى بِهَا فِي الدُّنْيَا، حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيُسْتَفْتَحُ لَهُ، فَلَا يُفْتَحُ لَهُ»، ثُمَّ قَرَأَ رَسُولُ الله نَجُزِى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ٤٠]، فَيَقُولُ اللهُ عَلَىٰ: «اكْتُبُوا كِتَابَهُ فِي سِجِّينٍ فِي الأَرْضِ السُّفْلَى، فَتُطْرَحُ رُوحُهُ طَرْحًا»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِن ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَجِيقٍ ۗ [الحج: ٣١]، فَتُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ، وَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ، فَيُجْلِسَانِهِ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَنْ رَبُّك؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي، فَيْنَادِي مُنَادٍ مِنَ السَّمَاءِ أَنْ كَذَبَ، فَافْرِشُوا لَهُ مِنَ النَّارِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى النَّارِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ حَرِّهَا، وَسَمُومِهَا، وَيُضَيَّقُ عَلَيْهِ قَبْرُهُ حَتَّى تَخْتَلِفَ فِيهِ أَضْلَاعُهُ، وَيَأْتِيهِ رَجُلٌ قَبِيحُ الوَجْهِ، قَبِيحُ الثّياب، مُنْتِنُ الرِّيح، فَيَقُولُ: أَبْشِرْ بِالَّذِي يَسُوءُكَ، هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ، فَيَقُولُ: مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجْهُكَ الوَجْهُ يَجِيءُ بِالشَّرِّ، فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الْخَبِيثُ، فَيَقُولُ: رَبِّ لَا تُقِم



قعیش قاطالا www.alukah.net

﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ (١) بِٱلْقَوْلِ الشَّابِتِ (٢) فِي ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْيَا (٣) وَفِي ٱلْآخِرَةِ (٤)﴾ [إبراهيم:٢٧] (١).

السَّاعَةَ»(١).

- (١) قوله: «﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾»: أي يحقق الله أعمالهم وإيمانهم (١).
- (٢) **قوله**: « ﴿ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ ﴾ »: أي بالقول الحق، وهو: شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمدًا رسول الله (٣).
- (٣) قوله: ﴿ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا ﴾ »:أي يثبت الله الذين آمنوا بالإيهان بالله وبرسوله محمد في في الحياة الدنيا<sup>(٤)</sup>، وقيل: إن الله يثبتهم في قبورهم قبل قيام الساعة<sup>(٥)</sup>.
- (٤) **قوله**: «﴿ وَفِ ٱلْآخِرَةِ ﴾»: أي يثبتهم بمثل الذي ثبَّتهم به في الحياة الدنيا، وذلك في قبورهم حين يُسْألون عن الذي هم عليه من التوحيد والإيهان برسوله ﷺ.

فعَنِ البَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ اللهُ قَالَ: «إِذَا أُقْعِدَ المُؤْمِنُ فِي



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (١٨٥٣٤)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٦٧٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (١٦/ ٥٨٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق (١٦/ ٥٨٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق (١٦/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: السابق (١٦/ ٥٨٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: السابق (١٦/ ٢٠٢).



| حرزالأماني | 175 |
|------------|-----|
|            |     |

قَبْرِهِ أُتِيَ، ثُمَّ شَهِدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللّهُ اللهُ اللهُ عَذَابِ القَبْرِ ('). اللّهُ وَأَلْفُتُولِ ٱلشَّالِتِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] نَزَلَتْ فِي عَذَابِ القَبْرِ (').



#### [الإيمان بالملائكة]

[٥٣] وأنَّ على العباد حَفَظَةً يَكتُبون أعمالهُم (١)، .....

(۱) قوله: «وأنَّ على العباد حَفَظَتَ يَكتبون أعمالهم»: من أصول الإيهان عند أهل السنة والجهاعة: الإيهان بالملائكة؛ وهم خلق من خلق الله وكَّلهم بوظائف ومهام عظيمة؛ فمنهم الملائكة الحفظة وهم الكرام الكاتبون الذين يكتبون أعهال بني آدم؛ قال تعالى: ﴿وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾ [الأنعام: ٦١].

وقال تعالى فيهم: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَبَعُونَهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُنُبُونَ وقال تعالى فيهم: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَبَعُونَهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُنُبُونَ وقال تعالى فيهم: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَبَعُونَهُمْ وَبَعُونَهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُنُبُونَ اللهُ ا

وقال تعالى: ﴿ إِذْ يَنَلَقَّى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْمَيَنِ وَعَنِ ٱلسِّمَالِ فَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ وَقَالَ تعالى: ﴿ إِذْ يَنَلَقَى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْمِينِ وَعَنِ ٱلسِّمَالِ فَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ وَعَنِ ٱلسِّمَالِ فَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ وَعَنِ السِّمَالِ فَعِيدُ السَّالُ وَعِيدُ السَّالُ وَعِيدُ السَّمَالِ فَعِيدُ السَّالُ وَعِيدُ السَّالُ وَعِيدُ السَّمَالِ اللَّهُ اللْمُعُلِي اللَّهُ اللَّ

قال البغوي في تفسير الآية: «أَيْ يَتَلَقَّى وَيَأْخُذُ اللَكَانِ الْمُوكَّلَانِ بِالإِنْسَانِ عَمَلَهُ وَمَنْطِقَهُ يَحْفَظَانِهِ وَيَكْتُبَانِهِ، أَحَدُهُمَا عَنْ يَمِينِهِ وَالآخَرُ عَنْ شِمَالِهِ، فَالَّذِي عَنِ اليَمِينِ يَكْتُبُ السَّيِّئَاتِ» (١).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البغوي، (٧/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٧٥٠١)، ومسلم (١٢٨).

agill www.alukah.net

ولا يَسقُطُ شيءٌ مِن ذلك عَن عِلم ربِّم (١).

[٤٥] وأنَّ مَلَكَ الموتِ يَقْبِضُ الأرواحَ بإذن ربِّه (٢).

(۲) قوله: «وأنَّ مَلكَ الموتِ يَقبضُ الأرواح بإذن ربّه»: قال الله تعالى: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ إِلَا نِعام: ٦١]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَنُوفَىٰكُمْ مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ الله تعالى: ﴿ قُلْ يَنُوفَىٰكُمْ مَّلَكُ الْمَوْتِ اللّذِى وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ الله الله عالى: ﴿ اللّهُ يَتُوفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَالّتِي لَمْ تَمُتْ فِي السَحدة: ١١]، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ يَتُوفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَالّتِي لَمْ تَمُتْ فِي السَحدة: ١١]، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ يَتُوفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَالّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَاللّهُ مَنْكُ اللّهُ عَلَيْهَا اللّهُ مُوتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَى إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمّى ﴾ الزّمُر: ٤٤].



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٥٥٥)، ومسلم (٦٣٢).

#### [الاعتقاد في الصحابة 🍇]

[٥٥] وأنَّ خيْرَ القرون القرنُ الَّذين رَأُوا رسولَ الله ﷺ وآمَنوا به (١)،.....

(۱) قوله: «وأنّ خير القرون القرن الذين رأوا رسول الله ﷺ وآمنوا به»: أهل السنة والجهاعة يعتقدون أن أفضل الأجيال جيل أصحاب النبي ﷺ، والصحابي: هو من لقي النبي ﷺ مؤمنا به ومات على ذلك، ولو تخللت ردة في الأصح(۱).

قال تعالى: ﴿ لَقَد تَّابَ اللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيّ وَٱلْمُهَاحِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ اللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيّ وَٱلْمُهَاحِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ اللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيّ وَٱلْمُهَاحِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ اللَّهُ وَالْمُهُمُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالُ

وعن عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ» (٢٠).



<sup>(</sup>١) انظر: نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، لابن حجر العسقلاني، صـ (١١١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٥٠)، ومسلم (٢٥٣٣).

حرز الأماني

ثم الَّذين يَلُونَهم (١) ثمَّ الَّذين يَلونَهم (٢).

[٥٦] وَأَفْضَلُ الصحابة: الخُلَفاءُ الرَّاشدون المَهْديُّون (٣)؛ أبو بكر ثمَّ عُمر ثمَّ عُمر ثمَّ عُمر ثمَّ عُمْل ثمَّ عليُّ رضى الله عنهم أجمعين (٤).

قال النووي: «اتفق العلماء على أن خير القرون قرنه و المراد أصحابه وقد قدمنا أن الصحيح الذي عليه الجمهور أن كل مسلم رأى النبي و لو ساعة فهو من أصحابه ... المراد جملة القرن بالنسبة إلى كل قرن بجملته .... والصحيح أن قرنه و الثاني التابعون، والثالث تابعوهم»(۱).

- (۱) قوله: «ثم الذين يكونهم»: أي التابعون؛ قال تعالى: ﴿وَالسَّبِقُونَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُهُمْ جَنَّتِ تَجُرِي تَعَتّهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبِداً ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الل
  - (٢) **قوله**: «ثمَ الذين يكونهم»: أي تابع التابعين.
- (٣) قوله: «وَأَفْضَلُ الصحابِمَ: الحُلفاءُ الرَّاشدونَ المهديُونَ»: أي الذين هداهم الله إلى الحق.
- (٤) قوله: «أبو بكر ثمّ عمر ثمّ عثمان ثمّ علي رضي الله عنهم أجمعين»: فعن العِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ ﴿ مَا ثَنَ رَسُولَ اللهِ ﴿ قَالَ: «عَلَيْكُمْ بِسُنَتِي، وَسُنَّةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَالأُمُورَ



<sup>(</sup>۱) انظر: شرح مسلم (۱٦/ ۸۶-۸۵).

[٥٧] وأن لاَ يُذكَرَ أَحَدٌ مِن صحابَةِ الرَّسولِ ﷺ إلاَّ بأحْسَن ذِكْرِ (١)، .....

المُحْدَثَاتِ، فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ »(١).

وعن ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «كُنَّا نُخَيِّرُ بَيْنَ النَّاسِ<sup>(۱)</sup> فِي زَمَنِ النَّبِيِّ ﷺ فَنُخَيِّرُ أَبَا بَكْرِ، ثُمَّ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ، ثُمَّ عُثْهَانَ بْنَ عَفَّانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ »(٣).

قال ابن الصلاح: «وَأَمَّا أَفْضَلُ أَصْنَافِهِمْ صِنْفًا: فَقَدْ قَالَ أَبُو مَنْصُورٍ البَغْدَادِيُّ التَّمِيمِيُّ: أَصْحَابُنَا مُجْمِعُونَ عَلَى أَنَّ أَفْضَلَهُمُ الْخُلَفَاءُ الأَرْبَعَةُ»(1).

وقال أيضا: «أَفْضَلُهُمْ عَلَى الإِطْلَاقِ أَبُو بَكْرٍ، ثُمَّ عُمَرُ، ثُمَّ إِنَّ جُمْهُورَ السَّلَفِ عَلَى تَقْدِيمِ عُثْمَانَ عَلَى عَ

(۱) قوله: «وأن لا يُذكر أحد من صحابة الرسول الله بأحسن في الله بأحسن في الله بأحسن في الله بأحسن في الله بأدي الله بأدي الله بأو به بالخير؛ قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا الْغَفِرُ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِاللهِيمَنِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَاغِلًا لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَحِيمُ الله اللهُ الل



<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (٤٢)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) نخير بين الناس: نقول: فلان خير من فلان.

<sup>(</sup>٣)صحيح: رواه البخاري (٣٦٥٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: مقدمة ابن الصلاح، صـ (٢٩٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: السابق ، صـ (٢٩٨-٢٩٩).

agiii

(11

والإمساك عمَّا شَجَرَ بَينهم (١).

[٥٨] وأنَّهم أحَقُّ النَّاس، أن يُلْتَمَسَ لَهُم أَحَسَن المخارج، ويُظَنَّ بهم أحْسن المذاهب(٢).

(۱) قوله: «والإمساك عمّا شجر بينهم»: فلا يحق لأحد أن يخوض فيما شجر بين أصحاب النبي هي ونعتقد أن المصيب منهم له أجران، والمخطئ له أجر واحد؛ لحديث عَمْرِ و بْنِ العَاصِ رضي الله عنها، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله هي يَقُولُ: «إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأً فَلَهُ أَجْرًانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأً فَلَهُ أَجْرًانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأً فَلَهُ أَجْرًانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأً فَلَهُ أَجْرًانِ،

وعن أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَا لَا تَسُبُّوا اللهِ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ الل

(۲) قوله: «وأنهم أحق الناس أن يئتمس لهم أحسن المخارج، وينظن بهم أحسن المخارج، وينظن بهم أحسن المذاهب»: فلا يظن بهم ظن السوء؛ لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِرُ لَنَاوَلِإِخْوَنِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالَّإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَّحِيمُ ﴿ الله بن مسعود الله عَن النَّبِيِّ الله قَالَ: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ وَعن عَبْدِ الله بن مسعود الله عَن النَّبِيِّ الله قَالَ: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٣٥٢)، ومسلم (١٧١٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٧٣)، ومسلم (٢٥٤٠).

\_\_\_\_

يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ»(١).

وعَنْ أَبِي بُرْدَة، عَنْ أَبِيهِ ﴿ مَا اللهِ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْنَا، فَقَالَ: ﴿ مَا زِلْتُمْ هَاهُنَا؟ ﴾ جَلَسْنَا حَتَّى نُصَلِّي مَعَهُ العِشَاءَ قَالَ فَجَلَسْنَا، فَخَرَجَ عَلَيْنَا، فَقَالَ: ﴿ مَا زِلْتُمْ هَاهُنَا؟ ﴾ قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ صَلَّيْنَا مَعَكَ المَعْرِبَ، ثُمَّ قُلْنَا: نَجْلِسُ حَتَّى نُصَلِّي مَعَكَ العِشَاءَ، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ صَلَّيْنَا مَعَكَ المَعْرِبَ، ثُمَّ قُلْنَا: نَجْلِسُ حَتَّى نُصَلِّي مَعَكَ العِشَاءَ، قَالَ ﴿ أَصْبَتُمْ أَوْ أَصَبْتُمْ اللَّهُ إِلَى السَّمَاءِ، وَكَانَ كَثِيرًا عِمَّا يَرْفَعُ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ، وَقَالَ: ﴿ النَّيْجُومُ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ، وَأَنَا أَمَنَةٌ لِأُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ ﴿ مُ مُولِ اللَّهُ عَلَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ، وَأَنَا أَمَنَةٌ لِأُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى السَّمَاءِ يَ أَمَنَةٌ لِأُمْتِي مَا يُوعَدُونَ ﴾ وَأَصْحَابِي أَمَنَةٌ لِأُمْتِي مَا يُوعَدُونَ ﴾ وأَصْحَابِي أَمْنَةٌ لِأُمْتِي مَا يُوعَدُونَ ﴾ وأَصْحَابِي أَمْنَةٌ لِأُمْتِي مَا يُوعَدُونَ ﴾ وأَصْحَابِي أَمْنَةً لِلْمُعَلِي السَّهُ الْمَالَةُ لِلْمُعَالِي السَّهُ الْمُعَلِي الْمَالَةُ لِلْمُعَالِي اللْمَالَةُ لِلْمُ الْمُعَلِي الْمَالَةُ لِلْمُ الْمُعَالِي اللْمَالَةُ الْمُولَةُ الْمُنَالُ اللَّهُ الْمُعَلَى السَّلَيْ الْمُعَالِي الللْمُ الْمُعَلَى السَلَيْ الْمُنَالَةُ لِلْمُعُونَ اللَّهُ الْمُعَلَى السَّلَا لَا لَمُ الْمُعَلَى السَّلَا الْمُعَلَى السَّلَهُ اللَّهُ الْمُعَالِي اللْمُعَلَى السَلَمَ الْمُعَلَى السَلَمُ الْمُ الْمُعَلَى الْمُعَلَى السَّلَيْ الْمُعَلَى السَلَمُ الْمُعُلِي السَلَمُ اللَّ



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) أمنة للسهاء: الأمنة والأمن والأمان بمعنى، ومعنى الحديث: أن النجوم ما دامت باقية فالسهاء باقية فإذا انكدرت النجوم وتناثرت في القيامة وهنت السهاء فانفطرت وانشقت وذهبت.

<sup>(</sup>٣) وأنا أمنة لأصحابي: أي من الفتن والحروب وارتداد من ارتد من الأعراب واختلاف القلوب ونحو ذلك مما أنذر به صريحا وقد وقع كل ذلك.

<sup>(</sup>٤) فإذا ذهب أصحابي أتى أمتي ما يوعدون: معناه من ظهور البدع والحوادث في الدين والفتن فيه وطلوع قرن الشيطان وظهور الروم وغيرهم عليهم وانتهاك المدينة ومكة وغير ذلك وهذه كلها من معجزاته ...

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مسلم (٢٥٣١).



#### [طاعة ولاة الأمور]

[٩٥] والطَّاعَةُ لأئمَّة المسلمين مِن وُلاَة أمورِهم وعُلمائهم (١)، .....

# (١) قوله: «والطاعم لأئمم المسلمين مِن ولاة أمورهم وعلمائهم»:

هذا أصل عظيم من أصول أهل السنة والجماعة، وهو وجوب طاعة أئمة المسلمين إذا أمروا بطاعة الله، أو نهوا عن معصية الله.

قال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٥].

وعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنها، عَنِ النَّبِيِّ عِلَى اللهُ عَلَى المَرْءِ الْمُسْلِم السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيهَا أَحَبَّ وَكَرِهَ، إِلَّا أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَإِنْ أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَلَا سَمْعَ وَلَا طَاعَةَ)(١)

وعن عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﴾ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «اسْمَعْ وَأَطِعْ، فِي عُسْرِكَ وَيُسْرِكَ، وَمَنْشَطِكَ وَمَكْرَهِكَ، وَأَثَرَةٍ عَلَيْكَ، وَإِنْ أَكَلُوا مَالَكَ، وَضَرَبُوا ظَهْرَكَ»…

وعن عَوْفِ بْن مَالِكٍ الأَشْجَعِيِّ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «خِيَارُ أَئِمَّتِكُمُ الَّذِينَ ثُحِبُّو نَهُمْ وَيُحِبُّونَكُمْ، وَتُصَلُّونَ عَلَيْهِمْ وَيُصَلُّونَ عَلَيْكُمْ، وَشِرَارُ أَئِمَّتِكُمُ الَّذِينَ تُبْغِضُو مَهُمْ وَيُبْغِضُونَكُمْ، وَتَلْعَنُو مَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ»، قَالُوا: قُلْنَا: يَا رَسُولَ الله،

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن أبي عاصم في السنة (١٠٢٦)، وابن حبان في صحيحه (١٠/٢٦)، وصححه الألباني.



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧١٤٤)، ومسلم (١٨٣٩).

# شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

واتِّباعُ السَّلَفِ الصَّالِح (١) .....

أَفَلَا نُنَابِذُهُمْ عِنْدَ ذَلِكَ؟ قَالَ: «لَا، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصَّلَاةَ، لَا، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصَّلَاةَ، لَا، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصَّلَاةَ، أَلَا مَنْ وَلِيَ عَلَيْهِ وَالٍ، فَرَآهُ يَأْتِي شَيْئًا مِنْ مَعْصِيَةِ اللهِ، فَلْيَكْرَهُ مَا يَأْتِي مِنْ مَعْصِيَةِ اللهِ، وَلَا يَنْزِعَنَّ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ»(١).

وعن أَبِي ذَرِّ ﴿ مَا اللَّهُ عَالَ: ﴿ إِنَّ خَلِيلِي أَوْصَانِي أَنْ أَسْمَعَ وَأُطِيعَ، وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا مُجَدَّعَ الأَطْرَافِ (٢)»(٣).

(۱) قوله: «واثباع السئلف الصالح»: من الصحابة والتابعين لهم بإحسان؛ قال تعالى: ﴿وَالسَّيقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ قال تعالى: ﴿وَالسَّيقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ وَلَي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجُرِي تَحَتَّهَا الْأَنْهَا رُخَالِدِينَ فِيهَا أَبِدًا وَلِكَ اللهَ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجُرِي تَحَتَّهَا الْأَنْهَا رُخَالِدِينَ فِيهَا أَبِدًا وَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ اللهِ التوبة: ١٠٠١].

قال ابن كثير: «فالتابعون لهم بإحسان هم: المتبعون لآثارهم الحسنة وأوصافهم الجميلة، الداعون لهم في السر والعلانية»(٤).

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍو رضي الله عنهما، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ بني إسرائيل تَفَرَّقَتْ عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، كُلُّهُمْ



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٥٥).

<sup>(</sup>٢) وإن كان عبدا مجدع الأطراف: يعني مقطوعها، والمراد: أخس العبيد، أي أسمع وأطيع للأمير وإن كان دنيء النسبة حتى لو كان عبدا أسود مقطوع الأطراف فطاعته واجبة.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٨٣٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن كثير (٨/ ٧٢-٧٣).

172

واقتفاء آثارهم (١)، والاستغفار لهم (٢).

فِي النَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَاحِدَةً»، قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: «مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي »(١).

(١) قوله: «واقتفاءُ آثارهم»: أي اتباع أقوال وأفعال السلف الصالح؛ فعَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ اليَّمَانِ ﴿ مَا لَ عَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «اقْتَدُوا بِاللَّذَيْنِ مِنْ بَعْدِي أَبِي بَكْرِ، وَعُمَرُ ١١٠١.

وعن العِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ ﴿ مُنَا رَسُولَ اللهِ ﴾ أنَّ رَسُولَ الله ﴾ قال: «عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي، وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»(٣).

(٢) قوله: «والاستغفار لهم»: أي من حقوق السلف الصالح علينا: طلب المغفرة لهم؛ لقوله تعالى: ﴿ لِللَّهُ مُلَا إِنَّا أَلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأَمُوالِهِمْ رَبَّتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَّوَنَا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ أُولَيَإِكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّآ أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰٓ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةُ ۚ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ۚ فَأَوْلَيٓإِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُو بِنَاغِلًّا لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ رَءُوكُ رَّحِيمُ ۖ اللَّهُ

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (٤٢)، وصححه الألباني.



<sup>(</sup>١) حسن: رواه الترمذي (٢٦٤١)، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٣٦٦٢)، وحسنه، وابن ماجه (٩٧)، وأحمد (٢٣٢٤٥)، وصححه الألباني.

#### داء من شبكة الألوكة vww.alukah.net



| 140 | رح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني |
|-----|--------------------------------|
|     | <br>                           |
|     |                                |
|     | [الحشر:٨-١].                   |



# [حكم المراء والجدال في الدين]

[٦٠] وتَركُ المراءِ والجدَالِ في الدِّين (١)، .....

(١) قوله: «وترك المراء والجدال في الدّين»: أي من أصول أهل السنة والجماعة ترك الجدال بالباطل الذي يرد به الحقُّ؛ والمِرَاء: الجدال(١)، فمنهج أهل السنَّة والجماعة يقوم على الاستسلامُ لنصوص الكتاب والسنة؛ قال تعالى: ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۗ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا ٱلْحَقُّ ۗ أَلَا إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ لَفِي ضَلَلِ بَعِيدٍ ﴿ السَّورى: ١٨]؛ وقال: ﴿ وَجَندَلُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ ﴾ [غافر:٥] ، وقال: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَنِ مَّرِيدٍ ( الحج: ٣].

وعَنْ أَبِي أُمَامَةَ ١٠ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ١٠ (مَا ضَلَّ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْهِ إِلَّا أُوتُوا الجَدَلَ»، ثُمَّ تَلَا رَسُولُ الله ﷺ هَذِهِ الآيَةَ: ﴿ وَقَالُوٓا ءَأَلِهَتُنَا خَيْرُ أَمْ هُوَّ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا مَلَ هُوَ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ ١٠ ﴾ [الزُّحرُف:٥٨](٢).

أما الجدال بالحسنى فقد أمرنا به؛ قال الله : ﴿ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تُجَادِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ ﴾ [العنكبوت: ٤٦].



<sup>(</sup>١) انظر: النهاية في غريب الحديث، مادة «مرا».

<sup>(</sup>٢) حسن رواه الترمذي (٣٢٥٣)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (٤٨)، وحسنه الألباني.

# شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني



وتَركُ ما أَحْدَثَهُ الْمُحْدِثُونَ (١).

[٦١] وصلَّى الله على سيِّدنا محمَّدٍ وعلى آله وأزواجِه (٢).....

(۱) قوله: «وترك ما أحدثه المحدثون»: أي من أصول أهل السنة والجهاعة ترك ما ابتدعه أهل البدع في دين الله في فعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، أَنَّ رَصُي اللهُ عَنْهَا، أَنَّ رَصُولَ الله في قَالَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ» (۱)، وفي لفظ: «مَنْ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ، فَهُوَ رَدُّ (۲).

قال النووي: «الرد هنا بمعنى المردود ومعناه فهو باطل غير معتد به، وهذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، وهو من جوامع كلمه والمخترعات» (٣).

(۲) قوله: «وصلى الله على سيّدنا محمّد وعلى آله وأزواجه»: ختم المصنف رحمه الله مقدمة رسالته بالصلاة على رسول الله هي وعلى آله، وهم أتباعه على دينه، وعلى أزواجه هي وهن تسع: خديجة أم المؤمنين، وعائشة بنت الصديق، وأم سلمة رضي الله عنها ذات الهجرتين، وزينب أم المؤمنين التي زوجه الله إياها من فوق سبع سموات، وصفية بنت حيي، وجويرية بنت الحارث، وسودة بنت زمعة، وأم حبيبة ذات الهجرتين، وميمونة بنت الحارث الهلالية رضي الله عنهن؛ وهن من وأم حبيبة ذات الهجرتين، وميمونة بنت الحارث الهلالية رضي الله عنهن؛ وهن من وأم حبيبة قال تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بَيُوتِكُنَ وَلَا تَبَرَّجَ الْجَهِلِيّةِ ٱلْأُولِيّ وَأَقِمْنَ



<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>۲) صحیح: رواه مسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح صحيح مسلم (١٦/١٢).

وذريته (١)، وسلَّم تَسليها كثيرا (٢).

ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكُوْةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَأَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُوُّ تَطْهِيرًا ﴿ الْأَحْزَابِ: ٣٣].

(۱) قوله: «وذريته»: وهم بناته ، وأولاد فاطمة رضي الله عنها، وهم من آل بيته ، فعن عَائِشَة رضي الله عنها، أنها قالت: خَرَجَ النَّبِيُّ ، فعن عَائِشَة رضي الله عنها، أنها قالت: خَرَجَ النَّبِيُّ ، فعن عَائِشَة رضي الله عنها، أنه قالت: خَرَجَ النَّبِيُّ ، فَكَانَة وَعَلَيْهِ مِرْطُ مُرَحَّلُ أَنْ مِنْ شَعْرٍ أَسْوَدَ، فَجَاءَ الحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ فَأَدْخَلَهُ، ثُمَّ جَاءَ الحُسَيْنُ فَدَخَلَ مَعَهُ، ثُمَّ جَاءَتْ فَاطِمَةُ فَأَدْخَلَهَا، ثُمَّ جَاءَ عَلِيٌّ فَأَدْخَلَهُ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو تَطْهِيرًا ﴿ إِلَّ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ لِيُدُهِبَ عَنَاكُمُ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو تَطْهِيرًا ﴿ إِللَّهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

(٢) قوله: «وسلم تسليما كثيرا»: أي سلم هؤلاء المذكورين من الآفات والشرور؛ وهذا امتثال لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَكَيِكَ مُنْ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا وَالشرور؛ وهذا امتثال لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَكَيِكَ مَنْ النَّبِيِّ يَكَالُهُ وَمَكَيْبِ وَسَلِمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَالْحزاب: ٥٦].

تمالشرح والحمد للهالذي بنعمته تتمالصالحات



<sup>(</sup>١) مرط مرحل: المرط كساء جمعه مروط، والمرحل: هو الموشى المنقوش عليه صور رحال الإبل.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٤٢٤).

الألولة



في ضوء دراستك لكتاب «حرز الأماني شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني» أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١. ماذا تعرف عن الإمام ابن أبي زيد القيرواني؟
  - ٢. ما سبب تأليف الرسالة وأهميتها؟
- ٣٠ ما أهم الموضوعات التي اشتملت عليها مقدمة الرسالة؟
  - ٤٠ ما أنواع الهداية ؟
  - ٥. ما الفرق بين النافلة والرغيبة؟
  - ٦٠ ما الفائدة من تعلم العلم في الصغر؟
    - ٧. ما أنواع التوحيد؟
    - ٨. أوامر الله قسمان. وضح ذلك.
    - ٩. آيات الله قسمان. وضح ذلك.
  - ١٠ اختلف في الكرسي على ثلاثة أقوال. وضح ذلك.
    - ١١ ما المنهج في إثبات الأسماء والصفات؟
    - ١٢. كلام الله على عير مخلوق. وضح ذلك.
  - ١٣. تكلم عن مجيء الله تعالى يوم القيامة للحساب.
- ١٤ ما وجه الجمع بين كون الميزان مفردا في بعض الآيات، وكونه جمعا في البعض الآخر.
  - ١٥. تكلم عن كل مما يأتى:
    - ١) الإهان بالقدر.
    - ٢) الإهان بالجنة والنار.
      - ٣) الإهان بالصراط.





حرزالأماني (15.

- ٤) تكلم عن الإميان بالحوض.
  - ٥) حكم مرتكب الكبيرة.
    - ٦) الإهان فتنة القبر،
    - ٧) الإهان بالملائكة.
    - ٨) طاعة ولاة الأمور.
- ١٠) حكم المراء والجدال في الدين.
- ١١) الإهان قول وإخلاص وعمل، يزيد وينقص.
- ١٢) أرواح الشهداء، والمؤمنين، والكفار في الآخرة.

نسأل الله لنا ولكم الهداية





#### المصادر والمراجع

- الإبانة الكبرى، لأبي عبد الله عبيد الله بن محمد بن محمد بن محمد العُكْبَري المعروف بابن بَطَّة العكبري (المتوفى: ٣٨٧هـ)، تحقيق: رضا معطي، وعثمان الأثيوبي، ويوسف الوابل، والوليد بن سيف النصر، وحمد التويجري، طبعة: دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٦هـ ٢٠٠٥م.
- الإبهاج في شرح المنهاج (منهاج الوصول إلى علم الأصول للقاضي البيضاوي المتوفي سنه ٧٨٥هـ)، لتقي الدين أبي الحسن علي بن عبد الكافي بن علي بن عام بن حامد بن يحيي السبكي، وولده تاج الدين عبد الوهاب، طبعة: دار الكتب العلمية -بيروت، طبعة: ١٩٩٥هـ ١٩٩٥م.
- ٣. إرواء الغليل، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبعة: المكتب الإسلامي –
   بيروت الطبعة: الأولى، ١٣٩٩هـ.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، للشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني (المتوفى: ١٣٩٣هـ)، طبعة: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان، طبعة: ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٥. الاقتصاد في الاعتقاد، للحافظ عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور المقتصاد في الاعتقاد، للحافظ عبد الغني بن عبد الواحد بن علي الدمشقي الحنبلي، أبي محمد، تقي الدين (المتوفى: ٠٠٦هـ)، تحقيق: أحمد بن عطية بن علي الغامدي، طبعة: مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ٦. بدائع الفوائد، لابن القيم محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين



حرزالأماني



(127

ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٧٥١هـ)، طبعة: دار الكتاب العربي، ببروت، لىنان.

- ٧. بيان المعاني شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني، للشيخ صالح الفوزان، طبعة: دار ابن الجوزي- المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٥ هـ.
- ٨. تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني الزَّبيدي (المتوفى: ١٢٠٥هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين، طبعة: دار الهداية.
- ٩. تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، للمباركفورى محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم (المتوفى: ١٣٥٣هـ)، طبعة: دار الكتب العلمية - بيروت.
- ١٠. ترتيب المدارك وتقريب المسالك، لأبي الفضل القاضي عياض بن موسى اليحصبي (المتوفى: ٤٤٥هـ)، تحقيق: الجزء الأول: ابن تاويت الطنجي، ١٩٦٥ م، الجزء الثاني، والثالث، والرابع: عبد القادر الصحراوي، ١٩٦٦ -١٩٧٠ م، والجزء الخامس: محمد بن شريفة، الجزء السادس، والسابع، والثامن: سعيد أحمد أعراب ١٩٨١-١٩٨٣م، طبعة: مطبعة فضالة -المحمدية، المغرب، الطبعة: الأولى.
- ١١. التعريفات، لعلى بن محمد بن على الزين الشريف الجرجاني (المتوفى: ٨١٦هـ)، تحقيق: جماعة من العلماء بإشراف الناشر، طبعة: دار الكتب العلمية بيروت -لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٣هـ -١٩٨٣م.
- ١٢. التعليقات الحسان على صحيح ابن حبان وتمييز سقيمه من صحيحه، وشاذه من محفوظه، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين، بن الحاج نوح بن



هـ - ۲۰۰۳ م.

نجاتي بن آدم، الأشقودري الألباني (المتوفي: ١٤٢٠هـ)، طبعة: دار با وزير للنشر والتوزيع، جدة - المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤

- ١٣. التوحيد وإثبات صفات الرب عز وجل، لأبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكر السلمي النيسابوري (المتوفى: ٣١١هـ)، تحقيق: عبد العزيز بن إبراهيم الشهوان، طبعة: مكتبة الرشد - السعودية-الرياض، الطبعة: الخامسة، ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م.
- ١٤. تفسير القرآن العظيم، لأبي الفداء إسهاعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقى (المتوفى: ٧٧٤هـ)، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، طبعة: دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.
- ١٥. تفسير البغوي «معالم التنزيل في تفسير القرآن»، لمحيى السنة ، أبي محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوى الشافعي (المتوفى : ١٠٥هـ)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، طبعة: دار إحياء التراث العربي -بيروت، الطبعة: الأولى ، ١٤٢٠ هـ.
- ١٦. تفسير الطبري «جامع البيان في تأويل القرآن»، للطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي (المتوفى: ٣١٠هـ)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، طبعة: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م.
- ١٧. تهذيب اللغة، لمحمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبي منصور (المتوفى: • ٣٧هـ)، تحقيق: محمد عوض مرعب، طبعة: دار إحياء التراث العربي -بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠١م.



حرز الأماني

- 11. الجواب الصحيح، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: علي بن حسن، وعبد العزيز بن إبراهيم ، وحمدان بن محمد، طبعة: دار العاصمة، السعودية، الطبعة: الثانية، ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م.
- 19. الداء والدواء، «الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي»، لابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد (المتوفى: ٥٥١هـ)، حققه: مُحَمَّد أجل الإصلاَحي، خرج أحاديثه: زائد بن أحمد النشيري، طبعة: مجمع الفقه الإسلامي بجدة، طبعة: دار عالم الفوائد بجدة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٩هـ.
- ٢. سلسلة الأحاديث الصحيحة، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين بن الحاج نوح بن نجاتي بن آدم، الأشقودري الألباني (المتوفى: ١٤٢٠هـ)، طبعة: مكتبة المعارف، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ، ٢٠٠٢م.
- 11. سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني (المتوفى: ١٤٢٠هـ)، طبعة: دار المعارف، الرياض المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ م. ٢٢. سنن أبي داود، لأبي داود سليان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد
- بن عمرو الأزدي السِّجِسْتاني (المتوفى: ٢٧٥هـ)، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، طبعة: المكتبة العصرية، صيدا بيروت.
- ٢٣. سنن ابن ماجه، لأبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني (المتوفى: ٢٧٣هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة: دار إحياء الكتب العربية فيصل عيسى البابي الحلبي.
- ٢٤. سنن الترمذي، لمحمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك،



الألولة

الترمذي، أبي عيسى (المتوفى: ٢٧٩هـ)، تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر (جـ ١، ٢)، ومحمد فؤاد عبد الباقي (جـ ٣)، وإبراهيم عطوة عوض المدرس في الأزهر الشريف (جـ ٤، ٥)، طبعة: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي – مصر، الطبعة: الثانية، ١٣٩٥ هـ – ١٩٧٥ م.

70. سنن النسائي الكبرى، لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (المتوفى: ٣٠٣هـ)، حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، أشرف عليه: شعيب الأرنؤوط، قدم له: عبد الله بن عبد المحسن التركي، طبعة: مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ - ٢٠٠١م.

77. سنن النسائي الصغرى، لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (المتوفى: ٣٠٣هـ)، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، طبعة: مكتب المطبوعات الإسلامية – حلب، الطبعة: الثانية، ٢٠١هـ – ١٩٨٦م. ٢٧. السنة، لابن أبي عاصم أحمد بن عمرو بن الضحاك بن مخلد الشيباني (المتوفى: ٧٨٧هـ)، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، طبعة: المكتب الإسلامي – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٠هـ.

١٨. السنة، لعبد الله بن أحمد بن حمد بن حنبل الشيبانيّ البغدادي (المتوفى: ٩٨. السنة، لعبد الله بن أحمد بن سعيد بن سالم القحطاني، طبعة: دار ابن القيم – الدمام، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦هـ – ١٩٨٦م.

٢٩. سير أعلام النبلاء، للذهبي، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز (المتوفى: ٨٤٧هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرنؤوط، طبعة: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٥



هـ - ۱۹۸٥ م.

- ٣. شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لعبد الحي بن أحمد بن محمد ابن العماد العكري الحنبلي (المتوفى: ١٠٨٩هـ)، تحقيق: محمود الأرنؤوط، خرج أحاديثه: عبد القادر الأرنؤوط، طبعة: دار ابن كثير، دمشق بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ٣١. شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي صدر الدين محمد بن علاء الدين عليّ بن محمد ابن أبي العز الحنفي، الأذرعي الصالحي الدمشقي (المتوفى: ٧٩٢هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، وعبد الله بن المحسن التركي، طبعة: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة: العاشرة، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ٣٢. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للالكائي، لأبي القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري الرازي (المتوفى: ١٨ ٤هـ)، تحقيق: أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي، طبعة: دار طيبة السعودية، الطبعة: الثامنة، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- ٣٣. شرح صحيح مسلم «المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج»، للنووي أبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (المتوفى: ٢٧٦هـ)، طبعة: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الثانية، ١٣٩٢هـ.
- ٣٤. شرح الكوكب المنير، لابن النجار تقي الدين أبي البقاء محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن علي الفتوحي (المتوفى: ٩٧٢هـ)، تحقيق: محمد الزحيلي، ونزيه حماد، طبعة: مكتبة العبيكان، الطبعة: الثانية، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ٣٥. شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، لمحمد بن أبي



- بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٥٥١هـ)، طبعة: دار المعرفة، بيروت، لبنان، الطبعة: ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- ٣٦. صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، للإمام محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبد، التميمي، أبي حاتم، الدارمي، البُستي (المتوفى: هعيب الأرنؤوط، طبعة: مؤسسة الرسالة.
- ٣٧. صحيح البخاري، للإمام محمد بن إسهاعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري (المتوفى: ٢٥٦ هـ)، ترقيم عبدالباقي، طبعة دار الشعب القاهرة، الطبعة: الأولى، ٢٥٦هـ ١٩٨٧م.
- ٣٨. صحيح الجامع، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني، طبعة: المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٨هـ، ١٩٨٨م.
- ٣٩. صحيح مسلم، للإمام مسلم بن الحجاج أبي الحسين القشيري النيسابوري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي (المتوفى: ٢٦١ هـ)، طبعة: دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ٤. صحيح وضعيف سنن أبي داود، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني، طبعة: دار المعارف- الرياض.
- الله الله المعارف الرياض . الألباني، طبعة: دار المعارف - الرياض .
- ٤٢. صحيح وضعيف سنن النسائي، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني، طبعة: دار المعارف- الرياض.
- ٤٣. صحيح وضعيف سنن ابن ماجه، لأبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين



( 1 ٤ ٨

الألباني، طبعة: دار المعارف- الرياض.

- 33. طبقات الفقهاء، لأبي اسحاق إبراهيم بن علي الشيرازي (المتوفى: ٢٧٦هـ)، هذبهُ: محمد بن مكرم ابن منظور (المتوفى: ٢١٧هـ)، تحقيق: إحسان عباس، طبعة: دار الرائد العربي، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٩٧٠م.
- ٥٤. عقيدة السلف «مقدمة أبي زيد القيرواني لكتابه الرسالة»، لأبي محمد عبد الله بن (أبي زيد) عبد الرحمن النفزي، القيرواني، المالكي (المتوفى: ٣٨٦هـ)، تحقيق: بكر بن عبد الله أبو زيد، طبعة: دار العاصمة.
- 13. العقيدة الواسطية «اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة أهل السنة والجماعة»، لابن تيمية، تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد الحراني الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ٢٨٨هـ)، تحقيق: أبي محمد أشرف بن عبد المقصود، طبعة: أضواء السلف الرياض، الطبعة: الثانية، ٢٤١هـ ١٩٩٩م.
- ٤٧. العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي (المتوفى ١٧٠ هـ)، تحقيق: الدكتور مهدي المخزومي، الدكتور إبراهيم السامرائي، طبعة: دار ومكتبة الهلال.
- ٤٨. فتح الباري شرح صحيح البخاري، للحافظ أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي (المتوفى ٨٥٢)، طبعة: دار المعرفة بيروت، ١٣٧٩ هـ.
- 43. الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، لأحمد بن غانم (أو غنيم) بن سالم ابن مهنا، شهاب الدين النفراوي الأزهري المالكي (المتوفى: ١٤١٥هـ)، طبعة: دار الفكر، الطبعة: بدون طبعة، تاريخ النشر: ١٤١٥هـ



- ۱۹۹۰م.
- ٥. فيض القدير شرح الجامع الصغير، للمناوي، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي القاهري (المتوفى: ١٣٠١هـ)، طبعة: المكتبة التجارية الكبرى مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٥٦هـ.
  - ٥ . القاموس المحيط للفيروز آبادي، طبعة الهيئة المصرية للكتاب.
- ٥٢. الكتاب، لسيبويه، عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي (المتوفى: ١٨٠هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، طبعة: مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨ م.
- ٥٣. كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، للإمام محمد على التهانوي، طبعة: مكتبة لبنان ناشرون بيروت ١٩٩٦م.
- ٥٤. لسان العرب، لمحمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري (المتوفى ٧١١ هـ)، طبعة: دار صادر بيروت، الطبعة الأولى.
- ٥٥. لوامع الأنوار، للسفاريني شمس الدين، أبي العون محمد بن أحمد بن سالم الحنبلي (المتوفى: ١١٨٨هـ)، طبعة: مؤسسة الخافقين ومكتبتها دمشق، الطبعة: الثانية ١٤٠٢هـ م.
- ٥٦. مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى ٧٢٨ هـ)، طبعة الشيخ عبد الرحمن بن قاسم.
- ٥٧. مدارج السالكين، لابن القيم محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد (المتوفى: ٥٧هـ)، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، طبعة: دار الكتاب العربي -





بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤١٦ هـ - ١٩٩٦م.

- ٨٥. المستدرك على الصحيحين، للإمام محمد بن عبدالله أبي عبدالله الحاكم النيسابوري (المتوفى: ٥٠٤هـ)، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، طبعة: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١ هـ ١٩٩٠م.
- ٥٩. مسند أحمد، لأبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ٢٤١هـ)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، طبعة: دار الحديث القاهرة، الطبعة: الأولى، ٢٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- ٦. مسند أحمد، لأبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ٢٤١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرين، إشراف: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، طبعة: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- 71. مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، لأبي محمد عفيف الدين عبد الله بن أسعد بن علي بن سليهان اليافعي (المتوفى: ٧٦٨هـ)، وضع حواشيه: خليل المنصور، طبعة: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ٦٢. معجم المؤلفين، لعمر بن رضا بن محمد راغب بن عبد الغني كحالة الدمشق (المتوفى: ١٤٠٨هـ)، طبعة: مكتبة المثنى بيروت، ودار إحياء التراث العربي بيروت.
- ٦٣. المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى، أحمد الزيات، حامد عبد القادر، محمد النجار)، طبعة: دار الدعوة.



الألولة

- 37. المغني لابن قدامة المقدسي (المتوفى ٦٢٠ هـ)، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، والدكتور محمد الحلو، طبعة: عالم الكتب، الطبعة السادسة.
- ٦٥. مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي (المتوفى: ٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، طبعة: دار الفكر، طبعة: ١٣٩٩هـ، ١٩٧٩م.
- 77. مقدمة ابن الصلاح «معرفة أنواع علوم الحديث»، لابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمن (المتوفى: ٣٤٣هـ)، تحقيق: نور الدين عتر، طبعة: دار الفكر سوريا، دار الفكر المعاصر بيروت، طبعة: ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- 77. نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، لابن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢هـ)، تحقيق: نور الدين عتر، مطبعة: الصباح-دمشق.
- 17. النهاية في غريب الحديث والأثر، لأبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير (المتوفى: ٢٠٦هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي محمود محمد الطناحي، طبعة: المكتبة العلمية بيروت، ١٣٩٩هـ، ١٩٧٩م.
- 79. وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي (المتوفى: ١٨٦هـ)، تحقيق: إحسان عباس، طبعة: دار صادر بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٩٤م.



# (107)

#### الفهرس

مقدمة

ترجمة المصنف

اسمه ونسبه

مولده

عصره

شيوخه

تلاميذه

مؤلفاته

ثناء العلماء عليه

وفاته

سبب تأليف الرسالة وأهميتها

متن الرسالة

مقدِّمة الرسالة

المنهج في إثبات أسماء الله وصفاته

باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات

كلام الله ﷺ غير مخلوق

الإيهان بالقدر

رسالة النبي علا



## شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

الإيهان بالبعث يوم القيامة

التوبة من الصغائر والكبائر، وشفاعة النبي ﷺ

الإيهان بالجنة والنار

مجيء الله تعالى يوم القيامة للحساب

الإيمان بالصراط

الإيمان بالحوض

الإيمان قول وإخلاص وعمل، يزيد وينقص

حكم مرتكب الكبيرة

الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون

الإيمان فتنة القبر

الإيمان بالملائكة

الاعتقاد في الصحابة را

طاعة ولاة الأمور

حكم المراء والجدال في الدين

الشرح

أهم الموضوعات التي اشتملت عليها مقدمة الرسالة

مقدِّمة الرسالة

الحمد لله

تعريف الحكمة

فائدة: الهداية أربعة أنواع



حرزالأماني

معنى «أما بعد»

فائدة: الفرق بين النافلة والرغيبة

ترجمة الإمام أنس بن مالك

تعريف الرجاء لغة واصطلاحا

تعريف الصحابي

المنهج في إثبات أسهاء الله وصفاته

باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات

الإيمان يكون بالقلب واللسان

فائدة: التوحيد ثلاثة أنواع

لا يعرف أحد كنه صفات الله

فائدة: أوامر الله قسمان

فائدة: آيات الله قسمان

لا يحيط أحد بشيء من علم الله على

عظمة كرسى الله ﷺ

فائدة: اختلاف في الكرسي

معنى العليّ

معنى العَظيم

معنى العالم

معنى الخبير

معنى الْمُدَبِّر



## شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

معنى القَدِير

معنى السَّمِيع البصير

معنى العَلِيّ الكَبير

الله فوق العرش بذاته، وهو في كلِّ مَكان بعِلمه

إحاطة علم الله ﷺ

لله الأسماء الحسنى والصِّفاتُ العُلَى

أسماء الله وصفاته ليست مخلوقة

كلام الله ﷺ غير مخلوق

القرآن كلامُ الله ليس بمخلُوقٍ

الإيهان بالقدر

تعريف القدر لغة وشرعا

الأدلة على الإيهان بالقدر

كيفية الإيهان بالقدر

لا يكون شيء في الكون إلا بإرادة الله على

لماذا أرسل الله الرسل؟

فائدة: الإيمان بالقدر لا يتحقق إلا بالإيمان بأربعة مراتب

رسالة النبي على

ختم النبوة

البشارة والنذارة

الإيهان بالبعث يوم القيامة



حرزالأماني

تحتم قيام الساعة

الأدلة على قيام الساعة

البعث

التوبة من الصغائر والكبائر، وشفاعة النبي ﷺ

مضاعفة الله الحسنات للمؤمنين

شفاعة النبي في أهل الكبائر

الإيهان بالجنة والنار

خلق الجنة

نعيم أهل الجنة

ما هي الجنة التي كان في آدم العَلَيْ اللهُ؟

خلق النار

عذاب أهل النار

مجيء الله تعالى يوم القيامة للحساب

مجيء الله يوم القيامة

العرض والحساب

الميزان

فائدة: اختلف العلماء في الموزون على ثلاثة أقول

فائدة: وجه الجمع بين كون الميزان مفردا في بعض الآيات، وكونه جمعا في

البعض الآخر

تطاير الصحف





#### (104)

## شرح مقدمة ابن أبي زيد القيرواني

الإيمان بالصراط

تفاوت الناس في المرور على الصراط

الإيمان بالحوض

صفة الحوض

الإيهان قول وإخلاص وعمل، يزيد وينقص

الإيهان قَولٌ باللِّسانِ، وإخلاَصٌ بالقلب وعَمَلٌ بالجوارِح

فائدة: تنوع عبارات السلف في تفسير الإيمان

زيادة الإيهان ونقصانه

لا قولٌ وعَمَلٌ وَنِيَّةٌ إِلاَّ بِمُوَافَقَة السُّنَّة

حكم مرتكب الكبيرة

لا يَكفُّرُ أَحدُ بذَنبِ مِنْ أَهْلِ القِبْلَة

الشهداء أحياء عند رجم يرزقون

أرواح أهل السعادة

أرواح أهل الشقاوة

الإيمان فتنة القبر

فتنة القبر وسؤاله

الإيمان بالملائكة

حفظ الملائكة لأعمال العباد

سعة علم الله

ملك الموت



حرزالأماني



الاعتقاد في الصحابة الله

الصحابة خير الناس ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم

وَأَفْضَلُ الصحابة: الخُلَفاءُ الرَّاشدون المَهْديُّون

وجوب ذكر محاسن الصحابة والكف عما شجر بينهم

طاعة ولاة الأمور

وجوب الطَّاعَةُ لأئمَّة المسلمين مِن وُلاَة أمورِهم وعُلمائهم، واتِّباعُ السَّلَفِ الصَّالِح

حكم المراء والجدال في الدين

من هم ذرية النبي ١١٠٠

معنى السلام والتسليم

الأسئلة والمناقشة

المصادر والمراجع

الفهرس

