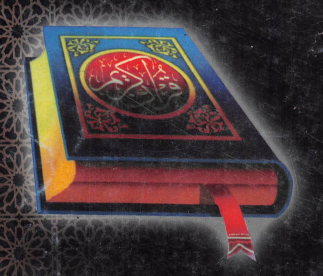
لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه

د. إبراهي عوض ٢٠١٠

عصمة القرآن الكات



مكتبة زهراء الشرق ١١٦ محمد فريد ــ القاهرة

لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه



# عصمة القرآن الكريم وجهالات المشرين

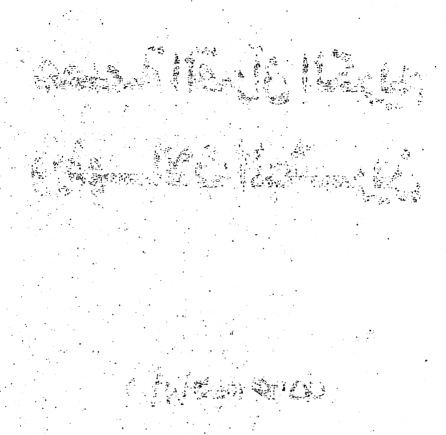


## عصمة القرآن الكريم وجهالات المشرين

## د.إبراهيم عوض

مکنبة زهراء الشرق ۱۱۲ محمد فرید ـ انقاهرة هاتف۲۹۱۹۲

٤ . . ٢م



Million to Mario Thomas year Mario Million Horar

### في البدء كانت هذه الكلمة (

منذ أن جاء الرسول صلى الله عليه وسلم بدعوة الإسلام ، وهو وقرآنه يتعرضان لهجوم شرس لا يرعى في منطقه ولا بواعثه إلا ولا ذمة ، هجوم كله باطل : هجوم ينطلق تارة من الوثنية والقبلية ، وهو هجوم القرشيين . وتارة يقوم على العصبية القومية الغبية والأنانية الحاقدة الفتاكة ، وهو هجوم اليهود ، الذين لم يطيقوا أن يروا نبيا من خارج بنى إسرائيل ، إذ كانوا يتوهمون أنهم أبناء الله ، وأن الله هو إلههم وحدهم مهما كفروا ومهما اجترحوا من جرائم ، وأنه لن يعذبهم إلا لأيام معدودة ، فهم شعب الله الختار ، وبقية الخلق (أغيار) منحطُّون لا قيمة لهم . وتارة يقوم على رفض التوحيد النقي الذي لا يقر بوراثة البشرية لخطإ أبيهم آدم وأمهم حواء حين نسيا فأكلا من الشجرة المحرّمة فأهبطهما الله من الجنة ، ولا بما يترتب على ذلك المبدإ الظالم الغريب من أن الله سبحانه وتعالى قد أرسل ابنه الوحيد بعد خطاٍ آدم وحواء بأزمنة متطاولة كي يفتدي البشر من هذا الخطإ (أو فلنقل كما يقولون : من هذه الخطيئة)، وذلك بتألمه وموته على الصليب مما يعد صورة من صور الوثنيات القديمة ، مع أن من المستحيل أن يكون لله سبحانه ولد ، فالألوهية والتعدّد نقيضان لا يجتمعان في العقل أساسا .

وإنى كلما تأملت هذا الهجوم الحاقد على الرسول الأعظم لم أجد له سببا مقنعا: لا إنسانيا ولا أخلاقيا ولا عقيديا ولا ... ولا ... لقد دعا صلى الله عليه وسلم إلى أنقى صور التوحيد ، وأكَّد أن رب الإسلام إله عادل رحيم تسبق رحمته غضبه ، ويجازى على الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف ، على حين لا يجزى السيئة إلا بمثلها ، وكثيرا ما يغفرها ، إله لا يكلف نفسا إلا وسعها ، إله لا يحاسب الأبناء بذنوب الآباء ، إله يأخذ الناس بنياتهم لا بمظاهر أعمالهم ، إله أقرب إلى عباده من حبل الوريد ، إله يريد لهؤلاء العباد أن يسعوا وراء العلم وأن يستزيدوا منه وأن يفتحوا عيونهم وقلوبهم لتأمل الكون وما فيه من جمال ، إله يحب العمل والإنتاج ويكره الثرثرة والكسل ، إله لا يفرق بين البشر على أساس عرقى أو قومي أو قبلي بل على أساس من إيمانهم وأعمالهم الصالحة ، فالبشر عنده سواسية ، إله مفتّحة أبوابه ليل نهار للتوبة والحصول على الغفران دون وساطة من أحد أيا كان ودون أية تعقيدات أو إراقة دماء بشرية ، إله يحض على العفو والتسامح ما أمكن ، وإلا فليأخذ المظلوم حقه ممن ظلمه دون أى تثريب ، إله يُحلّ الطيبات ويحرّم الخبائث ... إلخ عما لو ذهبت أستقصيه ما انتهيت .

كذلك كان رسولنا الكريم هو الصورة المثلى للإنسانية صبرا

وتسامحًا ، وحَنواً على الضعف البشرى ، ورغبة في خوبل هذا الضعف إلى قوة ، وحضًا على مخصيل أسباب الحضارة من علم وعمل ونظام وخلي طاهر وذوق راقي ، وعدلا في تطبيق القانون ، وتوازنا في النظر إلى الدنيا والآخرة ، والجسد والروح ، فالدنيا طيبة ما دامت من حلال ، والطعام والشراب والعطر والنساء مِنَن من الله على عباده ليستمتعوا بها ، ولكن بحقها وفي اعتدال ... وهلم جرا . ترى ما الذي في هذا أو في ذاك مما يمكن أن يكرهه عاقل سليم القلب مستقيم الضمير ؟ وهل بعد رفض الدين الذين جاء به محمد يستطيع أي إنسان عاقل سليم القلب مستقيم الضمير أن يجد دينا يصلح لاعتناقه والعمل به ؟

وفى الفترة الأخيرة ازداد الهجوم على الإسلام ورسوله شراسة ظنا من المهاجمين الحاقدين أن الفرصة سانحة لتوجيه ضربة قاضية إلى ذلك الدين فى ظل ضعف المسلمين وهوانهم وتخلفهم . والواقع أن هؤلاء الحاقدين واهمون ، فالإسلام ، وإن كان المنتسبون إليه الآن ضعافا أذلاء ، هو دين قوى عزيز كريم يستحيل القضاء عليه ، والأيام بيننا ! ولقد مرت على المسلمين أزمان كانوا أشد ضعفا وهوانا عما هم الآن ، ولم يستطع أعداء الإسلام أن ينالوا من دين الله منالا ، بل إن جوهرته لتزداد على الأيام ومعاودة الهجوم عليه تألقا وجمالا!

ومما ظهر في الفترة الأخيرة من كتب تهاجم الإسلام كتاب تافه صدر في النمسا سنة ١٩٩٤م بعنوان ( هل القرآن معصوم ؟ ) لشخص يتسمى باسم ( عبد الله عبد الفادى ) (أو بالأحرى : العبد الفاضي)(١) راح يهاجم القرآن في رعونة وجهل، ويتهم لغته بالضعف والخطإ ، ويحاول أن ينال من الرسول الكريم ، الذي حتى لو صدقت كل افتراءات هذا الكاذب الأفاك هو وجميع المبشرين والمستشرقين عليه صلى الله عليه وسلم لكان مع ذلك أفضل من أنبيائهم جميعًا حسبما يصور كتابهم المقدس هؤلاء الأنبياء : فنوح يشرب الخمر حتى يسكر وينطرح على الأرض عريان السوأة ثم يلعن حفيده كنعان لعنا شنيعًا لا لشيء إلا لأن حامًا أبا كنعان هذا قد تصادف أن رآه على هذه الحال . وإبراهيم يتنازل عن زوجته لأبيمالك خوفًا منه قائلًا إنها أخته ، ولولا أن أبيمالك قد عرف حقيقة الأمر في المنام لوقعت الواقعة . ولوط تسقيه ابنتاه خمرا حتى يفقد وعيه ثم تنامان معه الواحدة بعد الأخرى لتحبلا منه . وموسى يقتل المصرى عن عمد وسبق إصرار وقسوة إجرامية أصيلة ، وحين يختاره الله

<sup>(</sup>۱) أو و عبد الفاضى ؛ بإضافة الموصوف إلى صفته ، فهو عبد يتصرف تصرف العبيد الأذلاء لا السادة الكرام النبلاء ، وفاض ليست له شغلة ولا مشغلة ، ومن ثم يتطاول على ميد الخلق وسيده هو ومن يمولونه ويحرضونه على هذه السفاهة ا

رسولاً إلى فرعون يرد عليه سبحانه في جلافة غريبة أغضبته سبحانه عليه . وهارون يصنع العجل الذهبي لبني إسرائيل ويبني له مذبحًا ويبارك عبادتهم له وطوافهم ورقصهم حوله عراة صاحبين. وداود يرى امرأة قائده الحربي من فوق سطح قصره وهي تستحم عارية في فناء بيتها المجاور فيحضرها إليه ويزني بها ثم يتخلص من زوجها بمؤامرة خسيسة لا يقدم عليها إلا القتلة المتوحشون كي يخلو له وجهها ، ثم يتزوجها وينجب منها سليمان . وسليمان ينظم نشيدا غزليا شهوانيا يتفوق فيه على كل شعراء الجون يصف فيه سرة الحبيبة والداءها وأفخاذها ، كما يغض الطرف عن عبادة زوجاته للأوثان في بيته . وعيسي تكب امرأة على رجليه تبللهما بالدموع وتمسحهما بشعر رأسها وتقبّل قدميه بفمها وتدهنهما بالطيب فيقول لها : ( مغفورة لك خطاياك ) ، وتأتيه أمه وإخوته يريدون أن يقابلوه فيرفض قائلا إن أمه وإخوته هم الذين يسمعون كلمة الله ويعملون بها ، مما لا يمكن أن يكون معناه إلا أنهم لم يكونوا من الذين يسمعون كلمة الله ويعملون بها . وفي مناسبة أخرى يأمر النين من تلاميذه أن يدخلا إحدى القرى القريبة ويأتياه بجحش مربوط هناك دون استفذان من أصحابه ليركبه . وفي العشاء الأخير يمسك بكأس خمر ويقدمها لتلاميذه ليشربوا منها ، بل إنه في أحد الأعراس التي دعي إليها قد حوّل نحو حمسة عشر مترا مكعبا من الماء إلى حمر ليشرب المدعوّون

ويسكروا ، وكان ذلك استجابة لطلب أمه . وقد عد كاتب إنجيل يوحنا هذا العمل أولى معجزاته عليه السلام ... وهكذا ، وهكذا مما هو مذكور في كتب القوم ، وإن كنا نحن المسلمين لا نصد بشيء منه . ترى ما دام الأمر كذلك فلم يكرهون محمدا صلى الله عليه وسلم ، وهو لم يفعل ذلك ولا عُشره بل ولا واحداً على مائة أو على ألف أو حتى على مليون منه ؟ الواقع أن القوم ، بسبب حقدهم ، قد سلبت منهم عقولهم فهم لا يفقهون !

والآن مع الكتاب السخيف الذى يظن صاحبه ومن يقفون وراءه أن بإمكانهم تشويه صورة الرسول والإجلاب على القرآن وعظمته وإعجازه . والواقع أنى لم أرد على كل الشبهات بل اقتصرت على الشبهات اللغوية وعدد كبير من الشبهات الأخرى التى تتناول مضمون القرآن ، وفيها غُنية عما لم أرد عليه من اعتراضات . وقد كتبت هذه الصفحات وأنا بعيد عن المراجع الكتابية ، اللهم إلا الترجمة الكاثوليكية للكتاب المقدس ، ثم إنى سطرتها في وقت الشغال ببعض الأعباء والأبحاث الأخرى .

إبراهيم عوض

## الفصل الأول (الشبهات اللغوية)



## الشبسهات اللغسوية

فى هذا الفصل نتناول ما سمّاه الجاهل بـ و الأسئلة اللغوية ، وهى الأسئلة الخمسة والعشرون التى عقد لها فصلا مستقلا غطى الصفحات ١٠٧ ـ ١١٢. والهدف الذى يتغيّاه من وراء هذه الشبهات هو أن يلقى فى رُوع القراء أن بالقرآن الكريم أخطاء لغوية ، وهذا دليل على أنه لا يمكن أن يكون من عند الله ، لأن الله لا يخطئ ، وهو إذن من تأليف محمد . ولسوف أفاجئه وأسلك فى الرد يخطئ ، وهو إذن من تأليف محمد . ولسوف أفاجئه وأسلك فى الرد على هذا القىء سبيلا لا يتوقعها هذا الجاهل ولا خطرت له ببال ، إذ سأفترض أن محمدا هو فعلا صاحب القرآن ، ثم أعاجله بمفاجأة أخرى لا تقل عن الأولى إذهالا إن لم تزد . هذه هى المسألة كما يقول شكسير !

فالمعروف أن أية لغة هى من صنع أهلها الأوائل الذين تكون عمارستهم لها حينئذ بالسليقة ، أى بدون أن يكونوا واعين تماما بالقواعد التى مخكمها ، بل يتشرّبها كل جيل من الجيل السابق عليه تشرّبا ، ثم تأتى بعد ذلك مرحلة أخرى تُجْمع فيها اللغة وتُستَخلص قواعدها من كلام أهلها ، فما قالوه يكون هو الصواب ، وما لم يقولوه لا يكون مقبولا .

ولنطبق الآن هذا الكلام على اللغة العربية : لقد كان الجاهليون يمارسون العربية بالسليقة ، وكان كلامهم هو مقياس الخطا والصواب. وبطبيعة الحال فإن شعراءهم وخطباءهم كانوا يمثّلون أرقى المستويات اللغوية لكونهم أفضل قومهم ثقافة وذوقا أدبيا ورهافة حسّ، وكان محمد واحدا من هؤلاء المثقفين ، مَثله مَثلُ امرئ القيس وطرفة وزهير والأعشى وقُس بن ساعدة وحسّان بن ثابت وغيرهم من الشعراء والخطباء الذين أخذت عنهم اللغة ، ومن كلامهم قُعّدت قواعدها ، فهل سمع أحد أن شخصا قد خطأ أيا من هؤلاء الشعراء أو الخطباء ؟ إن هذا لم يحدث ، ولن يحدث . فقرآن محمد إذن هو ، على أسوإ الفروض ، مثل شعر امرئ القيس مثلا أو خطب قس بن ساعدة ، أى أنه هو الميار الذي يُحتكم إليه ويؤخذ منه ويهتدكي به (١) ،

<sup>(</sup>۱) انظر ، في المصادر التي جمعت منها اللغة العربية ، د. أحمد محمد قدور / مدخل إلى فقه اللغة العربية / دار الفكر المعاصر / بيروت / ١٤١٣هـ مدخل إلى فقه اللغة العربية / دار الفكر المعاصر / بيروت / ١٤١٣هـ وكلام العرب ، ويجعل القرآن هو النص الأساسي لأنه ، على عكس الشعر الجاهلي ، لم يصبه تحريف لاعتماد حفظه على كل من الذاكرة والكتابة منذ اللحظة الأولى . ومع ذلك يراني القارئ قد ذهبت إل أقصى مدى في التساهل مع المهووسين بتخطئة القرآن حيث موبته بالشعر الجاهلي وجعلت الرسول في ذلك مثل امرئ القيس وعنترة وقير بن ساعدة .

أما إن تطاول أحد وتطلع إلى تخطئته فتلك هي الطامة الكبرى . وهذا ما فعله هذا الأحمق الموسوم بـ ( العبد الفاضي ) !

وفضلا عن ذلك فينبغى ألا يفوتنا أنه لو كان فى القرآن الكريم أى خطإ لغوى مهما تفه لملاً مشركو العرب الدنيا صياحا واستهزاء بمحمد . لقد افتروا عليه الأكاذيب ولم يألوا جهدا فى اتهامه زورا وبهتانا بأنه مجنون وأنه ساحر وأنه كذاب وأنه إنما يعلمه بشر ، ولكن رغم كل هذا لم يجرؤ أحد منهم قط أن يهمس مجرد همس بأن فى القرآن أخطاء لغوية ، مع كثرة ما تخداهم أن يأتوا بقرآن مثله أو بعشر سُور منه أو حتى بسورة واحدة تشبه سُوره ، وكثرة ما نشب بينهم وبينه من حروب كلامية ومعارك بالسيف والرمح والحصان . فما معنى هذا ؟ إن أعداء محمد من المبشرين لا يخجلون ! ذلك أنهم إنما يحركهم الحقد والدناءة ، وناس عذه دوافعهم كيف ننتظر منهم أن يعملوا عقولهم أو يتقوا ربهم ؟

وطريقتنا مع الشّبة اللغوية التي لُقّنها العبد الفاضي كما يلقن الأطفال هي أن نذكر كل شبهة منها ونبيّن ما فيها من رقاعة وجهل ثم ننفخ فيها نفخة خفيفة فتطير في الهواء هباءً منثوراً . ولكن قبل أن نبداً نحب أن نوجه نظر القراء إلى أن معرفة هذا الجاهل بقواعد

اللغة العربية ، حسبما يبدو من أسلوبه نفسه أو من الاعتراضات التي يثيرها ضد أسلوب القرآن ، هي معرفة تافهة فِجّة . وهذه جملة من أخطائه في الكتاب الذي بين أيدينا :

قال مثلا : (فجملة السماوات والأراضي أربعة عشر) (ص ٢٢)، وصوابها لكل من له أدنى إلمام بقواعد اللغة هو : ( أربع عشرة ) ، وقوله عن مريم أم المسيح عليه السلام : ١ ... مع أن بينها وبين عمران وهارون وموسى ألف وستمائة سنة ، (ص ٣٠) ، والصواب هو: ( أَلْفًا وستمائة سنة ) ، وقوله : ( ... مع أن بين الحادثتين زمن مديد) (ص ٥٨) ، وصحته : ( زمنا مديدا) ، وقوله : ( كيف يكون حال بيت يكذب فيه الزوجان على بعضهما ؟ ) (ص ٦٨)، والصحيح : ( يكذب فيه الزوجان أحدهما على الآخر ، أو يكذب فيه أحد الزوجين على الآخر ٤، أما ما قاله فهو كلام العوام من أشباهه . ومن أخطائه أيضًا قوله : ﴿ نتساءل إن كان ما رواه الأولون حقّ أم شبيه الحق ) (ص ٩٩) ، وصحته : (حقاً ) ، وقوله: ( وتكون رسالة الأنبياء وتكليفهم بالكرازة والدعوة عبث لا ضرورة له ولا فائدة منه ) (ص ١٠٣) ، وتصويه : ﴿ عبثًا ﴾، وقوله : ﴿ ... بشرط أن بجامع رجلا غیره یسمی محلل ) (ص ۱۳۹) ، وصوابه : د یسمی محللا »، وقوله : ( يعتقدون أن أحكامها ملغية » (ص١٩٨)،

وتصحيحه : ﴿ مُلغاة ﴾ ، وقوله : ﴿ خانوا نظام المجتمع بإتيانهم نسائهم بعد صلاة العشاء ) (ص ٢٠١)، وصحته ( بإتيانهم نساءهم ) ، وقوله : ﴿ معروف أَن لَكُولُ لَغُنَّة أَدْبَاؤُهَا ﴾ (ص ٢٠٣) ، وتصويبه : ( أدباءها ) ، وقوله عن الرسول الأكرم صلوات الله وسلامه عليه : (كانت له عند وفاته تسع نسوة أحياء وسريتين ) (ص٢٠٧)، والصحيح: (وسريَّتان)، وقوله عن الرَّبَّاعيَّة إنها ( الأسنان الأربعة الأمامية ، (ص٢٤)، والصواب أنها الواحدة من هذه الأسنان الأربع لا كلها ، وقوله : « كانوا اثنى عشر ألفا : العُشّر الذين حضروا فتح مكة ، وأألفان انضموا إليه من الطلقاء : هوازن وثقيفا ، وفيه غلطتان قبيحتات : ( العَشّر ) وصوايها : ( العشرة ) (أي عشرة الآلاف الذين حضروا فتح مكة ) ، ثم ، وثقيفا ) ، وضوابها : ﴿ وثقيف ) (فهى معطوفة على ﴿ هوازن ٤، التي هي بدل من ﴿ الطُّلُقَاء ﴾ المجرورة ) ، وقوله : دفإذا أراد أن ينزوج زينبًا لابنه زيد ... ، وإذا أراد محمد رَيْنِياً ... (ص٧٤٧)، وصحته وزينبًا بفتحة واحدة لأنه ممنوع من الصنرف ... وهكذا .

ويبلغ خزى هذا الجاهل أقصاه خين يخطئ القرآن الكريم في قوله تعالى : و من بعد ضراء مسته ، إذ يتحذلق في تعالم سفيه مؤكدا أن وضع فتحة على همزة و ضراء ، خطأ لأنها مجرورة ، ومن

ثم يجب وضع كسرة (١) مختها (ص١٠٨). وفات هذا الأرعن أن وضراء ممنوعة من الصرف فتُجر بفتحة واحدة كما هى فى الآية ، أما الجر بالكسر فلا تعرفه العربية إلا يكسرتين النتين لا بكسرة واحدة بل إنه ، لفرط جهله ، يخطئ فى نقل آية قرآنية دون أن يحس بأنه قد أتى شيئا ، ومرجع ذلك إلى بلادة إحساسه . جاء فى كلامه عن نوح عليه السلام أن القرآن يقول : « وجعلنا ذريته هم الباقون الصافات/ ٧٧) ، وهى بنصب « الباقين » لا برفعها كما كتبها الأحمق .

وإن الإنسان ليذهل من إقدام مثل هذا الجاهل الغشوم الذى يخطئ تلك الأخطاء الأولية على تخطئة القرآن الكريم . بيد أننا ، عند مراجعة الأمر جيدا في ضوء منطق الأشياء وطبيعتها ، نرى ألا موضع للذهول ولا حتى للاستغراب ، إذ ما أسهل أن يخبط الجاهل الذى لا يبصر ولا يقدر على التمييز بين الصواب والخطإ خبط عشواء ، وفي يبصر ولا يقدر على التمييز بين الصواب والخطإ خبط عشواء ، وفي حسبانه أنه يُحسن صنعا ! ولولا أن هناك جهلة مثله يمكن أن ينخدعوا بمثل هذه التشويشات ما بالينا بها ولا بتوجيه النظر إلى ما فيها من سخف وضلال . وعلى هذا فبركة الله نبدأ فنتناول تخطئاته الغشوم مبينين ما فيها من تفاهة وجهل :

<sup>(</sup>١) كسرة واحدة . لاحظ ا

١ \_ يقول (ص١٠٧) إن ﴿ الصابئون ﴾ في قوله تعالى في الآية ٦٩ من سورة ( المائدة ) : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمنُوا ، والَّذِينَ هَادُوا والصَّابِعُونَ والنصاري من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحا ، فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، كان يجب أن تُنْصَب لأنها معطوفة على (الذين آمنوا) الواقعة اسما لـ ( إن ). وقد كان كلامه يكون صحيحا لو أنها معطوفة فعلا على ( الذين آمنوا ) ولم يكن لها إعراب آخر يهدف إلى نكتة بلاغية لا تتوفر في الإعراب الذي وَهمُه . وهذا الإعراب الآخر قد أومأت إليه إيماء بالطريقة التي استعملت بها علامات الترقيم في الآية ، حيث وضعت عبارة ( والذين هادوا ... وعمل صالحا ) بين فاصلتين بما يدل على أنها عبارة اعتراضية ، ويكون تقدير الكلام هكذا : ﴿ إِنْ الذين آمنوا لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، وكذلك الذين هادوا والصابئون والنصاري من آمن منهم بالله واليوم الآخر وعمل صالحًا ٤. أي أن «الذين هادوا» مبتدأ خبره كلمة «كذلك» ، فهو إذن مرفوع، وكذلك المعطوفان عليه : «الصابتون والنصارى». وقد حَذفت كلمة «كذلك»، وانتقلت جملة المبتدإ والخبر لتحتل المكان الذي يفصل بين اسم (إنَّ وخبرها. أما النكتة البلاغية في الآية فهي الإشارة إلى

أن اليهود والصابئين والنصارى هم أيضًا ممن يستطيعون النجاة يوم القيامة إذا دخلوا فيما دخل فيه المسلمون من الإيمان بالله واليوم الآخر وعملوا الصالحات ، بمعنى أن الجنة في الإسلام ليست مقصورة على العرب وحدهم بل هي مفتحة الأبواب حتى لليهود والصابئين والنصارى وأمثالهم (١). أي أن الإسلام ليس كاليهودية مثلا المقصورة على بني إسرائيل فلا يمكن أن يشاركهم غيرهم في الهداية والنجاة لأن ربُّ الكون إله خاصٌ بهم ، والنجاة بجاتهم وحدهم ... وهكذا . فهذا ما أراده القرآن بصياغة الآية على ذلك النحو الموجز البليغ الذي لا يستطيع الجهلاء أن يدركوا مراميه لأن القرآن لم ينزل على أمة من الجهلاء المتحذلقين من أمشال هذا الأحمق بل نزل بالأسلوب الذي يفهمه العرب ، ومن ثم لم يجدوا في هذا الإعراب ما يمكن أن يؤخذ عليه ، وإلا لملأوا الدنيا صراحا واعتراضًا ، وهم الذين اتهموا الرسول ، كما ذكرنا ، بكل نقيصة مما هو بعيد عنه بعد السماء عن الأرض ، إلا أنهم لم يحرّموا حول اتهام لغته بالخطل . وهناك من يوجّهون (الصابئون) على أنها منصوبة رغم ذلك ، ولكن على لغة قبيلة بلحارث بن كعب ، الذين يعربون جمع

<sup>(</sup>١) الملاحظ أن علماءنا القدامي قد انشغلوا بتوجيه إعراب ( الصائبون ) فقط كأنها مي وحدها المرفوعة . وأوجه من ذلك عندى هو ما قلتُه ههنا ، والله أعلم .

المذكر السالم بالواو في كل الأحوال رفعا ونصبا وجرا مثلما يعربون المثنى بالألف دائمًا في هذه الحالات الثلاث جميعا، كما أن هناك توجيهات أخرى لا نقف عندها.

ومن الشواهد على الإعراب الذي اخترناه بيت ضابي البُرجُمي المشهور الذي يتحدث فيه عن غربته بالمدينة هو وقيار فرسه :

فمن يَكُ أَمْسَى بالمدينة رَحْلُهُ فَإِنِي ، وقيارٌ ، بها لَغَريبُ وكذلك بيت بشر بن أبي حازم :

وإلا فاعلموا أنًا ، وأنتم ، بُغَاةً ما بقينا في شِقاق

حيث أتى بضمير الرفع و أنتم ، بعد الواو ، التى لو كانت واو عطف كما وهم الأحمق الجهول لقال : و فاعلموا أنا وإياكم ... ، بل وأنتم، مبتدأ ، وخبره محذوف ، وجملة المبتدإ والخبر جملة اعتراضية ومما يجرى من الشعر أيضاً على هذه الصورة البيت التالى ، وهو من إنشاد ثعلب :

خلیلی، هل طِبُ؟ فإنی، وأنتما، وإن لم تبوحا بالهوی، دَنِفان وقول رؤیة :

يا ليتني ، وأنت ، يا ليس في بلدة ليس بها أنيس

وكذلك هذا البيت :

فمن يَكُ لم يُنْجِب أبوه وأمه فإن لنا الأم النجيبة والأب

وما قصرت بي في التسامي خؤولة ولكن عمي الطيبُ الأصل والحالُ

\* \* \*

٧ \_ ويقول الكاتب النزق (ص١٠٧) إن في نصب ( الظالمين ) في قوله تعالى في الآية الرابعة والعشرين بعد المائة من سورة ( البقرة) : (قال (أي الله لإبراهيم) : لا ينال عهدى الظالمين عطاً لأنها فاعل ، فكان يجب أن يقال : ( لا ينال عهدى الظالمون ) . وقد قال علماؤنا القدامي في تفسيرهم لهذه الآية إن هناك قراءتين : إحداهما هي هذه التي بين أيدينا، والأخرى بالرفع، ووجّهوا ذلك قائلين إن المعنيين متقاربان لأن كل ما نلته فقد نالك . وقد لاحظت أن بعض الآيات التي ورد فيها هذا الفعل قد وردت على نحو آيتنا هذه، وبعضها الآخر بالعكس . ومن الأخيرة قوله تعالى: (آيبلونكم الله بشيء من الصيد بالعكس . ومن الأخيرة قوله تعالى: (آيبلونكم الله بشيء من الصيد تناله أيديكم ورماحكم) (١)، وقوله : ( لن تنالوا البرّ حتى تنفقوا عما تناله أيديكم ورماحكم)

<sup>. 9</sup>분 / 하네 (١)

خبون » (۱) ، ومن الأولى قوله : « لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ، ولكن يناله التقوى مكم » (۲) . وقد يصح أن نذكر هنا أيضًا قوله تعالى على لسان زكريا في حديثه عن تقدمه في السن في الآية ٤٠ من « آل عمران » والآية ٨ من « مريم » على الترتيب : « وقد بلغني الكبر ، وامرأتي عاقر » ، « وقد بلغت من الكبر عتيًا » حيث أتى الفسمير العائد على زكريا عليه السلام في الأولى مفعولا به و «الكبر» فاعلا، وفي الثانية فاعلا ، و «الكبر» متعلقا بالمفعول به . وفي كل من التركيبين نكتة خاصة ، إذ توحى الأولى بأنه قد قطع الشوط من التركيبين نكتة خاصة ، إذ توحى الأولى بأنه قد قطع الشوط الأكبر من مسيرة الحياة ، على حين تومئ الثانية بأن الكبر يطارده ويسعى إلى اللحاق به ، بينما يحاول هو فَوْتَه ، لكن الكبر يدركه في نهاية المطاف .

وعودة إلى آيتنا نقول إن « العهد » المذكور في الآية قد تم بين الله سبحانه وإبراهيم عليه السلام وانتهى الأمر ، فلم يعد ثمة مجال للقول بأن ذرية إبراهيم يمكن أن تدركه أو لا تدركه ، لكن من الممكن القول مع ذلك بأنه يصدق على بعضهم ولا يصدق على بعضهم الآخر حسب استحقاقهم ذلك أو عدمه . أي أن معنى الآية :

<sup>(</sup>١) آل عمران / ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) الحج ١ ٣٧ .

« لا يَصدُق عهدى على الظالمين من ذريتك ». وهذا هو الوجه الذى أختاره ، وإن كنت لا أقلل من شأن ما قاله علماؤنا رحمهم الله . ويهذا التركيب وردت الآيات التالية : « لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ، ولكن يناله التقوى منكم » ، « أولعك ينالهم نصيبهم من الكتاب » (١) ، « إن الذين اتخذوا العجل سينالهم غضب من ربهم وذلة في الحياة الدنيا » (٢) . وبه أيضًا وردت الجملتان التاليتان في الكتاب المقدس عند اليهود والنصارى : «لذلك نالتنا هذه الشدة» (٣) ، ولم يَنلكم من قبلنا خسران في شيء » (٤) .

وقد رجعت ، رغم ذلك كله ، إلى عدد من المعاجم التى ألفها نصارى لأرى ماذا تقول عن هذا الفعل ، فوجدت و البستان ووالوافى عبد الله البستانى ، و و المنجد المشهور ، و و الرائد لجبران مسعود تقول جميعا فى مادة و ن ى ل ، : و نالنى من فلان معروف ، أى وصل إلى منه معروف . وفى و مد القاموس الإدوارد وليم لين ( Edward William Lane ) فى المادة ذاتها أن من معانى

<sup>(</sup>١) الأعراف / ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف / ١٥٢ .

<sup>(</sup>٣) تكوين / ٢١ / ٢١ .

<sup>(</sup>٤) رسالة بولس الثانية إلى أهل كورنتس 1 ٧ / ٩ .

الفعل (نال): ( It reached him, came to him )، بمعنى الفعل إليه)، أى أن هذا الفعل يقع كذلك من الشيء على الشخص كما تفيد العبارة الإنجليزية بكل جلاء . وأحسب بعد ذلك كله أنه ينبغى على الجهلة أن يخرسوا ولا يفتحوا فمهم بكلمة !

#### \* \* \*

كـذلك يخطِّع الدعيُّ قـوله تعـالي في الآية ٥٦ من سـورة (الأعراف) : ( إن رحمة الله قريب من المحسنين ) ، حيث ورد خبر ﴿إِنَّ مَذَكِّرا عَلَى حِينَ أَنْ اسمِهَا مؤنث ، ﴿ وَكَانَ يَجِبِ (حسبما يقول) أن يتبع خبر ( إن ) اسمها في التأنيث فيقول : قريبة ) (ص١٠٧). وهو كلام يبعث على القهقهة ، إذ يشبه تصدّى طفل في الروضة لسيبويه يبغي تخطئته . إن مثل هذا الأحمق لا يعرف أن الأسلوب العربي الأصيل كثيرا ما يبقى على صيغة التذكير في الصفات التي على وزن ( فعيل ) إذا كانت بمعنى ( مفعول ) مثل ( لحيةً دهين ) و ( كفُّ خضيب ) و ( امرأةً جريح ) و ( ناقـةً طَعين ) ، أو إذا كانت بمعنى ( ذات كذا ) على تأويل ( إن رحمة الله ذات قَرْب من المحسنين ) ، أو للتمييز بين قرابة النُّسَب وبعده وبين قرابة المسافات وبعدها . وثمة اعتبارات أخرى تطلُّب في مظانها من

الكتب الموسعة نضرب عنها صفحا لأننا لا نبغى التكثر ، بل كل همنا أن نوضح لخالى الذهن ممن قد يقع فريسة لهذه التشويشات الطفولية أن الأمر أعمق مما يَبْغُم به هذا الصغير (١) . ومن ذلك أيضًا الآية ١٧ من ( الشورى ) : ( وما يُدريك ؟ لعل الساعة قريب ) ، والآية ٦٣ من ( الأحزاب ) : (وما يدريك ؟ لعل الساعة تكون قريبا) ، والآية ٨٣ من ( هود ) : ( وما هى من الظالمين ببعيد ) ، والآية ٢١ من ( ق ) : ( وأزلفت الجنة للمتقين غير بعيد ) ، والآية والآية ٢١ من ( يس ) : ( قال : من يُحيى العظام وهى رميم ؟ ) ، والآية ٢١ من ( الذاريات ) : ( عجوز عقيم ) ، والآية ١٤ من نفس السورة : ( أرسلنا عليهم الربح العقيم ) ، والآية ٨ من ( الإسراء ) : ( وجعلنا

<sup>(</sup>۱) وجما تُحدَّف منه أيضاً و تاء التأنيث ، الصفات التي على وزن و فَعُول ، بمعنى وفاعل، مثل و امرأة قتول ، و و يمين عَموس ، و و حمامة هتوف ، وكذلك بعض الصفات التي على وزن و فاعل ، مما تنفرد به النساء مثل و طالق ، ووحائض، وصفات المبالغة التي على وزن و مفعال ، مثل و فتاة معطار ، ووطالبة مهذاره . وعلى الناحية الأخرى نجد للرجال صفات تنتهى بد و تاء التأثيث ، مثل و علامة ، و و رحالة ، و و نسابة ، و و فهامة ، ... وهكذا . المسألة إذن ليست بالبساطة ولا الخفة التي يظنها هذا الجهول . وفي و المهد المتيق ، يوجد سفر بعنوان والجامعة ، وهو لقب لسليمان رغم صيغته التأنيثية ، فلماذا يقبل هذه ، ويقيم في نفس الوقت الدنيا ويقعدها بسب و قريب ، التي وصفت بها والرحمة ، و و الساعة ، في القرآن ؟

جهنم للكافرين حصيرا ». أترى القرآن قد أخطأ في ذلك كله وسكت عنه المشركون فلم يستغلوا هذه الأخطاء التي كان من شأنها أن تضربه في الصميم ، إلى أن جاء هذا الصغير الهجّام فاكتشفها ؟ ومن شواهد ذلك الاستعمال في الشعر العربي القديم قول امرئ

ومن موسد دعت المستعمل في الراق المناسبة المناسبة

له الويل إن أمسى ولا أم هاشم قريب ولا البسباسة ابنة يَشْكُرا وقول عبيد بن الأبرص:

فنَفُضَتُ ريشها وانتفضت وهي من نهضة قريبُ وهذا البيت الذي ورد بالصيغتين التاليتين :

عشية لا عفراء منك قريبة فتدنو ولا عفراء منك بعيد

ليالى لا عفراء منك بعيدة فتسلّى ولا عفراء منك قريب وقول تأبط شرًا يصف الغول : ( فخرّت صريعاً لليدين وللجران ) وقول عبيد بن الأبرص أيضا : ( قليلاً بها الأصوات إلا عوازفا ) . ومما جاء في شعر الأعشى من استعمال صيغة (فعيل) للمؤنث : (الخَمر العتيق ) ، و ( آلت ( أي الناقة ) طليحا ) و ( ( ناقة ) مقلات دهين ) . وفي شعر المثقب العبدى نقراً في وصف الناقة : و ماهرة

دهين ، ( والدهين : القليلة اللبن ) ... إلخ .

وفى « مدّ القاموس » لوليم إدوارد لين و « محيط المحيط » لبطرس البستانى و « البستان » لعبد الله البستانى و « لاروس » (العربى) ، وكلها ( كما ترى ) معاجم ألفها نصارى ، أن الصفة «قريب» إذا كانت للقرب المكانى أو الزمانى تُستَعمَل بصيغة واحدة للمذكر والمؤنث والمثنى والمفرد والجمع . ومن ذلك قول السموال اليهودى :

تعيرنا أنّا قليلٌ عديدنا فقلتُ لها : إن الكرام قليلٌ بل إن من اللغوبين من يخطئ إلحاق تاء التأنيث في قولنا مثلا : «فلانة جريح»(١).

\* \* \*

٤ \_ ومن جرأة هذا العيى تخطفته قوله عز شأنه عن بنى إسرائيل
 فى الآية ١٦٠ من سورة ( الأعراف ) : ( وقطعناهم النتى عشرة اسباطا أمماً )، إذ ( كان يجب ( فى وهمه ) أن يذكر العدد وبأتى بمقرد المعدود فيقول : النى عشر سبطا ) (ص١٠٧) ، مع أنه لا وجه

<sup>(</sup>١) انظر د. إميل يعقوب / معجم الخطإ والصواب في اللغة / دار العلم للملايين / ١٠٤ م ١٠٤ م ١٠٤ .

لوجوب هذا التركيب ، بل التركيبان كلاهما جائزان ، لكن الجاهل يحسب أنه لا يصح إلا ما يعرفه فقط رغم أن ما يعرفه لا يعدو أن يكون فتانة من الفتات . وتوجيه الكلام في الآية هو على النحو التالى: ووقطعناهم النتي عشرة (قطعة ، وجعلنا هذه القطع) أسباطا أعما . ف د أسباطا أمما » بدل من « النتي عشرة » وليست تمييزا لها . ويتضح ما نقول إذا عكسنا التركيب فقلنا : « وقطعناهم أسباطا أمما النتي عشرة » . ومثلها في القرآن الكريم أيضاً قوله تعالى في الآية ٢٥ من «الكهف» : «ولبثوا في كهفهم ثلاثمائة سنين ، وازدادوا تسعا الدلا من «ثلث مائة سنة» في التركيب المعتاد ، وكلاهما صحيح . والمعنى : «ولبثوا في كهفهم سنين ثلاثمائة .

وقريب من ذلك قول كاتب سفر «العدد» من كتابهم المقدس في الفقرة ١٣ من الفصل التاسع والعشريسن : و أربعة عشر حَملاً حُولياً صحاح » على أساس أنها تابعة لـ وأربعة عشر » لا لـ و حَملاً حُولياً »، وإلا لقال : وأربعة عشر حَملاً حوليا صحيحا» مثلما فعل في سائر المواضع الأخرى من نفس الفصل ومثله ما جاء في الفقرة ١٧ من الفصل الثالث عشر من سفر و أخبار الأيام الثاني » من أنه قد وسقط قتلى من بنى إسرائيل خمسمائة ألف رجل منتخبون ، بدلا من وخمسمائة ألف رجل منتخب ، بالإفراد

والجرّ لا بصيغة جمع المذكر السالم المرفوع . ومثل الآية القرآنية بالضبط ما جاء قبل ذلك في الفقرة الثالثة من نفس الفصل من أن يربعام قد صاف أيبًا ( بثمانمائة ألف منتخبين من جبابرة البأس ) وما جاء في الفقرة ١٧ من الفصل الحادي عشر من السفر نفسه من أنه كان مع ألياداع ( مائتا ألف مسلحون بالقسي والتروس ) ، ومع يوزاباد ( مائة وثمانون ألفا متجردون للحرب ) ... إلخ .

#### \* \* \*

ومن سخافاته الطفولية أيضاً توهمه أن من الواجب تغيير قوله تعالى في الآية ١٩ من سورة ( الحج ) : ( هذان خصمان اختصموا في ربهم ) ليصبح ( هذان خصمان اختصما في ربهم ) ليصبح ( هذان خصمان اختصما في ربهم ) (ص١٠٧). وهو في هذا يشبه صبيا صغيرا يمسك بمسطرة صغيرة في يده يريد أن يقيس بها جبل الهيملايا . ألا فليعلم وليتعلم هو ومن صدروه لتخطئة القرآن وطبعوا له كتابه وأطلقوه لينبح الإسلام أن كلمات مثل ( خَصم ) و ( طائفة ) و ( حزب ) و ( فريق ) ، وإن المخذت صيغة الإفراد ، تدل على جماعة من الناس . وقد وردت المضمائر العائدة على هذه الكلمات في القرآن بصيغة جمع المذكر وتاء على هذا الاعتبار . قال تعالى : ( وهل أتاك نبأ الخصم إذ تسوروا

الحراب ؟؛ (ص/٢١)، ( ودَّتْ طائفة من أهل الكتاب لو يَضلونكم) (آل عمران / ٦٩)، و ثم أَنْزَل عليكم من بعد الغُمّ أَمنَةُ نعاسا يَعْشَى طائفةً منكم ، وطائفةً قد أهمَّتُهم أنفسُهم يظنون بالله غير الحق ظنَّ الجاهلية ، (آل عمران / ١٥٤)، ﴿ فَلْتَقَمُّ طَائِفَةً منهم معك ولْيَأْخَذُوا أسلحتهم ، فإذا سجدوا فليكونوا من ورائكم ، ولْتأن طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك ، (النساء / ١٠٢)، ﴿ فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ، (التوبة/ ١٢٢) ، ﴿ فإن حزب الله هم الغالبون، (المائدة / ٥٦) ، ﴿ كُلُّ حزب بما لديهم فرحون ﴾ (الروم / ٣٢)، ﴿ أَلَا إِنْ حَزْبِ اللَّهِ هُمُ المُفَلَّحُونُ ﴾ (المجادلة / ٢٢)، ﴿ إِنَّمَا يَدْعُو حَزِّبُهُ لَيْكُونُوا مِنْ أُصِحَابِ السَّعِيرِ ﴾ (فاطر / ٦) ، ﴿ وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحرّفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون ، (البقرة / ٧٥) ، ( نبذ فريق من الذين أوتوا الكتاب كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون ، (البقرة / ١٠١)، ﴿ ويستأذن فريقٌ منهم النبيُّ يقولون : إن بيوتنا عورة ﴾ (الأحزاب / ١٣)، ﴿إِنَّ تطيعوا فريقا من الذين أوتوا الكتاب يردوكم من بعد إيمانكم كافرين، (آل عمران / ١٠٠) .

هذه واحدة ، والثانية أنه إذا تُنَّى ﴿ الخصم ﴾ أو ﴿ الطائفة ﴾ أو

والفريق، (١) في القرآن . فإنه يستعمل لها ضمير جمع الذكور إذا كانت العلاقة بين الخصمين أو الطائفتين أو الفريقين علاقة خلاف مثل ١٠ هذان خصمان اجتصموا في ربهم ، (الحج / ١٩)، (إذ دخلوا على داود ففرع منهم قالوا : لا تخف ، خصمان بغي بعضنا على بعض ، (ص / ٢٢) ، ﴿ وَإِنَّ طَائِفَ مِنَا لَا مِنَ المؤمنينِ اقدَ مِلُوا فأصلحوا بينهما) (الحجرات / ٩)، ( فإذا هم فريقان يختصمون ) (النمل / ٤٥). ويدولي أن الحكمة من وراء ذلك هي الإيماء ما تستتبعه الخصومة من اشتباك وتداخل بحيث يموج بعضهم في بعض ولا يعودان منفصلين أو متمايزين . وهذا كله مما لا يقدر أمثال هذا الجاهل أن يدركوه من تلقاء أنفسهم . ولعله بعد يد المساعدة التي مدّت له يكون قد استوعب الدرس ، وإن كنت أشك كثيرا في ذلك لما يبدو من بلادة ذهنه وسواد قلبه عجاه سيدنا وسيده رسول الله صلى الله عليه وسلم .

\* \* \*

7 \_ أما الغلطة السادسة التي لا وجود لها إلا في ذهن ذلك المأفون المسكون بالأوهام والضلالات فهي زعمه أنه كان يجب أن يقال : ﴿ وخُضْتُم كالذين خاضوا ﴾ بدل قوله تعالى في الآية ٦٩ من

<sup>(1)</sup> أما كلمة و حزب ، فلم تأت في القرآن مثنّاة .

سورة ( التوبة ) : ( وخضتم كالذي خاضوا ) (ص١٠٧) ، أي أن المشبه به ، في نظره الكليل ، هو جماعة أخرى من الخائضين . وقبل أن أفنَّد هذا التنطع الغشوم أحكى القصة التالية : فقد حضرت ، وأنا في أكسفورد في أواخر السبعينات ، محاضرة لشاب متحذلق من المستشرقين كان هجّاما طويل اللسان مع طلابه ، فسمعته يقول أثناء الحاضرة إن في القرآن شذوذات لغوية، فانتظرت حتى انتهى الدرس وخرج فخرجت معه أسأله أن يضرب لي أمثلة على هذا الذي يدّعيه ، فأشار إلى هذه الآية قائلا : بجد الإشارة إليها في تفسير الطبرى . ولم أكذب خبرا ونزلت في الحال إلى مكتبة المعهد وقلبت تفسير الطبرى فلم أجده ذكر شيئا من ذلك ، فقلت : أنظر في تفسير النيسابورى الذي على هامشه ، فوجدته ، بعد أن شرح الآية على أساس أن معناها : ( وخضتم ( أيها المنافقون ) كالخوض الذي خاضه أمثالكم في الأزمنة السابقة ) ، قد أضاف هذه العبارة : (وقيل : أصله « كالذين » فحذف النون» . فاستغربت من تدليس المستشرق الصغير الذي أكد لى بقوة أن الطبرى هو قائل ذلك ، بل لقد أُوْهُم كلامه أن هذا هو التفسير الوحيد الذي قال به ذلك العلامة الجليل . وكل ذلك غير صحيح كما قلت ، بل قائله هو النيسابورى، الذى أرجأه إلى ما بعد الفراغ من التفسير الذي ذكرته ، وأورده بصيغة التمريض :

( قيل ) ، التي تدل على أنه غير مقتنع به . والشاهد في هذه القصة
 أن صويحبنا إنما يردد ما يلقنونه إياه دون فهم كالببغاء !

ولنورد الآية من بدايتها حتى تنجلي الحقيقة لمن لهم أعين يبصرون بها ، وآذان يسمعون بها ، وقلوب يفقهون بها ، أما الذين ختم الله على قلوبهم ، وجعل في آذانهم وقرا ، وعلى عيونهم غشاوة، فهؤلاء ميؤوس من حالهم . تقول الآية ، وقد وردت في سياق تعنيف المنافقين وفضح مؤامراتهم وألاعيبهم الصبيانية وحوضهم العابث في سمعة النبي عليه السلام وفي آيات القرآن : ( كالذين من قبلكم . كانوا أشد منكم قوة وأكثر أموالا وأولادا ، فاستمتعوا بخُلاقهم ، فاستمتعتم بخُلاقكم كما استمتع الذين من قبلكم بخلاقهم وخَضْتُم كالذى خاضوا ، وواضح تماما أن الآية تقول إن المنافقين قد استمتعوا بنصيبهم كاستمتاع من قبلهم بنصيبهم ، فما الذي يقتضى المنطق أن نفسر به الجملة التالية بعد ذلك في الآية؟ أليس من الطبيعي أن نقول: ﴿ وحضتم كالخوض الذي خاضوه ا حتى ينسجم الكلام بعضه مع بعض ويكون المشبه به في الجملتين هو استمتاع من قبلهم وحوضهم ؟ لو قلنا : (استمتعتم كاستمتاعهم ، وخضتم كالذين خاضوا ، لذهب الانسجام من الآية

عى الفور و عبيدت قلقة . ثم ما معنى ( وخضتم كالذين خاضوا) ؟ وإذا كان المقصود هم الذين قبلهم ، فلماذا لم تستعمل الآية الكريمة الضمير بدلا من الاسم الموصول فتقول : ( وخضتم مثلهم ) بغض النظر عن غموض المعنى ؟ ولنفترض أننا ضربنا صفحا عن ذلك كله وقلنا إن المقصود فعلا هو (وخضتم كالذين خاضوا) ، فهل يكون ذلك خطأ لغويا ؟ كلا . ذلك أن المفسر الذى شرحها هذا الشرح قد أقام كلامه على أساس أن من العرب القدماء من كان يستعمل و الذى ) بمعنى ( الذين ) (1). ليست المسألة إذن مسألة خطإ بل مسألة فصاحة وعدمها ، وهذا هو الذى دفعنى إلى سوق الأسباب المنطقية والبلاغية التى مجعلى أرفض ذلك التفسير ، وهذا كل ما هنالك (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ومن ذلك قول الأشهب بن رميلة :

وإن الذى حانت بفلج دماؤهم هم القوم كل القوم يا أم خالد كما أن من العرب القدماء أيضاً من كانوا يستعملون فى حالة الرفع و الدون ، وفى حالتى النصب والجر و الذين ، والذين لهم إلمام بكتب النحو الموسعة يعرفون جيدا البيت الذى يقول صاحبه : و نحن الذون صبّحوا الصباحا ... ، ، وهى لغة الهُدَليين .

<sup>(</sup>۲) سبق أن تناولت هذه المسألة بما فيها قصة المستشرق الصغير في كتابي و من الطبرى إلى سيد قطب \_ دراسات في مناهج التفسير ومذاهبه ( دار الفكر العربي / ١٤٢١هـ \_ ٢٠٠٠م / ١٦٧ \_ ١٦٧ ) .

٧ \_ ونبلغ الاعتراض السابع ، وفيه يقول عبدنا الفاضي (الذي يمتلئ كتابه الحقير بالأخطاء النحوية الأولية ثم يأنس في نفسه الوقاح الجرأة على التهجم على لغة القرآن الكريم رعونة منه وطيشا) إن في قبوله تعالى في الآية ١٠ من سورة ( المنافقون ) : ﴿ وَأَنْفُـقُوا مُمَا رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول : ربّ ، لولا أخّرتني إلى أجل قريب فأصَّدَّقَ وأكن من الصالحين ؛ خطأ نحويا ، إذ كان المفروض (حسبما يقول) أن يَنْصُب فعل الكينونة عطف على «أصدق» (ص١٠٨). وأنا على يقين أنه لا يعرف لم نصب هذا الفعل الأخير . إنما هو كلام وضع على لسانه فردده كالببغاء دون أن يعي معني أو يدرك مغزى . أجل ، أنا موقن تمام الإيقان أنه لا يفهم أن سبب نصب هذا الفعل هو مجيئه بعد ٥ فاء السببية ٥، لكن فلنطُّو هذه ولنسارع إلى القول بأنه ما دام القرآن قد استعمل لفظاً أو تركيبا أو إعرابا ما فهو صواب لا يأتيه الغلط من بين يديه ولا من خلفه حتى لو قلنا إن الرسول عليه السلام هو مؤلفه ، فهو عربي تؤخذ عنه اللغة ولا يراجع في شيء منها ، فيضلا عن أن أحدا من المسركين أو المنافقين أو نصاري العرب ويهودهم لم يعترض على شيء من لغة القرآن رغم حرصهم على التشكيك فيه بكل وسيلة .

وعلى أية حال فإن في جزم فعل الكينونة في الآية الكريمة مغزى

دقيقا ، وهو أنْ قائل هذا الكلام ، رغم تمنّيه تأجيل موته قليلا ، يعلم أن الاستجابة لأمنيته أمر مستبعد . كيف ذلك ؟ المعروف أن ( إن ) الشرطية تدل على استبعاد وقوع الشرط أو استحالته ، ومعنى الكلام على أساس جزم ( أكن ) هو : ( لولا أخرتني إلى أجل قريب فأصدَّق ، وإن حدث هذا أكن من الصالحين ». أي أنه يعرف أن تأخير موته إلى أجل قريب هو من الاستحالة بمكان . ألم يقل القرآن: « إذا جاء أجلُّهم فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ،(١)؟ ألم يكن جواب الله الله على من سأله الخروج من النار والرجوع إلى الدنيا لعله يعمل صالحا ينجيه مما هو فيه من عذاب النار : ( كلا ، إنها كلمة هو قائلها ، ومن ورائهم برزخ إلى يوم يَبْعَثُون ، (٢) ؟ ألم يعقب القرآن على من نطقوا بكلمة الإيمان في سَقر قائلا : ( أنَّى لهم التناوش (أى كيف يمكنهم أن يفوزوا بالإيمان) من مكان بعيد (أى بعد أن انقضَت الدنيا ولم يعد من سبيل إلى تدارك ما فات ) ؟ ، ؟ وعلى عادة القرآن الكريم نراه قد أدّى هذا المعنى بغاية الإيجاز ، إذ لم يفعل أكثر من تسكين نون ( أكون ) بدلا من فتحها . وهذه هي

<sup>(</sup>۱) يونس *ا* ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) المؤمنون / ١٠٠ .

الفحولة القرآنية المعروفة ، أما الصغار التافهون فأنَّى لهم أن يفهموا ذاك؟

هذا ، وللقدماء توجيه آخر يختلف بعض الشيء عن توجيهي ، إذ يقولون إن ( أكُن ) قد جَرَمَتْ عطفًا على موضّع ( فأصَّدُّقُ ) على أساس أن تقدير الكلام هو : ﴿ إِنْ تَوْخُرُنِي أُصَّدَّقَ ﴾ . وهو توجيه مشكور ومقدور ، لكن ما قلته يذهب إلى الهدف مباشرة دون التعريج هنا أو ههنا ، علاوة على أنى شفعته بالمغزى الذي أحسب أن الآية قد أرادت الإيماء إليه ولم أسَّقْه مجردا كما فعل أجدادنا ، رضي الله عنهم وأثابهم على جهودهم وسبقهم . وتتمة لهذا المبحث نقول لمن يريد أن يتعلم ويفهم إن طريق الإعراب ، وبخاصة قبل جمع اللغة وتدوينها ، أوسع كثيراً مما يَظُنُّ : فمثلا في قولنا : ﴿ لَا تَأْكُلُ السمك وتشرب اللبن ، نجد أن الفعل ( تشرب ) يجوز فيه الرفع والنصب والجزم ، وفي قولنا : ﴿ لَا حُولُ وَلَا قُوهُ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ يجوز في إعراب اسم ( لا ) والمعطوف عليه عدد من الصور تزيد على عدد أصابع اليد ، وفي قولنا : ﴿ مَا كُلُّ مَا يُلْمُـعُ ذَهِبًا ﴾(١) يَجُـوزُ رَفْعُ الْخُبَرُ ونصبه ... وهكذا ، إلا أن المحدودي الأفق يتفلحسون فيوقعون أنفسهم

<sup>(</sup>١) هذا مثل إنجليزي فرنسي ، ونصه في هاتين اللغتين هو :

<sup>&</sup>quot;All that glitters is not gold ", " Tout ce qui brille n'est pas or".

فى المعاطب ! وبالمناسبة فئم قراءة أخرى بنصب ( أكون ) ، وكلتا القراءتين عربية بليغة ، وكل ما فى الأمر أن لكل منهما مغزى غير الذى للأخرى .

\* \* \*

٨ \_ أما الاعتراض الثامن فهو قول الأخر إن الضمير في كلمة (بنورهم) من قوله تعالى عن المنافقين في الآية ١٧ من سورة «البقرة»: « مَثْلُهم كمثَّل الذي استوقد نارا ، فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم ، كان يجب أن يكون مفردا فيقال : ١ ... كمثل الذي استوقيد نارا، فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنوره » (ص١٠٨). والحق الذي كرّرناه مرارا هو أن القرآن متى قال شيئا فهو صواب مليونًا في المائة ، إذ كلامه هو القاعدة التي يقاس عليها ولا يصح أن يحاكمه أحد إلى غيره ، وإلا قلبنا الأمور بذلك رأسا على عقب . إن معنى الآية هو : ( مَثْلُهم ( أي مثل المنافقين مع رسول الله ) كُمِثُل الذي استوقد ناراً (لرفاقه)، فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم (أي بنور أولئك الرفاق) ٤. والسبب في أخمذي بهذا التفسير هو أن المنافقين لم يحدث أن استوقدوا ناراً ليروا على ضوثها الحق والهدى ، إذ ليست هذه شيمة المنافقين ، بل الذى استوقدها

هو الرسول عليه السلام ، فقد أتى بنور القرآن هداية للبشر ، لكن المنافقين غطّوا أعينهم وأغلقوا قلوبهم فى وجه دعوته وهدايته ، وهو ما عبر عنه القرآن بأن الله قد ذهب عندئذ بنورهم ، أى بمقدرتهم على الرؤية والاستجابة لداعى الخير .

وتركيب هذه الآية بما فيه من ألفاظ محذوفة يشبه قوله عز وجل في الآية ١٧١ من نفس السورة : « ومثَلُ الذين كفروا كمثَل الذي يتعق بما لا يسمع إلا دعاءً ونداء »، أى « مثل الذين كفروا (مع رسول الله) كمثل (الراعى) الذي ينعق بما لا يسمع (من البهائم) إلا دعاء ونداء »، إذ إن ما يقول الراعي حينما ينعق بها لا يعدو ، بالنسبة إليها ، أن يكون مجرد أصوات يدعوها بها لا أكثر ، أما معناه على وجه التعيين قشىء يفوت إدراكها تمام الفوت (١) . ومثله كذلك قوله تعالى في الآية ٢٦١ من ذات السورة : «مثلُ الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل ، في كل سنبلة مائة حبة ». ذلك أن المنفقين لا يشبهون الحبة ، بل الذي يشبهها هو ما ينفقونه من مال . وتقدير الكلام هو : «مثل الذين

<sup>(</sup>١) وقد قال المفسرون القدامي ذلك في بعض أقوالهم في تفسير هذه الآية ، ولا أدرى لماذا لم يقولوا به أيضاً في الآية التي نحن بصددها .

ينفقون أموالهم في سبيل الله (مع ما ينفقونه) كمثل (الزارع مع ما يبذره من) حبة أنبتت سبع سنابل ...) (١). وهذا من أساليب القرآن الموجزة المحكمة التي تعتمد على يقظة السامع أو القارئ واكتفائه بالقليل عن تطويل الكلام حيث لا تكون هناك نكتة بلاغية في تطويله .

\* \* \*

9 - ومن الإيجاز القرآنى البليغ نَصْبُ و المقيمين الصلاة ) فى قوله جل جلاله فى الآية ١٦٢ من سورة والنساء : ولكن الراسخون فى العلم منهم والمؤمنون يؤمنون بما أُنزِلَ إليك وما أُنزِلَ من قبلك ، والمقيمين الصلاة ، والمؤتون الزكاة والمؤمنون بالله واليوم الآخر أولئك منؤتيهم أجرا عظيما ، بهدف تخصيصهم بالذكر على سبيل المدح لبيان أهمية الصلاة فى الدين ، إذ هى الرباط الذى يصل المؤمن بربه ويجعله دائماً على ذكر منه . وليس المقصود مجرد والمصلين على وجهها ، وتظهر فى والمقيمين الصلاة ، أى الذين يؤدونها على وجهها ، وتظهر فى قلوبهم وأعمالهم ثمرتها ، فهؤلاء هم الجديرون بالمدح لا الذين يأتون قلوبهم وأعمالهم ثمرتها ، فهؤلاء هم الجديرون بالمدح لا الذين يأتون

<sup>(</sup>١) وقال المفسرون القدامي ذلك أيضًا في تخليلهم لهذه الصورة.

الصلاة وهم كسالى مراءاة للناس أو لجرد التخلص من عبثها . والمعنى على ذلك هو : (لكن الراسخون في العلم منهم والمؤمنون ... وخاصة المقيمين الصلاة ، والمؤتون الزكاة ... وأو ما أشبه . وهذا من وظائف الإعراب في الأسلوب العربي الأصيل ، إذ بإبدال حركة بحركة أو حرف بحرف يستغنى المتكلم عن لفظة أو جملة بأكملها . ومن ذلك قول خرنق بنت هفاف :

سُمَّ العُداة وآفة الجُرْدِ والطيبون معاقد الأُزْدِ

لا يَبْعَدَنْ قومى الذين همو النازلين بكل معتسرك وهذان البيتان أيضاً:

م وليث الكتيبة في المزدَحَمُ ريذات الصليل وذات اللحم

إلى الملك القرم وابن الهما وذا الرأى حين تغم الأمو وكذلك قول ابن الخياط:

إلا نُميراً أطاعت أمر عاديها والقائلون : لمن دار نخليها؟

وكل قوم أطاعوا أمر سيدهم الظاعنين ولما يُظْعنوا أحدا

بيد أن جاهلنا الذي لا يفقه شيئا في العربية يتطاول على الآية الكريمة قائلا: « كان يجب أن يُرفّع المعطوف على المرفوع فيقول:

والمقيمون الصلاة ، (ص١٠٨) . ترى ماذا هو قائل إذا ذكرنا له أن كلمة (الكريم) في قولنا مثلا : (ذهبتُ مع محمد الكريم) يجوز فيها، إلى جانب الخفض، الرفع على تقدير (ذهبت مع محمد، الذي هو الكريم) ، وكذلك النصب على تقدير (ذهبت مع محمد، أعنى الكريم لا غيره، ، أو إذا قلنا له إن كلمة (خرب، في العبارة المشهورة : «هذا جَعْر ضبُّ خَرب، يجوز رفعها نعتًا لـ (جُعْر)، وهو الأصل ، كما يجوز خفضها لمجاورتها كلمة (ضَبُّ) المجرورة ، أو إذا قلنا له إنه يجوز في الجملة التالية : (ولم يكن لهم من رأس مال غير جدّهم واعتمادهم على أنفسهم، رفع كلمة (غير) ونصبها وجرّها؟ صحيح أننا الآن نميل إلى إجراء إعراب واحد في كثير من هذه الحالات ، لكن الأسلوب القديم الأصيل يتمتع بمرونة تفتقدها أساليبنا الحديثة التي تراعي فيها القواعد العامة عادة . أيا ما يكن الأمر فلا ينبغي للجهلة أن يستطيلوا بجهلهم على القرآن الكريم .

\* \* \*

١٠ ــ أما ما أقدم عليه هذا الطائش من تخطئة قوله تعالى فى الآية العاشرة من سورة (هود) : (ولَئِنْ أذقناه نَعْماء من بعد ضراء مسته لَيقولَنَّ : ذهب السيئاتُ عنى ) فهو فضيحة الدهر ، إذ معناه أنه

لا يلم حتى بالقواعد الأولية التى يعرفها تلميذ المرحلة الابتدائية . قال، فض الله فاه : (كان يجب أن يجر المضاف إليه فيقول : بعد ضرّاء مسته (ص١٠٨) . والحمد لله أنْ عرف هذا المنكوس أن وضرّاء مضاف إليه ، أما ظنّه بأن جرّها يستلزم وضع كسرة (واحدة) خت آخر حروفها فممّا يُضحك المكروب، إذ معناه أولا أنه لم يسمع بأن الممنوع من الصرف لا يُجرّ بالكسر بل بالفتح (بفتحة واحدة) . هذه واحدة ، والثانية أن الكلمات التى تُجرّ بالكسر لا بد أن توضع عدم آخر حروفها كسرتان لا كسرة واحدة ، لأن الكسرة الواحدة هى علامة بناء لا إعراب .

\* \* \*

۱۱ ـ وفي قوله تعالى في الآية ۸۰ من سورة «البقرة» حكاية لمزاعم اليهود وأمانيهم الباطلة من أنهم ، لكونهم أبناء الله وأحباءه ، لن تمسهم النار بسبب ذنوبهم «إلا أياما معدودة» يقول العبد الفاضى: « كان يجب أن يجمعها (أي يجمع كلمة «معدودات» جمع قلة حيث إنهم أرادوا القلة فيقول : أياما معدودات» (ص١٠٨). والسؤال هو : وهل عرف هذا الجهول على وجه اليقين عدد الأيام التي سيمكثها اليهود حسب اعتقادهم في النار قبل أن

يتكلم عن أى التعبيرين أصلح لها من الآخر ؟ ثم هناك سؤال ثان :
ترى من قال له إن أحد التعبيرين يدل على القلة ، والآخر على
الكثرة؟ إن الدلالة على القلة ناشئة من أن الأيام التى سيقضونها فى
النار أيام يمكن عدّها بسهولة ، فصيغة المفعول من «عدّ» هى فى
ذاتها الدالة على القلة بغض النظر عن إفرادها أو جمعها . ولقد وردت هذه العبارة ذاتها ، وعلى لسان اليهود أيضا ، فى موضع آخر من
القرآن ، مع استبدال كلمة «معدودات» بـ «معدودة» (١) بما يدل
على صحة ما قلت . كما أن معظم المفسرين الذين رجعت إليهم قد
ذكروا أن كلتا الصيغتين فصيحة دون أن يشيروا إلى وجود أى فرق
بينهما . مفسر واحد منهم فقط ذكر أن وصف الجمع غير العاقل
بصيغة المفرد المؤنث يدل على الكثرة ، بعكس صيغة جمع الألف
والتاء ، فى مقابل مفسر آخر ذكر العكس .

والملاحظ أن دلالة الجمع على القلة أو الكثرة ليست من الأمور المحاسمة أو المطردة بل من المسائل التغليبية . وبوجه عام فإن صيغة جمع التكسير باستثناء وأفعل وأفعال وأفعلة وفعلة على تدل على الكثرة ، على العكس من هذه الصيغ الأربع وصيغة جمع المؤنث السالم ، وإن

<sup>(</sup>١) آل عمران / ٢٤ .

لم يمنع هذا أن يحدث العكس ، والأمثلة على هذا وذاك معروفة . أما كون أيام اليهود في النار «معدودة» أو «معدودات» فدلالة القلة فيها ناشئة من أن تلك الأيام يسهل عدّها لا من صيغة الإفراد أو الجمع. ولا معنى إذن لهذا الذي صدّع به الجهول أدمنتنا .

ومن الممكن جدا أن يكون القرآن الكريم قد أورد في الموضعين المشار إليهما كلام اليهود بنصه ، إذ لعلهم كانوا تارة يستعملون صيغة المفرد المؤنث ، وتارة صيغة جمع المؤنث السالم، فحكى القرآن أقوالهم في كل مرة كما هي. كذلك من الممكن أن تكون «أيامًا معدودات، هنا معناها ﴿أياما معيّنات ، كما في قوله عز شأنه عن الصيام إنه كَتبَ على المسلمين ﴿أياما معدودات ، أي محددات هي أيام شهر رمضان ، وذلك واضح من ذكر شهر رمضان عقب ذلك. أيا ما يكن الأمر فإن المسمى «عبد الفاضى» يهرف بما لا يعرف ، ولقد ظلمه الذين لقَّنوه هذه التفاهات فانطلق في غباء يسردها سردا . وعلى أية حال فها هي ذي عبارة وأيام معدودات، يستعملها الكتاب المقدس عند هذا الفاضي وأمثاله في غير جمع القلة بالمعنى الذي يفهمه : «الحياة الصالحة أيام معدودات»(١). ذلك أن الحياة الصالحة ، مهما

۱٦ / ٤١ / ١٦ / ١٦ .

قصرت ، لا يمكن أن تكون أيامًا قليلة إلى هذا الحدّ. أما فى القول التالى المنسوب لأيوب فإنه يصف سنوات حياته بأنها «معدودة»، وسنوات حياة الشخص أقل فى العدد من أيامها بكل يقين ، وبخاصة أن أيوب قالها وهو مريض ، أى بعد أن قطع شوطا طويلا من عمره . قال : «فإن سنواتى المعدودة تنقضى فأركب طريقا لا أعود منه» (١٠) فما رأى صُورَحبنا الأحمق فى هذين الاستعمالين اللذين يجريان بعكس ما يدّعى فى صيغتى «معدودة» و «معدودات» ؟

\* \* \*

۱۲ ـ وهنا نصل إلى الاعتراض الثانى عشر الذى يقول فيه البناء إن عبارة ( أياما معدودات ) فى قوله تعالى فى الآيتين ۱۸۳ ـ البناء إن عبارة ( البقرة) : (يا أيها الذين آمنوا ، كُتِب عليكم الصيام كسما كُتِب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون \* أيامًا معدودات ... ) كان ينبغى أن تُغيَّر إلى (أيامًا معدودة) على أساس أن رمضان ثلاثون يوما ، والثلاثون ليست بالعدد القليل . وقد سبق فى الرد السابق أن فندنا هذا السخف ونسفناه نسفا، وقلنا إن (أياما معدودات) هنا لا تعنى القلة أو الكثرة بل تعنى أنها أيام محدّدة هى معدودات) هنا لا تعنى القلة أو الكثرة بل تعنى أنها أيام محدّدة هى

<sup>(</sup>١) أيوب / ٦ / ٢٢ .

أيام شهر رمضان من كل عام . وهو نفس المعنى فى قوله تعالى : «وما نؤخره إلا لأجل معدود» (١) ، وقوله : «ولئن أخرنا عنهم العذاب إلى أمَّة معدودة (أى إلى وقت محدد) ليقولُن : ما يحبسه ؟» (٢) . ووالأجل، و «الأمة» معناها «الميقات» ، والميقات لا يُعدَّ، وإنما يحدد .

\* \* \*

۱۳ ویستنکر عبد الفاضی استخدام القرآن الکریم لصیغة (إلیاسین) (بدل (إلیاس)) فی قوله عز شأنه فی الآیة ۱۳۰ من (الصافات): (وإنّ إلیاس لمن المرسلین \* ... \* سلام علی إلیاسین)، وکذلك صیغة (سینین) (بدل (سیناء)) فی قوله سبحانه فی الآیة الثانیة من سورة (التین): (وطُور سینین) قائلا إن الصیغتین الثانیة من سورة (التین): (وطُور سینین) قائلا إن الصیغتین للذکورتین هما صیغتا الجمع من (إلیاس) و (سیناء)، وفمن الخطإ لغویا تغییر اسم العلّم حبًا فی السجع المتکلف) (ص۱۰۹). والواقع أن الأمر أبسط من هذا کله، إذ معروف أن الأعلام حین تنتقل من لغة إلی لغة أخری تعروها عادة تحویرات فی حروفها وضبطها ونبرها کما فی (یوحنا) مثلا، الذی حوّره اللسان العربی فصار (یحیی).

<sup>(</sup>۱) هود / ۱۰۶ .

<sup>(</sup>٢) موذ / ۸ .

وقد يغدو للعكم أكثر من نطق في اللغة التي انتقل إليها كما هو الحال عندنا بالنسبة لـ «أرسطو» و «أرسطوطاليس» و «رسطاليس»، و «أفرارد» و «آلوارد» و «آلورد» و «آلورد» و «آلورد» و «آلورد» و «آلورد» و «آلورد» و «جبرين» و «جبريا» و «جبريا»، ومعروف و «جبرائيل» و «جبرئيل» و «جبريا» و «جبريا» و «غبريال». ومعروف أيضًا أن لاسم النبي محمد عليه الصلاة والسلام في اللغة الإنجليزية مثلا كذا صيغة مثل «Mahomet» و «Mahound» و «Muhammad» و «Muhammed» و «الإشارة إلى أن العرب ينطقون اسم شبه الجزيرة التي تقع في شمال الإشارة إلى أن العرب ينطقون اسم شبه الجزيرة التي تقع في شمال شرق مصر بعدة صور : «سينا» و «سيناء» و «سيناء» و «سينين» و «سينين» و «سينين» و «سينين» و «سينين» و «سينين» و «اليليس» و «إلياسين». وقد اختار بصده ، إذ يقولون : «إلياس» و «إيليس» و «إلياسين». وقد اختار

<sup>(</sup>۱) هذا الجاهل لا يعرف أن أى عربى ، مهما كانت معرفته بلغته قاصرة ، لا يمكن أن يجمع وسيناء جمع مذكر سالما لأنه اسم علم على مكان لا على شخص. وحتى إن غضضنا الطرف عن عدم جواز جمعه جمع مذكر سالما فإنه إن جُمع هذا الجمع كان جمعه على وسينائين الا على وسينين. ومن الواضع أن الجاهل لا يفرق بين القرآن وبين ذلك المستشرق الذى كان يظن أن والزيتون هو جمع المذكر السالم من وزيت، فكان يقول : والزيتون ( في حالتي النصب والجر ) !

القرآن الكريم في كل من الموضعين اللذين نحن بصددهما الصيغة التي تناسب السياق محافظة منه على الإيقاع الموسيقى ، أما في غير ذلك فقد استخدم الصيغة الأشيع ، وهي «سيناء» (١) و «إلياس» (٢)، فليس في الأمر جمع ولا تكلف سجع ولا يحزنون .

ومثل «إلياس» في ذلك اسم حَمِي موسى ، الذى ورد في بعض الترجمات العربية للكتاب المقدس «يترو» ، وفي بعضها الآخر «يثرون» ، فهل نقول مثلما قال هذا الأحمق إن «يثرون» هي جمع مذكر سالم لـ «يترو» ؟ إننا أعقل من ذلك . لكن الأدهى أن يتكرر في الكتاب المقدس لدى اليهود والنصارى ذكر الشخص الواحد بعدة أسماء مختلفة كتسمية حمي موسى هذا : «رعوثيل» مرة ، وهيثرون» مرة أخرى ، وه حوباب بن رعوئيل» مرة ثالثة (۳) . وفي سفر «أخبار الأيام الأول » أسماء أعلام تخالف لفظ الأسماء المذكورة في غيره من أسفار الكتاب المقدس ، وقد حاول شرّاح ذلك الكتاب بطريقتهم البهلوانية تفسير هذه الظاهرة المضحكة بأن اللفظ قد تغير على مر

<sup>(</sup>أً) في الآية ٢٠ من سورة والمؤمنون.

<sup>(</sup>٧) في الآية ٨٥ من والأنعام، ، والآية ١٢٣ من والصافات،

<sup>(</sup>۳) انظر (خسروج) / ۳ / ۱ ، و ۶ / ۱۸ ، و ۱۸ / ۱ ، ۲ ، ۵ ، ۲ ، ۹ ، ۱۰ ؛ ۱۲، وعدد / ۱۰ / ۲۹، وقضاة / ۶ / ۱۱ .

السنين ، أو أنه كان للشخص الواحد عدة أسماء ، أو أن الأمر مجرد الفاظ مترادفة (۱). فهذه هي المصيبة حقا ، أما الوقوف عند «إلياس» و «إلياسين» فهو تنطع فارغ . وفي نهاية المطاف ألفت نظره، إن كان عنده نظر ، إلى التناقض الرهيب في اسم عيسى عليه السلام بين سفر «نبوءة أشعيا» وبين إنجيلي متى ولوقا ، إذ جاء في «أشعيا» (١٤/٧، وبنوءة أشعيا» (٢١/١) أنها ستلد لله ابنا وتسميه (عمانوثيل»، بينما في «متى» (٢١/١) أنها ستلد ابنا وتدعو اسمه يسوع ، وهو نفسه ما جاء على لسان جبريل عليه السلام حسب رواية «لوقا» (٣/١)، وإن انتكس الكلام عنده عقيب ذلك إذ يعود فيقول : (هذا كله لكي يتم ما قيل من الرب بالنبي القائل : هو ذا العذراء مخمل وتلد ابنا ويدعون اسمه عمانوئيل ، الذي تفسيره : الله معنا ». وبطبيعة الحال لم يُسمَّ المسيح عليه السلام يوما « عمانوئيل».

## \* \* \*

1٤ ـ كذلك يعترض المتنطع على استخدام الآية ١٧٧ من سورة «البقرة» لكلمة «البرّ» وصفاً لـ «من آمن بالله واليوم الآخر ... على

<sup>(</sup>۱) انظر مثلا الحواشى الملحقة بآخر (العهد العتيق) في ترجمة الكتاب المقدس الكاثوليكية (دار المشرق / بيروت / ۱۹۸۲م / ص۱۲ / نهر۲ / التعليق على الفقرة الثالثة من الفصل الأول من (سفر أخبار الأيام الأول).

النحو التالي : دليس البرُّ أن تولوًا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ، ولكن البرّ من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتي المال على حبَّه ...، ، مؤكدا أنه كان يجب أن يقال : ﴿ وَلَكُنَ البُّرُّ هُو الإيمان بالله واليوم الآخر ... لأن البرُّ هو الإيمان لا المؤمن كما قال (ص٩٠٩). وهذه أيضًا من الأمارات على جهله الشنيع بلغة الضاد ، فمن الواضع أنه لا يعرف شيئا اسمه استخدام المصدر صفة مثل: ﴿ رَجَلَ عَدْلَ ، وامرأة صدق، بما يوحى أنهما قد بلغا الغاية في العدل والصدق بعد أن أضحيا هما العدل والصدق ذاته . ومن شواهد هذا الاستعمال في الشعر العربي قول الشاعر القديم: «فإنما هي إقبال وإدبار، ومثله في الكتاب المقدس عند المتنطع وأشباهه : ( وكانت الأرض كلها لغةً واحدة وكلامًا واحدا ،(١)، وكان ينبغي ، بناءً على فهم هذا المأفون ، أن يقال : ﴿وكان سكان الأرض كلهم يستعملون لغة واحدة وكلاما واحدا. ومثله أيضًا : (كانتا (أي زوجتا عيسو بن إسحاق) مرارة نفس لإسحاق ورفقة) (٢). ومثله : (هو (أي الربّ) فَخْرَك (٢)، والمفروض ، حسب كلام الغبيّ، أن يقال : ( هو سبب

<sup>(</sup>٣) تثنية الاشتراع / ١٠ / ٢١ .

فخرك ، ومثله قول يواب لأبشاى أخيه : (إنْ قَوِى على الأراميون تكون أنت بخدة (١) . ومثله : (صُنّاع التماثيل كلهم باطل (٢) ، وكان يجب ، طبقا لتنطع صُويْحِبنا ، أن يقال : (صُنّاع التماثيل كلهم مبطلون ، ومثله : (وتخلفون اسمكم لعنة لختاري (٣) ، حيث استُخدمت (اللعنة وصفا رغم أنها مصدر مثل (البرّ ، ومثله : (فيكونون سُبّة ودهشة ولعنة وعارا (٤) . ومثله : (سُبله (أى سبل الله) عدل (٥) . وبعد فأرجو أن يكون ذلك الأحمق قد تعلم الدرس ، وإن كنتُ أرتاب في هذا .

ونحن الآن كثيرا ما نقول مثلا : دفلان هو الوفاء مجسّمًا، ودفلانة هى الفتنة تمشى على قدمين، أو دهى الظّرف كله، وهو قريب مما جاء فى الآية الكريمة . وهناك توجيهات أخرى للآية لا داعى لسَوْقها ، ففيما قلناه غُنية . وقد تكرر هذا الاستعمال فى السورة ذاتها بعد اثنتى عشرة آية ، وذلك فى قوله تعالى : دوليس البرّ بأن تأتوا البيوت من ظهورها، ولكن البرّ من اتّقى، ومن غير المعقول بأن تأتوا البيوت من ظهورها، ولكن البرّ من اتّقى، ومن غير المعقول

أخبار الأيام الأول / ١٩ / ١٢ .

<sup>(</sup>٢) نبوءة أشعيا / ٤٤ / ٦ .

<sup>(</sup>٣) نبوءة أشعيا / ٦٥ / ١٥ .

<sup>(</sup>٤) نبوءة إرميا / ٤٢ / ١٨ .

<sup>(</sup>٥) نبوءة دانيال ١ ٥ / ٣٤ .

أن يكون صاحب القرآن من الضعف في اللغة بحيث يتكرر منه هذا الخطأ في تلك المسافة القصيرة أو أن يكون العرب من كافرين ومسلمين من الجهل بحيث لا يتنبهون لذلك الخطأ أو يكون المشركون والمنافقون واليهود والنصارى من المجاملة لمحمد بحيث يصمتون أمام هذا الغلط ولا يُحرجونه ويشتعون به في الآفاق.

ولزيادة الفائدة نضيف أن الصفة في هذه الحالة تلزم عادة صيغة الإفراد والتذكير فنقول: ورجل عَدل ، وامرأة عَدل ، ورجلان عَدل ، ورجال عدل ، ونساء عَدل ، وإن سُمِع أحيانا ورجال وامرأتان عدل ، ورجال عدل ، ونساء عَدل ، وإن سُمِع أحيانا ورجال عُدول ، وقس على ذلك ورجل صدق ، وامرأة صدق ، ورجلان صدق ، وامرأة صدق ، وهلم جرا . وهي النهاية نسوق الشاهد التالي من الكتاب المقدس عند صويحبنا الجاهل حيث يوصف المسيح عليه السلام بأنه ( بر ) ، بالضبط كما في الآية الكريمة التي لا تعجب المتنطع: ( المسيح يسوع ، الذي صار لنا من الله حكمة وبراً وقداسة وفداء) (۱) ، وكذلك هذا الشاهد الذي يقول فيه بولس: (لكي نصير نحن بر الله فيه ) (۲) . وهذان الشاهدان هما الضربة القاضية لذلك المتنطع ومن سلطوه على

<sup>(</sup>۱) رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنتس / ۱ / ۳۰ .

<sup>(</sup>٢) رسالة بولس الثانية إلى أهل كورنتس / ٥ / ٢١ .

هلاكه! وإذا كان الشيء بالشيء يُذْكر فنحب أن نذكر هنا بأسماء الأعلام التي هي في الأصل مصادر ، مثل : (وفاء ، ونجاح ، ورضا، وإنعام ، وإيمان ، وجهاد ، وسلامة ، وعز ، وإقبال ، وبركة ، وهمس، وهديل ... إلخ ».

\* \* \*

10 - ونصر إلى الاعتراض الخامس عشر فنجد أنفسنا لا نزال مع الآية السابقة ، حيث يزعم صويحبنا أنه كان يجب أن يقال ؛ وولكن البرّ من آمن بالله واليوم الآخر ... وآتى المال على حبه ذوى القربى ... وأقام الصلاة وآتى الزكاة ، والموفون بعهدهم إذا عاهدوا ، والصابرون في البأساء والضرّاء وحين البأس ، بدلا من «والصابرين» لأن «الصابرين» عنده معطوفة على «الموفون بعهدهم»، والمعطوف على المرقوع لا بد أن يكون مرفوعا مثله «ص٩٠١). وقد تقدم في الرد على الشبهة التاسعة تفنيد مثل هذا السخف ، إذ قلنا إن النصب في مثل هذه الحالة يدل على مزيد من الاهتمام بصاحب الاسم المنصوب على سبيل المدح ، ولا داعى لإيراد التفاصيل التي أوردناها هناك .

١٦ \_ وفي قوله تعالى في الآية ٥٩ من سورة «آل عمران» : «إنّ مَثَل عيسى عند الله كمثَل آدم. خلَّقَه من تراب ثم قال له : كن ، فيكون، يعترض عبد الفاضى مؤكدا أنه «كان يجب أن يعتبر المقام الذى يقتضى صيغة الماضى لا المضارع فيقول : قال له : كن ، فكان، (ص ١١٠). وواضح أنه ، لجهله وحرمانه من المقدرة على تذوق الأساليب الأدبية الرائعة وما تتميز به من مفاجأة القارئ أو السامع في كثير من الأحيان بما يهزّه ويوقظه ويخرجه من النزعة الآلية التي تستولي علينا من كثرة ما نرى الأمور بجرى على وتيرتها المعهودة ، يظن أنه لا يوجد إلا طريقة واحدة في التعبير عن كل معنى. وهذه طفولية لغوية وأدبية ، وإلا فكيف فاته أن عبارة (كن، فيكون، وإن استعملت هنا في الكلام عن خلق آدم في الماضي ، فإنها تمثل مبدأ عاماً لا يتقيد بزمن ، فأبقيت من ثم على حالها التي وردت بها في المواضع الأخرى من القرآن الكريم ، وكلها تقريباً مما لا يتقيد بزمن دون زمن (١). فهذه نكتة بلاغية رهيفة لا يقدر على التقاطها بَلَداء الذهن والذوق. ثم هناك نكتة بلاغية أخرى مثلها رهافةً بحيث لا يستطيع سميك العقل والوجدان أن يتنبه إليها ، ألا وهي أن

<sup>(</sup>۱) وهذه المواضع هي : البقرة / ۱۱۷، وآل عمران / ٤٧، والنحل / ٤٠، ومريم / ٢٥ . وهذه المواضع هي : البقرة / ٦٨ .

الحديث في الآية ، وإن كان عن آدم أبي البشر ، فإنه يصدق كذلك على أبناء آدم في المستقبل ، فاستخدم القرآن لهذا السبب صيغة المضارعة التي تدل على الاستمرار والديمومة (١٠). ترى أفهم الجهول أم نعيد الكلام من جديد ؟ وهناك نصيحة تقول : لا تُلقّوا بالدرر أمام الخنازير ! وما إلى الخنازير قصدنا بكتابة ردنا هذا ، ولكننا وضعناه لطيبي النية عمن توسوس الثعالب في آذانهم ، وذلك كي يأخذوا حدرهم فلا ينخدعوا بملاسة الجلد عن نار الحقد المستعرة في قلوب هذه الثعالب الفتاكة. ومن أمثلة عطف المضارع على الماضي في الشعر الجاهلي قول تأبط شرًا يصف عراكه مع الغول :

بأتى قد لقيتُ النول تسعسى بسُهُ كالصحيفة صحصحانِ فَأَحَدُهُ فَأَصْرِبُهُ الْخُرُتُ صريعاً لليدين وللجِسوانِ فَ قاحدُهُ فأضربها فخرَّتُ صريعاً لليدين وللجِسوانِ فَقَامَ مُنْ عَمْدَ مَذَا الدرس بسَوْق هذين الشاهدين المشابهين مَنْ

<sup>(</sup>۱) بعد كتابتى هذا الكلام بعدة كنت أقلب بالمصادفة في كتاب المستشرق الفرنسي بلاشير و Grammaire de l'Arabe Classique و فرجدته يقول في تفسير استعمال المضارع في هذه الآية ما ترجمته : و قال (لآدم) : كن فيكون و، أي فبدأ يكون ويستمر في الخياة . ذلك أن استخدام الماضي هنا إنما يفترض واقعة حدثت وانتهى الأمر دون أن تكون هناك فكرة الاستمرارية و في بالمنافقة عند وانتهى الأمر دون أن تكون هناك فكرة الاستمرارية و G. P. Maisonneuve et Larose, Paris, 1952, P. 254).

الكتاب المقدس عند الضال التعيس : جاء في سفر ( نبوءة أَسَعْياً ) (٦ / ٩ \_ ١٠) عن رب العزة: «قال : انطلق وقل لهذا الشعب (أي يتى إسرائيل) : اسمعوا سماعا ولا تفهموا ، وانظروا نظراً ولا تعرفوا . غِلْظُ قلب هذا الشعب وتُقُلُ أذنيه وأغمض عينيه لفلا يبصر بعينيه ويسمع بأذنيه ويفهم بقلبه فيرجع فيشفى، ويرى شراح الكتاب المقدس أن في الكلام هنا مجازا حيث تكرر استخدام صيغة الأمر في الكلام على حين أن المقصود هو المضارع الدال على المستقبل، بمعنى أن بنى إسرائيل سيسمعون ولكن لن يفهموا ، وسينظرون ولكن لمن يَرُوا . وقد حوّل يوحنا في إنجيله (٣٩/١٢ ـ ٤٠) الزمن في هذه الأفعال إلى الماضي وجمل الفاعل هو الله تعالى : ﴿ لأَنْ أشعيا قال أيضًا : أعمى (أي الله) عيونَهم وقسَّى قلربَهم لعلا يبصروا بعيوتهم ولا يفهموا بقلوبهم، ومثل ذلك ما جاء في مفتتح الفصل الثاني عشر من سفر والأحبار) : وأية امرأة حبَّلَتْ فولدت ذكرا فلتكُّنُّ بخسة صبعة أيام ... فإن ولدت أنثى فلتكن بخسة أسبوعين، ، حيث استخدمت ولام الأمر، مع المضارع بدلا من استخدام المضارع المجرد من اللام رغم أن الكلام هنا خبر لا طلب .

١٧ ــ وفي قوله تعالى في الآية ١٥ من (يوسف) عن إخوته عليه السلام وعزمهم على التخلص منه حتى يخلو لهم وجه أبيهم : ( فلما ذهبوا به وأجمعوا أن يجعلوه في غَيابة الجُبُّ وأوحينا إليه : لْتَنبُّعْنَهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون ، يؤكد الأخرق أن في الجملة خطأ لأنها تخلو من جواب (لولا) ، وأنه (لو حَذفت الواو التي قبل (أوحينا) لاستقام المعنى، (ص ١١٠). ولا بد من التنبيه أولا إلى أن القرآن يكُثُّر فيه الحذف ، فهو سمة من سمات لغته أفاض فيها علماء القرآن والنحو والبلاغة ، وهذا الحذف موجود أيضًا بكثرة في الشعر العربي القديم أيام كان العرب يستعملون لغتهم بتلقائية الواثق القابض على عنانها يصرِّفها حسبما تشاء مراميه البلاغية . فهذه الآية إذن ليست بدَّعًا في القرآن ، وهذا إن قلنا بالحذف ، وهو مجرد رأى من الآراء التي وَجُّهُتْ بها الآية . والحذف هنا ، عند من يقول به ، غُرضه التشويق وإثارة تطلع القارئ للتفكير في المراد من الآية . وما زلنا حتى الآن نقول في أحاديثنا مثلا : ﴿ آه لَـمَّا جَاءَ أَبُوهُ وَرَأَى مَا صَنَّعِ ! ﴾ ، فهل سمع أحدنا قط من يعترض على مثل هذا الأسلوب ويتهمه بالنقص؟ ومن شواهد هذا الاستعمال في الشعر العربي القديم قول امرئ القيس عن إحدى مغامراته العاطفية مع حبيبته:

فلما أجزنا ماحة الحي وانتحى بنا بطن خبُّت ذي حقَّافٍ عَقَّنقَلِ

حيث انتهت جملة ولممّاه مع نهاية البيت دون أن يظهر لها جواب. وبهذا الحذف يريد امرؤ القيس إثارة خيال السامع لينطلق فيتصور على هواه كل ما يمكن أن يكون قد وقع بينه وبين حبيبته .

وفي الكتاب المقدس عند العبد الفاضي نقراً مثلا : (وندم بنو إسرائيل على بنيامين إخوتهم (١١)، و (بنيامين) (المبدل منه) فُرد، والبدل (إخوتهم، جَمَّع ، فهل نمالًا الدنيا صراحًا بأن هذا خطأ كما فعل جاهلنا ؟ إننا نقول إن ههنا حذفا ، وتقدير الكلام : «وندم بنو إسرائيل على بني بنيامين، ومن الحذف أيضًا في ذلك الكتاب : وإنى مررت بحقل الكسلان وبكرم الإنسان الفاقد اللُّبُّ ، فإذا الشوك قد علاه ، والعضاه غطّى وجهه ، وجدار حجارته قد انهدم . فنظرت فوعيت في قلبي ، ورأيت فاستفدت تأديبا . قليل من الوسن . قليل من الرقاد . طيّ اليدين قليلا للرقاد،<sup>(٢)</sup>، فهذه ثلاث جمل غير كاملة. أفنقول إنها خطأ ؟ أبدا . وتقدير العبارة هو : «يكفي جدا قليل من الوسن، أو ( قليل من الوسن كاف جدًا) ... وهكذا . وفي ذلك الكتاب أيضًا نقرأ العبارة التالية : «ألم يعلم جميع فاعلى الإثم

<sup>(</sup>۱) قضاة / ۲۱ / ۳ .

<sup>(</sup>٢) أمال / ٢٤ / ٢٠ . ٣٣ .

الذين يأكلون شعبى أكل الخبز ولم يَدْعوا الرب ؟ هناك جزعوا جزعا حيث ليس جزع لأن الله في جيل الصديقين، (١). وعبثا نحاول أن بخد في النص مفعول وألم يعلم...؟». وقد تركه المتحدث عمدا ليثير خيال السامعين ويهوّل لهم ما يريد تخذيرهم منه . والمراد مثلا : وألم يعلموا ما ينتظرهم من جزع ورعب وعقاب لا يُردّي،

على أن هناك من يقول إنه لا حذف في الآية القرآنية وإن جواب ولـمّاه موجود في قوله سبحانه : «قالوا : يا أبانا ... بعدها بآيتين على النحو التالى : «فلما ذهبوا به وأجمعوا أن يجعلوه في غيابة الجُبّ ، وأوحينا إليه : لتنبُّنهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون \* وجاؤوا أباهم عشاءً يبكون \* قالوا : يا أبانا ، إنا ذهبنا نَستَبقُ وتركنا يوسف عند متاعنا فأكله الذئب ... ، وثم توجيهات أخرى يُرجَع إليها في كتب التفسير وإعراب القرآن وما إليها .

\* \* \*

١٨ ـ ويمضى صويحبنا الأحمق في لجاجاته قائلا إن التركيب في الآية التاسعة من سورة (الفتح) يؤدى إلى اضطراب المعنى.

<sup>(</sup>۱) مزامير / ۱۳ / ٤ ـ ٥ .

وها نحن أولاء نورد أولا الآية المذكورة والتي قبلها ليتابعنا القارئ فيما نقول . قال تعالى : وإنا أرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا \* لتؤمنوا بالله ورسوله وتعزَّروه وتوقَّروه وتسبَّحوه بكرة وأصيلاً . وشبهة الأحمق تقول إن هناك واضطرابا في المعنى بسبب الالتفات من خطاب محمد إلى خطاب غيره ، ولأن الضمير في (تعزّروه وتوقرّوه) عائد على الرسول المذكور آخراً ، وفي قوله : (تسبّحوه) عائد على اسم الجلالة المذكور أولا . هذا ما يقتضيه المعنى ، وليس في اللفظ ما يعينه تعيينا يزيل اللَّبْس . فإن كان القول : «تعزُّروه وتوقّروه وتسبّحوه بكرة وأصيلا» عائدا على الرسول يكون كفرا لأن التسبيح لله فقط ، وإن كان القول: وتعزّروه وتوقّروه وتسبّحوه بكرة وأصيلا، عائدا على الله يكون كفرا لأنه تعالى لا يحتاج لمن يعزَّره ويقوِّيه ، (ص١١٠) . وردًا على هذا السخف الذي لقُّنه هذا البيغاء تلقينا فأداه كما قيل له دون أن يفقه منه شيئا نقول: أما الالتفات من (كاف الخطاب) لـ (واو) المخاطبين فلست أدرى ماذا فيه . إن رب العزة المتعال يخاطب رسوله قائلا : وإنا أرسلناك (يا رسول اله) شاهدا ومبشرا ونذيرا لتؤمنوا (أنت وسائر العباد) بالله ورسوله ... إلخه، فماذا في هذا الكلام عما يصعب فهمه ؟ بَوْسَ للعقول السَّنخة والأفواه المنتنة !

وأما المشكلة التي يريد أن يخلقها خلقا في قوله عز من قائل: «لتؤمنوا بالله ورسوله وتعزّروه وتوقّروه وتسبّحوه بكرة وأصيلا) فلا · وجود لها إلا في ذهنه المخبول . بالله لم لا يكون التعزير والتوقير والتسبيح جميعا لله عزّ وجل ؟ ما الذي في ذلك مما لا يناسبه سبحانه ويوقع القائل به في الكفر ؟ إن الله جلَّت قدرته ليس في حاجة فعلا إلى أية مساعدة أو عون من أحد، بَيْدَ أن الكلام في الآية إنما هو على الجاز مثل قوله في الآية السابعة من سورة (محمد) : (يا أيها الذين آمنوا ، إن تنصروا الله يَنْصُرْكم ويثبُّتْ أقدامكم ، وقوله في الآية ١٧ من (التغابن) : ﴿ إِنْ تُقْرِضُوا الله قرضا حسنا يضاعفه لكم ويغفر لكم، وغير ذلك . ومغزى الجاز في الآية التي بين أيدينا هو زيادة الحضّ علي الاستمساك بعروة الإسلام ونصرة مبادئه والجهاد دفاعا عنه والتضحية في سبيله بالنفس والنفيس ، وهو أسلوب من الكلام يراد به استفزاز أقصى طاقات المخاطب واستنفار كل ما تجيش به نفسه من عزم ، إذ متى ما قيل للمؤمن إنك ، بعملك كيت وكيت ، إنما تنصر الله نفسه ، فإنه يهب بجمع طاقته وعزيمته لتحقيق ما تطلبه منه . كذلك فهذا الأسلوب يشعر المؤمن بأنه شديد القرب من ربه، ويجعل حبل المودة بينه وبين مولاه قويا متينا . ولقد ألمر هذا

الأسلوب ثمرته فرأينا المسلمين يسترخصون كل شيء في سبيل نصرة دينهم ورسوله ، بخلاف غيرهم عمن أسلموا نبيهم وفروا من حوله فأخذ يصرخ (كما جاء في كتبهم التي لا نصدقها) مستنجدا بالسماء على غير جدوى ! وفي هذا بلاغ ، ولا داعي للإفاضة ! وأما بالنسبة للتوقير فنستشهد عليه بما جاء في الآية ١٣ من سورة «نوح» خطابا من هذا النبي الكريم لمشركي قومه : «ما لكم لا ترجون لله وقارا؟» . لا مشكلة إذن في الآية كما هو واضح ، بل المشكلة في الذهن المأفون !

\* \* \*

19 \_ وبالمثل يخلق أحمقنا برعونته مشكلة أخرى لا وجود لها إلا في عقله ، إذ يقول إن ( سلاسل ) و ( قوارير ) في الآيتين ؟ ، الا في عقله ، إذ يقول إن ( سلاسل ) و ( قوارير ) في الآيتين ؟ ، الإنسان : (إنا أعتدنا للكافرين سلاسلا وأغلالا وسعيرا ) ، (ويطاف عليهم بآنية من فضة ، وأكواب كانت قواريرا ) قد نُوتتا رخم أنهما ممنوعتان من الصرف أي أن في الآيتين خطأ نحويا (ص ١١٠ \_ أنهما ممنوعتان من الصرف أي أن في الآيتين خطأ نحويا (ص ١١٠ \_ أيدينا غير منونتين . كل ما في الأمر أنهما كتبتا بالألف ، ومعروف أن إملاء المصحف الختلاف .

ولكن حتى لو نُوِّنتا ، وهناك قراءة تنونهما فعلا ، فليس في تنوينهما من بأس ، إذ من العرب قديما من كان ينون الأسماء كلها ما عدا وأفعل التفضيل، صحيح أننا الآن لا ننون أشياء كثيرة من بينها ما كان من الجمع على وزن (مفاعل) و (مفاعيل) ، لكن هذا لا يعدو أن يكون جانبا واحدا من المسألة ، أما الجانب الآخر فهو أن المنع من الصرف لم يكن لغة كل العرب بل غالبيتهم فقط . ونحن نميل حاليا إلى التزام القواعد العامة وترك اللهجات القبلية التي لا بجرى مع هذه القواعد . إلا أن هذا شيء ، والمسارعة بجهل إلى تخطئة أصحاب اللغة الأصلاء الذين منهم أخذنا قواعدنا وإياهم نحتذى فشيء آخر . فليكن الجهلاء على بينة من هذا حتى لا يضلوا ويضالوا! والشواهد الشعرية على صرف ما تعودنا على منعه من الصرف كثيرة في النصوص القديمة ، والأمر فيه ليس أمر ضرورة شعرية فقط كما قد يَظُنُّ ، بل هو لغة من لغات العرب كالمنع من الصرف سواء بسواء .

\* \* \*

٢٠ ــ هذا ، وقد سبق أن وضّحنا ، في الرد على الشبهة الثالثة ،
 السرّ في تذكير كلمة (قريب) في قوله تعالى : (إن رحمة الله قريب

من المحسنين ، بما يغنينا عن إعادة القول هنا رداً على الشبهة العشرين التي تورد آية أخرى توجد فيها الظاهرة اللغوية نفسها هي الآية ١٧ من والشورى، ونصها : ووما يدريك ؟ لعل الساعة قريب،

\* \* \*

٢١ ـ ويأخذ المنطع الفارغ العقل على قوله جلَّ من قائل في الآية ١٩٦ من سورة (البقرة) عمن نمتّع بالعمرة إلى الحج ولم يتيسر له شراء هذى : (فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة ان كلمة اكاملة الالزوم لها الأنها توضح ما لا يحتاج إلى توضيح ، وإلا فمن ذا الذي يظن العشرة تسعة؟ (ص١١١). وهذا تنطع بلغ الغاية في السُخْفِ والتَّفاهة . إن المتنطّع التافه لا يعجبه العجب: فإذا رأى حذفا قال: لماذا كان هناك حذف؟ وإذا رأى توكيدا قال ولا داعي له ... وهكذا . وأذكر أني كنت قبل نحو عشرين سنة أسمع أغنية نجاة الصغيرة التي تسأل فيها فتاة حبيبها عما جعله يتنبه إلى حبُّها له : أهو قلبه أحسُّ بها فجاربها حبًا بحب ؟ أم كثرة الشوق الذي أطلٌ من عينيها ؟ أم ... ؟ أم ...؟ أم الحنان الذي كان في ﴿ سَالَم يَدَهَا السِّمِينَ ﴾ (١٦) و فتساءلتُ

<sup>(</sup>١) أي في مصافحتها إياه بيدها البمني .

ضاحكا : وهل هناك وسلام بغير اليد اليمنى حتى تحتاج الفتاة إلى تأكيد ذلك ؟ ثم عدت أنظر في العبارة من جديد فوجدت الحسن كله في هذا التحديد الذي قد يبدو للعجلين أنه زيادة لا ضرورة لها ، لأن هذه الكلمة قد حوّلت و السلام » من معنى مجرد إلى واقعة حية يبصرها الذهن ويرى فيها اليد مشتبكة باليد تصافحها وتبثها الحنان . وكذلك الحال هنا ، فقد تخولت العبارة بكلمة وكاملة » من مسألة حسابية مجردة إلى واقعة حية . ولا ننس أن العرب في الجاهلية لم يكونوا من علوم الحساب في شيء ، فكان لا بد من التأكيد ليعرفوا أن رقم العشرة هنا رقم كامل لا عدد تقريبي ، وهذا كقول النابغة الذبياني مثلا :

قالت: ألا لَيْتَمَا هذا الحمام لنا إلى حمامتنا أو نصف ، فَقَدِ فَحَسَّبُوهُ فَالْفَوْهُ كما حَسَبَتْ تسعا وتسعين لم تنقص ولَم تزدِ وقوله أيضاً:

أسائل عن سُعْدَى وقد مر بعدنا على عرصات الدار سبع كواملُ وحتى فى العصر العباسى بجد الجاحظ مثلا يقول إن بعض الشعراء الجاهليين كانوا يقضون فى تنقيح قصيدتهم وصقلها «حَوْلاً كريتا» ، أى عاما كاملا لا ينقص يوما واحدا . وكذلك نحن الآن بعد كل هذا التقدم الهائل فى الحساب والرياضيات لا يزال الواحد منا يقول

لمدينه مثلاً : ﴿ أُرِيدُ مَنْكُ أَلْفَ الْجَنِيهِ الَّتِي اقْتُرْضَتُهَا مَنِي كَامَلَةً لَا تنقص مليما واحدا ، أو ( لا بد أن تدفع الخمسمائة جنيه والسبعة عشر قرشا التي اشتريت بها بضاعة مني ، والسبعة عشر قرشا قبل الخمسمائة جنيه ). وبالمثل نقول : (رأيته بعيني ، وسمعته بأذني) رغم أن الرؤية لا تكون إلا بالعين ، ولا السَّمْع إلا بالأذن . وقد فات الجاهلَ الفَدْمُ أن الكلام لا يمكن أن يجرى دائمًا على وتيرة آلية واحدة في كل الأحوال والسياقات ، بل لا بد من نتوءات ومفاجآت تنعشه وبجعله جديدا أخضر ، وإلا فيستطيع أي متنطع أن يعترض مثلا على ما جاء في الفقرة ٢٣ من الفصل التاسع والعشرين من سفر «الخروج»، إذ يأمر الله هارون أن يأخذ إلى المذبح «رغيفا واحدا من الخبر وجردقة واحدة من الخبر، ويتساءل : (ولم وصف كل من الرغيف والجردقة بأنه واحد ، والرغيف لا يكون إلا رغيفا واحدا لا نصف رغيف ولا رغيفين ولا ثلاثة ، ومثله الجردقة ؟ أليس هذا تزيدا في الكلام لا جدوى منه؟). هذا ما يقوله المتنطع الأملط العقل مثل (عبد الفاضي)، أما العقلاء فإنهم يحترمون أنفسهم ولا يعترضون . ومثل ذلك ما جاء في الفقرة الأخيرة من الفصل السادس عشر من سفر ( الأحبار ) من قول كاتب السفر : (مرة واحدة في السُّنة، وكذلك قوله في آخر الفصل العشرين عن العرَّاف : ﴿ فَلَيْقُتُلُ

قتلا بالحجارة، الذي يمكن أن يتحامق فيه أي جهول فيقول : ووهل يمكن أن يُقْتَل الإنسان أي شيء آخر غير القتل ؟ فلماذا قيل إذن : ﴿ فَلْيَقْتُلُّ قَتلا ، ولم يَقَلُّ : ﴿ فَلْيَقْتُل ، فقط ؟ وبالمثل يستطيع أى بليد جاهل أن يتساءل عن السر في جمع السبوت في الأعوام السبعة في آخر العبارة التالية بعد أن عرف أن المدة هي سبع سنين في كل سنة منها سبعة سبوت : (واحسب لك سبعة سبوت من السنين سبع سنين سبع مرات فتكون لك أيام السبوت السبعة تسعا وأربعين سنة (١) قائلًا: ﴿وهل يكون حاصل ضرب ٧ في ٧ إلا ٤٩ ٩. ثم ما هذه العثكلة في قوله : دسبعة سبوت من السنين سبع سنين سبع مرات، التي توحى بأن مؤلف الكتاب كتبه وهو سكران أو مرهق يريد أن ينام؟ ومثل ذلك أيضًا ما جاء في الآية ٢٤ من الفصل الثامن من سفر (يشوع) : (وسقطوا جميعهم بحد السيف عن آخرهم) مع أنه كان يكفى ، بناء على رأى المتنطع الجهول ، أن يقال : ﴿ وسقطوا بحد السيف، ومثله قول مؤلف (نبوءة زكريا) على لسان الله سبحانه: وفي اليوم الرابع والعشرين من الشهر الحادي عشر الذي هو شباط، (٢)، إذ يَقَدر أَيُّ نَرَقِ من طينة المدعو عبد الفاضي أن يقول

<sup>(</sup>١) أحبار / ٢٥ / ٨ .

<sup>(</sup>٢) نبوءة زكريا / ١ / ٧ .

مستنكرا: ووهل يمكن أن يكون الشهر الحادى عشر شيئا آخر غير شباط؟، ومثله أيضًا عبارة ومدة يوم كامل (١١)، حيث وصف واليوم، بأنه وكامل، ومعروف أن واليوم، لا يمكن أن يكون إلا يوما كاملا لا ثلاثة أرباع يوم أو أربعة أخماسه أو خمسة أسداسه مثلا؟ ومثله عبارة: وومِنْ كلّ حيّ من كل ذي جسد النين من كلّ حيث كرر عبارة ومن كل، ثلاث مرات دون داع .

\* \* \*

۲۷ \_ ومن و عشرة كاملة ، إلى لغة و أكلونى البراغيث ، كما يسميها النحاة . ذلك أن الجاهل المتغشمر يظن بعقله الضيق أن هناك غلطة نحوية فى قوله تعالى فى الآية ٣ من والأنبياء ، ووأسروا النجوى الذين ظلموا : هل هذا إلا بشر مثلكم ؟ ، إذ يزعم أن الصواب يقتضى حذف والواو ، من وأسروا ، فيكون الكلام : ووأسر النجوى الذين ظلموا ، (ص١١١) . وهذا اعتراض يدل على تفاهة عقله ، ذلك أن الآية تخلو تماما مما يمكن أن يؤخذ عليها ، فالتركيب تركيب عربى سليم مائة فى المائة ، ولو كان فيه أدنى شىء ما سكت عليه العرب . أما إذا أردنا توجيهه فنحن بالخيار : فإما أن

يكون تقدير الكلام: ووأسرّوا النجوى، (أعنى) الذين ظلموا: هل هذا إلا بشرّ مثلكم ؟»، وإما أن يبقى الكلام على حاله دون تقدير، وتكون دواو الجماعة، في دأسرّوا، حرفا يدل على جمع الذكور (لا فاعلا) كما تدل التاء في دأقبلت فاطمة، على المفردة المؤنثة، أو تكون دواو الجماعة، هي الفاعل، و دالذين ظلموا، بدلا منها.

وعلى أية حال فقد وردت شواهد على هذا التركيب في الشعر العربي القديم . يقول عروة بن الورد :

وأحقرهم وأهونهم عليه وإن كانا له نَسَبُ وخِيرُ ويقول أُحيَّحة بن الجلاح:

يلومونني في اشتراء النخي لل أهلى ، فكلهم يَعُلِلُ ويقول عمرو بن ملقط :

الْفيت عيناك عند القفا أولى فأولى لك ذا واقيه ويقول محمد بن عبد الله العتبى :

رَآيْن الغواني الشيّبُ لاح بمارضي فأُعْرَضْن عنى بالخدود النواضِرِ ومثله الشاهد التالي :

ألا يا اسلماً يا دِمْنتَى أم مالك ولا يُسلّما بعديكما طلكلان

وكذلك هذا الشاهد :

ولو انهم خــذلوك كنت ذليــلا

نصروك قومي فاعتززت بنصرهم

ثم هذا الشاهد:

ضَتْ عطاياك يا ابن عبد العزيز

نُسيا حام وأوس لَدُن فيا

ثم هذا الشاهد أيضاً:

فَادركْنه خَالاتُه فَخَلْنه الا إن عرق السوء لا بدَّ مُدْرِكُ ثَم هذا الشاهد لأبي فراس الحمداني :

نتج الربيع مــحـاسنًا أَلْقَحْنَهُ غُرُ السحائبُ ثم هذا الشاهد لأحد شعراء ( اليتيمة ) :

إلى أن رأيتُ النجم وهو مغرّب وأقبلن راياتُ الصباح من

\* \* \*

٢٣ \_ والأخر يعيب الالتفات من الخطاب إلى الغيبة في قوله تعالى في الآية ٢١ من (يونس): (هو الذي يسيَّركم في البر والبحر، حتى إذا كنتم في الفُلْك وجَريَّن بهم بريح طيبة وفرحوا بها جاءتها ريح عاصف وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم دعوً الله مخلصين له الدين: ...، ، قائلا إن الالتفات قد حدث قبل

تمام المعنى ، ﴿ والأصح أن يست مسر على خطاب الخساطب ﴾ (ص١١١). وهذا يعنى أن ذلك الجاهل يقيم من نفسه معيارا للصحة اللغوية والذوق البلاغى الرهيف ، وهو الذى رأيناه يخطئ الأخطاء الفاحشة فى أوليات النحو . أليس ذلك من دواهى الزمن ؟ من أين لهذا الجاهل (الذى لو كان الأمر بيدى لعهدت به إلى مدرس خصوصى وأوصيته أن يقوم عوجه وبلادته بالخيزرانة) من أين له أن الالتفات لا ينبغى أن يُستعمل إلا إذا انتهت الجملة وبدأت جملة أخرى ؟ لذلك لن أرد على هذا السخف وسأكتفى بإظهار المغزى البلاغى والنفسى لهذا الالتفات . والواقع أن فى هذا الأسلوب تعبيرا عن الإعراض عن المخاطبين فى الآية وإظهارا للزراية والإنكار عليهم ، فما أكثر ما يولى الواحد منا صَفْحة أو ظهره لمن لا يريد أن يستمر فى الحديث معه احتقارا له أو سخطا عليه وما إلى ذلك ، فهذا من ذاك .

وهناك شواهد على ذلك الأسلوب من الكتاب المقدس عند صويحبنا ، مثل قول إخوة يوسف لفرعون : ﴿ جَننا لننزل بأرضك ، إذ ليس لعبيدك مرعى من اشتداد الجوع في أرض كنعان ، فلي قيم عبيدك بأرض جاسان ، (١) ، حيث تم الالتفات من جماعة المتكلمين

<sup>(</sup>١) تكوين / ٤٧ / ٤ .

إلى جماعة الغائبين قبل تمام المعنى . ومثل قول بنسي إسرائيل في ابتهالهم لربهم : و قد خطئنا إليك وتركنا إلهنا وعَبُدنا البعليم (١١)، حيث محول الكلام من الخاطب في ( إليك ) إلى الغائب في الاسم الظاهر ( إلهنا ) . ومثله قول يهوديت : «الربّ يمحق الحروب ... جعل معسكره في وسط شعبه لينقلنا من أيدي جميع أعداتنا (٢)، حيث انتقل الحديث من الغائب المفرد في (شعبه) إلى جماعة المتكلمين عقب ذلك مباشرة في الينقذنا... أعدائنا، وذلك قبل تمام الجملة. ومثله أيضًا هذا القول المنسوب للسيد المسيح عليه السلام يخاطب تلاميذه: (إنكم أنتم الذين تبعتموني في جيل التجديد . متى جلس ابن البشر على كرسي مجده بجلسون أنتم أيضا على الني عشر كرسيا وتدينون أسباط بني إسرائيل الاثنى عشر، (٣)، حيث تغير الاعجاه من ضمير المتكلم في (تبعتموني) إلى الغيبة في قوله : (ابن البشر) . ومثله كذلك قول بولس إلى أهل أفسس : وحين كنا أمواتا بالزلات أحيانًا مع المسيح فإنكم بالنعمة مخلصون. وأقامنا معه وأجلسنا معه في السماويات في المسيح

<sup>(</sup>١) قضاة / ١٠ / ١٠ .

<sup>(</sup>۲) يهوديت / ۱٦ / ۳ \_ ٤ .

<sup>(</sup>٣) متي / ١٩ / ٢٨ .

يسوع» (۱) ، حيث نخوّل الضمير من جماعة المتكلمين في و كُنّا » إلى جماعة الخاطبين في و إنكم » ثم عاد ثانية إلى جماعة المتكلمين، وذلك كله قبل أن يتم المعنى ، فماذا يقول العبد الفاضى في هذا ؟ وهناك أمثلة أخرى أكثر من الهم على القلب!

\* \* \*

٢٤ ـ كذلك يستغرب جاهلنا أن القرآن لم يقل في الآية ٢٢ من سورة ( التوبة ) : ( والله ورسوله أحق أن يُرضوهما ) بدلا من (والله ورسوله أحق أن يُرضُوه) ، فيثنّى الضمير العائد على الاثنين : (الله ورسوله) بدلا من إفراده . وهو يعد ذلك خطأ (ص١١١) . والحق أن هذا أسلوب عربي صميم ليس فيه شيء إلا عند الأفهام الخربة والأذواق العطنة ، وذلك كقول قيس بن الخطيم :

نحن بما عندنا وأنت بما عندك راض، والرأى مُخْتَلِفُ وقول حسان :

إن شرخ الشباب والشعر الأس حود ما لم يُعاص كان جنونا وأضيف إلى ذلك أن هذا الأسلوب لم يقتصر وروده في القرآن الكريم على هذه الآية وحدها بل يجده القارئ أيضاً في قوله تعالى مثلا في

<sup>(</sup>١) وسالة القديس بطرس إلى أهل أفسس / ٢ / ٥ - ٦ .

الآية ٣٤ من «التوبة» عن الأحبار والرهبان: «رالذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم، وقوله جلّت قدرته في الآية ١١ من سورة «الجمعة» مخاطبا رسوله عليه السلام بشأن بعض المسلمين عمن تركوا خطبة الجمعة عند ورود قافلة التجارة التي كانوا ينتظرونها: « وإذا رأوا نجارة أو لَهُوا انفضوا إليها» ومغزى إفراد الضمير في الآية التي اعترض عليها الجاهل هو أن رضا الرسول متضمن في رضا الله لأنه عليه السلام إنما ينطق عن وحي السماء . وفي هذا تنبيه إلى أن رضاه صلى الله عليه وسلم من الأهمية بمكان ، فكأن الذي يعصيه ويغضبه قد عصى الله ذاته وأغضبه .

\* \* \*

۲٥ \_ ونأتى إلى آخر الشبه الموجودة فى فصل الكتاب الخامس المسمى وأسئلة لغوية ، وهى تتعلق بجمع كلمة (قلب) فى قوله عز شأنه يخاطب عائشة وحفصة رضى الله عنهما وأرضاهما حينما زادت غيرتهما على رسول الله إلى الحد الذى ضايقه : وإن تتوبا إلى الله فقد صَغَتْ قلوبكما ، إذ يتساءل هذا العبقرى: ولماذا لم يقل : وصغا قلباكما ، بدل و صغت قلوبكما ، إذ إنه ليس للائنتين أكثر من قلبين ؟ ، (ص۱۱۷). ما كل هذه العبقرية ؟ لقد اكتشف نيافته ما قلبين ؟ ، (ص١١٧). ما كل هذه العبقرية ؟ لقد اكتشف نيافته ما

لم يكتشفه أحد من الأولين والآخرين فعرف أن للإنسان قلبا واحدا لا قلبين أو أكثر . وأنا أحيّيه على هذا الاكتشاف وأنبه من يقولون : وهذه الفتاة عيونها جميلة ، وخدودها أسيلة ، وأثداؤها كالرّمّان، وأردافها كالكثبان، وسيقانها لا أدرى ماذاه (١) إلى أن عليهم من الآن فصاعدا ألا يستخدموا صيغة الجمع هنا بل يستعملوا بدلا منها صيغة المثنى . خيبة الله على كل تافه جهول ! ترى ماذا نفعل مع الشعراء والأدباء ، وهم منذ خلقهم الله يميلون في كثير من الأحيان إلى التوسع في مثل هذه التعيرات ؟ يقول الأعشى مثلا :

إِذَا تَقُومُ يَضُوع المِسْك أَصُورَةً والزنبق الورد من أردانها شَمِلُ فجمع ( الأردان ) مع أن لها ردنين (أى كُمين) النين فقط . ويقول قيس بن الخطيم :

كأن لَبّاتها تضمنها مزلّى جَراد اجوازه جُلُفُ واللّبة : أوسط الصدر والمنحر ، وللمرأة لبة واحدة لا لبّات . ويقول السُّليّك بن السُّلكة :

كأن مجامع الأرداف منها نقى درجت عليه الريع هارا

<sup>(</sup>١) وأحيانا ما يحدث العكس وتُستَخدم صيغة المفرد فنقول : • خدّها أسيل، وطرّفها كحيل، وردفها ثقيل،

وللمرأة ردفان اثنان ، لكن الشاعر استخدم صيغة الجمع . ويقول بشامة بن الغدير في ناقته :

وقد جُرِنَ ثم اهتدين السبيلا كان يديها إذا أرقلت يدا غيائم خَسرٌ في غسمرة قد ادركه الموت إلا قليسلا حيث جعل الضمير العائد على ( اليدين ) ضمير جمع ، وهو نون النسوة . وعلى العكس من ذلك يقول امرؤ القيس : «ففاضت دموع العين منى صبابة وغم أنه بكي بعينيه الاثنتين لا بعين واحدة . ويقول بشر بن أبي خازم في حبيبته إنها دريًا المعصم، مع أن لها معصمين اثنين لا معصما واحدا . وبالمثل يصف عمرو بن كلثوم امرأة فيقول إنها ( تريك ... ثَدْيا مثل حَقّ العاج، بدلا من (ثديين) . كما يقول بشامة إن من ينظر إلى ناقته يرى لها (يداً سرحًا) بصيغة المفرد ... إلخ ، وهو كثير . ثم ماذا نقول لتوفيق الحكيم ، وقد ألف مسرحية عنوانها ( الأيدى الناعمة ) تتحدث عن رجل أرستقراطي لا يحب أن يشتغل بيديه كبقية خلق الله ، لكن الحكيم جعل له ﴿ أَيْدِياً ﴾ لا ﴿ يدين ﴾ ؟ وماذا نقول أيضاً لمحمود تيمور ، الذي سمّى قصة من قصصه : ﴿شفاه غليظة ﴿ رغم أنه إنما يقصد شفتى فتاة واحدة ليس إلا ؟ أنقول لهما : أخطأت يا توفيق الحكيم أنت

ومحمود تيمور ، فاذهبا وتوبا على يد الجاهل المتنطع حتى يكتب لكما صك غفران تضمنان به دخول الجنة (١) ؟

إن اللغة يا عبد الفاضى بحرها طام ، والعيال من أمثالك عليهم أن يقفوا على الشاطئ بعيدا عن أمواجه حتى لا يجرفهم التيار . ألم تسمع مثلا من يقول إن و الخطيب الفلاني ألقى كلمة مؤثرة أمس ، مع أنه قد تلفظ فى خطبته بآلاف الكلمات ؟ ألم يأتك أحد أقربائك أو أصدقائك ليقترض منك وقرشين ، وهو فى الواقع يريد ألف جنيه مثلا ، وربما آلافا؟ وفى الإنجليزية كثيرا ما نسمع الصديق يقول لصديقه ، بعد غيابه عنه شهراً مثلا ، إنه لم يره و منذ دهور : for لصديقه ، بعد غيابه عنه شهراً مثلا ، إنه لم يره و منذ دهور : ages . وهذا كله من باب التوسع اللغوى ، وفيه من البلاغة ما يبهر الألباب . ووجه استعمال والقلوب؛ فى الآية الكريمة ، حسبما يبهر الألباب . ووجه استعمال والقلوب؛ فى الآية الكريمة ، حسبما أتصور ، هوأن القرآن الجيد يريد لأمني المؤمنين ، رضى الله عنهما ، أن تَصغراً بكل خلجات قليهما إلى الحق ، فكأن الآية قد استعملت أن تصغواً بكل خلجات قليهما إلى الحق ، فكأن الآية قد استعملت والخواطر .

والآن إلى شواهد من الكتاب المقدس عند العبد الفاضي على هذا

<sup>(</sup>١) أم ترانا ينسفى أن نقول : ﴿ وتوبا على يديه حتى يكتب لكما صكَّى عَفران تضمنان بهما دخول الجنة ﴾ إرضاءً للذهن الغين ؟

الاستعمال . خذ مثلا : و إن صراخ سدوم وعمورة قد كثر ، وخطيئتهم قد عظمت جداً ١، حيث أضيفت كلمة (خطيئة) إلى ضمير جمع الذكور ، وكان ينبغي ، بناءً على مزاعم العبد الفاضي ، أن يقال : (وخطاياهما). وخذ ثانيا : ( وهكذا كانوا يجلبون على يدهم لجميع ملوك الحقيين وملوك أرام ((1)، وكان يجب ، طبقا لفتوى الأخرق، أن يقال : ﴿ على أيديهم ﴾ ، إذ إنهم جماعة لا فرد، فلهم أيد متعددة لا يد واحدة . وخذ أيضاً : (خد ك كفلقة رمانة) (٢)، والمفروض ، حسبما يقول المتنطع ، أن يقال : (حدَّاك كفلقتَّى رمانة ، وخذ رابعا : (ثلاياك مثل العناقيد، وكان ينبغي ، بناء على فهمه الكليل، أن يقال: وثدياك مثل عنقودين (٣). ثم خذ خامسا هذا الشاهد الذي يشبه بالضبط ما عابه ذلك البليد : ﴿ وجعلوا أُسُورَةً في أيديهما وتاج فخر على أرؤسهما (٤)، إذ قيل: «أرؤسهما بدل ورأسيهماه. ومثله الشاهد التالى : وإن شاء أحد أن يضربهما تخرج

<sup>(</sup>۱) تکرین / ۱۸ / ۲۰ .

<sup>(</sup>۲) نشيد الأناشيد / ٤ / ٣ ، و ٦ / ٦ .

<sup>(</sup>٣) نشيد الأناشيد / ٧ / ٨ (مرتين ) .

<sup>(</sup>٤) نبوءة حزقيال / ٢٣ / ٤٢ .

النار من أفواههماه (۱). أليس ينبغى بعد هذا أن يخرس كل سمج رذيل ؟

\* \* \*

وهناك شبهات لغوية أخرى أوردها هذا الشقى فى مواضع أخرى من كتابه منها قوله : ﴿ جاء فى فواتح ٢٩ سورة بالقرآن حروف عاطلة لا يُفهَم معناها ﴾ (يقصد الحروف المقطعة التى فى أوائل بعض السور كالبقرة والحجر والشورى ) ، ثم يختم كلامه متسائلا : ﴿إِن كَانِتُ هذه الحروفُ لا يعلمها إلا الله كما يقولون ، فما فائدتها لنا؟ إن الله لا يوحى إلا بما يفيد ، فكلام الله بلاغ وبيان وهدى للناس ﴾

وبادئ ذى بدء أسارع فأقول: أوليس هذا الكون الهائل من صنع الله أيضاً وفهل كل شىء فيه مفهوم وواضح للبشر ؟ بل هل كل شىء كل شىء على الأرض وحدها مفهوم لنا وواضح ؟ بل هل كل شىء فى جسم الإنسان فقط مفهوم وواضح له؟ أما ما يُفهم من قوله إن المسلمين يرون ألا سبيل إلى معرفة معنى هذه الحروف فهذا كلام بعض العلماء فقط ، لكن هناك فريقا آخر يرى أن المقصود بها تنبيه

<sup>(</sup>١) رؤيا القديس بوحنا / ١١ / ٥ .

المعاندين إلى أن القرآن مؤلف من هذه المروف وأمثالها ، ومع ذلك لا يستطيع أي بشر أن يأتي بمثله ولا بسورة منه . ونحن إذا ما قرأنا الآية التي تلي هذه الحروف في كل سورة تقريبا وجدنا أن هذا تفسيرً جدّ وجيهِ ، كقوله تعالى مثلا : ﴿ أَلُّم \* ذلك الكتاب لا ريب فيه ﴾ (البقرة)، ﴿ أَلُو تَلُكُ آيَاتُ الْكُتَابِ وَقَرْآنُ مِنِينٍ ﴾ (الحجّر) ، (حم \* تنزيل من الرحمن الرحيم، (فَعِيدًاتُ) ، وحم \* عسق \* كذلك يوحى إليك وإلى الذين من قبلك الله العزيز الحكيم ، (الشورى) ، إذ المعنى في الشاهد الأخير على سبيل المثال أنه من هذه الحروف وأشباهها (وهذا معنى قوله سبحانه : «كذلك») (يوحى إليك وإلى الذين من قبلك الله العزيز الحكيم ٤. وقس على ذلك السور الباقية ، وإن لم يأت التعبير فيها جميعا على هذا النحو المباشر بل يتنوع من سورة إلى أخرى . أما السورتان أو الثلاث التي لا يوجد في أولها مثل هذه الإشارة ، ففي الكلام فيها حذف كالحذف الذي يقابلنا في كثير من آيات القرآن الكريم جريا على سنة العرب وغير العرب في لغاتهم .

وللمفسرين آراء أخرى في تفسير هذه الحروف: منها مثلا أنها أسماء للسور التي تبتدئ بها . ومن هذا أننا ، عندما كنا صغارا نحفظ القرآن في الكتاب ، كنا نقول مثلا : لقد وصل فلان في

حفظه للقرآن إلى ( الحواميم )، وبعض العلماء يقولون إنها اختصار لأسماء الله ، وبعضهم يقول : بل هي اختصار لصفاته تعالى ، فإذا أخذنا ﴿ أَلَّم ﴾ مثلا فإن والألف ﴾ تشير إلى ﴿ آلاء الله ﴾ ، و ﴿ اللام ﴾ إلى « لطفه » و « الميم » إلى « مجده وملكه » ... وهكذا . ومع أن الانجاه الحديث في التفسير بوجه عام لا يأخذ بهذا الرأى فإنه ، رغم كل شيء ، أُوْجه من ذلك التفسير البهلواني الذي يدّعي كاتب سفر « نبوءة دانيال » في العهد القديم أن دانيال قد فسر به حلم الملك البابلي حين رأى في منامه كتابة مرسومة ليس لها معنى هذا نصّها : ﴿ مَنَّا مَنَّا تَقَلُّ وَفَرْسين ، إذ قال له : ﴿ مَنَّا أَى أَحصى الله ملكك وأنهاه . تَقَلْ ، أي وَزِنْتَ في الميزان فوجدت ناقصا . فَرسْ ، أي قُسمَتْ مملكتك ودَفعْتَ إلى ماداى وفارس ، ترى أيمكن أن يدخل في روع أحد أن يهوديا منفياً في مملكة ذلك العاهل يمكن أن يجبهه بهذا الكلام الفظيع ؟ وأدهى من ذلك وأطمّ أن يدّعى كاتب السفر أن الملك ، من إعجابه بهذا التفسير ، قد ألبسه الأرجوان وطوَّق عنقه بالذهب ! إن هذا لهو المستحيل بعينه ، إذ لو صحت الرواية لما كان رد فعل الملك شيئا آخر غير تطيير رقبة ذلك اليهودي بالسيف في التوّ واللحظة ! على أن المسرحية لـمّا تكتمل فصولا ، إذ تمضى فتقول إن الملك البابلي قد قُتل في الليلة ذاتها وانتقل ملكه فعلا إلى الملك

داريوس المادى<sup>(١)</sup>.

بيد أن الباحثين في العقود الأخيرة قد توصلوا ، عن طريق استخدام الحاسوب ، إلى مغزى إضافي لورود هذه الحروف في أوائل السور ، إذ وجدوا أن كل حرف منها هو أكثر الحروف دورانا في سورته ، أما إذا كان هناك حرفان أو أكثر فإن تردد أولها يكون أكبر عددا من تردد الثاني ، وهذا أكبر عددا من تردد الثالث ... وهكذا . ولا تزال الأيام المقبلة حبلي بالكثير من هذه الاكتشافات الخاصة بالحروف والأرقام . ومن العلماء من وجد تناغما مذهلاً بين أعداد المرات التي تتكرر فيها الألفاظ المتقابلة كالجنة والنار ، والإنس والجن ، وما إلى ذلك مما يجد القارئ شيئا منه في بحوث المرحوم عبد الراق نوفل عن الإعجاز العددي في القرآن الكريم .

ثم إن الذى يقرأ كلام ذلك الأحمق يظن أن كتابهم المقدس قد خلا من الألفاظ التى حيّرت مفسريهم رغم أن أسلوبهم فى تفسير كتبهم يفتقر إلى الانضباط والمنهجية ويتسع لكل شىء ولأى شىء ولن أذكر للبغاء إلا مثالا واحدا هو كلمة (سلاه) التى وردت فى ومزامير داود) ٦٣ مرة ، وثلاثا فى «نبوءة حَبَقُوق» ، والتى اختلف

<sup>(</sup>١) نبوءة دانيال / ٥ / من أوله إلى آخره ، وبخاصة الفقرة ٣٥ وما يليها .

مفسروهم في شرحها احتلافا شديدا وما زالوا رغم أنهم ، كما قلت، لا يتقيدون بمنهج في تفسيرهم .

وأخيرا قد يكون من المفيد أن نشير إلى الطريقة التى شكّل بها هذا اللعينُ الحروفَ المقطعة في أوائل السّور ، فقد ضبط كل حرف فيها بالفتحة (هكذا : أَلَمَ ، طَسَ ، حَمَ \* عَسَقَ ... إلخ) مع أن الصواب هو نطق كل منها كما يُنطَق في الأبجدية منفردا . فانظر أيها القارئ إلى مدى جهل هذا الأحمق الذي يتصدى لنور الله بنفخة من فمه المنتن يظن أنه يقدر أن يطفئه بها !

\* \* \*

ومن اعتراضاته الحمقاء قوله : ﴿ كيف يكون القرآن عربيا مبينا وبه كلمات أعجمية كثيرة من فارسية وأشورية وسريانية وعبرية ويونانية ومصرية وحبشية وغيرها ؟ ﴿ وقد أتبع هذا السؤال الصبياني بقائمة من الألفاظ التي يقال إنها أعجمية (ص١٧٥ ـ ١٧٧)

وقبل أن أبين ما في كلام هذا الأحمق من سخف جاهل أشير إلى وجهات نظر علمائنا القدامي في هذه المسألة : فبعضهم يقول إن هذه الألفاظ المنسوبة إلى اللغات الأعجمية هي أيضًا ألفاظ عربية ، وقد وردت هنا وهناك من باب الاتفاق وتوارد الخواطر . وهذا الرأى

يقول به الطبرى والرازى وكثير من العلماء . وقد كنت أستغرب في البداية هذا الكلام ، إلى أن تنبهت إلى أن كثيرا من هذه الألفاظ منسوب لهذه اللغة السامية أو تلك إلى جانب العربية ، فمن الطبيعى إذن أن تكون موجودة في لغتنا وفي تلك اللغات في ذات الوقت لأنها كلها منحدرة من أم واحدة هي اللغة السامية ، مثلما توجد ألفاظ كثيرة مشتركة بين اللغات المتفرعة من اللاتينية . وهناك رأى آخر مفاده أن هذه الألفاظ الأعجمية قليلة لا يُعتَد بها ولا تُخرِج القرآن من ثم من عروبته . وهذا القول منسوب إلى ابن عباس وعكرمة وغيرهما . أما الرأى الثالث فيتلخص في أن العرب قد علقت هذه الألفاظ في أثناء سفرها إلى البلاد المجاورة ، لكنهم عربوها ، أي أعطوها شكلا عربيا حتى جرت مجرى العربي الصريح . ومن أصحاب أعطوها شكلا عربيا حتى جرت مجرى العربي الصريح . ومن أصحاب

وكعادتي في التسليم بما يقول صويحبنا سوف أفترض أن كل هذه الألفاظ هي فعلا ألفاظ أعجمية ، فهل هذا يُخْرِج القرآن عن

<sup>(</sup>۱) يَنظَر في ذلك السيوطى / المزهر في علوم اللغة وأتواعها / محقيق جاد المولى والبجاوى وأبو الفضل إبراهيم / مكتبة عيسى البابي الحليى / ١٩٥٨م/ ٢٦٧ - ٢٦٩ ، ود. عبد القادر حسين / من علوم القرآن و تحليل تصوصه / دار قطرى بن الفجاءة / الدوحة / ١٩٨٧م / ٤٢ - ٤٣ .

عروبته ؟ أبدا لأنه ما من لغة من اللغات إلا وفيها ألفاظ كثيرة جدا من اللغات الأخرى . بل إن اللغة العالمية الأولى في عصرنا الحالي ، وهي الإنجليزية ، مفعمة بآلاف الألفاظ والعبارات المأخوذة بنصها من اللاتينية والفرنسية والعربية والألمانية والفرنسية واليونانية . وفي الإسبانية، وهي أيضًا إحدى اللغات العالمية ، عدد هائل جدا من الكلمات العربية ، ولا يقدح ذلك في إسبانيتها . وقل مثل ذلك في الفارسية والتركية والسواحلية والأوردية ، ولم يدّع أحد أن هذه اللغات قد فقدت هويتها بسبب ما غزاها من جيوش الألفاظ والعبارات العربية. إن الظن بأن هناك لغة نقية من الألفاظ الأجنبية هو كالظن بأن هناك جنسا من الأجناس البشرية لم تخالط دماءه أية دماء أجنبية قط ، وهو ظنُّ طفوليُّ لا يقول به إلا أحمق متنطع كصاحبنا(١). والعبرة على كل حال بقواعد اللغة وتراكيبها وطرائقها الخاصة بها في التعبير والتصوير وما إلى ذلك(٢). ولنفترض أن هذه الألفاظ عما

<sup>(</sup>۱) انظر ، في تبادل المفردات بين اللغات ، على سبيل المثال د. على عبد الواحد وافي / علم اللغة / ط٩ / دار نهضة مصر / ٢٥٢ \_ ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٢) وانظر وأى يعقوب صروف (النصراني) في هذه المسألة في رسالته التي بعث بها إلى المجمع العلمي العربي بدعش يدافع عن خطته في تعريب الألفاظ الأعجمية وعدم اللجوء إلى ترجمتها في بعض الأحيان (المجلد ٧٤ من والمقتطف) م

يُخْرِج القرآن عن عربيته ، فإلى أية جنسية يا ترى ننسبه ؟ ثم إن الكتاب المقدس عند هذا الأُحيْمِق وأشباهه تتداخل فيه لغات شتى كما هو معروف ، فلماذا يثير هذه الشبهة إذن ؟ بل لماذا لا يثيرها إلا بالنسبة للقرآن ولم يُثرها بالنسبة للغة العربية كلها ؟ أم إن أفاعى حقده هو ومن وراءه لا تهيج إلا على القرآن فقط ؟

وهذا كله على افتراض أن هذه الألفاظ كلها فعلا ألفاظ أعجمية. ولقد أثبت في كتابى «دائرة المعارف الإسلامية الاستشراقية وأضاليل وأباطيل» أن معظم ما يقول المستشرقون والمبشرون إن العربية قد استعارته من اللغات السامية الأخرى هو زعم باطل(١). كما أن أحد تلامذتي الذين درسوا معى للحصول على درجة الدكتورية قد انتهى في بحثه إلى أن الأغلبية الساحقة من الألفاظ القرآنية المقول بأعجميتها هي ألفاظ عربية أصيلة(٢). وقد ارتكن في دراسته هذه بأعجميتها هي ألفاظ عربية أصيلة ورجع إلى كل ما استطاع أن يضع على معرفته ببعض اللغات السامية ورجع إلى كل ما استطاع أن يضع يده عليه من مؤلفات من كتبوا في هذه القضية من عرب ومستشرقين .

<sup>(</sup>١) انظر الفصل المسمّى «المسائل اللغوية» من الكتاب المذكور / مكتبة البلد الأمين/ القاهرة / ١٤١٩هـــ ١٩٩٨م / ١٨٧ - ٢١١ .

<sup>(</sup>٢) وهو د. وحيد صفية المدرس بجامعة تشرين باللاذقية .

وعلى كل حال ففى الكتاب المقدس عند المتنطع الجهول ألفاظ من لفات شتى ، إلا أنه لما تمت ترجمته إلى لغة الضاد أصبحت هذه الألفاظ عربية . ومع هذا ففى الترجمة نفسها ألفاظ كثيرة أبقاها المترجمون كما هى ولم يترجموها إلى العربية ، مثل « الكروبون ، والأفود ، والإيفة ، والبعليم ، والترافيم ، والفور ، والفوريم ، والسروفون ، والبهيموت ، وماران أتا ، وسلاه ، والكنّارة ، والمهندس ، واللواياتان ، ومنا منا تقل وفرسين ، والتوراة ، والإنجيل ، والآب ، وهلكويا ، وهوشعنا ، وأيلى إيلى لما شبقتنى ، والكرازة ، ورابى ، ورابونى ، ويوصنا ، وأناثيما ... إلخ » .

## \* \* \*

ويخت عنوان و الكلام المتكرر ، وهو أحد عناوين الفصل التاسع المسمّى و أسئلة فنية ، يقول صويحبنا إن و بالقرآن الكثير من التكرار اللفظى كما فى سورة و الرحمن ، (يقصد تكرار قوله تعالى مخاطبا الإنس والجن : و فبأى آلاء ربكما تكذّبان؟ ، بعد كل آية أو آيتين بدءا من الآية ١٢) ، أو التكرار المعنوى كما فى قصص الأنبياء ، ثم يختم كلامه بالسؤال التالى : و أليس فى هذا التكرار عيب الخلل والبعد عن ضروب البلاغة ؟ ، (ص ١٨٤ - ١٨٥) .

ولن أحاج هذا الأعمى البصر والبصيرة إلا بأن هذا الذي

يستهجنه في القرآن موجود على نطاق أوسع وأشد بما لا يقاس في كتابهم المقدس ، فالملل الذي يصيب قارئ الجزء الأخير من سفر « الخروج » وكل أسفار « الأخبار » و « العدد » و « الاشتراع » وأوائل « أخبار الأيام الأول ، أمر لا يطاق. إنه يصل إلى حد الغثيان والدوار وزغللة العين : فمن سلاسل أنساب وأسماء أشخاص ومواقع تتتابع وتتداخل ويأخذ بعضها برقاب بعض، إلى تفصيلات تفصيلات التفصيلات، إلى حوادث يتكرر ذكرها ، وعهود يَعاد صوغها ... إلخ حتى تتركك القراءة جثة هامدة . وفي ﴿ المزامير ﴾ و ﴿ الأمثال ﴾ يظل الإنسان يطالع نفس الأفكار والمشاعر مصوغة بنفس العبارات أو بعبارات متقاربة على مدى مائة وستين صفحة من الصفحات المزدحمة حتى ليختنق اختناقا . ثم هناك أسفار النبوءات الخاصة بأنبياء بنى إسرائيل التي تكتظ بتقريع هؤلاء الأنبياء لأقوامهم الصلاب الرقبة وشتمهم لهم ولعنهم إياهم وشماتتهم بهم وتنبؤهم بما ينتظرهم من مستقبل أسود مما يستغرق معات الصفحات . وهذا في العهد العتيق ، أما في العهد الجديد فعندنا أربعة أناجيل كل منها يحكى ميرة المسيح عليه السلام من البدء إلى النهاية : نفس الحوادث ، نفس الأشخاص ، نفس الحوارات . وقد كانت سيرة واحدة فقط منها تكفى .

وبالنسبة لتكرار آية ( فبأى آلاء ربكما تكذبان ؟ ) عدة مرات في سورة ( الرحمن ) نذكر صويحبنا الجاهل بعبارة ( فإن إلى الأبد رحمته ، التي تتابعت ستا وعشرين مرة في ست وعشرين جملة هي مجموع المزمور الخامس والثلاثين بعد المائة ، كما تكررت قبل ذلك في المزمور السابع عشر بعد المائة في الآيات الثلاث الأولى والآية الأخيرة . ومثلها كلمة ( سلاه ) ، التي تتكرر كثيرا في عدد من المزامير تكرارا متقارباً . ولنأخذ أيضاً : ﴿ سَبِّحُوا اللَّهُ فَي قَدْسُهُ . سَبِّحُوهُ في جَلَّد عزته سبِّحوه لأجل جبروته . سبِّحوه بحسب كثرة عظمته . سبَّحوه بصوت البوق . سبَّحوه بالعود والكنَّارة . سبَّحوه بالدفَّ والرقص. سبّحوه بالأوتار والمزمار . سبّحوه بصنوج السماع . سبّحوه بصنوج الهتاف . كلّ نسمة فلتسبّع الربّ ، وهو كل المزمور المائة والخمسين . وفي الفصلين الأول والثاني من سفر ( الجامعة ) تظل تتردد في آذاننا بإلحاح مزعج أن ( الجميع باطل وكآبة الروح ) . أما في بداية الفصل الثالث فتأتى عبارة (للشيء الفلاني وقت، ثلاثين مرة على النحو التالى : (لكل غرض خت السماء وقت : للولادة وقت ، وللموت وقت . للغُوس وقت ، ولقلع المغروس وقت ... للاعتناق وقت ، وللإمساك عن المعانقة وقت ... للتمزيق وقت ، وللخياطة وقت ... وهكذا إلى آخر المرات الشلائين . وفي الفصل الأربعين من سفر ( يشوع بن سيراخ ) تتكرر عَشْرَ مرات تقريبا عبارةً

والأمر الفلاني والأمر الفلاني شأنها كذا وكذا ، ولكن الأمر العلاني فوق كليهما ، وفي الفصل النال والعشرين من إنجيل متى تقابلنا العبارة التالية سبع مرات منسوبة للسيد المسيح في صفحة واحدة ليس غير : والويل لكم أيها الكتبة والفريسيون المراؤون ، ومثلها في نفس الفصل عبارة وأيها العميان ، أو وأيها الجهال والعميان ، موجهة أيضا إلى طائفة الفريسيين . وعلى مدى الفصلين الثاني والثالث جميعا من ورؤيا القديس يوحنا ، تقابلنا بعد كل عدة آيات قوله : ومن له أذن فليسمع ما يقوله الروح للكنائس ... وهذه بعد مجرد أمثلة قليلة .

ودعنا الآن مما يكتظ به الكتاب المقدس من تناقضات وأخطاء أصبحت رائحتها تزكم الأنوف ، ولم يعد القوم يقدرون على إخفائها والتعمية عليها كما كانوا يصنعون في عصور الظلمات والجهل ، بل قصاراهم الآن تسويغها بنظرية مضحكة تقول إن المضمون العقيدى والأخلاقي لهذه الكتابات هو من عند الله ، ومن ثم فلا خطأ فيه ، بخلاف الأسلوب اللغوى والمعلومات التاريخية والحسابية والعلمية ، فهذا من عند المؤلفين الذين وضعوا هذه الكتب ، وهو أمر طبيعى فهذا من عند المؤلفين الذين وضعوا هذه الكتب ، وهو أمر طبيعى كذب لأن المضمون العقيدى والأخلاقي في هذه الكتب يعج هو

أيضًا بالأخطاء والتناقضات ويشوه مفاهيم الألوهية والنبوة والأخلاق تشويها فظيعا .

لهذا ولذلك فإننى لا أستطيع أن أفهم كيف جرؤ هذا الأبله على مهاجمة القرآن بأن فيه تكرارا ! إن ذلك التعيس لينطبق عليه القول المنسوب عندهم إلى السيد المسيح عليه السلام : ( ما بالك تنظر القذى الذى في عين أخيك ولا تفطن للخشبة التي في عينيك ؟ يا مرائى ، أخرِج أولا الخشبة من عينك ، وحينئذ تنظر كيف تُخرِج القذى من عين أخيك ).

\* \* \*

وعما يَجْلب به ذلك الأخرق أيضاً من شبهات تبعث على القهقهة ما قاله كذلك في هذا الفصل مخت عنوان و الكلام الغريب ، من أن في القرآن كثيرا من الكلمات الغريبة مثل و أبّ وغسلين وحصحص وعَسْعَسَ والناقور ومُدْهَامَّتَان ، إذ يتساءل قائلا : واليست هذه الألفاظ الغريبة مخالفة للذوق السليم في فن الإنشاء؟ (ص١٩٦). فعلا ما كان ينبغي أن تكون في القرآن مشل هذه الألفاظ ، بل كان يجب أن يجيء أسلوبه على غرار ما كانوا يعلمونه للأطفال في بداية المرحلة الابتدائية في مصر قبل بضعة عقود من مثل : و شَرْشَرْ

نَطُّ يأكل فَت ؟! يا لله من هذا السخف! يا لله من هذه الرقاعة! وأبعث من ذلك على القهقهة أن تأتى هذه الملاحظة من جاهل ركيك العقل واللغة لا يستطيع أن يصون عبارته من أخطاء النحو الأولية ! لقد كلم القرآن الكريم العرب بالأسلوب الذي يفهمونه ، ومن الطبيعي بعد كل تلك القرون أن تصبح بعض ألفاظه غريبة على الأجيال اللاحقة . ومع ذلك فإن مقارنة سريعة للَّغَته بلغة الشعر الجاهلي تثبت في الحال أن ما فيه من ألفاظ صارت بمرور الأيام غريبة بعض الشيء ليس شيئا بالقياس إلى ذلك الشعر . إن هذا الجاهل لا يفقه أن اللغة في مسيرتها مع الزمن تعتريها تطورات وتغييرات كثيرة ، ومع هذا فإن ألفاظ القرآن من أقل الألفاظ تعرضا لمثل هذه التغييرات . وما أسهل ، على من يعرف أسباب نزول الآيات، أن يفهم النص القرآني رغم ما فيه في كثير من الأحيان من إيجاز وتكثيف .

وإننى بدورى أسأله: لم يحتاج كتابكم المقدس كل فترة إلى أن يُورجُم من جديد ؟ أليس أحد الأسباب الرئيسية في ذلك أن لغة الترجمات القديمة تفقد مع السنين بعض ما كانت تتمتع به من وضوح ؟ ورغم هذا فإن في ذلك الكتاب ألفاظا لا يمكن فهمها دون الرجوع إلى المعاجم منها على سبيل المثال: «جلّد السماء ،

والكِنّارة ، والحُمر ، والجَوْزَل ، والجُدّامة ، والعُمر ، والإيفة ، والكِنّارة ، والسُّطاظ ، والعُصَافة ، والظّرّان ، والصَّباء ، والزّوان ، والعضاه ، والقُندُول ، والقِنّة ، والسَّمنَجُوني ، والحُرض ، والرّعَل ، والعَسْرافون ، والشُّونيز ، والقطّاني ، والهَديذ ، والوَغْر ، والخَراعب ، والوَنَج ، والسَّطير ، والأفود، والأنوق ، والزَّمَّج ، والوَرَل ، والحِرْذَوْن ، والبَلسان ، ... إلخ إن كان لذلك من آخر !

أما الركاكة والتواء العبارة والعجز عن التعبير الواضح السلس في اعمال الرسل ورسائلهم ورؤيا القديس يوحنا ، مثلا فأمر يهون إلى جانبه ذَنَب الضّب الذي تُضرَب به الأمثال في القبح والتعقيد . وهناك أيضا مواضع في الكتاب المقدس تبلغ من الإبهام حداً يجعل الشراح يخبطون رؤوسهم في الحائط بسبب عجزهم عن فهم المراد منها مثلما هو الحال في الفصل الثامن عشر من «نبوءة أشعيا» ، الذي يقول عنه شرّاح الترجمة الكاثوليكية إنه « في غاية الإبهام والخفاء كما صرّح بذلك جميع المفسرين من المتقدمين والمتأخرين» (١).

وإلى القارئ الآن بعض أمثلة من ركاكة الأسلوب أخذناها

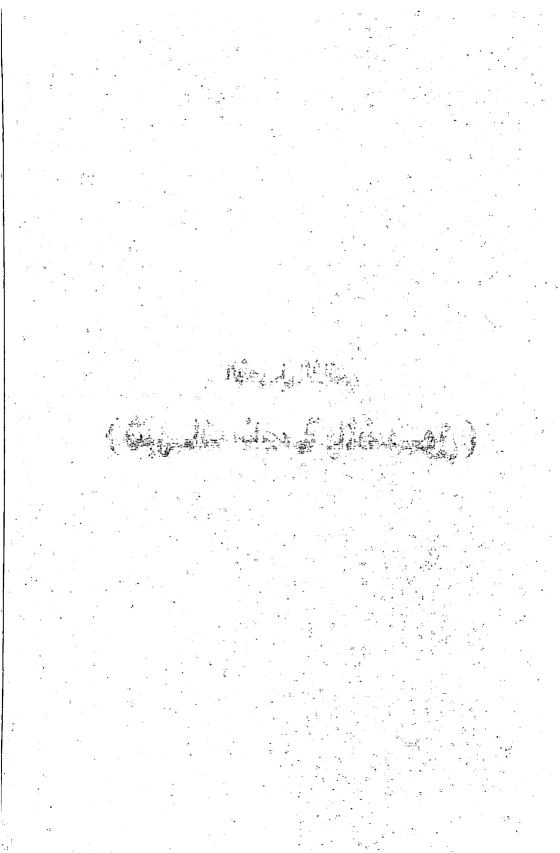
<sup>(</sup>١) انظر الحواشي الملحقة بترجمة العهد العتيق / ص٥٣ / نهر ١ / الفقرة قبل الأخيرة .

كيـفـمـا اتفق ، وهي من رسالة بولس إلى أهل روما : ﴿ لأَن غيـر منظوراته (أي غير منظورات الله) قد أبصرت منذ خلَّق العالم إذ أُدركت بالمبروءات ، وفلذلك أسلمهم الله في شهوات قلوبهم إلى النجاسة لفضيحة أجسادهم في ذواتهم، (لذلك أسلمهم الله إلى أهواء الفضيحة ، فإن إناثهم غيرن الاستعمال الطبيعي بالذي على خلاف الطبيعة)، (ويكون القُلف الذي بالطبيعة وهو يَتمُّ الناموس يدينك أنت الذي بالحرف والختان تتعدّى الناموس، ، (ونحن نعلم أن كل ما يقوله الناموس يقوله لأصحاب الناموس لكي يسدّ كل فم ويصبح العالم كله مجرما لدى الله ، إذ لا يبرر بأعمال الناموس أحد من ذوى الجسد أمامه لأنها بالناموس عُرفت الخطيئة . أما الآن فقد اعْتَلَنَ برّ الله بغير الناموس مشهودا له من الناموس والأنبياء ، وهو برّ الله بالإيمان بيسوع المسيح إلى كُلِّ وعلى كُلِّ من الذين يؤمنون لأنه لا فرق ، إذ الجميع قد خطَّعوا فيعوزهم مجد الله فيبررون مجانا بنعمته بالفداء الذي هو بالمسيح يسوع، (طوبي للرجل الذي لم يحسب عليه الربّ خطيئة . أَفَللْختان فقط هذه الطوبي أم للقلَّف أيضًا؟ فإننا نقول إن الإيمان حُسبَ لإبراهيم براً ، فكيف حُسب ؟ أإذا كان في الختان أم إذا كان في القلُّف؟ إنه لم يكن حيتمذ في

الختان بل في القلّف . وقد أخذ سمة الختان خاتماً لِبر الإيمان الذي كان في القلّف ليكون أبًا لجميع الذين يؤمنون وهم في القلف ليحسب لهم أيضًا البر ، ... إلخ ... إلخ .. أفيجوز لخريج هذه المدرسة الأسلوبية أن يتشامخ على أسلوب القرآن ؟ بعداً له وليوم أقدم فيه على تلك الجريمة !

Hadis of & Hills. It had in all hade had by What His or to the What His or to the What had by Held had by the his or to the high had been a failed him to be higher him or to the high had been also the higher also the high had been a failed him to the high had been also the higher also

## الفصل الثاني (شبهات خاصة بالمضمون)



## شبهات خاصة بالمضمون

وبعد أن انتهينا من الاعتراضات اللغوية وبدا أن ليس للعبد الفاضى عينان فى رأسه ولا عقل أيضاً نتحول إلى اعتراضاته الخاصة بالمضمون. ولأن هذه الاعتراضات كثيرة ومتنوعة ، وبعضها مما لا يمكن أن نصل فيه إلى شيء بسبب تعلقه بأمور مستقبلية أخبر القرآن أنها ستقع فى آخر الزمان مما لا مدخل فيه للأخذ والرد لأنه لم يحدث بعد ، فلسوف أكتفى باختيار عدد كاف من هذه الاعتراضات بعد ، فلسوف أكتفى باختيار عدد كاف من هذه الاعتراضات لناقشتها ، مستصحبا معى المسامحة الشديدة التى اصطحبتها فى المناقشات اللغوية . ولسوف يرى القارئ الكريم ، رغم ذلك ، أن الأسداد قد ضربت على ذلك التعيس الذى يذكّرنا بصرصور ينطح جبلا أشم بغية زحزحته عن موضعه !

وها نحن أولاء نتوكل على الله ونجعل مفتتح كلامنا ما قاله الثقيل الظل الوخيم الفهم عن نوح عليه السلام . قال، فض الله فاه، ولعنه لعنة منتقاة : ﴿ جاء في سورة ﴿ نوح ﴾ ٢٤ : ﴿ ولا تزد الظالمين إلا ضلالا ﴾، فكيف يدعو نوح ربه أن يزيد الناس ضلالا ؟ كما أن الله ليس مصدر الضلال ، ونوح نفسه لا يحب الضلال ، فالتاريخ المقدس يشهد له : ﴿ كان نوح رجلا بارًا كاملا في أجياله »

(تكوين / ٦ / ٩) وأنه (كان كارزا للبِرّ) (٢ بطرس / ٢ / ٥) ، (ص٣١) .

هذا ما قاله الشقى ساعيا إلى حتفه بظلفه ، إذ قد أعطانا بذلك فرصة طيبة لنعرض على القراء الأفاضل شيئا من الأفاكيه التى سطرها مؤلف سفر « التكوين » على أنها وحى إلهى ، مع أنها لا تزيد عن كونها خرافات تصلح لسمر البدائيين على ضوء القمر فى قلب الغابة. وبعد أن نعرض بعضا من هذه الأفاكيه والأفاويه نُثنى فنكر على سخافات صويحبنا ونكسحها كسحا . والآن إلى هذه المقتطفات من سفر « التكوين » ، وهى من الفصول التى تسبق ذكر نوح فقط :

١ ـ (وكان نهر يخرج من عدن فيسقى الجنة ، ومن ثم ينشعب فيصير أربعة أرؤس : اسم أحدها فيشون ، وهو المحيط بجميع أرض الحويلة حيث الذهب . وذَهَبُ تلك الأرض جيد . هناك المُقُل وحجر الجزّع . واسم النهر الثانى جيحون ، وهو المحيط بجميع أرض الجنة . واسم النهر الثانى حيحون ، وهو المحيط بجميع أرض الجنة . واسم النهر الثالث حدّاقل ، وهو الجارى في شرقى أشور . والنهر الرابع هو الفرات ، (١٠/١ ـ ١٤) . أرأيت أيها القارئ العزيز هذه الدرر الجغرافية والجيولوچية الحلمنتيشية التي يتقاصر دونها كل ما في كتب علماء الجغرافيا والجيولوچيا ؟

٧ - « فسمعا ( أي آدم وحواء ) صوت الإله وهو مُتَمَّ في الجنة عند نسيم النهار فاختباً آدم وامرأته من وجه الرب الإله فيما بين شجر الجنة ، فنادى الرب الإله آدم وقال له : أين أنت ؟ قال : إنى سمعت صوتك في الجنة فخشيت لأني عربان فاختبات » (٨/٣ ـ ١٠). ترى هذا إله أم عمدة من عُمد الريف عندنا خرج لتفقد حقوله بعد غفوة القيلولة وهبوب نسمة العصارى ؟ ثم أي إله هذا الذي يختبئ منه عباده فلا يستطيع أن يعرف أين اختباوا فيضطر إلى رفع صوته يسألهم أين يختبئون ؟

٣ - «قال الرب لقاين (بعد أن قتل أخاه هابيل) : أين هابيل أخوك؟ قال : لا أعلم . ألملى حارس لأخى؟ (٩/٤). فانظر إلى قلة الأدب والجلافة الموجودة في هذا الكلام الموجّه إلى الله! إنها الوقاحة اليهودية الفاجرة!

٤ ـ • ولما أبتدا الناس يكثرون على وجه الأرض وولد لهم بنات رأى بنو الله بنات الناس إنهن حسنات فاتخذوا لهم نساء من جميع من اختاروا ، فقال الرب : لا تخل روحى على الإنسان أبدا لأنه جسد، وتكون أيامه مائة وعشرين سنة . وكان على الأرض جبابرة في تلك الأيام وأيضاً بعد أن دخل بنو الله على بنات الناس وولدن لهم

أولادا . أولئك هم الجبابرة المذكورون منذ الدهر . ورأى الربّ أن شر الناس قد كثر على الأرض وأن كل تصور أفكار قلوبهم إنما هو شرّ في جميع الأيام ، فندم الرب أنه عَملَ الإنسانَ على الأرض وأسفَ في قلبه ، فقال الرب : أمحو الإنسان الذي حلَّقْتَ عن وجه الأرض : الإنسان مع البهائم والدبابات وطير السماء لأنى ندمت على خلقي لهم ، (١/٦ - ٧). هل سمع أحد من عقلاء البشر أو حتى مجانينه أن لله أولادا ؟ ومن أمُّهم يا ترى ؟ ثم عندما ذهب أولاد الله ليخطبوا بنات الناس ، هل أخذوه معهم ليفانخ آباءهن ويتفق معهم على الشبكة والمهر والشقة والأثاث ؟ ثم أى إله هذا الذي يأسف ويندم على ما فعل ؟ هذا ليس هو الله رب العالمين بل إله من آلهة الوثنيين البدائيين بلغ من غضبه وندمه أن تشوش عقله فلم يعد يستطيع أن يقوم بأتفه العمليات الحسابية ، فمرة يقول لنوح : خذ من كل كائن حىّ اثنين اثنين ذكرا وأنثى ، ثم ينسى ما قاله بعد قليل فيجعل العدد من الحيوانات الطاهرة ومن طير السماء سبعة سبعة ذكورا وإناثا ، ليعود مرة أخرى إلى عدد الاثنين(١). ولقد مرّ في النص السابق أنه كان هناك جبابرة كثيرون قبل الطوفان : قبل أن يتخذ أبناء الله بنات

<sup>(</sup>۱) تكوين / 7 / 19 \_ 20 ، و ۲/۷ \_ ۲، 10 \_ 17 .

الناس ، وأيضا بعد أن اتخذوهن لهم نساء ، إلا أن كاتب هذا السفر ، كعادة مؤلفى الكتباب المقدس ، قد نسى هذا فقال عن نمرود (حفيد ابن نوح ، الذى وُلد بعد الطوفان بزمن طويل) إنه و أول جبار فى الأرض الأرض الموقعة عمرود هذا لا ندرى بالضبط من أبوه : فمرة يذكر الكاتب أبناء كوش بن حام بن نوح فلا يورد بينهم اسم نمرود ، لنف اجاً به بعد أقل من سطر يقول : وكوش ولد نمرود الم

وبعد هذه التفكهة نرجع إلى ما قاله الشقى عدو نفسه ، إذ يستغرب دعوة نوح ربه أن يزيد الناس ضلالا . ونحب أولا أن نوضح أن نوحاً لم يَدْعُ على الناس بإطلاق بل على الظالمين فحسب ، لكن الأعمى البصر والبصيرة لا يدرك هذا . ثم إن نوحاً ، في كتابهم المقدس ، قد دعا على حفيده كنعان ولَعنه لا لشيء إلا لأنه هو قد شرب خمرا حتى سكر وانطرح على الأرض وتكشفت سوأته فرآه ابنه حام (أبو كنعان) على ذلك الوضع ، فلما أفاق نوح وعلم بما حدث انطلق في نوبة مسعورة يلعن كنعان ويدعو عليه بأن يجعله الله عبدا

<sup>(</sup>۱) تکوین ۱۰۱ / ۸ .

<sup>(</sup>۲) تکرین ۲۰۱۱ س. ۸.

لعبيد إخوته (١) ، مع أنه لا ذنب لحام فضلا عن كنعان المسكين الذى لا ناقة له فى المسألة ولا جمل ، ولكن يبدو أن السكير لم يكن قد أفاق تماما من الخمر فلم يكن يدرى ماذا يقول ولا ماذا يفعل ، ولا على من يدعو ولا من يلعن . أومثل هذا اللمّان للأبرياء يستبعد العبد الفاضى أن يدعو على الظالمين من قومه ؟ أهكذا يخرجك حقدك يا عبد الفاضى على سيد الأنبياء عن كل عقل وفهم ؟

ثم إن الذى يسمع ذلك العبد الفاضى وهو يقول إن والله ليس مصدر الضلال، سيتساءل على الفور: فكيف تؤمنون إذن بما يقوله كتابكم المقدس عن الرب الذى ندم على خلق البشر وعزم على استعصالهم ؟ ولماذا لم يفكر في هدايتهم بدل هذا القرار الاستعصالي الذى لن يأتى رغم ذلك بالنتيجة المرجوة لأن البشر لن يتغيروا؟ والمضحك في الأمر أن الرب، الذى يعرف هذا جيدا، قد أخذ احتياطه (حسب كلام الكتاب المقدس نفسه) حتى لا ينسى مرة أخرى في غمرة ندمة على خلّق البشر فيُغرقهم بالطوفان كما

<sup>(</sup>۱) تكوين / ۹ / ۲۰ ـ ۲۷ . وغنى عن البيان أننا لا نصدق أن نوحا عليه السلام قد أنى شيئا من ذلك ، فنوح عندنا نبى كريم ، لكننا مجارى الشقى . فحديثنا هنا إنما هو عن نوح العهد العتيق الذى ليس فى مفر ( التكوين ) أبدا أنه نبى ، لا عن نوح الذى نعرفه فى قرآننا الكريم .

فعل من قبل ، إذ لجأ إلى وسيلة تذكّره إذا سها ، ألا وهى أنه عند سقوط المطر يَظْهَر قوس قزح ، فإذا رآه تنبّه فلم يرسل عليهم الطوفان(١).

وما دام العبد الفاضى قد فهم أن الله ليس مصدر الضلال ، فيم يا ترى يفسر غيرة هذا الرب ذاته من آدم لمعرفته الخير والشر مثله كما جاء فى الكتاب المقدس ، فأخرجه لذلك من الجنة إلى الأرض وما فيها من تعب وهم (٢) وما السريا ترى فى حقد ذلك الرب على البشر حين رآهم شعبًا واحدا ذا لغة واحدة فبلبل السنتهم وشتت شملهم وبددهم فى الأرض تبديدا(٢) ؟ وإذا كان نوح ، كما يقول العبد الفاضى ، بارًا كاملا فى أجياله ، فكيف يا ترى كان يسكر على النحو الذى رأينا ويلعن حفيده ويدعو عليه بالعبودية دون ذنب جناه ذلك الحفيد المسكين ؟ من هنا فإننا لا ندرى لأى سبب فنال نوح حظوة فى عينى الرب، ون سفر «التكوين» لا يذكر لنا شيئا يستحق أن ينال لأجله الحظوة الإلهية دون سائر البرية ! ولقد لعن

۱۷ تکوین / ۹ ـ ۳ ـ ۱۷ .

<sup>(</sup>۲) تکوین ۱ ۳ / ۲۲ ـ ۲۳ .

<sup>(</sup>۳) تکوین ۱۱۱۱.

المسيح نفسه شجرة تين حسبما هو مكتوب في الأناجيل لا لشيء سوى أنه لم يجد فيها تينا لأن الموسم لم يكن موسم تين . فما وجه الغرابة إذن أن يدعو نوح على الظالمين من قومه بأن يزيدهم الله ضلالا ، أي بألا يعطيهم سبحانه فرصة أخرى بعد أن استنفدوا كل الفرص على مدى مئات السنين التي ظل يدعوهم فيها إلى الله عبثا فأصروا على ما هم فيه من ضلال؟ ما وجه الغرابة في هذا أيها التميس؟

## \* \* \*

ویستنکر الشقی آن یکون إسماعیل علیه السلام رسولا نبیا طبقا لما جاء فی سورة ( مریم ۱/ ۵۰ قائلا : ( کیف یکون إسماعیل نبیا، والتوراة تصفه فی (تکوین) / ۱۲/ ۱۲ : (وإنه یکون إنسانا وحشیا : یده علی کل واحد ، وید کل واحد علیه) ۱۶ (ص ۶۰). وإننا لنسأل: وهل فی هذا النص آن الله حَرَمَه من النبوة ۱۶ وهذا إن صدقنا أنه نص صحیح ، وهو ما لا یدخل عقولنا أبدا . کیف ذلك ۲ تعالوا لنتفحص النص عن قرب ونجول جولة فی بعض أسفار الکتاب المقدس لنری مدی منطقیة ما یقول .

وأول شيء يستلزم أن نقف حياله هو أن هذه العبارة التي استشهد

بها ذلك التعيس هي جزء من بشارة ملاك الرب لهاجر أم إسماعيل (عليها وعلى ابنها السلام رغم أنف الحقدة من بني إسرائيل ومن يشايعونهم في هذا الحقد عليهما)، وذلك حين هربت من المعاملة المذلة التي كانت تعاملها بها سارة عليها السلام حسبما يقول كاتب سفر (التكوين ). وهذه هي بشارة الملاك كاملة : ﴿ لَأَكُثُّرنَّ نسلك تكثيرا حتى لا يُحْصَرُ لكثرته . وقال لها ملاك الرب : هأنت حامل ، وستلدين ابنا وتسمينه إسماعيل لأن الرب قد سمع صوت شقائك ، ويكون رجلا وحشيا : يده على الكل ، ويد الكل عليه ، وأمام جميع إخوته يسكن ١٥٠٠. وأستحلفك أيها القارئ الكريم: أهذه بشارة أم نذارة؟ أمن المكن أن يمتن الله على عبد من عباده بأنه سينعم عليه مثلا بقصر فخم لن يجد فيه راحة أبدا بل ستكون أيامه فيه كلها شقاءً ونكدا ، أو أن يقول له : إنى واهبك يا عبدى ثروة هائلة تنفقها إن شاء الله على أمراضك وأمراض أولادك المستعصية ؟ بالله أهذه بشرى ؟ إنها لإنذار بالهم والغم والشقاء! والمضحك أن هاجر ، كما جاء في الآية التي بعد ذلك ، تبتلع في سذاجة مطلقة لا تحسد عليها هذا الكلام الذي لا يدخل العقل وتعده مكرمة عظيمة !

<sup>(</sup>۱) تکرین / ۱۲ / ۱۰ ـ ۱۲ .

أما الأمر الثانى فهو أن الكتاب المقدس لا يذكر شيئا من هذا التوحش الذى دمغ به إسماعيل ملفق الكلام السابق ، بل على العكس نرى يعقوب بن إسحاق يذهب فيتزوج مَحْلة بنت إسماعيل بدلا من بنت خاله التى أمره أبوه باتخاذها امرأة له (١). فأين التوحش هنا ؟ وواضح أن يعقوب كان يعرف أنه لا تصلح له بنت أخى أمه ، تلك الأم التى أضرمت بينه وبين أخيه عيسو نار الكراهية والتقاتل حسبما جاء فى العهد العتيق فابتعد عن كل ما له صلة بأمه وأخذ بنت عمّه الرجل النبيل الذى افترى عليه الزور ملفق سفر «التكوين» بنت عمّه الرجل النبيل الذى افترى عليه الزور ملفق سفر «التكوين» الكذاب الأشر.

لكن ما الذى فعلته رفقة زوجة إسحاق فأضرمت به نار الكراهية والانشقاق والتقاتل بين ولديها ؟ لقد أراد زوجُها الشيخُ الكليلُ البصر أن يبارك ابنها البكرَ عيسو ، لكنها تسارع فتخبر يعقوب بما ينويه أبوه، وتطلب منه أن يهي لأبيه طعاما قبل أن يعود أخوه من رحلة الصيد بالطعام الذى اشتهاه أبوه ، وأن يلبس ملابس أخيه ويغطى يديه وعنقه بفروة معز لأنه كان أملط على عكس عيسو الأشعر . وتدخل الحيلة الساذجة مع الطعام الجيد والخمر المعتقة عقل إسحاق ، وينال

<sup>(</sup>١) تكوين / ٢٧ وما بعده .

يعقوب البركة بالتزوير. وعند رجوع عيسو من الصيد وعلمه بما وقع يخبر أباه بما حدث فيكون رده أنه لا يستطيع له شيئا لأن البركة قد أخذها أخوه ، وما انكسر لا يمكن إصلاحه (١) ، ولا أدرى لماذا ، فالمفروض أن المكر السئ لا يحيق إلا بأهله ، بيد أنه كان لنبى الله يعقوب رأى آخر . ولكن فلنعد عن هذه أيضا ، وإلا فلن ننتهى ، فكل العهد العتيق هكذا ، فإذا ذهبنا نزقعه تمرزق في أيدينا ! المهم أن البغض والحقد والتناحر قد طبع منذ ذلك الحين العلاقة بين الأخوين بطابعه الخبيث ، والبركة في الأم ، التي يجعلها أهل الكتاب نبية من أنبيائهم ، وكأن الحنث والشر والكذب والإجرام والخداع والتلفيق هي مؤهلات النبوة عندهم (١) . أرأيتم ، أيها القراء الأعزاء ، في أى معسكر يُوجد التوحش : في إسماعيل عليه السلام وذريته أم في المسكر المقابل ؟

على أن هذا لم يكن التزييف الأول في حق إسماعيل ، فقد سبق أنْ كَذَبَ العهدُ العتيقُ عليه وجاهله في مسألة الذبح كأنه لم

<sup>(</sup>١) تكوين / ٢٧ وما بعده .

<sup>(</sup>۲) رددت على الزعم الخاص بنبوة رفقة هذه في كتابي و مع الجاحظ في رسالة الرد على النصارى ٤/ مكتبة زهراء الشرق / ١٤١٩ هـ - ١٩٩٩م/ الفصل الخاص بـ و نبوة النساء ٤ والذي يشغل الصفحات ٩٩ ـ ١٩٥٠ .

يكن له وجود البتة أو كأنه على الأقل لم يكن قد ولد بعد . وتفصيل الأمر أن إسماعيل ، كما هو معروف وكما جاء في الكتاب المقدس نفسه ، قد ولد قبل إسحاق بعدة أعوام ، ومع ذلك يقول ملفق سفر (التكوين)، الذي يتنفس الكذب تنفّسا ويتمتع بوجه وقع فلا يطرف له جفن ، وهو يقترف الكذب جهاراً نهاراً وعلى مرأى ومسمع من العالمين، هذا الملفق الكذاب يقول إن الله أراد أن يمتحن إيمان إبراهيم فقال له: ٥ خذ ابنك وحيدك الذي عجبه إسحاق وامض إلى أرض موريّة وأصعده هناك مُحْرَقة على أحد الجبال الذي أريك...، (١). أيعقل أن يقول الله عن إسحاق إنه ولد إبراهيم الوحيد ؟ فماذا كان إسماعيل إذن ؟ ألعله كان ابن الجيران ؟ أم ترى نسى الله سبحانه أنه كان قد وهب لإبراهيم قبل عدة أعوام ابنا اسمه إسماعيل؟ لكن لماذا؟ أيمكن أن يكون هذا هو الله رب العالمين الذى نعرفه أم هو إله من آلهة الوثنيين البدائيين ؟ ثم يأتي في آخر الزمان صويحبنا الجاهل ويتحدانا بمثل هذه السخافات ! عجبت لك يا زمن !

ولأن الطبع غلاب فإن يعقوب عاد بعد هذا فصاهر حاله لابان عابد الأصنام ... ولكن يحسن أن نورد القصة كاملة أوّلاً حتى يتبيّن

<sup>(</sup>۱) تكوين / ۲۲ / ۱ ــ ۱۳ .

للقارئ أن فوق كل ذي مكر من هو أمكر منه . لقد شاهد يعقوب أثناء ترحاله إلى الشرق بنت خاله راحيل وهي تسوق غنمها إلى البثر، وكانت راحيل جميلة ، فأخذت بلبّه ، وجاء أبوها فعانقه وقبّله وأخذه إلى بيته حيث مكث عنده سبع سنين خدمه فيها لقاء التزوج بحبيبة قلبه . بيد أنه في صباحية دخوله بها في آخر السنوات السبع فوجيم بأن خاله قد زوجه بدلا منها ليئة أختها العاطلة من الجمال(١). أى أنه أعطاه (مَقْلبًا سَخْنا) ، ومن شابه أخته فما ظلم ! ورغم ذلك يصف مؤلف سفر (التكوين) إسماعيل بالتوحش والنفور من الحُلْق وىفور الخلُّق منه ! وثمة نقطة أخرى في القصة تدل على سذاجة هذا الملفِّق الذي يكذب ولا يعرف كيف يسوِّي كذبه كما يقول أهل الريف ، إذ يذكر أن يعقوب لم يتبيّن الخدعة إلا في الصباح . أي أنه قضى الليل كله في أحضان ليئة وهو يظنها راحيل ا ترى ألم يكن هناك نور في تلك الليلة البتَّة ؟ وحتى لو لم يكن هناك نور ، أكانا يمارسان الجنس في فلم من أفلام السينما الصامتة فلم يتعرف يعقوب على عروسه من صوتها ؟ انظر أنت أيها القارئ وتعجّب ، أما أنا فسأسكت اثم يقولون بعد ذلك كله إن هذا وحي إلهي ا

<sup>(</sup>۱) تكوين / ۲۹ / ۱ \_ ۲۵ .

ولكن هل هذا هو كل شيء ؟ كلاً ، فما زلنا في أول فصول المسرحية الهزلية ، وإن كنت لا أنوى أن أحكى كل فصولها بل سأجتزئ ببعضها ، وبمكنة القارئ أن يقيس ما لم أحكه على ما حكيتًه . وها نحن أولاء الآن مع أولاد يعقوب ، الذين مزقتهم الأحقاد بسبب المعاملة المتحيزة التي كان أبوهم يميز بها بعضهم على بعض . ومعروفة قصة يوسف وتآمر إخوته عليه مما حكاه العهد العتيق والقرآن الكريم جميعا ، وهو تآمر بشع يدل على المدى الوحشى الرهيب الذي بلغه الانشقاق بين أولاد يعقوب . ثم لا يستحي ملفّق سفر (التكوين) فيرمى إسماعيل عليه السلام بالوحشية والنفور رغم كرمه ونبل طبعه وأخلاقه ! إلا أن فضائح بيت يعقوب طبقا لرواية العهد العتيق لم تنته بعد ، فقد وقعت دينة بنت يعقوب في غرام شكيم بن حَمور الوثني الأقلف ومارست معه الفاحشة(١)، كما زني أخوها يهوذا بثامار أرملة ابنه عير وهو يحسب أنها بغي ، إذ كانت أخذت زينتها وهيَّأت نفسها له وترصدته حتى أوقعت به وهي متنقبة . ومن بجاحته أنه ، عندما علم أنها قد اشتغلت بغيًّا ، أمر بإخراجها

<sup>(</sup>۱) هذا ما رواه ملققو العهد العتيق (تكوين / ٣٤ / ١ وما بعدها)، وإن كنا نحن المسلمين نستبعد تماما حدوث مثل ذلك الدنس في بيوت أنبياء الله ، ولكننا بخرى مع ما يقول القوم ، وهذه غاية المسامحة من جانبنا ، إذ لا تأخذهم إلا بأقوالهم هم.

لتُحْرَق جزاء ممارستها للبغاء ، لكن ما إِنْ عرَّفته أنها إنما مارست معه الزنا لا مع غيره حتى خرِسَ وأكفأ على الخبر ماجورا ، وعفا الله عما سلف(١)!

ولا يقلّ رءوبين أخوه عنه في الفحش والفجور إن لم يَفَقّه ، فقد اعتدى على عرض أبيه فضاجع سريته (٢). ولعلك ، أيها القارئ العزيز، تظن أن الأب قد ثار على هذا الفجور وأدَّب الزانيين بما يستحقان ، لكن أرجوك ألا تكون حسن النية إلى هذا الحدّ لأن كتابهم المقدس يقول شيئا آخر ، فها هو ذا يعقوب يدعو أولاده في آخر عمره ليكلمهم في بعض الأمور المهمة ، فيكون أول كلامه أن خاطب رءوبين قائلا : ( رءوبين ، أنت بكرى ، قوتى ، وأول قدرتي. فاضلُّ في الشرف ، فاضلُّ في العزُّ . فَرْتَ كالماء . لا تَفْضَلَ لأنك عَلُوْتَ مضجع أبيك . حينئذ دنسته . على فراشي صَعد ، (٢). وواضع رنة الفخر برءوبين في كلام أبيه ، إذ يصفه بأنه ﴿ فَاصْلَ فِي الشرف، فاضل في العزّ ، وبأنه ( أول قدرتي ) . أما الجملتان الأخيرتان اللتان يلمح فيهما إلى زنا ابنه بسريته فهما كالنغمة الناشزة بين سائر أنغام

<sup>(</sup>١) تكوين / ٣٨ كله . وأنا لا أصدق شيفا من ذلك ، ولكن هكذا يقول الملفّقون !

<sup>(</sup>۲) تکرین ۱ ۲۰ / ۲۲ .

<sup>(</sup>٣) تكوين 1 1 4 1 1 \_ 4 .

اللحن الأخرى المتناسقة . وعلى أية حال فهما كل ما هنالك من رد فعل على هذه الفاحشة النكراء ! حقا أنها عائلة شريفة !

ومن هذا الوادى المنتن أيضًا ما عزاه الكتـاب المقـدس إلى داود عليه السلام من التجسس من فوق قصره على زوجة قائده الحربي أوريًا وهي تستحم عارية في فناء بيتها المكشوف (على طريقة مشاهد ( الإستربتيز : striptease ) ، ثم استدعائها إلى القصر والزنا بها ، ثم قضائه على زوجها بمؤامرة إجرامية خسيسة ، ثم تعزيته لها فيه (فهو يقتل القتيل ويمشى في جنازته ١)، ثم تزوَّجه بها وإنجابه سليمان منها. أي أن سليمان عليه السلام عندهم هو ابن هذه الزانية! الله أكبر ! فلا عجب إذن أن ينظم من كان ابنا لمثل هذه المرأة نشيد العُهْر المسمى و نشيد الأناشيد ، وكانت نتيجة فعلة داود مع امرأة قائده أن سخط الله عليه وتهدده قائلا : ﴿ وَالآن لا يَفَارِقُ السيف بيتك إلى الأبد ... إني مثير عليك الشر من بيتك ، وسآخذ أزواجك وأدفعهن إلى غيرك فيدخل على أزواجك في عين هذه الشمس ا(١). وتستمر مخازي هذه العائلة المحترمة حسبما سطر ملفقو الكتاب المقدس ، فهذا هو أمنون بن داود يقترف زني المحارم مع أخته الجميلة

<sup>(</sup>١) الملوك الثاني / ١١ كله و١٢ حتى الجملة الحادية عشرة .

تامار ، ولم يفائخه أبوه بكلمة حرصا على ألا يؤلمه لأنه كان يحبه (١). أنعم وأكرم ! ورغم ذلك كله يشمخ العبد الفاضى على إسماعيل عليه السلام قائلا إنه لا يصلح للنبوة . هل رأيتم وقاحة من قبل كهذه الوقاحة ؟

ولَنعد إلى نبوءات يعقوب الخاصة بمستقبل أولاده الآخرين حيث نقرأ : و شمعون ولاوى أخوان . سيوفهما آلات جور . مجلسهما لا تتحد ذاتى . فى سخطهما قتلا تدخله نفسى ، وفى مجمعهما لا تتحد ذاتى . فى سخطهما قتلا إنسانا، وفى رضاهما عرقباً ثورا . ملعون سخطهما فإنه شديد ، وغضبهما فإنه قاس . أقسمهما فى يعقوب ، وأبددهما فى إسرائيل . يهوذا ، إياك يحمدك إخوتك . يدك على قُذُل أعدائك . يسجد لك بنو أبيك(٢) ... يكون دان ثعبانا على الطريق وأفعوانا على السبيل ، يلسع رسغ الفرس فيسقط الراكب إلى الوراء ... جاد يَقْحَمه الغزاة ، وهو يقحم ساقتهم ... يوسف ... قامَرته أصحاب السهام ورمَته فاضطهدته ... بنيامين ذئب يفترس . بالغداة يأكل غنيمة ، وبالعشى قسم السلب ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) الملوك الثاني / ١٣ / ١ \_ ٢١ .

<sup>(</sup>٢) لاحظ أن يهوذا ذاك هو الذى مارس زنا الحارم مع كنته . يا لها من نبوءات صادقة !

<sup>(</sup>٣) تكوين / ٤٩ / ٥ \_ ٢٢ .

ثم إن بني إسرائيل كانوا على امتداد تاريخهم الطويل ولا يزالون يبغضون الأمم الأخرى وتبغضهم الأمم الأخرى حتى ضرب المثل ب ( الجيتو) و ( حارة اليهود ) حيث يعيشون في عزلة عن سائر أهل البلاد التي ينزلونها . وأسفار العهد العتيق تضطرم باللعنات والنبوءات القاتمة التي تنتظر ذلك الشعب الصُّلْب الرقبة ، وهو دائما وأبدا محط سخط الله وشتائمه ورزاياه . لنستمع معا إلى أشعياً على سبيل المثال وهو يصرخ في غضب ويأس من صلاح حال أولئك الأوغاد : (السيّد (أي الربّ) أرسل كلمة على يعقوب فوقعت على إسرائيل ، وسيعلم الشعب كله ... سينهض الربّ عليه أضداد رصين ويسلح أعداءه : أرام من الشرق ، وفلسطين من الغرب ، فيأكلون إسرائيل بكل أفواههم ... سيقطع الرب من إسرائيل الرأس والذُّنب ... بغضب رب الجنود تضطرم الأرض فيكون الشعب مثل وقود النار ، لا يشفق واحد على أخيه ... يأكلون كلُّ واحد لحم ذراعه : منسَّى أفراثيم ، وأفرائيم منسَّى ، وكلاهما يقومان على يهوذا . مع هذا كله لم يرتد غضبه ، ولم تزل يده ممدودة ١٠٠٠.

والآن يثور سؤال : من الوحشيون يا ترى : إسماعيل وذريته أم

 <sup>(</sup>۱) نبوءة أشعيا / ۹ / ۱٦ – ۲۱ .

إسحاق ، وهؤلاء هم أولاده وأحفاده كما يعرضهم علينا الكتاب المقدس : خنا وغش وكذب وقتل وتآمر خسيس وزنا بالمحارم وحقد وقتال فيما بينهم ومع الآخرين ؟ ولقد انتهى أمر السيد المسيح مع بنى إسرائيل إلى أن أدار ظهره لهم بعدما لقى منهم الأمرين وأعطى وجهه للأم الأخرى وطلب من تلامذته أن يحملوا دعوته إليهم طبقا لما تقوله الأناجيل ذاتها . أَفلَكُ بعد ذلك أيها الأحمق عين مجرؤ على مواجهتنا بها ؟

\* \* \*

وبالنسبة لما جاء فى القرآن الكريم عن امرأة العزيز ودعوتها من يلكن سيرتها من نسوة المدينة إلى مُتكا فى بيتها واعترافها أمامهن بأنها مشغوفة بيوسف ... إلخ يتساءل الأحمق مستنكرا : (هل يُعقَل أن زوجة ضابط كبير تهئ وليمة خصيصًا وتدعو سيدات أشراف المدينة لتعلن أمامهن غرامها بعبدها وتكشف عن وجهها برقع الحياء دون أن تخشى فضيحة ؟ وكيف يُعقَل أن النسوة ينشغلن بجمال يوسف حتى ليقطعن أيديهن بالسكاكين من غير إحساس من شدة الذهول ؟ (ص ٤١).

وأحسب أن القراء الكرام ، بعد فضائع الكتاب المقدس التي

ذكرتُها لهم، يستطيعون أن يدركوا إلى أى مدّى بلغ جمود وجه هذا الأحمق الذى يتظاهر بطيبة الطوية ويستغرب أن يصل التدله بامرأة ضابط كبير إلى ذلك الحدّ. يا أخا الحماقة ، إن الترف الإجرامى ليؤدى إلى هذا وإلى ما هو أشنع من هذا كما يعرف كل الناس . وماذا يُنتَظَر من امرأة كانت تطارد ابنها بالتبنى على هذا النحو وتقول له بصريح العبارة كما جاء في كتابكم المقدس : وضاجعني المكذا بالحرف الواحد) ؟ ثم إن زوجها ، طبقًا لما جاء في كتابكم ، كان خصيا ، أى أنها كانت تعانى من الحرمان الجنسى المطلق (۱) . كما أن أولئك النسوة قد فَضَحْنها في كل مكان بالمدينة فلم يعد هناك معنى لاحتفاظها ببرقع الحياء ، إذ وقعت الواقعة وانتهى الأمر .

ولقد تابع العالم منذ سنوات غير بعيدة الأمير تشارلز ولى عهد بريطانيا وزوجته الأميره ديانا ، وكلاهما يعترف في المرناء أمام مئات الملايين في أرجاء الكرة الأرضية باللقاءات الجنسية التي مارسها في

<sup>(</sup>۱) لست أصدق أن زوجها كان خصياً ، لأن الخصيان لايتزوجون، ولأنها هى نفسها ما كانت لتقبل الزواج منه لو افترضنا أنه فقد عقله وأقدم على هذه الخطوة ، لكنى آخذ مروبحبنا الأحمق بما جاء في كتابهم لأبين له أنه ، في كل ما يشغب به على القرآن، إنما يتخبط على غير هدى في القفص الضيق الذي سعى إليه بظلفه!

الحرام من وراء رفيقه . وقبل ذلك بسنوات كان التلفاز البريطانى مشغولا في نشراته لفترة طويلة بعشق الأميرة آن (أخت تشارلز) للضابط مارك فياپس وبعشق خالته الأميرة مرجريت لأحد المصورين . وقل مثل ذلك في زوجتى أخويه . كذلك فالأحمق يعرف جيدا ما كان يفعله بعض بابوات روما في العصور الوسطى ، إذ يصطحب الواحد منهم عشيقته معه وهو يدور على رعاياه في جولاته (المقدسة) (المقدسة جدا) بوصفه خليفة المسيح على الأرض (ومعروف ما يمثله المسيح عليه السلام عند النصارى) ، فضلا عن أن بعضهم الآخر كان يمارس الزنا مع أخته بعلم من حوله على أقل تقدير!

وفى الكتاب المقدس نفسه بجد مثلا ابنتى لوط تتفقان دون خجل أو حياء على أن تسقيا أباهما خمرا حتى يفقد الوعى ثم تضاجعاه الواحدة بعد الأخرى لتحبلا منه . ولا ننس داود ، الذى رأيناه ، بعد أن شاهد بتشبع زوجة أوريًا قائده من فوق سطح القصر ، يرسل من يحضرها إليه ويدخلها عليه . ومعنى ذلك أنه ، وهذا كلام الكتاب المقدس لا كلامى ، لم يستح من إعلان عشقه لها أمام رجال حاشيته على الأقل . ثم إنها ، بعد أن حملت منه ، قد أرسلت إليه من ينبئه بالأمر . ومعنى ذلك أيضا أنها لم تخجل من أن تعلن أمام من أرسلتهم إليه أنها زنت معه وحملت منه . ثم إنه قد أتفق مع

بعض رجاله أن يخلصوه من أوربًا زوجها حتى يخلص له وجه بتشبّع . ومعنى ذلك ثالثا أنه لم يخجل من إبداء تدلهه في هواها وما استتبعه هذا التدله من القضاء على الزرج المسكين (١). أفق يا عبد الفاضى من أوهامك السخيفة ، ولا تحاول أن تقترب من القرآن لأنه ولا يمسه إلا المطهرون »!

أما مسألة تقطيع النسوة أيديهن ، فما الغريب في أن مجرّح نفسها، بسكين حاد في يدها تقطع به الفاكهة، امرأة مترفة نزِقة طائشة عندما يخرج عليها فجأة شاب باهر الوسامة قد أصبح حديث المدينة بسبب وله امرأة العزيز بهيلها وهيلمانها به ؟ وفي كثير من القصص والأفلام الواقعية من صنوف هذا الوله المجنون ما لا يُعدّ

<sup>(</sup>۱) وهناك الآن أندية العراة حيث لا يخبل أعضاؤها من كشف سوآتهم بعضهم أمام يعض ، وكذلك جمعيات تبادل الزوجات ، ومؤتمرات الشواذ العلنية ومظاهراتهم في الشوارع ومطالبتهم بحرية الشذوذ وأن يعاملوا معاملة محترمة ولا يتمرض لهم أحد بأى شيء . وفي المحاكم في جميع أنحاء العالم كثير من قضايا الأحوال الشخصية التي يتبادل فيها الزوجان اتهامات الخيانة ويخوضان على مرأى ومسمع من جمهور الحاضرين في أمور تشمئز منها النفوس الكريمة . ولقد كان بمستطاعهما تجنب كل ذلك والتفاهم على الطلاق الهادئ بعيدا عن الفضائح ، لكنهما يفضلان مع ذلك ملوك هذا الطريق الوعر ونشر فسيلهما ألقذر أمام كل العيون ا

الذي فعلته صواحب يوسف بجانبه شيئا يستحق الذكر.

وقد فعلت الفتيات في مصر ما هو أبشع من هذا عندما مات أحد المطربين العاطفيين منذ نحو ربع قرن ، ولم يكن يتمتع بشيء من جمال يوسف الذي ضُربت به الأمثال ، ومع ذلك انتحر بعضهن من شدة غرامهن به! إن الحياة مملوءة بالغرائب ، وإن النفس البشرية لتفاجئنا كل يوم بما لا يخطر على البال ، فلماذا الاعتراض على القرآن الكريم في تجريح النسوة المشتعات على امرأة العزيز أيديهن بالسكاكين انبهارا بجمال يوسف » ؟

ويقول الببغاء الأحمق أيضا: «جاء في سورة «القصص» / ٨، ٣٨: «إن فرعون وهامان وجنودهما كانوا خاطئين» ، «وقال فرعون الله الله الملا ، ما علمت لكم من إله غيرى ، فأوقد لى يا هامان على الطين فاجعل لى صرحاً لعلى أطلع إلى إله موسى ، وإنى لأظنه من الكاذبين» ، وجاء في سورة «غافر»/ ٣٦ : «قال فرعون : ياهامان ، ابن لى صرحاً لعلى أبلغ الأسباب» . يقول القرآن إن هامان كان وزير فرعون ، بينما يثبت التاريخ أن هامان كان وزيرا لأحشويرش وأن بين فرعون وهامان زهاء ألف سنة . ثم إن فرعون كان ملك مصر ، وكان فرعون وهامان وزيرا في بابل ، وما أبعد الزمان والمكان بين فرعون وهامان !

فكيف يكون هذا وزيرا لذاك ؟ ويقول سفر «أستير» في التوراة إن هامان كان وزيرا وحليلا لأحشويرش ملك الفرس الذي يدعوه اليونان زركيس » (ص ٢٩).

وقبل أن نبدأ في تفنيد هذا السخف أوجّه نظر القراء الكرام إلى جهل العبد الفاضى حتى فيما لا يمكن الخطأ فيه إلا من كائن فقد عقله تمام الفقدان : فأولاً لم يقل القرآن في أي موضع منه إن هامان كان وزيرا لفرعون . وها هي ذي كل النصوص الذي ذكر فيها هامان في الكتاب الجيد قد أوردها صويحبنا ، فهل ترى فيها ، أيها القارئ العزيز ، أنه كان وزيرا لفرعون ؟ لقد ذكر اسمه مع فرعون ، وأمره فرعون أن يبنى له صرحا ، لكن القرآن لم يقل إنه كان وزيرا لفرعون. قد يكون فعلا وزيره ، وقد يكون كاهنه الأكبر ، وقد يكون مستشاره، وقد یکون کبیر مهندسیه ، وقد ... ، وقد ... وثانیا هذه أول مرة نسمع أن سفر وأستير، جزء من التوراة. إن التوراة هي الكتاب الذي أُنزل على موسى عليه السلام ، أما سفر ﴿أُستيرِ ﴿ فَهُو مَن كَتَّب العهد العتيق التي لم ينزل أي شيء منها على موسى بل ألفَّت بعده تأليفا . وهذا الأحمق لا يفقه هذه الأوليّات ، فكيف تواتيه نفسه على الدخول في تلك المآزق إلا أن يكون قد فقد عقله ؟ وثالثا فإن كأتب سفر (أستير) في العهد العتيق يقول إن أحشوروش كان ملكا على

إمبراطورية تمتد من الهند إلى كوش، وتتألف من ماثة وسبعة وعشرين إقليما، وعاصمتها شوش (١)، لكن صويحبنا الجاهل يقول إن هامان كان وزيرا في بابل!

والآن يبدأ التفنيد . وأول ما نذكر كاف وحده لنسف هذا الهراء، ألا وهو أن سفر وأستير، مجرد وقصة خيالية، كما يقول مفسرو الكتاب المقدس أنفسهم (٢). وقد أشرت منذ عدة سنوات في كتابي دمع الجاحظ في رسالة الرد على النصاري، إلى ما لاحظته على هذا السفر من ركاكة الأسلوب والطابع (الحواديتي) والتوابل الجنسية الحريفة والتعمل الزائد والمسادفات المتكررة والمجافاة لمنطق العقل والتاريخ (٣). وها هم أولاء المعلقون على الترجمة الكاثوليكية ، التي لم تكن بين يدى في ذلك الوقت ، يقولون الشيء ذاته تقريبا ، فدتاريخية التفاصيل وجوهر السفر أيضا تعترضهما صعوبات جمة على الرغم مما جاء من ملاحظات سديدة عن الأخلاق الفارسية وتوبوغرافية صحيحة عن مدينة شوش . من الممكن أن يكون اليهود قد تعرضوا لتعنيفات من هذا النوع في أثناء الحكم الفارسي ، وقد حاك

<sup>(</sup>١) انظر الفصل الأول من سفر وأستير، / ١- ٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر مقدمة سفر (أستير، في الترجمة الكاثوليكية للكتاب المقدس /٨٧٧ .

<sup>(</sup>٣) يُرجَع في ذلك إلى الفصل المسمى وهامان، من الكتاب المذكور / ٥٥ ـ ٨٧ .

المؤلف حول ذكرها قصة خيالية، (١).

وحتى يكون القارئ على بيَّنة من حقيقة هذا السُّفر واستحالة أن يكون وحيا إلهيا بمكن الاستناد إليه في إثبات تلك الحادثة التاريخية التي يدور عليها والتي لا يوجد دليل على وقوعها، نذكر له أنه يَحْكى قصة فتاة يهودية استطاعت ، بما لها من أنوثة طاغية ، أن تقود الملك الفارسي من أنفه وبجعله يغير سياسة بلده مائة وثمانين درجة ليحتل اليهود فيها مكانة سامقة بعدما كانوا يسامون الخسف والهوان. وفي القصة حديث عن غضب الملك على زوجته لسبب لا يدخل العقل ، إذ كان قد طلب منها أن تتخذ أبهى زينتها وتظهر معه أمام الملوك والشعوب ليشاهدوا جمالها وفتنتها، وهو ما لا تقبله نخوة أهل الشرق، وبخاصة من الملوك . وقد رفضت الملكة هذا الطلب الغريب ، فكانت النتيجة أن طلقها ، فتأمَّلْ أيها القارئ وتعجَّب ا ثم جُمعَت للملك بعد هذا كل العذاري الفاتنات من أرجاء الملكة وانتخبت منهن أجمل سبع فيهن ، وكانت كل واحدة من هؤلاء السبع تهيَّا بالتحفيف والأدهان والعطور سنة كاملة كي يقضى الملك معها ليلة قبل أن يقرر أيتهن أصلح أن تكون زوجته ... إلى آخر هذا العهر

<sup>(</sup>١) الترجمة الكاثوليكية للكتاب المقدس / ٨٧٧.

والديائة المعروفين عن القوم . ورغم ذلك يريد رقعاء المبشرين منّا أن نصدق أنها حادثة تاريخية سجّلها الوحى الإلهى ويَبْغُون أن يحاكموا القرآن إليها .

وفى هذه القصة العهرية أن الذى كان يتولى كبر اضطهاد اليهود هو هامان وزير الملك الفارسى أحشوروش. وهنا مربط الفرس، إذ يتساءل الحمقى: كيف انتقل هامان من قصر الملك الفارسى إلى قصر فرعون فى مصر متقدما هكذا فى التاريخ مئات السنين ؟ فانظروا بالله إلى هذه الوقاحة التى تريد أن تحاكم الحق إلى الباطل! ترى أين الدليل على أن هامان كان وزيرا أصلا الأحشوروش ؟ لقد ذكر القرآن أن هامان كان يشترك مع فرعون فى اضطهاد بنى إسرائيل فى مصر، وأغلب الظن أن كاتب السفر قد خلط بين وقائع اضطهاد اليهود فى مصر ووقائع مشابهة فى فارس القديمة فذكر هامان مع أحشوروش. لا تنس ، أيها القارئ الكريم ، ما قاله علماء القوم أنفسهم من أن سفر «أستير» هو مجرد قصة «خيالية» لأيطمان إلى صحتها!

ثم إن فى الكتاب المقدس وغيره من كتب هؤلاء الناس أخطاء قاتلة فى الأسماء والتواريخ بحيث تُضْحى محاولة اتخاذه معيارا فى هذه القضية هى الهزل بعينه . لقد ذكرنا قبلا أن لحمى موسى عليه السلام فى الكتاب المقدس ثلاثة أسماء ، كما أشرنا إلى ما جاء فيه من أن المسيح عندما يولد سيكون اسمه وحسانوثيل؟ ، وهو ما لم يحدث ، إذ لم تسمّه أمّه أو غيرها من أهل الكتاب أو من أهل القرآن أو من أية طائفة أخرى بهذا الاسم . وفي العهد العتيق أيضا أن هارون أكبر من موسى بثلاثة أعوام (١) ، على حين أنه قد أشار بكل وضوح قبل ذلك بصفحات أن موسى هو أول من ولد لأبويه (٢) . ترى أى الروايتين نصدق و وفيه أيضا أن إسماعيل ولد لإبراهيم قبل إسحاق بأعوام ، ومع هذا نفاجاً بعد قليل بأن إسحاق هو وحيد إبراهيم عليه السلام رغم أن إسماعيل كان حيّا آنذاك وبعد ذاك بعشرات السلام رغم أن إسماعيل كان حيّا آنذاك وبعد ذاك بعشرات الأعوام (٣) . ومرة أخرى نتساءل . أيّ الكلامين نصدّق ؟ وهل يمكن أن يكون هذا التناقض الفج وحيا سماويا ؟ (٤)

<sup>(</sup>۱) خروج *ا* ۷ *ا* ۷.

<sup>(</sup>۲) خروج ۱ ۲ / ۱ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) تكوين /١/١٦ وما يعدها ، و ١٥/١٧ ومايعدها ، و ٢/٢٢ ..

<sup>(</sup>٤) وفي سفر وأخبار الأيام الثاني، ، طبقاً للترجمة البروتستانتية، أن يهورام كان عمره حين ارتقى سدّة الملك النين وثلاثين عاما ، وظل يحكم ثمانية أعوام ثم مات ، وهو ما يعنى أنه مات عن أربعين عاما . ثم يباغتنا كاتب السفر عقب ذلك بأن ابنه أخزيا ، الذي تولى الملك بعده على الفور ، كان عمره حينئذ اثنين وأربعين عاما . وليس لهذا من معنى إلا أن الولد كان أكبر من أبيه بعامين. وذلك لا يجوز إلا في عقل معتوه أو سكران (أحبارالأيام الثاني / ٢٠/٢١ ، و٢٦/ ١-٢ . أما في الترجمة الكاثوليكية فقد عبثوا بالنص الأصلى بحيث أصبح عمر الابن عند توليه الحكم ثمانية عشر عاما فقط 1). وفي =

وحتى لو كان هامان فعلا وزيرا لأحشوروش الملك الفارسي ، فهل ثمة ما يمنع أن يكون هناك شخص آخر اسمه «هامان، في مصر قبل ذلك؟ أم ترى هناك قانون حتمى يفرض أن يختص كل اسم بشخص واحد أو مكان واحد لا يعدوه ؟ إن هناك أكثر من مدينة في العالم اسمها « Cairo »، وأكثر من مدينة اسمها «الإسكندرية» ، وهناك مكانان على الأقل كلّ منهما يسمى (باريس) : عاصمة فرنسا ، وقرية مجهولة في صحراء مصر الغربية لولا أن د. أحمد أمين قد ذكرها في كتابه وحياتي، لما علم بها أحد. وهناك الزعيم الروسي ولينين، والكتاب المسرحي المصرى ولينين الرملي، ، وهناك وفرعون، مصر المذكور في القرآن و «فرعون» آخر جاء بعده بآلاف السنين هو جد ورشاد فرعون، أحد رجال الحاشية في عهد الملك عبد العزيز آل سعود ، وهناك ورمسيس، أحد ملوك مصر القديمة و درمسيس، رسام الكاريكاتير المعروف في مصر ، وهناك دحيرم، ملك صور ودحيرم

سلسلة نسب المسيح عليه السلام اضطراب ونحبط شنيع بين رواية الإنجيل المنسوب إلى متى والإنجيل المنسوب إلى لوقا على ما هو معروف عند قارئى المهد الجديد (متى ١/١/ ـ ١٧ ، ولوقا /٤١/٢ ـ ٤٨) . ولا أريد أن أمضى مع هذه المضحكات ، وإلا فسسوف يطول الكلام ! وهذا هو الكتاب الذى يحاجّون قرآننا به ، فيا للوقاحة وجمود الوجه !

الغمراوى، كاتب الأغاني المصرى في عصرنا ... إلخ ... إلخ .

وفي الكتاب المقدس نفسه تتكرر ظاهرة اشتراك شخصين أو أكثر في نفس الاسم مع ما يفصل بينها من الأزمان الطويلة ، مثل ويهوديت المذكورة في سفر والتكوين و ويهوديت صاحبة السفر المشهور في ذلك الكتاب ، و واليعازر بن هارون وواليعازر المذكور في سفر والمكابيين الثاني ، و وإسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام و وإسماعيل بن آصيل في سفر وأخبار الأيام الأول ، وويوسف النبي و ويوسف النجار ، ووالمسيح شاول و والمسيح عيسى بن مريم ... إلخ ... إلخ ، فلماذا الإصرار إذن على أن وهامان الايمكن أن يكون إلا شخصًا واحدا فحسب هو وزير أحشوروش ، مع أن السفر الذي ورد فيه هذا الاسم لايمكن أن يكون إلا من بُنيات الخيال ؟

وفى التلمود نص يصف هامان وقارون بأنهما أغنى رجلين فى الدنيا<sup>(۱)</sup>، وهذا الربط بين ذينك الشخصين له دلالته التى لا تَخْنَى ولايع قَلَ أن يكون هامان هنا هو الوزير الفارسى (إن كان لذلك الوزير وجود حقيقى)، إذ لا علاقة بينه وبين قارون تسوَّغ ذكرهما معا فى هذا السياق، وهو يذكرنا بالربط بينهما فى سورة «القصص». ومما

<sup>(1)</sup> E.J. Brill's First Encyclopaedia of Islam, Vol. III, P. 245.

يؤكد صحة ما جاء القرآن عن هامان أن هذا الاسم موجود في البرديّات المصرية (١) بما يدل على أنه اسم مصرى ويُخْرِس الطائشين الجهّال الذين يفكرون بألسنتهم دون عقولهم!

ويذهب بعض الباحثين إلى أن من الممكن جدا أن تكون قصة أستير في الأصل أسطورة بابلية أخذها اليهود وحرفوها لتواثم أغراضهم: فهامان اسم أحد الآلهة العيلاميين ، ومردكاى اسم إله كلدانى ، أما اسم أستير فليس ببعيد أن يكون تخويرا للإلهة عشتار ، التي ينطَق اسمها أيضا وأستير، و وأشتار، و وعشتروت (٢).

لهذا كله نستغرب أن يُقدِم ذلك الأحمق على التهكم بالقرآن الكريم وليس في يده من دليل إلا هذا الهراء الذي سطره مؤلف سفر وأستير، زاعما أنه تاريخ وثيق لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . على أن هناك برهانا آخر في غاية الأهمية يؤكد هذا الذي قلناه في المقارنة بين ما جاء في القرآن الكريم والعهد العتيق عن هامان، هو أنه ما من مرة قارناً فيها بين الكتابين إلا واتضح بجلاء تام أن الحق في صف القرآن . ولنا خذ مثلا الملاحظات التالية التي سأحصرها في

<sup>(</sup>۱) انظر د. عبد الجليل شلبي / ردّ مفتريات على الإسلام / دار القلم / الكويت/ ١٤٠٢هـ ـ ١٦٠ م / ١٩٨٠ .

<sup>(</sup>۲) خروج / ۲ / ۱ ـ ۱۰ .

قصة موسى وهارون لصلتها بهامان: فالعهد العتيق يقول إن أم موسى قد وضعت وليدها فى التابوت (أو «السفط» كما يسمونه) وظلت مخمله إلى أن وصلت قبالة قصر فرعون فوضعته بين الحلفاء حيث عثرت عليه ابنة فرعون فأخذته . أى أن التابوت لم يوضع فى الماء رغم أن كاتب سفر «الخروج» يقول إن أم موسى قد طلت السفط بالزفت والحمر بما يدل على أنها قد أعدته لتضعه فى النهر ورغم أن ابنة فرعون تقول بعد ذلك بأسطر قليلة إنها انتشلته من الماء (١) ، أما القرآن الكريم فقد ذكر منذ البداية أن التابوت قد وضع فى الماء قولا واحدا .

كذلك فالعهد العتيق ينسب إلى موسى عليه السلام قتل المصرى عن عمد وقسوة ، على حين يؤكد القرآن أنه كان قتلا خطأ لم يقصده موسى ، بل كانت نيته ردع الظالم عن بغيه على الضعيف ، وهذا هو الأليق بأخلاق من اصطفاه الله وربّاه على عينه كى يجعل منه رسولا ، أما ما قاله ملفّق سفر «الخروج» فهو أشبه ما يكون بطبائع عتاة المجرمين أصحاب القلوب الجاسية التي لا تعرف الرحمة ولا الندم (٢).

<sup>(</sup>۱) خروج *ا ۲ آ ۱ ـ ۱۰* .

<sup>(</sup>٢) خروج ٢ / ١١ ـ ١٢ .

وبالنسبة لمعجزة اليد فإن العهد العتيق يؤكد أن يد موسى ، عند وضعه إياها في عبد ثم إخراجها ، كانت تستحيل «برصاء كالثلج» (۱) ، أما القرآن فيقول إنها كانت تصير «بيضاء من غير سوء» . وواضح أن القرآن الكريم ، بهذا التذييل الأخير ، يربد أن يرد على تهمة البرص ، الذي لا يصلح بحال من الأحوال أن يتخذ معجزة لأن المعجزة إنما جُعلَت لجذب الناس إلى صاحبها لا لتنفيرهم منه وصرفهم عنه وإشعارهم أنه مغضوب عليه من الله .

كذلك لا يمكن أن يكون ردّ موسى على ربه ، عندما اصطفاه وأمرة بالذهاب إلى فرعون ، بهذه الخشونة والجلافة التى وردت فى العهد العتيق ، إذ يجيب ربه قائلا حسبما جاء فى الترجمة البروتستانية: واسمع أيها السيد . لستُ أنا صاحب كلام منذ أمس ولا أول من أمس ولا من حين كلمت عبدك ، بل أنا تقيل الفهم واللسان ، و واستمع أيها السيد ... أرسل بيد من ترسل ، حتى لقد وحمي غضب الرب على موسى كما يقول المؤلف الكذاب (٢) . أما القرآن فيصوره عليه السلام عبدا خاشعا مُخبتاً لربه شاعرا بالمئة الإلهية

<sup>(</sup>١) خروج ١/٣١ .

 <sup>(</sup>۲) خروح ۱۰/٤۱ ـ ۱۵ . أما في الترجمة الكاثوليكية فقد عملوا على التلطيف
 من هذه الجلافة .

التي اقتضت اختياره رسولا إلى بني إسرائيل ، وهذا هو الذي يتلاءم مع أخلاق النبيين .

وعلى خلاف القرآن الكريم ، الذى يجعل من هارون نبيا مع موسى ووزيرا وعضدا له وردءا يصدقه ، نرى مؤلف سفر «الخروج» يجعل منه «نبيا لموسى» لا «نبيا معه» ، ويجعل من موسى «إلها لفرعون» (۱) ، ولا أظن أن هناك من يخالف في أن ما ذكره العهد العتيق هو السخف بل الكفر ، والعياذ بالله!

ويزعم سفر «الخروج» أن الله كان يكلم موسى «وجها لوجه كما يكلم المرء صاحبه» (۲)، وهو ما يتعارض مع ما جاء فى القرآن الكريم من أنه عليه السلام حين طلب من ربه أن يمكنه من النظر إليه رد سبحانه قائلا : «لن ترانى ، ولكن انظر إلى الجبل ، فإن استقر مكانه فسوف ترانى . فلما نجلى ربه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقا » (۳). وهذا هو الذى يقبله المنطق ، إذ كيف تستطيع حواسنا الكليلة المحدودة أن ترى الله الرهيب الذى لا يحده حدود ؟

<sup>(</sup>١) خروج ١ / ٧ ١ .

<sup>(</sup>٢) خروج / ٣٣ / ١١ .

<sup>(</sup>٣) الأعراف / ١٤٣ .

ومن طوامٌ العهد العتيق أيضا اتهام كاتب سفر (الخروج) لهارون عليه السلام بأنه هو الذي صنع العجل لبني إسرائيل وبنكى كذلك لعبادته مذبحا حيث أخذ بنو إسرائيل ، أثناء غياب موسى للقاء ربه فوق الجبل ، يدورون حوله عراة كما ولدتهم أمهاتهم وهم يرقصون (١). وهي شنشنة يهودية أصيلة في الافتراء على رسل الله الكرام والصاق أشنع التهم بهم تلذذا بتشويه كل صورة إنسانية نبيلة . وعلى العكس من ذلك القرآن الكريم ، الذي يؤكد أن صانع العجل هو السامري ، أما هارون فقد حاول الوقوف في وجه هذه الفتنة التي لقيت من بني قومه التحمس والتهافت ، إلا أنهم ظلوا في غيّهم سادرين . وفوق ذلك فرواية سفر (الخروج) تتناقض مع نفسها تناقضا أبلق ، إذ تقول إن موسى قد أمر بني لاوي (وهو واحد منهم) أن يقتلوا جميع ذويهم وأصدقائهم وأهل محلتهم الذين اقترفوا خطيئة عبادة العجل ، وأن محصَّلة القتل كانت ثلاثة آلاف نفس (٢)، إذ يثور هنا (كما يقول أبو الأعلى المودودي) سؤال هام هو : لماذا لم يَقْتَلُ هارون أيضا إذا كان هو صاحب عبادة العجل ؟ (٣)

<sup>(</sup>۱) خروج ۲۲/ ۱ ـ ۲ ، ۱۷ ـ ۲۰.

<sup>(</sup>۲) خروج ۲۷/۳۲ \_ ۲۹ .

<sup>(1)</sup> S.A.A.Maududi, The Meaning of the Qur'an, Islamic Publication Ltd., Lahore, 1978, Vol. VII, P. 116.

وبغباء منقطع النظير سببه الجهل والحقد والعناد يزعم العبد الفَاضَى أَنْ فَي كلام القرآن عن نهاية فرعون تناقضا ، إذ يقول سبحاته في سؤرة القصص ١٠٤٠ : القاعدناه وجنوده فنبذناهم في اليم، "، بينما يقول في سورة (يونس) / ٩١١ مخاطبا فرعون عندما أدركه الفرق فصاح معلنا إيمانه : «آلآن وقد عصيت قَبْلُ وكنت من المفسدين ؟ \* فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن عَلْفُك آية، ، فيظن الجهول أنه عز وجل قد بجَّى فرعون من الموت! متى قال القرآن ذلك؟ وأين ؟ واضح أنه قد فهم من قوله جل جلاله : «فاليوم ننجيك ببدنك، أن فرعون لم يمت . فهل هذا هو ما تقوله العبارة ؟ إن معنى الكلام في الآية أن الله وعد بأن يطرح البحر جثت على الشاطيء فلا تأكلها الحيتان والأسماك في قاعه حتى يكون عبرة لمن وراءه ، أما لو كان القصود هو أن الله سينقذه من الفرق ويعيده إلى مصر كأن شيئا لم يكن فإنه لن يكون عبرة لغيره بل فتنة ، إذ ها هو ذا يعود، بعد كل كفره وضلاله وبغيه وتألهه ، إلى سلطانه وهيلمانه كرة آخرى!

وهذا هو الذي يقوله العهد العتيق أيضا ، بيد أن الجهل والحقد والعناد هو الذي صرف عَيْنِي الأبعد عنه فلم يقرأ ما جاء فيه عن لَفْظ

البحر أبدان فرعون وجنوده بعد غرقهم ، إذ قال مؤلف سفر والحكمة »: «وعبرت بهم (أى عبرت رحمة الله ببنى إسرائيل») البحر الأحمر وأجازتهم المياه الغزيرة . أما أعداؤهم فأغرقتهم ثم قذفتهم من عمق الغمار على الشاطئ (المناطئ الله المولف سفر (الخروج) : «فغرق الرب المصريين في وسط البحر ، ورجعت المياه فغطت مراكب وفرسان جميع جيش فرعون الداخلين وراءهم في البحر ، ولم يبق منهم أحد ، وسار بنو إسرائيل على اليبس في وسط البحر ، والماء لهم سور عن يمينهم وعن شمالهم . وخلص الرب في ذلك اليوم إسرائيل من أيدى المصريين ، ورأى إسرائيل المصريين أمواتا على شاطئ من أيدى المصريين ، ورأى إسرائيل المصريين أمواتا على شاطئ البحر» (٢) . ترى أفهم الأبعد أم على قلوب أقفالها؟

ومع العبد الفاضى نمضى فتناول اعتراضه حول قارون ، الذى ذكر القرآن أن الله أرسل إليه هو وفرعون وهامان نبيه موسى عليه السلام فكذبوا واستكبروا وأمروا بتقتيل الأطفال الذكور من بنى إسرائيل ، حيث جاء فى سورة «العنكبوت» / ٣٩ : «وقارون وفرعون وهامان ، ولقد جاءهم موسى بالبينات فاستكبروا فى الأرض ، وما

<sup>(</sup>۱) حکمة / ۱۸/۱۰ ـ ۱۹ .

<sup>(</sup>۲) خروج / ۲۷/۱۶ \_ ۲۹ .

كانوا سابقين، كما جاء في سورة (غافر، ٢٧١ ـ ٢٥ : (ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبين \* إلى فرعون وهامان وقارون فقالوا: الرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبين \* إلى فرعون وهامان وقارون فقالوا: اقتلوا أبناء الذين ساحر كذاب \* فلما جاءهم بالحق من عندنا قالوا: اقتلوا أبناء الذين آمنوا معه واستحيوا نساءهم . وما كيد الكافرين إلا في ضلال، أما اعتراض الأحيمق فهذا نصه : (يتبادر إلى الذهن من هذه الآيات أن قارون وهامان مصريان من قوم فرعون وأنهما مع فرعون قاوموا موسى قلى مصر . ولكن هذا خطأ لأن قارون إسرائيلي لا مصرى ، ومن قوم موسى لا من قوم فرعون كما جاء في سورة (القصص، ٢٦٧ : إن قارون كان من قوم موسى فبغي عليهم، (ص ٢٩) .

هذا ما قاله الغبى النّزِق ، وأنا أرجو القارئ أن يرجع إلى الآيتين ويتثر فيهما النظر ثم يجيب على السؤال التالى : هل ذكر القرآن فيهما أو أوحى مجرد إيحاء أن قارون مصرى حتى يقال إنه قد تناقض مع نفسه حين ذكر في آية (القصص) أنه من قوم موسى ؟ إن كثيرا من الناس ينشقون على أبناء طائفتهم وينضمون إلى أعدائهم ويكونون في خدمتهم ، وبخاصة حين تكون مصالحهم مع هؤلاء الأعداء(١) . وقد كان قارون فاحش الثراء ، وأغلب الظن أن هذا الثراء

<sup>(</sup>١) مثلما فعل خُونة العراق منذ شهور !

سببه انحيازه إلى فرعون وملته وتفانيه في خدمتهم وتعاونه معهم . فما المشكلة في ذلك ؟ المشكلة في الواقع هي في عقل هذا الأحيم لا في النصوص القرآنية البريئة التي يقوّلها الغبيّ ما ليس فيها .

\*\*\*

وبما له صلة بموضوعنا واعترض به الطائش على الوحى الإلهى قوله إن القرآن قد ذكر أن الذى صنع العجل لبنى إسرائيل فى التيه هو السامرى ، على حين أن هارون هو الذى عمل هذا العجل بناءً على طلب قومه ، أما السامرى فكيف يمكن أن يصنعه قبل أن يكون للسامريين وجود ؟ (ص ٣٠). يقصد أن «السامرى» نسبة إلى السامرة، التى لم تُبن إلا بعد ذلك بزمن طويل .

لكن من قال إن «السامرى» لا يمكن أن يكون إلا من أهل السامرة ؟ هل هناك أولاً ما يقطع بأن «الياء» في هذا الاسم هي للنسب ؟ ألا يمكن أن تكون في لغتها كالياء عندنا في «كرسى» و «بَردي» مثلا ؟ ثم إن هذا الاسم قد يكون مخريفا لكلمة وشومر» العبرية بمعنى «حارس أو خفير أو سمير» (١). أما إذا كانت

<sup>(1)</sup> Abdullah Yusuf Ali, The Holy Qur'an, Dar Al-Arabria, Beirut, P. 807, N. 2650.

الياء للنسب فقد تكون النسبة إلى و سامر ، صاحب الجبل الذى أقيمت عليه مدينة و السامرة ، فيما بعد (١) ، أو إلى وشيمر (بالإمالة) ، وهو اسم مصرى بمعنى وغريب لا يزال حتى الآن منتشرا في مصر بعد تعريبه ، أو إلى أى مكان آخر في أرض الكنانة أو غيرها، إذ قد تتعدد الأمكنة والأشخاص ، والاسم واحد، وذلك مثل جبل الكرمل ، الذى كان اسما لجبلين مختلفين على حسب ما يقوله شراح العهد العتيق أنفسهم: أحدهما على البحر المتوسط، والآخر في أرض يهوذا(٢) . أم إنه حلال لهم وحرام علينا ؟ ويرى عبد الله يوسف على أن يهوذا(٢) . أم إنه حلال لهم وحرام علينا ؟ ويرى عبد الله يوسف على أن من المحتمل أن تكون طائفة والسامريين هي المنسوبة إلى والسامري لا العكس (٢) .

<sup>(</sup>١) أخيار الملوك الثالث / ٢٣/١٦ \_ ٢٤.

<sup>(</sup>۲) انظر حواشى العهد العتيق على الترجمة الكاثوليكية للكتاب المقدس ۱۳/ وهناك مثال مفحم آخر هو لقب والناصرى، الذى يمكن لأى دعى جهول أن يعترض على تلقيب السيد المسيح به بحجة أن والناصريين، لم يظهروا إلا في العصر الحديث بعد أن أصبح جمال عبدالناصر حاكما لمصر وصارت له طريقة تسمى والناصرية، وأتباع يُسمون والناصريين، لكن مثل ذلك الدعى الجهول قد فاته أن في فلسطين مدينة قديمة تسمى والناصرة، يُنسَب إليها المسيح عليه السلام .

<sup>(3)</sup> Abdullah Yusuf Ali, The Holy Qur'an, P. 808, N. 2608

وإن تعجب فعجب أن يأنس هذا البيغاء الجرأة في نفسه فيهاجم القرآن فيما لا مجال فيه للطعن ويعمَّى عن المشكلة التي تثيرها «أرض عوص، الوارد ذكرها في مطلع سفّر (أيوب) بوصفها البلد الذي كان يسكنه ذلك الرجل. لقد وقف المفسرون الكتابيون حيارى لايستطيعون محديد (عوص) هذا، إذ (ورد في سلسلة المتقدمين ثلاثة يحملون هذا الاسم : أحدهم عوص بن أرام ، والثاني عوص بن ناحور ، والثالث عوص بن ديثان ، فلا يعلُّم أيهم المراد بنسبة هذه الأرض إليه، ، بل إن موضع هذه الأرض غير معروف على وجه الدقة (١) . كما أن اسم (سمعان القيرواني) المعاصر للسيد المسيح في فلسطين يثير مشكلة أعقد من هذه كثيرا ، إذ أين سمعان هذا من ( القيروان ) المنسوب إليها ، وهي من بلاد تونس البعيدة التي تفصلها عن فلسطين آماد شاسعة ، ولم تبن إلا بعد ذلك بقرون على يد عَقْبة بن نافع سنة ۲۲۷م<sup>(۲)</sup> ؟

وقبل ذلك كله كيف يمكن أن يتهم عاقل هارون عليه السلام بأنه هو صانع العجل ، وهو نبى كريم أرسله الله للدعوة إلى الوحدانية؟

<sup>(</sup>١) انظر حواشي العهد العتيق الملحقة بالترجمة الكاثوليكية ١٥١.

<sup>(</sup>۲) انظر مادة «القيروان» مثلا في «الموسوعة الثقافية» / دار المعرفة / ١٩٧٧م، وهموسوعة المورد العربية المنير البعلبكي / دار العلم للملايين / ١٩٩٠م.

إن ذلك الاتهام ليس له من معنى سوى أنه سبحانه لم يحسن الاختيار ، إذ انتقى شخصا لتأدية مهمة ما ، فإذا به يرسب فى أول امتحان ، ثم هو مع ذلك يظل متمسكا به بل يأمر بقتل كل من اشترك فى عبادة العجل ويعفى الرأس الأكبر الذى تولى كبر الجريمة فصنع العجل وبنى له المذبح وأشرف على عملية الطواف والرقص العارى حوله فى صخب وعُهر ! ولكن متى كان للقوم عقول يفكرون بها أو حتى آذان يسمعون بها ؟ (١)

ومضياً مع تنطعه يفتعل العبد الفاضى مشكلة من لامشكلة ، إذ يقول: وجاء فى سورة والقصص ١٧٦ ، ٨١ : وإن قارون كان من قوم موسى فبغى عليهم ... فخسفنا به وبداره الأرض ، فما كان له من فعة ينصرونه من دون الله ، وما كان من المنتصرين ، ومعروف أن قارون القرآن هو كروسوس ملك ليديا (٥٦٠ ـ ٤٤٥ ق. م.) ، وهو عكم على الغنى بين العرب وغيرهم. ولا يوجد ما يبرر خلطه بقورح الذى ورد ذكره فى التوراة ، فلا علاقة لقارون بقورح الذى ثار مع

<sup>(</sup>۱) يمكن للقارىء أن يجد معالجة مستفيضة لهذه القضية في كتابي (سورة طه \_ دراسة لغربة أسلوبية مقارنة) / دار النهضة العربية / ١٤١٦هـ \_ ما ١٩٩٥م / ٤٠ \_ ٩٤ .

داثان وأبيرام على موسى ففتحت الأرض فاها وابتلعتهم (العدد/ ١٦)). (ص ٤٧) .

وكُنْساً لهذه الفضلات الفكرية نطرح السؤال التالي : من قال لهذا المتنطع إن القرآن بحديثه عن قارون هنا إنما يقصد كروسوس ملك ليديا؟ هل أطلعه الله على مراده وصرّح له بأنه ، وإن قال في الآية الكريمة إنه كان من قوم موسى ، فهو لايقصد ذلك فعلا بل هدفه تضليل أتباع محمد ، أما الصواب فهو أنه الملك كروسوس ؟ لقد عبث القوم بكتبهم وألفوا كلاما سخيفا وعُزُوه إلى الله ، والآن يحسبون بجهلهم أنهم يستطيعون أن يلعبوا نفس اللعبة القذرة مع القرآن الكريم! لقد قال الله تعالى : (إن قارون كان من قوم موسى) ، ثم ذكر بغيُّه على قومه وكيف انتهى أمره بأنَّ خَسَفَ الله به وبداره الأرض وجعله عبرةً لمن يعتبر . وهذه القصة موجودة في العهد العتيق ، وإن لم ينسب مؤلفها تمرد قارون إلى كثرة كنوزه بل إلى رغبته في مشاركة هارون الكهانة . والمعروف أن كتب القوم قد ضاعت بعد موسى بأجيال وكتبها لهم عزرا من الذاكرة ، أما القرآن فكان يسجُّل غَضًّا فور نزوله ، ولم يَضع منه شيء البتة . وقد رأينا فيما مضى من صفحاتِ أمثلة كافية لأخطاء العهد العتيق وتناقضاته ، وما من مرة قامت فيها مقارنة بينه وبين القرآن فيما يوجد فيه دليل قاطع إلا وكان الفلج للقرآن ، فلمأذا

يأتى الأحمق بعد ذلك كله إذن ويقول ما قال ؟ أهو مجرد عناد والسلام؟ وإذا كان القرآن يقصد كروسوس ملك ليديا ، فما الذى منعه من أن يقول ذلك يا ترى ؟

\* \* \*

ومن اعتراضات جاهلنا أيضاً اعتراضه على ما جاء في سورة «ص»/ ٥٥ من قول الحق تبارك وتعالى لأيوب عليه السلام : «وخذٌ بيدك ضغيًّا فاضرب به ولا تُحنث، ، إذ يعلِّق الغبي قائلا : «قال البيضاوى: والضُّغَث: الحزمة الصغيرة من الحشيش ونحوه. فاضرب به ولا مخنث : رَوىَ أَن زوجة أيوب ليًّا بنت يعقوب (وقيل : رحمة بنت أفرايم بن يوسف ( ذهبت لحاجة فأبطأت ، فحلف إن برئ يضربها مائة ضربة ، فحلَّل الله يمينه بذاك . وهي رخصة باقية في الحدود) . ونحن نسأل : كيف يصح لأيوب البارّ الصبور على ضياع أولاده وعبيده ومواشيه أن يغضب على زوجته ، وهو المشهود له في التوراة باللطف والحلم ، وخاصة مع زوجته ، إذ قال لها : تتكلمين كلاما كإحدى الجاهلات! أألخير نقبل من الله ، والشر لانقبل؟ (أيوب ١٠/٢) ؟ وكيف يصح لأيوب أن يتوعد زوجته بالضرب مائة ضربة لمجرد إبطائها ؟ وكيف يحلف ليضربها مائة سوط فينصحه

الله أن يأخذ حزمة فيها مائة عود يضربها بها ضربة واحدة فلا تقع يمينه ؟ وأين أيوب من يعقوب حتى يتزوج ابنته أو من يوسف حتى يتزوج حفيدته؟ والمعروف أن أيوب سابق ليعقوب ويوسف تاريخيا . وهذه القصة موجودة في خرافات اليهود القدماء (ص ٥٦) .

ونبدأ بخاتمة ما قال ، ومفهوم الجملة الأخيرة من كلامه أن ما جاء في العهد العتيق عن أيوب هو الحق الذي لا مرية فيه، على عكس خرافات اليهود القدماء عن حلفه ليضربن ... إلخ . ولكن ماذا قال عنه العهد العتيق ؟ في مطلع الفصل الثاني والأربعين مثلا من (سفر أيوب) مجده يقول إنه كان (قد سمع الله من قبل بأذنه) فلم يقتنع بما قاله له، أما الآن وبعد أن ﴿ رأته عيناه الله عرجع عما قاله من بجديفات في حقه سبحانه ويندم ندما شديدا . وإننا لنسأل : أيمكن أن يرى أيُّ شخص الله سبحانه ؟ يجيب العهد العتيق على هذا السؤال بأن موسى حين طلب من ربه فوق الجبل أن يريه مجده كان ردّه سبحانه وتعالى : (أمَّا وجهي فلا تستطيع أن تراه لأنه لايراني إنسان ويعيش، ، وإن كان ملفَّقو ذلك الكتاب قد أضافوا ببلاهة لا تخلو من الفكاهة أن الله قد استمر قائلا: دهو ذا عندى موضع. قف على الصخرة ، ويكون إذا مرَّ مجدى أني أجعلك في نقرة الصخرة وأظللك

بيدى حتى أجتاز ، ثم أزيل يدى فتنظر قفاى ، أما وجهى فلا ترى (١). وهى حيلة ظريفة للالتفاف حول القانون الإلهى الذى يستحيل بناءً عليه رؤية الله ، إذ ما علينا عندما نعلم باقتراب مرور الله من أمامنا إلا أن نضع أيدينا على عيوننا أو ننظر إلى الجهة المقابلة ، حتى إذا ما تيقنا من مروره سارعنا فأبصرنا قفاه ! لكن فات الأبله مؤلف هذه القصة أن يصف قفاه سبحانه ! وعلى أية حال فإن العهد القديم كعادته يناقض نفسه في هذه القضية ، إذ يقول في موضع آخر إن موسى «كان يكلمه الرب وجها لوجه كما يكلم المرء صاحبه» (٢).

أما ما قاله البيضاوى أو غيره عن نسب زوجة أيوب فهو كلام من الكلام إن أصاب فبها ونعمت ، وإلا فالخطأ خطؤه هو ، ولامدخل للقرآن فى ذلك ، ومن ثم لست أفهم كيف يحمَّل جاهلُنا القرآن الكريم ما قاله البيضاوى رحمة الله عليه . كذلك لم يقل لنا القرآن شيعا عن تفصيلات الضَّغْث الذى أمر الله أيوب أن يأخذه ويضرب به حتى لا يحنث ، وعلى ذلك فلا داعى لإثارة زوبعة حول هذه النقطة دون داع . وحتى لو افترضنا أن المقصود هو ضرب زوجته بهذا

<sup>(</sup>۱) خروج /۱۸/۳۳ ـ ۲۲ .

<sup>(</sup>٢) خروج /۱۱/۳۳ .

الضغث ، فما وجه العيب في الحلّ الذي قدّمه الله له ؟ لقد حلف الرجل أن يضرب زوجته ، فدلّه الله على طريقة ينفّذ بها قسمه دون أن يؤلم شريكة عمره ، فما الخطأ في هذا ؟ ثم إن هذا الجزء من قصة أيوب غير موجود في العهد العتيق ، فلم يسارع ذلك الجاهل بتكذيبه ، وبخاصة أنه غير موجود أيضا في القرآن الكريم ؟ إن هذا كله عراك في غير معترك !

وكان الجاهل قد أورد كلام أيوب لزوجته طبقا لرواية العهد العتيق بوصفه دليلا على بر أيوب وصبره أمام بلواه ، وكذلك على لطفه وحلمه مع زوجته، مع أن بقية ذلك الكلام نفسه تنبئ عن حدة وعنف في معاملته لها حيث يصف كلامها بأنه ككلام إحدى الجاهلات (۱). ثم إن ما قالته هذه الزوجة لزوجها ليستحق ما هو أقسى من الحلف بضربها مائة ضربة ، إذ استغربت صبره وتماسكه أمام محنه وحاولت إغراءه بالتجديف على الله حتى يموت ويستريح . وهذا نص ما قالت : دأإلى الآن أنت معتصم بسلامتك؟ جدّف على الله ومت، (۱)

ولقد حدّف أيوب (أيوب العهد القديم لا أيوب النبى الكريم الذى نؤمن به نحن المسلمين) ، وتمرد على ربه ، ولعن اليوم الذى ولد

<sup>(</sup>١) في الترجمة الكاثوليكية : ٥ ككلام إحدى السفيهات ٥

<sup>(</sup>٢) سفر أبوب / ٩/٢ .

فيه، وسخر من القضاء الإلهى الذى يصبّ الشقاء على الأبرار ويغمر الفجرة بألوان النعم والسعادة ، وتمنى لو كان هناك قاض يحتكم هو والله إليه حتى يتبين لله ظلمه وخطؤه ، وأخذ ينوح نواحا متصلا ، وكلما حاول أحد أصدقائه تهدئته ولفت نظره إلى بجاوزاته مع الله ازداد سخطا وتمردا ، وذلك على مدى عشرات الصفحات ، مع بعض الفيات القليلة إلى الرضا أثناء ذلك . أفَمَن يتمرد ويجدّف على ربه على هذا النحو ، أيستبعد أن يحلف ليَضربن امرأته لإبطائها عليه ؟ لا نشس أنه لا العهد العتيق ولا القرآن الكريم قد تعرض لهذه التفصيلة ، ولكننى أردت أن أبين للقارئ سخف المنطق الذى سول لجاهلنا المسارعة إلى الاعتراض على البيضاوى .

وأخيرا وليس آخرا فإن الجاهل يحاج البيضاوى بأن وأيوب سابق ليعقوب ويوسف تاريخيا ، كما أن مؤلف سفر وأيوب يذكر أنه كان يسكن في أرض عوص ، التي تقول حواشي العهد العتيق الملحقة به في الترجمة الكاثوليكية إنها كانت مجاورة لأرض يهوذا ، أى أنها كانت جزءا من أرض فلسطين . والآن في ضوء كلام جاهلنا وما جاء في حواشي العهد العتيق نتساءل : كيف يقول كانب سفر وأيوب إذن أهل سبإ قد هجموا على بهائم أيوب وقتلوا عبيده واستاقوا الإبل

أمامهم (۱) ؟ أين أهل سبياً من فلسطين ، وبالذات في ذلك الزمن الموغل في القدم حين كانت وسائل المواصلات بدائية وشديدة البطء ؟ لقد كانت سبأ في بلاد اليمن ، وبينها وبين فلسطين مسافات صحراوية رهية ، فكيف يأتي الرعاة منها ليهجموا على مواشي أيوب في تلك الأزمان السحيقة التي كانت وسيلة السفر فيه هي الأقدام أو ظهور الجمال على أحسن تقدير ؟ وهذا لو كانت سبأ موجودة في ذلك الوقت ، بيّد أن عملكة سبإ لم تظهر إلى الوجود إلا في القرن الثامن قبل الميلاد ، على حين أن يعقوب ، الذي يؤكد الأحمق المائق أنه متأخر في الزمن عن أيوب، كان يعيش في القرن الثامن عشر قبل الميلاد، أي أنه كان باقيا على سبإ ، لكي يكون لها مكان على خريطة الوجود ، عشرة قرون أو تزيد (۲)! فتأمّل واعجَبُ أيها القارئ!

وبالنسبة لمريم عليها السلام يقول المتنطع الذى يصر بغباء عجيب على أن يسعى بقدمه إلى هلاكه إن الآية ١٢ من (التحريم) قد ذكرت أن مريم هى ابنة عمران ، فكيف يصح ذلك ، والإنجيل يقول

<sup>(</sup>١) أيوب /١٤/١ ــ ١٥ .

<sup>(</sup>۲) انظر محمد فرید وجدی / دائرة معارف القرن العشرین / دار الفکر / بیروت/ مادّتی دسباً، و داپراهیم، ، ومنیر البعلبکی / موسوعة المورد العربیة / مواد دسباً، و داپراهیم، و دیعقوب، و دیوسف، .

إنها بنت هالى (لوقا ٢٣/٣/) ؟ أم كيف يقول القرآن إنها بنت عمران أبى موسى وإنها أخت هارون مع أن بينها وبين عمران وهارون ألفا وستمائة سنة ؟(ص٣٠).

والواقع أن هذا الكلام لامكان له إلا المرحاض ، وإليك البيان : أولاً والإنجيل، هو ما نزل على عيسى عليه السلام من وحى سماوى فبلغه قومة لا هذه السيّر التى كتبها بعض المنتسبين إلى النصرانية بعد عشرات السنين والتى يحوط الشكُ عند علمائهم أنفسهم شخصية مؤلفيها . فحجاج ذلك السفيه لنا إذن بأن الإنجيل قد قال كذا في هذه المسألة حجاج باطل لأننا لا نؤمن بإلاهية مصدر ما يسمى بإنجيل مرقس أو لوقا ... إلخ ، لأن هذا الكلام إن كان هو يراه ملزما فإنه لا إلزام لنا فيه .

وهذا كله لو كان فى إنجيل لوقا أو غيره فعلا أن مريم هى بنت هالى، وهو ما لا وجود له ، أما المذكور فى ذلك الإنجيل فهو سلسلة نسب المسيح ، وفيها أنه (على ما يظن أبناء قومه) ابن يوسف بن عالى ... إلى آدم بن الله . ولا ذكر فيها البتة لمريم . فعلام يدل هذا ؟ يدل على واحدة من ثلاث : أن الأبعد جاهل أو كذاب أو أحمق مجنون ! وليختر لنفسه الصفة التى يحب ، فلن نقف حائلين بينه

وبين ما يختار . ومع ذلك فعند النصارى رواية تقول إن مريم هي ابنة يواقيم ، إلا أن هذه الرواية ليست محل ثقتهم (١). ومرة أخرى نتساءل: علام يدل هذا ؟ ألا يدل على أن أمورهم كلها معجونة بماء الاضطراب والشك ؟ فكيف بالله يجد مثل هذا الأحمق في نفسه البجاحة على تخطئة القرآن الكريم الذي لايمكن أن يطوله الخطأ؟

وفضلا عن ذلك فإن القرآن لم يقل إن مريم هى بنت عمران أبى موسى أو إنها أخت هارون أخى موسى ، بل كل ما جاء فيه أنها «مريم ابنة عمران» فقط ، وأن قومها حينما جاءتهم حاملة وليدها ، ولم تكن قد تزوجت ، قالوا لها : «يا أخت هارون ، ما كان أبوك أمراً سوء ، وما كانت أمك بغيا» (٢) ، أى أنها في القرآن هي أخت هارون ليس إلا ،

<sup>(1)</sup> Elizabeth Gidley Withy Combe, The Oxford Dictionary of English Christian Names, Oxford, 1948, Art. "Joachim", P.78.

<sup>(</sup>۲) ولهذا السبب أقدم چاك بيرك في ترجمة القرآن على تغيير اسم دمريم ابنة عمران إلى دمريم بنت يواقيم . وقد بينت سخف صنيعه هذا في كتابي دترجمة چاك بيرك للقرآن الكريم بين المادحين والقادحين (مكتبة زهراء الشرق / ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م / ٧٤ ـ (٧) . وبالمناسبة فيوسف النجار ، الذي ذكر لوقا أنه ابن عالى، هو (حسب إنجيل متى) ابن يعقوب ، وسبحان مثبت العقل والدين ! (انظر متى / ١/ ١ ـ ١٦ ، ولوقا / ٣/ ٢٣/ ٣٨).

والذى سماها كذلك ليس هو القرآن بل قومها . فانظر بالله عليك إلى هذا المدلَّس المفضوح الذى يتقوّل على القرآن الأكاذيب !

ثم إن القرآن مصدّق فيما يقول ، وما دام قد قال إن مريم هي ابنة عمران فلا بد أن تكون ابنة عمران فعلا، وبخاصة أنه ليس عند النصارى في هذا الصدد سوى رواية تفتقر إلى الثقة كما ذكرنا . وقد تكون تسميتها وابنة عمران، هي تسمية مجازية كما سُمّي يوسف النجار (الذي يقولون إنه كان خطيبها) بـ ويوسف بن داود، على لسان الله ذاته طبقا لإنجيل متى، مع أن بين يوسف هذا وداود عليه السلام نحو ثلاثين جيلا حسبما جاء في ذلك الإنجيل نفسه (۱)، وكما سَمّي الأعمى (في إنجيل لوقا) المسيح عليه السلام بـ ويسوع بن داود، مرتين (۲). وفي هذا الإنجيل أيضا نسمع غنيا معاصرا للمسيح ينادى إبراهيم من الجحيم بـ ويا أبت، ويرد عليه إبراهيم قائلاً: ويا ابني، (۳). أما

<sup>(</sup>۱) متى / ۱ / ۱۹ \_ ۲۰ .

<sup>(</sup>۲) لوقا ۱۱/۱۱ ـ ۲۰ . . .

<sup>(</sup>٤) لوقا / ١٣/ ١٦ .

البنوّة لله فما أسهلها وما أرخصها في الكتاب المقدس: فإسرائيل ابنه البكر(١)، وداود أيضا ابنه البكر (٢)، وإفرائيم هو كذلك ابنه البكر(٢)! وقد رأينا ما جاء في سلسلة نسب المسيح من أن آدم هو ابن الله ، ولن ننسى بطبيعة الحال ما يقوله النصارى عن عيسى وبنوته هو أيضا لله. وهناك ، فوق هذا كله ، ﴿ أَبِناءِ الله ﴾ التي أَطْلَقَتْ عَلَى مَا لا أَدْرِي كم من الجماعات المختلفة! فيا أيها الأحمق ، ما دامت ذمتكم واسعة بهذا الشكل ، فلماذا تضيقون بتسمية مريم بـ (ابنة عمران) حتى لو كانت هذه تسمية مجازية ؟ وفي هذه الحال سيكون القرآن مجرد حاك لما كانوا ينادونها به حسب تقاليدهم في نسبة الشخص إلى جدًّ له بعيد مشهور . بعضاً من حمرة الخجل يا عقل العصفور! أما القول بأن فلانا أو علانا أو ترتانا ابن لله فإن المسلمين لا يُقدمون على مثل هذه السُّنَّمة ، إذ هم يعرفون مقام الألوهية وما يجب لها من الإجلال والتوحيد!

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) خروج /۲۲/۶ \_ ۳۲ .

<sup>(</sup>٢) مزامير / ٨٩ / ٢٦ \_ ٢٧ .

<sup>(</sup>٣) إرميا / ٣١ / ٩.

ویأخذ العبد الفاضی علی القرآن ما یسمیه (خلّط الأسماء) حیث تقول الآیات ۸۶ ـ ۸۲ من سورة (الأنعام) عن إبراهیم علیه السلام: (ووهبنا له إسحاق ویعقوب کُلاً هَدَیْنا ، ونوحا هَدَیْنا من قبل ، ومن ذریته داود وسلیمان وأیوب ویوسف وموسی وهارون ، وکذلك بخزی الحسنین \* وزکریا ویحیی وعیسی وإلیاس ، کلّ من الصالحین \* وإسماعیل والیسع ویونس ولوطا ، وکُلاً فضلنا علی العالمین، . ووجه اعتراض العبقری الذی لم تلده ولادة فی السّخف وضلال العقل أن اعتراض العبقری علی ترتیبهم التاریخی (ص ۳۲ ـ ۳۷) .

وهذا اعتراض لا معنى له أبدا ، فالقرآن لم يقل إن هذا هو ترتيبهم التاريخى ، ولم يستعمل فى العطف بين أسمائهم إلا «الواو» ، وهى حرف لمطلق الجمع ، أى لا تفيد ترتيبا ، بخلاف «ثُمّ» و «الفاء» . فهذان سببان كافيان لإخراس المتنطع ، ومع هذا فإننا نسوق أيضا المعلومة التالية التى لو كان عنده ذرة من حساسية لانشقت الأرض بعدها وابتلعته كما ابتلعت قارون . يا أيها المتنطع ، قبل أن تقذف بيوت الناس بالحجارة انظر إلى زجاج بيتك وخف عليه أن يفكر الآخرون فى الردّ على حجارتك الطائشة التى لا تفيدك شيئا بحجر واحد يحطمه لك تحطيما ! وبيتك الزجاجى الذى أقصده هو أسفار واحد يحطمه لك تحطيما ! وبيتك الزجاجى الذى أقصده هو أسفار الأنبياء فى العهد العتيق التى لا تخضع لأى ترتيب تاريخى رغم أن ذلك

الكتاب قائم على ترتيب الأحداث التى وقعت لبنى إسرائيل ترتيبا تاريخيا ، إذ وردت تلك الأسفار فيه على النحو التالى : أشعيا ثم إرميا ثم باروك ثم حزقيال ثم دانيال ثم هوشع ثم يوئيل ثم عاموس ثم عوبديا ثم يونان ثم ميخا ثم نحوم ثم حبقوق ثم صفنيا ثم هجاى ثم زكريا ثم ملاخى، على حين أن الترتيب التاريخي هو عاموس، هوشع ، أشعيا ، ميخا ، صفنيا ، ناحوم ، حبقوق ، إرميا ، حزقيال ، حجاى ، عوبديا ، ميخا ، صفنيا ، ناحوم ، حبقوق ، إرميا ، حزقيال ، حجاى ، عوبديا ، وركريا ، وقيل ، دانيال ، وهذا ليس كلامنا نحن بل كلام علمائكم (١).

ويستمر عقل العصفور في هجومه الصبياني الأخرق على القرآن الكريم فيتهمه بأنه مأخوذ من أقوال الحنفاء وأشعار امرئ القيس وقصص سلمان الفارسي وكتب جهلة اليهود والنصاري (ص ١٨٥). ولو كان عنده هو والذين أزّوه على هلاكه مُسكة من عقل ما فتح هذا الباب الذي إنما يفتح به على نفسه أبواب الجحيم . ترى لو أن الرسول عليه الصلاة والسلام قد أخذ كلام الحنفاء وجعله قرآنا ، فلم سكت منهم من ظلوا أحياء إلى ما بعد بعثته كورقة بن نوفل ، الذي سارع إلى الإيمان به وأعلن أنه لو امتد به الأجل إلى اليوم الذي يُقدم القرشيون فيه على إيذائه وإخراجه من مكة فلسوف يقف إلى جانبه

<sup>(</sup>١) انظر الكلمة التمهيدية التي قدم بها شراح الكتاب المقدس لأسفار الأنبياء في الترجمة الكاثوليكية / ٣٣٧ .

وينصره نصرا مؤزرا ، وكأمية بن أبى الصلت ، الذى كان عازما على الدخول فى دعوته والانضواء مخت رايته لولا أن وقعت غزوة بدر، وسقط بعض أقاربه قتلى بسيوف المسلمين ؟ ترى لم سكتوا قلم يقولوا: إن محمدا إنما تعلم منا واستوحى قرآنه من كلامنا ؟ ولم سكت كذلك أولاد من مات منهم قبل البعثة وأقاربهم كما هو الأمر فى حالة زيد بن عمرو بن نُفيل ، الذى كان ابنه سعيد من أوائل من لبوا دعوة الرسول ثم تبعه ابن عمه وصهره عمر بن الخطاب ؟

ولقد توفرت لأمية كل الدواعي لفضح محمد لو كان الرسول عليه السلام قد استمد قرآنه منه ومن أمثاله ، فقد رثي هَلْكي قريش في غزوة بدر بقصيدة حائية بلغت الغاية في التفجع عليهم والتحريض على الإسلام والمسلمين . وهذه القصيدة موجودة في ديوانه وفي كتب السيرة والتاريخ والأدب ، ومع ذلك تقرؤها من أولها إلى آخرها فلا مجد فيها كلمة واحدة تتهم محمدا بشيء . كذلك كان هناك أبو عامر الراهب ، الذي كان الغل يلتهم قلبه والذي كان يتصل بالبيزنطيين في الشام يستعين بهم على حربه صلى الله عليه وسلم وكان له بين سكان المدينة عيون وأنصار ، ومع ذلك كله لم يحدث أن فتح فمه بكلمة تتهمه عليه السلام بالأخذ من الحنفاء حتى ولا لابنه فتح فمه بكلمة تتهمه عليه وانحاز إلى الرسول عليه الصلاة والسلام حنظلة ، الذي تمرد عليه وانحاز إلى الرسول عليه الصلاة والسلام

واستُشهِد في معركة أحد حيث بلغ تخريض أبيه وتآمره على النبي والمسلمين المدى الأبعد .

ويزعم الأحمق الكذاب أن القرآن في قوله تعالى في الآية ١٠٣ من (النحل) : (ولقد نعلم أنهم يقولون : إنما يعلمه بشر . لسان الذي يُلْحدون إليه أعجمي ، وهذا لسان عربي مبين، قد شهد أن المقصود بالذي أملى القصص الفارسية على محمد هو سلمان الفارسي (ص ١٩١) . لكن الآية ، كما هو جلى لكل من لم تعم عيناه وبصيرته كصاحبنا الغبي الذي طمس الله على فؤاده ومدَّ على بصره غشاوة ، ليس فيها أية إشارة إلى سلمان أو أي قَصَصِ فارسى . هذه واحدة ، أما الثانية فإن الآية مكية ، وسلمان لم يظهر في الأفق الإسلامي إلا في المدينة بعد الهجرة بفترة ، فكيف يمكن أن تتكلم الآية الكريمة عن شخص لم يكن له حتى ذلك الحين ولا إلى ما بعد ذلك بأعوام وجود في حياة النبي عليه السلام ؟ أرأى القارئ كيف فقد أعداء الإسلام العقل والحياء على هذا النحو الشائن المخزى؟ ونأتي إلى الثالثة ، والثالثة ثابتة كما يقولون : فالمعروف أن سلمان هو الذي سعى إلى النبي صلى الله عليه وسلم في رحلة طويلة مرهقة طوّف فيها بعدد من بلدان الشرق الأوسط حتى وصل إلى يشرب حيث بيع ، وهو الشريف الفارسي ، بيع العبيد ، وانتهى أمره بالدخول في الإسلام وملازمة النبي

عليه السلام والمثابرة على خدمته وخدمة دعوته بكل سبيل . وكانت قصص الأنبياء والأم السابقة وآدم وإبليس وغير ذلك قد أصبحت تملأ القرآن، فلم تعد هناك حاجة إلى ما في جعبة سلمان، أو كما قال أحدهم ذات مرة في سخافة حقيرة : «إلى الكنز المعرفي الثمين» الذي كان في حوزة سلمان والذي يدعى ذلك الأفاك ما ادّعى أفاكنا الحالى أن الرسول عليه السلام كان يستمد منه .

أما الشعر الذى أَفَكَ هذا الكذاب بأن القرآن قد أُخذ منه بعض العبارات فهو الأبيات التالية التي تُنسَب لامرئ القيس :

عن غزال صاد قلبی ونفر فرمانی فتعاطی فعقر فرمانی فتعاطی فعقر فر عنی کهشیم المختظر کانت الساعة أدهی وأمر بسحیق المسك سطرا مختصر فرأیت اللیل یسری بالقمر فرقه ذا النور: کم شیء زهر دنت الساعة ، وانشق القمر

دنت الساعة ، وانشقُ القَمرُ مر يوم العيد بي في زينة بسهام من لحاظ فاتك وإذا ما غاب عني ساعة كتب الحسن على وجنته عادة الأقمار تسرى في الدجي بالضحى والليل من طرّته قلتُ إذ شق العندارُ خده :

هذا الشعر هي العبارات التي تحتها خط . ووالله إني لأستعجب من هذا الشعر هي العبارات التي تحتها خط . ووالله إني لأستعجب من كل هذا الغباء الذي سوّل للأحمق أن يقول هذا الذي قاله . تعساً لك يا عبد الفاضي وليوم ولدتك فيه أمك ! إنما ولدتك للشقاء ، فيا ويلك ثم يا ويلك! أهذا شعر يقوله امرؤ القيس ؟ إن الأبعد لايشم ، لأنه لو كان يشم لأغلق فمه المنتن فلم ينبس ببنت شفة في هذا الموضوع . إن الركاكة تُسربل الأبيات من بدايتها إلى خاتمتها ، ولم يكن الشعر الجاهلي يوما ( فضلا عن أن يكون هذا الشعر لامرئ القيس ) ركيكا بهذا الشكل المزرى. ثم إن القصيدة تتغزل في غلام ، ومتى كان الجاهليون يتغزلون في الغلمان؟ إن هذه الظاهرة لم تنشأ إلا في العصر العباسي يا أيها الغبي الأبله !

ثم هل يمكن أن يقول أى شاعر جاهلى: «دنت الساعة ، وانشق القمر» ؟ والجواب: «كلا» بالنُّلُث ، فالجاهليون لم يكونوا يستخدمون كلمة «الساعة» للدلالة على يوم القيامة . بل إن يوم القيامة لم يكن جزءا من عقائدهم ، اللهم إلا نفرا ضئيلا منهم هم الحنفاء ، الذين كانوا مع ذلك لا يؤمنون أكثر من مجرد إيمان عام بأن هناك عالما آخر، أما دنو هذا اليوم فلم يكن يجرى لهم في بال . ثم أين امرؤ القيس رغم ذلك كله من الحنفاء ؟ كذلك ففكرة «انشقاق القمر» هي من

الأفكار التي يستحيل خطورها في عقل أي شاعر جاهلي سواء كان المراد أن القمر قد انشق فعلا كما تقول بعض الروايات الخاصة بأسباب نزول الآية الأولى من سورة «القمر» أو كان المراد مجرد الإشارة إلى أن القمر سينشق مستقبلا مع قيام الساعة على عادة القرآن في استعمال الفعل الماضي في كثير من الأحيان للدلالة على أحداث القيامة والعالم الآخر. ذلك أنه على المعنى الأول يكون «انشقاق القمر» معجزة من المعجزات ، والجاهليون لم يكونوا يؤمنون بالمعجزات ، أما على المعنى الثاني فحتى الطائفة الضئيلة التي كانت تعتقد ، كما قلنا، اعتقادا عاما في العالم الآخر لم يكن في ذهنها أن انشقاق القمر هو من مقدمات القيامة ، فما بالنا بامرئ القيس ؟

ولقد نَقبتُ ذات يوم فى أشعار الجاهلية للبحث عن كلمة «العيد» فلم أجد إلا شاهدين اثنين لاغير ، أما عبارة «يوم العيد» بأكملها فلا وجود لها فى ذلك الشعر . ثم هل يقول الجاهليون فى أشعارهم ما جاء فى البيت الأول مما لا يستطيع الإنسان أن يعقل له معنى من أن القمر قد انشق عن غزال صاد قلب الشاعر ونفر ، أو ما جاء فى البيت الرابع من أن ذلك الغلام قد فرّ عن الشاعر كهشيم المحتظر ؟ أم هل كان من الممكن أن يتصوروا كتابة منقوشة على وجنة إنسان ؟ إن هذا من مظاهر الترف الحضارى الذى لم يكن ليخطر لهم على بال! أم هل

وأخيراً لقد كنت أستطيع أن أريح نفسى منذ البداية فأقول إن هذه القصيدة لا وجود لها فى ديوان امرئ القيس ولا فى ديوان أى شاعر جاهلى، لكنى أردت أن أبين أن أى إنسان عنده مزية الشمّ يستطيع على مسافة أميال أن يعرف أنها ليست لامرئ القيس ولا لأى شاعر جاهلى أو إسلامى أو أموى أو حتى عباسى رغم أن التغزل بالغلمان قد بدأ فى أيام العباسيين كما سلف القول ، إذ إن طابع عصور الانحطاط فى تاريخ الأدب العربى واضح فيها أشد الوضوح. ونفس الشىء نقوله فى البيتين الآخرين اللذين نسبهما صُوبَحبنا الجاهل أيضا لامرئ القيس فى البيتين الآخرين اللذين نسبهما صُوبَحبنا الجاهل أيضا لامرئ القيس

أَقْبِلَ والعشَّاق من خلفه كَأَنهم من حَدَبِ يَنْسِلُون وجاء يوم العيد في زينة للله هذا فليعمل العاملون

وتَبْقَى كَتَب جَهَلة اليهود والنصارى : فأما النصارى فلو كان رسول الله قد تعلم شيعًا منهم لانبرى له أُحد من كان منهم في مكة أيام اضطهاد قومه له صلى الله عليه وسلم ، مما من شأنه أن يغرى بتقوّل الأقاويل عليه ، قائلا: وأنا الذي أخذت منى يا محمد كلامي وزعمت أنه قرآن ينزل عليك من السماء!) . ولقد ظهر النصاري مرة أخرى في حياته عليه الصلاة والسلام بالمدينة حين زاره وفد نصارى بخران ، وفيهم سادتهم وعلماؤهم ، فدعاهم عليه السلام إلى المباهلة، وهي قمة التحدى ، فلماذا لم يقولوها ؟ ولماذا لم يقلها بحيرا ، الذي يطنطن المستشرقون أنه هو الذي علمه عليه السلام ؟ أما اليهود فإنهم لم يتركوا أى شيء يرون أنه يفسد عليه أمره إلا وفعلوه ، حتى لقد ذهبوا إلى قريش وزعموا أن أصنامهم ووثنيتهم وانحرافاتهم الأخلاقية خير من توحيد محمد وما يدعو إليه من مكارم الأخلاق ، كما تآمروا على قتله وطعن دينه في ظهره ووضعوا أيديهم في أيدى الأحزاب في غزوة الجندق ... إلخ ، ورغم ذلك نراهم لم ينبسوا بكلمة واحدة عن أخذه المزعوم من كتبهم . ومعروف أن اليهود يتمتعون بوقاحة فائقة ولا يبالون أن يفتروا الكذب على أشرف الشرفاء ، بيد أنهم خرسوا

تماما في هذه المسألة ، فعلام يدل هذا ؟ وكيف تواتيك نفسك أيها المتنطع الكذوب بعد أربعة عشر قرنا من الزمان على توجيه مثل هذا الاتهام؟ إن الحياء هو خَلَق الكرام ، وأنتم قوم لا تستحون ، تماما مثل المومس التي يعرف الناس جميعا عهرها وفضائحها ، ومع ذلك فإنها لا تشعر بذرة من خجل بل تقف في الشارع وتصيح بملء صوتها العاهر أنها أشرف من كل نساء الدنيا وأنها وأنهن ! أهذا خاية ما عندكم مما تتهمون به سيد الخلق ؟ أكل هذا من أجل أن دينه قد أنكر التثليثُ ووراثةُ الخطيئة وأبوَّةُ الله لواحد من عبادة وشَرَّبُ الخمر وأكُلُّ الخنزير وترُّكُ الختان ؟ لقد ظلت حربكم هذه العَوَان مشنونة عليه وعلى دينه طوال القرون الأربعة عشر الخالية ، ولكنها لم تؤدّ بكم إلى شيء ! وإنكم لتظنون أن الهوان الذي أصاب المسلمين في هذه الأيام النَّحسات هو فرصتكم الذهبية للقضاء على دين سيد الخلق، وأنتم في ذلك واهمون وهم النائم الذي لم يتغطُّ جيدا فبانت سوأته وهو يحلم الأحلام ويظنها حقائق ! إنكم لتناطحون جبلا أشمّ ، ولقد فقد عقله من تسوّل له نفسه أنه يستطيع تدمير الجبال بقرّني صرصور!

\*\*

و يحت عنوان (الوحى الذي يشك فيه مبلّغه) يسوق الشقى اللعين قوله تعالى مخاطبا رسوله عليه السلام في بدايات الوحى : (فإن كنت فى شك مما أنزلنا إليك فاسأل الذين يقرأون الكتاب من قبلك . لقد جاءك الحق من ربك فلا تكونن من الممترين (يونس / ٩٤) دليلا على أنه صلى الله عليه وسلم كان يشك فى نبوته ، فكيف يتوقع إذن من سامعيه أن يصدقوه ؟ ثم يستشهد بقول بولس إلى أهل غلاطية (٨/١) : (إن بشرناكم نحن أو ملاك من السماء بغير ما بشرناكم فليكن أناثيما (أى واقعا محت لعنة) على أن هناك فرقا بين محمد ، الذى يشك فى الوحى الذى ينزل عليه ، وبين بولس الوائق فيما كان يبشر به حسب كلامه (ص ٨٢ ـ ٨٣) .

ومقطع الحق أنه ليس في الآية الكريمة ما يدل على أنه صلى الله عليه وسلم كان يشك آنفذ في الوحى ، فإنّ حرف الشرط ﴿إنّ يدل على استحالة الفعل أو استبعاد حدوثه على أقل تقدير ، وإنما هو ضرب من تثبيت القلب ، إذ كان قومه يكذّبونه ويفترون عليه الاتهامات ، فبيّن القرآن له أنه على الحق فلا ينبغي أن يبالى بافتراءات المفترين ، وإذا كان قومه يكذبونه ويرفضون دعوته فها هم أولاء الذين يقرأون الكتب من قبله ، فليسألهم إن أحب ، ولسوف يجيبونه بأن نبوته معروفة عندهم وأن الناموس الذي ينزل عليه هو نفسه الناموس الذي كان ينزل على إخوانه الأنبياء من قبل . إنه نفس الجواب الذي

سمعه قبلا من ورقة بن نوفل . ومع ذلك فإنه عليه السلام لم يشك ولم يسأل ، وقد وردت الروايات بذلك ، إذ كان جوابه عندما نزلت عليه تلك الآية . (أنا لا أشك ولا أسأل، . وحتى لو كان عليه السلام قد توقف أمام هذا الحدث العجيب الذي حوّل حياته وحياة البشرية ومسيرتها الحضارية مخويلا ، فماذا في هذا ؟ إنه يدل على أنه لم يخترع الوحى كما يفترى عليه أعداء الإسلام ، إذ المخترع لا يشك ولا يتوقف ، فضلا عن أن يعلن هذا على الملإ ، وإنما كان يبغى اليقين المطلق ، وهذه قمة الموضوعية . وعلى أية حال فإن حرف الشرط (إنَّ الموجود في أول الآية الكريمة موجود أيضا في أول عبارة بولس : (إنَّ بشِّرناكم ... إلخ) ، فهل يقول المتنطع الجهول إن بولس يعترف بأن من المكن أن يشر أهل غلاطية بغير ما كان يبشرهم فعلا به؟ ولقد خاطب الله رسوله قائلا : «قل : إنَّ كان للرحمن ولد فأنا أول العابدين ، (١)، ومستحيل في الإسلام وفي منطق العقل أن يكون لله ولد . ألا يرى العبد الفاضى أنه كالحمار يحمل أسفارا ؟

وإنى لأستغرب كيف لم يفكر الغبى مثلا فى صيحة عيسى عليه السلام على الصليب حسب مزاعم العهد الجديد : (إلهى ، إلهى ، للذا تركتنى؟) ، إذ ليس لها من معنى إلا أنه لما جدً الجدّ نسى كل ما

الزخرف / ۸۱.

اتفق عليه مع أبيه (أو بالأحرى: مع إلهه طبقا لكلامه هو) من أنه سيصلّب تكفيراً عن خطايا البشرية ، فأخذ يبكى ويصيح عبثا دون جدوى! فذلك هو الذى ينبغى أن يشغل ذلك المتنطع به نَفْسَه لا بتقحم تفسير القرآن برعونة وجهل! هذا ، ولا أريد أن أشير إلى اجتراء إبليس على المسيح (وهو الله عندهم) وأخذه إياه إلى قمة الجبل كى يختبر إيمانه ، ولا إلى تعميد يحيى عليه السلام له ، أى تعميد العبد للربّ ... إلخ، وهو كثير !

\* \* \*

ويستمر التعيس في تخبطاته فيقول إن قوله عز شأنه في الآية ٢٣ من (المائدة) عن يهود المدينة : (وكيف يحكّمونك ، وعندهم التوراة فيها حُكُم الله ؟)، وقوله جلّ وعلا عن النصارى في الآية ٤٧ من نفس السورة : (وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون ، دليل على أن التوراة والإنجيل اللذين كانا في أيدى اليهود والنصارى صحيحان (ص٨٨) . وهو فهم غبى، وإنما يريد القرآن أن يوضح لليهود نفاقهم وتخبطهم حيث يرفضون نبوة محمد ، وفي ذات الوقت يأتون إليه طالبين منه أن يصدر حكمه على زانيين منهما ، فقال لهم : إن في كتابكم العقوبة الخاصة بالزنا ، فلماذا تتجاهلونها وتظنون أن رسول الله سوف يحكم الخاصة بالزنا ، فلماذا تتجاهلونها وتظنون أن رسول الله سوف يحكم

عليهما بحكم آخر أخف ؟ ولقد عبث اليهود فعلا بتوراتهم ، إلا أن هناك مواضع وأحكاما فيها لم تمسسها يد العبث ، ومنها رجم الزناة . فهل إذا قال القرآن الكريم إن حكم الزنى الموجود فى العهد العتيق هو حكم صحيح كان معناه أن كل ما فى ذلك الكتاب صحيح؟ أما قوله عز وجل : «وَلَيحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون» فهو يتحدث عما أنزله الله على عيسى لا ما أضافته أو حرّفته يد الإفساد . ولقد كان مما أنزله الله على عيسى التبشير بنبوة محمد ، وهو مما أمر الله أهل الإنجيل أن يحكموا به فيدخلوا فى دين محمد ويعتنقوا التوحيد بدل التثليث ويعفوا عن لحم الخنزير وما إلى ذلك مما أدخله بولس وأمثاله فى ديانة عيسى ، وهى منه براء ، فهذا هو معنى الآية ، لكن القلوب العُلْف لا تفهم !

The state of the s

when the first in the course of the tent of the little of the course of

مرمين الميد الميدي في الميد عن عندي الأيد والتعريف إلى الميديد. الأيد والتعريف الميديد الميدي



## رَ ادابِ عينُ شمس ) د.ابراهيـمعـوص

- دكتوراه من جامعة أوكسفورد ١٩٨٧ م
- له عدد من المؤلفات النقدية والرسلامية منها:
  - معركة الشعر الهاهلي بين الراقعي وطه حسين
    - ي دراسة جديدة لمياته وشسميته
      - لنة ألْتنبي دراسة تحليلية
- ا التنبي بأزَّاء القرن الإسماعيلي في تاريخ الإسلام ( مترجم عن الفرنسية مع تعليقات ودراسه)
  - ستنشرقون والقرأن
  - ماذا بعد إَعَلَانَ سَلَمَان رشدي توبته ؟ دراسة فنية بموضوعية للآيات الشيطانية
    - الترجمة من الأنجليزية منهج جديد
    - وَنَتِّرَهُ بِن شَدَادُ فَضَايا إِنْسَانِيةَ وَفَنية
      - النابقة الجعدى وشعره
      - من نخائر المكتبة العربية
    - السَّجِم في القرآن ( مَتْرجم عن الإنجليزية مع دليقات ودراسة )
    - ممال الدين الأنفائي مرأسلات ووثائق لم تنشر من قبل ( مترجم عن الفرنسية)
      - مُمبول منَّ النقد القَمَّ
      - سرر: ١٨ براسة لغوية أسلوبية مقارنة
      - امسول الشعر العربي ( مترجم عن الإنجليزية مع تعليقات ودراسة )
- الترآمات الكاتبة البنجلاديشية تسليمة نسرين على الإسلام والسلمين دراسة نقدية لرواية و العار »
  - مصدر القرآن دراسة اشبهات الستشرقين والبشرين حول الوحي المعدى
  - نقد القصة في مسر من بداياته حتى ١٩٨٠ م محمد حسين هيكل أديبا وناقدا ومفكرا إسلاميا
  - سورة النوريّن الْتي يزعم فريق من الشّيعة أنها من القراز الكريم براسة تحليلية أسلوبية تورة الإسلام أستاذ جامعي يزعم أن معمدا لم يكن إلا تأجرا ( ترجمة وتفنيد )

    - مع الجاحظ في رسالة الرد علم
  - مد لطفي جَمْعَة قراءة في فكَّره الإسلام، إيطال القنبَّلَةُ النورية المُلْقاة على السيرة النبوية - خطاب مفترح إلى الدكتور محمود على مراد فر،
    - الدفاع عن سيرة ابن اسحاق
    - سورة يوسب دراسة أسلوبية فنية مقارنة الرايا الشوعة - دراسة حول الشعر العربي في ضوء الاتجاهات النقدية الجديدة
      - القصاص معمود طاهر لاشين عياته وفنه
      - في الشمر الجاملي تحليل وتنوق
      - في الشعر الإسلامي والأموى تعليل وتنوق
        - لَمَى الشَعرَ الْعربي الْعَدَيثُ تَعَلَيلُ وَتَنْوَقُ
      - مِوْقَف القُرانِ ٱلْكُرِّيمِ والْكَتَابِ الْمُقْسَ مَنَ ٱلْعَلَمِ

        - درأسات في ألسرح دراسات دينية مترجمة عن الإنجليزية
      - د. محمد منْدُور بيّن أوهام الأدعاء العريضة وحقائق الواقع الصلبة دائرة المارف الإسلامية الاستشراقية أضاليل وأباطيل
      - من الطبري إلى سيد قطب براسات في مناهج التفسير ومذاهبه
        - القرأن وَأَلْحَدْبِثُ مَقَارِنَةُ أُسَلِّرِبِيةً
        - سررةُ الْمَائدةُ دراسةُ أَسلوبيةٌ فَقَويةٌ مَعَارِنةُ
      - اليسار الإسلامي وتطاولاته المفضوحة على الله والرسول والمسعابة
        - محمد لطفى جمعة وجيمس جريس
      - وليمة المشاب البحر ، بين قيم الإسلام وحرية الإبداع قراءة نقلية

5.141色一角的 # All place the little of Table ﴿ ﴿ وَوَكُمُ السَّمَوِ الْمُهَاءُ لَمْ يَقِينَ الْمُؤْفِّدُ وَوَقَالُمُ مُعْسَمِينًا The things of the stand of the stand of the stand of the Salting the Harden Control North a no hat Tapung (12), b a ng hailit ni ni ni kangga م المسلم في الله في المجاهد على التعليمية الم المسلمة المدار الله المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة الم المسلمة المسلم الرامعاء البورة المعيونية الساليد كأفحل أأريس is limber that I am for a few or the source of the source time? male Taylor to the state of يرده مصادل أراه والمرازي ويعتوال ال Br same on ground by the books probable 3 Jan 19 Jan - Law State Carlot and State Charles and State Company مراه المراه ا المراه المرا عَ إِنَّا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ اللغام من سهرة أبن أسماله ود عمل بيسور - ورا ما مديرة اليو سارة ي المراكز والكرامة - فراد المسائل المعتار المراكز عالي عالي الانتياعات النائية المدجة الله الأصاب مصيريا طاه النامي ومواند أباء الا عن الدي الباطل - الماباد الذي to a taking transform otherwise to an electrical B to all a majorage ي براه الخدامي الحديج الله المراسات المراسلة المراسل to a made with you will be all that ه دارية المار الإمام به الإستار الله - السالية وأراه 100 m lister of There side in the light of the strange one Marco S Water - when besty there will the state of the st والمجاور ومسيورة فدهم يطأط باعتبيد الأد

فيعله تعالى من المواة الريدي والاستهار جيد للهوا بالما المال المال الديار والما

## الفهرست

| ٥  |    | في البدء كانت هذه الكلمة ا |
|----|----|----------------------------|
| 11 |    | الشبهات اللغوية            |
| 99 | ž. | ه مادی خام تیااه دین       |

رقم الإبداع

دار الدوس الطباعة والكمبيونر ت ١٠٥٢٠٨٠