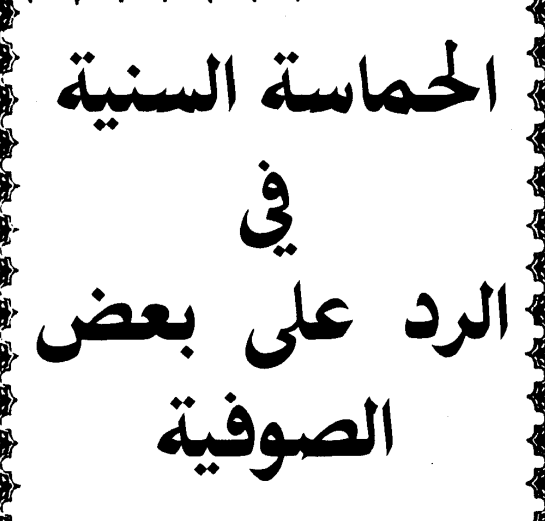
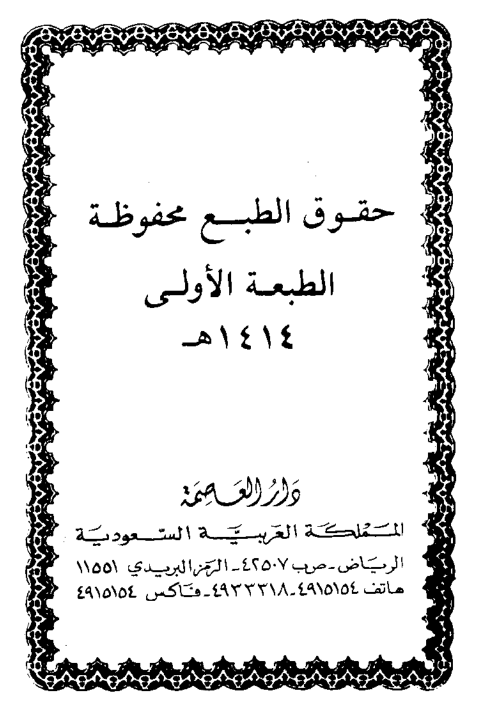
تحويميدح العقيدة فالزالع المنا وَقَدَّمَ لَهُ، وَخَرَّجَ أَحَادِيثُهُ:

|   |   | • |   |
|---|---|---|---|
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   | • |   |
|   |   |   |   |
|   |   | • | - |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   | • |   |   |
|   |   | • |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
| · |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   | • |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   | • |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   | • |   |   |



تأليف: حسن عبدالرحمنٰ السّنيّ البحيري

اعتنى به، وقدم له، وخرَّج أحاديثه محمد بن عبدالرهمان الخميس







### بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

إن الحمد لله ، نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مُضلّ له ، ومن يُضِللْ فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله .

﴿ يَا أَيُّهَا الذين آمنوا اتَّقوا الله حقّ تُقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون ﴾ (١)

واحدة وخلق منها زوجها وبث منها رجالاً كثيراً ونساءً، واحدة وخلق منها زوجها وبث منها رجالاً كثيراً ونساء، واتّقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إنّ الله كان عليكم رقيبًا (٢).

﴿ يَا أَيُّهَا الذين آمنوا اتَّقوا الله وقولوا قولاً سديدًا. يُصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ومن يُطع الله ورسوله فقد فاز فوزًا عظيمًا ﴾ (")

<sup>(</sup>١) آل عمران، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) النساء، الآية: ١. (٣) الأحزاب، الآيتان: ٧٠-٧١.

أما بعد فإن أصدق الحديث كتاب الله، وأحسن الهدي هدي محمد، ﷺ، وشرّ الأمور مُحدثاتها، وكل مُحدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار. ثم أما بعد:

فإن لفظ (الصوفية) و(التصوّف) من الألفاظ الحادثة التي لم تُعرف في الكتاب ولا في السنة، وليس لها أصل فيها، وكل ما ورد في الشّرع هو كلمة (النّرهد) أو (الورع). كما قال النبي، عَلَيْهُ: «ازهد في الدنيا يُحبّك الله، وازهد فيما عند الناس يُحبّك الناس». وكما في قوله، عَلِيْهُ: «كن في الدّنيا كأنك غريب أو عابر سبيل».

هذا وقد ألّف كثير من الأئمة في الزّهد منهم الإمام أحمد ابن حنبل، وعبدالله بن المبارك، ووكيع بن الجراح، وهناد بن السري وغيرهم ـ رحمهم الله جميعًا ـ لكنهم حرصوا على التقيد بالشرع حتى في استعهال المصطلح وهو (الزهد). ولم يستعملوا هذه المصطلحات الحادثة التي لا تخلو من أحد أمرين:

الأول: أن تكون دالة على معاني مخالفة لما جاء به الشرع فيكفى هذا دليلًا على بطلانها ووجوب اطراحها.

الثاني: أن تكون دالة على معانٍ مشروعة، وفي هذه الحالة فالواجب تسمية هذه المعاني المشروعة بالأسماء التي سماها بها الشرع، ولا داعي لاستعمال أسماء محدثة حتى لا تفتح الباب للابتداع في الدين، والاستحسان بالرأي والهوى.

هذا وإن آفة التصوّف لما ظهرت وفشت بين المسلمين وعمّت بها البلوي، تسببت في أضرار بالغة على المسلمين، من أهمها:

أولاً: أنها أدخلت على المسلمين الكثير من العقائد المنحرفة، والتصورات الفاسدة والشركية، بل وأصبح التصوف هو العباءة التي يرتديها كثير من الزّنادقة، كأهل الحلول، والاتحاد، والقائلين بتناسخ الأرواح، وغيرهم.

ومن المظاهر الشركية التي وقع فيها كثير من المسلمين الجهال والسُّذَج نتيجة لشيوع فكرة التصوف قصدهم لقبور وأضرحة الصالحين وغيرهم. وصرف الكثير من العبادات إليها، والتي لا تنبغي أن تصرف إلا لله، كالذّبح لها أو عندها، والطواف بها، وطلب الحوائج منها، والاستشفاع بها، واللجوء إليها لدفع الضرّ أو جلب النفع، وغير ذلك من أنواع العبادات. ويكفي قول الشعراني وهو من أئمة الصوفية

في كتابه الجوهر والدر: «إن الله تعالى يوكل بقبر الولي ملكاً يقضى حوائج الناس»(١).

وقول بعض الصوفية: «قبر معروف الكرخي ترياق مجرّب».

ومما هو شائع عندهم طلب الإمداد من المقبورين، كقولهم: «مدد ياسيدي أحمد البدوي، مدد يا حسين، مدد يا سيدة، مدد يا أم هاشم، مدد يا عبدالقادر الجيلاني..». الخ.

كل هذا من الشركيات الخطيرة التي وقع فيها الجهّال من المسلمين باعتقادهم التصرف في أناس ميتين، لا حول لهم ولا قوة، ولم يكن لهم تصرّف أصلاً في حياتهم، ولا نفع ولا ضرّ فكيف بعد موتهم؟!

بل ويظن بعض الجهال أنهم بعد موتهم أكمل منهم في حال حياتهم، وأقدر على التصرف، كقول القائل: «لا خير فيمن يحجب بينه وبين أحبابه شبر من التراب»، يقصد أنه حي في قبره، يسمع ويرى ويتصرف، كما كان في حال

<sup>(</sup>۱) كتاب الجوهر والدر كما في كتاب نفحات القرب والاتصال لأحمد الحموى ص١٣٠.

حياته، وهذا والله هو الضَّلال المبين، والإفك المستبين.

ومما دفع الكثير من شيوخ التصوف إلى التلبيس على الجهال في هذا الباب، ما نالوه من الحُظوة والكرامة عند الناس، سواء في حال حياتهم بها يأتيهم من أموال، وبها يلقونه من تعظيم وتكريم من تابعيهم، بل إنهم قد يركعون لهم! وكذا ما ينتظرونه بعد موتهم من مظاهر التقديس والعبادة التي تكون عند قبورهم، فلله الأمر من قبل ومن بعد.

ثانيًا: ومن هذه الأضرار البالغة ما يظهر في احتفالاتهم وموالدهم من المفاسد الخلقية العظيمة، كاختلاط الرجال بالنساء، ورقصهم وغنائهم، وتبرج النساء، وشيوع شرب الحشيش والمخدرات، بل والزنا، بحيث إن هذه الموالد أصبحت في كثير من الأحيان بمثابة مواسم وأسواق يقصدها أهل الفحش والزنا والفجور، لمعاقرة كل أنواع الفواحش، وأين كل هذا من دين الله - عز وجل -؟!

ثالثًا: ومن هذه الأضرار أن كثيرًا من الأجانب لما رأوا أفعال الصوفية واعتقاداتهم وتصرفاتهم في هذه الموالد، مع مشاركة بعض المنتسبين إلى العلم لهم في هذه الاحتفالات ممن لبسوا العمائم، أساءوا الظنّ بدين الإسلام، وقالوا: لا خير في دين يأمر بهذا ويشرّعه لأهله.

وما درى هؤلاء أن الإسلام بريء من أفعال أولئك، وما درى أولئك أنهم صدّوا عن سبيل الله بأفعالهم، وأين كل هذا مما أمر الله به وشرعه لعباده؟!

رابعًا: أن هذه الفكرة فكرة التصوف ـ تسببت في تفريق شمل المسلمين إلى فرق وأحزاب، وشيع ما أنزل الله بها من سلطان: ﴿إِنْ يَتَبِعُونَ إِلا الظّنّ وما تهوى الأنفس ﴿(١).

وهل ظهرت هذه الأسهاء بين الصحابة والتابعين ومن بعدهم كالأئمة الأربعة وغيرهم؟ كلا والله!! لقد استمسكوا جميعًا بحبل الله، واعتصموا به، فلم يقل أحد منهم أنا نقشبندي، أو رفاعي، أو جيلاني أو غير ذلك، ولا حتى عمري، أو عثماني، أو علوي، وهم من هم - رضي الله عنهم جميعًا -.

وكل هذه الأسماء تسببت في تفريق شمل المسلمين، وتحزبهم تحت رايات وأسماء وهمية، أولا أهمية لها، أو ما أنزل

<sup>(</sup>١) سورة النجم: الآية (٢٣).

الله بها من سلطان وكل هذا كان من أسباب نزول البلاء، وتسلط الأعداء.

خامسًا: يُعزي إلى الصوفية الفضل في بتّ روح الكسل والخمول، والتواكل بين المسلمين، وعدم الجدّ في أمور الدين والدنيا، وعدم الأخذ بأسباب القوة في مواجهة أعداء الإسلام، حتى إنهم لم يُعرف عنهم وقوف في وجه الأعداء، كالتتار وغيرهم، بل إن علماء أهل السنة كشيخ الإسلام ابن تيمية وغيره، وقفوا في وجه الكفر بالسيف، بينها اعتزل هؤلاء زعمًا منهم أن غزو التتار بلاء من الله، ولا داعي لمحاولة مواجهة القدر الإلهي.

إلى غير ذلك من الأضرار الخطيرة التي يضيق بذكرها المقام، ولا تكفيها هذه الورقات، وفيها ذكرت كفاية. هذا وقد وقفت على رسالة لطيفة بعنوان: (الحماسة السنية في الرد على بعض الصوفية).

وهي من تصنيف الشيخ حسن عبدالرحمان السني البحيري المصري.

وتعالج هذه الرسالة مظاهر الشطط عند كثير من الصوفية، فأردت أن أساهم في نشرها، دفاعًا عن الدين،

ونفعًا للمسلمين، وإقامة للحجّة على المبطلين المبتدعين، ليهلك من هلك عن بينة، ويحيى من حيّ عن بينة، ومنهجي في إخراج هذه الرسالة ما يلي:

١ - اعتمدت على الطبعة المصرية المطبوعة في سنة (١٣٢٦هـ).

٢ \_ عزوت الأيات القرآنية إلى مواضعها.

٣ \_ خرجت الأحاديث النبوية مع بيان درجتها ما أمكن.

٤ ـ وضعت فهرسًا للأحاديث النبوية مرتبة أبجديًا.

والله أسأل أن يجعل عملنا هذا خالصًا لوجهه الكريم، وأن يغفر لمؤلفها ولمن تسبب في نشرها.

والله من وراء القصد وهو حسبنا ونعم الوكيل

کتبه:

محمد بن عبدالرحمن الخميس

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين، وإمام المرسلين، سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وبعد:

فقد أهدى إلينا بعض الإخوان مجموعة لبعض متصوفة هذا الزّمان، مشتملة على أربع رسائل، أولها: تنوير البصائر، ودليل الحائر في إثبات النبوة ورؤية نبينا لربه. ثانيها: الفتح المبين في الاستغاثة بالأولياء والصالحين. ثالثها: القول المعتبر في القضاء والقدر. رابعها: تقول السادة الثّقاة في إيصال ما يهدي من ثواب القرآن والأذكار للأموات. يقصد ببعضها الرّد على من تصدّي من أهل العلم ورجال الدين لإخماد نيران البدع التي عمّت وضرت محشو ببدع المضلين، وضلال المتأخرين. وهكذا عوائد شياطين الجنّ إذا المضلين، وضلال المتأخرين. وهكذا عوائد شياطين الجنّ إذا رأوا من تعرض لإخماد نار الضّلال أوقدوها بشيطان من

شياطين الإنس، يوحون إليه زخارف يجادل بها أهل الحق، قال \_ تعالىٰ \_: ﴿ وَإِنَّ الشّياطين ليُوحُون إلى أوليائهم ليجادلوكم ﴾ (١). وسبب تعرّضنا للرّد على هذا المتصوّف تنبيه الناس على ما وقع في رسائله من الأمور المنكرة والأشياء المردودة شرعًا، وخلط الحق بالباطل، لئلا يغتر بها من يقف عليها ممن لا علم له بحقائق الدين، وبالله نستعين.



<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٢١.

# (الكلام على تنوير البصائر ودليل الحائر)

نقل هذا المتصوف أقوال العلماء المتأخرين، المتعلقة بالرؤية من جهة العقل. وذكر أبحاث علماء التوحيد المتأخرين في نفي الجهة عن الله، وما يلزم على كونه في جهة، وغير ذلك، وهي مقالات ضل بها علماء التوحيد المتأخرون، في ذات الله، وعدلوا بأقوالهم عن طريق السلف التي تلقوها عن الرسول، وتلقاها الرسول عن الله ـ تعالى ـ والذي يجب اعتقاده معتقد السلف ـ رضوان الله عليهم ـ من أن الله ـ تعالى ـ فوق عرشه المجيد بذاته، مباين لخلقه، وأنه يُرى يوم القيامة بالأبصار، مقابلاً للرائي كما تُرى السماء من غير إحاطة به ـ تعالى ـ .

قال ابن أبي زيد القيرواني في عقيدته التي في الرسالة، وأنه فوق عرشه المجيد بذاته. ولاوجه للاعتراض عليه، بأن هذا القول لم يرد به سمع، فقد ورد عن النبي، صلوات الله عليه، ما يدل عليه، وفهمه السلف من قوله، عليه السلام: (روى أبوداود في باب الجهمية بالسند إلى العباس بن

عبدالمطلب - رضي الله عنه - قال: كنت في البطحاء في عصابة فيها رسول الله، ﷺ، فمرت بهم سحابة، فقال: ما تسمّون هذه. قالوا: السّحاب. قال: والمزن. قالوا: والمزن. قال: والعنان.

قال أبوداود: ولم أتقن العنان جيدًا، قال: بل تدرون ما بعد ما بين السّماء إلى السّماء؟ قالوا: لا ندري! قال: إن بُعد ما بينها واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة، ثم السماء فوقها كذلك، حتى عدد سبع سموات. ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء. ثم فوق ذلك ثمانية أو عال بين أظلافهم وركبهم، مثل ما بين سماء إلى سماء. ثم على ظهرهم العرش، بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء. ثم على ظهرهم العرش، بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء. ثم الله ـ تعالى ـ فوق ذلك) (۱).

<sup>(</sup>۱) أبوداود (۹۳/۰) ح۲۲۲ في السنة، باب في الجهمية، الترمذي (٥/٤٢٤) ح٢٣٢٠ في التفسير، باب ومن سورة الحاقة، ابن ماجه (١/٤/١) ح١٩٣ في المقدمة، باب فيها أنكرت الجهمية. اللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (٣/٩٨) ح٠٥٠، من حديث الأحنف عن العباس مرفوعًا.

فَهِم السلف من قوله، عليه السلام، هذا القول وأمثاله: أن الله فوق العرش بذاته، بائن من خلقه، لا فوقه بالاستيلاء والقهر. كما فهم المتأخرون، وهذا الفهم جاءهم من جهم بن صفوان المعتزلي، يدل على ذلك ما رواه شمس الدّين الذّهبي في تذكرة الحفّاظ، في ذكر أوصاف الإمام الأوزاعي ـ رضى الله عنـه ـ بالسّنـد إلى محمد بن كثير المصيصى. قال سمعت الأوزاعي يقول: وكنا والتابعون متوافرون نقول: إن الله \_ تعالى \_ فوق عرشه، ونؤمن بها وردت به السنة». اهـ. قال ابن تيمية في رسائله، وإنها قال الإمام الأوزاعي هذا القول بعدما ظهر مذهب جهم المنكر لكون الله فوق عرشه، والنافي لصفاته ليعرف الناس أن مذهب السلف على خلاف ذلك.

وروى ابن جرير الطبري في تأويله قوله ـ تعالى ـ: ﴿مَا يَكُونَ مِن نَجُوَى ثَلاثة إلا هو رابِعُهم ﴾(١). الآية. بالسند إلى الضحّاك، قال: هو فوق عرشه وعلمه معهم أينها كانوا. اهـ. وسُئل ابن المبارك: فهاذا يُعرف ربنا؟ قال: بأنه فوق

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية: ٧.

سمواته، على عرشه بائن من خلقه، قيل يُحدّ (١٠؟ قال يحد، وكذلك قال أحمد بن حنبل وإسحاق بن إبراهيم بن راهويه، وعثمان بن سعيد الدارمي وغيرهم من أئمة السنة، نقل ذلك ابن تيمية في رسائله، ويدلّ على أن الله يُرَى يوم القيامة بالأبصار مقابلاً للرائي، تشبيه النبي، صلوات الله عليه، رؤية ربه ـ تعالى ـ يوم القيامة برؤية القمر ليلة البدر» . المذكورة في الحديث الذي رواه البخاري، يبين ذلك ويوضّحه ما نقله السيوطي في الإتقان في علوم القرآن، قال في مجمله ومبينه في النوع السادس والأربعين.

وقوله: ﴿وجوه يومئذ ناضرةً. إلى ربّها ناظرة ﴿ (۱) دالّ على جواز السرؤية، ويفسّره أن المسراد بقوله: ﴿ لا تُدركه الأبصارُ ﴾ (۱). وقال: لا تُحيط به. وأخرج عن عكرمة أنه قيل

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲/۲) ح٤٥٥ في مواقيت الصلاة باب فضل صلاة العصر، وباب فضل صلاة الفجر، وفي التفسير في تفسير سورة ق، وفي التوحيد باب قول الله ـ تعالى ـ: ﴿وجوه يومئذ ناضرة ﴾.

ومسلم (1/274) ح٦٣٣ في المساجد باب فضل صلاة الصبح والعصر، والمحافظة عليهما من طريق قيس عن جرير به مرفوعًا.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة، الآيتان: ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٠٣.

له عند ذكر الرؤية: أليس قد قال: ﴿لا تُدرك الأبصارُ ﴿ (١) فقال: ألست ترى الساء؟ أفكلها ترى! اهد. وروى ابن جرير الطبري بالسند إلى عطية العوفي في تأويل قوله \_ تعالى \_: ﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾ (١).

قال عطية العوفي: هم ينظرون إلى الله، لا تُحيط أبصارهم به من عظمته، وبصره محيط بهم، فذلك قوله: ﴿لا تُدركه الأبصار﴾ (٣) اهـ. وهذا هو المذهب الحق. ومن يقل إنه يرى بجميع أجزاء البدن من كل الجهات إنها ينهج مناهج الحلولية، القائلين: إن الله حال في جميع الأشياء، لأنه لا يرى بهذه الكيفية إلا من هذا وصفه ـ تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا ـ ثم أطال هذا المتصوف الكلام في الأدّلة العقلية بها لا طائل تحته، لأن صاحب التحرير الذي استدل هذا المتصوف بكلامه على الرؤية، قال: وإذا صحت الرواية عن المتصوف بكلامه على الرؤية، قال: وإذا صحت الرواية عن

<sup>(</sup>١) السورة والآية نفسها.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة، الآيتان: ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٠٧.

ابن عباس في إثبات الرؤية وجب المصير إلى إثباتها فإنها ليست مما يدرك بالعقل، ويؤخذ بالظن، وإنها يُتلقى بالسماع، فعليه يكون المعتبر الأدلة النقلية لا العقلية، فذكر الأدلة العقلية غير المعتبرة في هذا المقام، لا طائل تحته ثم استدل هذا المتصوف على إثبات الرؤية بها استدل به صاحب التحرير الذي نقله عنه النووي في شرح مسلم، ولكن مزقه (۱) ونسب بعضه للنووي افتراء.

قال، قال النووي: الحجج في هذه المسألة وإن كانت كثيرة لكن لا نتمسك إلا بالأقوى منها، وهو حديث ابن عباس \_ رضي الله عنها \_ أتعجبون أن تكون الخلّة لإبراهيم، والكلام لموسى، والرؤية لمحمد، ﷺ.

هذه الجملة بعض أقوال صاحب التحرير التي نقلها عنه النووي في شرح مسلم، وليس من قول النووي. ثم قطع أقوال صاحب التحرير التي نقلها عنه النووي، بقوله: وعند الطبراني من حديثه (نظر محمد إلى ربه). قال عكرمة: قلت

<sup>(</sup>١) يعني هذا المردود عليه خان في النقل عن النووي فقد بتر كلامه.

له: «نظر محمد إلى ربه، فقال قد جعل الكلام لموسى، والخلة لإبراهيم، والنظر لمحمد، على الكلام وأخرج البيهقي بلفظ: «إن الله اصطفى إبراهيم بالخلة، واصطفى موسى بالكلام واصطفى محمداً بالكلام واصطفى محمداً بالرؤية.

ثم أتى ببعض أقوال صاحب التحرير التي نقلها عنه النووي، فقال. وعن عكرمة: سُئل ابن عباس: هل رأى محمد ربه؟ قال: نعم. وقد روى بإسناد لا بأس به عن شعبة عن قتادة عن أنس، قال: رأى محمد ربه. والأصل في الباب حديث ابن عباس حبر الأمة، والمرجوع إليه في المعضلات، وقد راجعه ابن عمر في هذه المسألة وراسله، هل رأى محمد ربه؟ فأخبره أنه رآه. ثم تخلل قول صاحب التحرير بقوله: فالعقيدة على مذهب ابن عباس \_ رضى الله عنهما \_ وأما ما قاله الإمام مالك \_ رضي الله عنه \_ من أن الله \_ تعالى \_ لم ير في الدنيا، لأنه باق والباقى لا يرى بالفان، فإن كان في الآخرة رزقوا أبصارًا باقية، رأوا الباقي بالباقي، ومقتضاه أنه يقول بعدم رؤيته لأحد في الدنيا، فيكون مذهبه مذهب من قال: إن محمدًا لم ير ربه! فقد تأوله بعض المتأخرين بقوله: هو كلام حسن مليح، ليس فيه دلالة على استحالة الرؤية،

إلا من حيث ضعف القوة الباصرة. فإذا قوى الله من شاء من عباده وأقدره على حمل أعباء الرؤية في أي وقت كان فلا مانع من ذلك، وهو الحق. فيجوز أن يقال: إن الله أودع البصر الشريف قوة قدر بها على رؤيته \_ تعالى \_ كما كان، ﷺ، يرى جبرائيل، والصحابة عنده لا يرونه، للقوة التي أمدّه الله بها دونهم . . . إلى أن قال : وأما ما تمسكت به عائشة \_ رضى الله عنها \_ فقد أجاب عنه صاحب التحرير، كما نقله النووي وأقره من قوله بعد نقله حديث ابن عباس وأنس السالفين. ثم أتى بباقى أقوال صاحب التحرير. فقال. ولا يقدح في هذا حديث عائشة. إلى آخر ما يأتي لصاحب التحرير ثم ذكر تعصب النووي على عائشة \_ رضى الله عنها \_ وأجوبته عن كلامها. فقال، قال النووي والحاصل أن الراجح عند أكثر العلماء أن رسول الله، ﷺ، رأى ربه بعين رأسه ليلة الإسراء، إلى أن قال: ولو كان معها فيه حديث لذكرته، وإنها اعتمدت على الاستنباط الخ. وخلط كلام النووي بكلام صاحب التحرير بكلام غيرهما، وسكت عن أدلة الفرقة النافية وتوجيهاتها لتروج أقواله، وما هذا شأن أهل العلم المنصفين. بل شأن أحدهم أن يذكر في المسألة المتنازع

فيها أدلة كل فريق وتوجيهاتها. ثم يأتي بالأدلة التي تقوّي أقوال الفرقة الموافقة لمطلوبه، ليوقف الناظر في تأليفه على الوجه الحق، ولكن التعصّب يعمى عن الحق. ويصم، ولنذكر لكم أدلة كل فريق متواصلة العبارات، ونورد على (ذكر أدلة الأدلة التي ذكرها صاحب التحرير ما أورده على أقوال الشين للرؤية) عائشة، ونورد على أدلته ما يوهنها، ونوجه أدلة الفرقة النافية بها هو أوجه من توجيهات أدلة الفرقة المثبتة، فنقول استدلت الفرقة المثبتة بها نقله صاحب التحرير الذي نقله عنه النووي في شرح مسلم، واستدل به هذا المتصوف وهذه أقوال صاحب التحرير. قال النووي: قال صاحب التحرير الحجج في هذه المسألة وإن كانت كثيرة ، ولكن لا نتمسك إلا بالأقوى منها، وهو حديث ابن عباس \_ رضى الله عنها \_: «أتعجبون أن تكون الخلة لإبراهيم، والكلام لموسى، والرؤية لمحمد، عَلَيْق ». وعن عكرمة: «سُئل ابن عباس \_ رضى الله عنهما \_ هل رأى محمد ربه؟ قال: نعم، وقد روى بإسناد لا بأس به عن شعبة عن قتادة عن أنس ـ رضي الله عنه \_ قال: «رأى محمد، ﷺ، ربه». وكان الحسن يحلف:

«لقد رأى محمد ربه». والأصل في الباب حديث ابن عباس حبر الأمة، والمرجوع إليه في المعضلات، وقد راجعه ابن عمر \_ رضى الله عنها \_ في هذه المسألة وراسله هل رأى محمد ﷺ، ربه؟ فأخبره أنه رآه. ولا يقدح في هذا حديث عائشة \_ رضى الله عنها \_ لأن عائشة لم تُخبر أنها سمعت النبى ، عليه ، يقول: «لم أر ربي، إنها ذكرت ما ذكرت متأوّلة لقوله \_ تعالى \_: ﴿ لا تُدركه الأبصار ﴿ (١) . والصّحابي إذا قال قولاً وخالفه غيره منهم لم يكن قوله حجّة ، وإذا صحّت الرواية عن ابن عباس في إثبات الرؤية، وجب المصير إلى إثباتها، فإنها ليست مما يدرك بالعقل، ويؤخذ بالظن، وإنها يُتلقّى بالسّماع، ولا يستجيز أحد أن يظن بابن عباس أنه تكلم في هذه المسألة بالظن والاجتهاد، وقد قال معمر بن راشد حين ذكر اختلاف عائشة وابن عباس: وما عائشة عندنا بأعلم من ابن عباس. ثم ابن عباس أثبت شيئًا ونفاه غيره، والمثبت مقدّم على النافي، هذا كلام صاحب التحرير اه. كلام النووي .

<sup>(</sup>١) بِسورة الأنعام، الآية: ١٠٧.

هذه أدلة الفرقة المثبتة/ واستدلت الفرقة النافية بها رواه أدلة الفرقة مسلم في صحيحه بالسند إلى مسروق، قال: «كنت متكتًا النافية الدليل الأول عند عائشة، فقالت: ياأبا عائشة ثلاث من تكلّم بواحدة منهن فقد أعظم على الله الفرية، قلت: ما هذا؟ قالت: من زعم أن محمدًا، ﷺ، رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية. قال: وكنت متكئًا فجلست، وقلت: يا أم المؤمنين أنظريني ولا تعجليني، ألم يقل الله - تعالى -: ﴿ ولقد رآه بالأفق المبين و (لقد رآه نزلة أخرى الله قالت عائشة: أنا أول هذه الأمة سؤال(١) عن ذلك رسول الله، ﷺ، قال: إنها هو جبريل، عليه السلام، لم أره على صورته التي خُلق عليها غير هاتين المرتين، رأيته منهبطًا من السهاء، سادًا عظم خلقه ما بين السِّهاء والأرض» (٢).

هذا أول دليل للفرقة النافية (٣). الدليل الثاني، ما رواه

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، والصواب سأل كما في صحيح مسلم وهو واضح فتأمل.

<sup>(</sup>٢) مسلم (١/٩٥١) ح١٧٧، في الإيهان، باب معنى قول الله ـعز وجل ـ ﴿ ولقد رآه نزلة أخرى ﴾ ، وهل رأى النبي ، ﷺ ، ربّه ليلة الإسراء، من حديث مسروق عن عائشة .

<sup>(</sup>٣) في الأصل: هذا دليل أول للفرقة النافية، وما أثبتناه أقرب للصواب.

مسلم بعد هذا الحديث بحديثين بالسند إلى مسروق \_ أيضًا \_ قال: «سألت عائشة هل رأى محمد ربه؟ فقالت (الدليل ـ سبحان الله ـ لقد قف شعري لما قلت»(١)!! / دليلها الثالث الثالث الصريح في نفي الرؤية ما رواه مسلم بعد هذا الحديث، بحدیثین بالسند إلى أبي ذر \_ رضى الله عنه \_ قال: «سألت رسول الله، على أيت ربك؟ قال نور أنَّى أراه» (١). هذه أدلة الفرقة النافية. قال النووي شارح الحديث ومعناه حجابه نور، فكيف أراه؟! قال الإمام أبوعبدالله المأزري \_ رحمه الله \_: الضمير في أراه عائد على الله \_ سبحانه وتعالى \_ ومعناه أن النور منعه من الرؤية، كما جرت العادة بإغشاء الأنوار الأبصار، ومنعها من إدراك ما حالت بين الرائي مناقشة وبينه، هذا تفسير النووي للحديث/ قال صاحب التحرير 

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/۱٦) ح۱۷۷ في الإيهان، باب معنى قول الله عز وجل ـ: ﴿ولقد رآه...﴾ من رواية مسروق عن عائشة.

<sup>(</sup>٢) مسلم (١٦١/١) ح١٧٨ في الإيهان، باب في قوله، عليه السلام: «نور أنى أراه» وفي قوله: «رأيت نورًا» من حديث عبدالله بن شقيق عن أبي ذر مرفوعًا.

ابن عباس لم يذكر أنه سمع النبي يقول رأيت ربي، إنها ذكر ما ذكر متأولاً لقول الله \_ تعالى \_: ﴿ مَا كَذُبِ الْفُؤَادُ مَا رأى . أفتهارُونَه على ما يرى. ولقد رآه نزلة أُخرى ﴿(١). الآية. فحمل الرؤية فيها على رؤية النبي، ﷺ، ربه، وهذه حجّته. وخالفه في هذا التأويل ابن مسعود وعائشة، كما ذكره الطبري في سورة النجم، فابن عباس قال قولاً وخالفه فيه صاحبيّان ابن مسعود وعائشة، فلا يكون قوله حجّة للمخالفة، كما يأتي لصاحب التحرير. فعليه يكون قول ابن عباس ليس بحجّة، بل قد خالف ابن عباس ما ورد عن النبي في تأويل الآية، فقد تقدّم أن عائشة سألت النبي عن المرئى في الآية، فقال: «إنها هو جبريل»(٢). فهل نعمل بها قاله النبي في تأويل الآية، أونعمل باجتهاد ابن عباس فيها؟ فليست الآية حجة لابن عباس لمخالفته للنبي في تأويله فيها!! وقال صاخب التحرير والأصل في الباب حديث ابن عباس حبر الأمة، والمرجوع إليه في المعضلات. نقول: والأصل في الباب حديث عائشة، وحديث أبي ذر المرويان

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآيات: (١١ - ١٣). (٢) سبق تخريجه صفحة (٢٣)

عن النبي على الله على ابن عباس من عند نفسه ، كما يأتى للقاضي عياض فلا يُقابل حديث ابن عباس بحديثيها، مكانة المعائشة رجع إليها في المعضلات كبراء الصحابة أكثر من رضي الله عنها رجوعهم إلى ابن عباس، كما يأتي. بل قد رجع إليها ابن عباس، ولم ترجع هي إليه، ولا إلى غيره من الصحابة، لوفور علمها. رجع إليها ابن عباس في مسألة الميت يُعذّب ببكاء أهله عليه، روى البخاري في باب الجنائز بالسند إلى ابن عباس، قال: قال ابن عباس \_ رضى الله عنها \_ فلها مات عمر ذكرت ذلك لعائشة \_ رضى الله عنها \_ فقالت: «يرحم الله عمر، والله ما حدّث رسول الله، ﷺ، إن الله ليعذب المؤمن ببكاء أهله عليه»(١). وهذا بعض حديث، فابن عباس لما سمع عمر \_ رضى الله عنه \_ ذكر ما ذكر ذهب إلى عائشة، وسألها عن ذلك، وما سألها إلا لعلمه بأنها أعلم الصحابة بأقوال النبي، صلوات الله عليه، ورجع إليها في غير ذلك، وأمر النبي، عليه السلام، أن يؤخذ الدين عنها،

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۸۱/۳) ح۱۲۸۸ في الجنائز، باب قول النبي، ﷺ: «يعذب الميت ببعض بكاء أهله عليه إذا كان النوح من سنته» من حديث ابن عباس عن عائشة مرفوعًا.

فقال: «خذوا ثلث دينكم من بيت عائشة» (١). رواه صاحب الفردوس عن أنس/ وأبوذر شهد له النبي بالصدق، فقال: « ما من فضائل الظلت الخضراء، ولا أقلت الغبراء أصدق من أبي ذر». رضي الله رواه البرمذي في مناقبه (٢)، ولا ننكر فضل ابن عباس - رضي

قال السخاوي في المقاصد الحسنة (ص٢٠٩) في رقم ٤٣٢: عند تخريجه حديث: «خدوا شطر دينكم عن هذه الحميراء». فذكره، قال: وذكره الحافظين المري النه سأل الحافظين المزي والذهبي عنه فلم يعرفاه.

(۲) الترمذي (٥/٦٦٩) ح ٢٠٨١ في المناقب، باب مناقب أبي ذر - رضي الله عنه - وقال: حديث حسن، وأحمد (٢/٥٠/١) (٢٢٣/٢) والحاكم (٣٤٢/٣) من حديث أبي الأسود عن ابن عمر مرفوعًا، وأخرجه أحمد (١٩٥/٥) (٢٤٢/٦) والحاكم (٣٤٢/٣)، من حديث بلال بن أبي الدرداء عن أبيه مرفوعًا، وأخرجه ابن حبان (٣٤٢/١) ح ٢٠٨٨ (إحسان)، والحاكم (٣٤٢/٣) من حديث مالك بن مرثد عن أبيه عن أبي ذر مرفوعًا، وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم. ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير، (٩٧١/٢) ح٥٣٥٠.

<sup>(</sup>۱) الديلمي في مسند الفردوس (۲/۰/۲) ح۲۹۰۰ من حديث أنس مرفوعًا.

الله عنها \_ فإنه من أحبار الأمة حقيقة، ولكن لا يبلغ علمه بأقوال النبي وأفعاله مبلغ علم عائشة \_ رضى الله عنها\_ بذلك وسأل مسروق عائشة، كما سأل ابن عمر، ابن عباس فنفت الرؤية، وقال صاحب التحرير: لا يقدح في هذا حدیث عائشـة \_ رضى الله عنهـا \_ لأن عائشـة لم تخبر أنها سمعت النبي، عَلَيْ ، يقول: لم أر ربي. نقول يقدح في ذلك أي ما روى عن ابن عباس حديث أبي ذر لأنه صريح في نفي الرؤية، ويقدح فيه حديث عائشة \_ أيضًا \_ لأن حديث ابن عباس معتمده التأويل، وعائشة أتت عن النبي بها يخالف تأويله، ويبطل قول النووي الذي استدّل به هذا المتصوّف، وهو قوله المتقدّم. ولو كان معها فيه حديث لذكرته. وإنها اعتمدت على الاستنباط. وكذلك قول صاحب التحرير: إنها ذكرت ما ذكرت متأولة الخ. قول عائشة: «أنا أول هذه الأمة سؤال عن ذلك رسول الله، ﷺ». فقد صرّحت بأنها سمعت من النبي، ما سمعت في الرؤية، فلا يقال بعد ذلك إنها مستنبطة أو متأولة، بل بنت قولها في نفى الرؤية على إخبار النبي، عليه ، بذلك، بل ابن عباس هو الذي اعتمد على الاستنباط، كما يأتي للقاضي عياض، ويبطل تأويل

بعض المتأخرين. قول مالك: «إن الله \_ تعالى \_ لم يُر في الدنيا لأنه باق، والباقي لا يُرى بالفاني»! بقوله هو كلام حسن، إلى قوله فيجوز أن يقال: إن الله ـ تعالى ـ أودع البصر الشريف قوة قدر بها إلى آخره، حديث أبي ذر، لأنه نص في ضعف قوته، عليه السلام، الباصرة. فالنور كما قال المأزري منعه النظر إلى الله \_ تعالى \_ ولو كان في نظره قوة على الرؤية لقاوم النور، ورأى الله \_ تعالى \_ وقول بعض المتأخرين فيجوز أن يقال: إن الله \_ تعالى \_ أودع الخ . . لا يكفى دليلاً على وجود القوة الباقية في نظره، عليه السلام، بل لابد من ورود دليل واضح في ذلك. وقد ورد عن أبي ذر ما يُخالف تأويله، فبطل قوله. ومالك ـ رضى الله عنه ـ يذهب مذهب من يقول بعدم الرؤية، ولو صحّ عنده حديث في الرؤية لاستثنى رؤية النبي، ﷺ، من قوله المتقدّم لأن مالكًا لا يتكلُّم بهذا الكلام إلا في مقام عرض الكلام في رؤية النبي عليه، فهو يقصد بقوله هذا إبطال قول من يقول الرؤية، وليست القوة الباصرة، التي في عيني الرسول قوة باقية حتى يرى بها الباقى ، ولا يُستدل على وجود القوة الباقية في عينيه ، عليه السلام، برؤيته جبريل دون غيره من الصحابة، لأن القوة التي يرى بها الملائكة توجد في بعض الحيوانات غير بني آدم، كالديكة فإنها تصيح عند رؤية الملائكة، كما ورد في الحديث(۱). فلا يقال: إن قوتها الباصرة قوة باقية، وقال صاحب التحرير: إذا قال الصحابي قولاً وخالفه غيره منهم لم يكن قوله حجة، قول صاحب التحرير هذا حجة عليه، مبطل لا ستدلاله، بقول ابن عباس، لأن عائشة وابن مسعود خالفا ابن عباس في تأويل الآية التي هي حجته، بل قد وافق جميع الصحابة عائشة - رضي الله عنها - في نفي الرؤية.

قال على القاري في شرحه على الشفا، ونقل الحلبي أنه حكى أبوعبدالله ابن إمام الجوزية عن عثمان بن سعيد الدارمي الحافظ، لما ذكر مسألة الرؤية، ما لفظه: وهي مسألة خلاف بين السلف والخلف، وإن كان جمهور الصحابة بل

<sup>(</sup>۱) حدیث صیاح الدیکة عند رؤیة الملائکة، أخرجه البخاري (۱) حدیث صیاح الدیکة عند رؤیة الملائکة، أخرجه البخاري (۲۰۳/۲) ح۳۰۰۳ في بدء الخلق، باب خیر مال المسلم غنم تیبع بها شعف الجبال، ومسلم (۲۰۹۲/۶) ح۲۷۲۹ في الذكر، باب استحباب الدعاء عند صیاح الدیکة، من حدیث الأعرج عن أبي هریرة مرفوعًا.

كلهم مع عائشة، حكاه عثمان بن سعيد إجماعاً للصحابة. (١) اهـ. وكل حديث ورد في ثبوت الرؤية عن أنس أو غيره من الصحابة متكلّم فيه إما بالاضطراب، أو بالإرسال، أو بالاحتمال، فلا يقوم بها حجج. كما ذكره القاضى عياض في الشفا. فعلى رأي صاحب التحرير لا يكون قول ابن عباس حجة للمخالفة المذكورة. وقال صاحب التحرير: فإذا صحت الرواية عن ابن عباس في إثبات الرؤيا وجب المصير إلى إثباتها. نقول قد رد القول بوجوب الرؤية القاضي عياض في الشفا. قال: وأما وجوبها لنبينا والقول بأنه راه بعينه ليس فيه قاطع ولا نص، إذ المعول فيه على آيتي النجم، والتنازع فيهما مأثور، والاحتمال فيهما ممكن، ولا أثر قاطع متواتر عن النبي، ﷺ، بذلك. وحديث ابن عباس ـ رضي الله تعالى عنه \_ خبر عن اعتقاده لم يسنده إلى النبي، ﷺ، فيجب العمل باعتقاد مضمنه اه. فعليه لا يكون قول ابن عباس دليلا للوجوب، فقول صاحب التحرير هذا خطأ، لذلك، ثم قال صاحب التحرير ولا يستجيز أحد أن يظن

<sup>(</sup>١) انظر شرح الشفا (١/٤١٨).

بابن عباس أنه يتكلّم في هذه المسألة بالظن والاجتهاد. نقول: لا يظن بأبي ذر الذي شهد له النبي بالصدق أن يكذب على الرسول، ولا يظن بعائشة التي أمر الرسول، عليه السلام، أن يؤخذ الدين عنها أن تقول في حق من يزعم أن محمدًا رأى ربه، فقد أعظم على الله الفرية بمجرد الاستنباط والتأويل. إنها الذي يظن بها أنها ما قالت ذلك إلا بعد ما أوقفها النبي، صلوات الله عليه، على حقيقة الأمر، لأن سؤال السيدة عائشة \_ رضى الله عنها \_ للنبي إنها كان بعدما شاع الكلام وذاع في الرؤية، لأن دعوى الرؤية كانت قبل الهجرة، وسؤال السيدة عائشة بعدها أرادت أن تتثبّت من النبي، فسألته عنها فأجابها بها أجابها من النفي، فأوردت عليه الآية، كما أوردها عليه مسروق. فقال لها: إنها هو جبريل، وكثير ما يذكر لها المسائل وتورد عليه الآيات فيجيبها، سمعته، قال: «من نوقش الحساب عذَّب، فقالت له: أليس الله يقول: ﴿ فسوف يُحاسب حسابًا يُسيرا. وينقلب إلى أهله مسرورًا ﴾. فقال لها ذلك العرض»(١). وغير ذلك،

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٢٣١) ح١٠٣ في العلم باب من سمع شيئًا فراجع

وهـذا الذي يظن بعائشة حتى تغلظ القول على من يقول بالرؤية، بل ابن عباس قال بالظن والاجتهاد، كما قال القاضي عياض. وقال صاحب التحرير، قال معمر: وما عائشة عندنا بأعلم من ابن عباس، قول معمر هذا خطأ، لأن عائشة أعلم بأقوال النبي وأفعاله من ابن عباس بلا شك. قال الإمام شمس الدين الذهبي في تذكرة الحفاظ في ذكر أوصاف عائشة ما نصه: عائشة أم المؤمنين، أم عبدالله حبيبة رسول الله، ﷺ، بنت خليفة رسول الله، ﷺ، أبي بكر الصديق من أكبر فقهاء الصحابة، تفقه بها جماعة، بني، بها النبي، ﷺ، بعد وقعة بدر فأقامت في صحبته ثمانية أعوام وخمسة أشهر، إلى أن قال: يروى عن قبيصة بن ذؤيب قال: «كانت عائشة أعلم الناس يسألها أكابر الصحابة». وروى (أبوبردة)(١) عن أبيه، قال: «ما أشكل علينا أصحاب محمد حديث قط فسألنا عائشة إلا وجدنا عندها منه علمًا». قلت: كانت غزيرة العلم، بحيث إن عروة يقول: «ما رأيت أحدًا أعلم

حتى يعرفه. ومسلم (٢٢٠٤/٤) ح٢٨٧٦ في الجنة، باب إثبات الحساب، من حديث ابن أبي مليكة عن عائشة مرفوعًا.

<sup>(</sup>١) في الأصل (بردة) وهو خطأ والصواب ما أثبت اِلتذكرة (١/٢٨).

بالطبّ منها». قال على بن مسهر أخبرنا هشام عن أبيه، قال: «ما رأيت أحدًا من الناس أعلم بالقرآن ولا بفريضة ولا بحلال وحرام ولا بشعر ولا بحديث العرب ولا بالنسب من عائشة \_ رضى الله عنها \_»اهـ (١). فأين علم ابن عباس من علم عائشة؛ وهو من تلامذتها؟! وقال صاحب التحرير ثم ابن عباس أثبت شيئًا ونفاه غيره، والمثبت مقدم على النافي، قول صاحب التحرير هذا من مسائل الأصول، وهو قول لبعض الأصوليين! وقال بعضهم النافي مقدم على المثبت، لاعتضاد النافي بالأصل! وبعضهم سوّى بينهما لتساوي مرجحيهما. فالمسألة فيها خلاف بين الأصوليين كما في جمع الجوامع، ومتى يكون المثبت مقدمًا على النافي إذا لم يكن للنافي دليل، وبني نفيه على العدم الأصلى، فإذا بني نفيه على دليل فهما متساويان بلا خلاف، كما في التنقيح لصدر الإسلام. قال: أما إذا كان أحدهما مثبتًا والآخر نافيًا فإن كان النفي يعرف بالدليل كان مثل الإثبات، وإن كان لا يعرف به بل بناء على العدم الأصلى فالمثبت أولى اه. فلا يأتى قول صاحب

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ (١/٢٧: ٢٨).

التحرير في هذا المقام، لأن عائشة وأبا ذر(١) بنوا نفيهما على الدليل، وهو ما سمعاه من النبي، فأدلتهما متساوية على طريقة الأصوليين، بل دليل النافي هو الراجح، لما علمت من أن ابن عباس بني إثباته على تأويل الآية، وقد ورد عن النبي ما يخالف تأويله، فإثباته مبنى على أصل غير صحيح، وسكت صاحب التحرير والنووى عن الجواب عن حديث أبي ذر وما وجدا لهما فيه كلامًا لقوته ووضوحه في نفي الرؤية، بل غاية ما في وسع النووي أنه فسره على الوجه الحق/ فقد تبين لك مما قدمنا أن المسألة خلافية، لوقوع الخلاف بين (خلاصة السلف والخلف، ولكل من الفريقين أدلة يرجّحها، مسالة الرؤية واحتالات يوردها على أدلة الفرقة الأخرى، وقد علمت أرجحية أدلة الفرقة النافية، وهذا المتصوف لم يأت بأدلة قوية واضحة في إثبات الرؤية خارجة عن أدلة الفريقين، بل غاية ما في وسعه أنه نقل أدلة أحد الفريقين مستدلاً بها، فهل يمكننا مع هذا الخلاف العظيم وعدم إتيان هذا المتصوف بأدلة قوية تؤيد قوله نقف على الحقيقة بواسطة رسالة هذا

<sup>(</sup>١) في الأصل: وأبوذر. وهو خطأ واضح، والصواب ما أثبت.

المتصوف؟ وما وجه تسميتها بتنوير البصائر، ودليل الحائر؟ وهي قول لبعض الفريقين المختلفين، فلا يمكننا لوجود الخلاف القائم بينها، وصاحب الأمر ليس موجودًا حتى يمكننا أن نقف عليها بسؤالنا له، ولا يمكن ظهور الحقيقة إلا في اليوم الذي تظهر فيه الحقائق، وتنكشف فيه الغائبات، وهو يوم القيامة، ونعذر هذا المتصوف، ولا نظن به إلا خيرًا، لأن حال المؤمن يحمل على الصلاح، وقصده على الخير، ووجه هذا العذر أن هذا المتصوف لا يقصد بهذه الرسالة إرشاد من عنده إلمام بأدلة الفريقين، لأنها لا فائدة لها عنده، إنها يقصد بها إرشاد الطائفة المتصوفة أمثاله، الذين اتخــذوا الـشياطـين أولياء من دون الله، ويحسبون أنهم مهتدون. والله أعلم بالصواب، وإليه المرجع والمأب، والصلاة والسلام على من أوتي الحكمة وفصل الخطاب.

## الكلام على الفتح المبين

يقصد هذا المتصوّف برسالته هذه الردّ على من يمنع التوسّل بالأولياء الأموات، وينفى الانتفاع بهم، ويمنع الرحلة إليهم، واتخاذهم وسائط، ويمنع تصرفهم في أحوال الأحياء، ويقصد الاستدلال على استحباب بعض هذه الأشياء، ووقوع البعض الآخر، وهذا القصد يؤخذ من قوله: «وإني لأقضى العجب عمن يمنع التوسل بالصّالحين والأولياء مع ما ثبت من صحيح النقل». وغير ذلك مما يأتى له، ثم إن هذا المتصوّف زُكّي نفسه قبل الكلام على ذلك بها ليس فيه، وفي سلوكه في تأليفه ما ينفيه، فقال: «سالكًا مسالك الأنبياء والمرسلين، مهتديًا بمنهاج الأولياء والمرشدين»/ من نظر في هذه الرسالة لا يجده ذكره فيها أن نبيًّا تُعرَّمُ توسّل بنبي، ولا نبيًّا أمر أصحابه أن يتوسلوا بأمواتهم، الفتع المين المفضول منهم بالفاضل، ولا ذكر أن نبيًّا أمر أصحابه أن يرتحلوا للأموات أو يتخذوهم وسائط، أو يعتقدوا النفع فيهم

بالأولياء

بزياراتهم، ألا لعنة الله على الكاذبين. ولو نظرت إلى من نقل أقوالهم، واستدل بها، تجدهم من المتأخرين المبتدعين، حقيقة المراد سلكوا غير مسالك الأولياء المرشدين/ وهم أصحاب النبي، صلوات الله عليه، ومن بعدهم من أهل الثلاثة قرون وهم الأولياء المرشدون حقًا، من سلك سبيلهم يكون محقًا، ومن خالفه يوقع الله به مقتاً. قال \_ تعالى \_: ﴿ وَمَن يُشَاقِق الرّسولُ من بعد ما تبين له الهدّى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم (١). يدل على أن المراد بالمؤمنين في قوله \_ تعالى \_ هم أهل الثلاثة قرون ، ومن نحى نحوهم. ما رواه الطبراني بسنده إلى ابن مسعود يرفعه إلى النبي، على ، قال: «خير الناس قرني، ثم الثاني، ثم الثالث، ثم يجيء قوم لا خير فيهم »(٢). يُبين المراد من الحديث ما روي عن ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال:

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١١٥، في الأصل: ﴿ وَمِن يَتَبِعُ غَيْرُ سَبِيلَ المؤمنين . . . ﴾ وهو خطأ والصواب ما أثبت .

<sup>(</sup>٢) الطبراني في الكبير (١١٤/١٠) ح١٠٠٥٨ من حديث علقمة عن عبدالله بن مسعود مرفوعًا، وحسنه الألباني في صحيح الجامع (۱/۳۲۳) - ۳۲۹۳.

«ليس عام إلا والذي بعده شر منه! لا أقول عام أخصب من دم الكلام عام، ولا أمير خير من أمير، ولكن ذهاب خياركم وعلمائكم، الدين بالرأي ثم يحدث قوم يقيسون الأمور برأيهم فيهدم الإسلام ويثلم» (١) فهل ينكر أحد أن هذه الأقوال التي استدل بها هذا المتصوف من عنديات المتأخرين، ومن آرائهم، لأنهم لم يسبقوا بهذه الأقوال، فهم داخلون فيمن يقيسون الأمور برأيهم. والدليل على أن ما يأتي به المتأخرون من عند أنفسهم ضلال يهدم به الإسلام، ويثلم ما رواه ابن عبدالبر بسنده إلى أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_: قال: قال رسول الله، ﷺ: «تعمل هذه الأمة برهة بكتاب الله، وبرهة بسنة رسول الله، ثم يعملون بالرأي فإذا فعلوا ذلك فقد ضلّوا» (أ) فالذي يعمل بكتاب الله، وسنة رسوله، هم أهل الثلاثة قرون لقلة المدتين اللتين في الحديث، ولشهادة النبي لهم بالخير. وقال أبوالقاسم عبدالكريم بن هوازن القشيري في رسالته

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عبدالبر. في جامع بيان العلم (ص٤٧٨: ٤٧٨).

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم (ص٥٧٥) من حديث سعيد بن المسيب عن أبي هريرة مرفوعاً.

القشيرية التي ألفها عام ثهان وثلاثين وأربعهائة: ثم اعلموا \_ رحمكم الله \_ أن المحققين من هذه الطائفة انقرض أكثرهم، ولم يبق في زماننا هذا من هذه الطائفة إلا أثرها، كما قيل. أما الخيام فإنها كخيامهم وأرى نساء الحي غير نسائها إذا كان الأولياء المرشدون انقرضوا في سنة أربعائة وثمان وثـلاثـين، فكيف يكـون ابن عرضـون ومن استـدل هذا المتصوف بكلامهم من المتأخرين أولياء مرشدين؟! وربما قال قائل: كيف تنفى عن المتأخرين الولاية والإرشاد، وقد قال، عَلَيْد: «لاتزال طائفة من أمتي قائمة على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله»(١) وأمر الله ما أتى فهناك أولياء مرشدون، وهم القائمون على الحق، وورد: (مثل أمتى مثل المطر لايدري أوله خير أم آخره)(١) نقول عن هذين الحديثين

<sup>(</sup>۱) السخاري (۲۰۰/٦) ح۳۱۱٦ في فرض الحَمس، باب قوله عالى .: ﴿ قَالِ لللهُ خُسه . ﴾ ، مسلم (۱۰۲٤/۳) ح۱۰۳۷ في الإمارة باب قوله ، ﷺ: «لاتزال طائفة . . . » . من حديث حميد بن عبدالرحمن عن معاوية مرفوعًا .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الـترمذي (٥//٥) ح ٢٨٦٩ في الأمثال باب (٦) وأحمد (٢) أخرجه الـترمذي: حسن غريب.

المراد بالخير من الأمة، والقائم على الحق منها هو من اتصف بالأوصاف، وتحلّى بالأعمال التي كان عليها النبي وأصحابه، وأهل الثلاثة قرون يدل على ذلك ما رواه أحمد بن حنبل انتراق هذه بسنده إلى النبي، عَلَيْ ، قال: «ألا إن من قبلكم من أهل الأمة الكتاب افترقوا على اثنتين وسبعين ملة، وأن هذه الأمة على متفترق على ثلاث وسبعين ثنتان وسبعون في النار وواحدة المبتدعة المبتدعة في الجنة. هي ما أنا عليه اليوم وأصحابي (۱). وليس ما قاله عز وجل عز وجل

وأخرجه أحمد (٣١٩/٤) من حديث الحسن عن عمار مرفوعاً ونسبه صاحب كنز العمال لأبي يعلى عن علي وللطبراني عن ابن عمر وانظر الكنز (١٦٢/١٢) ح٣٤٤٨٥.

وقد أورده الهيثمي في المجمع (٦٨/١٠) من رواياتهم جميعاً وحسن بعض أسانيدهم وضعف بعضها.

<sup>(</sup>۱) أبسوداود (٥/٥) ح ٤٥٩٦ في السنة باب شرح السنة، الترمذي (٥/٥) ح ٢٦٤٠ في الإيهان باب ما جاء في افتراق هذه الأمة، وقال: حسن صحيح، ابن ماجه (١٣٢١/٢) ح ٣٩٩١ في الفتن، باب افتراق الأمة مختصرًا، أحمد (٣٣٢/٢)، الحاكم (٦/١) جميعهم من طريق أبي سلمة، عن أبي هريرة مرفوعًا، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢/٥) ح ٢٠٨٢.

ابن عرضون وغيره الذين استدل بقولهم هذا المتصوف موافقا لما كان عليه النبي وأصحابه، حتى يكونوا أولياء مرشدين، بل يأتي في أقوال النبي وأعمال أصحابه ما يخالف أقوالهم، فكيف يكون هذا المتصوف ناهجًا مناهج الأولياء والمرشدين؟! سبحانك هذا بهتان عظيم! ثم هوَّل هذا المتصوف بقوله: «وإني لأقضى العجب ممن يمنع التوسل بالصالحين والأولياء مع ما ثبت من صحيح النقل». يوهم أنه أتى بأدلة تقنع وتعجب هذا المتصوف ممن يمنع التوسل بالأولياء الأموات، ويحق له ذلك لأن الإسلام عاد غريبًا، وأهله الأمرون بأوامره، والناهون بنواهيه، غرباء يتعجّب منهم لإتيانهم بالأمر الغريب، لأن هذا غير مألوف لأبائنا وأجدادنا. ﴿إنا وجدنا آباءنا على أمة» (١). وما النقل الصحيح الذي استدل به هذا المتصوف على جواز التوسل والانتفاع بالأموات، وهوّل به أعن الله ورسوله هذا النقل أم عن الصحابة والأئمة المرشدين؟ لا! وهل أحد من أهل العلم يبنى على رأي متأخر حكمًا من الأحكام الشرعية، ولا

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٢٣.

على التسوسيل

وذكــر ضلال

المستدلين بها

تُبنى الأحكام الشرعية إلا على الآيات والأحاديث، وأقوال الصحابة والمجتهدين، لا على أقوال المتأخرين، التي أتوا بها من عند أنفسهم، وقد علمت ضلال ما أتوا به، وشهدت الأدلة الواهية عليه الأحاديث/ ثم استدل هذا المتصوف على استحباب التوسل والانتفاع بالأموات بها نقله صاحب كانون عن ابن عرضون، قال: «ففي كانون على كبير عبدالباقي ما لفظه، وقال ابن عرضون: اعلم أن التوسل بأولياء الله عمومًا سبيل في قضاء الحاجات، ونيل الكرامات». إلى أن قال: «وفي طالع الأمان ما نصه وفي شرح الرقع قال الفقيه راشد: ويجوز أن ينتفع الحي من الميت بزيارته، ويطلب من الله قضاء حاجته». ثم استدل على الانتفاع بالميت \_ أيضا \_ بقول زروق في كتابه عمدة المريد: «اللهم إلا أن يكون ذلك على سبيل التعرض لنفحات الرحمة بالزيارة لطلب الزيادة، فمدد الميت أقوى من مدد الحي».

بطلان التوسل بالأموات، واعتقاد الانتفاع بهم، مما بالأموات القول: إن التوسل بالأموات، واعتقاد الانتفاع بهم، مما بالأموات ينبغي اجتنابه، لدخولهما في البدع التي حذر منها الشارع، صلوات الله عليه، بقوله: «فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة»(١). رواه القاضي عياض في الشفا، ولا يأتي من البدع إلا كل شر، لقسوله، عليه السلام: «إن أحسن الحديث كتاب الله على معلى من وخير الهدي هدي محمد، وشر الأمسور محدثاتها»(٢). رواه القاضي عياض - أيضًا - وما ثبت أن أحدًا من أهل الثلاثة قرون توسل بالأفاضل من أمواتهم بل اقتصروا على ما علمهم النبي، صلوات الله عليه، من الأدعية. ولا قال أحد منهم بالانتفاع بميت. وربا قال

<sup>(</sup>۱) أبوداود (١٣/٥) ح٢٠٧ في السنة باب لزوم السنة، الترمذي (٥/٤٤) ح٢٦٧٦ في العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدع، ابن ماجه (١٥/١) ح٢٧ في المقدمة، باب اتباع الخلفاء الراشدين، الحاكم (١٧/١)، وصححه، أحمد (١٢٧/١٢٦)، ابن أبي عاصم في السنة (١٩/١٩) (٣١/١٩١) (٢١/٢٩/٥) من طريق عبدالرحمن بن عمرو السلمي وحجر بن حجر الكلاعي عن العرباض مرفوعًا. غير أن ابن ماجه أورده من رواية يحيى بن أبي المطاع عنه مرفوعًا. وصححه الألباني في صحيح الجامع (١/٩٩١) ح٢٥٤٩. (٢) مسلم (٢/٩٩) ح٢٠٨ في الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، أحمد (٢/ ٥٩١) من حديث جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر مرفوعًا.

قائل: إن توسل سيدنا عمر بالعباس \_ رضى الله عنها - في الاستسقاء دليل على استحباب التوسل بالأولياء الأموات، ولا فرق بين الحي والميت، فهما عند الله سيان. نقول يؤخذ منه عدم الدليل، وعدم مشروعية هذا الأمر، ويؤخذ منه بدعيته، قال صاحب الصارم المنكى في الرد على السبكى، بعدما ذكر الاختلاف في كون الزائر لقبره، عليه السلام، يقف عنده للدعاء، أولاً ما نصه: والمقصود هنا أنه قد علم أن مالكًا أعلم الناس بمثل هذه الأمور، فإنه مقيم بالمدينة، ويرى ما يفعله التابعون وتابعوهم، ويسمع ما ينقلون عن الصحابة، وأكابر التابعين. وهو ينهى عن الوقوف عند القبر للدعاء، ويذكر أنه لم يفعله السلف. وقد أجدب الناس على عهد عمر بن الخطاب \_ رضى الله عنه \_ فاستسقى بالعباس، ففي صحيح البخاري عن أنس أن عمر استسقى بالعباس. وقال: «اللهم إنا كنا نتوسّل إليك بنبينا فتسقنا، وإنا نتوسّل إليك بعم نبينا فاسقنا، فيسقون»(١). فاستسقوا به كما كانوا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲/٤/۲) ح ۱۰۱۰ في الاستسقاء باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء، إذا قحطوا، من حديث أنس بن مالك، أن عمر... فذكره.

يستسقون بالنبي، ﷺ، في حياته، وهم إنها كانوا يتوسُّلون بدعائه وشفاعته لهم، فيدعو لهم ويدعون معه كالإمام والمأمومين، من غير أن يكونوا يقسمون على الله بمخلوق، كما ليس هم أن يقسم بعضهم على بعض بمخلوق ولما مات، عَلَيْتُ ، توسَّلُوا بدعاء العباس، واستسقوا به. ولهذا قال الفقهاء: «يُستحبّ الاستسقاء بأهل الخير والدّين، والأفضل أن يكونوا من أهل بيت النبي، عَلَيْقٍ». وقد استسقى معاوية بيزيد بن الأسود الجرشي. وقال: «اللهم إنا نستسقى إليك بيزيد بن الأسود، يايزيد ارفع يدك، فرفع يديه، ودعا ودعا الناس حتى أمطروا». ولم يذهب أحد من الصحابة إلى قبر نبي ولا غيره، ويستسقى عنده ولا به. ا.هـ. فإذا كان التوسل \_ وهو الطلب من الله \_ بميت من الأموات أمرًا معمولاً به ما تركت الصحابة التوسل بالنبي بعد موته، فتركهم التوسل به يدل على عدم مشروعيّة هذا العمل، فإذا زيارة لم يُشرع ولم تعمل به الصحابة فهو مبتدع / وأيضًا الانتفاع المشروعة بالميت ما قال به أحد من الصحابة ولا أحد من الأئمة والمنوعة المعمول بأقوالهم، بل هذا القول من ضلال المتأخرين، قال صاحب الصارم المنكي: واعلم أن قول الشارمساحي إن

قصد الانتفاع بالميت بدعة صحيح، وهو سر الفرق بين الزيارة الشرعية وغيرها، فإن الزيارة التي شرعها الله ورسوله مقصودها نفع الميت، والإحسان إليه، وأن يفعل عند قبره من جنس ما يفعل على نعشه من الدعاء والاستغفار له، والترحم عليه، فإن عمله قد انقطع وصار محتاجًا إلى ما يصل إليه من نفع الأحياء له، ولهذا يقال عند زيارته ما علمه النبي، ﷺ، لأمته أن يقولوه إذا زاروا القبور، ولوكان أهلها سادات أولياء الله وخيار عباده: «السلام عليكم أهل الدّيار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون. يرحم الله المتقدمين منا ومنكم والمستأخرين. نسأل الله لنا ولكم العافية. اللهم لا تحرمنا أجرهم، ولا تفتنًا بعدهم، واغفر لنا ولهم»(١). فهذا من جنس الدعاء له عند الصلاة عليه، وهذا

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲/۱۲) ح ۹۷۹ في الجنائزباب ما يقال عند دخول القبور والدعاء لأهلها، النسائي (٤/٤) في الجنائز باب الأمر بالاستغفار للمؤمنين، ابن ماجه (١/٤٩٤) ح ١٥٤٧ في الجنائز باب ما جاء فيها يقال إذا دخل المقابر، أحمد (٣٥٣/٥) وابن السني في عمل اليوم والليلة ص(١٩٧) ح ٩٥٤. من حديث سليمان بن بريدة عن أبيه مرفوعًا.

غير الدعاء به، والدعاء عنده، فالمراتب ثلاث: فالذي شرعه الله \_ عز وجل \_ ورسوله للأمة الدعاء للميت عند الصلاة عليه، وعند زيارة قبره، دون الدعاء به، والدعاء عنده، وهذه سنته بحمد الله، إليها التحاكم والتخاصم، ولا التفات إلى تحكيم غيرها البتة، كائنًا ما كان، وأما انتفاع الزائر فليس بالميت بل بعمله وزيارته ودعائه له والترحم عليه، والإحسان إليه، كما ينتفع المحسن بإحسانه. يوضحه أن الميت قد انقطع عمله الذي ينتفع به نفسه، ولم يبق عليه منه إلا ما تسبب في حياته في شيء يبقى نفعه كالصدقة، وتعليم العلم، ودعاء الولد الصالح، فكيف يبقى عمله للحي وهو عمل يعمله؟ وهل هذا إلا باطل شرعًا؟! وقدّروا من جعل زيارة الميت من جنس زيارة الفقير للغني، لينال من برّه وإحسانه، فقد أتى بها هو من أعظم الباطل المتضمن لقلب الحقيقة والشريعة، ولو كان ذلك مقصود الزيارة لشرع من الدّعاء للميت، والتضرّع إليه، وسؤاله، ما يناسب هذا المطلوب! ولكن هذا يناقض ما دعا إليه الرسول من التوحيد وتجريده مناقضة ظاهرة ولا ينبغى الاقتصار على ذلك بأنه بدعة، بل فتح لباب الشرك، أو توسل إليه بأقرب وسيلته،

وهل أصل عبادة الأصنام إلا ذلك، كما قال ابن عباس في قوله \_ تعالى \_: ﴿ وقالوا لا تذرُنْ آلهَتَكُم ولا تذرُنْ ودًّا ولا سُوَاعًا ولا يَعُونُ ويَعُونَ ونَسْرًا وقد أَضلُوا كثيرًا ﴿(١). قال هؤلاء كانوا قومًا صالحين في قومهم فلما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم، فلما طال عليهم الأمد عبدوهم (١). فهؤلاء لما قصدوا الانتفاع بالموتى قادهم ذلك إلى عبادة الأصنام، يوضحه أن الذين تكلَّموا في زيارة الموتى (مستصلال من أهل الشرك صرحوا بأن القصد هو انتفاع الزائر بالمزور! وقالوا: من تمام الزيارة أن يعلّق همته وروحه بالميت وقبره. فإذا فاض على روح الميت من العلويات الأنوار، فاض منها على روح الزائر بواسطة ذلك التعلق والتوجه إلى الميت، كما ينعكس النور على الجسم المقابل للجسم الشفاف بواسطة مقابلته، وهذا المعنى بعينه ذكره عُبّاد الأصنام في زيارة القبور، وتلقاه عنهم من تلقاه ممن لم يُحط علمًا بالشرك وأسبابه

<sup>(</sup>١) سورة نوح، الأيتان: ٢٣، ٢٤.

 <sup>(</sup>۲) البخاري (۸/۵۳۰) ح ٤٩٢٠ في التفسير، باب (ودًا ولا سواعًا ولا يغوث ويعوق) من رواية عطاء عن ابن عباس.

(تعنير ووسائله ، ومن هاهنا يظهر سر مقصود النبي ، علي النبي عن النبي الن

(۱) في الحديث «لعن رسول الله، ﷺ، زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج». أخرجه النسائي (٤/٤ ٩٥٩) في الجنائز باب التغليظ في اتخاذ السرج على القبور، أبوداود (٣/٨٥٠) ح٣٢٣٦ في الجنائز. باب في زيارة النساء للقبور، الترمذي (٢/١٣٦) ح٣٢٠ في الصلاة، باب ما جاء في كراهية أن يتخذ على القبور مسجدًا، ابن ماجه (١/٢٠٥) ح١٥٧٥ في الجنائز، باب ما جاء في النهي عن زيارة النساء للقبور مقتصرًا على قوله: «لعن... زوارات القبور». من حديث أبي صالح عن ابن عباس.

(۲) قال، ﷺ: «اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». أخرجه أحمد (۲٤٦/۲) من حديث سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعًا، ومالك (١٧٢/١) ح ٨٥ في قصر الصلاة، باب جامع الصلاة مرسلًا من رواية عطاء بن يساز عن النبي، ﷺ، مرسًلًا، وعبدالرزاق (٤٦٤/٨) ح١٥٩١٦ مرسلًا، من حديث سعيد بن أبي سعيد مولى المعمري مرفوعًا.

(٣) حديث: «لا تتخذوا قبري عيدًا...». أخرجه أبويعلى (١/٢٤٥)

ـ تعالى ـ أن لا يجعل قبره وثنًا يعبد» (١) فهذا نهيه عن تعظيم القبور، وذلك تعليمه وإرشاده للزائر أن يقصد نفع الميت والدعاء له، والإحسان إليه، لا الدعاء به، ولا الدعاء عنده. ١. هـ. وقد حصل ما أشفق منه الرسول، صلوات الله عليه، من أن يتخذ أصحاب القبور شركاء لله، وسبب ذلك حتْ أمثال هذا المتصوف الذين أضلُّهم الله على علم على التوسل بالأموات والرحلة إلى قبورهم، واتخاذهم وسائط بين الله وبين الناس، وتعظيمهم بها لا ينبغي شرعاً إذا لو دخلت مقام أحمد البدوي، أو إبراهيم الدسوقي أو غيرهما، ترى من صور جهلة الناس يقولون: يا سيدي فلان سُقت عليك ربك، والغلو سُقت عليك النبي جدك، اقض لي الشيء الفلاني، اشف عند القبور لى ابنى، ردّ عنى ظلم فلان، وتسمع لهم ضجيجًا عند قول الخطيب الجاهل في خطبته يوم الجمعة، ورضى الله عن

ح ١٥٠، ابن أبي شيبة (٢/١٥٠) ح٢٥٧، البخاري في التاريخ الكبير (١٨٦/٢/١)، القاضي إسهاعيل في فضل الصلاة على النبي، على أللهم (ص١٠) وحسنه السخاوي في القول البديع (ص١٥٠). حديث: «اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد». سبق تخريجه ص٠٥.

صاحب هذا المقام، بقولهم يا سيدي فلان إلى غير ذلك من الألفاظ الصريحة في الشرك، وقد جرّ ذلك أهل العلم والعلماء، يدخل أحدهم مقام أحدهم يقول العارف لا يعرف، نظرة ياشيخ العرب، مددك يا قاضي الشريعة، وهو واقف أمام مقصورته ذليلًا ما تراه يقفها بين يدي الله في الشرك عند صلاته، ومما يدّل على سوء أفهام علماء الأزهر بحقائق الدين القبوريين ما رفعه أحدهم إلى أحمد البدوي يشكو به غيره منهم، وهذا لفظ شكواه: بسم الله الرحمان الرحيم. وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم، وبعد، فهذا التجاء واستنجاد برجل النوبة طويل النجاد، إمام الأولياء، وسراج الأصفياء، والغوث الأوحد، سيدي وولي نعمتي السيد البدوي أحمد:

أيرضيك يا غوث الورى وإمامهم

غبينة أهل الحق والحق ظاهر

تعــدى لئيم القـوم واشتـد بغيه وجـاء بكـل الحقـد وهـو يُجاهـر

أتى بالمعـاصى معلنًا وهو يدعي مكـانـة دين قيم وهـو فاجـر وتابعه ضرب على شكله سعوا

بكل فساد أو ضحته الكبائر

فضلوا جميعًا عن طريق رشادنا

وأزهرنا منهم غدا وهو صاغر

فجئنا حماكم نرفع الأمر سيدي

ونطلب دین الله والله ناصر

وأنت إمام الأولياء ولا مرى

وأنت غياث الملتجما وهمو حائمر

إذا كان يامـولاى أزهـر دينـا

تدور عليه في الضّلال الـدّوائـر

فأين يكون الدين ياسيد الورى

وأين يكون العدل والعدل عاطر

فها قد بسط بعض شأن نريد

وثم أمور قد حوتها الضائر

فمنها دخولي في البقا وهدايتي

لأقــوم طرق الله وهي المفــاخــر

وصحة جسم للذين أحبهم

كذلك في العر والعمر وافر

ونصري على الأعدا وجاه مؤبّد

وفوز مبين دائم يتقاطر

وتيسير ما أرجوه من كل مطلب

وسعيي جنان الخلد حيث الأكابر

ورؤية خير الخلق جهــرًا بربهــة

فها قد مضى عمري وقل التناصر

فقل يا طويل الباع ها قد أجبتك

بكل الـذي ترجـون والله جابـر

وصل على المختار ربي مسلمًا

كذلك ما قام بالذّكر ذاكر

فأي شرك أصرح من هذا؟ يطلب هذاالشيخ دخوله في البقاء، وهدايته، وصحة جسم الذين يحبهم، إلى آخر ما قال من أحد لا ينفع نفسه، ولا يدفع عنها مضرة، ولا يسمع قول هذا الشيخ لاشتغاله بهاله عند الله من الثواب والعقاب، وهو أحمد البدوي، فها الفرق بين قول هذا العالم وقول المشرك، يا هبل ويا عزى اهدني وأرشدني، وقد أتى هذا الشيخ في أبياته بها هو من أعظم الباطل، وهو قوله، فأين يكون الدين يا سيد الورى، فسيد الورى هو الله ـ تعالى ـ. فمثل هذا يا سيد الورى، فسيد الورى هو الله ـ تعالى ـ. فمثل هذا

الشيخ يُنزُّه العلم أن ينسب إليه، فإنه غمر لا يميز بين التوحيد والشرك فإنا لله على فساد عقائد العلماء/، ونقل التحدير صاحب الصارم المنكي في كتابه المذكور أثرًا من مسند أبي في قبر يعلي بسنده إلى علي بن الحسين \_ رضي الله عنه \_ أنه رأى النبي الله عنه \_ أنه رأى رجلا يجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي، ﷺ، فيدخل فيها فيدعو، فنهاه، وقال: ألا أحدثكم حديثًا سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله، ﷺ، قال: «لا تتخذوا قبري عيدًا، ولا بيوتكم قبورًا، (١) فإن تسليمكم يبغلني أينها كنتم»! ونقل صاحب الصارم المنكى - أيضًا - أثرًا من مصنف عبدالرزاق يرفعه إلى الثوري عن ابن عجلان عن رجل يقال له سهل عن الحسن بن الحسن بن على، أنه رأى قومًا عند القبر فنهاهم (١). فطريقة السلف النهي عن الوقوف عند القبور للدعاء، فقول الغزالي الذي نقله زروق واستدل به هذا المتصوفة المتصوف، وهو قوله وقد أشار إليه سيدنا الشافعي \_ رضي الله الشافعي عنه \_ قال: «قبر موسى الكاظم الترياق المجرب» اختلاق على

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في صفحة (٥٠).

<sup>(</sup>٢) عبدالرزاق في مصنفه (٧٧/٣) ح٢٢٦٦ باب السلام على قبر النبى، ﷺ.

الشافعي ـ رضى الله عنه ـ لأن الشافعي أدرى بالسنة، ومواقعها ومعاني الأحاديث ومرماها، ومراد الشارع، صلوات الله عليه، منها وبها نحسم به الذرائع المؤدية للشرك، وإنها قال هذا القول أهل العراق في قبر موسى الكاظم، وقد ذكر هذا القول القشيري في رسالته في أوصاف موسى الكاظم وهذه سقطة من سقطات الغزالي في الإحياء، وله فيه سقطات كثيرة نبه عليها أبوبكر بن العربي، وخرّج أحاديثه العراقي، وبين كثيرًا من خلطه، وبين على القاريء كثيرًا من الموضوعات فيه، فينبغى اجتناب مطالعته لمن لم يعرف ذلك، فقول من نقل عنهم هذا المتصوف من أن التوسل جهم سبب في قضاء الحاجات والدعاء عند قبورهم مجرب الإجابة، لا يكفى دليلًا على مشروعية هذه الأشياء، وقد تُعين الشياطين الإنسان على بعض أغراضه، إذا ابتدع لإفساد دينه، وقد يحصل للإنسان خير كثير بسبب الكفر والفسوق، استدراجًا من الله \_ تعالى \_، قال \_ تعالى \_: ﴿ فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عليهم أبواب كل شيءٍ حتى إذا فَرحُوا بها أُوتُوا أخذناهم بغتَةً ﴾(١).

سورة الأنعام، الآية: ٤٤.

ثم استدل هذا المتصوف على جواز الرحلة لزيارة الأولياء من ادلة الأموات بها نقله زروق عن الغزالي، وهو قوله: «ويجوز شدّ المتصوفة الساقطة الرّحال لهذا الغرض، ولا يعارضه حديث: «لا تشدّ الرّحال إلا للمساجد الثلاثة»(١). لتساوي المساجد في الفضل دون الثلاثة، وتفاوت العلماء والصلحاء في الفضل. فتجوز الرحلة عن الفاضل للأفضل، ويعرف ذلك من كراماته الردعليهم وعلمه وعمله». نقول هذا السفر من البدع التي ينبغي اجتنابها، لحديث عياض المتقدم، بل الرحلة إلى زيارة الأموات منهي عنها شرعًا، لدخولها في حديث: «لا تشد الرحال» الخ. وفهم ذلك الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ ومن بعدهم من السلف من الحديث، وعدلوا عن الرحلة لهذا الغرض، ومن عرف ما المقصود من زيارة القبور وجد

<sup>(</sup>۱) البخاري (٤/٧٨) ح١٨٦٤ في الصيد، باب حج النساء من حديث قزعة مولى زياد عن أبي سعيد مرفوعًا، وأخرجه أيضًا (٧٦/٣) ح١٨٩٤ في الصلاة في مسجد مكة والمدينة، ومسلم (١٠١٤/٢) ح١٣٩٧ في الحج، باب لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد كلاهما من حديث سعيد عن أبي هريرة مرفوعًا.

العلة التي في منع شد الرحال لغير مسجد من المساجد الثلاثة، تجرى في شدّ الرحال للأفاضل من الأموات، لأن مقصود الزيارة هو الدعاء للميت والترحم والاستغفار له، وتذكر الآخرة، كما ورد هذا في الحديث، قال، ﷺ: «قد كنت نهيتكم عن زيارة القبور فقد أذن لمحمد في زيارة قبر أمه فزوروها فإنها تذكّركم الآخرة». (١) رواه الترمذي في أبواب الجنائز فلا فرق إذن بين الفاضل والمفضول، فإن المقصود من الزيارة يتحقق بزيارة أحدهما وتعليل الغزالي جواز شد الرحال للزيارة بتفاوت العلماء والصلحاء في الفضل إنما يتمشى على رأي من يقول: إن الحي ينتفع من الميت، وقد علمت بطلانه مما تقدم عن صاحب الصارم المنكي، من أن

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲/۱۷۲) ح ۹۷٦ في الجنائز، باب استئذان النبي، ﷺ، ربه عن أبي هريرة عن أبي هريرة مرفوعًا، وكذا أخرجه النسائي (٤/٩٠) في الجنائز، باب زيارة القبور. وأخرجه الترمذي (٣/٠٣) ح ١٠٥٤ في الجنائز، باب ما جاء في الرخصة في زيارة القبور من حديث سليان بن بريدة عن أبيه مرفوعًا وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

الزائر إنها ينتفع بعمله هو كها ينتفع المحسن بإحسانه، وقد اشغى الغليل في ذلك صاحب الصارم المنكي. قال: ولو نذر السفر إلى غير المساجد والسفر إلى مجرد قبر نبي أو صالح لم المزمه الوفاء بنذره، باتفاقهم. فإن هذا السفر لم يأمر به النبي، على بل قد قال: «لا تشدّ الرّحال إلا إلى ثلاثة مساجد». (() وإنها يجب بالنذر ما كان طاعة، وقد صرّح مالك وغيره أن من نذر السفر إلى المدينة إن كان مقصوده تشديد الأنمة الصلاة في مسجد النبي، على ، وفي بنذره. وإن كان مقصوده لزبارة القور عبر زيارة القبر من غير صلاة في المسجد لم يوف بنذره. وقال: لأن النبي، على ، قال: «لا تعمل المطى إلا إلى ثلاثة مساجد» ((). والمسألة ذكرها إسهاعيل بن إسحاق في المبسوط. ومعناها في المدونة والجلاب وغيرهما من كتب

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحة (٥٧).

<sup>(</sup>٢) النسائي (١١٤/٣) في الصلاة، باب الساعة التي يستجاب فيها الدعاء، يوم الجمعة، وأحمد (٢/٦)، ومالك (١٠٨/١، ١١٠) ح٦١ في الجمعة، باب ما جاء في الساعة التي في يوم الجمعة من حديث أبي بصرة الغفاري مرفوعًا، وأصل الحديث عند الترمذي (٢/٢٦) ح٤٩١ وأبي داود (١/٤٦٢) ح٤٩١.

أصحاب مالك، يقول: إن من نذر إتيان مسجد النبي، عَلَيْ ، لزمه الوفاء بنذره ، لأن المسجد لا يؤتي إلا للصلاة ، ومن نذر إتيان المدينة النبوية فإن قصد الصلاة في المسجد وفيّ بنذره، وإن قصد شيئًا آخر مثل زيارة من بالبقيع وشهداء أحد لم يوف بنذره، لأن السفر إنها يُشرع إلى المساجد الثلاثة، وهـذا الـذي قالـه مالـك وغـيره ما علمت أحدًا من أئمة المسلمين قال بخلافه، بل كلامهم يدل على موافقته. وقد ذكر أصحاب الشافعي وأحمد في السفر لزيارة القبور قولين بالتحريم والإباحة، وقدماء أئمتهم، قالوا: إنه محرم، وكذلك أصحاب مالك وغيرهم إنها وقع النزاع بين المتأخرين لقوله، ﷺ: «لا تُشدّ الرّحال إلا إلى ثلاثة مساجد» (١). صيغة خبر ومعناها النهي، فيكون حرامًا! وقال بعضهم: ليس بنهي، وإنها معناه أنه لا يشرع! وليس بواجب ولا مستحب، بل هو مباح كالسفر في التجارة وغيرها. فيقال له الدليل على بدعية تلك الأسفار لا يقصد بها العبادة، بل يُقصد بها مصلحة دنيوية مباحة، والسفر إلى القبور إنها يُقصد به العبادة، للقبور

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحة (٥٦).

والعبادة إنها تكون بواجب أو مستحب فإذا حصل الاتفاق على أن السفر إلى القبور ليس بواجب ولا مستحب كان من فعله على وجمه التعبد مبتدعًا مخالفًا للإجماع، والقصد به بدعة ، ليس بمباح ، إلى أن قال: فالطوائف متفقة على أنه ليس مستحبًّا، وما علمت أحدًا من أئمة المسلمين قال: إن السفر إليها مستحبّ، وإن كان قال به الأتباع فهو ممكن. وأما الأئمة المجتهدون فها منهم من قال هذا، وإذا قيل هذا كان قولاً ثالثًا في المسألة وحينئذ فيبين لصاحبه أن هذا القول خطأ مخالف للسنة ولإجماع الصحابة، فإن الصحابة في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان وعلي وما بعدهم إلى انقراض عصرهم لم يسافر أحد منهم إلى قبر نبي، ولا رجل صالح، وقبر الخليل عليه السلام، بالشام ولم يسافر إليه أحد من الصحابة. انتهى.

ونقول: السفر لأصحاب المقامات لا ينبغي لما علمت، ولما (من المفاسد فيها من المفاسد اختلاط الرجال بالنساء المنهي عنه شرعًا، زيارة القبور) وفيها أشياء لا يحل اتخاذها شرعًا، عمائم قبور، وضبب فضة، وسرج، وغير ذلك. وما لا يجوز اتخاذه شرعًا لا يحل النظر إليه. والزائر لا يسلم من ذلك، ولما فيها من اتخاذ

أصحاب المقامات شركاء لله ، بل يجب هدم هذه المقامات وإزالة أثرها درءًا للمفاسد التي تحصل بها ، ودرء المفسدة مقدّم على جلب المصلحة ، ولما رواه مسلم في باب الجنائز بسنده إلى أبي الهياج الأسدي ، قال : قال لي علي : «ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ، وهذه أن لا تدع تمثالاً العمسته ، ولا قبراً مشرفًا إلا سويته »(۱) . وهذه العمائم عمائم القبور برؤسها تماثيل ، يجب إزالتها . وروى مسلم بسنده إلى جابر - رضي الله عنه - قال : «نهى رسول الله ، بسنده إلى جابر - رضي الله عنه وأن يُبنى عليه »(۲) .

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲/۲۲۲) ح ۹۲۹ في الجنائز، باب الأمر بتسوية القبر، النسائي (۸۸/٤) في الجنائز، باب تسوية القبور إذا رفعت، أبوداود (۳۸/۳) ح ۳۲۱۸ في الجنائز، باب في تسوية القبر، الترمذي (۳/۳۲) ح ۱۰٤۹ في الجنائز، باب ما جاء في تسوية القبور، جيعهم من طريق أبي الهياج الأسدي عن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ به.

<sup>(</sup>٢) مسلم (٢/٧٦) ح ٩٧٠ في الجنائز، باب النهي عن تجصيص القبر والبناء عليه، والنسائي (٨٨/٤) في الجنائز، باب تجصيص القبور، أبوداود (٣/٣٥) ح ٣٢٢٥ في الجنائز، باب في البناء على القبر،

وهذه المقامات بناية على القبور بلا شك، فاستدلال هذا المتصوف بقول الغزالي على استحباب الرحلة استدلال باطل، لأن الغزالي متأخر مخالف لقول أهل مذهبه المتقدمين بتحريم ذلك، وذكر هذا المتصوف تعصب محمد بن عبدالقادر الفاسي شارح الحصن الحصين، وزيد بن عبدالرحمن على ابن العربي والشارمساحي، فقال: «فإن قلت فها تقول في قول القاضي ابن العربي: لا يزار قبرينتفع به غير قبره، ﷺ، وكذا قول الشارمساحي قصد الانتفاع بالميت بدعة. قلت: هو خلاف مذهب الجمهور، وما عليه الأمة. قال العارف أبوزيد بن عبدالرحمن: لعل ما نقل عن ابن العربي ينظر إلى سد الذرائع، وحسم مادة البدع المحدثة المتطرقة في ذلك، ومع هذا فلا معول عليه، ولا التفات إليه، وعمل الأمة على خلافه والإنكار جحد للضرورات. والله أعلم.

الترمذي (٣٦٨/٣) ح١٠٥٢ في الجنائز، باب كراهية تجصيص القبور والبناء عليها، ابن ماجة (٤٩٨/١) ح١٥٦٢ في الجنائز، باب ما جاء في النهي عن البناء على القبور وتجصيصها، والكتابة عليها، جميعهم من طريق أبي الزبير عن جابر مرفوعًا.

(السرد على هذا التعصب تعصب أعمى، لا يُميّز بين السنن والبدع الفاسي وغيره) جاهل غبي، لأن قول الشارمساحي «قصد الانتفاع بالميت بد عـة» قول صحيح، وقـول الفاسي هو خلاف مذهب الجمهور، معناه أن الجمهور يقولون: إن قصد الانتفاع ليس ببدعة بل سنة أو مستحب، فقول باطل! فأين الدليل من السنة أو من أقوال الصحابة؟ أن الانتفاع بالميت سنة أو مستحب، بل قد علمت مما تقدم عن صاحب الصارم المنكى، أن القول بالانتفاع بالميت أصله من أقوال المشركين، وكذا قوله «وما عليه الأمة» وقول زيد بن عبدالرحمن «وعمل الأمة على خلافه» باطلان، لأن الأمة المعتبرة التي يعمل بأقوالها هم أهل الثلاثة قرون وما ورد عن أحدهم قول يصدق ذلك بل المنتفع بالزيارة إنها انتفع بعمله، بل يلزم المسلمين سد ذرائع الضّلال ما أمكن، وهو عمل السلف - رضى الله عنهم - قطع سيدنا عمر - رضى الله عنه \_ شجرة بيعة الرضوان المذكورة في قوله \_ تعالى \_: ﴿إِذْ يُبايعُونِك تحتَ الشجرة (١). لما أهرع الناس إليها يأتونها

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ١٨.

أفواجًا لزيارتها والتبرك بها، خوفًا من أن تعبد، كذات أنواط شجرة بين مكة والطائف كانت يتعبدها المشركون. كما السرد عبدت الناس أصحاب المقامات. ثم استدل هذا المتصوف على على استحباب التشفع بالأموات، بقول صاحب كتاب: سفينة «سفينة النجاة». وهو قوله: «تحقق ذوو البصائر والاعتبار أن النجاة زيارة قبور الصالحين والتشفع بهم معمول به عند علمائنا المحقّقين من أئمة الدين». نسبة صاحب سفينة النجاة، هذا العمل إلى العلماء المحققين نسبة كاذبة، فقد علمت مما تقدم عن مالك أنه كان ينهى عن الوقوف عند القبر للدعاء، ويقول: لم يفعله السلف. وقد علمت منه \_ أيضًا \_ نهى الحسن بن الحسين وعلى بن الحسين ـ رضى الله عنهما ـ عن ذلك فقد تبين لك من ذلك أن صاحب سفينة النجاة تبع في قوله مضلين لا محقين، لأن المحقين هم السلف \_ رضوان الله عليهم \_ كانت الصحابة ومن بعدهم من السلف إذا مرّوا بالقبر الشريف لا يزيدون على السلام شيئًا، كما كان يفعل عبدالله بن عمر - رضي الله عنها - كما ذكره صاحب الصارم المنكي.

ثم رجم هذا المتصوف بالغيب من غير أصل. فقال: «فمن أراد حاجـة فليتوسل بهم إلى الله \_ تعالى \_ فإنهم الواسطة بين الله وخلقه». قوله هذا افتراء على الله، لأن كونهم وسائط بين الله وبين الناس أمر غيبي لا يعلم إلا من قبل الله بواسطة الرسل ولم يقله الله ولا رسوله، وليس عطاء الله معلولاً حتى تعتبر فيه الوسائط، بل هو منعم على المؤمن والكافر بسؤال وغير سؤال، وإنها ينفع الإنسان في دعائه أعماله الصالحة، لأنها سبب في الإجابة، وفي إعطاء الله من غير سؤال. قال ـ تعالى ـ: ﴿ ومن يتَّق الله يجعل له مخرجًا ويرزقه من حيث لا يحتسب (١). لا بواسطة شفعاء (١) ولاغيرها فإن لم يكن له عمل صالح واتخذ أحدهم واسطة فلا يُفيده شيئًا. وقد أشار إلى ذلك الرسول، صلوات الله عليه، بقوله لفاطمة ، عليها السلام: «يا فاطمة بنت محمد سليني من مالي ما شئت لا أغني عنك من الله شيئًا» (٣) حينها نزل قوله

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآيتان: ٢، ٣.

<sup>(</sup>٢) في الأصل شقاء والصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٣) مسلم (١٩٣/١) ح٢٠٦ في الإيمان، باب قوله ـ تعالى ـ: ﴿وَأَنْذُرُ عَشِيرِتُكُ الْأَقْرِبِينَ﴾. من حديث أبي سلمة عن أبي هريرة مرفوعًا،

- تعالى -: ﴿ أَنْذُر عَشَيْرِتُكُ الْأَقْرِبِينَ ﴾ (١). وانظر إلى تشفع نوح، عليه السلام، في ابنه مع عمله السيء، ونهى الله عن تشفعه فيه، قال \_ تعالى \_: ﴿ ونادى نوح ربه فقال رب إن ابني من أهلي وإن وعدك الحق وأنت أحكم الحاكمين. قال يانوح إنه ليس من أهلك إنه عمل غير صالح فلا تسألن ما ليس لك به علم إني أعظك أن تكون من الجاهلين ﴿ (٢). ولم تعدّ العلماء قديمًا وحديثًا أن التوسل بالأموات شرط في إجابة الدعاء، بل أكل الحلال وغيره مما عدّوه من شروط الإجابة، والقول بواسطة الأولياء لم ينقل عن السلف، وهو من ضلال المتأخرين وقد أوضح الكلام على ذلك الإمام أبوالعباس أحمد ردابن بن تيمية \_ رحمه الله \_ في كتابه الواسطة بين الخلق والحق. قال تيمية على القائليــن مسألة في رجلين تناظرا فقال أحدهما: لابد لنا من واسطة بيننا بالواسطة وبين الله، فإنا لا نقدر أن نصل إليه بغير ذلك.

وأخرجه النسائي (٢٠٠/٦) في الوصايا، باب إذا أوصى لعشيرته الأقربين، الترمذي (٣٣٨/٥) ح١٨٤٤، في التفسير، باب ومن سورة الشعراء من حديث هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة مرفوعًا.

(١) سورة الشعراء، الآية: ٢١٤. (٢) سورة هود، الآيتان: ٤٥، ٢٤.

الجواب: الحمد لله رب العالمين، إذا أراد بذلك أنه لابد لنا من واسطة تبلغنا أمر الله فهذا حق، فإن الخلق لا يعلمون ما يحبه الله ويرضاه، وما أمر به، وما نهى عنه، وما أعدّه لأوليائه من كرامته، وما وعد به أعداءه من عذابه، وما يعرفون ما يستحقه الله \_ تعالى \_ من أسمائه الحسني، وصفاته العليا، التي تعجز العقول عن معرفتها. وأمثال ذلك إلا بالرسل الذين أرسلهم الله إلى عباده، إلى أن قال: وهذا مما أجمع عليه أهل الملل من المسلمين واليهود والنصارى، فإنهم يُثبتون الواسطة بين الله وبين عباده، وهم الرسل الذين بلغوا عن الله أمره وخبره. قال \_ تعالى \_: ﴿ الله يصطفى من الملائكة رُسُلًا ومن الناس ﴾(١). ومن أنكر هذه الواسطة فهو كافر بإجماع أهل الملل. ثم قال بعد كلام: وإن أراد بالواسطة أنه لابد من واسطة في جلب المنافع ودفع المضار، مثل أن يكون واسطة في رزق العباد ونصرهم وهداهم، يسألونه ذلك، ويرجعون إليه فيه، فهذا من أعظم الشرك الذي كفّر الله به المشركين، حين اتخذوا من دون الله أولياء وشفعاء،

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٧٥.

يجتلبون بهم المنافع، ويجتنبون بهم المضار، لكن الشفاعة لمن يأذن الله فيها حتى قال: ﴿الله الله خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش ما لكم من دونه من ولي ولا شفيع أفلا تذكّرون (١٠). واستدل بآيات أخر، ثم قال فبين أن اتخاذ الملائكة والنبيين أربابًا كفر! فمن جعل الملائكة والأنبياء وسائط يدعوهم، ويتوكل عليهم، ويسألهم جلب المنافع ودفع المضار، مثل أن يسألهم غفران الذنوب، وهداية القلوب، وتفريج الكروب، وسد الفاقات فهو كافر بإجماع المسلمين. ثم قال بعد كلام وإن أثبتم وسائط بين الله وبين خلقه كالحُجَّاب بين الملك ورعيته، بحيث يكونون هم يرفعون إلى الله حوائج خلقه، فالله إنها يهدي عباده ويرزقهم بتوسطهم، فالخلق يسألونهم، وهم يسألون الله، كما أن الوسائط عند الملوك يسألون الملوك الحوائج للناس لقربهم منهم، والناس يسألونهم أدبًا منهم أن يباشروا سؤال الملك، أو لأن طلبهم من الوسائط أنفع لهم

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، الآية: ٤، وفي الأصل: ﴿ أَفَلَا تَذَكُرُونَ ﴾. وهو خطأ وما أثبتناه هو الصواب.

من طلبهم من الملك، لكونهم أقرب إلى الملك من الطالب للحوائج، فمن أثبتم(١) وسائط على هذا الوجه فهو كافر مشرك يجب أن يُستتاب، فإن تاب وإلا قُتل. وهؤلاء مشبّهون لله، شبّهوا الخالق بالمخلوق، وجعلوا لله أندادًا، وفي القرآن من الرد على هؤلاء ما لم تتسع له هذه الفتوى، فإن الوسائط التي بين الملوك وبين الناس يكونون على أحد وجوه ثلاثة: إما لإخبارهم عن أحوال الناس بها لا يعرفونه، ومن قال: إن الله لا يعلم أحوال عباده حتى يخبره بتلك بعض الملائكة والأنبياء وغيرهم، فهو كافر، بل هو ـ سبحانه ـ يعلم السر وأخفى، لا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السماء، وهو السميع البصير. يسمع ضجيج الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات، لا يشغله سمع عن سمع، ولا تغطه المسائل، ولا يتبرم بإلحاح الملحين. الوجه الثاني أن يكون الملك عاجزًا عن تدبير رعيته ودفع أعوانه إلا بأعوان يعينونه، فلابد له من أنصار وأعوان لذله وعجزه، والله ـ سبحانه ـ ليس له ظهير ولا ولي من الذل، إلى أن قال. والوجه الثالث

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل. ولعلها أثبت فهو أنسب للسياق.

أن يكون الملك ليس مريدًا لنفع رعيته، والإحسان إليهم ورحمتهم، إلا بمحرك يجركه من خارج، فإذا خاطب الملك من ينصحه ويعظه أو من يدلي عليه بحيث يكون يرجوه ويخافه تحركت إرادة الملك وهمته في قضاء حوائج رعيته، أو الرهبة من كلام المدلى عليه، والله ـ تعالى ـ هو رب كل شيء ومليكه، وهو أرحم بعباده من الوالدة بولدها. وكل الأشياء إنها تكون بمشيئته فها شاء كان، وما لم يشأ لم يكن. ا.هـ.

فها مراد هذا المتصوّف من كون الأولياء وسائط بين الله كلام وخلقه، إن أراد أنهم وسائط بالمعنى الأول الذي ذكره ابن المتصوف تيمية فهو كذب، لأن هذا خاص بالرسل، وإن أراد بها الواسطة بالمعنى الثاني، فهذا شرك، كما علمت. وإن أراد بها الواسطة بالمعنى الثالث، وهذا الذي يدل عليه كلامه، لأنه قال: «فإن من شيمهم الفاضلة وأخلاقهم الكريمة أن يقبلوا من قصدهم، ولا يخيبوا من التجأ إليهم». ما معنى أنهم لا يخيبون من التجأ إليهم، معناه أن من قصدهم في حوائجه قضوها له، فهو يرفع حوائجه إليهم، وهم يقضونها له. إما من عند أنفسهم، أو من عند الله، وهذا معنى الواسطة بالمعنى الثالث، الذي ذكره ابن تيمية. فهذا الشرك - كما علمت - ثم هذي هذا المتصوف فأتى بها يدل على تصرفهم من غير أصل. فقال: «فإن من شيمهم الفاضلة، وأخلاقهم الكريمة، أن يقبلوا من قصدهم، ولا يخيبوا من التجأ إليهم». هذا قول لا يقول به مَنْ عنده رائحة من العلم، بل يقوله غبي لا شعور عنده، أناس رمت عظامهم، يتصرّفون في أحوال الأحياء بإعطاء وغيره، وينسب لهم التصرّف، وهذا افتراء خبط به من غير أصل، فلم يخبرنا الرسول، صلوات الله عليه، بأن هؤلاء الأولياء الأموات لهم تصرّف في أحوال الأحياء. بل قد ورد عنه ما يبطل قوله: قال، ﷺ: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث»(۱). الخ، ولم يعد في الثلاثة نفعه الأحياء، فالرسول، صلوات الله عليه، ينفي

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۰۰/۹) ح۱۹۳۱ في الوصية باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، أبودود (۳۰۰/۳) ح۲۸۸۰ في الوصايا، باب ما جاء في الصحدقة عن الميت، الترمذي (۳/ ۲۶۰) ح۱۳۷٦ في الأحكام، باب في الوقف والنسائي (۲/۱۳) في الوصايا، باب فضل الصدقة عن الميت من طريق العلاء بن عبدالرحمن عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعًا.

عملهم. وهذا المتصوف يُثبت لهم أعمالًا ينفعون بها الأحياء، فهذه محاربة لله ورسوله. وقد نفت الصوفية الذين يستدل (ردالصوفية هذا المتصوف بأقوالهم نفعهم للأحياء، وأهل الشرع لا <sub>كلام هذا</sub> يقولون بأقوال الصوفية ، من أن هناك قطب غوث ، وله وزراء المتصوف) وأعوان من أحياء وأموات إلى غير، وهذا كله لا أصل له في الشرع، بل هي وساويس وأوهام، وخيالات ألقتها الشياطين لإغوائهم وفساد(١) دينهم، ولنأت بأقوال الصوفية، وإن كانت غير معتبرة شرعًا ردعًا لهذا المتصوف، لأنه ينسب إليهم ادعاء. قال صاحب الإبريز أحمد بن المبارك عن شيخه عبدالعزيز الدباغ في الباب الرابع في ذكر ديوان الصّالحين، ويحضره - يعنى الديوان - بعض الكمل من الأموات فلا تبدل حالتهم فإذا رأيت في الديوان رجلًا على زي لا يتبدل، فاعلم أنه من الموتى، كأن تراه محلوق الشعر، ولا ينبت له شعر. فاعلم أنه على تلك الحالة مات، وإن رأيت الشعر على رأسه على حاله لا يزيد ولا ينقص ولا يحلق، فاعلم \_ أيضًا \_ أنه ميت، وأنه مات على تلك الحالة. ثانيها: أنه لا يقع معهم

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل. ولعلها وإفساد وهو اللائق بالسياق.

مشـاورة في أمور الأحياء، لأنهم لا تصرف لهم فيها، وقد انتقلوا إلى عالم آخر في غاية المباينة لعالم الأحياء. ١.هـ. هذه أقوال الصوفية التي يستدل بها، وهي تكذبه. وقد علمت مما تقدم لأهل السنة من أن الأموات هم المنتفعون من الأحياء بدعائهم والاستغفار لهم، فهذا المتصوف بكلامه الساقط لا إلى السنية آوى. ولا إلى الصوفية آوى ثم وجه هذا المتصوف استحباب التوسل بالأموات بتشبيه الخالق بالمخلوق، فقال: ما المانع من ذلك مع ما لنا في علومنا المادية من أن من كان له عند الشخص قدر بحيث إنه إذا شفع عنده قبل شفاعته، فإذا انتسب إليه شخص في غيبته وتوسل بذلك وتشفع به، فإن ذلك الشخص يجيب السائل إكرامًا لمن انتسب إليه. وهـذا تشبيه للخالق بالمخلوق! كما قالـه ابن تيمية في الواسطة، بالمعنى الثالث المتقدم. ثم استدل \_ أيضًا \_ على بطلان استدلالات استحباب التوسل بالأموات بالأدعية المأثورة، وحديث الغار مذا التصوف وهي: «أسألك بكل اسم هو لك، وأسألك بأسائك الحسني «١). الخ. (وحديث الغار الذي فيه الدعاء بالأعمال

<sup>(</sup>١) أحمد (٢١٠/١٠)، الطبراني في الكبير (٢١٠/١٠) ح١٠٣٥٢،

الصالحة) (''). نقول: الأدعية المأثورة التي استدل بها هذا المتصوف لا تنفع دليلاً، لأن أسهاء الله لا يعادلها رسول ولا نبي ولا ولي، لأن أسهاء الله يحلف بها، ويدعى الله بها، ويتبرك بها، ولا يجوز الحلف باسم نبي، ولا ولي، ولا يتبرك بأسهائهها، فهذا قياس مع الفارق. ومن أعدل (۲) بها غيرها من مخلوق أو اسم مخلوق فهو مشرك. أشرك مع الله في عظمته، غيره فأين ابن مشيش وغيره من أسهاء الله الحسنى ؟! تعالت أسهاؤه عن كل نقص وتشبيه!!.

واستدلاله بحديث الغار على التوسل فاسد، لأن

الحاكم في المستدرك (١/٩٠٥). وقال هذا حديث صحيح إن سلم من إرسال عبدالرحمن عن أبيه، فإنه مختلف في صحته، ووافقه الذهبي، وأخرجه الحارث بن أبي أسامة (ص٢٥١) من زوائده. وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (١٩٨).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۹۶) ح۲۷۷۲ في الإجارة، باب من استأجر أجيرًا، فترك أجره، من حديث سالم عن ابن عمر، مسلم (۲۰۹۹/٤) ح۲۷٤٣ في الذكر والدعاء باب قصة أصحاب الغار الثلاثة من حديث نافع عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل. والصواب عدل.

الصحابة - رضوان الله عليهم - والسلف بعدهم أدرى بمعنى أقواله، وبالاستنباط منها، وما فهموا هذا الفهم من الحديث، ولو كان هذا الفهم صحيحًا ورأوه خيرًا لسبقونا إليه. واتخذوا أفاضلهم شفعاء بينهم وبين الله وتلك أمة مضت، وشرائع انقضت، لها ماكسبت وعليها ما اكتسبت، للمتصوف وما لنا إلا اتباع أحمد وأصحابه، ثم قاس قياسًا فاسدًا يوجه والردعليه) به وساطتهم. فقال: «فلو كان اتخاذ الوسائط بعد اعتقاد أن المؤثر هو الله وحده شركًا، كها تزعم لكان معاونة بعضنا لبعض في قضاء المصالح شركًا، وهذا باطل بالضرورة».

نقول: إن معاونة بعضنا لبعض في قضاء المصالح أمر مأمورون به. قال ـ تعالى ـ: ﴿وتعاونوا على البرّ والتّقوى ولا تعاونوا على البرّ والتّقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ﴿(١) . وغير ذلك من الآيات والأحاديث الحاتّة على معاونة بعضنا لبعض . فهذا أمر مأمورون به ، وأين الأمر الذي جاء باتخاذ الناس وسائط بين الله والناس ، ومعاونة بعضنا لبعض في قضاء المصالح لتوقف

سورة المائدة، الآية: (٢).

إدراك المصلحة على الغير، وفضل الله وإحسانه على عبيده لا يتوقف إدراكه على الغير، فلو كانت الوسائط معتبرة وإحسانه لا يجلب إلا بها ما أنعم على كافر، وهذا باطل فمدعى الوسائط مبتدع مناهجه لمخالفته الكتاب والسنة. ثم أوهم أنه على شيء من الدين وهو من الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يُحسنون صُنعًا.

«لم يبق إلا حثالة كحثالة الشعير، أماتوا سُننًا وأحيوا بدعًا، وتفرقوا». يقصد بذلك من نبه على البدع من أهل العلم وظنهم في بدع وهو المبتدع، لأن أقواله في رسائله، مميتة للسنة ومحيية للبدعة، فقد ذكر التوسل والاستغاثة بالأموات، وكونهم وسائط. والرحلة إليهم وتصرفهم في أحوال الأحياء، وحث على أعمال الختمات والتهاليل. وعرف القضاء بأنه صفة القاضي، ولم يستدل على واحدة منها بآية، ولا بحديث، ولا بقول من أقوال الأئمة. بل استدل عليها بأقيسته الفاسدة وآرائه المعطلة، وتراهات (١) المتصوفة من منامات وأحلام وحكايات وأبيات أشعار، وكلام مزخرف، أوحتها الشياطين وحكايات وأبيات أشعار، وكلام مزخرف، أوحتها الشياطين

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل وصوابها: ترهات.

إلى أوليائها، فمن المبتدع؟ وهل أصل كل فساد حصل في الدين إلا من هذه الطائفة المتصوفة التي دخلته من أزمان بعيدة، أولوا في القرآن بوساويس ألفتها الشياطين في أنفسهم، حتى خرجوا به عن مراد الله، وأدخلوا في الدين أحاديث مكذوبة، وخرجوا بالأحاديث الصحيحة عن مراد الشارع وقالوا: هذا فيوض إلهية، وخالفوا المنقول عن السلف في الأحاديث والآيات، وأدخلوا في الدين خزعبلات يقولون أتت من قبل الكشف ومن الحقيقة، وشرعوا شرائع غير الشرائع التي شرعها الله ورسوله، واستمر هذا الفساد ينتقل من طائفة إلى طائفة حتى وصل إلى هذا المتصوف وأمثاله، وقد قيّض الله لهم رجالًا من رجال الدين، أظهروا عيوبهم، وفضحوا سرائرهم، وقبّحوا أقوالهم، يحذّرون المسلمين أباطيلهم، ولنذكر لكم بعض من نبّه على ذلك. (نقدالعلماء قال العلامة الشوكاني في الفوائد المجموعة: «وأما تفسير الصوفية) الصوفية فليس بتفسير كتفسير السلمي، المسمى: «بحقائق التفسير». ولا شك أن كثيرًا من كلام الصوفية على الكتاب العزيز هو بالتحريف أشبه منه بالتفسير، بل غالب ذلك من جنس تف اسير الباطنية». ا. هـ. وقال الشيخ محمد الحوي البيروي

في أسنى المطالب «وفي كتب الصوفية كثير من الموضوعات». ا. هـ. وغالب ما تذكره الكتب في الصوفية من كرامتها كذب. قال الإمام أبومحمد على بن أحمد بن حزم في كتابه الملل والنّحل، وكالذي تدّعيه المنانية لماني سواء بسواء، وكالذي تدّعيه الـروافض لمن يعظمونه، وكالذي تدعيه طوائف من المسلمين، لقوم صالحين كإبراهيم بن أدهم، وأبي مسلم الخولاني، وشيبان الراعى وغيرهم، وكل هذا كذب وإفك وتوليد، لأن كل من ذكرنا فإنها نقله راجع إلى من لايدري ولايقوم بكلامه حجة، ولا صحّ برهان سمعي، ولا عقلي يصدقه. اه. وكذا دعوى بعضهم أنه رأى الخضر، عليه السلام، وعلمه بعض الفوائد وأخبره، بحصول كذا، كذب، لأن الخضر مات قبل النبي، عَلِيْن، ولو كان في زمنه لاتبعه ونصره، وهو نبي، وقد أخذ الله ميثاق النبيين، كما جاءت الآية، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقُ النَّبِينِ لَمَا آتيتُكُمُ من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتَؤمنن " به ولتنصرُنه (١). الآية. ولم يرد عن النبي حديث صحيح

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٨١.

يدل على وجوده. ومن أباطيلهم العهود والمصافحات لها والتلقين المتداولة بينهم، لا أصل لها في الدين. لأن الصحابة ورضوان الله عليهم - في زمن الخلفاء السوء من بني أمية موجودون، ولم يفعل أحدهم مثل ذلك، إنها كانت المبايعات للأمراء لا للأشياخ، وفي موضوعات علي القاري في حرف اللام ما يؤيد ذلك، قال فيه ما لفظه: قلت: وكذا نسبة اللم ما يؤيد ذلك نبين الصوفية لا أصل له، وكذلك نسبة المصافحة المتصلة إلى النبي، عليه السلام، ليس لها أصل عند العلهاء الأعلام، وكذلك نسبة الخرق إلى أويس وأنه عليه السلام أوصى بخرقته لأويس، وأن عمر وعليًا سلّهاها عليه السلام أوصى بخرقته لأويس، وأن عمر وعليًا سلّهاها إليه. ا. ه.

ركلام وقد أوضح ابن تيمية عيوب الصوفية أكثر من ذلك، فقد البينة عن نقل ابن حجر الهيثمي في فتاويه الحديثية عن ابن تيمية أن المتصوفة) في كتب الصوفية ما هو مبني على أصول الفلاسفة المخالفين لدين المسلمين، فيتقي ذلك بالقبول من يطالع فيها من غير أن يعرف حقيقتها، كدعوى أحدهم أنه مطّلع على اللوح المحفوظ، فإنه عند الفلاسفة كابن سينا وأتباع الناس الفلكية، وبزعم أن نفوس البشر تتصل بالنفس الفلكية أو

بالعقل الفعال يقظة أو منامًا، وهم يدعون أن ما يحصل من المكاشفة يقظة أو منامًا هو بسبب اتصالها بالنفس الفلكية عندهم، وهي سبب حدوث الحوادث في العالم، فإذا اتصلت بها النفس البشرية استنقش فيها ما كان في النفس الفلكية، وهذه الأمور لم يذكرها قدماء الفلاسفة، وإنها ذكرها ابن سينا، ومن يتلقى عنه، ويوجد من ذلك في بعض كلام أبي حامد وكلام ابن عربي وابن سبعين، وأمثال هؤلاء تكلَّموا في التصوّف والحقيقة على قاعدة الفلاسفة، لا على أصول المسلمين. ولقد خرجوا بذلك إلى الإلحاد كإلحاد الشيعة، والإسماعيلية، والقرامطة، والباطنية، بخلاف العباد أهل السنة والحديث ومتصوفهم كالفضل وسائر رجال الرسالة، وهؤلاء أعظم الناس إنكارًا لطرق من هو خير من الفلاسفة ، كالمعتزلة والكرامية، فكيف بالفلاسفة وأهل التصوف؟! ثلاثة أصناف: قوم على مذهب أهل الحديث والسنة، كهؤلاء المذكورين. وقوم على طريقة بعض أهل الكلام من الكرامية وغيرهم. وقوم خرجوا إلى طريق الفلسفة مثل مسلك من سلك رسائل إخوان الصفا، وقطعة توجد في كلام أبي حيان التوحيدي. وأما ابن عربي وابن سبعين ونحوهما

فجاءوا بقطع فلسفية غيروا عباراتها وأخرجوها في قالب التصوف، وابن سينا تكلم في آخر الإشارات على مقام العارفين بحسب ما يليق بحاله، وكذا معظم من لم يعرف الحقائق الإيمانية. والغزالي ذكر شيئًا من ذلك في بعض كتبه لاسيها في الكتاب المضنون به على غير أهله، ومشكاة الأنوار ونحو ذلك، حتى ادعى صاحبه أبوبكر بن العربي، فقال: شيخنا دخل في نظر الفلاسفة وأراد أن يخرج منهم، فما قدر! لكن أبوحامد يُكفر الفلاسفة في غير موضع، ويبين فساد طريقتهم. وأنها لا تحصّل المقصود! واشتغل في آخر عمره بالبخاري، ومات على ذلك. وقيل: إنه رجع عن تلك الكتب، ومنهم من يقول: إنها مكذوبة عليه، وكثر كلام الناس فيه لأجلها، كالمأزري والطرطوشي، وابن الجوزي وابن عقيل وغيرهم. ١. هـ.

وممن تنبه لفساد المتصوفة من العلماء المتأخرين مفتي الديار المصرية السابق الشيخ محمد عبده ـ رحم الله أعظمه وعفى المعلماء المعلماء عن زلاته ـ فقال في رسالته التي ردّ بها على هانوتو وزير المتأخرين عن زلاته فرنسا السابق، لما عاب دين المسلمين، ونسب إليه الكسل، مالفظه: «ولكن لا أنكر أن الزمان تجهم للمسلمين

كما كان قد تنكر لغيرهم وابتلاهم بمن فسد من المتصوفة من عدة قرون، فبثوا فيهم أوهامًا لا نسبة بينها وبين أصول دينهم، فلصقت بأذهانهم لا على أنها عقائد، ولكنها وساويس قد تملك الجاهل، وتُربك العاقل، إذا لم يغلبها بعوامل الدين الصحيح. ففشى الكسل بين المسلمين بفشو الجهل بأصول دينهم، وعاون على ذلك ميل الأعلياء منهم إلى توريطهم فيها هم فيه، كما هو شأنهم في كل ملة! وهذا الضرب من المتصوفة ـ أيضًا ـ من حسنات الأوربيين فإنه جاءنا من الفرس والهنود بها بقى فيهم من عقائدهم الأولى ما أضل هانوتو وأمثاله من قصار النظر، إلا أولئك الدراويش الخبثاء أو البله الذين، يغشون أطراف الجزائر وتونس، ولا يخلو منهم اليوم قطر من أقطار الإسلام، ممن اتخذ دينه متجرًا يكسب به الحطام، وجعل من ذكر الله آلة لسلب الأموال من الطعام. ا. هـ.

ومن غريب ما سمعنا أن بعض متصوفة هذا الزمان يفتي صور من ضلال بعض رجال الحكومة بحل لبس الذهب، ويعلل نهى النبي، الصوفية صلوات الله عليه، عنه بقلة وجود الذهب في ذاك الزمان، ليتوافر هذا الصنف، فلما كثر الذهب فلبسه ليس بحرام،

هذا قوله! ويقول الحكم يدور مع علته وجودًا وعدمًا. انظروا قول هذا الأفّاك الأثيم، الذي يبيع دين الله - تعالى - بما في أيدي الناس، ويفتي الناس بأقوال باطلة، يستجلب بها رضاهم لحطام الدنيا. نقول لهذا المتصوف الأثيم: إن أصحاب الكتب الصحيحة التي عليها المعول في الدين لم تنقل إلينا تصريح النبي بهذه العلة، حتى نعلم أن العلة في النهى القلة، فمن أين جاءته هذه العلة؟! وقد كثر الذهب في أيدي الصحابة بعد النبي، صلوات الله عليه، في زمن الخلفاء الراشدين بسبب الفتوحات، ولم يلبس أحدهم الذهب، بل كانوا ينهون عنه، وتلقاه عنهم الأئمة التابعون وتلقاه عن التابعين تابعو التابعين، ومنهم الأئمة المجتهدون، وهم يقولون بتحريم ذلك، ولو كانت العلة كما قال هذا المتصوف للبست الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ الذهب لأنهم أدرى بمرمى أقواله، صلوات الله عليه، ولوكانت كما قال لحرم على النساء اللاتي كن في زمنه، عليه السلام، ليتوافر هذا الجنس، ولكن أزّه الشيطان على إضلاله، بل لبس الـذهب مجمع على تحريمه، ومن يحلُّ شيئًا ورد عن الرسول تحريمه، وأجمعت عليه الأمة فهو كافر. روى

البخاري بسنده إلى البراء بن عازب \_ رضى الله عنه \_ قال: «أمرنا رسول الله، عليه، بسبع، ونهانا عن سبع، نهانا عن خاتم الـذهب ولبس الحرير والديباج والاستبرق»(١). الحديث ونقل النووي في شرح مسلم الإجماع على تحريم استعمال الذهب، قال: فحصل مما ذكرنا أن الإجماع منعقد على تحريم استعمال إناء الذهب وإناء الفضة في الأكل والشرب، والطهارة والأكل بملعقة من إحداهما، والتجمر بمجمرة منها، والبول في الإناء منها، وجميع وجوه الاستعمال. ١. هـ. ومما بلغنا عن هذا المتصوف الشيطان أنه يوحي إلى بعض خواصه أن النار بعد مضى زمن طويل من يوم القيامة تعود جرجيرًا أخضر، ولا يحس أهلها بعد ذلك بألم العذاب. وفي القرآن آيات ترد على هذا الدجال قوله \_ تعالى \_: ﴿يريدون أن يخرجوا من النار وما هم بخارجين منها ولهم عذاب

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰/۱۰) ح۸۶۳ في اللباس، باب خواتيم الذهب، مسلم (۱۹۳۸) ح۲۰۶۰ في اللباس، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة على الرجال والنساء من حديث سويد بن مقرن عن البراء به.

(17)

مقيم (١). وقوله: ﴿كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودًا غيرها ﴿(١) إلى غير ذلك من الآيات. اللهم أرح العباد والبلاد من شر هؤلاء المتصوفة الذين أكثروا في دينك الإفساد. آمين.



<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٥٦.



## الكلام على القول المعتبر في القضاء والقدر

هذَى هذا المتصوف في هذه الرسالة، وأتى فيها بما يدلّ على غباوته، خاض في القضاء والقدر! وقد ورد النهي عن ذلك، وعرّف القضاء: بأنه صفة قائمة بموصوفها، وهذا أمر أخفاه الله عن الناس، بشهادة قوله كما يأتي له فقال: «أحسن تأسيس يزول به \_ إن شاء الله \_ عن القلب صداء التلبيس أن يعلم الواحد منا أن القضاء لا يُجبر على المعصية، لأنه صفة القاضي كالعلم بالخياطة والنجارة». فعلى كلامه أن القضاء صفة قائمة بذات الله، لا تتعلّق بالأشياء تعلّق تأثير، بِل تعلَّق إحاطة. وهذا شأن العلم. وهذا خلاف ما عرَّفته (تعريف يه الماتريدية والأشعرية، الماتريدية عرفوه: بأنه (الفعل مع <sub>الطوائف</sub> زيادة أحكام). وعرفته الأشعرية: بأنه (إرادة الله مع تعلقها). للقدر فعلى كلا قوليهما يتعلَّق بالأشياء تعلُّق تأثير. وأيضًا يخالف تعريفه: بأنه صفة قائمة بموصوفها ما نسبه إلى على - رضى الله عنه ـ من أن معنى القضاء أمر الله وحكمه، وعرفت

الماتريدية القدر: بأنه (تحديد الله أزلاً كل مخلوق بحده الذي يُحدّ به). وعرفته الأشعرية: بأنه (إيجاد الله الأشياء على قدر مخصوص). وهذا الاختلاف لبناء أقوالهم على آرائهم، لعدم ورود شيء من الشارع يبين ما هما حتى يقف معه على المعنى الحقيقي، ثم سبقت هذا المتصوف بوادر الحق، فكذبت أقواله السابقة واللاحقة. فقال: «على أن القضاء سر الله أخفاه عن الخلق». هذا هو الحق، فإذا علمت يا هذا المتصوف أن القضاء سر الله أخفاه عن الخلق، فما حملك على تفسيره بالصفة، وتشبيهه بعلم الخياطة والنجارة؟ . حمله على ذلك عدم تعقله ما يقول، وحمله \_ أيضًا \_ حب الظهور، (المنهب عن قاصم الطهور، فقد ورد عن الرسول وعن على - كرم الله الخوض وجهه \_ ما يدل على النهي عن الخوض في القدر. روى القدر الترمذي في صحيحه في باب ما جاء في التشديد في الخوض في القدر بالسند إلى أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_ قال: «خرج علينا رسول الله ، ﷺ، ونحن نتنازع في القدر، فغضب حتى احمر وجهه، حتى كأنها فقىء في وجنتيه الرمان فقال: أبهذا أمرتم؟! أم بهذا أرسلت إليكم؟! إنها هلك من كان قبلكم حين تنازعوا في هذا الأمر، عزمت عليكم عزمت عليكم أن

لا تتنازعوا فيه»(١). قال الطيبي كها في حاشية علي بن سليهان الدمنتي البجمغوي، وإنها غضب، ﷺ، لأن القدر سر من أسراره \_ تعالى \_ منهي عنه، ولأن من بحث في القدر لا يأمن أن يصير قدريًّا أو جبريًّا بل العباد أمروا بقبول ما أمرهم الشرع بلا طلب سر ما لا يجوز طلب سره. الهد.

ونقل زروق في نصيحته حديثاً في ذلك، قال: وجاء (إذا ذكر القدر فأمسكوا، وإذا ذكر النجوم فأمسكوا، وإذا ذكر المنجوم فأمسكوا، وإذا ذكر أصحابي فأمسكوا). قال شارح النصيحة ابن ذكري: وقوله: إذا ذُكر القدر فأمسكوا، أي عن محاورة أهله ومقاولتهم، لما في الخوض في ذلك من المفاسد.

سأل عليًّا \_ كرم الله وجهه \_ رجل يا أمير المؤمنين أخبرني عن القدر؟ قال: الطريق مظلم لا تسلكه. فأعاد السؤال.

<sup>(</sup>۱) الترمذي (٤ / ٤٤٣) ح ٢١٣٣ في القدر، باب ما جاء في التشديد في الخوض في القدر من حديث محمد بن سيرين عن أبي هريرة مرفوعًا، وسنده ضعيف، لكن له شاهدًا من حديث ابن ماجة في المقدمة (٨٥) من رواية عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وإسناده حسن. قال الأرناؤوط في جامع الأصول (١٠ / ١٣٥) فالحديث حسن.

فقال: بحر عميق لا تلحقه. فأعاد السؤال. فقال: سر خفي لا تغشه. ولذلك أمر الرسول، ﷺ، بالإمساك عن الخوض فيه. ا.هـ.

وروى الطبراني بالسند إلى أبي هريرة ـ رضي الله عنه قال: «أخر الكلام في القدر لشرار هذه الأمة في آخر الزمان». فكيف مع ما تقدم من النهي عن الخوض في القدر؟! واعتراف هذا المتصوف بأن القضاء سر الله أخفاه عن الخلق، يكون الكلام فيهما قولاً معتبراً بل هو محتقر! فلا وجه لتسميته هذه الرسالة بالقول المعتبر. والله أعلم بالصواب.



## الكلام على نقول السادة الثقاة في إيصال ما يهدى من ثواب القرآن والأذكار للأموات ما يهدى من ثواب القرآن والأذكار للأموات

ويقصد هذا المتصوف بهذه الرسالة الردّ على من نبه من أهبل العلم على البدع التي تحصل في المناحات من قراءة الغيران والتهاليل وغير ذلك، والاستدلال على استحبابها، والميذ الأجرة عليها. وهذا يؤخذ من نتيجة أقواله. وهي نولية: «وكذلك التهليل الذي يعملونه اليوم والصمدية والتسبيح ينبغي أن يعمل ويعتمد في ذلك على فضل الله - تعالى -»، ثم استدل على وصول ثواب القراءة بقول الأمير الذي نقله عن البناني، وهو قوله: «وفي البناني وصول القراءة (استدلال للميت، وإنها عند القبر أحسن مزية، وأن العرز بن بالنامات) عبدالسلام رؤي بعد الموت فقيل له: ما تقول فيها كنت تنكر من وصول ما يهدى من القراءة للموتى، فقال: هيهات وجدت الأمر على خلاف ما كنت أظن». وغير ذلك من المنامات. نقول: البناني متأخر لا يعمل بقوله؛ لأنه خالف هبه. قال صاحب المدخل فيه: «وقد سمعت سيدي أبامحمد \_ رحمه الله \_ يقول: إن القراءة على القبور بدعة، وليست بسنة، وإن مذهب مالك الكراهة. ا. هـ.

وذكر صاحب المدخل منامًا في القراءة. قال: الرابع أنه قد تكون قراءة القرآن على قبره سببًا لعذابه أو لزيادته منه، لأنه كلها مرت به آية لم يعلم (١) بها، يقال له أما قرأتها؟ أما سمعتها؟ فكيف خالفتها؟فيعذب أو يزاد في عذابه لأجل مخالفته لها؟! كها نقل عن بعض من اتصف بشيء مما ذكر أنه رؤي في عذاب عظيم، فقيل له: أما تنفعك القراءة التي تقرأ عندك ليلا ونهارًا؟! فقال: إنها سبب لزيادة عذابي، وذكر ما تقدّم سواء بسواء. ١.هـ. فهل نعمل بقول مالك وأهل مذهبه؟ أو نعمل بقول البناني المخالف لمذهبه؟! . فقول البناني لا يعبأ به لمخالفته للمذهب، وبأي حلم من الأحلام نعمل؟ بحلم من يقول بالعذاب بسبب القراءة أو نعمل بحلم من يقول بالثواب فلا تنفع المنامات دليلًا على استحباب قراءة القرآن (الأحكام على الأموات! لأن الأحلام تعتريها الشياطين، والأحكام الشرعية لا تتلقى عن الرجال يقظة لا في النوم! ثم استدل بحديث أبي تؤخذ من المنامات)

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل. ويظهر لي أن الصواب أن يقال: لم يعمل.

بكر النجار والدارقطني الذي روياه عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه \_وهو قوله ، على : «من مر بين المقابر وقرأ قل هو الله أحد عشر مرات ثم وهب أجرها للأموات أعطي من الأجر بعدد الأموات»(١). واستدل بالحديث الذي رواه المنصوف الحاكم في المستدرك وهو قوله : «قلب القرآن يَس، لا يقرؤها بالاحاديث رجل يُريد الله والدّار الآخرة إلا غُفر له اقرأوها على الضعيفة أمواتكم»(٢). زاد في رواية : «أن بقراءتها في المقابر تحصل بها راحة للأموات وتنزل عليهم رحمات». واستدل بحديث أبي داود الذي رواه عن معقل بن يسار، قال : قال رسول الله، داود الذي رواه على موتاكم يس»(٣).

هذا لفظ الحديث الذي نقله هذا المتصوف عن أبي داود.

 <sup>(</sup>١) أبوبكر النجار ـ الدارقطني ـ الرافعي عن على كما في كنز العمال
 (١٥٥/١٥). (٢) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٣) أبوداود (٤٨٩/٣) ح٣١٢١ في الجنائز، باب القراءة عند الميت، ابن ماجه (١/٤٦٥) ح١٤٤٨ في الجنائز، باب ما يقال عند المريض، أحمد (١/٢٧٦٦) من حديث أبي عثمان، وليس بالنهدي عن أبيه عن معقل بن يسار مرفوعًا، وأخرجه الحاكم (١/٥٦٥).

قال المزي: وأخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة. وهو حديث ضعيف.

(حكم نقول: مالك\_رضي الله عنه \_يقول بكراهة القراءة على الميت القراءة فلا ثواب إذن يصل للميت، لأن المكروه لا يأتي منه الثواب. الميت) والصحيح في مذهب الشافعي القول بعدم وصول الثواب إليه، كما في شرح مسلم للنووي. ولم ترو أصحاب الكتب الصحيحة الستة التي عليها المعول في الدين شيئًا من الأحاديث، يدل على الحث على القراءة للأموات، ولوكان هذا أمرًا معمولاً به بين الصحابة والتابعين لعرجوا عليه، وخيرهم مالك، وهو بين تابع التابعين، يعلم أقوالهم وأفعالهم، وأدرى بأقوال التابعين والصحابة من غيره. وهو يقول بكراهة ذلك، وهذا لعدم ورود حديث صح عنده في ذلك، وأصحاب الكتب الذين استدل هذا المتصوف برواياتهم يروون فيها الموضوع والضعيف والمنكر وغير ذلك مما لا تقوم به حجة روى الحاكم في مستدركه حديثًا: «اللهم إنك أخرجتني من أحبّ البقاع إليَّ فأسكني في أحبّ البلاد إليك»(١). قال ابن عبدالبر لا يختلف أهل العلم في نكارته،

<sup>(</sup>١) الحاكم (٣/٣) من حديث سعد بن أبي سعيد المقبري عن أخيه عن أبي هريرة مرفوعًا، وقال الحاكم: هذا حديث رواته مدنيون من

وروى في مستدركه: «أنا مدينة العلم وعلي بابها» (١). وقال: صحيح. قال الذهبي: موضوع. وقال أبوزرعة: كم خلق افتضحوا فيه. ذكر ذلك السيوطي في الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة، وروى الدارقطني حديثًا بسنده إلى أنس مرفوعًا: «تفترق أمتي على بضع وسبعين فرقة كلها في الجنة إلا الرنادقة» (١). قال ابن الجوزي: قال العلماء: وضعه الأبرد وسرقه يش فقلب إسناده وخلط، وسرقه عثمان بن

<sup>=</sup> حديث أبي سعيد المقبري. قال الذهبي في تلخيصه: قلت لكن موضوع فقد ثبت أن أحب البلاد إلى الله مكة، وسعد ليس بثقة.

<sup>(</sup>۱) الحاكم (۱۲۷/۳) من حديث ابن عباس وجابر مرفوعًا، وقال الذهبي في تلخيصه: قلت: العجب من الحاكم وجرأته في تصحيحه هذا وأمثاله من الأباطيل وأحمد هذا دجال كذاب. ١.هـ.

<sup>(</sup>٢) أورده ابن الجوزي في الموضوعات (١/ ٢٦٧) ؤنسبه لابن عدي ، وقال ابن الجوزي (١/ ٢٦٨) هذا الحديث لا يصح عن رسول الله ، على الله ، على قال علماء الصناعة: وضعه الأبرد، وكان وضاعًا كذابًا، وأخذه منه ياسين، فقلب إسناده، وخلط وسرقه عثمان بن عفان، وفيه حفص بن عمر. ا.ه. (أربعة متروكون).

قال ابن الجوزي بعد ذلك: وهذا الحديث على هذا اللفظ لا أصل له.

عفان، وهو متروك. وقال السيوطي: قال في الميزان: أبرد بن أشرس. قال ابن خزيمة: كذاب وضّاع، ولهما موضوعات كثيرة غير هذه من أرادها فليطالع كتب الموضوعات والأحاديث التي استدل بها هذا المتصوف من الموضوعات، لا تصلح أدلة. قال على القاري: في كتابه في الموضوعات فصل، ومنها ذكر فضائل السور، وثواب من قرأ سورة كذا فله أجر كذا، من أوّل القرآن إلى آخره، كما يذكر ذلك الثعلبي والواحدي في أول كل سورة، والزمخشري في آخرها، وكذلك تبعه البيضاوي وأبوالسعود المفتى. قال عبدالله بن المبارك: «أظن الزنادقة وضعوها. وقد اعترف بوضعها واضعها. وقال: قصدت أن أشغل الناس بالقرآن عن غيره» ا هـ. وحديث المستدرك ذكره أبوالسعود بلفظ فيه زيادة ونقص في آخر تفسيريس. وهو: «أن لكل شيء قلبًا وقلب القرآن يسَ، من قرأها يريد بها وجه الله ـ تعالى \_ غفر له» (١) الخ. وقد علمت وضعه من قول على القاري، ولكون

<sup>(</sup>۱) راجع صفحة (۹۳).

الأحاديث الواردة في القراءة للأموات موضوعة، قال ابن أبي جمرة: إن القراءة على المقابر بدعة، وليست بسنة. وهو قوله المتقدم الذي نقله عنه صاحب المدخل. وأما استدلاله بحديث أبي داود الذي قلبه وزاد فيه لفظ سورة على وصول ثواب القراءة للميت استدلال باطل؛ لأن المراد بقراءة يس الواردة في الحديث قراءتها عند احتضاره، لا بعد موته. قال السيد على بن سليهان الدمنتي البجمغوي في درجات مرقاة الصعود على سنن أبي داود، وقوله: «اقرأوا يسَ» (١) الخ. قال ابن حبان أي من حضره الموت لأن الميت لا يُقرأ عليه، وقال الإمام الرازي: لأن اللسان إذًا ضعيف القوة والأعضاء ساقطة، لكن القلب قد أقبل على الله بكليته، فيقرأ عليه ما يزاد به قلبه قوة، ويشتد تصديقه بالأصول، فهو إذا عمله. ا. هـ. ولفظ حديث أبي داود الذي رواه عن معقل بن يسار: «اقرأوا يس على موتاكم». لا كما ذكره المتصوف اقرأوا على موتاكم سورة يس. وسند الحنفية ومن قال بوصول ثواب القران المعول عليه عندهم القياس على وصول ثواب الصلاة

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحه (٩٣).

والصوم الواردين في حديث: «صل لهما مع صلاتك، وصم لهما مع صومك»(١).

وأما الاستدلال بحديث الجريدتين اللتين قال في حقها: «لعله يُخفّف عنها ما لم ييبسا» (٢). على وصول الذّكر للميت والتّخفيف عنه بسببه لا ينفع دليلًا، لأن التّخفيف الذي حصل بوضع الجريد إنها كان ببركة يديه، عليه السلام، لا بذكره. ولهذا لم تعمل به الصحابة بعد موته، عليه السلام، كما ذكره صاحب المدخل، وليس بعض المتأخرين أدرى بالحديث من الصحابة حتى تجهله الصحابة، ويفهمه بالحديث من الصحابة حتى تجهله الصحابة، ويفهمه المتأخرون، والجريد سواء كان رطبًا أو يابسًا يُسبح الله حيالى - ولا فرق بين رطوبته ويبوسته، لقوله - تعالى -:

<sup>(</sup>۱) ذكر مسلم في مقدمة الصحيح (١٦/١) أن ابن المبارك رد هذا الحديث.

 <sup>(</sup>۲) البخاري (۲/٤/۳) ح۱۳٦۱، في الجنائز، باب الجريدة على القبر،
 مسلم (۱/۲٤٠) ح۲۹۲ في الطهارة، باب الدليل على نجاسة البول
 ووجوب الاستبراء منه، من رواية طاوس عن ابن عباس مرفوعًا.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٤٤.

وكانت الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ لا يزيدون في زيارة (هدي الصحابة القبور على ما علّمهم النبي من الدعاء والاستغفار، روى ابن عند ماجه بسنده إلى بريدة، قال: «كان رسول الله، ﷺ، ويارتهم يعلّمهم إذا خرجوا إلى المقابر، كان قائلهم يقول: السلام للقبون عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، أسأل الله لنا ولكم العافية»(۱).

قال محمد بن عبدالهادي في حاشيته على ابن ماجه قوله كان قائلهم يقول: هو بدل من قوله كان رسول الله، على انبيه على أنهم كانوا يعملون بها علمهم رسول الله، على والمراد أنه كان يعلمهم هذا الذّكر وكانوا يأتون به. ا.ه. هذا ما تيسر من الكلم على وصول ثواب القراءة للأموات في حد ذاتها. وأما من جهة وصول ثواب القراءة للأموات قراءة هؤلاء القراء في المناحات فمعاذ الله أن يأتي للأموات من قراءتهم ثواب، لأن هذه القراءة بهذه الكيفية للأموات من قراءتهم ثواب، لأن هذه القراءة بهذه الكيفية المعلومة بدعة لم ترد عن النبي، على ولا عن السلف. بل المعلومة بدعة لم ترد عن النبي، على البدعة، بل المعلومة بدعة م الحدوث، ولا يقتصر بها على البدعة، بل

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحة (٤٧).

ا . هـ .

حكم

الاجتماع

للتعزية

هي من الأمور المحرّمة، لما في المناحات من المناكير، والأمور المردودة شرعًا وعقلًا فيها اجتماع الناس إلى أهل الميت، وأكل الطعام عندهم، وقد ورد النهي عن ذلك. روى ابن ماجه أهل الميت في باب ما جاء في النهى عن الاجتماع إلى أهل الميت وصنعه الطعام بالسند إلى جرير بن عبدالله البجلي، قال: «كنا نرى الاجتماع إلى أهل الميت وصنعه الطعام من النياحة»(١). قال محمد بن عبدالهادي صاحب الحاشية، قوله وصنعه أي الأهل وأفرد الضمير بإفراد لفظ أهل، وبالجملة فهذا عكس الوارد، إذ الوارد أن يصنع الناس طعامًا لأهل الميت، فإجماع الناس في بيوتهم حتى يتكلفوا لأجلهم الطعام قلب لذلك. وقد ذكر كثير من الفقهاء أن الضيافة لأهل الميت قلب للمعقول، لأن الضيافة حقها أن تكون للسرور لا للحزن.

وقال قوله: كنا نرى هذا بمنزلة رواية إجماع الصحابة \_

<sup>(</sup>١) ابن ماجه (١/١٥) ح١٦١٢ في الجنائز، باب ما جاء في النهي عن الاجتماع إلى أهل الميت من حديث قيس عن جرير به، وفي الزوائد: إسناده صحيح .

رضي الله عنهم ـ أو تقرير النبي، ﷺ، وعلى الثاني فحكمه الرفع، وعلى التقريرين فهو حجة. ا. هـ. وجرير بن عبدالله من صور البجلي صحابي، وفيها عدم اهتبال الناس بالقرآن، إذا طال البنع القاريء في قراءته ملّتها الناس، وانتقلوا بالكلام في شأن العامة في المآتم الـزراعـة وأحـوال الناس، وبها تنقله الجرائد من الأخبار، فيقعون في الإثم لمخالفتهم ما أمرهم الله به ورسوله من الإنصات والاستهاع للقرآن إذا قريء، وترك القراءة إذا لم يعبأ به، قال \_ تعالى \_: ﴿ وإذا قُرِيء القرآن فاستمعُوا له وأنصتوا ١٠٠٠. الآية. وروى البخاري بسنده إلى جندب بن عبدالله عن النبي، صلوات الله عليه، قال: «اقرأوا القرآن ما ائتلفت قلوبكم فإذا اختلفتم فقوموا عنه»(١)، فمن أين يكون ائتلاف القلوب والحاضرون مشتغلون بالزراعة وغيرها، وفيها الرياء والسمعة؟! لا يكتفي أهل الميت

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٤.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۷۱۹/۸) ح ۰۰۱۱ في فضائل القرآن، باب اقرأوا القرآن ما ائتلفت عليه قلوبكم، ومسلم (۲۰۵۳/٤) ح ۲۲۲۷ في العلم، باب النهي عن اتباع متشابه القرآن من حديث أبي عمران عن جندب مرفوعاً.

بالشيخ فلان من أهل البلد بل لابد من مجيء الشيخ فلان من مصر أو طنطا، ويقولون أهلها قرآنهم يسمع، ويأتى أناس معتبرون يُحبون أن يسمعوا، ولا نكدّرهم بأصوات أهل البلد، لئلا يعيبونا يقولون ما قدروا أن يأتوا بقارىء نظيف، فأهل الميت إنها قصدوا إسهاع الناس الأصوات الحسنة، لأجل أن يقال: فلان اعتنى بمعزة أبيه \_ مثلا \_ ولو كان أهل الميت يقصدون بالقراءة مجرد نفع ميتهم لاقتصروا على قراء بلدهم، وفيها ترك سنة التعزية، لأن المراد منها تخفيف سورة الحزن، بكلام يقوله المعزى للمصاب، وهذا بالعكس كان المعزى أهل الميت أول ما يقدم المعزي إلى محل التعزية، يقول واحد من أهل الميت اقرأ يا سيدنا ليسمع المعزى القرآن، فيسلى به الحزن. وفيه أخذ الأجرة على القراءة، لأن الشيخ فلان لا ينتقل من مصر أو من طنطا حتى يتفق مع من يقاولوه على الليلة أو الأسبوع، وقد ورد النهى عن الأكل بالقرآن، روى أحمد وأبويعلى والطبراني والبيهقي حديثًا يرفعونه إلى النبي، ﷺ، قال: «اقرأوا القرآن واعملوا به ولا تجفوا عنه ولا تغلوا فيه ولا تأكلوا به ولا تستكثروا

به»(١). نقله ابن حجر الهيتمي في فتاويه، الحديث. وفيها فتح باب لهتك أعراض أهل الميت، والوقوع فيها، وحفظ العرض واجب، إذا لم يأت أهل الميت بالشيخ فلان من أهل البلد وقع فيهم بالسبّ والكلام القبيح. يقول أحدهم جاتهم داهية في ميتهم ما يفتكروا فينا إلا في بلاويهم وخيرهم لغيرنا وغير ذلك، وأشدهم سفهًا وقباحة العمّى لا يخلص أهل يحضروا وقابلوا أهل الميت. ولم يخلق الله أقبح ولا أرذل منهم لذهاب ماء الحياء من وجوههم، وخراب محل الحياء منهم، لأن العينين سبب للحياء في الغالب، وقد صدق بعضهم في قوله: لا تلومن بالسفاهة أعمى فكان الحياء منه خراب وكيف تطلب من الضرير حياء ومحل الحياء منه خراب

<sup>(</sup>۱) أحمد (۲۸/۳)، أبويعلى في مسنده (۱۹٥/۲) ح١٥١٥ من حديث أبي راشد الحبراني عن عبدالرحمن بن شبل الأنصاري مرفوعًا. ورواه الطبراني في الكبير والأوسط والبزار. قال الهيشمي في المجمع (٤/٩٥)، رجاله ثقات، وعزاه السيوطي في الجامع الصغير (١/١٥) إلى البيهقي وقال الحافظ: سنده قوي وأورده الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (٢٦٠) فليراجع.

وإذا اجتمعت قراء البلد للتهليل والصمدية والختات وقعوا في بعضهم، لأن غالب القراء لا يوفون بالمطلوب منهم، وبعضهم يزوغ من القراءة، كالثعلب، وغيره منهم مراقب له وعند المعلوم يتنازعون، يقولون لبعضهم أنت ما قرأت شيئًا! كيف تأخذ مالى فيقول له الآخر إيش عرفك يا جاهل أنت ما قرأت بالتحفة ولا بالجزرية، ولا قرأت على عجور شيئًا وقرآنك مكسر لا ثواب فيه، والاثنان جاهلان، فيحصل بينهم النفور والعداوة، ومرة يتضاربون، ومرة يؤول أمرهم إلى رفع شكاوى للعمد والمراكز، وهذا أمر معلوم، وسببه دناءتهم وتطلعهم لما في أيدي الناس، وغير ذلك من المفاسد، فمع ما تقدم كيف يحصل للقاريء ثواب يهبه للميت، ويحصل لأهل الميت ثواب في دفع هذه المبالغ، حتى يحصل للميت ثوابها بل دفع المبالغ في هذه الوجوه من السرف مذهب مالك ومذهب الشافعي يمنعان وصول الثواب للميت فهذه المبالغ على مذهبيهما ليست في نظير شيء يعود نفعه على الميت، بل دفع هذه المبالغ إعانة على وقوع أمور محرمة، ومذهباهما يمنعان ذلك، ومذهب أبي حنيفة، ومــذهب ابن حنبل، يحرمان أخـذ الأجـرة على القـراءة

(حكم إنفاق المال على القراء

في المآتم)

للأموات، كما يأتي لابن عابدين، وللعلامة الخلوي في حاشية المنتهى الحنبلي. فدفع المبالغ في هذه القراءة بهذه الكيفيات مما يجمع على تحريمه، ومعاذ الله أن يثيب أحدًا على إهانة كلامه، خصوصًا في هذا الزمان الذي صار فيه الغثاء والشعر له بال عند أهله عن القرآن، إذا جلسوا حولي امرأة تغنى أو شاعر بربابة يحكى أحوال عزيزة مع يونس ـ مثلاً ـ صغوا لهما وكان فيهم مسكت يسكتهم شاخصين إليهما بأبصارهم، أذنهم صاغية لما يقولان، قلوبهم واعية له منشرحة، يقوم أحدهم من هذه المجالس حافظًا أغلب ما يسمع، لشدة توجهه لما يقولان، وصار أهل القرآن عندهم أناسًا أدنية مهزئين، تعظم المرأة المغنية والرجل الشاعر عن أحدهم، فكيف مع ارتكاب هذه المحرمات، يقول هذا المتصوف: «وكذلك التهليل الذي يعملونه اليوم والصمدية والتسبيح، ينبغي أن يعمل ويعتمد في ذلك على فضل الله \_ تعالى \_» هذا لا يقول به إلا أحمق غمر لا يدري ما معنى الحرام من الحلال! لأن الإنسان لا يعتمد على فضل الله في المنكرات ثواب العمل إلا في العمل الذي يرضاه الله ورسوله، موافقًا المترتبة على للسنة، وعمل السلف الصالح، وأقبح مما تفعله الناس في هذه البدعة)

المناحات ما يفعلونه في رواتب البيوت، زد على المناكير المتقدمة في قراءة المناحات، إن الرجل القاريء الأعمى أو غيره يدخل بيت الرجل يقرأ الراتب والناس من غفلتها يظنون أن سيدنا فقي، ومتى كان كذلك فهو أمين معصوم يأمنونه على نسائهم، وهم شياطين الأرض لجهلهم، وإنها القرآن معهم مجرد ألفاظ يحفظونها لا يعقلون لها معنى ، حتى يمنعهم ذلك من ارتكاب المحارم، وأشدهم شيطنة العُمْي لذهاب الحياء من وجوههم، فيدخل سيدنا البيت مطمئنا وميل النساء للرجال وميل الرجال للنساء غير خاف، ولو كانت المرأة من ذوات القدر والرجل من الأدنياء، فبعد أن يقرأ الراتب سيدنا ينادي صاحبة البيت يستسقيها شربة ماء \_ مثلا \_ وهو قول يجر به كلامها فيقع بينها الكلام والشياطين أعوانها على المفاسد، والميل يقويها، خصوصًا إذا كان القاريء حسن الصوت، فإن حسن الصوت يميل قلوب الرجال لصاحبه، فما بالك بقلوب النساء، وهو مرقاة الزنا في الغالب، فيقع سيدنا مع من يقع وهو مطمئن لأنه مأمون والزوج في حقله أو مسافر، وإن لم تحصل هذ، المفسدة العظمى، ففيها أمران محرّمان خلوة الرجل بالمرأة الأجنبية،

وحرمتها معلومة من الشرع، وفيها نظر الرجل للمرأة الأجنبية، ونظر المرأة الأجنبية للرجل الأجنبي، وحرمة ذلك معلومة من قوله \_ تعالى \_: ﴿ وقل للمؤمنين يَغَضُوا من أبصارهم وقل للمؤمنات يَغْضَضْن من أبصارهن ﴿(١). ولا فرق بين نظر المرأة إلى الرجل البصير أو الأعمى في الحرمة، بل هما سواء لما رواه الترمذي وأبوداود بالسند إلى أم سلمة - رضى الله عنها ـ قالت: «كنت عند رسول الله، ﷺ، وعنده ميمونة بنت الحارث إذ أقبل ابن أم مكتوم فدخل عليه وذلك بعدما أمرنا بالحجاب، فقال رسول الله، ﷺ، احتجبا منه، فقلنا يارسول الله أليس أعمى لا يبصرنا ولا يعرفنا، فقال رسول الله، على: أفعمياوان أنتها ألستها تبصرانه» (٢). أخرجه الترمذي وأبوداود نقل ذلك الخازن على قوله - تعالى -: ﴿ وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>۲) أبوداود (۲۱/٤) ح۱۱۲ في اللباس باب في قوله ـ عز وجل ـ: 
﴿ وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ﴿ والترمذي (۲/٥) ح٢٧٧ في الأدب، باب ما جاء في احتجاب النساء من الرجال، وأحمد (۲۹٦/٦) من حديث نبهان مولى أم سلمة عنها مرفوعًا.

مع القرآن)

(اتخاذ الجهال فروجهن (١). ومن أقبح القبح الفنغرافات التي اتخذتها لآلات اللهو الناس ملاهي للهوهم هزؤا كلام الله فشبهوه بالغناء يلقمون آلات اللهو القرآن كما يلقمونها أدوار الغناء ويجلسون حواليها يتضاحكون، وفيهم السكاري والنصاري، وخرجوا بها عن الآداب المطلوبة للقراءة والقرآن، فلو وضع أحد فتغرافا في مجلس النظار ليأخذ ما يقرروه بينهم من الأوامر ليتضاحك به الناس أكان يرضيهم ذلك أم يعدونه هزوًا، يعاقبون من فعل ذلك لا يشك أحد في عقابهم، فما بالك بأوامر ملك الأملاك التي فوق أوامر الملوك، فبإهانة كلامه ـ تعالى ـ سلط الله علينا من لا يرحمنا. وقد أوضح الكلام على التهاليل والختمات والتسابيح ابن عابدين في حاشيته على الدر المختار في باب الإجارة، قال بعد كلام طويل على منع أخذ الأجرة على القراءة، وعدم وصول ثواب القراءة ما نصه، ونقل العلامة الخلوق في حاشية المنتهى الحنبلي عن شيخ الإسلام تقي الدين ما نصه، ولا يصح الاستئجار على القراءة وإهدائها إلى الميت، لأنه لم يُنقل عن أحد من الأئمة الإذن في ذلك.

سورة النور، الآية: ٣١.

وقد قال العلماء: إن القاريء إذا قرأ لأجل المال فلا ثواب له! فأي شيء يهديه إلى الميت؟! وإنها يصل إلى الميت العمل الصالح والاستئجار على مجرد التلاوة لم يقل به أحد من الأئمة، وإنها تنازعوا في الاستئجار على التعليم. ا.ه.. بحروفه.

وممن صرح بذلك - أيضًا - الإمام البركوي، قدّس سره في آخر الطريقة المحمدية. فقال الفصل الثالث في أمور مبتدعة باطلة أكبّ الناس على ظن أنها قرب مقصودة، إلى أن قال: ومنها الوصية من الميت باتخاذ الطعام والضيافة يوم موته أو بعده، وبإعطاء دراهم لمن يتلو القرآن لروحه، أو يسبح أو يملل له، وكلها بدع منكرات باطلة والمأخوذ منها حرام يملل له، وكلها بدع منكرات باطلة والمأخوذ منها حرام للاخذ. وهو عاص بالتلاوة والذكر لأجل الدنيا. ا.ه. ملخصًا.

وذكر أن له فيها أربع رسائل، فإذا علمت ذلك ظهر لك حقيقة ما قلنا. وأن خلافه خارج عن المذهب، وعما أفتى به البلخيون، وما أطبق عليه أئمتنا متونًا وشروحًا وفتاوى، ولا ينكر ذلك إلا غمر مكابر أو جاهل لا يفهم كلام الأكابر، وما استدل به بعض المحشين على الجواز بحديث البخاري (في

اللديغ)(١). فهو خطأ؛ لأن المتقدمين المانعين الاستئجار مطلقًا جوزوا الرقيا بالأجرة؛ ولو بالقرآن كما ذكره الطحاوى، لأنها ليست عبادة محضة، بل من التداوي وما نقل عن بعض الهوامش وعزى لحاوي الزهدي من أنه لا يجوز الاستئجار على الختم بأقل من خمسة وأربعين درهمًا، فخارج عما اتفق عليه أهل المذهب قاطبة. وحينئذ فقد ظهر لك بطلان ما أكبّ عليه أهل العصر من الوصية، بالختمات والتهاليل مع قطع النظر عما يحصل فيها من المنكرات التي لا ينكرها إلا من طمست بصيرته. وقد جمعت فيها رسالة سميتها شفاء العليل، وبل الغليل، في حكم الوصية بالختمات والتهاليل. ١. هـ. فقد تبين لك مما قدمنا أن ما يعملونه في المناحات من ختمات وغيرها بدع منكرة، وهذا المتصوف أخذ يستدل عليها بأحاديث وأقوال المتأخرين، يقوى هذه البدعة، ويجعل لها أصلًا من الشرع كذبًا، فانظروا عمله وانظروا أقواله في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۷۱/۸) ح۰۰۰) في فضائل القرآن، باب فضل فاتحة الكتاب، مسلم (۱۷۲۷/٤) ح۲۲۰، في باب السلام، باب جواز أخذ الأجرة على الرقية من طريق معبد عن أبي سعيد الخدري

رسالته الفتح المبين. قال: «بقى حثالة كحثالة الشعير أماتوا سننًا وأحيوا بدعًا». وهو المميت للسنة والمحيي للبدعة، كبر مقتًا عند الله أن تقولوا ما لا تفعلون، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين. تم جمعها في يوم الأحد ثامن الحجة سنة ألف وثلثائة وخمسة وعشرين هجرية على صاحبها أفضل الصلاة وأزكى التحية.



# فهرس الأحاديث

| رقم الصفحة         |                                                                       |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| $(\Lambda\Lambda)$ | (۱) «أبهذا أمرتم؟»                                                    |
| (1·Y)              | (۲) «احتجبا منه»                                                      |
| (٣٠)               | رً » (وإذا سمعتم صياح الديكة »                                        |
| (YY)               | رم) «إذا مات ابن آدم انقطع عمله»                                      |
| (44)               | ره) «اقرأوا على موتاكم يسَ»                                           |
| (1 • 1)            | (٦) «اقرأوا القرآن ما ائتلفت عليه»                                    |
| (1.1)              | (۷) «اقرأوا القرآن واعملوا به»                                        |
| (77)               | (۱) «الرو العثك على مابعثني عليه »                                    |
|                    | (٨) «الا ابنت على عابدي عليه الماب (٩) «ألا إن من قبلكم من أهل الكتاب |
| ({1)               |                                                                       |
| (9 8)              | افترقوا »                                                             |
| (01)               | (١٠) «اللهم إنك أخرجتني »                                             |
|                    | (١١) «اللهم لا تجعل قبري وثناً »                                      |
| ( <b>^0</b> )      | (۱۲) «أمرنا رسول الله، ﷺ، بسبع»                                       |
| (90)               | (١٣) «أنا مدينة العلم وعلي بابها»                                     |
| (Y <b>£</b> )      | (۱٤) «انطلق ثلاثة نفر »                                               |
| (                  | (۱۰) «إن أحسن الحديث كتاب»                                            |
| (١٦)               | ر ۱۶۰ «یانکم ترون ربکم»                                               |
| -                  |                                                                       |

| <del></del>    |                                         |
|----------------|-----------------------------------------|
| (77)           | (۱۷) «إن الله ليزيد الكافر »            |
| (۲۳)           | (۱۸) «إنها هو جبريل»                    |
| (\$4)          | (۱۹) «أوصيكم بتقوى الله»                |
| (٣٩)           | (٢٠) «تعمل هذه الأمة برهة بكتاب الله»   |
| (9 )           | (٢١) «تفرّق أمتي على بضع وسبعين »       |
| (YV)           | (۲۲) «خذوا ثلث دینکم من بیت عائشة »     |
| (٣٨)           | (٢٣) «خير الناس قرني ثم الثاني»         |
| ( <b>£</b> V)  | (٢٤) «السلام عليكم أهل الديار»          |
| ( <b>4</b> V)  | (٢٥) «صل لهما مع صلاتك »                |
| ( <b>°</b> V)  | (٢٦) «قد كنت نهيتكم عن زيارة القبور»    |
| (94)           | (۲۷) «قلب القرآن يسَ»                   |
| ( <b>1</b> A)  | (۲۸) «كان رسول الله، على الله علمهم »   |
| (44)           | (۲۹) «كنا نرى الاجتماع إلى أهل الميت»   |
| ( <b>4</b> V)  | (۳۰) «لعله یخفف عنها ما لم ییبسا»       |
| (٤٩)           | (٣١) «لعن رسول الله، ﷺ، زائرات»         |
| ( <b>Y</b> Y)  | (٣٢) «ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء» |
| (11)           | (۳۳) «ما تسمون هذه؟»                    |
| <b>(TY)</b>    | (٣٤) «من هو سب عذب »                    |
| ( <b>٩ ٢</b> ) | (۳۵) «من مر بین المقابر»                |
| (77)           | (٣٦) «نهى رسول الله، على أن يجصص القبي  |
| (71)           | (۳۷) «نور أنى أراه»                     |
| (1.4)          | (٣٨) «وما يدريك أنها رقية»              |

## الحماسة السنية في الرد

| (1) | (ع |  |
|-----|----|--|

| (°·)          | «لا تتخذوا قبري عيدًا » | (٣٩)           |
|---------------|-------------------------|----------------|
| ( <b>ξ</b> •) | «لاتزال طائفة من أمتي » | (٤٠)           |
| (°V)          | «لا تشد الرحال »        | ({1})          |
| (09)          | لا تعمل المطي إلا »     | ( <b>£ Y</b> ) |
| (77)          | «يافاطمة بنت محمد »     | (24)           |



# فهرس الموضوعات

| حه         | ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بوصو       |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ٣          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | المقدمة .  |
| ۱۳         | ملى تنوير البصائر ودليل الحائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الكلام ء   |
| ۲١         | المثبتين للرؤيةالمثبتين للرؤية المثبتين للرؤية المتعلقة المت | ذكر أدلة   |
| 74         | قة النافية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أدلة الفرا |
| <b>Y £</b> | للام صاحب التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مناقشة ك   |
| 77         | ئشة رضي الله عنها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مكانة عا   |
| <b>YV</b>  | لل أبي ذرّ رضي الله عنهلل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ىن فضائ    |
| 40         | الكلام في مسألة الرؤية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | خلاصة      |
| ٣٧         | ملى الفتح المبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الكلام ع   |
| ٣٧         | وم صاحب الفتح المبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فنيد كلا   |
| ٣٨         | راد بالأولياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | حقيقة الم  |
| 44         | رم في الدين بالرأي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ذم الكلا   |
| ٤٨         | ذه الأمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فتراق ها   |
| ٤١         | رم هؤلاء المبتدعة لشريعة الله عز وجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مخالفة كا  |
| ٤٣         | إهية على التوسل وذكر ضلال المستدلين بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | لأدلة الو  |
| 14         | توسل بالأموات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | طلان ال    |
| 17         | بور الشرعية والممنوعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | زيارة لق   |

| ٤٩         | من ضلال عباد القبورمن ضلال عباد القبور                  |
|------------|---------------------------------------------------------|
| ۰۰         | تحذير النبي ﷺ من الغلو في القبور                        |
| ٥١         | من صور البدع والغلو عند القبور                          |
| ٥٢         | الشرك عند القبوريينالشرك عند القبوريين                  |
| ٥٥         | التحذير من الغلو في قبر النبي ﷺ                         |
| ٥٥         | كذب المتصوفة على الشافعي                                |
| ٥٧         | من أدلة المتصوفة الساقطةمن                              |
| ٥٧         | الرد عليهما                                             |
| ٥٨         | تشديد الأئمة في منع السفر لزيارة القبور                 |
| ٦.         | الدليل على بدعية السفر للقبور                           |
| 71         | من المفاسد في زيارة القبورفي زيارة القبور               |
| 78         | الرد على الفاسي وغيرها                                  |
| 70         | الرد على صاحب سفينة النجاة                              |
| ٦٧         | رد ابن تيمية على القائلين بالواسطة                      |
| ٧١         | رد ابن لیمیه عنی انفانین بانواسطه<br>تفنید کلام المتصوف |
|            | '                                                       |
|            | رد الصوفية على كلام المتصوف                             |
| <b>V</b> £ | بطلان استدلالات المتصوف                                 |
| ٧٦         | قياس فاسد للمتصوف والرد عليه                            |
| ۷۸         | نقد العلماء لكلام الصوفية                               |
| ٧٩         | كلام ابن تيميةك                                         |
| ۸۱         | من كلام العلماء المتأخرين عن الصوفية                    |

### على بعض الصوفية

| (IIV) |  |
|-------|--|
| ヘル    |  |

| ۸Υ               | صور من ضلال الصوفية                                                                                            |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Λ\<br><b>Д</b> ٦ | الكلام على القول المعتبر في القضاء والقدر                                                                      |
| ٨٧               | النهي عن الخوض في القدر                                                                                        |
| , , ,            | الكلام على نقول السادة الثقاة في إيصال                                                                         |
| 91               | ما يهدى من ثواب القرآن والأذكار للأموات مسمسيس                                                                 |
| ٩١               | استدلال المتصوفة بالمنامات                                                                                     |
| 9 7              | الأحكام الشرعية لا تؤخذ من المنامات                                                                            |
| 9 7              | استدلال المتصوف بالأحاديث الضعيفة                                                                              |
| 94               | حكم القراءة على الميت                                                                                          |
| 9.               | هدي الصحابة عند زيارتهم للقبور                                                                                 |
| 99               | حكم الاجتماع عند أهل الميت للتعزية                                                                             |
| 1.               | من من الماء عند الماء تم الآت                                                                                  |
| 1.               | arti i eti le illi elel Ke                                                                                     |
| 1.               | ,                                                                                                              |
| ` ·              |                                                                                                                |
| 11               | فه الأحاد ٤                                                                                                    |
| 11               | فه المشاه الماها ال |
| , ,              |                                                                                                                |

# صدر حديثًا عن دار العاصمة

| ۲ ر.س         | ىتى نتعظ / عائشة بنت عبدالرحمن                                        |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۲ ر.س         | خبة الفكر في مصطلح أهل الأثر / ابن حجر العسقلاني/ت عبدالله الحكمي     |
|               | لذكرى، نصائح عامة في: التوحيد والاعتقاد، في التبرج والاختلاط          |
| ۲ ر.س         | في التحذير من كثير من المحرمات/ الشيخ عبدالرحمن العمر ـ غلاف          |
| ۲ ر.س         | هكذا تدمر الجريمة الجنسية أهلها/ الشيخ عبدالرحمن العمر ـ غلاف         |
| ۲ ر.س         | لا إلىه إلا الله، حقيقتها، فضلها، مكانتها/ الشيخ صالح الفوزان ـ غلاف  |
| ۱ ر.س         | وجوب التحاكم إلى ماأنزل الله /الشيخ صالح الفوزان ـ غلاف               |
| ۳ ر. س        | معركة أحد شعرً/د. يوسف أبوهلالة ـ غلاف                                |
| ۱ ر.س         | مختصر أحكام الجنائز/ الشيخ صالح الفوزان ـ غلاف                        |
| ۲ ر.س         | من مشكلات الشباب وكيف عالجها الإسلام/ الشيخ صالح الفوزان ـ غلاف       |
| ۳ ر. س        | الجهاد/ الشيخ عبدالرحمن العمر ـ غلاف                                  |
| ۲ ر.س         | الإِيهان بالملائكة وأثره في حياة الأمة/ الشيخ صالح الفوزان ـ غلاف     |
| ۳ ر. س        | الْإِشارات إلى جملة من حكم وأحكام الزكاة/ الشيخ عبدالله القصير ـ غلاف |
| ٤ ر.س         | العدل في التعدد/ الشيخ د. عبدالله الطيار ـ غلاف                       |
| <b>ه</b> ر.س  | أحكام العيدين وعشر ذي الحجة/ الشيخ د. عبدالله الطيار ـ غلاف           |
| ۲ ر.س         | دليل الطالب في حكم نظر الخاطب/ د. مساعد الفالح ـ غلاف                 |
| <b>ه</b> ر.س  | مدخل عام للتعريف بالدعوة/ د. عبدالرب نواب الدين _ غلاف                |
| <b>ه</b> ر. س | صفات الدعاة/ د. عبدالرب نواب الدين ـ غلاف                             |
| <b>٤</b> ر.س  | دراسة نظرية للخطابة/ د. عبدالرب نواب الدين ـ غلاف.                    |
| ۲ ر.س         | دور المرأة في إصلاح المجتمع/ الشيخ محمد بن عثيمين ـ غلاف              |
| ۲ ر.س         | أهمية العلم في محاربة الأفكار الهدامة/ الشيخ عبدالعزيز بن باز ـ غلاف  |

## يصدر قريبا إن شاء الله عن دار العاصمة

البدر المنير في أحاديث الرافعي الكبير/ ابن الملقن/ت. جماعة من طلبة العلم/ عده ١١١٠ . الأحاديث المنتقاة من جزء الغطريفي/ت أسرة التخريج بكلية أصول الدين/ إشراف در احمار مده الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح/ ابن تيمية/ت جماعة من طلبة العلم/ عدة ١١١٠ . حتى تكون خطيبا/ للدكتور يوسف أبو هلالة.

فتاوى وفقه الشيخ عبدالرحمن السعدي/ جمع وترتيب الشيخ د. عبدالله الطيار/ عده ١١٤٠. كن في الدنيا كأنك غريب/ الشيخ عمر العيد.

الدين الحق/ الشيخ عبدالرحمن بن حماد آل عمر.

تحفة الذاكرين ومنهاج الصالحين/ عبدالواحد المهيدب.

الارشاد إلى طريق النجاة/ الشيخ عبدالرحمن آل عمر.

وقفة مع الامتحانات/ الشيخ عمر العيد.

إلى أصحاب الأسرة البيضاء/ الشيخ عمر العيد.

الماتريدية، دراسة وتقويها/ أحمد بن عوض الله الحربي.

أصول الدين الاسلامي/ محمد التويجري.

حلية الطراز في حل مسائل الألغاز/ أبو بكر بن زيد الجراعي / ت: د. مساعد الفالح أصناف المدعوين / د. حمود الرحيلي.

الحماسة السنية في الرد على بعض الصوفية/ الشيخ حسن البحيري/ ت د. عمد الم. ... حكم الله الواحد الصمد في حكم الطالب من الميت المدد/ محمد بن سلطان المعسوور، الم مر. ت د. محمد الخميس.

زيارة القبور الشرعية والشركية/ محي الدين البركوني الحنفي/ ت د. محمد الحميس

المشاهد المعصومية عند قبر خير البرية / محمد سلطان المعصومي الحنفي / ت د. محمد الخميس. المجالس الأربعة من مجالس الأبرار / للإمام أحمد الرومي الحنفي / ت محمد الخميس. مختصر ترجمة حال محمد سلطان المعصومي الخجندي الحنفي / محمد سلطان المعصومي. أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة / د. محمد الخميس.

كتاب التسهيل في الفقه/ للإمام بدر الدين محمد بن علاء الدين البعلي الحنبلي/ ت د. عبدالله الطيار.

فتح الحق المبين في الصرع لصريع والسحر والعين/ د. عبدالله الطيار، وسامي المبارك. شرح حديث النزول/ شيخ الإسلام بن تيمية/ ت د. محمد الخميس.