



1439هـ - 2018م رقم الإيداع بدار الكتب المصرية

رقم الإيداع القانوني: 3974-2017 الرقم القومي ،27910060106078





التوزيع في المملكة العربية السعودية

: مكتبت ميراث الأنبياء

جدة - حي الجامعة - مسجد الأمير متعب ت : 00966562737777

مكتبت دار النصيحة

المدينة النبوية - حي الفيصلية- أمام الباب الجنوبي للجامعة الإسلامية

ت ، 00966595982046

ارُالِمَ إِن إِنَّوِي لِلنَّرْثِ وَالْوَرْبُ مِ

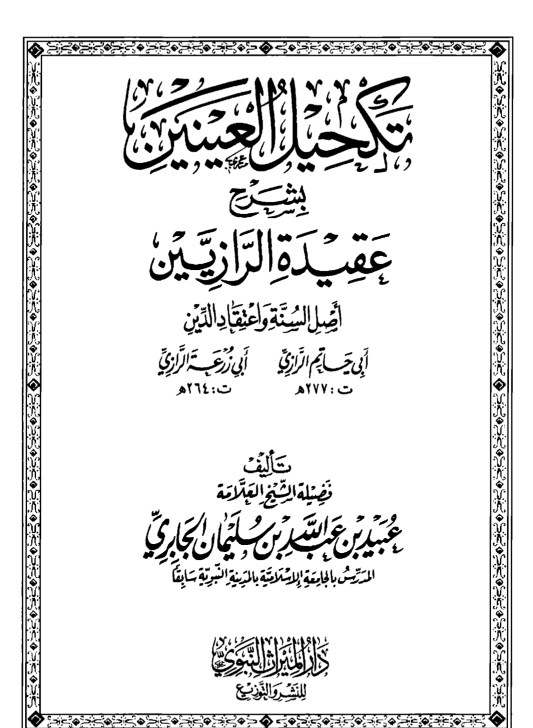
القِنوبَرَالِبَحِرِيّ الْمُحْزَيِّتُ أَلْجُزَاكِ الْعَاصِمَةُ

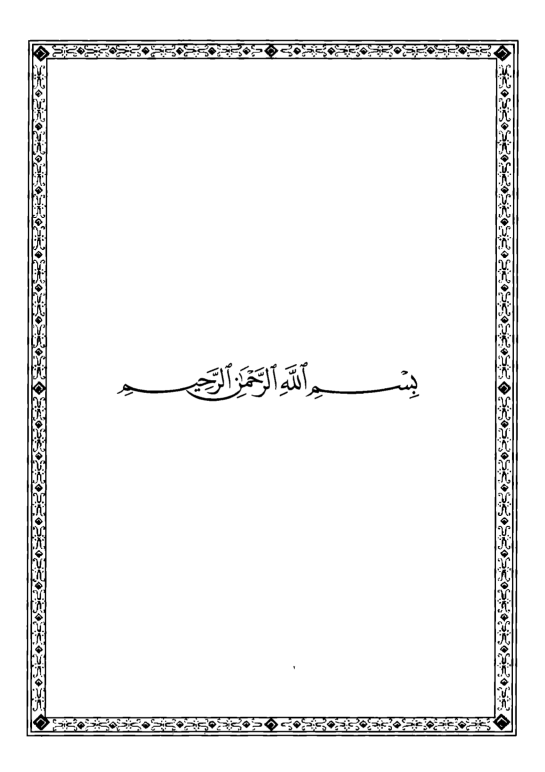
الإدارة: \$54250098 (00213) المبيعات:560471594

البَرِيِّدِ الْإِلْكَتَرَفِيْ :dar. mirath @ g mail . com











## ١ - ترجمة الإمام أبي حاتم الرازي(١):

#### اسمه ونسبه:

هو الإِمَامُ، الحَافِظُ، النَّاقِدُ، شَيخُ المُحَدِّثِينَ أبو حاتم محمد بن إدريس بن المنذر ابن دَاوُدَ بن مِهرَانَ الحنظلي الرازي.

## مَولِدُهُ:

## سَنَةَ خَمسٍ وَتِسعِينَ وَمائَةٍ.

(۱) انظر ترجمته في: «تقدمة الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم (ص٣٤٩-٣٥٥)، «الثقات» لابن حبان (٩/ ١٣٧)، «الإرشاد في معرفة علماء الحديث» للخليلي (١/ ٦٨١- الرشد)، «تاريخ بغداد» (١/ ٧٠- العلمية)، «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلى (١/ ٢٨٤- الفقي)، «المنتظم» لابن الجوزي (١٢/ ٢٨٤- الكتب العلمية)، «الأنساب» لابن السمعاني (٤/ ٢٨٥)، «تاريخ دمشق» لابن عساكر (٢٥/٣)، «التدوين في أخبار قزوين» (١/ ٢١٥- الكتب العلمية)، «تهذيب الكمال» للمزي (٤٤/ ٢٨١- الرسالة)، «تاريخ الإسلام» (٢٠/ ٣٠٠- تدمري)، و «سير أعلام النبلاء» للذهبي (٢١/ ٢٤٧- الرسالة)، «البداية والنهاية» (١٤/ ٢٨٠- هجر).

#### شيوخه:

غُرف أبو حاتم رَحِمَلَتُهُ برحلته الواسعة وكثرة الشيوخ؛ حتى قَالَ الخَلِيلِيُّ: قَالَ إلى الْجَلِيلِيُّ: قَالَ إلى اللَّهُ اللَّهُ الرَّاذِيُّ، قَالَ لِي أَبُو حَاتِمِ اللَّاذِيُّ، فَبَلَغُوا قَريبًا مِن ثَلَاثَةِ آلاَفِ.

فمن شيوخه: أحمد بنُ حنبل، وأحمد بن صالِح، وآدم بن أبي إياس، والربيع بن سُلَيمان المرادي، وأبو خَيثَمَة، وأبو مُسهر، ودُحَيم، والأصمَعِيُّ، وأبو نُعيم، وقُتيبة بن سَعِيد، وبُندار، ونُعيم بن حَمَّاد، ويحيىٰ بنُ مَعِين، والبُويطي، ويُونس بنُ عبد الأعلىٰ، وَأبو حَفصِ الفَلَّاس، وغيرهم.

#### تلاميذه والآخذون عنه:

رَوَىٰ عَنه: أَبُو داود، والنَّسَائي، وابن مَاجَه في «التفسير»، وإبراهيم بن إسحاق الحربي، والربيع بن سُلَيمان المرادي وهُوَ من شيوخه، وابن أبي الدنيا، وابنه عَبد الرَّحمَنِ بن أبي حاتم الرازي، وأَبُو زُرعَة الدِّمَشقِيُّ، وعبدة بن سُلَيمان وهُوَ من شيوخه، وأَبُو زُرعَة الرازي، وأبو الحسن القطَّان، وأبُو عوانة الإسفراييني، ويونس بن عبد الأعلىٰ وهُوَ من شيوخه، وغيرهم.

## طلبُه للعلم ورحلتُه فيه:

لقد ابتدأ أبو حاتم لَحَمْلَتْهُ طلب الحديث وهو حَدَثٌ صغير ابن عشر سنوات، فكان جادًا في الطلب، ذا همَّة عالية، وعزيمة ماضية، صبورًا على الشدائد، كريم النفس، كثير التحمُّل، مقتحمًا للمصاعب في سبيل العلم.

قال ابنه عبد الرحمن: «سمعتُ أبي يقول: أوَّل سنةٍ خرجت فِي طلب الحديث أقمتُ سبع سنين، أحصيتُ ما مشيت علىٰ قدميَّ زيادةً علىٰ ألف فرسخ، ثُمَّ تركت العدد بعد ذلك، وخرجت من البحرين إلَىٰ مصر ماشيًا، ثُمَّ إلَىٰ الرَّملة ماشيًا، ثُمَّ إلَىٰ الرَّملة ماشيًا، ثُمَّ منها إلىٰ دمشق، ثُمَّ إلَىٰ أنطاكية، ثُمَّ إلَىٰ طَرَسُوس، ثُمَّ رجعت إلَىٰ حمص، ثُمَّ منها إلىٰ الرَّقَة، ثم ركبت إلىٰ العراق، وكلُّ هَذَا وأنا ابنُ عشرين سنة».

وَقَال: «سمعت أَبِي يَقُول: بقيتُ بالبصرة في سنة أربع عشرة ومائتين ثمانية أشهر، وكان في نفسي أن أقيم سنة، فانقطعت نفقتي، فجعلت أبيع ثيابي شيئًا بعد شيء حَتَّىٰ بقيتُ بلا نفقة، ومضيت أطوف مع صديق لي إِلَىٰ المشيخة، وأسمع منهم إِلَىٰ المساء، فانصرف رفيقي، ورجعت إِلَىٰ بيت خالٍ، فجعلتُ أشرب الماء من الجوع، ثُمَّ أصبحت من الغد، وغدا عليَّ رفيقي، فجعلتُ أطوف معه في سماع الحديث علىٰ جوع شديد، فانصرف عنِّي، وانصرفت جائعًا، فلمَّا كَانَ الغد غدا عليَّ، فقالَ: مُر بنا إِلَىٰ المشايخ. فقلت: أنا ضعيف لا يمكنني، قال: مَا ضعفُك؟ قلت: لا أكتمُك أمري قد مضىٰ يومان مَا طعمت فيهما! فَقَالَ لي رفيقي: معي دينار، فأنا أواسيك بنصفه، ونجعل النصف الآخر في الكراء، فخرجنا من البصرة، وقبضتُ منه النصف دينار.

ووقعت له مع رفيقين له حادثةٌ أشدُّ من هذه في رحلته من المدينة إلىٰ مصر، ولكن الله ﷺ جاءهم بالفرج، وبلَّغهم مقصدهم.

ذكر شيء يدلُّ على سعة حفظه وحسن قصده في الطلب:

قال أبو حاتم: «قلتُ علىٰ باب أبِي الوَلِيد الطيالسي: من أغربَ عليَّ حديثًا

غريبًا مسندًا صحيحًا لم أسمع بِهِ، فله عليَّ درهمٌ يتصدَّق بِهِ، وقد حضر علىٰ باب أَبِي الوَلِيد خلقٌ من الخلق؛ أَبُو زُرعَة فمن دونه، وإنما كان مُرادي أن يُلقىٰ عليَّ مَا لم أسمع بِهِ، ليقولوا: هُوَ عند فلان فأذهب فأسمع، وكان مرادي أن أستخرج منهم ما ليس عندي، فما تهيًّا لأحدٍ منهم أن يُغرب عليَّ حديثًا».

#### من ثناء العلماء علىٰ دينه وعلمه وحفظه:

قال يونس بنُ عبد الأعلى: «أَبُو زُرعَة وأَبُو حاتم إمامًا خراسان. ودعا لهما، وقال: بقاؤهما صلاحٌ للمسلمين».

وَقَال أَبُو القَاسِم اللالكائي: «كَانَ إمامًا عالمًا بالحديث، حافظًا له، مُتقنًا متثبًّا».

وقال الخطيب البغدادي: «كَانَ أحد الأئمَّة الحفَّاظ الأثبات، مشهور بالعلم، مذكور بالفضل».

وقال الذهبي: «كَانَ مِن بُحُورِ العِلمِ، طَوَّفَ البِلَادَ، وَبَرَعَ فِي المَتنِ وَالإِسنَادِ، وَجَمَعَ وَصَنَّفَ، وَجَرَحَ وَعَدَّلَ، وَصَحَّحَ وَعَلَّلَ».

وقال المزِّي: «كَانَ أخد الأئمة الحفَّاظ الأثبات، المشهورين بالعلم، المذكورين بالفضل».

### من آثاره ومؤلفاته:

- جزء «أصل السنَّة واعتقاد الدين»(١).

<sup>(</sup>١) «تاريخ التراث العربي» لفؤاد سزكين (١/ ٢٩٨ - جامعة الإمام).

وهو الاعتقاد المقصود بالشرح في هذا الكتاب، وسيأتي الكلام عليه، إن شاء الله تعالىٰ.

- «الزهد»، وهو مطبوع (١).
- «الناسخ والمنسوخ» (٢).
  - «طبقات التابعين» (٣).

### من كلماته المأثورة:

قال رَحِمْلَتْهُ: «إذا رأيت البغداديَّ يحبُّ أَحمَدَ بن حنبل؛ فاعلم أنه صاحب سُنَّة، وإذا رأيتَه يُبغض يَحيَىٰ بن معين؛ فاعلِم أنه كذَّاب».

وقال ابنه عبد الرحمن: «سمعتُ أَبِي يقُول: اكتب أحسن مَا تسمع، واحفظ أحسن مَا تكتب، وذاكر بأحسن مَا تحفظ».

## وفاتُه:

تُوفِّي أَبُو حاتم رَحَمُ لَللَّهُ فِي شعبان سنة سبعٍ وسبعين، وله اثنان وثمانون سنة.

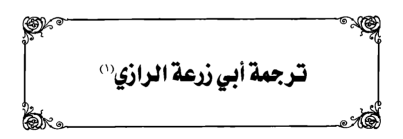
#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) طبع بتحقيق: منذر سليم محمود الدومي، نشر: دار أطلس للنشر والتوزيع، الرياض-السعودية، الطبعة الأولىٰ، (١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م).

<sup>(</sup>٢) ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في «منهاج السنة النبوية» (٨/ ٤٦) ونقل منه.

<sup>(</sup>٣) «الرسالة المستطرفة» للكتاني (ص١٣٩ - البشائر الإسلامية).





#### اسمه ونسبه:

هو عُبَيدُ اللهِ بنُ عبدِ الكريمِ بنِ يزيدَ بنِ فَرُّوخ، مولىٰ عيَّاش بن مُطَرِّف بن عبد الله بنِ عيَّاش بنِ أَبِي رَبِيعَةَ المَخزُومي، وأبوه عبد الكريم هو خالُ رفيقِهِ أبي حاتم الرازي.

#### مولده:

سنة مائتين.

#### طلبه للعلم وشيوخه:

طَلَبَ أبو زرعة رَيِحَلَلْلهُ العلم وَهُوَ حَدَثٌ، وَارتَحَلَ إِلَىٰ الحِجَازِ وَالشَّامِ وَمُوسَرَ وَالعِرَاقِ وَالجَزِيرَةِ وَخُرَاسَانَ، وَكَتَبَ مَا لَا يُوصَفُ كَثْرَةً.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: «تقدمة الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم (ص٢٨-٣٤٩)، «الثقات» لابن حبان (٨/ ٤٠٧)، «الإرشاد في معرفة علماء الحديث» للخليلي (٢/ ٢٧٨)، «تاريخ بغداد» (٣/ ٢٠٥)، «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلى (١/ ١٩٩)، «المنتظم» لابن الجوزي (١/ ١٩٩)، «تاريخ دمشق» (٣٨/ ١١)، «التدوين في أخبار قزوين» للرافعي (٣/ الجوزي (١٢ / ١٩٣)، «تاريخ دمشق» (١٨ / ١٨)، «تاريخ الإسلام» (٢٠ / ١٢٤) و «سير أعلام النبلاء» للذهبي (١٣/ ٢٥)، «البداية والنهاية» (١٤ / ٢٥).

### ومن أشهر شيوخه:

أَحمَدُ بن حنبل، وأَحمَد بنُ يُونُس، وحرملةُ بنُ يَحيَىٰ، وخلف البزار، والربيع بن سُلَيمان، وأبو خيثمة، وسُنيد بنُ دَاوُد، وأبو عَاصِم، وعبد الله بن ذكوان المقرئ، وابن أبي شَيبَة، والقعنبي، وعَمرو الفلّاس، وعيسىٰ بن مينا قالون، وأبو نعيم، وقُتيبة بنُ سَعِيد، وموسىٰ بنُ إِسماعيل، وأبو الوليد الطيالسي، ويحيىٰ بن بُكَير، ويونس بنُ عَبد الأعلىٰ.

#### تلاميذه والآخذون عنه:

رَوَىٰ عَنه كبارُ العلماء والأئمَّة في عصره.

## فمن أشهرهم:

مُسلِمٌ، والتِّرمِذِيُّ، والنَّسَائي، وابن ماجه، وأَبُو يَعلَىٰ الموصلي، وسَعِيد بن عَمرو البردعي، وصالح جزرة، وعبد الله بن أَحمَد بن حنبل، وأَبُو بَكر بن أبي داود، وأبو بكر النيسابوري، وعبد الرحمن بن أبي حَاتِم، وأَبُو عوانة الإسفراييني.

## ومن أقرانه:

إبراهيم الحربي، وأَبُو زُرعَة الدمشقي، وأبو حاتم الرازي.

#### ومن شيوخه:

حرملة، والربيع المرادي، وعَمرو الفلاس، ويونس بن عبد الأعلى، وغيرهم. ذكر شيء من آثاره ومؤلَّفاته:

لقد خلَّف أبو زرعة تركةً عظيمة، فمنها:



- جزء الاعتقاد «أصل السنَّة واعتقاد الدين».
  - «الأفراد» (١).
  - «دلائل النبوة» (٢).
    - «الزهد» (۳).
    - «الضعفاء» (1).
  - «فوائد الرازيين» (°).
    - «المختصر» (٢).
      - «المسند» (۷).

#### من ثناء العلماء عليه:

قَال عَبد اللهِ بن أَحمَد: «قلتُ لأبي: يا أبه، من الحفَّاظ؟ قال: يا بُني شبابٌ

<sup>(</sup>١) ذكره الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (٣/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) ذكره الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» ونقل منه كثيرًا، انظر على سبيل المثال المواضع: (٢) ذكره الحافظ ابن كثير أي «البداية والنهاية» ونقل منه كثيرًا، انظر على سبيل المثال المواضع: (٨/ ٣٦٠)، (٨/ ٣٩٠)، (٨/ ٣٩٠)، (٨/ ٣٩٠)، الطبعة الأولى لدار هجر.

<sup>(</sup>٣) ذكره الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (٧/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٤) وهو مطبوع في رسالة جامعية، بتحقيق: سعدي بن مهدي الهاشمي، نشر: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية - سنة الطبع (١٤٠٢هـ- ١٤٠٢م).

<sup>(</sup>٥) ذكره البرذعي في «سؤالاته لأبي زرعة» (٢/ ٥٨٢ - عمادة البحث العلمي).

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن أبي حاتم في «العلل» (١/ ٥٦٠ - الحميضي).

<sup>(</sup>٧) ذكره الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (٤/ ٢٥٤).

كانوا عندنا من أهل خراسان، وقد تفرَّقوا. قُلت: من هُم؟ قال: مُحَمَّد بن إسماعيل ذاك البُخَارِيُّ، وعُبَيد الله بن عبد الكريم ذاك الرازي، وعبد الله بن عبد الرحمن ذاك السمرقندي».

وقال أبو حاتم الرازي: «أورع مَن رأيت أربعة: آدم بن أبي إياس، وثابت بن مُحَمَّد الزاهد الكوفي، وأحمَد بن حَنبَل، وأَبُو زُرعَة».

وقال ابن حبّان: «كَانَ أحد أُئِمَّة الدُّنيَا فِي الحَدِيث، مَعَ الدِّين والورع والمواظبة على الحِفظ والمذاكرة، وترك الدُّنيَا وَمَا فِيهِ النَّاس».

وقال الذهبي: «كان من أفراد العالم ذكاءً وَحِفظًا ودينًا وفضلًا».

وقال ابن كثير: «كان فقيهًا، ورعًا، زاهدًا، عابدًا متواضعًا خاشعًا، أثنىٰ عليه أهل زمانه بالحفظ، والديانة، وشهدوا له بالتقدُّم علىٰ أقرانه».

### من كلماته المأثورة:

قال رَحَمُلَتُهُ: «إذا رأيت الرجل ينتقص أحدًا من أصحاب رسول الله على الله على الله على الله عندنا حق، والقرآن حق، وإنما أدَّى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله على وإنما يريدون أن يجرحوا شهودنا؛ ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرحُ بهم أولى، وهم زنادقة»(١).

وقال: «كلُّ من لم يتكلَّم في هذا الشأن علىٰ الديانة، فإنما يعطب نفسه، كلُّ مَن كان بينه وبين إنسان حقدٌ أو بلاءٌ، يجوز أن يذكره؟! كان الثوريُّ ومالكُّ

<sup>(</sup>١) رواه الخطيب البغدادي في «الكفاية في أصول الرواية» (ص٤٩- المكتبة العلمية).



يتكلَّمون في الشيوخ علىٰ الدين، فنفذ قولُهم، ومن لم يتكلَّم فيهم علىٰ غير الديانة يرجع الأمر عليه!»(١).

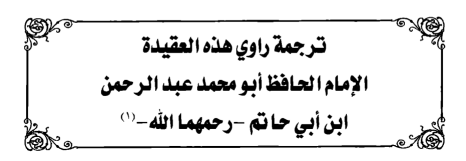
#### وفاته:

تُوفِّي أبو زرعة لَحَمِّلَتُهُ فِي آخر يومٍ من ذي الحجة سنة أربع وستِّين ومائتين، وأكرمه الله تعالىٰ بأن أماته موتة الشهداء، وأطلق لسانه بالنطق بكلمة التوحيد وهو في النزع.

قال أبو حاتم الرازيُّ: «مات أبو زُرعة مطعونًا مَبطونًا يعرق الجبين منه فِي النَّزع، فقلت لمحمد بن مُسلِم: ما تحفظُ فِي تلقين الموتىٰ: لا إله إلَّا الله؟ قَالَ: يُروئ عن مُعَاذ. فرفع أبو زُرعة رأسه، وهو فِي النَّزع، فقال: رَوَىٰ عَبدُ الحَمِيدِ بنُ جَعفَرٍ، عَن صَالِحِ بنِ أَبِي عَرِيبٍ، عَن كَثِيرِ بنِ مُرَّةَ، عَن مُعَاذٍ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «مَن كان آخر كلامه لا إله إلا الله بُ دَخَلَ الجَنَّة».

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) ((الضعفاء) لأبي زرعة (٢/ ٣٢٩).



## اسمه وكُنيته:

هو الحافظ أبو محمد عبد الرحمن ابن الحافظ أبي حاتم محمد بن إدريس الرازي التَّميمي.

## مولدُه:

سَنَةَ أَربَعِينَ وَمِائتَينِ.

## طلبُه للعلم ورحلتُه فيه:

لقد شرع أبو محمد في الطلب علىٰ أبيه وأبي زرعة وغيرهما من محدِّثي

(۱) انظر ترجمته في: «الإرشاد في معرفة علماء الحديث» للخليلي (۲/ ۱۸۳)، «سير السلف الصالحين» للأصبهاني (ص ۱۲۳۱)، «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلىٰ (۲/ ٥٥)، «التقييد «الأنساب» لابن السمعاني (٤/ ٢٨٦)، «تاريخ دمشق» لابن عساكر (٣٥٧/٣٥)، «التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد» (ص ٣٣٠ – الكتب العلمية)، «تاريخ الإسلام» (٤٢/ ٢٠٦)، «تذكرة الحفاظ» (٣/ ٣٤ – الكتب العلمية)، «البداية والنهاية» (١١٣/١٥)، «الأعلام» للزركلي (٣/ ٣٢٤).

الريِّ، ثم اصطحبه أبوه في الرحلة وهو لم يحتلم بعد، ثم خرج في الرحلة بنفسه ثلاث مرَّاتٍ إلىٰ بلدان شتَّىٰ؛ الحجاز، والشَّام، ومصر، والعراق، والجبال، والجزيرة، وغيرها.

وقد بلغ به الحرص على العلم أنه كان يقرأ على أبيه على كلِّ حال؛ قال أحمد الرَّقَّام: سألت عبد الرحمن عَنِ اتفاق كثرة السماع له وسؤالاته من أبيهِ، فَقَالَ: ربَّما كَانَ يأكل وأقرأ عَلَيهِ، ويمشي وأقرأ عَلَيهِ، ويدخل الخلاء وأقرأ عَلَيهِ، ويدخل البيت في طلب شيء وأقرأ عَلَيهِ.

وقد بقي بمصر في إحدى رحلاته تسعة أشهر لم يأكل مرقة؛ لشغله بمجالس الشيوخ بالنهار والنسخ والمعارضة بالليل.

#### ذكر بعض شيوخه:

سمع أبو محمد: أباه، ومحمد بن مسلم بن وَارة، وأبا زُرعة، والحسن بن عَرَفَة، وحجَّاج بن الشاعر، وأحمد بن سنان القطَّان، وأبا سعيد الأشجِّ، ويونس بن عبد الأعلى، وبحر بن نصر الخولاني، وابن عبد الحكم، والمُزني، وابن أخي ابن وهب، وخلقًا كثيرًا.

#### ذكر بعض من روى عنه:

روى عنه: الحُسين بن عليِّ حُسَينك التَّميميُّ، وأبو الشَّيخ، وعليُّ بن عبد العزيز ابن مَردَك (١)، وأبو القاسم الفقيه، وأبو عليِّ الأصبهانيُّ، وإبراهيم النَّصراباذيُّ،

<sup>(</sup>١) وهو أحد رواة «أصل السنَّة واعتقاد الدين» عن أبي حاتم، وستأتي ترجمته.

وعليُّ بن محمد القصَّار، وآخرون.

## مؤلَّفاته:

ألَّف أبو محمَّد كتبًا كثيرة في فنون عدَّة؛ فألَّف «المسند»، و«زهد الثمانية من التابعين»، و«الكنيٰ»، و«الفوائد الكثيرة»، و«فوائد الرازيين»، و«الجرح والتعديل» و«تقدمته»، و«الرد علىٰ الجهمية»، قال الذهبي: يدلُّ علىٰ تبحُّره في السنَّة، وله «التفسير»، قال فيه ابن كثير: اشتَمَلَ عَلَىٰ النَّقلِ الكَامِلِ، الَّذِي يُربِي فيهِ عَلَىٰ تَفسِيرِ ابنِ جَرِيرٍ وَغيرِهِ مِنَ المُفسِّرِينَ. وله «علل الحديث»، و«مناقب الشافعي وآدابه»، و«المراسيل»، وغيرها.

## ثناء العلماء عليه في دينه وعلمه:

قال علي بن أحمد الفرضي: «مَا رَأَيتُ أَحَدًا مِمَّن عَرَفَ عَبدَ الرَّحمَنِ ذَكَرَ عَنهُ جَهَالَةً قَطُّ، وَكُنتُ مُلازِمًا لَهُ مُدَّةً طَوِيلَةً، فَمَا رَأَيتَهُ إِلَّا عَلَىٰ وَتيرَةٍ وَاحِدَةٍ، وَلَم عَنهُ جَهَالَةً قَطُّ، وَكُنتُ مُلازِمًا لَهُ مُدَّةً طَوِيلَةً، فَمَا رَأَيتَهُ إِلَّا عَلَىٰ وَتيرَةٍ وَاحِدَةٍ، وَلَم أَرَ مِنهُ مَا أَنكَرتُهُ مِن أَمرِ الدُّنيَا وَلَا مِن أَمرِ الآخِرَةِ، بَل رَأَيتُهُ صَائِنًا لِنَفسِهِ وَدِينِهِ وَمُرُوءَتِهِ».

وقال مسلمة بنُ قاسم: «كان ثقةً، جليل القدر، عظيم الذكر، إمامٌ من أئمَّة خراسان، وكان ممَّن يُرحَل إليه».

وقال أبو يَعلَىٰ الخليليُّ: «أخذ علم أبيه وأبي زُرعة، وكان بحرًا في العلوم ومعرفة الرِّجال، صنَّف في الفقه واختلاف الصَّحابة والتَّابعين وعُلماء الأمصار».

وقال الذهبي: «الإمام الحافظ الناقد شيخ الإسلام».

وقال ابن كثير: «كَانَ مِنَ العِبَادَةِ وَالزَّهَادَةِ وَالوَرَعِ وَالحِفظِ وَالكَرَامَاتِ الكَثِيرَةِ المَشهُورَةِ عَلَىٰ جَانِب كَبِيرِ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَىٰ، وَأَكْرَمَ مَثْوَاهُ -».

## بعضُ ما أثر عنه:

قال كَخَلَسُّهُ: «لم يدعني أبي أطلبُ الحديث حتى قرأتُ القرآن على الفضل بن شاذان، ثم كتبتُ الحديث».

وقال: «لا يُستَطَاعُ العِلمُ بِرَاحَةِ الجِسم».

وقال أبو بكر محمد بن مهرويه الرازي: «سمعت عليّ بن الحُسين بن الجُنيد يقول: إنّا لَنَطعن علىٰ أقوام لعلّهم حطُّوا رحالهم في الجنّة منذ أكثر من مائتي سنة، قال ابنُ مَهرَوَيه: فدخلتُ علىٰ ابن أبي حاتم وهو يقرأ علىٰ النّاس كتاب «الجرح والتعديل»، فحدَّثتُه بهذا، فبكىٰ وارتعدت يداه حتَّىٰ سقط الكتاب، وجعل يبكي ويستعيدُني الحكاية».

#### وفاتُه:

مَاتَ أبو محمد رَجَمُ لَللهُ سَنَةَ سَبعِ وَعِشرِينَ وَثَلَاثِمِائَةٍ، وقد قارب التسعين.

#### \* \* \*

# التعريف بجزء: «أصل السنَّة واعتقاد الدين»

هذا الجزء يتضمَّن اعتقاد السلف أهل السنَّة والجماعة، يحكيه ابنُ أبي حاتم عن أبيه وأبي زرعة -رحمهم الله-، حيث ذكرا اعتقاد الأئمَّة قبلهما، ومَن أدركا من علماء السنَّة في زمانهما؛ فإذا هو اعتقاد جميعهم، لم يختلفوا فيه، ولم يضطربوا، إذ كان سبيلهم النقل والاتباع، لا الفكر والاختراع، وعلىٰ ذلك سار أتباعهم، ولا يزال في الأمَّة من يقفو أثرهم ويتحرَّىٰ سبيلهم إلىٰ أن تقوم الساعة.

وقد احتوى هذا الجزء على مجمل اعتقاد أهل السنة؛ فأوَّل ما ذكرا -رحمهما الله- مسألة الإيمان، ثم القرآن، ثم القدر، ثم تكلَّما على الصحابة، فذكرا مسألة التفضيل، والشهادة، والواجب نحوهم جميعًا، ثم تكلَّما على صفات الله تعالىٰ؛ فذكرا العُلُو والاستواء والرؤية والكلام.

ثم تكلَّما على مسألة وجود الجنَّة والنار وأبديَّتهما، والصراط والحوض والميزان والشفاعة في إخراج عصاة الموحدين من النار، وعذاب القبر ومنكر ونكير، والملائكة الكاتبين، والبعث، والحكم في أهل الكبائر، وأصحاب الذنوب، ثم ذكرا شيئًا من حقوق أولياء الأمور المسلمين وما يجب لهم وما يختصُّون به، ثم ذكرا كيف تجرئ أحكام المؤمنين ومعاملاتهم، وبيَّنَا الصواب



في حكم دعوى الإيمان، ثم تكلَّما على أبرز الفرق المخالفة لأهل السنَّة، وفصَّلا الكلام في مسألة القرآن.

ثم ذكر ابن أبي حاتم عن أبيه علامات أهل البدع، وختمها بتحذير الإمامين من علم الكلام والتشديد فيه.

ولمَّا كان هذا الجزء جامعًا لاعتقاد الأئمَّة السالفين الأخيار، حرص علماء أهل السنَّة على روايته والاحتفال به؛ فرواه الحافظ أبو القاسم هبة الله بن الحسن اللالكائي في كتابه الكبير «شرح أصول اعتقاد أهل السنَّة والجماعة» (١/ ١٩٧ - ٢٠١) في سياق ذكر اعتقاد أئمَّة أهل السنَّة.

فقال: «أَخبَرَنَا مُحَمَّدُ بنُ المُظَفَّرِ المُقرِئُ، قَالَ: حَدَّثَنَا الحُسَينُ بنُ مُحَمَّدِ بنِ حَبشٍ المُقرِئُ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو مُحَمَّدٍ عَبدُ الرَّحمَنِ بنُ أَبِي حَاتِمٍ قَالَ: سَأَلتُ أَبِي وَبَلْ المُقرِئُ، قَالَ: سَأَلتُ أَبِي وَاللَّينِ، وَمَا أَدرَكَا عَلَيهِ العُلَمَاءَ فِي وَأَبُا زُرعَةَ عَن مَذَاهِبِ أَهلِ السُّنَّةِ فِي أُصُولِ الدِّينِ، وَمَا أَدرَكَا عَلَيهِ العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمصَارِ، وَمَا يَعتَقِدَانِ مِن ذَلِكَ، فَقَالًا، فذكره. ثم قال أَبُو مُحَمَّدٍ بن أبي حاتم: «وَبِهِ أَقُولُ أَنَا»، وقَالَ أَبُو عَلِيٍّ بنُ حَبشٍ المُقرِئُ: «وَبِهِ أَقُولُ». وقَالَ ابنُ المُظَفَّرِ: «وَبِهِ أَقُولُ». وقَالَ اللَّالكائي: «وَبِهِ أَقُولُ».

وإسناد اللَّالكائي إلى ابن أبي حاتم صحيح ثابت:

- فشيخُه محمد بنُ المظفَّر المقرئ هو أبو بكر الدينوري، قال فيه الخطيب البغدادي: «كتبنا عنه، وكان شيخًا صالحًا فاضلًا صدوقًا». ووصفه ابنُ الجزري بالحذق(١).

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ بغداد» (٤/ ٣٠- العلمية)، و«غاية النهاية في طبقات القراء» (٢/ ٢٦٤)،

- والحسين بن محمد بن حَبش هو أبو عليِّ الدِّينَورِي المقرئ، روئ عن أبي يعلىٰ الموصلي وابن صاعد وغيرهما. وقال فيه أبو عمرو الداني: «متقدِّم في علم القراءة، مشهور بالإتقان، ثقة مأمون». وقال ابنُ الجزري: «حاذقٌ ضابطٌ مُتقن»(١).

ومن طريق اللَّالكائي رواه ابنُ قدامة في «إثبات صفة العلو» (٩٤)، ومن طريقه الذهبي في «العلوِّ للعليِّ العظيم» (٥٠٣).

وقد تابع أبا عليِّ الحسين بن حَبش، أبو الحسن عليُّ بن عبد العزيز البرذعي؛ رواه من طريقه الحافظ أبو العلا الهمداني في «فتيا وجوابها في ذكر الاعتقاد وذم الاختلاف» (ص٩٠-٩٣) قال: أخبرنا أبو طالب عبد القادر بن محمد بن عبد القادر اليُوسُفي: أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن عمر بن أحمد البرمكي: أخبرنا أبو الحسن علي بن عبد العزيز بن مردك البرذعي: حدثنا أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم قال: فذكره بنحوه إلىٰ قوله: «ومن قال: لفظي بالقرآن مخلوق، أو القرآن بلفظي مخلوق؛ فهو جهمي»، مع اختلاف يسير. وإسناده صحيح.

و «معجم حقًاظ القرآن عبر التاريخ» لمحمد بن سالم المحيسن (٢/ ٩٣، ١٠٦-١٠٧، ١٣٤، ٢٧٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الإكمال» لابن ماكولا (۲/ ۳۰۶- الكتب العلمية)، و «تاريخ الإسلام» (۲٦/ ٥٣٨) و «معرفة القرَّاء الكبار» (ص ۱۸۲)، و «غاية النهاية» (۱/ ۲۰۰)، و «معجم حفَّاظ القرآن» (۱ / ۲۰۰). (معجم حفًّاظ القرآن» (۱ / ۲۰۰).

- فعليُّ بن عبد العزيز بن مردك البرذعي راوي الاعتقاد عن ابن أبي حاتم؛ هو أبو الحسن البزاز البغدادي، وثَّقه الخطيب، وكان صالحًا عابدًا(١).

- وأبو إسحاق البرمكي، كان موصوفًا بالصدق والصلاح والديانة والفقه؛ قال الخطيب: «كتبنا عنه، وكان صدوقًا ديِّنًا فقيهًا على مذهب أَحمَد بن حنبل»(٢).

- وأبو طالب اليُوسُفي شيخ صالح، ثقةٌ، متحرِّ في الرواية، وصفه بذلك السمعانيُ وغيره (٣).

وروى هذا «الاعتقاد» عن أبي طالب اليوسفي أيضًا أبو القاسم بنُ بوش؛ أخرجه الحافظ الذهبي في «العرش» (٢/ ٣٢٧، رقم ٢٢٨)، وفي «العلوِّ» (٥٠١) وفي «السير» (١٣/ ٨٤) قال: أجاز لنا أحمد بن سلامة، عن أبي القاسم بن بَوش، أنبأنا أبو طالب اليوسفي، به، فذكر جملًا منه.

- ورواه ابنُ قدامة في «إثبات صفة العلو» (٩٤)، -ومن طريقه الذهبي في «العلُوِّ» (٩٤)- قال: قَرَأْتُ عَلَىٰ أَبِي الفَضلِ عَبدِ اللهِ بنِ أَحمَدَ بنِ مُحَمَّدِ بنِ عَبدِ اللهِ بنِ أَحمَدَ بنِ مُحَمَّدِ بنِ عَبدِ القَاهِرِ الطُّوسِيِّ بِالمَوصِلِ، أَخَبَرَكُم أَبُو الحَسَنِ عَلِيُّ بنُ مُحَمَّدِ بنِ عَلِيٍّ بنِ

<sup>(</sup>۱) انظر: «تاریخ بغداد» (۱۲/ ۳۰–۳۱)، و «المنتظم» (۱۶/ ۳۹۳)، و «تاریخ الإسلام» (۲۷/ ۱۶۹).

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في «تاريخ بغداد» (٦/ ١٣٧ - ١٣٨)، «طبقات الفقهاء» للشيرازي (ص١٧٤ الرائد)، «طبقات الحنابلة» (٦/ ١٩٠ - ١٩١)، «المنتظم» (١٥/ ٣٤١ - ٣٤١)، و«تاريخ الإسلام» (٣٤٠ / ٣٠٩ - ١١٠)، و«سير أعلام النبلاء» (١٣/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تاريخ الإسلام» (٣٥/ ٤٠١)، و «سير أعلام النبلاء» (١٩ / ٣٨٦-٣٨٧).

مُحَمَّدِ بنِ العَلَّافِ قَال: أَنبَأَ أَبُو القَاسِمِ بنُ بِشرَانَ، عن عليٍّ بن مردك به، فذكر جملًا منه.

## وإسناد ابن قدامة ثابتٌ أيضًا:

- فأبو القاسم ابن بشران: هو عبد الملك بن محمد بن عبد الله بن بشران، قال الخطيب: «كتبنا عنه، وكان صدوقًا ثبتًا صالحًا»، وأثنىٰ عليه الذهبي (١٠).
- وأبو الحسن العلَّاف: أثنىٰ عليه أبو بكر السمعاني لمَّا ذكر أصحاب ابن بشران، وقال: «هو أجلُّ أصحابه عندي». وقال الذهبي: «كان حميد الطريقة صدوقًا» (٢).
- وشيخُ ابن قدامة أبو الفضل الطوسي: هو ابنُ أبي نصر الخطيب، أثنىٰ عليه الخطيب البغدادي وقال: «هو في نفسه ثقة»، وقال الموفَّق ابنُ قدامة: «كان شيخًا حَسَنًا، قرأت عَلَيهِ «المعتقد» لعبد الرَّحمَن بن أبي حاتم، فكتب في آخره سماعي، وكتب: هذا اعتقادي وبه أدين لله تعالىٰ. ولم نَرَ منه إلَّا الخير»، وأثنىٰ عليه الذهبي (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تاريخ بغداد» (۱۰/ ۲۳۱)، «الأنساب» لأبي سعد السمعاني (۱۰/ ۶۹۳)، و «سير أعلام النبلاء» (۱۷/ ۵۰۰-۶۵۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الأنساب» لأبي سعد السمعاني (٩/ ١١٧)، «تاريخ الإسلام» (٣٥/ ١٠٨ - ١٠٩)، و«سير أعلام النبلاء» (١٠٨ / ٢٤٣ – ٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تاريخ بغداد» (٢١/ ١٠٢-١٠٣)، و «تاريخ الإسلام» (١٠١-٢٦٦)، و «سير أعلام النبلاء» (٢١/ ٨٨-٨٩).

ونقل هذا الاعتقاد كلَّه الإمام أبو الفتح نصرُ بنُ إبراهيم المقدسي كما في «مختصر الحجَّة على تارك المحجَّة» (٢/ ٣٥٩-٣٦٥- أضواء السلف).

ونقل فقرات منه شيخ الإسلام ابنُ تيمية كما في «مجموع الفتاوی» ( $^{7}$  ۲۲۲–۲۲۲)، وفي «بيان تلبيس الجهمية» ( $^{7}$  ۲۱۰) و( $^{7}$  ۲۱۰) و( $^{7}$  ۲۲۰–۲۲۲)، وفي «درء تعارض العقل والنقل» ( $^{7}$  ۲۰۷)، وفي «قاعدة مختصرة في طاعة في وجوب طاعة الله ورسوله وولاة الأمور» ( $^{7}$  ۱۱–۱۲– عبد الرزاق البدر)، وقال في «بيان تلبيس الجهمية» ( $^{7}$  ۲۰۲–۲۰۱): «وهذا مشهور عن الإمام عبد الرحمن بن أبي حاتم من وجوه».

ونقل منه كذلك ابنُ القيم في «اجتماع الجيوش الإسلامية» (٢/ ٢٣٣ - المعتق)، وفي «الصواعق المرسلة» (٤/ ١٢٩٠ - ١٢٩١)، وفي «تهذيب سنن أبي داود بحاشية عون المعبود» (١٣/ ٣٥).

وتوجد لهذا الاعتقاد نسخة خطيَّة، ذكر ذلك العلَّامة الألباني رَحَمُلَللهُ في «مختصر العلوِّ» (ص٢٠٥)، قال: «رسالة ابن أبي حاتم هذه محفوظة في «المجموع» (١١) في «الظاهرية» في آخر كتاب (زهد الثمانية من التابعين)»(١).

<sup>(</sup>۱) وانظر: «تاريخ التراث العربي» لسزكين (١/ ٣٥٤- جامعة الإمام)، وتعليق محقق «الضعفاء» لأبي زرعة الرازي (١/ ٢٢٥- عمادة البحث العلمي)، وتعليق محقق «علل ابن أبي حاتم» (١/ ٢٥٧- الحميضي).

وقد ذكر محقِّق كتاب «العرش» للذهبيِّ (٢/ ٣٢٩- عمادة البحث العلمي) أن هذا «الاعتقاد» طبع بتحقيق: محمد عزيز شمس، ضمن «روائع التراث»، نشر الدار السلفية بالهند.

## بِسْمُ اللَّهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّا اللَّهُ النَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

إِنَّ الحَمدَ لِلَّهِ، نَحمَدُهُ، وَنَستَعِينُهُ، وَنَستَغفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللهِ مِن شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِن سَيِّئَاتِ أَعمَالِنَا، مَن يَهدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ، وَمَن يُضلِل فَلا هَادِيَ لَهُ، وَأَشهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبدُهُ وَرَسُولُهُ. أَن لا إِلَهَ إِلا اللهُ وَحدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبدُهُ وَرَسُولُهُ.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآاً ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ ـ وَٱلْأَرْحَامُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب:٧٠-٧١].

أمَّا بعدُ:

فإنَّ أصدَقَ الكلامِ كلامُ الله، وخير الهدي هديُ محمد ﷺ، وشرَّ الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة.

## ثم أمَّا بعد:

هذه الرِّسالة التي نتولَّىٰ شرحها، أعني «عقيدة الرازيَّين» أصلها سؤال وجَّهه الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم لأبيه وأبي زرعة -رحمهم الله-،

متضمِّنٌ ثلاث مسائل عن أصول الدين؛ وهي رسالة صغيرة الحجم، كبيرة الفائدة، عظيمة النفع؛ لدى كلِّ ذي عقيدة صحيحة ومنهج مستقيم، سالكًا سبيل خير المرسلين والمؤمنين محمد على.

وأسأل الله أن يكون هذا الشرح مباركًا عليَّ وعلىٰ قارئه.

وقبلَ أن أبداً بشرح ما يَفتحُ الله به عليَّ مِن فهم هذه العقيدة، وقد جعلتها علىٰ شكل مسائل تسهيلًا عليَّ وعلىٰ القارئ، رأيتُ أن أقدِّم مقدِّمةً بين يدي هذا الشرح.

فأقول مستعينًا بالله:

أوَّلًا: لا غرابة أن يسأل الإمام الحافظ المحدِّث أبو محمد عبد الرحمن بن محمد، المعروف بابن أبي حاتم أباه وأبا زُرعة الرازيين -رحمهما الله- هذه الثلاثة الأسئلة التي سترد بعد هذه المقدِّمة.

وإيضاح كشف هذه الغرابة عند مَن يستغرب ذلك إمَّا لقلَّة فهمه، أو لتلبيس عليه هوَّن في نفسه دراسة مثل هذه الرِّسالة، أو لأسباب أخرى، وأمور:

الأمر الأول: أن هذه الرسالة وما شابهها ممَّا كتب أهل العلم، اهتمَّت بهذا الجانب؛ لأنه أصلُ الدِّين وأساسُهُ، وهو زُبدة الرسالات، اتَّفقت على الدعوة إليه جميعُ النبوَّات بدءًا من نوح أوَّل الرسل إلى محمَّدِ خاتمِهم -عليهم الصلاة والسلام أجمعين-، وهاكم بعضَ الأدلَّة:

أُوَّلًا: من كتاب ربِّنا التنزيل الكريم الذي: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةً - تَنزيلُ مِنْ حَكِيمِ جَمِيدٍ ﴾ [فصلت:٤٢].

قال تعالىٰ: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُۥلَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَّا فَأَعۡبُدُونِ ﴾ [الأنبياء:٢٥].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَـنِبُواْ ٱلطَّاعُوبَ ۚ ﴾ [النحل:٣٦].

وقال تعالىٰ في خطابنا ممَّا أنزله إلينا عن طريق نبيِّنا محمد على ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِأُلُوَ لِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ [الإسراء: ٢٣].

فَمَن كان متأمِّلًا هذه الآيات وما في معناها مِن آي التنزيل الكريم، وهو

أشهر من أن يُذكر وأكثر من أن يُحصر؛ تبيَّن له أنَّ أصلَ هذا الدِّين، وهو دينُ الإسلام الذي ما بَعَثَ الله نبيًّا ولا رسولًا إلىٰ العباد بدين سواه، أصله أمران:

الأمر الأوَّل: الدعوة إلى عبادة الله وحده، والتحريض على ذلك، والموالاة فيه، وتكفير مَن تَركهُ.

الأمر الثاني: التحذير من الشِّرك في عبادة الله، والبيان المؤكَّد علىٰ أنها محضُ حقِّه، فلا حَظَّ فيها لا لِمَلَكِ مُقرَّب -عليهم الصلاة والسلام-، ولا لنبيِّ مُرسَل -عليهم الصلاة والسلام-، والتغليظُ في ذلك -يعني: في الشرك-، والمعاداة فيه، وتكفير مَن فَعَلَهُ.

ولعلَّهُ يأتي مَزيد تفصيلٍ في ثنايا ما يُعرض من مسائل هذه الرسالة -إن شاء الله تعالى -.

ثانيًا: أنَّ الأنبياء -عليهم الصلاة والسلام- دينُهم واحد، وفي السُّنة الصحيحة: «الأَنبياءُ إخوَةٌ لِعَلَّاتٍ، أُمَّهَاتُهُم شَتَّى، وَدِينُهُم وَاحِدٌ»(١).

وفي الصحيحين (٢)، عن أنس ﷺ: أَنَّ نَبِيَّ اللهِ ﷺ قَالَ لِأَبِيِّ بنِ كَعبِ: «إِنَّ اللهُ أَمَرَ نِي أَن أُقرِئكَ القُرآنَ» قَالَ: آللهُ سَمَّانِي لَك؟ قَالَ: «نَعَم» قَالَ: وَقَد ذُكِرتُ عِندَ رَبِّ العَالَمِينَ؟ قَالَ: «نَعَم» فَذَرَفَت عَينَاهُ.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالىٰ: ﴿وَٱذْكُرْ فِٱلْكِنَابِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا ﴾ حديث (٣٤٤٣)، ومسلم في كتاب الفضائل، بَابُ فضائل عيسىٰ الطَّكِيُّ حديث (٢٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب (سُورَةُ لَم يَكُن)، حديث (٤٩٦١)، ومسلم في كتاب صلاة المسافرين، بَابُ استِحبَابِ قِرَاءَةِ القُرآنِ عَلَىٰ أَهلِ الفَضلِ، وَالحُذَّاقِ فِيهِ، حديث (٧٩٩).

وفي رواية أحمد والترمذي (١)، عن زر بن حبيش، عن أبي الله عن قَالَ: قَالَ لِي الله عَلَيْ: «إِنَّ اللهَ أَمَرَنِي أَن أَقرَأَ عَلَيكَ» قَالَ: فَقَرَأَ عَلَيَّ: «لَم يَكُنِ اللهِ كَفَرُوا مِن أَهلِ الكِتَابِ وَالمُشرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّىٰ تَأْتِيَهُمُ البَيِّنَةُ رَسُولٌ مِنَ اللهِ كَفَرُوا مِن أَهلِ الكِتَابِ وَالمُشرِكِينَ مُنفَكِينَ حَتَّىٰ تَأْتِيهُمُ البَيِّنَةُ رَسُولٌ مِنَ اللهِ يَتلُو صُحُفًا مُطَهَّرَةً فِيها كُتُبٌ قَيِّمةٌ وَمَا تَفَرَّقَ اللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ إِلَّا مِن بَعدِ مَا جَاءَتهُمُ البَيِّنَةُ، إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الحَنِيفِيَّةُ، غَيرُ المُشرِكَةِ، وَلَا اليَهُودِيَّةِ، وَلا النَّصرَانِيَّةِ»، إلى آخر السورة.

وقد كان هذا ضمن آيات تلكم السورة، لكنها نُسخت تلاوتُها وبقي حُكمُها، وهذا البحث يأتى في مادَّة أصول التفسير.

فبان بهذا بُطلانُ القول: إن اليهودية والنصرانية ديانات سماوية كما أنَّ الإسلام دين سماوي، والله وبالله وتالله لا يصدر هذا إلا عن صنفين من الناس:

أحدهمنا: الجاهل الذي ينطق بما يسمع ولا يعي، وهو كونه يردِّد كل ما يلقىٰ إليه، كما يتردَّد صوت المتكلِّمين بين الجبال.

ثانيهما: ضالًّ مُضلُّ صاحب هوئ، شمَّر عن ساعد الجدِّ للتقريب بين دين الله الحق الذي اتَّفقت عليه كل الرسالات، وبين الباطل من مِلَل اليهود والنصارئ وغيرهم.

فيجب الحذر على المسلمين والمسلمات ممَّن يرفع عقيرته بهذه الدعوى؛ لأنه إمَّا جاهل بدعوة النبيِّ عَيِّ ودعوة السابقين له مِن الأنبياء والرسل -عليهم

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢١٢٠٢ - الرسالة)، والترمذي في أبواب المناقب، بَابُ فَضلِ أُبَيِّ بنِ كَعبٍ عَلَيْه، حديث رقم (٣٨٩٨)، وقال: «حسن صحيح».



الصلاة والسلام-، أو كذَّاب مُفترٍ.

الثالث: أنَّ العناية بهذا الباب وصيَّة الأنبياء ذرِّيَّتهم مع سائر أَمَوِهم، أَلم تقرءوا قول الله رَجَّةَ : ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَ ٓ إِبْرَهِ عُمْ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِى ٓ إِنَّ ٱللهَ أَصَطَعَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوثُنَ ۚ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].

وإبراهيم أبو الأنبياء ﷺ الذي أُمِرَ نبيُّنا ﷺ أن يَتَبع ملَّته: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ أَنِ اللَّهِ عَلَهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّاللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا

الرابع: أنَّ جميع أئمَّة العلم والإيمان والدِّين من هذه الملَّة المباركة -ملَّة التوحيد والسُّنَّة - كلهم أوصى بهذا، فأحيانًا تكون الوصية والحضُّ والتحريض بناءً على سؤال كما في هذه الرسالة، وأحيًانا بدافع الحال؛ بأن يرى عالم أو إمام حاجة الناس إلى الفقه في دين الله عامَّة، ورأسُه فقه الاعتقاد، فيبيِّن للناس ما بهم الحاجة إليه.

يقول الإمام الحافظ أبو القاسم هبة الله بنُ الحسن بن منصور الطبري الرازي الشافعي اللالكائي<sup>(۱)</sup>-رحمه الله تعالىٰ-، وغفر له:

اعتِقَادُ أَبِي زُرعَةَ عُبَيدِ اللهِ بنِ عَبدِ الكَرِيمِ، وَأَبِي حَاتِمٍ مُحَمَّدِ بنِ إِدرِيسَ بنِ المُنذِرِ الرَّازِيَّينِ، وَجَمَاعَةٍ مِنَ السَّلَفِ، مِمَّن نَقَلَ عَنهُم -رَحِمَهُمُ اللهُ-:

أَخبَرَنَا مُحَمَّدُ بنُ المُظَفَّرِ المُقرِئُ، قَالَ: حَدَّثَنَا الحُسَينُ بنُ مُحَمَّدِ بنِ حَبَشٍ المُقرِئُ، قالَ: حَدَّثَنَا أَبُو مُحَمَّدٍ عَبدُ الرَّحمَنِ بنُ أَبِي حَاتِمٍ قَالَ: سَأَلَتُ أَبِي وَأَبَا زُرعَةَ عَن مَذَاهِبِ أَهلِ السُّنَّةِ فِي أُصُولِ الدِّينِ، وَمَا أَدرَكَا عَلَيهِ العُلَمَاءَ فِي جَمِيع الأَمصَارِ، وَمَا يَعتَقِدَانِ مِن ذَلِكَ.

## کے الشرح کے

الحمد لله ربِّ العالمين، والعاقبةُ للمتقين، ولا عدوان إلَّا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وَلِيُّ الصالحين وربُّ الطيِّبين،

<sup>(</sup>۱) روئ هذا الاعتقاد اللالكائي بإسناده في «شرح اعتقاد أصول أهل السنة والجماعة» (۱/ ۱۹۷ - ۱۸۹ - ۲۰۲) رقم (۳۲۱ و ۳۲۳)، وروئ الذهبي في «العلو للعلي العظيم» (ص ۱۸۸ - ۱۸۹ - أضواء السلف)، وفي «العرش» (۲/ ۳۲۷ - التميمي) نبذًا منه، بأربعة أسانيد، أحدها من طريق اللالكائي.

وقد صحَّح نسبة هذا الاعتقاد الشيخ الألباني رَجَعُلَلْلَهُ في «مختصر العلو» للذهبي (ص٢٠٤ - ٢٠٥)، وذكر أن هذا الاعتقاد مرويٌّ في رسالة مفردة، وهي محفوظة بالمكتبة الظاهرية في المجموع (١١) في آخر كتاب (زهد الثمانية من التابعين).

قلت: وقد طبعت هذه الرسالة بتحقيق: محمد عزيز شمس، نشر الدار السلفية بالهند.



وأشهد أن محمدًا عبدُه ورسولُه، سيِّدُ ولد آدم أجمعين، صلَّىٰ الله عليه وعلىٰ آله وأصحابه الطيِّبين الطاهرين، وسلَّم تسليمًا كثيرًا.

#### أمًّا بعد:

قد مشىٰ الأئمَّة من علماء هذه الملَّة المحمَّدية المباركة من أهل العلم والإيمان في أصول الدِّين، وهو ما يجبُ لله ﷺ من خالصِ التديُّن علىٰ ثلاثة أمور:

الأمر الأوّل: تقريرُ هذا المعتقد، تقرير أصول الدين والصدع بأبوابه ومسائله أينما كانوا وحيثما كانوا، لا تأخذهم في الله لومةُ لائم.

الأمر الثاني: إجابة مَن سألهم عن ذلك؛ بما يرون أنه يروي الغليل، ويشفي العليل.

الأمر الثالث: الردُّ علىٰ من خالفَ هذه الأصول، ومرادهُم في هذا كله أن يبقىٰ تديُّن العباد خالصًا لله ﷺ، كما جاء به الكتاب الكريم وصحيحُ السنَّة عن النبيِّ ﷺ، وعلىٰ فهم السلف الصالح، وهم كلُّ مَن مضىٰ بعد رسول الله ﷺ علىٰ أثره من أصحابه وأئمَّة التابعين ومَن بعدهم من أهل القرون المفضَّلة.

وذلكم أنه كلَّما تباعد الزمن عن النبوَّة دخل التديُّن ما يُعكِّرُ صَفوَه، من الخلط الذي ينشأ عن أثر العقلانيين والفلسفيين من جهة، وجهل الناس بأصول الديانة من جهة أخرى، فما من زمان إلا ويهيِّئ الله الله من يذبُّ عن أصول هذه الديانة، وذلكم بالسعي الحثيث في إعادة الناس إلىٰ الأمر الأول، الذي كان

وهذا المقطع من صدر هذه العقيدة هو خيرُ برهان علىٰ ذلكم، فإن الرازيّين أبا حاتم محمد بن إدريس بن المنذر الحنظلي وأبا زرعة عبيد الله بن عبد الكريم –رحمة الله عليهما – عاشًا في القرن الثالث، وهذا القرن هو من خير القرون؛ بشهادة رسول الله عليه، فقد صحَّ عنه –عليه الصلاة والسلام – في غير ما حديث أن القرون الثلاثة الأولىٰ هي خير القرون (۱).

والمقصود أن أهل العقيدة الصحيحة يتدارسونها ويتذاكرونها وينشرونها في الأمة، محافظة عليها من الدخن، وسعيًا حثيثًا في ردِّهم إلى السمت الأول والأمر العتيق أمر النبيِّ على وما أحسن ما قاله وهب بن كيسان كَمْلَالله: «اعلَمُوا أَنَّهُ لَا يُصلِحُ آخِرَ هَذَا الأَمرِ إِلَّا مَا أَصلَحَ أَوَّلَهُ»، قال أشهب: قلت لمالك: ماذا يريد؟ قال: «يريد بادئ الإسلام، أو التقوى»(٢)، وأئمَّةُ الهدى على هذا.

## وقد تضمَّن هذا المقطع:

أُوَّلًا: ذِكر السند، سند هذه الرسالة إلىٰ كاتبها، وهو عبد الرحمن بن محمد

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب فضائل أصحاب النبيِّ ﷺ، و«صحيح مسلم»، كتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم. وقد نص غير واحد من أهل العلم علىٰ أن الحديث متواتر، انظر: «نظم المتناثر في الحديث المتواتر» للكتاني (ص١٩٩).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عبد البر في «التمهيد» (٢٣/ ١٠)، ورواه الجوهري في «مسند الموطأ» (ص٥٨٤)، من طريق ابن أبي أويس عن الإمام مالك نحوه.



ابن إدريس، المعروف بابن أبي حاتم.

ثانيًا: تضمَّن سؤال عبد الرحمن بن أبي حاتم أباه وأبا زرعة، وفيه شيئان:

أحدهما: أنهما أقربُ علماء الأمة إليه، فأحدُهما أبوه، والآخر قريبٌ منه؛ فهو ابنُ عمَّة أبيه، وكلاهما رازيٌّ، فاجتمع لهما قرب النسب والبلد.

ثانيهما: أنه سألهما ثلاثة أسئلة كلها مهمّة:

الأول: سؤالهما عن مذاهب أهل السنّة في أصول الدِّين؛ وذلكم لأن هذا الباب هو الذي كثر فيه النزاع، واشتدَّت فيه الخصومة بين أهل السُّنَة ومخالفيهم من أهل البدع على اختلاف مذاهبهم ومشاربهم؛ من جهمية ومعتزلة وأشاعرة وكُلَّابية وغيرهم، فلا بدَّ من البيان والكشف عن الحق.

الثاني: سؤالهما عمّا أدركا عليه أهل العلم في زمانهما، والباعث عليه حبُّ الشيخ عبد الرحمن الحافظ المحدِّث معرفة من حوله من أهل الأقطار، ومَن يمكنه الوصول إليه؛ إمّا مباشرة، وإمّا بواسطة حتىٰ يمكنه الوصول إليه؛ إمّا مباشرة، وإمّا بواسطة حتىٰ يكون علىٰ بيّنة يَعرف من خلالها أهل السُّنّة ومخالفيهم، فيُعِدُّ العدَّة لمقابلة أهل السُّنّة والفضل والتُّقىٰ والصلاح بما يناسبهم من محبّةٍ في ذات الله، والذب عن أعراضهم، والأخذ عنهم.

والثالث: سؤالهما عمَّا يعتقدان هما؛ وذلك حتىٰ يكون نقلُه قويًّا، ثمَّ ليَعرف عقيدة هذين الشيخين، حتىٰ ولو تَعرَّض له معترض؛ وإذا به يردُّ عليه، وقد أسلفنا قول يعقوب على له لبنيه: ﴿مَا تَعَبُدُونَ مِنْ بَعَدِى ﴾ [البقرة: ١٣٣].

هذه الثلاثة الأسئلة هي سبب كتابته رَحَمُ لِللهُ عن والده وأبي زرعة -رحم الله الجميع - هذه الرسالة وبثّها في الناس، وهذا يذكّرُنا بما قاله ابنُ سيرين رَحَمُ لللهُ:

«إنَّ هذا العلم دينٌ، فانظر واعمَّن تأخذون دينكم»(١).

وهذا تنبية -يا معاشر المسلمين والمسلمات- لنا إلى أن نحرص حرصًا شديدًا على ألّا نأخذ ديننا في الأصول والفروع إلا عن عالم في الشرع، مشهود له بالرسوخ في العلم، والاستقامة الحسنة على التدين لله على والفقه في دين الله، فإنه ما يفشو وينتشر من المقالات التي يُجهَل أصحابُها تارة، وتارة يكون أهلها ليسوا من ذوي العلم الشرعي، أو يكونون من ذوي العلم الشرعي ولكنهم منحرفون، فإنه متى أُخِذ العلمُ عن هؤلاء وهؤلاء وهؤلاء حصل تفرُق الأمة وشتات شملها وحرفُها عمَّا رضيهُ الله لها من التوحيد والسنَّة، إلى الابتداع في دين الله عَنَّ أُ وما أحسن ما قاله ابنُ مسعود هذ الله يَزَالُ النَّاسُ صَالِحِينَ مُنا أَتَاهُمُ العِلمُ عَن أَصحَابِ مُحَمَّدٍ وَأَكَابِرهِم، فَإِذَا أَتَاهُمُ العِلمُ عَن أَصحَابِ مُحَمَّدٍ وَأَكَابِرهِم، فَإِذَا أَتَاهُمُ العِلمُ عَن أَصَاغِرهِم هَلَكُوا» أَنَاهُمُ العِلمُ عَن أَصحَابِ مُحَمَّدٍ وَأَكَابِرهِم، فَإِذَا أَتَاهُمُ العِلمُ عَن أَصاغِرهِم هَلَكُوا» أَنَاهُمُ العِلمُ عَن أَصحَابِ مُحَمَّدٍ وَأَكَابِرهِم، فَإِذَا أَتَاهُمُ العِلمُ عَن أَصاغِرهِم هَلَكُوا» أَنَاهُمُ العِلمُ عَن أَصحَابِ مُحَمَّدٍ وَأَكَابِرهِم، فَإِذَا أَتَاهُمُ العِلمُ عَن أَصاغِرهِم هَلَكُوا» أَنَاهُمُ العِلمُ عَن أَصحَابِ مُحَمَّدٍ وَأَكَابِرهِم، فَإِذَا أَتَاهُمُ العِلمُ عَن أَصاغِرهِم هَلَكُوا» أَنَاهُمُ العِلمُ عَن أَصحَابِ مُحَمَّدٍ وَأَكَابِرهِم هَلَكُوا» أن أَنْ العَلمُ عَن أَصَاغِرهِم هَلَكُوا» أنه أنه المن التوليم هَلكُوا» أنه أنه المؤلِم العَلمُ عَن أَلَعلمُ عَن أَلَاهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المؤلِم هم هَلكُوا» أنه أنه الفي الله المؤلِم هم هم لكُواه أنه أنه العِلمُ عن أَنْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُه

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في مقدمة صحيحه، باب في أن الإسناد من الدين، وأن الرواية لا تكون إلا عن الثقات (١/ ١٤).

<sup>(</sup>۲) رواه معمر في «الجامع» (۱۱/۲۶۲- المصنف)، وابن المبارك في «الزهد» (۸۱۵)، والطبراني في «الكبير» (۸۵۸-۸۵۹)، وفي «الأوسط» (۷۹۰)، وأبو نعيم في «حلية والطبراني في «الكبير» (۱۸۹۸-۸۵۹)، وفي «الأولياء» (۱/۶۶)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (۱/ ۶۹)، والبيهقي في «المدخل» (۲۷۵)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (۲/ ۱۵۰- ابن الجوزي)، وابن عبد البر في «الجامع» (۱/ ۲۱۲- الزهيري)، قال الهيثميُّ في «مجمع الزوائد» (۱/ ۲۱۹- البغية): «رواه الطبراني في الكبير والأوسط ورجاله موثقون».

فهذا خير واعظ -معاشر المسلمين والمسلمات-، فالله الله في السنَّة! الله الله في السنَّة! الله الله في التديُّن لله! تذكَّروا ما قاله عليُّ بنُ أبي طالب في: «النَّاسُ ثلاثة: فعالم ربانيٌّ، ومتعلِّم على سبيل النجاة، وهمجٌ رَعَاع أتباع كلِّ ناعِق»(۱).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه المعافى بن زكريا في «الجليس الناصح» (ص٥٨٥و ٢٩٦ - الجندي)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (١/ ٧٩١)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (١/ ١٨٢)، وفي «تاريخ بغداد» (٦/ ٣٧٦ - الكتب العلمية)، والرافعي في «التدوين في أخبار قزوين» (٣/ ١٠ - ٢٠٨)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١١/ ١٧ - ١٨) و (٥٠ / ٢٥٥).
قال ابن عبد البر: «هو حَدِيثٌ مَشهُورٌ عِندَ أَهل العِلم يُستَغنَىٰ عَنِ الإسنَادِ؛ لِشُهرَتِهِ عِندَهُم».

فَقَالًا: أَدرَكنَا العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمصَارِ -حِجَازًا وَعِرَاقًا وَمِصرًا وَشَامًا وَيَنامًا وَيَنامًا وَيَنامًا وَيَنامًا وَيَنامًا وَيَنامُ وَيَنامُ مِن مَذْهَبِهِم: أَنَّ الإِيمَانَ قُولٌ وَعَمَلٌ، يَزيدُ وَيَنقُصُ.

## پ الشرح کی

من هاهنا بدأ جواب الإمامين -رحمهما الله-، فتأمّلوا قولهما: «أَدركنا العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمصَارِ؛ حِجَازًا، وَعِرَاقًا، وَمِصرًا، وَشَامًا، وَيَمنًا»: هذه خمسة أقطار مهمّة في ذاك الوقت تكثّرُ الرحلات إليها، وهي محطُّ أنظار الناس وأسفارهم، فكان العالم وطلّاب العلم ينتابون هذه الأقطار ويرتادونها، فالعالم يكتسب ثلاثة أشياء:

الشيء الأول: زيارته إخوانه أهل العلم والفضل في تلكم الأقطار الخمسة في ذات الله.

الشيء الثاني: الأخذ عنهم، فقد يكون موافقًا لما عنده، فيقوى ظهره به ويشتدُّ أزره، وقد يكون زائدًا، فينمِّي معرفته ويزداد حصيلة علميَّة لم تكن عنده.

الشيء الثالث: وهو أنَّ هذا العالم يُتيح له علماء الأقطار اللقاء بطلَّابه فيحدِّ ثهم، وقد يجلسون إلى من هو دونه ومثله، فضلًا عمَّن كان فوقه مرتبة علمية، وفي المَثَل: «العِلمُ رحمٌ بين أهله».

وأمَّا الطالب فهو يأخذ عن أهل أولئكم الأقطار، ويضمُّه إلىٰ حصيلته التي تحصَّل عليها من شيوخه في قطره، فمع مرور الزمن يكون عالمًا يفيد منه أهلُ قطره، وقد يَخلِفهم.



### وأعرض هاهنا -في الحقيقة- شيئين:

الشيء الأول: وصيَّةٌ من إمام عَلَم من أئمَّة أهل الإسلام والسُّنَّة عامَّة ومن أئمَّة المدينة، وهو إمام دار الهجرة، الإمام مالك رَحَمُلَسَّهُ قال: «مَا أَفتَيتُ حَتَّىٰ شَهِدَ لِي سَبعُونَ أَنِّي أَهلٌ لِذَلِكَ»(۱).

وفي رواية قال: «مَا أَجَبتُ فِي الفَتوَىٰ حَتَّىٰ سَأَلتُ مَن هُوَ أَعلَمُ مِنِّي: هَل يَرَانِي مَوضِعًا لِذَلِكَ؟ سَأَلتُ رَبِيعَةَ، وَسَأَلتُ يَحيَىٰ بنَ سَعِيدٍ، فَأَمَرَانِي بِذَلِكَ، فَقيل له: يَا أَبَا عَبدِ اللهِ، لَوَ نَهُوكَ ؟ قَالَ: كُنتُ أَنتَهِي، لَا يَنبَغِي لِرَجُلٍ أَن يَرَىٰ نَفسَهُ أَهلًا لِشَيءٍ حَتَّىٰ يَسأَلَ مَن هُوَ أَعلَمُ مِنهُ "".

قالوا: كانوا قديمًا إذا أرادوا أن يأذنوا لتلميذٍ لهم في الدرس، يختبرونه ويشدِّدون عليه في الأسئلة، ويحدِّدون له المكان الذي يُعلِّم الناس فيه، هذا كلُّه حتىٰ يعلموا أنه إذا خلفهم بعد رحيلهم، أو عاونهم في حياتهم، كان جديرًا بذلك.

الشيء الثاني: مقولة إرجافيَّةٌ، وهي من إفراز قاعدة المعذرة والتعاون، وتلكم المقولة: «لا عليك، خُذ العلم من كلِّ أحد!» هذه القاعدة على إطلاقها

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٦/ ٣١٦)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (٢/ ٢٥). وابن الجوزي في «تعظيم الفتوئ» (ص١٢٢ - ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٦/ ٣١٦-٣١٧)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (٢/ ٢٢٥-٢٢٦)، والبيهقي في «المدخل إلى السنن الكبرئ» (٨٢٥)، وابن الجوزي في «تعظيم الفتوئ» (ص١٢٣-١٢٤).

فاسدة، بل الأصل أن المبتدئ والمتوسط يطلب العلم الشرعي عن أهل السُّنَة، فإذا نَضِجَ واستوى واكتمل، وحصَّل من العلم ما يُؤهِّله للتعليم، ويُحصِّنه من أفات البدع والأهواء، واضطرَّ إلىٰ علم لا يُمكن الوصول إليه إلا لدى صاحب هوى؛ أخذه فقط، مع التفطُّن إلىٰ ما يبثُّه من سموم فكره المنحرف الملطَّخ بالبدع والمحدثات.

وهاهنا كذلك قاعدةٌ أخرى، وهي: «نقبل الحقَّ مِمَّن جاء به»، فنقول: نعم هذه قاعدتنا، فنحن طلبة حق، وسُعاةٌ إليه بكل ما نَملك السعي الحثيث، لكن عندنا تفصيل، وهو أنَّ الطريق للوصول إلىٰ هذا الحق طريقان:

الطريق الأول: طريقُ الطلب والأخذ والتلقِّي المحض، وهذا لا يكون إلا عن صاحب سُنَّة، وأمَّا عند الضرورة؛ فقد أسلفتُ لكم المثال.

الطريق الثاني: طريق الإطلاق والاستماع بلا حدود، وهذا خطأ، فإنه قبل أن نتلقًىٰ من الرجل ينبغى أن نعرف ما عنده.

وثمَّة طريق ثالثة: وهي الموافقة، وإيضاحُها أن ما يرد علينا لا يخلو من حالين، بعد عرضه على ميزانين، وهما: النصُّ والإجماع.

الحال الأول: فما وافقهما أخذناه لا طلبًا، بل لأنه وافق ما عندنا من كتاب ربّنا وسنّة نبيّنا على وعلى وفق فهم السلف الصالح.

الحال الثاني: وهو ما خالف نصًّا أو إجماعًا، فهذا نردُّه، وإن كان ما وفد إلينا عنه صاحبُ سنَّة؛ لأن المقصود التربية والتصفية.

فالتربية هي: تعليمُ الناس دين الله الحق؛ الذي أساسه التوحيد، ثم سائر الطاعات من فرائض ونوافل.

والتصفية هي: التحذير من الشرك، ثم من بعد سائر المعاصي صغائر وكبائر، ومنها البدع والمحدثات.

فالتربية تعليم، والتصفية تحذير؛ ويمكن ضبطُها بأنها الحيلولة بين المسلمين وما يُكدِّر عليهم دينهم الحق؛ إمَّا منافاة ومضادَّة كليَّة، كالشرك والكفر وجحود ما هو معلومٌ فرضه من الدِّين بالضرورة، أو استحلال ما تحريمه من الدِّين بالضرورة، أو ينافي كماله؛ فإن المعاصي تسلب كمال الإيمان إلَّا إذا استحلَّها المرء، ولعلَّ هذا يأتي له بسط في ثنايا هذه الرسالة -إن شاء الله تعالىٰ-.

وأدلَّة التربية والتصفية كثيرة جدًّا، وأسوق لكم ثلاثة أحاديث:

الحديث الأول: حديث عبد الله بن عمرو بن العاص بين عن النبي على قال: «إِنَّهُ لَم يَكُن نَبِيُّ قَبلِي إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَيهِ أَن يَدُلَّ أُمَّتَهُ عَلَىٰ خَيرِ مَا يَعلَمُهُ لَهُم، وَإِنَّ أُمَّتَكُم هَذِهِ جُعِلَ عَافِيتُهَا فِي أَوَّلِهَا، لَهُم، وَإِنَّ أُمَّتَكُم هَذِهِ جُعِلَ عَافِيتُهَا فِي أَوَّلِهَا، وَسَيُصِيبُ آخِرَهَا بَلاَءٌ وَأُمُورٌ تُنكِرُونَهَا» الحديث أخرجه أحمد ومسلم (١)، عن عبد الرحمن بن عبد ربِّ الكعبة، عن عبد الله بن عمرو بن العاص بين وله قصَّة.

<sup>(</sup>١) أحمد (٦٥٠٣)، ومسلم في كتاب الإمارة، باب: الأَمرِ بالوَفَاءِ بِبَيعَةِ الخُلَفَاءِ، الأَوَّلِ فَالأَوَّلِ، حديث (١٨٤٤).

الحديث الثاني: أخرجه مسلم في مقدِّمة «صحيحه»، والبغوي<sup>(۱)</sup> وحسَّنه، من حديث أبي هريرة هم، عن النبيِّ على قال: «سَيكُونُ فِي آخِرِ أُمَّتِي أُنَاسٌ يُحَدِّثُونَكُم مَا لَم تَسمَعُوا أَنتُم، وَلَا آبَاؤُكُم، فَإِيَّاكُم وَإِيَّاهُم».

أليس في هذا يا معاشر المسلمين تحذير بليغ من النبي عليه؟ ما أظنُّ عاقلًا إلَّا يقول: بلي.

الحديث الثالث: ما أخرجه أحمد وغيره ('')، عن أبي هريرة النَّبيَّ النَّبِيَّ النَّبِيَّ النَّبِيَّ اللَّهِ المَرءُ عَلَىٰ دِينِ خَلِيلِهِ، فَليَنظُر أَحَدُكُم مَن يُخَالِل»، هذا الحديث وهو بمجموع طرقه لا يقلُّ عن الحسن -إن شاء الله تعالىٰ-.

### ففيها التحذير من صنفين من الناس:

الصنف الأوَّل: الجاهل الذي لا يملك أهليَّةً من العلم الشرعي، تُؤهِّله إلىٰ أن يُعلم الناس دين الله الحقِّ من الكتاب والسُّنَّة وفهم السلف الصالح، وقد يكون ذا ثقافة عالية في الطبِّ أو الكيمياء أو غير ذلك، لكن أزَّهُ من أزَّهُ ونفخه من نفخه، فرفعوه حتىٰ جعلوه داعيةً إلىٰ الله، وهو أضلُّ من حمار أبيه وأمِّه في هذا الباب، فيأتى بالأحاديث الموضوعة، والقصص والحكايات وتُرَّهات الصوفية.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في مقدِّمة الصحيح، بَابٌ فِي الضُّعَفَاءِ وَالكَذَّابِينَ وَمَن يُرغَبُ عَن حَدِيثِهِم (١/ ١٢)، وابنُ حبَّان في «صحيحه» (٦٧٢٨ - التعليقات الحسان)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ١٨٤ -- عطا)، وصحَّحه، والبغويُّ في «شرح السنَّة» (١/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٨٠٢٨) و(٨٤١٧)، وأبو داود في كتاب الأدب، باب: مَن يُؤمَرُ أَن يُجَالِس، حديث (٨٣٣٨)، وقال: «حسن غريب»، وحسَّنه لغيره الألباني في «الصحيحة» (٩٢٧).

الصنف الثاني: الضالُّ المُضلُّ صاحب الهوى، وقد يكون عنده علم غزير، لكنه نبذه وراء ظهره، لما تَمَلَّك قلبه من الهوى، وغشَّ الناس خواصَّهم وعوامَّهم، وشمَّر عن ساعد الجدِّ في حَرف الناس عن دين الله ﷺ؛ إمَّا بالكلِّ، وإمَّا بالجزء.

وثمَّة صنف ثالث: وهم قوم عندهم علم شرعي، لكنهم فصلوا تخصُّصاتهم عن فهم السلف الصالح، فقذفوا في أوساط طلَّاب العلم ومن يحضر لهم قواعد وأصولًا فاسدة.

هؤلاء ثلاثة أصناف يجب الحذر منهم؛ لأنهم يفسدون على الناس دينهم ويُضلُّونهم.

وأمَّا وصايا العلماء، فمنها قول ابن عبَّاس عَبَّاس عَبَّفُ: «تَحدُثُ البدعة في المشرق أو المغرب، فيحملها الرجل إليَّ، فإذا انتهت إليَّ قمعتُها بالسنَّة» (١). إذن بطل قولُ مَن يَرفَع عقيرته؛ ما لكم والردود، قد فرَّقتم الناس!

ففي «صحيح البخاري»(٢) من حديث جابر الله اله وهو حديث طويل-: «مُحَمَّدٌ فَرقٌ بَينَ النَّاس».

وفي روايةٍ: «فَرَّقَ بَينَ النَّاس»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه اللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١/ ٦١) برقم (١٢).

<sup>(</sup>٢) في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الإقتِدَاءِ بِسُنَنِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، حديث (٧٢٨١).

<sup>(</sup>٣) رواية التشديد وفتح القاف على أنه فعل ماض هي لأبي ذر، ورواية الآخرين بالتسكين وتنوين القاف، «الفتح» (١٣/ ٢٥٦).

قال الحافظ رَحَمْ لِسَّهُ في «الفتح»(١): «وكالاهما متَّجه».

فلماذا تنقمون علينا حينما نردُّ على فلان وفلان؟! قالوا: لا تصرِّح باسمه! قلنا: السلف يصرِّحون، وإذا سلَّمنا لكم، لماذا تنقمون علينا تصريحنا؟ إذا كان لكم سلف -ولو كانوا قلَّة - في عدم التصريح، فلماذا تنقمون علينا؟! إذا كان لكم سلف ونحن لنا سلف، فلم لا تتوسطون؟!

تنبيه: هذه المسائل التي تلقّاها الحافظ المحدِّث الإمام الشيخ عبد الرحمن ابن محمد المعروف: بابن أبي حاتم عن الإمامين الحافظين المحدِّثين والده وأبي زرعة الرازيين -رحم الله الجميع-؛ حكايتهم لها يدلُّ علىٰ أن أئمَّة أهل الشُنّة مُجمِعون علىٰ هذه العقائد، ولم يختلفوا في شيء منها، فلا تغترُّوا بمن يرفع عقيرته ويقول: الناس اختلفوا في العقيدة -إجمالًا هكذا-، أو يقول: الصحابة اختلفوا في العقيدة، أو يقول: أهل العلم اختلفوا في العقيدة؛ فهذا كذب، وأنا أذكر لكم صورًا ليست من الأصول، بل هي من الفروع.

المثال الأول: اتَّفق أهلُ السُّنَة والجماعة، وشاركهم بعض الطوائف من المبتدعة، على أن النبيَّ على حدث له الإسراء والمعراج يقظةً لا منامًا، وبجسده وبروحه. وإنما اختلفوا في مسألة وهي: هل رأى النبيُّ على ربَّه حين عرج به وجاوز سدرة المنتهى أو لا؟

فعائشةُ ﴿ لَيْكُ تَنْفِي هَذَا وَتَشَدِّد فَيه؛ فقد أخرج الشيخان (٢) عنها: أن مسروق

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (۱۳/۲٥٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير، سورة «والنجم»، حديث (٤٨٥٥)، ومسلم في كتاب

ابن الأجدع التابعيُّ المعروف رَخَلَللهُ قال: «سَأَلتُ عَائِشَةَ: هَل رَأَىٰ مُحَمَّدٌ ﷺ وَعَادة رَبَّهُ؟ فَقَالَت: سُبحَانَ اللهِ، لَقَد قَفَّ شَعَرِي لِمَا قُلتَ» يعني: اقشعرَّ جلدي، وعادة الإنسان إذا اقشعرَّ جلده يقف شعره من شدَّة الهول والخوف.

وفي رواية (١): «يَا أَبَا عَائِشَة، ثَلاثٌ مَن تَكَلَّمَ بِوَاحِدَةٍ مِنهُنَّ؛ فَقَد أَعظَمَ عَلَىٰ اللهِ الفِريَة، قُلتُ: مَا هُنَّ؟ قَالَت: مَن زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّدًا ﷺ رَأَىٰ رَبَّهُ؛ فَقَد أَعظَمَ عَلَىٰ اللهِ الفِريَة، قَالَ: مَا هُنَّ عَلَىٰ اللهِ الفِرية، قَالَ: مَا هُنَّ عَلَىٰ اللهُ الفِرية، قَالَ: أَن أَنظِريني وَلا تَعجَليني؛ الفِرية، قَالَ: أَن اللهُ عَلَىٰ مُعَرَبًا فَجَلَيني؛ أَلَم يَقُل اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ أَن أَو لُهُ إِلْأُنُقِ ٱلمُبِينِ ﴿ [التكوير: ٢٣]؟ فَقَالَت: أَنَا أَوَّلُ هَذِهِ الأُمَّةِ سَأَلَ عَن ذَلِكَ رَسُولَ اللهِ ﷺ؛ فَقَالَ: إِنَّمَا هُوَ جِبرِيلُ، لَم أَرَهُ عَلَىٰ صُورَتِهِ النِّي سَأَلَ عَن ذَلِكَ رَسُولَ اللهِ ﷺ؛ فَقَالَ: إِنَّمَا هُوَ جِبرِيلُ، لَم أَرَهُ عَلَىٰ صُورَتِهِ النِّي خَلِقَ عَلَيهَا غَيرَ هَاتَينِ المَرَّتَينِ» وذكرت الحديث.

وابنُ عبَّاس عِينَف رُوي عنه الإطلاق: «رآهُ»(٢). ورُوي عنه التقييد:

الإيمان، بَابُ: «مَعنَىٰ قَولِ اللهُ وَعَلَانَ : ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزَلَةٌ أُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٣]، وَهَل رَأَىٰ النَّبِيُّ عَلَا لَا لَهُ وَعَلَا رَأَىٰ النَّبِيُّ عَلَا لَا لَهُ وَعَلَا لَا اللَّهِ وَعَلَا لَا اللَّهِ وَعَلَا اللَّهِ وَاللَّهُ الْإِسرَاءِ ؟ ﴾، حديث (١٧٧).

<sup>(</sup>١) لمسلم في الكتاب نفسه، والباب نفسه.

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي في كتاب التفسير، باب: سورة النجم، حديث (۳۲۷۹) و (۳۲۸۰)، وحسّنه، والترمذي في «المستدرك» (۱۳۳۱–۱۳۴) وصحّحه، وابنُ أبي شيبة في «المصنف» (۱۳۰۸–۱۳۰۸) وصحّحه، وابنُ أبي شيبة في «المصنف» (۱۳۰۸–۱۳۰۸) وابن خزيمة في «التوحيد» (۲/ ۲۷۹، ۲۸۱، ۲۸۲، ۲۸۶ –۲۸۷، ۲۸۷ و (۲۳۹) و (۲۳۱) و (۲۲۱).

وابن جرير في «التفسير» (۲۲/۲۲- هجر)، وابن أبي حاتم في «التفسير» (۷۷۳۸)، والطبراني في «الشريعة -الدميجي» (۲۲۷)

 $(n^{(1)}, n^{(1)}, n^{(1)},$ 

فحمل جمعٌ من أهل العلم النفي في خبر عائشة على الرؤية بالبصر، وحمل الإثبات في حديث ابن عبَّاس على الرؤية بالفؤاد، فاجتمع القوم ولم يختلفوا.

المثال الثاني: في العرش والقلم، اتَّفق أهل السُّنَّة ومَن وافقهم من طوائف المبتدعة على أن العرش والقلم أوَّل المخلوقات، ولم يسبقهما من المخلوقات شيءٌ، وكان اختلافهم: هل كان السابق العرش أو القلم؟ يعني: في أيِّهِما كان

و (۱۰۳۱) و (۱۰۳۲)، والدارقطني في «الرؤية- المنار» (۲۲۸-۲۷۱) و (۲۷۵-۲۷۱) و (۲۷۵-۲۷۱) و (۲۷۵-۲۷۱) و و ۲۸۵-۲۷۱)، وصححه و (۲۸۲-۲۸٤)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد- الغامدي» (۹۰۳-۹۰۹)، وصححه الألباني في «ظلال الجنَّة» (۱/۱۸۹،۱۹۱،۱۹۱).

(١) رواه مسلم في كتاب الإيمان، بَابُ: «مَعنَىٰ قَولِ اللهُ وَعَنَىٰ : ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٣]، وَهَل رَأَىٰ النَّبِيُّ عَيَالِيُّ رَبَّهُ لَيلَةَ الإسرَاءِ ؟»، حديث (١٧٦).

والترمذي في كتاب التفسير، تفسير سورة النجم، حديث (٣٢٨١) وحسَّنه، وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٤٨٨ - ٤٨٩)، وابن حبَّان (٥٧)، والدارقطني في «الرؤية» (٢٧٨)، و(٢٧٩)، و(٢٧٨)، وابن منده في «الإيمان - فقيهي » (٥٥٧) و (٧٥٨) و (٧٦١)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد – الغامدي» (٩١٠ - ٩١١) و (٩١٣ - ٩١٦) وغيرهم.

(٢) رواه مسلم في كتاب الإيمان، بَابُ: «مَعنَىٰ قَولِ اللهُ وَعَجَلَنَّ : ﴿ وَلَقَدْ رَهَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾، وَهَل رَأَىٰ اللهُ وَعَجَلَنَّ : ﴿ وَلَقَدْ رَهَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾، وهَل رَأَىٰ النَّبِيُّ وَيَكُلُهُ مَرَّةً لَيلَةَ الإِسرَاءِ ؟ »، حديث (١٧٦). من طريق أبي العالية، عن ابن عباس، ولفظه: «رَأَهُ بِفُؤَادِهِ مَرَّتَين ».

ورواه الحاكم في «المستدرك» (١/ ١٣٤) وصححه، وعبد الله بن أحمد في «السنة» (١١٣٨) والطبراني (١١٤٥)، من طريق عطاء والطبراني (١١٤٥)، وابن منده في «الإيمان» (٧٥٩)، واللالكائي (٩١٢)، من طريق عطاء عَنِ ابنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: «رَأَىٰ مُحَمَّدٌ عَلِي اللهِ يَقُولُ: «رَأَىٰ مُحَمَّدٌ عَلِي اللهِ يَقُولُ: «رَأَىٰ مُحَمَّدٌ عَبَّالًا مَرَّتَينِ». وفي لفظ أَنَّهُ سَمِعَ ابنَ عَبَّاسٍ، يَقُولُ: «رَأَىٰ مُحَمَّدٌ عَلِي اللهِ عَبَّاسٍ، يَقُولُ: «رَأَىٰ مُحَمَّدٌ عَلِي اللهِ عَبَّاسٍ، يَقُولُ:

أوَّلًا وأسبق في الخلق؟ فطائفة من أهل العلم قالوا بأسبقية العرش، وطائفة قالت بأسبقية القلم.

فدليلُ الطائفة الأولىٰ القائلين بأسبقية العرش استدلُّوا بحديث: «كَانَ اللهُ وَلَم يَكُن شَيءٌ قَبلَهُ»-، وَكَانَ عَرشُهُ عَلَىٰ وَلَم يَكُن شَيءٌ قَبلَهُ»-، وَكَانَ عَرشُهُ عَلَىٰ المَاءِ، وَكَتَبَ فِي الذِّكرِ كُلَّ شَيءٍ»(۱).

ومأخذُهم واضحٌ، إذن خلقُ العرش كان أوَّلًا؛ هكذا استدلالهم.

والذين قالوا بأسبقية القلم استدلُّوا بحديث: «إِنَّ أُوَّلَ مَا جَلَقَ اللهُ القَلَمَ» الحديث (٢).

## وفي بعض طرقه: «إِنَّ أُوَّلَ شَيءٍ خَلَقَهُ اللهُ القَلَمُ»(٣).

<sup>(</sup>۱) قطعة من حديث رواه البخاري في كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في قوله تعالىٰ: ﴿وَهُوَ اللَّذِى يَبَدُونُ اللَّهِ مَن عمران بن يَبَدُونُ أَنْهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهُ ﴾ [الروم: ۲۷]، حديث (۳۱۹۱)، عن عمران بن حصين ﷺ.

والرواية الأخرى أخرجها البخاري في كتاب التوحيد، باب: ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ، عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الْمُلَّةِ ﴾ [هود:٧]، حديث (٧٤١٨).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۲۲۷۰۷)، وابن أبي عاصم في «السنة» (۱/ ٤٨) برقم (۱۰۳)، ورواه أحمد (۲۲۷۰۵)، وأبو داود في كتاب السنة، باب في القدر، حديث (٤٧٠٠)، والترمذي في أبواب القدر، باب (١٦)، حديث (٢١٥٥)، وفي كتاب التفسير، باب: قوله: ﴿نَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسَطُرُونَ﴾، حديث (٣٣١٩)، وقال: «حسن صحيح».

وابن أبي عاصم في «السنَّة» (١٠٢) و(١٠٤) و(١٠٥)، بألفاظٍ متقاربة نحوه، وصحَّحه الألبانيُّ في «ظلال الجنة في تخريج السنة» (١/ ٤٨ – ٤٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه بهذا اللفظ البيهقي في «القضاء والقدر» (٢٠٩- العبيكان)، وله شاهد من حديث

فكلتا الطائفتين لها دليل، فمن كانت عنده أهليَّةٌ رجَّح بدليل ما يراه، ومن لم تكن عنده أهليَّة فليس هذا ممَّا كلَّفه الله بمعرفته، وإنما يجب عليه ما أجمع عليه المسلمون، ودلَّت عليه السُّنَّة أن العرش والقلم أوَّل المخلوقات.

المثال الثالث: وهو عقديٌّ من وجه، وفقهيٌّ من وجه آخر، وهو حُكميٌّ في الحقيقة وليس عقديًّا خالصًا، وإن كانت له علاقة بالعقيدة؛ لأنه يترتب عليه شيء، وهو تارك الصلاة متهاونًا مع إقراره بوجوبها، هل هو فاسقٌ أو كافرٌ؟ قولان لأهل العلم، فمذهب أبي حنيفة والزهري ومالك والشافعي، وهو إحدى الروايتين عن أحمد، وبها قال جملة من أهل العلم من حنابلة وغيرهم في مذهب الجمهور -رحم الله الجميع- القول بتفسيقه.

والرواية الأخرى عن أحمد رَحَمْلَللهُ: أنه كافر.

ولكلتا الطائفتين ما يسوِّغ ما ذهبت إليه من الحكم دليلُه من السُّنَّة.

### وأنا ذاكرٌ هاهنا أمرين:

الأمر الأوَّل: أن مثل هذه الأمور لا يسوغ لأحد أَخَذَ بقول فريق أن يثرِّب علىٰ من يخالفه؛ لأن الكلَّ له سلفُه، ولسلفه دليله، لكنه إذا رجح شيء له أن

ابن عبَّاس هي نفط؛ أخرجه الطبري في «تفسيره» (٢٣/ ١٤٦ - هجر)، والبيهقي (٩/٥)، وأبو يعلى في «الصحيحة» (١٣٣).

وشاهد آخر من حديث ابن عمر هي الخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (١٠٦)، والفريابي في «الفريابي في «القدر» (٢١٦)، والآجري في «الشريعة» (٣٤٠)، وصحّحه الألباني في «الصحيحة» (٣٤٠).

يدلِّل علىٰ رجحانه، حتىٰ يكون المتلقِّي علىٰ بصيرة، ولا يُلزم، فمن ثرَّب علىٰ من يخالفه في مثل هذه الصور فقد اشتطَّ، وارتكس في البدعة من حيث يشعر أو لا يشعر.

الأمر الثاني: عامَّةً أنَّا لم نسمع عالمًا معتدلًا كيِّسًا حاذقًا يُثرِّب علىٰ من يخالفه في هذا الأمر، وإنما يرجِّح ما يراه بالدليل.

وأمر خاصٌّ بالمسألة الأخيرة: أنّا لم نعلم عالمًا صاحب سنّة فقيهًا حاذقًا اشتطَّ؛ فالمفسِّقون لتارك الصلاة تهاونًا لم يصفوا المكفِّرين بأنهم خوارج، والمكفِّرون لم يصفوا المفسِّقين بأنهم مرجئة، وإنما هذا من نوادر ومفاريد وشواذ بعض من طلع علينا في هذا العصر، يقولون منكرين على من لا يكفِّر تارك الصلاة تهاونًا: مرجئ! لماذا لا تقول: تارك الصلاة متهاونًا كافر؟!

ولا أُخفي أنِّي رجعت أخيرًا إلى مذهب الجمهور، فمن بلغه عنِّي غيره فهذا رجوعي عنه؛ وذلك لأدلَّة ظهرت لي، وما يستطيع أحدٌ أن يلزمني، فليس حاكمًا عليَّ، وأنا لي سلفٌ وهم الجمهور، فإن وصفتني بالإرجاء؛ فقد طالهم وصفُك -رغم أنفك-، فالجمهور مرجئة! أتصفني بالإرجاء، ولا تصف الجمهور بالمرجئة؟! لأنه لا أحد يضرب على رأسك بالسيف!

إذن أنت تكيل بمكيالين، وتلعب على الحبلين، فأنت لم تفهم السُّنَّة ولم تفهها! وواحد من هؤلاء لمَّا قيل له: ابن قدامة يقول: تارك الصلاة متهاونًا فاسق، قال: يخرب بيته! ما شاء الله! يخرب بيته على هواك؟! يا هذا أنت الذي قلبك خرب، لو كنت عاقلًا ما قُلتَ هذا الكلام، لكن كما يقول بعض الناس في

المثل، فهو ينطبق عليه: «مجنون أخذ عصًا»، فهو يضرب يمينًا وشمالًا لا يدري من تصيب!

فإذا تقرَّر هذا، فلنبدأ بأوَّل أصل صدَّر به أبو محمَّدِ الراوية عن هذين الإمامين -رحمة الله عليهما-، وعلىٰ من مضىٰ قبلهما، ومن بعدهما من أئمَّة الإسلام والسنَّة، الدعاة إلىٰ الله علىٰ بصيرة، وحفظ من كان حيًّا وإيَّاكم وإيَّانا بالإسلام والسُّنَّة، في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

وهذا الأصل هو في الإيمان؛ يعني: الإيمان بالله عَلَى وبما جاء عنه في كتابه، أو جاء به رسولُه عَلَى والبدء به ليس فيه غرابة؛ لأنه أصلُ الدين وأساسُه، بل أصلُ الأصول، فلا دين، بل لا عمل صغيرًا كان أو كبيرًا دون إيمان، وهذا الحدُّ الذي ذكره الشيخ عن أبيه وأبي زرعة هو معنى الإيمان شرعًا عند أهل السنة: «قولٌ وعمل، يزيد وينقص». وهذه إحدى العبارتين في تعريف الإيمان عند السلف.

فالقول قولان: قول القلب، وقول اللسان.

فقول اللسان: أصلُه بل أساس الدِّين كلِّه النُّطق بالشهادتين، فإن المرء إن كان غير مسلم؛ يهوديًّا، أو نصرانيًّا، أو غيرهما من الكفَّار، لا يدخل الإسلام إلَّا بهما، فهما مِفتاح الدخول في الإسلام، فمن لم ينطقهما من غير المسلمين لم يكن مسلمًا وإن صلَّىٰ وصام وحجَّ وزكَّىٰ وبرَّ الوالدين ووصل الرحم، فكلُّ أعماله باطلة، إذا بلغته الرسالة المحمدية ولم يستجب، وإن كان مسلمًا فإنه يزداد تقرُّبًا إلىٰ الله بنُطقهما، ويشمل قولُ اللسان من المسلم جميعَ الألفاظ من

كلِّ قول حسن يتقرَّب به العبدُ إلى الله عَلَى التحميد، وقول وأعظمه قراءة القرآن، وكذلك التسبيح، والتهليل، والتكبير، والتحميد، وقول «لا حول ولا قوَّة إلا بالله»، والنصيحة، وغير ذلك ممَّا شرعه الله عَلَى أن نذكره به.

والقول الثاني: هو قولُ القلب: وهو نيَّته، وعزيمتُه علىٰ فعل الأوامر وترك النواهي، فهو ما يعتقده من الاعتقاد الصحيح في الله على الله على أو جاء به رسولُه على وهذا يشتمل على ثلاثة أمور:

الأول: اعتقادُ الأوامر، واعتقادُ فعلها.

الثاني: اعتقادُ ترك النواهي.

الثالث: تصديقُ الأخبار.

مثال ذلك: اعتقاد المسلم فرضية الصلوات الخمس وتصديقه بما جاء من الثواب عليها عند الله وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالَالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّالَ اللَّهُ وَاللَّالَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللّ

#### والعمل عملان:

عمل الجوارح: يعني أفعالها؛ كالصلوات الخمس، والزكاة، وصيام رمضان، والحج، والعمرة، وغير ذلك.

وعمل القلب: وهو حركتُه نحو الأوامر لفعلها والنواهي لتركها، مثال ذلك: حبُّ المسلم للصلوات، وعزمه على فعلها؛ هذا عمل القلب.

قلت: العبارة التي ذكرها الإمامان أبو حاتم وأبو زرعة في حدِّ الإيمان، هي إحدى عبارتي أهل السُّنَّة، ولهم عبارة أخرى يقولون: «الإيمان هو القول باللسان، والاعتقاد بالقلب، والعمل بالجوارح، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية».

فمن اقتصر على تعريف الشيخين -وهما ليسا بدعًا فيه- اختصر، ومن مشى على العبارة الثانية بسط، وهذا محمود لا مشاحة فيه، إذ المعنى واحد، وليس هناك منافاة بين البسط والاختصار.

«يَزِيدُ وَيَنقُصُ»: يعني يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية.

وأدلَّة أهل السنَّة علىٰ هذا الحدِّ كثيرةٌ جدًّا.

فالشاهد منها وصف أهل الإيمان بخمس صفات:

الأولى: في قوله تعالى: ﴿وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾، فإنهم حينما يسمعون آيات الذكر الحكيم تُتلى، يصيب قلوبهم وجَلٌ؛ إن كانت من الوعيد، وإن كانت مِن الوعد ينتابها الفرح والسرور، فجمع الله لهم بين الخوف والرجاء.

فأخبر الله -تبارك وتعالى - أن ذِكر الله يُحدث في قلوبهم هذا الوجل، وهذا

عمل قلبيًّ، ولكن تظهر آثارهُ، فهم عند الوعد يُسرُّون ويَفرحون، وعند الوعيد يَتَخوَّ فون.

الثانية: في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ, زَادَتْهُمْ إِيمَنْنَا ﴾ فإنهم كلَّما سمعوا آية ازداد إيمانهم وقوي.

الثالثة والرابعة: في قوله تعالى: ﴿ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾، وهذان الوصفان هما شاهدا العمل؛ إقام الصلاة، والإنفاق ممَّا رزقهم الله، وهو شاملٌ لما كان فرضًا كالزكاة ونفقة من يعول، ومستحبًّا كصدقة التطوُّع.

والخامسة: في قوله تعالىٰ: ﴿وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ ﴾، فيه إخبار عنهم بالتوكُّل عليه وحده؛ وهو عمل قلبيُّ، وهو التفويض والاعتماد علىٰ الله وَ الله عليه الله وَ الله عليه الله وَ الله وَالله وَالهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

فأهل هذه الصفات الخمس زكَّاهم الله عَيْنَ ، ووعدهم بهذا الوعد: ﴿ أُولَيِّكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَمُمّ دَرَجَتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾.

فَأُولًا: زِكَاهِم بقوله: ﴿ أُولَكِنِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً ﴾، فأثبت لهم الإيمان، وهذا ثناءٌ عليهم.

وثانيًا: وعدهم بثلاثة أمور:

الأمر الأول: الدرجات عند الله عَنْكَ .

الأمر الثاني: مغفرة الذنوب.

الأمر الثالث: الرزق الكريم، وهو كلُّ رزق يَستأنس به المؤمن في دنياه من

الكسب الطيِّب الحلال والزوج الصالح والولد الصالح، وفي الجنَّة في الآخرة، وفيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر علىٰ قلب بشر.

ومن أدلَّة السنَّة قولُه عِن اللَّهُ المُؤمِنِينَ إِيمَانًا أَحسَنُهُم خُلُقًا ١٠٠٠.

وكذلك أحاديثُ الشفاعة المتواترة، ومن ألفاظها: «أُخرِجُوا مَن كَانَ فِي قَلبِهِ وَزنُ نِصفِ دِينَارٍ، حَتَّىٰ قَلبِهِ وَزنُ نِصفِ دِينَارٍ، حَتَّىٰ يَقُولَ: مَن كَانَ فِي قَلبِهِ وَزنُ نِصفِ دِينَارٍ، حَتَّىٰ يَقُولَ: مَن كَانَ فِي قَلبِهِ وَزنُ ذَرَّةٍ »(٢). وهذا هو أقلُّ الإيمان.

ونقص الإيمان يأتي من جهتين:

نقص تفريط: وهذا له جهاتٌ أو صفات.

منها: التفريط في الواجبات، كالذي يتأخَّر عن صلاة الجماعة بلا عذر، أو يتلهَّىٰ حتىٰ يأتى آخر الوقت، ثم ينقرها نقرًا.

ومنها: التفريط في نوافل العبادات، التي من فوائدها أن الله يجبر بها نقص

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب السنة، باب الدَّلِيلِ عَلَىٰ زِيَادَةِ الإِيمَانِ وَنُقصَانِهِ، حديث (٢٦٢)، والترمذي في أبواب الرضاع، باب: مَا جَاءَ فِي حَقِّ المَرأَةِ عَلَىٰ زَوجِهَا، حديث (١١٦٢)، عن أبي هريرة ﷺ، وقال الترمذي: «حسن صحيح»، وصحَّحه الألباني في «الصحيحة» (٢٨٤).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۱۱۸۹۸)، والنسائي في كتاب الإيمان وشرائعه، باب: زيادة الإيمان، حديث (۲۰)، وابن ماجه في المقدمة، باب: في الإيمان، حديث (۲۰)، عن أبي سعيد الخدري وقورده الألباني في «الصحيحة» (۲۲۰)، وأصله في البخاري في كتاب التوحيد، باب قَولِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَ نِزِنَا ضِرَةً ﴿ آَ إِلَىٰ رَبَّهَا نَاظِرَةً ﴾ [القيامة:۲۲-۲۳]، حديث (۷۶۳۹)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: معرفة طريق الرؤية، حديث (۱۸۳).

الفريضة يوم القيامة، ففي الحديث الصحيح: «إِنَّ أُوَّلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ العَبدُ يَومَ القِيامَةِ مِن عَمَلِهِ صَلَاتُهُ، فَإِن صَلُحَت فَقَد أَفلَحَ وَأَنجَحَ، وَإِن فَسَدَت فَقَد خَابَ القِيَامَةِ مِن عَمَلِهِ صَلَاتُهُ، فَإِن صَلُحَت فَقَد أَفلَحَ وَأَنجَحَ، وَإِن فَسَدَت فَقَد خَابَ وَخَسِرَ، فَإِنِ انتَقَصَ مِن فَريضَتِهِ شَيءٌ؛ قَالَ الرَّبُّ وَاللَّهُ : انظُرُوا هَل لِعَبدِي مِن تَطَوَّعٍ فَيُكمَّلَ بِهَا مَا انتَقَصَ مِنَ الفَريضَةِ، ثُمَّ يَكُونُ سَائِرُ عَمَلِهِ عَلَىٰ ذَلِكَ (١٠). ثم يتبعها سائر العمل، هذه من فوائد الصلاة.

وقال عَلَى: «مَا مِن عَبدٍ مُسلِم يُصَلِّي لِلَّهِ كُلَّ يَوم ثِنتَي عَشرَةَ رَكعَةً تَطَوُّعًا غَيرَ فَريضَةٍ؛ إِلَّا بَنَىٰ اللهُ لَهُ بَيتًا فِي الجَنَّةِ -أَو: إِلَّا بُنِيَ لَهُ بَيتٌ فِي الجَنَّةِ -» أخرجه مسلم (۲) من حديث أم حبيبة بنت أبي سفيان هِنْ ، ورضي كذلك عن أمِّها وأخيها، وإن رغمت أنوفُ الرافضة، عليهم لعائنُ الله المتتابعة.

والطريق الثالث من طرق النقص: تركُ بعض الشُّعب، وهذا يشير إليه قولُه عَلَى: «الإِيمَانُ بِضعٌ وَسَبِعُونَ شُعبَةً، فَأَفضَلُهَا قَولُ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَدنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَىٰ عَنِ الطَّرِيقِ، وَالحَيَاءُ شُعبَةٌ مِن الإِيمَانِ» (٢٠).

### فهذا الحديث يتضمَّن شيئين:

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في كتاب الصلاة، باب: المُحَاسَبَةِ عَلَىٰ الصَّلَاةِ، حديث (٥٦٥)، والترمذي في أبواب الصلاة، باب: مَا جَاءَ أَنَّ أَوَّلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ العَبدُ يَومَ القِيَامَةِ الصَّلَاةُ، حديث (٤١٣) وحسَّنه، عن أبي هريرة رَفِّهُ، وصحَّحه الألبانيُّ، انظر: «صحيح أبي داود» ح (٨١٠) وح (٨١٢).

<sup>(</sup>٢) في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فَضلِ السُّنَنِ الرَّاتِبَةِ قَبلَ الفَرَاثِضِ وَبَعدَهُنَّ، وَبَيَانِ عَدَدِهِنَّ، حديث (٧٢٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الإيمان، باب: أمور الإيمان، حديث (٩)، ومسلم في كتاب: الإيمان، باب شعب الإيمان، حديث (٣٥)، واللفظ له.

الأوّل: الدليل من السُّنَة على حدِّ الإيمان عند أهل السُّنَة، فشاهد القول قوله: «أَفضَلُهَا»، وفي خارج الصحيحين: «أَعلَاهَا» ('). وفي رواية ('): «أَعظَمُهَا» ولا منافاة بين هذه الروايات، وشاهد العمل: «إِمَاطَةُ الأَذَىٰ عَن الطَّرِيقِ»، وشاهد الاعتقاد: «والحياءُ شُعبَةٌ مِن الإيمانِ»، فالحياء عملٌ قلبيٌّ وإن كانت تظهر آثارُه إذا قارف الإنسان ما يُستحيا منه، أو طرأ له ما يبعث فيه الحياء، كأن يتصبَّب عرقًا، أو يغطًى وجهه، أو يُنكِّس رأسه.

الثاني: شاهدنا في النقص، الذي هو ترك بعض الشعب، وقد يكون هذا المتروك واجبًا وقد يكون نفلًا؛ فهذه الشعب يزداد إيمان المرء بزيادتها، وينقص بنقصانها، فمثلًا: مَن عَمِل خمسين شعبة أفضلُ ممَّن اكتفىٰ بأربعين، ومَن عمِلَ ستِّين أفضل من صاحب الخمسين والأربعين، ومَن استكملها فلا أفضل منه.

هذا هو الإيمان عند أهل السُّنَّة، فالعمل من مسمَّىٰ الإيمان، وهو من أركانه.

ثم من حيث مكانتُه من الإيمان تفصيلًا، فإن العمل ينقسم بهذا الاعتبار إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: ما ينتفي الإيمان بانتفائه، وهو التوحيد، وتركُ الفرائض المعلوم وجوبُها من الدين بالضرورة جملةً عن علم وعمد.

<sup>(</sup>١) أخرجها ابن حبَّان (١/ ٤٢٠) برقم (١٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجها ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٥٣٣٩)، وأبو عوانة في «المستخرج» (١/ ٨٨- رقم ٣٥)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١٦٢٧).

القسم الثاني: ما ينافي كمال الإيمان الواجب، مثاله: تركُ الزكاة تهاونًا، وكذا صوم رمضان، وكذا فرض الحجِّ، فهذا فسقٌ ينافي كمال الإيمان، ولا يضادُّه بالكلِّيَّة، ما لم يجحد وجوب هذه الخصال وما يماثلها عن علم.

القسم الثالث: ما ينافي الكمال المستحب، ويمكن أن يقال: ما يكون من تفويت الفضائل، الذي يفوت به الكمال المستحب، فهذا حصَّل كمال الإيمان الواجب، فليس في إيمانه نقص، لكنه فوَّت أشياء مستحبَّة نقص بها أجرُه، وفاتت عليه فضائل، فهذا الفوات حاصل في النوافل.

هذه أقسام العمل من حيث منزلتُها من الإيمان وترتُّبُ الحكم عليها، فكلُّ قسم له حكم، ولا تجتمع في حكم واحد.

وبهذا عُلم توسُّط أهل السُّنَّة، وهم وسط في كل شيء، فلم يقولوا: العمل شرط صحَّة؛ لأن العمل يختلف، فلو قالوا ذلك لوافقوا الخوارج، ولم يقولوا: شرط كمال، فيوافقوا مرجئة الفقهاء، وهم مبتدعة ضُلَّال، بَدَّعَهُم أهل السُّنَة وشدَّدوا عليهم.

#### \* \* \*

وَالقُر آنُ كَلَامُ اللهِ غَيرُ مَخلُوقٍ بِجَمِيع جِهَاتِهِ.

# 🦀 الشرح 🎥

الكلام في هذه المسألة يتضمن وجهين:

الوجه الأول: في معنىٰ القرآن لغة، وشرعًا.

فالقرآن له معنيان في اللغة:

أحدهما: على وزن: فُعلان، مثل: شُكران، وغُفران، وسُبحان.

وهو يُطلق تارةً على الكتاب المعروف المنزَّل على محمد ﷺ، وتارةً يُطلق على القراءة؛ يعنى: التلاوة.

فمن المعنى الأوَّل: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي ٱقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩].

والثاني: فهو مأخوذٌ من قوله ﷺ: «خُفِّفَ عَلَىٰ دَاوُدَ القُرآنُ، فَكَانَ يَأْمُرُ بِدَوَابِّهِ، فَتُسرَجُ فَيَقرَأُ القُرآنَ قَبلَ أَن تُسرَجَ دَوَابَّهُ»(١).

فالقرآن هنا في هذا الحديث: القراءة، ولا يُراد به القرآن المنزَّل على محمد عليه، وأخرج هذا الحديث البخاري في تفسير سورة النساء وبَوَّبَ عليه: ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا ﴾ [النساء:١٦٣].

وأمَّا القرآن شرعًا: فهو الكتاب المنزَّل علىٰ محمَّدٍ ﷺ من الله، بواسطة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء، باب: قَولِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٥]، حديث (٣٤١٧).



جبريل الطَّيْكِم، المنقول بالتواتر، المتعبَّدُ بتلاوته، وهذه إحدى العبارات في معناه الشرعي.

والعبارة الأخرى ما ذكره الإمام الحافظ عبد الرحمن بن محمد بن إدريس المعروف بابن أبي حاتم عن والده وأبي زرعة الرازيين، وهي: «القرآن كلام الله غير مخلوق».

وكان الأئمّة من الصحابة وأئمّة التابعين في أوَّل الأمر، يكتفون بهذا «القرآن كلام الله»، ولا يحتاجون إلىٰ غيره؛ وذلكم لأن الإسلام غضَّ طريُّ خالطت بشاشته القلوب، فاستغنوا بما عرفوه من كتاب ربِّهم وسنَّة نبيِّهم عن البسط، حتىٰ جاءت الجهمية وورثتهم -وبئس الوارث- المعتزلة، وجاء الخليفة العبَّاسي المتشيِّع، وهو جاهل، واستولت عليه بطانة سيِّئةٌ من المعتزلة، فألقوا في قلبه أن القرآن مخلوق، فاقتنع بها وآمن بها، واحتوىٰ هذه المقالة، وحَمَل الناس عليها لا سيما العلماء بالقوَّة، فقتل البعض وحبس البعض حتىٰ مات، وكان البعض مشرَّدًا طريدًا، فاضطرَّ السلف إلىٰ أن يقولوا: «القرآن كلام الله، منزَّل منه، غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود»، وهذا دليل علىٰ أن أهل السُّنَة يَزِنُون الأمور بميزانها، ويُعبِّرون حسَبما يقتضيه الحال زمانًا ومكانًا، فبسطوا هذا البسط؛ ليسدُّوا الطريق علىٰ سائر أهل الأهواء.

فقولهم: «القرآن كلام الله» يعني حروفه ومعانيه، فمعتقد أهل السنّة والجماعة أن القرآن كلامُ الله لفظه ومعناه، كيفما تُصرّف فيه؛ تُلِي بالألسن، أو حُفظ في الصدور، أو كُتب في المصاحف، لا يُخرجه كلَّ ذلك عن كونه كلامَ

الله، ولهذا قال الإمامان: «بِجَمِيعِ جِهَاتِهِ» اللفظ والمعنى والكتابة، وقديمًا كانوا يقولون: «الصوتُ صوتُ القارئ، والكلام كلامُ الباري»(١).

وعليه؛ فتصبح المقالات غير هذا المعنى باطلة، ومنها القول بأن: «القرآن عبارة عن كلام الله» وهذا هو قول الأشاعرة، والعبارة الثانية وهي القول بأن: «القرآن حكاية عن كلام الله» وهذه عبارة الكلابية، فهاتان العبارتان فاسدتان؛ لأنهما متَّفقتان في المعنى وإن اختلف لفظُهما، وهما مبنيَّتان على أن الكلام ما قام بالنفس، وليس اللفظ، فيصبح القرآن عند هؤلاء وهؤلاء له جهتان: جهة قائمة بالنفس، يعني بنفس المتكلِّم، وهذا غيرُ مخلوق، والجهة الأخرى: الحروف التي تُسمع، فهذه مخلوقة، والعلماء ردُّوا هذا وهذا، ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية وَحَلَلتُهُ في القرآن كله هو «كلام الله حروفه ومعانيه، ليس كلام الله الحروف دون المعاني ولا المعاني دون الحروف».

وهاهنا سؤال: هل يوجد اليوم من يقول بخلق القرآن؟

والجواب: نعم، ونحن نحكم على المقالات، وأما قوَلتُها فهذا أمرٌ آخر، فقد وجدنا كثيرًا من الأدباء والمفكِّرين يصفون القرآن بأنه كونٌ عظيم، أو الكائن العظيم، فمن كوَّنه؟! ومنهم من يصفه بأنه صنعة الله العظيمة، هذه كلُّها عباراتٌ تدلُّ على الخلق.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع فتاوى ابن تيمية» (۱۲/ ٤٥٠)، و«مختصر الصواعق المرسلة» لابن القيم (ص٩٠٩ - سيد إبراهيم).

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوي» (۳/ ۱۶۶).

وممن قال ذلكم سيِّدُ بنُ قطب المصري في تفسيره لسورة طه، قال في «ظلال القرآن» (٤/ ٢٣٢٨): «فالقرآن ظاهرةٌ كونيَّةٌ كالأرض والسموات، تنزَّلت من الملأ الأعلىٰ»، وهذه الكلمات تدلُّ علىٰ جهل قائليها بالاعتقاد الصحيح في كتاب الله عَيَّةً .

ولا يزال طوائف من الروافض وغيرهم يعتقدون هذا المعتقد أن القرآن مخلوق، وقد ردَّ أخونا الشيخ الفاضل الذي نحسبه علىٰ السنَّة، والله حسيبه، وأعني به الدكتور: عليُّ بنُ ناصر فقيهي (١) -وفَقه الله-؛ علىٰ صاحب «القول الدامغ» الذي قرَّر فيه أن القرآن مخلوق، فلا تستغربوا -بارك الله فيكم- أن تُدرس هذه الكتب التي تنقل عن أئمة السلف التديُّن لله وَ فَلَ أصوله وفروعه، لا تستغربوا هذا؛ فلكلِّ قوم وارث.

الوجه الثاني: في الأدلَّة التي تدلُّ صراحة ونصًّا على هذا الاعتقاد الصحيح، الذي ذكره الرازي عن أبيه وعبيد الله بن عبد الكريم الرازي الآخر، قال تعالىٰ: ﴿وَإِنَّ أَحَدُ مِّنَ ٱلمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللّهِ ﴾ [التوبة: ٦].

وفي الحديث الصحيح: «ألا رَجُلٌ يَحمِلُنِي إِلَىٰ قَومِهِ؛ فَإِنَّ قُريشًا مَنَعُونِي

<sup>(</sup>١) فقد رد على الخليلي مفتي سلطنة عمان، في كتاب حافل أسماه: «الرد القويم البالغ على كتاب الخليلي المسمى بالحق الدامغ»، وهذا الكتاب الأخير ضمَّنه الخليليُ ثلاث ضلالات: نفي رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة، والقول بخلق القرآن، وتخليد العصاة من المؤمنين في النار. ففنَّدها فضيلة الشيخ الفقيهي وبيَّن عوارها.

# أَن أُبَلِّغَ كَلامَ رَبِّي»(١).

وأجمع أئمة العلم والدِّين والإيمان من أئمَّة أهل السُّنَّة الصحابة وأئمَّة التابعين والأئمَّة في سائر القرون المفضَّلة ومن بعدهم إلى اليوم على هذا المعتقد، فلا عبرة إذن بمن خالف، سواء كان جهميًّا -والجهمية هي الأصل في هذا القول الفاسد-، أو معتزليًّا، أو أشعريًّا، أو كُلَّابيًّا.

وليعلم القرَّاء أن الخلاف بين أهل السُّنَّة وبين أهل الأهواء، غير معتبر، وإنما يُذكر لردِّه ودحض حجج أهله.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب السنَّة، بَابٌ فِي القُرآنِ، حديث (٤٧٣٤)، والترمذي في أبواب فضائل القرآن، باب (٢٤)، حديث (٢٩٢٥)، وابنُ ماجه في المقدمة، بَابٌ فِيمَا أَنكَرَتِ الجَهمِيَّةُ، حديث (٢٠١)، قال الترمذي: «حسن صحيح»، وصححه الألباني في «الصحيحة» (١٩٤٧).



وَالقَدَرُ خَيرُهُ وَشَرُّهُ مِنَ اللهِ عَجَّلًا .

# چ الشرح چ

هذا هو الأصل الثالث في هذه الرسالة المباركة -التي نسأل الله أن ينفع بها طلّاب العلم وطالباته-، ويتعلّق بركن من أركان الإيمان الستّة، التي لا يتمُّ إيمان العبد، بل لا يؤمن حقيقة حتى يستجمعها ويعتقدها أنها حتَّ دلَّ عليها الكتاب والسُّنَّة، وأجمع عليها أئمَّة أهل السُّنَّة.

## والكلام على هذا الأصل يتضمَّن أوجهًا:

الوجه الأوّل: المعنى، ومعنى القدر يتضمّن أوّلا معناه في اللُّغة، وثانيًا معناه في اللّغة، وثانيًا معناه في الشرع:

فالقَدر في اللغة: من التقدير، يقال: قدرتُ الشيء أحطت بمقداره (١).

الوجه الثاني: ما الذي جعل الإمامين -رحمهما الله تعالى ورحم أئمة أهل السُّنَة -، يذكران هذه المسألة في مقدِّمة هذه الرسالة؟

أقول: يبدو لي أن هذا تنبيهٌ على خطر القدرية، وقد أراد هذان الإمامان -كما

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح الباري» لابن حجر (١١٨/١)، و «لوامع الأنوار البهية» للسفاريني (١/ ٣٤٥- مكتبة الخافقين).

أراد غيرُهما من أئمة العلم والإيمان والدين – الردَّ على القدرية، ولعلَّهم كثروا وقويت شوكتهم وانتشر مذهبهم في ذلكم العصر، والقدرية هم القائلون: لا قدر، والأمر أُنُف؛ يعني: مستأنف، والمعنى: أن الله يأمر وينهى، وليس له شأن في أفعال العباد وأعمالهم، وأوَّلُ من أظهر هذه المقالة: معبدُ بنُ خالد الجُهني بالبصرة، في آخر حياة الصحابة، فأتىٰ منها رجلان، وهما يحيىٰ بن يعمر وحميد بن عبد الرحمن الحميري.

قال يحيىٰ بن يعمر: «كَانَ أَوَّلَ مَن قَالَ فِي الْقَدَرِ بِالبَصرَةِ مَعبَدُ الجُهنِيُّ، فَانطَلَقتُ أَنَا وَحُمَيدُ بنُ عَبدِ الرَّحمَنِ الحِميرِيُّ حَاجَينِ - أَو مُعتَمِرينِ -، فَقُلنَا: لَو لَقِينَا أَحَدًا مَن أَصحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، فَسَأَلنَاهُ عَمَّا يَقُولُ هَوُّلاءِ فِي القَدَرِ، فَو لَقِينَا أَحَدًا مَن أَصحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، فَسَأَلنَاهُ عَمَّا يَقُولُ هَوُّلاءِ فِي القَدَرِ، فَو فَق لَنا عَبدُ اللهِ بنُ عُمَر بنِ الخَطَّابِ دَاخِلًا المسجِدَ، فَاكتَنَفَتُهُ أَنَا وَصَاحِبِي فَو فَق لَنا عَبدُ اللهِ بنُ عُمَر بنِ الخَطَّابِ دَاخِلًا المسجِد، فَاكتَنَفتُهُ أَنَا وَصَاحِبِي أَحَدُنَا عَن يَمِينِهِ، وَالآخَرُ عَن شِمَالِهِ، فَظَننتُ أَنَّ صَاحِبِي سَيَكِلُ الكَلامَ إِلَيَّ، وَلَا عَن يَمِينِهِ، وَالآخَرُ عَن شِمَالِهِ، فَظَننتُ أَنَّ صَاحِبِي سَيَكِلُ الكَلامَ إِلَيَّ، فَقُلتُ: أَبَا عَبدِ الرَّحمَنِ إِنَّهُ قَد ظَهَرَ قِبَلنَا نَاسٌ يَقرَءُونَ القُرآنَ، وَيَتَقَفَّرُونَ العِلمَ - وَأَنَّهُم يَزعُمُونَ أَن لاَ قَدَرَ، وَأَنَّ الأَمرَ أُنُفٌ.

قَالَ: فقال: فَإِذَا لَقِيتَ أُولَئِكَ فَأَخبِرهُم أَنِّي بَرِيءٌ مِنهُم، وَأَنَّهُم بُرَآءُ مِنِّي، وَالَّذِي يَحلِفُ بِهِ عَبدُ اللهِ بنُ عُمَرَ: لَو أَنَّ لِأَحَدِهِم مِثلَ أُحُدٍ ذَهَبًا، فَأَنفَقَهُ؛ مَا قَبِلَ اللهُ مِنهُ حَتَّىٰ يُؤمِنَ بِالقَدَرِ»(۱).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الإيمان، باب: معرفة الإِيمَانِ، وَالإِسلَامِ، والقَدَرِ وَعَلَامَةِ السَّاعَةِ، حديث (٨).

### وهذه القصَّة تفيدنا فوائد:

الفائدة الأولى: القصدُ إلى أكابر العلماء من أهل الزمان.

وقد قال ابنُ مسعود ﴿ لَا يَزَالُ النَّاسُ صَالِحِينَ مُتَمَاسِكِينَ مَا أَتَاهُمُ العِلمُ عَن أَصَاغِرِهِم هَلَكُوا»(١).

والأصاغر هم أهل الهوى والجهلة.

وقال ابنُ سيرين رَحِمُلَسُّهُ: «إن هذا العلم دين، فانظروا عمَّن تأخذون دينكم»(٢). يعني: من كتبهم ومشافهتهم.

وقد وقع لأحد التابعين إشكال في القدر فرجع إلىٰ أكابر الصحابة في ذلك الوقت؛ فأخرج أبو داود في كتاب السُّنَّة من «سننه»، وابن ماجه في كتاب القدر من مقدِّمة «سننه»، عن ابن الديلميِّ –عبد الله بن فيروز – قال: وَقَعَ فِي نَفْسِي شَيءٌ مِن هَذَا القَدَرِ، خَشِيتُ أَن يُفْسِدَ عَلَيَّ دِينِي وَأُمرِي، فَأَتيتُ أُبيَّ بنَ كَعبٍ، فَقُلتُ: أَبَا المُنذِرِ، إِنَّهُ قَد وَقَعَ فِي نَفْسِي شَيءٌ مِن هَذَا القَدَرِ، فَخَشِيتُ عَلَىٰ دِينِي وَأُمرِي، فَخَشِيتُ عَلَىٰ دِينِي وَأُمرِي، فَحَدِّثنِي مِن ذَلِكَ بِشَيءٍ، لَعَلَّ اللهَ أَن يَنفَعنِي بِهِ.

فَقَالَ: «لَو أَنَّ اللهَ عَذَّبَ أَهلَ سَمَوَاتِهِ وَأَهلَ أَرضِهِ، لَعَذَّبَهُم وَهُوَ غَيرُ ظَالِمٍ لَهُم، وَلَو كَانَ لَكَ مِثلُ جَبَلِ لَهُم، وَلَو كَانَ لَكَ مِثلُ جَبَلِ لَهُم، وَلَو كَانَ لَكَ مِثلُ جَبَلِ أَحُدٍ ذَهَبًا، أَو مِثلُ جَبَلِ أُحُدٍ تُنفِقُهُ فِي سَبِيلِ اللهِ، مَا قُبِلَ مِنكَ حَتَّىٰ تُؤمِنَ بِالقَدَرِ،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

فَتَعلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَم يَكُن لِيُخطِئكَ، وَأَنَّ مَا أَخطَأَكَ لَم يَكُن لِيُصِيبَكَ، وَأَنَّكَ إِن مُتَّ عَلَىٰ غَيرِ هَذَا دَخَلَتَ النَّارَ» وَلَا عَلَيكَ أَن تَأْتِي أَخِي عَبدَ اللهِ بنَ مَسعُودٍ، فَتَسأَلَهُ، فَأَتَيتُ عَبدَ اللهِ، فَسأَلتُهُ، فَذَكَرَ مِثلَ مَا قَالَ أُبيُّ. وَقَالَ لِي: وَلا عَلَيكَ أَن تَأْتِي حُذَيفَة، فَأَتَيتُ حُذَيفَة، فَسأَلتُهُ، فَقَالَ مِثلَمَا قَالًا، وَقَالَ لِي: اللهِ بنَ ثابتٍ، فَسأَلتُهُ، فَقَالَ مِثلَمَا قَالًا، وَقَالَ: ائتِ زيدَ بنَ ثابتٍ، فَسأَلتُهُ.

فَقَالَ: سَمِعتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «لَو أَنَّ اللهَ عَذَّبَ أَهلَ سَمَوَاتِهِ وأَهلَ أَرضِهِ، لَعَذَّبَهُم وَهُوَ غيرُ ظَالِم لَهُم، وَلَو رَحِمَهُم لَكَانَت رَحمَتُهُ خيرًا لَهُم مِن أَعمَالِهِم، وَلَو كَانَ لَكَ مِثلُ أُحُدٍ ذَهَبًا، أو مِثلُ جَبَلِ أُحُدٍ ذَهَبًا تُنفِقُهُ فِي سَبِيلِ أَعمَالِهِم، وَلَو كَانَ لَكَ مِثلُ أُحُدٍ ذَهبًا، أو مِثلُ جَبَلِ أُحُدٍ ذَهبًا تُنفِقُهُ فِي سَبِيلِ اللهِ، مَا قَبِلَهُ مِنكَ حتَّىٰ تُؤمِنَ بِالقَدرِ كُلِّهِ، فَتَعلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَم يَكُن لِيتُحطِئكَ، وَمَا أَخطأَكَ لَم يَكُن لِيتُحلِئكَ، وَأَنَّكَ إِن مُتَّ عَلَىٰ غيرِ هَذَا دَخَلَتَ النَّارَ» (١٠).

والقصَّة صحيحة، صحَّحها محدِّث العصر الألبانيُّ رَحَمُلَتْهُ (٢).

فإذا انضمَّت هذه إلى قصَّة ذلكم الرجلين من التابعين اللَّذين هيَّأ الله لهما عبد الله بن عمر ويَضَف دلَّتك دلالة صريحة قويَّة أن أهل العلم والإمامة والفضل هم من يحلُّون مشاكل الناس، ويبصِّرونهم بالحق والهدى.

الفائدة الثانية: وجوب الاهتمام بالتربية على العقيدة الصحيحة، وإلى جانبها التصفية؛ وهو ردُّ ما يخالفها على من جاء به كائنًا من كان، وإيضاحُه أنه

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في كتاب السنة، باب في القدر، حديث (٤٦٩٩)، وابن ماجه في المقدمة، باب في القدر، حديث (٧٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «ظلال الجنَّة في تخريج السنَّة» (٢٤٥).

لمَّا كانت العقيدة الصحيحة المتلقَّاة من الكتاب والسُّنَّة وسيرة السلف الصالح راسخةً في القوم استنكروا هذه المقالة، فقصدوا الصحابة، فجاء الله إليهم بابن عمر فأجابهم بما ذكرنا لكم.

الفائدة الثالثة: يجب على الدعاة إلى الله على بصيرة أن يردُّوا ما يخالف أصول الدِّين ردًّا علميًّا تقوم به الحجة على المخالف، ولا يجد فيه المنصف من أتباعه مجالًا للمهاترات من سبِّ وشتم وغير ذلك من العبارات النابية، والردُّ العلميُّ هو الذي يقوم على الكتاب والسُّنَّة، وإلىٰ جانبه أقوال السلف الصالح من الصحابة والتابعين.

الفائدة الرابعة: عليكم يا طلّاب العلم رجالًا ونساءً أن تنفروا عن كلّ معلّم يؤصّل أصولًا فاسدة لاسيما في العقيدة، بل حتى في العبادات العملية، والواجب القصد إلى أهل العلم الذين يعلّمونكم دين الله من الكتاب الكريم والسُّنَة الصحيحة ومن سيرة السلف الصالح.

الفائدة الخامسة: يجب عليكم يا طلّب العلم وطالباته من أن تهجروا الكتب الفكرية، مثل كتب سيد قطب بدون استثناء وعلى رأسها التفسير، وكتب أبي الأعلى المودودي، وغيرهم من أساطين الإخوان المسلمين الذين يُسمّون بالمفكّرين، وأن تنهلوا من كتب السُّنّة؛ كمسند الإمام أحمد، والستّة، ومستدرك الحاكم، وكتاب التوحيد لابن خزيمة، وتفسير ابن كثير، وتفسير ابن جرير، وتفسير البغوي، وشرح السُّنَّة له، ومكتبة شيخ الإسلام ابن تيمية، ومكتبة تلميذه شيخ الإسلام ابن تيمية، ومكتبة تلميذه شيخ الإسلام ابن القيم، ومكتبة أئمّة الدعوة وعلى رأسهم الإمام الميذه شيخ الإسلام ابن القيم، ومكتبة أئمّة الدعوة وعلى رأسهم الإمام

المجدِّد الذي ناصر دعوته الإمامُ الأمير محمد بن سعود، وأعني بالإمام المجدد الذي جدد الدعوة وما اندرس من معالم الدِّين في منتصف القرن الثاني عشر، فرحم الله الجميع.

الوجه الثالث: الأدلَّة على وجوب الإيمان بالقدر خيره وشرِّه، هذا الأصلُ دلَّ عليه الكتابُ الكريم والسُّنَّة الصحيحة عن النبيِّ على وكلُّها متضافرة على أن هذا الأصل هو أحدُ أركان الإيمان الستَّة، وأجمع المسلمون على كفر من أنكره.

فمن الكتاب الكريم: قولُه تعالىٰ: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩].

وقال تعالىٰ: ﴿وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءِ فَقَدَّدُهُ اللَّهُ اللَّهِ الله قان: ٢].

وقال تعالىٰ: ﴿ سَبِح ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى ۞ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ۞ وَٱلَّذِى فَلَاَ فَهَدَىٰ ﴾ [الأعلم: ١-٣].

ومن السُّنَة: حديثُ عمر المشهور بحديث جبريل الذي خرَّجه مسلم (۱). وفيه: أن جبريل عَنِ الإيمانِ. وفيه: أن جبريل عَنِ الإيمانِ النبيَّ عَنِ الإيمانِ. قَالَ: فَأَخبِرنِي عَنِ الإيمانِ. قَالَ: فَأَخبِرنِي عَنِ الإيمانِ. قَالَ: أَن تُؤمِنَ بِالله، وَمَلاَئكَتِه، وَكُتُبِه، وَرُسُلِه، وَاليَومِ الآخِرِ، وَتُؤمِنَ بِالقَدرِ خَيرِهِ وَشَرِّهِ، والمعنى: أن جميع ما وشرِّه»، هذا هو الشاهد: «وتُؤمِنَ بِالقَدرِ خَيرِهِ وَشَرِّه»، والمعنى: أن جميع ما يحصل في الكون من خير وشرِّ فإنه مُقدَّر؛ أي: قد سبق به علمُ الله عَنَهُ وكتبه عنده في اللوح المحفوظ.

<sup>(</sup>١) في كتاب الإيمان، باب معرفة الإيمان، وَالإسلام، والقَدرِ وَعَلاَمَةِ السَّاعَةِ، حديث (٨).

الوجه الرابع: الإيمانُ بالقدر خيره وشرِّه هو أحدُ أركان الإيمان الستَّة، التي من استجمعها كلَّها كان مؤمنًا بالله، ومن لم يستجمعها فليس مؤمنًا بالله؛ وهي الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره؛ ولا يتحقَّق للعبد الإيمانُ بالقدر إلا إذا استجمع أربع مراتب واستيقنها:

المرتبة الأولى: مرتبة العلم، وهي الإيمانُ بعلم الله المحيط بكلِّ شيء؛ ما كان، وما سيكون، وما لم يكن لو كان كيف يكون، لا يعزب عنه مثقالُ ذرَّة في الأرض ولا في السماء على فكلُّ خلق الله على مُحاط بعلمه، ولله الله المالغة.

المرتبة الثانية: مرتبة الكتابة، وهي الإيمانُ بأن الله على قد كتب مقادير الخلائق قبل خلق السموات والأرض؛ كما ثبت في الصحيح: «إِنَّ اللهَ كَتَبَ مَقَادِيرَ الخَلائِقِ قَبلَ أَن يَخلُقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرضَ بِخَمسِينَ أَلفَ سَنَةٍ»(١).

وقد صحَّ عن النبيِّ ﷺ: «أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ القَلَمُ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: اكتُب. قَالَ: وَمَا أَكتُبُ؟ قَالَ: القَدَرُ، قَالَ: فَكَتَبَ مَا يَكُونُ وَمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَىٰ أَن تَقُومَ السَّاعَةُ»(٢).

﴿نَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْظُرُونَ﴾، حديث (٣٣١٩)، وقال: «حسن صحيح»، وابن أبي عاصم في =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: القدر، بَابُ حِجَاجِ آدَمَ وَمُوسَىٰ ﷺ، حديث (٢٦٥٣)، عن عبد الله ابن عمرو ولينتفع .

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۲۲۷۰۷)، وابن أبي عاصم في «السنة» (۱/ ٤٨) برقم (۱۰۳). ورواه أحمد (۲۲۷۰۵)، وأبو داود في كتاب: السنة، باب في القدر، حديث (٤٧٠٠)، والترمذي في أبواب القدر، باب (١٦)، حديث (٢١٥٥)، وفي كتاب التفسير، باب: قوله:

المرتبة الثالثة: مرتبة المشيئة؛ فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، فإنه لل يقع في مُلكه ما لا يريد.

المرتبة الرابعة: مرتبة الخلق، فالله الله الله المحتبة الرابعة: مرتبة الخلق، فالله الله الله المحتبة الرابعة وأرض وملائكة وإنس وجنً وغيرها من العوالم كلُها مخلوقة، وأجمع أهل السُّنَّة على ما دلَّ عليه الكتاب والسُّنَّة المستفيضة إن لم تكن متواترة، على أن أسماء الربِّ وَاللهُ وصفاته وأفعاله غير مخلوقة.

هذه الأربعة هي مراتب القدر الإجمالي، الَّتي من استجمعها تحقَّق له الإيمانُ بالقدر خيره وشرِّه.

مراتب التقدير على التفصيل:

هذا التفصيل يكون في المرتبتين الأُوليين من مراتب القدر، وقد مضى أن المرتبة الأولى هي مرتبة العلم، والثانية مرتبة الكتابة. وهاكم التفصيل:

هذا التفصيل له ثلاث مراتب، وهي:

أُوَّلًا: التقدير العُمُري.

الثاني: التقدير الحولي.

الثالث: التقدير اليومي.

هذا ذكرُها إجمالًا، وسوف نفصِّل -إن شاء الله- بما يفتح الله به علينا فيها،

<sup>«</sup>السنة» (۱۰۲) و(۱۰۶) و(۱۰۵)، بألفاظ متقاربة نحوه، عن عبادة بن الصامت را السنة»، وصحَّحه الألباني في «ظلال الجنة في تخريج السنة» (۱/ ۲۸ – ۶۹).

فنقول:

أُوَّلًا: التقدير العُمُري: ومعناه أن كلَّ ما يجري علىٰ مخلوق إنسيٍّ أو جنِّي أو غير هما في عمره مقدَّر، سواء كان عمره مائة سنة أو أقلَّ أو أكثر.

وإيضاح ذلك: أنَّ هذا التقدير يُفصل من التقدير العام إلىٰ الملائكة الموكَّلين، ومن باب التمثيل التقريبيِّ -لا قياسًا؛ لأن السنَّة ليس فيها قياس-: اليست كلُّ مؤسسة تُقدِّر مصروفاتِها ووارداتِها في السَّنة؟ إذن هذا الأمر معلومٌ من جهة الشرع ومن جهة العقل، فهذا الذي وُجد بعد أن كان معدومًا يُفصل إلىٰ الملائكة الموكَّلين ما يجري عليه في عمره من حين يولد حتىٰ يموت وينتقل إلىٰ الآخرة.

ودليل هذه المرتبة حديثُ الصادق المصدوق، وهو مخرَّج في «الصحيحين» (۱)، عن ابن مسعود ﴿ الله قال: حدَّثنا الصادق المصدوق: «إِنَّ أَحَدَكُم يُجمَعُ خَلقُهُ فِي بَطنِ أُمِّهِ أَربَعِينَ يَومًا نُطفَةً، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضغَةً مِثلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُكُونُ مُضغَةً مِثلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرسَلُ إِلَيهِ المَلَكُ فَيَنفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيَؤمَرُ بِأَربَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتبِ رِزقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَصَمَلِهِ، وَشَقِيُّ أَو سَعِيدٌ».

ثانيًا: التقدير الحولي: وهو ما يجري في الكون كلِّه من ليلة القدر من رمضان إلىٰ مثلها من قابل، وإيضاحه أنه يُفصل إلىٰ الملائكة ما يتعلَّق بحول

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في «صحيحه»، كتاب القدر، باب في القدر، حديث برقم (٢٥٩٤)، ومسلم في «صحيحه»، كتاب القدر، باب كَيفِيَّةِ خَلقِ الآدَمِيِّ فِي بَطنِ أُمِّهِ وَكِتَابَةِ رِزقِهِ وَأَجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقَاوَتِهِ وَسَعَادَتِهِ، حديث برقم (٢٦٤٣).

معيَّن، فعلىٰ سبيل المثال: ليلة القدر من رمضان الماضي علمت الملائكة الموكَّلة بهذا ما يُجريه الله على من تلك الليلة إلىٰ رمضان القادم، وهذا بتعليم الله على لأنه لا يعلم أحدٌ من الغيب في السموات والأرض إلا ما أعلمه الله على منه.

ودليلُ هذا قولُه تعالىٰ: ﴿ إِنَّا آنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ مُّبَـٰرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفرَقُكُمُ لُكُواً مُنكِرِينَ اللَّهُ وَلَا الله عالىٰ: ﴿ إِنَّا آنَوْلُنَاهُ فِي لَيْـلَةٍ مُّبَـٰرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾ [الدخان:٣-٤]، ﴿ يُفرَقُ مُعناه: يفصل.

ثالثًا: التقدير اليوميُّ: وهو أنه يوكَل إلىٰ الملائكة تصريفُ ما يُجريه الله ﷺ في هذا الكون، كلُّ يوم بحسَبه، قال تعالىٰ: ﴿كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِ شَأْنٍ ﴾ [الرحمن: ٢٩].

فأولىٰ هذه المراتب التقدير العُمُري، ثم بعد ذلك التقدير الحولي، ثم التقدير اليومي، وكلُّ ذلك مردُّه إلىٰ التقدير العام.

#### \* \* \*

وَخَيرُ هَذِهِ الأُمَّةِ بَعدَ نَبِيِّهَا -عَلَيهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ- أَبُو بَكرٍ الصِّدِّيقُ، ثُمَّ عُمرُ بنُ الخَطَّابِ، ثُمَّ عُثمانُ بنُ عَفَّانَ، ثُمَّ عَلِيٌّ بنُ أَبِي طَالِبٍ ﷺ، وَهُمُ الخُلُفَاءُ الرَّاشِدُونَ المَهدِيُّونَ.

## چ الشرح چ

هذا هو الأصل الرابع، وبه بدأ الشيخان الإمامان -رحمة الله عليهما- مُعتقد أهل السُّنَّة والجماعة في أصحاب النبيِّ على وأن ذلك من أصولهم التي يدينون لله بها، ويذبُّون عنها، ويسعون جادِّين في ردِّ الناس إلى هذه الأصول المتلقَّاة من الكتاب والسُّنَّة وسيرة السلف الصالح.

#### وهذا الأصل يتضمَّن:

أُوَّلًا: الإشارة إلى مكانة الصحابة عند أهل الإيمان والعلم والدِّين، وأنهم خيرُ الناس، وخيرُهم هؤلاء الأربعة.

ثانيًا: التنبيه إلى ترتيبهم في الفضل، وأن الخلافة كانت على وفق ذلك، وهذا لا يُنكره أحد، حتى المخالف يعلم علم اليقين أن أوَّلهم أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان ثم عليًّ، لكن أهل السُّنَّة يؤمنون بذلك ظاهرًا وباطنًا، ويدينون لله به، ويشدِّدون النكير على من خالف فيه.

وهذا الذي ذكره الإمامان من الترتيب هو آخر ما استقرَّ عليه أمرُ الأمَّة، فقد كان الترتيب أوَّل الأمر ينتهي عند الثالث: أبي بكر وعمر وعثمان دون عليِّ المُن المُر ينتهي هذا هو آخر ما استقرَّ عليه أمر الأمَّة؛ من أن

الأربعة هم أفضل الصحابة، بل أفضل الأمّة بعد رسول الله على وأنهم مُرتّبون في الفضل كما ذكر الإمامان -رحمة الله عليهما- (١).

وفضل هؤلاء الأربعة متواترٌ بسنّة النبيّ على فأبو بكر قال فيه على: «لَو كُنتُ مُتَّخِذًا خَلِيلًا مِن أُمَّتِي؛ لَاتَّخَذتُ أَبَا بَكرٍ خَلِيلًا»(١). وغير ذلك من السُّنَة المتواترة، وبدلالتها أجمع المسلمون على بيعته، فبايعه عمر وأبو عبيدة ثم تتابع من كان في سقيفة بني ساعدة من الأنصار على ثم بعد ذلك تتابع المسلمون في المدينة وخارجها.

<sup>(</sup>۱) انظر: «معرفة أنواع علوم الحديث» لابن الصلاح (ص ۲۰۱ - الكتب العلمية)، و «الواسطية» (۱) انظر: «معرفة أنواع علوم الحديث» و «منهاج السنة النبوية» (۸/ ۲۲۶ - ۲۲۵)، كلاهما لابن تيمية.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة، بَابُ النَّهيِ عَن بِنَاءِ المَسَاجِدِ عَلَىٰ القُبُورِ، وَاتِّخَاذِ الصُّورِ فِيهَا، وَالنَّهيِ عَنِ اتِّخَاذِ القُبُورِ مَسَاجِدَ، حديث (٥٣٢)، عن جندب بن عبد الله

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب فضائل الصحابة، باب مَنَاقِبِ عُمَرَ بنِ الخَطَّابِ أَبِي حَفْصِ القُرَشِيِّ العَدَوِيِّ عَلَيْه، حديث (٣٦٨٣)، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة، باب: من فضائل عمر عليه، حديث (٢٣٩٦)، عن سعد بن أبي وقاص عليه.

<sup>(</sup>٤) انظر: «سنن البيهقي» (٨/ ٢٥٧ - ٢٥٨)، و «الإبانة» لابن بطة (٨/ ١٢٧ - ١٢٨)، و «شرح اعتقاد أهل السنَّة» للالكائي (٢٥٢١)، (٢٥٢٢) و (٢٥٢٣)، و «فضائل الخلفاء الراشدين»

وعثمان أجمع عليه أعضاء الشورى الستّة الذين عهد إليهم عمر بالنظر واختيار خليفة منهم، فأجمعوا على عثمان الله وناب عنهم في إعلان ذلك عبد الرحمن بن عوف الله.

وعليُّ بن أبي طالب ره أجمع عليه أهلُ عصره من الصحابة والتابعين.

وقد جاءت خلافة كلِّ واحدٍ منهم على وفق الترتيب الذي استقرَّ عليه إجماع أهل السُّنَّة والجماعة، فمن طعن في خلافة واحدٍ منهم فهو أضلُّ من حمار أهله، كما قال شيخ الإسلام ابنُ تيمية (١) يَخلَلْنهُ.

ثالثًا: التنبيه إلى أنَّ خلافتهم عَنْ هي الخلافة الراشدة، وأنهم هم الخلفاء الراشدون المهديُّون؛ كما قال عَنْ «عَلَيكُم بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهدِيِّينَ»(٢).

وقال ﷺ: «الخِلافَةُ ثَلَاثُونَ عَامًا...» الحديث (٣٠).

لأبي نعيم (٢٠٥)، و «طبقات ابن سعد» (٣/ ٢٠٠- صادر)، و «تاريخ المدينة» لابن شبَّة (٢ / ٦٦٧- شلتوت).

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاويٰ» (٣/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب السنة، بَابٌ فِي لُزُومِ السُّنَّة، حديث (٢٦٠٧)، والترمذي في كتاب العلم، باب: ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدع، حديث (٢٦٧٦)، وابن ماجه في المقدمة، بَابُ اجتِنَابِ البِدَعِ وَالجَدَلِ، حديث (٢٤-٤٤)، وقال الترمذي: «حسن صحيح»، وصححه الألباني في «إرواء الغليل» (٢٤٥٥).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢١٩١٩) و(٢١٩٢٨)، وأبو داود في كتاب السنة، باب: في الخلفاء، حديث (٢٦٤٦)

وهنا سؤال: لِمَ لَمْ يذكر الرازيَّان خلافة الحسن بن عليِّ هِيَضَف، وهو أميرُ المؤمنين؟

والجواب: لعلَّ الباعث على ذلك أن مدَّة خلافته قليلة -رضي الله عنه وعن أبيه وعن الصحابة أجمعين-، أو أنها مكمِّلة لخلافة الخلفاء الراشدين، فهي أشهر.

سؤال آخر: من كان من خلفاء الإسلام؛ كمعاوية بن أبي سفيان -رضي الله عنه وعن أبيه وعن أمِّه-، وإن غضب من غضب من الرافضة والنواصب، أو من التابعين مثل عمر بن عبد العزيز، هل يسمُّون الخلفاء الراشدين؟

الجواب: كنّا نقول: هم خلفاء راشدون، لكن بعد النظر رأينا أنّهم لا يلقّبون بالخلفاء الراشدين إلّا بقرينة؛ حتىٰ يتميّزوا عن الأربعة، فيقال: فلان الخليفة الراشد مثلًا بعد الأربعة، فهو راشد، والأربعة راشدون عليهم، لكن هؤلاء ليسوا بالمعنىٰ الذي جاء في الحديث، فالأربعة نُصَّ عليهم، وأُجمع عليهم، وأمّا معاوية بن أبي سفيان عيضه وعمر بن عبد العزيز بن مرْوان الأموي رَحَمُلَلله، لا شكّ في رشدهما، لكن نسمي أحدهم خليفة عادلًا فاضلًا خيّرًا، ونقول: خلافته فيها رشدٌ ونحو هذا الكلام، أمّا أن يُعدَّ هؤلاء تبعًا للخلفاء الراشدين ويُحكمل بهم الستّة؛ فهذا ليس بسديد، هذا آخر ما استقرَّ عندي عليه الأمر، فمن

و (٤٦٤٧)، والترمذي في أبواب الفتن، باب ما جاء في الخلافة، حديث (٢٢٢٦)، وحسنه، عن سفينة الله، وصححه جماعة من أهل العلم؛ انظر «الصحيحة» (٤٥٩).



بلغه قولي الأوَّل؛ فليعلم أني قد رجعت عنه، فليبلِّغ قولي الثاني.

ومعاوية بن أبي سفيان عيض قال فيه الذهبيُّ: «هو خير ملوك الدنيا» (۱). لأنه هو أوَّل من أحدث مملكة فيها ولاية عهد.

وهذا الفصل الذي ذكره الإمامان الرازيان -رحمهما الله- وما يتلوه بعد، هو ردُّ على طوائف زائغة:

الطائفة الأولى: الناصبة، ويقال لهم: النواصب، وهم الذين ناصبوا عليًا الله وقال البيت العداوة والبغضاء.

الطائفة الثانية: الروافض، وهم من عكسوا القضية، فصبُّوا عداوتهم على الشيخين أبي بكر وعمر، وعثمان عِشِين كذلك، وغَلَوا في عليِّ الله وآل البيت.

الطائفة الثالثة: الخوارج، وهم الذين كفَّروا عليًّا الله ومن كان معه في معسكره، ومعاوية التحكيم، وقد قاتل معسكره، بعد قضية التحكيم، وقد قاتل هؤلاء عليٌ الله ومن بقي معه ممَّن لم يَسِر مع الخوارج، وكان قتالهم إيَّاهم بأمر النبيِّ النبيِّ النَّهُ اللهُ القَيْتُمُوهُم فَاقتُلُوهُم (٢)؛ يعني: الخوارج.

وقال: «شُرُّ قَتلَىٰ تَحتَ أُدِيم السَّمَاءِ»(").

<sup>(</sup>۱) انظر: «سير أعلام النبلاء» (٣/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب استتابة المرتدين وَالمُعَانِدِينَ وَقِتَالِهِم، باب: قَتلِ الخَوَارِجِ وَالمُلحِدِينَ بَعدَ إِقَامَةِ الحُجَّةِ عَلَيهِم، حديث (٦٩٣٠)، ومسلم في كتاب الزكاة، باب: التَّحرِيضِ عَلَىٰ قَتل الخَوَارِج، حديث (١٠٦٦).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في أبواب التفسير، باب: ومن سورة آل عمران، حديث (٣٠٠٠)، وابن ماجه



وقال: «يَمرُقُونَ مِنَ الإِسلَامِ كَمَا يَمرُقُ السَّهمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»(١).

ولهذا من أظهر من الروافض -ومعلوم عنهم التَّقيَّة - أنهم لا يسبُّون الصحابة، فعليكم أن تتحدَّوهم بهذه المقولة، وأعني علماءهم، -وأدين الله بأنهم مارقون من الدين كفار-، قولوا لهم: إن كنتم صادقين، فاكتُبوا كتابًا تُضمِّنونه فضائل الشيخين وعثمان، والبراءة ممَّا خالف ذلك، وممن خالفه من شيوخهم، فسيحوصون كما تحوص الحُمُر، ولا يجرءون على هذا أبدًا.



في المقدمة، باب: فِي ذِكرِ الخَوَارِجِ، حديث (١٧٦)، عن أبي أمامة في قال الترمذي: «حديث حسن»، وحسنة الألباني في التعليق على «مشكاة المصابيح» (٣٥٥٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب المناقب، باب: عَلاَمَاتِ النَّبُّوَّةِ فِي الإِسلامِ، حديث (٣٦١٠) و(٣٦١١)، ومسلم في الزكاة، باب: في الخوارج وصفاتهم، حديث (١٠٦٣)، وفي باب: التحريض علىٰ قتل الخوارج، حديث (١٠٦٤).



وَأَنَّ الْعَشَرَةَ الَّذِينَ سَمَّاهُم رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ وَشَهِدَ لَهُم بِالْجَنَّةِ، عَلَىٰ مَا شَهِدَ بِهِ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ جَمِيعِ أَصحَابِ مُحَمَّدٍ، وَالْكَفُّ عَمَّا شَجَرَ بَينَهُم.

### کھ الشرح کھ

هذا المقطع يتضمَّن أمورًا:

الأمر الأوّل: توقيرُ سائر العَشرة، وهم ستّةٌ بعد الأربعة، وضمُّهم في الاحترام والتوقير، والشهادة لهم بالخيرية عامَّة، وبالشهادة لهم بالجنَّة خاصَّة، وقد عُرف هؤلاء العشرة بأنهم العشرة المبشَّرون بالجنَّة، وهذا ليس على سبيل الحصر والتخصيص، بل لمزيَّةٍ معلومةٍ عند أهل السنة؛ وهي أنهم -رضي الله عنهم أجمعين- تميَّزوا بالشهادة لهم بالجنَّة في حديث واحدٍ.

وهو قول النبي ﷺ: «أَبُو بَكرٍ فِي الجَنَّةِ، وَعُمَرُ فِي الجَنَّةِ، وَعُثمَانُ فِي الجَنَّةِ، وَعُثمَانُ فِي الجَنَّةِ، وَعَلِيُّ فِي الجَنَّةِ، وَعَبِدُ الرَّحمَنِ بنُ عَوفٍ فِي الجَنَّةِ، وَالجَنَّةِ، وَالجَنَّةِ، وَالجَنَّةِ، وَأَبُو عُبَيدَةَ بنُ الجَرَّاحِ فِي الجَنَّةِ، وَأَبُو عُبَيدَةَ بنُ الجَرَّاحِ فِي الجَنَّةِ» (١).

وقد شهد ﷺ بالجنَّه لمئاتٍ؛ يعني: جماعاتٍ وأفرادًا، فشهد لثابت بن قيس

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٦٧٥)، والترمذي في أبواب المناقب، باب: مَنَاقِبِ عَبدِ الرَّحمَنِ بنِ عَوفِ بنِ عَوفِ بنِ عَوفِ النَّهرِيِّ هُلِه، حديث (٣٧٤٧)، وصححه الألباني في التعليق علىٰ «المشكاة» (٦١١٨).

ابن شمَّاس على بذلك فقال: «هُوَ مِن أَهل الجَنَّةِ»(١).

وشهد لعكَّاشة بن مِحصن في حديث السبعين ألفًا الذين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب، وفيه: «فَقَامَ عُكَّاشَةُ، فَقَالَ: ادعُ اللهَ أَن يَجعَلَنِي مِنهُم، قَالَ: أَنتَ مِنهُم» (٢).

وشهد للمرأة الَّتي كانت تُصرع، فإنَّها جاءت إلىٰ رسول الله ﷺ، فقالت: «إِنِّي أُصرَعُ، وَإِنِّي أَتَكَشَّفُ، فَادعُ اللهَ لِي، قَالَ: إِن شِئتِ صَبَرتِ وَلَكِ الجَنَّةُ، وَإِن شِئتِ حَبَرتِ وَلَكِ الجَنَّةُ، وَإِن شِئتِ دَعُوتُ اللهَ أَن يُعَافِيكِ. فَقَالَت: أَصبِرُ، فَقَالَت: إِنِّي أَتَكَشَّفُ، فَادعُ اللهَ لِي أَلَّا أَتَكَشَّفَ، فَدَعَا لَهَا».

ولذلك قال ابنُ عبَّاس هِ المَرأَةُ السَّودَاءُ. فذكر قصَّتها (٣). الجَنَّةِ؟ فقال: بَلَيْ، قَالَ: هَذِهِ المَرأَةُ السَّودَاءُ. فذكر قصَّتها (٣).

وشهد ﷺ بالجنَّة لأهل بدر، فقال: «لَعَلَّ اللهَ اطَّلَعَ عَلَىٰ أَهلِ بَدرٍ فَقَالَ: اعمَلُوا مَا شِئتُم، فَقَد غَفَرتُ لَكُم»(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، حديث (٣٦١٣)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب مَخَافَةِ المُؤمِن أَن يَحبَطَ عَمَلُهُ، حديث (١١٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب: يَدخُلُ الجَنَّةَ سَبعُونَ أَلفًا بِغَيرِ حِسَابٍ، حديث (٦٥٤٢)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: الدَّلِيلِ عَلَىٰ دُخُولِ طَوَائِفَ مِنَ المُسلِمِينَ الجَنَّةَ بِغَيرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابِ. واللفظ له، حديث (٢١٦) و(٢١٨) و(٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب المرضى، باب: فَضلِ مَن يُصرَعُ مِنَ الرِّيحِ، حديث (٥٦٥٢)، ومسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب: ثَوَابِ المُؤمِنِ فِيمَا يُصِيبُهُ مِن مَرَضٍ، أَو حُزنٍ، أَو نَحوِ ذَلِكَ حَتَّىٰ الشَّوكَةِ يُشَاكُهَا، حديث (٢٥٧٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في كتاب المغازي، باب: فَضلِ مَن شَهِدَ بَدرًا، حديث (٣٩٨٣)، ومسلم في

وشهد لأهل الحُدَيبية، وكان عددهم أربعة عشر مائة، فقال على: «لَا يَدخُلُ النَّارَ أَحَدٌ بَايَعَ تَحتَ الشَّجَرَةِ» (١).

وقولُ الإمامين: «عَلَىٰ مَا شَهِدَ بِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ: أي: أن أهل السُّنَّة يقبلون شهادة النبيِّ الله ولاء العشرة، ولغيرهم كذلك.

وهذا في الحقيقة تنبية إلى أن أهل السنّة لا يقطعون لمعيّن من أهل القبلة بجنّة ولا نار، ولكنّهم يرجون للمحسن الثواب، ويخشون على المسيء العقاب.

وقولهما: «وَقُولُهُ الحَقُّ»: أي: أن أهل السُّنَّة يعتقدون أنها حقُّ على حقيقته لا يتمحَّلون في صرفه؛ لأمرين: الأمر الأول: شرعي، والأمر الثاني: لغوي.

فالأمر الشرعي: النصوص المستفيضة عن النبيِّ عَلَيْهُ، وهي صحيحة.

وأمَّا من جهة اللُّغة: فلأن الأصل في النصوص هو إرادة الظاهر المتبادر إلىٰ الذهن عند الإطلاق وفق اللسان العربي، وهذا أصل عظيم في فقه الاستدلال بالنصوص، وفقه الردِّ على المخالف أيضًا؛ فاضبطوه!

كتاب فضائل الصحابة، باب: مِن فَضَائِلِ أَهلِ بَدرٍ ﴿ الْمُشْتُ ۗ وَقِصَّةِ حَاطِبِ بنِ أَبِي بَلتَعَةَ، حديث (٢٤٩٤).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٤٧٧٨)، وأبو داود في كتاب السنَّة، باب: فِي الخُلَفَاءِ، حديث (٢٦٣)، والترمذي في أبواب المناقب، باب: فِي فَضلِ مَن بَايَعَ تَحتَ الشَّجَرَةِ، حديث (٣٨٦٠)، وقال: «حسن صحيح»، وصحَّحه الألبانيُّ في «التعليقات الحسان» (٤٧٨٢).

ورواه مسلم في كتاب فضائل الصحابة، باب: مِن فَضَائِلِ أَصحَابِ الشَّجَرَةِ أَهلِ بَيعَةِ الرِّضُوان ﴿ السَّعَنِيمُ مَا السَّعَ المَّرِفُ السَّعَ المَّرِفُ السَّعَ مَا السَّعَ المَّرِفُ السَّعَ المَّرِفُ السَّعَ المَّرِفُ السَّعَ المَّرَافِ المَّلِيمُ المَالمُ المَّلِيمُ المَلِيمُ المَّلِيمُ المَّلِيمُ المَّلِيمُ المَّلِيمُ المُنْ المُنْسَلِيمُ المَّلِيمُ المَّلِيمُ المَلْمُ المَالِمُ المَلْمُ المَنْسُولُ المَلْمُ المَلْمُ المَّلِمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المُنْ المُنْسَائِلُ المُنْسَائِلُ المُنْسَائِلُ المُنْسَائِلِ المُنْسَائِلُ المُنْسَائِلُ المُنْسَائِلُ المُنْسَائِقُ المَالِمُ المَائِلُ المُنْسَائِقُ المَائِلُ المُنْسَائِقُ المَائِلُ المُنْسَائِقُ المَائِقُ المَائِلُ المُنْسَائِقُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِيمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَائِلُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِيمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَائِلُ المَائِقُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَائِلُ المَّلِمُ المَنْسَائِقُلُومُ المَّلِمُ المَائِمُ المَائِمُ المَائِمُ المَائِلُ المُنْسَائِلُ المَّلِمُ المَائِمُ المَائِمُ المَّلِمُ المَائِمُ المَائِمُ المَائِمُ المَائِمُ المَائِمُ المَّلِمُ المَّائِمُ المَائِمُ المَّائِمُ المَائِمُ المُ

وقولهم: «عند الإطلاق» يعني: ما لم يصرفه صارف، فإذا وُجد صارف؛ قُلنا به.

والمقصود أنه لا يسوغ لأحدٍ أن يُعقِّب علىٰ ما جاء عن النبيِّ علىٰ سواء كان أمرًا، أو نهيًا، أو خبرًا، فمن الخبر الشهادةُ لمن شهد له على بالجنّة، والشهادة لمن شهد عليه بالنار، فقد شهد علىٰ قتلىٰ المشركين يوم بدر بأنهم في النار، إذ نادىٰ رجالًا منهم بأسمائهم، فَقَالَ: «يَا أَبَا جَهلِ بنَ هِشَامٍ، يَا أُمَيَّةَ بنَ خَلَفٍ، يَا عُتبَةَ بنَ رَبِيعَة، أليسَ قَد وَجَدتُم مَا وَعَدَ رَبُّكُم حَقًّا؟ فَإِنِّي قَد وَجَدتُم مَا وَعَدَ رَبُّكُم حَقًّا؟ فَإِنِّي قَد وَجَدتُ مَا وَعَدَ رَبُّكُم حَقًّا؟ فَإِنِّي قَد وَجَدتُ مَا وَعَدَ رَبُّكُم حَقًّا؟ فَإِنِّي قَد وَجَدتُ مَا وَعَدَ رَبُّكُم حَقًّا؟

والحسنى: الجنة، وأعظمُ نعيمها: النظرُ إلى وجه الله الكريم عَلَيْ فيها. الأمر الثاني: الترحُّم على جميع الصحابة على .

الترحُّم: معناه أنه يُدعىٰ لجميع الصحابة بالرحمة والمغفرة، وقد درج المسلمون بما هو عَلَم في الدعاء، خاصٌّ بأصحاب محمد ﷺ وهو الترضِّي عنهم، وهذا هو مقتضىٰ الكتاب الحكيم ومتواتر السُّنَّة وإجماع الأئمَّة.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب: عَرضِ مَقعَدِ المَيِّتِ مِنَ الجَنَّةِ أَوِ النَّارِ عَلَيهِ، وَإِثْبَاتِ عَذَابِ القَبرِ وَالتَّعَوُّ ذِ مِنهُ، حديث (٢٨٧٤)، عن أنس بن مالك ﷺ.

وقد ذكر الإمام أحمد رَحَمْلَتْهُ في «أصول السُّنَّة»(١): أن «من انتقصَ أحدًا من أصحَاب رَسُول الله ﷺ، أَو بغضه بِحَدَث مِنهُ، أَو ذكر مساويه؛ كَانَ مبتدعًا، حَتَّىٰ يترحَّم عَلَيهِم جَمِيعًا، وَيكون قلبُه لَهُم سليمًا»؛ أي: يقول: رحم الله فلانًا، ويسمِّى ذلك الذي ذكره بحدثٍ.

وقد أثنى النبيُّ على أصحابه على السيّما السابقون الأوَّلون بثناء الله عليهم، ولهذا فإن التحقيق أن جميع الصحابة عليهم، موعودون بالجنة، ومَن شهد له النبيُّ على بالجنة، كالعشرة وأهل بدر وأهل الحديبية وغيرهم، هذا لا ينافي العموم.

قال تعالىٰ: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُرُ مِّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَائلًا أُولَيْهِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلنَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعَدُ وَقَائلًا أُوكُمُّ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾ [الحديد: ١٠]، والحسنى هي الجنَّة.

يوضِّح ذلكم ما أخرجه أحمد ومسلم (٢) من حديث صهيب بن سنان ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) (ص٥٤)، دار المنار، الطبعة الأولىٰ.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٨٩٣٥) و(١٨٩٤١)، ومسلم في كتاب: الإيمان، باب: إِنْبَاتِ رُؤيَةِ المُؤمِنِينَ فِي الآخِرَةِ رَبَّهُم ﷺ، حديث (١٨١)، والترمذي في أبواب صفة الجنة، بَابُ مَا جَاءَ فِي رُؤيَةِ الرَّبِّ -تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ-، حديث (٢٥٥٢)، وابن ماجه في المقدمة، بابٌ فيما أنكرت الجهمية، حديث (١٨٧)، واللفظ له.

لَكُم عِندَ اللهِ مَوعِدًا يُرِيدُ أَن يُنجِزَكُمُوهُ، فَيَقُولُونَ: وَمَا هُوَ؟ أَلَم يُتَقِّلِ اللهُ مَوَازِينَنَا، وَيُبَيِّض وُجُوهَنَا، وَيُدخِلنَا الجَنَّة، وَيُنجِنَا مِنَ النَّارِ؟ قَالَ: فَيكشِفُ الحِجَاب، فَينظُرُونَ إِلَيهِ، فَوَاللهِ مَا أَعَطَاهُمُ اللهُ شَيئًا أَحَبَّ إِلَيهِم مِنَ النَّظَرِ - يَعنِي: إِلَيهِ - وَلَا أَقَرَّ لِأَعينِهِم، فالحسنى: هي الجنَّة، والزيادة: هي النظر إلى وجه الله الكريم في الجنَّة،

الأمر الثالث: الكفُّ عمَّا شجر بين الصحابة.

فما شجر بين الصحابة وشخصه مثل: موقعة صِفين، وموقعة الجمل، موقف أهل السُّنَّة منه الكفُّ، ومن ذكر هذه الأحداث من أهل العلم إنما يذكرها لحاجة؛ لغرض معرفة عمل الصحابة في الفتن والحروب التي تقع بين المسلمين، واستفادة الأحكام منها، لكن غير متحيِّز إلى فئةٍ، وغير متحامل على فئة لحساب فئةٍ أخرى.

وهذا لأن التحامل على فئةٍ من فئات الصحابة ويُضِه الذين حصل ما حصل بينهم من الحروب يجرُّ إلى السب والشتم والبغض، وهذا ينافي قولَه ﷺ: «لَا تَسُبُّوا أَصحَابِي، فَوَالَّذِي نَفسِي بِيَدِهِ لَو أَنَّ أَحَدَكُم أَنفَقَ مِثلَ أُحُدٍ ذَهَبًا؛ مَا أَدرَكَ مُدَّ أَحَدِهِم وَلا نَصِيفَهُ (۱).

وقوله ﷺ: «إِذَا ذُكِرَ أُصحَابِي فَأُمسِكُوا»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب: المناقب، بَابُ قَولِ النَّبِيِّ ﷺ: «لَو كُنتُ مُتَّخِذًا خَلِيلًا»، حديث (٣٦٧٣)، عن ومسلم في كتاب: فضائل الصحابة، باب تحريم سبِّ الصحابة حِيثَيْهُ، حديث (٢٥٤٠)، عن أبى سعيد الخدري ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني (٢/ ٩٦) برقم (١٤٢٧) من حديث ثوبان ﷺ. وله شاهدان عن ابن مسعود

ولهذا فإن من انجر الى فئة، وانحاز إلى فئة، وتحامل على فئة من الصحابة؛ فهو إمّا ناصبي ، وإمّا رافضي ، وإمّا خارجي ، لا انفكاك له عن إحدى هذه الطوائف، أو هو جاهل ، فإن كان جاهلا وأمكن تعريفه ؛ عُرِّف وعُلِّم مسلك أهل السُّنة والجماعة حيال ما يكون بين الصحابة هِ عَنْ منا ونحن منه، وإلّا فهو ضالٌ مُضلٌ مبتدع ولا كرامة عين، ومن عرفه فليحذّر منه غيره، ويذكر للناس قصّته حتى يحذروه.

\* \* \*

وابن عمر هينضف . وآخر عن طاوس مرسلًا.

وَالَ الْأَلْبَانِيُّ رَحِمْ لَلْلَهُ فِي «الصحيحة» (١/ ٧٥): «وكلها ضعيفة الأسانيد، ولكن بعضها يشدُّ يعضًا».

وَأَنَّ اللهَ وَ اللهَ وَ عَلَىٰ عَرْشِهِ بَائِنٌ مِن خَلقِهِ، كَمَا وَصَفَ نَفْسَهُ فِي كِتَابِهِ وَعَلَىٰ لِسَانِ رَسُولِهِ وَ عَلَىٰ لِسَانِ رَسُولِهِ وَ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَ

# چ الشرح چ

فقوله: «وَأَنَّ اللهَ ﷺ عَلَىٰ عَرشِهِ بَائِنٌ مِن خَلقِهِ كَمَا وَصَفَ نَفسَهُ فِي كِتَابِهِ وَعَلَىٰ لِسَانِ رَسُولِهِ ﷺ، بِلَا كَيفٍ، أَحَاطَ بِكُلِّ شَيءٍ عِلمًا، ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنَى أَمُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]».

والعلوّ أنواعٌ ثلاثةٌ: علوّ القدر، وعلوّ القهر، وعلوّ الذات، فأهلُ السنّة في ذلكم المبتدعة، من يثبتون هذه الأنواع من علوّ الله ﷺ، وينازع أهلَ السنّة في ذلكم المبتدعة، من جهمية ومعتزلة ومن لفّ لفّهم من سائر المبتدعة، فينكرون علوّ الذات، ولهذا قال الإمامان الرازيّان -رحمهما الله-: «وَأَنَّ الله ﷺ عَلَىٰ عَرشِهِ بَائِنٌ مِن خَلقِهِ»، يعني أن الله ﷺ عالى علىٰ خلقه، ليس حالًا في شيء من خلقه، وليس شيءٌ من يعني أن الله ﷺ عالى علىٰ خلقه، ليس حالًا في شيء من خلقه، وليس شيءٌ من

خلقه حالًا فيه -جلَّ وعلا-، وهو على مع خلقه بعلمه المحيط بكلِّ شيء، ولا يحيط به شيءٌ من خلقه؛ لأنه فل فوق عرشه، وعرشُه فوق مخلوقاته، فهو على عرشه مستو عليه، وهو مع خلقه بعلمه، وعلمه محيط بهم في كلِّ مكان، فلا تخفىٰ عليه خافيةٌ، وهذه هي المعية العامَّة؛ قال تعالىٰ: ﴿ يَعُلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا ثَخُنِي ٱلصَّدُورُ ﴾ [غافر: ١٩].

### والعلُوُّ ثلاثة أقسام:

القسم الأوَّل: علوُّ القدر: وهو أن الله ﷺ عظيم، فليس فوقه عظيم، ولا يُشبهه عظيم، وأنه ﷺ هو الذي له الخلق والأمر وحده، كما أنه له العبادة وحده.

القسم الثاني: علوُّ القهر: وهو أن الله ﷺ قاهر جميع مخلوقاته بسلطانه، ولهذا يقول أئمَّتنا أهل السُّنَّة والجماعة: «لا يقع في ملكه ما لا يريد» (۱). ويقولون أحيانًا: «لا يقع في ملكه إلا ما يريد» (۱). فما لم يُرده الله لم يقع، وليس هناك شيء خارجًا عن مشيئته النافذة وقدرته الشاملة، فالخلق مسخَّرون كلُّهم سلطانه.

#### ثم أشارا بعد ذلك إلى شيئين:

الشيء الأول: الأدلَّة من الكتاب والسنَّة على إثبات علوِّ الذات لله عَلَى فمن الكتاب الكريم قوله تعالى: ﴿ عَلَم مَن فِي السَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِ مَ تَمُورُ الكتاب الكريم قوله تعالى: ﴿ عَلَيْنَكُم مَن فِي السَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُم مَا صِسَبًا ﴾ [الملك: ١٦-١٧] الآية.

وقال تعالىٰ فيما قصَّه علينا من خبر المسيح بن مريم -صلىٰ الله عليه وعلىٰ أمِّه-: ﴿يُلِعِيسَىٰۤ إِنِي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ﴾ [آل عمران:٥٥].

﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرِفَعُهُ ﴿ وَاطر: ١٠].

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

وقوله تعالىٰ: ﴿سَيِّحِ أَسَمَ رَيِّكَ أَلَأَعْلَى ﴾ [الأعلىٰ: ١].

وأنا أقول: علو الذات؛ لأن خصوم أهل السنَّة لا ينكرون إلا هذا النوع من العلوِّ.



وقد جاءت السُّنَّة بأنواعها الثلاثة القولية والتقريرية والفعلية، متواترةً (١) بإثبات عُلُوِّ الله ﷺ علىٰ خلقه:

فمن القولية: قولُه ﷺ: «أَلَا تَأْمَنُونِي وَأَنَا أَمِينُ مَن فِي السَّمَاءِ»(٢). قاله ﷺ ردَّا علىٰ من أنكر عليه بعض قسمته للغنائم.

ومن التقريرية: إقرارُه على جارية معاوية بن الحكم السُّلَمي على حين أراد أن يُعتقها، تكفيرًا عن لطمته التي لطمها إيَّاها، بسبب عدوان الذئب على شاة من الغنم التي كانت ترعاها له، قال معاوية: «فَأْتَيتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى فَعَظَّمَ ذَلِكَ عَلَيّ، الغنم التي كانت ترعاها له، قال معاوية: «فَأْتَيتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى فَعَظَّمَ ذَلِكَ عَلَيّ، قُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلا أُعتِقُهَا؟ قَالَ: اثتِنِي بِهَا. فَأَتَيتُهُ بِهَا، فَقَالَ لَهَا: أَينَ الله؟ قَالَت: في السَّمَاء، قَالَ: مَن أَنَا؟ قَالَت: أَنتَ رَسُولُ اللهِ، قَالَ: أَعتِقها، فَإِنَّها مُؤْمِنَةٌ الحديث "".

ومن الفعلية: ما ثبت في الصحيح (١) أنه على قال الأهل الموقف يوم حجَّة الوداع: «وَأَنتُم تُسأَلُونَ عَنِّي، فَمَا أَنتُم قَائِلُونَ؟ قَالُوا: نَشهَدُ أَنَّكَ قَد بَلَّغتَ

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع فتاوئ ابن تيمية» (٥/ ١٣ - ١٥)، و «العلو للعلي الغفار» للذهبي (ص١٤ - ٦٨)، و «اجتماع الجيوش الإسلامية» لابن القيم (٢/ ٩٨ - ١١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب المغازي، بَابُ بَعثِ عَلِيٍّ بنِ أَبِي طَالِبِ التَّلِيُّلَا، وَخَالِدِ بنِ الوَلِيدِ عَلَيْهُ، وَاللَّهُ السَّيِّلَا، وَخَالِدِ بنِ الوَلِيدِ عَلَيْهُ، وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: تَحرِيمِ الكَلَامِ فِي الصَّلَاةِ، وَنَسخِ مَا كَانَ مِن إِبَاحَتِهِ، حديث (٥٣٧).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب الحج، باب حَجَّةِ النَّبِيِّ عَلَيْق، حديث (١٢١٨)، عن جابر على الله الله عن الماركة عن الماركة الماركة

وَأَدَّيتَ وَنَصَحتَ، فَقَالَ بِإِصبَعِهِ السَّبَّابَةِ، يَرفَعُهَا إِلَىٰ السَّمَاءِ، وَيَنكُتُهَا إِلَىٰ النَّاسِ: اللهُمَّ اشهَد، اللهُمَّ اشهَد -ثَلَاثَ مَرَّاتٍ-».

فاجتمعت السنن الثلاثة.

وأمَّا الاستواء فقد جاء في القرآن الكريم؛ ذكره الله ﷺ في سبع سور من كتابه، منها قوله تعالىٰ في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ رَبَّكُم ُ اللّه اللّهِ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الله عنى في سورة الأعراف: ٥٤]. وهو عند أهل العلم بمعنى ألْعَرُشُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]. وهو عند أهل العلم بمعنى ارتفع وعلا، ويأتي بمعنى قصد، كقوله تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى السّكم آهِ ﴾ [البقرة: ١٩]، في موضعين: في سورة البقرة وفي سورة فصّلت.

#### وبين الاستواء والعلوُّ فروق، منها:

الأوَّل: أن العلوَّ من الصفات الذاتية، والاستواء من الصفات الفعلية، وهذا يوضِّحه أنه في جميع المواضع التي ذكر الله ﷺ فيها صفة الاستواء، ورد الفعل «استوى» معدَّى بعلى، ومعطوفًا في ستَّة منها بـ (ثمَّ): ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَـرُشِ ﴾.

الثاني: أن العلو ورد ذكره في الكتاب والسُّنَّة، والاستواء ورد في الكتاب فقط، وأهل السُّنَّة متَّفقون على تصديق ما جاء في السُّنَّة والإيمان به واعتقاد أنه حق، كما هم على ذلك فيما جاء في القرآن، لا يُفرِّقون بين هذا وهذا ما دامت السُّنَّة صحيحة عن النبيِّ عَلَيْ وسواء كانت السُّنَّة في ذلكم الباب آحادًا أو متواترة، وهذا مبسوط في غير هذا الموطن.

الثالث: أن العلوَّ اجتمعت عليه خمسة أدلَّة: الكتاب، والسُّنَّة، والإجماع،

والفطرة، والعقل السليم، كلُّها مجتمعة علىٰ هذا، وقد تقدَّم ذكرُ أمثلة من الكتاب والسُّنَّة.

وأمَّا الإجماع: فمَن خَبَر دواوين أهل السُّنَّة وجد أنهم مُجمعون إجماعًا قطعيًّا علىٰ أن الله ﷺ فوق عرشه فوقيَّةً تليق بجلاله ﷺ.

قال الأوزاعيُّ رَجَمْلَلَتُهُ: «كنَّا نقول والتابعون متوافرون: إن الله علىٰ عرشه، بائنٌ من خلقه»(١).

وأمّا الفطرة: فإن ما فُطر عليه الناس هو اللجوء إلىٰ الله، الذي استقرَّ في فطرهم أنه في السماء، فانظروا إلىٰ أطفالكم المميِّزين أو مَن دونهم أو من فوقهم، إذا أحسَّ الواحد قهرًا من ضرب أو ظلم، أو أحسَّ مرضًا رفع رأسه، وربَّما رفع يديه «يا رب! يا رب!»، أليس كذلكم؟! وما من داعٍ يدعو ربَّه إلا وهو يرفع يديه إلىٰ السماء.

وأمَّا العقل السليم: فالعقلاء مُجمعون علىٰ هذا، حتىٰ في الجاهلية، لم يقل أحدٌ من أهل الجاهليّة: إن الله في كلِّ مكان، كما تقوله الحلولية من الجهمية والمعتزلة ومن لفَّ لفَّهم.

الفرق الرابع: العلوُّ يدركه خواصُّ الخلق وعوامُّهم، فعوامُّ المسلمين الذين النين الذين النين النبعين للنبع الله على خير وصلاح وتُقَيى، وإن لم يكن

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٦٥- الحاشدي)، وصحَّح إسناده شيخ الإسلام ابن تيمية كما في «الفتاوئ» (٥/ ٣٩)، وقال الحافظ في «الفتح» (١٣/ ٤٠٦): إسناده جيِّد.

عندهم علم يعلمون أن الله في السماء، وكذلك خواصُّهم من طلَّاب العلم فضلًا عن العلماء، أمَّا الاستواء فلم يدركه إلَّا أهل العلم.

هذه لعلُّها أهمُّ الفروق بين العلُوِّ والاستواء.

الشيء الثاني: أن الله ﷺ في جميع صفاته لا يشبهه شيءٌ من خلقه، كما أنه ﷺ لا يشبه شيئًا من خلقه، واستدلَّ له الإمامان -رحمهما الله- بقول الله ﷺ: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

فقوله: ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنَى اللهِ ﴿ وَهُو المَسْبِّهِ الذين يثبتون صفات الخالق على وجه يشابه صفات المخلوقين، وفي قوله: ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ ردُّ على المعطِّلة الذين ينفون عن الله ﴿ الأسماء والصفات، وهذا هو مسلك الجهمية، فإنهم ينفون الأسماء والصفات كلَّها، فلا يثبتون لله اسمًا ولا صفة، كما أن فيه ردًّا على الطائفة المعطِّلة الأخرى الذين ينفون الصفات؛ وهم المعتزلة، فإنهم يثبتون لله الأسماء، ولكنها مجرَّدة عن الصفات والمعاني الجميلة التي تحتويها، ثم شاركهم بعد ذلك في هذا التعطيل من شاركهم من الأشاعرة والماتريدية والكُلَّبية، فإنهم ينفون بعض صفات الله ﴿ ويثبتون بعضها.

وهذا التفصيل أحيلكم فيه إلى أقرب مرجع معاصر؛ وهو: «القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى»، للشيخ: محمد بن صالح بن عثيمين وَحَمَّلَتْهُ، وقد سبقه إلى هذا أئمَّةُ الإسلام، منهم من المعاصرين الشيخ عبد العزيز بن باز وَحَمَّلَتْهُ، والشيخ عبد الرحمن بن ناصر بن سعدي وَحَمَّلَتْهُ، ومن الأقدمين: شيخ الإسلام ابن تيمية وَحَمَّلَتْهُ، وتلميذه شيخ الإسلام ابن القيم وَحَمَّلَتْهُ.

وقولهما -رحمهما الله-: «بِلا كَيفٍ»: أي: لا نحدُّ صفته بحدًّ، ولا نتعرَّض لتكييف الصفات، فلا نقول مثلًا: يده تتألَّف من كفًّ، والكفُّ من كذا أصبع، والأصبع يتألَّف من كذا أُنمُلة، وتنتهي الكفُّ بالرسغ، فالساعد، فالعضد، فالذراع، وتنتهي بالمنكب؛ لأن هذا تكييف.

ومُكيِّف الصفات قائل علىٰ الله ﷺ بلا علم، قال تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُوَّا إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْمَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُوْلَيَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

ومعلوم أنه ما من موجود إلا وله كيفية، فصفات الربِّ الله العالى العلم: إن صفات الله العلمة لنا باعتبار، ومجهولة لا نعلمها، ولهذا قال أهل العلم: إن صفات الله الله على معلومة لنا باعتبار معناها، وفيه يتكلم السلف ويفسرون باعتبار آخر، فهي معلومة لنا باعتبار معناها، وفيه يتكلم السلف ويفسرون الصفة وفق اللسان العربي، ومن ذلكم قولهم في الاستواء: له معانٍ ثلاثة: العلون والارتفاع، والاستقرار، وله معنى رابع؛ وهو القصد، وتفسيرهم هذا مبنيٌّ على النظر في المواطن من كتاب الله التي جاء فيها الفعل «استوى»، وأمَّا الكيفية فهي مجهولة لنا.

ولهذا فإن السلف يُفوِّضون هذا الباب، أعني: يفوِّضون علم الكيفية إلىٰ الله الله على الله على الله على الله على الله على ويفوِّضون كيفية صفات الربِّ -جلَّ وعلا- إليه الله على وذلكم لأن هذا من الغيب الذي حجبه الله على عن خلقه.

وقولهما: «أَحَاطَ بِكُلِّ شَيءٍ عِلمًا» هذا بيانٌ لسَعة علم الله ﷺ، فإنه مع علوِّه فوق عرشه الذي هو فوق جميع مخلوقاته، لا يعزُب عن علمه مثقالُ ذرَّةٍ في الكون كله، وهذا فيه التنبيه إلى أمرين:

الأمر الأوّل: التأكيد إلىٰ أن صاحب هذا العلوِّ -جلَّ ثناؤه وتقدَّست صفاتُه وأسماؤه- لا يشبه شيئًا من خلقه، ولا يشبهه شيءٌ من خلقه، فإن المخلوق إذا علا علىٰ مخلوق آخر وبينه وبينه حواجز، فإنه لا يعلم من حاله شيئًا، وعلىٰ سبيل المثال: لو صعد شخص سطح بيته المؤلَّف من كذا دور، فإنه لا يعلم من أحوال السكَّان شيئًا، وإن كان ليس في البيت إلا أهله وذووه، بل حينما يغلق الباب دونه فإنه لا يعلم من حاله شيئًا.

الأمر الثاني: التنبيه إلىٰ أنه يجب على المسلم المؤمن الذي امتلأ قلبُه خشيةً من الله ويقينًا بما عنده أن يراقب الله فل في أقواله وأعماله، فإن كل ذا وذاك مَحصيٌ عليه، وهذا يقتضي مجازاة العباد على ما عملوه، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمُونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَتُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَحْسَنُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى ٱللَّذِينَ أَحْسَنُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى ٱللَّذِينَ أَحْسَنُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِى ٱللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ المِلْوا اللهُ الل

وخاتمة هذه القواعد ما قرَّره الأئمَّة أنه يجب على من يُثبت صفات الباري -جل وعلا- أن يتخلَّىٰ عن محظورين عظيمين. -وأقول: جرمين كبيرين-موجبين للردَّة عن دين الله ﷺ، وهما: التكييف، والتشبيه ومماثلة المخلوقين.

فأهل السُّنَّة علىٰ كتاب ربِّهم -جلَّ وعلا-، فقاعدتهم في إثبات الصفات هذه الآية: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى أَمُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾.

فالشطر الأول من الآية: نفي لمشابهة الله رَجُّكَّ بخلقه.

والشطر الثاني منها: نفيٌ للتعطيل.

وَأَنَّهُ - تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ - يُرَىٰ فِي الآخِرَةِ، يَرَاهُ أَهلُ الجَنَّةِ بِأَبصَارِهِم، وَيَسمَعُونَ كَلَامَهُ كَيفَ شَاءَ وَكَمَا شَاءَ.

# کھ الشرح کھ

هذه مسألة الرؤية، وهي من مسائل الصفات، وأهل السُّنَّة يدخلونها في الإيمان بالله ﷺ:

أُوَّلًا: لأنها ممَّا أخبر الله به في كتابه، وأخبر بها رسولُه ﷺ.

ثانيًا: لأنها تتعلَّق بصفة من صفاته، وهي أن العباد يرون ربَّهم وَلَيُّ رؤيةً محقَّقة، وقد تضمَّنت الجملتان الأُولَيَان إثبات صفة الرؤية، رؤية المؤمنين ربَّهم في الآخرة؛ فهذه الرؤية تحصل لهم في موضعين، إحداهما في الموقف في عرصات القيامة، وهذه الرؤية اختلف أهلُ العلم: هل يشارك المؤمنين غيرُهم من أهل الموقف من كُفَّار ومنافقين، أم هي لهم خاصَّة، على ثلاثة أقوال ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية (١) وَخَلَلتُهُ:

فقال قوم: يراه أهلُ الموقف كلُّهم، ثمَّ يحتجب ﷺ بعدُ عن غير المؤمنين، ويبقىٰ المؤمنون متنعِّمين برؤية سيِّدهم ومولاهم ومعبودهم -جلَّ وعلا-. قالوا: فرؤية المؤمنين تكريم، ورؤية غيرهم تعذيب وتوبيخ، ويمثِّلون هذا بالأمور العامَّة كظهور الحاكم لمن أراد أن يعاقبه.

القول الثاني: أنه يراه أهلُ الإسلام مؤمنُهم ومنافقُهم، ولا يراه الكفَّار.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع فتاوي ابن تيمية» (٦/ ٤٨٧ - ٤٨٨).

القول الثالث: أنه لا يراه إلا المؤمنون فقط، والله أعلم.

وقد مال كثيرٌ من الأئمَّة إلى هذا القول؛ يعني: أن الرؤية في الموقف خاصَّة بالمؤمنين؛ مستدلِّين بقوله تعالى: ﴿ كَلَّآ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ بِذِلَّا حَجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥].

ووجه الاستدلال: أنه ما دام الله حجب غير أهل الإيمان عن رؤيته، فهذا دليل اختصاص المؤمنين بتلكم الرؤية.

وهذه الأقوال الثلاثة مرويَّة كلُّها عن أهل السُّنَّة، فلا يُثرِّب أحد الفرقاء علىٰ الآخر، وإن طال بنا سنذكرها في كتاب حديثيِّ خاصًّ لنا -إن شاء الله تعالىٰ-.

ذكر الأدلَّة على إثبات رؤية المؤمنين ربهم يوم القيامة:

نقدِّم أوَّلاً أدلَّة السُّنَة؛ لأنها صريحة الدلالة علىٰ رؤية المؤمنين ربَّهم يوم القيامة، ثم نُتبعها بآية الكتاب؛ وهي كذلك صريحة عندي وعند مَن له بصيرة وأهليَّة علميَّة، وقد تخفىٰ علىٰ بعض الناس. والأحاديث في إثبات رؤية المؤمنين ربَّهم إن لم تكن متواترة، فهي مستفيضة (۱).

فمن أدلَّة السُّنَّة المتواترة قولُه ﷺ: «إِنَّكُم سَتَرَونَ رَبَّكُم يَومَ القِيَامَةِ كَمَا تَرَونَ هَذَا القَمَرَ، لَا تُضَامُونَ فِي رُؤيَتِهِ»(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (٣/ ٣٠٩)، و«مجموع الفتاوئ» (١٦ / ٨٤)، و«منهاج السنة» (٣/ ٣٤١)؛ لابن تيمية، و«حادي الأرواح» لابن القيم (١/ ٢٩٦ - ٢٩٧)، و«شرح الطحاوية» لابن أبي العز الحنفي (١/ ٢١٥ - الأرناؤوط)، و«نظم المتناثر» للكتاني (ص ٢٣٨ - ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التوحيد، باب قول الله تعالىٰ: ﴿ وُبُحُوهٌ يَوْمَإِذِ نَاضِرَةٌ ﴿ آَيَالِكَ رَبَّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة:٢٢-٢٣]، حديث (٧٤٣٤) و(٧٤٣٦)، ومسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة،

ورُوي: «لَا تَضَامُّونُ فِي رُؤيَتِهِ»(١).

والمعنىٰ علىٰ الأولىٰ: لا يلحقكم ضَيمٌ فيراه بعضُكم دون بعض، وعلىٰ الثانية (رواية: فتح التاء، وتشديد الميم) أي: لا تتزاحمون من أجل رؤيته، فيراه كلُّ منكم وهو في مكانه.

والمعنى: يُخبر النبيُّ عَلَى أَن أَهل الموقف يرون الله عَلَى ، ونحنُ هنا نقول: المؤمنون يرونه عَلَى بأبصارهم.

وجاء في بعض أحاديث الرؤية: «هَل تُمَارُونَ فِي القَمَرِ لَيلَةَ البَدرِ لَيسَ دُونَهُ سَحَابٌ؟ قَالُوا: لَا يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: فَهَل تُمَارُونَ فِي الشَّمسِ لَيسَ دُونَهَا سَحَابٌ؟ قَالُوا: لَا، قَالَ: فَإِنَّكُم تَرَونَهُ كَذَلِكَ» الحديث (٢).

فالرؤية محقَّقة، وهذا تشبيه الرؤية بالرؤية لا تشبيه المرئي بالمرئي؛ لأن قاعدتنا: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى اللهِ الشورى:١١]، ولا يحيط به شيء ﷺ، فهم يرونه بأعين رءوسهم بأبصارهم.

ثانيًا: وأمَّا أدلَّة الكتاب: فمنها قولُه تعالىٰ: ﴿ وُجُوهُ يُوَمَ لِذِنَّا ضِرَةً ﴿ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٣]؛ أي: تنظر إليه.

باب: فَضلِ صَلَاتَيِ الصُّبحِ وَالعَصرِ، وَالمُحَافَظَةِ عَلَيهِمَا، حديث (٦٣٣)، عن جرير بن عبدالله ﷺ.

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح مسلم» للنووي (٣/ ١٨)، و«فتح الباري» (٢/ ٣٣) و(١١/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الأذان، باب فضل السجود، حديث (٨٠٦) واللفظ له، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: مَعرِفَةِ طَرِيقِ الرُّؤيَةِ، حديث (١٨٢)، عن أبي هريرة ﷺ.

ومنها قولُه تعالىٰ: ﴿عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَنْظُرُونَ﴾ [المطففين: ٢٣]؛ يعني: يرون ربَّهم، وهذه في أهل الجنَّة.

والثانية: الرؤية في الجنّة، وهذه بالاتّفاق خاصَّة بأهل الإيمان؛ لأن الجنّة محرَّمةٌ علىٰ الكفّار وذوي النفاق الاعتقادي، ليس لهم منها نصيبٌ ما داموا ماتوا علىٰ الكفر والنفاق.

ومن أدلَّة هذه الرؤية: ما أخرجه أحمد ومسلمٌ (۱) من حديث صُهيب بن سنان في: أن رسول الله على تلا هذه الآية: ﴿ لَا لَيْنِينَ أَحْسَنُوا الْمُسَنَى وَزِيادَ أَنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ النَّارِ النَّارِ، نادَى مُنَادٍ: يَا ايونس:٢٦]، فقال: «إِذَا دَخَلَ أَهلُ الجَنَّةِ الجَنَّة، وَأَهلُ النَّارِ النَّارِ، نادَى مُنَادٍ: يَا أَهلَ الجَنَّة، إِنَّ لَكُم عِندَ اللهِ مَوعِدًا يُرِيدُ أَن يُنجِزَكُمُوهُ، فَيَقُولُونَ: وَمَا هُو؟ أَلَم يُثَقِّلِ اللهُ مَوَازِينَنَا، وَيُبَيِّض وُجُوهَنَا، وَيُدخِلنَا الجَنَّة، وَيُنجِنَا مِنَ النَّارِ؟ قَالَ: فَيَكشِفُ الجَجَاب، فَينظُرُونَ إلَيه، فَواللهِ مَا أَعَطَاهُمُ اللهُ شَيئًا أَحَبَّ إلَيهِم مِنَ النَّظَر -يَعنِي إلَيهِ- وَلَا أَقَرَّ لِأَعينُهِم».

فهذا الحديث يتضمَّن صريحًا:

أُوَّلًا: إثبات رؤية المؤمنين ربَّهم في الجنة، وهذه خاصَّة بهم.

الثاني: أن الله يُحلُّ عليهم رضوانه فلا يسخط عليهم أبدًا، وهذا ما أخبر عنه عليهم أبدًا، وهذا ما أخبر عنه عليهم وإنَّ الله يَقُولُ لِأَهلِ الجَنَّةِ: يَا أَهلَ الجَنَّةِ، فَيَقُولُونَ: لَبَّيكَ رَبَّنَا وَسَعدَيكَ وَالخَيرُ فِي يَدَيكَ، فَيَقُولُ: هَل رَضِيتُم؟ فَيَقُولُونَ: وَمَا لَنَا لَا نَرضَىٰ يَا رَبِّ، وَقَد

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

أَعطَيتَنَا مَا لَم تُعطِ أَحَدًا مِن خَلقِكَ، فَيَقُولُ: أَلَا أُعطِيكُم أَفضَلَ مِن ذَلِكَ؟ فَيَقُولُ: أَلِا أُعطِيكُم أَفضَلَ مِن ذَلِكَ؟ فَيَقُولُ: أُحِلُّ عَلَيكُم رِضوَانِي فَلَا فَيَقُولُ: أُحِلُّ عَلَيكُم رِضوَانِي فَلَا أَسخَطُ عَلَيكُم بَعدَهُ أَبَدًا»(١).

وبقي هنا مسألة، وهي قاعدة عامَّةٌ عند أهل السنة وهم يقرِّرون ما يقرِّرون من أحكام الله عامَّة والعقائد خاصة ومنها الصفات، فلهم:

أولًا: مدارسة هذه الأحكام تحصينًا لهم، ولمن يأتي بعدهم من أبنائهم وأحفادهم وأصحابهم من غائلة البدع والمحدثات، التي تحرِّف كلام الله وكلام رسوله على المجرَّد.

وثانيًا: يردُّون على من خالف هذه الأحكام، وأنت ترى -أيُّها المسلم- أن أهل السنة فيما يقرِّرونه من أحكام الله وَ الله على الدليل، وهذا الدليل عندهم هو نصُّ أو إجماعٌ، فالنصُّ الكتاب الكريم وصحيح السنَّة، والإجماع اتِّفاقُ من مضىٰ قبلهم من أئمَّة العلم والهدىٰ علىٰ هذا الحكم الشرعي، هذا الأمر الذي سأذكره؛ أن الإمامين -رحمة الله عليهما أسوة بمن مضىٰ قبلهما، وتآزرا مع من عاصرهما، وتأسيسًا لمن يخلفهما، أرادا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب التوحيد، باب كَلاَمِ الرَّبِّ مَعَ أَهلِ الجَنَّةِ، حديث (٧٥١٨)، ومسلم في كتاب الجَنَّةِ وَصِفَةِ نَعِيمِهَا وَأَهلِهَا، باب: إِحلَالِ الرِّضوَانِ عَلَىٰ أَهلِ الجَنَّةِ فَلَا يَسخَطُ عَلَىٰ أَهلِ الجَنَّةِ فَلَا يَسخَطُ عَلَىٰهِم أَبَدًا، حديث (٢٨٢٩)، عن أبي سعيد الخدري ﷺ.

بهذه المسألة الردَّ على من ينكر رؤية المؤمنين ربَّهم من المبتدعة، وأسُّهُم الجهمية فالمعتزلة فالأشاعرة ومن وافقهم من أهل الأهواء.

### ولهؤلاء المنكرة "حجج، منها:

الحجة الأولى: أن إثبات هذه المسألة يستلزم أن الله في جهة، ولا يكون في جهة إلا جسمٌ.

فنقول: الجهة لفظ مجملٌ، له معان ثلاثة، اثنان باطلان، والثالث حقٌ لا محذور فيه، فإحداها: جهة سفل، والثانية: جهة علوِّ تحيط بالله، والثالثة: جهة علوٍّ لا تحيط بالله، وهذا الأخير هو الذي دلَّ عليه الكتاب والسنَّة والإجماع والفطرة والعقل السليم، فهذه خمسة أدلَّة تواطأت على إثبات هذا المعنى الحق.

الحجة الثانية: يستدلُّون بقوله تعالىٰ: ﴿ لَا تُدَرِكُ ٱلْأَبْصَـٰرُ وَهُوَ يُدَرِكُ الْأَبْصَـٰرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَـٰرُ ﴾ [الأنعام:١٠٣].

والمعنىٰ عندهم: قطع الرؤية، فهم يَقصُرُون رؤية البصر على الإدراك.

فنقولُ: آمنًا أنَّه لا تُدرك ربَّنا الأبصارُ، وهو تلل يدرك كلَّ بصر، لكن ما معنى الإدراك؛ هل الإدراك هو الرؤية، أو يتضمَّن الرؤية وشيئًا زائدًا عليها؟

الجواب: الرؤية شيء، والإدراك شيء آخر؛ فالرؤية هي مجرد الإبصار والنظر، والإدراك هو الإحاطة. فالإدراك يتضمَّن الرؤية وأمرًا آخر زائدًا عليها، فمثلًا لو قال لك قائلٌ: والله لقد رأيت بيت فلان، بيت جميل، ما شاء الله واسع، طيِّبٌ، ثم قال له أحدُ الحاضرين: كم غرفة فيه، وما طول كل غرفة، وما

عرضها، وما ارتفاعها؟ فقال: أنا لا أدري عن هذا، فهل هذا يستلزم إنكار رؤية البيت وأنه كاذب، أو يستلزم نفيه شيئًا آخر؟ فهل السائل سأله عن الرؤية، أو سأله عن شيء آخر؟

إنما سأله عن شيء آخر لا علم له به، إذن ما دام المُخبِرُ صادقًا؛ لزمنا قبولُ قوله، ونفيه عدد الغرف وما تبع ذلك على وجه التفصيل، هذا لا علم له به؛ لأن هذا شيء آخر، وأمر زائد عن الرؤية؛ فهذا مثال عقليٌّ.

وأمّا مثالُ النصّ : فما أخبر الله به عن مصطفاه وكليمه وعبده ورسوله موسى على حين ترائي قومه وقوم فرعون، ماذا قال قوم موسى على لمّا قالوا : ﴿إِنَّا لَمُدّرَكُونَ ﴾ [الشعراء: 17] ؟ قال : ﴿كَالّا إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ [الشعراء: 17] ، فما الذي نفاه موسى بن عمران على هل نفى ترائي الفريقين، أو نفى شيئًا آخر؟ إنه نفى شيئًا آخر؛ وهو الإحاطة التي توقّعها من معه، قالوا : ﴿إِنَّا لَمُدّرَكُونَ ﴾؛ أي: مُحَاط بنا، فقال : ﴿كَالّا إِنَّ مَعِي رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴾ فنفى هذه الإحاطة، معتمدًا على الله على واثقًا بوعد الله إيّاه أنه ينجيه وقومه من فرعون وقومه، يُنجي حزب الرحمن وهم جندُ موسى على ويهلك جند الشيطان وهم فرعونُ ومن معه.

فهذه بعض الأدلَّة التي تُجلِّي شبهات هؤلاء النفاة، وتنقض استدلالاتهم الخاطئة.

### وَيَسمَعُونَ كَلَامَهُ كَيفَ شَاءَ وَكَمَا شَاءَ.

# کے الشرح کے

كلام ربِّنا ﷺ من الصفات التي يُثبتها له أهلُ السُّنَّة والجماعة بدلالة الكتاب والسُّنَّة والإجماع.

فمن أدلَّة الكتاب: قولُه تعالىٰ: ﴿وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللهِ ﴾ [التوبة:٦].

وقوله تعالىٰ: ﴿وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء:١٦٤].

وَقُولُهُ: ﴿ وَمَنْ أَصَّدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧].

وَقُولُهُ: ﴿ وَمَنْ أَصَّدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴾ [النساء:١٢٢].

وقوله: ﴿ إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ﴾ [المائدة:١١٠].

وقوله: ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدَّقَاوَعَدَّلًا ﴾ [الأنعام:١١٥].

وقوله: ﴿مِّنَّهُم مَّن كُلَّمَ أُللَّهُ ﴾ [البقرة:٢٥٣].

وقوله: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴿ [الأعراف: ١٤٣].

وقوله: ﴿ وَنَكَ يْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَهُ نِجَيًّا ﴾ [مريم:٥٢].

وَقُولُهُ: ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ ٱلْمَتِ ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [الشعراء:١٠].

وقوله: ﴿ وَنَادَىٰهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمُ أَنَّهُ كُمَا عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [الأعراف:٢٢].

وَقُولُهُ: ﴿ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبَتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الفصص: ٦٥].

ومن السُّنَّة: قولُه ﷺ: «أَلَا رَجُلٌ يَحمِلُنِي إِلَىٰ قَومِهِ؛ فَإِنَّ قُرَيشًا مَنَعُونِي أَن أُبَلِّغَ كَلَامَ رَبِّي»(١).

وسُئل ﷺ: هل كان آدمُ نبيًّا؟ فقال: «نَعَم، مُكَلَّم» (٢)؛ يعني: كلَّمهُ الله.

وهذا أمر مُجمع عليه(٣).

وكلام الله على من جهة هو صفة ذاتيَّةٌ، ومن جهة هو صفة فعليَّةٌ، أو يقال: هو صفة ذاتيَّة باعتبار، وصفة فعليَّة باعتبار آخر.

وإيضاحُ ذلك: أنه من حيث إن ربَّنا -جلَّ وعلا- متكلِّم أزلًا، وعلى الدوام، وأن كلامه لا ينفد؛ هو صفة ذاتيَّة.

ومن حيث آحاد الكلام وأفراده التي تتجدَّد وتقع على وفق مشيئة الله ﷺ وحكمته، هو صفة فعليَّة.

#### وإيضاح ذلكم بهذه الأمثلة:

لمَّا خلق الله السموات والأرض قال لهما: ﴿ أَتْتِيَا طَوْعًا أَوْكُرُهُا ﴾ [فصلت: ١١].

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه ابنُ حبَّان في «صحيحه» (٦١٥٧- التعليقات الحسان)، والحاكم (٢/ ٢٨٨)، عن أبي أمامة رهبي، وقال: «صحيح على شرط مسلم»، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في «الصحيحة» (٢٦٦٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الإجماع» لحرب الكرماني (ص٧٨- الدبيخي)، و«مجموع فتاوئ ابن تيمية» (٦/ ١٦)، و«نقد مراتب الإجماع» له (ص٢٠٦- بحاشية مراتب الإجماع، ط: دار ابن حزم)، و«شرح الطحاوية» لابن أبي العز (ص١٦٩- السلام).

ولمَّا أراد أن يخلق آدم قال للملائكة -عليهم الصلاة والسلام-: ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

وفي الحديث أن آدم ﷺ لما سرَت الروح في جسده ووصلت إلى أنفه عطس فألهمه الله أن يقول: «الحمد لله»، فقال له: «يَرحَمُكَ رَبُّكَ يَا آدَمُ» (1). فتكليم الله لآدم بعد تكليمه للملائكة قطعًا، كما أن تكليمهم كان بعد خلق السموات والأرض وأمره لهما بما أَمَر.

وكلَّم موسىٰ عَلَّة، وكلَّم محمَّدًا عَلَّة ليلة الإسراء، وتكليمه موسىٰ عَلَّة كان قبل تكليمه محمَّدًا عَلَيْة.

وفي الحديث الصحيح: «مَا مِنكُم مِن أَحَدٍ إِلَّا سَيُكَلِّمُهُ رَبُّهُ، لَيسَ بَينَهُ وَبَينَهُ تُرجُمَانٌ "(٢)؛ يعني: بلا واسطة، وهذا يوم القيامة، وهناك يكلِّم الله عَجَلَّ الخلق حال الحساب؛ يُكلِّمُ مَن شاء بعد من شاء.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في أبواب التفسير، باب (٩٤)، حديث (٣٣٦٨). وقال: «حسن». وحسَّنه الألباني في تعليقه علىٰ «المشكاة» (٤٦٦٢)، عن أبي هريرة عَلَيْهُ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التوحيد، بَابُ كَلاَمِ الرَّبِّ وَعَبَلَاً يَومَ القِيَامَةِ مَعَ الأَنبِيَاءِ وَغَيرِهِم، حديث (٢٠١٦)، ومسلم في كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة، حديث (١٠١٦)، عن عدي بن حاتم رَهُ ...

وَالجَنَّةُ حَقَّ، وَالنَّارُ حَقَّ، وَهُمَا مَخلُوقَانَ لَا يَفنَيَانِ أَبَدًا، وَالجَنَّةُ ثَوَابٌ لِأَولِيَائِهِ، وَالنَّارُ عِقَابٌ لِأَهلِ مَعصِيَتِهِ، إِلَّا مَن رَحِمَ اللهُ ﷺ.

## کے الشرح کے

الجنَّة في اللُّغة: البستان (١).

وفي الشرع: هي دار أولياء الله في التي يُؤويهم إليها، وثوابه المقيم لهم (١٠). النار في الله عروفة (٢٠).

وفي الشرع: هي الدار التي أعدَّها الله على العقاب عُصاته (١٠).

وعصاة الربِّ على ضربين:

أحدهما: من النار عقابُه عقابًا سرمديًّا أبديًّا لا ينتهي، وهؤلاء هم الكفَّار، وأهلُ النفاق الاعتقاديِّ؛ لأنهم كفَّار في الباطن.

الثاني: من عقابُه مدَّة محدودة، وهم مَن لقُوا الله علىٰ كبيرة من أهل الإيمان، واقتضت مشيئة الله ﷺ أن يعذِّبهم، ثم مآلهم بعدُ إلىٰ الجنَّة.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مقاييس اللغة» (۱/ ٤٢١)، و «النهاية في غريب الحديث والأثر» (۱/ ٣٠٧)، و «لسان العرب» (۱/ ١٠٠)، و «لوامع الأنوار البهية» (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مجموع فتاوئ ابن تيمية» (١٠/ ٢٤١)، و«حادي الأرواح» لابن القيم (ص٩٤-المدني).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مجمل اللغة» لابن فارس (١/ ٨٤٧ - الرسالة)، و «القاموس المحيط» للفيروز آبادي (ص٨٨٨ - الرسالة).

<sup>(</sup>٤) انظر: «لوامع الأنوار البهية» للسفاريني (٢/ ١٩ ٧ - الخافقين).

في هذا المقطع عدَّةُ مسائل:

المسألة الأولى:

التنبيه إلى ما استفاض في الكتاب والسنَّة، وأجمع عليه أئمَّة السنَّة من أن الجننَّة والنار ثابتتان ثبوتًا لا ينازع فيه إلا مكابر.

فمن أدلَّة الكتاب: قولُه تعالىٰ في الجنَّة: ﴿أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]. وقوله تعالىٰ: ﴿أُعِدَّتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ السَّدِيد: ٢١].

وقال في النار: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١].

ولا يقال: «أُعِدَّ» إلا ما هو مهيَّأٌ موجود.

وصحَّ عنه ﷺ أنه رأى الجنَّة والنَّار، ففي الصحيحين (٢) من حديث ابن عباس عباس عن النبيِّ ﷺ: «إِنِّي رَأَيتُ الجَنَّة، -أو: أُرِيتُ الجَنَّة-، فَتَنَاوَلتُ مِنهَا

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱۱۰۱٦) و(۱۱۰۷۷) و(۱۱۷٤٦)، ومسلم: كتاب: الإيمان، بَابُ إِثْبَاتِ الشَّفَاعَةِ وَإِخرَاجِ المُوَحِّدِينَ مِنَ النَّارِ، حديث (۱۸۵)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب النكاح، بَابُ كُفرَانِ العَشِيرِ وَهُوَ الزَّوجُ، وَهُوَ الخَلِيطُ، مِنَ المُعَاشَرَةِ، حديث (١٩٧٥)، ومسلم في كتاب الكسوف، باب: ما عرض علىٰ النبيِّ ﷺ في صلاة الكسوف، حديث (٩٠٧).

عُنقُودًا، وَلَو أَخَذتُهُ لَأَكَلتُم مِنهُ مَا بَقِيَتِ الدُّنيَا، وَرَأَيتُ النَّارَ، فَلَم أَرَ كَاليَومِ مَنظَرًا قَطُّ، وَرَأَيتُ أَكثَرَ أَهلِهَا النِّسَاءَ»، ولا يكون هذا إلا فيما هو موجودٌ مخلوقٌ الآن.

وقوله ﷺ: «احتَجَّتِ الجَنَّةُ وَالنَّارُ، فَقَالَتِ النَّارُ: فِيَّ الجَبَّارُونَ وَالمُتَكَبِّرُونَ، وَقَالَتِ النَّارُ: فِيَّ الجَبَّارُونَ وَالمُتَكَبِّرُونَ، وَقَالَتِ الجَنَّةُ وَقَالَتِ الجَنَّةُ : فِيَّ ضُعَفَاءُ النَّاسِ وَمَسَاكِينُهُم، قَالَ: فَقَضَىٰ بَينَهُمَا، إِنَّكِ الجَنَّةُ رَحَمَتِي أَرحَمُ بِكِ مَن أَشَاءُ، وَإِنَّكِ النَّارُ عَذَابِي أُعَذِّبُ بِكِ مَن أَشَاءُ، وَلِكِلَاكُمَا عَلَيَّ مِلؤُهَا» (١).

فهل يُخاطب الله عَلَيْ هنا المعدوم؟! لا، بل يخاطب موجودًا مخلوقًا، -والله قادر على أن يخاطب المعدوم- لكونهما محتجَّتان؛ والمعدوم لا يحتجُّ، فهما موجودتان مخلوقتان.

وقال ﷺ: «اطَّلَعتُ فِي الجَنَّةِ، فَرَأَيتُ أَكثَرَ أَهلِهَا الفُقَرَاءَ، وَاطَّلَعتُ فِي النَّارِ، فَرَأَيتُ أَكثَرَ أَهلِهَا النِّسَاءَ»(١).

إلىٰ غير ذلكم من الأدلَّة، وقد أجمع أهلُ السُّنَّة علىٰ ذلك (٣).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١١٧٥٤) واللفظ له، ومسلم في كتاب: صفة الجنة ونعيمها، بَابٌ: النَّارُ يَدخُلُهَا الضُّعَفَاءُ، حديث (٢٨٤٧)، عن أبي سعيد الخدري فَا الضُّعَفَاءُ، حديث (٢٨٤٧)، عن أبي سعيد الخدري فَا الضُّعَفَاءُ،

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب بدء الخلق، باب: مَا جَاءَ فِي صِفَةِ الجَنَّةِ وَأَنَّهَا مَخلُوقَةٌ، حديث (٣٢٤١)، عن عمران بن حصين ﷺ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «أصول السنة» للإمام أحمد (ص ٥٨-٥٩)، و«الإجماع» للكرماني (ص٥١- الدبيخي)، و«الإبانة الكبرئ» لابن بطة (٢/ ٥٥٧)، و«مقالات الإسلاميين» للأشعري (١/ ٢٢- زرزور)، و«الجامع» لابن أبي زيد القيرواني (ص١١٠ - الرسالة)، و«عقيدة السلف

المسألة الثانية: في أهل الجنَّة وأهل النَّار.

فأهلُ الجنَّة هم كلُّ مؤمنٍ ومؤمنة بالله ﷺ، وأهلُ النار كلُّ كافر وكافرة، هم أهلها الذين هم أهلها.

وهاهنا تنبيه إلى أن من يدخل النار على ضربين:

أحدهما: من كانت النار مثواه ومقامه الدائم، وهم الكفار والمنافقون نفاقًا اعتقاديًّا.

الضرب الثاني: طائفة من عصاة المؤمنين، فإن منهم من تصيبه النار ببعض ذنوبه، ثم يخرجون منها، فضلًا من الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَاله وَالله وَاللّه

والأدلَّة على هذا الأصل النصوص المتواترة في الشفاعة(١).

ومنها قولُه عِيْنَ: «يَقُولُ اللهُ عَنَيْنَ : شَفَعَتِ المَلَائِكَةُ، وَشَفَعَ النَّبِيُّونَ، وَشَفَعَ

وأصحاب الحديث» للصابوني (ص٢٦٤ - الجديع)، و «الإقناع في مسائل الإجماع» لابن القطان (١/ ٥٣ - الفاروق)، و «حادي الأرواح» لابن القيم (ص١١)، و «شرح الطحاوية» (ص٤٢٠)، و «لوامع الأنوار البهية» (٦/ ٢٣٠ - ٢٣١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الاستذكار» لابن عبد البر (۲/ ۲۰۰ – سالم ومحمد عوض)، و«مجموع فتاوی ابن تیمیة» (3/ 9.7)، و «النهایة فی الفتن والملاحم» لابن كثیر (1/ 9.7) – الجیل)، و «العواصم والقواصم فی الذب عن سنة أبی القاسم» لابن الوزیر الیمانی (1/ 0.00) – الرسالة)، و «فتح الباری» لابن حجر (11/ 1.00) و (11/ 1.00) و «لوامع الأنوار البهیة» (11/ 1.00) و «نظم المتناثر» (ص (11/ 1.00)).

المُؤمِنُونَ، وَلَم يَبِقَ إِلَّا أَرحَمُ الرَّاحِمِينَ...» الحديث (١).

وقوله ﷺ: «أَمَّا أَهلُ النَّارِ الَّذِينَ هُم أَهلُهَا، فَإِنَّهُم لَا يَمُوتُونَ فِيهَا وَلَا يَحيَونَ، وَلَكِن نَاسٌ أَصَابَتهُمُ النَّارُ بِذُنُوبِهِم -أَو قَالَ: بِخَطَايَاهُم - فَأَمَاتَهُم إِمَاتَةً حَتَّىٰ إِذَا كَانُوا فَحمًا، أُذِنَ بِالشَّفَاعَةِ، فَجِيءَ بِهِم ضَبَائِرَ ضَبَائِرَ ...» الحديث (1).

وعلىٰ هذا أجمع أهلُ السنَّة والجماعة (٣).

المسألة الثالثة: في بقائهما وأنهما لا تفنيان.

دلَّت ظواهر النصوص من الكتاب والسنَّة علىٰ دوام الجنَّة والنَّار وعدم فنائهما؛ فأمَّا الجنَّة فقال تعالىٰ في أهلها: ﴿فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِهَا﴾ [هود:١٠٨]، فأخبر الله تعالىٰ أنهم خالدون فيها أبدًا، فالظاهر أنه متَّفقٌ علىٰ بقائها؛ لأنها نعمةُ الله علىٰ أوليائه، وأعظم نعيمها رضوانُ الله تَلَا عليهم.

الأمر الأول: ظاهر أدلة الكتاب، قال تعالىٰ في أهل الجنة: ﴿فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا﴾.

وأمَّا النَّار فبين أهل السنة خلافٌ؛ هل تفني أو لا؟ ولكن الصواب أن النار

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب: الإيمان، بَابُ مَعرِفَةِ طَرِيقِ الرُّؤيَةِ حديث (١٨٣)، ورواه البخاري في كتاب: التوحيد، بَابُ قَولِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَبُحُوهُ يُؤمَ بِذِنَاضِرُهُ ۚ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة:٢٢-٢٣] حديث (٧٤٣٩) بنحوه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الإيمان، بَابُ إِبْبَاتِ الشَّفَاعَةِ وَإِخرَاجِ المُوَحِّدِينَ مِنَ النَّارِ، حديث (١٨٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «التمهيد» لابن عبد البر (١٩/١٩)، و«شرح مسلم» للنووي (٣/ ٣٥)، و«مجموع فتاوئ ابن تيمية» (١١٦/١) و(٤/ ٣٠٩)، و«فتح الباري» (١٣/ ٤٥٩–٤٦٠)، و«لوامع الأنوار البهية» (١/ ٤١٠).

باقية؛ لظاهر أدلَّة الكتاب والسنَّة، ومنها قولُه تعالىٰ في أهل النار من الكفَّار: ﴿خَلِدِينَ فِهَا أَبُداً ﴾ [النساء:١٦٩].

وقال قومٌ من أهل السنّة: يفنى درك عصاة الموحِّدين؛ لأنه ينتهي بنهاية أهله؛ أي: بخروج أهله منه، وهذا هو ما رجَّحه شيخُنا الشيخ حمَّاد بنُ محمد الأنصاري رَحِّ لللهُ، وهذا اجتهادٌ منه، والظاهر من كلامه الذي سمعناه منه أنه مسبوق إلى هذا القول<sup>(۱)</sup>، لكن نحن نتوقَّف، حتىٰ يثبت عندنا نصُّ من كتاب الله الكريم، أو من الخبر الصحيح عن المعصوم على المعصوم الكريم، أو من الخبر الصحيح عن المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم الخبر الصحيح عن المعصوم المعموم المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم المعموم المعصوم المعص

ومن أدلَّة السُّنَّة: الحديث الصحيح: «يُؤتَىٰ بِالمَوتِ كَهَيئةِ كَبشٍ أَملَحَ، فَيُنَادِي مُنَادٍ: يَا أَهلَ الْجَنَّةِ، فَيشرَئِبُّونَ، وَيَنظُرُونَ، فَيقُولُ: هَل تَعرِفُونَ هَذَا؟ فَيتُولُونَ: نَعَم، هَذَا المَوتُ. وَكُلُّهُم قَد رَآهُ، ثُمَّ يُنَادِي: يَا أَهلَ النَّارِ، فَيشرَئِبُّونَ، وَيَنظُرُونَ، فَيَقُولُونَ: نَعَم، هَذَا المَوتُ. وَكُلُّهُم قَد وَأَوهُ، فَيُلْبَحُ» (أَوهُ، فَيُلْبَحُ» (أَي ولا يتصوَّر أن الذي يُذبح ملكُ الموت السَّيِّ ، وإنَّما الذي يُذبح هو الموتُ نفسُه.

وقد يقول قائل: كيف ذلك والموتُ معنى؟!

فنقول: قد أجاب ابنُ القيِّم رَحَالِللهُ عن هذا إجابةً شافيةً في «حادي الأرواح

<sup>(</sup>١) انظر: «الوابل الصيب» لابن القيم (ص٢٤ -عالم الفوائد).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب: قَولِهِ: ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ ﴾ [مريم:٣٩]، حديث (٢٧٣٠)، ومسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب: النَّارُ يَدخُلُهَا الجَبَّارُونَ، وَالجَنَّةُ يَدخُلُهَا الضَّعَفَاءُ، حديث (٢٨٤٩)، عن أبي سعيد الخدري ﷺ.

إلىٰ بلاد الأفراح» (٢/ ٨١٥-٨١٧).

قال الإمام ابن القيِّم رَحَمُلَتْهُ: «هذا الكبش والإضجاع والذبح ومُعاينة الفريقين ذلك حقيقةٌ، لا خيال، ولا تمثيل، كما أخطأ فيه بعضُ الناس خطأ قبيحًا، وقال: الموتُ عَرَضٌ، والعَرَض لا يتجسَّم، فضلًا عن أن يُذبح! وهذا لا يصحُّ؛ فإن الله سبحانه يُنشئ من الموت صورة كبش يُذبح، كما يُنشئ من الأعمال صورًا معاينة يُثاب بها ويعاقب، والله تعالىٰ ينشئ من الأعراض أجسامًا تكون الأعراض مادَّة لها، وينشئ من الأجسام أعراضًا كما ينشئ على من الأعراض أعراضًا، ومن الأجسام أجسامًا، فالأقسام الأربعة ممكنةٌ مقدورة للربِّ تعالىٰ، ولا يستلزم جمعًا بين النقيضين، ولا شيئًا من المحال، ولا حاجة إلى تكلُّف من قال إن الذبح لمَلَك الموت، فهذا كلُّه من الاستدراك الفاسد على الله ورسوله، والتأويل الباطل الذي لا يوجبه عقل ولا نقل، وسببُه قلَّة الفهم لمراد الرسول من كلامه، فظنَّ هذا القائل أن لفظ الحديث يدلُّ على أن نفس العَرَض يُذبح، وظنَّ غالطٌ آخر أن العَرَض يُعدم ويزول، ويصير مكانه جسمٌ يُذبح، ولم يهتدِ الفريقان إلىٰ هذا القول الذي ذكرناه، وأن الله سبحانه ينشئ من الأعراض أجسامًا، ويجعلها مادَّةً لها؛ كما في الصحيح عنه: «تَجِيءُ البَقَرَةُ وَآلُ عِمرَانَ يُومَ القِيَامَةِ كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ...»(١). الحديث.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب صلاة المسافرين، باب: فَضل قِرَاءَةِ القُرآنِ، وَسُورَةِ البَقَرَةِ، حديث (٨٠٤)، عن أبي أمامة الباهلي ﷺ. ولفظه: عن أبي أُمامَةَ البَاهِلِيّ، قَالَ: سَمِعتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، يَقُولُ: «اقرَءُوا القُرآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَومَ القِيَامَةِ شَفِيعًا لِأَصحَابِهِ، اقرَءُوا الزَّهرَاوَينِ البَقَرَةَ، وَسُورَةَ آلِ

فهذه هي القراءة التي يُنشئها الله ﷺ غمامتين، وكذلك قوله في الحديث الآخر: «إِنَّ مَا تَذَكُرُونَ مِن جَلَالِ اللهِ مِن تَسبِيجِهِ وَتَحمِيدِهِ وَتَهلِيلِهِ يَتَعَاطَفنَ حَولَ العَرشِ، لَهُنَّ دَوِيٌّ كَدَوِيِّ النَّحلِ، يُذَكِّرنَ بِصَاحِبِهِنَّ»(١). ذكره أحمد.

وكذلك قوله في حديث عذاب القبر ونعيمه للصورة التي يراها: «فَيَقُولُ: مَن أَنتَ ؟ فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الصَّالِحُ، وَأَنَا عَمَلُكَ السَّيِّعُ» (1).

وهذا حقيقة لا خيال، ولكن الله سبحانه أنشأ له من عمله صورة حسنة، وصورة قبيحة، وهل النور الذي يُقسم بين المؤمنين يوم القيامة إلا نفس إيمانهم، أنشأ الله سبحانه لهم منه نورًا يسعىٰ بين أيديهم، فهذا أمر معقول لو لم يَرِد به النصُّ، فورود النصِّ به من باب تطابُق السمع والعقل...» إلىٰ آخر كلامه يَخِلَلتْهُ.

قلت: فهذا الحديث له نظائر كثيرة، ذكر ابن القيم رَحَمُ لَلله طائفة منها.

عِمرَانَ، فَإِنَّهُمَا تَأْتِيَانِ يَومَ القِيَامَةِ كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ، أَو كَأَنَّهُمَا غَيَايَتَانِ، أَو كَأَنَّهُمَا فِرقَانِ مِن طَيرٍ صَوَافَ، تُحَاجَّانِ عَن أَصحَابِهِمَا، اقرَءُوا سُورَةَ البَقَرَةِ، فَإِنَّ أَخذَهَا بَرَكَةٌ، وَتَركَهَا حَسرَةٌ، وَلا تَستَطِيعُهَا البَطَلَةُ».

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٨٣٦٢) و(١٨٣٨٨)، وابن ماجه في كتاب الأدب، باب فضل الذكر، حديث رقم (٣٠٥٨)، عن النعمان بن بشير حيستنما، وصححه الألباني في «الصحيحة» (٣٣٥٨).

<sup>(</sup>۲) إشارة إلىٰ ما جاء في حديث البراء بن عازب ويستنها، وقد أخرجه أحمد (١٨٥٣٤) وو (١٨٥٣٥) و (١٨٥٣٥)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٩٣ – ٩٤)، وصحَّحه علىٰ شرط الشيخين، ووافقه الذهبي. وصحَّحه جماعة من أهل العلم كما في «أحكام الجنائز» للألباني (ص١٥٩).

ومنها قولُه ﷺ: «يُؤتَىٰ بِالقُرآنِ يَومَ القِيَامَةِ وَأَهلِهِ الَّذِينَ كَانُوا يَعمَلُونَ بِهِ، تَقدُمُهُ سُورَةُ البَقَرَةِ وَآلُ عِمرَانَ وَضَرَبَ لَهُمَا رَسُولُ اللهِ ﷺ، ثَلَاثَةَ أَمثَالٍ مَا نَسِيتُهُنَّ بَعدُ، قَالَ: كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ أَو ظُلَّتَانِ سَودَاوَانِ بَينَهُمَا شَرِقٌ، أَو كَأَنَّهُمَا حِزقَانِ مِن طَيرٍ صَوَافَ تُحَاجَّانِ عَن صَاحِبِهِمَا» (۱).

فَالله ﷺ قَادر علىٰ كلِّ شيء، ونقول كما قال أهلُ العلم: ﴿ عَلَىٰ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران:٧]، فما أخبرنا الله به؛ قلنا: هو حتٌّ وصدق، وما صحَّت السُّنَة عن النبي ﷺ بذلك؛ قلنا: هذا حتٌّ وصدق.

#### المسألة الرابعة:

حجج المنكرين لوجود الجنَّة والنَّار من أهل البدع الجهمية ومن لفَّ لفَّهم:

الحجَّة الأولى: من حججهم قالوا: إن خلق الجنَّة والنَّار قبل وجود أهلهما عبث، والله منزَّه عن العبث.

والجواب: أن هذه حجَّة عقليَّة، أبطلَتها النصوص من الكتاب والسُّنَّة، وأجمع أهل العلم على بطلانها.

الحجَّة الثانية: احتجُّوا بالحديث الصحيح وهو قولُه ﷺ: «لَقِيتُ إِبرَاهِيمَ لَيلَةَ أُسرِيَ بِي، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَقرِئ أُمَّتَكَ مِنِّي السَّلَامَ، وَأَخبِرهُم أَنَّ الجَنَّةَ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب صلاة المسافرين، باب: فَضلِ قِرَاءَةِ القُرآنِ، وَسُورَةِ البَقَرَةِ، حديث (٨٠٥)، عن النواس بن سمعان ﷺ.

طَيِّبَةُ التُّربَةِ، عَذبَةُ المَاءِ، وَأَنَّهَا قِيعَانٌ، وَأَنَّ غِرَاسَهَا سُبِحَانَ اللهِ، وَالحَمدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَاللهُ أَكبَرُ»(').

ووجه الاستدلال عندهم: أن القيعان جمع قاع، وهو الأرض الصفصف التي ليس فيها ماء، ولا زرع ولا شيء.

والجواب: أوَّلًا: أن هذا الحديث لنا لا علينا، بل هو عليكم أنتم؛ لأنه قال: «الجنَّة قيعان» فهذا دليل وجودها، فلو لم تكن موجودة، لم يقل إبراهيم -عليه الصلاة والسلام- هي قيعان.

وهاك مثالًا عقليًّا: لو قال قائل: أين تريد؟ فتقول: أريد أن أشتري أرض فلان في المكان الفلانيِّ، فقال لك: ما تريد إلىٰ أرض قاع ما فيها بناء ولا شيء؟! فقولُه هذا دليلٌ علىٰ أن فلانًا عنده أرض؛ لأنه لم يقل لك: إن فلانًا ليس عنده أرض، إنما قال: إن أرضه قاع، ماذا تريد فيها؟ فتقول: أنا أريد أن أزرعها، أريد أن أخطِّطها مباني سكنية، إلىٰ غير ذلك من الأغراض.

ثانيًا: من نفس الحديث: «وَأَنَّ غِرَاسَهَا: سُبِحَانَ اللهِ، وَالحَمدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَاللهُ أَكبَرُ»؛ وإيضاحه أن الجنة بناؤها بالأعمال الصالحة من عباد الله عَظَنَّ ، ألم يقصَّ الله عَظَنَّ علينا قول المرأة الخيِّرة الصالحة المؤمنة زوج فرعون -رحمها الله على الله عَلَنَ أَنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ ﴾ [التحريم: ١١]؟ فإنها عقلت أن الجنة موجودة، فقالت: ﴿رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ ﴾، والله وَعَلَنَ أقرَّها على هذا،

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في أبواب الدعوات، بَاب مَا جَاءَ فِي فَضلِ التَّسبيحِ وَالتَّكبيرِ وَالتَّهلِيلِ وَالتَّحمِيدِ، حديث (٣٤٩٢)، عن عبد الله بن مسعود ﷺ، وأورده الألباني في «الصحيحة» (١٠٥).

ومن قواعد أصول التفسير أن القصَّة في القرآن من حيث سباقُها ولحاقُها لها ثلاثة أحوال:

الأوَّل: التصريح في القرآن بإقرارها سباقًا أو لحاقًا.

الثاني: نقضها.

الثالث: السكوت عنها.

فالأوَّل والثالث حجَّة، والثاني باطل(١١).

وهذه القصَّة لا يوجد في الكتاب في سياق القصَّة من سباق ولا لحاق ما يُنكرها، فهي إذن مُقرَّة.

ونظير هذا ما أخرجه مسلم (١)، عن أمِّ حبيبة بنت أبي سفيان هِنَكَ، عن النبيِّ عَلَيْ قال: «مَا مِن عَبدٍ مُسلِم يُصَلِّي لِلَّهِ كُلَّ يَومٍ ثِنتَي عَشرَةَ رَكعَةً تَطُوَّعًا غَيرَ فَريضَةٍ، إِلَّا بَنَىٰ اللهُ لَهُ بَيتًا فِي الجَنَّةِ -أَو: إِلَّا بُنِي لَهُ بَيتٌ فِي الجَنَّةِ -».

وما أخرجه الشيخان<sup>(٢)</sup> من حديث عثمان هذه عن النبي عَلَيْهُ أنه قال: «مَن بَنَىٰ مَسجِدًا لِلَّهِ بَنَىٰ اللهُ لَهُ بَيتًا فِي الجَنَّةِ».

إلىٰ غير ذلكم من الأحاديث.

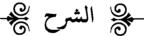
#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: «الموافقات في أصول الشريعة» للشاطبي (٤/ ١٥٨ فما بعدها - مشهور).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب الصلاة، باب: مَن بَنَىٰ مَسجِدًا، حديث (٤٥٠)، ومسلم في كتاب المساجد، باب: فَضلِ بِنَاءِ المَسَاجِدِ وَالحَثِّ عَلَيْهَا، حديث (٥٣٣).

#### وَالصِّرَاطُ حَقَّ.



الصراط في اللُّغة: الطريق (١).

وقولنا: المستقيم، يعني: المعتدل الذي لا عوج فيه.

وقد صحَّ الحديث الموجب للإيمان بالصراط، ومقتضىٰ الدليل في ذلك أنه مزلَّة مدحضة، وهو أدَقُّ من الشعرة، وأن عليه كلاليب تخطف من شاء الله، فتوبقهم في النار، وأن الناس يمرُّون عليه علىٰ قدر أعمالهم، فمنهم من يمرُّ في سرعة الطرف، ومنهم من يمرُّ كالبرق، ومنهم من يمرُّ كالريح، ومنهم من يمرُّ كالجاويد الخيل، ومنهم من يمرُّ كالرِّكاب، ومنهم من يعدو عدوًا، ومنهم من يزحف زحفًا، ومنهم من يسحب سحبًا، ومنهم من تلسعه النار، أو تخدشه الكلاليب ثم يمرُّ، ومنهم من يكدس في النار، ثم ينجو المؤمنون بعد، كما أسلفنا.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مقاييس اللغة» لابن فارس (۳/ ٣٤٩)، و«الصحاح» للجوهري (۳/ ١١٣٩)، و«السان العرب» لابن منظور (٧/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: «شرح النووي على مسلم» (۳/ ۲۰)، و «تفسير ابن كثير» (۸٥/٥)، و «شرح الطحاوية» لابن أبي العز (٦٠٦/٢)، و «فتح الباري» لابن حجر (٢١١/ ٤٤٦).

وقد أنكر الصراط القاضي عبدُ الجبّار المعتزليُّ، وفسَّر الصراط بأنه طريق النار وطريق الجنة، فطريق النار استدل له بقوله: ﴿فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ ٱلْجَحِيمِ النار وطريق الجنة، فطريق النار استدل له بقوله: ﴿فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ ٱلْجَحِيمِ النار استدل له بقوله: ﴿فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ ٱلْجَحِيمِ النار استدل له بقوله: ﴿فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ النار استدل له بقوله: ﴿فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ النار استدل له بقوله: ﴿فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الفافات:٢٣-٢٤].

وصراط الجنة أو طريق الجنة استدل له بقوله: ﴿عَرَّفَهَا لَمُمْ ﴾ [محمد:٦]؛ يعنى: أهل الجنة (١).

ولكن إذا رأى عدوُّ الله هذا الصراط بصر العين حينئذٍ يؤمن به، ولا ينفعه إيمانُه حين ذلك، وقد دلَّ على ثبوت الصراط مع ما سبق، إجماعُ أهل السنَّة عليه (٢)؛ بل يشاركهم بعضُ المبتدعة، وأظن جمهور المبتدعة على الإيمان بالصراط.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: «لوامع الأنوار البهية» (٢/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «إجماع السلف في الاعتقاد» لحرب الكرماني (ص٤٥)، و «شرح مسلم» للنووي (٣ / ٢٠)، و «الإقناع في مسائل الإجماع» لابن القطان (١/ ٥٢)، و «لوامع الأنوار البهية» (٢/ ١٩٠).

وَالمِيزَانُ حَقٌّ، لَهُ كِفَّتَانِ، تُوزَنُ فِيهِ أَعمَالُ العِبَادِ حَسَنُهُا وَسَيِّئُهَا حَقٌّ.

### کے الشرح کے

أُوَّلًا: الميزان في اللَّغة: اسمُ آلةٍ مأخوذٌ من الوزن، وهو معرفة مقادير الأشياء خِفَّةً وثِقلًا(١).

والميزان في الشرع: فكما جاء وصفه في الكتاب والسنَّة، وقد دلَّت السنَّة علىٰ أن له كفَّتين، وأنه يُنصب في الموقف.

ثانيًا: دلَّ الكتاب والسنَّة على وجوب الإيمان بالميزان، كما قال الله تعالىٰ: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيُومِ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [الأنبياء:٤٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوْزِينُهُ، ﴿ فَهُو فِي عِيشَكِو رَّاضِيَةٍ ﴾ وقال تعالىٰ: ﴿ فَأَمَّهُ مُن خَفَّتُ مَوَزِينُهُ ، ﴿ فَأَمَّهُ مُن خَفَّتُ مَوَزِينُهُ ، ﴿ وَالْقَارِعَةَ ﴾ [القارعة:٦-٩].

ثالثًا: ودلَّت السنَّة علىٰ أن الوزن يحصل لثلاثة أشياء:

- العملُ؛ ودليلُه ما مضى من أدلَّة الكتاب، ومن السنَّة قولُه ﷺ: «كَلِمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إِلَىٰ الرَّحمَٰنِ، خَفِيفَتَانِ عَلَىٰ اللِّسَانِ، ثَقِيلَتَانِ فِي المِيزَانِ: سُبحَانَ اللهِ وَبِحَمدِهِ، سُبحَانَ اللهِ العَظِيم »(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «مفردات القرآن» للراغب (ص ٨٦٨)، و «لسان العرب» (١٣/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب: التوحيد، بَابُ قَولِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَكَةِ ﴾ [الأنبياء:٤٧]، وأَنَّ أَعمَالَ بَنِي آدَمَ وَقُولَهُم يُوزَنُ حديث (٧٥٦٣)، ومسلم في كتاب: الذكر والدعاء والتوبة، باب: فضل التهليل والتسبيح والدعاء حديث (٢٦٩٤).

وقوله ﷺ: «مَنِ اتَّخَذَ كَلبًا إِلَّا كَلبَ زَرعٍ أَو غَنَمٍ أَو صَيدٍ؛ انتَقَصَ مِن أَجرِهِ كُلَّ يَوم قِيرَاطٌ»(١).

وقوله ﷺ: «مَن تَبِعَ جَنَازَةً فَصَلَّىٰ عَلَيهَا؛ فَلَهُ قِيرَاطٌ، وَمَن تَبِعَهَا حَتَّىٰ يُفرَغَ مِنهَا؛ فَلَهُ قِيرَاطَانِ»(١).

- العامل؛ ودليله قوله ﷺ: «إِنَّهُ لَيَأْتِي الرَّجُلُ العَظِيمُ السَّمِينُ يَومَ القِيَامَةِ، لَا يَزِنُ عِندَ اللهِ جَناحَ بَعُوضَةٍ »(٢)؛ يعني: لسوء حاله، وسوء مسلكه مع الله -تبارك وتعالىٰ-، والمرأة والرجل سواء في هذا الباب، لكن ذِكر الرجل هنا للتغليب، وليس للتخصيص.

وفي «المسند» وغيره ('): «أَنَّ ابنَ مَسعُودٍ كَانَ يَجتَنِي سِوَاكًا مِنَ الأَرَاكِ، وَكَانَ دَقِيقَ السَّاقَينِ، فَجَعَلَتِ الرِّيحُ تَكفَؤُهُ، فَضَحِكَ القَومُ مِنهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ مِن دِقَّةِ سَاقَيهِ، فَقَالَ: وَالَّذِي نَفسِي بِيلِهِ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب المزارعة، باب اقتِنَاءِ الكَلبِ لِلحَرثِ، حديث (٢٣٢٢)، ومسلم في كتاب: البيوع، بَابُ الأَمرِ بِقَتلِ الكِلَابِ، وَبَيَانِ نَسخِهِ، وَبَيَانِ تَحرِيمِ اقتِنَائِهَا إِلَّا لِصَيدٍ، أَو زَرع، أَو مَاشِيَةٍ وَنَحوِ ذَلِكَ، حديث (١٥٧٥) واللفظ له، عن أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٧٣٥٣)، وأبو داود في كتاب الجنائز، باب فَضلِ الصَّلَاةِ عَلَىٰ الجَنَائِزِ وَتَشيِيعِهَا، حديث (٣١٦٨)، عن أبي هريرة ﷺ. وأصله في الصحيحين بمعناه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب تفسير القرآن، باب: ﴿ أُولَتَيِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِفَآبِهِ عَجَطَتَ أَعَمَالُهُمْ ﴾، حديث (٤٧٢٩)، ومسلم في أول كتاب صِفَةِ القِيَامَةِ وَالجَنَّةِ وَالنَّارِ حديث (٢٧٨٥).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (٣٩٩١)، وابن حبَّان (٧٠٢٩)، عن ابن مسعود ﷺ، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصحيحة» (٣١٩٢).

لَهُمَا أَثْقَلُ فِي المِيزَانِ مِن أُحُدٍ»، وقد كان ابن مسعود الله من خيرة العاملين من الصحابة المُشخه.

- صحيفة العمل؛ ودليلُ هذا حديثُ صاحب البطاقة، وهو ما أخرجه الترمذي وغيره (۱) عن عبد الله بن عمرو وسن عن النبيّ على قال: «يُصَاحُ بِرَجُلٍ مِن أُمَّتِي يَومَ القِيَامَةِ عَلَىٰ رُءُوسِ الخَلَاثِقِ، فَينشرُ لَهُ تِسعةٌ وَتِسعُونَ سِجِلًّ، كُلُّ سِجِلًّ مَدَّ البَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ اللهُ وَعَلَىٰ : هَل تُنكِرُ مِن هَذَا شَيئًا؟ فَيَقُولُ: لَا، يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: لَا، ثَمَّ يَقُولُ: لَا، ثَمَّ يَقُولُ: اللهُ عَذَرٌ، لَا، يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: لَا، ثَمَّ يَقُولُ: اللهُ عَذرٌ، اللهَ عَلَيكَ الرَّجُلُ، فَيَقُولُ: لَا، فَيَقُولُ: بَلَىٰ، إِنَّ لَكَ عِندَنَا حَسنَاتٍ، وَإِنَّهُ لَا ظُلُمَ عَلَيكَ اليَومَ، فَتُحرَجُ لَهُ بِطَاقَةٌ فِيهَا: أَشهَدُ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبدُهُ وَرَسُولُهُ، قَالَ: فَيَقُولُ: يَا رَبِّ مَا هَذِهِ البِطَاقَةُ فِي كِفَةٍ، وَالبِطَاقَةُ فِي كِفَةٍ، فَطَاشَتِ فَيَقُولُ: إِنَّكَ لَا تُظلَمُ، فَتُوضَعُ السِّجِلَّاتُ فِي كِفَةٍ، وَالبِطَاقَةُ فِي كِفَةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ، وَثَقُلُتِ البطَاقَةُ فِي كِفَةٍ، وَالبِطَاقَةُ فِي كِفَةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ، وَثَقُلُتِ البطَاقَةُ فِي كِفَةٍ، وَالبِطَاقَةُ فِي كِفَةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ، وَثَقُلُتِ البطَاقَةُ فِي كِفَةً مَا السِّجِلَّاتُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ وَتَعْوَلُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

هذا الرجل لم تكن عنده حسنة إلا أنه حقَّق التوحيد؛ فليس له سلوك ولا خُلق، فالسِّجلَّات كلُّها عليه، وليس له إلَّا هذه البطاقة، هذا هو التوحيد الخالص -يا عباد الله- أحرق السيِّئات العظيمة؛ التي لقي بها ذلكم الرجلُ ربَّه،

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢٩٩٤)، والترمذي في أبواب الإيمان، بَابُ مَا جَاءَ فِيمَن يَمُوتُ وَهُوَ يَشهَدُ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، حديث (٢٦٣٩)، وابن ماجه في كتاب الزهد، بَابُ: مَا يُرجَىٰ مِن رَحمَةِ اللهِ يَومَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، حديث (٤٣٠٠)، وقال الترمذي: «حَسَنٌ غَرِيبٌ»، وصحَّحه الألباني في «الصحيحة» القِيَامَةِ، حديث (٢٠٥٠).

أحرقها إخلاصُ التوحيد وأذهبها، فدخل الجنَّة؛ لأنه كان موحِّدًا خالصًا.

فهذا الحديث فيه دليل صريح -بالإضافة إلىٰ ما تقدَّم- علىٰ أن الميزان له كفَّتان؛ لأنه ذكر وضع السِّجلات في كفَّة والبطاقة في كفَّة، والكفَّة طرف الميزان.

وذكر الزَّجَّاج إجماع أهل السنَّة على أن الميزان يوم القيامة له لسان (۱)، والله أعلم.

والميزان المعروف قديمًا أنه له عصًا من حديد، يُربط في كلِّ طرف كفَّة، وفي المقبض الذي يعلَّق به الميزان بين جنبتي المقبض اللسان، فهو يميل حيث يكون الثِّقل، فالتاجر المُحتُّ علىٰ قدر يجعل اللِّسان بين جنبتي المقبض، مائلًا إلىٰ جهة إلىٰ الشيء الموزون، والمطفِّف يجعل اللِّسان مائلًا إلىٰ جهة الوزنة (الرمَّانة) التي يوزن بها.

وقد أنكرت الجهمية والمعتزلة الميزان، وهم محجوجون بالكتاب والسنَّة والإجماع.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح الباري» (١٣/ ٥٣٨).

# وَالحَوضُ المُكرَمُ بِهِ نَبِيُّنَا حَقٌّ.

### ه الشرح کي

هذه المسألة من المسائل التي خالف أهلَ السنَّة فيها طوائفُ من المبتدعة، فأنكروا الحوض، كما أنكروا الصراط والميزان.

والحوضُ في اللغة: مجمع الماء، يقال: حاض الشيء يحوضه إذا جمعه (١).

وفي الشرع: هو حوضٌ أو تيه رسولُ الله ﷺ، يوضع في الموقف في عرصات القيامة، يردُه أهلُ السنَّة من أمَّته، وهذا الحوض يَصبُّ فيه ميزابان من الجنَّة (٢٠).

وهذا ممَّا كرَّم الله به نبيَّه ﷺ، وقد صحَّ عنه ﷺ أنه قال: «إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوضًا، وَإِنَّهُم يَتَبَاهَونَ أَيُّهُم أَكثَرُ وَارِدَةً، وَإِنِّي أَرجُو أَن أَكُونَ أَكثَرَهُم»(٣).

فهُنا تأتي الخصوصية، فكما أن النبي على هو أكثر الأنبياء تابعًا، كذلك حوضه أكثر الأحواض ورودًا، والذين أنكروا الحوض زعموا أن أحاديثه آحاد، ولا يُعتدُّ بالآحاد عندهم في هذا ونحوه من مسائل الاعتقاد!

#### والجواب:

أُوَّلًا: ليست أحاديثُ الحوض، وكذلك ما تقدَّم من أحاديث الميزان والصراط،

<sup>(</sup>۱) انظر: «المحكم والمحيط الأعظم» لابن سيده (٣/ ٤٧٠ - هنداوي)، و «لسان العرب» لابن منظور (٧/ ١٤١)، و «القاموس المحيط» للفيروز آبادي (ص ٦٤١ - الرسالة).

<sup>(</sup>٢) انظر: «شرح الطحاوية» (١/ ٢٨٠-٢٨١).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في أبواب صفة القيامة، بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ الحَوضِ، حديث (٢٤٤٣). وقال: غريب. وأورده الألباني في «الصحيحة» (١٥٨٩).



آحادًا، بل هي متواترة (١) تواترًا معنويًّا يوجب العلم والعمل.

ثانيًا: أن العبرة عند أهل السُّنَّة بصحَّة الحديث، فإذا نُقل الحديث عن النبيِّ بشروط خمسة، وهي:

- ضبط الرواة.
  - عدالتهم.
- اتصال السند بهذين الشرطين.
  - السلامة من الشذوذ.
    - السلامة من العلَّة.

فإذا توافرت هذه الشروط فالحديث محتجٌ به عند أهل السُّنَّة، سواء كان آحادًا أم لا.

وثمّة وجه ثالث: وهو أن البحث في الحديث من حيث تواتره وآحاده هو في الأصل ليس من مباحث أهل الحديث، إنما يبحث أهل الحديث في هذه الشروط الخمسة، فإذا تمّت؛ أوجب الحديث العلم والعمل معًا.

ورابعًا: يُردُّ عليهم بإجماع أهل السنَّة، فإن أئمَّة العلم والإيمان مُجمعون

<sup>(</sup>۱) انظر: «التمهيد» لابن عبد البر (۲/ ۲۹۱)، و«شرح مسلم» للنووي (۱۰/ ۵۳)، و«مجموع فتاوئ ابن تيمية» (۱۳/ ۵۰) و (۱۸/ ۵۰)، و «تفسير ابن كثير» (۸/ ۵۰۲)، و «فتح الباري» لابن حجر (۱۱/ ۲۷۷)، و «نظم المتناثر» للكتاني (ص۲۳۲ –۲۳۸).

علىٰ ثبوت حوض النبيِّ على ووجوب الإيمان به (۱). وحاصلُ الأدلَّة الدالَّة علىٰ ثبوت الحوض تتلخَّص فيما يأتي:

أُوَّلًا: الإخبارُ بموضعه، وأنه في عرصات القيامة، وفي الدنيا هو تحت منبر رسول الله ﷺ؛ قال -عليه الصلاة والسلام-: «مَا بَينَ بَيتِي وَمِنبَرِي رَوضَةٌ مِن رِياض الجَنَّةِ، وَمِنبَرِي عَلَىٰ حَوضِي (٢). فهو موجود الآن.

ثانيًا: وصف هذا الحوض: وهذا الوصف يتضمَّن لونَه، وطعمَه، وطُولَه، وعَرضَه، وعَرضَه، وعددَ آنيته، صحَّت بذلكم السنَّة عن النبيِّ ﷺ، وأن طوله شهر، وعرضه شهر، وآنيته عدد نجوم السماء، من شرب منه شربة لا يظمأ بعدها أبدًا(٢).

قال أهل العلم: شربة هذا الإنسان من الحوض رجلًا كان أو امرأة هو عنوان سعادته، إن شاء الله تعالى، وهذا تفصيلُه يطول؛ لأن السعادة إمَّا سعادة تامَّة، وهي لمن يدخل الجنَّة بلا حساب ولا عذاب، وهذا أفضل، أو بالحساب دون المناقشة؛ أي: بالعرض، وإمَّا سعادة ناقصة، وصاحبها من شاء الله الله الله يعذِّبه لقاء كبائر اقترفها في الدنيا، فلقي الله عليها دون توبة وهو من أهل

<sup>(</sup>۱) انظر: «إجماع السلف في الاعتقاد» لحرب الكرماني (ص٤٥)، و «التمهيد» لابن عبد البر (٢ / ٢٩١)، و «الإقناع في مسائل الإجماع» لابن القطان (١/ ٤٧ و٥٢)، و «فتح الباري» (١١/ ٢٧).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب: في الحوض، حديث (٦٥٨٨)، ومسلم في كتاب الحج، باب: مَا بَينَ القَبرِ وَالمِنبَرِ رَوضَةٌ مِن رِيَاضِ الجَنَّةِ، حديث (١٣٩٠)، عن عبد الله بن زيد المازني ﷺ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «شرح الطحاوية» لابن أبي العز (١/ ٢٨٠-٢٨١).

التوحيد، فإن سعادته هنا ليست تامَّةً؛ لأنه يمضي عليه ما يمضي من الزمن وهو في النار، فإذا دخل الجنَّة سعد، لكن فاته ما فاته مع أهل السعادة التامَّة.

ثالثًا: أن هذا الحوض يُذادُ عنه أقوامٌ، يعرفهم رسولُ الله ﷺ بآثار الغُرَّة والتحجيل، فقد صحَّ عنه -عليه الصلاة والسلام- أنه يرى أناسًا تذودهم الملائكة، فيقول: «لَيَرِدَنَّ عَلَيَّ نَاسٌ مِن أَصحَابِي الحَوضَ، حَتَّىٰ عَرَفتُهُم اختُلِجُوا دُونِي، فَأَقُولُ: أَصحَابِي، فَيَقُولُ: لا تَدرِي مَا أَحدَثُوا بَعدَكَ» (١).

وفي رواية: «لَيَرِدُ عَلَيَّ أَقَوَامٌ أَعرِفُهُم وَيَعرِفُونِي، ثُمَّ يُحَالُ بَينِي وَبَينَهُم، فَأَقُولُ: سُحقًا سُحقًا فُأَقُولُ: سُحقًا سُحقًا لِمَن غَيَّرَ بَعدِي»(١).

وهؤلاء هم الذين ارتدُّوا بعد موته من الأعراب، وقاتلهم أبو بكر الصديق ومن معه من المهاجرين والأنصار، فماتوا على الكفر ولم يعودوا إلى الإسلام، أو أن هذا من الزجر والوعيد، فإنه يقال لصاحب البدعة: إنه ارتد، من باب الزجر، وليس معناه ارتدَّ عن الإسلام وخرج منه، وإنما معناه أنه ارتد عن السُّنَّ شيئًا، وهذا مثلُ قوله على في الخوارج: «يَمرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمرُقُ السَّهمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ» (٣). على قول من فسَّر هذا بالوعيد، ولم يكفِّر الخوارج، أمَّا من كفَّر الخوارج، أمَّا من كفَّر

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب في الحوض، حديث (٦٥٨٢)، ومسلم في كتاب الفضائل، باب: إثباتِ حَوض نَبيّنا ﷺ وَصِفَاتِهِ، حديث (٢٢٩٠)، عن أبي سعيد الخدري ﴿ ٢٢٩٠)،

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب في الحوض، حديث (٦٥٨٣-٦٥٨٤)، ومسلم في كتاب الفضائل، باب: إِثْبَاتِ حَوضٍ نَبِيِّنَا ﷺ وَصِفَاتِهِ، حديث (٢٣٠٤)، عن أنس بن مالك ﷺ.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

الخوارج فالحديث عندهم على ظاهره؛ ومعنى «يمرقون من الدِّين»؛ أي: يخرجون منه، ويؤكِّد هذا لهم قولُه ﷺ: «ثُمَّ لَا يَعُودُونَ فِيهِ أَبَدًا»(١).

فهؤلاء أناسٌ غيَّروا وبدَّلوا في السنَّة، وركبوا البدع وتركوا سنَّة رسول الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الموقف بأن حرمهم من الشرب من هذا الحوض العظيم.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) قطعة من حديث رواه أحمد (۲۷۲)، وأبو يعلىٰ (۲۷۸)، والحميدي (٥٩ - الداراني)، والعدني كما في «المطالب العالية» (٢٠٦/١٨)، والخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (١٤/ ٣٦٦ - العلمية)، عن علي بن أبي طالب ﷺ. وسنده ضعيف، فيه أبو كثير مولىٰ الأنصار، قال فيه الحافظ في «تعجيل المنفعة» (٢/ ٥٣٣): «ذكره البُخَارِيُّ، وَلم يذكر فِيهِ جرحًا، وَتَبعهُ أَبُو أَحمد الحَاكِم»، فهو مجهول.

لكن للحديث شاهدان في الصحيح؛ فأخرجه البخاري في كتاب التوحيد، باب: قِرَاءَةِ الفَاجِرِ وَالمُنَافِقِ، وَأَصوَاتُهُم وَتِلاَوَتُهُم لاَ تُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُم، حديث (٧٥٦٢)، عن أبي سعيد الخدري شه، وأخرجه مسلم في كتاب الزكاة، باب: الخوارج شر الخلق والخليقة، حديث (١٠٦٧)، عن أبي ذر شه. ولفظهما: «ثُمَّ لا يَعُودُونَ فِيهِ».

وَالشَّفَاعَةُ حَقُّ، [وَأَنَّ نَاسًا مِن أَهلِ التَّوجِيدِ يَخرُجُونَ مِنَ النَّارِ بِالشَّفَاعَةِ حَقُّ، [وَأَنَّ نَاسًا مِن أَهلِ التَّوجِيدِ يَخرُجُونَ مِنَ النَّارِ بِالشَّفَاعَةِ حَقُّ] (١).

### ه الشرح کی

هذه المسألة تضمَّنت جملتين:

الجملة الأولى: في إثبات الشفاعة.

الجملة الثانية: فيمن يدخل النار من الموحِّدين، ثم يخرجون منها بالشفاعة.

وكلُّ جملة من هاتين الجملتين النظر فيها مستقلُّ عن الجملة الأخرى.

فالجملة الأولىٰ في ثبوت الشفاعة، ووجوب الإيمان بها، فيها عدَّة أمور:

الأمر الأوَّل: في معنىٰ الشفاعة، فليعلم المسلمون والمسلمات أن الشفاعة لها معانِ ثلاثة: لغويُّ، وعرفيٌّ، وشرعيٌّ.

فمعناها في اللَّغة: هو انضمام شيئين إلى بعضهما أو أكثر حتى تصير شفعًا ضد الوتر (٢). مثل: اثنين، أربعة، ستَّة، ثمانية، وهكذا، والشافع ينضمُّ بسعيه إلى

<sup>(</sup>۱) هذه العبارة لم ترد في رواية اللالكائي، وهي ثابتة في جزء «اعتقاد السنة وأصل الدين» -المفرد- (۱ مخطوطة الظاهرية). وهي ثابتة أيضًا في رواية أبي العلاء الهمذاني كما في «فُتيا وجوابها في الاعتقاد» (ص٩٢ - الجديع)، وفي «مختصر الحجَّة علىٰ تارك المحجة» لنصر المقدسي (٢/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مقاييس اللغة» (۳/ ۲۰۱)، و «الصحاح» (۳/ ۱۲۳۸)، و «مفردات القرآن» (ص۵۷)، و «لسان العرب» (۸/ ۱۸۳).

من يشفع له، فيصيران شفعًا بعد أن كان كلُّ واحدٍ منهما وترًا حين انفصالهما عن بعضهما، فلمَّا انضم أحدهما إلى الآخر صار شفعًا.

وأمَّا المعنى العرفيُّ: فهو سؤال الخير للغير(١).

وهاكم بعض الأمثلة:

المثال الأوَّل: مَدينٌ أرهقه الدَّين؛ إمَّا لقرب الأجل وليس عنده من السداد ما يعطيه الدائن، أو لكثرة القسط المتَّفق علي تسديده، فيطلب من يتوسَّط له عند الدائن بالفُسحة في الأجل، فبدلًا من أن تكون المدَّة سنتين يتوسَّط حتى تصير ثلاثة أو أربعة أو أكثر، وقد يتوسَّط عنده في تخفيف الأقساط، فبدلًا من أن يكون القسط الشهري ألفي ريال، يجعله ألفًا وخمسمائة، وتزيد المهلة.

المثال الثاني: شخص يريد العمل عند فلان، وصاحب العمل هذا لم يتقدَّم إليه أحد كفؤ، وهو لا يعرف هذا الشخص المتقدِّم، ويظنُّ أن شروطه لم تنطبق عليه، فيأتي إلىٰ شخص آخر ويطلب منه أن يذهب معه إلىٰ صاحب العمل؛ ليُعرِّفه عليه ويزكِّيه عنده، حتىٰ يعيِّنه في عمله (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تهذیب اللغة» للأزهري (۱/ ۲۷۸- إحیاء التراث)، و «لسان العرب» (۸/ ۱۸۶)، و «لمجموع فتاوی ابن تیمیة» (۷/ ۱۳۶-۲۰) و (۱۸ / ۳۶۱)، و «لوامع الأنوار» (۲/ ۲۰۶).

<sup>(</sup>٢) يستثنى من هذا الدوائر الحكومية، فكلامنا ليس فيها؛ لأن لها شروطًا، وللعاملين مواصفات، وهناك وزارة الخدمة المدنية وما تفرَّع عنها، إنما حديثنا فيما هو شخصيٌّ في تعامل الأفراد بعضهم مع بعض، حتى الشركات والمؤسسات التي تخضع لنظام المسابقات، حديثُنا لا يشملها.

وأمَّا المعنى الشرعي: فهو سؤال عبدٍ رضي الله قولَه وعملَه ربَّه مغفرة ذنوب بعض المجرمين(١).

الأمر الثاني: في أدلَّه إثبات الشفاعة ووجوه الإيمان بها:

من القرآن الكريم: قوله تعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ ﴾ [البقرة: ٥٥].

وقوله تعالىٰ: ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٤٤]، وغيرهما من الآيات.

فحاصلها أن الشفاعة ملك لله على فلا يملكها أحد سواه، لا مَلَك مقرَّب ولا نبيٌّ مرسل.

وأمَّا من السُّنَّة: فإن السُّنَّة في هذا الباب متواترة تواترًا معنويًّا يوجب العلم والعمل، ومنها قولُه ﷺ: «ثُمَّ أَشفَعُ، فَيَحُدُّ لِي حَدًّا، فَأُخرِجُهُم مِنَ النَّارِ وَأُدخِلُهُمُ الجَنَّة، وَقَالَ فِي الثَّالِثَةِ أَوِ الرَّابِعَةِ: فَلا يَبقَىٰ فِي النَّارِ إِلَّا مَن حَبَسَهُ القُر آنُ»(٢).

الشفاعة التي صحَّ بها النقلُ عن النبيِّ تَنضمَّن عدَّة شفاعات، إحداها ما هو مجمع عليه بين المسلمين ولا ينكرونها، ويدخل في هذا الإجماع الخوارجُ وغيرُهم من الوعيدية الذين ينكرون الشفاعة في أهل الكبائر، وهذه الشفاعة العظمىٰ التي يعتذر عنها آدمُ ونوحٌ وإبراهيمُ وموسىٰ وعيسىٰ -صلىٰ الله عليهم

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع فتاوي ابن تيمية» (٧/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب: صِفَةِ الجَنَّةِ وَالنَّارِ، حديث (٦٥٦٥)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: أَدنَىٰ أَهل الجَنَّةِ مَنزِلَةً فِيهَا، حديث (١٩٣)، عن أبي سعيد الخدري ﷺ.

وسلم أجمعين-، فينتهي أمرُ الناس إلىٰ رسول الله على فيقول: «أَنَا لَهَا»، فيشفع؛ فيستأذن فيسجد مستأذنًا ربَّه على ويسجد ما شاء الله، ثم يقال له: «يَا مُحَمَّدُ، ارفَع رَأْسَكَ، وَقُل: يُسمَع لَكَ، وَسَل تُعطَه، وَاشْفَع تُشَفَّع»(١).

فهذه هي المقامُ المحمودُ الَّتي يحمده عليها الأوَّلون والآخرون؛ لأن الناس يشتد بهم قبل ذلكم الكربُ، فمنهم من يبلغ عرقه إلىٰ أنصاف ساقيه، ومنهم من يلجمه العرق إلجامًا من شدة الموقف، وهذه الشفاعة من خصائصه على الموقف، وهذه الشفاعة من خصائصه على الموقف، وهذه الشفاعة من خصائصه الموقف، وهذه الموقف، وهذه الشفاعة من خصائصه الموقف، وهذه الموقف، وهذه الموقف، وهذه الموقف، وهذه الموقف، وهذه الموقف ا

الشفاعة الثانية: الشفاعة في أهل الكبائر من المؤمنين، وهذه قد دلَّ عليها الأحاديثُ المتواترة وإجماعُ أهل السنَّة.

فيشفع رسول الله على أهل الكبائر بإذن الله الكبائر هذه الشفاعة الوعيدية من خوارج ومعتزلة؛ لأن معتقدهم في مرتكب الكبيرة إن مات عليها هو تخليده في النار، وهذا المعتقد منهم مردود بالإجماع، وبالأحاديث المتواترة في هذا الباب.

ومنها قولُه ﷺ: «أَسعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَومَ القِيَامَةِ مَن قَالَ: لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ خَالِصًا مِن قَلبِهِ»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب التوحيد، باب: كَلَامِ الرَّبِّ وَعَلَّلَاً يَومَ القِيَامَةِ مَعَ الأَنبِيَاءِ وَغَيرِهِم، حديث (۷۰۱۰)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: أَدنَىٰ أَهلِ الجَنَّةِ مَنزِلَةً فِيهَا، حديث (۱۹۳)، عن أنس عَلَيْهِ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب العلم، باب: الحرص علىٰ الحديث، حديث (٩٩)، عن أبي هريرة



الشفاعة الثالثة: الشفاعة في أناس من أهل الجنة لرفع درجاتهم. الشفاعة الرابعة: الشفاعة في أناس تساوت حسناتُهم وسيِّئاتهم.

وهذه الشفاعات الثانية والثالثة والرابعة ليس خاصَّةً برسول الله عَلَيْهُ، بل يشاركه فيها الملائكةُ والنبيُّون والصالحون من عباد الله.

وثمّة شفاعة أخرى هي من خصائصه على وهي الشفاعة في أبي طالب، إذ يخرجه رسولُ الله على بالشفاعة عند الله فيه من الدرك الأسفل من النار، فيرفعه إلى ضحضاح من نار يغطي أخمصيه، ولكنه يغلي منه دماغه؛ كما ثبت ذلك في الصحيحين (۱).

هذه المسألة الأولى في الشفاعة، والمسألة الثانية في مذاهب الناس في الشفاعة؛

#### فأقول: مذاهب الناس في الشفاعة ثلاثة ".

المذهب الأول: من يغلو في الشفاعة ويثبتها مطلقًا في الدنيا والآخرة، قياسًا للشفاعة عند المخلوق، وهؤلاء هم أهلُ الخرافة والقبوريُّون وغلاة المتصوِّفة، فإنهم يثبتونها لمن يزعمون فيه الولاية في الدنيا وفي الآخرة مطلقًا، ولهذا تجدهم عند قبور من يزعمون فيهم الولاية يقولون: يا فلان، اشفع لى عند الله!

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب المناقب، باب: قِصَّةِ أَبِي طَالِبٍ، حديث (٣٨٨٥)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: شَفَاعَةِ النَّبِيِّ وَاللَّخِيفِ عَنهُ بِسَبَبِهِ، حديث (٢١٠)، عن أبي سعيد الخدري عَلَيْهِ.

المذهب الثاني: الغلاة في نفي الشفاعة؛ أي: مُنكرةُ الشفاعة، من الخوارج والمعتزلة ومن وافقهم، وهؤلاء يسمَّون الوعيدية؛ لأن مسلكهم تغليب الوعيد، وترك نصوص الرجاء.

وقد قدَّمنا معتقدهم فيمن مات على كبيرة، فالخوارج يكفِّرون مرتكب الكبيرة في الدنيا، ويستحلُّون دمه وماله، والمعتزلة يجعلونه في الدنيا في منزلة بين المنزلتين لا مسلم ولا كافر، ثم اتفقت الطائفتان على أن مرتكب الكبيرة إن لقي الله مُصرًّا عليها، فإنه خالد مخلَّد في النار، ومن حججهم قولُه تعالىٰ: ﴿فَا نَفْعُهُمْ شَفْعَةُ ٱلشَّنِفِينَ ﴾ [المدثر:٤٨].

ويُردُّ عليهم بأن هذه الآية في الكفَّار، وليست في عصاة المؤمنين، ألم يقل الله وَالله والله وال

ومن حججهم قوله تعالىٰ: ﴿مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلِا شَفِيعِيْطَاعُ ﴾ [غافر:١٨]، وهذه الآية كذلك في الكفَّار، وليست عامَّة حتىٰ يُحتجَّ بها، فهم محجوجون، وقولهم مردود بالقرآن، وبمتواتر السنَّة (١)،

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوی» (۱۱/ ۱۸۶) و(۱۱/ ۰۰۰)، و«الفتاوی الکبری» (٦٦٢ ٢٦٢)؛

وبإجماع الأئمَّة من أهل السنَّة (١) الذين هم أسعد الناس برسول الله ﷺ حظًّا في الدنيا والآخرة.

المذهب الثالث: هو المذهب الوسط في الشفاعة، فإنهم يثبتونها بشرطين: أحدهما: إذن الله للشافع؛ لقوله تعالى: ﴿مَن ذَا اللَّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

لابن تيمية، و«شرح الطحاوية» لابن أبي العز (٢/ ٦٢٩)، و«العواصم والقواصم» لابن الوزير (٩/ ٨١ و٣٤٧)، و«نظم المتناثر» للكتاني (ص٢٤٠-٢٤١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «إجماع السلف في الاعتقاد» لحرب (ص٤٨-٥٠)، و «شرح مسلم» للنووي (١/ ٦٩ و (١/ ٢٥ مرد))، و «الإقناع في مسائل الإجماع» لابن القطان (١/ ٥٢-٥٣)، ومجموع الفتاوئ» (١/ ١٨٤)، و «الفتاوئ الكبرئ» (٣/ ٣٨٥)؛ لابن تيمية، و «لوامع الأنوار» (١/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٨٨٥٨)، والبخاري في كتاب العلم، باب: الحرص علىٰ الحديث، حديث (٩٩).

وفي الحديث الصحيح الآخر: «وَإِنِّي اختَبَأْتُ دَعوَتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي إِلَىٰ يَومِ القَامَةِ، فَهِيَ نَائِلَةٌ إِن شَاءَ اللهُ مَن مَاتَ مِن أُمَّتِي لَا يُشرِكُ بِاللهِ شَيئًا»(١).

فبان بهذا التقرير بضميمة الحديثين إلى الآيات قبلها ما قدَّمناه.

ونزيدها هنا إيضاحًا؛ فنقول: إن الملائكة الكرام عند الله على الله على مكانتهم عنده، لا يملكون الشفاعة إلّا بهذين الشرطين:

- إذن الله لمن شاء.

- ورضاه كذلك عن المشفوع فيه.

وهم أهل التوحيد لا المشركة، سواء كانت مشركةً في العبادة، أو مشركة في الربوبية والعبادة.

فهذا المذهب هو الذي يُسعفه الدليل ويسنده، وما أعظم مذهبًا يستند على الدليل من كتاب وسنَّة وإجماع، وهؤلاء هم أهلُ السنَّة والجماعة.

والجملة الثانية: في إخراج أهل الكبائر من الموحِّدين، وإن شئت فقل: إدخال بعض عصاة الموحِّدين في النار، ثم إخراجهم منها بالشفاعة.

فبان بهذا أن الموحِّدين ثلاثة أقسام:

القسم الأول: مَن يدخل الجنّة بلا حساب، ومنهم السبعون ألفًا المذكورون في حديث عرض الأمم المرويِّ عن ابن عبّاس عبّاس عبيضه ، ففيه: «قِيلَ: هَذِهِ أُمَّتُك،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الإيمان، باب حديث (١٩٩)، عن أبي هريرة ﷺ.

## وَيَدخُلُ الجَنَّةَ مِن هَؤُلاءِ سَبعُونَ أَلفًا بِغَيرِ حِسَابِ»(١).

القسم الثاني: من تُعرض عليه أعمالُه عرضًا ويقرَّر بها، ثم يغفر الله له، كما في حديث النجوى عن ابن عمر هِ في نفيه: « يَقُولُ الله وَ أَنَا الله وَ أَنَا أَتَعرِفُ ذَنبَ كَذَا، أَتَعرِفُ ذَنبَ كَذَا؟ فَيَقُولُ: نَعَم أَي رَبِّ، حَتَّىٰ إِذَا قَرَّرَهُ بِذُنُوبِهِ، وَرَأَىٰ فِي كَذَا، أَتَعرِفُ ذَنبَ كَذَا؟ فَيقُولُ: نَعَم أَي رَبِّ، حَتَّىٰ إِذَا قَرَّرَهُ بِذُنُوبِهِ، وَرَأَىٰ فِي كَذَا، أَتَعرِفُ ذَنبَ كَذَا؟ مَتَرتُها عَلَيكَ فِي الدُّنيا، وَأَنَا أَغْفِرُهَا لَكَ اليَومَ، فَيُعطَىٰ كِتَابَ حَسَنَاتِهِ »(1).

القسم الثالث: مَن شاء الله أن يعذِّبه، لقاء كبائر أو كبيرة لقي الله عليها دون توبة.

وثَمَّةَ قَسَمٌ رابع: يُستنبط من قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨]، ولعلَّ هذا من يُناقش أثناء الحساب والعرض؛ لقوله ﷺ: «مَن نُوقِشَ الحِسَابَ هَلَكَ»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الطب، باب: من لم يرق، حديث (٥٧٥٢)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: الدَّلِيل عَلَىٰ دُخُولِ طَوَائِفَ مِنَ المُسلِمِينَ الجَنَّةَ بِغَيرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ، حديث (٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب المظالم والغصب، باب قولِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَا لَقَنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ [هود:١٨]، حديث (٢٤٤١)، ومسلم في كتاب التوبة، باب: قبول توبة القاتل وإن كثر قتله، حديث (٢٧٦٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب قوله تعالىٰ: ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا﴾ [الانشقاق: ٨]، حديث (٤٩٣٩)، ومسلم في كتاب صفة القيامة، باب: إثبات الحساب، حديث (٢٨٧٦)، عن عائشة عِيشْفُها.

هذه أقسام الموحِّدين من حيث النجاةُ من النَّار ودخولُ الجنَّة، والعذاب بالنَّار –عافانا الله وإيَّاكم منها–.

وأمَّا قول الشيخين: «يَخرُجُونَ مِنَ النَّارِ بِالشَّفَاعَةِ حَقُّ»، فالأدلَّة عليه هي السُّنَّة المتواترة (١٠).

ومنها: ما أخرجه أحمد ومسلم (٢)، عن أبي سعيد الخدري الله عن النبي قال: «أُمَّا أُهلُ النَّارِ الَّذِينَ هُم أَهلُهَا، فَإِنَّهُم لَا يَمُوتُونَ فِيهَا وَلَا يَحيَونَ، وَلَكِن نَاسٌ أَصَابَتهُمُ النَّارُ بِذُنُوبِهِم، -أَوَ قَالَ: بِخَطَايَاهُم - فَأَمَاتَهُم إِمَاتَةً، حَتَّىٰ إِذَا كَانُوا فَحمًا...» الحديث.

وبهذا يبطل مذهب أهل التكفير من الخوارج وغيرهم، وتُحفظ عصمة المسلم الموحِّد من هذا الشطط والهوئ، ويزيده وضوحًا أحاديث كثيرة.

منها: ما أخرجه البخاري (٢)، عن ابن مسعود الله قال: «قَالَ النَّبِيُ ﷺ كَلِمَةً، وَقُلْتُ أُخرَىٰ؛ قَالَ النَّبِيُ ﷺ: مَن مَاتَ وَهو يَدعُو مِن دُونِ اللهِ نِدًّا دَخَلَ النَّارَ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الاستذكار» لابن عبد البر (۲/ ۲۰ - سالم ومحمد عوض)، و «التوسل والوسيلة» لابن تيمية (ص٢٦٧ - المدخلي)، و «المجموع» له (٤/ ٢٠٩)، و «النهاية في الفتن والملاحم» لابن كثير (٢/ ٢٠٩ - الجيل)، و «العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم» لابن الوزير البناني (٨/ ٢٠٠ - الرسالة)، و «فتح الباري» (١١/ ٢١٦) و (١٣/ ٢٥٩ - ٤٦٠)، و «لوامع الأنوار البهية» (٢/ ٢١٨)، و «نظم المتناثر» (ص٢٣٤ - ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) في كتاب التفسير، بَابُ قَولِهِ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُسِّ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة:١٦٥]، حديث (٤٤٧٩).



وَقُلْتُ أَنَا: مَن مَاتَ وَهوَ لَا يَدعُو لِلَّهِ نِدًّا دَخَلَ الجَنَّةَ».

ومنها: ما أخرجه مسلم (۱) من حديث جابر بن عبد الله هذه، عن النبي على قال: «مَن لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيئًا، دَخَلَ الجَنَّة، وَمَن لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ، دَخَلَ الجَنَّة، وَمَن لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ، دَخَلَ النَّارَ».

والحاصل: أن الموحِّد الذي مات على التوحيد مقطوع له بالجنَّة، كما يشاء الله وَالله وَالله وَالله وَالله والله والكور لمن يشاء، فدخولُه الجنَّة قد ما دون الشرك والكفر لمن يشاء، فدخولُه الجنَّة قد يكون قبل أن تمسَّه النار، بعد أن غفر الله له، وغفر له صاحب الحق إن كانت عليه حقوق للناس، وقد يدخل الجنَّة بعد أن يُعذَّب بالنار، فماله الجنَّة في كلا الحالين.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) في كتاب الإيمان، باب: مَن مَاتَ لَا يُشرِكُ بِاللهِ شَيئًا دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَن مَاتَ مُشرِكًا دَخَلَ النَّارَ، حديث (٩٣).

## [وَعَذَابُ القَبرِ حَقٌّ](١).

### کې الشرح کې

قول الإمامين: «وَعَذَابُ القَبرِ حَقُّ» هذا هو معتقد أهل السُّنَّة والجماعة، يعني: يجب الإيمان به، وذلك بدلالة الكتاب والسُّنَّة وإجماع أئمَّة أهل السُّنَّة.

فمن الكتاب الكريم: قولُه تعالىٰ في آل فرعون: ﴿ ٱلنَّادُيُعُرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيًّا فَدُوَّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدَخِلُوا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [غافر: ١٤]، فهم يُعرضون علىٰ النار في البرزخ، والقبر من البرزخ؛ لأن بعض الناس تأكله السباع أو يحرق فيصير رمادًا، فلا يدفن، فهو في برزخ سواء كان مقبورًا أو غير مقبور.

ومن السُّنَّة: وهي متواترة، ما ثبت في الصحيح (١٠)، عن أنس بن مالك ﷺ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «لَولَا أَلَّا تَدَافَنُوا؛ لَدَعَوتُ اللهَ ﷺ أَن يُسمِعَكُم مِن عَذَابِ القَبَيِّ أَن يُسمِعَكُم مِن عَذَابِ القَبرِ».

<sup>(</sup>۱) هذه الجملة سقطت من بعض النسخ، وهي ثابتة في جزء «أصل السنة واعتقاد الدين» -المفرد- (۱) هذه الجملة سقطت من بعض النسخ، وهي ثابتة في جزء «أصل السنة واعتقاد الاعتقاد» (ص ١٦٧) ب- مخطوطة الظاهرية)، وفي رواية أبي العلاء الهمذاني في «فتيا في الاعتقاد» (ص ٩٢)، ورواية نصر المقدسي في «مختصر الحجَّة» (٢/ ٣٦٠).

أمَّا محقِّق هذا الكتاب؛ أعني: «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة»، وهو لعلَّه أستاذ في جامعة أم القرئ، فقال فيه شيخنا الشيخ حمَّاد وَحَمِّلَاللهُ: «هذا مسخ الكتاب، ولم ينسخ الكتاب»، فهو غير راضٍ عن تحقيقه، عفا الله عنَّا وعنه، ونسأل الله أن يلهمنا وإيَّاه وإيَّاكم الصواب، ويهيِّئ للجميع الرشد في الأمر.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في كتاب القيامة وصفة الجنة والنار، باب: عَرضِ مَقعَدِ المَيِّتِ مِنَ الجَنَّةِ أَوِ النَّارِ عَلَيهِ، وَإِثْبَاتِ عَذَابِ القَبرِ وَالتَّعَوُّذِ مِنهُ، حديث (٢٨٦٨).



ومنها: ما ثبت في الصحيحين (١١)، عن ابن عباس عيض قال: «مَرَّ النَّبِيُّ عَلَيْهُ بِقَبِرِ فَقَالَ: (مَرَّ النَّبِيُ عَلَيْهُ بِقَبرينِ فَقَالَ: إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَستَتِرُ مِنَ البَوكِ، وَأَمَّا الآخَرُ فَكَانَ يَمشِى بالنَّمِيمَة الحديث.

وأجمع أهل السُّنَّة، أعني: الأئمَّة ومن كان على نهجهم على هذا<sup>(۲)</sup> فمُنكرة عذاب القبر من الجهمية وغيرهم محجوجون بالكتاب والسُّنَّة والإجماع، ومن نعمة الله على السُّنِّيِّ أنه لا يتخبَّط، وأنه يسلك الطريق الوسط الذي يوصله إلىٰ برِّ النجاة وسبيل السلامة، أمَّا أهل البدع فهم دائمًا في تخبُّط وخلط وهرج ومرج.

أقول: لعلَّ الشيخين تركا ذكر نعيم القبر؛ لأن النعيم في القبر هو مطلب كلِّ مسلم، فما من مسلم ولا مسلمة إلا ويحبُّ أن يُنعَّم، وكذلك يخشىٰ عذاب القبر، فلعلَّهما نصًّا علىٰ مسألة العذاب في القبر لكثرة النزاع فيها، مع أن النزاع موجود -حسب ما وقفنا عليه - أيضًا في نعيم القبر، فالمعتزلة والجهمية قبلهم ومن لفَّ لفَّهما من أهل البدع ينكرون النعيم والعذاب كليهما، وهذا وهذا كلُّه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الوضوء، باب: مَا جَاءَ فِي غَسلِ البَولِ، حديث (٢١٨)، ومسلم في كتاب الطهارة، باب: الدَّليل عَلَىٰ نَجَاسَةِ البَولِ وَوُجُوبِ الاستِبرَاءِ مِنهُ، حديث (٢٩٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الإجماع» للكرماني (ص٤٦-٤٤)، و «السنة» لابن أبي عاصم (٢/٦٤٦)، و «رسالة إلى أهل الثغر» للأشعري (ص٥٩- الجنيدي)، و «الجامع» للقيرواني (ص١١١)، و «أصول السنة» لابن أبي زمنين (ص١٥٤- الغرباء)، و «التمهيد» لابن عبد البر (١٨٦/١٢)، و «الإقناع» لابن القطان (١/ ٥٠- ٥١)، و «مجموع فتاوئ ابن تيمية» (٤/ ٢٨٤)، و «شرح الطحاوية» (ص ٣٩٨).

ثبت في دلالة الكتاب والسُّنَّة المتواترة والإجماع، فالعبد في قبره مسئول وبعد السؤال هو مُنعَّم أو معذَّب.

ومن الأحاديث التي شملت النعيم والعذاب بالذكر، حديثُ البراء بن عازب ومن الأحاديث التبيُّ شَيْ في المؤمن: «فَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ فَيُجلِسَانِهِ، فَيَقُولانِ لَهُ: مَا دِينُك؟ فَيَقُولُ: دِينِي فَيَقُولانِ لَهُ: مَا دِينُك؟ فَيَقُولُ: دِينِي اللهُ، فَيَقُولانِ لَهُ: مَا دِينُك؟ فَيَقُولُ: دِينِي اللهِ، الإسلام، فَيَقُولانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُم؟ فَيَقُولُ: هُوَ رَسُولُ اللهِ». الإسلام، فَيَقُولانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُم؟ فَيَقُولُ: هُو رَسُولُ اللهِ». ثم قال: «فَيُنَادِي مُنَادٍ فِي السَّمَاءِ: أَن صَدَقَ عَبدِي، فَأَفرِشُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَأَلبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَأَلبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَأَلبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَأَلبِسُوهُ لَهُ فِي قَبْرِهِ مَذَّ بَصَرِهِ». قَالَ: «فَيَأْتِيهِ مِن رَوحِهَا، وَطِيبِهَا، وَيُفسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ مَدَّ بَصَرِهِ».

وأمَّا الكافر أو المنافق، فقال فيه: «فَيَقُولَانِ لَهُ: مَن رَبُّكَ؟ فَيَقُولُانِ هَاه هَاه الكَافرِي. فَيَقُولَانِ: مَا هَذَا هَاه اللَّا أَدرِي. فَيَقُولَانِ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُم؟ فَيَقُولُ: هَاه هَاه! لَا أَدرِي»، قال: «فَيُنَادِي مُنَادٍ مِنَ الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُم؟ فَيَقُولُ: هَاه هَاه! لَا أَدرِي»، قال: «فَيُنَادِي مُنَادٍ مِنَ السَّمَاءِ أَن كَذَبَ، فَافرِشُوا لَهُ مِنَ النَّارِ، وَافتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَىٰ النَّارِ، فَيَأْتِيهِ مِن حَرِّهَا، وَسَمُومِهَا، وَيُضَيَّقُ عَلَيهِ قَبرُهُ حَتَّىٰ تَحتَلِفَ فِيهِ أَضلاعُهُ».

وفي رواية: «ثُمَّ يُقَيَّضُ لَهُ أَعمَىٰ أَبكَمُ مَعَهُ مِرزَبَّةٌ مِن حَدِيدٍ لَو ضُرِبَ بِهَا جَبَلٌ لَصَارَ تُرَابًا» قَالَ: «فَيَضرِبُهُ بِهَا ضَرِبَةً يَسمَعُهَا مَا بَينَ المَشرِقِ وَالمَغرِبِ إِلَّا الثَّقَلَينِ فَيَصِيرُ تُرَابًا» (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٨٥٣٤) و(١٨٥٣٥) و(١٨٥٣٦) و(١٨٥٣٧)، و(١٨٦١٤)، وأبو داود في كتاب السنَّة، بَابٌ فِي المَسأَلَةِ فِي القَبرِ وَعَذَابِ القَبرِ، حديث (٤٧٥٣-٤٧٥٤)، والحاكم

والأحاديث في هذا كثيرة.

فكلتا المسألتين ثابتة -ولله الحمد- عند أهل السُّنَّة، فلا يشكُّون فيهما، ولا يُمارون فيهما.



في «المستدرك» (١/ ٩٣ - ٩٥)، وصحَّحه علىٰ شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصحَّحه جماعة من أهل العلم كما في «أحكام الجنائز» للألباني (ص٩٥١).

#### [وَمُنكَرٌ وَنكِيرٌ حَقُّ](١).



هذان الملكان هما اللَّذان يسألان العبد في قبره، فالسؤال ثابت ضمن السُّنَة المتواترة (٢). وأمَّا اسم المَلكين فقد ورد في حديث أخرجه الترمذي (٣) وحسَّنه.



<sup>(</sup>۱) هذه الجملة سقطت من رواية اللالكائي أيضًا، وهي ثابتة في «أصل السنَّة واعتقاد الدين» ( ١٦٧ ب- مخطوطة الظاهرية)، وفي رواية أبي العلاء الهمذاني (ص٩٢)، ورواية نصر المقدسي في «مختصر الحجَّة» (٢/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الاستذكار» لابن عبد البر (۲/ ۲۲)، و«مجموع فتاوئ ابن تيمية» (٤/ ٢٨٥)، و«الروح» لابن القيم (ص٥٦)، و«نظم المتناثر» (ص١٢٣-١٢٤)، و«سلسلة الأحاديث الصحيحة» للألباني (١/ ٢٩٧ تحت رقم ١٥٩).

<sup>(</sup>٣) في أبواب الجنائز، باب: مَا جَاءَ فِي عَذَابِ القَبرِ، حديث (١٠٧١)، عن أبي هريرة ١٠٠٠

### [وَالكِرَامُ الكَاتِبُونَ حَقًّ].

### کې الشرح کې

قول الإمامين -رحمهما الله-: «المَلائِكةُ الكِرَامُ الكَاتِبُونَ حَقَّ»؛ يعني: أن الإيمان بهم واجب، وهذا الأصل قد جاء النصُّ عليه في الكتاب الكريم منفردًا، كما جاء في عموم ذكر الله عَلَى للملائكة؛ ففي سورة الانفطار قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمَنْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنِينِ نَ إِنَّ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار:١٠-١٢]، فوصفهم بثلاثة أوصاف:

الوصف الأول: قال تعالىٰ: ﴿ لَحَنفِظِينَ ﴾؛ يعني: يحفظون عليكم أعمالكم وأقوالكم، كما قال في موضع آخر: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق:١٨].

الوصف الثاني: قال تعالىٰ: ﴿كِرَامًا ﴾ ذو كرم، وهذا فيه التنبيه إلىٰ أنه يجب علىٰ كلِّ مسلم ومسلمة أن يستحيي منهم؛ فيحفظ لسانه عن قبيح الأقوال، ويحفظ جوارحه عن قبيح الفعال، وذلكم أن هذا هو الطبع الذي يتوافق عليه الشرع والعُرف والفطرة، فما يحضر جليل ذو قدر ووجاهة ومكانة، إلا وهو يُستحيا منه.

الوصف الثالث: قال تعالى: ﴿كَنِينَ ﴾ يكتبون الحسنات والسيِّئات، وهذا يقتضي من العبد شيئين:

الأوَّل: العلم بأن أعماله وأقواله مَحصيَّة عليه، فلا يغادر منها صغيرة ولا كبيرة،

وفي الحديث: «يَاعِبَادِي، إِنَّمَا هِيَ أَعمَالُكُم أُحصِيهَا لَكُم، ثُمَّ أُوَفِّيكُم إِيَّاهَا»(١).

والله عنه، كلَّه؛ قال تعالىٰ: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تَحْفِي عنه، كلَّه؛ قال تعالىٰ: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تَحْفِي عنه، كلَّه؛ قال تعالىٰ: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تَحْفِي الصُّدُورُ ﴾ [غافر:١٩].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ ﴾ [آل عمران:٥].

ولكنه أوكل هذا وأمورًا كثيرة إلى الملائكة -عليهم الصلاة والسلام-لحِكَم.

ومنها: إقامة الحجَّة علىٰ المنكر الجاحد.

الثانية: زيادة فرح للمؤمن حينما يرئ صحيفة حسناته.

الوصف الرابع: قال تعالىٰ: ﴿ يَعْلَمُونَ مَا تَقْعَلُونَ ﴾ علمًا عامًّا؛ سواء كان العامل في لجَّة بحر، أو ظلمة صخر، أو في أيِّ مكان كان، فإن الله أعطىٰ هؤلاء الكرام –عليهم الصلاة والسلام – من القدرة ما يصلون به إلىٰ علم العامل فيكتبونه؛ الدقيق والجليل، والصغير والكبير، كلُّها محصيَّة محفوظة.

وفي الحديث الصحيح: «إِنَّ الله كتَبَ الحَسنَاتِ وَالسَّيِّنَاتِ، ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ؛ فَمَن هَمَّ بِحَسنَةٍ فَلَم يَعمَلهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِندَهُ حَسنَةً كَامِلَةً، فَإِن هُو هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِندَهُ حَسنَةً كَامِلَةً، فَإِن هُو هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِندَهُ حَسنَةٍ ضِعفٍ، إِلَىٰ أَضعَافٍ كَثِيرَةٍ، وَمَن هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَم يَعمَلهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِندَهُ حَسنَةً كَامِلَةً، فَإِن هُو هَمَّ كَثِيرَةٍ، وَمَن هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَم يَعمَلهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِندَهُ حَسنَةً كَامِلَةً، فَإِن هُو هَمَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب: تَحرِيمِ الظُّلمِ، حديث (٢٥٧٧)، عن أبى ذر ﷺ.

بهَا فَعَمِلَهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ لَهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً»(١).

وأمَّا علىٰ العموم الذي يدخل فيه هؤلاء الكرام الكاتبون -عليهم وعلىٰ جميع ملائكة ربِّي الصلاة والسلام-، ففي قوله تعالىٰ: ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمُلَتَهِكَدِهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ > ﴿ [البقرة: ٢٨٥].

وفي الآية الأخرى: ﴿ ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْرِ وَٱلْمَلَيْهِ كَالْمِكَةِ وَٱلْكِئْبِ وَٱلنَّبِيْنَ ﴾ [البقرة:١٧٧].

فوجب الإيمان بهم وبجميع ملائكة ربِّنا -صلىٰ الله وسلَّم عليهم أجمعين-من سمَّىٰ الله الله على منهم، مثل: جبريل وميكال، ومن لم يسمِّ، وأنهم يدبِّرون ما يدبِّرون من أمر السماء والأرض بإذنه الله الله الله

فكلُّ ذلك حقَّ على حقيقته، فإن من رسخت هذه العقيدة في قلبه استحيا من الله ومن ملائكته، وقوي عنده شدَّة مراقبة الله ﷺ، وأنه مُجازيه على عمله كلَّه، فيُعدُّ لذلكم اليوم الذي قال فيه -جلَّ وعلا-: ﴿ وَمَهِ فِي مَعْرَضُونَ لاَ تَخْفَىٰ مِنكُرْ خَافِيةٌ ﴿ فَا فَا مَنْ أُوتِ كِنَبَهُ مِبَينِهِ مَنَقُولُ هَا قُومُ أَوْرَهُ وَا كِنَنِيهُ ﴿ إِنَ ظَنَتُ أَنِ مُلَنِ خَافِيةٌ ﴿ فَا فَا مَنْ أُوتِ كِنَبَهُ مِنكُمْ مِنكُمْ عِنكُمْ وَعَلامَ مَنْ أُوتِ كِنَبَهُ مِنكُمْ وَعَلامَ مَنْ أُوتِ كِنَبَهُ مِن فَا فَا مَنْ أُوتِ كِنَبَهُ مِن فَا وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَلَهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ الللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الرقاق، بَابُ مَن هَمَّ بِحَسَنَةٍ أَو بِسَيِّئَةٍ، حديث (٦٤٩١)، ومسلم في كتاب الإيمان، بَابٌ: إِذَا هَمَّ العَبدُ بِحَسَنَةٍ كُتِبَت، وَإِذَا هَمَّ بِسَيِّئَةٍ لَم تُكتَب، حديث (١٣١)، عن ابن عباس هياضنك.

(أَ) خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴿ ثُوَ اَلْجَحِيمَ صَلُوهُ ﴿ ثَا ثُورَ فِي سِلْسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعَا فَاسْلُكُوهُ ﴿ إِنَهُ، كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ وَلَا يَعُضُ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ فَالْفَسَلَهُ ٱلْيُومَ هَنَهُنَا حَمِيمٌ ﴿ وَلَا عَمُضَا عَلَىٰ طَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسْلِينِ ﴿ فَا لَا عُمُهُمَا حَمِيمٌ ﴿ وَالحاقة: ١٨ - ٣٧].

\* \* \*

وَالبَعثُ مِن بَعدِ المَوتِ حَقٌّ.

### کے الشرح کے

البعث في اللغة: مأخوذ من الانبعاث، وهو الإسراع بالشيء(١).

قال تعالىٰ: ﴿إِذِ ٱنْبَعَثَ أَشْقَلْهَا ﴾ [الشمس:١٦]، يعني: انطلق أُحيمر ثمود لعقر الناقة التي آتاها الله نبيَّه صالحًا عَلَيْ آيةً منه لتصديق ذلكم النبيِّ عَلَيْ .

والبعث في اصطلاح الشرع: هو إخراج الناس من قبورهم بعد النفخة الثانية في الصور للجزاء والحساب<sup>(۲)</sup>.

### براهينُ البعث:

إن الناظر في أدلَّة الكتاب الكريم يظهر له واضحًا جليًّا أن الحق -جلَّ في علاه- أقام هذه البراهين أو ضمَّن هذه البراهين ثلاثة أمور:

أحدها: تقريرُ كمال قدرة الباري -جلَّ وعلا-، وأنه لا يُعجزه شيء في الأرض ولا في السماء.

ومن الأدلَّة على هذا قولُه تعالىٰ: ﴿أَلَة نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَنَدَا ﴿ وَآلِهِ بَعَالَ أَوْتَادًا ﴾ وَخَلَقْنَكُو أَزْوَجًا ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشَا ﴾ وَخَلَقْنَكُو أَزْوَجًا ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشَا ﴾ وَخَلَقْنَكُو أَزُوبَا ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَصِرَتِ مَا هَ وَالْمَنْ اللَّهُ عَصِرَتِ مَا هَ وَجَعَلْنَا فَوْقَكُمُ سَبْعًا شِدَادًا ﴾ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴾ وأَنزَلْنَا مِنَ ٱلمُعْصِرَتِ مَا هَ

<sup>(</sup>١) انظر: «الصحاح» للجوهري (١/ ٢٧٣ - العلم للملايين)، و «لسان العرب» (٢/ ١١٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» لابن حجر (١١/ ٣٩٣).

ثَِّعَاجًا ﴿ لِنَّا لِنُخْرِجَ بِهِ عَبًا وَبَاتًا ﴿ وَجَنَّتِ أَلْفَافًا ﴿ إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ كَانَ مِيقَنتًا ﴾ [النبأ:٦- ١٧]، وغير ذلكم من الآيات، وهي أكثرُ من أن تحصر، وأشهرُ من أن تُذكر.

الثاني: تقريرُ كمال علمه ﷺ، كما قال تعالىٰ: ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنقُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمُ مَّ وَعِندَنَا كِنَابُ حَفِيظُ ﴾ [ق:٤].

فمن كمال عدله الله الله الله الله وعمال حكمته أنه يوفي الخلق كلهم جزاءهم على أعمالهم يوم القيامة، ولا ينقص على أحد منهم شيءٌ من جزاء عمله.

### ومذاهب الناس في البعث ثلاثة:

أحدها: منكرةُ البعث من الكفار والمشركين، ولا أظنُّ يعزب عليكم - معاشر المسلمين والمسلمات - ما قرَّر الله به ذلك، وردَّ عليهم معتقدهم الباطل، وقد أفاض الله الله بما يُجلِّي أمرهم وتقوم به الحجَّة عليهم، وفيه تسلية لنبيِّه عين ردَّ عليه قومُه قوله في هذا الركن من أركان الإيمان وغيره، وتقويةٌ كذلك لفؤاده ولقلب كلِّ من تبعه واستجاب لرسالته.

ومن تِلكُم الآيات التي ذكر الله الله موقف هذه الطائفة من إنكار البعث: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبَلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ ﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ عَلَى اَلِّحِنْثِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ

أَيِذَا مِتْنَا وَكُنَا شُرَابًا وَعِظَمًا أَءِنَا لَمَبْعُونُونَ ﴿ أَوَ اَبَآ وُنَا ٱلْأَوْلُونَ ﴿ قُلَ إِنَ ٱلْأَوْلُونَ ﴿ وَالْحَارِينَ وَهُمْ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وغير ذلكم من الآيات.

وهاهنا مسألة؛ وهي أنَّ الله ﷺ ذكر البعث وما فيه، وما نال مُنكريه من الأمم السابقة، وذكره في كتابه هذا -أي القرآن الكريم- أكثر ممَّا ذكره هنالك في الكتب المتقدِّمة، فهل ثمَّة حكمةٌ في هذا؟

والجواب: ما من شريعة من شرائع الله وَ الله وَ الله وَ الله و الله الله و الله

أحدها: أن هذه الرسالة هي آخر الرسالات، فلا رسالة بعدها.

الثانية: أن أمَّة محمَّد عَالَةُ أكثر الأمم، فلذا ناسب أن يُذكر البعثُ أكثر.

الثاني: من يؤمن بالبعث جملة، وينكر بعض ما جاء فيه، وهؤلاء المبتدعة من معتزلة وخوارج وغيرهم؛ فإنهم وإن آمنوا بالبعث، لكن أنكروا أشياء من الآخرة على اختلاف في وجه إنكارهم من مستقِلً ومستكثر؛ فمنهم من أنكر نعيم القبر وعذابه، وأنكرت المعتزلة الميزان وغير ذلك.

الثالث: من يؤمن بالبعث إيمانًا جازمًا جملةً وتفصيلًا، ويعتقدون وجوب

ذلك، وأنه حتَّ على حقيقته، كما جاء مصرَّحًا به في القرآن، وفي السنَّة، وأجمع عليه الأئمَّة، ولا يردُّون من ذلك شيئًا، وهؤلاء هم أهل السنَّة.

فبان بهذا ما قرَّره الشيخان الجليلان الإمامان الرازيان، في قولهما: «وَالبَعثُ مِن بَعدِ المَوتِ حَقُّ»، يعني: يجب الإيمان به؛ دلَّ عليه إجماعُ أهل السُّنَة (١) مع الكتاب والسُّنَة، ولهذا نُصَّ في الكتاب الكريم علىٰ كفر منكر السُّنَة (والله والسُّنَة والله والسُّنَة والهذا نُصَّ في الكتاب الكريم علىٰ كفر منكر البعث، وإن صام وصلَّىٰ وحجَّ وزكَّىٰ، وقرَّر ذلك أئمَّة العلم والإيمان والدِّين، وأجمع عليه مَن بعدهم.



<sup>(</sup>١) انظر: «الإجماع» لحرب (ص٥١)، و«مراتب الإجماع» لابن حزم (ص١٧٥)، و«الإقناع» لابن القطان (١/ ٥١).

### وَأُهلُ الكَبَائِرِ فِي مَشِيئَةِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ

🦀 الشرح 🧩

هذا الأصل يتضمَّن بيان منهج أهل السنَّة فيمن لقي الله علىٰ كبيرة من أهل القبلة:

والكبائر: جمع كبيرة، والصواب أن حصرها عسير، حتى قال بعضُ أهل العلم: هي غيرُ مَحصيَّة (١)، ولكن بعد النظر فيما تيسَّر من كتاب ربِّنا وسنَّة نبيِّنا وسنَّة نبيِّنا، وبعد ما وقفنا عليه من كلام علمائنا، ظهر لنا أن الكبيرة لها ضابط يحدِّدها، وهو أنَّها: «كلُّ ذنبٍ ترتَّب عليه حدُّ، أو تعزير في الدنيا، أو تُوعِّد عليه في الآخرة بلعنٍ، أو غضب، أو نار، أو ذُمَّ فاعلُه فشبَّه بالشيطان» (١). هذا الذي ظهر لنا، والعلمُ عند الله.

فمنهج أهل السنّة والجماعة في أهل الكبائر اعتقاد أن حكم هؤلاء في الدنيا أنهم مؤمنون ناقصو الإيمان، ويقولون أحيانًا في مرتكب الكبائر من المؤمنين في الدنيا: هو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته، فلا يسلبون الفاسق الملّيّ الإيمان بالكلّيّة، ولكن يسلبونه كمال الإيمان، فيثبتون له الإيمان، لكن يقيّدونه بأنه ناقص الإيمان، وأمّا في الآخرة فإنه تحت مشيئة الله ﷺ، وهذه المسألة

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح مسلم للنووي» (۲/ ۸۶)، و «الداء والدواء» لابن القيم (ص۲۹۲-۲۹۳ المجمع).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الداء والدواء» لابن القيم (ص٢٩٢-٢٩٣- المجمع).

دليلُها آية النساء: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: 8]، فمن تأمَّلها ظهر له أمران:

الأمر الأول: عدمُ مغفرة الله الشرك لمن مات عليه، في قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ع ﴾.

وإن قال قائل: من أين هذا القيد؟ لم لا تُمرُّون الآية على ظاهرها؟

فجوابه: أن هذا القيد دلَّت عليه السُّنَّة المستفيضة إن لم تكن متواترة، من تلكم السُّنَّة ما أخرجه البخاري (١)، عن ابن مسعود عليه قال: «قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ كَلِمَةً وَقُلتُ أُخرَىٰ؛ قَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ: مَن مَاتَ وَهُوَ يَدعُو مِن دُونِ اللهِ نِدًّا دَخَلَ النَّارَ. وَقُلتُ أَنَا: مَن مَاتَ وَهُو لَا يَدعُو لِلَّهِ نِدًّا دَخَلَ الجَنَّةَ».

وفي «صبحيح مسلم» (٢)، عن جابر ، عن النبي على قال: «مَن لَقِيَ اللهَ لَا يُشرِكُ بِهِ شَيئًا؛ دَخَلَ الجَنَّة، وَمَن لَقِيَهُ يُشرِكُ بِهِ؛ دَخَلَ النَّارَ»، فالشطر الأوَّل من الآية مقيَّد بالحديثين.

وهاهنا سؤال: هل هذا الوعيد في الآية يتضمَّن الشركين الأكبر والأصغر، أو الأكبر فقط؟

والجواب: أن الأكبر لا يغفره الله على الله الله عليه، وهذا لا إشكال فيه، والجواب: أن الأكبر لا يغفره الله على المناه على الأصغر، وقد حدَّه العلماء بأنه ما كان وسيلةً إلى الشرك

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

### فأقول:

القول الأول: أن هذه الآية ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَامَّة في الشِّركين، فالوعيد شامل، وإيضاح العموم هو في تأويل: (أن) وما دخلت عليه في مصدر، تقديرُه: إن الله لا يغفر الشِّركَ به، وقال القائلون بهذا القول: إنه لا يلزم منه الخلود في النار.

فهذا فيه إشارة إلى أن هذا الحالف قال كلمة الكفر؛ لأنه أمره بالشهادة: «فَليَقُل لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، وأمَّا من حدث منه غير ذلك من الحلف بغير الله؛ بالأب

<sup>(</sup>۱) انظر: «القول السديد علىٰ كتاب التوحيد» للسعدي (ص٣١ و٥٨ - الوزارة)، و«فتاوىٰ اللجنة الدائمة» (١٦٥١-٧٤٠- رقم الفتوىٰ ١٦٥٣)، و«القول المفيد علىٰ كتاب التوحيد» لابن عثيمين (١٦٠٦- ابن الجوزي).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الأدب، باب: مَن لَم يَرَ إِكفَارَ مَن قَالَ ذَلِكَ مُتَأَوِّلًا أَو جَاهِلًا، حديث (٢) رواه البخاري في كتاب الأيمان، باب: مَن حَلَفَ بِاللَّاتِ وَالعُزَّىٰ، فَلْيَقُل: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، حديث (٦١٠٧)، عن أبي هريرة ﷺ.

أو الأمِّ وما أشبه، ففيه وأمثاله قال النبيُّ ﷺ: «لَا تَحلِفُوا بِآبَائِكُم»، وقال: «مَن كَانَ حَالِفًا فَلا يَحلِف إلا باللهِ»(١).

وفي الحديث الآخر: «مَن حَلَفَ بِغَيرِ اللهِ؛ فَقَد كَفَرَ أُو أَشرَكَ»<sup>(٢)</sup>.

وقال لمن قال: ما شاء الله وشئت يا رسول الله، قال له: «جَعَلتَ لِلَّهِ نِدًّا، مَا شَاءَ اللهُ وَحدَهُ» (٢٠). فاكتفىٰ بزجره، ولم يأمره بالشهادة.

وهذا الرأي تبيَّن عندي في الآونة الأخيرة أنه هو الأقرب -والله أعلم-.

والعلماء متَّفقون على وجوب التوبة من الشرك الأصغر، وأنه أكبر من الكبائر، وقد جاء عن ابن مسعود في: «لأن أُحلِفَ بِاللهِ كَاذِبًا خَيرٌ لِي مِن أَن أَحلِفَ بِعَيرِهِ صَادِقًا»(٤).

هذا هو الأمر الأوَّل وما يتشعَّب منه، وما يتفرَّع عنه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب المناقب، باب: أيام الجاهلية، حديث (٣٨٣٦)، ومسلم في كتاب الأيمان، باب: النَّهي عَنِ الحَلِفِ بِغَيرِ اللهِ تَعَالَىٰ، حديث (١٦٤٦)، عن ابن عمر هيئينشك.

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (٤٩٠٤) و(٥٢٥٦) و(٥٣٧٥) و(٥٩٣١)، وأبو داود في كتاب الأيمان والنذور، باب: فِي كَرَاهِيَةِ الحَلفِ بِالآبَاءِ، حديث (٣٢٥١)، والترمذي في أبواب النذور والأيمان، بَابُ: مَا جَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ الحَلفِ بِغَيرِ اللهِ، حديث (١٥٣٥) وحسَّنه، واللَّفظ له، عن ابن عمر هيمنينها.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١٨٣٩) و(٢٥٦١) و(٣٢٤٧)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٧٨٣- فؤاد عبد الباقي)، وصحَّحه الألبانيُّ في «صحيح الأدب المفرد» (٦٠٥/ ٧٨٣).

<sup>(</sup>٤) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٨/ ٤٦٩)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١٢٢٨١)، والطبراني في «الكبير» (٩/ ١٨٣) برقم (٨٠٠٢).

الأمر الثاني: أن أصحاب الكبائر تحت مشيئة الله؛ لقوله تعالى: ﴿ وَيَغَفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾، وهذا هو النصُّ في هذه المسألة، فمن مات على ما دون الشرك والكفر؛ كالزنا والسرقة وشرب الخمر وقطيعة الرحم وعقوق الوالدين والقذف، من مات على هذه الكبائر وأمثالها فهو تحت مشيئة الله، إن شاء الله غفر له وأدخله الله الجنة، وإن شاء عذَّبه، وإن عذَّبه لم يخلِّده في النار، بل سيخرجه منها إمَّا برحمته المحضة دون شفاعة، وإمَّا بشفاعة من هو أهلٌ عند الله للشفاعة فيه.

والخلاصة: ليستبشر كلُّ مسلم ومسلمة أنَّ من لقي الله موحِّدًا لا يشرك به شيئًا أن مآله إلى الجنة.

وشاهد هذا من السُّنَّة المستفيضة، إن لم تكن متواترة، حديثُ ابن مسعود المتقدِّم، والموقوف منه قولُه ﷺ: «وَقُلتُ أَنَا: مَن مَاتَ وَهوَ لَا يَدعُو لِلَّهِ نِدًّا؛ 

دَخَلَ الجَنَّةَ»(۱).

وحديث جابر: «مَن لَقِيَ اللهَ لَا يُشرِكُ بِهِ شَيئًا، دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَن لَقِيَهُ يُشرِكُ بِهِ مَن لَقِيَهُ يُشرِكُ بِهِ مَن الأحاديث.

وما أحسن ما استنبطه النوويُّ كَغَلَلْهُ في شرحه علىٰ هذا الحديث وما هو في معناه، إذ قال في كتابه: «المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج»(٢): «باب

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(47/7)(\*)</sup> 

مَن مَاتَ لَا يُشرِكُ بِاللهِ شَيئًا دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَن مَاتَ مُشرِكًا دَخَلَ النَّار».

وبهذا يظهر أن معتقد أهل السنة في مرتكب الكبيرة من المؤمنين هو أعدلُ الأحكام، وأحسنُها، وخيرُها، وأجملها؛ لأنه:

أُوَّلًا: مستنِدٌ على النصوص من الكتاب والسنَّة.

وثانيًا: أن أهل السنة وسطٌ في هذا الباب بين الوعيدية والمرجئة، كما سيأتي تفصيلُ ذلك، إن شاء الله تعالىٰ.

وثمّة أمر ثالثٌ: يظهر من جمال معتقد أهل السنّة وبديع حكمه وعدالته؛ أن أهل السنة هم أعرفُ الناس بالحق، كما أنهم أرحم الناس بالخلق؛ فعصمة الدم والمال والعرض هي عند أهل السُّنَّة، أمَّا المبتدعة فليسوا كذلك، حتى ولو قال بعضهم بعصمة الدم والمال فليسوا كذلك، فأهل السُّنَّة هم خاصَّة الله ونبيّه في الدنيا والآخرة، فلا يبغون ذات اليمين وذات الشمال عن نصوص الكتاب والسُّنَّة وعلى فهم السلف الصالح، فليس للعقل عندهم في هذا الباب مجال، ولا للاجتهاد مسرح، الدِّينُ عندهم قال الله وقال رسولُه.

وأمَّا من ضلَّ في هذا الباب من وعيديَّةٍ وهم الخوارج والمعتزلة والمرجئة؛ فلأنهم لم يجمعوا نصوص الوعد والوعيد، فالوعيدية غلَّبوا نصوص الوعيد، وتركوا نصوص الوعد وراء ظهورهم، ولهذا كان عقيدة الخوارج في مرتكب الكبيرة أنهم يحكمون عليه في الدنيا باستحلال دمه وماله وسبي ذراريه؛ لأنه كافر عندهم، وفي الآخرة إن لم يتُب هو خالد مخلَّد في النار.

ووافقتهم المعتزلة وهم الطرف الثاني من الوعيدية على الحكم الأخروي، وخالفتهم في الحكم الدنيوي، فقالوا: هو في منزلة بين منزلتين؛ لا مسلم ولا كافر، أو لا مؤمن ولا كافر.

والمرجئة أهملوا جانب الوعيد، فنتج عن عقيدتهم الفاسدة عدم مبالاة المرء بالمعاصي اتِّكالا على رحمة الله، دون أخذ الحذر من عقابه.

فهدى الله على أهل السُّنَّة والجماعة إلى سلوك سبيل المؤمنين، وهو بَرُّ السلامة والنجاة، وركبوا سفينة نوح عَلَيْ فنجوا.

قال الإمام مالك رَجَالُلله: «السُّنَّة سفينة نوح؛ من ركبها نجا»(١).

وقال عبد الله بن شوذب رَحَالَتُهُ: «إن من نعمة الله على الأعجمي والحدث إذا نسك (٢) أن يواخي صاحب سُنَّة يحمله عليها» (٢).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه الخطيب البغدادي في «تاريخه» (٧/ ٣٤٧)، والهروي في «ذم الكلام وأهله» (٨٧٢ - الشبل).

<sup>(</sup>٢) أي: تَديَّن، وفي عُرف العامة يقولون: «التزم»، ومعناه الصحيح أن يقال: استقام على التديُّن.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرئ» (١/ ٢٠٥-٢٠٥) و(٢/ ٤٨١)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (٣١)، وابن الجوزي في «تلبيس إبليس» (ص١١- الفكر).

# وَلَا نُكَفِّرُ أَهلَ القِبلَةِ بِذُنُوبِهِم، وَنَكِلُ أَسرَارَهُم إِلَىٰ اللهِ عَجَّا اللهِ عَجَّا اللهِ عَجَا اللهِ عَجَا اللهِ عَجَا اللهِ عَجَا اللهِ عَجَالًا .

🦀 الشرح 👺

هذه المسألة ذات فرعين في التعامل مع المذنبين من أهل السُّنَّة:

#### وننبِّه هنا إلىٰ أمرين:

أحدهما: أن مستفيض السُّنَّة الصحيحة عن النبيِّ عَلَيْهُ من قوله ظاهرة وواضحة، وحاصله أنه عَلَيْ صلَّىٰ في المدينة ستَّة عشر شهرًا أو سبعة عشر شهرًا إلىٰ بيت المقدس، وجاء في بعض الروايات: أنه -عليه الصلاة والسلام- كان يتألَّف اليهود(١)،

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى ما رواه ابنُ مردويه في «تفسيره»، ومن طريقه الضياء المقدسي في «المختارة» (۱) إشارة إلى ما رواه ابنُ مردويه في «تفسيره»، ومن طريقه الضياء المقدسي في «المختارة» القُرآنِ (۳۱۳/۱۲) عن ابن عبّاس هينضف في شأن تحويل القبلة، وفيه: «أوَّلُ مَا نُسِخَ مِنَ القُرآنِ القِبلَةُ؛ وَذَلِكَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَلَيْ كَانَ يَستَقبِلُ صَحْرَةَ بَيتِ المَقدِسِ، وَهِي قِبلَةُ البَهُودِ، فَاستَقبَلَهَا مُحَمَّدً عَلَيْ سَبعَةَ عَشَرَ شَهرًا لِيُؤمِنُوا بِهِ وَلِيَتَّبِعُوهُ، وَلِيَدعُوا بِذَلِكَ الأُمِّيِّينَ مِنَ العَرَبِ، فَقَالَ اللهُ مُحَمَّدٌ عَلَيْ اللهُ سَبعَةَ عَشَرَ شَهرًا لِيُؤمِنُوا بِهِ وَلِيَتَّبِعُوهُ، وَلِيَدعُوا بِذَلِكَ الأُمِّيِّينَ مِنَ العَرَبِ، فَقَالَ اللهُ وَعَبَلاً : ﴿ وَلَمْ اللهُ ال

ثم صُرف والمؤمنون إلى الكعبة (١) فصارت هي القبلة إلى يوم القيامة.

الثاني: سمعنا من بعض المفكّرين؛ والمفكّرون لا ضابط لهم؛ لأنهم منفلتون عن السُّنَة، والمعتدل منهم يحبُّ السُّنَة ويحبُّ أهلها، ويعلّمون النَّاس السُّنَة العامَّة، وعندهم تديُّن، وهم -ولله الحمد- محافظون على الجمعة والجماعة، ويستنكرون ما يرونه من مخالفات ظاهرة للسُّنَة عامَّة، والتوحيد خاصَّة، لكن في التقرير والبيان ليسوا بأهل لذلك؛ لأنهم ليس عندهم فقه يزنون به أقوال الناس وأعمالهم؛ سمعنا هؤلاء المفكّرين وبعض المنتسبين إلى العلم، يصفون بيت المقدس بأنه قبلة المسلمين الأولى، وهذا ليس صحيحًا، فليس عليه دليلٌ من كتاب ولا سنَّة، بل دلَّ الدليل من كتاب الله على خلاف ذلك، وهذا يظهر من قوله تعالى في سياق الآيات: ﴿وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مِن مُوجود في كتبهم.

الفرع الثاني: في قولهما: «وَنَكِلُ أُسرَارَهُم إِلَىٰ اللهِ»: يعني: أنه يُقبل من المرء ما أظهره من التوحيد والسنَّة وصالح الأعمال، ولا ينقَّب عمَّا خفي من أمره وباطنه، وإنما يوكل ذلك كلُّه إلىٰ الله ﷺ، ولهذا فإنَّ أهل السنَّة من أظهر لهم خيرًا وصلاحًا وتُقَىٰ وعبادةً، شهدوا له بالخير، وإن أظهر لهم سوء مسلك في الاعتقاد والعمل، قولًا أو فعلًا، حكموا عليه بأنه سيِّعٌ في ذلك، فيحكمون

<sup>(</sup>١) انظر: «صحيح البخاري» كتاب الصلاة، باب: التَّوَجُّهِ نَحوَ القِبلَةِ حَيثُ كَانَ، حديث (٣٩٩)، و«صحيح مسلم» كتاب المساجد، باب: تَحوِيلِ القِبلَةِ مِنَ القُدسِ إِلَىٰ الكَعبَةِ، حديث (٥٢٥).

علىٰ الظاهر، ولا يفتشون عن السرائر، فإذا نظرت نظرة مُنصف في أحكام أهل السنَّة علىٰ مخالفيهم؛ تجد أنهم لم يحكموا علىٰ أحد إلا بظاهر قوله أو فعله.

ومن أمثلة ذلك: لو أن شخصًا له علىٰ آخر مائة ألف وأنكر، بعد ما أقرَّ له بها، ثمَّ جاءه المدَّعي ببيِّنة؛ فقال الشهود: سمعناه يومًا يقول: فلانٌ له عليَّ مائة، فهذه الشهادة مقبولةٌ.

مثال آخر: في كتب الفقه يجعلون القذف قسمين: صريحًا وكناية، فالصريح مثل كلمة: «فاجر»، «فاجرة»، «خبيثة»... إلى غير ذلك، فالصريح لا يُطلب له تفسير أبدًا، فيؤاخذ به القاذف، وأمّا الكنائي فإنه يُطلب منه تفسيرُه، فإن قال: أنا قلتُ لها: يا فاجرة، يعني في الخصومة، والله لا أقصد إلّا الخصومة، لا أقصد غير هذا، طيّب! أنت قلت لها: يا قحبة، قال: والله أقصد أنها لا تتورَّع عن مجالسة الرجال ومخالطتهم، ولم أقصد ركوبها الفاحشة؛ هنا لا يُحَدُّ، ولكنه يعزَّر؛ لأن هذه ألفاظ قبيحة، لاسيما إذا كانت في عرض الشخص؛ زوجه، أو بنته، أو أخته، وهكذا في المحارم أشد، ويعزَّر على غيرهم.

وهذا الأصل دليلُه من السُّنَّة؛ فأمَّا القول فقصَّةُ الرجل الذي قال للنبيِّ عَلَيْ: ما شاء الله وشئت يا رسول الله! قال: «جَعَلتَ اللهِ نِدَّا؟! قُل: مَا شَاءَ اللهُ وَحدَهُ»(١).

فإن النَّبِيَّ عَلَيْ لم يقل ماذا تريد؟ والذي قال: واللَّات والعزَّى، قال: «فَليَقُل:

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

وأمَّا الفعل: فقصَّةُ المُسيء صلاته؛ فإن النبيَّ عَلَى أمره بالإعادة ثلاث مرَّات، فلمَّا أخبره بأنه جاهل علَّمه، ولم يقل: هذا صحابيٌّ لا بأس، فالعبرة أو الحكم على ما يظهر من الأقوال والأفعال؛ فيُحكم بما ظاهرُه الخيرُ بالخير، ويُحكم على ما ظاهرُه الشرُّ بالشر.

بقي أمرٌ يُتمِّم بحث هذه المسألة، وهو في قولهما -رحمهما الله-: «وَلَا نُكَفِّرُ أَهلَ القِبلَةِ بِذُنُوبِهِم».

أوّلًا: المقصود بالذنوب هنا المعاصي الَّتي ليست شركًا ولا كفرًا، فالشرك معروفٌ، والكفر منه سبُّ الله، وسبُّ نبيّه على، وسبُّ كتابه، وسبُّ الملائكة، وسبُّ الصحابة جميعًا معتقِدًا أنهم كفَّار أو كانوا كفَّارًا لم يسلموا، أو كانوا مسلمين ثم ارتدُّوا، أو أنهم فسقوا، أو أن عامَّتهم فسقوا، فهذه مكفِّرات.

فالإمامان يريدان بالذنوب ما دون الشرك والكفر، كالزنا وشرب الخمر وسائر الكبائر، وذلك أن مرتكب الكبيرة، كما يتلخّص من مذهب أهل السنّة ومعتقدهم فيه، أنه له حالتان:

الحال الأولى: أن يركب ما يركب من الكبائر معتقدًا تحريمها، وأنه مخطئ في ركوب ما ركبه من الكبائر، فهذا هو الفاسق الملِّيُّ، فإن لَقِيَ الله عَلَيُّ غير تائب منها فإنه من أهل الوعيد، وهو تحت مشيئة الله سبحانه، إن شاء عذبه

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

بذنوبه، وإن شاء عفا عنه.

الحال الثانية: فيمن ركب الكبيرة معتقدًا حلَّها وهو يعلم ذلك، فهذا كافر مرتدُّ، ولا يحكمون عليه بذلك إلا إذا صرَّح بالاستحلال، فعلىٰ سبيل المثال: من صرَّح بالقول أن الخمر حلال، وهو يعلم أنها محرَّمة؛ فهذا هو المرتد، يستتاب فإن تاب، وإلا قُتل ردَّة، والذي يُنفِّذ حكم الله في هؤلاء هو الحاكم المسلم، لا أفراد الناس، ولا جماعاتهم.

وتحرير المقال في تكفير أهل القبلة بالذنب وعدمه، قد بسطناه في غير ما موضع، ولكن أعيده هاهنا باختصار.

#### فأقول:

أوَّلًا: أهل السُّنَة يُفرِّقون بين التعميم والإطلاق، وبين التقييد والتخصيص، فمن حيث التعميم والإطلاق يطلقون وفق دلالة الشرع، فما دلَّ الشرع علىٰ أنه كفر؛ قالوا: هو كفر، وفاعلُه كافر، وما دلَّ الشرع علىٰ أنه فسق؛ حكموا بأنه فسق، وأن فاعله فاسق، وما دلَّ الشرع علىٰ أنه بدعةٌ؛ حكموا ببدعيته، وأن صاحبه مبتدع كذلك، وما دلَّ الشرع علىٰ أنه خطيئة؛ فهو كذلك، وصاحبها مخطئ.

وأمَّا من ناحية التعيين؛ فلان وعِلَّان بعينه، فهم يحكمون على المعيَّن بما توجبه مخالفتُه وفق دلالة الشرع كما سبق، هذا أحد الشرطين.

الثاني: انطباق الوصف على ذلكم المعيَّن حتى يُحكم عليه بما تقتضيه

مخالفتُه الشرعية، وهذا له حدٌّ عندهم، وهو اجتماع الشروط وانتفاء الموانع.

ومَن أراد أن يستزيد تفصيلًا فليرجع إلى المختصر النفيس الماتع النافع المبارك -إن شاء الله- «القواعد المثلىٰ في صفات الله وأسمائه الحسنى» لسماحة الإمام الشيخ الفقيه المجتهد أحد شيوخ الإسلام الثلاثة فيمن عاصرناهم، وهو الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين كَاللَّهُ.

فإذا تقرّر هذا فنقول: إن الرجل من أهل القِبلة إذا أنكر واجبًا معلومًا وجوبُه من الدِّين بالضرورة، أو استحلَّ محرَّمًا معلومٌ تحريمه بالضرورة، وقد توفَّر فيه الوصفان: دلالة الشرع، واجتماع الشروط وانتفاء الموانع؛ فإنه يُكفَّر، ولا كرامة؛ لأنه بما أتى يصبح مرتدًّا عن دين الله يَجُنَّ ، وإن كان يصلِّي ويصوم ويحبُّ ويزكِّي إلىٰ غير ذلك من صالح الأعمال، فإنها لا تنفعه ما دام جحد فرضًا معلومًا فرضيَّتُه من الدِّين بالضرورة، أو ركب محرَّمًا مستحلًّ تحريمه وهو معلوم من الدِّين بالضرورة، هذه الحالة الأولىٰ.

الثانية: من ترك فرضًا معلومًا من الدِّين بالضرورة متهاونًا، أو ركب محرَّمًا معلومًا تحريمه؛ لا يكفر، معلومًا تحريمه من الدِّين بالضرورة غير مستحلِّه، معتقدًا تحريمه؛ لا يكفر، وهذا فاسق في الحالين؛ لأنه في الأول ترك الواجب تهاونًا مع اعتقاد وجوبه، وفي الثاني فعل ذلكم المحرَّم المعلوم تحريمه من الدِّين بالضرورة معتقدًا حرمتَه، فهذا فاسق ولا يُكفَّر.

وهاهنا أمر آخر وهو أنه لا بدَّ من إقامة الحجَّة، وهاهنا يجب التنبيه علىٰ أن أهل العلم والإمامة في الدِّين من أهل السُّنَّة مختلفون في هذه المسألة اختلافًا

كثيرًا، أعني إقامة الحجَّة، فهم طرفان ووسط:

الطرف الأول: من يمنع إقامة الحجَّة، ويقول: إن الرسالة بلغت، فلا يحتاج إلى البيان، فالناس عرفوا الحلال والحرام، لاسيَّما التوحيد عرفوه وفهموه.

الطرف الثاني: بالغ في بسط العذر، فقال: لا بدَّ من العذر بالجهل علىٰ الإطلاق، فتضادًا؛ الأول نفيٰ فقال: لا عذر بالجهل، والثاني قال: يُعذر مطلقًا.

والثالث: وهو الوسط، قالوا: إن المرء يُعذر بالجهل فيما يخفي على أمثاله. واستدلُّوا بأدلَّة من الكتاب والسنَّة، فمن الكتاب الكريم:

الآية الأولى: قولُه تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّواْ عَلَىٰ آدَبُرِهِم مِّنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ اللَّهُ اللهُ اللهُو

الآية الثانية: آية النساء، وهي قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ عَا تَوَلَّى وَنُصَاهِ عَهَ نَمَ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء:١١٥]، فالوعيد منصبُّ على صنفٍ من الناس شاقُوا الرسول ﷺ، واتَّبعوا غير سبيل المؤمنين، لكن هذا الوعيد مقيَّد بتبيُّن الهدى له.

ومفهومه أن من شاقَّ محمَّدًا ﷺ بركوب المعاصي والآثام والكبائر، وقد يصنع شركيات، ويتبع غير سبيل المؤمنين، وكان في معزل عن بيان الهدى، ولم يجد من يبيِّن له، فهذا غير متوعَّد بتولية الله إيَّاه ما تولَّىٰ، ولا بتصليته النار.

وقوله تعالىٰ أيضًا: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ ﴾ [التوبة:١١٥].

والأمثلة في هذا كثيرة جدًّا، لكن رأيت أن أذكر مثالًا من السُّنَة قبل أن أنتقل إلى الأمثلة؛ روى البخاري ومسلم (١)، عَن أبي هُرَيرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْ قَالَ: «قَالَ رَجُلٌ لَم يَعمَل خَيرًا قَطُّ: فَإِذَا مَاتَ فَحَرِّقُوهُ، وَاذرُوا نِصفَهُ فِي البَرِّ، وَنِصفَهُ فِي البَرِّ، وَنِصفَهُ فِي البَرِّ، وَنِصفَهُ فِي البَحرِ، فَوَاللهِ لَئِن قَدَرَ اللهُ عَلَيهِ لَيُعَذِّبنَّهُ عَذَابًا لَا يُعَذِّبهُ أَحَدًا مِنَ العَالَمِينَ، فَأَمَرَ اللهُ البَحرِ فَجَمَعَ مَا فِيهِ، ثُمَّ قَالَ: لِمَ فَعَلتَ؟ قَالَ: مِن خَشيَتِكَ وَأَنتَ أَعلَمُ، فَعَفَرَ لَهُ».

فهذه القصة صريحة في كون الرجل ظنَّ أن الله لا يبعثه بعد ما يفعل به أهله ما أمرهم، مع أنه مؤمن بالله، لكن ظنَّ أنه إذا صُنع به ذاك الصنيع لا يقدر الله عليه، وخفي عليه هذا الأمر، ولو أن هذا الاعتقاد كان من مؤمن بالبعث وما فيه جملة وتفصيلًا، ومؤمن بقدرة الله على كلِّ شيء، وأنه لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، لو حدث منه هذا؛ لكان -عافانا الله وإيَّاكم- من نار إلىٰ نار، من نار الدنيا إلىٰ نار الآخرة.

فإذا تقرَّر هذا فلنأتِ بالأمثلة:

<sup>(</sup>۱) البخاري في كتاب التوحيد، باب: قَولِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كَلَامَ اللَّهِ ﴾ [الفتح: ۱۵]، حديث (۲۰۷۷)، ومسلم في كتاب التوبة، باب: فِي سِعَةِ رَحمَةِ اللهِ تَعَالَىٰ وَأَنَّهَا سَبَقَت غَضَبَهُ، حديث (۲۷۵٦).

المثال الأول: فيما قدَّمناه من قصَّة الرجل الذي قال للنبيِّ عَلَيْهُ: ما شاء الله وشئت يا رسول الله، قال: «جَعَلتَ للهِ نِدَّا؟!»(۱). فهذا الرجل كان جاهلًا، فاكتفىٰ النبيُ عَلَيْهُ بتنبيهه علىٰ أن قوله هذا من الشرك والتنديد، ولم يعزِّره ولم يعنِّف عليه أكثر من هذا.

ومنها: قصَّة المسيء صلاته، فإن النبيَّ عَلَيْ لمَّا ذكر له الرجل أنه لا يُحسن غير هذا؛ علَّمه الصلاة، ولم يأمره بقضاء ما فاته من صلاته، مع أن ظاهر حال الرجل نقر الصلاة إذا خلا بنفسه فرضًا أو نافلة، وهذا صريح قوله: «وَالَّذِي بَعَثَكَ بالحَقِّ نَبِيًّا لَا أُحسِنُ غَيرَ هَذَا»(1).

مثال آخر: قصَّة المستحاضة، قالت: «يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي امرَأَةٌ أُستَحَاضُ حَيضَةً كَثِيرَةً شَدِيدَةً، فَمَا تَرَىٰ فِيهَا قَد مَنَعَتنِي الصَّلاةَ وَالصَّومَ؟»، وهذا صريح في أنها كانت لا تصلِّي تلكم المدَّة؛ لأنها كانت تظنُّ أن ما أصابها من الدم كلُّه حيض، فأخبرها النبيُ ﷺ بالحكم، فقال لها: «إِنَّمَا هِيَ رَكضَةٌ مِنَ الشَّيطَانِ، فَتَحيَّضِي سِتَّةَ أَيَّامٍ أَو سَبعَةَ أَيَّامٍ فِي عِلمِ اللهِ، ثُمَّ اغتَسِلِي، فَإِذَا رَأَيتِ أَنَّكِ قَد طَهُرتِ وَاستَنقَأْتِ فَصلِّي أَربَعًا وَعِشرِينَ لَيلَةً، أَو ثَلَاثًا وَعِشرِينَ لَيلَةً وَأَيَّامَهَا، وَصُومِي وَصلِّي، فَإِنَّ ذَلِكِ يُجزِئُكِ، وَكَذَلِكِ فَافعلِي، كَمَا تَحِيضُ النِّسَاءُ وَكَمَا وَحَمْوِي وَصَلِّي، فَإِنَّ ذَلِكِ يُجزِئُكِ، وَكَذَلِكِ فَافعلِي، كَمَا تَحِيضُ النِّسَاءُ وَكَمَا

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الأذان، باب: وُجُوبِ القِرَاءَةِ لِلإِمَامِ وَالْمَأْمُومِ فِي الصَّلَوَاتِ كُلِّهَا، حديث (٧٥٧)، ومسلم في كتاب الصلاة، باب: بَابُ وُجُوبِ قِرَاءَةِ الْفَاتِحَةِ فِي كُلِّ رَكعَةٍ، حديث (٣٩٧)، عن أبي هريرة ﷺ،

يَطهُرنَ، لِمِيقَاتِ حَيضِهِنَّ وَطُهرِهِنَّ»(١). ولم يأمرها بقضاء ما تركته من الصلاة؛ لأنها كانت تجهل الحكم.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢٧٤٧٤)، وأبو داود في كتاب الطهارة، باب: مَن قَالَ إِذَا أَقبَلَتِ الحَيضَةُ تَدَعُ الصَّلَاةَ، حديث (٢٨٧)، والترمذي في أبواب الطهارة، باب: فِي المُستَحَاضَةِ أَنَّهَا تَجمَعُ بَينَ الصَّلَاةَ، حديث (٢٨٧)، والترمذي في أبواب الطهارة، باب: فِي المُستَحَاضَةِ أَنَّهَا تَجمَعُ بَينَ الصَّلَاتَينِ بِغُسلٍ وَاحِدٍ، حديث (١٢٨)، عن حمنة بنت جحش ﴿ الصَّلَاتَينِ بِغُسلٍ وَاحِدٍ، حديث (١٢٨)، عن حمنة بنت جحش

وقال الترَمذي: «حسن صحيح. وَسَأَلتُ مُحَمَّدًا عَن هَذَا الحَدِيثِ، فَقَالَ: هُو حَدِيثٌ حَسَنٌ. وَهَكَذَا قَالَ أَحمَدُ بنُ حَنبَل: هُو حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ».

# وَنُقِيمُ فَرضَ الجِهَادِ وَالحَجِّ مَعَ أَئِمَّةِ المُسلِمِينَ فِي كُلِّ دَهرٍ وَزَمَانٍ.

## کے الشرح کے

قولهما: «وَنُقِيمُ فَرضَ الجِهَادِ...»، هذا مِن مميِّزات أهل السُّنَّة وخصائصهم التي اختُصُّوا بها من بين سائر الطوائف؛ أعني: إقامة فرض الجهاد مع كلِّ من ولي أمرهم، وسواء كان هذا الذي ولي الأمر برًّا كالخلفاء الأربعة، أو فاجرًا، فإن هذا لا يُتنيهم عن الجهاد معه، وهذا يدلُّ علىٰ ثلاثة أشياء:

أحدها: أن الجهاد من الفرائض المُحكمة، لم يطرأ عليه نسخٌ، إذ تُوفِّي رسولُ الله عليه أمَّة محمَّد عليه التي التي هي أفضل الأمم كمَّا وكيفًا.

الثاني: مكانة وليّ الأمر عندهم؛ من حيث إنه لا يخالفون أمره، وسيأتي لهذه المسألة مزيدٌ من التفصيل لاحقًا -إن شاء الله تعالىٰ -.

الثالث: الحرص على جمع كلمة المسلمين، وما أحسن ما قاله ثاني الخلفاء الراشدين أميرُ المؤمنين الله السلام إلا بجماعة، ولا جماعة إلا بإمارة، ولا إمارة إلا بسمع وطاعة (١).

وهاهنا مسألة أخرى نذكرها مختصرين وإن كانت تستدعي بسطًا ومزيد تفصيل، وتلكم المسألة هي أقسام الجهاد.

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي في «سننه» (٢٥٧- الداراني)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (١/ ٢٦٣-

### فأقول: ينقسم الجهاد إلى قسمين:

القسم الأول: جهاد الطلب: وهو من خصائص الإمام، ولا يجوز على الأمَّة الافتياتُ عليه فيه؛ فهو من خصائصه، ومن حقوق ولايته.

وحدُّ جهاد الطلب: هو تجييش الجيوش، وتجنيد الجنود، وإعداد العدَّة اللازمة من الرجال والعتاد، العدَّة القاهرة للكفَّار، وعقد الراية لذلك؛ لرفع راية الإسلام وإعلاء كلمة الله، وهذا القسم قد أجمع أهل العلم والإيمان علىٰ أنه من خصائص الإمام، الذي ولَّه الله أمر المسلمين، فإنه هو الذي له حقُّ النظر فيه، فإن رأى المصلحة راجحة في قتال من يليه من الكفار قاتل، فيزحف علىٰ من يليه من الكفار قاتل، فيزحف علىٰ من يليه من الكفار أو الجزية، فإن أبوا من يليه من الكفار، ويخيرهم بين أمرين: إما الإسلام أو الجزية، فإن أبوا فالسبف.

وإن رأى المصلحة راجحة في عقد العهود والمواثيق والمصالحات، التي تكفُّل لأهل الإسلام دولة الإسلام وتحميها؛ فله ذلك، وليس لأحدٍ جماعة أو فردًا أن ينصب نفسه لذلك أبدًا، وإذا عقد وليُّ الأمر مع جيرانه من الكفَّار أو غيرهم عهدًا؛ وجب على الأمَّة قبولُ ذلك، ولا تلجأ إلى الافتيات عليه في هذا، بل يجب إنفاذ ما أبرمه وليُّ الأمر المسلم مع الكفَّار؛ من يهود ونصارى ومجوس شرقًا وغربًا، وكذلك ما عقده معهم من مواثيق؛ فإنه هو ومن حوله من أهل العلم والسياسة أعرف منًا بالحال، وما يستدعيه من مقال.

وبهذا تعلمون أن من دعا إلى الجهاد دعوة مطلقة فهو إمّا جاهل بفقه هذا الباب، وليس عنده من فقه السنّة شيء، أو أنه صاحب هوئ، أو أنه من

العقلانيِّين الذين تتحكَّم فيهم العاطفة الجيَّاشة، فيريدون تحرير الأرض وإن زُهقت أرواحُ المسلمين جميعًا.

وكذلك يُعلم أن ما تقوم به بعض الفئات المسلمة في بعض دول الغرب أو الشرق التي ليست بمسلمة، من إزهاق الأرواح وإتلاف الأموال وزعزعة الأمن؛ هذا ليس من الجهاد في شيء، وليس هو من عمل الإسلام في شيء، بل هو فوضى وغوغائية، ولهذا فإنهم مستحقُّون لما يلاقيهم به هؤلاء الكفَّار من حبس وقتل وغير ذلك، ولا يجوز للحكومات المسلمة أن تُطالب بفكاك هؤلاء، لكن السعي والصلح والعفو علىٰ أن يُعطوا العهد بالتوبة والسمع والطاعة لوليِّ الأمر من المسلمين، وإلا تركهم وحالهم، وبهذا كذلك يُعلم أن ما تُرفع به العقائر ما بين الفينة والفينة من الصراخ والصياح وتهييج الشعوب علىٰ مطالبة هؤلاء المتفلِّين من الولاية بالفوضىٰ والهمجية والغوغائية وزعزعة الأمن، ونشر القلق والرعب والخوف؛ هذا ليس من الدِّين في شيء أبدًا.

القسم الثاني: جهاد الدفع: وهو الوقوف في وجه العدوِّ الصائل من الكفَّار على بلاد المسلمين أو بعضها، لردِّ كيده ودحره وكسر شوكته؛ وهذا القسم يُشترط فيه القدرة فقط، وله حالتان:

إحداهما: إذا أمكن أهل البلد الاتِّصال بإمام القطر وأميره، لما هو معروفٌ عنه من نجدة وحماية ونصرة وردع وقوَّة تقابل قوَّة هذا الصائل؛ اتَّصلوا به، وانتظروا مدده.

الحالة الثانية: إذا كان الأمير لا يهتمُّ بهذه الأمور، وإنَّما همُّه كرسيُّه ومَن

حوله ومصالحه الشخصية، ولا يبالي بما يصيب المسلمين وبلادهم، أو كان ضعيفًا ليس عنده نجدة، أو لا يُمكنهم الاتّصال به؛ فإنهم يحاولون مع هذا الصائل بعرض مواثيق وعهود وهُدن ومصالحات؛ تحمي بيضة الإسلام في ذلك القطر المعتدئ عليه، ثم إن كان هذا العدوُّ لا يقبل، وأبي إلا الاستيلاء وفرض القوَّة وما يسمَّىٰ بالاستعمار العسكري؛ فهنا نظروا؛ إن كان عندهم قوَّة، أو تواجه قوَّته، ووثقوا من ذلك؛ استعانوا بالله وقاتلوه، وإن لم تكن عندهم قوَّة، أو غلب علىٰ ظنَّهم أنه يُدعم من قوى أخرىٰ؛ فعليهم الفرار بدينهم؛ لأن جهاد الدفع يُشترط فيه القدرة. ودليلُ اشتراط القدرة في جهاد الدفع قصَّةُ يأجوج ومأجوج، والشاهد فيها قولُه ﷺ: «فَبَينَمَا هُوَ كَذَلِكَ إِذ أُوحَىٰ اللهُ إِلَىٰ الطُّورِ» (۱).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب: ذِكرِ الدَّجَّالِ وَصِفَتِهِ وَمَا مَعَهُ، حديث (٢٩٣٧)، عن النواس بن سمعان ﷺ.

وَلَا نَرَىٰ الخُرُوجَ عَلَىٰ الأَئِمَّةِ، وَلَا القِتَالَ فِي الفِتنَةِ.

🦀 الشرح 🎇

هذا الفرع يتألُّف من جملتين:

الجملة الأولى: موقف أهل السنة إزاء من ولاه الله أمرهم من المسلمين، فإنهم لا يخرجون عليه، بل ينضوون تحت رايته، ويأتمرون بأمره، وينتهون بنهيه، ويسمعون له ويطيعون في غير معصية الله، وسواء كان هذا الوالي برًّا تقيًّا، أو كان فاجرًا معوجًّا منحرفًا؛ لقوله على الله الله عركي عَلَيهِ وَالٍ، فَرَآهُ يَأْتِي شَيئًا مِن مَعصِيةِ الله، وَلَا يَنزِعَنَّ يَدًا مِن طَاعَةٍ» (١).

وقد ثبتت مفسدة ذلك بالتجربة في شأن من خالف نصوص الشرع الآتي بعضُها بعدُ -إن شاء الله-، أنه ما كان خروج على الوالي القائم إلاً وحدثت مفاسدُ عظيمة جدًّا؛ قلق وفوضى وانعدام أمن، فإن وليَّ الأمر المسلم على ما فيه من فجور وأثرة وعسف، فإن في الخروج عليه مفاسد أكبر من هذا، وقد عايشنا كثيرًا من الثورات، فما كانت خيرًا من سابقاتها، وما علمنا ثورةً على وليِّ الأمر رفعت راية الإسلام، اللَّهمَّ إلَّا في أمور عامَّة، وما أقامت إلَّا شعارات الجاهلية؛ من الديمقراطية والحرِّيَة والمدنية وتحكيم القوانين الكافرة، وإن كانوا يتشدَّقون بتحكيم الإسلام، ومن المواعيد المضحكة أنهم يقولون: الإسلام كانوا يتشدَّقون بتحكيم الإسلام، ومن المواعيد المضحكة أنهم يقولون: الإسلام

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الإمارة، باب: خِيَارِ الأَئِمَّةِ وَشِرَارِهِم، حديث (١٨٥٥)، عن عوف بن مالك ﷺ.

هو المصدر الأساسي للتشريع، عجيب! إذن فيه مصدرٌ غير أساسي للتشريع! والحق أنه ليس هناك مصدر سوى الكتاب والسُّنَّة وعلى وفق فهم السلف الصالح، ولكنَّهم هكذا أماني، ثمَّ تنقلب إلىٰ ما تنقلب إليه من حبِّ الشهرة والتطلُّع إلىٰ الكراسي، وكأن لسان حالهم يقول: خالِف تُعرف.

هذا هو السُّنَّة، وهذا ما كلَّفكم الله به، لو كنتم أيُّها الثوَّار في كلِّ زمان ومكان علىٰ سنَّة محمَّدﷺ.

ثم من الناحية العقلية كما يقول المثل: «الكرسيُّ أعمىٰ»، وبعضهم يقول: «الحكم أعمىٰ»، فهذا السلطان المدجَّج بالسلاح، والذي معه، من معه؟ من معه من الدول الكافرة، وإن كان بعضها منتسبًا للإسلام، هل يُمَكِّنكم يا ثوَّار في كلِّ زمان ومكان من خلعه وإقصائه عن كرسيه؟ لا، وإن وصلوا إلىٰ ذلك فلن يصلوا إليه إلَّا بقتل الألوف المؤلَّفة من الأنفس المعصومة، وإتلاف الأموال المحترمة، إلىٰ غير ذلك من المفاسد، فهل تَسلَمون التَّبعة؟ من أجل الكرسي

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٥٣٣٣)، وابن أبي عاصم في «السنَّة» (١٠٩٦) (١٠٩٧) و(١٠٩٨)، والطبراني في «مسند الشاميين» (٩٧٧)، وصحَّحه الألبانيُّ في «ظلال الجنَّة في تخريج السنَّة» (٢/ ٥٢٣).

قُتل جرًّاء ثورتكم في كلِّ زمان ومكان ما لا ذنب له.

الجملة الثانية: أن أهل السنّة والجماعة يكرهون القتال في الفتنة، فحينما تحدث فتنةٌ بين طائفتين من المسلمين، وتشيع الفُرقة، ويضمحلُّ الأمنُ، وتسود الراياتُ العُمِّيَة، فكلُّ راية تدعو أهل الإسلام إلىٰ الانضواء تحتها، وتنتدب نفسها إلىٰ أنها قائدة القطر أو الأقطار من أهل الإسلام، وأنها وحدها لها الحقُّ في الأمر والنهي، ومن عداها فهو خارجيُّ، فالسلامة في التعامل مع هذه الفرق هو وجوب الاعتزال، كما قال ﷺ: «فَاعتَزِل تِلكَ الفِرَق كُلَّهَا، وَلَو أَن تَعَضَّ عَلَىٰ أَصلِ شَجَرَةٍ حَتَّىٰ يُدرِككَ المَوتُ وأَنتَ عَلَىٰ ذَلِكَ» (۱)، وفي بعض الأخبار أمر النبيُ ﷺ رجلًا إذا وقعت الفتنة بين المسلمين، أن يتّخذ سيفًا من خشب (۱).

وبهذا تعلمون أن رفع هذه الرايات في بعض أقطار المسلمين التي بُنيت بالفوضى وانعدام الأمن، أن الانضمام إلى راية منها هو خلاف سنَّة النبيِّ الله بل هو بدعة وضلال، بل هو إحراقٌ للأمة عامَّة وللشباب خاصَّة، ونحن نشاهد هذا في الواقع اليوم وكيف أحرقت الفتن الشباب خاصَّة؛ لقوَّة عواطفهم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الفتن، باب: كَيفَ الأَمرُ إِذَا لَم تَكُن جَمَاعَةٌ، حديث (٧٠٨٤)، ومسلم في كتاب الإمارة، باب الأَمرِ بِلُزُومِ الجَمَاعَةِ عِندَ ظُهُورِ الفِتَنِ وتحذير الدعاة إلىٰ الكفر، حديث (١٨٤٧)، عن حذيفة هُهُ.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٢٠٦٧٠) و(٢٠٦٧١) و(٢٠١٩٩)، والترمذي في أبواب الفتن، باب: مَا جَاءَ فِي اتَّخَاذِ سَيفٍ مِن خَشَبٍ فِي الفِتنَةِ، حديث (٢٢٠٣) وحسنه، وابن ماجه في كتاب الفتن، باب التثبت في الفتنة، حديث (٣٩٦٠)، عن أهبان بن صيفي ﷺ، وأورده الألباني في «الصحيحة» (١٣٨٠).

والحماس الذي تدفعه الغيرة، ولكنها غيرةٌ على جهل وضلال، وكم من أنفس محترمة أُزهقت، وكم من أموال أُتلفت، وكم من مقدَّراتٍ أُهدرت، وصارت أثرًا بعد عين، هذا نتيجة لفتاوى مبنيَّة على الجهل والضلال، فمن أراد بحبوحة العيش، وسعة الرزق، ومن أراد بحبوحة الجنَّة؛ فليلزم جماعة المسلمين.

وينضمُّ إلىٰ هذا مفسِّرًا له قولُه ﷺ: «إِيَّاكُم وَأَصحَابَ الرَّأَيِ، فَإِنَّهُم أَعدَاءُ السُّنَن، أَعيَتهُمُ الأَحَادِيثُ أَن يَحفَظُوهَا، فَقَالُوا بِالرَّأْي، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا» (٢).

فأين هؤلاء عن هذا وأمثاله من مستفيض السُّنَة الصحيحة عن النبي على الأثر؟! لكن الجهّال تربّوا في أحضان من تربّوا في أحضان أفراخ الشرق والغرب الكافرين وإن كانوا مسلمين، فهذا محمد، وهذا صالح، وهذا بكر، وهذا إبراهيم، وهذا إسماعيل، وهذا سعيد، وغير ذلك...، فإنهم مُسخوا عن السُّنَة وحُرفوا عنها، وإن لم يكونوا تتلمذوا على أفكار الكفّار، فإنّهم تتلمذوا على كتب المفكّرين، مثل «معالم في الطريق»؛ فإن من خَبَر هذا الكتاب يعلم على كلم اليقين أن مؤلّفه حامل لواء التكفير في هذا العصر.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه الدارقطني في «سننه» (٥/ ٢٥٦) برقم (٤٢٨٠)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١/ ٢٠١)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (١/ ٤٥٢–٤٥٤)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (٢/ ٢٠٢) - الزهيري)، والبيهقي في «المدخل إلىٰ السنن» (٢/٢).

## وَنَسمَعُ وَنُطِيعُ لِمَن وَلَّاهُ اللهُ عَلَيْ أَمْرَنَا، وَلَا نَنزعُ يَدًا مِن طَاعَةٍ.

### 🦀 الشرح 🧩

هذه مسألة الولاية، والمتكلِّم فيها في بعض الأحيان وفي بعض الأمكنة يوصف بأنه خارجيُّ الدعاة مرجئ الحكَّام! ولكن أئمَّة الإسلام أهل السُّنَّة وعلماء السُّنَّة لم يضرَّهم هذا، ولا ما دونه ولا ما فوقه من الألقاب، فحسبُهم سنَّة رسول الله ﷺ، فإنه لا فلاح ولا نجاح ولا سعادة في الدارين إلَّا بلزوم سنَّة محمَّد ﷺ.

والسمع والطاعة لوليِّ الأمر لا بدُّ أن نذكر حياله شيئين:

الأوَّل: السمع والطاعة لوليِّ الأمر جاء مقيَّدًا في النصوص، ولم يأتِ مطلقًا، فله قدان:

أحدُهما: كونه في غير معصية الله.

**والثاني**: كونه بالمعروف.

فمن الأوَّل قولُه ﷺ: «أَلَا مَن وَلِيَ عَلَيهِ وَالٍ فَرَآهُ يَأْتِي شَيئًا مِن مَعصِيَةِ اللهِ؟ فَليَكرَه مَا يَأْتِي مِن مَعصِيةِ اللهِ، وَلَا يَنزِعَنَّ يَدًا مِن طَاعَةٍ» (١).

وفي الحديث الآخر: «السَّمعُ وَالطَّاعَةُ عَلَىٰ المَرءِ المُسلِمِ، فِيمَا أَحَبَّ وَكَرِهَ، مَا لَم يُؤمَر بِمَعصِيَةٍ» (٢).

والأحاديث في هذا الباب متواترة، وممَّن رواها عبدُ الله بنُ عمر وابنُ مسعود وابنُ عمر وحذيفةُ بنُ اليمان وعبادةُ بنُ الصامت، وجمع غفير من أصحاب النبيِّ عَلَيْهُ (١).

وممَّا أفدتُهُ من أئمَّتنا الذين ورثنا عنهم فقه الكتاب والسُّنَّة، وهم بيننا وبين أئمَّة التابعين والصحابة ومحمَّد ﷺ، ضَمَّنته عدَّة رسائل، ومنها -ولله الحمد والمنَّة - «إتحاف البشر بمنزلة وليِّ الأمر وفق الكتاب وصحيح الخبر».

وأمّا القيد الثاني: فدليلُه قولُه عَلَى: «إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي المَعرُوفِ» يعني: ما هو معروف شرعًا، وهذا الحديث له قصّة، ففي الصحيحين (۱۱)، عَن عَلِيٍّ هُم، قَالَ: بَعَثَ النَّبِيُ عَلَى سَرِيّةً، وَأَمَّرَ عَلَيهِم رَجُلًا مِنَ الأَنصَارِ، وَأَمَرَهُم أَن يُطِيعُوهُ، فَغَضِبَ عَلَيهِم، وَقَالَ: أَلَيسَ قَد أَمَرَ النَّبِيُ عَلَى أَن تُطِيعُونِي؟ قَالُوا: بَلَىٰ، قَالَ: قَد فَغَضِبَ عَلَيهِم، وَقَالَ: أَلَيسَ قَد أَمَرَ النَّبِيُ عَلَى أَن تُطِيعُونِي؟ قَالُوا: بَلَىٰ، قَالَ: قَد عَرَمتُ عَلَيكُم لَمَا جَمَعتُم حَطَبًا، وَأَوقَدتُم نَارًا، ثُمَّ دَخَلتُم فِيهَا، فَجَمَعُوا حَطَبًا، فَأُوقَدُوا نَارًا، فَلَمَّا هَمُّوا بِالدُّخُولِ، فَقَامَ يَنظُرُ بَعضُهُم إِلَىٰ بَعضٍ، قَالَ بَعضُهُم: إِنَّمَا تَبِعنَا النَّبِيَ عَلَى فِرَارًا مِنَ النَّارِ أَفَنَدخُلُهَا؟ فَبَينَمَا هُم كَذَلِكَ، إِذ خَمَدَتِ النَّارُ وَسَكَنَ غَضَبُهُ، فَذُكِرَ لِلنَّبِي عَلَى النَّارِ أَفَنَدخُلُهَا؟ فَبَينَمَا هُم كَذَلِكَ، إِذ خَمَدَتِ النَّارُ وَسَكَنَ غَضَبُهُ، فَذُكِرَ لِلنَّبِي عَلَى النَّارِ أَفَنَدخُلُهَا؟ فَبَينَمَا هُم كَذَلِكَ، إِذ خَمَدَتِ النَّارُ وَسَكَنَ غَضَبُهُ، فَذُكِرَ لِلنَّبِي عَلَى النَّارِ أَفَنَد خُلُوهَا مَا خَرَجُوا مِنهَا أَبَدًا، إِنَّمَا وَسَكَنَ غَضَبُهُ، فَذُكِرَ لِلنَّبِي عَلَى الْ فَقَالَ: «لَو دَخَلُوهَا مَا خَرَجُوا مِنهَا أَبَدًا، إِنَّمَا وَسَكَنَ غَضَبُهُ، فَذُكِرَ لِلنَّبِي عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ

<sup>(</sup>٧١٤٤)، ومسلم في كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية -واللفظ له-، حديث (١٨٣٩)، عن ابن عمر هينتنها.

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير ابن كثير» (٢/ ٣٤٢-٣٤٤)، و «نظم المتناثر» (ص١٦٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الأحكام، بَابُ السَّمعِ وَالطَّاعَةِ لِلإِمَامِ مَا لَم تَكُن مَعصِيَة، حديث (٢). (٧١٤٥)، ومسلم في كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية، حديث (١٨٤٠).

الطَّاعَةُ فِي المَعرُوفِ»، وهذا الذي أمرهم به أميرهم ليس من المعروف.

وكذلك من المعروف أن يكون ما أمر به وليُّ الأمر مقدورًا عليه به عادةً، ولهم -أي: المسلمين- فيه مصلحة، كأن يأمر أهل قرية ببناء مسجد، ويقول: لا تصلُّوا في الشمس في شدَّة الحر والبرد، قد أهلكتم الناس، صلُّوا في بيوتكم أو ابنُوا مسجدًا، ونحن قد نعينكم وقد لا نعينكم.

الثاني: قاعدة أهل السنَّة ومنهجُهم في ذلك أن ما يصدر عن وليِّ الأمر لا يخلو عن أحوال ثلاث:

إحداها: أن يأمر بواجب مفروض نصًّا أو إجماعًا، فيجب له فيه السمع والطاعة؛ طاعة لله ولرسوله، ومثله لو ينهى عن محرَّم، كالتجارة بالخمر لو نهى عنها، فيجب على المسلمين ألَّا يتاجروا بالخمر، ولو أدَّى الأمر إلى أن يأكلوا من الأعشاب.

الثاني: أن يأمر بأمر في الشرع على سبيل الندب أو ممّا يسوغ فيه الاجتهاد، فهذا كذلك يُسمعُ ويُطاع لهم فيه وجوبًا؛ جمعًا للكلمة، وقطعًا لدابر الفرقة، فمثلًا لو أنَّ في البلد طائفتين من أهل العلم؛ طائفة تمنع الطلاق البدعي وتحرِّمه، وطائفة تُجيزه مع الإثم، فإذا أخذ وليُّ الأمر بأحد القولين؛ تبعناه.

الثالث: ما كان معصيةً لله ولرسوله على لله لله النصّ أو الإجماع؛ فإنه لا طاعة لهم فيه، كأن يأمر بالاتّجار بالخمر أو غيره من المحرّمات، أو يسنُ قوانين للربا في المحلّات التجارية، ويأمر الناس باتباعه، فلا يُطاع في هذا؛ لأن هذا معصية، ولا طاعة في معصيةٍ لصغير أو كبير.

وهاهنا أمر: في هذه الحال التي أمر فيها وليُّ الأمر في قطر من أقطار الإسلام بمحرَّم، ودعا الناس إليه؛ لنا معه موقفان:

الموقف الأول: أنَّنا لا نُطيعه.

الموقف الثاني: أنَّنا لا نُشهِّر بأخطائه، ولا نحرِّض الناس عليه.

وثمَّة موقفٌ ثالث: وهو مناصحتُه على الوجه المتقدِّم في المسألة قبل هذه.

وننبّه هاهنا إلىٰ أن أئمّة الإسلام عامّة، وأئمّة السُّنة خاصّة لا يرضون بمعصية كانت من حاكم أو محكوم، لكنّهم يسلكون مسلك الأدب، وتحبيب الناس إلىٰ الطاعة، وتنفيرهم من المعصية، فإذا كانت خمّارات وبيوت ربا صريح ليس فيه خليط، وبيوت دعارة -أجلكم الله وملائكته - فإنهم لا يشهّرون بهذه الأشياء، فإن هذا من التعيير لا من النصيحة، ولكن ينهون عباد الله عن هذه المعاصي، ويذكرون الأدلّة التي إذا سمعها المسلم العاقل المنصف قبِلَها، وأقلع عمّا هو فيه، وإذا لم يُقلع قامت عليه الحجّة، وهذا وسعُهم، فضلًا عن أن يسطوا علىٰ هذه المحلّات فيحطّموها ويتلفوها أو يحرقوها، ليس لهم هذا، إنما لهم الوعظ بالحكمة والموعظة الحسنة، كما أمر الله نبيّه على والأمّة، أعني المصلحين -وغيرُهم تبعٌ لهم في هذا -: ﴿ أَدَعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسْدَةُ ﴿ وَالنحل:١٢٥]، يعني: اذكروا الحجج التي تُفحم من كان عنده لَجج وعناد ولدد في الخصومة.

وننبِّه هاهنا إلى أن الإمارة التي لها هذه الأحكام إمارتان، لا ثالث لهما:

إحداهما: الإمامةُ العظمىٰ؛ وهذه هي الخلافة، والقائمُ به خليفةٌ، ويلقَّب

أميرَ المؤمنين، وأمرُه نافذٌ في جميع أقطار الإسلام، علىٰ ما تقدَّم تفصيلُه.

الثانية: الإمارة القُطرية، وحدُّ ذلكم: أن يغلب رجلٌ من المسلمين على قُطر أو أقطار، فتنفذ فيها كلمتُه، ويعلو فيها سلطانُه، فإن الواجب على أهل تلكم الأقطار السمعُ والطاعةُ في العسر واليسر، والمنشط والمكره، في غير معصية الله، فله في قطره أو أقطاره التي غلب عليها، ونفذ فيها أمرُه، وعلا فيها سلطانُه، ما للخليفة فيما تحت يده من أقطار.

وأمَّا إمارة السفر فهي مؤقَّتةٌ، وبهذا تعلمون أنه لا إمارة في الحضر، إلا الإمارة العامَّة التي لها وَحدها الأمرُ والنهيُ في أهل الإسلام، نعم؛ مديرُ المؤسسة الحكومية أو المصلحة والوزير أو غيرُه، له في ولايته ما منحه الحاكم العام أو الإمام العام، فهو يُسمع له ويُطاع في هذه الحدود؛ لأنه مثل وليِّ الأمر في هذا.

وقول الشيخين -رحمهما الله-: «وَلَا نَنزِعُ يَدًا مِن طَاعَةٍ» هذا قد بيَّنَاه، إن شاء الله تعالى، فيما تقدَّم.

#### تتمَّة:

أظنُّ أن الكثير من طلَّاب العلم وطالباته إن لم يكن الجميع، مرَّت بأبصارهم وأسماعهم هذه الآية: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُّ اللَّهُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّ

 الهدى، وأن منهم الظلوم العسوف المستأثر، ولم يخفَ شيء عن الله -تبارك وتعالىٰ-، فلماذا يا عقلاء الإصلاح إن كنتم كما تدَّعون، لماذا لا تلزموا هذه الآية، وتصبروا على ما يصيبكم من حكَّامكم من أثرة وعسف وظلم؟!

ونحن لا نقول لكم: أُحبُّوا هذه الأمور، لا، ولكن الزموا سنَّة محمَّد ﷺ، وسنَّة الخلفاء الأربعة ومَن معهم، ومن بعدهم من خيار هذه الأمَّة، فإنه هو برُّ النجاة والسلامة والسعادة في الدنيا والآخرة، وإيَّاكم وبُنيَّات الطريق وأفكار البشر، وإن كانوا صُوَّامًا قوَّامًا عبَّادًا، فإن أقوال البشر لا عصمة فيها، إنما العصمة في الكتاب والسُّنَّة وإجماع أئمَّة العلم والإيمان والدِّين.

هاهناقد يقول قائل: مِن ولاة الأمر على المسلمين من هو كافر نصراني، أو منتسب للإسلام، لكنّه بعثي أو علماني أو شيوعي، واضح أمره! فنقول: لا تُعرِّضوا دماء المسلمين وأموالهم لسطوة هذا الكافر، نعم، إن كانت عندكم قوَّة مثل قوَّته، وعلمتم في غالب ظنّكم أنكم منصورون عليه إن شاء الله-، وقدرتم على خلعه؛ فاعملوا على خلعه، وإلّا ففرُّوا بدينكم وأعراضكم، واحقنوا دماء المسلمين وأموالهم، فهناك بعض الحكَّام الكفرة تجد حتى الدول الكافرة نافرة منه، ماقِتة له، لكن بعضهم تجد معه دول كافرة مؤيِّدة له، ومعه بعض الدول التي تدَّعي الإسلام وهي كافرة؛ رافضية أو بعثيَّة مثله، لكن احقنوا دماء المسلمين.

#### \* \* \*

# وَنَتبَعُ السُّنَّةَ وَالجَمَاعَةَ، وَنَجتَنِبُ الشُّذُوذَ وَالخِلَافَ وَالفُرقَةَ.

# پ الشرح کی

السُّنَة والجماعة شيئان؛ فأحيانًا تكون سنَّةٌ، وليس معها جماعة، كأن تكون وحدك أو أفراد على سنَّة محمَّد ﷺ، فالزم هذه السُّنَّة، واترك هذه الفئات المتناحرة؛ لقوله ﷺ: «فَاعتَزِل تِلكَ الفِرَقَ كُلَّهَا» الحديث (١).

وأحيانًا تكون جماعةٌ على سنَّة، فالزمهم؛ لقوله على: «تَلزَمُ جَمَاعَةَ المُسلِمِينَ وَإِمَامَهُم» (٢٠). وإن كان الإمام فاجرًا عسوفًا؛ فالزمهم.

وأحيانًا تكون الجماعة مختلطة، فيها سنّة وبدعةٌ، فالزمها كذلك، فالقسمة ثلاثية حسب ما استقرّ عندي بالاستقراء، ومن هنا أقول لأبنائي المسلمين من الرجال والنساء: كلُّ أمير على قطر من أقطار الإسلام ومن حوله، مادام أنه مسلم وهم مسلمون؛ فهم جماعة، وهو إمامهم، فالزموهم؛ حتى تحقنوا دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم، وعلينا أن نكره الفُرقة، فهي ضد الجماعة؛ هذا ما أوصى به محمد على إذ قال في «وَمَن مَاتَ وَلَيسَ فِي عُنُقِهِ بَيعَةٌ؛ مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيّةً» (").

وكان ابنُ مسعود على يقول: «عَلَيكُم بِالطَّاعَةِ وَالجَمَاعَةِ فَإِنَّهَا حَبلُ اللهِ الَّذِي

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في كتاب الإمارة، باب: الأَمرِ بِلُزُومِ الجَمَاعَةِ عِندَ ظُهُورِ الفِتَنِ وتحذير الدعاة إلىٰ الكفر، حديث (١٨٥١)، عن ابن عمر هينينها.

أَمَرَ بِهِ، وَإِنَّ مَا تَكرَهُونَ فِي الجَمَاعَةِ خَيرٌ مِمَّا تُحِبُّونَ فِي الفُرقَةِ»(١).

فمثلًا الناس يحبُّون أن يكون البلد ذا أمراء، وكلُّ أمير مستقلُّ، لكن هذه فُرقة، فالزموا الجماعة وإن كان فيها ما فيها من العسف والظلم وغير ذلك.

وبهذا تعلمون يا معشر المسلمين والمسلمات أن ما يواجه به حكام المسلمين من المظاهرات والاعتصامات في المساجد أو في الشوارع ليس من دين الله في شيء، فالمظاهرات أوَّل من سنَّها ابن سبأ اليهودي الذي أسلم نفاقًا وكيدًا لأهل الإسلام، ثم أخذ عنه ذلكم الرافضة، فهو إمامهم، وكلُّ ثوريًّ على إمام مسلم سلفُه ابن سبأ اليهودي اليمني، واليمن بريئة منه ولله الحمد، لكن هذا من باب النسب، وهذا التثوير والتهييج من عمل الخوارج القعدية.

فوليُّ الأمر مشغول الذمَّة بالأمَّة، فمن واجباته نصرةُ المظلوم وردع الظالم، وأخذ الحق من القوي للضعيف، وإشاعة الأمن، وحماية السبل، على ما فيه، فله إذن أن يعاقب بالقتل فما دونه لمن سعى مفسدًا في الأرض، وناشرًا للفوضى.

ومن هنا أقول للنّسوة اللّاتي تعرّضن للحبس والعقاب: يا مسكينة، أنت كما يقول المثل: «علىٰ نفسها جنت براقش»، وسلفك غزالة الخارجية ومن سنَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابنُ أبي شيبة في «المصنف» (٣٧٣٣٧)، والطبرانيُّ في «الكبير» (٩/ ١٩٨-١٩٩)، والطبرانيُّ في «الكبير» (١٩٨-١٩٩)، والآجرِّي في «الشريعة» (١٧)، وابن بطة في «الإبانة الكبرئ» (١/ ٣٢٧)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١٥٨) و(١٥٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٢٤٩).



سنتها، فلو قتلها وليُّ الأمر -ولن يقتلها إلَّا بعد حكم قضاة المسلمين- كان

وقد ذكر شيخ الإسلام ابنُ تيمية رَحَمُلَسُهُ أن المسلمين أجمعوا علىٰ قتال الرافضة والخوارج إذا فارقوا الجماعة (١).



<sup>(</sup>١) انظر: «مجموع الفتاويٰ» (٥/ ٢٤٣)، (٢٨/ ٤٧٥ -٤٧٦ و ٥٥٥ -٥٥٥)، (٣٥/ ٧١).

وَأَنَّ الْجِهَادَ مَاضٍ مُنذُ بَعَثَ اللهُ وَ اللهُ نَبِيَّهُ -عَلَيهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - إِلَىٰ قِيَامِ السَّاعَةِ مَعَ أُولِي الأَمرِ مِن أَئِمَّةِ المُسلِمِينَ لَا يُبطِلُهُ شَيءٌ، وَالحَجُّ كَذَلِكَ، وَدَفعُ الصَّدَقَاتِ مِنَ السَّوَائِم إِلَىٰ أُولِي الأَمرِ مِن أَئِمَّةِ المُسلِمِينَ.

## کھ الشرح کھ

هذه جملةٌ من خصائص الإمام المسلم، أوّلها الجهاد، وأهلُ السنّة يذكرون الجهاد؛ ويعنون جهاد الطلب، وإليه ينصرف كلامهم، ويتبعُه كذلك جهاد الدفع، على ما تقدّم تفصيلُه، وهذا الجهاد يكون مع كلِّ حاكم مسلم؛ سواء كان الجهاد خارجيًّا أو داخليًّا إذا صال بعضُ الكفرة على بعض الولاية، فله إذا قدر أن يقاتلهم قتال الصائل، بل يسوغ له إذا صال مسلم على مسلم فجنَّد نفسه لقتاله والسطو عليه وغير ذلك، أن يقاتله؛ لأن الإمام ذمَّته مشغولة بحماية أمن الأمَّة كلِّها.

ولو قال قائل: الجهاد ضدُّ الكفرة في قُطر كذا، فيه غلول، وفيه...وفيه...، نقول: هذا لا يُبطله؛ لأن الغلول لا يبطل الجهاد، ومن غلَّ؛ فعليه غلوله، ولكن حين يدعو إمام المسلمين إلى الجهاد وجب حينئذ النفير، وإذا لم يدع، ولكن قوتلت طائفة في ولايته من مسلمين فهبُّوا لقتالهم؛ فالجهاد على من في تلك المقاطعة من الولاية فرض عين، وعلى من عاداهم فرض كفاية، نقول هذا وإن رغمت أُنوف! وهذه فتوانا يعرفها وفتوى غيرنا من أهل العلم -ولله الحمد يعرفها القاصى والدانى، وقد أشيعت في حينها.

ومن خصائص وليِّ الأمر الحجُّ والجمعة؛ فهو الذي يقود الناس فيها، وهو الذي يقوم على أخذ الزكاة وجبايتها.

وقولهما: «الصَّدَقَات»: جمع: صدقة، والمراد بها هنا: الزكاة المفروضة.

وقولهما: «السَّوَائِم» جمع: سائمة، وهي بهيمة الأنعام من الغنم والبقر والإبل، التي ترعىٰ الحول أو أكثره في الأودية والشعاب تتبع الكلأ، أمَّا المعلوفة فلا زكاة فيها، كذلك يجبي وليُّ الأمر زكاة الحبوب والثمار، علىٰ التفصيل الذي ذكره أئمَّة الفقه والحديث.

وفي قولهما هذا إشارة إلى شيئين:

أحدهما: أن الأموال الزكوية قسمان:

القسم الأول: في السوائم.

القسم الثاني: في الحبوب والثمار؛ التمر والبُرُّ والشعير والذُّرة والدُّخن.

فهذه تدفع إلى وليّ الأمر الإمام القائم، وقد برئت الذمّة، وأقول -على سبيل الفرض وهو محال إن شاء الله-: لو كان يشتري بها الوالي وحاشيتُه خمرًا، فليس علينا شيء، ولا يلحقنا إثم، ولا يسألنا ربّنا عن هذا، فإن رسول الله علم أمرنا أن ندفع صدقاتنا إلى من ولاه الله أمرنا، هذا هو الواجب علينا، أمّا الفحص عن وجوه إنفاقها بعد أن تقع بيد الإمام، والتحسس عن ذلك وتتبعه، أو التحرج من دفعها إليه لفسقه وفجوره، فلا شأن لنا به، ولا ننشغل به؛ لأنّنا لم نكلّف ذلك.

وإذا لم يهتم بجمعها، ولم يجند جندًا لجبايتها ولم يبعث عمَّالًا لذلك؛ فهنا حالان:

الحالة الأولى: أنه يتقبّلها ويصرفها في المصارف الثمانية المذكورة في سورة براءة، قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلّفُ قَرَاءَ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْمَانِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمَكِينِ وَالْمَكِينِ وَالْمَوْرَةِ بَهِ اللّهِ وَأَبْنِ ٱللّهِ وَأَبْنِ ٱللّهِ وَأَبْنِ ٱللّهِ يَالِي اللّهِ وَأَبْنِ ٱللّهِ يَالِي اللّهِ وَأَبْنِ ٱللّهِ يَالِي اللّهِ وَأَبْنِ ٱللّهِ وَأَبْنِ ٱللّهِ مِنْ الرّقَابِ وَٱلْمَكُورِ مِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَأَبْنِ ٱلسّبِيلِ اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

الحالة الثانية: ولها صورتان:

إحداهما: أنه لا يتقبَّلها.

والثانية: أنه إذا عُرف أنه ليس بصاحب ذمَّة وأمانة؛ فقد يصرفها في مصارف غير المصارف الثمانية، فهنا يجب على صاحب المال أن يصرف صدقته في المصارف الثمانية الموجودة.

أمّا القسم الثاني: من الأموال الزكوية، كزكاة النقدين، وعروض التجارة، وحليُّ المرأة -على القول الراجع-؛ فهذه إلى ربِّ المال، وليست الإمام، لكن إذا طلبها؛ فسمعًا وطاعةً، ولا نأخذها، ولسنا مسئولين حتى لو دفنها تحت التراب لا يهمننا ذلك، وبرئت الذمّة بطلبه إيَّاها مناً.

كما أن من خصائص الإمام إقامة الحدود، فلا يجوز لغيره من آحاد الرعية أن يفتئت عليه فيها، لكن إذا أقام أحد الحد وبلغ الإمام فأقرَّه نفذ، كما كان شيخُ الإسلام ابنُ تيمية لَحَمِّلَللهُ يقيم الحدود والإمامُ يعلم ذلك، ولا ينكر عليه (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية» لابن كثير (١٧/ ٧٢٨- هجر).

### وهاهنا تنبيه تتمَّة لمبحث الإمامة والإمارة:

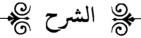
أقول: من وُلِّي على المسلمين إمَّا يكون مسلمًا برًّا أو فاجرًا، أو يكون كافرًا، فالوالي المسلم هو الذي يعتقد أن له في الرقاب البيعة، وأن ولايته شرعية كيفما وليها، بالبيعة، أو بالغلبة، أو بأيِّ طريق كان، فإذا وصل إلى قطر أو أقطار حاكمٌ من المسلمين، ووَلِيَ على هذا القطر، ونفذت كلمتُه فيه، سمعنا وأطعنا، وليس علينا إلا ذلك، حتى ولو جاءت به دولةٌ كافرةٌ ونصبته علينا، سمعنا وأطعنا؛ لأن أهل السنَّة يُسهمون في إشاعة الأمن والعدل، ونصرة المظلوم على الظالم، ويسعون في جمع الكلمة، ونبذ الفُرقة.

الثاني من أهل الولايات: الحاكمُ الكافرُ، فهذا يُفرَّق بينه وبين الأول، فالأول - وهو المسلم - مع اعتقادنا صحَّة ولايته، وأنها شرعية، نحبُّه ونحبُّ له الخير، وننصح له ما استطعنا، وأمَّا الكافر فإنَّنا لا نحبُّه، ولا نعتقد شرعية إمارته علينا، ولكن نستسلم ولا ننازعه؛ حرصًا علىٰ أن تحمىٰ حوزة الإسلام، وتحمىٰ بيضةُ أهله، ولا نعرض أنفسنا لمقاومته، ولا نتصدَّىٰ لحربه؛ لأننا مهما حُزنا من القوة، فلن تعادل شيئًا بالنسبة لقوَّته.

#### \* \* \*



# وَالنَّاسُ مُؤمِنُونَ فِي أَحكَامِهِم وَمَوَارِيثِهِم، وَلَا نَدرِي مَا هُم عِندَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله



هذا تتمّة لما سلف من الحكم بالظاهر، وقد فصّلنا فيه القول، والمراد بهذا أهلُ القبلة أهلُ الإسلام قطعًا، ولا يُراد بهم غيرُهم، فالناس قسمان: مؤمنٌ وكافرٌ، فالكافرُ لا شأن لنا به؛ هو كافر، يهوديًّا كان، أو نصرانيًّا، أو مجوسيًّا، أو بعثيًّا، أو شيوعيًّا؛ هو كافر لا شأن لنا به، ولكن نعاملهم على وَفق ما أعطاهم أميرُنا وحاكمُنا من الأمان والعهد، سواء سُمِّي المَلِك أو رئيس الجمهورية أو أمير الدولة أو غير ذلك، فنحفظ فيهم ذمّته وأمنَه، ونحترم أموالهم، ولا نعتدي عليهم في أموالهم ولا نفوسهم، وندعوهم إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، نحبُ أن يكونوا مسلمين على السنّة، هذا بالنسبة لغير المسلمين.

أمًّا المسلمون فيُحكم على ظاهرهم، فإن أهل الإسلام منهم المؤمن الخالص -جعلنا الله وإيَّاكم منهم-، ومنهم المنافق الذي يظهر الإسلام ويبطن الكفر، فنتعامل مع الجميع على أنهم مسلمون في الظاهر، ولهذا يكون بيننا وبينهم التوارث والمناكحة وغير ذلك، لكن قد يُهجَر لمصلحةٍ مَن عُلم أنه منافقٌ؛ لأن المنافق كافرٌ في الباطن، أو مبتدعٌ ضالٌ يهجر إذا اقتضىٰ الأمر هجره، وأن المصلحة متحقِّقةٌ في هجره، ولعلّه يأتي -إن شاء الله- مزيد تفصيل في هذه المسألة في باب هجر المبتدع.

وما يظهر من الأقوال والأعمال لا يخلو عن حالين:

- إمَّا خيرٌ وسنَّة: فيُحكم له بهذا في الظاهر.

- وإمّا شرِّ: كالزنا والسرقة وشرب الخمر وغير ذلك من الأعمال المفسّقة، فيحكم عليه بشرِّ، ففي الدنيا يحكم عليه بحسب ما أظهر من خير وشرِّ، ولكن في الآخرة فبينه وبين الله، فالذي يظهر خيرًا قد يُظهره رياءً وسُمعة أو نفاقًا، فأمره إلىٰ الله، قل: هذا صاحب صلاة، وصاحب صيام، وصاحب سنَّة، فيما نرئ، ومن أظهر الشرّ كذلك.

والبدعة لا تدخل في هذا؛ فمن أظهر بدعةً فهو علىٰ تفصيل عندنا، بل عند أئمّة الإسلام، وإيضاح ذلك أنه إمّا أن تجتمع فيه الشروط والموانع، فهذا حسب ما يُظهره من مخالفات بدعيّة أو فسقيّة أو كفرية، وهذه المسألة قد فصّالناها.

والثاني: ألَّا تقوم عليه حجَّة، فيبقىٰ هنا وصف العمل، والحكم علىٰ العموم؛ فمن أظهر بدعة، قلنا: مبتدع، ومن أظهر كفرًا، قلنا: كافر، ومن أظهر فسقًا، قلنا: فاسق، وقد فصَّلنا هذه المسألة فيما تقدَّم، وأحلناكم علىٰ «القواعد المثلیٰ» للعلَّامة ابن عثيمين رَحِمُلَتُهُ.

#### \* \* \*

وَلَا نَدرِي مَا هُم عِندَ اللهِ عَجَلَاً ، فَمَن قَالَ: إِنَّهُ مُؤمِنٌ حَقًّا ؛ فَهُوَ مُبتَدِعٌ ، وَمَن قَالَ: هُوَ مُؤمِنٌ بِاللهِ حَقًّا ؛ فَهُوَ قَالَ: هُوَ مُؤمِنٌ بِاللهِ حَقًّا ؛ فَهُوَ مُصِيتٌ .

## ه الشرح کی

قولهما: «وَلَا نَدرِي مَا هُم عِندَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى العلم بحالهم فرعٌ عن العلم بسرائرهم، وسرائرهم غائبةٌ عناً، فنحن لنا مع هؤلاء حالتان:

إحداهما: الحكم على ظاهرهم.

والثاني: نَكِلُ سرائرهم إلىٰ الله، ولا ندري ما هم عليه، وأمرُهم إلىٰ الله، فمثلًا من رأيناه يعتاذ المساجد، ولا تفوته مع الإمام ركعة؛ أثنينا عليه خيرًا، وما لنا من شأنه في باطنه شيء، أهو مُخلص أو مُراءٍ، لم نكلَّف بهذا.

ثم ذكر المصنّف عن الإمامين مسألة أخرى تتبع هذه، وهي: حكم المرء على نفسه بالإيمان.

وحاصله أن من قال: إِنَّهُ مُؤمِنٌ، يعني: أنه يدين لله وَالْمَا بالإسلام؛ يخلص الأعمال لله والمتابعة لرسوله ويُهُم ويفعل الأوامر، ويجتنب النواهي -وهذا هو المؤمن في كتاب الله وسنَّة رسول الله وسنَّة عند الله وسنَّة عند الله وسنَّة عند الله وسنَّة الله وسنَّة عند الله وسنَّة الله والنبيُّ الله والله و

# إِلَّا أَن يَتَغَمَّدُنِي اللهُ بِفَصلِ وَرَحمَةٍ $^{(1)}$ .

لكن يجوز أن يقول: أنا مؤمن ولله الحمد، أنا على سنَّةٍ ولله الحمد، فيظهر فقره إلى الله، واعترافه له بالفضل عليه، أمَّا قولُه «أنا مؤمن حقًّا» فهذا مبتدع؛ لما في ذلكم من تزكية النفس.

والعبارة الثانية: « هُوَ مُؤمِنٌ عِندَ اللهِ » فيها حكم بالغيب؛ لأنه لا يدري عن إيمانه عند الله، وهو أظهر الإيمان فيكفي أن يقول: إنه مؤمن ولله الحمد، وعلى سنَّة محمَّد ﷺ والحمد لله؛ ولا يقل: «هو مؤمن عند الله»؛ لأن هذا حُكم منه علىٰ الغيب؛ لأنه لا يدري هل يُختم له بخاتمة حسنة، أو بخاتمة سيَّئة.

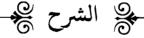
وقول الشيخين -رحمهما الله-: «وَمَن قَالَ: هُوَ مُؤمِنٌ بِاللهِ حَقَّا؛ فَهُوَ مُومِنٌ بِاللهِ حَقَّا؛ فَهُوَ مُصِيبٌ»؛ هذا يتضمَّن الإيمان بالربوبية والألوهية والأسماء والصفات، وبما جاء عن الله عَنْ وعن رسوله أو عن رسله.

ومثلها قول القائل: «أنا مؤمن، ولله الحمد»، أو «أنا مسلم، ولله الحمد»، أو «منَّ الله عليه بكذا وكذا ...»، ونحوها من العبارات التي تتضمَّن معنى الإقرار والشهادة على ما يعلمه العبد من نفسه؛ فهي جائزة.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب المرضى، باب: تَمَنِّي المَرِيضِ المَوتَ، حديث (٥٦٧٣)، ومسلم في كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب: لَن يَدخُلَ أَحَدٌ الجَنَّةَ بِعَمَلِهِ بَل بِرَحمَةِ اللهِ تَعَالَىٰ، حديث (٢٨١٦)، عن أبي هريرة ﷺ.

### وَالمُرجِئَةُ مُبتَدِعَةٌ ضُلَّالٌ.



من هنا بدأ الإمامان الرازيان -رحمهما الله- في ذكر الفرق المخالفة لما عليه أهلُ السُّنَّة والجماعة، ولا غرابة أن يصنع هذا الإمامان هذا الصنيع، فلقد كان لهما في رسول الله على أصحابه ومَن مضى قبلهما من أئمَّة الإسلام الأسوة الحسنة.

أقول: قد مضت السنَّة بذكر أهل البدع والتحذير منهم؛ لأن الكثير منهم يلبسون لباس السنَّة، فيغترُّ بهم أناسٌ من أهل السنَّة، فيقعون في شراكهم؛ لما يلبسونه على الناس من الحق بالباطل، ويروِّجونه من الضلال، ويزيِّنونه للناس، ويقلبون الحقائق، والأصلُ في هذا ما صحَّ عن النبيِّ عَلَيْ، وتواتر عنه النقلُ به، ومن ذلكم قولُه عَلَيْ: «وَسَتَفتَرِقُ هَذِهِ الأَمَّةُ عَلَىٰ ثَلَاثٍ وَسَبعِينَ فِرقَةً، كُلُّهَا فِي النَّر إلَّا وَاحِدَةً»، قَالُوا: مَن هِيَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «الجَمَاعَةُ»، أخرجه أبو داود وغيره (۱). وهو حديث صحيح بمجموع طرقه.

وقد فسَّر ذلكم ابنُ مسعود ﷺ فَقَالَ: «الجَمَاعَةُ مَا وَافَقَ الحَقَّ وَإِن كُنتَ وَحَدَكَ» (٢٠).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱۹۳۷)، وأبو داود في كتاب السنَّه، باب: شرح السنَّة، حديث (۲۰۹۷)، وابن ماجه في كتاب الفتن، باب: افتراق الأمَّة، حديث (۳۹۹۳)، وانظر: «الصحيحة» للألباني (۲۰۳) و (۲۰۲) و (۲۰۲).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في «مسند الشاميِّين« (٢٢٠)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١٦٠)، وابنُ عساكر في «تاريخ دمشق» (٤٦/ ٤٠٨ -١٤).

قَال نُعيم بنُ حَمَّاد: «يَعنِي: إِذَا فَسدت الجَمَاعَة؛ فَعَلَيك بِمَا كَانَت عَلَيهِ الجَمَاعَة عَلَيك بِمَا كَانَت عَلَيهِ الجَمَاعَة قبل أَن تفسد وَإِن كنت وَحدك، فَإِنَّك أَنت الجَمَاعَة حِينَئِذٍ»(١).

فبان بهذا الحديث وتفسيره: أنَّ الأمَّة أمَّة الإسلام قسمان، ولا ثالث لهما:

أحدهما: جماعة الحق والهدى، وهم الذين اتبعوا النبي على وورثوا الفقه في الدِّين عنه وعن أصحابه وأئمَّة السلف الصالح بعدهم، فهؤلاء هم أهل السُّنَّة والجماعة، وهم أهل الحق الذين هم خاصَّة أهل الحق.

والثاني: أهل البدع، فهؤلاء ليسوا على حقّ فيما ركبوه من بدعهم، وما وافقوا فيه أهل السُّنَّة كانوا مُحقِّين، لكن عند أهل السُّنَّة والجماعة هم مبتدعة ضُلَّال، فإن أهل السُّنَّة والجماعة؛ أعني: الأئمَّة مُجمعون على أنَّ من ركب بدعة من البدع عالمًا عامدًا معاندًا؛ كان مبتدعًا ضالًا، ولا يعفيه من وصفه بالبدعة ووصمه بها ما وافق فيه أهل السُّنَّة من حق، فليُعلم هذا.

وأخرج البخاري ومسلم (٢)، عن عائشة ﴿ عَنْ اَنْ رَسُولَ الله ﷺ تلا هذه الآية: ﴿ هُوَ الَّذِينَ أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِنَابِ مِنْهُ ءَايَنَتُ تَحْكَمَنَ هُنَّ أُمُّ الْكِنَابِ وَأُخَرُ مُتَشَيْبِهَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) رواه ابنُ عساكر في «تاريخ دمشق» (٤٠٩/٤٦)، وذكره أبو شامة في «الباعث على إنكار البدع والحوادث» (ص٢٢- دار الهدئ)، وابنُ القيِّم في «إعلام الموقِّعين» (٣٠٨/٣- الكتب العلمية).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التفسير، باب: ﴿مِنْهُ ءَايَثُ ثُمُّكَمَنْتُ ﴾ [آل عمران:٧]، حديث (٤٥٤٧)، ومسلم في كتاب العلم، باب: النَّهيِ عَنِ اتِّبَاعِ مُتَشَابِهِ القُرآنِ، وَالتَّحذِيرِ مِن مُتَّبِعِيهِ، وَالنَّهيِ عَنِ اللَّهِ القُرآنِ، حديث (٢٦٦٥).

اللهُ فَاحذَرُوهُم».

وأخرج مسلم في «مقدمة صحيحه»، والبغويُّ في «شرح السنة» وغيرُهما (١)، عن أبي هريرة همه، عن النبيِّ على قال: «سَيكُونُ فِي آخِرِ أُمَّتِي أُنَاسٌ يُحَدِّثُونَكُم مَا لَم تَسمَعُوا أَنتُم، وَلَا آبَاؤُكُم، فَإِيَّاكُم وَإِيَّاهُم».

وأخرج أحمد ومسلم (٢)، مِن حديث عبد الله بن عمرو بن العاص وينف ، عن النبي على قال: «إِنَّهُ لَم يَكُن نَبِيُّ قَبلِي إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَيهِ أَن يَدُلَّ أُمَّتَهُ عَلَىٰ خَيرِ مَا يَعلَمُهُ لَهُم، وَيُنذِرَهُم شَرَّ مَا يَعلَمُهُ لَهُم...» الحديث.

فلا غرابة أن ينبري أئمَّةٌ مثلُ الرازيين وأحمد والشافعي ومالك وغيرهم من أئمَّة العلم والإيمان والدين، ذبًّا عن السنَّة، كاشفين حال من خالف السنة وركب البدعة ودعا إليها؛ وذلكم:

أُوَّلًا: تحصينُ هذه الأمَّة من شرِّ أولئك المبتدعة الضلال.

وثانيًا: حتى يُجتَنَب هذا الضالُّ المُضلُّ، ويبقىٰ منبوذًا محصورًا علىٰ نفسه، وبهذا تُصان الأمَّة من غائلة البدع والمحدثات في الدين.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۸۲۲۷)، ومسلم في المقدمة، باب: فِي الضَّعَفَاءِ وَالكَذَّابِينَ وَمَن يُرغَبُ عَن حَدِيثِهِم، (۱/ ۱۲۲)، وابن حبَّان (۲۷۲٦)، والحاكم (۱/ ۱۸٤ - مصطفىٰ عطا) وصحَّحه، والبغويُّ في «شرح السنَّة» (۱/ ۲۲۳) وحسَّنه، وصحَّحه الألبانيُّ في «صحيح الجامع» (۳۱۲۷).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٦٥٠٣) و(٦٧٩٣)، ومسلم في كتاب الإمارة، باب: الأَمرِ بالوَفَاءِ بِبَيعَةِ الخُلَفَاءِ، الأَوَّل فَالأَوَّل، حديث (١٨٤٤).

ذكر هنا الشيخ ابن أبي حاتم عن أبيه وعن أبي زرعة الرازيين -رحم الله الجميع- المُرجئة، وهي أوَّل فرقة تمرُّ بنا في هذه الرسالة، والمرجئةُ من الإرجاء.

والإرجاء معناه في اللُّغة: التأخير (١). يقال: أرجأه يُرجئه، ويقال: يُرجيه إذا أخّره عن رتبته، أو مكانه، أو محلّه.

قال تعالىٰ فيما قصَّه علينا من خبر موسىٰ عَلَيْهُ وخبر عدوِّه فرعون -عليه لعنة الله - حين شاور اللَّئيم اللَّعين ملأه؛ ما يصنع بموسىٰ عَلَيْهُ وأخيه ووزيره هارون، قالوا: ﴿ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ ﴾ [الأعراف: ١١١]؛ يعنى: أخِّر أمرَهما.

والإرجاء في مصطلح أهل الشرع: هو تأخيرُ العمل عن الإيمان، وإخراجه من مسمًّاه (٢).

#### وينقسم المرجئة إلى قسمين:

القسم الأوَّلُ: المرجئة الغالية من الجهمية، وهؤلاء يحدُّون الإيمان بأنه التصديق فقط، ومن هنا قالوا: لا يضرُّ مع الإيمان ذنب، كما لا ينفع مع الكفر

<sup>(</sup>۱) انظر: «مقاييس اللغة» لابن فارس (۲/ ٤٩٥)، و«تهذيب اللغة» للأزهري (۱۱/ ١٢٥)، و«النهاية في غريب الحديث والأثر» لابن الأثير (۲/ ۲۰۲)، و«لسان العرب» لابن منظور (۱/ ۸۳-۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: «إجماع السلف في الاعتقاد» للكرماني (ص٢٩-٣٢)، و«الرد على من أنكر الحرف والصوت» لأبي نصر السجزي (ص٣٤)، و«التبصير في الدين» للإسفراييني (ص٩٧)، و«مجموع فتاوى ابن تيمية» (٧/ ١٩٥-١٩٦ و٣٦٣-٣٦٤)، و«فتح الباري» لابن حجر (١ / ١٩٠).

طاعة، وهذا خطأ فاحش! فالذنوب -أعني: الكبائر منها- قد يدخل الموحِّد يوم القيامة النار، جرَّاء ما لقي الله مُصرًّا عليه منها، ويمكث فيها ما شاء الله، ولهذا فإنه يستوي عندهم بناءً على هذه العقيدة الفاسدة العفيف البَرُّ التقيُّ والفاجر اللئيم الفاسق، الجميع عندهم سواء، والصائم المصلِّي المزكِّي مثلُ مَن لم يؤدِّ من ذلك شيئًا عندهم؛ لأن الإيمان قدر مشترك؛ وهو التصديق، فما داموا صدَّقوا فهم مؤمنون، وإنما يعاقب على الذنب من يستحلُّه، وهذا الرأي مخالفٌ الكتاب والسُّنة والإجماع.

القسم الثاني: مرجئة الفقهاء، ويقال: المتوسِّطة، ومنهم أبو حنيفة وشيخُه حمَّاد ابن أبي سليمان، فهؤلاء يحدُّون الإيمان بأنه قولٌ باللسان، واعتقادٌ بالقلب، ولا يُدخلون العمل في مسمَّىٰ الإيمان، وهو عندهم شرط كمال، وليس هو من مسمَّىٰ الإيمان، فسمِّيت المتوسطة من هذا الوجه؛ لأنهم أخفُّ وليس هو من مسمَّىٰ الإيمان، فسمِّيت المتوسطة من هذا الوجه؛ لأنهم أخفُّ ولو كانوا ضُلَّلًا مبتدعة من المرجئة الغالية مرجئة الجهمية، التي يقال لها: الأم؛ لأنها ورثتها، فكما أن المعتزلة ورثة الجهمية، فمرجئة الفقهاء ورثوا الجهمية الغالية، ولهذا أطلق الشيخان ورحمة الله عليهما القول: «المرجئة ألبهمية الغالية أو المرجئة الأولىٰ الغالية أو المرجئة الثانية التي هي مرجئة الفقهاء، فهذه وتلك كلتاهما مبتدعة وضالة، مخالفة سبيل المؤمنين.

وقد عرَّفنا الإيمان عند أهل السنة والجماعة فيما سبق أنه: قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية.

#### وبهذا يظهر شيئان:

أحدُهما: اتِّفاقُ الطائفتين على إخراج العمل من مسمَّىٰ الإيمان.

وثانيهما: أن الأُولىٰ أشدُّ بدعةً من الثانية، وإن كانت الثانية كذلك علىٰ ضلال؛ لأن مقتضىٰ قولهم أن الإيمان لا يزيد ولا ينقص.



وَالقَدَرِيَّةُ المُبتَدِعَةُ ضُلَّالٌ، فَمَن أَنكَرَ مِنهُم أَنَّ اللهَ ﷺ لَا يَعلَمُ مَا لَم يَكُن قَبلَ أَن يَكُونَ؛ فَهُو كَافِرٌ.

### کے الشرح کے

القدرية إذا أطلقت فَهُم نفاة القدر، القائلون: لا قَدَرَ، والأمر أُنُفُ، وهم قسمان:

قدرية غاليةٌ: وهم مُنكِرةُ عِلم الله بالأشياء وكتابته إيَّاها في اللوح المحفوظ، وهؤلاء كفَّارٌ بإجماع أهل العلم والإيمان(١).

ومعتقدهم أن الله يأمر وينهى ولم يعلم ما يكون، ولم يكتبه عنده في اللوح المحفوظ، فخالفوا الكتاب والسُّنَّة والإجماع، وكذَّبوا القرآن، وكذَّبوا متواتر السُّنَّة، وكذَّبوا إجماع الأئمَّة، فالأدلَّة على علم الله ﷺ بما كان وبما سيكون وما لم يكن لو كان كيف يكون، أكثر من أن تحصى، وأشهر من أن تُذكر.

قال تعالىٰ: ﴿ وَأَتَ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُم ﴾ [المائدة: ٩٧].

وقال تعالىٰ: ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

وقال تعالىٰ: ﴿ ذَالِكَ لِتَعَلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعَلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [المائدة: ٩٧].

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح مسلم» للنووي (۱/ ۱۵٦)، و«مجموع الفتاوي» (۸/ ٤٤٥ و ٤٥٠)، و«درء تعارض العقل والنقل» (۹/ ٤٠٢)، و«جامع العلوم والحكم» لابن رجب (۱/ ۲۰۱).

وكذلك الكتابة، قال تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَنْبٍ ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠].

ومن السُّنَّة الصحيحة: «أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ القَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: اكتُب، فَقَالَ: يَا رَبِّ، وَمَا أَكتُبُ؟ قَالَ: اكتُبِ القَدَرَ، فَجَرَىٰ بِمَا هُوَ كَائِنٌ فِي ذَلِكَ إِلَىٰ أَن تَقُومَ السَّاعَةُ» (١).

وأجمع أهل العلم والإيمان والدِّين على هذا، فخالفتهم هذه الطائفة من القدرية، فكانوا كفَّارًا ولو صلَّوا أو صاموا أو حجُّوا أو زكَّوا أو عملوا أيَّ عمل. وهذه الطائفة يقول شيخ الإسلام ابنُ تيمية يَحَلَلتُهُ: «قد انقرضت»(٢).

أقول: ولا يُستبعد أن يوجد منهم أحدٌ الآن؛ لأن البدع يجرُّ بعضها بعضًا، ولهذا قال قائل الأئمَّة: «البدعة بريد الكفر»(٣).

فالذين أحدثوا بدعة التسبيح بالحصى جماعةً؛ الَّذين أنكر عليهم ابنُ مسعود عليه مسعود عليه من الصحابة والتابعين، قال عمرو بن سَلَمة راوي الخبر رَحِدُلَسَّهُ: «فرأيت عامَّة أولئك الحِلَق يطاعوننا يوم النهروان مع الخوارج»(أ). وصاروا يتقرَّبون بدماء

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوی» (۳/ ۱٤۹)، (۸/ ۵۰۰)، (۱۳ / ۳۷).

<sup>(</sup>٣) «مجموع الفتاوي» (٥/ ٢٥٥)، (١٠/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٤) رواه الدارمي في «سننه» (٢١٠)، وصحَّحه الألبانيُّ في «الصحيحة» (٢٠٠٥).



خيار الأمَّة، ويقولون: الرواح الرواح، الجنَّة الجنَّة! (١)، بل النار النار! إن الجنَّة ليست في دماء خيار الأمَّة وصفوتها من الصحابة وفضلاء التابعين، لكن البدع تسوِّغ الكفر.

والثانية: قدرية متوسطة: وهي دون الأولى، وهؤلاء يُنكرون خلق أفعال العباد، وينكرون شمول المشيئة لأفعال العباد. وكلا الطائفتين ضالَّة، سواء هذه أو تلك، لكن الطائفة الأُولى كفَّار؛ كفَّرهم الأئمَّة؛ لأن الإيمان بعلم الله المحيط بكلِّ شيء، وكتابته ذلك في اللوح المحفوظ، معلومٌ من الدين بالاضطرار، حتى عوام المسلمين يعلمون هذا، أعني إجمالًا. وأمَّا خلقُ أفعال العباد ومشيئتهم وما يجري في الكون؛ هذه من الأمور الخفيَّة التي لا يدركها إلا خواصُّ من الناس.



<sup>(</sup>۱) انظر: «تاريخ الطبري» (٥/ ٨٥-٨٦ التراث)، و«تلبيس إبليس» لابن الجوزي (ص٥٨)، و«البداية والنهاية» لابن كثير (١٠/ ٥٨٦-٨٨٥).

### وَأَنَّ الجَهِمِيَّةَ كُفَّارٌ.

# الشرح کھ

والجهميَّة ينكرون أسماء الله وصفاته كلَّها، ولا يثبتون لله اسمًا ولا صفة، ينكرون ذلك كله، ولهذا كفَّرهم الأئمَّة، وأخرجوهم من الفرق الإسلامية فلم يعُدُّوها فرقة إسلامية (٢).

### فالفرق الإسلامية ثلاثٌ وسبعون فرقة، وهم قسمان:

- فرقة ناجية منصورة وهم الجماعة.
- واثنتان وسبعون فرقة هالكة ضالَّة مُضلَّة؛ وهم أهل البدع.

فالجهمية لم يعدَّها أئمَّة الإسلام من فرق المسلمين، فهي فرقة كافرة؛ لأنهم بالإضافة إلى إنكارهم أسماء الربِّ -جلَّ وعلا- وصفاته، كذلك نشأ عن مذهبهم أمورٌ أخرى؛ منها الجبر، ومنها الإرجاء الغالي، ومنها القول بخلق

<sup>(</sup>۱) انظر: «الكامل في التاريخ» لابن الأثير (٦/ ١٤٩ - تدمري)، و «مجموع فتاوئ» ابن تيمية (٥ / ٢٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع فتاوی» ابن تیمیة (۲/ ۱٤۰) و (۳/ ۳۵۰–۳۵۱).

القرآن، وغير ذلك من الضلالات التي أدخلوها على أهل الإسلام، وهذا الجهم بنُ صفوان قتله سلم بن أحوز – ويقال: سالم بن أحوز – في أول المائة الثانية من الهجرة (١). وكما أن شيخه الجعد بن درهم قتله خالد بن عبد الله القسري يوم النحر، وقال: «ضَحُّوا تقبَّل الله منكم؛ فإني مُضحِّ بالجعد بن درهم، فإنه قال: إن الله لم يتَّخذ إبراهيم خليلًا، ولم يكلِّم موسىٰ تكليمًا»، ونزل من المنبر فذبحه أمام المسجد (٢). فعُدَّ قتلُ هذين الضَّالين منقبةً لذينكم الرجلين.

ولا يزال رجال من أساتذة الجامعات يدافعون عن الجهم، ويتبجّعون ويتشدّقون في الفصول، يقولون: وما يدريك أن الجهم قد حطّ رحاله في الجنّة؟! وبعد التتبُّع والاستقراء وجدتُ أنهم أخذوا هذا عن جمال الدين القاسميّ الشامي، وهذا فاجر ضالٌ مُضلٌّ؛ يدافع عن أساطين في الإلحاد والكفر، مثل ابن عربيِّ صاحب وحدة الوجود، ويدافع عن غيره من أئمّة الضلال، ومع هذا يدافع هذا الدكتور عنه ويبجّله، وآخر يثني عليه ويقول: جهوده لا تنكر! هذا معنىٰ عبارته في السُنَّة، وقد رددنا -ولله الحمد- علىٰ جهوده لا تنكر! هذا معنىٰ عبارته في السُنَّة، وقد رددنا -ولله الحمد- علىٰ

<sup>(</sup>۱) انظر: «ذم الكلام وأهله» للهروي (٥/ ١٢٢ - الأنصاري)، و«الملل والنحل» للشهرستاني (١/ ٨٦)، و«مجموع الفتاوئ» (١/ ٦٦ - ٦٧)، و«بيان تلبيس الجهمية» (١/ ٥٨٦)، و«تاريخ الإسلام» للذهبي (٨/ ٦٧)، و«البداية والنهاية» لابن كثير (١٣/ ٢١٧).

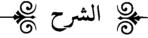
 <sup>(</sup>۲) انظر: «النقض علىٰ بشر المريسي» للدارمي (١/ ٥٨٠-٥٨١)، و «المنتظم» لابن الجوزي (٦/ ٣٠٠)، و «الكامل» لابن الأثير (٤/ ٢٨٣-٢٨٤)، و «مجموع فتاوئ» ابن تيمية (٢/ ٣٠٠)، و «تاريخ الإسلام» للذهبي (٧/ ٣٣٨)، و «البداية والنهاية» لابن كثير (٩/ ٣٥٠)، و «شرح الطحاوية» لابن أبي العز (٢/ ٣٩٥).

كليهما في رسالة لنا بعنوان: «تحذير أولي الألباب من المقالات المخالفة للصواب»(۱). وما ذلكم من عندي، بل والله هو ممَّا ورثناه عن أئمَّة العلم والإيمان والدِّين والهدئ.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر الرد على الأول منهما في «المقالات»: «الرسالة السادسة» (ص ٩٧-١٢٤)، وعلى الثاني في «الرسالة الثامنة» (ص ١٦٧-١٧٦).

## وَأَنَّ الرَّافِضَةَ رَفَضُوا الإِسلَامَ.



الرافضة: هم فرقة غلاةٌ من الشيعة، وهذا اللقب مأخوذ من صنيع طائفة من الشيعة، كانوا في جند زيد بن علي بن الحسين وَحَلَلتُهُ، فقالوا له: تبرَّأ من أبي بكر وعمر، قال: وكيف أتبرَّأ من وزيرَي جدِّي، -يعني: محمدًا عَلِيُ -، فقالوا: إذن نرفضك، فسمُّوا حينئذِ الرافضة (۱).

ويسمَّون أيضًا الشيعة الإمامية، ويسمَّون الاثني عشرية (١)؛ لأن الأئمَّة عندهم هم اثنا عشرة رجلًا من آل البيت، ويدَّعون فيهم العصمة، والرافضة كفَّار مرتدُّون، وممَّا يوجب ردَّتهم وإخراجهم من فرق المسلمين أنهم غَلَوا في آل البيت غُلُوًا يصل بهم إلىٰ تأليههم، والتعبُّد لهم بما لا يليق إلا بالله ﷺ، وكفَّروا أصحاب النبيِّ ﷺ، فمنهم من يقول: الصحابة كلهم كفَّار، إلَّا ثلاثة؛ هذا في رواية (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تاريخ الطبري» (۷/ ۱۸۰ - ۱۸۱ دار التراث)، و «مقالات الإسلاميين» للأشعري (۱ / ۱۳۰ و ۲۹)، و «الفرق بين الفرق» للبغدادي (ص۲۰)، و «الأنساب» لابن السمعاني (٦/ ٣٥)، و «مجموع الفتاوئ» (٤/ ٤٥٥) و (۱۳ / ٣٥-٣٦)، و «منهاج السنة» (١/ ٣٤ و ٣٥) و (۲/ ۲۹)؛ لابن تيمية، و «تاريخ الإسلام» (٨/ ٢٠١).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مقالات الإسلاميين» للأشعري (۱/ ٣٣-٣٤)، و «الأنساب» لابن السمعاني (۱/ ٣٤٤-٢٥) انظر: «مجموع الفتاوئ» لابن تيمية (۲/ ٥١ ٤-٢٥٤)، و «تاريخ ابن خلدون» (۶/ ۳۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الصافي» (١/ ١٤٨)، و «الكافي» للكليني (٢/ ٢٤٤)، و «رجال الكشي» (ص٦).

وفي رواية (١): إلَّا سبعة. وفي رواية أخرى (٢): إلَّا عشرة. ومنهم من يقول: كانوا مؤمنين ثمَّ ارتدوا (١). ومنهم من يقول: إن عامَّتهم فسقُوا (١). وهذا كفرٌ وخروج عن دين الله وردَّة. بل نقل شيخ الإسلام ابنُ تيمية رَحَمُلَللهُ الإجماع على كفر من شكَّ في كفره، قال: «فإنه معلوم من الدين بالاضطرار» (٥).

وعندهم طوام أخرى؛ منها رمي عائشة أم المؤمنين الصديقة بنت الصديق وعن أبيها، وعن سائر أزواج رسول الله وعن سائر الصحابة من الرجال والنساء -رضي الله عنهم أجمعين-؛ رميها بالبهت، وأنها ليست بريئة مما برَّأها الله والنساء عنهم ولا يزال كبراء منهم في محافل يصفونها بأنها ذات الفاحشة، ومن شطحاتهم وضلالاتهم: أنهم يقولون بأن هذا القرآن محرَّف، فهم يتعاملون معه مؤقّتًا؛ حتى يخرج مهديُّهم الذي يعتقدون أنه دخل سرداب سامرًاء، وهذا السرداب لا يسع فأرًا، كما ذكره بعض المؤلفين، ولهم بوائق أخرى، بل نقل عنهم من كتبهم الطعن في رسول الله و كان يأتي عائشة وحفصة (۱). ولهم حماقات أخرى كثيرة جدًّا، ولهذا قال الشيخان: «رَفَضُوا

<sup>(</sup>۱) انظر: «رجال الكشي» (ص۱۱-۱۲)، و«الاختصاص» للمفيد (ص٦٣)، و«بحار الأنوار» للمجلسي (٢٢/٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «درء تعارض العقل والنقل» لابن تيمية (٦/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مجموع الفتاوي» (٣/ ٣٥٦)، و«منهاج السنة النبوبة» (٤/ ٤٩٣)؛ لابن تيمية.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الصارم المسلول» لابن تيمية (ص٥٨٦ - الحرس الوطني).

<sup>(</sup>٥) «الصارم المسلول» (ص ٥٨٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: «لله ثم للتاريخ» لحسين الموسوي (ص٢١ - الأمل).

الإسلام»؛ أي: ارتدُّوا.

ولا يزال اليوم بعض المتربّعين على مراكز الدعوة في بعض الأقطار المجاورة يقول: لا نُكفِّر الرافضة، وآخر يقول: من سبَّ الصحابة كلَّهم لا نكفِّره، إلَّا إذا قصد الطعن في الدِّين يا مسكين؟! هذا مغفَّل! هذا مجنون أُعطي عصا، فصار يضرب بها ذات اليمين وذات الشمال، لا يبالي من أصاب رجلًا أو امرأة أو شيخًا كبيرًا، يضرب أيَّ شيء لا يهمُّه الأمر؛ لأنه مجنون! هذا جاهل! وأظنُّ أن شيخه يَعْلَللهُ لو كان حيًّا ما ولَّاه حظيرة غنم، فكيف يجلس متربِّعًا على مركز يأمر وينهى ويقرِّر السنَّة، حقُّه أن يستناب، فإن تاب وإلا ضُربت عنقه؛ لأنه خالف الكتاب والسُّنَة والإجماع؛ فهذه الأدلَّة كلُّها متضافرة على وجوب توقير الصحابة هِشِفه، والترضِّي عنهم والترحُّم عليهم، من أين أتى بها؟ فالحكم على الظاهر، ليس على ما خفي من النيَّة، فمن أظهر حسنًا من قول أو فعل؛ أثني عليه الظاهر، ليس على ما خفي من النيَّة، فمن أظهر حسنًا من قول أو فعل؛ أثني عليه به، وقيل: هذا صدق، هذا شيء حسن جميل، ومن أظهر خلاف ذلك؛ رُدَّ عليه ما أظهره من سيِّع الأقوال والأفعال.

والدليل على هذا: أن رجلًا حلف باللات والعزَّى، فقال النبيُّ ﷺ: «مَن حَلَفَ مِنكُم فَقَالَ فِي حَلِفِهِ بِاللَّاتِ؛ فَليَقُل: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ عن نيَّته،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱۰۹۰) و(۱٦٢٢)، والنسائي في كتاب الأيمان والنذور، الحَلِفُ بِاللَّاتِ وَالعُزَّىٰ، حديث (٣٧٧٦) و(٣٧٧٧)، وابنُ ماجه في كتاب الكفَّارات، بَابُ النَّهيِ أَن يُحلَفَ بِغَيرِ اللهِ، حديث (٢٠٩٧)، وابن حبَّان في «صحيحه» (٤٣٤٩) و(٤٣٥٠)، والضياء المقدسي في «الأحاديث المختارة» (٣/ ٢٥٥–٢٥٦)، عن سعد بن أبي وقاص ﷺ.

وقال آخر للنبي على: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئتَ! فقال: «جَعَلتَ لِلَّهِ نِدًّا؟!»(١). ولم يسأله عن نيَّته.

فتفطّنوا يا أولي الأحلام والنَّهي من طلاب العلم وطالباته! فإن كثيرًا ممَّن ينتسب إلىٰ العلم عامَّة والسُّنَّة خاصَّة، من يؤسِّس للنَّاس أصولًا وقواعد من تلقاء نفسه، فاعرضوه علىٰ شرع محمَّد ﷺ؛ الذي هو الكتاب والسُّنَّة، وعلىٰ وفق فهم السلف الصالح -ولا بدَّ من ضمِّه للكتاب والسُّنَّة؛ لأن سيرتهم وشخم تطبيق عمليٌ للكتاب والسُّنَة علىٰ الوجه الصحيح-، فلا يخلو من أحوال ثلاث:

- إمَّا أن يوافقها، فيجب قبوله.
  - أو يخالفها، فيجب ردُّه.
- أو يكون برزخًا لا نجد في شرع محمد على ما يخالفه ولا ما يوافقه، فهذا يترك.

وقد نقل شيخُ الإسلام ابنُ تيمية رَحَمْلَاللهُ الإجماع على قتال الروافض والخوارج إذا فارقوا الجماعة (٢)، والإمام القائم هو الذي ينفِّذُ هذا الحكم فيهم، وقد يحول بينه وبين هذا الحكم أمور، لكن إذا هبَّ لقتال الرافضة أو الخوارج كنَّا معه، وأيَّدناه وناصرناه بالأقوال والأفعال إن قدرنا، ويتعيَّن ذلك علينا إن طلب ذلك منَّا.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) انظر: «مجموع الفتاوي» (٥/ ٢٤٣)، (٢٨/ ٥٧٥-٢٧٥ و٥٥٥-٥٥٥)، (٣٥/ ٧١).

## وَالخَوَارِجُ مُرَّاقٌ.

# 🦀 الشرح 🎥

قول الشيخين -رحمهما الله-: «مُرَّاقُ»؛ أي: مارقة من الدين، ويُشير الإمامان -رحمهما الله- إلى قوله على الله عن الدِّينِ كَمَا يَمرُقُ السَّهمُ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمرُقُ السَّهمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ» (١).

وقوله ﷺ: «تَمرُقُ مَارِقَةٌ عَلَىٰ حِينِ فُرقَةٍ مِنَ المُسلِمِينَ تَقتُلُهُم أُولَىٰ الطَّائِفَتين بالحَقِّ»(٢).

فكان هذا الوعد صادقًا في عليٍّ الله ومن معه من الصحابة وخيار التابعين، ورضي الله عن عليٍّ ومن معه، وعن معاوية خال المؤمنين ومن معه من الصحابة، ورحم الله الجميع.

واعلموا -معاشر المسلمين والمسلمات- أن هذا اللقب؛ أعني الخروج، له معنيان: معنىٰ عامٌّ ومعنىٰ خاصٌّ.

فالمعنى العامُّ: هو كلُّ من فارق جماعة المسلمين وإمامهم، وخرج عليهم بالسيف، كقُطَّاع الطرق من العصابات واللصوص، فهم خوارج بهذا المعنى العام؛ لأنهم خرجوا عن حظيرة الجماعة وراية الجماعة.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في كتاب الزكاة، باب: ذكر الخوارج وصفاتهم، حديث (١٠٦٤)، عن أبي سعيد الخدري عليه.

والمعنىٰ الخاص للخروج؛ تكفير الإمام ومن معه، وقد لا يكفِّرون الإمام، ولكن يكفِّرون مرتكب الكبيرة، فهم كلُّ من كفَّر بالكبيرة، وقال بحلِّ دم مرتكبها وماله، وإن لم يُشهر السيف؛ فإنَّه خارجيٌّ، والشيخ عبد العزيز بن باز وَخَلِللهُ يُكفِّر الخوارج، وحتىٰ هذه الساعة أنا أميل إلىٰ هذا، لكن لم أصدع به، ومن جالسنى وأكثر مجالستى يعرف هذا عنِّى.

والمُرَّاق أحد الألقاب الشرعيَّة التي نصَّ عليها المعصومُ عَيُّهُ، وسمَّاهم أيضًا سفهاء الأحلام، حدثاء الأسنان<sup>(۱)</sup>، وسمَّاهم: كلاب النار، وشرُّ قتلىٰ تحت أديم السماء<sup>(۱)</sup>، وأمر بقتلهم وقتالهم عَيُّهُ<sup>(۱)</sup>؛ لما يُحدثونه في أهل الإسلام من الفُرقة، وقتل الأنفس المعصومة، والاعتداء علىٰ الأموال والأعراض.

واعلموا -أيُّها المسلمون- أن الخوارج ينقسمون إلى قسمين آخرين: محاربة، وقَعَدية.

<sup>(</sup>۱) كما في حديث علي بن أبي طالب في أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام، حديث (٣٦١١)، ومسلم في كتاب الزكاة، باب: التحريض على قتل الخوارج، حديث (١٠٦٦).

<sup>(</sup>٢) كما في حديث أبي أمامة الباهلي ﷺ؛ أخرجه أحمد (٢٢١٨٣) و(٢٢٢٠٨)، والترمذي في أبواب التفسير، باب: ومن سورة آل عمران، حديث (٣٠٠٠) وحسنه، وابن ماجه في المقدمة، باب: في ذكر الخوارج، حديث (١٧٦).

<sup>(</sup>٣) كما في حديث علي بن أبي طالب ظه، أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام، حديث (٣٦١١)، ومسلم في كتاب الزكاة، باب: التحريض علىٰ قتل الخوارج، حديث (٢٠٦٦).



فالمُحارِبة: هم الذين يرفعون السيف ويُشهرونه، ويعلنون الحرب على القائم على أمر المسلمين ومن معه بحجّة كفرهم، وهؤلاء المحاربة قسمان:

قسم لهم راية معلومة اعتصموا بها: وتميزوا في مكان معين يمكن الوصول إليه، وهؤلاء هم الذين يسوغ للإمام مناظرتُهم، وكشف شبههم، ومجادلتُهم بالسنَّة، كما صنع رابع أمراء المؤمنين عليُّ بنُ أبي طالب على حين بعث إلى أهل النهروان حبر الأمة وترجمان القرآن ابنَ عمّه عبد الله بن عباس منظر القوم فخصمهم وفلَجهم وأفحمهم، ورجع منهم ألفان، واستمر البقيَّة على ضلالهم، فاستعان الخليفة الراشد الرابع على بالله، وعزم على حربهم، وهبَّ هو ومن معه لقتالهم، حتى أراح الإسلام وأهله من شرِّهم (۱).

القسم الثاني من المحاربة: العصابات الذين ليست لهم راية: وإنما هم عصاباتٌ يخرجون فئاتٍ، أو تكون لهم رايةٌ، لكن لا يمكن الوصول إليها، كتنظيم القاعدة، التي يقال: إن رايتهم في جبال أفغانستان، فهؤلاء لا يناظرون، ولا يحاورون، بل يتصدَّىٰ لهم إمامُ المسلمين بما أوتي من قوَّة، فمن وقع في قبضته فإنه يطبِّق عليه أحكام الله، فمن وقع في قبضته وقبل أن يطلق النار ويطلق السهام، فإنه ينفِّذ فيه حدَّ الله الذي جاء في آية المائدة: ﴿إِنَّمَا جَرَّاقُا أَوْ يُصُكِلُوا أَوْ يُصَكِلُوا أَوْ يُصَكِلُوا أَوْ

<sup>(</sup>۱) روى القصة النسائي في «الكبرى» (۸۰۲۲)، والحاكم (۲/ ۱٦٤) وقال: «صحيح على شرط مسلم»، والبيهقي (۸/ ۳۰۹)، وصحَّح إسنادها الحافظ ابن حجر في «الدراية» (۲/ ۱۳۸).

تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مَ وَأَرْجُلُهُم مِّنَ خِلَافٍ أَوْ يُنفَواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ [المائدة:٣٣].

وهذه أربعة أحكام، التحقيق أن الإمام مخيَّرٌ فيهم بما يراه رادعًا لهم، ومُحصِّنًا للأمَّة منهم، وقاطعًا لدابرهم، فمن ضُبط بإفساده وخربته وخزيته فإنه لا يناصح، وإن ادَّعىٰ أنه مغرَّر به أبدًا، وإن تاب فتوبته فيما بينه وبين الله، لا يحول أحدٌ بينه وبين الله.

والدليل على أن الخارجيّ الذي يُضبط بخربته ومخطَّطاته الفاسدة، وما حال بينه وبين تنفيذ مخطَّطه إلَّا القبض عليه، قولُه ﷺ: «فَأَينَمَا لَقِيتُمُوهُم فَاقتُلُوهُم»(١).

وقال ﷺ: «لَئِن أُدرَكتُهُم لَأَقتُلَنَّهُم قَتلَ عَادٍ» (٢٠).

وبهذا يُعلم باطلان من بواطيل المضلّلة المخذّلة المتحذلقة المتحزّبة إلىٰ البدعة:

الباطل الأول: الدفاع عن هؤلاء المجرمين بما يُدَّعىٰ من التغرير بهم، وشرع محمَّد ﷺ ليس فيه ما يُسند هذه القاعدة، بل المكلَّف يؤخذ بجريرته

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام، حديث (٣٦١١)، ومسلم في كتاب الزكاة، باب: التحريض على قتل الخوارج، حديث (١٠٦٦)، عن علي بن أبي طَالب عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب التوحيد، باب: قول آلله تعالَىٰ: ﴿ تَعَرُّجُ ٱلْمُلَكِيكُةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج:٤]، حديث (٧٤٣٢)، ومسلم في كتاب الزكاة، باب: ذكر الخوارج وصفاتهم، حديث (١٠٦٤)، عن أبي سعيد الخدري على.

لاسيّما في هذا الباب، والمكلّف هو البالغ، العاقل، فإذا ضُبط وألقي عليه القبض فقال: غرَّروا بي، أعطوني دراهم كذا وكذا، وادَّعوا حمايتي...، يقال: لا شأن لنا بك ولا بهم، أنت معترف بجريمتك؟ قال: نعم أنا فعلت، قلنا: باسم الله، السيف جزاؤك؛ هذا حكم الله، هل تتوب؟ قال: نعم أتوب، قلنا: إن تبت؛ فذاك بينك وبين الله، يغفر الله لك إن شاء الله، هذا شيء بينك وبين الله نحن لا نتدخل بينك وبين ربِّك، لكن الحكم ينفَّذ.

الباطل الثاني: إطلاق المناظرة على الإطلاق، وهذا خطأ؛ فإن المحارب لا يُناظر، وقد قدَّمت أقسام المحاربة من حيث الراية المعلومة وغيرها، وأنه يناظر الذي له راية معلومة يمكن الوصول إليها، ولا مانع من مناظرته، والأمر إلى الإمام ليس إلى آحاد الناس، وإن كانوا علماء، فالنظر له، وهو يستشير أهل العلم والفضل، ولا شأن لنا نحن بهذا.

وبهذا تعلمون أن إطلاق الدعوة إلى الحوار مع هؤلاء، مصدرُها رجلان فقط، لا ثالث لهما: الأوَّل: رجلٌ جاهلٌ غرَّه بريقُ العبارات المزخرفة، فأخذته العاطفة؛ لأنه ليس عنده في هذه المسألة شيءٌ من فقه السنَّة، فقلَّد غيره؛ لأنه من الهمج الرعاع، والثاني: رجلٌ صاحبُ هوّئ، مُخذِّل مبتدع ضالٌّ، وبهذا تعلمون أن ما نسمعه عن عساكر السنَّة هنا؛ عساكر خادم الحرمين من تتبُّع هؤلاء الخوارج، ومطاردتهم، والقبض على بعضهم، وإطلاق النار على من عاند ولم يستسلم؛ هو من السنَّة، فنسأل الله الله الله الله الله الله على مجالدة هؤلاء.

وأنا أقول: كل قطاعات عساكر السنّة؛ عساكر خادم الحرمين، هم عندنا رجال أمن؛ لأنهم ليسوا حرّاسًا على رجال مُعيّنين، وإنما هم حرّاس السنّة، وحرّاس أهلها، فهم حرّاس هذا الدين، وحرّاس الأعراض والنفوس، وبهذا نوصي أبناءنا عساكر السنّة ألّا يقبلوا قول مخذّلٍ، فإن كثيرًا من الناس يخذّلون فيقولون: هؤلاء مساكين! هؤلاء ضعاف! هؤلاء ضلال! هؤلاء مغرّر بهم! فهذه المعاذير لا تغني شيئًا، من ركب حدًّا من حدود الله، وكان بالغًا عاقلًا، نُفّذ فيه حكمُ الله، وليس لنا أن نشتغل بكونه غُرِّر به، أو خدع، ونحو ذلك، ما لنا شغل في هذا، مادام شرطُ تنفيذ الأحكام موجودًا، فالأحكام الشرعية يكلّف بها من كان بالغًا عاقلًا.

القسم الثاني من الخوارج: القَعَدَيَّة أو القَاعِدية، سُمُّوا بهذا الاسم؛ لأنهم ليسوا محاربة، لكنَّهم مؤجِّجة لنار الحرب، بما يحرِّضون خواصَّ الناس وعوامَّهم على الخروج بالكلمة، بما يُلقونه من الشُّبَه، وبما يشهِّرون من أخطاء الإمام أو عمَّاله ونوَّابه في المحافل والخطب والمحاضرات والندوات ووسائل الإعلام المقروءة أو المرئية أو السمعية، في المجالس العامَّة والخاصَّة، فهؤلاء هم القَعَدية، وهؤلاء كذلك يُناظرون، ويُصفَعون على وجوههم بالعلم، ويُردُّ عليهم بالسنَّة، ويحذَّر منهم، ولو بأسمائهم إذا اقتضىٰ الأمر، فعن عاصم الأحول قال: كَانَ قَتَادَةُ يُقَصِّرُ بِعَمرِو بنِ عُبَيدٍ، فَجَثُوتُ عَلَىٰ رُكبَتَيَّ، فَقُلتُ: يَا أَبَا الخَطَّابِ، هَذِهِ الفُقَهَاءُ يَنَالُ بَعضُهَا مِن بَعضٍ؟! فَقَالَ: «يَا أَحوَلُ، رَجُلُ ابتَدَعَ الخَوْر، خَيرٌ مِن أَن يُكفَّ عَنهُ» (۱).

<sup>(</sup>١) رواه العقيلي في «الضعفاء» (٣/ ٢٨٠-٢٨١/ قلعجي)، وابن عدي في «الكامل» (٦/ ١٧٥

وهؤلاء النوابت يغذي فكرهم سيِّد قطب وغيره من أهل الضلال، فمن خبَرَ كتاب «معالم في الطريق» عرف ذلك؛ لأن هذا الكتاب يعطي الدليل القاطع والبرهان الساطع على أن الرجل حامل لواء التكفير في هذا العصر، ومع هذا يقول بعض المتحذلقة: عنده كذا وعنده كذا، لكن لا أتَّهمه في دينه؛ فله دعوة! يا للعجب! فهذا وأمثالُه فصلوا تخصُّصهم الذي يدَّعونه، ونالوا فيه الشهادات الجامعية العليا؛ فصلوا تخصُّصهم عن منهج السلف واستقلُّوا، ولهذا صاروا يُقعِّدون قواعد وأصولًا فاسدة، ويُنشئون أقوالًا غريبة خالفوا بها الكتاب والسُّنة والإجماع.

#### \* \* \*

-الكتب العلمية)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (٤/ ٨١٥- ٨١٥) برقم (١٣٧٢) و (٤/ ٨١٥- ٨١٥)، والخطيب و(٤/ ٨٢٥- ٨٢٨)، والخطيب البغدادي في «الكفاية في علم الرواية» (١/ ١٦٥- الفحل)، وفي «تاريخ بغداد» (١٢/ ١٧٥) واللفظ له.

وَمَن زَعَمَ أَنَّ القُرآنَ مَخلُوقٌ فَهُوَ كَافِرٌ بِاللهِ العَظِيمِ كُفرًا يَنقُلُ عَنِ المِلَّةِ، وَمَن شَكَّ فِي كُفرِهِ مِمَّن يَفهَمُ فَهُوَ كَافِرٌ.

## 🦀 الشرح 🧩

أقول: من قرأ القرآن متعبّدًا لله بتلاوته، طالبًا العمل به؛ فعلًا للأوامر، واجتنابًا للنواهي، وتصديقًا للأخبار؛ علم أنه كلام الله المنزل منه، وكلام الله القرآن وغيره غير مخلوق؛ لأنه صفة للربِّ -جلَّ وعلا-، وصفات الباري -جلَّ وعلا- غير مخلوقة، ولهذا يقرِّر أئمَّتنا أنه ليس شيء منها محدثًا، فالصفات فرعٌ عن الذات، فكما أنه هو الخالق، والأوَّل الذي ليس قبله شيء؛ فصفاته غير مخلوقة، وليس شيء منها محدثًا، وكان المسلمون في عهد رسول الله وعهد الخلفاء وعهد الصحابة قاطبة والخيار من أئمَّة التابعين، يقولون: «القرآن كلام الله»، فلمَّا نبتت نابتة الجهمية والمعتزلة القائلون بخلق القرآن، اضطرَّ الأئمَّة وهو إلىٰ أن يقولوا: «القرآن كلامُ الله المنزل علىٰ محمَّد القرآن. وأجمعت الأئمَّة علىٰ كفر من قال بخلق القرآن.

وأوَّل من احتوى هذه المقولة الكفرية الناقلة عن الإسلام من الخلفاء هو الخليفة العبَّاسي عبدُ الله، الملقَّب بالمأمون ابن هارون الرشيد، ويقال: إنه رافضي، ويقال: متشيِّع (۱). والحامل له على احتواء هذه المقولة الكفرية بطانته من المعتزلة، وإمامهم بشر بن غياث المريسي، وبعضهم ينطقها: المريسي

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية» لابن كثير (١٤/ ٢١٧).

بتشديد الراء، وكان شيخُنا الشيخ حمَّاد بن محمد الأنصاري رَخَلَسُّهُ -وهو من هو- يصحِّح لنا نطقها، فيقول: المريسيُّ بالتخفيف (۱). ثم بقيت المقولة محتواةً من ورثته؛ من أبنائه وبعض أحفاده، فامتحن الأئمَّة بها، وحمل النَّاس عليها بالقوَّة، وممَّن أوذي في هذه المقولة الكفرية الإمامُ أحمد رَخَلَسُّهُ، فصبر هو ومن معه، حتى فرَّج الله عن الأمَّة وأئمَّتها بأمير المؤمنين جعفر المتوكل رَخَلَسُّهُ، فحمل لواء إفساد هذه المقولة، ونفَّس الله به الكربة والمحنة عن أهل الإسلام (۱).

#### والسؤال: هل يوجد من يقول بها في هذا العصر؟

نقول: نعم، سيِّد قطب في تفسيره المسمَّىٰ «في ظلال القرآن» في سورة (طه) (٢٣٢٨/٤)، فإنه قال: «فالقرآن ظاهرةٌ كونيَّةٌ كالأرض والسموات، تنزَّلت من الملأ الأعلىٰ»، ما معنىٰ «كونية»؟! يعني: مخلوقة، ويوجد في بعض الأقطار المجاورة لنا من يقول مُفتوها والأئمَّة الكبار فيها بهذه المقولة الكفرية.

#### وقد تضمن كلام الإمامين -رحمهما الله- مسألتين:

المسألة الأولى: تكفيرُ من قال: «إن القرآن مخلوق»؛ لأنه خالف القرآن، وخالف السنَّة، وخالف إجماع الأئمَّة، وهذه الأدلَّةُ الثلاثة كلُّها متوافقةٌ علىٰ أن القرآن كلام الله، وليس بمخلوق، فكان بهذه المقولة كافرًا، وذلكم أن القرآن هو من كلام الله، وكلام الله من صفاته، وصفاتُ الربِّ الله ليست بمخلوقة؛ كما

<sup>(</sup>۱) انظر: «الأنساب» للسمعاني (۱۲/ ۲۱۰).

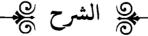
<sup>(</sup>٢) انظر: «البداية والنهاية» لابن كثير (١٤/ ٣١٠–٣١٩ و٣٩٦-٤٠٥).

المسألة الثانية: مسألة جيِّدة احترازية، وهي تكفير من شكَّ في تكفير القائل بخلق القرآن ممَّن يفهم، فتأمَّل ذكرهما لقيد الفهم، فإذا قال إنسان معتزليٌّ أو جهميٌّ أو غيرُهم من الطوائف الضالَّة: «القرآن مخلوق»، وسمعه إنسان آخر يقول هذا القول؛ وهو يعلم أن القرآن كلام الله ويفهم مراد هذا القائل ويدرك حقيقة قوله، ثم يشك في ذلك، فإنه يكفر.

وهذه قاعدة عند أهل السُّنَة «من شكَّ في كفر الكافر فهو كافر»؛ فمن شك في كفر اليهود أو كفر النصارئ أو كفر المجوس أو غيرهم، ممَّن حكم أهل السُّنَة بكفره وهو يعلم حاله، فإنه يكفر ولا كرامة عين؛ لأنه بهذا الشكِّ يهدم دلالة الكتاب ودلالة السُّنَة المتواترة، ويهدم إجماع أئمَّة أهل السُّنَة.



وَمَن شَكَّ فِي كَلَامِ اللهِ ﷺ ، فَوقَفَ شَاكًا فِيهِ، يَقُولُ: لَا أَدرِي مَخلُوقٌ أَو غَيرُ مَخلُوقٌ أَو غَيرُ مَخلُوقٍ، وَلَم يُكَفَّر. مَخلُوقٍ؛ فَهُوَ جَهمِيٌّ، وَمَن وَقَفَ فِي القُر آنِ جَاهِلًا؛ عُلِّمَ وَبُدِّعَ، وَلَم يُكَفَّر.



هذه مسائل متفرِّعةٌ عن الأصل السابق نفسه، وهو تكفيرُ القائلين بخلق القرآن، وهذه المسألة تتعلَّق بالواقفة، ويقال: الواقفية، ويقال: المتوقِّفة، وهؤلاء المتوقِّفة يضبطهم ضابط واحد أو قاعدة واحدة، وهي قولهم: «القرآن كلام الله، ولا أدري مخلوق أو غير مخلوق»، وهذا القائل خالف أهل السُّنَّة، بل خالف الكتاب والسُّنَّة وإجماع أهل السُّنَّة؛ فإن هذه الأدلَّة الثلاثة كلَّها متضافرة علىٰ أن القرآن كلام الله غير مخلوق، وهذا المخالف علىٰ ضربين:

أحدهما: من وقف شاكًا في كلام الله؛ هل هو مخلوق، أو غير مخلوق؛ وهو يعلم أن القرآن كلام الله، وأنه على خطأ، فهذا يُبدَّع؛ يقال له: أنت جهميٌّ مبتدع ضالٌّ؛ لأن هذا مسلك الجهمية، فمنهم الذين يصرِّحون، ومنهم الذين يشكِّكون، فقد قام الدليل على أن كلام الله صفةٌ له، ليس بمخلوق.

فيبدَّع من هذا حاله ويقال: هو جهميٌّ، وإن كان صاحب سنَّة في أمور أخرى، ولو كان صاحب صلاة، وصاحب صيام، وصاحب زكاة، وصاحب حج وعمرة، وبارًّا لوالديه وواصلًا لرحمه وموحِّدًا لله وَاللهُ ويمقت الشرك وأهله، وينفر من الشرك أكبره وأصغره؛ لأن أهل السُّنَّة عندهم قاعدة، وهي أن الرجل

لا يكون صاحب سنَّة حتىٰ يدع البدع كلَّها، ويُقرَّ بالسُّنَّة كلِّها (1). فما دامت عنده بدعة واحدة يعلم أنها بدعة؛ فهو مبتدع ضالٌّ ولا يُعفيه سلامته من البدعة في بقيَّة حاله عند أئمَّة أهل السُّنَّة، فتفطَّنوا يا معشر المسلمين والمسلمات، واضبطوا قواعد السلف.

الثاني: مَن توقّف في القرآن جاهلًا، فلم يقل: مخلوق، ولم يقل: غير مخلوق، فتوقّف وهو جاهل، وتفطّنوا لقيد الجهل، فهذا يُعرَّف القول الصواب، ويُبيَّن له بالدليل الشرعي، ويُبدَّع، ويجب أن يُرقَب ويُنظَر، فإن عرف الحق وقبله؛ فالحمد لله، وإن عرف الحق وعاند؛ فهو جهميٌّ مبتدع ضالٌ، قامت عليه الحجة.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر: «أصول السنة» للإمام أحمد (ص۱۷)، و «الإجماع» للكرماني (ص۲۰)، و «شرح السنة» للبربهاري (ص ۲۰٤).

وَمَن قَالَ: لَفظِي بِالقُرآنِ مَخلُوقٌ؛ فَهُوَ جَهمِيٌّ، أَوِ القُرآنُ بِلَفظِي مَخلُوقٌ؛ فَهُوَ جَهمِيٌّ، أَوِ القُرآنُ بِلَفظِي مَخلُوقٌ؛ فَهُوَ جَهمِيٌّ.

## ۾ الشرح کي

هذه مسألة اللفظية المحدثة، ويقال: بدعة اللَّفظ، وكلمة «لفظي بالقرآن» من العبارات المجملة المحتملة حقًّا وباطلًا وهدئ وضلالًا، والأصل عند أهل الحق وعند أهل التديُّن الخالص أن ما كان هذا سبيله من الألفاظ فإنه ينهىٰ عنه ويُرْجر، والأصل في ذلكم قولُه -جلَّ وعلا-: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِيرِ َ ءَامَنُوا لَا تَقُولُوا اَنظُرْنَا وَاستَمَعُوا ﴾ [البقرة:١٠٤]، فلفظة: «راعنا» تحتمل حقًّا من وجه، وباطلًا من وجه آخر، فالعُرف عندنا وعند غيرنا أن يقال: راعنا، بمعنى: أمهلنا، وعند التُّجار يقال: راعنا، بمعنى: خفِّض لنا في السعر، فهذه معانٍ لا بأس فيها، لكن الله عَنَّ نهىٰ عنها أصحاب محمد عنى؛ أنت أرعَن أحمق! وقد يقولون: يا أبا القاسم راعنا، ويريدون الرُّعونة، يعني: أنت أرعَن أحمق! وقد يقولون: راعنا كذا يلوون ألسنتهم (۱۰). فبناءً علىٰ أنها سادت وانتشرت بين الناس يقولون: راعنا كذا يلوون ألسنتهم (۱۰). فبناءً علىٰ أنها سادت وانتشرت بين الناس أصبحت ملتبسة يُنهىٰ عنها.

فكذلك عبارة: «لفظي بالقرآن مخلوق»، أو «القرآن بلفظي مخلوق»، ووجه الإجمال فيها أن اللفظ يطلق ويراد به الملفوظ، ويطلق ويراد به غير الملفوظ، فالملفوظ هو المتلُوُّ؛ وهو القرآن كلام الله غير مخلوق، وعلىٰ الثاني يراد به

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير» (۱/ ٣٧٣).

التلاوة، والتلاوة التي هي صوتُ القارئ هذه مخلوقة، ومن الدليل علىٰ ذلك قوله ﷺ: «زَيِّنُوا القُرآنَ بِأَصوَاتِكُم»(۱). فصوت فلان وفلان وفلان وعلّان وعلّان بالقرآن وغيره مخلوق، ولهذا كان الإمام أحمد ومحمد بن يحيىٰ الذهلي والرازيّان وغيرهم من أئمة السلف ينهون عن القول باللفظ.

أُوَّلًا: لأنه قول محدث، لا نظير له في كلام السلف، إذ السلف مُجمِعون على أن القرآن كلامُ الله غيرُ مخلوق.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في «صحيحه» (۱۳/ ۱۹ ٥ - الفتح)، في كتاب التوحيد، باب: قُولِ النَّبِيِّ عَلَيْقُ: «المَاهِرُ بِالقُرآنِ مَعَ الكِرَامِ البَرَرَةِ»، معلَّقًا مجزومًا به. ووصله أبو داود في كتاب أبواب قراءة القرآن وتحزيبه وترتيله، باب: استِحبَابِ التَّرتِيلِ في القِرَاءَةِ، حديث (١٤٦٨)، والنسائي في كتاب الافتتاح، باب: تَزيِين القُرآنِ بِالصَّوتِ، حديث (١٠١٥ - ١٠١١)، وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب: في حُسنِ الصَّوتِ بِالقُرآنِ، حديث (١٣٤٢)، عن البراء بن عازب هِينضها، وصححه الألباني في «صحيح أبي داود» (١٣٢٠).

قَالَ أَبُو مُحَمَّدٍ: وَسَمِعتُ أَبِي يَقُولُ: وَعَلَامَةُ أَهلِ البِدَعِ الوَقِيعَةُ فِي أَهلِ الأَثرِ، وَعَلَامَةُ الزَّنَادِقَةِ: تَسمِيتُهُم أَهلَ السُّنَّةِ حَشوِيَّةً، يُرِيدُونَ إِبطالَ الآثارِ، وَعَلَامَةُ الجَهمِيَّةِ: تَسمِيتُهُم أَهلَ السُّنَّةِ مُشَبِّهَةً، وَعَلَامَةُ القَدَرِيَّةِ: تَسمِيتُهُم أَهلَ السُّنَّةِ مُشَبِّهَةً، وَعَلَامَةُ القَدَرِيَّةِ: تَسمِيتُهُم أَهلَ السُّنَّةِ: مُخالِفَةً وَنَقصَانِيَّةً، الأَثرِ مُجبِرَةً، وَعَلَامَةُ المُرجِئةِ: تَسمِيتُهُم أَهلَ السُّنَّةِ: مُخالِفَةً وَنَقصَانِيَّةً، وَعَلَامَةُ الرَّافِضَةِ: تَسمِيتُهُم أَهلَ السُّنَّةِ نَاصِبَةً، وَلَا يَلحَقُ أَهلَ السُّنَّةِ إِلَّا اسمٌ وَاحِدٌ، وَيَستَحِيلُ أَن تَجمَعَهُم هَذِهِ الأَسمَاءُ.

# ه الشرح ه

أبو محمّد هو عبد الرحمن بن أبي حاتم ناقل هذه الرسالة عن أبيه وقريبه أبي زرعة الرازيين -رحمة الله عليهما-، فذكر في خاتمة الرسالة أمرًا يجهله كثير من الناس، حتى بعض أهل السُّنَة يجهلونه، وهي السمة البارزة والعلامة الظاهرة على أهل البدع، فالمبتدع لا يقول لك: أنا مبتدع، وأنت على سنّة، لكن علامتهم البارزة التي سيذكرها أبو حاتم الرازي رَحَمُلَلْلهُ وينقلها عنه ابنه عبد الرحمن، هي وصف كلِّ طائفة ضالَّة أهلَ السُّنَة بما يعلم الله أنهم برآء منه براءة الذئب من دم يوسف، فلا تستغربوا إن قيل لكم: السلفية تزكية نفس! وأهل السُّنَة والجماعة تزكية نفس! فنحن سلفيون، ونحن من أهل السُّنة والجماعة نقولها ولا غضاضة، ولا نفخر بذلك، لكن شكرًا لله وَاللهُ ونسأل -جلَّ وعلا- أن يثبِّننا وإيَّاكم على الإسلام والسُّنَة، ويجعلنا من خواصِّ أهلهما في الدنيا والآخرة.

فهذا الأصل يتبيَّن من خلاله كيف يتكالب المخالفون لأهل السنَّة على أهل السنَّة، وكيف يتعاملون معهم، وأنهم لا يُكنُّون ولا يُظهرون لأهل السنَّة إلا البغضاء والعداوة، وذنبُ أهل السنَّة أنهم ماشون على الأثر، متمسِّكون بما جاء عن الله ﷺ؛ وعن رسول الله ﷺ؛ لأنه متقرِّر عندهم أن سبيل النجاة والنجاح والفلاح والفوز في الدنيا والآخرة، طريقه هو هذا الطريق: الاعتصام بالكتاب ويسعدون به في الدنيا والآخرة، إلا هذا السبيل، وهو: التمسُّك بالكتاب والسنَّة، ومن هنا كانت عداوة المخالفين؛ من زنادقة، وجهمية، وقدرية، ومرجئة، ورافضة، ومعتزلة، وهكذا جميع المبتدعة عادوا أهل السنة؛ لأن أهل السنة يريدون لعباد الله أن يعودوا إلى الأمر الأول، إلى الأمر العتيق؛ الذي جاء به من عند الله رسولُه محمد على، ولهذا يظهر لكم أن المبتدعة -وكذلك الملاحدة- مجتمعون علىٰ شيء واحد، متكالبون به علىٰ أهل السنة، وهو الوقيعة فيهم، وذلك يوقع الفجوة والنُّفرة من أهل السنَّة في قلوب خواصٍّ الناس وعوامِّهم، فالوقيعة في أهل السنَّة هو الجامع المشترك بين تلك الفرق إجمالًا، وأما على وجه التفصيل فكما ذكر المصنِّف، فإنه ذكر خمس فرق من مُعادي أهل السنَّة، وما ذنبُهم إلا أنهم أهلُ أثر وأهلُ سنَّةٍ، وطريقةُ المَكَرة وأهلُ الكيد أنهم يصبون إلىٰ جلب الناس إلىٰ بدعهم المضلَّة، ويسعون في التنفير عمًّا كان عليه أهلُ السنَّة، ولهذا كان الزنادقة؛ وهم ملاحدة كفَّار، سُمُّوا زنادقة لأنهم يفسِّرون كلام الله بالباطل، ويحلِّلون ويحرمون من تلقاء أنفسهم، فهؤلاء يلقِّبون أهل السنَّة بأنهم حَشوية، يعني: أن ما عندهم من علم السنَّة هو حشوٌّ. وفي هذا العصر صار المنحرفون يصفون أهل السنّة بأنهم يأخذون القشور ويدَعون اللّباب، فجعلوا الدّين منه ما هو قشورٌ، وهذا الذي عليه كلُّ صاحب سنّةٍ -زعموا-! وأمَّا اللّباب فما عليه قادتهم، وما وضعه لهم منظّروهم! فانظروا كيف يتوارث هؤلاء الزائغون المكر؛ القداميٰ يسمُّون أهل السنّة مضوية، وهؤلاء المنحرفون المُحدَثون يسمُّون أهل السنّة أهل قشور، فانظروا أين ذهبت بهم حماقتهم التي منشؤها البغض والعداوة لأهل السنّة، حتى وصلت بهم إلىٰ أن يجعلوا القرآن والسنّة وسيرة السلف الصالح قشورًا، وما هو من نتاج أفكارهم لبابًا! فمن ليس عنده فقه، ولا حذق، ولا أهليّةٌ يميّز بها بين غث الأقوال وسمينها، وبين الصحيح والسقيم؛ ينخدع ببهرج قولهم؛ لأنهم مُولَعون باللّباب، ومن هنا يبغضون أهل السنّة.

وقوله: «يُرِيدُونَ إِبطالَ الآثارِ»: هذا الغرض من التسمية بالحشوية، فالآن الذين يصفون علماءنا وطلَّاب العلم من أهل السُّنَّة بأنهم أهل القشور يريدون أن يبطلوا السُّنَّة، لكن لا يستطيعون، ولا يمكنهم أن يقولوا غير هذا، فما يستطيعون أن يقولوا: هذا حديث باطل! لماذا تعملون بالحديث؟! لماذا تعلمون بالقرآن؟! لأنهم لو قالوا هذا؛ لنفرت منهم العجائز اللَّاتي هنَّ علىٰ التديُّن الصحيح والفطرة السليمة.

والجهمية المعطِّلة: يسمُّون أهل السنَّة مشبِّهةً؛ لأن أهل السنَّة أثبتوا بمقتضىٰ الكتاب والسنة، ما أثبته الله لنفسه في كتابه من أسمائه وصفاته، أو أثبته له رسولُه ﷺ، كما أنهم ينفون عن الله ما نفاه عن نفسه أو نفاه عنه رسولُه ﷺ.

والقدرية: الذين لا يثبتون القدر ويقولون: لا قَدَر، والأمرُ أُنُف، يسمُّون أهل السنَّة مُجبرَة؛ لأنهم يُثبتون القدر خيره وشرَّه، ويؤمنون بأنَّ كلَّ شيء بقضاء الله وقدره؛ بناءً علىٰ ما استقرَّ عندهم من كتاب ربِّهم وسنَّة نبيهم على وأجمع عليه أئمَّة الهدىٰ؛ وأهل السُّنَّة برآء من الجبر، ولكن الجبرية هم الذين يسلبون العبد حرِّيَّته واختياره، ويرون أنه مُجبَرُ علىٰ أفعاله؛ فالزاني مجبر علىٰ الزنا، والخمَّار مجبر علىٰ الخمر، والذي لا يصلِّي مجبر علىٰ ترك الصلاة، وهذا القول لا يقول به أحد من أهل السنَّة أبدًا، وإنما هذا قول الجبرية؛ وهي من فروع الجهمية.

والمرجئة: يسمُّون أهل السنَّة مخالِفةً؛ يعني: مخالفون لهم، ويسمُّونهم أيضًا النقصانية؛ لأن من عقيدة أهل السنَّة أن الإيمان قولٌ باللسان، وعملٌ بالأركان، واعتقادٌ بالجَنان، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية، وعند هؤلاء المرجئة الإيمانُ شيء واحد؛ لا يزيد، ولا ينقص، والغالية منهم يقولون: لا يضرُّ مع الإيمان ذنب، فالعفيف والفاجر والتقيُّ والفاسق سواء عندهم.

والرافضة: يسمُّون أهل السنَّة نواصب أو ناصبة؛ لأنهم يزعمون أن أهل السنَّة يبغضون آل البيت تقرُّبًا إلىٰ السنَّة يبغضون آل البيت، وكذبوا والله؛ فإن أهل السنة يحبُّون آل البيت تقرُّبًا إلىٰ الله ﷺ، ولا يَغلون فيهم كما تغلو الرافضة، فالرافضة قد بلغ بهم حُبُّ آل البيت مبلغ الغلوِّ، حتىٰ عبدوهم وألَّهُوهم، والناصبةُ حقيقةً هم الذين أبغضوا أهل البيت وعادَوهم، وأمَّا أهلُ السنة فكانوا وسطًا فيهم، يحبُّونهم تقرُّبًا إلىٰ الله ﷺ، فيحبُّونهم لله عَلَى محبَّتهم إيَّاهم، فيحبُّونهم لله عَلَى محبَّتهم إيَّاهم،



ويمقتون من كان منهم على غير هُدًى؛ لأن الرابط بينهم هي المحبَّة في الله، وليس في الأشخاص.

لكن الرافضة يريدون أن يُلحقوا أهل السُّنَة بالنواصب الذين يبغضون آل البيت؛ لأنَّهم زعموا أنَّنا أهل السنَّة لا نحبُّ أهل البيت؛ لأنَّنا لم نصنع كما تصنع الرافضة؛ من دعائهم من دون الله، والاستغاثة بهم! فنحن نقول: نحن نمشي مع كتاب ربِّنا وسنَّة نبيِّنا ﷺ، ونقف حيث يوقفنا ربُّنا ورسولُه ﷺ، ولا نجاوزهما.

وقوله: «وَلا يَلحَقُ أَهلَ السُّنَةِ إِلَّا اسمٌ وَاحِدٌ، وَيَستَحِيلُ أَن تَجمَعَهُم هَذِهِ الأَسمَاءُ»: هنا خلص الإمام أبو حاتم وَ الله الله الله الله السنة لا يلحقهم شيء من هذه الألقاب، بل هم برآء منها كلها، والذي يلحقهم هو مسمَّىٰ واحد: أهلُ السنة والجماعة، أهلُ الأثر، أهلُ الحديث، السلفيَّة، الفرقةُ الناجية، الطائفةُ المنصورة، فهذه ألقابُ رسول الله الله الهم، فالتسمية بأهل الحديث مستنبطة، والتسمية بأهل الأثر لتمسُّكهم بالأثر في كلِّ باب من أبواب الدين، واسم الطائفة المنصورة والفرقة الناجية مستنبطةٌ من لفظ أحاديث، والسلفية ثابتةٌ بالنصِّ والإجماع، والتسمية بأهل السنَّة لمشيهم علىٰ السنَّة في كل أمورهم، ويسمَّون الجماعة؛ لاجتماعهم علىٰ الكتاب والسنَّة، فإذن لا يستغربُ مؤمنٌ ولا مؤمنة إذا نُبز هذه الأيام بأبشع الألقاب؛ لأنه له سلفٌ، وهم أهلُ السنَّة والجماعة، ولهؤلاء المنحرفين سلفٌ، وهم أهلُ البدع، علىٰ اختلاف مشاربهم ومناهجهم.

أمَّا أهل البدع فكلُّ طائفة تنتسب إلى إمامها أو أقوالها وأفعالها؛ كالجهمية مثلًا نسبة إلى الجهم بن صفوان الترمذي الذي قتله سلم بن أحوز صاحب شرطة نصر بن سيَّار أحد ولاة بنى أمية (١).

والمعتزلة نسبة إلى صنيعهم؛ وهو اعتزالهم أهل السُّنَّة (٢).

أمًّا أهل السنّة؛ فلا ينتسبون إلا إلى محمّد على فهم أهل السّنة لأنهم تمسّكوا بها، وهم أهل الجماعة لأنهم اجتمعوا عليها، فهؤلاء الطوائف المبتدعة شابهوا المشركين في القرآن وفي النبيّ على فالمشركون اقتسموا القول في القرآن وفي الرسول على فقالوا في القرآن: شعر، وكهانة، وسحر، وأساطير، وقالوا في النبيّ على ذكرًاب، وساحر، وكاهن، ومجنون، وشاعر، وكلهم كذبة على الله وعلى رسوله على فالقرآن كلام الله، ومحمّد رسولُ الله على جاء بالحق من عند الله، وهؤلاء الطوائف كلٌ منها قالت مقولة في أهل السُنة والجماعة.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر: «سير أعلام النبلاء» (٦/ ٢٧ - الرسالة)، و «البداية والنهاية» (١٣/ ٢١٦ - هجر).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوی» (۷/ ٤٨٤)، و «بيان تلبيس الجهمية» (٥/ ٣٩٢)، و «شرح الطحاوية» (ص ٢١٥).

قَالَ أَبُو مُحَمَّدٍ وَ عَلَيْهُ: وَسَمِعتُ أَبِي وَأَبَا زُرعَةَ يَأْمُرَانِ بِهِجرَانِ أَهلِ الزَّيغِ وَالبِدَعِ، وَيُغَلِّظُ، وَيُنكِرَانِ وَضعَ الكُتُبِ بِرَأيِ فِي غَيرِ وَالبِدَعِ، وَيُغَلِّظُ، وَيُنكِرَانِ وَضعَ الكُتُبِ بِرَأيِ فِي غَيرِ آثَارٍ، وَيَنهَيَانِ عَن مُجَالَسَةِ أَهلِ الكَلَامِ، وَالنَّظرِ فِي كُتُبِ المُتَكَلِّمِينَ، وَيَقُولَانِ: لَا يُفلِحُ صَاحِبُ كَلَام أَبَدًا.

# کے الشرح کے

هذا أصلٌ عظيم من أصول السنَّة، وهو أن الأصل هو هجرُ أهل الأهواء، ومفاصلتُهم، ومجانبتُهم في المجالس، في كلِّ حال من الأحوال، هذا الذي دلَّ عليه الكتابُ والسنَّة، وكان عليه السلف الصالح؛ قال الله تعالىٰ: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِأَللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْإَخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [المجادلة:٢٢].

والمبتدعة محادُّون لله ولرسوله -عليه الصلاة والسلام-، بمخالفتهم الكتاب والسنَّة.

ومن السنَّة قوله -عليه الصلاة والسلام-: «مَن أَحَبَّ لِلَّهِ، وَأَبغَضَ لِلَّهِ، وَأَبغَضَ لِلَّهِ، وَأَعطَىٰ لِلَّهِ، وَمَنعَ لِلَّهِ فَقَدِ استَكمَلَ الإيمَانَ»(١).

وفي الصحيحين<sup>(۱)</sup> من حديث أنس ﷺ: «ثَلَاثٌ مَن كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاَوَةَ

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في كتاب السنة، باب: الدَّلِيلِ عَلَىٰ زِيَادَةِ الْإِيمَانِ وَنُقْصَانِهِ، حديث (٢٨١)، عن أبي أمامة ﷺ، وحسَّنه الألباني في «الصحيحة» (٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الإيمان، باب: حلاوة الإيمان، حديث (١٦)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: بَيَانِ خِصَالٍ مَنِ اتَّصفَ بِهِنَّ وَجَدَ حَلَاوَةَ الإِيمَانِ، حديث (٤٣)، عن أنس عُلله.

الإِيمَانِ: أَن يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَن يُحِبُّ المَر عَ لاَ يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ، وَأَن يَكرَهُ أَن يُقذَفَ فِي النَّارِ».

وغير ذلكم من الأخبار المتواترة؛ حديثًا عن رسول الله على ونصًّا عن تابعيًّ ومَن بعده، بل وجد هذا عن أصحاب النبي على فكان ابن عبّاس عبيض يقول: «والله ما أظن أن أحدًا أحب إلى الشيطان هلاكًا مني اليوم»، فقيل: وكيف ذلك؟ قال: «تحدث البدعة في المشرق أو المغرب فيحملها الرجل إليّ، فإذا انتهت إليّ قمعتُها بالسنّة»(۱).

وقال الشعبيُّ رَحَمُلَتُهُ: «إِيَّاكُم والمقايسة؛ فوالذي نفسي بيده لئن أخذتم بالقياس - يعني: الرأي المجرد - لتحلنَّ الحرام، ولتحرمن الحلال، فما بلغكم أن من حفظ من أصحاب محمد الشيِّ فخذوه أو قال: خذوا به»(٢).

وكان الإمام مالك رَحِّلُللهُ يقول: «السنة سفينة نوح من ركبها نجا»(1).

<sup>(</sup>١) رواه اللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١/ ٦١) برقم (١٢).

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي (١١٠ - الداراني)، وابن حزم في «الإحكام» (٨/ ٣٢-٣٣)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (١/ ٤٦٠ - ٤٦١)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (٢/ ٢٠٤٧).

<sup>(</sup>٣) «إعلام الموقعين» لابن القيم (٢/ ٢٠١ - الكتب العلمية).

<sup>(</sup>٤) رواه الهروي في «ذم الكلام» (٤/ ١٢٤)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (٧/ ٣٤٧- العلمية)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٤/ ٩).



وقال ابنُ شوذب كَغَلَلْلهُ: «مِن نِعمَةِ اللهِ عَلَىٰ الشَّابِّ وَالأَعجَمِيِّ إِذَا نَسَكَا أَن يُوفَقَا لِصَاحِب سُنَّةٍ يَحمِلُهُمَا عَلَيهَا»(١).

وقال الفضل بن مهلهل رَحَالُهُ: «لو كان صاحب البدعة يحدثك أول أمره ببدعته حذرته ونفرت منه، ولكنه يحدثك في بُدو مجلسه بالسنة، ثم يدخل عليك من بدعته، فلعلها تلزم قلبك فمتى تفارق قلبك ؟!»(٢).

وقال مصعب بن سعد: «لا تجالس مفتونًا، فإنه لم يخطئك منه إحدى اثنتين: إما أن يفتنك فتتابعه، أو يؤذيك قبل أن تفارقه»(٢).

والنقلُ بهذا -كما قدَّمنا- متواترٌ عنهم -رضي الله عنهم ورحمهم أجمعين-، يعلم ذلك من خَبَر تاريخ أهل السنة، وكيف يتعاملون مع أهل البدع والأهواء.

وأقرِّر أن أهل السُّنَّة أهل عدل وقسطاس مستقيم، فهم ينظرون إلى المخالفة والمخالف، فالمخالفة يردُّونها ولا يقبلونها بحال، ويبيِّنون للناس الحقَّ، وكيف كانت هذه المقولة مخالفة للصواب، وينظرون إلى المخالف، فإن كان المخالف منهم زلَّت به القدم وحاد في القول؛ فإنهم يردُّون مخالفته، ولا يقبلونها بحال،

 <sup>(</sup>١) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرئ» (٤٣) و(١٧)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١
 / ٦٦-٦٦) برقم (٣١).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرئ» (٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرئ» (٣٨٥) و(٣٩٣) و(٤٣٣)، والهروي في «ذم الكلام وأهله» (٤/٤٦ و٧٧)، والبيهقي في «الاعتقاد» (ص٣٢٠-أبو العينين)، وفي «الجامع لشعب الإيمان» (٩٠١٩) برقم (٩٠١٩).

ثم هذا المخالف الذي هو منهم يحفظون كرامته، ويصونون عرضه، ويذبون عنه، ويذبون عنه، ويذبون عنه، ويقولون: نعم؛ نُقرُّ بأنه أخطأ في كذا، ولا نقبل خطأه، هو حبيبُنا ولكن الحقَّ أحبُّ إلينا منه، مثل ما قال ابنُ القيِّم يَحَمِّلَتْهُ في أبي إسماعيل الهروي يَحَمِّلَتْهُ، قال: «شَيخُ الإسلام حَبِيبٌ إِلَينَا، وَالحَقُّ أَحَبُّ إِلَينَا مِنهُ»(۱).

ثم إن كان هذا المخالف من أهل البدع، فإنهم -أعني: أهل السنَّة - إذا كانت لهم الصولة والجولة والشوكة القويَّة والكفَّة الراجحة، فإنهم يُهينون أهل البدع، ويشنُّون عليهم النكير، بل يغلِّظون علىٰ من رأوه يلين معهم، حتى تنكشف بدعتُه، ويندفع شرُّه أو ينحسر، هذا هو الأصل عندهم.

وإن كان للمبتدعة قوَّة الشوكة، ورجحان الكفَّة، والصولة والجولة، فإن أهل السنَّة يتعاملون بردِّ البدع والمحدثات، ويسكتون عن هذا الذي يخشون سطوته، ويخشون أن يجرَّ بالتحذير منه مفسدةً على دعوتهم، ويدارونه، والمداراة من أصول أهل السنَّة، وهي تقديم درء المفسدة أحيانًا على جلب المصلحة، فليُتأمَّل هذا.

وقد بيَّنت هذا -ولله الحمد-، وليس ذلك من عندي، بل هو ممَّا فهمته من كتاب ربِّي وسنَّة نبيِّه ﷺ، وممَّا ورثناه عن أئمَّة السُّنَّة في بعض رسائلنا، ومنها «الحد الفاصل بين معاملة أهل السنة وأهل الباطل».

<sup>(1) «</sup>مدارج السالكين» (Y / 77 - 1لكتاب العربي).

# وقوله: «وَيُنكِرَانِ وَضعَ الكُتُبِ بِالرَّأْيِ بِغَيرِ آثَارٍ»:

أقول: أهل السُّنَّة دعاةٌ إلىٰ الله، وحكماء بالعدل، فلا يقولون للناس شيئًا من عند أنفسهم، بل كلُّ ما يقولونه مبنيٌّ علىٰ كتاب أو علىٰ سنَّة صحيحة أو علىٰ إجماع، ومثل كتب الرأي كتب المفكِّرين؛ مثل: كتب سيِّد قطب والمودودي وحسن البنَّا وفتحي يَكَن وغيرهم، فهذه الكتب ما فيها من آثار فهو نزرٌ يسير إن كان فيها آثار، ولهذا من تربَّىٰ عليها فإنه يتربَّىٰ علىٰ البدعة، بل وعلىٰ التكفير، فينطلقون يكفِّرون الناس جزافًا؛ لأنهم لم يتربَّوا علىٰ السُّنَّة، وهؤلاء المفكِّرون صنفان:

الصنف الأول: صنف جاهلٌ لا يعرف السُّنَّة، ولا يُقيم لها وزنًا، وما عنده من تديُّن فهو وعوامنا سواءٌ فيه، بل وعوامُّنا خيرٌ منهم والله، ولله الحمد، فالذي عرفناه من عوامِّنا أنهم يحبُّون العلماء ويجالسونهم، ومنهم من يجلس في المسجد النبوي عدَّة صلوات ينتقل من درس عالم إلىٰ درس عالم.

الصنف الثاني: عقلانيٌّ يتبع المدرسة الفلسفية العقلية، مثل: مدرسة عبَّاس محمود العقَّاد، ومصطفىٰ صادق الرافعي وغيرهم، وإن كان بعضهم أعدل من بعض، لكن مدارسهم تقوم علىٰ الفلسفة العقلية.

#### \* \* \*

وَيَنهَيَانِ عَن مُجَالَسَةِ أَهلِ الكَلَامِ، وَالنَّظَرِ فِي كُتُبِ المُتَكَلِّمِينَ، وَيَقُولَانِ: لَا يُفلِحُ صَاحِبُ كَلَام أَبَدًا.

#### کے الشرح کے

المتكلِّمة هم المتكلِّمون في الدِّين بدون بيِّنة ولا برهان، وهم علىٰ قسمان: جَهَلة ومتعلِّمة.

فالمتعلِّمة منهم الفرق الضالَّة؛ كالجهمية، والمعتزلة، والأشاعرة، وغيرهم من المتكلِّمة.

#### وكتب أهل الضلال أقسام ثلاثة:

أحدها: ما كان كلَّه ضلالة، وليس فيه من الحق شيء؛ ككتب الرافضة، ومنها «الكافي» للكليني، فهذا لا يحلُّ النظر فيها لأحد، إلَّا لعالم متمكِّن، ويقدر علىٰ هؤلاء من كتبهم، فإنه يفحمهم ويخصمهم.

الثاني: ما كان خليطًا؛ فيه حقٌ وباطل، ومن أمثلة هذا تفسير «الكشّاف» للزمخشري، فالرجل معتزليٌ جلد، ولهذا قال بعضُ علماء السُّنَة: «استَخرَجتُ مِنَ الكَشَّافِ اعتزالًا بالمناقيش» (١)؛ لأنه يدسُّها، ولا يُعلنها صريحةً، وكتاب «الكشَّاف» مفيدٌ في النحو والصرف والبلاغة، لكن لا يحلُّ النظر فيه وفي أمثاله، إلَّا لعالم متمكِّن من السُّنَة وصحَّة الاعتقاد وصحَّة المنهج، مميِّز بين

<sup>(</sup>١) «الإتقان في علوم القرآن» للسيوطي (٤/ ٢٤٣ - أبو الفضل إبراهيم).



الغثِّ والسمين، فيأخذ ما كان فيه من حقٌّ، ويدع ما كان فيه من باطل، ولا ينشر هذا في الناس، وينبِّه إلىٰ أن الرجل معتزليٌّ جَلد.

وقد عرفنا عن بعض المحقِّقين في الحديث في هذا العصر عندهم بدع يسلكون في دسِّها مسلك الزمخشريِّ، وقد نبَّهنا علىٰ ذلك في غير هذا الموطن.

الثالث: ما كان صاحبُه مغمورًا غير معروف بالانتماء إلى طائفة معيَّنة، فيكتب كتابًا في الفقه يجمع فيه أحاديث الأحكام، أو يحقِّق كتابًا حديثيًّا، وينقل عن العلماء؛ علماء سنَّة وجماعة كانوا أو علماء بدعة، لا يهمُّه شيء، إنما مقصودُه التجارة؛ فهذا الأمر فيه واسع، ولا يحضرني مثالٌ له الآن.

وفي كتب أهل السُّنَّة غُنيةٌ عن هذه الكتب كلِّها، فدواوينهم -ولله الحمد-من تتلمذ عليها؛ اكتسب قوَّة في السُّنَّة، وشدَّةً في الحقِّ وثباتًا عليه، وأحسن التعامل مع جميع الناس، وردَّ الباطل بدليله.



قَالَ الإِمَامُ أَبُو مُحَمَّدٍ: وَبِهِ أَقُولُ أَنَا، وَقَالَ أَبُو عَلِيٍّ بنُ حَبَشٍ المُقرِئ: وَبِهِ أَقُولُ أَنَا، قَالَ شَيخُنُا ابنُ المُظَفَّر: وَبِهِ أَقُولُ.

## کے الشرح کے

هذه الخاتمة تدلُّنا دلالة واضحةً علىٰ أن أهل السُّنَّة متتابعون علىٰ الحقّ، لا يخالف آخرُهم أوَّلهم، إذ تربَّىٰ آخرهم علىٰ ما تلقَّوه عن سلفهم من أهل العلم والسابقة في الفُضل وجلالة القدر والإمامة في الدِّين.

ونحنُ بهذا نقول، ونسأل الله أن يثبِّتنا وإيَّاكم على السنَّة، ويجعلنا جميعًا من خواصِّها في الدنيا والآخرة.

وانتهىٰ الكتاب.

والحمدُ لِلَّه الذي بنعمته تتمُّ الصالحات.





# فهرس الموضوعات

| ترجمه الإمامين الراريين                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------|
| ١ - ترجمة الإمام أبي حاتم الرازي٥                                            |
| ٢- ترجمة أبي زرعة الرازي                                                     |
| ترجمة راوي هذه العقيدة ١٥                                                    |
| التعريف بجزء: «أصل السنَّة واعتقاد الدين»                                    |
| مقدمة الشارح                                                                 |
| بين يدي المقدمة:                                                             |
| أصلَ هذا الدِّين أمران                                                       |
| الأنبياء -عليهم الصلاة والسلام- دينهم واحد                                   |
| العناية بباب الاعتقاد وصيَّة الأنبياء ذرِّيَّتهم مع سائر أَمَمِهم٣٠          |
| بداية الشرح                                                                  |
| طريقة الأئمَّة من علماء هذه الملَّة المحمَّدية المباركة في أصول الدِّين، وهو |

| ٣٢. | ما يجبُ لله ﷺ من خالصِ التديُّن علىٰ ثلاثة أمور                                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | شرح قول المصنف: «أَدرَكنَا العُلَمَاءَ فِي جَمِيعِ الأَمصَارِ -حِجَازًا وَعِرَاقًا              |
|     | وَمِصرًا وَشَامًا وَيَمَنًا-، فَكَانَ مِن مَذَهَبِهِم: أَنَّ الإِيمَانَ قَولٌ وَعَمَلٌ، يَزِيدُ |
| ٣٧. | وَيَنقُصُ»وَيَنقُصُ»                                                                            |
| ٣٩. | طريق الوصول إلىٰ الحق طريقان                                                                    |
|     | مسألة: هل رأى النبيُّ ﷺ ربَّه حين عرج به وجاوز سدرة المنتهي ﷺ                                   |
| ٤٣. | أو لا؟                                                                                          |
| ٤٦- | مسألة: أيهما كان السابق أولًا في الخلق العرش أو القلم؟ ٥٥                                       |
| ٤٧. | مسألة: تارك الصلاة متهاونًا مع إقراره بوجوبها، هل هو فاستٌ أو كافرٌ؟                            |
| ٤٩. | القول قولان: قول القلب، وقول اللسان                                                             |
| ٥٠  | العمل عملان: عمل الجوارح، وعمل القلب                                                            |
| ٥٣  | نقص الإيمان يأتي من جهتين                                                                       |
| 00. | أقسام العمل من حيث منزلتُها من الإيمان وترتُّبُ الحكم عليها                                     |
| ٥٧  | شرح قول المصنف: «وَالقُرآنُ كَلَامُ اللهِ غَيرُ مَخلُوقٍ بِجَمِيعِ جِهَاتِهِ»                   |
| ٥٩  | مسألة: هل يوجد اليوم من يقول بخلق القرآن؟                                                       |
| ٦٢  | شرح قول المصنف: «وَالقَدَرُ خَيرُهُ وَشَرُّهُ مِنَ اللهِ وَعَجَلَةً »                           |

| الأدلَّة علىٰ وجوب الإيمان بالقدر خيره وشرِّه                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مراتب الإيمان بالقدر                                                                                  |
| مراتب التقدير على التفصيل:                                                                            |
| أَوَّلًا: التقدير العُمُري                                                                            |
| ثانيًا: التقدير الحولي                                                                                |
| شرح قول المصنف: «وَخَيرُ هَذِهِ الأُمَّةِ بَعدَ نَبِيِّهَا –عَلَيهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ–          |
| أَبُو بَكِرِ الصِّدِّيقُ، ثُمَّ عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ، ثُمَّ عُثمَانُ بنُ عَفَّانَ، ثُمَّ عَلِيُّ بن  |
| أَبِي طَالِبٍ عَلَيْكُا»                                                                              |
| مسألة: لِمَ لَمْ يذكر الرازيَّان خلافة الحسن بن عليٍّ ﴿ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ الْمِيرُ       |
| المؤمنين ابنُ أمير المؤمنين؟                                                                          |
| مسألة: من كان من خلفاء الإسلام؛ كمعاوية بن أبي سفيان وعمر بن                                          |
| عبد العزيز، هل يسمُّون الخلفاء الراشدين؟                                                              |
| شرح قول المصنف: «وَأَنَّ العَشَرَةَ الَّذِينَ سَمَّاهُم رَسُولُ اللهِ ﷺ وَشَهِدَ لهُم                 |
| بِالجَنَّةِ، عَلَىٰ مَا شَهِدَ بِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ، وَقَولُهُ الحَقُّ، وَالتَّرَحُّمُ عَلَىٰ جَمِيعِ |
| أَصِحَابِ مُحَمَّدٍ، وَالكَفُّ عَمَّا شَجَرَ بَينَهُم »                                               |
| شرح قول المصنف: «وَأَنَّ اللهَ وَجَالَةُ عَلَىٰ عَرشِهِ بَائِنٌ مِن خَلقِهِ، كَمَا وَصَفَ             |

| نَفْسَهُ فِي كِتَابِهِ وَعَلَىٰ لِسَانِ رَسُولِهِ ﷺ، بِلَا كَيفٍ، أَحَاطَ بِكُلِّ شَيءٍ عِلمًا،   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنَى اللَّهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ »                                |
| أقسام العلو                                                                                       |
| الأدلَّة من الكتاب والسنَّة علىٰ إثبات علوِّ الذات لله ﷺ٧٨                                        |
| الفروق بين الاستواء والعلو                                                                        |
| شرح قول المصنف: «وَأَنَّهُ -تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ - يُرَىٰ فِي الآخِرَةِ، يَرَاهُ أَهلُ الجَنَّةِ |
| بِأَبِصَارِهِم، وَيَسمَعُونَ كَلَامَهُ كَيفَ شَاءَ وَكَمَا شَاءَ» ٩٤                              |
| الأدلَّة علىٰ إثبات رؤية المؤمنين ربهم يوم القيامة ٩٥                                             |
| مسألة: هل الإدراك هو الرؤية، أو يتضمَّن الرؤية وشيئًا زائدًا عليها؟ ٩٩                            |
| شرح قول المصنف: «وَيَسمَعُونَ كَلَامَهُ كَيفَ شَاءَ وَكَمَا شَاءَ»١٠١                             |
| شرح قول المصنف: «وَالجَنَّةُ حَقُّ، وَالنَّارُ حَقٌّ، وَهُمَا مَخلُوقَانَ لَا يَفنيَانِ           |
| اً بَدًا»                                                                                         |
| حجج المنكرين لوجود الجنَّة والنَّار من أهل البدع الجهمية ومن لفَّ                                 |
| لفَّهم                                                                                            |
| شرح قول المصنف: «وَالصِّرَاطُ حَقُّ»                                                              |
| شرح قول المصنف: «وَالمِيزَانُ حَقُّ، لَهُ كِفَّتَانِ، تُوزَنُ فِيهِ أَعمَالُ العِبَادِ حَسَنُهُا  |

| ۱۱ | ئة<br>تىقى»                                                                                    | وَسَيِّئُهَا حَ                 |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| ۱۲ | ، المصنف: «وَالحَوضُ المُكرَمُ بِهِ نَبِيُّنَا حَقٌّ»                                          | شرح قول                         |
| ۱۲ | ، المصنف: «وَالشَّفَاعَةُ حَقُّ»                                                               | شرح قول                         |
| ۱۳ | بُ الناس في الشفاعة ثلاثةٌ                                                                     | مذاهد                           |
| ۱۳ | ، المصنف: «وَعَذَابُ القَبرِ حَقُّ»                                                            | شرح قول                         |
| ١٤ | ى المصنف: «وَمُنكَرٌ وَنَكِيرٌ حَقُّ»                                                          | شرح قول                         |
| ١٤ | ) المصنف: «وَالكِرَامُ الكَاتِبُونَ حَقُّ»                                                     | شرح قول                         |
| ١٤ | ، المصنف: «وَالبَعثُ مِن بَعدِ المَوتِ حَقُّ»                                                  | شرح قول                         |
| 10 | ، المصنف: «وَأَهِلُ الكَبَائِرِ فِي مَشِيئَةِ اللهِ وَعَلَّأَ »                                | شرح قول                         |
|    | : هل هذا الوعيد في قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْ فِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَ | مسألة                           |
| ١٥ | كَ لِمَن يَشَاآةً ﴾ يتضمَّن الشركين الأكبر والأصغر، أو الأكبر فقط؟ ١                           | دُونَ ذَالِا                    |
|    | ، المصنف: «وَلَا نُكَفِّرُ أَهلَ القِبلَةِ بِذُنُوبِهِم، وَنَكِلُ أَسرَارَهُم إِلَىٰ           | شرح قوا                         |
| ١٥ | /                                                                                              | اللهِ وَ <del>حَجُلُ</del> كُ » |
|    | ، المصنف: «وَنُقِيمُ فَرضَ الجِهَادِ وَالحَجِّ مَعَ أَئِمَّةِ المُسلِمِينَ فِي                 | شرح قوا                         |
| ٦١ | وَزَمَانٍ»                                                                                     | كُلِّ دَهرٍ ا                   |
| ۱۷ | ، المصنف: «وَلَا نَرَىٰ الخُرُوجَ عَلَىٰ الأَئِمَّةِ، وَلَا القِتَالَ فِي الفِتنَةِ»           | شرح قول                         |

| شرح قول المصنف: «وَنَسمَعُ وَنُطِيعُ لِمَن وَلَّاهُ اللهُ وَجَئَةً أَمرَنَا، وَلَا نَنزعُ يَدًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مِن طَاعَةٍ»مِن طَاعَةٍ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| شرح قول المصنف: «وَنَتبَعُ السُّنَّةَ وَالجَمَاعَةَ، وَنَجتَنِبُ الشُّذُوذَ وَالخِلَافَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| وَالفُّرِقَةَ»وَالفُّرِقَةَ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| شرح قول المصنف: «وَأَنَّ الجِهَادَ مَاضٍ مُنذُ بَعَثَ اللهُ ﷺ نَبِيَّهُ -عَلَيهِ الصَّلَاةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| وَالسَّلَامُ- إِلَىٰ قِيَامِ السَّاعَةِ مَعَ أُولِي الأَمرِ مِن أَئِمَّةِ المُسلِمِينَ لَا يُبطِلُهُ شَيءٌ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| وَالْحَجُّ كَذَلِكَ، وَدَفْعُ الصَّدَقَاتِ إِلَىٰ أُولِي الأَمرِ مِن أَئِمَّةِ المُسلِمِينَ» ١٨٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| شرح قول المصنف: «وَالنَّاسُ مُؤمِنُونَ فِي أَحكَامِهِم وَمَوَارِيثِهِم، وَلَا نَدرِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شرح قول المصنف: «وَالنَّاسُ مُؤمِنُونَ فِي أَحكَامِهِم وَمَوَارِيثِهِم، وَلَا نَدرِي مَا هُم عِندَ اللهِ وَعَلَّا اللهِ وَعَلَا اللهِ وَقَالَا اللهِ وَعَلَا اللهِ وَعَلَا اللهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَا اللهِ وَاللَّهُ وَعَلَا اللهِ وَعَلَا اللهِ وَعَلَا اللهِ وَعَلَا اللهِ وَعَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهِ وَعَلَا عَلَا عَا عَلَا عَاعِلَا عَلَا عِلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مَا هُم عِندَ اللهِ وَعَلِمَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مَا هُم عِندَ اللهِ عَنْظُ »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| مَا هُم عِندَ اللهِ وَعِنَا اللهِ وَعِنَا اللهِ وَعِنَا اللهِ وَعِنا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَنا اللهِ وَعَا عَنا اللهِ وَعَنا اللهُ وَعَنا اللهُ وَعَالِمُ وَاللّهُ |
| مَا هُم عِندَ اللهِ وَعَلَّا »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مَا هُم عِندَ اللهِ وَعِنَّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| شرح قول المصنف: «وَأَنَّ الرَّافِضَةَ رَفَضُوا الإِسلامَ» ٢٠٤                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شرح قول المصنف: «وَالخَوَارِجُ مُرَّاقٌ»                                                                  |
| شرح قول المصنف: «وَمَن زَعَمَ أَنَّ القُرآنَ مَخلُوقٌ فَهُوَ كَافِرٌ بِاللهِ العَظِيمِ                    |
| كُفرًا يَنقُلُ عَنِ المِلَّةِ، وَمَن شَكَّ فِي كُفرِهِ مِمَّن يَفْهَمُ فَهُوَ كَافِرٌ» ٢١٥                |
| شرح قول المصنف: «وَمَن شَكَّ فِي كَلَامِ اللهِ وَعَلَاَّ ، فَوَقَفَ شَاكًّا فِيهِ، يَقُولُ:               |
| لَا أَدرِي مَخلُوقٌ أَو غَيرُ مَخلُوقٍ؛ فَهُوَ جَهمِيٌّ، وَمَن وَقَفَ فِي القُرآنِ جَاهِلًا؛              |
| عُلِّمَ وَبُدِّعَ، وَلَم يُكَفَّر»                                                                        |
| شرح قول المصنف: «وَمَن قَالَ: لَفظِي بِالقُرآنِ مَخلُوقٌ؛ فَهُوَ جَهمِيٌّ، أَوِ القُرآنُ                  |
| بِلَفْظِي مَخْلُوقٌ؛ فَهُوَ جَهِمِيُّ »بِلَفْظِي مَخْلُوقٌ؛ فَهُوَ جَهِمِيُّ »                            |
| شرح قول المصنف: «وَعَلَامَةُ أَهلِ البِدَعِ الوَقِيعَةُ فِي أَهلِ الأَثْرِ» ٢٢٢                           |
| شرح قول أَبِي مُحَمَّدٍ رَجَعْ لِللهُ -راوي الرسالة-: «وَسَنمِعتُ أَبِي وَأَبَا زُرعَةَ يَأْمُرَانِ       |
| بِهِجرَانِ أَهلِ الزَّيغِ وَالبِدَعِ، وَيُغَلِّظَانِ فِي ذَلِكَ أَشَدَّ التَّغلِيظِ، وَيُنكِرَانِ وَضعَ   |
| الكُتُبِ بِرَأْيٍ فِي غَيرِ آثَارٍ، وَيَنهَيَانِ عَن مُجَالَسَةِ أَهلِ الكَلَامِ، وَالنَّظَرِ فِي كُتُبِ  |
| المُتَكَلِّمِينَ، وَيَقُولَانِ: لَا يُفلِحُ صَاحِبُ كَلَامٍ أَبَدًا»                                      |
| شرح قول أبِي مُحَمَّدٍ رَجَمْ لِللهُ -راوي الرسالة-: «وَيَنهَيَانِ عَن مُجَالَسَةِ أَهلِ                  |
| الكَلَام، وَالنَّظَرِ فِي كُتُبِ المُتَكَلِّمِينَ، وَيَقُولَانِ: لَا يُفلِحُ صَاحِبُ كَلَامٍ أَبَدًا» ٢٣٣ |

| 777         | هل الضلال أقسام ثلاثة | كتب أ     |
|-------------|-----------------------|-----------|
| 740         | سالة                  | خاتمة الر |
| <b>۲</b> ۳۷ | ,                     | الفد س    |

