



مِن مَفَاهِيم عَقِيدَةِ السَّلَفِ

تأليمن ممدين سعيربن سالم لتحطانى

> تحت إشراف الأستاذ/مجدقطب



#### جميع الحقوق محفوظة

جمديع الحقوق الملكية الأبيية والفنية محفوظة لمكتبة التوفيقية (القاهرة معمر) ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملا أو مجزءا أو تسجيله على أشرطة كاسيت إو إدخاله على الكمبيوتر أو برمجته على السطوانات ضوئية إلا بموافقة الناشر خطيًا.

#### Copyright © All alghts reserved

Exclusive rights by Al Tawfikia Bookshop (Cairo-Egypt) No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

#### الكتبة التوفيقية

القاهرة – مصر

الغوان: أمام الباب الأخضر - سيدنا الحسين تليفون: ٥٩٢٢٤١٠ (٠٠٢٠٠)

فلكس: ١٨٤٧٩٥٧

Al Tawfikia Bookshoo

#### Cairo-Egypt

MAL: In Fornt of the Green Door Of El Hussen

11 : ( · · T · T ) 0 4 · £ 1 V 0 \_ 0 7 T T £ 1 ·

Fax - TAEVSOV

إشراف توفيق شعلان

رقم الإيداع بدار الكتب، ٢٠٠٣/١١٧١٢

الترقيم الدولي: 2-42-323-977

# بِنِيْ إِنْ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِيَا

## هذا الكتاب

رسَالَة عَلْمَيَّة تَقَدَّم بِهَا المؤلِّفِ لِنيلِ دَرَجة التِّخَصِّصِ الأولى «الماجسْتير» مِنْ جَامِعَة أُمَّ القُرى بمكَّة المُكَرَّمَة، فَرع العَقيدَة وَقَد تكوّنت لجنَة المُنَاقشَة مِن:

- ١- فضيلَة الشّيخ الأستَاذ محمَّد قطبْ المشرف عَلَى الرّسَالة: رَئيسًا.
  - ٢- فَضِيلَة الشَّيخ عَبد الرزَّاق عَفيفي: عضوًا.
  - ٣- فَضِيلَة الدكتور عَبد العَزيْز عُبَيد: عضوًا.

وَمُنِحَ صَاحِبِها دَرِجَة الماجسْتير بتقدِيرٍ مُمتَازِ وَذلكَ لَيلة السَّبْت ١٨/٤/ ١٤٠١هـــ.

قَالَ تَعالَى:

﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَدَىٰ أَوْلِيَآ أَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآ أَ بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمٌ إِنَّ ٱللَّهِ وَمَن يَتَوَلَّمُ مَنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ لَيْنَا ﴾.

[المائدة: ٥١].

وَقَالَ تَعَالَى:

﴿ فَكَذَ كَانَتَ لَكُمْ أَسْوَةً حَسَنَةً فِى إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُۥ إِذْ قَالُواْ لِغَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَاْ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرُّ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَكَةُ أَبَدًّا حَتَّى تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْدَهُۥ ﴾.

[المتحنة: ٤]

وقالَ صَلَّى الله عَلَيه وَسَلَّم:

« أُونَّقُ عُرَى الْإِيمَانِ المُوالاَةُ فِي اللهِ وَالمُعاداةُ فِي اللهِ وَالحِبُّ فِي اللهِ وَالبَعْضُ فِي اللهِ».
حديث حَسَن.

# بِينِمْ لَنَكُ الْحَيْرَ الْحَيْرَا

# مقدمة فضيلة الشيخ العلامة عبد الرزاق عفيفي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبيّنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد:

فموضوع هذا الكتاب له شأنه وله أهميته في نفسه، وبالنسبة لكتابته في هذا الوقت، فبين كتابته وبين الوقت الذي نعيش فيه الآن مناسبة قوية.

أما أهميته في نفسه: فذلك لأنه في أصل من أصول الإسلام هو: «الولاء والبراء». وهما مظهران من مظاهر إخلاص المحبة لله، ثم لأنبيائه وللمؤمنين.

والبراء: مظهر من مظاهر كراهية الباطل وأهله وهذا أصل من أصول الإيمان وأما أهميته بالنظر للوقت الحاضر: فلأنه قد اختلط الحابل بالنابل! وغفل الناس عن مميزات المؤمنين التي يتميزون بها عن الكافرين، وضعف الإيمان في قلوبهم حتى ظهرت فيهم مظاهر يكرهها المؤمن.

والوا الكافرين أممًا ودولاً، وزهدوا في كثير من المؤمنين، وحطوا من قدرهم وساموهم سوء العذاب.

ومن هنا: تأتي أهمية نشر هذا الكتاب في هذا الوقت الحاضر بالذات.

ولقد جاء المؤلف على جوانب الولاء والبراء، ونقل في ذلك كثيرًا من كلام العلماء، وقدم له ومهد، وعقب عليه وعلق، واستدل على ما جاء به من مبادئ الولاء

والبراء بآيات من القرآن، وبأحاديث صحيحة عن رسول الله ﷺ، وبكثير من آثار الصحابة ومن تبعهم من السلف.

وبين وجه الاستشهاد بهذا وبهذا، ورقم للآيات وبين سورها، وأخرج الأحاديث والآثار وبين درجتها في الغالب الكثير.

وبرزت شخصية الباحث في كتابه مما يدل على سعة اطلاعه وقوة بحثه.

وأسأل الله حلّ شأنه أن ينفع المسلمين بهذا الكتاب، وأن يهيئ لمؤلفه إخوانًا ينهجون نهجه، فالأمل كبير، الأمل في الله عظيم أن ينشأ كثير من شبابنا الحاضر على هذا المبدأ القيم، مبدأ نصرة دين الإسلام وإحياء ما اندرس منه فإن ربّى مجيب الدعاء.

عبد الرزاق عفيفي

# يِثِيْلِنَا لَهُ كَالَحِيْرَا

#### مقدمة المؤلف

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فهو المهتدي، ومن يضلل الله فلن تجد له وليًّا مرشدًا وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيله واهتدى بهداه وسلم تسليمًا كثيرًا أما بعد:

فإنه من رحمة الله سبحانه وتعالى وعظيم لطفه بخلقه: أن جعل الرسالة المحمدية هي خاتمة الرسالات السماوية، وجعلها سبحانه وتعالى كاملة صافية نقية لا يزيغ عنها إلا هالك. وكتب تبارك اسمه وتعالى جده السعادة في الدارين لاتباع هذه الرسالة الذين قدروها حق قدرها، وقاموا بها على وفق ما أراد الله وعلى هدي نبي الله وسي وسماهم أولياء الله وحزبه. وكتب على الشقاء والذلة على من حاد عن هذه الشريعة وتنكب الصراط المستقيم وسماهم أولياء الشيطان وجنده.

وأصل هذه الرسالة الخالدة: كلمة التوحيد [لا إله إلا الله محمد رسول الله] هذه الكلمة العظيمة — كما يقول ابن القيم — «التي لأجلها نصبت الموازين، ووضعت الدواوين، وقام سوق الجنة والنار، وبما انقسمت الخليقة إلى المؤمنين والكفار، والأبرار والفجار وأسست الملة، ولأجلها جردت السيوف للجهاد، وهي حق الله على جميع العباد» وحقيقة هذه الكلمة: «مركبة من معرفة ما جاء به الرسول علماً علماً، والتصديق به عقدًا، والإقرار به نطقًا، والانقياد له محبة وخضوعًا، والعمل به باطنًا وظاهرًا، وتنفيذه والدعوة إليه بحسب الإمكان، وكماله في الحب في الله، والبغض في الله، والمنع لله، وأن يكون الله وحده إلهه ومعبوده».

والطريق إليه: «تجريد متابعة رسوله ﷺ ظاهرًا وباطنًا، وتغميض عين القلب عن الالتفات إلى سوى الله ورسوله».

هذه الكلمة العظيمة بكل مفاهيمها ومقتضياتها قد غابت عن حس الناس اليوم إلا

من رحم الله، ومن هذه المفاهيم بل من أهمها موضوع: الولاء والبراء.

ولئن كان هذا المفهوم العقدي الهام قد غاب اليوم عن واقع حياة المسلمين – إلا من رحم ربك – فإن ذلك لا يغير من حقيقته الناصعة شيئًا.

ذلك أن الولاء والبراء: هما الصورة الفعلية للتطبيق الواقعي لهذه العقيدة. وهو مفهوم ضخم في حس المسلم بمقدار ضخامة وعظمة هذه العقيدة.

ولن تتحقق كلمة التوحيد في الأرض إلا بتحقيق الولاء لمن يستحق الولاء والبراء ممن يستحق البراء.

ويحسب بعض الناس أن هذا المفهوم العقدي الكبير يدرج ضمن القضايا الجزئية أو الثانوية ولكن حقيقة الأمر بعكس ذلك.

إنما قضية إيمان وكفر كما قال الله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ مَابَاءَكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ أَوْلِياَةَ إِنِ السَّتَحَبُّواْ الْكُفْرَ عَلَى الْإِيمَنِ وَمَن يَتَوَلَّهُم قِنكُمْ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ إِنَّ قُلْ إِن كَانَ مَابَاؤُكُمْ عَلَى الْإِيمَنِ وَمَن يَتَوَلَّهُم قِنكُمْ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ إِنَّ قُلْ إِن كَانَ مَابَاؤُكُمْ وَأَتَوَلُ اقْتَرَفَّمُوهَا وَيَجْدَرُهُ فَخَشُونَ كَسَادَهَا وَمُسَكِنُ تَرْضَوْنَهُمَ الْحَوْدُ فَي سَبِيلِهِ فَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَرَبَّهُوا حَتَى يَأْتِ اللهَ بِأَمْرِةً وَاللهُ لَا يَهْدِى الْفَوْمَ الْفَسِقِينَ لَيْ ﴾ [التوبة: ٢٣، ٢٤].

وقال عَلَىٰ ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَـٰرَىٰۤ أَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ وَمَن يَتَوَكُّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمٌّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٥١].

وقد قال أحد العلماء — وهو الشيخ حمد بن عتيق رحمه الله — « إنه ليس في كتاب الله تعالى حكم فيه من الأدلة أكثر ولا أبين من هذا الحكم — أي الولاء والبراء — بعد وجوب التوحيد وتحريم ضده » (١).

ولقد قامت الأمة الإسلامية بقيادة البشرية دهرًا طويلاً حيث نشرت هذه العقيدة

<sup>(</sup>١) النجاة والفكاك ص١٤.

الغراء في ربوع المعمورة، وأخرجت الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة.

### ثم ما الذي حدث؟

- ♦ لقد تقهقرت هذه الأمة إلى الوراء بعد أن تركت الجهاد وأخذت بأذناب البقر!
  - ♦ تراجعت بعد أن زهدت في الجهاد وهو ذروة سنام الإسلام.
  - ♦ تبعت الأمم الأخرى بعد أن ركنت إلى حياة الدعة والرفاهية والبذخ والجحون.
- ♦ تبلبلت أفكارها بعد أن خلطت نبعها الصافي بالفلسفات الجاهلية والهرطقة البشرية.
- ♦ دخلت هذه الأمة في طاعة الكافرين واطمأنت إليهم، وطلبت صلاح دنياها بذهاب دينها فخسرت الدنيا والآخرة.

## وبرزت صور موالاة الكفار في أمور شتى منها:

- الحجة الكفار وتعظيمهم ونصرهم على حرب أولياء الله، وتنحية شريعة الله عن الحكم في الأرض ورميها بالقصور والجمود وعدم مسايرة العصر ومواكبة التقدم الحضاري.
- ٢) ومنها: استيراد القوانين الكافرة شرقية كانت أم غربية وإحلالها محل شريعة
   الله الغرّاء وغمز كل مسلم يطالب بشرع الله بــ: التعصب والرجعية والتخلف!
- ٣) ومنها: التشكيك في سنة رسول الله ﷺ والطعن في دواوينها الكريمة والحط من
   قدر أولئك الرجال الأعلام الذين خدموا هذه السنة حتى وصلت إلينا.
- ٤) قيام دعوات جاهلية جديدة تعتبر ردة جديدة في حياة المسلمين، ذلك مثل دعوة القومية الطورانية والقومية العربية والقومية الهندية و... و... إلخ.
- ٥) إفساد الجحتمعات الإسلامية عن طريق وسائل التربية والتعليم وبث سموم الغزو

الفكري في المناهج والوسائل الإعلامية بكل أصنافها.

وأمام هذه الصور وغيرها من الصور الكثيرة تنشأ أسئلة كثيرة تحتاج إلى إحابات صادقة وافية يدعمها الدليل من الكتاب والسنة والاسترشاد بآراء العلماء الأعلام ومن هذه الأسئلة: لمن ينتمي المسلم؟ ولمن يكون ولاؤه؟ وممن يكون براؤه؟ ما حكم تولي الكفار ونصرهم؟ ما حكم الإسلام في المذاهب الفكرية التي يروج لها المستغفلون أو الحاقدون من أبناء أمتنا وممن ينطقون بألسنتنا؟

كيف ينبغي أن تكون صورة الولاء للمسلمين الذين يضطهدون اليوم وغير اليوم في مشارق الأرض ومغاربها حيث تكالبت عليهم قوى الشر والكفر؟

ما هو طريق الخلاص بعدما تقبل المسلمون لباس العبودية العقلية الذي خلعته عليهم المدنية الأجنبية؟

يستثير هذه الأسئلة وغيرها غيابُ المفهوم الصحيح لكلمة التوحيد، وبعد ذلك عن واقع المسلمين اليوم حيث مسخت مفاهيمها حتى صار من يقر بتوحيد الربوبية فقط دون توحيد الألوهية يعتبر موحدًا عند كثير من الناس!!!

أما كون لا إله إلا الله ولاء وبراء، أما كونها توحيد ألوهية وعبادة: فهذه معان لا تخطر على أذهان الكثير — إلا من رحم الله –.

ورحم الله الإمام الداعية شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب حين قال: [إن الإنسان لا يستقيم له إسلام ولو وحد الله وترك الشرك إلا بعداوة المشركين كما قال تعالى في سورة الجحادلة:

﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَق كَانَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ

<sup>(</sup>١) مجموعة التوحيد ص١٩ ط دار الفكر بالقاهرة.

وانطلاقًا من مجموع هذه الأمور، وحبًّا في خدمة هذه العقيدة، ورغبة في تفنيد الباطل وبيان الحق: عقدت العزم واستعنت بالله وكتبت هذا الموضوع وسميته: الولاء والبراء في الإسلام.

وأنا أعلم – يقينًا – أن مثلي لا يعطي هذا الموضوع حقه من البحث والدراسة نظرًا لقلة البضاعة وسعة الموضوع، ولكنني بذلت جهد المقل، واحتهدت أن أصل به إلى الصورة التي تليق به، فإن أصبت فذاك ما أردت والفضل لله أولاً وآخرًا.

وإن كانت الأخرى فأستغفر الله لذنبي. وحسبي أني بذلت طاقتي ووضعت لبنة في طريق من يريد إكمال البناء.

وأقول كما قال سلفنا الصالح: رحم الله امرءًا أهدى إليّ عيوبي.

كما أنني أطلب من كل قارئ كريم – عالم أو متعلم – قرأ هذا الكتاب ووجد فيه خللاً أن ينبهني إلى ذلك وله من الله الأجر والمثوبة على قيامه بواجب النصح ثم له مني الدعاء بظاهر الغيب.

وأخيرًا أتقدم بخالص الشكر والتقدير لأستاذي الكبير العالم العامل الشيخ محمد قطب حفظه الله لما أسداه إلي من نصح وتوجيه، وإرشاد وتنبيه إبّان إشرافه على هذا البحث، سائلاً الله العلي القدير أن يجزيه عني خير ما جازى معلم عن تلميذه والله الهادي إلى سواء السبيل.

اللهم اجعل عملنا خالصًا صائبًا، خالصًا لوجهك الكريم صائبًا وفق كتابك وسنّة نبيك ﷺ

﴿ رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَاأَنَّا رَبَّنَا وَلَا تَخْمِلَ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَكِّمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِدِيْ وَٱعْفُ عَنَّا وَٱغْفِر لَنَا وَٱرْحَمُنَا أَنتَ مَوْلَدَنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِيدِينَ لَيْكُ ﴾.

محمد سعيد سالم القحطاني مكة المكرمة ١٤٠٢/٥/١٥

# بِنِيْلِنَا لِهُ الْحَيْرَا

#### التمهيد

لكي نتحدث عن الولاء والبراء من واقع التصور الإسلامي الصحيح لابد أن نتحدث في هذا التمهيد عن حقائق ثلاث هي:

 ١) حقيقة الإسلام الممثلة في كلمة التوحيد « لا إله إلا الله محمد رسول الله» ومدلول هذه الكلمة وشروطها.

٢) الولاء والبراء من لوازم كلمة التوحيد.

٣) نواقض الإسلام: الشرك والكفر والنفاق والردة.

وهدفي من هذا هو: أن أحاول — بقدر الطاقة — إبراز حقيقة الإسلام، وحقيقة ما يناقضه. مع إبراز حقيقة قضية الولاء والبراء ودورهما في حياة المسلمين. لأن الولاء والبراء جزء من هذه العقيدة فالحديث عنه يستلزم الحديث عن أساس هذه العقيدة وهي كلمة التوحيد. ومعرفة هذه العقيدة معرفة صحيحة أمر ضروري للمسلم ليكون ولاؤه وبراؤه بحسبها. إذ من المحال أن تكون هناك عقيدة سليمة بدون تحقيق الموالاة والمعاداة الشرعية.

ثم إن الوقوف على حقيقة دعوة رسول الله على وما أحدثته هذه الدعوة من تحول في تاريخ البشرية، وما بنته من حضارة سعد بها الإنسان المسلم منذ أول لحظة عرف فيها ربه ودينه ونبيه: لأمر جدير بالتأمل، تلك الدعوة التي جاءت وقد كان الناس يعيشون في جاهلية جهلاء، وضلالة عمياء، ثم أنقذهم وأحيتهم بعد ممات:

﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْـتًا فَأَحْيَـيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُمْ نُورًا يَمْشِى بِهِ وَ النَّاسِ كَمَن مَّسَلُهُ فِ اَلظُّلُمَنتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٢]. ﴿ رَبُّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّالِمِنَا قُرَّةً أَعْلَمْنِ ﴾ (٢) [الفرقان: ٧٤].

هذه الجاهليَّة التي تحدث القرآن عنها وهو يمن على المسلمين بالهداية. قال تعالى:

﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ يَغْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنّارِ فَأَنقَذَكُم مِنهَا كَذَالِكَ بُبَيِنُ ٱللّهُ لَكُمْ مَايَتِهِ مِ لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴿ فَيَ اللّهِ عَمِران : ١٠٣].

ولما عرف الصحابة رضوان الله عليهم الجاهلية، ثم عرفوا الإسلام، خرجوا — نتيجة للتربية القرآنية والعناية النبوية — وهم أعظم جيل عرفه تاريخ هذه الدعوة.

ترى، ما سر تلك العظمة التي نقرأ عنها ونسمع، وكأنها شبه أحلام، نظرًا للهوة السحيقة التي وصلنا إليها؟ ذلك الجيل الذي كان الواحد منهم إذا دخل في الإسلام خلع على عتبته كل ماضيه في الجاهلية، وانتقل نقلة بعيدة من عالم مظلم سحيق،

<sup>(</sup>۱) هو المقداد بن الأسود. أسلم قديمًا وشهد بدرًا والمشاهد، وكان فارسًا يوم بدر. توفي سنة ٣٣هـــ قال بعضهم وهو ابن سبعين سنة. وكان ذلك بالجرف على بعد ثلاثة أميال من المدينة وحمل إلى المدينة ودفن بما. انظر تمذيب التهذيب لابن حجر العسقلاني ٢٨٥/١٠.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء لأبي نعيم ١٧٥/١ وذكره صاحب كتاب حياة الصحابة ٢٤١/١ وقال إن الطبراني أخرجه أيضًا بمعناه بأسانيد في أحدهما يحيى بن صالح. وثقه الذهبي، وقد تكلموا فيه، وبقية رجاله رجال الصحيح كما قال الهيثمي في مجمع الزوائد ١٧/٦.

وتصور قاصر، ومفاهيم كليلة، وعبودية للمال والعبيد، إلى حياة رحبة فسيحة، وعالم علوه نور الله، وتصور كامل شامل، واستعلاء على كل عبودية إلا العبودية لله ﷺ (١).

إن سر ذلك النجاح، وتلك العظمة هو نقطة البدء التي بدأ بها رسول الله يَتَظِيَّةُ وهي كلمة: «لا إله إلا الله محمد رسول الله» هذه الكلمة التي مزقت كل رابطة، وأهدرت كل وشيجة إلا وشيجة العقيدة. رابطة الحب في الله، رابطة المؤاخاة الإيمانية التي يتهاوى دونها كل عرق ودم وتراب وجنس ولون.

ورد في صحيح مسلم عن أبي هريرة ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ إِنَ الله يَقُولُ يوم القيامة: أين المتحابون بجلالي. اليوم أظلهم في ظلي يوم لا ظل إلا ظلي (<sup>٢)</sup>.

وعن عمر بن الخطاب على قال: قال النبي يَكِيلِكُّ: «إن من عباد الله لأناسًا ما هم بأنبياء ولا شهداء يغبطهم الأنبياء والشهداء يوم القيامة بمكالهم من الله تعالى» قالوا: يا رسول الله تخبرنا من هم؟ قال: «هم قوم تحابوا بروح الله على غير أرحام بينهم، ولا أموال يتعاطونها، فوالله إن وجوههم لنور، وإلهم على نور، لا يخافون إذا خاف الناس، وقرأ هذه الآية:

﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيَآهُ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۗ ۞ (") [يونس: ٦٢].

<sup>(</sup>۱) انظر معالم في الطريق للأستاذ سيد قطب ص١٦ فصل حيل قرآني فريد. طبع دار الشروق. وانظر كتاب: أبو بصير قمة في العزة الإسلامية للأستاذ محمد حسن بريغش ص٤٧ ط٢ سنة ١٣٩٧هـ الناشر مكتبة الحرمين بالرياض.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب البرج ١٩٨٨/٤ ح ٢٥٦٦ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي الطبعة الأولى سنة ١٩٢/١هـ/ دار إحياء الكتب العربية وانظر المسند للإمام أحمد ج١٩٢/١ ح ١٩٣٦ حقيق تحقيق الشيخ أحمد شاكر ط٤ سنة ١٣٧٣هـ دار المعارف بمصر والموطأ ج١٩٢/٢ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود كتاب البيوع ج٧٩٩/٣ - ٣٥٢٧ وإسناده صحيح. تعليق عزت الدعاس الطبعة الأولى سنة ١٣٩١هــ الناشر محمد علي السيد بسوريا.

ولقد مكث رسول الله وَاللهِ بَهُ بَكَة ثلاثة عشر عامًا يدعو الناس إلى هذه العقيدة ويمكنها في نفوس العصبة المسلمة، مما جعل آثار ذلك تنعكس في أفعالهم الحميدة، وجهادهم المستمر لنشر كلمة الله في الأرض، حين قامت دولة المصطفى والمدينة المنورة.

إن الذي يجعلنا نتحدث عن قضية الألوهية، ومفهومها الصحيح الذي جاء به الإسلام هو الحاجة الماسة لشرحها اليوم، وبيانها للناس. بعد أن انحرف الناس – إلا من رحم الله – عن العقيدة الصافية التي جاء بها الرسول عَلَيْتُةً .

لقد أصبحت هذه القضية عند سواد الناس اليوم مجرد لفظة ترددها الألسنة دون وعي وتدبر لمعناها ولوازمها، ولم يقتصر الأمر على هذا فحسب، بل تعداه إلى إيراد بعض النصوص للاستشهاد بها على ما يرون من معتقد، دون نظر لكامل النصوص في هذه القضية، ودون رجوع إلى بيان ذلك في كتب أهل العلم من كتب الحديث وشروحها وكتب التفسير وشروح جهابذة رجال الدعوة والإصلاح على مدار تاريخ هذه الأمة.

ومسخ أيضًا مفهوم العبادة الشامل الكامل للحياة الدنيا والآخرة إلى جزء يسير منها وهو الشعائر التعبدية من صلاة وصيام وزكاة وحج.

أما النظام الذي تقوم عليه الحياة. أما الولاء لمن يكون؟ والبراء ممن يكون؟ أما الحب لمن؟ والبغض لمن؟ فهذه معان بعيدة عن تصورهم وبحال تفكيرهم!!

إن هذا الدين لم يكن توحيد ربوبية فحسب. وإنما هو أيضًا توحيد ألوهية وتوحيد أسماء وصفات تليق بجلال الله وعظمته.

ونأمل - كما يقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله - «حال رسول الله ونأمل - كما يقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله - «حال رسول الله ويتعلق لما قام ينذر المشركين عن الشرك، ويأمرهم بضده وهو التوحيد، لم يكرهوا واستحسنوا، وحدثوا أنفسهم بالدخول فيه، إلى أن صرح بسب دينهم وتجهيل علمائهم، فحينئذ شمروا له ولأصحابه عن ساق العداوة، وقالوا: سفه أحلامنا، وعاب

دیننا، وشتم آلهتنا، ومعلوم أنه ﷺ لم یشتم عیسی وأمه، ولا الملائکة، ولا الصالحین، ولکن لما ذکر ألهم لا یُدعون ولا ینفعون، ولا یضرون: جعلوا ذلك شتمًا.

فإذا عرفت هذا، عرفت أن الإنسان لا يستقيم له إسلام – ولو وحد الله وترك غشرك – إلا بعداوة المشركين، والتصريح لهم بالعداوة والبغض، كما قال تعالى في سورة الجحادلة:

﴿ لَا يَحِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَادَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَق كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ آلإِيمَانَ ﴾ [الحادلة: ٢٢].

فإذا فهمت هذا حيدًا عرفت أن كثيرًا من الذين يدّعون الدين لا يعرفونها – أي لا إله إذ الله – وإلا فما الذي حمل المسلمين على الصبر على ذلك والعذاب والأسر، والضرب، والمجرة للحبشة، مع أنه وَ الله الله أرحم الناس لو يجد لهم رخصة لأرخص لهم»(١).

وما دام أن هناك من يجهل حقيقة «لا إله إلا الله» فلابد من الشرح لها، والبيان لمدلولها وحقيقتها، وشروطها ونواقضها ولوازمها وإليك ذلك مفصلاً. ومن الله نستمد العون والسداد.



<sup>(</sup>١) مجموعة التوحيد لابن تيمية وابن عبد الوهاب وغيرهم ص١٩ الناشر دار الفكر بالقاهرة.

### كلمة التوحيد «لا إله إلا الله محمد رسول الله»

ومعناها: لا معبود بحق إلا الله، وبذلك تنفي الإلهية عما سوى الله وتثبتها لله وحده (١).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «ليس للقلوب سرور ولا لذة تامة إلا في محبة الله، والتقرب إليه بما يحبه، ولا تمكن محبة إلا بالإعراض عن كل محبوب سواه، وهذا حقيقة «لا إله إلا الله» وهي ملة إبراهيم الخليل التَّفِيْكُ وسائر الأنبياء والمرسلين صلاة الله وسلامه عليهم أجمعين» (٢) أما شقها الثاني «محمد رسول الله» فمعناه تجريد متابعته سَلِيَّةُ فيما أمر والانتهاء عما لهي عنه وزجر.

ومن هنا كانت « لا إله إلا الله» ولاء وبراء، نفيًا وإثباتًا.

ولاء لله ولدينه وكتابه وسنّة نبيه وعباده الصالحين.

وبراء من كل طاغوت عبد من دون الله(٣):

﴿ فَكُن يَكُفُرُ بِٱلطَّلْغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْمُرَّةِ ٱلْوُثْقَى ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

وفي هذا يقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب: واعلم أن الإنسان ما يصير مؤمنًا بالله

<sup>(</sup>١) انظر فتح المحيد ص٣٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٣٢/٢٨. جمع عبد الرحمن بن قاسم ط الأولى مطبعة الحكومة سنة ١٣٨١هـ.

<sup>(</sup>٣) عرف ابن القيم الطاغوت تعريفًا جامعًا فقال: الطاغوت كل ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع فطاغوت كل قوم من يتحاكمون إليه غير الله ورسوله، أو يعبدونه من دون الله، أو يتبعونه على غير بصيرة من الله، أو يطيعونه فيما لا يعلمون أنه طاعة لله. فتح المجيد لعبد الرحمن بن حسن ص١٦٠ ط٧ سنة ١٣٧٧هـــ مطبعة أنصار السنة.

إِذَ بَالْكُفُرُ بِالطَّاغُوتُ وَالْدَلْيُلُ هَذَهُ الْآيَةُ (١) يَعْنِي الآيَةُ السَّابِقَةُ [البقرة: ٢٥٦].

وكلمة التوحيد ولاء لشرع الله: ﴿ اَتَبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُرُ وَلَا تَنَبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ ۚ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴿ إِلَّا عَرَافَ: ٣].

﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ [الروم: ٣٠].

وبراء من حكم الجاهلية: ﴿أَفَحُكُمَ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِئُونَ ﴿ إِلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمًا لِللَّهِ عَلَمًا لِللَّهِ ع

وبراء من كل دين غير دين الإسلام: ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ( ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ( ﴿ وَمَن يَبْتَغِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ثم هي نفي وإثبات تنفي أربعة أمور. وتثبت أربعة أمور.

تنفي: الآلهة، والطواغيت، والأنداد، والأرباب.

فالآلهة: ما قصدته بشيء من جلب خير أو دفع ضر، أنت متخذه إلهًا.

والطواغيت: من عبد وهو راض، أو رُشح للعبادة.

والأنداد: ما جذبك عن دين الإسلام، من أهل، أو مسكن، أو عشيرة، أو مال: فهو ند لقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَصُبِّ اللَّهِ ﴾ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَصُبِّ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

والأرباب: من أفتال بمخالفة الحق وأطعته، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ أَتَّخَكُذُوۤ أَ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣١].

وتثبت أربعة أمور:

القصد: وهو كونك ما تقصد إلا الله.

<sup>(</sup>١) الدرر السنية ج١/٩٥ جمع عبد الرحمن بن قاسم.

والتعظيم والمحبة: لقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُّ حُبًّا بِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

والخوف والرجاء: لقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُوَّ الْغَفُورُ هُو هُوَّ وَابِن يُرِدِّكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدً لِفَضْلِهِ مُ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ مَ وَهُوَ الْغَفُورُ الْرَحِيمُ لَهُ ﴾ [يونس: ١٠٧].

فمن عرف هذا قطع العلاقة مع غير الله ولا تكبر عليه جهامة الباطل، كما أخبر تعالى عن إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام بتكسير الأصنام، وتبريه من قومه: ﴿ فَكَدْ كَانَتَ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَء وَأُ أَمِنكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدُوةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوْمِنُواْ بِاللّهِ وَحَدَه وَ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَى الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله وَعَلَى الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عنه المنه الله عنه المنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه ع

ولقد جاء القرآن من أوله إلى آخره يبين معنى لا إله إلا الله، بنفي الشرك وتوابعه، ويقرر الإخلاص وشرائعه، فكل قول وعمل صالح يحبه الله ويرضاه هو من مدلول كلمة الإخلاص، لأن دلالتها على الدين كله إما مطابقة وإما تضمنًا وإما التزامًا(٢)، يقرر ذلك أن الله سماها كلمة التقوى.

والتقوى: أن يتقي سخط الله وعقابه بترك الشرك والمعاصي، وإخلاص العبادة الله، واتباع أمره على ما شرعه. كما قال ابن مسعود رفي (أن تعمل بطاعة الله، على نور من الله، تزجو ثواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله، تخاف عقاب الله» (٢٠).

<sup>(</sup>۱) بضع رسائل في عقائد الإسلام للشيخ محمد بن عبد الوهاب ص٣٥ تحقيق محمد رشيد رضا. الطبعة الأولى سنة ١٣٤٩ مطبعة المنار بمصر.

<sup>(</sup>٢) دلالة المطابقة: هي دلالة اللفظ على كل معناه.

دلالة التضمن: هي دلالة اللفظ على جزء معناه.

دلالة الالتزام: هي دلالة اللفظ على معنى خارج عنه لكنه لازم له.

<sup>(</sup>٣) انظر المورد العذب الزلال ضمن مجموعة الرسائل والمسائل النحدية ج٩٩/٤ تحقيق رشيد رضا. الطبعة الأولى سنة ١٣٤٦ هـــ مطبعة المنار بمصر.

أما كيف تم الصحاب رسول الله ﷺ معرفة هذه الكلمة والتزام أحكامها والعمل عقتضياتها ولوازمها فيشرح ذلك الإمام الجليل سفيان بن عيينة (١).

حدث محمد بن عبد الملك المصيصي قال: كنا عند سفيان بن عيبنة في سنة سبعين ومائة، فسأله رجل عن الإيمان؟ فقال: قول وعمل. قال: يزيد وينقص؟ قال: يزيد ما شاء الله، وينقص حتى لا يبقى منه مثل هذه، وأشار سفيان بيده. قال الرجل: كيف نصنع بقوم عندنا يزعمون أن الإيمان قول بلا عمل؟ قال سفيان: كان القول قولهم قبل أن تقرر أحكام الإيمان وحدوده.

إن الله على نبينا محمدًا على إلى الناس كلّهم كافة أن يقولوا: لا إله إلا الله، وأنه رسول الله. فلما قالوها عصموا بها دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله على الله علم الله على الله علم الله علم الله على صدق ذلك من قلوبهم، أمره أن يأمرهم بالصلاة، فأمرهم ففعلوا، فوالله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأول ولا صلاتهم (٢).

فلما علم الله حل وعلا صدق ذلك في قلوبهم أمره أن يأمرهم بالهجرة إلى المدينة فأمرهم ففعلوا، فوالله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأول ولا صلاقم، فلما علم الله تبارك وتعالى صدق ذلك من قلوبهم أمرهم بالرجوع إلى مكة ليقاتلوا آباءهم وأبناءهم حتى يقولوا كقولهم، ويصلوا صلاقم ويهاجروا هجرقم، فأمرهم ففعلوا، حتى أتى أحدهم برأس أبيه فقال: يا رسول الله: هذا رأس شيخ الكافرين، فوالله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأول ولا صلاقم ولا هجرقم، ولا قتالهم، فلما علم الله تحقق ضدق ذلك من قلوبهم أمره أن يأمرهم بالطواف بالبيت تعبدًا، وأن يحلقوا رءوسهم تذللاً

<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو محمد سفيان بن عيينة الهلالي، الحافظ، أحد أعلام الإسلام ولد سنة ١٠٧هـ وتوفي سنة ١٩٨ وله إحدى وتسعون سنة قال فيه الشافعي: لولا مالك وابن عيينة لذهب علم الحجاز وقال فيه أحمد بن حنبل: ما رأيت أحدًا أعلم بالسنن من ابن عيينة وكان كبير القدر. ومن العبّاد. حج سبعين سنة. انظر شذرات الذهب ٢٥٤/١ والأعلام ٣/ م ١٠٥ ط٤.

 <sup>(</sup>٢) هكذا بالنص، والذي يبدو لي - والله أعلم - أن سياق الكلام يقتضي أن يكون هكذا «وما نفعهم الإقرار الأول» يدل على ذلك ما سيأتي في بقية النص.

ففعلوا، فوالله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأول، ولا صلاقم، ولا هجرقم، ولا قتلهم آباءهم، فلما علم الله على صدق ذلك من قلوبهم أمره أن يأخذ من أموالهم صدقة يطهرهم بها، فأمرهم ففعلوا حتى أتوا بها قليلها وكثيرها، والله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأول ولا صلاقم، ولا هجرقم، ولا قتلهم آباءهم ولا طوافهم. فلما علم الله تبارك وتعالى الصدق من قلوبهم فيما تتابع عليهم من شرائع الإيمان وحدوده قال على قل لهم:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣].

قال سفيان: فمن ترك خلة من خلال الإيمان كان بها عندنا كافرًا، ومن تركها كسلاً أو تماونًا بها، أدبناه كان بها عندنا ناقصًا. هكذا السنة أبلغها عني من سألك من الناس»(١).

وقد ذكر العلماء رحمهم الله شروطًا سبعة لــ« لا إله إلا الله» لا تنفع صاحبها إلا باحتماع هذه الشروط فيه. وإليك شرحها:



<sup>(</sup>١) كتاب (الشريعة) لأبي بكر محمد بن الحسين الآجري ص١٠٤ الطبعة الأولى سنة ١٣٦٩ هـ تحقيق محمد حامد الفقي. الناشر: مطبعة أنصار السنة المحمدية بمصر.

### شروط «لا إله إلا الله»

ينبغي أن نعلم أنه ليس المراد من هذا عد ألفاظها وحفظها، فكم من عامي المتمعت فيه والتزمها، ولو قيل له أعددها لم يحسن ذلك، وكم حافظ لألفاظها يجري فيها كالسهم، وتراه يقع كثيرًا فيما يناقضها والتوفيق بيد الله(١).

وقد قال وهب بن منبه (۲) لمن سأله: أليس « لا إله إلا الله » مفتاح الجنة؟ قال: بلى. ولكن ما من مفتاح إلا وله أسنان، فإن حثت بمفتاح له أسنان فتح لك، وإلا لم يفتح لك (۲).

## وأسنان هذا المفتاح هي شروط « لا إله إلا الله» الآتية:

الشرط الأول: العلم بمعناها المراد منها نفيًا وإثباتًا، المنافي للجهل بذلك قال تعالى: ﴿ فَأَعْلَرُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اَللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

وقال: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [الزخرف: ٨٦].

أي: بلا إله إلا الله: «وهم يعملون» بقلوهم ما نطقوا به بألسنتهم.

وقال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآيِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآيِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَرْبِينُ ٱلْعَكِيمُ ( إِنَّهُ إِلَّا هُوَ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) معارج القبول للشيخ حافظ الحكمي ج١/٣٧٧ الطبعة الأولى تصوير إدارات البحوث العلمية بالرياض.

<sup>(</sup>٢) وهب بن منبه بن كامل اليماني الصنعاني روى عن أبي هريرة وأبي سعيد وابن عباس وابن عمر وغيرهم. قال العجلي: تابعي ثقة وكان على قضاء صنعاء ووثقه أيضًا: أبو زرعة والنسائي وابن حبان. كان مولده سنة ٣٤هـ ووفاته سنة ١١هـ. انظر تهذيب التهذيب ١٦٧/١١.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري تعليقًا في كتاب الجنائز باب من كان آخر كلامه لا إله إلا الله ج١٠٩/٣.

وفي الصحيح عن عثمان ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة »(١).

الشرط الثاني: اليقين المنافي للشك. ومعنى ذلك: أن يكون قائلها مستيقنًا بمدلول هذه الكلمة، يقينًا حازمًا، فإن الإيمان لا يغني فيه إلا علم اليقين لا علم الظن<sup>(٢)</sup> قال تعالى:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَىابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَئِكَ هُمُ ٱلصَّكِدِقُونَ ﴿ ﴾ [الححرات: ١٥].

وقال القرطبي: في «المفهم على صحيح مسلم»: «بابٌ لا يكفي بحرد التلفظ بالشهادتين، بل لابد من استيقان القلب. وهذه الترجمة تنبيه على فساد مذهب غلاة المرجئة القائلين بأن التلفظ بالشهادتين كاف في الإيمان، وأحاديث هذا الباب تدل على فساده. بل هو مذهب معلوم الفساد من الشريعة لمن وقف عليها، ولأنه يلزم منه تسويغ النفاق، والحكم للمنافق بالإيمان الصحيح وهو باطل قطعًا» (°).

الشرط الثالث: القبول لما اقتضته هذه الكلمة بقلبه ولسانه، وقد قص الله على

<sup>(</sup>۱) معارج القبول ۳۷۸/۱ وانظر الجامع الفريد ص٣٥٦. والحديث مروي في صحيح مسلم: كتاب الإيمان ج١/٥٥ ح٢٦ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي.

<sup>(</sup>٢) معارج القبول ٧١/٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/١٥ ح٢٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١٠/١ ح٣١.

<sup>(</sup>٥) فتح المحيد ص٣٦.

علينا من أنباء ما قد سبق من إنجاء من قبلها، وانتقامه ممن ردها وأباها كما قال تعالى:

﴿ وَكَذَلِكَ مَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِن نَذِيرِ اِلَّا قَالَ مُثَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَالَّا عَلَىٓ أُمَّةً وَالْمَا عَلَىٓ الْمَا عَلَىٓ الْمَا عَلَىٓ الْمَا عَلَىٓ الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَالِمَا عَلَى الْمُا الْمُعَلِّذِينَ الْمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ نُنَجِّى رُسُلُنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوأَ كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْمَنَا نُنجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ( اللهُ عَلَيْمَنَا نُنجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ( اللهُ عَلَيْمَنَا نُنجِ الْمُؤْمِنِينَ ( اللهُ عَلَيْمَنَا نُنجِ الْمُؤْمِنِينَ ( اللهُ عَلَيْمَنَا نُنجِ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ اللهُ

ويقول تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓاْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَاۤ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ يَسۡتَكُمْرُونَ ۚ وَيَقُولُونَ أَيِنَا لَتَارِكُوۡاْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرِ تَجۡنُونِم ۞﴾ [الصافات: ٣٥، ٣٦] (١).

الشوط الوابع: الانقياد لما دلت عليه، المنافي لترك ذلك.

قال تعالى: ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ ﴾ [الزمر: ٥٤].

وقال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [النساء: ١٢٥].

وقال: ﴿ ﴿ وَمَن يُسَلِّمْ وَجْهَمُ إِلَى ٱللَّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُورَةِ ٱلْوُثْقَلَ ﴾ [لقمان: ٢٢] أي بلا إله إلا الله.

وفي الحديث: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما حثت به»(١) وهذا هو تمام الانقياد وغايته.

<sup>(</sup>۱) معارج القبول ۳۸۰/۱.

<sup>(</sup>٢) معارج القبول ٣٨١/١ وانظر الرسالة الخامسة حول لا إله إلا الله المطبوعة مع «الكلمات النافعة» للشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب ص٣ ٧٣ ط٢/ ١٤٠٠هـ السلفية بمصر والحديث مروي في: الأربعين النووية للإمام النووي ص١٣٤ الحديث الحادي والأربعون الطبعة الثانية سنة ١٩٧٣م الناشر مطابع قطر. قال النووي: وهو حديث حسن صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح.

وقال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ٦٥].

قال ابن كثير رحمه الله في تفسيرها: يقسم الله تعالى بنفسه الكريمة المقدسة أنه لا يؤمن أحد حتى يحكم الرسول ﷺ في جميع الأمور فما حكم به فهو الحق الذي يجب الانقياد له باطنًا وظاهرًا، ولهذا قال:

وَثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا لَهُ اللهِ ابِهِ الله ويناقدون حكموك يطيعونك في بواطنهم فلا يجدون في أنفسهم حرجًا مما حكمت به، ويناقدون له في الظاهر والباطن فيسلمون لذلك تسليمًا كليًا من غير ممانعة ولا مدافعة، ولا منازعة، كما ورد في الحديث: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به»(۱).

وقال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكُولُهُمْ وَمَا يَشْعُهُمْ وَمَا يَسْمُ فَيَامُ فِي اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ وَمَا يَسْعُمُ وَمَا يَسْعُونُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ وَمَا يَسْعُمُ وَمَا يَسْعُمُ وَمَا يَسْعُمُ وَمَا يَسْعُمُ وَمَا يَسْعُونَ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ وَمَا يَسْعُمُ وَمَا يَسْعُونَ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ لَا لَهُ مُوسَلِيهِمْ عَلَالُهُ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهُمْ عَذَابُ وَالْمُعُمُ وَاللَّهُمُ عَلَالًا لَهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُوالِدُ لَكُوا لَهُ لَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُولًا لِلللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وفي الصحيحين عن معاذ بن جبل فله عن النبي ﷺ : «ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله صدقًا من قلبه إلا حرمه الله على النار »(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم للحافظ ابن كثير ج٣٠٦/٢ تحقيق عبد العزيز غنيم ومحمد عاشور ومحمد البنا. ومطبعة الشعب والحديث سبق تخريجه في ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) معارج القبول ٣٨١/١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب العلم ج١٢٦/١ ح١٢٨ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي المطبوع مع

قال العلامة ابن القيم: والتصديق بلا إله إلا الله يقتضي الإذعان والإقرار بحقوقها وهي شرائع الإسلام التي هي تفصيل هذه الكلمة، بالتصديق بجميع أخباره وامتثال أوامره واحتناب نواهيه... فالمصدق بها على الحقيقة هو الذي يأتي بذلك كله، ومعلوم أن عصمة المال والدم على الإطلاق لم تحصل إلا بها وبالقيام بحقها، وكذلك النجاة من العذاب على الإطلاق لم تحصل إلا بها وبحقها(۱). وفي الحديث: قال يَنْظِيرُ : «شفاعتي لمن شهد أن لا إله إلا الله مخلصًا يصدق قلبه لسانه ولسانه قلبه»(۱).

وقال ابن رجب: «أما من قال: لا إله إلا الله بلسانه، ثم أطاع الشيطان وهواه في معصية الله ومخالفته فقد كذب فعله قوله، ونقص من كمال توحيده بقدر معصية الله في طاعة الشيطان والهوى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ النَّبَّعَ هَوَيْكُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنَ اللَّهِ ﴾ [طاعة الشيطان والهوى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ النَّبَّعَ هَوَيْكُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنَ اللَّهِ ﴾ [ص: ٢٦].

الشرط السادس: الإخلاص، وهو تصفية العمل بصالح النية عن جميع شوائب الشرك (أنه). قال تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣].

وقال تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلَّذِينَ حُنَفَآهَ ﴾ [البينة: ٥].

وفي الصحيح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ : «أسعد الناس بشفاعتي من قال: لا إله إلا الله خالصًا من قلبه، أو نفسه » (°).

<sup>-</sup> فتح الباري بالمطبعة السلفية بمصر سنة ١٣٨٠ الطبعة الأولى. وانظر اللؤلؤة والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان للشيخ محمد فؤاد عبد الباقي ج١/٨ ح ٢٠ تصوير المكتبة الإسلامية بيروت.

<sup>(</sup>١) التبيان في أقسام القرآن لابن القيم ص٤٣ تعليق طه يوسف شاهين. الناشر مكتبة القاهرة بمصر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في كتاب الإيمان من مستدركه ٧٠/١ وقال: صحيح الإسناد ووافقه اللهيي. (٣) كلمة الإخلاص: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) معارج القبول ٣٨٢/١ وانظر الجامع الفريد ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري كتاب العلم باب الحرص على الحديث ج١٩٣/١ ح٩٩.

وللنسائي في اليوم والليلة من حديث رجلين من الصحابة عن النبي وَيَعْتُجُونَ «من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد وهو على كل شيء قدير مخلصًا بما قلبه، يصدق بما لسانه، إلا فتق الله لها السماء فتقًا حتى ينظر إلى قائلها من أهل الأرض، وحق لعبد نظر الله إليه أن يعطيه سؤاله» (٣).

وقال الفضيل بن عياض رحمه الله: «إن العمل إذا كان خالصًا و لم يكن صوابًا لم يقبل وإذا كان صوابًا و لم يكن حالصًا لم يقبل، حتى يكون خالصًا صوابًا. والحالص أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنّة »(1).

ولقد ضرب الله سبحانه في القرآن العظيم مثلاً واضحًا للمخلص في توحيده وللمشرك قال تعالى: ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكًا لَهُ مُتَشَكِّسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ﴾ [الزمر: ٢٩].

يقول الأستاذ سيد قطب رحمه الله في تفسيرها: «هذا مثل يضربه الله للعبد الموحد والعبد المشرك، بعبد يملكه شركاء يخاصم بعضهم بعضًا فيه، وهو بينهم موزع، ولكل منهم فيه توجيه، ولكل منهم عليه تكليف، وهو بينهم حائر لا يستقر على نهج ولا

<sup>(</sup>۱) هو عتبان بن مالك بن العجلان الخزرجي السالمي الأنصاري. بدري عند الجمهور. كان إمام قومه في بني سالم. وذكر ابن سعد أن النبي ﷺ آخى بينه وبين عمر. وقد مات في خلافة معاوية. انظر الإصابة لابن حجر ٢/٢/٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب المساجد ج١/٢٥٦ ح٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) أورد هذا الحديث ابن رحب في كلمة الإخلاص ص٦٦ وقال فيه الألباني: عزاه في الجامع الكبير ١/٤٧٧/٢ عن يعقوب بن عاصم قال: حدثني رحلان من الصحابة. ويعقوب هذا من رجال مسلم ووافقه ابن حبان فإن كان السند إليه صحيحًا فالحديث ثابت.

<sup>(</sup>٤) اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم لشيخ الإسلام ابن تيمية ص٥١ تحقيق محمد الفقى. ط٢ سنة ١٣٦٩هـ مطبعة أنصار السنة.

يستقيم على طريق ولا يملك أن يرضي أهواءهم المتنازعة المتشاكسة.. وعبد يملكه سيد واحد، وهو يعلم ما يطلبه منه، ويكلفه به، فهو مستريح مستقر على منهج واحد صريح» «هل يستويان»؟ لا. لأن الذي يخضع لسيد واحد ينعم براحة الاستقامة والمعرفة واليقين، وتجمع الطاقة ووحدة الاتجاه، ووضوح الطريق. والذي يخضع لسادة مشتركين معذب مقلقل، لا يستقر على حال، ولا يرضى واحدًا منهم فضلاً عن أن يرضي الجميع. وهذا المثل يصور حقيقة التوحيد، وحقيقة الشرك في جميع الأحوال. فالقلب المؤمن بحقيقة التوحيد هو القلب الذي يسير على هدي من الله يستمد منه وحده ويتجه إليه وحده »(۱).

ويقول الشيخ القاسمي رحمه الله: «إن القصد هو توحيد المعبود في توحيد الوجهة، ودرء الفرقة كما قال تعالى: ﴿ مَ أَرْبَابُ مُ مُنَفَرِقُونَ خَيْرٌ أَمِر اللَّهُ ٱلْوَرَجِدُ ٱلْقَهَارُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الْوَرَجِدُ ٱلْقَهَارُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الْوَرَجِدُ ٱلْقَهَارُ لَهُ ﴾ [يوسف: ٣٩] (٢).

إن الإسلام لابد فيه من الاستسلام لله وحده، وترك الاستسلام لما سواه وهذا حقيقة «لا إله إلا الله» فمن أسلم لله ولغير الله فهو مشرك، والله لا يغفر أن يشرك به، ومن لم يستسلم له فهو مستكبر عن عبادته وقد قال تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكَمِّرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ ﴾ [غافر: اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

الشرط السابع: المحبة لهذه الكلمة، ولما اقتضته ودلت عِليه، ولأهلها العاملين بما الملتزمين لشروطها، وبغض ما ناقض ذلك، قال تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن للأستاذ سيد قطب ج٣٠٤٩/٥ الطبعة المشروعة الناشر دار الشروق وانظر التفسير القيم لابن القيم ص٤٢٣ جمع محمد أويس الندوي تحقيق محمد حامد الفقي، الناشر لجنة التراث – بيروت.

<sup>(</sup>٢) محاسن التأويل للشيخ محمد جمال الدين القاسمي ج١٣٨/١٥ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي. الطبعة الأولى ١٣٧٦هـــ دار إحياء الكتب.

<sup>(</sup>٣) إنظر اقتضاء الصراط المستقيم ص٤٥٤ والتحفة العراقية لابن تيمية ص٤١.

دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا يَلَّهُ ﴾ [البقرة: ١٦٥] (١).

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ مَسَوَّفَ يَأْتِى ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَقَالِ تعالى: ﴿ يَكَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمْ ﴾ وَيُحِبُّونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ يُجَلِّهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمْ ﴾ [المائدة: ٥٤].

وفي الحديث: «ثلاث من كن فيه وجد بمن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار »(<sup>1)</sup>.

قال الشيخ حافظ الحكمي رحمه الله(<sup>(1)</sup>: وعلامة حب العبد ربّه: تقديم محابه وإن خالفت هواه، وبغض ما يبغض ربّه وإن مال إليه هواه، وموالاة من والى الله ورسوله. ومعاداة من عاداه واتباع رسوله ﷺ، واقتفاء أثره وقبول هداه (<sup>1)</sup>.

ويقول ابن القيم في النونية:

(٤) معارج القبول ٣٨٣/١.

شرط الحبة أن توافق من تحب فياذا ادعيت له المحبة مع خلا أتحب أعداء الحبيب وتدعي وكذا تعدادي جماهدًا أحبابه ليس العبادة غير توحيد الحبة

عسلى محبسته بسلا عصيان فك ما يحب فأنت ذو بحتان حببًا له مسا ذاك في إمكسان أيسن الحبة يسا أخسا الشيطان مسع خضوع القلسب والأركان

<sup>(</sup>۱) أعلام السنة المنشورة لحافظ الحكمي ص١٤ ط٣ سنة ١٣٩٩هـ الناشر إدارات البحوث العلمية بالرياض وانظر معارج القبول ج٢٨٣/١ والجامع الفريد ص٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب الإيمان ج١/١٠ ح١٦ وصحيح مسلم كتاب الإيمان ج١٦/١ ح٤٣.

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ العلامة حافظ بن أحمد الحكمي. عالم سلفي من منطقة تمامة ولد سنة ١٣٤٢هـ بقرية السلام بالقرب من حيزان. كان آية في الذكاء وسرعة الحفظ والفهم. تتلمذ على الشيخ الداعية عبد الله القرعاوي. وكان ذا علم وتقوى وعفة. وتوفي رحمه الله سنة ١٣٧٧هـ وعمره ٣٥ سنة. انظر ترجمته بقلم ابنه أحمد بن حافظ في أول معارج القبول الجزء الأول.

إلى أن يقول:

ولقد رأيسنا من فريق يدعي الإ سلام شركًا ظاهر التبان

جعلوا له شركاء والوهم وسو وهم به في الحب لا السلطان(١)



<sup>(</sup>١) النونية ص١٥٨.

### الولاء والبراء من لوازم « لا إله إلا الله»

لما كان أصل الموالاة: الحب. وأصل المعاداة: البغض. وينشأ عنهما من أعمال القلوب والجوارح ما يدخل في حقيقة الموالاة والمعاداة كالنصرة والأنس والمعاونة، وكالجهاد، والهجرة، ونحو ذلك(١). فإن الولاء والبراء من لوازم لا إله إلا الله. وأدلة ذلك كثيرة من الكتاب والسنة.

أما من الكتاب: فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أَوْلِيَـَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَـُلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَسَتَقُواْ مِنْهُمْ تُقَلَقُ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللّهُ نَفْسَكُم وَإِلَى ٱللّهِ ٱللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ويقول تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَنَّبِعُونِي يُحْيِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُرُّ وَٱللَّهُ عَفُورٌ تَحِيبَكُمُ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْكَفِرِينَ الْآَ وَٱللَّهُ عَفُورٌ تَحِيبُ مُ لَكُمْ أَلَلُهُ وَٱلرَّسُولَاتُ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْكَفِرِينَ الْآَ ﴾ [آل عمران: ٣١، ٣٢].

ويقول تباركت أسماؤه عن أهداف أعداء الله: ﴿ وَدُّواْ لَوْ تَكَفُرُونَ كَمَا كَفَرُواْ فَ تَكُفُرُونَ كَمَا كَفَرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَآءً فَلَا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ أَوْلِيَآةَ حَتَّى يُهَاجِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ٨٩].

﴿ ﴾ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا ٱلْيَهُودَ وَالنَّصَنَرَىٰٓ أَوْلِيَآةُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّهُمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ لَهِ ﴾ [المائدة: ٥١].

ويقول تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ مَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِغَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيَعْبُهُمْ وَيَعْبُهُمْ الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِعْ ﴾ وَيُحِبُّونَهُ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِعْ ﴾ [المائدة: ٥٤].

<sup>(</sup>۱) الرسائل المفيدة للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ ص٢٩٦ تصحيح عبد الرحمن الرويشد، طبع سنة ١٣٩٨هـ بدار العلوم بمصر.

### أما الأحاديث والآثار فكثيرة واذكر منها:

- ١) ما رواه الإمام أحمد عن جرير بن عبد الله البجلي أن رسول الله ﷺ بايعه على أن تنصح لكل مسلم، وتبرأ من الكافر(١).
- ٣) روى الطبراني في الكبير عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله بَيْنِينِ قال: «أوثق عرى الإيمان الموالاة في الله والمعاداة في الله، والحب في الله والبغض في الله (٣).
- ٤) أخرج ابن جرير ومحمد بن نصر المروزي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «من أحب في الله وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تنال ولاية الله بذلك، ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك، وقد صارت مؤاخاة الناس على أمر الدنيا وذلك لا يجدي على أهله شيئًا» (1).

يقول الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب في شرح قول ابن عباس هذا: قوله: «ووالى في الله» هذا بيان للازم المحبة في الله، وهو الموالاة فيه، إشارة إلى أنه لا يكفي في ذلك محرد الحب، بل لابد مع ذلك من الموالاة التي هي لازم الحب. وهي النصرة والإكرام، والاحترام والكون مع المحبوبين باطنًا وظاهرًا. وقوله: «وعادى في

<sup>(</sup>۱) المسند للإمام أحمد ج٤/٣٥٧، ٣٥٨، ط٢ سنة ١٣٩٨هـــ الناشر المكتب الإسلامي وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) الإيمان لأبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة ت سنة ٢٣٥هـــ ص٤٥، تحقيق الألباني وقال: أخرجه الطبراني في الكبير عن ابن مسعود مرفوعًا وهو حسن، المطبعة العمومية بدمشق وانظر المسند ٢٨٦/٤.

<sup>(</sup>٣) ذكره السيوطي في الجامع الصغير ٢٩/١، وقال الألباني: حديث حسن. انظر صحيح الجامع الصغير ٣٤٣/٢ ح٢٥٣٦.

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء عن ابن عباس ٣١٢/١ وجامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي ص٣٠ ط ١٣٨٢/٣هـــ الناشر مصطفى البابي الحلبي بمصر.

الله» هذا بيان للازم البغض في الله، وهو المعاداة فيه. أي إظهار العداوة بالفعل كالجهاد لأعداء الله، والبراءة منهم، والبعد عنهم باطنًا وظاهرًا، إشارة إلى أنه لا يكفي محرد بغض القلب، بل لابد مع ذلك من الإتيان بلازمة كما قال تعالى:

﴿ فَكَذُ كَانَتَ لَكُمْ أُسُّوَةً حَسَنَةً فِى إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُۥ إِذْ قَالُواْ لِغَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأُ مِنكُمْ وَمِثَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَكَةُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحَدَهُۥ ﴾ [الممتحنة: ٤] (١).

قلت: ومما سبق يتضح أن الولاء في الله هو: محبة الله ونصرة دينه، ومحبة أوليائه ونصرةم. والبراء هو: بغض أعداء الله ومجاهدةم. وعلى ذلك حاءت تسمية الشارع الحكيم للفريق الأول بـ: «أولياء الله»، والفريق الثاني بـ: «أولياء الشيطان» قال تعالى:

﴿ اللهُ وَلِى الَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِنَ الظَّلُمَنَةِ إِلَى النُّودِّ وَالَّذِينَ كَفَرُوٓا ا أَوْلِيآ وَهُمُ مُ الطَّلْغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى الظَّلُمَنَةِ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَنَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ آنِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧].

وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّاخُوتِ فَقَائِلُوٓاْ أَوْلِيَآهَ ٱلشَّيْطَانِّ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيغًا ﴿ إِلَى النساء: ٧٦].

واعلم أن الله سبحانه كم يبعث نبيًّا بهذا التوحيد إلا جعل له أعداء، كما قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيَ عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْإِنْسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخْرُفَ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقد يكون لأعداء التوحيد علوم كثيرة، وكتب وحجج كما قال تعالى:

﴿ فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ وَحَافَ بِهِم مَّا كَانُواْ

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد للشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب ص٢٢ الناشر إدارات البحوث العلمية بالرياض. بدون تاريخ.

## بِهِ، يَسَّتُهُزِءُ وَنَ لَنِيُكُا ﴾ [غافر: ٨٣].

والواجب على المسلم أن يتعلم من دين الله ما يصير له سلاحًا يقاتل به هؤلاء الشياطين، ومن ثم لا خوف ولا حزن لأن: ﴿كَيْدَ ٱلشَّيَطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴿ إِنَّ ﴾ [النساء: ٧٦].

والعامي من الموحدين يغلب الألف من علماء المشركين كما قال تعالى: ﴿ وَالِنَّا الْحَمُ ٱلْغَالِبُونَ ( ﴿ ﴾ [الصافات: ١٧٣].

فجند الله هم الغالبون بالحجة واللسان، كما ألهم الغالبون بالسيف والسنان(١).

وإذا كانت أهداف أعداء الإسلام من ملحدين ويهود ونصارى ومستغربين وصهيونية عالمية وشيوعية عالمية هي تمييع عقيدة المسلمين، وتذويب شخصيتهم المتفردة، لجعلهم حميرًا للشعب المختار كما تنص على ذلك بروتوكولات حكماء صهيون. فإنه يتضح لدى المسلم أهمية هذا الموضوع حتى يحذر هو ومن معه، بل يحذر المسلمون عامة، من الانزلاق في مهاوي الردى خاصة وإن الدعوات المشبوهة الملحدة تدعو إلى ما يسمى بالأخوة والمساواة وإن الدين لله والوطن للجميع! وسوف أتعرض لهذا بالتفصيل إن شاء الله في الباب الأخير.

فبان بهذه الأدلة الواضحة من الكتاب والسنة أن الولاء والبراء من لوازم «لا إله إلا الله» وهو أيضًا تحقيق معناها كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: إن تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله يقتضي أن لا يحب إلا لله، ولا يبغض إلا لله، ولا يوالي إلا لله، ولا يعادي إلا لله، وأن يحب ما أحبه الله ويبغض ما أبغضه الله (٢) ويوالي المؤمنين في أي مكان حلوا ويعادي الكافرين ولو كانوا أقرب قريب.

# **会会会会**

<sup>(</sup>۱) بتصرف: انظر كشف الشبهات للإمام محمد بن عبد الوهاب ص۲۰ ط۱۳۸۸/هـ الناشر مؤسسة النور بالرياض. وانظر مجموعة الرسائل والمسائل النجدية ج٤٦/٤.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج بالقدر ص٦٢ طبعة سنة ١٣٩٣هـ المكتب الإسلامي.

# الرد على من زعم أن كلمة التوحيد لفظ فقط مع بيان المذهب الصحيح في الأحاديث الواردة بخصوصها

يقول العلامة ابن القيم رحمه الله: ليس التوحيد بجرد إقرار العبد بأنه: لا خالق إلا الله، وأن الله ربّ كل شيء ومليكه، كما كان عباد الأصنام مقرين بذلك وهم مشركون، بل التوحيد يتضمن من محبة الله، والحضوع له، والذل له، وكمال الانقياد لطاعته، وإخلاص العبادة له، وإرادة وجهه الأعلى بجميع الأقوال والأعمال، والمنع والعطاء، والحب والبغض، ما يحول بين صاحبه وبين الأسباب الداعية إلى المعاصي والإصرار عليها، ومن عرف هذا عرف قول النبي على الأسرار ملى الله ومن عرف هذا عرف قول النبي الله إلا الله يتغي بذلك وجه الله ("). وقوله: «لا يدخل النار من قال لا إله إلا الله يتضهم منسوخة! وظنها بعضهم قيلت قبل ورود الأوامر والنواهي واستقرار الشرع، وحملها بعضهم على نار المشركين والكفار، وأول بعضهم الدخول بالخلود وقال: المعنى لا يدخلها خالدًا، ونحو ذلك من التأويلات المستكرهة. فإن الشارع صلوات الله وسلامه عليه لم يجعل ذلك حاصلاً بمجرد قول اللسان فقط، فإن الشارع طلوات الله والدرك الأسفل من النار.

بل لابد من قول القلب، وقول اللسان.

وقول القلب: يتضمن من معرفتها والتصديق بها، ومعرفة حقيقة ما تضمنته من النفي والإثبات، ومعرفة حقيقة الإلهية المنفية عن غير الله، المحتصة به، التي يستحيل ثبوتها لغيره، وقيام هذا المعنى بالقلب علمًا ومعرفة ويقينًا وحالاً: ما يوجب تحريم قائلها على النار.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) سبق الكلام عليه في شروط لا إله إلا الله.

وتأمل حديث البطاقة (۱) التي توضع في كفة، ويقابلها تسعة وتسعون سحلاً، كل سحل منها مد البصر، فتشعل البطاقة وتطيش السجلات، فلا يعذب صاحبها ومعلوم أن كل موحد له مثل هذه البطاقة، ولكن السر الذي ثقل بطاقة ذلك الرجل هو أنه حصل له ما لم يحصل لغيره من أرباب البطاقات.

وتأمل أيضًا ما قام بقلب قاتل المائة (٢) من حقائق الإيمان التي لم تشغله عند السياق عن السير إلى القرية فجعل ينوء بصدره، ويعالج سكرات الموت، لأن ذلك كان أمرًا آخر، وإيمانًا آخر ولذلك ألحق بأهل القرية الصالحة. وقريب من هذا ما قام بقلب البغي (٢) التي رأت ذلك الكلب وقد اشتد به العطش، يأكل الثرى – فقام بقلبها ذلك الوقت – مع عدم الآلة، وعدم المعين، وعدم من ترائيه بعملها: وملء الماء في خفها، ولم تعبأ بتعرضها للتلف وحملها خفها بفيها وهو ملآن حتى أمكنها الرقي من البئر، ثم تواضعها لهذا المخلوق الذي حرت عادة الناس بضربه، فأمسكت له الحف بيدها حتى شرب من غير أن ترجو منه حزاء ولا شكورًا. فأحرقت أنوار هذا القدر من التوحيد ما تقدم منها من البغاء فغفر لها (٤).

وقد ورد في صحيح مسلم قوله ﷺ: «من قال: لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله، حرم ماله ودمه وحسابه على الله ه (٥٠). يقول محمد بن عبد الوهاب رحمه الله: وهذا من أعظم ما يبين معنى لا إله إلا الله فإنه لم يجعل التلفظ بما عاصمًا للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يضيف إلى ذلك الكفر بما يعبد من

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مسند عبد الله بن عمرو ج٢ ص٢١٣ ط٢ وسنده حسن وأخرجه الترمذي في الإيمان ٢٩٥/٧ جر٢٦٤١ ورجاله ثقات فالحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب الأنبياء ج٦/٦١٥ ح٣٤٧٠ وصحيح مسلم كتاب التوبة ج٤/ ٢١١٨ ح٢٧٦٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب السلام ج١٧٦١/٤ ح٢٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين لابن القيم ج١/٣٣٠-٣٣٢ بتصرف بسيط.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/٥٣ ح٢٣.

دون الله فإن شك أو توقف لم يحرم ماله ودمه<sup>(١)</sup>.

ومن هنا نعلم فساد عقيدة المرجئة<sup>(٢)</sup> الذين يقولون: إن الإيمان هو المعرفة فقط والكفر هو الجهل فقط وأخروا العمل عن الإيمان.

ومن المعلوم أن كفار مكة قد علموا مراد النبي يَتَلِيْرٌ من كلمة لا إله إلا الله، فأبوا واستكبروا و لم يك ينفعهم إيماهم بأن الله واحد رازق محيي مميت. ولما قال لهم النبي يَتِلِيُرٌ قولوا: لا إله إلا الله قالوا:

## ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِمَةَ إِلَامًا وَحِدًّا إِنَّ هَلَا لَشَيْءُ مُجَابٌ ﴿ ﴾ [ص: ٥].

فإذا عرفت أن جهال الكفار يعرفون ذلك، فالعجب ممن يدعي الإسلام، وهو لا يعرف من تفسير هذه الكلمة ما عرفه جهال الكفار، بل يظن أن ذلك هوالتلفظ بحروفها من غير اعتقاد القلب بشيء من المعاني، والحاذق من يظن أن معناها: لا يخلق ولا يرزق ولا يحيي ولا يميت ولا يدبر الأمر كله إلا الله، فلا خير في رجل جهال الكفار أعلم منه بمعنى لا إله إلا الله "، ويتابع الإمام محمد بن عبد الوهاب رده عليهم فيقول: وهنا شبهة وهي قول من يقول: إن النبي في أنكر على أسامة قتل من قال: «لا إله إلا الله إلا الله إلا الله إلا الله إلا الله إلا الله إلى الكفار أحر، في الكف عمن قالها؟!

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد ص١١٥ المطبوع مع فتح الجميد ط١٣٧٧/هـ بتحقيق محمد حامد الفقي الناشر مطبعة أنصار السنة بمصر.

<sup>(</sup>٢) المرحثة: من الإرجاء. بمعنى التأخير، وهم يقولون إن الإيمان هو الإقرار فقط. انظر مقالات الإسلاميين للأشعري ج١/٤/١ والفرق بين الفرق للبغدادي ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) مؤلفات الإمام محمد بن عبد الوهاب ج٥/٥٥١ ط١ جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

<sup>(</sup>٤) في صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/٩٧ ح٩٧.

<sup>(</sup>٥) انظر صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١ ص٥١ ح٢٠.

ومراد هؤلاء الجهلة: أن من قالها لا يكفر، ولا يقتل ولو فعل ما فعل (') فيقال لهؤلاء المشركين الجهال: معلوم أن رسول الله يَثِينِهُ قاتل اليهود وسباهم وهم يقولون: «لا إله إلا الله» وأن أصحاب رسول الله يَثِينُهُ قاتلوا بني حنيفة وهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، ويصلون ويدعون الإسلام، وكذلك الذين حرقهم عليّ بن أبي طالب بالنار (''). وهؤلاء الجهلة مقرون أن من أنكر البعث كفر وقتل ولو قال لا إله إلا الله، وأن من ححد شيئًا من أركان الإسلام كفر وقتل ولو قالها:

فكيف لا تنفعه إذا جحد فرعًا من الفروع وتنفعه إذا جحد التوحيد الذي هو أصل دين الرسل ورأسه؟!

ولكن أعداء الله ما فهموا معنى الأحاديث. فمعلوم أن الرجل إذا أظهر الإسلام وجب الكف عنه حتى يتبين منه ما يخالف ذلك كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَالَمُنُواْ إِذَا ضَرَبَتُمُدُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [النساء: ٩٤].

أي فتثبتوا. فدلت الآية على وجوب الكف حتى يتثبت منه، فإذا تبين منه بعد ذلك ما يخالف الإسلام قتل لقوله تعالى: ﴿ فَتَبَيَّنُوا ﴾ ولو كان لا يقتل إذا قالها لم يكن للتثبت معنى.

وأيضًا أمره يَثِيِّةُ بقتل الخوارج: «أينما لقيتموهم فاقتلوهم لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد» (٢) مع كونهم من أكثر الناس عبادة وتمليلاً وتسبيحًا، حتى أن الصحابة يحقرون صلاقم عندهم. وقد تعلموا العلم من الصحابة، فلم تنفعهم «لا إله إلا الله» ولا كثرة العبادة ولا ادعاء الإسلام لما ظهر منهم مخالفة الشريعة (١٤) ا.هـ..

ويعلم كل ذي لب أنها لو كانت كلمة – مجرد كلمة – لكان أمرها على قريش

<sup>(</sup>١) وهذه هي دعوى المرجئة. إنه لا يضر مع الإيمان معصية كما لا ينفع مع الكفر طاعة.

<sup>(</sup>٢) هم الغلاة الذين ادعوا ألوهية على رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الزكاة ج٢/٢٢ ح١٠٦٤.

<sup>(</sup>٤) كشف الشبهات ص٤٠.

سهلاً فتنطقها وتتخلص من هذا العناء وتسفيه الآلهة!

ولكنها تعلم أن هذه الكلمة لها مدلولها الذي يغير أوضاع قريش الجاهلية ولها مقتضياتها التي تحطم طغيان قريش واستعبادها للناس.

ولها أهميتها في تحرير الناس من عبودية بعضهم لبعض إلى عبودية الواحد القهار وجعل التقوى هي الميزان والفخار الذي ينشده الناس، وليس العادات والتقاليد الجاهلية التي توارثها الأبناء عن الآباء والأجداد.

فحري بكل مسلم حاد في إسلامه أن يقدر لهذه الكلمة قدرها حتى يكون ممن عبد الله على بصيرة وعلم ويقين.



## آثار الإقرار بلا إله إلا الله في حياة الإنسان

ذكر الأستاذ المودودي رحمه الله في كتابه القيّم «مبادئ الإسلام»(١) تسعة آثار لكلمة التوحيد أذكر ملخصها فيما يلي:

 ان المؤمن بهذه الكلمة لا يكون ضيق النظر، بخلاف من يقول بآلهة متعددة. أو من يجحدها.

٢) إن الإيمان بهذه الكلمة ينشئ في النفس من الأنفة وعزة النفس ما لا يقوم دونه شيء، لأنه لا نافع إلا الله ولا ضار إلا الله، وهو المحيي المميت. وهو صاحب الحكم والسلطة والسيادة. ومن ثم ينزع من القلب كل خوف إلا منه سبحانه، فلا يطأطئ الرأس أمام أحد من الخلق، ولا يتضرع إليه، ولا يتكفف له، ولا يرتعب من كبريائه وعظمته. لأن الله هو العظيم القادر. وهذا بخلاف المشرك والكافر والملحد.

٣) ينشأ من الإيمان بهذه الكلمة مع أنفة النفس وعزها: تواضع من غير ذل وترفع من غير كبر فلا يكاد ينفخ أو داجه شيطان الغرور ويزهيه بقوته وكفاءته لأنه يعلم ويستيقن أن الله الذي وهبه كل ما عنده قادر على سلبه إيّاه إذا شاء. أما الملحد فإنه يتكبر ويبطر إذا حصلت له نعمة عاجلة.

٤) المؤمن بهذه الكلمة: يعلم علم اليقين أنه لا سبيل إلى النجاة والفلاح إلا بتزكية النفس والعمل الصالح أما المشركون والكفار فإلهم يقضون حياهم على أماني كاذبة. فمنهم من يقول: إن ابن الله قد أصبح كفارة عن ذنوبنا، عند أبيه، ومنهم من يقول: غن أبناء الله وأحباؤه فلن يعذبنا بذنوبنا. ومنهم من يقول: إنا سنستشفع عند الله بكبرائنا وأتقيائنا، ومنهم من يقدم النذور والقرابين إلى آلهته زاعمًا أنه قد نال بذلك رخصة في العمل بما يشاء. أما الملحد الذي لا يؤمن بالله فيعتقد أنه حر في هذه الدنيا

<sup>(</sup>١) مبادئ الإسلام لأبي على المودودي ص٨٠٠ الناشر مؤسسة الرسالة سنة ١٣٩٧هــ.

غير مقيد بشرع الله وإنما إلهه هواه وشهوته وهو عبدهما.

هائل هذه الكلمة لا يتسرب إليه اليأس، ولا يقعد به القنوط، لأنه يؤمن أن الله له خزائن السموات والأرض. ومن ثم فهو على طمأنينة وسكينة وأمل، حتى ولو طرد وأهين وضاقت عليه سبل العيش.

إن عين الله لا تغفل عنه ولا تسلمه إلى نفسه، وهو يبذل جهده متوكلاً على الله، بخلاف الكفار الذين يعتمدون على قواهم المحدودة، وسرعان ما يدب لهم اليأس، يساورهم القنوط عند الشدائد مما يفضي بهم أحيانًا إلى الانتحار.

7) الإيمان بهذه الكلمة يربي الإنسان على قوة عظيمة من العزم والإقدام والصبر والثبات والتوكل حينما يضطلع بمعالي الأمور ابتغاء مرضاة الله. إنه يشعر أن وراءه قوة مالك السماء والأرض. فيكون ثباته ورسوخه وصلابته التي يستمدها من هذا التصور، كالجبال الراسية، وأنى للكفر والشرك بمثل هذه القوة والثبات؟

٧) هذه الكلمة تشجع الإنسان وتملأ قلبه جرأة. لأن الذي يجبن الإنسان ويوهن عزمه شيئان: حبه للنفس والمال والأهل، أو اعتقاده أن هناك أحدًا غير الله يميت الإنسان، فإيمان المرء بلا إله إلا الله ينزع عن قلبه كلاً من هذين السببين، فيجعله موقنًا أن الله هو المالك الوحيد لنفسه وماله فعندئذ يضحي في سبيل مرضاة ربه بكل غال ورخيص عنده. وينزع الثاني بأن يلقي في روعه أنه لا يقدر على سلب الحياة منه إنسان ولا حيوان ولا قنبلة ولا مدفع، ولا سيف ولا حجر وإنما يقدر على ذلك الله وحده.

من أجل ذلك لا يكون في الدنيا أشجع ولا أجرأ ممن يؤمن بالله تعالى، فلا يكاد يخيفه أو يثبت في وجهه زحف الجيوش، ولا السيوف المسلولة، ولا مطر الرصاصات والقنابل، فإنه عندما يتقدم في سبيل الله للجهاد، يهزم قوة تزيد على قوته بعشر مرات وأبى بمثل هذا للمشركين والكفار الملحدين؟

٨) الإيمان بلا إله إلا الله يرفع قدر الإنسان وينشئ فيه الترفع والقناعة والاستغناء،

ويطهر قلبه من أوساخ الطمع والشره والحسد والدناءة واللؤم. وغيرها من الصفات القبيحة.

٩) وأهم شيء وأحدره في هذا الصدد: أن الإيمان بـــ (لا إله إلا الله ) يجعل الإنسان متقيدًا بشرع الله ومحافظًا عليه، فإن المؤمن يعتقد بيقين أن الله خبير بكل شيء، وهو أقرب إليه من حبل الوريد وأنه إن كان يستطيع أن يفلت من بطش أي كان، فإنه لا يستطيع أن يفلت من الله ﷺ.

وعلى قدر ما يكون هذا الإيمان راسخًا في ذهن الإنسان يكون متبعًا لأحكام الله، قائمًا عند حدوده لا يجرؤ على اقتراف ما حرم الله، ويسارع إلى الخيرات والعمل بما أمر الله.

ومن أجل ذلك جُعِلَ بلا إله إلا الله أول ركن وأهمه ليكون الإنسان مسلمًا. والمسلم هو: العبد المطيع المنقاد لله تعالى ولا يكون كذلك إلا إذا كان مؤمنًا من قلبه بأن لا إله إلا الله. وهذا هو أصل الإسلام، ومصدر قوته، وكل ما عداه من معتقدات الإسلام وأحكامه إنما هي مبنية عليه، ولا تستمد قوتها إلا منه، والإسلام لا يبقى منه شيء لو زال هذا الأساس(۱).

ومن فضائلها ما ذكره ابن رجب، حيث أورد قول سفيان بن عيينة: ما أنعم الله على عبد من العباد نعمة أعظم من أن عرفهم لا إله إلا الله، وأن لا إله إلا الله لأهل الجنة كالماء البارد لأهل الدنيا، ولأجلها أعدت دار الثواب ودار العقاب، ولأجلها أمرت الرسل بالجهاد، فمن قالها عصم ماله ودمه، ومن أباها فماله ودمه هدر، وهي مفتاح الجنة، ومفتاح دعوة الرسل<sup>(۲)</sup>.

ولو أردت أن أذكر ما أورده العلماء، رحمهم الله تعالى حول فضلها وما في ذلك من الأحاديث النبوية وآثار السلف لطال المقام.

<sup>(</sup>١) مبادئ الإسلام ص٨٧.

<sup>(</sup>٢) كلمة الإخلاص ص٥٥.

### نواقض «لا إله إلا الله»

#### (حرص الإسلام على بيان حقيقته وحقيقة ما يناقضه)

سبق الكلام على مفهوم «لا إله إلا الله» وشروطها، وحقيقتها، وآثارها. وهنا أذكر نواقضها، من أجل أن تتضح معالم الصورة الكاملة لحقيقة «لا إله إلا الله» ذلك أن معرفة الضد يميز الشيء المراد إيضاحه. كما قيل: «وبضدها تتميز الأشياء». ومعلوم أن الكفر والشرك والنفاق والردة هي نواقض الإسلام، بشتى صورها، وقبل إيراد ذلك، لابد من أن نورد — قاعدة جليلة لأهل السنة والجماعة، بما تنضبط المسائل أصولاً وفروعًا. وسيتضح من خلال هذه القاعدة الرد على فرقة المرجئة، الذين ميعوا وضيعوا مفهوم هذه العقيدة. والرد أيضًا على الخوارج الذين غلوا وحادوا عن الصراط. ودين الإسلام وسط بين الإفراط والتفريط.

وقد كثر كلام الناس حول هذا في القديم والحديث ولكل وجهة هو موليها، بيد أي وجدت للعلامة ابن القيم كلامًا قيمًا في هذا الموضوع – وهو القاعدة التي أشرت اليها آنفًا – سأورده كاملاً على الرغم من طوله: قال رحمه الله في كتاب الصلاة: «الكفر والإيمان متقابلان، إذا زال أحدهما خلفه الآخر». ولما كان الإيمان أصلاً له شعب متعددة، وكل شعبة منها تسمى إيمانًا: فالصلاة من الإيمان، وكذلك الزكاة والحج والصيام، والأعمال الباطنة كالحياء، والتوكل، والخشية من الله، والإنابة إليه، حتى تنتهي هذه الشعب إلى إماطة الأذى عن الطريق فإنه شعبة من شعب الإيمان.

وهذه الشعب منها ما يزول الإيمان بزوالها كشعبة الشهادة. ومنها ما لا يزول بزوالها كترك إماطة الأذى عن الطريق. وبينهما شعب متفاوتة تفاوتًا عظيمًا. منها ما يلحق بشعبة الشهادة ويكون إليها أقرب، ومنها ما يلحق بشعبة إماطة الأذى ويكون إليها أقرب، ومنها ما يلحق بشعبة إماطة الأذى ويكون إليها أقرب. وكذلك الكفر ذو أصل وشعب، فكما أن شعب الإيمان إيمان فشعب الكفر. والصدق الكفر كفر. والحياء شعبة من الإيمان، وقلة الحياء شعبة من شعب الكفر. والصدق

شعبة من شعب الإيمان، والكذب شعبة من شعب الكفر، والصلاة والزكاة والحج والصيام من شعب الإيمان وتركها من شعب الكفر والحكم بما أنزل الله من شعب الكفر، والمعاصي كلها من شعب الكفر، كما أن الطاعات كلها من شعب الإيمان.

وشعب الإيمان قسمان: قولية وفعلية، وكذلك شعب الكفر نوعان: قولية وفعلية. ومن شعب الإيمان القولية شعب يوجب زوالها زوال الإيمان، فكذلك من شعبه الفعلية ما يوجب زوالها زوال الإيمان، وكذلك شعب الكفر القولية والفعلية. فكما يكفر الإتيان بكلمة الكفر اختيارًا – وهي شعبة من شعب الكفر – فكذلك يكفر بفعل شعبة من شعبه كالسجود للصنم، والاستهانة بالمصحف، فهذا أصل.

وها هنا أصل آخر: وهو أن حقيقة الإيمان مركبة من قول وعمل، والقول قسمان:

قول القلب: وهو الاعتقاد.

وقول اللسان: وهو التكلم بكلمة الإسلام.

والعمل قسمان: عمل القلب: وهو نيته وإخلاصه، وعمل الجوارح. فإذا زالت هذه الأربعة زال الإيمان بكماله. وإذا زال تصديق القلب لم تنفع بقية الأجزاء، فإن تصديق القلب شرط في اعتقادها وكولها نافعة، وإذا زال عمل القلب مع اعتقاد الصدق: فهذا موضع المعركة بين المرجئة وأهل السنة فأهل السنة: مجمعون على زوال الإيمان، وأنه لا ينفع التصديق مع انتفاء عمل القلب وهو محبته وانقياده، كما لم ينفع إبليس وفرعون وقومه واليهود والمشركين الذين كانوا يعتقدون صدق الرسول، بل ويقرون به سرًا وجهرًا ويقولون: ليس بكاذب ولكنه لا نتبعه ولا نؤمن به.

وإذا كان الإيمان يزول بزوال عمل القلب فغير مستنكر أن يزول بزوال أعظم أعمال الجوارح ولاسيما إذا كان ملزومًا لعدم محبة القلب وانقياده، الذي هو ملزوم لعدم التصديق الجازم كما تقدم تقريره، فإنه يلزم من عدم طاعة القلب عدم طاعة الجوارح،

إذ لو أطاع القلب وانقاد أطاعت الجوارح وانقادت، ويلزم من عدم طاعته وانقياده عدم التصديق المستلزم للطاعة، وهو حقيقة الإيمان. فإن الإيمان ليس مجرد التصديق – كما تقدم – وإنما هو التصديق المستلزم للطاعة والانقياد. وهكذا الهدى ليس هو مجرد معرفة الحق وتبيينه، بل هو معرفته المستلزمة لاتباعه والعمل بموجبه، وإن سمي الأول هدي فليس هو الهدى التام المستلزم للاهتداء، كما أن اعتقاد التصديق – وإن سمي تصديقًا – فليس هو التصديق المسلتزم للإيمان. فعليك بمراجعة هذا الأصل ومراعاته.

وها هنا أصل آخر: وهو أن الكفر نوعان: كفر عمل، وكفر جحود وعناد.

فكفر الجحود: أن يكفر بما علم أن الرسول جاء به من عند الله جحودًا وعنادًا، من أسماء الرب وصفاته وأفعاله وأحكامه. وهذا الكفر يضاد الإيمان من كل وجه.

وأما كفر العمل: فينقسم إلى ما يضاد الإيمان، وإلى ما لا يضاده فالسجود للصنم، والاستهانة بالمصحف، وقتل النبي وسبه يضاد الإيمان.

وأما الحكم بغير ما أنزل الله(١)، وترك الصلاة فهو من الكفر العملي قطعًا، ولا يمكن أن ينفي عنه اسم الكفر بعد أن أطلقه الله ورسوله عليه. فالحكم بغير ما أنزل الله كافر وتارك الصلاة كافر بنص رسول الله يَثِين ولكن هو كفر عمل لا كفر اعتقاد. ومن الممتنع أن يسمي الله سبحانه الحاكم بغير ما أنزل الله كافرًا، ويسمي رسول الله يُثِين تارك الصلاة كافرًا(١)، ولا يطلق عليهما اسم الكفر. وقد نفى رسول الله يَثِين عن الزاني والسارق وشارب الخمر، وعمن لا يأمن حاره بوائقه. وإذا نفى عنه اسم الإيمان فهو كافر من جهة العمل، وانتفى عنه كفر الجحود والاعتقاد.

وكذلك قوله: «لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض» ( $^{(7)}$ . فهذا كفر عمل. وكذلك قوله: «من أتى كاهنًا فصدقه بما يقول أو أتى امرأته في دبرها فقد

<sup>(</sup>١) سيأتي بعد تمام هذا النص إن شاء الله مزيد من التفصيل في هذه الفقرة وبيان متى يكون ذلك مخرج من الملة ومتى لا يكون.

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/٨٨ ح٨٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/١٨ ح٦٥.

برئ مما أنزل على محمد» (١) وقوله: «إذا قال الرجل لأخيه: يا كافر فقد باء بما أحدهما (٢).

وقد سمى الله سبحانه وتعالى من عمل ببعض كتابه، وترك العمل ببعضه مؤمنًا بما عمل به وكافرًا بما ترك العمل به فقال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ مِمَا يَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسكُم مِن دِيكرِكُمْ ثُمَّ أَقَرْرُثُمْ وَأَنشُمْ تَشْهَدُونَ لَهُ ثُمَّ أَنتُمْ هَلُولاً وَمَا يَكُمْ وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسكُم مِن دِيكرِهِمْ وَأَنشُمْ مَن دِيكرِهِمْ تَظَلَهُرُونَ عَلَيْهِم بِاللهِمْ وَالْمُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسكرَى تُفَدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْهِمُ إِلْمَا مُؤَلِّهُ وَالْمُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسكرَى تُفَدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْهِمُ إِلَى مِنصَمُم إِلَا خِرْقُ فِي وَالْمُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسكرَى تُفَدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْهِمُ أَنفُهُمُ أَفَتُومُونَ عِبَعْضُ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنصَمُم إِلَّا خِرْقُ فِي الْمَدَى اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ فَيْ فِي اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ فَيْ إِلَى اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ فَيْ إِلَى اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ فَنْ إِلَى اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ فَيْ إِلَى اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ وَإِلَى اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ وَهُ اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ وَيْ إِلَى اللهُ اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ وَيْ إِلَى اللهُ اللهُ يَعْفِلُ عَلَوْلَ عَمَا تَعْمَلُونَ وَلَى اللهُ وَمُ اللهُ يَعْفِلُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ يَعْفِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ وَنَ إِلَى اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ يُعْفِلُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ

فأخبر سبحانه ألهم أقروا بميثاقه الذي أمرهم به والتزموه، وهذا يدل على تصديقهم به ألهم لا يقتل بعضهم بعضًا، ولا يخرج بعضهم بعضًا من ديارهم، ثم أخبر ألهم عصوا أمره وقتل فريق منهم فريقًا وأخرجوهم من ديارهم. فهذا كفرهم بما أخذ عليهم في الكتاب. ثم أخبر ألهم يفدون من أسر من ذلك الفريق، وهذا إيمان منهم بما أخذ عليهم في الكتاب، فكانوا مؤمنين بما عملوا به من الميثاق، كافرين بما تركوه منه.

فالإيمان العملي يضاده الكفر العملي، والإيمان الاعتقادي يضاده الكفر الاعتقادي. وقد أعلن النبي يُتَنِيِّةُ بما قلناه في قوله في الحديث الصحيح: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر» (٢) ففرق بين قتاله وسبابه. وجعل أحدهما فسوقًا لا يكفر به، والآخر كفرًا. ومعلوم أنما أراد الكفر العملي لا الاعتقادي (١)، وهذا الكفر لا يخرجه من الدائرة

<sup>(</sup>١) أبو داود في الطب ج٢٢٥/٤ ح ذ!؟. وانظر مشكاة المصابيح ٢٩٤/٢، ٩٩٥٩، وقال: الألباني إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/٧٩ ح٠٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/١٨ ح١٤.

 <sup>(</sup>٤) لعل ابن القيم يقصد قتال المسلمين مع بعضهم البعض كما حصل بين الصحاة رضي الله

الإسلامية والملة بالكلية، كما لا يخرج الزاني والسارق والشارب من الملة وإن زال عنه السم الإيمان.

وهذا التفصيل هو قول الصحابة الذين هم أعلم الأمة بكتاب الله وبالإسلام والكفر ولوازمهما فلا تتلقى هذه المسائل إلا عنهم، فإن المتأخرين لم يفهموا مرادهم فانقسموا فريقين: قريقًا أخرجوا من الملة بالكبائر، وقضوا على أصحابها بالخلود في النار(۱)، وفريقًا جعلوهم مؤمنين كاملي الإيمان(۱) فهؤلاء غلوا، وهؤلاء جفوا. وهدى الله أهل السنة للطريقة المثلى والقول الوسط الذي هو في المذاهب كالإسلام في الملل. فها هنا كفر دون كفر ونفاق دون نفاق، وشرك دون شرك، وفسوق دون فسوق، وظلم دون ظلم. قال سفيان بن عيينة: عن هشام بن حجير عن طاووس عن ابن عباس في قوله:

﴿ وَمَن لَّمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَكِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ( اللَّهُ اللَّهُ عَأُولَكِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ( اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

قال: هو بهم كفر، وليس كمن كفر بالله وملائكته وكتبه ورسله، وقال في رواية أخرى عنه: كفر لا ينقل عن الملة. وقال طاووس: ليس بكفر ينقل عن الملة (أ). وقال وكيع بن سفيان عن ابن جريج عن عطاء: كفر دون كفر وظلم دون ظلم وفسق دون فسق أن وهذا الذي قاله عطاء بين في القرآن لمن فهمه، فإن الله سبحانه سمى الحاكم بغير ما أنزله كافرًا، وسمى جاحد ما أنزله على رسوله كافرًا. وليس الكافران على حد سواء.

<sup>=</sup>عنهم، أما من يريد قتل المؤمنين ويشن الحرب على الإسلام والمسلمين فهذا لاشك في كفره المخرج من الملة. كما هو حال أعداء الإسلام الذين لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة بل هدفهم ﴿وودوا لو تكفرون كما كفروا فتكونون سواء ﴾ [النساء: ٨٩].

<sup>(</sup>١) يريد فرقة الخوارج.

<sup>(</sup>٢) يقصد المرجئة.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ج١١١/٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١١١/٣.

﴿ وَ إِلْكَ يَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ لَئِنَّكُا ﴾ [البقرة: ٢٥٤].

وسمى متعدي حدوده في النكاح والطلاق والرجعة والخلع ظالمًا فقال: ﴿وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَةً ﴾ [الطلاق: ١].

وقال نبيه يونس: ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ۞ ﴾ [الأنبياء: ٨٧].

وقال صفيه آدم: ﴿ رَبُّنَا ظَلَمْنَا ۚ أَنفُسَنَا ﴾ [الأعراف: ٢٣].

وقال كليمه موسى: ﴿رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِرْ لِي ﴾ [القصص: ١٦].

وليس هذا الظلم مثل ذلك الظلم.

ويسمى الكافر فاسقًا: كما في قوله: ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسَقِينَ ﴿ كَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّاللَّا الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

وقال: ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِنَنتِ ۚ وَمَا يَكَفُرُ بِهَا إِلَّا ٱلْفَسِقُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٩٩]. وهذا كثير في القرآن.

ويسمى المؤمن فاسقًا: كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ ا بِنَهَا فِتَبَيَّنُوۤا أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴿ ﴾ [الحجرات: ٦]. نزلت في الحكم بن أبي العاص.

وليس الفاسق كالفاسق. وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَاآءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئَيْكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ لَ ﴿ ﴾ [النور: ٤].

وقال عن إبليس: ﴿فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ ﴾ [الكهف: ٥٠].

وقال: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِتَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوتَ ﴾ [البقرة: ١٩٧]. وليس

الفسوق كالفسوق.

والكفر كفران، والظلم ظلمان، والفسق فسقان.

وكذا الجهل جهلان: حهل كفر كما في قوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرً بِٱلْعُرْفِ وَأَمْرً بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنِهِلِينَ لَنِهَا ﴾ [الأعراف: ١٩٩]. وجهل غير كفر كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء: ١٧].

وكذلك الشرك شركان: شرك ينقل عن الملة وهو الشرك الأكبر، وشرك لا ينقل عن الملة وهو الشرك الأكبر، وشرك لا ينقل عن الملة وهو الشرك الأصغر، وهو شرك العمل بالرياء. قال تعالى في الشرك الأكبر: ﴿ إِنَّهُمُ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُ ﴾ [المائدة: ٧٧]. وقال: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنَّما خَرَ مِن السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرّبِيحُ فِي مَكَانِ سَجِقِ لَهُ ﴾ [الحج: ٣١]. وفي شرك الرياء: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاةَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا لَهُ ﴾ [الكهف: ١١٠].

ومن هذا الشرك الأصغر قوله ﷺ: «من حلف بغير الله فقد أشرك» رواه أبو داود وغيره (١) ومعلوم أن حلفه بغير الله لا يخرجه عن الملة، ولا يوجب له حكم الكفار. ومن هذا قوله ﷺ: «الشرك في هذه الأمة أحفى من دبيب النمل» (٢).

فانظر كيف انقسم الشرك والكفر والفسوق والظلم والجهل إلى ما هو كفر ينقل عن الملة، وإلى ما لا ينقل عنها.

وكذا النفاق نفاقان: نفاق اعتقاد، ونفاق عمل.

<sup>(</sup>۱) أبو داود كتاب الأيمان والنذور ج٣٠٠/٥ ح٣٢٥١ وأخرجه الترمذي في النذور والأيمان ٥٧٠/٥ ح٢٥٣/٥ حصن وقال الشوكاني صححه الحاكم. انظر نيل الأوطار ٢٥٧/٨.

<sup>(</sup>٢) المسند ٤٠٣/٤. قال الألباني: صحيح، انظر صحيح الجامع الصغير ٢٣٣/٣ ح٢٦٢٤.

فنفاق الاعتقاد: هو الذي أنكره الله على المنافقين في القرآن وأوجب لهم الدرك الأسفل من النار.

ونفاق عمل: كقوله يُثِيِّرُ في الحديث الصحيح: «آية المنافق ثلاث إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان» (١). وفي الصحيح أيضًا: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فحر، وإذا ائتمن خان». فهذا نفاق عمل، قد يجتمع مع أصل الإيمان، ولكن إذا استحكم وكمل فقد ينسلخ صاحبه عن الإسلام بالكلية، وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم، فإن الإيمان ينهي المؤمن عن هذه الخلال، فإذا كملت في العبد ولم يكن له ما ينهاه عن شيء منها فهذا لا يكون إلا منافقًا خالصًا.

وكلام الإمام أحمد يدل على هذا، فإن إسماعيل بن سعيد الشالنجي<sup>(۲)</sup> قال: سألت أحمد بن حنبل عن المصر على الكبائر يطلبها بجهده، إلا أنه لم يترك الصلاة والزكاة والصوم، هل يكون مصرًا من كانت هذه حاله؟ قال: هو مصر مثل قوله: «لا يزي الزاني حين يزي وهو مؤمن»<sup>(۲)</sup>، يخرج من الإيمان ويقع في الإسلام، ونحو قوله: «لا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ولا يسرق حين يسرق وهو مؤمن»<sup>(1)</sup>. ونحو قول ابن عباس في قوله:

﴿ وَمَن لَّمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٤٤].

<sup>(</sup>۱) صحيح البنحاري كتاب الإيمان ج۱/۸۹ ح٣٣، ٣٤ وصحيح مسلم كتاب الإيمان ج۱/ ۷۸ ح٥٨، ٥٩.

<sup>(</sup>٢) هو إسماعيل بن سعيد الشالنجي أبو إسحاق ذكره أبو بكر الخلال فقال: عنده مسائل كثيرة، ما أحسب أحدًا من أصحاب أبي عبد الله – لأحمد بن حنبل – روي عنه أحسن مما روي هذا، ولا أشبع ولا أكثر مسائل منه. وكان عالمًا بالرأي كبير القدر عندهم معروفًا، له كتاب ترجمة بالبيان على ترتيب الفقهاء. انظر طبقات الحنابلة لابن أبي يعلى ج١٠٤/١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/١٧ ح ٥٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم كتاب الإيمان ج١/٧٦ ح ٥٧.

قال إسماعيل: فقلت له ما هذا الكفر؟ قال: لا ينقل عن الملة، مثل الإيمان بعضه دون بعض، فكذلك الكفر حتى يجيء من ذلك أمر لا يختلف فيه.

وها هنا أصل آخر: وهو أن الرجل قد يجتمع فيه كفر وإيمان، وشرك وتوحيد وتقوى وفحور، ونفاق وإيمان. وهذا من أعظم أصول أهل السنة، وخالفهم فيه غيرهم من أهل البدع كالخوارج والمعتزلة(١)، والقدرية(٢).

ومسألة خروج أهل الكبائر من النار وتخليدهم فيها مبنية على هذا الأصل، وقد دل عليه القرآن والسنة والفطرة وإجماع الصحابة. قال تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَّمُهُمُ عِلَمُهُمُ عِلَمُهُمُ عِلَمُ اللهُ وَهُم مُّشَرِكُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٦].

فَأَثْبَتَ لَهُمْ إِيمَانًا بِهِ سَبَحَانُهُ مِعَ الشَّرِكُ، وقال تعالى: ﴿ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَغْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُل لَمْ تُؤْمِئُواْ وَلَكِكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِى قُلُوبِكُمْ ۖ وَإِن تُطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ لَا يَلِيَّكُمُ مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْئًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ ﴾ [الحجرات: ١٤].

فأثبت لهم إسلامًا وطاعة لله ورسوله مع نفى الإيمان عنهم وهو الإيمان المطلق الذي يستحق اسمه بمطلقه ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَنْمَ لَمْ يَرْتَىابُواْ وَجَعْهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [الحجرات: ١٥].

وهؤلاء ليسوا منافقين في أصح القولين، بل هم مسلمون بما معهم من طاعة الله ورسوله، وليسوا مؤمنين. وإن كان معهم جزء من الإيمان أخرجهم من الكفار.

<sup>(</sup>۱) المعتزلة: هم الذين قالوا بخلق القرآن وجحدوا الرؤية. ويكذبون بعذاب القبر والشفاعة، والحوض، ولا يرون الصلاة خلف أحد من أهل القبلة، ولا الجمعة إلا وراء من كان على أهوائهم. انظر في ذلك كتاب السنة للإمام أحمد ص ٨١ وتلبيس إبليس لابن الجوزي ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) القدرية: هم الذين يزعمون أن إليهم الاستطاعة والمشيئة والقدرة، وألهم يملكون لأنفسهم الخير والشر والضر والنفع، والطاعة والمعصية، والهدى والضلال، وأن العباد يعملون بدءًا من غير أن يكون سبق لهم ذلك من الله عز وجل أو في علمه وقولهم يضارع قول المجوسية. انظر السنة للإمام أحمد ص٨١.

قال الإمام أحمد: من أتى هذه الأربعة أو مثلهن أو فوقهن — يريد الزنا والسرقة وشرب الخمر والانتهاب — فهو مسلم ولا أسميه مؤمنًا، ومن أتى دون ذلك — يريد دون الكبائر — سميته مؤمنًا ناقص الإيمان، فقد دل على هذا قوله على المناق وفيه خصلة من النفاق وفيه خصلة من النفاق وفيه غلم أنه يجتمع في الرجل نفاق وإسلام.

كذلك الرياء شرك، فإذا راءى الرجل في شيء من عمله اجتمع فيه الشرك والإسلام.

وإذا حكم بغير ما أنزل الله، أو فعل ما سماه رسول الله ﷺ كفرًا، وهو ملتزم للإسلام وشرائعه فقد قام به كفر وإسلام.

وقد بينا أن المعاصي كلها شعب من شعب الكفر، كما أن الطاعات كلها شعب من شعب الإيمان، وقد يسمى بتلك من شعب الإيمان، وقد يسمى بتلك الشعبة مؤمنًا، وقد لا يسمى. كما أنه قد يسمى بشعبة من شعب الكفر كافرًا، وقد لا يطلق عليه هذا الإسلام.

فها هنا أمران: أمر اسمي لفظي، وأمر معنوي حكمي.

فالمعنوي: هل هذه الخصلة كفر أم لا؟

واللفظي: هل يسمى من قام به كافرًا أم لا؟

فالأمر الأول: شرعي محض، والثاني: لغوي وشرعي.

وها هنا أصل آخر: وهو أنه لا يلزم من قيام شعبة من شعب الإيمان بالعبد أن يسمى مؤمنًا وإن كان ما قام به إيمانًا، ولا من قيام شعبة من شعب الكفر به أن يسمى كافرًا، وإن كان ما قام به كفرًا. كما أنه لا يلزم من قيام جزء من أجزاء العلم به أن يسمى عالمًا: ولا من معرفة بعض مسائل الفقه والطب أن يسمى فقيهًا ولا طبيبًا، ولا يمنع ذلك أن تسمى شعبة الإيمان إيمانًا، وشعبة النفاق نفاقًا، وشعبة الكفر كفرًا.

وقد يطلق عليه الفعل كقوله: «فمن تركها فقد كفر» و«من حلف بغير الله فقد كفر» وقوله: «من أتى كاهنًا فصدقه بما يقول فقد كفر ومن حلف بغير الله فقد كفر». رواه الحاكم في صحيحه بهذا اللفظ. فمن صدر منه خلة من خلال الكفر فلا يستحق اسم كافر على الإطلاق، وكذا يقال لمن ارتكب محرمًا أنه فعل فسوقًا وأنه فسق بذلك المحرم، ولا يلزمه اسم فاسق إلا بغلبة ذلك عليه (١) ا.ه...

ولي على هذا النص تعليق:



<sup>(</sup>١) كتاب الصلاة: للعلامة محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية ص٢٥-٣١، الطبعة الثانية سنة ١٣٩١هـــ المكتبة السلفية بمصر.

#### تعليق لابد منه

في النص المتقدم بعض العبارات التي قد توهم بعض الناس في قضية «الحاكمية» حيث ذكر ابن القيم أن الحكم بغير ما أنزل الله كفر دون كفر. وهنا لا بد من إيضاح هذه القضية حتى يزول ما قد يحصل من إشكال.

إن المحتمع الإسلامي منذ قيامه على يد رسول الله على الحكم بشريعة الله، ومضي على ذلك خلفاؤه الراشدون، ثم الخلفاء الأمويون مضوا على ذلك وإن كان بدر منهم بعض الانحرافات، إلا أن الحكم الذي يتحاكم إليه الناس هو شرع الله، يظلهم برايته ويرعاهم بحكمته وعدالته. ثم جاءت الدولة العباسية وكان الشرع أيضًا هو نظام الحكم مع وجود ثغرات قوية بعض الشيء. ثم جاء التتار، وأتى «هولاكو» بالياسق — وسيرد كلام العلماء بخصوصه في مكانه المناسب إن شاء الله -.

ولما كان الأمر كذلك فإن كلام السلف ومنهم ابن القيم كلام لا غبار عليه، فإذا حكم الحاكم برشوة أو لقرابة، أو شفاعة أو ما أشبه ذلك فلا شك أن ذلك كفر دون كفر.

وأما ما جد في حياة المسلمين – ولأول مرة في تاريخهم – وهو تنحية شريعة الله ورميها بالرجعية والتخلف وألها لم تعد تواكب التقدم الحضاري، والعصر المتطور فهذه ردة جديدة على حياة المسلمين. إذ الأمر لم يقتصر على تلك الدعاوى التافهة، بل تعداه إلى إقصائها فعلاً عن واقع الحياة واستبدال الذي هو أدنى بها، فحل محلها القانون الفرنسي أو الإنجليزي أو الأمريكي أو الاشتراكية الإلحادية ما أشبه ذلك من تلك النظم الجاهلية الكافرة.

## ولي على هذا الكلام أدلة كثيرة منها:

١) ما أورده ابن القيم نفسه رحمه الله من قول الإمام أحمد الذي تقدم ص٥٥ وهو

قوله: حتى يجيء من ذلك أمر لا يختلف فيه.

نعم إنه أمر لا يختلف فيه أبدًا وهو أن تنحية الشريعة ورميها بالقصور والنقصان وأن القانون أكمل منها، وألين منها في مسايرة تطورات العصر كفر صريح.

٢) ما أورده ابن القيم أيضًا ص٥٥ من أن الكفر الذي هو كفر دون كفر ينطبق على الحاكم «الملتزم للإسلام وشرائعه» فهذا إذا خالف النص أو حاد عنه — كما تقدم شرحه — هو الذي ينطبق عليه هذا الحكم. وليس الأمر ساريًا على من يحل القانون على شرع الله.

٣) قضية التحليل والتحريم، والتشريع للناس، اتفقت أقوال العلماء قديمًا وحديثًا على أن ذلك من خصائص رب العالمين عَلَيْهُ فمن ادعاها لنفسه فقد أله نفسه ونصبها ندًّا يُعبد من دون الله وسيرد إيضاح هذا قريبًا.

٤) إن إقصاء الشريعة الربانية وإحلال أهواء البشر محلها هذا من الأشياء التي كفر العلماء قديمًا وحديثًا فاعلها لأنها من المعلوم من الدين بالضرورة. وهل يجادل أحد في ذلك والله يقول:

﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَالَقُ وَٱلْأَمَرُ ﴾ [الأعراف: ٥٥].

فكما أنه سبحانه - وباعتراف الناس - مؤمنهم وكافرهم - هو خالق السماء والأرض، فهو أيضًا صاحب الأمر والسلطان، والحكم والسيادة (١).

ه) يوضح كلمة الإمام أحمد رحمه الله وهي قوله: «حتى يجيء من ذلك أمر لا يُختلف فيه» علم من أعلام المسلمين هو الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ رحمه الله حيث يقول: «إن من الكفر الأكبر المستبين تنزيل القانون اللعين منزلة ما نزل به الروح الأمين على قلب محمد بَيْنِينَ ليكون من المنذرين بلسان عربي مبين» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير هذه الآية للشهيد سيد قطب رحمه الله في كتابه «ظلال القرآن» ج٣/٢٩٧ طبع دار الشروق وتفسير ابن كثير.

<sup>(</sup>٢) تحكيم القوانين ص١ طبع سنة ١٣٨٠هــ مطابع الثقافة بمكة.

7) ما ذكره أيضًا ابن القيم رحمه الله في كتاب «مدارج السالكين» حيث قال بعد أن أورد الأقوال في قضية الحكم قال: «والصحيح أن الحكم بغير ما أنزل الله يتناول الكفرين، الأصغر والأكبر بحسب حال الحاكم فإنه إن اعتقد وجوب الحكم بما أنزل الله في هذه الواقعة، وعدل عنه عصيانًا مع اعترافه بأنه مستحق للعقوبة، فهذا كفر أصغر. وإن اعتقد أنه غير واجب «وأنه مخير فيه مع تيقنه أنه حكم الله. فهذا كفر أكبر، وإن جهله وأخطأ: فهذا مخطيء له حكم المخطئين»(١).

٧) ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في كتاب «منهاج السنّة» حيث قال: «ولا ريب أن من لم يعتقد وجوب الحكم بما أنزل الله على رسوله فهو كافر. فمن استحل أن يحكم بين الناس بما يراه هو عدلاً من غير اتباع لما أنزل الله فهو كافر. فإنه ما من أمة إلا وهي تأمر بالحكم بالعدل، وقد يكون العدل في دينها ما رآه أكابرهم، بل كثير من المنتسبين إلى الإسلام يحكمون بعاداتهم التي لم ينزلها الله، كسواليف البادية (٢) وكانوا الأمراء المطاعين، ويرون أن هذا هو الذي ينبغي الحكم به دون الكتاب والسنّة، وهذا هو الكفر، فإن كثيرًا من الناس أسلموا ولكن لا يحكمون إلا بالعادات الجارية التي يأمر بها المطاعون، فهؤلاء إذا عرفوا أنه لا يجوز لهم الحكم إلا بما أنزل الله، فلم يلتزموا ذلك، بل استحلوا أن يحكموا بخلاف ما أنزل الله فهم كفار» (٣).

٨) يقول العلامة ابن القيم في تفسير قوله تعالى: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ إِنْ إِنْ الشَّعِ الْحَيْلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَا

هذه التسوية إنما كانت في الحب والتأليه واتباع ما شرعوا، لا في الخلق والقدرة والربوبية، وهي العدل الذي أحبر به عن الكفار كقوله: ﴿ ٱلْحَـَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ج١/٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) أي عادات وتقاليد أهل البادية.

<sup>(</sup>٣) بحموعة التوحيد الرسالة الثانية عشرة ص٢٧٨ ط دار الفكر.

اَلسَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ اَلْقُلُمَاتِ وَالنُّورُ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ برَبَهِمْ يَعْدِلُونَ ۞﴾ [الأنعام: ١].

وأصح القولين: أن المعنى: ثم الذين كفروا برهم يعدلون، فيجعلون له عدلاً يجبونه ويقدسونه ويعبدونه، كما يعبدون الله ويعبدونه، ويعظمون أمره وهذه التسوية لم تكن منهم في الأفعال والصفات، بحيث اعتقدوا ألها مساوية لله سبحانه في أفعاله وصفاته، وإنما كانت تسوية منهم بين الله وبينها في المحبة والعبودية والتعظيم مع إقرارهم بالفرق بين الله وبينها، فتصحيح هذه: هو تصحيح شهادة أن لا إله إلا الله(1).

وإن مما يزيد إيضاح الحقيقة في أمر إحلال القانون والهوى محل الشرع، ما ذكره العلماء من أن كفر الاعتقاد ينقسم إلى خمسة أنواع(٢) هي:

1) كفر تكذيب: وهو اعتقاد كذب الرسل. وهذا القسم قليل في الكفار، فإن الله تعالى أيد رسله، وأعطاهم من البراهين والآيات على صدقهم ما أقام به الحجة وأزال به المعذرة. قال تعالى عن فرعون وقومه:

﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا ﴾ [النمل: ١٤].

وقال لرسوله ﷺ : ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلظَّلِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ۞ ﴾ [الأنعام: ٣٣].

٢) كفر إباء واستكبار: مثل كفر إبليس: ومن هذا كفر من عرف الرسول ولم ينقد
 له إباء واستكبارًا وهو الغالب على كفر على كفر أعداء الرسل كما قال تعالى عن فرعون وقومه:

﴿ أَنْوُمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴿ ﴾ [المؤمنون: ٤٧].

<sup>(</sup>١) التفسير القيم ص٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) أوردها العلامة ابن القيم في «مدارج السالكين» ج١/٣٣٧، ٣٣٨.

ومنه كفر أبي طالب فإنه صدقه و لم يشك في صدقه ولكن أخذته الحمية، وتعظيم آياته أن يرغب عن ملتهم.

- ٣) كفر إعراض: مثل من يعرض عن الرسول على لا يسمعه، ولا يصدقه، ولا يكذبه ولا يواليه ولا يعاديه ولا يصغي إلى ما جاء به ألبتة، كما قال أحد بني عبد ياليل للنبي على: والله أقول لك كلمة: إن كنت صادقًا فأنت أجل في عيني من أن أرد عليك وإن كنت كاذبًا فأنت أحقر من أن أكلمك(١).
- كفر الشك: حيث لا يجزم بصدقه، ولا يكذبه، بل يشك في أمره، وهذا لا يستمر شكه إلا إذا ألزم نفسه الإعراض عن النظر في آيات صدق الرسول على النظر في المناته إليها ونظره فيها فإنه لا يبقى معه شك لأنها مستلزمة للصدق.
- هو نفاق: وهو أن يظهر بلسانه الإيمان وينطوي بقلبه التكذيب وهذا هو النفاق الأكبر.

وبعد أن وضحنا الكفر بنوعيه – نعوذ بالله منه – ننتقل إلى تبيان الشرك – نعوذ بالله منه – وهو كما ورد سابقًا في كلام ابن القيم ينقسم إلى أكبر مخرج من الملة، وإلى أصغر وهو الرياء.

أَمَّا الشركَ الأَكْبَرُ فَدَلَيْلُهُ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ١١٦].

وهو أربعة أنواع: كما ذكر ذلك الشيخ محمد بن عبد الوهاب وهي:

١) شرك الدعوة: قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا

<sup>(</sup>۱) علق الشيخ محمد حامد الفقي على هذا بقوله «وهو كفر الملحدين اليوم من المتسمين بأسماء إسلامية، المقلدين للإفرنج من اليهود والنصارى، المنحلين عن كل خلق وفضيلة، زاعمين بجاهليتهم وسفههم أن هذا هو سبيل الرقي والمدنية «مدارج السالكين» ٢٢٨/١ الحاشية.

نَحَمَنهُمْ إِلَى ٱلْمَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ لَنِّكُا ﴾ [العنكبوت: ٦٥].

- ٢) شرك النية والإرادة والقصد: قال تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا وَزِينَهَا نُوَقِ إِلَيْهِ أَوْلَتِهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا لَا يُبْخَسُونَ لَنِي أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلآخِزَةِ إِلَّا النَّيَارُ وَحَجِطُ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبِعَطِلٌ مَا صَانُواْ يَعْمَلُونَ لَنِهَا ﴾ [هود: ١٥، ١٦].
- ٣) شرك الطاعة: قال تعالى: ﴿ أَغَٰكُذُوۤ أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَكُنَهُمْ أَرْبَكَابًا مِن دُونِ
   أَللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣١].

وفي الحديث: عن عدي بن حاتم حين سمع رسول الله يَنْ يَقِرُ يقرأ هذه الآية: ﴿ اللَّهِ عَلَيْ يَقرأ هذه الآية: ﴿ اللَّهِ كَا أَحْبَ اللَّهِ ﴾ قال: فقلت: إلهم لم يعبدوهم؟ فقال: «بلى إلهم حرموا عليهم الحلال وأحلوا لهم الحرام فاتبعوهم فذلك عبادهم إياهم (1). قال حذيفة بن اليمان وعبد الله بن عباس وغيرهما في تفسيرها: إلهم اتبعوهم فيما حللوا وحرموا.

٤) شرك المحبة: قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ
 كَحُبِّ اللَّهِ ﴾ (١) [البقرة: ١٦٥].

أما النفاق: فمنه ما هو مخرج من الملة، وهذا هو النفاق الأكبر وفيه يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «والنفاق منه ما هو أكبر، يكون صاحبه في الدرك الأسفل من النار، كنفاق عبد الله بن أبي وغيره، بأن يظهر تكذيب الرسول، أو جحود بعض ما جاء به، أو بغضه، أو عدم اعتقاد وجوب اتباعه، أو المسرة بانخفاض دينه، أو المساءة بظهور دينه، ونحو ذلك مما لا يمكن صاحبه إلا عدوًا لله ورسوله» (٦).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في كتاب التفسير جـ٢٤٨/٨ ح٢٠٩٤ تحقيق الدعاس قال الترمذي: هذا حديث غريب. وأورده ابن كثير في تفسير هذه الآية ج٢٧/٤ وعزاه للإمام أحمد وابن جرير. وقال الألباني حديث حسن. انظر غاية المرام في تخريج الحلال والحرام ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) مجموعة التوحيد ص٣.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى ج٢٨/٢٨.

وأما الردة: فهي الكفر بعد الإيمان فمن (قال الكفر أو فعله أو رضي به مختارًا كفر، وإن كان مع ذلك يبغض بقلبه، وبهذا قال علماء السنة والحديث، وذكروا ذلك في كتبهم فقالوا: إن المرتد هو الذي يكفر بعد إسلامه إما نطقًا، وإما فعلاً وإما اعتقادًا. وقرروا أن من قال الكفر كفر وإن لم يعتقده ولم يعمل به إذا لم يكن مكرهًا.

وكذلك إذا فعل الكفر كفر وإن لم يعتقده ولا نطق به، وكذلك إذا شرح بالكفر صدره أي فتحه ووسعه وإن لم ينطق بذلك ولم يعمل به. وهذا معلوم قطعًا من كتبهم ومن له ممارسة في العلم فلابد أن يكون قد بلغ طائفة من ذلك(١).

ومن باب التفضيل والتوضيح وذكر التفصيل بعد الإجمال: إليك نواقض الإسلام العشرة كما قررها أهل العلم.



<sup>(</sup>۱) الدفاع للشيخ حمد بن عتيق ص٢٨ وانظر التشريع الجنائي ٧٠٨/٢ وكتاب الردة بين الأمس واليوم ص٣٣.

### نواقض الإسلام

### ذكر أهل العلم أن هناك عشرة نواقض هامة هي:

- الشرك في عبادة الله وحده لا شريك له، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ
   بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاآهُ ﴾ [النساء: ١١٦].
  - ٢) من جعل بينه وبين الله وسائط يدعوهم ويسألهم الشفاعة. كفر إجماعًا.
  - ٣) من لم يكفر المشركين، أو شك في كفرهم، أو صحح مذهبهم. كفر إجماعًا.
- عن اعتقد أن غير هدي النبي ﷺ أكمل من هديه، أو أن حكم غيره أحسن من حكمه، كالذين يفضلون حكم الطاغوت على حكمه فهو كافر.
- ه) من أبغض شيئًا مما جاء به الرسول عَيْثِيْرٌ ولو عمل به كفر إجماعًا. والدليل قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ فَأَحْبَطُ أَعْمَالُهُمْ ( ) [محمد: ٩].
- ٦) من استهزأ بشيء من دين الله، أو ثوابه، أو عقابه، كفر والدليل قوله تعالى: ﴿ قُلْ
   أَبِاللّهِ وَمَاينَاهِم وَرَسُولِهِ كُنْتُم تَسْتَهْ زِءُون ( أَنْ لَا تَمْ لَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُونَ ﴾
   [التوبة: ٦٥، ٦٥].
- ٧) السحر، ومنه الصرف، والعطف فمن فعله أو رضي به كفر والدليل قوله تعالى:
   ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولُا ٓ إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرُ ۚ ﴾ [البقرة: ١٠٢].
- ٨) مظاهرة المشركين ومعاونتهم على المسلمين والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَمُهُمْ مِنْهُمُ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّلِمِينَ ( ) [المائدة: ٥١].
- ٩) من اعتقد أن بعض الناس لا يجب عليه اتباع النبي ﷺ وأنه يسعه الخروج من شريعته كما وسع الخضر الخروج من شريعة موسى عليهما السلام، فهو كافر.

1٠) الإعراض عن دين الله لا يتعلمه، ولا يعمل به، والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِثَن ذُكِرَ بِثَايَاتِ رَبِّهِۦ ثُرَّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنائِقِمُونَ ﴿ كَا السَّالَةُ مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنائِقِمُونَ ﴿ كَا السَّالَةُ مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنائِقِمُونَ ﴾ [السَّادة: ٢٢].

ولا فرق في جميع هذه النواقض بين الهازل والجاد والخائف إلا المكره، وكلها من أعظم ما يكون خطرًا، ومن أكثر ما يكون وقوعًا، فينبغي للمسلم أن يحذرها ويخاف منها على نفسه (١).

ويجدر بنا ونحن نستعرض هذه النواقض أن نقف عند اثنين منها، نظرًا لأهميتها وخطور قمما على حياة المسلمين وليتضح سبب الإسهاب في قضية الحاكمية وعلاقة الولاء والبراء بذلك:

الأول: (من اعتقد أن غير هدي النبي ﷺ أكمل من هديه، أو أن حكم غيره أحسن من حكمه كالذين يفضلون حكم الطاغوت على حكمه فهو كافر).

إن تنحية شريعة الله عن مجرى الحياة، واستيراد قوانين البشر القاصرة: ردة جديدة برزت في القرون الأخيرة من حياة المسلمين، ذلك أن المجتمع الإسلامي عاش قرونًا طوالاً يستظل بشرع الله وقميمن الشريعة على حياة أفراده حكامًا ومحكومين – مع وجود بعض المعاصي سواء كانت كبائر أم صغائر – ولكن نظام حياة الناس، والتشريع المنفذ في أمورهم هو شرع الله وحكمه، وكذلك جهاد الكفار ونشر كلمة الإسلام في الأرض كانت كل هذه الأمور في ازدياد وتوسع. أما رمي الشريعة الإسلامية بالقصور والرجعية وعدم مسايرة تطورات العصر فهذا شيء لم يحدث إلا بعد أن مكن المسلمون الاستعمار العالمي من ذلك وبعد أن نسوا الله فأنساهم أنفسهم.

ولقد جاء القرآن الكريم والسنة المطهرة بنصوص كثيرة صريحة واضحة حول قضية الحكم وأنها من عقيدة المسلم، ومن أهم أمور الدين قال تعالى:

<sup>(</sup>١) الدرر السنية ٩٠، ٨٩/، وانظر مؤلفات الإمام محمد بن عبد الوهاب ج٥/٢١٢–٢١٤.

﴿ وَمَن لَّمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٤٤].

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٥٥].

﴿ وَمَن لَّذَ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٤٧].

وقال: ﴿ أَفَكُمُ مَ ٱلْجَهِلِيَةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَّمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ (﴿ ﴾ [المائدة: ٥٠].

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِـدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِنَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ نَسَلِيمًا ﴿ النساء: ٦٥].

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتَوُّا شَرَعُواْ لَهُم مِنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَّا بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالرّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُم مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَمَا أُوْلَتِهِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ لَ إِنَّ وَإِذَا دُعُواْ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم مُعْرِضُونَ وَمَا أُوْلَتِهِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ لَ إِنَّ وَإِذَا دُعُواْ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم مُعْرِضُونَ وَمَا أَوْلَتِهِكَ هُمُ الطَّلِمُونَ لَنَى اللّهُ إِنّه اللّهُ عَلَيْهِم مَرَضٌ أَمِ النَّابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن يَجِيفَ اللّهُ عَلَيْهِم وَرَسُولِهِ عَلَيْهِم وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِم وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَامُ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ اللّهُ لِيكُونَ لَنْكُونَ لِنَامُ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِي اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَوْ السَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ لَيْنَ ﴾ [النور: ٤٧-ورَسُولِهِ لِيحَكُم بَيْنَامُ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ اللّهُ لِمُونَ لَيْنَ ﴾ [النور: ٤٧-

ويقول سبحانه: ﴿ وَمَن يُشَاقِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِهِۦ مَا تَوَلَّى وَنُصَّـلِهِۦ جَهَـنَّمُ ۖ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ۖ ﴿ ﴾ [النساء: ١١٥].

ثم يبين سبحانه وتعالى زيف زعم من يدعى الإيمان ويريد التحاكم إلى الطاغوت فيقول: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُومِدُونَ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ، وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطُانُ أَن يُكُفُرُواْ بِهِ، وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطُانُ أَن يُخْفُرُواْ بِهِ، وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطُانُ أَن يَخْفُرُواْ بِهِ، وَيُرِيدُ ٱلشَّامُ مَنْكَالًا بَعِيدًا لَيْنَ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوا إِلَى مَا أَنْذَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ

## ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ النساء: ٦٠، ٦٠].

ولقد أحسن أحد العلماء في وصف من طمست بصيرته فاستبدل بالشريعة القانون حيث قال: إن مثل هذا مثل «الجعل يتأذى من رائحة المسك والورد الفواح، ويحيا بالعذرة والغائط في المستراح»(١). ولقد قال تعالى:

# ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَاَّدُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ أَوْلَتِهَكَ فِي ٱلْأَذَلِّينَ ﴿ ﴾ [المحادلة: ٢٠].

ومن أعظم المحادة لله ورسوله التولي عن حكم الله وشرعه وسنة نبيه وما هذه الذلة التي يعيشها المسلمون اليوم في الأرض إلا نتيجة طبيعية لترك شرع الله فهاهم أولاء اليوم كثير ولكنهم غثاء كغثاء السيل، طمعت فيهم أحقر الأمم وسيطرت عليهم أراذل الناس، ولقد صدقت فيهم نبوة محمد والمحيية حيث قال: «يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها» فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ؟ قال: «بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن الله في قلوبكم الوهن» فقال قائل: يا رسول الله: وما الوهن؟ قال: «حب الدنيا وكراهية الموت»(٢).

وإن جزءًا كبيرًا من هذا الانحراف الذي سيطر اليوم على حياة المسلمين يتحمله الذين يتزيون بزي العلماء ويحسنون للناس أن يستبدلوا بشرع الله أهواء البشر، إن هؤلاء ليحملون أوزراهم كاملة ومن أوزار الذين يضلونهم إلى يوم القيامة والإسلام بريء من هؤلاء. ويرحم الله علماء السلف الذين كانوا حماة على ثغور الإسلام حتى لا يؤتى الإسلام من قبل أحدهم.

فهذا الإمام الجليل الحافظ ابن كثير رحمه الله يذكر في كتابه «تفسير القرآن العظيم»

<sup>(</sup>١) الرسائل المنبرية ج١٣٩/١.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود كتاب الملاحم ج٤٨٤/٤ ح٤٢٩٧. وقال في مشكاة المصابيح ورواه البيهقي في دلائل النبوة. ثم قال الشيخ الألباني وهو حديث صحيح. انظر مشكاة المصابيح ١٤٧٥/٣.

ما حل بالأمة الإسلامية أيام التتار، وذلك عند قوله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمُ اَلَجُهُلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

قال: ينكر الله تعالى على من خرج عن حكم الله المحكم المشتمل على كل خير، الناهي عن كل شر، وعدل إلى ما سواه من الآراء والأهواء والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله، كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الضلالات والجهالات، ما يضعونها بآرائهم وأهوائهم، وكما يحكم به التتار من السياسات الملكية المأخوذة عن ملكهم جنكيز خان، الذي وضع لهم الياسق «وهو عبارة عن كتاب محموع من أحكام قد اقتبسها من شرائع شتى، من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية وفيها كثير من الأحكام أخذها من مجرد نظره وهواه، فصارت في بنيه شرعًا متبعًا، يقدمونها على الحكم بكتاب الله وسنة رسوله وشيئة، ومن فعل ذلك منهم فهو كافر يقدمونها على الحكم بكتاب الله ورسوله، فلا يحكم سواه في قليل ولا كثير» (١٠).

ويوضح الشيخ محمد بن إبراهيم (٢) رحمه الله الحالات التي إن فعلها الحاكم دخلت في الكفر المخرج من الملة وهي:

١) إذا جحد الحاكم بغير ما أنزل الله أحقية حكم الله ورسوله. وهو معنى ما روي عن ابن عباس، واختاره ابن جرير، وجحود ما أنزل الله من الحكم الشرعي لا نزاع فيه بين أهل العلم، فإن الأصول المتقررة المتفق عليها بينهم، إن من جحد أصلاً من أصول الدين أو فرعًا مجمعًا عليه، أو أنكر حرفًا مما جاء به الرسول رَبِي قطعيًا فإنه كافر كفرًا ينقل عن الملة (٢).

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ج۳/۲۳.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ مفتي الديار السعودية ولد سنة ١٣١١هـ ونشأ في بيت علم وفضل. وحفظ القرآن وهو في الحادية عشرة من عمره، وكف بصره وهو في الرابعة عشرة من عمره فصبر واحتسب. وتتلمذ على الشيخ سعد بن عتيق. وتوفي في رمضان سنة ١٣٨٩هـ عن عمر يناهز الثمانين عامًا. انظر ترجمته في كتاب علماء نجد للبسام ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٣) تحكيم القوانين ص٥.

٢) إن لم يجحد الحاكم بغير ما أنزل الله أن حكم الله ورسوله حق، ولكنه اعتقد أن حكم غير الرسول يَنْ أحسن من حكمه، وأتم وأشمل لما يحتاجه الناس وما استجد لهم من حوادث نشأت عن تطور الزمان، وتغير الأحوال فهذا أيضًا لا ريب في كفره لتفضيله أحكام المخلوقين التي هي زبالة الأذهان وحثالة الأفكار على حكم الحكيم الخبير. فإنه ما من قضية كائنة ما كانت إلا وحكمها في كتاب الله تعالى وسنة رسوله يَنْ نصًا أو ظاهرًا أواستنباطًا أو غير ذلك، علم ذلك من علمه وجهله من جهله.

٣) أن لا يعتقد كونه أحسن من حكم الله ورسوله، لكن اعتقد أنه مثله، فهذا
 كالنوعين السابقين كافر كفرًا ينقل عن الملة لما في ذلك من تسوية المخلوق بالخالق.

٤) من اعتقد جواز الحكم بما يخالف حكم الله ورسوله فهو كالذي قبله.

ه) من أعظم ذلك وأظهرها معاندة للشرع ومكابرة لأحكامه، ومشاقة لله ولرسوله: إيجاد المحاكم الوضعية التي مراجعها القانون الوضعي، كالقانون الفرنسي أو الأمريكي أو البريطاني أو غيرها من مذاهب الكفار، وأي كفر فوق هذا الكفر؟! وأي مناقضة للشهادة بأن محمدًا رسول الله بعد هذه المناقضة؟!(١).

٦) ما يحكم به كثير من رؤساء العشائر والقبائل من البوادي ونحوهم من حكايات آبائهم وأجدادهم وعاداقم التي يسمونها «سلومهم» يتوارثون ذلك منهم ويحكمون به رغبة وإعراضًا عن حكم الله.

(أما الكفر الذي لا ينقل عن الملة: والذي ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما بأنه كفر دون كفر وقوله أيضًا: «ليس بالكفر الذي تذهبون إليه» فذلك مثل، أن تحمله شهوته وهواه على الحكم في القضية بغير ما أنزل الله مع اعتقاده أن حكم الله ورسوله هو الحق، واعترافه على نفسه بالخطأ ومجانبة الهدى. وهذا وإن لم يخرجه كفره عن الملة فإنه معصية عظمى أكبر من الكبائر كالزنا وشرب الخمر والسرقة وغيرها فإن معصية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٧.

سماها الله في كتابه كفرًا أعظم من معصية لم يسمها الله كفرًا(''.

وإن الذي جعلنا نسهب في ذكر شئون الحاكمية وتفصيل أحوالها هو خطورةا وعظمها. فإن موالاة الحاكم بغير ما أنزل الله وإقرار تشريعه للناس من عند نفسه وتحليله وتحريمه ما لم يأذن به الله، مناقضة للشهادة بأن الله هو الإله الذي تألهه القلوب بالحب والتعظيم والطاعة والانقياد، ومناقضة للشهادة بأن محمدًا رسول الله فهو المطاع فيما أمر ونهى عنه وزجر ولو فهم الناس هذا لما بقي لطاغية في الأرض حق الوجود والتشريع. وإقرار الكفر وتنحية شرع الله المحكم.

الثانين: من الأمور التي يجب أن نتدبرها بروية – من نواقض الإسلام – مظاهرة المشركين ومعاونتهم على المسلمين، والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلِّمُمْ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ [المائدة: ٥١].

وهذا من أعظم النواقض التي وقع فيها سواد الناس اليوم في الأرض، وهم بعد ذلك يحسبون على الإسلام ويتسمون بأسماء إسلامية فلقد صرنا في عصر يستحي فيه أن يقال للكافر: يا كافر!! بل زاد الأمر عتوًّا بنظرة الإعجاب والإكبار والتعظيم والمهابة لأعداء الله، وأصبحوا موضع القدوة والأسوة لضعاف الإيمان، ينظرون إلى أعداء الله نظرة انبهار ملؤها التمني أن يكونوا مثلهم حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلوه.

مظاهرة أخذت صورًا شتى فمن الميل القلبي إلى انتحال مذاهبهم الإلحادية إلى بحاراتهم في تشريعاتهم، إلى كشف عورات المسلمين لهم، إلى كل صغير وكبير في حياتهم. وسيأتي تفصيل الحديث في هذا الأمر – إن شاء الله – في فصل صور الموالاة.

من هنا فإن إدراك حقيقة هذه العقيدة ونواقضها، أمر كفيل بأن يجعل المسلم على بصيرة من أمره في عقيدة الولاء والبراء. حسب المقياس الشرعي الصحيح، وليس حسب مقياس أهواء البشر. إنه لا ولاء إلا لله ولرسوله ودينه والمؤمنين. والبراء من كل متبوع أو مرغوب أو مرهوب يجاد الله ورسوله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٨.

## الباب الأول

#### مفهوم الولاء والبراء

### الفصل الأول: تعريفه وأهميته في الكتاب والسنة

الولاء في اللغة: حاء في لسان العرب: الموالاة – كما قال ابن الأعرابي –: أن يتشاجر اثنان فيدخل ثالث بينهما للصلح، ويكون له في أحدهما هوى فيواليه أو يجابيه. ووالى فلان فلانًا: إذا أحبه.

والمولى: اسم يقع على جماعة كثيرة، فهو: الرب، والمالك، والسيد، والمنعم، والمعتق، والناصر، والمحب، والتابع، والجار، وابن العم، والحليف، والعقيد، والصهر، والمعتق، والمنعم عليه. ويلاحظ في هذه المعاني ألها تقوم على النصرة والمحبة (١).

والولاية – بالفتح – في النسب والنصرة والعتق والموالاة – بالضم – من والى القوم. قال الشافعي في قوله يَنْظِيرُ: «من كنت مولاه فعلي مولاه» (٢) يعني بذلك ولاء الإسلام، كقوله تعالى:

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَنَّ ٱلْكَفِرِينَ لَا مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴿ ﴾ [محمد: ١١].

والموالاة ضد المعاداة،والولي ضد العدو، قال تعالى:

﴿ يَتَأْبَتِ إِنِّى آخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيَّا ﴿ ﴾ [مريم: ٥٤].

<sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور ج٩٨٥/٣-٩٨٦ وانظر القاموس المحيط ٢٩٤/٤ ٢ط٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند عن البراء ٢٨١/٤ وأيضًا عن زيد بن أرقم ٣٦٨/٤، ٣٧٠، ٣٧٠ والترمذي في المناقب ج٩ ٣٠٠ ح٢ ٣٧١ وقال حديث حسن صحيح غريب. وقال الألباني صحيح. انظر صحيح الجامع الصغير ٣٥٣/٦ ح١٣٩٩.

قال تُعلب: كل من عبد شيئًا من دون الله فقد اتخذه وليًّا. وقوله تعالى:

﴿ أَلَلَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البقرة: ٢٥٧].

وليهم في نصرهم على عدوهم، وإظهار دينهم على دين مخالفيهم.

وقيل: وليهم أي: يتولى ثواهم ومجازاتهم بحسن أعمالهم.

والوَلْيُ: القرب والدنو(١). والموالاة: المتابعة.

والتولي: يكون بمعنى الإعراض، ويكون بمعنى الاتباع. قال تعالى:

﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨].

أي: إن تعرضوا عن الإسلام.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٥١].

معناه: من يتبعهم وينصرهم (٢).

قال صاحب «المصباح المنير» الولي: فعيل بمعنى فاعل، من وليه إذا قام به، ومنه قوله تعالى:

﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البقرة: ٢٥٧].

ويكون الولي: يمعني مفعول، في حق المطيع، فيقال: المؤمن ولي الله. ووالاه موالاة وولاء: من باب «قاتل» أي تابعه (٢٠).

تعريف البراء في اللغة: قال ابن الأعرابي: برئ إذا تخلص، وبرئ، إذا تنزه وتباعد،

<sup>(</sup>١) لسان العرب ٩٨٦/٣.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ٩٨٨/٩.

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير للفيومي ٨٤١/٢.

وبرئ: إذا أعذر وأنذر، ومنه قوله تعالى:

﴿ بَرَّآءَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ١]: أي إعذار وإنذار.

وفي حديث أبي هريرة فله لما دعاه عمر إلى العمل فأبى قال عمر: إن يوسف قد سأل العمل، فقال أبو هريرة: إن يوسف مني بريء وأنا منه براء (١). أي بريء عن مساواته في الحكم وإن أقاس به، ولم يرد براءة الولاية والمحبة لأنه مأمور بالإيمان به، انتهى من النهاية.

والبراء والبريء سواء.

وليلة البراء: ليلة يتبرأ القمر من الشمس، وهي أول ليلة من الشهر (٢).

تعريف الولاء بالمعنى الاصطلاحي: الولاية هي النصرة والمحبة والإكرام والاحترام والكون مع المحبوبين ظاهرًا وباطنًا. قال تعالى:

﴿ اللَّهُ وَلِى الَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَنَةِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ الْوَلِيَ النَّالُمِنَةِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧] (٢).

فموالاة الكفار تعني التقرب إليهم وإظهار الود لهم، بالأقوال والأفعال والنوايا<sup>(١)</sup>.

تعريف البراء بالمعنى الاصطلاحي: هو البعد والخلاص والعداوة بعد الإعذار والإنذار.

شرح تعريف الولاء والبراء: قال شيخ الإسلام ابن تيمية: الولاية: ضد العداوة. وأصل الولاية: المحبة والقرب، وأصل العداوة: البغض والبعد.. والولي: القريب يقال:

<sup>(</sup>۱) هذا الأثر ذكره ابن الأثير في كتابه النهاية في غريب الحديث ١١٢/١ تحقيق الزاوي والطناحي.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ١٨٣/١ والقاموس المحيط ٨/١.

<sup>(</sup>٣) شرح الطحاوية ص٤٠٣ وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد ص٤٢٢.

<sup>(</sup>٤) كتاب الإيمان لنعيم ياسين ص٥٤١.

هذا يلي هذا: أي يقرب منه، ومنه قوله ﷺ: «ألحقوا الفرائض بأهلها فما بقي فهو لأولى رجل ذكر»(١) أي لأقرب رجل إلى الميت.

فإذا كان ولي الله هو الموافق المتابع له فيما يحبه ويرضاه، ويبغضه ويسخطه ويأمر به وينهى عنه، كان المعادي لوليه معاديًا له. كما قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا عَدُوَى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآهَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوْدَةِ ﴾ [الممتحنة: ١].

فمن عادى أولياء الله فقد عاداه، ومن عاداه فقد حاربه ولهذا جاء في الحديث: «ومن عادى لي وليًا فقد بارزي بالمحاربة» (٢).

ومسمى الموالاة (لأعداء الله): يقع على شعب متفاوتة منها ما يوجب الردة وذهاب الإسلام بالكلية، ومنها ما هو دون ذلك من الكبائر والمحرمات (٢٠). ولما عقد الله الأخوة والمحبة والموالاة والنصرة بين المؤمنين، ولهى عن موالاة الكافرين كلهم من يهود ونصارى وملحدين ومشركين وغيرهم كان من الأصول المتفق عليها بين المسلمين: أن كل مؤمن موحد تارك لجميع المكفرات الشرعية تجب محبته وموالاته ونصرته، وكل من كان بخلاف ذلك وجب التقرب إلى الله ببغضه ومعاداته، وجهاده باللسان واليد بحسب القدرة والإمكان.

وحيث إن الولاء والبراء تابعان للحب والبغض، فإن أصل الإيمان أن تحب في الله أنبياءه وأتباعهم، وتبغض في الله أعداءه وأعداء رسله(٤).

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث أخرجه البخاري في كتاب الفرائض ۱۱/۱۲ ح۲۷۳۲ ومسلم في الفرائض ۳/ ۱۲۳۳ ح ۱۲۳۵.

 <sup>(</sup>۲) الفرقان لابن تيمية ص٧ أما الحديث فقد رواه البخاري في كتاب الرقائق باب التواضع ١١/
 ٣٤١ ج٢٠٠٢.

<sup>(</sup>٣) انظر الرسائل المفيدة للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) انظر الفتاوى السعدية للشيخ عبد الرحمن بن سعدي ٩٨/١.

وقد ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما قوله: «من أحب في الله، وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تنال ولاية الله بذلك، ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك، وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يجدي على أهله شيئًا»(١).

وإذا كان حبر هذه الأمة يذكر أن مؤاخاة الناس في زمانه قد أصبحت على أمر الدنيا وأن ذلك لا يجدي على أهله شيئًا، وهذا في القرن الذي هو خير القرون: فحدير بالمؤمن أن يعي ويعرف من يحب ومن يبغض، ومن يوالي ومن يعادي ثم يزن نفسه بميزان الكتاب والسنة ليرى أواقف هو في صف الشيطان وحزبه أم في صف عباد الرحمن وحزب الله الذين هم المفلحون، وما عداهم فأولئك هم الذين خسروا الدنيا والآخرة!

وإذا أصبحت المؤاخاة والمحبة على أمر الدنيا – كما قال الصحابي الجليل عبد الله ابن عباس – فإن تلك المحبة والمؤاخاة ولا تلبث أن تزول بزوال العرض الزائل وحينئذ لا يكون للأمة شوكة ومنعة أمام أعدائها.

وفي عصرنا الحاضر عصر المادة والدنيا قد أصبحت محبة الناس في الأغلب على أمر الدنيا وذلك لا يجدي على أهله شيئًا.

ولن تقوم للأمة الإسلامية قائمة إلا بالرجوع إلى الله والاجتماع على الحب فيه والبغض فيه والولاء له والبراء ممن أمرنا الله بالبراء منه، وعندئذ يفرح المؤمنون بنصر الله.

<sup>(</sup>۱) سىق تخرىجە ص.٣٣.

## أهمية هذا الموضوع في الكتاب والسنّة ونصيبه من الدراسة والتأليف

إنه من الجدير بالذكر أن هذا الموضوع – الولاء والبراء – رغم أهميته ووضوحه في الكتاب والسنّة إلا أن نصيبه من الدراسة والتأليف في الكتب العقدية القديمة قليل جدًّا. وذلك راجع في نظري إلى ثلاثة أمور:

١) إن هذا المفهوم العقدي كان من الوضوح والنصاعة عند المسلمين الأولين بمكان، حيث إلهم - من خلال سيرتم وتاريخهم الوضيء - كانوا على درجة عالية جدًا من الصفاء العقيدي، والتميز الواضح، وقيامهم أيضًا - بالجهاد في سبيل الله. كل ذلك جعل هذا الأمر واضحًا وجليًا في حسهم وأيضًا رجوعهم للكتاب والسنة في كل شيء وهذا الأمر فيهما واضح جدًا.

٢) إن طبيعة المجتمع الإسلامي الأول خاصة بعد الخلافة الراشدة لم تبرز فيه مشاكل عقدية حول هذا الموضوع وإنما نشأت حول صفات الله عجللة، وقامت الفرق المختلفة بالخوض فيها. فكان لابد أن يتصدى أهل السنة والجماعة لمعالجة ذلك الانحراف بأن يبينوا للناس أن لله صفات تليق بجلاله وعظمته. نثبتها له كما جاءت في الكتاب والسنة من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تشبيه ولا تمثيل.

من هنا زخرت مؤلفاقم رحمهم الله بالحديث في هذا الشأن، ولا تجد لهم ذكرًا لقضية الولاء والبراء إلا في كلمات موجزة صغيرة كقولهم: «ونحن أصحاب رسول الله يَنْ ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم، ونبغض من يغضهم، وبغير الخير يذكرهم»(١).

٣) وبعد دخول علم الكلام في مؤلفات المسلمين العقائدية، وتعكير صفوها بما ليس
 منها: لم يعد لهذا الموضوع ذكر ألبتة: وليس هو المنفرد بهذا الإقصاء، بل إنه تابع

<sup>(</sup>١) الطحاوية مع شرحها ص٢٨٥ ط٤.

لإقصاء موضوع: «لا إله إلا الله وما تقتضيه من توحيد الألوهية وما يضاد ذلك من نواقض الإسلام، التي لو شغل المسلمون أنفسهم ببيانها وعرضها للناس عرضًا صحيحًا سليمًا بدلاً من تحويلها إلى قضايا ذهنية تجريدية لا علاقة لها بالسلوك الواقعي ولا بمعاني الإسلام الحقيقية لكان ذلك أحدى وأنفع للناس، وأقوم للقيام بما أراده الله منهم. ولو أن الأمة الإسلامية تقيدت بقول رسولها ويُشِيُّن «تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك» (۱). وعضت على ذلك بالنواجذ ما طمع فيها شرق ولا غرب، ولا تخبطت في متاهات التبعية العمياء للإلحاد والفكر الجاهلي سواء كان شرقيًا أم غربيًا على حد سواء.

وحين اقتصر المسلمون الأوائل على الوحيين العزيزين خرج منهم جيل فريد ليس له مثال لا سابق ولا لاحق، حيل اعتز بانتمائه لدينه الخالص، ففتح الدنيا ومزق ظلام الكفر والشرك وصدع باسم الله في الأرض من مشارف فرنسا غربًا إلى حدود الصين شرقًا.

ولعله من المناسب هنا أن نتحدث - ولو قليلاً - عن طريقة القرآن والسنة في عرض العقيدة بصفة عامة وجناية علم الكلام على المسلمين لنقف من خلال هذه النبذة على مدى الهوة بين صفاء النبع العقيدي الرباني وبين جهالات علم الكلام.

لقد أدرك سلف هذه الأمة رحمهم الله أن كتاب الله العزيز هو: كتاب هداية وليس كتاب فلسفة ونظريات فارغة لا تمس الواقع. وأيقن ذلك الجيل أن الله هو خالق النفس البشرية وأنه هو العليم وحده بما يصلحها، فلما أنزل كتابه على رسوله وَ النفس كان هو النور الهادي للنفوس، ومصدر كل خير لها، وهو أيضًا النذير لها من كل ما يوردها موارد الهلاك والخسران. وميزة الخطاب القرآني: أنه يخاطب «الإنسان»

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ١٢٦/٤ وجامع بيان العلم لابن عبد البر ٢٢٢/٢ وسنن ابن ماجه: المقدمة ١/ ١٦ ح٣٤ وفي سنده عبد الرحمن بن عمرو السلمي لم يوثقه غير ابن حبان. وذكره المنذري في الترغيب والترهيب ٢٦/١ عن أبي عاصم في كتاب السنة وقال إسناده حسن. انظر حامع الأصول ٢٩٣/١ «حاشية».

كوحدة متصلة فيها الروح والجسد وفيها العقل والعاطفة، وفيها حب الخير وكره الشر:

﴿ وَتَغْسِ وَمَا سَوَّنِهَا ﴿ فَالْمَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونِهَا ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَنِهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنِهَا ﴿ ﴾ [الشمس: ٧-١٠].

هكذا هي الطريقة القرآنية في عرضها للعقيدة أنها (طريقة لا تخاطب الذهن المجرد ولكنها تخاطب «الإنسان» كله، وتخاطبه — أول ما تخاطبه — عن طريق الوجدان ولا يمنع هذا أن تدعو عقله للمشاركة في الأمر، ولكنها لا تخاطبه منفردًا إنما تخاطبه دائمًا والوجدان مستجاش، فيأخذ دوره في التلقي منفعلاً بالقضية، متحركًا للإيمان بها، لا مجرد مُساجِلٍ فيها بالمنطق والبرهان: والقرآن حين يصنع ذلك فهو يستجيب للفطرة البشرية كما خلقها الله فالله الذي خلق هذه الفطرة هو الذي أنزل هذا القرآن مفصلاً على قدها، مستجيبًا لها، ومحبيًا لها، وباعثًا ومقومًا في آن. والعقل جزء من هذه الفطرة ولا شك، وله دوره في قضية الإيمان.. ولكن الله يعلم الشروط اللازمة لهذا العقل حين يكون دوره هو يتناول قضية من قضايا «الحياة» إنه يمكن أن يعمل وحده حين يكون دوره هو التعرف على سنة من سنن الكون لا مجال فيها للوجدان، أما في قضية الإيمان فإنه لا يستقل بهذا الأمر وحده، بل تشاركه العاطفة والوجدان، أما في قضية الإيمان فإنه لا يستقل بهذا الأمر وحده، بل تشاركه العاطفة والوجدان.

وإذا تصفحنا التاريخ الإسلامي لنبحث عن تاريخ الانحراف في الدراسات العقدية لوجدنا أن ذلك قد وقع في العهد الأموي بشكل بسيط ولكنه بلغ قمته في العهد العباسي إبّان ترجمة العلوم اليونانية والهندية والفارسية إلى اللغة العربية. فبعد أن اتسعت الفتوحات وامتدت رقعة الدولة الإسلامية ودخل في الإسلام أناس أظهروا الإسلام وأبطنوا النفاق والزندقة حصل خلط في المترجمات، فلم يفرق بين الغث والسمين من تلك العلوم الأجنبية.

ولما أصبح شغل أكثر الناس هو الترف العقلي: رأوا أن يستوردوا غثاء الجاهلية

<sup>(</sup>١) دراسات قرآنية للأستاذ محمد قطب ص١٤٩ بقليل من التصرف.

الإغريقية وسمي ذلك عند المحدوعين به «فلسفة»!! وانبهروا بهذا المستورد الدخيل وما فيه من عجمة وتعقيد ولعب بالألفاظ ودلالتها. وقادهم هذا الانبهار إلى إلباس التصور الإسلامي قناعًا غريبًا عليه. غريبًا عليه في ذاته، وغريبًا عليه في عرضه، وغريبًا أيضًا على أهله. وسر ذلك: أن (هناك جفوة أصيلة بين منهج الفلسفة ومنهج العقيدة ويين أسلوب الفلسفة وأسلوب العقيدة، وبين الحقائق الإيمانية الإسلامية وتلك المحاولات الصغيرة المضطربة المفتعلة التي تتضمنها الفلسفات والمباحث اللاهوتية البشرية)(۱).

وحريّ بنا أن نسأل: ما هو سر محاولة التوفيق بين الفلسفة البشرية الجاهلية التي نمت وترعرعت في جو وثني كافر، وبين المورد العذب دين الله «الإسلام».

هل كان ذلك نتيجة للتقليد الأعمى والسعى وراء كل ناعق؟

أم أنه كان نتيجة للقعود عن الجهاد ونشر العقيدة في ربوع الأرض؟

أم هو الترف العقلي ومجابمة أصحاب الجدل بنفس أسلوبهم؟

أم أن وراء ذلك كيدًا من أعداء الإسلام في محاولة تشويه صفاء هذه العقيدة وخلطها بالشوائب الغريبة عنها؟!

والذي يظهر لي — والله أعلم — أن هذه الأسباب مجتمعة لها دورها كل بحسب أهميته إلا أنه من خلال تتبع قصة الترجمة في عهدها الأول يظهر لي: أن كيد أعداء الدين وافق هوى عند بعض المسلمين خاصة بعض الحكام في العهد العباسي — كالمأمون مثلاً — فحدث ما حدث من ترجمة لكتب المباحث السوفسطائية اليونانية وغيرها.

ويصدق ذلك: أن المأمون بعث إلى حاكم صقلية المسيحي يطلب منه أن يبادر بإرسال مكتبة صقلية الشهيرة الغنية بكتب الفلسفة!!

<sup>(</sup>١) خصائص التصور الإسلامي ومقوماته للأستاذ سيد قطب ص١١، ١١ دار الشروق.

وتردد الحاكم في إرسالها، وجمع رجالات دولته واستشارهم حول هذا الطلب فأشار عليه المطران الأكبر بقوله: «ارسلها إليه، فوالله ما دخلت هذه العلوم في أمة إلا أفسدها»، فأذعن الحاكم لمشورته وعمل بها. ثم أحضر المأمون حنين بن إسحاق<sup>(۱)</sup> وكان فتى لسنًا — وأمره بنقل ما يقدر عليه من كتب حكماء اليونان إلى العربية، فامتثل لأمره. وكان المأمون يعطيه من الذهب زنة ما ينقله من الكتب إلى العربية مثلاً بمثل. مما جعل حنينًا يكتب على ورق غليظ ويباعد بين الأسطر ويكتب بالحروف الكبيرة (۱)!!؟ وصدق — والله — المطران القبرصي: إن هذه الكتب ما دخلت أمة إلا أفسدها ترى من أين جاءت محنة الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله في مسألة خلق القرآن؟ ومن أين جاءت المصطلحات المبتدعة كالجوهر والعرض والواجب والممكن وغيره؟ ومن أين جاءت المصطلحات المبتدعة كالجوهر والعرض والواجب والممكن وغيره؟ إنه لم يأت كل ذلك إلا من ترجمة علم الكلام الجاهلي وخلطه بالعقيدة الإسلامية ليصنع من ذلك كله ما سمى بـ «الفلسفة الإسلامية»!!

وإذا علمنا: أن المترجمين كان حلهم نصارى (٢٠). وقد كتبوا في الترجمة العربية ما يعتقدونه ويدينون. فكيف يوثق بنصراني يعتقد التثليث وهو يترجم للمسلمين كتبًا يتعلمونها ويعلمونها أبناءهم ويستفيدون منها في مؤلفاتهم؟ لقد صدق الشاعر حين قال:

<sup>(</sup>١) هو حنين بن إسحاق، طبيب، مؤرخ، مترجم، كان أبوه صيدلانيًا من أهل الحيرة، أخذ العربية عن الخليل بن أحمد، وأخذ الطب عن يوحنا بن ماسويه وغيره، وتمكن من اللغات اليونانية والسريانية والفارسية فانتهت إليه رئاسة المترجمين في عهد المأمون الذي عينه رئيسًا لديوان الترجمة وبذل له الأموال والعطايا.

لخص كثيرًا من كتب أبقراط وجالينوس، وكان يحفظ إلياذة هوميروس ومترجماته تزيد على المائة. انظر الأعلام للزركلي ج٢٨٧/٢ ط٤.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب «عصر المأمون» ص٣٧٥، ٣٧٧ للدكتور أحمد مزيد رفاعي ط١٣٤٦/٢هــ الناشر دار الكتب المصرية.

<sup>(</sup>٣) انظر في هذا كتاب الجانب الإلهي للأستاذ محمد البهي ص١٧٧.

### ومن جعل الغيراب له دليلاً يمر به على جيف الكلاب

ولمزيد من إيضاح وبيان البون الشاسع بين طريقة القرآن والسنة في عرض العقيدة وبين علم الكلام نذكر الأمور التالية في المباينة بينهما، لا من باب المقارنة فلا وجه للمقارنة في الحقيقة، إذ الأمر كما يقول الشاعر:

ألم تر أن السيف يستقص قدره إذا قيل إن السيف أمضى من العصا وإنما من باب التنبيه والتذكير(١).

١) في المصدر: فمصدر العقيدة القرآنية: الله رب العالمين. أما مصدر «علم الكلام»
 فعقول البشر القاصرة الهزيلة.

٢) في المنهج والسبيل: فغاية علم الكلام: إثبات وحدانية الخالق، وأنه لا شريك له ويظن المتكلمون أن هذا هو المراد بـ «لا إله إلا الله» بينما المراد منها ما سبق أن شرحناه في التمهيد ثم أن علم الكلام يسعى لتحقيق «المعرفة» في الوقت الذي نجد فيه الطريقة القرآنية تمدف إلى «الحركة» من وراء المعرفة، فتحول تلك المعرفة إلى قوة دافعة لتحقق مدلولها في عالم الواقع وتستحيش الضمير الإنساني ليحقق وجوده في الأرض حسب الخطة التي رسمها له التصور الرباني، وحينئذ ترجع البشرية إلى رجما، وتحيا حياة كريمة رفيعة تتفق مع الكرامة التي كتبها الله للإنسان (۱).

ثم إن المنهج القرآني يدعو إلى «عبادة الله وحده» قال تعالى: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَــَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّاۤ أَنَاْ فَأَعْبُدُونِ لِنَٰۤكُ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

وأوصى المصطفى يَنْ معاذًا حين بعثه إلى اليمن: أن يدعوهم إلى عبادة الله وحده، فإذا عرفوا ذلك دعاهم للفرائض (٣) ولم يأمره أن يدعوهم أولاً إلى «الشك»

<sup>(</sup>١) ينظر في هذا الموضوع كتاب «العقيدة في الله» للأستاذ عمر سليمان الأشقر ص٢٧ إلى ص٣٨ الطبعة الأولى سنة ١٣٩٩هـــ الناشر مكتبة الفلاح بالكويت.

<sup>(</sup>٢) انظر خصائص التصور الإسلامي ومقوماته ص١١، ١١.

<sup>(</sup>٣) الحديث موجود في البخاري كتاب الزكاة ج٣٢٢/٣ ح١٤٥٨ ومسلم في كتاب الإيمان

أو «النظر» كما هي طريقة المتكلمين!!

والله سبحانه عندما يبعث الناس لا يسألهم عن العلوم الحسية والبدهية، والمنطق، والطبيعي، والجوهر والعرض – بل يسألهم عن استجابتهم للرسل أو عدمها:

﴿ تَكَادُ نَمَيْزُ مِنَ ٱلْغَيْظِ كُلِّمَا أَلْقِى فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَمُمْ خَرَنَتُهَا أَلَدَ يَأْتِكُو نَذِيرٌ ﴿ إِنَّ قَالُواْ بَلَى فَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَبَنَا وَقُلْنَا مَا نَزَلَ ٱللَّهُ مِن شَىءٍ إِنْ أَنشُدَ إِلَا فِي ضَلَالٍ كَبِيرٍ ﴿ فَقَالُواْ لَوْ كُنَا نَشَمُ لَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَا فِي أَسْتَعِيرِ ﴾ نَشَمُعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَا فِي أَسْتَعِيرِ ﴿ فَا فَاعْتَرَفُواْ بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ فَي فَاعْتَرَفُواْ بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ فَي فَاعْتَرَفُواْ بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ فَيْ اللَّهُ اللَّالُهُ اللَّهُ اللّهُ ال

ووحدانية الخالق التي هي غاية علم الكلام: لم تنفع المشركين الذين حاربهم رسول الله ﷺ فإنحم كانوا يقرون بما كما أحبر الله عنهم:

﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ بَلْ أَحْتُرُهُمْ لَاللَّهُ وَلَهِ الْخَمَٰدُ لِلَّهِ بَلْ أَحْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ لَيْكُ ﴾ [لقمان: ٢٥].

٣) قوة التأثير: الذي هو طابع العقيدة الربانية: مما يجعل لها سلطانًا قويًا على نفوس معتنقيها. بعكس الفلسفة والكلام اللذين يدلان. على جهل أصحابهما كما قال أحدهم - وهو سقراط - (الشيء الذي لا أزال أعلمه جيدًا هو أنني لست أعلم شيئًا)(٢).

٤) الأسلوب: فالعقيدة الربانية تخاطب الكينونة الإنسانية بأسلوبها الحاص، وهو أسلوب يمتاز بالحيوية والإيقاع. واللمسة المباشرة والإيحاء بالحقائق الكبيرة، مع بساطة في العرض ووضوح في البيان وإعجاز في اللفظ والمعنى.

مما يجعل إدراك هذه العقيدة سهلاً لكافة المستويات البشرية. وهذا كله بخلاف

<sup>=</sup> ج ۱ / ۰ ه ح ۱۹.

<sup>(</sup>١) «العقيدة في الله» للأقر ص٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٣٢.

الفلسفة والكلام، وبخلاف تلك المصطلحات المعقدة التي لا تزيد الشك إلا شكًا وحيرة وضلالاً<sup>(۱)</sup>.

وأسلوب المتكلمين يسير على نمط واحد في كل قضية يتحدث عنها فهو لا يخرج عن قوله: «فإن قيل لنا كذا: قلنا لهم كذا».

أما الأسلوب القرآبي فإنه يعرض العقيدة على نمطين:

الأول: توحيد في الإثبات والمعرفة. أي إثبات حقيقة الرب وصفاته وأفعاله وأسمائه كما أخبر به عن نفسه وكما أخبر رسوله الكريم، وهذا موجود في أول سورة الحديد وطه، وآخر الحشر، وأول السجدة، وأول آل عمران، وسورة الإخلاص بكاملها(٢).

الثاني: توحيد في الطلب والقصد: وهذا ما تضمنته سورة:

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَنْفِرُونَ ﴿ ﴾ [الكافرون: ١].

و ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْبِ تَمَالُواْ إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُوْ أَلَّا نَصَّبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا ثُمُّرِكَ بِهِ مَسَيْنًا وَلَا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ لَكُونَ اللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ لَكُونَ اللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ لَكُونَ اللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ لَكُونَ اللَّهُ مَا إِلَا عَمِران : ٦٤].

وأول سورة تنزيل الكتاب وآخرها وأول سورة يونس وأوسطها وآخرها وأول سورة الأعراف وآخرها وجملة سورة الأنعام.

ويعرّف الأول: بأنه توحيد علمي حبري، والثاني بأنه: توحيد إرادي طلبي (٣).

ونظرة واحدة إلى سيرة المصطفى بَتَلِيُّةٌ في عرضه لهذه العقيدة وتربيته الفذة

<sup>(</sup>١) انظر خصائص التصور الإسلامي والعقيدة للأشقر ص٣٥.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الطحاوية ص٨٨ طبع المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٨٨.

لصحابته كافية في الدلالة على أن من سلك طريقًا غير طريق القرآن والسنّة في عرض العقيدة فقد سلك «سبلاً» لا تلتقي مع صراط الله المستقيم.

روى الأعمش عن أبي وائل عن ابن مسعود ﷺ قال: كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن(١).

وقال أبو عبد الرحمن السلمي<sup>(۱)</sup>: حدثنا الذين كانوا يقرئوننا: ألهم كانوا يستقرئون من النبي يَّاتِيَّةُ فكانوا إذا تعلموا عشر آيات لم يخلفوها حتى يعملوا بما فيها من العمل، فتعلمنا القرآن والعمل جميعًا<sup>(۱)</sup>.

يقول الأستاذ سيد قطب رحمه الله: «لقد كان تلقي صحابة رسول الله وسلام الله وسلام الله وسلام الله وسلام العقيدة أشبه ما يكون بتلقي الجندي في الميدان «الأمر اليومي» ليعمل به فور تلقيه، ولذلك لم يكن أحدهم ليستكثر منه في الجلسة الواحدة لأنه كان يحس أنه إنما يستكثر من واحبات وتكاليف يجعلها على عاتقه، فكان يكتفي بعشر آيات حتى يحفظها ويعمل بها كما جاء في حديث ابن مسعود» (1).

هكذا كان صدر هذه الأمة مقتصرًا على كتاب الله وسنة رسوله في عقيدته. ولكن الانحراف الذي طرأ على المسائل العقدية في العصور المتأخرة سببه حركة الترجمة والانبهار بفلسفة اليونان وعلومهم. ولو كان هناك وعي وتفكير في الأشياء المترجمة لاقتصر على ترجمة العلوم البحتة كالهندسة والكيمياء والطب وغيرها من العلوم النافعة وبشرط أن تكون صياغة ترجمتها متفقة مع عقيدة المسلمين. ولكن الخطأ الذي حصل كان ترجمة جميع العلوم ومنها «الإلهيات» عند أرسطو وأفلاطون وغيرهما!

<sup>(</sup>١) مقدمة الحافظ ابن كثير لتفسيره ج١٣/١.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن حبيب السلمي القارئ. لأبيه صحبة. روي عن مجموعة من كبار الصحابة وهو تابعي ثقة توفي سنة ٧٢هــ وقيل ٨٥هــ انظر تمذيب التهذيب ١٨٣/٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١٣/١.

<sup>(</sup>٤) معالم في الطريق ص٥١.

إنه خطأ فاحش وقع فيه من وقع وإلا فما هو الدافع لاستيراد ما عند الوثنيين واستخدام أهل الكتاب في ذلك؟

وصدق حبر هذه الأمة عبد الله بن عباس رضي الله عنهما حين قال محذرًا: «.. أو لا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم فلا والله ما رأينا رجلاً منهم يسألكم عن الذي أنزل إليكم»(١).

والذي حصل كما يقول الشيخ محمد الغزالي: «إن صفو هذه العقيدة قد تعكر بالفكر الأجنبي الذي أقحم على الحياة الإسلامية وبضروب الجدل التي زحى بما المتبطلون أوقات فراغهم»(١).

ولكن رحمة الله بعباده وتكفله حل حلاله بحفظ هذا الدين تجلت في إيجاد علماء أعلام، في كل عصر ومصر، قاموا بواجب الدعوة إلىالله والجهاد في سبيله وتبصير الأمة بما شردت عنه، وزهدت فيه.

لذلك حين رأى كثير من الأئمة – رحمهم الله – هذا الداء الدخيل يحل على المسلمين في تصورهم وعقيدتهم قاموا بواجبهم الجهادي نحوه.

فهذا الإمام الجليل الشافعي - رحمه الله - يقول: «حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريد والنعال ويطاف بمم في العشائر والقبائل ويقال: هذا حزاء من ترك الكتاب والسنة، وأقبل على الكلام»(٢).

ويقول أبو يوسف صاحب أبي حنيفة - رحمهما الله -: «العلم بالكلام هو الجهل، والجهل بالكلام هو العلم» (1).

ثم عقب شارح الطحاوية على ذلك بقوله: «كيف يرام الوصول إلى علم الأصول

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب التوحيد ٤٩٦/١٣ ح٧٥٢٣.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والطاقات المعطلة ص١١٢ ط٢.

<sup>(</sup>٣) شرح الطحاوية ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٧٣.

بغير اتباع ما جاء به الرسول<sub>»(۱)</sub>.

وذكر ابن الجوزي رحمه الله: «أن أصل الدخل في العلم والاعتقاد: من الفلسفة وذلك أن خلقًا من العلماء في ديننا لم يقنعوا بما قنع به رسول الله و من الانعكاف على الكتاب والسنّة، بل أوغلوا في النظر في مذاهب أهل الفلسفة وخاضوا في الكلام الذي حملهم على مذاهب ردية أفسدوا بما العقائد» (٢).

أما شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فيقول:

«هؤلاء أهل الكلام المخالفون للكتاب والسنة الذين ذمهم السلف والأئمة، إلهم لم يقوموا بكمال الإيمان ولا بكمال الجهاد، بل أخذوا يناظرون أقوامًا من الكفار وأهل البدع الذين هم أبعد عن السنة منهم، بطريق لا يتم إلا برد بعض ما جاء به الرسول، وهذا لا يقطع أولئك الكفار بالعقول فلا آمنوا بما جاء به الرسول حق الإيمان، ولا جاهدوا الكفار حق الجهاد. وأخذوا يقولون: إنه لا يمكن الإيمان بالرسول ولا جهاد الكفار، والرد على أهل الإلحاد والبدع إلا بما سلكناه من المعقولات!!، وإن ما عارض هذه المعقولات من السمعيات يجب رده تكذيبًا، أو تأويلاً، أو تفويضًا. لألها أصل السمعيات، وإذا حقق الأمر عليهم وجد الأمر بالعكس» (٣).

وكلمة أحيرة نذكرها للعبرة والعظة، وهي كلمة لأحد أولئك الذين خاضوا في بحر الكلام اللجي ثم خرجوا منه يطلبون النجاة. إنها كلمة أبي عبد الله محمد بن عمر الرازي حيث قال: «لقد تأملت الطرق الكلامية، والمناهج الفلسفية، فما رأيتها تشفي عليلاً، ولا تروي غليلاً. ورأيت أقرب الطرق. طريقة القرآن.. ومن حرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي (أ). هذا وإنه لحري بالأمة، بعد أن عاشت قرونًا من الضياع

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٧٣.

<sup>(</sup>٢) صيد الخاطر: تحقيق الطنطاوي ص٢٠٥ الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ..

<sup>(</sup>٣) موافقة صحيح المنقول الصريح المعقول ٢٣٨/١ تحقيق محيي الدين عبد الحميد ومحمد حامد الفقى.

<sup>(</sup>٤) شرح الطحاوية ص٢٢٧.

والتخبط أن تعود إلى المشكاة الربانية كتاب الله وسنّة رسوله، فتتدبر معانيها، وتعمل عا فيها ففي ذلك النجاح والفلاح وطمأنينة القلب:

# ﴿ أَلَا بِنِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَعِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ ﴾ [الرعد: ٢٨].

وعلى الرغم من أنه سيتضح للقارئ — إن شاء الله — من خلال قراءة هذا البحث: طريقة القرآن والسنّة في غرس عقيدة «الولاء والبراء في النفوس، وذلك من خلال سيرة رسول الله ويُلِيَّةُ في العهدين المكي والمدني ومن خلال الأمثلة والصور الكثيرة في هذا الشأن إلا أنني أرى أنه لا بأس بأن أورد هنا طرفًا من هذا الموضوع خاصة وأنني قد تكلمت حول عقم علم الكلام وجنايته على الأمة الإسلامية.

إن من أولى البدهيات في هذا الشأن أن الإسلام قد حرص على أن يكون انتماء المسلم لدينه فقط منذ أول لحظة يعلن فيها «لا إله إلا الله محمد رسول الله». والبراءة من كل معبود أو متبوع أو مطاع سوى الله تعالى.

والأدلة على ذلك كثيرة جدًّا في كتاب الله وسنّة رسوله ﷺ.

قال تعالى: ﴿ فَكُن يَكُفُر بِالطَّلْغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرَّةِ اَلْوُثْقَى ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

وقال: ﴿ وَاَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَاللّهَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النّادِ فَأَنقَذَكُم أَعْدَاءً فَاللّهُ لَكُمْ ءَايُنتِهِ لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ لَيْنَكُى ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

ويقول سبحانه: ﴿ قُلْ أَنَدْعُواْ مِن دُوبِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعَقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَننَا اللّهُ كَٱلّذِى اَسْتَهْوَتُهُ الشَّينطِينُ فِي ٱلأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ وَأَصْحَبُ يَدْعُونَهُ إِلَى اللّهَدَى اَنْقَيْدُ إِلَى اللّهَدَى اللّهِ هُوَ اللّهُدَى وَأُمِنَ اللّهِ السَّلِمَ لِرَبِ الْعَالَمِينَ لَهُ ﴾ اللهُدَى اللّهِ هُوَ اللهُدَى وَأُمِنَ اللّهُ لَا إِنْ الْعَالَمِينَ لَهُ اللّهُ اللّ

- ﴿ وَمَن يُسَلِمْ وَجْهَهُ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَلُّ ﴾ [لقمان: ٢٢].
- ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلْسِرِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٨٥].
- ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَنلِحًا وَقَالَ إِنَنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ [فصلت: ٣٣].

فهذه النصوص الكريمة تثبت مدى منة الله سبحانه وتعالى بإنعامه على العالمين بهذا الدين، فالولاء له مصدر القوة والعزة.

فمن استمسك بهذا الولاء، وحققه فقد استمسك بالعروة الوثقى. أما الحديث وعن أبي هريرة على قال: قال رسول الله بَيِّقُ: «إن الله قد أذهب عنكم عُبيّة الجاهلية (۱)، وفخرها بالآباء، مؤمن تقي، أو فاحر شقي، أنتم بنو آدم وآدم من تراب، ليدعن رحال فخرهم بأقوام إنما هم فحم من فحم جهنم، أو ليكونن أهون على الله من الجعلان التي تدفع بأنفها النتن» (۱). وحرص المصطفى بيُّ على تربية أمته والبعد بما عن مفاخر الأنساب والأحساب التي لا تستمد قولها وحيويتها من هذا الدين القيم، فنجده عليه الصلاة والسلام يحثهم على أن يكون انتماؤهم للصف الإسلامي وحسب. ففي الحديث عن أبي عقبة – وكان مولى من أهل فارس – قال: شهدت مع رسول ففي الحديث عن أبي عقبة – وكان مولى من أهل فارس – قال: شهدت مع رسول فالشه يُلِيُّ أحدًا، فضربت رجلاً من المشركين، فقلت: خذها مني وأنا الغلام الأنصاري» (۱).

<sup>(</sup>١) العبية – كما قال الخطابي – الكبر والنخوة. انظر سنن أبي داود ٥/٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود كتاب الأدب ج٥/٠٤ ح١١٦ وأخرجه الترمذي في المناقب ٤٣٠/٩ ح٠٥ ٣٩٥ وقال: حديث حسن.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود كتاب الأدب ٣٤٣/٥ ح٣١٣٥ قال الألباني في المشكاة: في إسناده عنعنة محمد بن إسحاق ١٣٧٤/٣ وأخرجه ابن ماجة في الجهاد ٩٣١/٢ ح ٢٧٨٤.

ولقد كان ديدن العقيدة الإسلامية هو: إفراد الله تعالى بالتعلق والحب والتعظيم والطاعة والإنابة والخشوع والخوف والرجاء، وتجريد النفس من كل محبوب أو مرهوب أو مرغوب سوى الله تعالى، قال جل شأنه:

﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ آللَهُ بِضُرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥۤ إِلَا هُوَ ۖ وَابِن يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدَ لِفَضْلِهِ ۚ ﴾ [يونس: ١٠٧].

وقال رسول الله يُطْيِّرُ لعبد الله بن عباس رضي الله عنهما: «... واعلم أن الأمة لو اجتمعوا المتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك»(١).

«فإذا جرد العبد التوحيد فقد خرج من قلبه خوف ما سواه وكان عدوه أهون عليه من أن يخافه مع الله، بل يفرد الله بالمخافة... ويتجرد لله محبة وخشية وإنابة وتوكلاً، واشتغالاً به عن غيره، فيرى أن إعماله فكره في أمر عدوه وخوفه منه، واشتغاله به من نقص توحيده أو إلا فلو جرد توحيده لكان له فيه شغل شاغل، والله يتولى حفظه والدفع عنه، فإن الله يدافع عن الذين آمنوا... ومعلوم أن التوحيد حصن الله الأعظم من دخله كان من الآمنين. قال بعض السلف: من خاف الله خافه كل شيء ومن لم يخف الله أخافه من كل شيء "كا.

هذا طريق من طرق منهج العقيدة في غرسها للولاء والبراء في النفوس.

وطريق آخر: وهو استخدام مشاهد يوم القيامة، لتصوير الخصومة والعداء بين الأتباع والمتبوعين – الذين سلكوا غير منهج الله في الدنيا ووالوا وعادوا حسب العادات ودين الآباء – وتبرؤ كل فريق من صاحبه.

قال تعالى: ﴿ إِذْ تَبَرَّأُ ٱلَّذِينَ ٱتُّبِعُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ وَرَأَوُا ٱلْعَكَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي في أبواب صفة القيامة ٢٠٤/٧ ح ٢٥١٨ وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) يشترط في هذا عدم ترك الأسباب لأن فعل السبب من باب التوكل: «اعقلها وتوكل».

<sup>(</sup>٣) بدائع الفوائد لابن القيم ٢٤٥/٢ بتصرف.

ٱلْأَسْبَابُ آَنِيَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ لَقَ أَنَ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرًّا مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّءُواْ مِنَّا كَذَاكِ يُرِيهِمُ ٱللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَرْجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ آُنِكُ ﴾ [البقرة: ١٦٦، ١٦٧].

ولا شك أن هذه حال من اتخذ من دون الله ورسوله وليجة وأولياء، يوالي لهم ويعادي لهم، ويرضي لهم، ويغضب لهم، فإن أعماله كلها باطلة، يراها يوم القيامة حسرات عليه مع كثرتها، وشدة تعبه فيها ونصبه، إذ لم يخلص موالاته ومعاداته، ومحبته وبغضه، وانتصاره وإيثاره لله ورسوله.

ويوم القيامة ينقطع كل سبب ووسيلة وموالاة كانت لغير الله، ولا يبقى إلا من كان له سبب يصل بينه وبين ربه وهو حظه من الهجرة إلى الله ورسوله وعبادة الله وحده وما يلزم ذلك من الحب والبغض والعطاء والمنع والولاء والعداء والقرب والبعد وتجريد متابعة رسول الله و والإعراض والترك لما خالف سنته وهديه (۱).

ومن منهج القرآن أيضًا في موضوع الولاء والبراء ضرب المثل، وهذا كثير في القرآن الكريم وأبرز مثال في هذه القضية هو إبراهيم التَقْلِيم خليل الرحمن وأبو الأنبياء. فإنه هو القدوة الأولى في الولاء والبراء. ونظرًا لأهمية ذلك أترك الحديث عنه إلى فصل مستقل في هذا الباب إن شاء الله.

وإذا وحدت محبة الله في القلب، تحمل المؤمن حينئذ وتقبل تكاليف هذه المحبة ولوازم عبادته لله تعالى ومن ذلك جهاد أعداء الله وبغضهم وهجرهم والصبر على الأذى في سبيل الله.

ثم يمضي القرآن الكريم في أسلوب عرض هذه العقيدة مستخدمًا التهديد والوعيد بعد البيان والإيضاح وإقامة الحجة على الناس فيقول رَجَلَا:

<sup>(</sup>١) انظر الرسالة التبوكية لابن القيم ص٥٥.

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِۦ فَسَوْفَ يَأْتِى ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِيَّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱللَّهُ مِنْ أَعِزُهُ كَا إِنَّهُ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةً لَآيِمٍ ﴾ [المائدة: ٤٥].

أما المستجيبون لأمر الله فإن الله يجبهم وهو ناصرهم ومولاهم ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَانِتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ. صَفًا كَأَنَّهُم بُنْيَنُ مُرَّصُوصٌ ﴿ إِنَّ الصف: ٤].

﴿ بَلِ ٱللَّهُ مَوْلَنَكُمْ وَهُوَ خَيْرُ ٱلنَّاصِرِينَ إِنَّ ﴾ [آل عمران: ١٥٠].

﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ هُوَ مَوْلَكُمَّ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿ إِنَّ ﴾ [الحج: ٧٨].

ومن لوازم محبة الله اتباع رسول الله ﷺ ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَالَتَبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ ﴾ [آل عمران: ٣١].

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «فاتباع سنّة رسوله على واتباع شريعته باطنًا وظاهرًا هو موجب محبة الله، كما أن الجهاد في سبيل الله، وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه هو حقيقتها»(١).

ويقول الحسن البصري رحمه الله: زعم قوم ألهم يحبون الله فابتلاهم الله بهذه الآية: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللّهُ ﴾ (٢) لقد ربى الكتاب والسنة الأمة على الحب في الله والبغض في الله، والولاء في الله والبراء في الله، حتى وصلت إلى حد أن لو قذفت في النار لكان أحب إليها من أن تعود في الكفر بعد إذ أنقذها الله منه.

ولئن كان الولاء والبراء قد غاب اليوم في واقع حياة المسلمين – إلا من رحم ربك – فإن هذا الغياب لا يغير من الحقيقة الناصعة الجلية شيئًا لأن هذا الأمر العظيم كما يقول الشيخ حمد بن عتيق (٢): «ليس في كتاب الله تعالى حكم فيه من الأدلة أكثر ولا

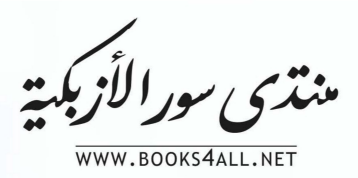
<sup>(</sup>١) التحفة العراقية ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٢٥/٢.

<sup>(</sup>٣) ستأتي ترجمته قريبًا.

أبين من هذا الحكم بعد وجوب التوحيد وتحريم ضده»(١). وما سر استيراد مذاهب البشر الإلحادية وأفكارهم القاصرة إلا نتيجة حتمية لغياب ولائهم لله ورسوله وعدم براءهم من الطواغيت المقنعة ببهرج الباطل وزيف الحقيقة.





<sup>(</sup>١) النجاة والفكاك ص١٤.

### الفصل الثاني

### أولياء الرحمن وأولياء الشيطان وطبيعة العداوة بينهما

إن وجود أولياء الرحمن وأولياء الشيطان أمر قلم نشأ منذ خلق آدم التَّلَيَّا وأمر الله للملائكة بالسجود له فسجدت إلا إبليس أبي واستكبر.

وقد تحدث القرآن الكريم عن قصة هذه العداوة بين آدم وإبليس في صور شتى من أبرزها سورة البقرة وسورة الأعراف وسورة طه وغيرها.

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِى وَاسْتَكَبَر وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِبَ لَهُ وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلا مِنْهَا لَكَفِرِبَ لَهُ وَقُلْنَا مَنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلا فَيْرِهِ ٱلشَّيْطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَا كَانَا فِيةً وَقُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَلُ وَمَتَعُ إِلَى حِينٍ لَنِ فَاللَقَٰنَ ءَادَمُ مِن وَقُلْنَا ٱلْهِبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِينَكُمْ مِن وَيَقِدِهِ كَلِمُنتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُو ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ لَنِ قُلْنَا ٱلْهِبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَا يَأْتِينَكُمْ مِن هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ لَنِكُ ﴾ [البقرة: ٣٤-٣٨].

وفي سورة الأعراف يأتي بيان عدم سحود إبليس ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا نَسَجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَّ فَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نَادٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٢].

لقد كان أمر الله لإبليس أن يسجد فكان رده لعنه الله الامتناع والاستكبار مستخدمًا في ذلك قياسه الفاسد: إن النار أشرف من الطين! وهو بمذا ينصب نفسه ندًّا لله سبحانه وتعالى: الله يقول كذا. فيقول إبليس أنا أرى كذا. ولذلك استحق اللعنة والطرد من رحمة الله.

وانقسام الناس إلى فريق الهدى وفريق الضلال بدأ بهذه البداية كما ذكر ذلك المؤلى سبحانه ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ فَيَسَكُمُ صَافِرٌ وَمِنكُمُ مُؤْمِنٌ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ لَٰ ۚ ﴾ [التغابن: ٢].

فأما الفريق الذي أجاب دعوة الرسل وآمن بكتب الله المنزلة ورسله المبعوثين رحمة للناس فهؤلاء أولياء الرحمن.

وأما الفريق الذي أعرض واستكبر فهم أولياء الشيطان.

وقبل الحديث عن الفريقين لابد أن نعلم أن الله سبحانه وتعالى قد أقام الحجة على عباده فبين لهم عداوة الشيطان — حتى بعد قصته مع آدم —.

فهو سبحانه لم يذكر قصة آدم وعداوة إبليس له عدة مرات في القرآن فحسب، بل زاد الأمر بيانًا فحذر بني آدم في مواضع كثيرة من القرآن أن يستمعوا لغواية الشيطان ويعرضوا عن طريق الله المستقيم قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَدْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَآفَةً وَلَا تَـنَّبِعُوا خُطُوَتِ الشَّلَطُونُ إِنَّا ثُولَا تَنَّبِعُوا خُطُوَتِ الشَّلَطُونُ إِنَّا ثُولَا تَنْبِعُوا خُطُوَتِ السَّلَيْطُونُ إِنَّا ثُولَا تُنْبِعُوا خُطُوَتِ اللَّهِ أَنْ اللَّهُ اللَّ

ثم يأتي التذكير مع التحذير في قوله تعالى: ﴿ يَنْبَقَ ءَادَمَ لَا يَقْلِنَنَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كُمَا الْحَرَجَ أَبُونِكُمْ مِنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَأُ إِنَّهُ يَرَسُكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نُوْمِنُونَ ﴿ يَا الْحَرَافَ: ٢٧].

ولم يقتصر البيان القرآن الكريم على هذا بل قد كشف للناس المخطط الشيطان، حتى يبصر كل ذي عينين ويتفكر أولو الألباب فقال تعالى عن إبليس: ﴿ لَمَنَهُ اللّهُ وَقَالَكَ لاَنْجُونَا مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا لَنْ اللّهُ وَلاَ مُنِينَنَهُمْ وَلاَ مُنِينَهُمْ وَلاَ مُرَنّهُمْ وَلاَ مُرَنّهُمْ وَلاَ مُرَنّهُمْ وَلاَ مُرتّهُمْ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلْقَ اللّهُ وَمَن يَتَخِذِ الشّيطانَ فَلِيكُنَي مَلْقَ مِن يَتَخِذِ الشّيطانَ وَلِيّا مِن دُونِ اللّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُبِينًا لَنْ يَعِدُهُمْ وَيُمَنّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمْ وَيُمَنّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشّيطانُ إِلّا عُهُولًا لَنْ اللّهُ السّاء: ١٢٠-١٢١].

ثم يذكر الله للناس مشهدًا من مشاهد يوم القيامة حين يندم أولياء الشيطان ولات ساعة مندم فيقول سبحانه: ﴿ وَآمْتَنُوا الْيُومَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ وَأَمْ لَكُمْ يَكِنِي َ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُولُ اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا

مُسْتَقِيمٌ ﴿ ﴾ [يس: ٥٩-٦١].

إنه ليس بعد بيان الله بيان. والأشياء لأصلها تعود كما يقولون فما دام أن إبليس عدو لآدم فلا شك أن أتباع إبليس وحزبه أعداء لأولياء الرحمن وأتباع المرسلين. ومن ثم فلا التقاء بين الفريقين ولا هوادة بينهما.

إنها الحرب والعداوة والحسد والاستهزاء والسخرية والمكر والخديعة وكل ما يوحي به إبليس لأتباعه ذلك سلاح حزب الشيطان.

وحزب الشيطان أناس يتربصون بالمؤمنين يحاولون ما استطاعوا أن يصدوهم عن ذكر الله، ولقد أخبرنا الله عَلَى بذلك في مواضع عدة من كتابه الكريم فقال سبحانه عن سخرية أعداء الله بحزب الله:

﴿ زُيِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواُ وَٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ وَاللَّهِ يَرَرُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (إِنْ ﴾ [البقرة: ٢١٢].

﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ ٱلْكَنْدِبِينَ ﴿ إِلَا عَرَافَ: ٦٦].

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْعَكُونَ ﴿ وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَنَفَامَزُونَ ﴿ وَإِذَا ٱنْقَلَبُواْ إِنَّ هَنَوُٰلَآءِ لَضَالُونَ ﴿ وَإِذَا رَاقَهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَنَوُٰلَآءِ لَصَالُونَ ﴿ وَإِذَا رَاقَهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَنَوُٰلَآءِ لَصَالُونَ ﴿ وَإِذَا رَاقَهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَنَوُٰلَآءِ لَصَالُونَ ﴿ وَإِذَا رَاقَهُمْ قَالُواْ إِنَ هَنَوُٰلَآءِ لَصَالُونَ ﴿ وَإِذَا رَاقَهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَنَوُٰلَآءٍ لَصَالُونَ ﴿ وَإِذَا رَاقَهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَنَوُٰلَآءٍ لَصَالُونَ ﴿ وَإِذَا لَذِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وانظر إلى تصوير القرآن لعداوة حزب الشيطان، وما تنطوي عليه نفوسهم ضد المؤمنين في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُنَا بَيِنَـنَتِ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ الَّذِينَ كَفَرُواْ اللهُمنينَ فَي قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنَتِنَا قَعْرُفُ فِي وُجُوهِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَيشَنَ الْمُصِيرُ فَي اللَّهِمْ ءَاينتِنا قُلُ أَفَاأُنِينَكُم بِشَرِّ اللَّهُ النَّهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَيشَنَ الْمُصِيرُ فَي اللَّهِ اللّهِ اللهُ الّذِينَ كَفَرُواْ وَيشَنَ الْمُصِيرُ فَي اللّهِ اللهِ اللهُ الذِينَ كَفَرُواْ وَيشَنَ الْمُصِيرُ فَي اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الذِينَ كَفَرُواْ وَيشَنَ الْمُصِيرُ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ الذِينَ كَفَرُواْ وَيشَنَ الْمُصِيرُ فَي اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّه

وهاهنا حقيقة هامة هي: أن العداوة التي وقعت بين آدم التَّلِيَا وين إبليس هي عداوة قائمة بين إبليس وبني آدم إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. وتاريخ البشرية كله ما هو إلا مصداق لحقيقة انقسام الناس إلى فريق الهدي والرشاد وفريق الهوى والشيطان.

## ﴿ خَلَقَكُمْ فَهِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ [التغابن: ٢].

وعلى ذلك فإنه لا التقاء بين الفريقين في الدنيا ولا في الآخرة ولذلك يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «ومن سنّة الله: أنه إذا أراد إظهار دينه، أقام من يعارضه فيحق الحق بكلماته، ويقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق»(١).

وانظر إلى عداوة قوم نوح التَّلَيِّة له وقوم عاد وقوم صالح وشعيب وإبراهيم وموسى وعيسى ثم محمد رَّيِّة ، ثم العداوة التي تقابل بما الجاهلية أهل الإيمان إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

وإذا كان أولياء الرحمن مصرين على اتباع هدي ربهم فإن أولياء الشيطان يصرون أيضًا على التردي في حمأة الجهل والضلال، عابدين للطاغوت سواء كان هذا الطاغوت ندًّا يعبد أو شهوة يراد إشباعها أو جنسًا أو لغة أو سلطة أو أرضًا أو دين الآباء الأولين. وصدق الله العظيم إذ يقول:

﴿ اللَّهُ وَلِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظُّلُمَنَةِ إِلَى ٱلنُّودِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَوْلِيَا وَهُمُ ٱلطَّاخُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَنَةِ ٱوْلَتَهِكَ أَصْحَنَبُ ٱلنَّارِ هُمْ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ٧٨/٢٨.

## فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٥٧].

أما حزب الرحمن فهم «الذين ينتمون إليه سبحانه، ويستظلون برايته، ويتولونه ولا يتولون أحدًا غيره، وهم أسرة واحدة وأمة واحدة من وراء الأجيال والقرون، ومن وراء المكان والأوطان ومن وراء القوميات والأجناس، ومن وراء الأرومات والبيوت»(١).

وقد جاء الدين الإسلامي بفيصل التفرقة بين الحق والباطل، وبين الإسلام والجاهلية فلم يجعل التقاء الناس على أساس العرق أو اللون أو الجنس أو التراب – كما تفعل ذلك الجاهليات القديمة والحديثة على السواء – بل جعل التقاء الناس على العقيدة في الله، وجعل المفاضلة بينهم بالعمل الصالح قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقِبَآبِلَ لِتَعَارَفُوأً إِنَّ أَلَكُمْ أِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا يَمُ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣].

وقال ﷺ: «لا فضل لعربي على عجمي، ولا لعجمي على عربي، ولا لأسود على أبيض على أسود إلا بالتقوى. كلكم لآدم وآدم من تراب»(٢).

وقال أيضًا: ﴿إِن الله أذهب عنكم عبية الجاهلية وفخرها بالآباء، مؤمن تقي أو فاجر شقي (<sup>T)</sup>. ولقد تبرأ المصطفى بيّن من أقرباء له ليسوا على دينه، ليضع من نفسه قدوة للمؤمنين فقال فيما رواه عمرو بن العاص عند: سمعت رسول الله بيّن يقول جهارًا من غير سر: ﴿إِن آل فلان — أناس من أقاربه — ليسوا لي بأولياء، إنما وليي الله وصالح المؤمنين متفق عليه (<sup>1</sup>).

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ٤١٣/١.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد عن أبي نضرة ٤١١/٥ وإسناده صحيح إلا أنه مرسل لأن أبا نضرة ليس صحابيًا.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ص٩٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري كتاب الأدب ١٩/١٠ ح ٩٩٠٠ ومسلم في الإيمان ١٩٧/١ ح٢١٥.

وقال ﷺ: ﴿ إِن أُولَى الناس بِي المتقون من كانوا وحيث كانوا» (١) وهذا موافق لقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَـٰلُهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِلْحُ ٱلْمُؤْمِنِينٌ ﴾ [التحريم: ٤].

من هنا: كان المؤمنون هم أولياء الله لأنهم استجابوا لما أراد الله فتلقوا منه وحده، وعبدوه وحده، وخافوه وحده. بعكس الفريق الثاني فإلهم كلما دعاهم رسول من رسل الله قالوا:

﴿ بَلَ نَشَبِعُ مَا ۚ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۗ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْفِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴿ إِلَيْهِ مَا ۚ الْبَقْرَةِ: ١٧٠].

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُتُمْ تَعَالُواْ إِلَىٰ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَالُواْ حَسَبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَابِئَةَنَأَ أَوَلَوْ كَانَ مَابَأَوْهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ لَيْنِكُا ﴾ [المائدة: ١٠٤].

ومن صفات أولياء الرحمن: الاستحابة والانقياد لحكم الله وشرعه واتباع أمره قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ اَلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواً إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ. لِيَحْكُرُ بَيْنَكُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطْغَنَا وَأُولَتَ إِنَّ هُمُ اَلْمُفْلِحُونَ لَنِهَا ﴾ [النور: ٥١].

أما أولياء الشيطان: فمن سماقهم الإعراض عن حكم الله وشرعه، واتباع الهوى والشيطان قال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ سَمِمْنَا وَعَصَيْنَا وَأَسَّمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَعِنَا لَيَّا بِأَلْسِنَنِهِمْ وَطَعَنَا فِي الدِينِ ﴾ [النساء: ٤٦].

وقال: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرَ بِنَايَنتِ رَبِّهِ ۚ ثُرُّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنْفَقِمُونَ ۞ ﴾ [السحدة: ٢٢].

يقول العلامة ابن القيم: «كل من كذب رسول الله ﷺ، وأعرض عن متابعته، وحاد عن شريعته، ورغب عن ملته، واتبع غير سنته، ولم يتمسك بعهده، ومكن

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٥/٣٥٥ وهو حديث صحيح. انظر تخريج كتاب فقه السيرة للغزالي ص٤٨٥ وصحيح الجامع الصغير ١٨١/٢ ح٢٠٠٨.

الجهل من نفسه، والهوى والفساد من قلبه، والجحود والكفر من صدره، والعصيان والمخالفة من جوارحه فهو ولي الشيطان (١٠).

ومن سمات أولياء الشيطان: ألهم إذا جاء الحق معارضًا في طريق رياستهم طحنوه، وداسوه بأرجلهم، فإن عجزوا عن ذلك دفعوه دفع الصائل، فإن عجزوا عن ذلك حبسوه في الطريق، وحادوا عنه إلى طريق أخرى، وهم مستعدون لدفعه بحسب الإمكان، فإذا لم يجدوا منه بدًّا أعطوه السكة والخطبة، وعزلوه عن التصرف والحكم والتنفيذ، وإن جاء الحق ناصرًا لهم، وكان لهم صالوا به وحالوا، وأتوا إليه مذعنين لا لأنه حق بل لموافقته غرضهم وأهوائهم.

﴿ وَإِذَا دُعُواْ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ عِلَيْحَكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم مُعْرِضُونَ آلَ وَإِن يَكُن لَمُمُ الْحَقُ يَأْتُواْ إِلَيْهِ مُذْعِنِينَ آلِ أَنِي قُلُوبِهِم مَرَضُ أَرِ ارْتَابُواْ أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُمُ بَلْ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ آلِ ﴾ [النور: ٤٨-٥٠] (٢).

#### طبيعة العداوة بين الفريقين

بعد أن بيّنا سمات الفريقين، نتحدث الآن عن العداوة بينهما، ومعرفة هذه العداوة أمر لابد منه لتمييز الخبيث من الطيب.

﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا آَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبُ ﴾ [آل عمران: ١٧٩].

ومعرفة العداوة بين الفريقين أمر هام يكشف ألعوبة بعض المتسمين بأسماء إسلامية وهم يسعون لتذويب المسلم في خضم الجو الجاهلي المعاصر وتمييع ولائه لربّه ودينه وإخوانه المسلمين، وأمانة براءته وعداوته لكل عدو لهذا الدين.

هذه الحقيقة الهامة الناصعة يحاول أعداؤنا تزييفها: بأن الكفار أصدقاء أوفياء شرفاء

<sup>(</sup>١) هداية الحياري ٧.

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين ٧/١٥.

يجب أن يكون لهم الحب والتقدير، والإحلال والإكبار والتعظيم، يقولون إننا متأخرون وهؤلاء القوم متقدمون يجب أن نسلك مسلكهم، وننهج نهجهم نقتفي آثارهم في كل وضع وحال، نأخذ حضارهم بكاملها حلوها ومرها، حقها وباطلها، بل إنه لا بطال فيها(۱).

ولكن هيهات خستوا وخابوا، إن حزب الله هم الأعلون عند الله قدرًا، وهم الأعلون ولو كانوا عدد الحصى.

ولابد أن يسبق حديث العداوة بين الفريقين، نبذة بسيطة عن عداوة إبليس للإنسان حتى نعلم مداخل الشيطان لهذه النفس البشرية، ومدى تلبيسه الحق بالباطل على أوليائه فيبين الحق للمؤمن فيأخذ الحذر على نفسه ومن معه، ويعبد الله على بصيرة منه ونور من شرعه.

وقد ذكر ابن القيم رحمه الله أن عداوة الشيطان للإنسان تتمثل في ست مراتب أذكرها هنا بالاختصار:

- ۱) الكفر والشرك، ومعاداة الله ورسوله، فإذا ظفر الشيطان بذلك من ابن آدم برد أنينه، واستراح من تعبه معه، وهو أول ما يريد من العبد، فإن ظفر به صبره من عسكره ونوابه، فصار من دعاة إبليس، فإن يئس من ذلك نقله للمرتبة الثانية من الشر وهي:
- ٢) البدعة: لألها أحب إليه من: الفسوق والعصيان، وذلك أن ضررها في نفس الدين وهو ضرر متعد، وهي مخالفة لدعوة الرسل، فإن كان الشخص ممن يعادي أهل البدع والضلال نقله إلى المرتبة الثالثة وهي:
- ٣) الكبائر على اختلاف أنواعها، فيحرص أن يوقعه فيها، خاصة إذا كان عالمًا متبوعًا لينفر الناس عنه. ومن المعلوم أن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم، هذا إذا أحبوا إشاعتها، فكيف إذا تولوا هم إذاعتها؟ فإن عجز

<sup>(</sup>١) ممن تزعم هذا الاتحاه طه حسين وأضرابه.

عن هذه نقله للتي بعدها وهي:

٤) الصغائر التي إذا اجتمعت ربما أهلكت صاحبها، كما قال النبي يَنْكُثُرُ : «إيّاكم ومحقرات الذنوب، فإن مثل ذلك قوم نزلوا بفلاة من الأرض» (١). وذكر حديثًا معناه أن كل واحد منهم جاء بعود حطب حتى أوقدوا نارًا عظيمة فطبخوا واشتووا. ولا يزال يسهل عليه أمر الصغائر حتى يستهين بها، فيكون صاحب الكبيرة الخائف أحسن حالاً منه، فإن أعجزه العبد عن هذه نقله للخامسة.

 ه) إشغاله بالمباحات التي لا ثواب فيها ولا عقاب، بل عاقبتها فوت الثواب الذي ضاع عليه باشتغاله بها، فإن أعجزه العبد عن هذه بأن كان حافظًا لوقته شحيحًا به، يعلم مقدار أنفاسه وانقطاعها وما يقابلها من النعيم والعذاب نقله للتي بعدها.

7) إشغاله بالعمل المفضول عن الفاضل ليزيح عنه الفضيلة ويفوته ثواب العمل الفاضل، ويفتح له أبواب حير كثيرة، كما ورد أنه يأمر بسبعين بابًا من أبواب الخير إما ليتوصل إلى باب واحد من الشر وإما ليفوت بها خيرًا أعظم من تلك السبعين وأجل وأفضل. وهذا أمر لا يتوصل إلى معرفته إلا بنور الله يقذفه في قلب العبد، يكون سببه تجريد متابعة الرسول يَنْ وشدة عنايته بمراتب الأعمال عند الله، وأحبها إليه، وأرضاها له، وهذا لا يعرفه إلا من كان من ورثة الرسول يَنْ ونوابه في الأمة، وخلفائه في الأرض والله يمن بفضله على من يشاء من عباده (٢).

وما دام أن هذا هو كيد الشيطان للإنسان فما هو سبب العداوة ومثيرها بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان؟

والجواب على ذلك أحد أمور أربعة أو الأربعة مجتمعة.

1) الكبر: فأولياء الشيطان استكبروا على الحق وعلى الرسول وعلى الرسالة. قال

<sup>(</sup>۱) الحديث في مسند أحمد ٣٣١/٥ وهو حديث صحيح انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة ح ٣٨٩ وصحيح الجامع ٣٨٦/٢ ح٣٨٦/٠ ٢٦٨٤.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد ٢٦٠/٢، ٢٦٢ بتصرف.

الله تعالى فيهم: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنِ أَتَنَهُمْ إِن فِي صُدُودِهِمْ إِلَّا صُدُودِهِمْ إِلَّا صُدُودِهِمْ إِلَّا صُدُودِهِمْ إِلَّا صُدُودِهِمْ إِلَّا صَبِيعُ ٱلْبَصِيعُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

﴿ أَفَكُلُمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا نَهْوَى أَنفُسُكُمُ اَسْتَكَبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبْتُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُلُوكَ ﴿ إِلَيْهِ إِلَا تِهِ إِنَّا لَا نَهْوَى أَنفُسُكُمُ اَسْتَكَبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبْتُمْ وَفَرِيقًا

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَىٰ مُسْتَكَمِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَ فِي أَذُنَيْهِ وَقَلْ فَهِ أَذُنَيْهِ وَقَلْ فَهِ أَذُنَيْهِ وَقَلْ فَهَا لَكُنْ فَعَلَمْ اللَّهُ فَا لَهُ عَلَيْهِ عَلَاهٍ لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

٢) استحباب الحياة الدنيا على الآخرة، واللصوق بالشهوات واللذائذ قال تعالى:
 ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَنَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ
 ٱلْكَافِينَ لَيْنَا ﴾ [النحل: ١٠٧].

﴿ الَّذِينَ يَسْتَحِبُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوجًا أَوْلَيْكَ فِي صَلَالِ بَعِيدٍ (﴿ ﴾ [إبراهيم: ٣].

وإذا وجد الكبر وحب الدنيا على الآخرة أو أحدهما: فإن أرباب ذلك ينزعجون من جود عباد الله المخلصين، حتى ولو لم يظهر لهم منهم أي احتكاك فإن وجودهم بهذا النقاء وبهذه الطهارة وبذلك الاستعلاء أمر يغيظ أعداء الله قال تعالى:

﴿ وَدُّواْ لَوْ تَكُفُرُونَ كُمَا كَفَرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَآءٌ ﴾ [النساء: ٨٩].

ذلك أن وحود الفريق الطاهر يشعر الفريق الدنس بخبث طويته وقبيح فعله، فمن هنا يبدأ كيد أعداء الله لأولياء الله بكل ما تعني كلمة «كيد» سواء كان ذلك بالسخرية أو الاستهزاء، أو العذاب والاضطهاد، أو التربص للمؤمنين بكل ما يسوء.

٣) الحسد: فثائرة أولياء الشيطان لا تمدأ، ولذلك يكنون للمؤمنين الحسد والحقد، وقد بين الله ذلك في كتابه العزيز بقوله تعالى؛ ﴿وَدَّ كَيْرِيُّ مِنْ أَهْلِ

ٱلْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَلًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ فَاعْفُواْ وَأَصْفَحُواْ حَقَّ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِقِهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ لَ اللَّهُ الْمَرَقِةِ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ لَ اللَّهُ اللهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ لَ اللهُ اللهُ عَلَىٰ حُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ لَ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ مُنْ اللهُ عَلَىٰ اللهُولِي اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ ع

أجل هذه هي أمنيتهم أن يكفر عباد الله ليتساووا معهم في الكفر والضلال، وقد بين الله عظيم حقدهم وحسدهم لو ظهروا على المؤمنين فقال تعالى: ﴿كَيْفَ وَإِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُواْ فِيكُمْ إِلَّا وَلَا ذِمَةً ﴾ [التوبة: ٨].

٤) سلب الهيمنة والولاء: وهذا أمر يختص بـ «الملا» أي السادة والطواغيت الذين يستعبدون الناس، حيث يتقدم الناس لهم بالإجلال والتعظيم والرغبة والرهبة، والخوف والرجاء. فإذا جاء دين الله وشرعه الذي يحرر الناس من عبودية العبيد إلى عبادة الواحد القهار فإن «الملا» يثورون ويعادون دعاة الخير، لألهم يشعرون حينئذ أن سلطالهم قد سلب وأن شرفهم قد زال، وأن الناس لم يعودا يخشولهم أو يرهبولهم، لأن دين الله قد حررهم وأعزهم وعبدهم لله فحوفهم من الله، وحبهم لله، وولاؤهم لله، وبغضهم في الله.

ودليل هذا فعل كسرى حين جاءه كتاب رسول الله يَشِيَّ يدعوه إلى الدخول في الإسلام فاستكبر في نفسه وكأنه يقول: أمر عجيب! الأعراب الذين كانوا رعاة لنا يأتون إلي لأدخل في دينهم الجديد؟ وظن أن ملكه سيزول إذا دخل في الدين الجديد، فما كان منه إلا أن مزق الكتاب. قد استجاب الله دعوة نبيه يَشِيِّ فمزق الله ملك كسرى شر ممزق، فهكذا الطواغيت التي لا تدين لله بالولاء والسلطة والحاكمية تعادي أولياء الرحمن وتصب عليهم أشد أنواع العذاب كما قال تعالى:

﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ( ﴿ ﴾ [البروج: ٨].

والجاهلية لا تكره الإسلام لأنها – في دخيلة نفسها – لا تعرف ما فيه من الحق والخير، أو لأنها بينها وبين نفسها – تعتقد حقًا أن باطلها الذي تعيش فيه أصوب وأقوم من الإسلام! كلا! فهي تكرهه وهي عالمة بما فيه من الحق والخير وبأنه هو الذي

يقوّم ما اعوج من شئون الحياة، وإنما تكرهه لأنما حريصة على هذا العوج لا تريد تقويمه، وتود أن تبق الأمور على اعوجاجها ولا تستقيم! تكرهه لأنما هي الجاهلية.. وهو الإسلام!

﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا الْهَمَىٰ عَلَى الْهُدَىٰ ﴾ [فصلت: ١٧] (١).

أما طبيعة عداوة أولياء الرحمن لأعدائهم: فهي جزء من عقيدتهم وأحسب أيي فصلت القول في هذا في التمهيد حين تكلمت عن لوازم لا إله إلا الله – إنهم يبغضون في الله من حاد الله ورسوله قال تعالى:

إلهُم لا يلتقون مع أعدائهم في منتصف الطريق بل يقولون كما قال إمامهم إبراهيم الطّيْعِينِ : ﴿ إِنَّا بُرَءَ ۚ وَأُلْ مِنكُمْ وَمِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةُ وَٱلْبَغَضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُواْ بِٱللّهِ وَحَمْدَهُ ﴾ [الممتحنة: ٤].

يقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله: «إنه لا يستقيم للإنسان إسلام – ولو وحد الله وترك الشرك – إلا بعداوة المشركين والتصريح لهم بالعداوة والبغض كما قال تعالى: ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا ﴾ [الجحادلة: ٢٢] (٢).

وما دمنا قد عرفنا منطلق العداوة وحقيقتها فيجب أن نعلم أن هذا هو «القاسم المشترك» بين أعداء الإسلام بشتى أصنافهم كفار ومشركين ومنافقين وكل من كره

<sup>(</sup>١) جاهلية القرن العشرين للأستاذ محمد قطب ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) مجموعة التوحيد ص١٩ (ستة مواضع في السيرة) ط دار الفكر.

الإسلام وعاداه.

إن طبيعة المنهج الإسلامي التي يعرفها جيدًا أصحاب المناهج الأخرى طبيعة الإصرار على إقامة مملكة الله في الأرض، وإخراج الناس كافة من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده، وتحطيم الحواجز المادية التي تحول بين الناس كافة وبين حرية الاختيار الحقيقة. ثم إنها طبيعة التعارض بين منهجين للحياة، لا التقاء بينهما في صغيرة ولا كبيرة وحرص أصحاب المناهج الأرضية على سحق المنهج الربّاني الذي يهدد وجودهم ومناهجهم وأوضاعهم قبل أن يسحقهم، فهي حتمية لا اختيار فيها في الحقيقة لهؤلاء ولا لهؤلاء. وهذه الظاهرة يقررها القرآن بقوله:

﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُواً ﴾(١).

ونذكر بعض عداوات هذه الأصناف حسبما نص عليه القرآن الكريم فأما الكفار فقد قال الله تعالى عنهم:

﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ بِأَفْرَهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَقَ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللَّهِ مِأْفَا مُعَمِّمُ نُورِهِ وَلَقَ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللَّهِ مِأْفَا مُعَمِّمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَقَ كَرِهُ اللَّهُ مُرْتَعَ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرْتُمُ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرْتُمُ اللَّهُ مُرْتُمُ اللَّهُ مُرْتُمُ اللَّهُ مُرْتُمُ اللَّهُ مُرْتَعَالِمُ اللَّهُ مُرْتُمُ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرْتُوا اللَّهُ مُرْتُمُ اللَّهُ مُرْتُمُ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّذِلِيلُولُولِللللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ ال

وقال في شأن المشركين: ﴿مَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ ٱهْلِ ٱلْكِنَبِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَنْ يُنَزَّلُ عَلَيْكُم مِنْ خَيْرِ مِن زَيِّكُمْ ﴾ [البقرة: ١٠٥].

﴿ هُوَ ٱلَّذِى آَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ [الصف: ٩].

واما عداوة اهل الكتاب: فالله يقول عنهم: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَنْرَىٰ حَنَّى تَلِيَّهُ وَلَا ٱلنَّصَنْرَىٰ حَتَّى تَلَيَّهُمُ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْيَهُودَ ﴾ [المائدة: ٨٢].

<sup>(</sup>١) انظر طريق الدعوة ١/٨٠.

﴿ أَلَمْ زَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِئَنِ يَشْتَرُونَ ٱلضَّلَالَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُواْ ٱلسَّيِيلَ ﴿ النساء: ٤٤].

﴿ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓا ءَامَنَا وَ إِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيَكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيَظِ قُلَ مُوتُوا بِغَيْظِكُمُّ إِلاَّاكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ قُلَ مُوتُوا بِغَيْظِكُمُّ إِلَّا اللَّهِ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُودِ لَهُ ﴾ [آل عمران: ١١٩].

أما عداوة المنافقين: فقد نبّه القرآن الكريم على ذلك في مواضع كثيرة ومن ذلك ما ورد في أول سورة البقرة حيث ذكرهم في ثلاث عشرة آية من آية ٨ - ٢٠ «وذلك لكثرتهم وعموم الابتلاء بهم، وشدة فتنتهم على الإسلام وأهله، فإن بلية الإسلام بهم شديدة حدًّا، لأنهم منسوبون إليه، وإلى نصرته وموالاته وهم أعداؤه في الحقيقة، يخرجون عداوته في كل قالب، يظن الجاهل أنه علم وإصلاح وهو غاية الجهل والإفساد.

فلله كم معقل للإسلام قد هدموه! وكم من حصن له قد قلعوا أساسه وخربوه، وكم من لواء مرفوع قد وضعوه... اتفقوا على مفارقة الوحي فهم على ترك الاهتداء به مجتمعون:

﴿ فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿ ﴾ [المؤمنون: ٥٣].

رأس مالهم الخديعة والمكر، وبضاعتهم الكذب والختر، وعندهم العقل المعيشي: إن الفريقين عنهم راضون وهم بينهم آمنون.

﴿ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَغْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُهُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ٩].

من علقت مخالب شكوكهم بأديم إيمانه مزقته كل تمزيق، ومن تعلق شرر فتنتهم بقلبه ألقاه في عذاب الحريق، خرجوا في طلب التجارة البائرة في بحار الظلمات فركبوا مراكب الشبه والشكوك، تجري بهم في موج الخيالات، فلعبت بسفنهم الريح العاصف، فألقتها بين سفن الهالكين.

﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُا ٱلضَّلَالَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت يَّجَنَرَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ [البقرة: ١٦] (').

وقد نزل بخصوصهم سورة كاملة في القرآن هي سورة «المنافقون» وقد ورد فيها صريح عداوتهم للمؤمنين في قوله تعالى عنهم:

﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللّهِ حَتَّى يَنفَضُّواً وَلِلّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ لَ ۚ يَقُولُونَ لَإِن رَّجَعْنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَ الْأَعَزُ مِنْهَا ٱلْأَذَلَ وَلِلّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ عَوَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَهُ ﴾ [المنافقون: ٧، ٨].

وما دمنا قد عرفنا عداوات هذه الأصناف للإسلام، فإنه لجدير بنا أن نؤكد خطورة عداوة اليهود والنصارى لألهم هم المسيطرون اليوم على معظم بقاع الأرض، وهم الذين يبثون غزوهم بشتى الأساليب، وهم رمز «البهرج والانبهار» أمام المخدوعين من أبناء المسلمين.

يقول الأستاذ سيد قطب رحمه الله: «إن حقيقة المعركة التي يشنها اليهود والنصارى في كل أرض وفي كل وقت ضد الجماعة المسلمة هي من أجل العقيدة. وهم قد يختصمون فيما بينهم ولكنهم يلتقون دائمًا في المعركة ضد الإسلام والمسلمين.

وقد يرفعون لهذه المعركة أعلامًا شتى — في خبث ومكر وتورية — لألهم قد جربوا حماسة المسلمين لدينهم وعقيدهم حين واجهوهم تحت راية العقيدة، فخوفًا من حماس العقيدة الإسلامية وجيشالها: أعلنوا الحرب باسم الأرض والاقتصاد والسياسة والمراكز العسكرية، وألقوا في روع المخدوعين منا: إن حكاية العقيدة قد صارت حكاية قديمة لا معنى لها! ولا يجوز رفع رايتها، وخوض المعركة باسمها، فهذه سمة المتخلفين المتعصبين! وذلك ليأمنوا جيشان العقيدة من جديد، بينما هم في قرارة نفوسهم جميعًا:

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ۳٤٧/۱ ، ۳٤٩ بتصرف.

يخوضون المعركة أولاً وقبل كل شيء لتحطيم هذه الصخرة العاتية التي نطحوها طويلاً فأدمتهم جميعًا!

فإذا نحن خدعنا بخديعتهم فلا نلومن إلا أنفسنا، ونحن نبتعد عن توجيه الله لنبيه وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

هذا هو الثمن الوحيد الذي يرتضونه وما سواه فمرفوض ومردود. ولكن الأمر الحازم والتوجيه الصادق ﴿ قُلَ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى ﴾ على سبيل القصر والحصر هدى الله هو الهدى وما عداه فليس بهدى (١).

#### وخلاصة القول:

إن حقيقة العداوة وطبيعتها هو اختلاف الدينين، وافتراق المنهجين. فإما دين الله واتباع شرعه وموالاة عباده المؤمنين.

وإما دين الباطل واتباع الهوى والشهوات والشيطان والانضمام إلى حزب الشيطان. فعلى أولياء الله أن يعتزوا بدينهم، وأن يستعلوا فوق وطأة الباطل فإنهم هم المنصورون، وإذا كان أعداء الله يتباهون بقوتهم وكثرة عددهم وعدتهم فإن المؤمنين يفخرون بنصر الله وكريم معيته وعونه لهم.

فقد ورد في صحيح البخاري عن أبي هريرة في عن النبي يَتَلِيَّةُ قال: «يقول الله تعالى: من عادى لي وليًّا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلي عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذي لأعيذنه وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي

<sup>(</sup>١) بتصرف في ظلال القرآن ١٠٨/١.

عن قبض نفس عبدي المؤمن، يكره الموت وأكره مساءته ولابد له منه» (١).

ويقول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ وَٱلَّذِينَ هُم ثَحْسِنُونَ ﴿ ﴾ [النحل: ١٢٨].

﴿ إِذْ يُوحِى رَبُكَ إِلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَنَبِتُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَأَلِقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَامَنُواْ سَأَلِقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَامَنُواْ الرُّعْبَ ﴾ [الأنفال: ١٢].

﴿ فَلَا نَهِنُواْ وَنَدْعُواْ إِلَى اَلسَلْمِ وَأَنتُدُ الْأَعْلَوْنَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمُ أَعْمَلَكُمُ ﴿ ﴾ [محمد: ٣٥].

وإذا قلبنا صفحات التاريخ وجدنا مصداق ذلك، ففي غزوة بدر نصر الله القلة المؤمنة على الكثرة الكافرة، وأعزّ دينه ونصر حزبه، وفتوحات المسلمين شرقًا وغربًا وتحطيم عروش كسرى وقيصر ليست بغائبة عن الأذهان.

ونصر الله وتأييده للمؤمنين في معركتهم مع التتار ومع الصليبيين الحاقدين. وغيرها من مئات الحوادث سواء كانت على مستوى الفرد أم الجماعة خير شاهد على ما نقول.

وسيبقى النصر والعون والمدد لأولياء الله إن شاء الله إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها وما على المؤمنين إلا الصدق مع الله والإخلاص في العمل ابتغاء مرضاته هو وحده، والعمل وفق كتابه وسنة نبيه ولن يضيع الله أجر من أحسن عملاً.

# **����**

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ص٩١.

# الفصل الثالث عقيدة أهل السنّة والجماعة في الولاء والبراء

لابد أن نذكر معتقد أهل السنة والجماعة في الولاء والبراء حتى يخرج بذلك أرباب الله أو سنّة رسوله ﷺ .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: على المؤمن أن يعادي في الله، ويوالي في الله، فإن كان هناك مؤمن فعليه أن يواليه – وإن ظلمه – فإن الظلم لا يقطع الموالاة الإيمانية.

قال تعالى: ﴿ وَإِن طَايِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَّا ﴾ [الحجرات: ٩].

فجعلهم إخوة مع وجود القتال والبغي، وأمر بالإصلاح بينهم، فليتدبر المؤمن: إن المؤمن تجب معاداته وإن أعطاك المؤمن تجب معاداته وإن أعطاك وأحسن إليك. فإن الله سبحانه بعث الرسل، وأنزل الكتب ليكون الدين كله لله، فيكون الحب لأوليائه والبغض لأعدائه، والإكرام والثواب لأوليائه والإهانة والعقاب لأعدائه.

وإذا اجتمع في الرجل الواحد: خير وشر، وفحور وطاعة، ومعصية وسنة وبدعة استحق من الموالاة والثواب بقدر ما فيه من الخير، واستحق من المعاداة والعقاب بحسب ما فيه من الشر، فيجتمع في الشخص الواحد موجبات الإكرام والإهانة كاللص تقطع يده لسرقته، ويعطي من بيت المال ما يكفيه لحاجته. هذا هو الأصل الذي اتفق عليه أهل السنة والجماعة، وخالفهم الخوارج والمعتزلة ومن وافقهم (۱).

ولما كان الولاء والبراء مبنيين على قاعدة الحب والبغض كما أسلفنا فيما سبق فإن

<sup>(</sup>۱) انظر مجموع الفتاوى ۲۰۸/۲۸، ۲۰۹.

الناس في نظر أهل السنة والجماعة – بحسب الحب والبغض والولاء والبراء – ثلاثة أصناف:

الأول: من يحب جملة. وهو من آمن بالله ورسوله، وقام بوظائف الإسلام ومبانيه العظام علمًا وعملاً واعتقادًا. وأخلص أعماله وأفعاله وأقواله لله، وانقاد لأوامره وانتهى عمّا لهى الله عنه ورسوله، وأحب في الله، ووالى في الله وأبغض في الله، وعادى في الله، وقدم قول رسول الله يَهِي على قول كل أحد كائنًا من كان (١).

الثاني: من يحب من وجه ويبغض من وجه، فهو المسلم الذي خلط عملاً صالحًا وآخر سيئًا، فيحب ويوالي على قدر ما معه من الخير، ويبغض أكثر مما يصلح... وإذا أردت الدليل على ذلك فهذا عبد الله بن حمار (٢). وهو رجل من أصحاب رسول الله على كان يشرب الخمر، فأتى به إلى رسول الله على فلعنه رجل وقال: ما أكثر ما يؤتى به، فقال النبي عَلِيُنَ : «لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله» (٢) مع أنه عَلَيْ لعن الخمر وشار بحا وبائعها وعاصرها ومعتصرها وحاملها والمحمولة إليه (١٤).

الثالث: من يبغض جملة وهو من كفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ولم يؤمن بالقدر خيره وشره، وأنه كله بقضاء الله وقدره وأنكر البعث بعد الموت، أو ترك أحد أركان الإسلام الخمسة، أو أشرك بالله في عبادته أحدًا من الأنبياء والأولياء والصالحين، وصرف لهم نوعًا من أنواع العبادة كالحب والدعاء، والخوف والرجاء والتعظيم والتوكل، والاستعانة والاستعاذة والاستغاثة والذبح والنذر والإنابة والذل

<sup>(</sup>١) إرشاد الطالب لابن سحمان ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن حمار. هكذا أورده ابن سحمان والموجود في صحيح البخاري ٧٥/١٢ أنه عبد الله، كان يلقب حمارًا وقال ابن حجر: كان يهدي إلى النبي ﷺ ويضحكه في كلامه. انظر الإصابة ذ/٢٧٥ تحقيق البجاوي.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب الحدود باب ما يكره من لعن شارب الخمر وأنه ليس بخارج من الملة ٧٥/١٢ ح٠٦٧٨.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود كتاب الأشربة ٨٢/٤ ح٣٦٧٤ وابن ماجه في الأشربة ١٢٢/٢ ح٣٣٨٠ قال الألباني: صحيح. انظر صحيح الجامع الصغير ١٩/٥ ح٤٩٦٧.

والخضوع والخشية والرغبة والرهبة والتعلق، أو ألحد في أسمائه وصفاته واتبع غير سبيل المؤمنين، وانتحل ما كان عليه أهل البدع والأهواء المضلة، وكذلك كل من قامت به نواقض الإسلام العشرة أو أحدها(١).

فأهل السنة والجماعة – إذن – يوالون المؤمن المستقيم على دينه ولاء كاملاً ويحبونه وينصرونه نصرة كاملة، ويتبرءون من الكفرة والملحدين والمشركين والمرتدين ويعادو لهم عداوة وبغضًا كاملين. أما من خلط عملاً صالحًا وآخر سيئًا فيوالونه بحسب ما هو عليه من الشر.

وأهل السنة والجماعة يتبرءون ممن حاد الله ورسوله ولو كان أقرب قريب ﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادَّونَ مَنْ حَادَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوَ كَانُوٓا عَالُوٓا عَالُوٓا الجادلة: ٢٢].

ويمثلون لله تعالى في قوله: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ ءَابَاءَكُمْ وَالْحُونَكُمْ أَوْلِيَكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ أَوْلِيَا إِن السَّتَحَبُّوا ٱلْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَانِ وَمَن يَنُولُهُم مِنكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ وَلَيْنَا أَوْ اللّهُ عَلَى الْإِيمَانِ وَمَن يَنُولُهُم مِنكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَلَى إِن كَانَ ءَابَا وَكُمْ وَأَبْنَا وَكُمُ مَ وَإِخْوَلُكُمْ وَأَنْوَا كُمْ وَأَنْوَاكُمْ وَأَنْوَلُهُمْ وَأَنْوَاكُمْ وَأَنْوَلُهُمْ وَأَنْوَلُهُمْ وَأَمْوَلُ ٱلْقَرْمُ وَالْمَالُ وَمُسَادِهُ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَمَسْكِنُ مَرْضَوْنَهَا أَمْرِيْ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلْفَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ وَجِهَا لِهِ فِي سَبِيلِهِ مُنْزَبَّصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِيْ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ مَنْزَبُصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِيْ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ لَا يَهُ وَاللّهُ لَا يَهُ وَاللّهُ لَا يَهُولُوالِهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهُ وَاللّهُ لَا يَهُ وَلَاللّهُ لَا يَهُولُوالِهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَاللّهُ لَا يَهُ وَلَاللّهُ لَا يَهُمُ وَاللّهُ لَا يَهُولُوالْهُ وَلَاللّهُ لَا يَهُولُواللّهُ اللّهُ لَا يَهُولُواللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ لَا يَهُولُواللّهُ اللّهُ لَا يَهُولُواللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

## ويلخص الإمام ابن تيمية مذهب أهل السنة والجماعة فيقول:

الحمد والذم والحب والبغض والموالاة والمعاداة إنما تكون بالأشياء التي أنزل الله بما سلطانه، وسلطانه كتابه، فمن كان مؤمنًا وجبت موالاته من أي صنف كان، ومن كان كافرًا وجبت معاداته من أي صنف كان.

قال تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمْ

<sup>(</sup>١) إرشاد الطالب ص١٩.

رَكِعُونَ لَنِكُ وَمَن يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْفَلِبُونَ لَٰ ﴾ [المائدة: ٥٥، ٥٦].

وقال: ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

وقال: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ ﴾ [التوبة: ٧١].

ومن كان فيه إيمان وفيه فجور أعطي من الموالاة بحسب إيمانه، ومن البغض بحسب فجوره، ولا يخرج من الإيمان بالكلية بمجرد الذنوب والمعاصي كما يقول الخوارج والمعتزلة.

ولا يُجعل الأنبياء والصديقون والشهداء والصالحون بمنزلة الفساق في الإيمان والحب والبغض والموالاة والمعاداة.

قال تعالى: ﴿ وَإِن طَآ إِفَانَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـتَكُواْ فَأَصَّـلِحُواْ بَيْنَهُمَّا ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ [الحجرات: ٩، ١٠].

فجعلهم إخوة مع وجود الاقتتال والبغي.

... ولهذا كان السلف مع الاقتتال يوالي بعضهم بعضًا موالاة الدين لا يعادون كمعاداة الكفار، فيقبل بعضهم بشهادة بعض، ويأخذ بعضهم العلم من بعض، ويتوارثون ويتناكحون، ويتعاملون عماملة المسلمين بعضهم مع بعض مع ما كان بينهم من القتال والتلاعن وغير ذلك(١).

#### الولاء والبراء القلبي:

ومن عقيدة أهل السنة والجماعة في هذا الموضوع أن الولاء القلبي وكذلك العداوة يجب أن تكون كاملة.

<sup>(</sup>١) مجموع لابن تيمية ص١٠٨ - ٢٠١ الطبعة الأولى سنة ١٣٤٩هـــ مطبعة المنار بمصر.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: فأما حب القلب وبغضه، وإرادته وكراهته، فينبغي أن تكون كاملة حازمة، لا توجب نقص ذلك إلا بنقص الإيمان، وأما فعل البدن فهو بحسب قدرته، ومتى كانت إرادة القلب وكراهته كاملة تامة وفعل العبد معها بحسب قدرته فإنه يعطي ثواب الفاعل الكامل.

ذلك أن من الناس من يكون حبه وبغضه وإرادته وكراهته بحسب محبة نفسه وبغضها، لا بحسب محبة الله ورسوله، وبغض الله ورسوله وهذا نوع من الهوى، فإن اتبعه الإنسان فقد اتبع هواه:

﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَيْنَهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [القصص: ٥٠] (١).

موقف أهل السنة والجماعة من أصحاب البدع والأهواء:

يدخل في معتقد أهل السنّة والحماعة البراءة من أرباب البدع والأهواء.

والبدعة: مأخوذة من الابتداع وهو الاختراع، وهو الشيء بحدث من غير أصل سبق ولا مثال احتذي ولا ألف مثل ومنه قولهم: ابتدع الله الخلق أي خلقهم ابتداء ومنه قوله تعالى:

﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١١٧].

وقوله: ﴿ قُلُّ مَا كُنْتُ بِدَّعَا مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٩].

أي لم أكن أول رسول إلى أهل الأرض.

وهذا الاسم يدخل فيما تخترعه القلوب، وفيما تنطق به الألسنة وفيما تفعله الجوارح<sup>(۲)</sup>.

قال ابن الجوزي: «البدعة عبارة عن فعل لم يكن فابتدع. والأغلب في المبتدعات

<sup>(</sup>١) شذرات البلاتين ٣٥٤/١ «الأمر بالمعروف لابن تيمية».

<sup>(</sup>٢) كتاب الحوادث والبدع للطرطوشي ٣٨، ٣٩ تحقيق محمد الطالبي.

ألها تصادم الشريعة بالمخالفة وتوجب التعاطي عليها بزيادة أو نقصان »(١٠).

ولقائل أن يقول: ما شأننا الآن وأصحاب البدع لا سيما وأنت تتكلم عن ولاء الكفار والبراء منهم وموالاة المؤمنين ونصر قمم؟

والجواب على ذلك: أولاً: أن البدعة خطرها عظيم وكبير، والدليل على ذلك أنها تنقسم إلى رتب متفاوتة ما بين الكفر الصريح إلى الكبيرة والصغيرة، وفي هذا يقول الإمام الشاطبي:

البدعة تنقسم إلى رتب متفاوتة منها ما هو كفر صراح، كبدعة الجاهلية التي نبه عليها القرآن بقوله: ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ مِمَّا ذَرَاً مِنَ ٱلْحَكَرَثِ وَٱلْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَ الْواْهَذَا بِللَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَنذا لِشُرَكَا إِنَا ﴾ [الأنعام: ١٣٦].

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَلَاهِ الْأَنْفَامِ خَالِصَةٌ لِلْأَكُورِنَا وَمُحَارَّمُ عَلَىٰ أَزْوَاجِنَا ۚ وَإِن يَكُن مَّيْمَةُ فَهُمْ فِيهِ شُرَكَآ أَهُ ﴾ [الأنعام: ١٣٩].

وقوله: ﴿ مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَجِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِرٍ ﴾ [المائدة: ١٠٣].

وكذلك بدعة المنافقين حين اتخذوا الدين ذريعة بحفظ النفس والمال وما أشبه ذلك مما لا يشك أنه كفر صراح(٢).

وقضية التحليل والتحريم خصوصية لله تَجَلَق فمن ادعى التحليل والتحريم فقد شرّع ومن شرّع فقد أله نفسه. وكما أن الله سبحانه وتعالى هو الخالق فهو أيضًا صاحب الأمر والسلطان، قال تعالى:

﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَانَقُ وَٱلْأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٥٥].

وقال سبحانه: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَئُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَدًا حَلَنَّلُ وَهَنذَا حَرَامٌ

<sup>(</sup>١) تلبيس إبليس ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) الاعتصام ٢/٢٧.

لِّنَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُّ ﴾ [النحل: ١١٦].

فهذه البدعة الكفرية وأمثالها لأصحابها منا العداء والبغض والكره والجهاد بعد الإعذار والإنذار، والبراءة منهم لا تختلف عن البراءة من الكافر الأصلي، فقد قال بَيْكُمُّةُ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس فيه فهو رد»(١).

قال البغوي: «وقد اتفق علماء السنة على معاداة أهل البدعة ومهاجرتهم» (1). ونعود لرتب البدع كما ذكرها الشاطبي فقال: «ومن البدع ما هو من المعاصي التي ليست بكفر أو يختلف فيها هل هي كفر أم لا؟ كبدعة الخوارج والقدرية والمرجئة ومن أشبههم من الفرق الضالة».

وهنها: ما هو معصية ويتفق على أنها ليست بكفر، كبدعة التبتل<sup>(٢)</sup> والصيام قائما في الشمس والخصاء بقصد قطع شهوة الجماع.

ومنها: ما هو مكروه كالاجتماع للدعاء عشية عرفة، وذكر السلاطين في خطبة الجمعة على ما قاله ابن عبد السلام الشافعي(1) وما أشبه ذلك(0).

فأرباب هذه البدع يتبرأ منهم أهل السنة والجماعة.

ثانيًا: لخطورة البدع على الدين أورد هنا نماذج من أقوال سلف الأمة في التحذير من البدع وأصحابها. ومن ذلك ما قاله الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود الله عبد ال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في الصلح ٣٠١/٥ ح٢٦٩٧ ومسلم كتاب الأقضية ١٣٤٣/٣ ح١٧١٨.

<sup>(</sup>۲) شرح السنة ۲۲۷/۱.

<sup>(</sup>٣) التبتل: هو الانقطاع عن الدنيا إلى الله. انظر مختار الصحاح ص٥٣.

<sup>(</sup>٤) هو سلطان العلماء عبد العزيز بن عبد السلام السلمي الدمشقي فقيه شافعي بلغ رتبة الاجتهاد ولد سنة ٧٧هـ وتوفي سنة ٦٦٠هـ من مؤلفاته التفسير الكبير، والإلمام في أدلة الأحكام، وقواعد الشريعة وقواعد الأحكام والفتاوى. انظر الأعلام للأركلي ٢١/٤ ط٤ وفيه أن له ترجمة في فوات الوفيات ٢٨٧/١ وطبقات السبكي ٨٠/٥ والنحوم الزاهرة ٧٨٠/١ وذيل الروضتين ٢١٦ ومفتاح السعادة ٢١٢/٢.

<sup>(</sup>٥) الاعتصام ٢٧/٢.

حيث يقول:

«من كان مستنًا فليستن بمن قد مات: أولئك أصحاب محمد وَ كَانُوا خير هذه الأمة، أبرها قلوبًا، وأعمقها علمًا وأقلها تكلفًا، قوم اختارهم الله لصحبة نبيّه وَ وَقَلَلُهُ الله وَ الله لصحبة نبيّه وَقَلَلُهُ وَقَلَلُ دينه، فتشبهوا بأخلاقهم وطرائقهم، فهم كانوا على الهدي المستقيم» (١). وقال سفيان الثوري رحمه الله: البدعة أحب إلى إبليس من المعصية، المعصية يتاب منها، والبدعة لا يتاب منها.

وقال الإمام مالك رحمه الله: من أحدث في هذه الأمة شيئًا لم يكن عليه سلفها فقد زعم أن رسول الله يَتَلِيمُ خان الدين، لأن الله تعالى يقول:

﴿ ٱلْبُوْمَ أَكُمْلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣].

فما لم يكن يومئذ دينًا لا يكون اليوم دينًا (٦).

## وذكر الشاطبي رحمه الله أن مفاسد البدع تنحصر في أمرين:

افا مضادة للشارع، ومراغمة له، حيث نصب المبتدع نفسه منصب المستدرك
 على الشريعة لا منصب المكتفي بما حد له.

٢) أن كل بدعة – وإن قلت – تشريع زائد أو ناقص، أو تغيير للأصل الصحيح، وكل ذلك قد يكون على الانفراد، وقد يكون ملحقًا بما هو مشروع فيكون قادحًا في المشروع، ولو فعل أحد مثل هذا في نفس الشريعة عامدًا، لكفر، إذ الزيادة والنقصان فيها أو التغيير – قل أو كثر – كفر<sup>(1)</sup>. ويعضد هذا النظر عموم الأدلة في ذم البدع ومنها: قوله على " كل بدعة ضلالة » "وقوله على " وقوله على " من دعا إلى ضلالة "

<sup>(</sup>١) شرح السنة للبغوي ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٢) شرح السنة ٢١٦/١.

<sup>(</sup>٣) الاعتصام ٢/٥٥.

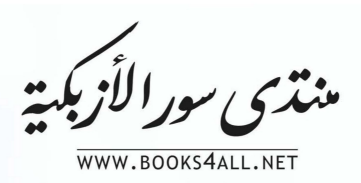
<sup>(</sup>٤) الاعتصام ٦١/٢ بتصرف بسيط.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم كتاب الجمعة ٩٢/٢ - ٨٦٧.

كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا »(١).

وقال أحد علماء السلف: «لا تجالسوا أصحاب الأهواء - أو قال - أصحاب الخصومات فإني لا آمن أن يغمسوكم في ضلالتهم، ويلبسوا عليكم بعض ما تعرفون »(٢).

فاخلاصة: إنه من معتقد أهل السنّة والجماعة البراء من المبتدعين خاصة أصحاب البدع الكفرية ولذلك سيرد مزيد من تفصيل هذا في الباب الثاني إن شاء الله.



<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب العلم ٢٠٦٠/٤ ح٢٦٧٤.

<sup>(</sup>٢) شرح السنة ٢٢٧/١.

#### الفصل الرابع

## أسوة حسنة في الولاء والبراء من الأمم الماضية

#### أُ) إبراهيم الحليل الطَّيْكُلِّ:

لقد كان نبي الله إبراهيم الطَّيْكِمْ: أسوة حسنة وقدوة طيبة في ولائه لربّه ودينه وعباد الله المؤمنين، وبرائه ومعاداته لأعداء الله ومنهم أبوه.

لقد كانت سيرة نبي الله إبراهيم الطّنِيلاً مع قومه كأي نبي رسول، حيث دعاهم بالتي هي أحسن إلى عبادة الله وتوحيده، وإفراده بالعبادة، والكفر بكل طاغوت يعبد من دون الله.

تلك هي نقطة البدء في دعوة خليل الرحمن، دعوة بالحسنى، مبتدئًا بأقرب الناس اليه، فإن لم يكن هناك تجاوب مع هذه الدعوة فالاعتزال لهذا الباطل وأصحابه على في ذلك ردعًا وزجرًا وتفكرًا في هذا الأمر الجديد، ونجاة للداعي من مشاركة أهل الباطل في باطلهم إذا كان لابد له من مخالطتهم ومعاشر هم وعدم تمكنه من الهجرة من أرضهم.

ولما لم يجدوا حجة وإنما هو التقليد الأعمى لفعل الآباء والأجداد قال لهم إبراهيم الطَّيْكِلاً أنا عدو آلهتكم هذه، وهذا كما قال نوح الطَّيْكِلاً فيما أخبر الله عنه بقوله:

﴿ فَأَجْعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَا مَكُمْ ثُمَ لَا يَكُنْ أَمُرُكُمْ عَلَيْكُرْ غُمَّةَ ثُمَّ اَقْضُوا إِلَىٰ وَلَا يُنظِرُونِ ﴿ فَأَخِعُوا أَمْرَكُمْ عَلَيْكُو غُمَّةً ثُمَّ اَقْضُوا إِلَىٰ وَلَا يُنظِرُونِ ﴿ فَا إِلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللل

وقال هود الطَّيْئِلِمْ ﴿ إِنِّ أَشْهِدُ اللَّهَ وَالشَّهَدُوۤا أَنِّى بَرِىٓ ۗ مِنَّا تُشْرِكُونَ لَـ ۚ مِن دُونِهِ ، فَكَلُمُ وَاللَّهِ رَقِ وَرَبِّكُمْ مَا مِن دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ مَاخِذُ مُنْاصِينِهُمْ إِنَّ اللَّهِ مَنْ مَا مِن دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ مَاخِذُ اللَّهِ رَقِ وَرَبِّكُمْ مَا مِن دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ مَاخِذُ اللَّهِ مَنْ مَنْ مَا مِن دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ مَاخِذًا إِنَاصِينِهُمْ إِنَّ إِنَّ مَنْ مِنْ لِمُ مُسْتَقِيمٍ لَنْكُ ﴾ [هود: ٥٤-٥٦].

وقال تعالى: ﴿ فَكَدُ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوَّةً حَسَنَةٌ فِى إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرُعَ وَلِلَّا بِعَنْ مَعَلَمُ الْمَدَوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى بُرَعَ وَلِدًا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْمَدَوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوْمِئُواْ بِاللّهِ وَحَدَهُۥ ﴾ [الممتحنة: ٤] (١).

وعقيدة إبراهيم التَّلِيلِاً هذه هي التي عبر عنها علماؤنا الأجلاء علماء سلف هذه الأمة بقولهم: لا موالاة إلا بالمعاداة. كما قال العلامة ابن القيم رحمه الله: «لا تصح الموالاة إلا بالمعاداة كما قال تعالى عن إمام الحنفاء المحبين، أنه قال لقومه:

﴿ أَفَرَ مَنْكُم مَّا كُنتُم تَعْبُدُونَ لَنَّ أَنتُمْ وَمَابَآؤُكُمُ ٱلْأَفْدَمُونَ لَنَّكُمْ فَإِنَّهُمْ عَدُقٌ لِيَ إِلَّا

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الآيات السابقة في ابن كثير ج٦/٦٥.

رَبَّ ٱلْعَلْمِينَ ﴿ ﴾ [الشعراء: ٧٥-٧٧].

فلم تصح لخليل الله هذه الموالاة والخلة إلا بتحقيق هذه المعاداة. فإنه لا ولاء إلا لله، ولا ولاء إلا بالبراءة من كل معبود سواه قال تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَفَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآهُ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۚ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ سَيَهُ دِينِ الْآِنِ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةُ فِي عَقِيهِ ـ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ الْآَنِ ﴾ [الزحرف: ٢٦–٢٨].

أي جعل هذه الموالاة لله والبراءة من كل معبود سواه كلمة باقية في عقبه يتوارثها الأنبياء وأتباعهم بعضهم عن بعض، وهي كلمة لا إله إلا الله، وهي التي ورثها إمام الحنفاء لأتباعه إلى يوم القيامة(١).

ويقول الإمام الطبري: قد كانت لكم يا أمة محمد أسوة حسنة في فعل إبراهيم والذين معه في هذه الأمور من مباينة الكفار، ومعاداتهم، وترك موالاتهم إلا في قول إبراهيم:

# ﴿ لَأَشْتَغْفِرَنَّ لَكَ ﴾ [المتحنة: ٤].

فإنه لا أسوة لكم فيه في ذلك لأن ذلك كان من إبراهيم عن موعدة وعدها إيّاه، قبل أن يتبين له أنه عدو لله فلما تبين له أنه عدو الله تبرأ منه، فتبرءوا من أعداء الله، ولا تتخذوا منهم أولياء حتى يؤمنوا بالله وحده ويتبرءوا من عبادة ما سواه، وأظهروا لهم العداوة والبغضاء (٢).

وقد كان من نتيجة هذه المعاداة وهذا البراء القوي أن أجمع الطغاة على قتل إبراهيم - كما هو حال كل طاغية على مر عصور التاريخ في إبادة الدعاة إلى الله، لا لشيء إلا لألهم يدعولهم إلى عبادة الله وحده.

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي ص٢١٣ وانظر تفسير ابن كثير ج٢١٢/٧ ومجموعة التوحيد ص١٣٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٦٢/٢٨.

﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ ﴾ [البروج: ٨].

وجمعوا له نارًا عظيمة فكانت رعاية الله وحفظه تحوطان خليله الصادق عليه الصلاة والسلام فصارت النار بردًا وسلامًا عليه.

﴿ قَالُواْ اَبْنُواْ لَهُمْ بُلْيَنَنَا فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴿ فَأَلَادُواْ بِهِ عَلَيْنَا هُمُ الْأَسْفَلِينَ ﴿ فَ الْمَافَاتِ: ٩٧، ٩٧]. [الصافات: ٩٧، ٩٧].

لقد عدلوا عن الجدال والمناظرة لما انقطعوا وغلبوا، ولم تبق لهم حجة ولا شبهة إلى استعمال قوتهم وسلطاتهم لينصروا ما هم عليه من سفههم وطغياتهم فكادهم الرب على كلمته ودينه وبرهانه كما قال تعالى:

﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ وَانْصُرُواْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَنعِلِينَ لَنَيْ قُلْنَا يَننَارُ كُونِ بَرْدَا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ لَنْكُ وَأَلَانَهَاء : ٦٨-٧٠] (١٠. عَلَى إِبْرَهِيمَ لَنْكُ وَالْأَنبِياء: ٦٨-٧٠] (١٠.

وتأتي التوجيهات الربانية لخاتم الأنبياء محمد ﷺ باتباع ملة أبيه إبراهيم الطّيلاً: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ أَنِ النَّبِعِ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ثُنَّ اللَّهُ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣].

﴿ قُلُ صَدَقَ ٱللَّهُ فَأَتَبِعُواْ مِلَّهَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ آلَ عمران: ٥٩].

﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَكَرَىٰ تَهْتَدُواً قُلْ بَلْ مِلَةً إِبْرَهِ عَرْ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَقَالُواْ حَدُواْ أَوْ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَا الْبَقْرَةِ: ١٣٥].

﴿ إِنَ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَلَذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوُأٌ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾ [آل عمران: ٦٨].

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء، للحافظ ابن كثير ١٨١/١ وانظر تفاصيل القصة في نفس المصدر.

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَٱتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَٱتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴿ إِلَى النساء: ١٢٥].

﴿ وَجَنِهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ۚ هُوَ ٱجْتَبَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجً مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِنزَهِيمَ هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلْسُلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ [الحج: ٧٨].

﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَّةِ إِبْرَهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَةً ﴾ [البقرة: ١٣٠].

فهذا الإخبار من الله لأمة محمد و عن فعل إبراهيم التَكِين من أجل الاقتداء به في الإخلاص، والتوكل على الله وحده، وعبادة الله وحده والبراءة من الشرك وأهله ومعاداة الباطل وحزبه.

## ب) أمثلة أخرى على طريق الحق والهدى:

كما سبق أن ذكرنا أن دعوة الأنبياء واحدة. دعوة لعبادة الله وحده وإفراده بالدينوية والتأله والحب والرضى بحكمه وشرعه، والبراءة من كل طاغوت معبود من دون الله سواء بالرغبة أو الرهبة.

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَبِنِ أَعْبُدُواْ أَلَقَهَ وَأَجْتَنِبُواْ ٱلطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

فإننا نحد أمثلة مشرقة ونماذج إيمانية رفيعة على طريق العقيدة الغرّاء.

إلهم المؤمنون، أينما وحيثما كانوا وحلوا وفي أي عصر ومصر عاشوا. يوردها ربنا تبارك وتعالى في محكم تنزيله، حتى تكون لنا أسوة حسنة. وتسلية لرسوله الكريم علماً كان يلاقيه هو وصحابته الأخيار.

وما أحوج الداعية المسلم – وهو الحريص على حب الخير لكل الناس – أن يتدبر هذه الأمثلة والنماذج الإيمانية فسيجد فيها العزاء والتسلية فيما يلاقيه من مشقة وعنت. وإذا كانت هذه سنة الله في أنبيائه وعباده الصالحين أن يتعرضوا للأذى

والعنت – وهم أكرم خلق الله على الله – فمن باب أولى أن يلاقي دعاة الهدى والخير صنوفًا شتى من الأذى والسخرية والاستهزاء والعذاب وسيجدون معية الله تصحبهم وترعاهم وحفظه وقدره يحوطهم. وكل ما يلقونه إنما هو ابتلاء واختيار كما قال تعالى:

﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا آَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَيِيثَ مِنَ ٱلطَّيِبُ ﴾ [آل عمران: ١٧٩].

وحين يثبت المؤمنون على الحق، ويتوكلون على الله حق توكله، ويخافونه وحده، ولا يخافون إلا الله، فسيكون هذا دافعًا عظيمًا لدخول الناس في دين الله، والاهتداء بمديه، والاقتداء بمؤلاء الصادقين الذين ضحوا بكل غال ونفيس، وزهدوا فيما عند الله.

ومن هذه الأمثلة التي نريد الحديث عنها باختصار، نوح عليه الصلاة والسلام فقد دعا قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا فلم يؤمن معه إلا القليل، والموقف الذي نريد أن نتحدث عنه من مواقفه التلك هو موقفه مع ابنه الذي عصاه وأبي أن يستجيب لدعوة أبيه. قال تعالى:

﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ آبَنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَنْبُنَ ٱرْكَب مَّعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ وَالْكَ فَالَ سَتَاوِى إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِن ٱلْمَاءُ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللّهِ إِلّا مَن رَحِمةً وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُعْرَفِينَ إِنْ وَقِيلَ يَتَأَرْضُ ٱلْلَعِي مَا وَلِ وَيَسَمَاهُ وَفِينَ الْمَاهُ وَقُعِي ٱلْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظّالِمِينَ إِنَّ أَقْلِي وَيَعْنَ ٱلْمَاهُ وَقُعِي ٱلْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظّالِمِينَ لَنِ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَبّهُ فَقَالَ رَبِ إِنَّ آبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ ٱلْمَكُمُ ٱلْمُكِمِينَ لَنِ وَنَادَىٰ فُوحٌ وَبَنَهُ لِيسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّ أَبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُ وَأَنتَ ٱلْمَكُمُ ٱلْمُكِمِينَ فَي وَالَّ يَتُمُ مَالِحٌ فَلَا تَسْتَلْنِ مَا لِيسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنِ الْجَالِمِينَ لَي اللّهُ وَلِنَا مَا لَيْسَ لِكَ بِهِ عِلْمُ إِلَيْ أَعْلُكُ أَن الْمَاكُ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَاللّهُ وَلِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَاللّهُ وَالْ رَبّ إِنْ آعُودُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَالْاً وَمُولَى مِنَ ٱلْجَالِينَ لَيْكُمُ الْمُحْرِينَ لَيْ إِلَيْهُمْ لِي وَتَرْحَمْنِي آلَكُولُ مِن الْجَعِلِينَ الْحُلِينَ الْمُنْ إِلَى وَتَرْحَمْنِي آلَكُولُ وَلَا لَا وَدِ عِلْكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَلِلّا لَا عَلَا لِي وَتَرْحَمْنِي آلَكُولُ وَاللّهِ وَدَا ٢٤ عَلَامً لَكُ وَلَا لَالْمُولِينَ الْمُؤْلِقُ لَلْهُ وَلَا لَا لَكُولُولِ اللّهُ وَلَا مُنْ اللّهُ وَلَا لَا لَكُولُ وَلَا لَا لَكُولُ وَلِهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ لِي وَتَرْحَمْنِي آلَكُولُ وَلَا لَتُكُولُولُ وَلَا لَكُولُ وَلِهُ لَا لَكُولُولُ وَلَا لَا لَكُولُولُ وَلِلْكُولُولُ وَلَا لَالْمُولِلِي لَا لَكُولُولُ وَلَا لَولُولُولُ الْمُعْمِلِي لَكُولُولُ وَلَا لَا لَكُولُ وَلِلْمُ لَلْمُعُولُ وَلَا لَيْسَالِقُ لِهِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْلِلِكُ وَلِلْمُ لِلْمُؤْلِقُولُ لِلْمُ لِلْهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُؤْلِلِكُولُولُ لَا الْمُؤْلِقُ لَالْمُولِلْمُ لِلَا لَا مُعَلِي لَا مُعَلِي لَا لَا لَكُولُولُولُ

إن الوشيحة التي يتجمع عليها الناس في هذا الدين ليست وشيحة الدم والنسب، وليست وشيحة الأرض والوطن، وليست وشيحة القوم والعشيرة. وليست وشيحة اللون واللغة. ولا الجنس والعنصر، ولا الحرفة والطريقة إلها وشيحة العقيدة.

أما الوشائج الأخرى فقد توجد ثم تنقطع العلاقة بين الفرد والفرد.

ويبين الله لنوح لماذا لا يكون ابنه من أهله؟ ﴿ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَلِيَّ ﴾ فوشيحة الإيمان قد انقطعت بينكما ﴿ فَلَا تَسْتَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ ، ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنَ أَهْلِكُ ﴾ ولوكان هو ابنك من صلبك (١).

وهنا يأتي الإذعان الكامل والخوف من الله سبحانه وطلب مرضاته ورحمته فيقول عبده الصالح نوح:

﴿ رَبِ إِنِيَّ أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَالِّلَا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيّ أَكُن مِن النَّيْسِ لِي اللّهِ عَلْمٌ وَالِّلَا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيّ أَكُن مِن النَّخْسِرِينَ ( ).

لقد استعلى نبي الله على العاطفة ورضي بحكم الله، فلا لجاجة ولا التواء، ولا معذرة ولا تأويل، بل تسليم مطلق، واتباع لما يحب الله ويرضى، وإعراض عما يكره ويبغض وولاء لمن يحب الله وبراء وعداء لمن حاد الله ولو كان أقرب قريب.

و لم يكن شأن نبي الله نوح الطَّيْرُ هذا مقصورًا على هذا الابن الكافر، بل أيضًا مع زوجته، ويا له من امتحان عظيم في الزوجة والابن!

هذه الزوجة تحدث عنها القرآن وعن نظيرة لها وشبيهة بفعلها وهي زُوجة لوط التَّلِينِ ، فقد ابتلى هذان النبيان بزوجتين فاسدتين ضربهما الله لنا مثلاً في كتابه العزيز فقال:

﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱمْرَأَتَ نُوحٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍّ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ١٨٨٧/٤.

مِنْ عِبَادِنَا صَنلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَرْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَقِيلَ ٱدْخُلَا ٱلنَّارَ مَعَ ٱلدَّخِلِينَ ﴿ ﴾ [التحريم: ١٠].

على أن مما يجب التنويه عنه هنا - استطرادًا - أن هذه الخيانة في الدين، وليست في الفاحشة، فإن نساء الأنبياء معصومات عن الوقوع في الفاحشة لحرمة الأنبياء عليهم السلام.

أما امرأة نوح فكانت تفشي سره، إذا آمن معه أحد أخبرت الجبابرة من قومها، وامرأة لوط تخبر قومها بضيوف زوجها من أجل فعل السوء القبيح<sup>(۱)</sup>.

وعلى النقيض من هذا الفعل المشين من هاتين المرأتين يضرب لنا القرآن مثلاً عاليًا في الإيمان والاستعلاء على الكفار من قبل امرأة مؤمنة هي زوجة فرعون اللعين قال تعالى:

﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱمْرَاْتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَنَجِّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ. وَنَجِّنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ [التحريم: ١١].

إن هذه المرأة لم يصدها طوفان الكفر الذي تعيش فيه، في قصر فرعون عن طلب النجاة وحدها، وقد تبرأت من قصر فرعون طالبة إلى ربّها بيتًا في الجنة وتبرأت من صلتها بفرعون فسألت ربّها النجاة منه، وتبرأت من عمله مخافة أن يلحقها من عمله شيء وهي ألصق الناس به. ﴿ وَنَجْنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ ٤ ﴾. وتبرأت من قوم فرعون وهي تعيش بينهم ﴿ وَنَجْنِي مِن الْقَوْمِ الطّلِمِينَ ﴾. إنه مثل للاستعلاء على عرض الحياة الدنيا في أزهى صوره، فقد كانت امرأة فرعون، أعظم ملوك الأرض يومئذ!! في قصر فرعون أمتع مكان تجد فيه امرأة ما تشتهي! لقد استعلت على هذا بالإيمان و لم تعرض عنه فحسب، بل اعتبرته شرًا ودنسًا وبلاء تستعيذ بالله منه.

إنها امراة واحدة في مملكة عريضة قوية. وقفت وحدها في وسط ضغط المحتمع

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير ابن كثير ۱۹۸/۸.

وضغط القصر، وضغط الملك، وضغط الحاشية، ورفعت رأسها للسماء! إنه التجرد الكامل من كل هذه المؤثرات والأواصر (١٠).

إن وقوف هذه المرأة أمام ذلك الجبار من الأهمية بمكان، علّ في ذلك ما يدفع تثبيط الشيطان وحزبه لبعض دعاة الإسلام وهم يخافون أن يمسهم الناس بشيء لم يكتبه الله عليهم.

ألا فلنأخذ من قرآننا عبرة وعظة، وشحنة عمل، ومنهاج دنيا وآخره حتى نقوم بما كلفنا الله به وشرفنا بالانتساب إليه وهي الدعوة إلى الله.

يقول قتادة: كان فرعون أعتى أهل الأرض وأبعده، فوالله ما ضر امرأته كفر زوجها حين أطاعت ربّها لتعلموا أن الله حكم عدل، لا يؤاخذ أحدًا إلا بذنبه (٢٠).

وهناك أيضًا نموذج آخر، وعَلَم من أعلام دعاة صراط الله المستقيم. إنه مثلٌ رفيع في الولاء لله ودينه وعباده الصالحين في النصرة والجهاد بقدر الطاقة لإعلاء كلمة الله، والبراءة من الكفار بعد إقامة الحجة والبرهان عليهم، إنه مؤلمن آل فرعون.

لننظر فى موقفه وفي ولائه حين عزم الطاغية فرعون على قتل رسول الله موسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام. لقد قال مؤمن آل فرعون كما حكاه القرآن عنه:

﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِّنَ اللهِ فِرْعَوْنَ يَكُنُدُ إِيمَنَهُ الْفَتْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِّ اللهُ وَقَدْ جَآءَكُمُ وَإِلْمَ مِنْ أَوْلِ يَكُ صَادِقًا اللهُ وَقَدْ جَآءَكُمُ وَإِلْمَ يَكُ صَادِقًا لِللهُ وَقَدْ جَآءَكُمُ وَإِلَى يَكُ صَادِقًا لِمُعْتَ مُ مَعْضُ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَابٌ ( إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَابٌ ( إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَابٌ ( إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو مُسْرِفُ كَذَابٌ ( إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو مُسْرِفُ كَذَابٌ ( إِنَّ اللّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُو مُسْرِفُ كَذَابٌ ( إِنْ اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

واسم هذا الرجل حبيب النحار والمشهور أنه كان قبطيًا من آل فرعون. وكان

<sup>(</sup>١) بتصرف: في ظلال القرآن ٣٦٢٢/٦.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير ۱۹۹/۸.

يكتم إيمانه عن قومه القبط، و لم يظهره إلا هذا اليوم حين قال فرعون:

﴿ ذَرُونِي ٓ أَقَتُلُّ مُوسَىٰ ﴾ [غافر: ٢٦].

فَأَحَدْت الرَّجَلُ غَضَبَة للهُ عَلَيْ وَ﴿ أَفْضَلُ الجَهَادُ كُلَمَةُ عَدَلُ عَنْدُ سَلَطَانُ جَائر ﴾ (١). ولا أَعَظُم من هذه الكلمة وهي قوله: ﴿ أَنْقُ ثُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِبَ ٱللَّهُ ﴾ (١).

فانظر إلى ولاء هذا الرجل المؤمن لنبي الله موسى ونصرته له، وتدبر براءه من الطاغية حتى وهو يصب عليه العذاب.

وأخيرًا نقف مع الفتية الصلحاء «أصحاب الكهف» الذين تركوا الأهل والولد والوطن والعشيرة حين علموا أنه لا طاقة لهم بمواجهة ومجابهة قومهم فنجوا بأنفسهم إلى ذلك الكهف الذي تجلت فيه معجزة عظيمة يسوقها الله لنا عبرة وعظة في حفظه لعباده الصالحين.

لقد كان موقف هؤلاء الفتية صريحًا وواضحًا وحاسمًا. وحين يتباين الطريقان

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الملاحم ١٤/٤ ح٤٣٤٤ والترمذي في كتاب الفتن ٢٨٨/٦ ح٥١٤/٢ وقال حديث حسن غريب من هذا الوجه، وابن ماجه في الفتن ١٣٢٩/٢ ح١٦١٠ وقال الألباني صحيح: انظر المشكاة ١٠٩/٢ والنسائي في البيعة ١٦١/٧ وقال الألباني صحيح: انظر المشكاة ١٠٩٤/٢.

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير ابن كثير ۱۳۰/۷.

ويختلف المنهجان لا يعود هناك سبيل إلى الالتقاء ولا المشاركة في الحياة. بل لابد من الفرار بالعقيدة.

إلهم ليسوا رسلاً إلى قومهم فيواجهوهم بالعقيدة الصحيحة ويدعوهم إليها، ويتلقوا ما يتلقاه الرسل، إنما هم فتية تبين لهم الهدى في وسط ظالم كافر، ولا حياة لهم في هذا الوسط إن هم أعلنوا عقيدتهم وجاهروا بها. وهم أيضًا لا يطيقون صدارات قومهم، وعبادة آلهتهم على سبيل التقية وإخفاء عبادتهم لله.

على أن الأرجح أن أمرهم قد كشف فلابد من الفرار بدينهم إلى الله، وقد فروا إلى كهف خشن ضيق، مؤثرين له على كل زينة من زينة الحياة الدنيا.

إنهم يستروحون رحمة الله ويحسونها ظليلة فسيحة ممتدة «ينشر» تلقي ظلال السعة والبحبوحة والانفساح فإذا الكهف فضاء فسيح رحيب، تنتشر فيه الرحمة وتتسع خيوطها.

إنه الإيمان! وما قيمة الظواهر؟ وما قيمة القيم والأوضاع والمدلولات التي تعارف عليها الناس في حياهم الأرضية؟

إن هنالك عالمًا آخر في جنبات القلب المغمور بالإيمان، المأنوس بالرحمن. عالمًا تظلله الرحمة والرفق والاطمئنان والرضوان (١٠).

وهكذا تتعدد الأمثال في جميع الوشائج والروابط، وشيحة الأبوة في قصة نوح ووشيحة البنوة والوطن في قصة إبراهيم، ووشيحة الأهل والعشيرة والوطن جميعًا في قصة أصحاب الكهف، ورابطة الزوجية في قصص امرأتي نوح ولوط وامرأة فرعون.

هكذا يمضي الموكب الكريم حتى تجيء الأمة الوسط، فتجد هذا الرصيد من الأمثال والنماذج والتحارب، فتمضى على النهج الرباني للأمة المؤمنة.

وتفترق العشيرة الواحدة والبيت الواحد حيث تفترق العقيدة ﴿ لَا يَجِـدُ قَوْمًا

<sup>(</sup>١) الظلال ٢٢٦٢/٤ بتصرف بسيط.

يُوْمِنُونَ بِأَللَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَاَدَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوَا ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ ﴾ [المحادلة: ٢٢].

لقد جمعت هذه العقيدة صهيبًا الرومي وبلالاً الحبشي، وسلمان الفارسي وأبا بكر العربي القرشي تحت راية لا إله إلا الله محمد رسول الله «وتوارت عصبية القبيلة والجنس والأرض وقال لهم يَتَبِيَّة : «دعوها فإلها منتنة» (''). وقال: «ليس منا من دعا إلى عصبية وليس منا من قاتل على عصبية، وليس منا من مات على عصبية» ('') فانتهى أمر هذا النتن، وماتت نعرة الجنس. واختفت لوثة القوم، واستروح البشر أرج الآفاق العليا، ومنذ ذلك اليوم لم يعد وطن المسلم هو الأرض وإنما وطنه هو «دار الإسلام»، تلك الدار التي تسيطر عليها عقيدته، وتحكم فيها شريعة الله وحدها ('').

وتبقى سيرة المصطفى رَبِيِّ وسيرة صحابته الأخيار منار هدي وإصلاح لمن سلك ذلك السبيل، ورضي بذلك النهج القويم.

أما من حاد عن ذلك وابتعد فالله ليس بوليه، وإنما وليه «الطاغوت» ﴿ وَالَّذِينَ كَامُوا اللهِ الطاغوت ﴿ وَالَّذِينَ كَغَرُوا اللهِ الطَّاعُونُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّه

# **�����**

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب التفسير ٦٤٨/٨ ح٠،٩٥ وصحيح مسلم كتاب البر والصلة ٤/ ١٨٨٨ ح٢٥٨٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاتب الإمارة ج ١٤٧٦ ح ١٨٤٨ وح ١٨٥٠ وأبي داود كتاب الأدب ٥/ ٢٥) صحيح مسلم كتاب الأدب ٥/ ٢٤٠ ح ١٢١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر معالم في الطريق ص١٤٣.

# الفصل الخامس الولاء والبراء في العهد الكَي

كان الحديث في الفصل السابق عن أمثلة مشرقة، وصور مضيئة من ولاء وبراء الأنبياء والرسل، والصالحين عبر تاريخ البشرية الطويل.

ونتحدث هنا عن الولاء والبراء من خلال سيرة نبينا محمد على مستمدين ذلك من الوحيين كتاب الله وسنة رسوله على وكتب السير والمغازي.

وقد اعتمدنا في تقسيم الآيات إلى مكّى ومدني، على ما ذكره علماء التفسير وعلوم القرآن من أن المكّي: على الأشهر – هو ما نزل قبل الهجرة، والمدني ما نزل بعدها(١).

وسبق أن قلنا في التمهيد: إن المسلم منذ أن يعلن شهادة «لا إله إلا الله محمد رسول الله» فإن ذلك يعني إفراد الله تلل بالوحدانية والألوهية والربوبية وخلع كل ولاء وعبودية وطاعة وخضوع وخوف ورجاء لأي معبود أر متبوع أو مطاع من دون الله. وقصر هذا الولاء والحب والتعظيم لله تلك.

وقد نزل الوحي الإلهي أول ما نزل على المصطفى في في غار حراء بقوله سبحانه: ﴿ أَقُرَأُ بِاللَّهِ مُلْكُ أَلُوكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

ثم بعد ذلك نزل قوله تعالى: ﴿ يَتَأَتُّهَا ٱلْمُدَّثِّرُ ۚ كُلَّ فَرَّ فَأَنذِرْ كُنَّ ﴾ [المدثر: ١، ٢].

وبدأ المصطفى ﷺ يدعو الناس سرًّا إلى الإسلام وأسلم معه نفر قليل، منهم

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ٣٧/١ تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم.

أبو بكر الصديق، وعليّ بين أبي طالب وخديجة بنت خويلد زوجته في جميعًا. وبدأ رسول الله يَتَلِيَّة يغرس في نفوس أصحابه محبة الله ومحبة رسوله والاجتماع على ذلك وإخلاص الحب والولاء والنصرة للمؤمنين وبغض الكفر والشرك وأهله وهذا هو لازم كلمة التوحيد « لا إله إلا الله محمد رسول الله».

وهنا نشأت الوشيحة الجديدة وشيحة العقيدة في نفوس المؤمنين وبدأ يقر في نفوسهم أن هذه هي الرابطة الحقيقية، هي الرابطة التي تطمئن لها نفس المؤمن ومع نمو هذه الغرسة الجديدة بدأت تذبل شحرة العصبية الجاهلية، والروابط الجاهلية، وبدأت نظرة الريب والاحتقار لتلك الروابط تكبر يومًا فيومًا في نفس كل من آمن بالله ورسوله.

#### الملتقى الأول وأولى خطوات الطريق

اختار المصطفى يَتَشِيِّة دار الأرقم لتلقين من آمن معه أمور هذا الدين. ولقد كانت هذه الدار هي الملتقى الأول لأولئك القادة العظام، كانت هي الدار التي بدأ يشع منها ذكر الله وتوحيده في الأرض.

ترى ما هو حال المسلمين آنذاك؟ وماذا بعد النطق بالشهادتين؟

يجيب على ذلك الأستاذ سيد قطب رحمه الله فيقول: إنه لم يكن للإسلام والمسلمين في مكة شريعة ولا دولة، ولكن الذين كانوا ينطقون بالشهادتين كانوا يسلمون قيادهم من فورهم للقيادة المحمدية، ويمنحون ولاءهم من فورهم للعصبية المسلمة. وكان الرحل حين يدخل في الإسلام يخلع على عتبته كل ماضيه في الجاهلية، ويبدأ عهدًا جديدًا، منفصلاً كل الانفصال عن حياته التي عاشها في الجاهلية. إنه يقف من كل ما عهده في جاهليته موقف المستريب الشاك الحذر المتحوف.

لقد كانت هناك عزلة شعورية كاملة بين ماضي المسلم في جاهليته وحاضره في إسلامه، ونشأت عن هذه العزلة، عزلة في صلاته بالمحتمع الجاهلي من حوله وروابطه الاجتماعية أيضًا.

إنه قد انفصل نمائيًا من بيئة الجاهلية، واتصل نمائيًا ببيئته الإسلامية، حتى لو كان يأخذ من بعض المشركين ويعطى في عالم التجارة والتعامل اليومي.

فالعزلة الشعورية شيء، والتعامل اليومي شيء آخر.

وحين انخلع المسلم من عقيدة الشرك إلى عقيدة التوحيد، ومن تصور الجاهلية إلى تصور الإسلام فإنه أيضًا كان ينسلخ من القيادة الجاهلية، وينزع ولاءه من الأسرة والعشيرة والقبيلة، ويترجم ذلك إلى واقع وحقيقة يقوم عليها الإسلام. وهذا هو الذي أزعج «الملاً» من قريش!

أزعجهم زحف الإسلام، وأزعجهم القرآن، ولم يزعجهم من قبل أن «الحنفاء» اعتزلوا معتقدات المشركين وعباداتهم، واعتقدوا بألوهية الله وحده، وقدموا له الشعائر وحده فهذا لا يهم الطاغوت، كما يفهم بعض الطيبين الخيرين اليوم الذين لا يدركون ولا يعرفون حقيقة الإسلام.

إنما الإسلام هو تلك الحركة المصاحبة للنطق بالشهادتين ثم الانخلاع من المحتمع الجاهلي وتصوراته وقيمه وقيادته وسلطانه وشرائعه. والولاء لقيادة الدعوة الإسلامية التي تريد أن تحقق الإسلام في عالم الواقع، ولذلك قاوم «الملأ» من قريش هذه الدعوة بشتى الأساليب<sup>(۱)</sup> والتقى المؤمنون على حب الله ورسوله، فكان لقاء عميقًا لأن كلا منهم جاء إلى الله ورسوله يتلقى منه، ويهتدي بمديه، ويتوجه إليه، وأحس كل منهم نحو أخيه برباط من نوع جديد، يربطه بأخوته في الله، أنه يحبه كنفسه مع أنه ليس من قبيلته ولا بينهما آصرة دم<sup>(۱)</sup>.

وأحد القرآن الكريم ينزل حسب النوازل والحوادث على ما يشاء الله تلك لتربية الأمة على أسس العقيدة فكان الولاء والبراء يزيد كلما ازدادت التكاليف وكان من الطرق التي سلكها القرآن في عرض هذه العقيدة ضرب المثل، لأنه كما يقال: بالمثال

<sup>(</sup>١) بتصرف: في ظلال القرآن ١٥٠٣/٣ ومعالم في الطريق ص١٧، ٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر منهج التربية الإسلامية للأستاذ محمد قطب ٣٨/٢ - ٤٠.

يتضح المقال. ومعلوم أن كلام الله واضح ولكن سياق المثل يستثير في الإنسان نوعًا من التفكر وتدبر العبرة والعظة لتغيير المسار الخاطئ والاتجاه في الطريق الصحيح.

ومن هذه الأمثلة في موضوعنا قوله تعالى:

﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيَآءَ كَمَثُلِ ٱلْعَنْكَبُوتِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتًا ۗ وَإِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُيُونِ لَبَيْتُ ٱلْمَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ لَيْ ﴾ [العنكبوت: ٤١].

وبتقرير هذه الحقيقة الضخمة في النفوس، كان المؤمنون أقوى من جميع القوى التي وقفت في طريقهم، وداسوا بها على كبرياء الجبابرة في الأرض، ودكوا بها المعاقل والحصون.. إن قوة الله وحدها هي القوة، وولاية الله وحدها هي الولاية وما عداها فهو واهن ضئيل هزيل، مهما علا واستطال، ومهما تجبر وطغى ومهما ملك من وسائل البطش والطغيان والتنكيل<sup>(۱)</sup>.

ومكث المصطفى عَيِّة في دعوته للناس بالسر ثلاث سنوات، كما قال ذلك علماء السير والمغازي(٢).

وبعد أن فشا ذكر الإسلام في مكة، وتحدث الناس به أمر الله عَلَى رسوله بَيْ أن يصدع بما جاءه منه، وأن يبادئ الناس بأمره، وأن يدعو إليه ونزل قوله تعالى: ﴿ فَأَصْدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [الححر: ٩٤].

وقال الله له: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ۞ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱلْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُقَمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٥، ٢١٤] <sup>(١)</sup>.

وهنا بدأ الابتلاء للمسلمين، وهذا الابتلاء الذي ظاهره الشدة هو في حقيقته نعمة،

<sup>(</sup>١) انظر في ظلال القرآن ٥/٢٧٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر السيرة النبوية لابن هشام ١/٠٨٠.

<sup>(</sup>٣) السيرة لابن هشام ١/٢٨٠

لأنه يتضح من خلاله: الصادق من الكاذب، والخبيث من الطيب. قال تعالى: ﴿الْمَ الْخَبِيثُ مِن الطيب. قال تعالى: ﴿الْمَ الْحَبِيبُ النَّاسُ أَن يُتَرَكُّوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ إِنَّ وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِن وَبَالِهُمْ فَلَيْعَلَمَنَ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَ الْكَندِبِينَ إِنِّ ﴾ [العنكبوت: ١-٣].

وحدث لأصحاب رسول الله ﷺ من الابتلاء والشدة الشيء الكثير، حتى إلهم كانوا يذهبون للشعاب يستخفون بصلاقهم عن قومهم(١٠).

#### ردود الفعسل

ماذا فعل المؤمنون تجاه العذاب الذي صبه عليهم أعداء الله؟ ما هو رد فعل المسلمين تجاه ما فعل بحم عامة وما فعل ببلال وآل ياسر وغيرهم من المستضعفين خاصة؟

إنه الصبر على الأذى والهجر الجميل. قال تعالى: ﴿وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱهْجُرْهُمْ هَجَرُا جَبِيلًا ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱهْجُرْهُمْ هَجَرًا جَبِيلًا ﴿ ﴾ [المزمل: ١٠، ١١].

وصبر المصطفى ريم وكانت تربيته الربانية كفيلة بتطهير نفوس المؤمنين معه فكانوا كل يوم يزدادون من سمو الروح ونقاء القلب ونظافة الخلق والتحرر من سلطان الماديات والشهوات شيئًا كثيرًا.

كان على المنظم بالصبر على الأذى والصفح الحميل، وقهر النفس مع ألهم قوم قد رضعوا حب الحرب، وكألهم ولدوا مع السيف، وهم أمة من أيامها حرب البسوس وداحس والغبراء. وما يوم الفحار ببعيد!!.

ولكن رسول الله على قهر طبيعتهم الحربية، وكبح نخوهم العربية فانقهروا لأمره، وكفوا أيديهم وتحملوا من قريش ما تسيل منه النفوس، في غير جبن وفي غير عجز (٢). هذا بالنسبة لموقف المسلمين من أعدائهم.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٨٢/١.

<sup>(</sup>٢) ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين لأبي الحسن الندوي ص٩٧ بتصرف.

أما ولاؤهم فيما بينهم، فنقول: إن المصطفى بَيْسِيَّ قد حرص على غرس ركيزتين أساسيتين في نفوسهم هما:

الإيمان بالله، ذلك الإيمان المنبثق من معرفته سبحانه، وتمثل صفاته في الضمائر،
 وتقواه، ومراقبته، مع اليقظة والحساسية التي بلغت في نفوسهم حدًّا غير معهود إلا
 في النادر من الأحوال.

٢) الحب الفياض، والتكافل الجاد العميق، حيث بلغت فيه الجماعة المسلمة مبلغًا لولا أنه وقع بالفعل لعد من أحلام الحالمين (١).

٣) إن نقطة الحب في الله التي التقى عليها هؤلاء المؤمنون، كانت أيضًا لقاء على ما يتبع هذه الدعوة من جهد أو غرم، وما يستتبع ذلك من ألم أو سرور وجعل العاطفة الإنسانية تحب وتبغض تبعًا لما يصيب الإسلام من خير أو شر(١).

ولكي يكون لهذا الكلام ما يدعمه من دليل، وحتى نعلم ما هي نتائج تربية «دار الأرقم» أذكر موقفًا واحدًا لصديق هذه الأمة، أبي بكر الصديق هذه.

وطئ أبو بكر في في مكة يومًا بعد ما أسلم، وضرب ضربًا شديدًا، ودنا منه عتبة ابن ربيعة فحعل يضربه بنعلين مخصوفين، ويحرفهما لوجهه، ثم نزا على بطن أبي بكر حتى ما يعرف وجهه من أنفه، وحملت بنو تيم أبا بكر في ثوب حتى أدخلوه منزله، ولا يشكون في موته، فتكلم آخر النهار فقال: ما فعل رسول الله والله والله والله والله بألسنتهم وعذلوه، ثم قاموا وقالوا لأمه أم الخير: انظري إن تطعميه شيئًا أو تسقيه إيّاه، فلما خلت عليه وجعل يقول: ما فعل رسول الله والله عنه وفقالت: والله ما لي علم بصاحبك فقال: اذهبي إلى أم جميل بنت الخطاب فاسأليها عنه، فخرجت حتى علم بصاحبك فقال: إن أبا بكر يسألك عن محمد بن عبد الله قالت: ما أعرف أبا بكر ولا محمد بن عبد الله قالت: ما أعرف أبا بكر ولا محمد بن عبد الله وإن كنت تحبين أن أذهب معك إلى ابنك ذهبت قالت:

<sup>(</sup>١) انظر طريق الدعوة في ظلال القرآن ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٢) انظر هذا ديننا للشيخ محمد الغزالي ص١٧٨.

نعم. فمضت معها حتى وجدت أبا بكر صريعًا دنفًا، فدنت أم جميل وأعلنت بالصياح وقالت: والله أن قومًا نالوا منك هذا لأهل فسق وكفر، وإني لأرجو أن ينتقم الله لك منهم، قال: فما فعل رسول الله يَنظِقُ ؟ قالت: هذه أمك تسمع!! قال: فلا شيء عليك منها، قالت: سالم صالح، قال: أين هو؟ قالت: في دار ابن الأرقم، قال: فإن لله علي أن لا أذوق طعامًا ولا أشرب أو آتي رسول الله يَنظِقُ فأمهلها حتى إذا هدأت الرجل وسكن الناس خرجنا به يتكئ عليهما حتى أدخلناه على رسول الله يَنظِقُ (۱).

يا لله! رجل مضروب، مثخن بالجراح لا يتناول حتى شربة الماء وهو أشد ما يكون حاجة إليها حتى يرى رسول الله ﷺ ؟!

حقًا إنها تربية دونها كل تربية. وحقًا نقول إن ذلك الجيل الذي ربّاه المصطفى وَيُؤْتُرُ حِيلَ فريد على غير مثال سابق ولاحق.

## سمات العلاقة بين المسلمين وأعدائهم في العهد المكي

إن المرحلة المكّية كانت تقتضي أن تكون العلاقة بين المسلمين والمشركين علاقة غير قتالية، علاقة بيان للحق، وصبر على الأذى فيه، واحتساب لكل ما عرفته رباع مكّة ورمضاؤها والطائف وفحاحها من أذى للمصطفى بي وعذاب واضطهاد لبلال وعمار وخباب وآل ياسر وغيرهم في أجمعين.

ذلك أن ظروف تلك المرحلة كانت تقتضي اتخاذ الأساليب السلمية، وعرض الحقائق الإيمانية عرضًا مؤثرًا، عله يكون في هذا وفيما أبداه المؤمنون الصابرون من تحمل وصبر، ما يرجع لأهل اللب صواهم، وما أجدر ذلك باستحابة القوم لولا اتباع الهوى وسلطان المصالح الزائلة من زعامة ووجاهة ومكاسب مادية، وما إلى ذلك(٢).

والتربية النبوية في هذا العهد ذات شأن عظيم ذلك ألها كانت تربية تقوم على ضبط النفس، والصبر على الأذى، وإعداد العدة مع حبس دواعي الانطلاق، وكف

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية لابن كثير ٣٠/٣ وانظر ماذا خسر العالم للندوي ص١١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: علاقة الأمة المسلمة بالأمم الأخرى للأستاذ أحمد محمود الأحمد ٨، ٩.

حدة الإقدام، واحتمال جهل الجاهلين وبغي الطاغين. وكل ذلك من غير ذلك ولا استخذاء، ولا يأس ولا وهن، بل أن عيولهم قريرة وقلوبهم مطمئنة إلى نصر الله ونفوسهم مستعلية على شرك المشركين وضلالهم وفتنتهم (۱).

ومن المهم في هذا الموضوع أن نلاحظ الحكمة الربانية في عدم فرضية القتال في مكة فإنه إنما شرع في العهد المدني أما (حين كان المسلمون في مكة فقد كان المشركون أكثر عددًا، فلو أمر المسلمون وهم أقل من العشر بقتال الباقين لشق عليهم، ولهذا بايع أهل يثرب ليلة العقبة رسول الله في وكانوا نيفًا وثمانين قالوا: يا رسول الله ألا نميل على أهل الوادي — يعنون أهل منى — ليالي منى فنقتلهم؟ فقال رسول الله في إني لم أؤمر بهذا» (٢).

ونحن حين نلتمس الحكمة في هذه الحالة وفي غيرها من التكاليف الشرعية – كما يقول الأستاذ سيد قطب رحمه الله – لا نجزم بما نتوصل إليه، لأننا حينئذ نتألى على الله ما لم يبين لنا من حكمة. ونفرض أسبابًا وعللاً قد لا تكون هي الأسباب والعلل الحقيقية، أو قد تكون.

ذلك أن شأن المؤمن أمام أي تكليف، أو أي حكم من أحكام الشريعة هو التسليم المطلق لأن الله سبحانه هو العليم الخبير، وإنما نقول هذه الحكمة والأسباب من باب الاجتهاد وعلى أنه مجرد احتمال لأنه لا يعلم الحقيقة إلا الله، ولم يحدها هو لنا ويطلعنا عليها بنص صريح (٣).

وهذه الأسباب والعلل ذكرها الأستاذ سيد قطب رحمه الله في كتابيه القيمين: « في

<sup>(</sup>١) سبيل الدعوة الإسلامية. د. محمد أمين المصري ص١١١ - ١١٣ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٢٥/٥ والحديث في مسند أحمد ٤٦٢/٣ في سنده معبد بن كعب بن مالك، قال عنه ابن حجر في التقريب مقبول، وذكر في التهذيب أن له حديثًا واحدًا في صحيح البخاري وأخرج له مسلم. ووثقه ابن حبان.

<sup>(</sup>٣) انظر الظلال ٧١٤/٢.

ظلال القرآن» عند تفسير سورة النساء، وفي «معالم في الطريق»(١١).

## فضائل الجهاد في سبيل الله وسأوجزها فيما يلي:

١) إن الكف عن القتال في مكة ربما كان لأن الفترة المكية كانت فترة تربية وإعداد، في بيئة معينة، لقوم معينين، وسط ظروف معينة، ومن أهداف التربية في مثل هذه البيئة: تربية الفرد العربي على الصبر على ما لا يصبر عليه عادة من الضيم حين يقع عليه أو على من يلوذون به: ليخلص من شخصه، ويتجرد من ذاته، فلا يندفع لأول مؤثر، ولا يهتاج لأول مهيج ومن ثم يتم الاعتدال في طبيعته وحركته. ثم تربيته على أن يتبع نظام المجتمع المحديد والتقيد بأوامر القيادة المحديدة، حيث لا يتصرف إلا وفق ما تأمره - مهما يكن مخالفًا لمألوفه وعادته - وقد كان هذا هو حجر الأساس في إعداد شخصية العربي المسلم لإنشاء «المجتمع المسلم».

٢) وربما كان ذلك أيضًا لأن الدعوة السلمية أشد أثرًا وأنفذ في مثل بيئة قريش ذات العنجهية والشرف، والتي قد يدفعها القتال معها – في مثل هذه الفترة – إلى زيادة العناد ونشأة ثارات دموية جديدة كثارات العرب المعروفة أمثال داحس والغبراء وحرب البسوس، وحينئذ يتحول الإسلام من دعوة إلى ثارات تنسى معها فكرته الأساسة.

٣) وربما كان ذلك أيضًا اجتنابًا لإنشاء معركة ومقتلة داخل كل بيت، فلم تكن هناك سلطة نظامية عامة هي التي تعذب المؤمنين، وإنما كان ذلك موكولاً إلى أولياء كل فرد ومعنى الإذن بالقتال – في مثل هذه البيئة – أن تقع معركة ومقتلة في كل بيت ثم يقال: هذا هو الإسلام!! ولقد قيلت حتى والإسلام يأمر بالكف عن القتال! فقد كانت دعاية قريش في المواسم، أن محمدًا يفرق بين الوالد وولده فوق تفريقه لقومه وعشيرته! فكيف لو كان كذلك يأمر الولد بقتل الوالد، والمولى بقتل الولى؟

٤) وربما كان ذلك أيضًا لما يعلمه الله من أن كثيرين من المعاندين الذي يفتنون

<sup>(</sup>١) الظلال ٧١٤/٢، ٧١٥ وفي المعالم ص٦٩ - ٧١.

المسلمين عن دينهم ويعذبونهم هم بأنفسهم سيكونون من حند الإسلام المخلص، بل من قادته. ألم يكن عمر بن الخطاب من بين هؤلاء؟

ه) وربما كان ذلك أيضًا لأن النحوة العربية في بيئة قبلية من عادهًا أن تثور للمظلوم الذي يحتمل الأذى، ولا يتراجع وبخاصة إذا كان الأذى واقعًا على كرام الناس فيهم. وقد وقعت ظواهر كثيرة تثبت صحة هذه النظرة في هذه البيئة — فابن الدغنة (١) لم يرض أن يترك أبا بكر — وهو رجل كريم — يهاجر ويخرج من مكة، ورأى في ذلك عارًا على العرب! وعرض عليه جواره وحمايته... وآخر هذه الظواهر نقض صحيفة الحصار لبني هاشم في شعب أبي طالب.

7) وربما كان ذلك أيضًا لقلة عدد المسلمين حينذاك وانحصارهم في مكة حيث لم تبلغ الدعوة إلى بقية الجزيرة، أو بلغت ولكن بصورة متناثرة، حيث كانت القبائل تقف على الحياد من معركة داخلية بين قريش وبعض أبنائها، لترى ماذا يكون مصير الموقف. ففي مثل هذه الحالة قد تنتهي المعركة المحدودة إلى قتل المجموعة المسلمة القليلة – حتى ولو قتلوا هم أضعاف من سيقتل منهم – ويبقى الشرك، ولا يقوم للإسلام في الأرض نظام، ولا يوجد له كيان واقعي، وهو دين جاء ليكون منهج حياة ونظام دنيا وآخره.

٧) إنه لم تكن هناك ضرورة قاهرة ملحة، لتجاوز هذه الاعتبارات كلها، والأمر بالقتال، ودفع الأذى، لأن الأمر الأساسي في هذه الدعوة كان قائمًا ومحققًا وهو «وجود الدعوة» ووجودها في شخص الداعية محمد ﷺ، وشخصه في حماية سيوف بني هاشم، فلا تمتد إليه يد إلا وهي مهددة بالقطع. ولذلك لا يجرؤ أحد على منعه من إبلاغ الدعوة وإعلانها في ندوات قريش حول الكعبة، ومن فوق جبل الصفا، وفي الاجتماعات العامة ولا يجرؤ أحد على سجنه أو قتله، أو أن يفرض عليه كلامًا بعينه يقوله، بل إلهم حين طلبوا إليه أن يكف عن سب آلهتهم وعيبها لم

<sup>(</sup>١) ابن الدغنة رجل جاهلي أجار أبا بكر عندما أخرجه قومه وأراد الهجرة للحبشة. انظر الإصابة ٣٤٤/٢.

يكف، وحين طلبوا إليه أن يسكت عن سب دين آبائهم وأجدادهم لم يسكت، وحين طلبوا إليه أن يدهن فيدهنوا، أي يجاملهم فيجاملوه، بأن يتبع بعض تقاليدهم ليتبعوا بعض عبادته لم يدهن.

إن هذه الاعتبارات كلها – فيما نحسب – كانت بعض ما اقتضت حكمة الله معه – أن يأمر المسلمين بكف أيديهم وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، لتتم تربيتهم، وإعدادهم، وليقف المسلمون في انتظار أمر القيادة، في الوقت المناسب، وليخرجوا أنفسهم من المسألة كلها، فلا يكون لذواقم فيها حظ.. لتكون خالصة لله، وفي سبيل الله – (انتهى ملخصًا من الظلال).

والناظر في الفترة المكية والتي كانت ثلاثة عشر عامًا كلها تربية وإعداد وغرس لمفاهيم لا إله إلا الله يدرك ما لأهمية هذه العقيدة من شأن في عدم الاستعجال واستباق الزمن فالعقيدة بحاجة إلى غرس يتعهد بالرعاية والعناية والمداومة بحيث لا يكون للعجلة والفوضى فيها نصيب. وما أجدر الدعاة إلى الله أن يقفوا أمام تربية المصطفى والموضى فيها نصيب وما أجدر الدعاة إلى الله أن يقفوا أمام تربية المصطفى والمصحابه على هذه العقيدة وقفة طويلة، فيأخذوا منها العبرة والأسوة، لأنه لا يقف في وجه الجاهلية – أيًّا كانت قديمة أم حديثة أم مستقبلة – إلا رجال اختلطت قلوبهم بيشاشة العقيدة الربّانية، وعمقت جذور شجرة لا إله إلا الله في نفوسهم، فيصدق عليهم حينئذ ألهم

﴿ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنْهَدُواْ أَللَّهُ عَلَيْتُهُ ﴾ [الأحزاب: ٢٣].

لا لهمهم قوة عدو، ولا تنتقصهم عزيمة باسل لأن الله هو وليهم وناصرهم، ﴿ وَلَيَهُ مُنَ يَنصُرُهُۥ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِئُ عَزِيزُ ( ﴿ ﴾ [الحج: ٤٠].

قال ابن إسحاق: «لما رأى رسول الله ﷺ ما يصيب أصحابه من البلاء، وما هو فيه من العافية بمكانه من الله ثم من عمه أبي طالب، وأنه لا يقدر على أن يمنعهم مما هم فيه من البلاء قال لهم: «لو خرجتم إلى أرض الحبشة، فإن بما ملكًا لا يظلم عنده أحد وهي أرض صدق، حتى يجعل الله لكم فرجًا مما أنتم فيه»، فخرج عند ذلك المسلمون

من أصحاب رسول الله ﷺ إلى أرض الحبشة مخافة الفتنة، وفرارًا إلى الله بدينهم فكانت أول هجرة في الإسلام»(١).

ثم إن لطف الله ورحمته غمرت المؤمنين المستضعفين وذلك بإسلام عمر بن الحطاب والله عند الله بن مسعود والله الخطاب والله عمر كان فتحًا، وإن هجرته كانت نصرًا، وإن إمارته كانت رحمة، ولقد كنا ما نصلي عند الكعبة حتى أسلم عمر، فلما أسلم قاتل قريشًا حتى صلّى عند الكعبة وصلينا معه (أ) إنما نعمة كبرى تجلت في إسلام عمر، الذي منح ولاءه ونصرته للمسلمين، وصبر بغضه وعداوته وبراءة للكافرين، كيف لا وهو الذي اشتبك مع القوم بعد إسلامه ثم قال: «افعلوا ما بدا لكم فوالله لو أن قد كنا ثلاث مائة رجل لقد تركناها – أي مكة – لكم أو تركتموها لنا» (أ).

وسمع المؤمنون بإسلام عمر الله وهم في الحبشة ففرحوا بذلك ورجع منهم من رجع إلى مكة — ولكن قريشًا صبت عليهم ألوانًا من العذاب والاضطهاد فلم يزدهم ذلك إلا صلابة في العود وثباتًا على الحق وأملاً في فرج من الله قريب.

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام ٢٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) السيرة لابن هشام ٢/٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) السيرة لابن هشام ٢٧٤/١.

إلى عدو ملكته أمري، إن لم يكن بك غضب على فلا أبالي، غير أن عافيتك هي أوسع لي، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة، أن يحل علي غضبك أو أن ينزل بي سخطك، لك العتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك(١). ثم رجع إلى مكة.

وعلى الدعاة أن يقفوا طويلاً عند قول المصطفى عَلَيْقُ: «إن لم يكن بك غضب عليّ فلا أبالي» فإن هم الداعية المسلم هو رضاء الله وكفى. ثم بعد ذلك ليكن ما يكون من أمر الناس فإن ذلك ليس له كبير حسبان طالما أن الغاية هي رضاء الله.

## بر الأقارب المشركين

ومن خلال تتبع القرآن المكي نجد أنه رغم قطع الولاء سواء في الحب أو النصرة بين المسلم وأقاربه الكفار فإن القرآن أمر بعدم قطع صلتهم وبرهم والإحسان إليهم ومع ذلك فلا ولاء بينهم.

قال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنًا ۗ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِى مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ-عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ۗ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبِتَكُمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ لَ ﴿ ﴾ [العنكبوت: ٨].

قالت له أمه: ما هذا الدين الذي أحدثت؟ والله لا آكل ولا أشرب حتى ترجع إلى

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۰/۲ والحديث أورده الهيثمي في مجمع الزوائد ۳٥/٦ ونسبه للطبراني وقال: (فيه ابن إسحاق وهو مدلس ثقة وبقية رحاله ثقات)؛ وحكم عليه الألباني في تخريج فقه السيرة للغزالي ص١٣٢ بالضعف. ولكن ألفاظ الحديث ينقدح منها نور مشكاة النبوة.

ما كنت عليه، أو أموت فتعير بذلك أبد الدهر، يقال: يا قاتل أمه! ثم إنها مكثت يومًا وليلة لم تأكل ولم تشرب ولم تستظل، فأصبحت قد جهدت ثم مكثت يومًا آخر وليلة لم تأكل ولم تشرب، فجاء سعد إليها وقال: يا أماه لو كانت لك مائة نفس فخرجت نفسًا نفسًا ما تركت ديني، فكلي وإن شئت فلا تأكلي، فلما أيست منه أكلت وشربت، فأنزل الله هذه الآية وأمره بالبر بوالديه، والإحسان إليهما، وعدم طاعتهما في الشرك لأنه (لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق) (۱).

لذلك فالولاء لله ودينه والمؤمنين شيء لا طاعة لمخلوق في مخالفته، وبر القريب المشرك شيء. قد يكون من باب تأليفه وترغيبه في الإسلام.

## كيف كانت صورة البراء في العهد المكي

١) إن المسلم من حين أن يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله وهو يحس بأنه قد دخل في دين جديد غير دين آبائه وأجداده، إنه (يشعر في اللحظة التي يجيء فيها إلى الإسلام أنه يبدأ عهدًا جديدًا منفصلاً كل الانفصال عن حياته التي عاشها في الحاهلية. وكان يقف من كل ما عهده في جاهليته موقف المستريب الشاك الحذر المتخوف الذي يحس أن كل هذا رجس لا يصلح للإسلام. وبهذا الإحساس كان يتلقى هدى الإسلام الجديد.. ويمكننا أن نسمي هذا بـــ(العزلة الشعورية) فالمسلم قد انخلع من عقيدة الشرك إلى عقيدة التوحيد، ومن تصور الجاهلية إلى تصور الإسلام عن الحياة والوجود، وانضم إلى التجمع الإسلامي الجديد بقيادته الجديدة. ومنح هذا التجمع وهذه القيادة كل ولائه وطاعته وحبه وتبعيته) (٢).

٢) بعد ذلك جاء الأمر بالإعراض عن الكفار: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِد إِلَّا الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا ( إِنَّ كَنْ مَلِنَا عَلَمُ الْعَلْمُ مِن الْعِلْمِ عَن الْعِلْمِ عَن الْعِلْمِ عَن الْعِلْمِ عَن الْعِلْمِ عَن الْعِلْمِ عَن الْعَلْمُ اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَن اللهِ اللهِ عَن اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوي ١٨٨/٥ وانظر أسباب النزول للواحدي ص١٩٥ فقد ذكر نحو هذا والحديث: «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق» حديث صحيح انظر مشكاة المصابيح ٢/ ٣٦٩٦ ح٣٦٩٦.

<sup>(</sup>٢) معالم في الطريق ١٦، ١٧ بتصرف بسيط.

بِمَنِ ٱهْتَدَىٰ ﴿ ﴾ [النجم: ٢٩، ٣٠].

٣) وجاء الأمر أيضًا بالصبر والهجر الجميل قال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ
 وَأَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا ﴿ إِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ [الروم: ٦٠].

ثم يذكر الله سبحانه المؤمنين بفعل أبيهم إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم التسليم ليأخذوا منه أسوة وقدوة فيقول سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي النَّسِلِيمِ ليأخذوا منه أسوة وقدوة فيقول سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي النَّهُ مِنَا تَعْبُدُونَ لَنِهُ اللَّهُ اللَّذِي فَطَرَفِي فَإِنَّهُ سَيَهُدِينِ لَنِهَا وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ عَلَيْ مُنَا تَعْبُدُونَ لَنِها ﴾ [الزخرف: ٢٦-٢٦].

وإلى جانب هذا التذكير الربّاني، يضرب أيضًا المثل المحسوس والملموس في حياة الناس لم يوزع ولاءه بين أرباب متفرقة، ومن يكون ولاؤه لرب واحد، واتجاه واحد.

قال تعالى: ﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَآهُ مُنَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَ يَسْتَوِيكِانِ مَثَلًا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ بَلُ ٱكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ لَنَكُ ﴾ [الزمر: ٢٩].

فقد وضح الله في هذا المثال القرآني حال المشرك الذي لا يؤمن بالله ولا يكون ولاؤه وحبه لله وفي الله بحال العبد الذي تملكه جماعة مشتركين في خدمته لهم لا يمكنه إرضاؤهم أجمعين وحال الموحد الذي يعبد الله وحده ويوالي في الله وحده مثله كمثل عبد لمالك واحد قد سلم له وعلم مقاصده وعرف الطريق إلى رضاه فهو في راحة من تشاحن الخلطاء فيه بل هو سالم لمالكه من غير منازع فيه، مع رأفة مالكه به ورحمته له وشفقته عليه وإحسانه إليه وتوليته بمصالحه، فهل يستويان هذان العبدان؟ لا. إنهما لا يستويان.

﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ١٠٠٠ (١٠).

<sup>(</sup>۱) أمثال القرآن لابن القيم ص٥٣ بتصرف بسيط. ط١٤٠٠/١هـ تحقيق الدكتور ناصر الرشيد. الناشر دار مكة.

وعلى طريقة القرآن في اهتمامه بقضية اليوم الآخر لما لها من أثر عظيم في قضية الإيمان: نجد القرآن الكريم يسوق مشهدًا من مشاهد يوم القيامة لمن يكون ولاؤه لغير الله، وكيف انقلب هذا الولاء إلى عداء وبغضاء. ثم كيف أصبحت الخلة عداوة وشحناء.

قال تُعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ رَبُّنَا ٓ أَرِنَا ٱلَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ ٱلْجِينِّ وَٱلْإِنسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ ٱلْأَشْفَايِنَ لَـٰ ۖ ﴾ [فصلت: ٢٩].

وقال: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَهِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ [الزخرف: ٢٧].

وقال: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَنَيْنَنِي اَتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ يَ يَوَيُلَتَى لَيْنَنِ لَرُ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ﴿ إِنَّ لَقَدْ أَصَلَنِي عَنِ الذِّكْرِ بَعَدَ إِذْ جَآءَنِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا ﴿ إِنَّ ﴾ [الفرقان: ٢٧-٢٥].

٤) ثم جاء التصريح الكامل لأعدء الله بأن دينكم باطل لا ندخل فيه، وديننا هو الحق الذي ندين لله به، فلا نعبد ما تعبدون، ولا أنتم عابدون ما نعبد.

## لكم دينكم ولي دين

ولما رأى المشركون صلابة المسلمين واستعلاءهم بدينهم، ورفعة نفوسهم فوق كل باطل ولما بدأت خطوط اليأس في نفوسهم من أن المسلمين يستحيل رجوعهم عن دينهم سلكوا مهزلة أحرى من مهازلهم الدالة على طيش أحلامهم ورعونتهم الحمقاء.

فقد دعوا رسول الله ﷺ إلى عبادة أوثالهم سنة، ويعبدون معبوده سنة فأنزل الله سورة الكافرون: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ ﴿ كُلُ أَنتُمُ عَالِمُ مَا نَصْبُدُونَ مَا أَعْبُدُ إِلَى اللهُ عَامِدُونَ مَا أَعْبُدُ إِلَى اللهُ عَامِدُ مَا عَبَدُونَ مَا أَعْبُدُ إِلَى اللهُ اللهُ عَامِدُونَ مَا أَعْبُدُ إِلَى اللهُ اللهُ

دِينُكُمْرُ وَلِيَ دِينِ ۞ ﴿ [الكافرون: ١-٦] (١).

ومثل هذه السورة آيات أخرى تشابهها في إعلان البراء من الكفر وأهله مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيَتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِىٓ مُ مِّمَّا تَعْمَلُونَ لِيَعْ أَنْ مَرَى مُ مَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِى مُ مِّمَّا اللهِ عَمَلُونَ لِيَعْ فَي اللهِ عَمَلُ مَا كُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيَتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِى مُ مِّمَا تَعْمَلُونَ لِي اللهِ اللهُ ا

وقوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنِي نَهُيتُ أَنَّ أَعَبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهُ قُل لَا آلَتُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ قُل لَا اللَّهُ قُل اللَّهُ قُل اللَّهُ قُل اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن دُونِ اللَّهُ مِن دُونِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن دُونِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن دُونِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن دُونِ اللَّهُ وَهُو وَكُلُو اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنْتُمْ فِي شَكِ مِن دِينِي فَلَآ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلَكِكِنْ أَعْبُدُ ٱللّهَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنَكُمْ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ آلَٰ ۚ وَأَنْ أَقِعْ وَجُهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ آلِ ﴿ إِن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ

هذه النصاعة وهذا الوضوح جاءت هذه الآيات الكريمات لترسم معالم الطريق بين الصف الإسلامي والصف الكافر المشرك الذي لا يؤمن بالله ورسوله. ومع هذا الوضوح القرآني نجد أن بعض المنتسبين للعلم قد فهم من هذه الآيات – وخاصة صورة الكافرون – أنها إقرار من رسول الله يَعْيِينُ للكفار على دينهم الباطل وهذا زعم باطل. مخالف لحقيقة الإسلام، ودعوة رسول الإسلام. ومضاد لدعوة الرسل جميعًا. يقول العلامة ابن القيم رحمه الله: «إن هذه السورة – سورة الكافرون – تشتمل على النفي المحض وهذه خاصية هذه السورة، فإنها سورة براءة من الشرك كما جاء في وصفها» (1).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير ٢٧/٨.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود/ الأدب/ ٣٠٣/٥ ح٥٠٥٥ والترمذي في الدعوات ج٩/١١٠ ح٠٤٠٠ والترمذي في الدعوات ج٩/١١٠ حديث ومسند الإمام أحمد ٥٥٦/٥ والدارمي في فضائل القرآن ٤٥٨/٢ قال الألباني: حديث حسن. انظر صحيح الجامع الصغير ١٤٠/١ ح٢٨٩٠.

ومقصودها الأعظم البراءة المطلوبة بين الموحدين والمشركين، ولهذا أتى بالنفي في الجانبين تحقيقًا للبراءة المطلوبة. مع تضمنها للإثبات بأن له معبودًا يعبده وأنتم بريئون من عبادته، وهذا يطابق قول إمام الحنفاء:

﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ لَهُ ۚ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِى ﴾ [الزخرف: ٢٦، ٢٧]. فانتظمت حقيقة لا إله إلا الله.

ولهذا كان النبي رَبِيَا قُتُ يقرنها بسورة الإخلاص في سنة الفجر (١) وسنة المغرب (١) وحين أخبر الله أن لهم دينهم وله دينه، هل هو إقرار فيكون منسوخًا أو مخصوصًا؟ أو لا نسخ في الآية ولا تخصيص؟

هذه مسألة شريفة من أهم المسائل، وقد غلط في السورة خلائق، وظنوا ألها منسوخة بآية السيف لاعتقادهم أن هذه الآية اقتضت التقرير لهم على دينهم! وظن آخرون: ألها مخصوصة بمن يقرون على دينهم وهم أهل الكتاب!

وكلا القولين غلط محض، فلا نسخ في السورة ولا تخصيص، بل هي محكمة وهي من السور التي يستحيل دخول النسخ في مضمولها، فإن أحكام التوحيد التي اتفقت عليه دعوة الرسل يستحيل دخول النسخ فيها.

وهذه السورة أخلصت التوحيد، ولهذا تسمى أيضًا سورة الإخلاص. ومنشأ الغلط: ظنهم أن الآية اقتضت إقرارهم على دينهم. ثم رأوا أن هذا الإقرار زال بالسيف فقالوا: منسوخة!!

وقالت طائفة: زال عن بعض الكفار وهم من لا كتاب لهم فقالوا هذا مخصوص! ومعاذ الله أن تكون الآية اقتضت تقريرًا لهم أو إقرارًا على دينهم أبدًا. بل لم يزل رسول الله يَنْظِيَّةُ فِي أول الأمر وأشده عليه وعلى أصحاب أشد على الإنكار عليهم،

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم بشرح النووي ٦/٥ والمسند طبع الساعاتي ٢٢٥/٤.

<sup>(</sup>٢) مشكاة المصابيح ٢٦٨/١، وانظر بدائع الفوائد ١٣٨/١.

وعيب دينهم وتقبيحه، والنهي عنه، والتهديد والوعيد في كل وقت وفي كل ناد. فكيف يقال إن الآية، اقتضت تقريرًا لهم؟ معاذ الله من هذا الزعم الباطل.

وإنما الآية اقتضت البراءة المحضة كما تقدم، وأن ما أنتم عليه من الدين لا نوافقكم عليه أبدًا، فإنه دين باطل فهو مختص لا نشرككم فيه، ولا أنتم تشركوننا في ديننا الحق.

فهده غاية البراءة والتنصل من موافقتهم في دينهم، فأين الإقرار حتى يدعي النسخ أو التخصيص؟!

أفترى إذًا جوهدوا بالسيف كما جوهدوا بالحجة لا يصح أن يقال: لكم دينكم ولي دين؟

بل هذه آية قائمة محكمة ثابتة بين المؤمنين والكافرين إلى أنه يطهر الله منهم عباده وبلاده. وكذلك حكم هذه البراءة بين أتباع الرسول بين أهل سنته وبين أهل البدع المخالفين لما حاء به، الداعين إلى غير سنته إذا قال لهم خلفاء الرسول وورثته لكم دينكم ولنا ديننا لا يقتضي هذا إقرارهم على بدعتهم، بل يقولون لهم هذه براءة منها. وهم مع هذا منتصبون للرد عليهم ولجهادهم بحسب الإمكان (۱).

وزاد هذا الأمر إيضاحًا وبيانًا: شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فقال: قوله تعالى: ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِيَ دِينِ إِنْ ﴾ اللام في لغة العرب تدل على الاختصاص فأنتم مختصون بدينكم لا أشرككم فيه، وأنا مختص بديني لا تشركونني فه كما قال تعالى: ﴿لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنّا بَرِيَ مُ مِّمَا تَعْمَلُونَ لَنِ ﴾ [يونس: ٤١].

وليس في هذه الآية أنه رضي بدين المشركين، ولا أهل الكتاب، كما يظنه بعض الملحدين، ولا أنه فمي عن جهادهم كما ظنه بعض الغالطين، وجعلوها منسوخة. بل

<sup>(</sup>١) بتصرف بسيط: بدائع الفوائد ١٣٨/١، ١٤١.

فيها براءته من دينهم، وبراءتهم من دينه، وأنه لا تضره أعمالهم، ولا يجزون بعمله ولا ينفعهم. وهذا أمر محكم لا يقبل النسخ، ولم يرض الرسول بدين المشركين، ولا أهل الكتاب طرفة عين قط.

ومن زعم أنه رضي بدين الكفار، واحتج بقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَغِرُونَ لَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا تَعَبُدُونَ فَيَ وَلَا أَنتُمْ عَنبِدُونَ مَا آعَبُدُ فَي وَلَا أَناْ عَابِدٌ مَّا عَبَدَتُمْ فَي وَلَا أَنتُمْ عَكِيدُونَ مَا أَعْبُدُ فِي لَكُوْ دِيثَكُو وَلِي دِينِ فِي ﴿ الكافرون: ١-٦].

فظن هذا الملحد أن قوله: ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِى دِينِ ﴿ مَعَاه أَنه رضي بدين الكفار، ثم قال هذه الآية منسوخة فيكون قد رضي بدين الكفار، فهذا من أبين الكذب والافتراء على محمد رَهِ أَنْ أَنْ لَم يرض قط إلا بدين الله الذي أرسل به رسله، وأنزل به كتبه.. ونظير هذه الآية قوله تعالى:

﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ۖ أَنتُد بَرِيَتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِىٓ ۗ مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ كَا لِي نِس: ٤١].

وقوله تعالى: ﴿ فَلِلنَالِكَ فَأَدْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتُ وَلَا نَلْبِعُ أَهْوَآءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتنبِ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ اللّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَنْدُهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ أَنْذَكُمْ مَا لَهُ وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ مَا أَعْمَلُكُمْ فَيَا اللّهُ وَيَ اللّهُ وَلَا يَعْمَلُكُمْ أَلِمُ اللّهُ وَيَا اللّهُ وَيَ اللّهُ وَيَ اللّهُ وَيَ اللّهُ وَيَ اللّهُ وَيَ اللّهُ وَلِكُمْ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللّهُ وَيَا اللّهُ وَيَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَلَاكُمْ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ أَلِكُمْ اللّهُ وَيَعْمُ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللّهُ وَيَعْمُ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللّهُ وَيَعْمُ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ أَلِكُمْ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللّهُ وَيَعْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِكُمْ أَلّهُ وَاللّهُ مِنْ كُمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُمْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمْ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وا

وإذا كان الله سبحانه قد قال: ﴿ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَإِنَّ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنِّى بَرِيَّةٌ مِّمَّا تَجْمَلُونَ لَـ ﴿ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۖ فَإِنْ

فبرأه من معصية من عصاه من أتباعه المؤمنين، فكيف لا يبرئه من كفر الكافرين الذين هم أشد له معصية ومخالفة؟(١).

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية ٣٠/٢، ٣٢.

غيظًا لإبليس منها، لأنها توحيد وبراءة من الشرك» (١) وقال الأصمعي: كان يقال لـ «قل يا أيها الكافرون» و «قل هو الله أحد» المقشقشتان. أي أنهما تبرئان من النفاق (٢).

## فرج من الله قريب

قال ابن إسحاق: «فلما أراد الله على إظهار دينه وإعزاز نبيه وإنجاز موعده له، خرج رسول الله والموسم الذي لقيه فيه النفر من الأنصار، فعرض نفسه على قبائل العرب، كما كان يصنع في كل موسم، فبينما هو عند العقبة لقي رهطًا من الخزرج أراد الله بحم خيرًا، فقال لهم وي كل موسم، قالوا: نفر من الخزرج قال: أمن موالي يهود؟ قالوا: نعم. قال: أفلا تجلسون أكلمكم؟ قالوا: بلى. فحلسوا معه، فدعاهم إلى الله وكل وعرض عليهم الإسلام، وتلا عليهم القرآن.. فقال بعضهم لبعض: يا قوم تعلموا والله إنه للني الذي توعدكم به يهود فلا تسبقنكم إليه. فأجابوه فيما دعاهم إليه، وقبلوا منه ما عرض عليهم من الإسلام. وقالوا: إنا قد تركنا قومنا، ولا قوم بينهم من العداوة والشر ما بينهم، فعسى أن يجمعهم الله بك، فسنقدم عليهم فندعوهم إلى أمرك، ونعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين، فإن يجمعهم الله فندعوهم إلى أمرك، ونعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين، فإن يجمعهم الله تعليه فلا رحل أعز منك، ثم انصرفوا إلى بلادهم وقد آمنوا وصدقوا، فلما قدموا المدينة ذكروا لقومهم رسول الله وقيها ذكر من رسول الله وقيها ذكر من رسول الله وقيها ذكر من رسول الله وقيها، فلم تبق دار من

أحل: بعد كل ذلك العناء وتلك المصابرة هيأ الله اللطيف الخبير من ينصر هذا الدين ويعلي كلمته، وينشره في الأرض بعد أن آوى رسول الله وأصحابه الأوائل. إنه لشرف دونه كل شرف أن يُسمّوا «الأنصار» أنصار الله، أنصار نبيه، أنصار دينه، أنصار عباده المؤمنين، وليسوا أنصار الجاهلية وطواغيتها وجبابرتها الذين هم في أعين

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٢٠/٢٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢٠/٢٠.

<sup>(</sup>٣) السيرة لابن هشام ٢/٧٠، ٧١.

الناس كبار وهم في حقيقة الأمر صغار وأقزام!!

ولما كان العام المقبل وصل إلى مكة من الأنصار اثنا عشر رجلاً، فلقوا رسول الله على الإسلام وأرسل معهم رسول الله على الإسلام وأرسل معهم رسول الله على مصعب بن عمير (١) هذه يقرئهم القرآن، ويعلمهم الإسلام، ويفقههم في الدين، ويؤمهم في الصلاة (٢).

وقدم مصعب ﷺ ومعه وفد كريم من الأنصار في موسم الحج فكانت بيعة العقبة الكبرى حيث تساءلوا وهم خارجون من المدينة: حتى متى نترك رسول الله يطوف ويطرد في جبال مكة ويخاف؟

لقد بلغ الإيمان أوجه في هذه القلوب الفتية، وآن لها أن تنفس عن حماسها، وأن تفك هذا الحصار الخانق المضروب حول الدعوة والداعية (٣).

#### صيغة البيعة

تكلم رسول الله ﷺ فتلا القرآن، ودعا إلى الله، ورغب في الإسلام ثم قال: «أبايعكم على أن تمنعوني مما تمنعون منه نساءكم وأبناءكم»، فأخذ البراء بن معرور(١٠)

<sup>(</sup>۱) هو مصعب بن عمير بن هاشم نشأ في بيت ثري، مدللاً غاية الدلال، كان يعرف بأنه أعطر أهل مكة ثم أسلم فانقلبت تلك النعومة إلى خشونة ورجولة كان من السابقين للإسلام ومن المهاجرين للحبشة في الهجرة الأولى، ثم هاجر للمدينة، وشهد بدرًا وحمل اللواء في أحد فاستشهد، وفي الصحيح أن مصعبًا لم يترك إلا ثوبًا فكان إذا غطوا رأسه خرجت رجلاه، وإذا غطوا رحليه خرج رأسه فقال رسول الله بي «اجعلوا على رجليه شيئًا من الأذخر»، انظر صحيح البخاري كتاب الجنائز ١٤٢/٣ ح٢٧٦ والاستيعاب لابن عبد البرج ٢٦٨/٣ والإصابة لابن حجر ج٢١/٣٤ ومصعب بن عمير للأستاذ محمد بريغش وغير ذلك من كتب السير.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٧٦/٢.

<sup>(</sup>٣) فقه السيرة للشيخ محمد الغزالي ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) هو البراء بن معرور الخزرجي الأنصاري أول من بايع وأول من استقبل القبلة وأول من أوصى بثلث ماله، وأحد النقباء من الاثنى عشر. انظر الإصابة ج١٤٤/١ والأعلام للزركلي

بيده ثم قال: نعم والذي بعثك بالحق نبيًا لنمنعنك مما نمنع منه أزرنا<sup>(۱)</sup> فبايعنا يا رسول الله فنحن والله أبناء الحروب، وأهل الحلقة <sup>(۲)</sup>، ورثناها كابرًا عن كابر. فاعترض أبو الهيثم بن التيهان <sup>(۲)</sup> فقال: يا رسول الله إن بيننا وبين الرجال حبالاً وإنا قاطعوها — يعني اليهود — فهل عسيت إن نحن فعلنا ذلك ثم أظهرك الله أن ترجع إلى قومك وتدعنا؟ قال: فتبسم رسول الله يَسِيُّ ثم قال: «بل الدم الدم والهدم الهدم أنا منكم وأنتم مني، أحارب من حاربتم وأسالم من سالمتم» <sup>(1)</sup>.

قال ابن هشام: الهدم الهدم: يعني الحرمة، أي ذمتي ذمتكم وحرمتي حرمتكم (٥٠).

ثم قام: أسعد بن زرارة (١٦) فقال: رويدًا يا أهل يثرب: فإنا لم نضرب إليه أكباد الإبل إلا ونحن نعلم أنه رسول الله، وأن إخراجه اليوم مناوأة للعرب كافة، وقتل خياركم وإن تعضكم السيوف، فإما أنتم قوم تصبرون على ذلك فخذوه وأحركم على الله، وإما أنتم قوم تخافون من أنفسكم جبنة فبينوا ذلك، فهو أعذر لكم عند الله،

- (١) أي نساءنا.
- (٢) أي السلاح.
- (٣) أبو الهيثم بن التيهان: مالك بن عتيك الأنصاري الأوسي: أحد النقباء. آخى النبي ﷺ بينه وبين عثمان بن مظعون وشهد المشاهد كلها وهو القائل في رثاء رسول الله ﷺ: «لقد جدعت آذاننا وأنوفنا غداة فجعنا بالنبي محمد» توفي في خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه في المدينة سنة عشرين. انظر الاستيعاب ٢٠٠/٤ الإصابة ٢١٢/٤ والمعارف لابن قتيبة ص٠٧٠ تحقيق ثروت عكاشة والأعلام للزركلي ٢٥٨/٥.
- (٤) السيرة لابن هشام ٨٤/٢، ٨٥ والحديث في المسند ج٢٧٤/٢ طبعة الساعاتي مع الفتح الرباني.
- (٥) السيرة لابن هشام ٨٤/٢، ٨٥ والحديث في المسند ج٢٧٤/٢ طبعة الساعاتي مع الفتح الرباني.
- (٦) أسعد بن زرارة. أبو أمامة الأنصاري الخزرجي النجاري، شهد العقبتين وكان نقيبًا على قبيلته. ذكر الواقدي أنه مات على رأس تسعة أشهر من الهجرة. وقال البغوي: بلغني أنه أول من مات من الصحابة بعد الهجرة وأنه أول ميت رضي الله عنه. قال ابن حجر: وقد اتفق أهل المغازي والتواريخ أنه مات في حياة النبي شَيْنَ قبل بدر. الإصابة ٣٤/١.

<sup>=</sup> ١/٧٤ ط٤. والحديث في المسند ٢٦١/٣.

فقالوا يا أسعد: أمط عنا بيدك، فوالله لا نذر هذه البيعة ولا نستقيلها، ثم قاموا إليه رجلاً رجلاً فبايعوه (١٠).

أجل: «إنه الإيمان بالله والحب فيه، والأخوة على دينه، والتناصر باسمه، ذلك كله كان يتدافع في النفوس المجتمعة في ظلام الليل بجوار مكة السادرة في غيها، يتدافع ليعلن أن أنصار الله سوف يحمون رسوله كما يحمون أعراضهم، وسوف يمنعونه بأرواحهم، فلا يخلص إليه أذى وهم أحياء»(٢).

ترى: أي صورة أعظم من هذه الصورة لهذا الولاء الصادق؟ لقد كانت بيعة على دين الله ومرضاته. وانظر إلى رد المصطفى عن الله ومرضاته. وانظر إلى رد المصطفى والله الدم الدم والهدم الهدم، أنا منكم وأنتم مني أحارب من حاربتم وأسالم من سالمتم هذه هي الصلة الحقيقية والوشيحة الصادقة لعلاقة المسلم بأخيه المسلم. لقد أصبح الدم واحدًا. «أحارب من حاربتم وأسالم من سالمتم» وهكذا تنقطع علائق الدم الجاهلي والتناصر الجاهلي والولاء الإسلامي والوقوف في الصف الإسلامي والبراءة من الكفر وأهله واعتناق الأخوة الجديدة التي أمر الله بحا. إنها البديل الصالح لتلك الوشائج الجاهلية كما قال على «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا» (٢٠).

وهكذا نصل إلى معرفة ما فعل الله بنبيه ودعوته ومن معه، وما هيأ لهم من النصرة والمنعة والدار التي يقام فيها حكم الله وشريعته ومنهاجه في الأرض. أرض الأنصار. أرض الذين يؤثرون على أنفسهم ولو كان بمم خصاصة.

فإلى صورة جديدة مشرقة للولاء في العهد المدني.

# **⊕⊕⊕⊕**

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٣٢٢/٣، ٣٣٩، ٣٩٤ والحاكم ٦٢٤/٢، ٦٢٥ والبيهقي في السنن الكبرى ٩/٩.

<sup>(</sup>٢) فقه السيرة للشيخ الغزالي ص١٦١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب الأدب ٤٤٢/١٠ ح٢٠٢٦ وصحيح مسلم كتاب البر والصلة ج ١٠٢٦ وصحيح البخاري كتاب البر والصلة ج

#### الفصل السادس

### الولاء والبراء في العهد المدني

لما أراد الله إظهار دينه، وإعزاز عبده ورسوله محمد و ومن معه، أمره بالهجرة لتكون مندأ فاصلاً بين الحق والباطل، وبين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان (١٠).

ولقد كانت الهجرة إيذانًا من المولى جل وعلا بقرب وعده الذي وعد به المؤمنين وهو وعد دائم إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها قال تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ اللّهِ الْأَرْضِ وَمَن عليها قال تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ اللّهِ الْأَرْضِ مَا مَنُواْ مِن عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ ا

ولقد وقع هذا التمكين الرباني بالفعل ولذلك نجد القرآن يذكر المؤمنين بهذا التمكين والنصر فيقول: ﴿ وَاَذْكُرُوا إِذْ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضَعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَلَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَعَاوَىٰكُمْ وَأَيْدَكُم بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُم مِنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَكُمْ تَشَكُرُونَ ( اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَ

وسيبقى هذا الوعد بالتمكين ما دام المسلمون ملتزمون بالشرط وهو عبادته وحده لا شريك له.

#### نبذة تاريغية

لما أذن الله بالهجرة: حرج المسلمون إلى المدينة زرافات ووحدانا، ولم يبق بمكة منهم إلا رسول الله على وأبو بكر وعلى حيث أقاما بأمر منه على وإلا من احتبسه المشركون كرهًا.

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد ٤٣/٣ تحقيق الأرناؤوط.

ولما رأى المشركون أصحاب رسول الله يَشِيرٌ قد تجهزوا، وخرجوا وساقوا الذراري والأطفال والأموال إلى المدينة، وعرفوا أنها دار منعة، وأن أهلها أهل حلقة وشوكة وبأس: خافوا خروج رسول الله يَشِيرٌ ولحوقه بهم حيث سيشتد أمره وتقوى شوكته، فلذلك اجتمعوا في دار الندوة ولم يتخلف أحد من أهل الرأي والحجا منهم ليتشاوروا في أمره.

وخرجوا من ذلك الاجتماع برأي واحد: وهو أن يقوم من كل قبيلة شاب ثم يضربوه ضربة رجل واحد ليتفرق دمه في القبائل.

ولكن حماية الله ونصرته لنبيه ﷺ أكبر من مكر أولئك المجرمين، فقد نزل جبريل التلخين على المصطفى ﷺ يأمره أن لا ينام في مضجعه تلك الليلة.

وخرج رسول الله على الله وقط ومعه صاحبه الأمين أبو بكر الصديق الله وبقي علي بن أبي طالب الله على الأمر بخسارة وذلة (الملأ) من قريش (۱).

ووصل المصطفى الله إلى دار الهجرة، دار النصرة والمنعة، حيث وجد «أنصار الله» فكانت هذه الهجرة نصرًا للمؤمنين المهاجرين الذين وجدوا من يؤويهم وينصرهم ويشاركهم الأموال والمساكن وحتى الأزواج!! وكانت نصرًا أيضًا للأنصار حيث قضي على الإحن والأحقاد الجاهلية بين أوسهم وخزرجهم، وعلى كيد اليهود الذين كانوا يشيعون بينهم الفرقة والفتنة.

وكان أول عمل قام به رسول الله ﷺ في المدينة هو بناء المسجد. لينطلق منه النداء الرباني «الله أكبر الله أكبر» وليكون هذا المسجد الطاهر هو الملتقى التربوي للأمة المسلمة يتلقون فيه وحي الله عن رسول الله، ويتعلمون أمور دينهم، وهذا المسجد هو أيضًا مكان القيادة العسكرية الإسلامية التي انطلقت للجهاد في سبيل الله.

<sup>(</sup>١) انظر السيرة النبوية لابن هشام ج٢/٤/، ١٢٧ وزاد المعاد ٣/٥٠، ٥١.

وبعد ذلك: «آخى رسول الله وَ بين المهاجرين والأنصار في دار أنس بن مالك، وكانوا تسعين رجلاً نصفهم من المهاجرين ونصفهم من الأنصار آخى بينهم على المواساة، يتوارثون بعد الموت دون ذوي الأرحام إلى حين وقعة بدر، فلما أنزل الله على:

﴿ وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ [الأحزاب: ٦].

رد التوارث إلى الرحم دون عقد الأخوة »(¹).

إن هذه الأحوة الإيمانية هي الوشيحة العظمى، والرابطة الفريدة في علاقات البشر بعضهم مع بعض، فلقد أحس كل مؤمن — كما يقول الأستاذ محمد قطب — سواء كان مهاجريًا أم أنصاريًا برباط جديد يربطه بإخوته في الله، فكل واحد منهم يحب أخاه كحبه لنفسه، مع أنه ليس من قبيلته ولا بينهما آصرة دم بل إن آصرة الدم — حين كانت في الجاهلية — لم تكن تنشئ في نفس أحدهم ذلك الحب الصافي العجيب الذي يحسه الآن لأخيه في العقيدة.

#### ترى ما الفرق بين لقاء الجاهلية ولقاء الإسلام؟

لماذا لا توجد هذه المشاعر إلا على العقيدة؟

والجواب: أن الأمر ليس سرًّا ولا سحرًا، ولكنه الإسلام يلتقي فيه الناس على العقيدة في الله، لأن كلا منهم يحب الله ورسوله، فلا تكون ذواهم بارزة ولا معتوفرة لاقتناص المصلحة من الآخر كما هي الحال في العلاقات الجاهلية، وإنما الجانب البارز هو الحب في الله (٢).

#### وقفة عند المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار

إن هذه الأخوة جديرة بالدراسة والاعتبار. ذلك أنه نتج عنها أمور عظيمة في حياة

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٦٣/٣.

<sup>(</sup>٢) بتصرف: منهج التربية الإسلامية ٤١،٤٠/٢.

المسلمين سواء في مستوى «الأمة والدولة» أم على مستوى الأفراد.

فأما ما يتعلق بهم كأمة: فقد كانت هذه المؤاخاة هي الركيزة الأساسية في تكوين مفهوم «الأمة الإسلامية» أمة التقت على العقيدة في الله، وعاشت لأجل تلك العقيدة وليس لرابطة الدم أو الحسب والنسب، أو الأرض أو اللون أو اللغة، أو الجنس فيها أي حساب يذكر إذا تعارض ذلك مع العقيدة. والله تش هو صاحب المنة والفضل في ذلك فهو القائل:

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبِلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا نَفَرَقُواْ وَاذَكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذَ كُنتُمْ أَعَدَاءً فَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ وَخُونًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النّارِ فَأَنقَذَكُم مِنهَا كَذَالِكَ بَبْيَنُ اللّهُ لَكُمْ وَانتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ وَانتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَنقَوْنَ عَنِ الْمُنكَرُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُفلِحُونَ لَيْ وَلا تَكُونُوا كَالّذِينَ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَنقَوْنَ عَنِ الْمُنكَرُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُفلِحُونَ لَيْ وَلا تَكُونُوا كَالّذِينَ تَفَوَّا وَاخْتَلَعْمُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيْنَتُ وَأُولَتِهِكَ لَمُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ لَيْ فَيَ وَلا تَكُونُوا كَالّذِينَ تَقُولُونَ وَاخْتَلَعْمُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيْنَتُ وَأُولَتِهِكَ لَمُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ لَلْكُولَ ﴾ [آل عمران: تَقَرَقُوا وَاخْتَلَعْمُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيْنَتُ وَأُولَتِهِكَ لَمُهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ لَنْ فَيَ اللّهُ لَولَ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ الْمُعْرَاقُ عَلَامُ لَاللّهُ مُنْ اللّهُ فَلِمُ وَلَعْمَالُونَ مِنْ مَنْهِ مِنْ اللّهُ عَلَى مُ اللّهُ فَلَا مُولِولًا كُولُولُولُ اللّهُ فَوْلَ مُنْ اللّهُ لَالْمُولُولُولُهُ اللّهُ اللّهُ فَا الْمُعْلِقُولُ مُولِولًا كُولُولُهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

لقد أصبح المؤمنون أولياء بعضهم البعض، كل منهم يحب أخاه كحبه لنفسه، ويناصره ويجاهد من أجله، ويؤثره على كل قريب وحبيب من مال أو أهل أو عشيرة أو ولد:

# ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعَمُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ ﴾ [التوبة: ٧١].

واشتد كيانهم فكانوا كالجسد الواحد «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا ثم شبّك على بين أصابعه » (۱) وعن النعمان بن بشير قال: قال رسول الله على : «ترى المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر حسده بالسهر والحمى » (۲).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الأدب ج١٠/١٠٠ ح٢٠٢٦ وصحيح مسلم كتاب البر ٤/ ١٩٩٩ ح٢٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب الأدب ٤٣٨/١٠ ح٢٠١١ ومسلم كتاب البر ١٩٩٩/٤

ولقد أثنى ﷺ على المهاجرين والأنصار. فقال سبحانه عن المهاجرين: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ اللَّهُ عَلَى اللَّهَ عَلَى المهاجرين وَالْأَنصَارِ. فقال سبحانه عن المهاجرين اللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَاللَّهِ مُ اللَّهَ وَرَضُونَا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَاللَّهِ مُ الصَّلاِقُونَ اللَّهُ الطَّهر: ٨].

ثم يثني سبحانه على الأنصار بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ نَبُوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن فَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِى صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُونُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ۚ وَمَن يُوفَ شُحَّ نَفْسِهِ ۖ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ ﴾ [الحشر: ٩].

بل إن الأمر أصبح أكبر من ذلك. فهؤلاء الأنصار الذين آووا رسول الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله و الله

وقال رضي الأنصار لا يجبهم إلا مؤمن ولا يبغضهم إلا منافق، فمن أحبهم أحبه الله ومن أبغضهم أبغضه الله» (٢).

وهذه الأخوة تكون «المجتمع الإسلامي» ذلك المجتمع الذي تظلله راية لا إله إلا الله وتحكمه الشريعة الربّانية، ويسوده الحب والتفاني، ويؤمر فيه بالمعروف وينهى فيه عن المنكر، الجهاد رهبانيته، والدعوة إلى الله سبيله ومنهاج حياته، القوي فيه ضعيف حتى يؤخذ الحق منه، والضعيف فيه قوي حتى يأخذ حقه، ولاؤه لله ورسوله والمؤمنين وبغضه وكراهيته لأعداء الله ولو كانوا أقرب قريب، وجدوا حلاوة الإيمان وطعمه، وعرفوا الكفر وأهله حتى إن أحدهم يحب أن يلقى في النار ولا يعود إلى الكفر بعد أن

<sup>=</sup>ح٢٥٨٦ واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الإيمان ٦٢/١ ح١٧ وصحيح مسلم كتاب الإيمان ٨٥/١ ح٧٤. واللفظ للبخاري.

 <sup>(</sup>۲) صحيح البخاري كتاب المناقب ۱۱۳/۷ ح۳۷۸۳ وصحيح مسلم كتاب الإيمان ۱/
 ۸۵ ح۷۰. واللفظ للبخاري.

أنقذه الله منه كما قال يَتَشِيِّر - وهذا ما تحقق فيهم -: «لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى يحب المرء لا يحبه إلا لله، وحتى أن يقذف في النار أحب إليه من أن يرجع إلى الكفر بعد أن أنقذه الله وحتى يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما»(١).

وبمذه المؤاخاة الإيمانية وحد «التكافل الاجتماعي» وبرزت فيه صور خالدة لم توجد قط إلا فيه وحده!!

ومنها ما رواه البخاري إلهم لما قدموا المدينة آخى رسول الله يَنْ يَن عبد الرحمن ابن عوف وسعد بن الربيع، فقال سعد لعبد الرحمن: إني أكثر الأنصار مالاً، فأقسم مالي نصفين! ولي امرأتان فانظر إلى عجبهما إليك فسمها لي أطلقها، فإذا انقضت عدها فتزوجها!! قال عبد الرحمن: بارك الله لك في أهلك ومالك، أين سوقكم؟ فدلوه على سوق بني قينقاع فما انقلب إلا ومعه فضل من أقط وسمن، ثم تابع الغدو حتى جاء يومًا وبه أثر صفرة، فقال النبي يَنْ : «مهيم»؟ قال: تزوجت. قال: «كم سقت إليها»؟ قال: نواة من ذهب (وإن إعجاب المرء بسماحة سعد لا يعدله إلا إعجابه بنبل عبد الرحمن الذي زاحم اليهود في سوقهم وبزهم في ميدالهم، واستطاع بعد أيام أن يكسب ما يعف به نفسه و يحصن به فرجه، ذلك أن علو الهمة من خلائق الإيمان) (أ).

وخلاصة القول: إن هذه المؤاخاة (كانت تدريبًا عمليًا على الأخوة الإسلامية التي تبعثها تلك العقيدة في نفوس المؤمنين بها ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ [الحجرات: ١٠]، وكان تدريبًا ناجحًا فذًا في نجاحه، فريدًا في التاريخ.

وكانت كذلك تدريبًا عمليًا على «التكافل». وهو معنى من المعاني العميقة في بناء الحماعة الإسلامية. القادرون يكفلون غير القادرين على أساس الأخوة في الله من

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الأدب ٢٠٤١٠ ح ٢٠٤١ وصحيح مسلم كتاب الإيمان ٢٦/١ - ٢٠٤١ واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب مناقب الأنصار ٧ك١١٢ ج٠٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) فقه السيرة للشيخ الغزالي ص١٩٣٠.

جانب وعلى أساس التصرف في مال الله بما يرضي الله من جانب آخر)<sup>(١)</sup>.

## سمات الولاء والبراء في العهد المدني

لئن كانت سمات العهد المكي — كما سبق القول في ذلك — هي: بيان الحجة وإقامتها. والصبر على الأذى وكف الأيدي، والهجر الجميل، فإن ذلك كان الحكمة ربّانية، منها: أن ذلك كان لتربية الأمة على هذا الدين الحنيف، وصقل النفوس على ضوء منهاجه، والتقيد الكامل بأمر الله ورسوله في الفعل والترك على حد سواء.

ولكن الأمر أخذ صورة أخرى في العهد المدني، فمن الهجرة إلى المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، إلى قيام الدولة المسلمة إلى الجهاد في سبيل الله وهيمنة الشريعة الإسلامية.

وأول ما نذكره في هذا العهد: هو الوثيقة التي كتبها رسول الله يَقْطِيَّقُ بين المهاجرين والأنصار، ومن تبعهم، حيث وادع فيها اليهود، وعاهدهم، وتركهم على دينهم وأموالهم وشرط لهم واشترط عليهم. وقد أوردها ابن إسحاق دون سند<sup>(۱)</sup> وأوردها الإمام أحمد في مسنده<sup>(۱)</sup>، وأوردها أصحاب السير والمغازي.

على أنني سأقتصر على بعض فقرالها التي تخص موضوع الموالاة. جاء في أولها: «بسم الله الرحمن الرحيم: هذا كتاب من محمد النبي وَلِيَّ بين المؤمنين والمسلمين من قريش ويثرب، ومن تبعهم فلحق بهم، وجاهد معهم، أنهم أمة واحدة من دون الناس» (٤).

«... وأن لا يحالف مؤمن مولى مؤمن من دونه، وأن المؤمنين المتقين على من بغى منهم أو ابتغى دسيعة (٥) ظلم، أو إثم أو عدوان، أو فساد بين المؤمنين، وأن أيديهم عليه

<sup>(</sup>١) منهج التربية الإسلامية للأستاذ محمد قطب ٦٩/٢.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام ١٤٧/٢.

<sup>(</sup>٣) المسند بشرح البنا ٢١/١١.

<sup>(</sup>٤) السيرة لابن هشام ١٤٧/٢.

<sup>(</sup>٥) الدسيعة: العظيمة.

جميعًا. ولو كان ولد أحدهم، ولا يقتل مؤمن مؤمنًا في كافر، ولا ينصر كافرًا على مؤمن، وأن ذمة الله واحدة، يجير عليهم أدناهم، وأن المؤمنين بعضهم موالي بعض دون الناس، وأنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصرين عليهم، وأن سلم المؤمنين واحد، لا يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعدل بينهم».

«وإنه لا يحل لمؤمن أقر بما في هذه الصحيفة وآمن بالله واليوم الآخر أن ينصر محدثًا ولا يؤويه، وإنه من نصره أو آواه فإن عليه لعنة الله وغضبه يوم القيامة، ولا يؤخذ منه صرف ولا عدل. وإنكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله تَكَالَقُ وإلى محمد وَيُقَالِقُ وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين» (١٠).

وهذه الوثيقة هي الصورة الصادقة لحقوق الإنسان «حيث وردت بما يجعل المجتمع الإسلامي مجتمعًا متلاحمًا متماسكًا، وكفلت – أيضًا – حقوق أهل الديانات الأخرى ما داموا يعيشون تحت مظلة الحكم الإسلامي.

وقد لخص الإمام ابن القيم رحمه الله صورة المحتمع المدني آنذاك بقوله: «لما قلم النبي وقد لخص الإمام ابن القيم رحمه الله أقسام: قسم صالحهم ووادعهم على ألا يحاربوه، ولا يظاهروا عليه، ولا يوالوا عليه عدوه وهم على كفرهم، آمنون على دمائهم وأموالهم.

وقسم حاربوه ونصبوا له العداوة.

وقسم تاركوه، فلم يصالحوه ولم يحاربوه، بل انتظروا ما يؤول إليه أمره وأمر أعدائه، ثم من هؤلاء من كان يحب ظهوره وانتصاره في الباطن، ومنهم من كان يحب ظهور عدوه عليه وانتصارهم، ومنهم من دخل معه في الظاهر وهو مع عدوه في الباطن، ليأمن الفريقين وهؤلاء هم المنافقون.

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام ١٤٨/٢، ١٤٩.

فعامل كل طائفة من هذه الطوائف بما أمره به ربّه تبارك وتعالى »(١).

وقد اتضح لي من خلال هذا البحث أن هناك ثلاثة أمور هامة هي سمات هذا العهد:

1) كيد أهل الكتاب للإسلام «ثم النهي والتحذير من موالاتهم وطاعتهم».

٢) ظهور النفاق والمنافقين.

٣) البراء من هؤلاء وأولئك: أي المفاصلة التامة بين المسلمين وأعدائهم ولها صور ترد
 في موضعها.

## أولاً: كيد أهل الكتاب للإسلام وتحذير المسلمين من موالاتهم

تتفق نظرة المنصفين الباحثين في التاريخ اليهودي: أن اليهود أمة حاقدة، الخداع طبعها، والغدر ديدنها، ومحادة الله ورسله خلقها، ولحمة الله يعلمها انتقلت الرسالة من بني إسرائيل فكان خاتم الأنبياء هو محمد بن عبد الله الهاشمي القرشي العربي وقد كان كيد اليهود — خاصة — قد بدأ منذ أن كان رسول الله ولله يك في مكة حيث كانت تعاون قريشًا في أسئلة العناد التي توجه للمصطفى وفير، وذلك مثل قولهم لقريش: اسألوه عن الروح، وعن أصحاب الكهف، وغير ذلك مما هو معلوم من سورة الكهف.

ولما هاجر رسول الله ولله ومن معه إلى المدينة، قامت قيامة اليهود، فلم يهدأ لهم بال، ولم يهنأ لهم عيش. ذلك أن قيام الدولة المسلمة في الأرض له أثره الكبير عليهم، فالإسلام هو الذي يكسر شوكتهم، ويفضح مكنوناتهم، ويحرر الناس من شرورهم، ويمزق شملهم وسيطرقم وجبروقم. ومن هنا لم يفتأوا يكيدون للإسلام ورسوله والمؤمنين، وينصبون العراقيل في وجه من يريد الإسلام وولد النفاق والمنافقون في أحضائهم، وخانوا الله ورسوله فلم يتقيدوا بالوثيقة الآنفة الذكر، وغدروا بالمسلمين

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١٢٦/٣.

فوالوا المشركين والكفار، وآذوا رسول الله ﷺ وهموا بما لم ينالوا.

ولذلك عني القرآن المدني وخاصة أكبر سوره — وهي البقرة وآل عمران والنساء والمائدة — بكشف سترهم وفضحهم، وبيان كيدهم. والآيات الكريمة في هذا كثيرة جدًّا ولكنني أورد طرفًا منها هنا. ليتضح (للمسلمين) المخدوعين بهم اليوم، الذين يوالونهم ويبحلونهم بل يقتدون بهم. ما عليه أعداء الله الذين هم قتلة الأنبياء ودعاة الفساد في الأرض.

قال تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ اَهْلِ ٱلْكِنْكِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَائِكُمْ كُلُّ وَاللَّهُ عَلَى الْكَلْكِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَائِكُمْ كُفَّ الْأَكُونُ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُوا حَقَّ يَأْتِيَ كُفُمُ الْحَقُّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُوا حَقَّ يَأْتِيَ لَكُمُ الْحَقُّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُوا حَقَّ يَأْتِي كُفُ اللَّهُ بِأَنْرِقِتِ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ لَنَهُا ﴾ [البقرة: ١٠٩].

وفي سورة آل عمران: ﴿وَدَّت ظَآيِفَةٌ مِّنْ أَهَـٰلِ ٱلْكِتَـٰبِ لَوَ يُضِلُّونَكُمْ وَمَا يُضِلُّونَكُ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴿ إِنَّ عَمْرَانَ: ٦٩].

﴿ وَقَالَتَ ظَآهِ فَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ ءَامِنُواْ بِٱلَّذِيّ أُنزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَجَهَ ٱلنَّهَارِ وَأَكْفُرُواْ ءَاخِرُهُ لَمَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ لَيْنَكُ ﴾ [آل عمران: ٧٢].

﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَكَرَىٰ تَهْتَدُواً قُلْ بَلْ مِلَةً إِبْرَهِـُمَ حَنِيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَقَالُواْ حَنِيفًا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَا الْمِقْرَةِ: ١٣٥].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مَا عَنِتُمْ قَدِّ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآةُ مِنَ ٱفْوَهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْآيَنَةِ إِن كُنتُمْ مَعْقِلُونَ الْإِنْ ﴾ [آل عمران: ١١٨]. فهذه الآيات وغيرها مما في مثل معناها: تبين كيدهم وما يتربصون به للإسلام وأتباعه. ولذلك جاءت آيات كثيرة في تحذير المؤمنين ولهيهم عن الاستماع للكفار عامة ولأهل الكتاب خاصة، أو طاعتهم، أو اتخاذهم أولياء، أو الركون إليهم. وسأقتصر هنا أيضًا على بعض هذه الآيات لأنه سيأتي مزيد من تفصيل هذا في الفصل التالي إن شاء الله حول صور الموالاة.

قال تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَنَرَىٰ حَتَىٰ تَنَبِّعَ مِلَتَهُمُّ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىُّ وَلَمْ إِنْ أَلْلَهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ( اللَّهُ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ( اللَّهُ وَ اللَّهُ عَن اللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ( اللَّهُ وَ اللَّهُ عَن اللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ( اللَّهُ وَ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَالِمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوٓا إِن تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَكُرُواْ يَرُدُّوكُمْ عَلَىٓ أَعْقَكِمِكُمْ فَتَ فَتَنقَلِبُواْ خَسِرِينَ لَنِهَا كَبَلِ اللَّهُ مَوْلَنكُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ لَنِهَا ﴾ [آل عمران: 100، 159].

ورد في سبب نزول هاتين الآيتين: أن شاس بن قيس اليهودي – وكان شيخًا قد غير في الجاهلية، عظيم الكفر، شديد الضغن على المسلمين، شديد الحسد لهم – مر على نفر من أصحاب رسول الله يَهِ من الأوس والخزرج، في مجلس جمعهم، يتحدثون فيه، فغاظه ما رأى من جماعتهم وألفتهم، وصلاح ذات بينهم في الإسلام بعد الذي كان بينهم في الجاهلية من العداوة فقال: قد احتمع ملاً بني قيلة بهذه البلاد، لا والله ما لنا معهم إذا احتمعوا بها من قرار! فأمر شابًا من اليهود كان معه فقال: اعمد إليهم فاجلس معهم، ثم ذكرهم بعاث – أحد أيامهم في الجاهلية – وما كان فيه، وأنشدهم بعض ما كانوا تقاولوا فيه من الأشعار، ففعل. وتكلم القوم عند ذلك فيه، وأنشدهم بعض ما كانوا تقاولوا فيه من الأشعار، ففعل. وتكلم القوم عند ذلك فتنازعوا وتفاخروا حتى تواثب رجلان من الحيين، فتقاولا، وقال أحدهما لصاحبه: إن

شئت رددتها جذعة! وغضب الفريقان جميعًا وقالا: ارجعا السلاح السلاح، موعدكم الظاهرة – وهي الحرة، فخرجوا إليها، وانضمت الأوس والخزرج بعضها إلى بعض على دعواهم التي كانوا عليها في الجاهلية.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِن تُطِيعُوا فَرِيقًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئَبَ ﴾ الآية.

قال حابر بن عبد الله: ما كان طالع أكره إلينا من رسول الله يَتَظِيَّر، فأومأ إلينا بيده، فكففنا وأصلح الله تعالى ما بيننا، فما كان شخص أحب إلينا من رسول الله يَظِيُّر، فما رأيت يومًا أقبح ولا أوحش أولا وأحسن آخرًا من ذلك اليوم(١).

ويوجه الله عباده المؤمنين ويرشدهم - بعد أن ذكر قصة بني إسرائيل مع موسى التَّلِيْلِينَ فِي قصة ذبح البقرة - بقوله: ﴿ أَفَنَظْمَعُونَ أَن يُوْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْتَمَعُونَ كَانَمُ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَانَمُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ لَيْنَ وَإِذَا لَقُواْ يَسْمَعُونَ كَانَمُ اللّهِ ثُمَّ يُعَلّمُونَ لَيْنَ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُواْ أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا لِيُحَامِّونَ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا اللّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا اللّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبري ٢٣/٤ وأسباب النزول للواحدي ص٦٦ وأحكام القرآن للقرطبي ٤/ ١٥٥. وتفسير البغوي ٣٨٩/١.

وقد بذلت جهدي في تخريج الحديث من المصادر الأصلية فلم أعثر على ذلك فحزى الله من وحد تخريج هذا الحديث ونبهني إلى ذلك حير الجزاء.

يُعْلِنُونَ ۞ [البقرة: ٧٥-٧٧].

ثم يأتي التحذير الأقوى في سورة المائدة: ﴿ فَيَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَنَرَىٰ أَوْلِيَآهُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّهُم قِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمٌ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الطَّلِمِينَ ( ) الطَّلِمِينَ ( ) اللَّهُ اللهُ ال

﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤَثُّونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِمُونَ ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْفَلِبُونَ ﴿ يَكُمْ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

إن هذه النصوص وغيرها: قد ربت المسلمين على معرفة كيد أهل الكتاب للإسلام والمسلمين، فقطعت ما في نفوس بعض المسلمين من ود وولاء لهؤلاء الأعداء، من أجل أن يكون الولاء لله ولرسوله وللمؤمنين فقط.

### ثانيًا: النفاق والمنافقون

إن المؤمنين في العهد المكي كانوا مبتلين، يعذبون، ويضطهدون ومع ذلك صبروا واحتسبوا فلم يكن في مكة حينئذ إلا فريقان: فريق المؤمنين الصابرين، وفريق الكفار والمشركين الجبابرة ولم يكن هناك «منافقون» لأن النفاق طبيعته المراوغة والاحتيال وهذا الدين لم يكن يقدر عليه في مكة إلا المؤمنون الصادقون.

أما في المدينة، وبعد قيام دولة المسلمين وهيمة حكم الله وشرعه فقد وجد المنافقون وهذا أمر معهود من أصحاب النفوس الضعيفة الجبانة، التي تخاف السلطة الإسلام، وتحب الكفر وأهله ولكنها لا تجرؤ على المصارحة به.

والمنافقون: قوم أظهروا الإسلام ومتابعة الرسل، وأبطنوا الكفر ومعاداة الله ورسله، فهم في الدرك الأسفل من النار كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنْ يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا لَهُنَّ ﴾ [النساء: ١٤٥].

فالكافرون المجاهرون أخف منهم، وهم فوقهم في دركات النار، لأن الطائفتين اشتركتا في الكفر ومعاداة الله ورسله، وزاد عليهم المنافقون بالكذب والنفاق. وبلية المسلمين بهم أعظم من بليتهم بالكفار المجاهرين ولهذا قال تعالى في حقهم:

# ﴿ هُرُ ٱلْعَدُوُ فَٱحْدَرْهُمْ ﴾ [النافقون: ٤].

ومثل هذا اللفظ يقتضي الحصر. أي: لا عدو إلا هم، ولكن لم يرد ها هنا حصر العداوة فيهم، وألهم لا عدو للمسلمين سواهم، بل هذا من إثبات الأولوية والأحقية لهم في هذا الوصف، وأنه لا يتوهم بانتساهم إلى المسلمين ظاهرًا، وموالاتهم لهم ومخالطتهم إيّاهم ألهم ليسوا بأعدائهم، بل هم أحق بالعدواة ممن باينهم في الدار، ونصب لهم العداوة وجاهرهم بها.

«فإن ضرر هؤلاء المخالطين المعاشرين لهم – وهم في الباطن على خلاف دينهم – أشد عليهم من ضرر من جاهرهم بالعداوة وألزم وأدوم. لأن الحرب مع أولئك ساعة أو أيامًا ثم ينقضي ويعقبه النصر والظفر، أما هؤلاء فمعهم في الديار والمنازل صباحًا ومساءً، يدلون العدو على عوراقم، ويتربصون بهم الدوائر ولا يمكنهم مناجزهم.. صحبتهم توجب العار والشنار، ومودهم تحل غضب الجبار، وتوجب دخول النار».

«من علقت به كلاليب كلبهم ومخاليب رأيهم مزقت منه ثياب الدين والإيمان وقطعت له مقطعات من البلاء والخذلان، فهو يسحب من الحرمان والشقاوة أذيالاً، ويمشى على عقبه القهقري إدبارًا منه وهو يحسب ذلك إقبالاً»(١).

وكان من نعمة الله على هذه الأمة أن لا يتركها مختلطة بغير تمييز بين المؤمن والمنافق، ذلك أن عدم التمييز يؤدي إلى ضياع القدوة الحسنة في المحتمع الإسلامي، ويؤدي أيضًا إلى ذوبان الصورة الصادقة للمسلم الصادق.

<sup>(</sup>١) انظر طريقه إلهجرتين وباب السعادتين لابن القيم ص٤٠٢ - ٤٠٨ الطبعة الأولى سنة ١٣٧٥هـــ السلفية بمصر.

وفي المنتسبين للإسلام أناس «نفعيون» لا هم لهم إلا الحصول على المال أو أي مأرب من مآربهم الدنيئة، فإذا انتصر المؤمنون كانوا معهم، وإذا أصيبوا كانوا عليهم، ثم إن منهم أصحاب الأهداف الخبيئة والأغراض الهدامة ممن قد امتلأت قلوبهم بالحقد والحسد، فهم يتربصون بالمسلمين الدوائر، ويتظاهرون لهم بألهم معهم، ولكنهم يخونوهم في أحرج المواقف(١).

﴿ إِن يَمْسَسَكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسَ ٱلْقَوْمَ قَرْحُ مِّشْلُهُ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱللَّهِ ٱلظَّلِمِينَ الْكَاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱللَّهِ ٱلظَّلِمِينَ الْكَاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱللَّهِ ٱلظَّلِمِينَ الْكَاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَمْحَقَ ٱلْكَنفِرِينَ اللَّهُ ﴿ [آل عمران: ١٤٠، ١٤٠].

﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَاۤ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبُ ﴾ [آل عمران: ١٧٩].

أجل: إنه لابد من التمييز بين الخبيث والطيب، فالابتلاء سنة ربانية في تمحيص النفوس وصقلها على الحق، ثم إن الله سبحانه يحب من عباده تكميل عبوديتهم على السراء والضراء، وفي حال العافية والبلاء، فلله سبحانه على العباد في كلتا الحالين عبودية بمقتضى الحال. لا تحصل إلا بها، ولا يستقيم القلب بدونها، كما لا تستقيم الأبدان إلا بالحر والبرد، والجوع والعطش، والتعب والنصب، فتلك المحن والبلايا شرط في حصول الكمال الإنساني والاستقامة المطلوبة منه (٢).

<sup>(</sup>١) المنافقون في القرآن الكريم للأستاذ عبد العزيز الحميدي ص١١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر إغاثة اللهفان لابن القيم ١٩٠ تحقيق الفقى.

والحديث عن المنافقين طويل طويل وقد كتب فيه في القديم والحديث(١).

وسبق لي في التمهيد أن تكلمت عن أنواع النفاق وأحكامه، وأتكلم هنا عن أبرز أفعال وصفات المنافقين في كيدهم للدعوة الإسلامية:

 ١) من أخطر ما ارتكبه المنافقون: موالاة اليهود والنصارى ضد المسلمين وقد فضحهم القرآن في عدة مواضع ومنها سورة الحشر، قال تعالى:

﴿ أَلَمْ نَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَنِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ لَهِنَ أَخْرِجْتُ لَنَصَرَنَكُمُ وَلَا نُطِيعُ فِيكُو أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَصُرَنَكُمُ وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُ مَكَمْ لَكَوْبُونَ مَعَهُمْ وَلَإِن قُوتِلُواْ لَا يَنصُرُونَهُمْ وَلَإِن نَصَرُوهُمْ لَا يَعَرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَإِن قُوتِلُواْ لَا يَنصُرُونَهُمْ وَلَإِن نَصَرُوهُمْ لَا يَعَمُونَهُمْ وَلَإِن نَصَرُوهُمْ لَكِولُكِ إِن اللّهُ وَلَا يَعْمُرُونَهُمْ وَلَإِن نَصَرُوهُمْ لَلْ يَعْمُرُونَهُمْ وَلَإِن نَصَرُوهُمْ لَلْ يَعْمُرُونَهُمْ وَلَيْنِ أَلَوْلُ لَا يَنصُرُونَ لَكُولُكِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُولُولُولُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿ ﴿ أَلَمْ نَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ تَوَلَّواْ فَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَعِلِمُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَقْلَمُونَ ﴿ إِلَى الْجَادِلَةِ: ١٤].

ذكر السدي ومقاتل: أنها نزلت في عبد الله بن أبيّ وعبد الله بن نبتل المنافقين: فقد كان أحدهما يجالس النبي وَقِلْتُو ثم يرفع حديثه إلى اليهود(١). وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿ مُّذَبِّذَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَا إِلَىٰ هَتَوُلاَ وَلَا إِلَىٰ هَتَوُلاَ وَمَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَلَن يَجِدَ لَهُ سَبِيلًا لَهُ ﴾ [النساء: ١٤٣].

ولقد نزلت سورة كاملة فيهم هي سورة «المنافقون» بين الله فيها أنهم يظهرون ما لا يبطنون، وأنهم يحرضون على إضعاف صف المسلمين ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُواْ عَلَى مَنْ عِنـدَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّواً وَلِلَّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ

<sup>(</sup>۱) هناك رسالة قيمة للأستاذ عبد العزيز الحميدي بعنوان: المنافقون في القرآن، لعلها من أحسن ما كتب في هذا الموضوع. وهي موجودة بالدراسات العليا بكلية الشريعة بمكة المكرمة وانظر أيضًا: كتاب النفاق آثاره ومفاهيمه للشيخ عبد الرحمن الدوسري رحمه الله. (۲) أسباب النزول للواحدي ص٢٥٥٠ وتفسير القرطبي ٣٠٤/١٧.

لَا يَفْقَهُونَ ۞ [المنافقون: ٧].

وفيها أيضًا: ﴿يَقُولُونَ لَيِن رَّجَعْنَآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكَ ٱلْأَعَرُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلَّ وَلِلَهِ ٱلْمِـزَّةُ وَلِرَسُولِهِـ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَئِكِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ لِيُكُا ﴾ [المنافقون: ٨].

روى البخاري ومسلم في سبب نزولها عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: «كنا غزاة فكسع رجل من المهاجرين رجلاً من الأنصار، فقال الأنصاري: يا للأنصار، وقال المهاجري: يا للمهاجرين، فقال رسول الله يَعْيِقُ : «ما بال دعوى الجاهلية؟ قالوا: يا رسول الله كسع رجل من المهاجرين رجلاً من الأنصار، فقال: «دعوها فإنها منتنة» فسمعها عبد الله بن أبي فقال: قد فعلوها، والله لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل، قال عمر: دعني أضرب عنق هذا المنافق: قال علي الله الله المدينة ليتحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه» (١).

قال محمد بن إسحاق عن عاصم بن عمرو بن قتادة: أن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن الله بن عبد الله بن لم الله بن الله بن الله بن أبي لما بلغه ما كان من أبيه أتى رسول الله بن أبي فيما بلغك عنه، فإن كنت فاعلاً فمرني به، فأنا أحمل إليك رأسه، فوالله لقد علمت الخزرج ما كان لها من رجل أبر بوالديه مني، إني أخشى أن تأمر به غيري فيقتله، فلا تدعني نفسي أنظر إلى قاتل عبد الله بن أبي يمشي في الناس فأقتله، فأقتل مؤمنًا بكافر، فأدخل النار. فقال رسول الله بن أبي نترفق به ونحسن صحبته ما بقى معنا (٢).

وذكر عكرمة وغيره: أن الناس لما قفلوا راجعين إلى المدينة وقف عبد الله بن عبد الله ابن أبي علي باب المدينة، واستل سيفه، فجعل الناس يمرون عليه، فلما جاء أبوه عبد الله

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب التفسير ٢٥٢/٨ ح٤٩٠٧ وصحيح مسلم كتاب البر ١٩٩٩/٤ - ١٩٩٩/٤ وصحيح مسلم كتاب البر ١٩٩٩/٤ - ٢٥٨٤ واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) السيرة لابن هشام ٢٩٢/٢ وتفسير ابن كثير ١٥٩/٨ و لم يخرجه - فيما أعلم - إلا ابن إسحاق.

ابن أبيّ قال له ابنه: وراءك، فقال: مالك ويلك؟ قال: والله لا تجوز من ها هنا حتى يأذن لك رسول الله يَسْمِ – وكان إنما يسير ساقة (۱) – فشكى إليه عبد الله بن أبيّ ابنه، فقال الابن: والله يا رسول الله لا يدخلها حتى تأذن له، فأذن له رسول الله يَسِمُ فقال: أما إذ أذن لك رسول الله يَسِمُ فحز الآن (۲).

وحقًا إلها صورة رائعة لصدق الإيمان أن يقول الابن لرسول الله و إن كنت فاعلاً فمرني به فأنا أحمل إليك رأسه!! إنه ما حمل هذا الابن على هذا الفعل إلا قوة الإيمان وعمق الولاء والبراء في نفسه.

٢) من أقبح صفاقهم: رفض التحاكم إلى شريعة الله، والتحاكم إلى الطواغيت الذي تحقق رغباهم، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوّاْ إِلَى الطّعْفُوتِ وَقَدْ أُمِرُوّا أَن يَكُفُرُوا بِهِء إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوّاْ إِلَى الطّعْفُوتِ وَقَدْ أُمِرُوّا أَن يَكُفُرُوا بِهِء وَيُرِيدُ الشّيطُن أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا لَنِ وَإِذَا قِيلَ لَمُتُم تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرّسُولِ رأيتَ المُنفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا لَنَ أَلَى فَكَيْفَ إِذَا أَصَلَبَتُهُم وَلِيلًا اللهُ إِلَى اللهِ إِنَّ أَرَدُنا إِلَا إِلَى مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ إِلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) من صفته ﷺ أنه يسوق أصحابه. أي يقدمهم ويمشي خلفهم تواضعًا ولا يدع أحدًا يمشي خلفه. (۲) تفسير ابن كثير ١٥٩/٨.

ثم يضع الله ميزانًا دقيقًا في هذه القضية بين المؤمن والمنافق.

فأما المؤمن الصادق فإنه ينقاد إلى حكم الله ويرضى به ويقول: سمعت وأطعت: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواً إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. لِيَحْكُمُ بَيْنَاهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ لَـ ﴿ ﴾ [النور: ٥١].

هذه هي صفة المؤمن، أما المنافق فصفته الإعراض والاستكبار عن حكم الله.

٣) من صفاقم وأفعالهم الدنيئة: التخذيل في صف المسلمين، والتحسس للكفار وكشف عورات المسلمين لهم. قال الله عنهم: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ اَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا أَقُل فَادَرَءُوا عَن آنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ لَـٰ إِنْ كُنتُمْ صَدِقِينَ لَـٰ إِنْ كُنتُمْ صَدِقِينَ لَـٰ إِنْ اللهِ عَمِران: ١٦٨].

ولقد أصيب المسلمون في غزوة أحد بالدهشة حين رجع ثلث الجيش بزعامة ابن أبيّ. وكذلك قعودهم عن غزوة تبوك وغيرها.

وفي موالاتمم للكفار يقول الله في شأهم: ﴿ بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَمُمْ عَذَابًا آلِيمًا ﴿ لَكُونَ يَلْمِ ٱلَّذِينَ يَنَّخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَآهَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَۚ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلّهِ جَمِيعًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٣٨، ١٣٩].

وأحبرنا سبحانه أنهم هم: ﴿ الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمُ فَتَحُ مِنَ اللَّهِ قَالُوٓا الْمَ نَكُن مَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَفِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوٓا أَلَمَ نَسْتَحْوِذَ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِنَ اللَّهُ يَكُن مَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَفِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوٓا أَلَمَ نَسْتَحُوذِ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِنَ اللَّهُ لِلْكَنْفِرِينَ عَلَى اللَّهُ مِنِينَ سَبِيلًا اللَّهُ لِلْكَنْفِرِينَ عَلَى اللَّهُ مِنِينَ سَبِيلًا اللَّهُ لِلْكَنْفِرِينَ عَلَى اللَّهُ مِنِينَ سَبِيلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنِينَ سَبِيلًا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللل

ولقد فضحتهم سورة التوبة حاصة فقد ورد فيها قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغْذِنُكَ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ وَٱرْتَابَتَ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ لَنِّهَا اللَّهِ وَلَا اللَّهُ عُدَّةً وَلَكِن كَنْ صَكْرِهَ اللَّهُ ٱلْبِعَائَهُمْ فَشَبَّطَهُمْ وَقِيلَ ﴾ وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلخُرُوجَ لَاَعَدُواْ لَهُ عُدَّةً وَلَكِن كَرْهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ وَقِيلَ

ففي هذه الآيات بيان من الله للمؤمنين أن هؤلاء المنافقين لو خرجوا فيكم ما زادوكم إلا خبالاً لأنهم حبناء، مخذولون، ولأسرعوا بينكم بالنميمة والبغضاء، والفتنة (۱). وقال الله فيهم أيضًا:

﴿ وَإِذَاۤ أُنزِلَتَ سُورَةُ أَنَّ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَجَهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ ٱسْتَقَدْنَكَ أُوْلُواْ ٱلطَّوْلِ مِنْهُمَّهُ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُن مَّعَ ٱلْقَنْعِدِينَ ﴿ يَكُونُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ ٱلْخُوَالِفِ وَطُهِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمُ لَا يَفْقَهُونَ ۚ ﴿ ﴾ [التوبة: ٨٦، ٨٧].

﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَأَرْبِنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَنَهُمُ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَلُكُمُ اللّهِ لَا يَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ لَا يَعْلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّه

وسنعرف بعد قليل كيف كان البراء منهم، وكيف كان هدي رسول الله ﷺ معهم.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير ابن كثير ج٤/١٠٠.

# ثالثًا: البراء في العهد المدين أي: المفاصلة التامة بين المسلمين وجميع أعدائهم

لئن كانت التربية في العهد المكي تمتاز بضبط النفس، والصبر على الأذى، وتبليغ الدعوة وإعداد العدة مع حبس دواعي الانطلاق، وكف حدة الإقدام: فإن التربية في المدينة مبنية على هذه الأسس ولكن في شكل جديد، حيث انطلق المؤمنون في سبيل الله لإعلاء كلمة الله، والضرب على يد أعداء الله بقوة لا تعرف الضعف، وعزيمة لا تعرف الوهن (۱). من هنا كان الجهاد في سبيل الله هو أبرز سمات هذا العهد الزاهر، وهو أول صورة من صور البراء والمفاصلة بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان في العهد المدني وبعد الهجرة النبوية والجهاد وجه جديد من وجوه الثبات على العقيدة، واحتمال المشقات والأذى في سبيل الذود عنها من الأعداء (۱).

والحديث عن الجهاد طويل طويل، وآياته كثيرة وكذلك الأحاديث النبوية فيه، وفهم الناس لمقصده مختلف، خاصة في العصور المتأخرة، فقد وجد من المسلمين أناس أصيبوا بالهزيمة النفسية أمام شبهات الكفار والملحدين والمستشرقين والمستغربين على حد سواء!.

ففي الوقت الذي يقول فيه أعداء الله: إن دين الإسلام انتشر بالسيف، وحد ممن ينتسبون للعلم والعلماء من يدافع — حسب زعمه — عن الإسلام؟ فيلوي أعناق النصوص الشرعية لتوافق ما زعمه دفاعًا عن الإسلام! ومن هنا يوضع الإسلام في مقام الدفاع، ويصور على أنه كالذي يقاتل في معركة انسحاب، حيث كلما طرأت شبهة انبرى لها من يدافع!!

والذي نعتقده ونراه الحق في هذه القضية: أن هذه مهزلة سخيفة لم تحدث إلا في

<sup>(</sup>١) انظر: سبيل الدعوة الإسلامية. د. محمد أمين المصري ص١١٣ ط١/ سنة ١٤٠٠هـ دار الأرقم بالكويت.

<sup>(</sup>٢) انظر: منهج التربية الإسلامية للأستاذ محمد قطب ٧٠/٢.

القرون المتأخرة، حين صارت الغلبة للكفر وأربابه، واندحر المسلمون من مقام القيادة والجهاد إلى مقام الاستخذاء والضعف والدفاع والتبعية العمياء.

وقد كتب علماء فضلاء من علماء المسلمين حول هذا الموضوع ما يكفي ويشفي ويغني (١). ومن المهم في هذا المقام: أن نعرف هدي المصطفى والله وسيرته مع أعداء الله، وجهاده لهم. وللإمام ابن القيم رحمه الله تلخيص قيم أورده هنا بتمامه نظرًا لأهميته.

قال رحمه الله في زاد المعاد: أول ما أوحى إليه ربه تبارك وتعالى: أن يقرأ باسم ربّه الله في زاد المعاد: أول ما أوحى إليه ربه تبارك وتعالى: أن يقرأ بن نفسه و لم يأمره إذ ذاك بتبليغ. ثم أنزل عليه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّرِّرُ ثَنِيُ فَرُ فَأَنْذِرُ ثَنِي ﴾ [المدثر: ١، ٢].

فنبأه بقوله: ﴿ اقرأ ﴾ وأرسله بـ ﴿ يا أيها المدثر ﴾ ثم أمره أن ينذر عشيرته الأقربين، ثم أنذر قومه، ثم أنذر من حولهم من العرب ثم أنذر العرب قاطبة، ثم أنذر العالمين، فأقام بضع عشرة سنة بعد نبوته ينذر بالدعوة بغير قتال، ولا جزية، ويؤمر بالكف والصبر والصفح.

ثم أذن له في الهجرة، وأذن له في القتال، ثم أمره أن يقاتل من قاتله، ويكف عمن اعتزله و لم يقاتله، ثم أمره بقتال المشركين حتى يكون الدين كله لله.

ثم كان الكفار معه بعد الأمر بالجهاد ثلاثة أقسام: أولاً: أهل صلح وهدنة، ثانيًا: وأهل حرب، ثالثًا: وأهل ذمة.

فأمر أن يتم لأهل العهد والصلح عهدهم، وأن يوفي لهم به ما استقاموا على العهد، فإن خاف منهم خيانة نبذ إليهم عهدهم ولم يقاتلهم حتى يعلمهم بنقض العهد. وأمر

<sup>(</sup>۱) أذكر منهم شيخ الإسلام ابن تيمية والعلاّمة ابن القيم والشيخ محمد بن عبد الوهاب وتلاميذه، ومن المعاصرين الأستاذين الجليلين أبو الأعلى المودودي وسيد قطب والشيخ سليمان بن حمدان رحمهم الله. وغيرهم ممن لا يحضرني ذكره الآن.

أن يقاتل من نقض عهده. ولما نزلت سورة «براءة» نزلت ببيان حكم هذه الأقسام كلها، فأمره فيها أن يقاتل عدوه من أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية أو يدخلوا في الإسلام، وأمره فيها بجهاد الكفار والمنافقين، والغلظة عليهم، فجاهد الكفار بالسيف والسنان، والمنافقين بالحجة واللسان.

وأمره فيها بالبراء من عهود الكفار، ونبذ عهودهم إليهم، وجعل أهل العهد في ذاك ثلاثة أقسام:

 ١) قسمًا أمره بقتالهم، وهم الذين نقضوا عهده و لم يستقيموا له فحارهم وظهر عليهم.

٢) وقسمًا لهم عهد مؤقت لم ينقضوه، و لم يظاهروا عليه، فأمره أن يتم لهم عهدهم
 إلى مدقم.

٣) وقسمًا لم يكن لهم عهد و لم يحاربوه، أو كان لهم عهد مطلق فأمره أن يؤجلهم أربعة أشهر فإذا انسلخت قاتلهم. وهي الأشهر الأربعة المذكورة في قوله: ﴿ فَإِذَا انسلَخَ ٱلْأَشَهُرُ ٱلْخُرُمُ فَأَقَنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ٥]. فالحرم ها هنا أشهر التسيير أولها يوم الأذان وهو اليوم العاشر من ذي الحجة، وهو يوم الحج الأكبر الذي وقع فيه التأذين بذلك، وآخرها العاشر من ربيع الآخر. وليست هي الأربعة المذكورة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِلَمَ الشَّهُورِ عِندَ ٱللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَونَ قِ وَالْمَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَ مُحْمَ ﴾ [التوبة: ٣٦].

فإن تلك: واحد فرد، وثلاثة سرد. رجب وذو القعدة وذو الحجة والمحرم. ولم يسير المشركين في هذه الأربعة. فإن هذا لا يمكن لألها غير متوالية، وهو إنما أجلهم أربعة أشهر، ثم أمره بعد انسلاخها أن يقاتلهم، فقتل الناقض لعهده، وأجل من لا عهد له، أوله عهد مطلق أربعة أشهر، وأمره أن يتم للموفي بعهده عهده إلى مدته فأسلم هؤلاء كلهم، ولم يقيموا على كفرهم إلى مدهم، وضرب على أهل الذمة الجزية. فاستقر أمر الكفار معه بعد نزول «براءة» على ثلاثة أقسام: محاربين له، وأهل عهد، وأهل ذمة.

ثم آلت حال أهل العهد والصلح إلى الإسلام فصاروا معه قسمين: محاربين وأهل ذمة. والمحاربون له خائفون منه، فصار أهل الأرض معه ثلاثة أقسام: مسلم مؤمن به ومسالم آمن وخائف محارب(١).

وقد ركز القرآن الكريم على أهداف الجهاد في غير ما آية. فمنها قوله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩].

قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: ﴿ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِللَّهِ ﴾: لا يكون مع دينكم كفر<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي آَرَسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِۦ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴿ إِلَيْهِ التوبة: ٣٣].

وقال: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَلَدِّمَتْ صَوَمِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِئُ عَنِيزُ لَيْكُ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِئُ عَنِيزُ لَيْكُ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَّ ٱللَّهُ لَقَوِئُ عَنِيزُ لَيْكُ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَّ ٱللَّهُ لَقَوِئُ عَنِيزُ لَيْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

إن الجهاد في الإسلام: هدفه أن يعبد الله وحده في الأرض، وأن تهيمن شريعته، ويتحرر الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومن تأليه البشر إلى ألوهية الواحد الأحد<sup>(7)</sup> ومن هدف الجهاد أيضًا إنقاذ المستضعفين في الأرض ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١٥٨/٣ - ١٦٠.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۹۷/۳.

<sup>(</sup>٣) انظر: فصل الجهاد في سبيل الله في «معالم في الطريق» وطريق الدعوة «في ظلال القرآن» ٢٨٩/١.

سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآهِ وَالْوِلْدَانِ الّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظّالِمِ أَهْلُهَا وَأَجْعَل لّنَا مِن لّدُنكَ نَصِيرًا (﴿ ﴾ [النساء: ٧٥].

# وإليك تفصيل صور البراء من كل طائفة، وكيفية جهاد المسلمين لهم:

١) بعد أن قامت الدولة المسلمة في المدينة، كان لابد من احتثاث شجرة الشرك في مكة وغيرها وقد نزلت سورة التوبة بقتال المشركين، وتفصيل ذلك ورد في تلخيص ابن القيم الذي سبق ذكره. قال تعالى: ﴿ بَرَآءَهُ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلَّذِينَ عَنهَدتُم مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ كُنَّ فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرِ وَٱعْلَمُوٓاْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي ٱللَّهِ وَأَنَّ ٱللَّهَ مُغْزِى ٱلْكَيْفِرِينَ لَهُ ۚ وَأَذَنَّ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَيْجَ ٱلأَكْبَرِ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِيٌّ ۗ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينُ وَرَسُولُهُۥ فَإِن تُبْتُمُ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ۚ وَإِن تَوَلَيْتُمْ فَأَعْلَمُوٓا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى ٱللَّهِ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ ۚ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَلَمَدَتُم مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُظَلِهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتِنُوٓاْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمَّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَحَ ٱلأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍّ فَإِن تَابُواْ وَأَفَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكَوْةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ كَا اللَّهُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ أَتَلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ۞ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدُ عِندَ ٱللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ ۚ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدَتُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَايِّةِ فَمَا ٱسْتَقَنْمُواْ لَكُمْ فَٱسْتَقِيمُواْ لَمُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَّقِينَ ١ كُلُ كَيْفَ وَإِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُواْ فِيكُمْ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً يُرْضُونَكُم بِأَفْوَهِهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمْ فَسِقُونَ كُنِي أَشْتَرَوْا بِعَايَتِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلًا فَصَدُّوا عَن سَبِيلِهِ ۚ إِنَّهُمْ سَآةَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۚ ﴿ لَا يَرْفَبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ

المُعْتَدُونَ لَهُ فَإِن تَنَابُواْ وَأَقَامُوا الصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ فَإِخْوَنَكُمْ فِي الدِينِ وَنَفَصِلُ الْآيَنَ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ لَهُمْ وَإِن نَكَتُواْ أَيْمَنَهُم مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي وَنَفَصِلُ الْآيَنُ لَهُمْ فَقَابِلُوا أَيِمَةَ الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَمُهُمْ يَنتَهُونَ لَهُمْ اللهُ الْمَنْ لَهُمْ لَعَلَمُهُمْ يَنتَهُونَ لَهُمْ اللهُ الْمَنْ لَهُمْ لَعَلَمُهُمْ وَهُمَ اللهُ الْمَنْ اللهُمْ اللهُ اللهُ عَلَى مَن يَشَاهُ وَالله عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيْهِمْ وَيَعْرَفُمُ عَلَيْهِمْ وَيَعْرَفُمُ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُودَ قُومِ مُؤْمِنِينَ لَهُ وَيُعْرِهِمْ وَيَعْرَفُمُ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُودَ قُومِ مُؤْمِنِينَ اللهُ عَلَى مَن يَشَاهُ وَاللهُ عَلِيمُ عَكِيمُ فَي الله عَلَى مَن يَشَاهُ وَالله عَلِيمُ عَكِيمُ فَي اللهِ الله عَلَى مَن يَشَاهُ وَالله عَلِيمُ عَكِيمُ فَي الله عَلَى مَن يَشَاهُ وَالله عَلِيمُ عَكِيمُ فَي اللهِ الله عَلَيمُ عَكِيمُ وَيَعُونُ اللهُ عَلَى مَن يَشَاهُ وَالله عَلِيمُ عَكِيمُ فَي الله الله عَلَى مَن يَشَاهُ وَالله عَلِيمُ عَكِيمُ فَي الله عَلَيمُ عَكِيمُ فَي الله عَلِيمُ عَكِيمُ الله عَلِيمُ عَكِيمُ وَيُعْتَونُ الله عَلَى مَن يَشَاهُ وَالله عَلِيمُ عَكِيمُ فَي الله عَلَيمُ عَكِيمُ وَي الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيْهُ عَلَيمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيمُ عَلَيْهُ وَلِهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

٢) منعهم من دخول المسجد الحرام: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا اللَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْـلَةً فَالْمَشْرِكُونَ نَجْسُ فَلَا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْـلَةً فَيْ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ إِن شَكَةً إِن اللَّهَ عَلِيمُ حَكِيمٌ إِنْ فَي فَضْلِهِ إِن شَكَةً إِن اللَّهَ عَلِيمُ حَكِيمٌ إِنْ فَي اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ إِن شَكَةً إِن اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ حَكِيمٌ إِنْ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَامُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَي

قال ابن كثير: كان نزول هذه الآية سنة تسع. ولهذا بعث رسول الله ﷺ عليًا صحبة أبي بكر رضي الله عنهما عامئذ، وأمره أن ينادي في المشركين: «أن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان» (١) فأتم الله ذلك وحكم به شرعًا وقدرًا (٢).

٣) منع النكاح بالمشركات: ذكر ابن جرير – وهو يتحدث عن صلح الحديبية – أنه جاء إلى النبي يَنْظِيَّ نسوة مؤمنات فأنزل الله ﷺ: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَآءَكُ اللهُ اللهُ عَلَيْتُهُوهُنَّ اللهُ عَلَيْتُ مُهَاحِرَتِ فَآمَتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلِمتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى اللهُ اللهُ عَلَيْتُهُوهُنَّ مُهَاحِرَتِ فَآمَتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلِمتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب التفسير، تفسير سورة التوبة ٣١٧/٨ ح٤٦٥٥.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۷۳/٤.

ءَانَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَلَا تُمْسِكُواْ يِعِصَمِ ٱلْكُوَافِرِ ﴾ [الممتحنة: ١٠].

قال فطلق عمر ﷺ يومئذ امرأتين كانتا له في الشرك(١).

٤) منع إقامة المسلم في دار الشرك، وذلك بعد أن أعز الله دينه وعباده، وقامت لهم دولة فحينئذ تحرم الإقامة بدار الشرك خشية على المسلم أن يفتن، ولكي ينضم إلى جماعة المسلمين فهم إخوته وأولياؤه من دون الناس. قال ﷺ: «أنا بريء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين» قالوا: يا رسول الله لم؟ قال: لا تراءى ناراهما» (٢).

## (ب) البراء من أهل الكتاب

كما سبق أن قلنا: إن الجهاد هو أكبر مظاهر المفاصلة بين المسلمين وجميع أعدائهم - ومنهم أهل الكتاب - فإنه لابد أن نشير إلى بعض ما نزل في مفاصلة أهل الكتاب إضافة إلى مبدأ جهادهم.

ومن ذلك قوله تعالى في سورة آل عمران التي عنيت بهم كثيرًا وكشفت ما لديهم: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لَهُ وَأَنتُمُ تَشْهَدُونَ ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لَلْهِ وَأَنتُمُ تَشْهَدُونَ ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِثَايِنتِ اللّهِ وَأَنتُمُ تَشْهَدُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٠، ٧١].

﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ أَنْ كَا قُلْ يَتَأَهْلَ ٱللَّهِ مِنْ ءَامَنَ تَبْغُونَهَا عِوَجًا وَٱنتُمْ شُهُكَدَآةً وَمَا ٱللَّهُ بِغَلْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ أَنْكُمْ شُهُكَدَآةً وَمَا اللَّهُ بِغَلْفِلٍ عَمَا لَهُ اللَّهُ مِنْ عَالَهُ اللَّهُ مَا أَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

وفي سورة المائدة قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْكِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَاۤ إِلَآ أَنَّ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَاۤ أُنزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكَثَرَكُمْ فَنسِقُونَ لَـٰ إِنَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ أَنْ اللَّهَ عَندَ ٱللَّهِ أَنْ اللَّهَ عَندَ ٱللَّهُ ﴿

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١٠٠/١٦ وانظر أحكام أهل الذمة لابن القيم ٦٩/١.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود كتاب الجهاد ١٠٥/٣ ح٢٦٤٥ والترمذي في السير ٣٢٩/٥ ح١٦٠٤ قال الألباني: هو حديث حسن. انظر: صحيح الجامع الصغير ١٧/٢ ح١٤٧٤.

مَن لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَاذِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّعْوُتَ أُوْلَتِكَ شَرٌّ مَكَانَا وَأَضَلُ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ( ) ﴿ [المائدة: ٥٥، ٦٠].

ففي هذه الآيات وغيرها نجد التقريع لأهل الكتاب والتنديد بباطلهم ومخازيهم.

وهذه الآية الكريمة من أعظم ما بين صورة البراء من أهل الكتاب. ولقد كان حهاد المصطفى بَيِّقِ وأصحابه لأهل الكتاب – بين قينقاع وبين قريظة وبين النضير – صورة واضحة بارزة في مفاصلتهم وجهادهم والبراءة منهم.

وسيرد الحديث عن إجلائهم عن أرض الجزيرة في الفصل السادس من الباب الثاني.

## (ج) البراء من المنافقين

مفاصلة المنافقين والبراءة منهم تؤخذ من هدي رسول الله بَيِّيِّ معهم. وفي ذلك يقول العلاّمة ابن القيم: «وأما سيرته بَيِّيِّ في المنافقين: فإنه أمر أن يقبل منهم علانيتهم، ويكل سرائرهم إلى الله، وأن يجاهدهم بالعلم والحجة. وأمره أن يعرض عنهم، ويغلظ عليهم، وأن يبلغ بالقول البليغ إلى نفوسهم، ولهاه أن يصلي عليهم وأن يقوم على قبورهم، وأخبر أنه إن استغفر لهم فلن يغفر الله لهم»(١).

وقد قلنا فيما سبق: أن من أبرز صفات المنافقين موالاة الكفار، وكراهية دين الله

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١٦١/٣.

والتخذيل في صف المسلمين لذلك حين بين الله حالهم للمؤمنين: كان لابد من مفاصلتهم والبراءة منهم ونزل في ذلك آيات توضح صور هذه المفاصلة وذلك البراء ومنها:

الإعراض عنهم والغلظة عليهم: وقد جاء ذلك مقرونًا بجهاد الكفار، فالغلظة على
 المنافق من أنواع الجهاد قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا النِّي جَهِدِ الْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَمُ وَبِنْسَ الْمَصِيرُ إِنْهَا﴾ [التوبة: ٧٣].

(وهي نفس آية ٩ من سورة التحريم) وسورة التوبة فضحتهم فضحًا عظيمًا حتى إنها سميت بـــ (الفاضحة». ففي صحيح البخاري عن سعيد بن جبير قال: قلت لابن عباس: سورة التوبة؟ قال: التوبة هي الفاضحة، ما زالت تنزل: ومنهم، ومنهم حتى ظنوا أنها لم تبق أحدًا منهم إلا ذكر فيها (١). وفي سورة النساء:

﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَزُواْ مِنْ عِندِكَ بَيْتَ طَآيِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ ٱلَّذِى تَقُولُ وَٱللّهُ . يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ وَكِيلًا لَهِ ﴾ [النساء: ٨١].

النهي عن الصلاة عليهم أو القيام على قبورهم ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٓ أَحَدِ مِنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلَا نَعُمْ عَلَى قَبْرِهِ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِأَللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَنسِقُونَ ( إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِأَللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَنسِقُونَ ( إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِأَللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَنسِقُونَ ( إِنَّهُ عَلَى التوبة: ٨٤].

قال ابن كثير: وهذا حكم عام في كل من عرف نفاقه، وإن كان سبب نزول الآية في عبد الله بن أبي ابن سلول رأس المنافقين (٢).

٣) لا يقبل لهم عذر في التخلف عن الجهاد، ومن ثم عدم قبولهم فيه مرة أخرى. قال
 تعالى: ﴿ فَإِن رَجَعَكَ ٱللَّهُ إِلَىٰ طُآبِفَةِ مِنْهُمْ فَٱسْتَعْذَنُوكَ لِلَّخُرُوجِ فَقُل لَن تَخْرُجُوا مَعِى أَبَدًا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب التفسير، تفسير سورة الحشر ج١٢٩/٨ ح٤٨٨٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير ۱۳۲/٤.

وَلَن لُقَنْئِلُواْ مَعِىَ عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِالقُعُودِ أَوَّلَ مَرَةٍ فَاقَعُدُواْ مَعَ الْحَيَلِفِينَ ﴿ ﴾ [التوبة: ٨٣].

﴿ يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُلُ لَا تَعْتَذِرُواْ لَن نُوْمِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَانَا اللّهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيْرِي اللّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمْ تُردُونَ إِلَى عَسِلِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنْتِثُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ فِي سَيَعْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ وَالشَّهَدَةِ فَي نُوتُ مَنْ اللّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِيَعْمِونُوا عَنْهُمْ إِنَّا مَعْمَلُونَ فِي سَيَعْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِيَعْمَلُونَ لِللّهُ وَمَا وَنَهُمْ جَهَنَّمُ جَمَزَاءًا بِمَا كَانُوا لِيَعْمَ فَا إِنْ مَنْ اللّهُ لَا يَرْضَى اللّهُ لَا يَرْضَى اللّهُ لا يَرْضَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

٤) عدم الاستغفار لهم. قال تعالى: ﴿ أَسْتَغْفِرْ لَمُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ إِن تَسْتَغْفِرْ لَمُمْ اللهِ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَافَةُمْ كَاللهِ وَرَسُولِهِ، وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ اللهُ اللهُ

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْاْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ لَوَّوْاْ رُءُوسَهُمْ وَرَأَيْنَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُسْتَكْمِرُونَ ﴿ كَا سَوَآءٌ عَلَيْهِ مَ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَمُمْ لَن يَغْفِرَ ٱللّهُ لَمُمْ إِذَ ٱللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَنسِقِينَ ﴿ ﴾ [المنافقون: ٥، ٦].

# (د) قطع الموالاة مع الأقارب إذا كانوا محادين الله ورسوله

قلنا في العهد المكي: أن المؤمن كان مأمورًا بصلة والديه الكافرين وإحسان معاشرة ما وليس في ذلك ولاء على أية حال إلا أنه لم يؤمر بمقاطعتهما ومفاصلتهما ولكن الصورة تختلف في العهد المدني بعد قيام الدولة المسلمة وجهاد الكفار والمشركين. حيث جاءت المفاصلة التامة بين المؤمن وقريبه المشرك أو الكافر أو المنافق ونزل في ذلك آيات كثيرة منها قوله تعالى:

﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوّاْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْلَئِكَ كَنَبَ فِي قُلُوبِهِهُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِنْـهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِمِينَ فِيهَا وَلَاَيْهَا وَأَنْهَارُ خَالِمِينَ فِيهَا وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَئِهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَاّ إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (﴿ ﴾ [الجحادلة: ٢٢].

قال أهل العلم في سبب نزولها: إنها نزلت في أبي عبيدة عامر بن الجرّاح حين قتل أباه عبد الله بن الجراح يوم أحد، وفي أبي بكر حين دعا ابنه للمبارزة يوم بدر، وفي عمر حيث قتل خاله العاص بن هشام يوم بدر، وفي عليّ وحمزة حين قتلوا عتبة وشيبة ابني ربيعة والوليد بن عتبة يوم بدر<sup>(۱)</sup>. وقيل غير ذلك من الأسباب<sup>(۱)</sup>.

وهذه الآية الكريمة تشير إلى المفاصلة الكاملة بين حزب الله وحزب الشيطان، وأن المؤمن يجب عليه أن ينحاز إلى الصف المسلم متجردًا من كل عائق أو جاذب ومرتبطًا في العروة الواحدة بالحبل الواحد. ومن ثم فلا نسب ولا صهر، ولا أهل ولا قرابة، ولا وطن ولا جنس ولا عصبية ولا قومية حين تقف هذه الوشائج دون ما أراد الله. وإنما هي العقيدة من وقف تحت رايتها فهو من حزب الله، ومن استحوذ عليه الشيطان فوقف تحت رايتها فهو من حزب الله رابطة (٢). وفي سورة التوبة يأتي فوقف تحت راية الباطل فلن تربطه بأحد من حزب الله رابطة (٢). وفي سورة التوبة يأتي الأمر الأخير بالمفاصلة. وبيان أن القضية: قضية إيمان أو كفر وليست قضية حزئية أو ثانوية. قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَنَخِذُواْ ءَابَاءَكُمْ وَاِخُونَكُمْ أُولِيآ إِنِ السَّنَحَبُوا الْكُفْرَ عَلَى الْإِيمَانِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنكُمْ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ إِنَّ قُلْ إِن كَانَ ءَابَا وَكُمْ وَاَبْنَا وُكُمْ وَاِخْوَنُكُمْ وَاَزْوَجُمْ وَعَشِيرُتُكُو وَأَمُولُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتَجَدَرُهُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِينَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبُّمُواْ حَقَى يَأْذِي اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ لَيْكُ ﴾ [التوبة: ٢٣، ٢٤].

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي ص٢٣٦ وتفسير ابن كثير ٧٩/٨.

<sup>(</sup>٢) للاستزادة في هذا انظر: أحكام القرآن للقرطبي ٣٠٧/١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: الظلال ٢/١٥١٤، ٥٥١٦.

فهذا أمر من الله بمباينة الكفار وإن كانوا آباء أو أبناء، ونهي عن موالاتهم إذا الحتاروا الكفر على الإيمان (١٠).

قال القرطبي: وهذه الآية – آية ٢٣ – باقية الحكم إلى يوم القيامة في قطع الولاية بين المؤمنين والكافرين<sup>(٢)</sup>. وقال ابن عباس رضي الله عنهما في قوله: ﴿وَمَن يَتُوَلَّهُم مِنكُمُ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلظَّلْلِمُونَ لَهُمَا ﴾: هو مشرك مثلهم لأن من رضي بالشرك فهو مشرك<sup>(٣)</sup>.

وهذا السياق القرآني الكريم قد استعرض ألوان الوشائج والمطامع واللذائذ ليضعها في كفة، ويضع العقيدة ومقتضياتها في الكفة الأخرى.

الآباء والأبناء والإخوان والأزواج والعشيرة «وشيحة الدم والنسب والقرابة والزواج» والأموال والتحارة «مطمع الفطرة ورغبتها» والمساكن المريحة «متاع الحياة ولذتما».. كل ذلك في كفة وفي الكفة الأخرى: حب الله ورسوله وحب الجهاد في سبيله. الجهاد بكل مقتضياته وبكل مشتقاته وما يتبعه من نصب وتعب، ومن تضييق وحرمان وألم وتضحية وحراح واستشهاد. الجهاد المجرد من الصيت والذكر والظهور والمباهاة والفخر والرياء.

وما يكلف الله المؤمنين هذا التكليف إلا وهو يعلم أن فطرقم تطيق ذلك، فالله لا يكلف نفسًا إلا وسعها، وأنه لمن رحمة الله بعباده أن أودع فطرقم هذه الطاقة العالية من التجرد والاحتمال، وأودع فيها الشعور بلذة الاتصال بالله التي لا تعدلها أي لذة. لذة الاستعلاء وعلى الضعف والهبوط والخلاص من ثقلة اللحم والدم، والارتفاع إلى الأفق المشرق الوضى (1).

وخلاصة القول: إن الولاء والبراء قد اكتملت صورته الحقيقية في العهد المدنى

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۲۹/۶.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للقرطبي ٩٤/٨.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للقرطبي ٩٤/٨.

<sup>(</sup>٤) الظلال ١٦١٥/٣ بتصرف.

حيث قامت دولة الإسلام الراشدة وأصبحت الأخوة الإيمانية فيها هي الرابطة الحقيقية، ودولها تمدر كل رابطة. وشرع الجهاد للكفار والمشركين ومن نقض عهده. وجاء الأمر بالغلظة على المنافقين والإعراض عنهم. وحصلت البراءة من كل قريب لا يؤمن بالله ورسوله ولا يدين دين الحق ولو كان أبًا أو أخًا أو زوجًا أو غير ذلك مما تعارف الناس عليه. أنه رابطة!

ولقد تميز المسلمون واستعلوا بدينهم، وافتخروا بالانتماء إلى هذا الدين الذي هو سبب تلك العزة والرفعة والسيادة حين فتحوا الشرق والغرب. ولن يكون للمسلمين اليوم أو غدًا عز إلا بالرجوع إلى هذه العقيدة عن حب وولاء لدين الله والمؤمنين به، وبراء من كل كافر ومشرك ومنافق ولو كان أقرب قريب. أما الإحسان إلى الوالدين وبرهما — وهما كافران — فهذا أمر باق إلى قيام الساعة.



#### الفصل السابع

#### صور الموالاة ومظاهرها

إن جمع صور الموالاة ومظاهرها في فصل مستقل أمر له أهميته في مثل هذا البحث، وذلك حتى يكون القارئ على بينة من الأمور والقضايا التي تمسها قضية الولاء والبراء.

وأحب أن أنبه في هذا المقام على أنني لم ألزم نفسي بتتبع الحكم الشرعي في كل صورة من هذه الصور، وذلك لصعوبة القطع بالحكم في كل قضية، لأنه — كما يقول أهل العلم — قد يكون القول أو الفعل كفرًا ولكن هناك ما يصرفه عن ظاهره فيما بين العبد وبين ربّه، ولكن على العموم فهذه الصور تتفاوت في كون فاعلها خارجًا من الله كمن يحب الكفار لأجل كفرهم إلى الكبيرة من الكبائر كتعظيمهم والثناء عليهم (۱). ذلك أن (مسمى الموالاة يقع على شعب متفاوتة منها ما يوجب الردة كذهاب الإسلام بالكلية، ومنها ما هو دون ذلك من الكبائر والمحرمات) (۱). قد حرص الدين الإسلامي على إخلاص العبادة (وهي الطاعة والانقياد) لله وحده والبراءة من كل متبوع أو مرغوب، أو مرهوب، وتعلق القلب بربه في الخشية والخوف والرجاء والعون والنصرة، لأن «كل من علق قلبه بالمخلوقين أن ينصروه أو يرزقوه أو يهدوه: خضع قلبه لهم، وصار فيه من العبودية لهم بقدر ذلك.. ومعلوم أن أسر القلب أعظم من استعباد البدن فإن من استعبد بدنه أو استرق وأسر لا يبالي إذا كان قلبه مستحريًا من ذلك مطمئنًا، بل يمكنه الاحتيال في الخلاص. أما إذا كان القلب متيمًا لغير الله فهذا هو الذل والأسر المحض» (۱).

وخطورة موالاة الكفار تبرز في أن ضررها على المسلمين كافة أعظم من خطر من

<sup>(</sup>١) الدرر السنية ٢٠١/٧ والهدية الثمينة للشيخ عبد الله السليمان بن حميد ص١٧.

<sup>(</sup>٢) الرسائل المفيدة للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن آل الشيخ ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) رسالة العبودية لابن تيمية ٩٥، ٩٦.

يكفر في نفسه فقط. ذلك أن (الإضرار بالمسلمين يزيد على تغيير الاعتقاد، ويفعله من يظن سلامة الاعتقاد، وهو كاذب عند الله ورسوله والمؤمنين في هذه الدعوى والظن، ومعلوم أن المفسدة في هذا أعظم من المفسدة في مجرد تغيير الاعتقاد) (١) وإليك تفاصيل صور موالاة الكفار(٢):

١) الرضى بكفر الكافرين وعدم تكفيرهم أو الشك في كفرهم أو تصحيح أي مذهب من مذاهبهم الكافرة (٣).

ويتضح هذا الأمر في كونه ولاء للكفار: إنه يسرهم ويسعدهم أن يروا من يوافقهم على كفرهم ويجاريهم على مذاهبهم الإلحادية.

وقد سبق في التمهيد القول بأن من معتقد أهل السنة والجماعة: أن حب القلب وبغضه يجب أن يكون كاملاً. فالذي يحب الكافر لأجل كفره وهو كافر بإجماع الأمة، ولم يخالف في ذلك أحد من علماء المسلمين.

يقول ابن تيمية رحمه الله: (أما حب القلب وبغضه، وإرادته وكراهيته فينبغي أن تكون كاملة جازمة لا توجب نقص ذلك إلا بنقص الإيمان. وأما فعل البدن فهو بحسب قدرته. ومنى كانت إرادة القلب وكراهته كاملة تامة وفعل العبد معها بحسب قدرته فإنه يعطي ثواب الفاعل الكامل، ذلك أن من الناس من يكون حبه وبغضه وإرادته وكراهته بحسب محبة نفسه وبغضها، لا بحسب محبة الله ورسوله وبغض الله ورسوله، وهذا من نوع الهوى، فإن اتبعه الإنسان فقد اتبع هواه:

﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَنَهُ بِغَيْرِ هُدَّى مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [القصص: ٥٠] (١).

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول على شاتم الرسول لابن تيمية ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) من أحسن من كتب في ذلك الإمام محمد بن عبد الوهاب رجمه الله وأبناؤه، لذلك فمعظم هذه الصور منقولة من كتبه.

٣) انظر نواقض الإسلام في مجموعة التوحيد ص١٢٩ مطبعة الحكومة بمكة.

ث) شذرات البلاتين ١/٤٥٦ (رسالة الأمر بالمعروف).

إذن: فالمحبة والرضى أمران جازمان لا يخرجان عن كونهما كفرًا إذا كانا للكفار أو إيمانًا إذا كانا للمؤمنين.

٢) التولي العام واتخاذهم أعوانًا وأنصارًا وأولياء أو الدحول في دينهم وقد لهى الله عن ذلك فقال: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنْفِرِينَ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ فَلْكَ فَقَال: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنْفِرِينَ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِن اللهِ فِي ثَنْقٍ إِلَّا أَن تَكَنَّقُوا مِنْهُمْ تُقَلَقَةً وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللهُ نَفْسَكُم وَإِلَى اللهِ فَلَيْسَ مِن اللهِ فِي ثَنْقِ إِلَّا أَن تَكَنَّقُوا مِنْهُمْ تُقْلَقَةً وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللهُ نَفْسَكُم وَإِلَى اللهِ فَلَيْسَ مِن اللهِ عَلَى اللهِ عَمْران: ٢٨].

قال ابن جرير في تفسيرها: من اتخذ الكفار أعوانًا وأنصارًا وظهورًا يواليهم على دينهم ويظاهرهم على المسلمين فليس من الله في شيء. أي قد برئ من الله وبرئ الله منه، بارتداده عن دينه و دخوله في الكفر. ﴿ إِلَّا آن تَكَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَنَّهُ ﴾ أي إلا أن تكونوا في سلطانهم فتخافوهم على أنفسكم فتظهروا لهم الولاية بألسنتكم وتضمرو العداوة، ولا تشايعوهم على ما هم عليه من الكفر ولا تعينوهم على مسلم بفعل (١).

وقال تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَتَخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَنَرَىٰ ٱوْلِيَاتُهُ بَعْضُهُمْ ٱوْلِيَاتُهُ بَعْضٍ وَمَن يَتَوَلَّمُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّلِمِينَ لَا أَنَّهُ ﴾ [المائدة: ٥١].

قال ابن جرير رحمه الله في تفسيرها: من تولى اليهود والنصارى من دون المؤمنير فإنه منهم. أي من أهل دينهم وملتهم، فإنه لا يتولى متول أحدًا إلا وهو به وبدينه ومهو عليه راض، وإذا رضيه ورضي دينه فقد عادى ما خالفه وسخطه وصار حكم حكمه (۲).

وقال ابن حزم: صح أن قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ إنما هو عمى ظاهره: بأنه كافر من جملة الكفار، وهذا حق لا يختلف فيه اثنان من المسلمين (٣).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٢٢٨/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٧٧/٦.

<sup>(</sup>٣) المحلى: ٣٥/١٣ تحقيق حسن زيدان سنة ١٣٩٢هـ الناشر مكتبة الجمهورية العربية بمصر

وقال ابن تيمية: أخبر الله في هذه الآية: إن متوليهم هو منهم وقال سبحانه: ﴿ وَلَوْ صَالَ اللهِ مَا اللَّهِ مَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَا أَتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَآهَ ﴾ [المائدة: ٨١].

فدل على أن الإيمان المذكور ينفي اتخاذهم أولياء ويضاده ولا يجتمع الإيمان واتخاذهم أولياء في القلب. فالقرآن يصدق بعضه بعضًا (١).

وقال ابن القيم: (إن الله قد حكم ولا أحسن من حكمه أنه من تولى اليهود والنصارى، فهو منهم ﴿وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُم ﴾ فإذا كان أولياؤهم منهم بنص القرآن كان لهم حكمهم. وهذا عام، خص منهم من يتولاهم ودخل في دينهم بعد التزام الإسلام فإنه لا يقر ولا تقبل منه الجزية. بل إما الإسلام أو السيف لأنه مرتد بالنص والإجماع، ولا يصح إلحاق من دخل في دينهم من الكفار قبل التزام الإسلام من دخل فيه من الكفار بعد نزول القرآن فقد انتقل من دين إلى دين خير منه – وإن كانا جميعًا باطلين – وأما المسلم فإنه قد انتقل من دين الحق إلى الدين الباطل بعد إقراره بصحة ما كان عليه وبطلان ما انتقل إليه فلا يقر على ذلك (٢).

على أن الأستاذ سيد قطب رحمه الله يخالف ما ذهب إليه الطبري، وغيره في تفسير هذه الآية فهو – أي سيد – يستبعد أن يكون المسلمين، من يميل إلى اتباع اليهود والنصارى في الدين. وإنما المراد ولاء التحالف والتناصر. يقول رحمه الله: إن الولاية المنهي عنها هنا ولاية التناصر والتحالف معهم، ولا تتعلق بمعنى اتباعهم في دينهم، فبعيد جدًّا أن يكون بين المسلمين من يميل إلى اتباع اليهود والنصارى في الدين. إنما هو ولاء التحالف والتناصر الذي كان يلتبس على المسلمين أمره، فيحسبون أنه جائز لهم بحكم ما كان واقعًا من تشابك المصالح والأواصر، ومن قيام هذا الولاء بينهم وبين هم عاعات من اليهود قبل الإسلام وفي أوائل العهد بقيام الإسلام في المدينة حتى نهاهم

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان لابن تيمية ص١٤ طبع المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) أحكام أهل الذمة لابن القيم ١/٦٧، ٦٩.

الله عنه وأمر بإبطاله. يوضح ذلك قوله تعالى بشأن المسلمين الذين لم يهاجروا:

﴿ مَا لَكُمْ مِّن وَلَنيَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواً ﴾ [الأنفال: ٧٢].

أي: ولاية التناصر والتعاون وليس ولاية الدين.

نقول هذا: لأن البعض يخلط بين دعوة الإسلام إلى السماحة في معاملة أهل الكتاب والبر بهم في المجتمع المسلم الذي يعيشون فيه وبين الولاء الذي لا يكون إلا لله ورسوله وللحماعة المسلمة. ناسين ما يقرره القرآن الكريم من أن أهل الكتاب بعضهم أولياء بعض في حرب الجماعة المسلمة، وأن هذا شأن ثابت لهم، وأهم لن يرضوا عن المسلم إلا أن يترك دينه ويتبع دينهم.

وسذاجة أية سذاجة، وغفلة أية غفلة: أن تظن أن لنا وإياهم طريقًا واحدًا نسلكه للتمكين للدين!! أمام الكفار والملحدين. فهم مع الكفار والملحدين إذا كانت المعركة ضد المسلمين.

فلندع من يغفل عن هذا ولنكن واعين للتوجيه القرآني: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَخِذُواْ ٱلَّيْهُودَ وَٱلنَّصَدَرَىٰ ٱوْلِيَآةً ﴾ الآية (١).

والذي يظهر لي أنه لا تعارض بين القولين لأن كليهما صحيح سواء اجتمعا في فرد أو أمة أو أحدهما.

٣) الإيمان ببعض ما هم عليه من الكفر، أو التحاكم إليهم دون كتاب الله كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَوُلاَهِ أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا لَيْنَ ﴾ [النساء: ٥١].

ونظير هذه الآية قوله تعالى عن بعض أهل الكتاب: ﴿ وَلَمَّا جَمَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن بتصرف ٩١٠، ٩٠٩، وسيرد مزيد من التفصيل إن شاء الله عند الحديث عن زمالة الأديان!

عِندِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ وَبِيُّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِنَابَ كِتَبَ اللَّهِ وَرَآءَ طُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ إِنْ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانً [البقرة: ١٠١، ٢٠١].

فأحبر سبحانه ألهم اتبعوا السحر وتركوا كتاب الله كما يفعله كثير من اليهود وبعض المنتسبين إلى الإسلام. فمن كان من هذه الأمة مواليًا للكفار: من المشركين أو أهل الكتاب ببعض أنواع الموالاة كإتيانه أهل الباطل واتباعهم في شيء من فعالهم ومقالهم الباطل: كان له من الذم والعقاب والنفاق بحسب ذلك (۱). وإن هذه الصورة من صور الموالاة قد وقع فيها معظم المنتسبين إلى الإسلام اليوم، فالإيمان ببعض ما هم عليه أمر واقع في (العالم الإسلامي) لا ينكره إلا مكابر جاهل، فها هي الببغوات من أبناء أمتنا وممن ينطقون بألسنتنا قد آمنت بالشيوعية مذهبًا تارة وبالاشتراكية تارة أخرى، وبالديمقراطية نظامًا أو العلمانية دستورًا، فأخذت هذه المبادئ الكافرة وطبقتها في بلاد المسلمين ملزمة الناس بعبادهًا (في الطاعة والانقياد والتنفيذ) ونصبت العداء في بلاد المسلمين ملزمة الناس بعبادهًا (في الطاعة والانقياد والتنفيذ)

وهذه الردة الجديدة سيأتي تفصيل الحديث عنها - إن شاء الله - في الباب الأخير.

وإن من الإيمان ببعض ما هم عليه: مسألة فصل الدين عن الدولة وأنه لا علاقة للإسلام بالسياسة فهذه أيضًا فرع للقضية السابقة لم توجد إلا في أوروبا أيام الاضطهاد الكنسي لرجال العلم. ولكن أين الإسلام دين العدل ودين السياسة ودين القوة من (هرطقة) رجال الكنيسة حتى يأتي بعض الأقزام فيستورد تلك السموم من أوروبا ليلبس الإسلام قناعًا مزيفًا فيقول: الإسلام علاقة بين العبد وربه والسياسة لها رجالها ولها قضاياها التي لا تمت إلى الدين بصلة (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر فتاوی ابن تیمیه ۱۹۹/۲۸ – ۲۰۱.

<sup>(</sup>٢) هناك كُتاب أجلاء أفاضوا الحديث في هذه القضية منهم الأساتذة: د. محمد البهي والأستاذ سيد قطب والأستاذ محمد قطب والأستاذ المودودي وغيرهم. ومن أراد التفصيل الدقيق فعليه عمراجعة كتاب العلمانية وآثارها في العالم الإسلامي للأخ الأستاذ سفر بن عبد الرحمن الحوالي.

ع) مودةم ومحبتهم. وقد لهى الله عنها بقوله: ﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْبَوْمِ
 اَلْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَاذَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُوْا ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ ﴾ [المحادلة: ٢٢].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (أحبر الله أنك لا تجد مؤمنًا يواد المحادين لله ورسوله فإن نفس الإيمان ينافي موادته كما ينفي أحد الضدين الآخر، فإذا وجد الإيمان انتفى ضده وهو موالاة أعداء الله. فإذا كان الرجل يوالي أعداء الله بقلبه كان ذلك دليلاً على أن قلبه ليس فيه الإيمان الواجب) (۱).

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّخِذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ تُلْقُونَ إلَيْهِم بِٱلْمَوْدَةِ وَقَدْ كَفَنُرُواْ بِمَا جَآءَكُمْ مِّنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [الممتحنة: ١].

ه) الركون إليهم: قال تعالى: ﴿ وَلَا تَرْكَنُوا إِلَى ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أَوْلِيكَ أَنَّهُ لَا نُنصَرُونَ إِنَّي ﴾ [هود: ١١٣].

قال القرطبي: الركون حقيقته: الاستناد والاعتماد، والسكون إلى الشيء والرض به (٢٠). وقال قتادة معنى الآية: لا تودوهم ولا تطيعوهم. وقال ابن حريج: لا تميس إليهم.

وهذه الآية دالة على هجران أهل الكفر والمعاصي من أهل البدع وغيرهم فيد صحبتهم كفر أو معصية. إذ الصحبة لا تكون إلا عن مودة كما قيل:

عـن المـرء لا تَسَلُ وسل عن قرينه فكـل قـرين بالمقـارن يقــتدي (٣

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴿ إِنَّا

<sup>(</sup>١) الإيمان ١٣.

 <sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٠٨/٩ وانظر: البغوي والخازن ٢٥٦/٣ أما البيت فهو لطرفة بن العبد.
 (٣) تفسير القرطبي ١٠٨/٩ وانظر: البغوي والخازن ٢٥٦/٣ أما البيت فهو لطرفة بن العبد.

لَّأَذَفَنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَا يَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا لَنَّ ﴾ [الإسراء: ٧٤، ٧٥].

وإذا كان هذا الخطاب لأشرف مخلوق صلاة الله وسلامه عليه فكيف بغيره؟(١).

٢) مداهنتهم ومداراتهم ومجاملتهم على حساب الدين قال تعالى: ﴿وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ
 فَيُدْهِنُونَ ﴿ إِلْهَالَمَ : ٩].

والمداهنة والمحاملة والمداراة على حساب الدين أمر وقع فيه كثير من (المسلمين) اليوم وهذه نتيجة طبيعية للانهزام الداخلي في نفوسهم. حيث رأوا أن أعداء الله تفوقوا في القوة المادية فانبهروا بهم، ولأمر ما رسخ وترسب في أذهان المخدوعين أن هؤلاء الأعداء هم رمز القوة ورمز القدوة — فأخذوا ينسلخون من تعاليم دينهم بحاملة للكفار ولئلا يصمهم أولئك الكفرة بأنهم «متعصبون»! وصدق المصطفى عَيْقُ اذ يقول في مثل هؤلاء: «لتبعن سنن من كان قبلكم شبرًا شبرًا وذراعًا ذراعًا حتى لو دخلوا حجر ضب تبعتموهم».

قلنا: يا رسول الله: اليهود والنصارى؟ قال: «فمن»؟<sup>(٢)</sup>.

إن المداهنة والمجاملة قد تبدأ بأمر صغير ثم تكبر وتنمو حتى تؤدي – والعياذ بالله – إلى الحروج من الملة. وهذه إحدى مزالق الشيطان فليحذر المسلم منها على نفسه، وليعلم أنه هو الأعز وهو الأقوى إذا امتثل منهج الله وتقيد بشرعه ومقتضيات عقيدته.

ومن الأمور الواضحة في تاريخ المسلمين: أن من أكبر العوامل في انتصارهم – بعد الإيمان بالله ورسوله – الاعتزاز بالإسلام. يصدّق ذلك ويؤيده قول الفاروق في «أنا كنا أذل قوم فأعزنا الله بالإسلام فمهما نطلب العز بغير ما أعزنا الله به أذلنا الله» (٣).

<sup>(</sup>١) مجموعة التوحيد ص١١٧ ط دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب الاعتصام ١٣/ ٣٠٠ ح٧٣٢ وصحيح مسلم كتاب العلم ٤/ ٢٠٥٤ ح٢٦٦٩ واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في مستدركه ٦٢/١ كتاب الإيمان. وقال صحيح على شرط الشيخين ولم

٧) اتخاذهم بطانة من دون المؤمنين: قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَخِذُواْ بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّواْ مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغَثَ اَلَّهُ مِنَ أَفْوَهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيْنَا لَكُمُ ٱلْآيَئَتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ إِنْ اللَّهَا ﴾ [آل عمران: ١١٨].

نزلت هذه الآية في أناس من المؤمنين كانوا يصافون المنافقين، ويواصلون رجلاً من اليهود لما كان بينهم من القرابة والصداقة والجوار فأنزل الله هذه الآية تنهاهم عن مباطنتهم خوف الفتنة منهم عليهم (١).

وبطانة الرجل: خاصته تشبيهًا ببطانة الثوب التي تلي بطنه لأنهم يستبطنون أمره ويطلعون منه على ما لا يطلع عليه غيرهم. وقد بين الله العلة في النهي عن مباطنتهم فقال: ﴿لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا ﴾ أي لا يقصرون ولا يتركون جهدهم فيما يورثكم الشر والفساد، ثم إنهم يودون ما يشق عليكم من الضر والهلاك.

والعداوة التي ظهرت منهم: شتم المسلمين والوقيعة فيهم، وقيل: باطلاع المشركين على أسرار المسلمين (٢). وفي سنن أبي دواد قوله ﷺ: «الرجل على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل» (٢).

٨) طاعتهم فيما يأمرون ويشيرون به (١). قال تعالى ناهيًا عن ذلك:

﴿ وَلَا نُطِعْ مَنَ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُم عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴿ الْكَهف:

<sup>=</sup>يخرجاه ووافقه الذهبي في تلخيصه.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي ص٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير البغوي ٤٠٩/١ وابن كثير ٨٩/٢.

<sup>(</sup>٣) كتاب الأدب ١٦٨/٥ ح٤٨٣٣ وفي المسند ١٧٨/١ ح ٨٣٩٨ ط شاكر، والترمذي في الزهد ١١١/٧ ح٢٣٧٩ وقال: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٤) مجموعة التوحيد ص١١٧.

وقال: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تُطِيعُواْ ٱلَّذِينَ كَفَكُرُواْ يَـرُدُّوكُمْ عَلَىٰ أَعْقَكِيكُمْ فَتَـنَقَلِبُواْ خَسِرِينَ ۞ ﴿ [آل عمران: ١٤٩].

وقال: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَادِ لُوكُمُّ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشَرِكُونَ ﷺ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

قال ابن كثير في تفسير هذه الآية: ﴿ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشَرِكُونَ ﴿ كَا حَيْثُ عَدَاتُم عَنْ أَمر الله لكم وشرعه إلى قول غيره، فقدمتم عليه غيره فهذا هو الشرك، كما قال تعالى:

﴿ أَغَكَذُوٓ أَ أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبَ ابًا مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣١] (١).

٩) مجالستهم، والدخول عليهم وقت استهزائهم بآيات الله. قال تعالى في النهي عن
 مجالستهم:

﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَايَنتِ اللَّهِ يُكَفَّرُ بِهَا وَيُسْنَهْزَأُ بِهَا فَلَا نَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِوةً إِنَّكُمْ إِذًا مِثْلُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٠].

قال ابن جرير: قوله: ﴿ إِنَّكُمْ إِذًا مِتْلَهُمْ ﴾ أي إنكم إذا جالستم من يكفر بآيات الله ويستهزئ بما وأنتم تسمعون فأنتم مثلهم إن لم تقوموا عنهم في تلك الحال، لأنكم قد عصيتم الله بجلوسكم معهم وأنتم تسمعون آيات الله يكفر بما ويستهزأ بما.

وفي الآية دلالة واضحة على النهي عن مجالسة أهل الباطل من كل نوع من الكفرة والمبتدعة والفسقة عند خوضهم في باطلهم (٢).

وفي الحديث: «لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم إلا أن تكونوا باكين أن

<sup>(</sup>١) التفسير ٣٢٢/٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢٣٠/٥.

يصيبكم مثل ما أصابهم الالما.

 ١) توليتهم أمرًا من أمور المسلمين كالإمارة والكتابة وغيرها و(التولية شقيقة الولاية لذلك فتوليتهم نوعًا من توليهم. وقد حكم الله أن من تولاهم فإنه منهم. ولا يتم الإيمان إلا بالبراءة منهم. والولاية تنافي البراءة فلا تجتمع البراءة والولاية أبدًا.

والولاية إعزاز فلا تجتمع هي وإذلال الكفر أبدًا. والولاية صلة فلا تجامع معاداة الكافر أبدًا. ولو علم ملوك الإسلام بخيانة النصارى الكتاب – مثلاً – ومكاتبتهم الفرنج أعداء الإسلام، وتمنيهم أن يستأصلوا الإسلام وأهله، وسعيهم في ذلك بجهد الإمكان: لثناهم ذلك عن تقريبهم وتقليدهم الأعمال. فهذا الملك (الصالح) كان في دولته نصراني يسمى: محاضر الدولة أبا الفضل بن دخان و لم يكن في المباشرين أمكن منه. كان قذى في عين الإسلام، وبثرة في وجه الدين. بلغ من أمره أنه وقع لرجل نصراني أسلم برده إلى دين النصرانية وخروجه من الملة الإسلامية، و لم يزل يكاتب الفرنج بأخبار المسلمين، وأعمالهم، وأمر الدولة وتفاصيل أحوالها.

وكان مجلسه معمورًا برسل الفرنج والنصارى وهم مكرمون لديه، وحوائحهم مقضية عنده، ويحمل لهم الأدرار والضيافات، وأكابر المسلمين محجوبون عن الباب لا يؤذن لهم، وإذا دخلوا لم ينصفوا في التحية ولا في الكلام. وحدث أن احتمع في مجلس «الصالح» أكابر الناس من الكتاب والقضاة والعلماء فسأل السلطان بعض الجماعة عن أمر أفضى به إلى ذكر مخازي النصارى فبسط لسانه في ذلك وذكر بعض ما هم عليه من الأفعال والأخلاق. وقال من جملة كلامه: إن النصارى لا يعرفون الحساب، ولا يدرونه على الحقيقة لألهم يجعلون الواحد ثلاثة والثلاثة واحدًا. والله تعالى يقول:

﴿ لَّقَدْ كَغَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةً ﴾ [المائدة: ٧٣].

وأول أمانتهم وعقد دينهم: «بسم الآب والابن وروح القدس إله واحد» فأخذ

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ج۸۰/۸ ح٥٧٠٥ بتحقيق أحمد شاكر وصحيح البخاري كتاب المغازي ۸/ ١٢٥ ح٤٤١٩ وصحيح مسلم كتاب الزهد ٢٢٨٥/٤ ح٢٩٨٠.

هذا المعنى بعض الشعراء وقال في قصيدة له:

### كيف يدري الحساب من جعل الوا حدد رب السورى تعالى ثلاثسة

ثم قال: كيف تأمن أن يفعل في معاملة السلطان كما فعل في أصل اعتقاده، ويكون مع هذا أكثر النصارى أمانة؟ وكلما استخرج ثلاثة دنانير دفع إلى السلطان دينارًا وأخذ لنفسه اثنين ولا سيما وهو يعتقد ذلك قربة وديانة؟

وانصرف القوم واتفق أن كبت النصراني بطنته، وظهرت خيانته فأريق دمه وسلط على وجوده عدمه(١).

# ١١) استئمانهم وقد خونهم الله: قال تعالى:

﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنِطَارِ يُؤَدِّهِ ۚ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مِّنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَدِّهِ ۚ إِلَيْكَ إِلَا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآبِمَا ۚ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمِّتِ مَنَ سَكِيلُ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ لَيْنَا ﴾ [آل عمران: ٧٥].

- الرضى بأعمالهم والتشبه بهم، والتزيي بزيهم (۱۲).
- ١٣) البشاشة لهم والطلاقة وانشراح الصدر لهم وإكرامهم وتقريبهم (١٠).
- 1٤) معاونتهم على ظلمهم ونصرهم ويضرب القرآن لذلك مثالين هما: امرأة لوط التي كانت ردءًا لقومها، حيث كانت على طريقتهم، راضية بأفعالهم القبيحة، نزل قومها على ضيوف لوط. وكذلك فعل امرأة نوح(1).
- ١٥) مناصحتهم والثناء عليهم ونشر فضائلهم (٥) وهذه الصورة ظهرت واضحة في

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الذمة لابن القيم ٢٤٢/١ - ٢٤٤ بتصرف بسيط.

<sup>(</sup>٢) مجموعة التوحيد ص١١٧.

<sup>(</sup>٣) مجموعة التوحيد ص١١٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير ٢١٠/٦ وقد سبق الحديث عنهما.

<sup>(</sup>٥) مجموعة التوحيد ص١١٧ ورسائل سعد بن عتيق ص١٠١.

العصور الأخيرة فقد رأينا «أفراخ المستشرقين» – مثلاً – ينشرون فضائلهم وألهم أصحاب المنهج العلمي السديد و... و... إلخ. كذلك جاء من ينشر «فضائل» الغرب أو الشرق مضفيًا عليها ألقاب التقدم والحضارة والرقي، وواصمًا الإسلام والمنتسبين إليه بالرجعية والجمود والتأخر عن مسايرة الركب الحضاري والأمم المتقدمة!!

17) تعظيمهم وإطلاق الألقاب عليهم مثل: السادة والحكماء ومبادأتهم بالسلام (ومما يجب النهي عنه ما يفعله كثير من الجهال في زماننا إذا لقي أحدهم عدوًا لله سلم عليه ووضع يده على صدره إشارة إلى أنه يحبه محبة ثابتة في قلبه. أو يشير بيده إلى رأسه إشارة إلى أن منزلته عنده على الرأس وهذا الفعل المحرم يخشى على فاعله أن يكون مرتدًا عن الإسلام لأن هذا من أبلغ الموالاة والموادة والتعظيم لأعداء الله» (1).

والتعظيم واللقب الرفيع رمز للعزة والتقدير وهما مقصورتان على المؤمن. أما الكافر فله الإهانة والذلة وقد ورد فى الحديث الصحيح النهي عن مبادأتهم بالسلام فقال مُثِيِّدُ: «لا تبدعوا اليهود ولا النصارى بالسلام، فإذا لقيتم أحدهم في طريق فاضطروه إلى أضيقه» (٢) وسيأتي تفصيل هذه القضية في الباب الثاني.

(١٧) السكنى معهم فى ديارهم وتكثير سوادهم (٢) قال رسول الله ﷺ: «من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله (٤). وقال: «لا تساكنوا المشركين ولا تجامعوهم فمن ساكنهم أو جامعهم فليس منا (٥). وسوف يأتي - بمشيئة الله - في الباب الثاني تفصيل لهذه المسألة إذا كانت هناك ضرورة لهذه المساكنة.

<sup>(</sup>١) تحفة الإخوان للشيخ حمود التويجري ص١٩ الطبعة الأولى/ مؤسسة النور بالرياض.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب السلام ١٧٠٧/٤ -٢١٦٧.

<sup>(</sup>٣) الرسائل المفيدة للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن آل الشيخ ص٦٤.

<sup>(</sup>٤) أبو داود كتاب الجهاد ٢٢٤/٣ ح٢٧٨٧ قال الألباني: حديث حسن، انظر: صحيح الجامع الصغير ٢٧٩/٦ ح٢٠٦٢.

<sup>(</sup>٥) الحاكم في المستدرك ١٤١/٢ وقال: صحيح على شرط البخاري ووافقه الذهبي.

(١٨) التآمر معهم، وتنفيذ مخططاهم والدخول في أحلافهم وتنظيماهم والتحسس من أحلهم، ونقل عورات المسلمين وأسرارهم إليهم والقتال في صفهم (١). وهذه الصورة من أخطر ما ابتليت به أمتنا في هذا العصر. ذلك أن وجود ما يسمى في المصطلح الحديث (الطابور الحامس) قد أفسد أحيال الأمة في كل مجال سواء في التربية والتعليم أم في السياسة وشؤون الحكم أم في الأدب والأخلاق أم في الدين والدنيا معًا. وصدق الشاعر محمود أبو الوفا فيما نقله عنه استاذنا الفاضل الشيخ محمد قطب أنه قال حين خرج الاستعمار الإنجليزي من مصر: (خرج الإنجليز الحمر وبقي الإنجليز السمر!!) نعم إن داءنا هم الإنجليز السمر.

ترى من هو الساهر على تنفيذ خطة (دنلوب) في التربية والتعليم؟ ومن هو القائم بتنفيذ مخططات اليهود الثلاثة: فرويد وماركس ودوركايم في أفكارهم الخبيثة؟ (٢). إلهم المستغربون من أبناء هذه الأمة الذين حققوا لأعداء الله ما لا يحلمون به. ولكن هيهات لهم فإن الله يقول:

﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِنَّهُمْ لَمُثُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ۞ وَإِنَّ جُندَنَا لَمَثُمُ ٱلْعَالِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١-١٧٣].

١٩) من هرب من دار الإسلام إلى دار الحرب بغضًا للمسلمين وحبًا للكافرين (٣).

 ٢) من انخرط في الأحزاب العلمانية أو الإلحادية كالشيوعية والاشتراكية والقومية والماسونية وبذل لها الولاء والحب والنصرة<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإيمان حقيقته. أركانه. نواقضه للدكتور محمد نعيم ياسين ص١٤٧.

 <sup>(</sup>۲) يراجع كتاب الأستاذ محمد قطب: التطور والثبات في حياة البشرية فصل: اليهود الثلاثة ص٣٥ وكتاب هل نحن مسلمون؟ ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) الردة بين الأمس واليوم ص٣٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٤٠.

### ما يقبل من الأعدار وما لا يقبل في هذه الصور

قد يعتذر بعض الموالين للكفار بأنهم يخافون على سلطانهم وأموالهم ومراكزهم وغير ذلك من المخاوف التي لا تصح، ولا يعتبرها الله، عذرًا لهم فيعذرهم من أجلها. لأنها جميعًا من تزيين الشيطان وتسويله، وحب الدنيا والطمع في زينتها.

﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنَ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُم مُطْمَئِنٌ بِٱلْإِيمَنِ وَلَكِنَ مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْدًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِن اللّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيدٌ ﴿ إِنَاكَ بِأَنَّهُمُ السّتَحَبُّوا الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَأَنَ اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِينَ إِنَّهُمُ السَّتَحَبُّوا الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَأَنَ اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِينَ

وقال سبحانه: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أَوْلِيكَةَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلَ وَقَالَ سبحانه: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أَوْلِيكَةَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَكَنَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَنَّةً ﴾ [آل عمران: ٢٨].

والإكراه لا ينفع أحدًا فيما يتعلق بالرضى القلبي، والميل الباطني إلى الكفار لأنه غير مأذون فيه على أية حال لقوله تعالى: ﴿وقلبه مطمئن بالإيمان ﴾ ولأن الإكراه لا سلطان له على القلوب. فإنه لا يعلم ما في القلب إلا الله.

فمن والى الكفار بقلبه ومال إليهم فهو كافر على كل حال. فإن أظهر موالاته بلسانه أو بفعله عومل في الدنيا بكفره وفي الآخرة يخلد في النار، وإن لم يظهرها بفعل ولا قول وعمل بالإسلام ظاهرًا عصم ماله ودمه وهو منافق في الدرك الأسفل من النار (١).

### موقف المسلم تجاه هذه الصور

الولاء والبراء هو الصورة الفعلية للتطبيق الواقعي لهذه العقيدة وهو مفهوم ضخم في

<sup>(</sup>١) انظر الإيمان للدكتور محمد نعيم ياسين صر١٤٧، ١٤٨.

حس المسلم بمقدار ضحامة وعظمة هذه العقيدة. والله على يقول: ﴿قَد تَبَيَّنَ الرُّشُـدُ مِنَ الْغَيِّ فَكَ يَكُونُ الرُّشُـدُ مِنَ الْغَيِّ فَكَ يَكُونُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ فَكَ لِهِ اللهِ فَكَ لَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلْ

والله عَلَيْهُ أراد للمسلم – بل للإنسان – الكرامة في هذه الأرض ﴿ ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمُ ﴾ [الإسراء: ٧٠].

فحين يكون ولاء المسلم لله ولدينه وحزبه المؤمنين فهو بهذا يقدّر هذا التكريم حق قدره، ويعبد الله حق عبادته، لأنه تخلى بل وعادى كل عبودية تريد إخضاعه لسلطالها من دون الله.

أما حين ينتكس فيعبد غير الله – سواء بالشعائر أم بالشرائع أم بالطاعة والانقياد – فإنه بهذا يهبط من تلك المكانة والكرامة إلى عبودية أهواء شتى، وآراء ومذاهب تمزق عليه حياته وتضيع عليه آخرته، فيعيش شقيًا – وإن زعم أنه سعيد – ذلك أن مقياس السعادة والشقاوة، في التصور الإسلامي نابع من عبادة الله وحده وتحكيم شرعه والخلوص له. أو عكس ذلك: عبادة الطاغوت والهوى والشهوة وتلك هي دركات الشقاء التي يعيش فيها كل من أعرض عن هدي الله ودينه.

وموالاة غير المؤمنين — فضلاً عن ألها ردة وعصيان لله سبحانه — هي مصدر التذبذب والفصام النكد في حياة فاعلها، لأنه لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء. وفي هذا العصر الذي اختلطت فيه المفاهيم، واضطربت فيه الآراء، وخلط الحق بالباطل بل أقصي الحق ورفعت شارة الباطل: أين يقف المسلم؟ أين يكون ولاؤه ولمن يكون وهو يرى الكفر الصريح معلنًا ومنفذًا في حياة الناس ثم يوضع لذلك «لافتة بسيطة» إن هذا لا يتعارض مع الإسلام؟ ومثال ذلك من يدين بالاشتراكية أو الديمقراطية أو العلمانية أو القومية أو الشيوعية ثم يقال: هذا لا يعارض الإسلام لأنه علاقة بين العبد وربه. لمن يكون ولاء المسلم وهو يرى شرع الله مبعدًا في الأرض ومحاربًا، ثم يستورد القانون البشري ليكون هو دستور الناس في حياقم ومنهج مسيرقم ويقال: إن هذا لا

يعارض الإسلام لأن التشريع الإسلامي — سواء قيلت بلسان الحال أو المقال — لم يعد مسايرًا لركب الحضارة والتطور؟!

لمن يكون ولاء المسلم وهو يرى المنافقين يتمسحون باسم الإسلام وهم في الحقيقة أخطر على الدين من أعدائه الصرحاء؟

هذه أسئلة وأسئلة غيرها كثيرة... والإجابة عليها تكمن في الحقيقة التالية: أنه لا يمكن للمسلم أن يكون ولاؤه لله ولدينه وللمؤمنين خالصًا إلا إذا كان مدركًا لحقيقة التوحيد «لا إله إلا الله محمد رسول الله» ممتثلاً لها، مدركًا مدلولها ومعناها عارفًا . مقتضياتها ولوازمها.

ثم علمه بالجاهلية والشرك والكفر والردة والنفاق حتى لا يكون مصيدة للوقوع في هذا الشر. لأنه لا يعرف الإسلام من لا يعرف الجاهلية.

ثم علمه بحقيقة الولاء والبراء في المفهوم الإسلامي الصحيح وهو: أن الولاء والحب والنصرة للمؤمنين من أي حنس كانوا وبأي لغة نطقوا وفي أي مكان حلوا، لأنه لا يؤمن بما تؤمن به الجاهليات من لوثة الدم ونتن العرق وخسة التراب.

فهو مع إخوانه المؤمنين بقلبه ولسانه وماله ودمه، يألم لألمهم ويفرح لفرحهم وبغضه وبراؤه لجميع أعداء الله سواء كانوا كفارًا أصليين أم مرتدين أم منافقين وموقفه منهم: الجهاد بالنفس والمال والقلم واللسان وكل ما أوتي من طاقة وعلى حسب جهده وطاقته.

إن هذه الحقيقة هي التي — إذا أدركها المسلم وعمل بما يستطيع بما أن يحدد موقفه من كل صورة من الصور السابقة وغيرها، فيعرف من يوالي ومن يعادي، وماذا يريد الإسلام منه وماذا يراد للإسلام من أعدائه.

وهو بهذا يكون مسلمًا واعيًا عزيزًا بعزة الله غير واهن ولا حزين لأن الله معه وهو

القائل: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران: القائل: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: التوا

ومن كان الله معه فلن تضيره أن تجتمع البشرية بكاملها لأن تضره فهي بمجموعها لا تستطيع ذلك إلا إذا كان الله يريد له ذلك وإلا فهي أعجز من أن تنال منه شيئًا بسيطًا بغير قدر الله وإرادته.



<sup>(</sup>١) حبذا مراجعة كتاب «هل نحن مسلمون» ص٤٧.

#### الفصل الثامن

### الرد على الخوارج والرافضة في عقيدة الولاء والبراء

قد يقول بعض من لا يدرك حقيقة العقيدة، ولا يعي مفاهيم «لا إله إلا الله»: إن مصطلح الولاء والبراء من مصطلحات الخوارج والشيعة فكيف يدرج في معتقد السلف الذين هم أهل السنة والجماعة؟

#### والجواب على هذا الاعتراض: من عدة وجوه:

١) نحن مطالبون بما ورد في كتاب الله وسنة رسوله وَالله في في فهما عقيدتنا وشريعتنا ونظام حياتنا، وأحسب أني قد ذكرت عددًا كبيرًا جدًّا من عشرات بل مئات الآيات في الولاء والبراء وعشرات الأحاديث النبوية الصحيحة في هذه القضية.

٢) من منطلق عقيدة سلفنا الصالح نقول: لسنا مستعدين للتنازل عن أي أمر من أمور ديننا الصغيرة - فضلاً عن أمور العقيدة الكبرى لأجل أن ناعقًا أخذ بعض مصطلحاتنا وبنى عليها مفاهيمه البدعية المنكرة.

٣) هل يستطيع مسلم يؤمن بكتاب الله وسنة رسوله أن يقول إن إبراهيم التَلْيَلا - وهو القدوة الأولى في الولاء والبراء - كما ذكرنا - استخدم مصطلحات الخوارج والرافضة الذين جاءوا بعده بآلاف السنين؟ سبحانك هذا بهتان عظيم.

٤) إن قضية الولاء والبراء كمبدأ عقدي: مبدأ صحيح لا غبار عليه ورد به كتاب الله وسنة نبي الله ولكن الخطأ كل الخطأ والبدعة كل البدعة هو ما بني عليه هؤلاء السفهاء – من خوارج – ورافضة – من مفاهيم سقيمة خرجوا ها عن النصوص الصريحة وإجماع الأمة المحمدية. وصدق القائل:

ومسا ضسر السورود ومسا حوتسه إذا المسنركوم لم يطعسم شسلاها

#### معتقد الخوارج في هذه القضية

أما الخوارج فهم الذين قال فيهم إمام أهل السنة الإمام أحمد بن حنبل الله: (هم الذين مرقوا من الدين. وفارقوا الملة، وشردوا عن الإسلام، وشذوا عن الجماعة فضلوا السبيل والهدي، وخرجوا عن السلطان، وسلوا السيف على الأمة، واستحلوا دماءهم وأموالهم وعادوا من خالفهم إلا من قال بقولهم. وكان على مثل قولهم ورأيهم، وثبت معهم في بيت ضلالتهم، وهم يشتمون أصحاب محمد را وأصهاره وأحتانه، ويتبرءون منهم، ويرمونهم بالكفر والعظائم، ويرون خلافهم في شرائع الإسلام.. يقولون من كذب كذبة، أو أتى صغيرة أو كبيرة من الذنوب فمات من غير توبة: فهو في النار خالدًا مخلدًا أبدًا.. وهم قدرية جهمية مرجثة رافضة، لا يرون الجماعة إلا خلف إمامهم.. ولا يرون للسلطان عليهم طاعة، ولا لقريش عليهم خلافة. وأشياء كثيرة يخالفون عليها الإسلام وأهله. وكفى بقوم ضلالة: أن يكون هذا رأيهم ومذهبهم ودينهم وليسوا من الإسلام في شيء. ومن أسمائهم الحرورية وهم أصحاب حروراء(١) والأزارقة: وهم أصحاب نافع بن الأزرق.. والنجدية: وهم أصحاب نجدة ابن عامر الحروري.. والإباضية.. والصفرية وغيرهم.. كل هؤلاء خوارج، فساق مخالفون للسنة، خارجون من الملة، أهل بدعة وضلالة(٢). وفرقة الخوارج قد انحرفت في مفهوم الولاء والبراء فهي لا تتولى إلا من يدين بنحلتها القائمة على تكفير مرتكب الذنوب وخاصة الكبائر. وموقفهم من صحابة رسول الله ﷺ أهم يتولون أبا بكر وعمر ويتبرءون من عثمان وعلى<sup>٣)</sup>.

وخلاصة القول في الرد عليهم: أن أهل السنة والجماعة يتبرءون منهم بسبب بدعتهم الضالة. ولا يتولونهم في شيء.

<sup>(</sup>١) قرية بالكوفة كانت بما وقعة على الخوارج بقيادة نجدة بن عامر. انظر هامش السنة للإمام أحمد ص٨٤ وكتب الفرق.

<sup>(</sup>٢) كتاب السنة للإمام أحمد ص٨٣ - ٨٥ تصحيح إسماعيل الأنصاري (بتصرف بسيط).

<sup>(</sup>٣) التنبيه والرد للملطى ص٥٣.

أما الولاء والبراء بمفهومه الصحيح فهو ما عليه أهل السنة والجماعة، ولا يضيرهم أن الخوارج قالوا بقضية الولاء والبراء. لأن العبرة ليست في العناوين والشعارات بل في المفاهيم والتصورات التي توافق الكتاب والسنة أو تناقضها ومن هنا فإن ولاء الخوارج وبراءهم الذي يعتقدونه: إنما هو بحسب أهوائهم وليس متفقًا مع نصوص الكتاب والسنة.

### معتقد الرافضة في الولاء والبراء

وأما الوافضة: فهم الذين يتبرءون من أصحاب محمد عَلِيْرٌ ويسبونهم وينتقصونهم، ويكفرون الأئمة الأربعة: عليّ، وعمار، والمقداد، وسلمان (١٠).

وقال الأشعري: إنما سموا رافضة لرفضهم إمامة أبي بكر وعمر (٢).

ولئن كان الخوارج قد انحرفوا في الأمور التي ذكرناها آنفًا عنهم: فإن الرافضة أيضًا لا يقلون حرمًا عنهم حيث وقفوا من أصحاب رسول الله وَ مُعَيِّرٌ موقفًا مشينًا، ولعبت بحم الأيدي اليهودية الممثلة في شخصية عبد الله بن سبأ التي أخذت تنصب خيالات من الحب الكاذب لآل البيت وتتبرأ من بقية أصحاب رسول الله وَ وتعاديهم مع أن آل البيت براء مما ألصقه بهم هؤلاء الرافضة.

قال ابن كثير: إن الطائفة المخذولة - الرافضة - يعادون أفضل الصحابة ويبغضو لهم ويسبو لهم عيادًا بالله من ذلك. وهذا يدل على أن عقولهم معكوسة، وقلو بهم منكوسة فأين هؤلاء من الإيمان بالقرآن، إذ يسبون من رضي الله عنهم (٢)؟ أما أهل السنة فإلهم يترضون عمن رضي الله عنه، ويسبون من سبه الله ورسوله، ويوالون

<sup>(</sup>١) السنة للإمام أحمد ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) مقالات الإسلاميين ٨٩/١.

<sup>(</sup>٣) يشير إلى قوله تعالى: ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه ﴾ [التوبة: ١٠٠].

من يوالي الله ويعادون من يعادي الله. وهم متبعون لا مبتدعون (١).

والرافضة تقول: لا ولاء إلا ببراء: أي لا يتولى أهل البيت حتى يتبرأ من أبي بكر وعمر رضى الله عنهما! (٢).

ترى أي ثقة أو أمانة أو دين تبقى في أناس يطعنون في أفضل شخصيتين إسلاميتين في الأمة بعد رسول الله ﷺ؟

ولكن لا غرابة في ذلك من زمرة قضاؤها في الكتب مسطور فقد كانت الرافضة على طول تاريخها حربًا على أهل الإسلام، يوالون أعداء المسلمين من تتار وصليبين وغيرهم. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: الرافضة توالي من حارب أهل السنة والجماعة، فهم يوالون التتار ويوالون النصارى. وقد كان بالساحل بين الرافضة وبين الفرنج مهادنة، حتى صارت الرافضة تحمل إلى قبرص خيل المسلمين وسلاحهم، وغلمان السلطان، وغيرهم من الجند والصبيان. وإذا انتصر المسلمون على التتار أقاموا المآتم والحزن، وإذا انتصر المسلمون، وهم الذين أشاروا على التتار بقتل الخليفة، وقتل أهل بغداد.

ووزير بغداد ابن العلقمي الرافضي هو الذي خامر على المسلمين وكاتب التتار، حتى أدخلهم أرض العراق بالمكر والخديعة، ولهى الناس عن قتالهم.

وقد عرف العارفون بالإسلام: أن الرافضة تميل مع أعداء الدين، ولما كانوا ملوك القاهرة كان وزيرهم مرة يهوديًا، ومرة نصرانيًا أرمينيًا، وقويت النصارى بسبب ذلك النصراني الأرميني، وبنوا كنائس كثيرة بأرض مصر في دولة أولئك الرافضة المنافقين وكانوا ينادون بين القصرين: من لعن وسب فله دينار وإردب.

وفي أيامهم أخذت النصارى ساحل الشام من المسلمين حتى فتحه نور الدين

<sup>(</sup>١) التفسير ذ/١٤٢.

<sup>(</sup>٢) شرح الطحاوية ص ٥٣٢.

وصلاح الدين<sup>(١)</sup>.

وأحفادهم في الوقت الحاضر النصيرية الكافرة التي ابتلي بها المسلمون، ذلك أن كفرها أشد من كفر اليهود والنصارى كما قرر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية وغيره. وهم الذين كانوا أداة طيعة للاستعمار الفرنسي في غزوه لبلاد الشام. ويشنون اليوم حربًا شرسة على المسلمين في ديارهم وبعد: فإن أهل السنة والجماعة هم الذين يحبون أصحاب رسول الله يَنْ ولا يفرطون في حب أحد منهم، ويتولوهم جميعًا ولا يتبرءون من أحد منهم، ويبغضون من يبغضهم ويرون أن حبهم دين وإيمان وإحسان وبغضهم كفر ونفاق وطغيان (٢).

وهم براء من الخوارج والرافضة ومن كل الفرق الضالة.



<sup>(</sup>۱) الفتاوی ج۸۶/۲۳۲، ۹۳۲.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطحاوية مع شرحها ص٢٨٥ وقد اطلعت – بعد كتابة هذا الكتاب – على كتاب قيم يكشف أستار الشيعة ويفضحهم في عصرنا الحاضر وخصوصًا زعيمهم «الخميني» ذلك الكتاب هو «وجاء دور المجوس» لمؤلفه الدكتور عبد الله محمد الغريب وهو كتاب قيم في موضوعه فليراجعه من شاء ليستبين زيف باطلهم وخططهم ضد أهل السنة والجماعة.

#### الباب الثاني

#### من مقتضيات الولاء والبراء

سبق القول في أول البحث: أن الولاء أصله الحب، والبراء أصله: البغض، وينشأ عنهما من أعمال الجوارح ما يؤيد صدق ذلك الحب أو يكذبه وما يؤكد ذلك البراء أو ما يبطل زعمه.

والحب عنصر أصيل في التصور الإسلامي دليل ذلك قول المولى جلَّ وعلا:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجَعَلُ لَمُهُمُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًّا ﴿ إِنَّ الَّذِي

وقوله: ﴿ إِنَّ رَبِّ رَحِيــ مُّ وَدُورٌ لَ ﴿ اللَّهِ الْمُود: ٩٠].

وقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْمَعْنُورُ ٱلْوَدُودُ ۞ ﴾ [البروج: ١٤].

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا يَلَةً ﴾ [البقرة: ١٦٥].

وقوله: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأُنَّبِعُونِي يُحْدِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].

ذلك أن نصاعة التصور الإسلامي في الفصل بين حقيقة الألوهية وحقيقة العبودية لا تجفف ذلك النداء الحبيب بين الله وعباده، فهي علاقة الرحمة والعدل والود وليست كما يدعي أعداء الله: أن العلاقة بين العبد وربه علاقة حافة وعنيفة، علاقة قهر وقسر، وعذاب وعقاب، وحفوة وانقطاع!

﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَغْرُجُ مِنْ أَفْوَهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴿ ﴾ [الكهف: ٥].

وحب الله لعبد من عبيده أمر لا يقدر على إدراك قيمته إلا من عرف الله سبحانه بصفاته كما وصف نفسه وكما وصفه رسوله، وإلا من وجد إيقاع هذه الصفات في حسه ونفسه وشعوره.

وحب العبد لربه نعمة لهذا العبد لا يدركها كذلك إلا من ذاقها. وإذا كان حب الله لعبد من عبيده أمرًا هائلاً عظيمًا، وفضلاً غامرًا جزيلاً، فإن إنعام الله على العبد على العبد عليه، وتعريفه هذا المذاق الجميل هو إنعام هائل عظيم (١).

ومن نعمة الله على عباده المؤمنين أن جعل المحبة فيه هي الوشيحة العظمى بينهم، وهي المورد العذب الذي ينهلون منه جميعًا، ثم جعل سبحانه وجود المحبة للقوم ولما يلحق بهم المحب سبيلاً للحاق بهم يؤيد ذلك قوله على: «المرء مع من أحب» (١). وقال عبد الله بن مسعود الله على: حاء رجل إلى رسول الله على فقال: يا رسول الله! كيف تقول في رجل أحب قومًا ولم يلحق بهم؟ فقال رسول الله على: «المرء مع من أحب» (١).

وعن أنس أن رحلاً سأل النبي ﷺ متى الساعة يا رسول الله؟ قال: ما أعددت لها؟ قال: ما أعددت لها؟ قال: ما أعددت لها من كثير صلاة ولا صوم ولا صدقة ولكني أحب الله ورسوله قال: «أنت مع من أحببت» (1).

على أنه من الواجب ذكره هنا: أن هذا الحب ليس بحرد أماني أو أحلام تناقضها الأفعال القبيحة. أو «هرطقة» رقعاء الصوفية أو.. أو.. إلخ وإنما هو حب بالقلب وعمل بالجوارح قال الله تعالى:

﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا أَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكِتَابُ مَن يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجْزَ بِهِ، وَلَا يَجِدُ لَهُم مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا لَهُ ﴾ [النساء: ١٢٣].

<sup>(</sup>١) بتصرف: الظلال ٩١٨/٢، ٩١٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب الأدب باب علامة الحب في الله ١٠/١٠٥ ح١٦٦٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب الأدب باب علامة الحب في الله ١٠/٥٥ ح٦١٦٩ وصحبح مسلم كتاب البر ٢٠٣٤/٤ ح٢٦٤٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري كتاب الأدب باب علامة الحب في الله ١٠/٧٥٥ ح١١٧١ وصحيح مسلم كتاب البر ٢٠٣٢/٤ ح٢٦٣٩.

وقال: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْمِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ تَحِيـــُ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ٣١].

قال الحسن: لا تغتر بقولك: المرء مع من أحب إن من أحب قومًا اتبع آثارهم، ولن تلحق الأبرار حتى تتبع آثارهم، وتأخذ بهديهم، وتقتدي بسنتهم، وتمسي وتصبح وأنت على منهاجهم، حريصًا أن تكون منهم، وتسلك سبيلهم وتأخذ طريقهم وإن كنت مقصرًا في العمل فإن ملاك الأمر أن تكون على استقامة، أما رأيت اليهود والنصارى وأهل الأهواء الردية يحبون أنبياءهم وليسوا معهم لألهم خالفوهم في القول والعمل، وسلكوا غير طريقتهم فصار موردهم النار؟(١).

# والمحبة تنقسم إلى أربعة أقسام(٢):

١) محبة شركية: وأصحابها هم الذين قال الله فيهم:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَلَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًا يَلَةً وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ أَنَّ الْقُوَّةَ بِلَهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ حُبًا يَلَةً وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ أَنَّ الْقُوَّةَ بِلَهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ وَتَعَطَّعَت بِهِمُ الْأَسْبَابُ إِذْ تَبَرَّ أَ اللّهِ مَن الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ اللّهِ مَن النَّامِ اللّهُ وَقَالَ اللّهِ مِن النَّذِينَ اتَبَعُوا لَوْ أَن لَنَا كُرَّةً فَنَتَبَرًا مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّهُ وَا مِنْ كَذَالِكَ يُرِيهِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن النَّارِ اللّهِ فَا كَذَالِكَ يُرِيهِمُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن النَّارِ اللّهِ فَا اللّهُ مَن اللّهُ مَن النَّارِ اللّهُ فَا اللّهُ وَا مَنْ اللّهُ مَا مُم يَخْرِجِينَ مِنَ النَّارِ اللّهِ فَا اللّهُ وَا مَنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا مُعَم يَخْرِجِينَ مِنَ النَّارِ اللّهِ فَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا مُولِكُونِ اللّهُ مَن اللّهُ مَا مُن اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مُ اللّهُ مَا مُعُم يَخْرِجِينَ مِن النَّارِ النّهُ فَا اللّهُ مَا مُع مَا مُع مِنْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

- حب الباطل وأهله، وبغض الحق وأهله: وهذه صفة المنافقين.
- ٣) محبة طبيعية: وهي محبة المال والولد إذا لم تشغل عن طاعة الله ولا تعين على محارم الله فهى مباحة.
- ٤) حب أهل التوحيد وبغض أهل الشرك: وهي أوثق عرى الإيمان، وأعظم ما يعبد

<sup>(</sup>١) الحكم الجديرة بالإذاعة من قول النبي: «بعثت بالسيف بين يدي الساعة» لابن رجب ص١٣٣٠ تحقيق محمد حامد الفقى.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الإمام محمد بن عبد الوهاب مجموعة التوحيد ص١٧ ط دار الفكر.

به العبد ربه.

﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣].

وكما حكي عن اليهود والنصاري أنهم قالوا:

﴿ غَنُ أَبْنَتُوا اللَّهِ وَأَحِبَّتُومُ ﴾ [المائدة: ١٨].

مع إصرارهم على تكذيب رسله وارتكاب مناهيه وترك فرائضه (٢).

ومتى امتلأ القلب بعظمة الله تعالى محا ذلك من القلب كل ما سواه، و لم يبق للعبد شيء من نفسه وهواه وإرادته إلا لما يريده منه مولاه، فإذا تحقق القلب بالتوحيد التام لم يبق فيه محبة لغير الله، ولا كراهة لغير ما يكره الله، ومن كان كذلك لم تنبعث حوارحه إلا بطاعة الله، وإنما تنشأ الذنوب من محبة ما يكرهه الله، أو كراهة ما يحبه الله وذلك ينشأ من تقديم هوى النفس على محبة الله وحشيته (٢).

ويصور شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عظمة محبة الله ولذها فيقول: «إن في الدنيا جنة من يدخلها لم يدخل جنة الآخرة». وقال بعضهم: مساكين أهل الدنيا خرجوا من الدنيا وما ذاقوا أطيب ما فيها، وما أطيب ما فيها؟ قال: محبة الله، والأنس به، والشوق إلى لقائه، والإقبال عليه، والإعراض عما سواه (1).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في التمهيد.

<sup>(</sup>٢) انظر جامع العلوم والحكم لابن رجب ص٦١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر جامع العلوم والحكم ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين ٤٥٤/١.

أما البغض في الله فهو أمر ملازم للحب في الله لا ينفصل عنه، لأن المحب يحب ما يحب محبوبه، ويبغض ما يبغض محبوبه، ويوالي من يوالي محبوبه، ويعادي من يعاديه، ويرضى لرضاه، ويغضب لغضبه، ويأمر بما يأمر به، وينهى عمّا لهى عنه فهو موافق له في ذلك.

ومعلوم أن من أحب الله المحبة الواحبة فلابد أن يبغض أعداءه، ولابد أن يحب ما يحبه من جهادهم كما قال تعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَلِّتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَضَفًا كَأَنَّهُ م بُنْيَنُ مَّرَصُوصٌ ﴿ ﴾ [الصف: ٤] (١).

وقد وصف المولى ﷺ عباده الذين يحبهم ويحبونه فقال:

﴿ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥٥].

أي ألهم يعاملون المؤمنين بالذلة واللين وخفض الجناح، ويعاملون الكافرين بالعزة والشدة عليهم، والغلظة لهم. فهم يحبون من أحبه الله فيعاملونه بالمجبة والرأفة واللين، ويغضون أعداء الله الذين يعادونه فيعاملونهم بالشدة والغلظة كما قال تعالى:

﴿ أَشِدَّاهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُمَّ ﴾ [الفتح: ٢٩].

﴿ يُجَنِهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةً لَآبِمٌ ﴾ [المائدة: ٥٥] (١).

وأعداء الله لهم البغض ولهم من المؤمنين الجهاد:

﴿ فَنَتِلُوهُمْ يُعَذِّبْهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَضْرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ١٤].

ومن هنا فإن من مقتضيات الولاء والبراء: حق المسلم على المسلم. فما هو ذلك الحق؟

<sup>(</sup>١) انظر التحفة العراقية ٦٤، ٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر جامع العلوم والحكم ص٣١٧.

#### الفصل الأول

#### حق المسلم على المسلم

قلنا: إن المحبة في الله هي الوشيحة العظمى التي التقى عليها المؤمنون، ويلتقون عليها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. على هذه الوشيحة تنبني حقوق المسلم على المسلم، وهي كثيرة جدًّا: النصرة، والمودة، والزيارة، والإكرام، والسلام، وحماية العرض، والمواساة وغير ذلك مما هو منصوص عليه في الكتاب والسنة.

ولكن الحقوق التي أتحدث عنها هي ما يتعلق بموضوع البحث. ومن هذه الحقوق:

- المودة: وهذه للمؤمنين من بعضهم لبعض، فليس للكافر ولا للفاسق ولا للمبتدع فيها نصيب، ومن هذه المودة حب المسلم لأخيه المسلم ما يحب لنفسه كما قال علية (الا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه) متفق عليه (۱).
- ٢) النصرة: وهذه واجب أخوي إيماني على كل مسلم لأخيه المسلم من أي جنس كان وفي أي أرض حل، وبأي لون كان، ينصره بنفسه وبماله وبالذب عن عرضه ولذلك ورد التهديد لمن يترك ذلك وهو قادر عليه. قال على «ما من امرئ يخذل امرءًا مسلمًا في موضع تنتهك فيه حرمته وينتقص فيه من عرضه إلا خذله الله في موطن يحب فيه نصرته. وما من امرئ ينصر مسلمًا في موضع ينتقص فيه من عرضه وينتهك فيه من حرمته إلا نصره الله في موطن يحب نصرته» (١).

وقد امتدح ﷺ الأنصار رضوان الله عليهم في نصرتهم لإخوانهم المهاجرين

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الإيمان ٧/١٥ ح١٣ وصحيح مسلم كتاب الإيمان ٦٧/١ ح٤٠.

<sup>(</sup>٢) أبو داود في كتاب الأدب ١٩٧/٥ ح٤٨٨٤ والمسند ٣٠/٤ قال الألباني: حديث حسن. انظر صحيح الجامع الصغير ١٦٠/٥ ح٥٦٦٠.

فقال سبحانه:

﴿ وَۚ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وََنَصَرُوٓا أُولَتَهِكَ هُمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُوٓا أُولَتَهِكَ هُمُ اللَّهُ مِنْ وَالَّذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُوٓا أُولَتَهِكَ هُمُ اللَّهُ مِنْ وَاللَّذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُوٓا أُولَتَهِكَ هُمُ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَانِهِ اللَّهُ مُنْ أَوْلَا مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أُلَّهُ مُمْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُواللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَلّ

ومن الأوامر النبوية في شأن النصرة قوله ﷺ: «انصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا» (١٠). ونصرته إذا كان مظلومًا ظاهرة أما نصرته إذا كان ظالمًا فبردعه عن الظلم ومنعه عنه. وقال ﷺ: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه، ولا يسلمه، من كان في حاجة أخيه كان الله كلّ في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه بها كربة من كرب يوم القيامة. ومن ستر مسلمًا ستره الله يوم القيامة» متفق عليه (٢).

والمسلم داخل المجتمع الإسلامي ما هو إلا عضو عامل كأي عضو من أعضاء الجسد فإذا حصل لهذا العضو مرض أو اختل عمله تأثر لذلك بقية الجسد، ويصور ذلك المصطفى على في قوله الكريم: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا» (٢٠). وقوله: «ترى المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى» (١) وقال أيضًا: «المؤمن مرآة أحيه، والمؤمن أخو المؤمن يكف عليه ضيعته، ويحوطه من ورائه» (٥).

ولو أردنا تتبع كل النصوص في هذا الشأن لطال الحديث أكثر من هذا.

وسيرة المصطفى ﷺ وأصحابه وخير القرون بعده والذين سلكوا سبيله واهتدوا هديه على مدار التاريخ الإسلامي: تؤكد هذه الحقيقة الهامة.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب المظالم ٩٨/٥ ح٢٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب المظالم ج٥/٧٩ ح٢٤٤٢ ومسلم كتاب البر والصلة ١٩٩٦/٤ - ٢٥٨٠.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥) الأدب المفرد للبخاري ص٧٠ وأبي داود في كتاب الأدب ٢١٧/٥ ح٢٩١٨ والحديث حسن. انظر: صحيح الجامع الصغير ٦/٦ ح٢٥٣٢.

ولقد كان التحام المسلمين ونصرة كل منهم لأخيه مثالاً فريدًا في تاريخ التلاحم والتواصل والتناصر سواء على مستوى الأمة أم الأفراد. حيث حققوا الموالاة والمعاداة على أوضح صورهما.

ولن ينتصر المسلمون إلا إذا تحقق فيهم – بعد صفاء العقيدة ووضوحها – حب المسلم لأخيه كحبه لنفسه، وشعوره بآلام أحيه كشعوره بما يصيبه هو، وحب نصرته كما يحب أن ينصره هو، والله ينصر من ينصره إن الله لقوي عزيز.

وتتحقق النصرة بعدة أمور منها: الدفاع بالنفس عن الأخ المسلم وكسر شوكة الظالمين وبذل المال له لإعزازه وتقوية جانبه، والذب عن عرضه وسمعته والرد على أهل الباطل الذين يريدون خدش كرامة المسلمين. والدعاء للمسلم بظاهر الغيب بالنصر والتوفيق وتسديد الخطى وتتبع أحبار المسلمين في أنحاء المعمورة والوقوف على أحوالهم ودعمهم بقدر الاستطاعة.

كل هذه الأمور تحقق للإنسان ولاءه لإخوانه المسلمين وتجعله عضوًا عاملاً صالحًا في حسم الكيان الإسلامي.



### الفصل الثاني

#### الهجرة

هذا الفصل له أهمية خاصة، ذلك أن الهجرة مرتبطة بالولاء والبراء، بل هي من أهم تكاليفهما. والحديث فيها متشعب لذلك سأقسمه إلى الفقرات التالية:

(أ) الإقامة في دار الكفر وحكم ذلك.

(ب) الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام.

#### (أ) الإقامة في دار الكفر

لابد لنا أولاً أن نعرف دار الكفر ودار الإسلام. فقد قال أهل العلم رحمهم الله:

إن دار الكفر: هي التي يحكمها الكفار، وتحري فيها أحكام الكفر، ويكون النفوذ فيها للكفار وهي على نوعين:

١) بلاد كفار حربيين.

٢) بلاد كفار مهادنين بينهم وبين المسلمين صلح وهدنة.

فتصير إذا كانت الأحكام للكفار! دار كفر، ولو كان بها كثير من المسلمين(١١).

ودار الإسلام: هي التي يحكمها المسلمون، وتجري فيها الأحكام الإسلامية ويكون النفوذ فيها للمسلمين ولو كان جمهور أهلها كفارًا(٢).

ولما كان الإسلام هو دين العزة ودين القوة: فإنه قد أبي على معتنقيه أن يستذلوا

<sup>(</sup>۱) الفتاوى السعدية للشيخ عبد الرحمن بن سعدي ۹۲/۱ ط الأولى سنة ۱۳۸۸هـــ دار الحياة بدمشق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٩٢/١.

للكفار، ولذلك حاء المنع من الإقامة بين ظهراني غير المسلمين، لأن إقامته بينهم تشعره بالوحدة والضعف وتربي فيه روح الاستخذاء والاستكانة، وقد تدعوه إلى المحاسنة ثم المتابعة. والإسلام يريد للمسلم أن يمتلئ قوة وعزّة وأن يكون متبوعًا لا تابعًا، وأن يكون ذا سلطان ليس فوقه إلا سلطان الله لذلك حرم الإسلام على المسلم أن يقيم في بلد لا سلطان للإسلام فيه إلا إذا استطاع أن يظهر إسلامه ويعمل طبقًا لعقيدته دون أن يخشى الفتنة على نفسه، وإلا فعليه أن يهجر هذا البلد إلى بلد يعلو فيه سلطان الإسلام فإن لم يفعل فالإسلام بريء منه ما دام قادرًا على الهجرة. وفي ذلك كله يقول المولى سبحانه:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنُمُّمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُواْ اللّهِ اللّهِ تَكُنَّ الْمَلْتَهِكَةُ وَسَاءَتَ مَصِيرًا لَآنِكُ إِلّا قَالُواْ اللّهَ تَكُنَّ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةً فَلُهَا حِرُواْ فِيهَا فَالْوَلَتِكَ مَاْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتَ مَصِيرًا لَآنِكَ إِلّا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلُولًا لِللّهِ اللّهُ عَلُولًا لَآنِهُ عَلُولًا لَآنِهُ عَلُولًا لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا لَآنُ فَالُولَتِكَ عَلَى اللّهُ عَلُولًا لَيْكُ ﴾ [النساء: ٩٧-٩٩].

وقال ﷺ: «أنا بريء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين» قيل: يا رسول الله و لم؟ قال: «لا تراءى ناراهما» (١) وقال: «من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله» (١) ويقول: «لا تنقطع المجرة حتى تنقطع التوبة، ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها» (٩٪٤٠).

وقال الحسن بن صالح: من أقام في أرض العدو - وإن انتحل الإسلام وهو يقدر على التحويل إلى المسلمين فأحكامه أحكام المشركين، وإذا أسلم الحربي فأقام ببلادهم وهو يقدر على الخروج فليس بمسلم، يحكم فيه بما يحكم على أهل الحرب

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٣) المسند ٩٩/٤ وأبي داود كتاب الجهاد ٧/٣ ح٢٤٧٩ والدارمي كتاب السير ٢٣٩/٢ وقال الألباني: صحيح. انظر: صحيح الجامع الصغير ١٨٦/٦ ح٢٣٤٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: الإسلام وأوضاعنا القانونية للأستاذ عبد القادر عودة ص٨١.

في ماله ونفسه<sup>(۱)</sup>.

وقال الحسن: إذا لحق الرجل بدار الحرب ولم يرتد عن الإسلام فهو مرتد بتركه دار الإسلام (٢).

وقال ابن حزم: من لحق بدار الكفر والحرب مختارًا محاربًا لمن يليه من المسلمين: فهو بهذا الفعل مرتد له أحكام المرتد كلها: من وجوب القتل عليه متى قدر عليه، ومن إباحة ماله وانفساخ نكاحه وغير ذلك.

وأما من فر إلى أرض الحرب لظلم خافه، ولم يحارب المسلمين، ولا أعان عليهم، ولم يجد في المسلمين من يجيره، فهذا لا شيء عليه، لأنه مضطر مكره.

أما من كان محاربًا للمسلمين معينًا للكفار بخدمة أو كتابة فهو كافر.

وإن كان إنما يقيم هنالك لدنيا يصيبها وهو كالذمي لهم، وهو قادر على اللحاق بجمهرة المسلمين وأرضهم فما يبعد عن الكفر، وما نرى له عذرًا، ونسأل الله العافية.

وأما من سكن في أرض القرامطة مختارًا فكافر بلا شك لأنهم معلنون بالكفر وترك الإسلام. وأما من سكن في بلد تظهر فيه بعض الأهواء المخرجة إلى الكفر فهو ليس بكافر لأن اسم الإسلام هو الظاهر هنالك على كل حال من التوحيد والإقرار برسالة محمد على والبراءة من كل دين غير الإسلام وإقامة الصلاة وصيام رمضان وسائر الشرائع التي هي الإسلام والإيمان.

وقول رسول الله ﷺ: ﴿أَنَا بَرَيْءَ مَنَ كُلُّ مَسَلَّمَ أَقَامَ بَيْنَ أَظْهُرَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ يبين ما قلناه، وأنه الطُّغَيْنُ عماله على خيبر وهم كلهم يهود.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للحصاص ٢١١/٣.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للحصاص ٢١١/٣.

ولو أن كافرًا مجاهدًا<sup>(۱)</sup> غلب على دار من دور الإسلام، وأقر المسلمين بها على حالهم إلا أنه هو المالك لها، المنفرد بنفسه في ضبطها وهو معلن بدين غير الإسلام: لكفر بالبقاء معه كل من عاونه وأقام معه وإن ادعى أنه مسلم — لما ذكرنا»<sup>(۱)</sup>.

وللشيخ حمد بن عتيق<sup>(۱)</sup> رحمه الله رسالة قيمة حول هذا الموضوع<sup>(١)</sup> فقد قسم المقيمين في بلاد الحرب إلى ثلاثة أقسام:

أحدها: أن يقيم عندهم رغبة واختيارًا لصحبتهم، فيرضى ما هم عليه من الدين أو يمدحه، أو يرضيهم بعيب المسلمين، أو يعاولهم على المسلمين بنفسه أو ماله أو لسانه: فهذا كافر عدو الله ولرسوله لقوله تعالى:

﴿ لَا يَتَغِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ ٱوْلِيكَةَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَمَن يَفْعَـُلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِرَى ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ ﴾ [آل عمران: ٢٨].

قال ابن جرير: قد برئ من الله وبرئ الله منه لارتداده عن دينه ودخوله في الكفر. وقال تعالى:

<sup>(</sup>١) هكذا بالأصل والذي يظهر لي أن الصواب مجاهرًا لأن الكافر لا يسمى مجاهدًا.

<sup>(</sup>۲) المحلى لابن حزم ۱۳۹/۱۳، ۱٤٠.

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ المحقق حمد بن علي بن محمد بن عتيق ولد سنة ١٢٢٧هـ بالزلفي وحفظ القرآن وكانت له همة وعلو نفس سمت به إلى معالي الأمور. تتلمذ على الشيخ عبد الرحمن ابن حسن آل الشيخ صاحب كتاب فتح الجحيد ولازمه. ولازم أيضًا غيره من العلماء. وحد واحتهد حتى صار من كبار العلماء. عين قاضيًا في الخرج ثم الإفلاج ومن مؤلفاته: إبطال التنديد شرح كتاب التوحيد. والنحاة والفكاك والدفاع عن أهل السنة والاتباع. والفرق المبين بين السلف وابن سبعين. وغير ذلك وتوفي سنة ١٣٠١هـ عن عمر يناهز السبعين ورثاه تلميذه سليمان بن سحمان بقصيدة منها:

يعــز عليــنا أن نــرى الــيوم مثله لحــل عويــص المشــكلات البوادر انظر ترجمته في كتاب علماء نجد خلال ستة قرون للبسام ٢٢٩/١.

<sup>(</sup>٤) اسمها: الدفاع عن أهل السنة والاتباع: نشرها حفيده إسماعيل بن سعد بن عتيق بدون تاريخ.

﴿ إِيَّا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَـٰرَىٰ أَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّمُهُمْ مِنكُمْمُ فَإِنَّهُ مِنكُمْمُ فَإِنَّهُ مِنهُمُّ ﴾ [المائدة: ٥١].

وقال ﷺ: «من حامع المشرك وسكن معه فهو مثله»(١٠).

وصح عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه قال: من بنى بأرض المشركين فصنع نيروزهم ومهر حاهم وتشبه بهم حتى يموت وهو كذلك حشر معهم يوم القيامة (٢).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وظاهر هذا أنه جعله كافرًا بمشاركتهم في مجموع هذه الأمور.

وقال شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله: لما ذكر الأنواع التي يكفر بما الرجل: قال النوع الرابع: من سلم من هذا كله ولكن أهل بلده يصرون على عداوة التوحيد واتباع أهل الشرك وهو يعتذر أن ترك وطنه يشق عليه، فيقاتل أهل التوحيد مع أهل بلده ويجاهد بماله ونفسه فهذا أيضًا كافر، فإنه لو يأمرونه بتزوج امرأة أبيه ولا يمكنه ترك ذلك إلا بمخالفتهم فعل. وموافقته لهم مع الجهاد معهم بنفسه وماله مع ألهم يريدون بذلك قطع دين الله ورسوله أكبر من ذلك بكثير فهذا أيضًا كافر وهو ممن قال الله فيهم:

﴿ سَتَجِدُونَ ءَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُواْ فَوْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّوَاْ إِلَى ٱلْفِنْنَةِ أُرْكِسُواْ فِيمَا فَإِن لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَيُلْقُواْ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَيَكُفُواْ أَيْدِيَهُمْ فَخُدُوهُمْ وَأَفْنُلُوهُمْ حَيْثُ فَغِيمًا فَإِن لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَالْفَنْا مُرْيِئُولُونَا ثَبِينَا ( ) ﴿ النساء: ٩١] (٣).

القسم الثاني: أن يقيم عندهم لأجل مال أو ولد أو بلاد وهو لا يظهر دينه مع

<sup>(</sup>١) الدفاع لابن عتيق ١٠ - ١٢ والحديث سبق تخريجه ص٧٤٧.

<sup>(</sup>٢) قال ابن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم ص٢٠٠: إسناده صحيح.

٣) النفاع ١٠ – ١٢.

قدرته على الهجرة، ولا يعينهم على المسلمين بنفس ولا مال ولا لسان، ولا يواليهم بقلبه ولا لسانه، فهذا لا يكفرونه لأجل بحرد الجلوس، ولكن يقولون إنه قد عصى الله ورسوله بترك الهجرة، وإن كان مع ذلك يبغضهم في الباطن لقول الله تعالى:

﴿ إِنَّ اَلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنُمُّمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضُ قَالُوٓاْ أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً فَلْهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَتِهِكَ مَاْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآةَتَ مَصِيرًا لَهُا ﴾ [النساء: ٩٧].

قال ابن كثير: «ظالمي أنفسهم» أي بترك الهجرة، ثم قال: فهذه الآية عامة لكل من أقام بين ظهراني المشركين وهو قادر على الهجرة، وليس متمكنًا من إقامة الدين فهو مرتكب حرامًا بالإجماع وبنص هذه الآية (١).

قلت: وقد روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن ناسًا من المسلمين كانوا مع المشركين يكثرون سواد المشركين على عهد رسول الله ﷺ يأتي السهم فيرمى به فيصيب أحدهم فيقتله أو يضرب فيقتل فأنزل الله هذه الآية:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنْهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِينَ أَنفُسِهِمْ ﴾(١).

وقد سد الله باب الأعذار الواهية في قوله تعالى:

وما من أحد يترك الهجرة إلا وهو يعتذر بشيء من هذه الثمانية وقد سد الله على الناس باب الاعتذار بما وجعل من ترك الهجرة لأجلها أو لأجل واحد منها فاسقًا وإذا

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير ٣٤٣/٢. والدفاع لابن عتيق ١٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب التفسير ٢٦٢/٨ ح٤٥٩٦.

كانت مكة هي أشرف بقاع الأرض وقد أوجب الله الهجرة منها ولم يجعل محبتها عذرًا فكيف بغيرها من البلدان؟(١).

## القسم الثالث: من لا حرج عليه في الإقامة بين أظهرهم وهو نوعان:

 ان يكون مظهرًا دينه فيتبرأ منهم وما هم عليه، ويصرح لهم ببراءته منهم وألهم ليسوا على حق، بل إلهم على باطل وهذا هو إظهار الدين الذي لا تحب معه الهجرة كما قال تعالى:

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾ لَآ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ وَلَآ أَنتُهُ عَنْبِدُونَ مَآ أَعْبُدُ إلى آخر السورة.

فأمره أن يخاطبهم بأنهم كافرون، وأنه لا يعبد معبوداتهم، وأنهم بريئون من عبادة الله أي أنهم على الشرك وليسوا على التوحيد، وأنه قد رضي بدينه الذي هو عليه وبريء من دينهم الذي هم عليه كما قال تعالى:

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِي مِن دِينِي فَلَآ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلَكِئَ أَعْبُدُ ٱللَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلَكِئَ أَعْبُدُ ٱللّهَ ٱلَّذِي يَوَفَى أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَيْنَ وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَعْبُدُ ٱللّهَ ٱلّذِي يَوَفِينَ فَي اللّهُ وَلَا اللّهِ عَنْ اللّهُ وَلَا تَعْبُدُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللل

فمن قال مثل ذلك للمشركين لم تجب عليه الهجرة.

وليس المراد بإظهار الدين: أن يترك الإنسان يصلي ولا يقال له أعبد الأوثان! فإن اليهود والنصارى لا ينهون من صلى في بلدالهم ولا يكرهون الناس على أن يعبدون الأوثان؟! بل المقصود: أن إظهار الدين هو: التصريح للكفار بالعداوة كما احتج خالد بن الوليد على مجاعة (٢) بأنه سكت و لم يظهر البراءة كما أظهرها

<sup>(</sup>١) الدفاع لابن عتيق ص١٣، ١٤ وانظر بيان النجاة والفكاك له أيضًا من ٧٠ – ٧٢.

<sup>(</sup>٢) هو بحاعة بن مرارة بن سلمي الحنفي اليمامي. كان من رؤساء بني حنيفة وكان ممن أسر يوم اليمامة. وكان بليغًا حكيمًا. ومن حكمه قال لأبي بكر الصديق: إذا كان الرأي عند

ثمامة (١) واليشكري. والقصة معروفة في السير، فما لم يحصل التصريح للمشركين بالبراءة منهم ومن دينهم لم يكن إظهار الدين حاصلاً (٢).

٢) أن يقيم عندهم مستضعفًا وقد بين الله الاستضعاف في كتابه فقال:

﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَاءِ وَٱلْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٩٨].

وهذا الاستثناء بعد ما توعد المقيمين بين أظهر المشركين بأن:

﴿ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ ۗ وَسَآةَتَ مَصِيرًا لَكُ ﴾ [النساء: ٩٧].

يان النحاة والفكاك ص٦٨ - ٧٠.

<sup>-</sup>من لا يقبل منه، والسلاح عند من لا يقاتل به، والمال عند من لا ينفقه ضاعت الأمور. الإصابة ٣٦٢/٣.

<sup>(</sup>۱) هو ممامة بن أثال بن النعمان بن سلمة الحنفي أبو أمامة اليمامي، حديثه في البخاري حين أسر ثم أسلم قال ابن إسحاق إن ممامة مثبت على إسلامه لما ارتد أهل اليمامة وارتحل هو ومن أطاعه من قومه فلحقوا بالعلاء بن الحضرمي فقاتل معه المرتدين من أهل البحرين. الإصابة ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>۲) الدفاع ص۱٦ والقصة المذكورة هنا أوردها المؤلف في كتابه (النحاة والفكاك) حيث قالى: لما سار حالد إلى اليمامة لقتال المرتدين بعث قبله مائتي فارس، وقال: من أصبتم من الناس فخذوه فأخذوا (مجاعة) في ثلاثة وعشرين رجلاً من قومه فلما وصلوا إلى حالد قال له: يا حالد، لقد علمت أي قدمت على رسول الله يَثِينُ في حياته فبايعته على الإسلام وأنا اليوم على ما كنت عليه أمس، فإن يك كاذبًا قد خرج فينا فإن الله يقول: ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى ﴾ قال حالد: يا مجاعة، تركت اليوم ما كنت عليه أمس وكان رضاك بأمر هذا الكذاب وسكوتك عنه، أنت أعز أهل اليمامة وقد بلغك مسيري — إقرارًا له ورضاء عما حاء به فهلا أبديت عذرًا وتكلمت فيمن تكلم؟ فقد تكلم غمامة فرد وأنكر، وتكلم اليشكري: فإن قلت: أخاف قومي. فهلا عمدت إلى أو بعثت إلى رسولاً؟ فقال: إن رأيت يا بن المغيرة أن تعفو عن هذا كله؟ فقال خالد: قد عفوت عن دمك، ولكن في نفسي عرج من تركك.

فاستثنى من لا يستطيع حيلة ولا يهتدون سبيلاً. قال ابن كثير: لا يقدرون على التخلص من أيدي المشركين ولو قدروا ما عرفوا يسلكون الطريق(١).

#### وقال تعالى:

﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ الّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَاۤ أَخْرِجْنَا مِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ( النساء: ٧٥].

فذكر في الآية الأولى: حالهم وهو العجز عن الخروج وعدم دلالة الطريق.

وذكر في الآية الثانية: مقالهم وهو ألهم يسألون الله أن يخرجهم من بلاد الشرك الظالم أهلها وأن يجعل لهم وليًا يتولاهم وناصرًا ينصرهم، فمن كانت تلك حاله وهذا مقاله:

# ﴿ فَأُولَتِكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنَّهُم مَّ وَكَاتَ اللَّهُ عَفُوًّا غَفُورًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَالَمًا عَلَمُ اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنَّهُم وَكَاتَ اللَّهُ عَفُواً غَفُورًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَوا النَّهُ عَلَوا اللَّهُ عَلَوا النَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَوا النَّهُ عَلَوا النَّهُ عَلَوا النَّهُ عَلَوا النَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلَّا ال

وقد ذكر البغوي: أن الأسير المسلم عند الكفار إذا استطاع الخلاص والانفلات منهم لم يحل له المقام بينهم، فإن حلفوه ألهم إن خلوه لا يخرج فحلف فخلوه، وجب عليه الخروج ويمينه يمين مكره لا كفارة عليه فيها، وإن حلف استطابة لنفوسهم من غير أن يحلفوه فعليه الخروج إلى دار الإسلام ويلزمه كفارة اليمين (٢).

أما حكم السفر إلى بلاد الكفار الحربية لأجل التجارة ففي ذلك تفصيل: فإن كان يقدر على إظهار دينه ولا يوالي المشركين جاز له ذلك فقد سافر بعض الصحابة ،

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۳٤٣/۲.

<sup>(</sup>٢) الدفاع ص١٦ وما ذكره الشيخ حمد هنا موافق تمامًا لإجابة الشيخين حسين وعبد الله ابني محمد بن عبد الوهاب حين سئلا في هذا الموضوع انظر مجموعة الرسائل والمسائل النحدية ١/ ٣٩ ط الأولى سنة ١٣٤٦هـــ مطبعة المنار بمصر.

<sup>(</sup>٣) شرح السنة للبغوي ٢٤٦/١٠.

كأبي بكر ﷺ وغيره إلى بلدان المشركين لأجل التجارة و لم ينكر ذلك النبي ﷺ كما رواه أحمد في مسنده (١) وغيره.

وإن كان لا يقدر على إظهار دينه ولا على عدم موالاتهم لم يجز له السفر إلى ديارهم كما نص على ذلك العلماء وعليه تحمل الأحاديث التي تدل على النهي عن ذلك. ولأن الله تعالى أوجب على الإنسان العمل بالتوحيد، وفرض عليه عداوة المشركين، فما كان ذريعة وسببًا إلى إسقاط ذلك لم يجز<sup>(۱)</sup>.

وبعد هذه النصوص الكثيرة الصريحة علينا أن ندرك مدى الهوة التي وصل إليها «المسلمون» اليوم، ومدى موالاتهم لأعداء الله والإقامة بأرضهم وابتعاث أبنائهم إلى ديارهم لتحضير الشهادات العليا في الشريعة واللغة العربية!

إنها مهزلة مبكية ووصمة عار سيسجلها التاريخ: أن يذهب أبناء المسلمين لأخذ الشهادات في العلوم الشرعية واللغة العربية من بلاد الكفار!

وقد كتب علماء أفاضل في خطورة هذه المسألة، وبينوا مخاطر الابتعاث، وأهداف الكفار من غسل أدمغة أبناء المسلمين ومسخهم من إسلامهم، فلتراجع في مظانما<sup>(٣)</sup>.

### (ب) الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام

أصل المهاجرة: المحافاة والترك.

وفي الاصطلاح الشرعي: الانتقال من بلد الكفر والشرك إلى دار الإسلام(٤). ومن

<sup>(</sup>١) هكذا في النص الذي في الجامع الفريد ولكنني بحثت عنه في المسند فلم أحده.

<sup>(</sup>٢) انظر الجامع الفريد ص٣٨٢ ط الثانية.

<sup>(</sup>٣) من هؤلاء الكتاب: الأستاذ الدكتور محمد محمد حسين في كتبه القيمة «الاتجاهات الوطنية» و «الإسلام والحضارة الغربية» و «حصوننا مهددة من داخلها». وهناك بحث قيم للشيخ محمد لطفي الصباغ بعنوان «الابتعاث ومخاطره» نشره المكتب الإسلامي فلتراجع أمثال هذه المؤلفات بخصوص ما ذكرنا.

<sup>(</sup>٤) انظر فتح الباري ١٦/١.

المعلوم: أن من كان دينه الإسلام المبني على صرف جميع العبادات لله وحده ونفي الشرك وبغضه وبغض أهله ومعاداتهم ومقاطعتهم فإنه لا يتركه أهل الكفر على دينه مع القدرة عليه كما أخبر عن ذلك المولى ريح القدرة عليه كما أخبر عن ذلك المولى ريح القدرة عليه كما أخبر عن ذلك المولى المجللة بقوله:

﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُواً ﴾ [البقرة: ٢١٧].

كما أخبر الله عن أصحاب الكهف ألهم قالوا:

﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُرْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَـدًا ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُرْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا

وأخبر سبحانه بذلك عن جميع الكفار حيث قال:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُكَ فِي مِلَّتِنَا ۗ فَأَوْحَىۡ إِلَيْهِمۡ رَبُّهُمۡ لَنَهُلِكُنَ ٱلظَّٰلِمِينَ لِيْكَا ﴾ [إبراهيم: ١٣].

والهجرة شأنها عظيم، وأمرها كبير إذ هي فرع الولاء والبراء، بل إنها من أبرز تكاليف الولاء والبراء، وما كانت الجماعة المسلمة لتترك أرضها وقومها وتتكبد مشاق الغربة ووعثاء السفر لولا أن ذلك تكليف رباني لمن لا يستطيع أن يقيم دينه، ويظهر إسلامه في أرضه. وقد وعد الله عباده المؤمنين المهاجرين بـــ«الحسنات» في الدنيا والآخرة فقال:

﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَكُرُواْ فِي ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ لَنَبَّوِّئَنَّهُمْ فِي ٱلدُّنِّيَا حَسَنَةٌ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ

<sup>(</sup>١) انظر الدفاع لابن عتيق ١٨، ١٩ وقصة ورقة مع رسول الله ﷺ في ابن هشام ٢٥٤/١.

أَكُبُرُ لَوَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ إِنَّ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [النحل: ٤١، ٤١].

وللهجرة مفهوم شامل في التصور الإسلامي ليس مقتصرًا على الانتقال من بلد الكفر إلى بلد الإسلام فحسب ولكنه كما يقول ابن القيم: الهجرة هجرتان: هجرة بالجسم من بلد إلى بلد وهذه أحكامها معلومة.

والهجرة الثانية: الهجرة إلى الله ورسوله فهذه هي الهجرة الحقيقية، وهجرة الجسد تابعة لها وهي هجرة تتضمن «من» و «إلى» فيهاجر بقلبه من محبة غير الله إلى محبته، ومن عبودية غيره إلى عبوديته، ومن خوف غيره ورجائه والتوكل عليه إلى خوف الله ورجائه والتوكل عليه. ومن دعاء غيره وسؤاله والخضوع له والذل. والاستكانة له إلى دعائه سبحانه وسؤاله والخضوع له والذل له والاستكانة له. وهذا بعينه معنى الفرار إلى الله كما قال تعالى:

﴿ فَفِرُواْ إِلَى اللَّهِ ﴾ [الذاريات: ٥٠].

والتوحيد المطلوب من العبد هو الفرار من الله إليه.

والهجرة إلى الله تتضمن: هجران ما يكرهه، وإتيان ما يحبه ويرضاه.

وأصلها: الحب والبغض، فإن المهاجر من شيء إلى شيء لابد أن يكون ما يهاجر إليه أحب مما هاجر منه، فيؤثر أحب الأمرين إليه على الآخر.

وهذه الهجرة تقوى وتضعف بحسب دواعي المحبة في قلب العبد، فإن كان الداعي أقوى كانت هذه الهجرة أقوى وأتم وأكمل، وإذا ضعف الداعي ضعفت الهجرة حتى لا يكاد يشعر بما علمًا ولا يتحرك لها إرادة (١).

أما الهجرة التي هي الانتقال من بلد الكفر إلى بلد الإسلام فإليك تفصيل أحكامها:

<sup>(</sup>١) الرسالة التبوكية لابن القيم ١١، ١٨ ط الثانية سنة ١٣٩٤هـ السلفية بمصر.

قال الخطابي<sup>(۱)</sup>: كانت الهجرة في أول الإسلام مندوبًا إليها غير مفروضة وذلك في قوله تعالى:

# ﴿ ﴿ وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يَجِدُ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَاعَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً ﴾ [النساء: ١٠٠].

فقد نزلت حين اشتد أذى المشركين على المسلمين عند انتقال رسول الله على المدينة. ثم أمروا بالانتقال إلى حضرته ليكونوا معه، فيتعاونوا ويتظاهروا أن حزيم أمر، وليتعلموا منه أمر دينهم، ويتفقهوا فيه. وكان أعظم الخوف في ذلك الزمان من قريش وهم أهل مكة، فلما فتحت مكة ونخعت بالطاعة زال ذلك المعنى وارتفع وجوب الهجرة وعاد الأمر فيها إلى الندب والاستحباب فهما هجرتان: فالمنقطعة منهما هي الفرض، والباقية هي الندب. وبهذا يظهر الجمع بين حديث معاوية عن النبي في قال: «لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة، ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها» (٢). وبين حديث ابن عباس قال: قال رسول الله في يوم فتح مكة: «لا هجرة ولكن جهاد ونية، وإذا استنفرتم فانفروا» (٣) على أن بين الإسنادين ما بينهما فإسناد حديث ابن عباس متصل صحيح وإسناد حديث معاوية فيه مقال (١٠).

ولأهمية موضوع الهجرة – خاصة في أول الإسلام – فقد قطع الله ولاية التناصر بين المسلمين المهاجرين في المدينة وبين المسلمين الذين لم يهاجروا وبقوا في مكة. قال تعالى:

<sup>(</sup>۱) هو الإمام حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب من ولد زيد بن الخطاب. يكني أبا سليمان. كان محدثًا فقيهًا وأديبًا شاعرًا لغويًا ومن تلاميذه الحاكم النيسابوري. ولد سنة ٣١٩هـ في بلدة بست من بلاد كابل وتوفي فيها سنة ٣٨٨هـ انظر مقدمة معالم السنن المطبوع مع سنن أبي داود ١١/١ والأعلام للزركلي ٢٧٣/٢ ط٤.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في أول هذا الفصل.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب الجهاد باب وجوب النفير ٢٧/٦ ح٢٨٢٥.

<sup>(</sup>٤) معالم السنن للخطابي ٣٥٢/٣ تحقيق أحمد شاكر ومحمد حامد الفقي، وانظر: الناسخ والمنسوخ للحازمي ص٢٠٧.

﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَنهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَوا وَنَصَرُوا أُولَتَهِ كَا اللَّهِ مِن اللَّهِ عَالَذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمُ مِن وَلَئيَتِهِم مِن شَيْءٍ حَتَّى وَنَصَرُوا أُولَتَهِ مَ اللَّهُ مِن اللَّهِ مَن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا مَا لَكُمُ مِن وَلَئيَتِهِم مِن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا مَا لَكُمُ مِن وَلَئيتِهِم مِن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا مَا لَكُمُ مِن وَلَئيتِهِم مِن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا مَا لَكُمُ مِن اللَّهُمْ مِيثَنَقُ وَاللَّهُ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمُ مِن اللَّهُمُ مِيثَنَقُ وَاللَّهُ مُهُا إِلَا عَلَى فَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَنَقُ وَاللَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ بَصِيرٌ لَهُمْ ﴾ [الأنفال: ٧٢].

ثم يأتي الثناء على المهاجرين والأنصار في قوله تعالى:

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَّنَصَرُوٓا أُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَمْهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنْ اللَّهِ الْآنِهَال: ٧٤].

والكلام على المهاجرين والأنصار قد سبق فيه الحديث.

أما الصنف الذي نريد أن نتحدث عنه هنا فهم المؤمنون الذين آمنوا ولم يهاجروا بل أقاموا في مكة فهؤلاء هم الذين قال الله فيهم:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ طَالِي آنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنُكُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي الْأَرْضُ قَالُوٓاْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللّهِ وَسِمَةً فَنُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَتِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآةَتَ مَصِيرًا لَآنِ إِلّا الْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا لَيْ فَأُولَتِكَ عَسَى اللّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللّهُ عَفُواً غَفُورًا لَيْ ﴾ [النساء: ٩٥-٩٩].

فقد روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن ناسًا من المسلمين كانوا مع المشركين، يكثرون سوادهم على عهد رسول الله رَبِيِّة ، يأتي السهم فيرمى به، فيصيب أحدهم فيقتله، أو يضرب عنقه فيقتل فأنزل الله:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنْهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِيَّ أَنفُسِهِمْ ﴾(١).

ولذلك فالذين آمنوا و لم يهاجروا، بل أقاموا في بواديهم ليس لهم في المغانم نصيب

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۲۷۸.

ولا في خمسها إلا ما حضروا فيه القتال كما قال الإمام أحمد (١)، يدل على ذلك الحديث المروي في المسند وصحيح مسلم عن ابن بريدة عن أبيه قال: كان رسول الله وي إذا أمر أميرًا على جيش أو سرية أوصاه في خاصة نفسه بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيرًا ثم قال: اغزوا باسم الله، في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا، ولا تقتلوا وليدًا وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال (أو خلال) فأيتهن ما أحابوك فاقبل منهم وكف عنهم، ثم ادعهم إلى الإسلام فإن أحابوك فاقبل منهم وكف عنهم أدامهم إلى التحول من دارهم إلى الإسلام فإن أحابوك فاقبل منهم وكف عنهم ما على دار المهاجرين وأخبرهم أهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أهم يكونون كأعراب المسلمين يجري على المؤمنين ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتلهم (١٠٠٠). الحديث.

ونستطيع أن نلخص أنواع الهجرة – سواء ما بقي منها مفروضًا أو ما نسخ، وما هو غير ذلك – في النقاط التالية:

الهجرة من دار الحرب إلى دار الإسلام، وكانت فرضًا في أيام النبي بي وهذه الهجرة من دار الحرب إلى دار الإسلام، وكانت فرضًا في أيام النبي ويَنْتُقَرَّ وهذه الهجرة باقية مفروضة إلى يوم القيامة، والتي انقطعت بالفتح هي القصد إلى النبي ويَنْتُقَرَّ حيث كان. فمن أسلم في دار الحرب وجب عليه الخروج إلى دار الإسلام<sup>(٦)</sup>.

ويؤيد ذلك حديث مجاشع بن مسعود (١٤) حين جاء بأخيه مجالد بن مسعود إلى النبي

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٤٠/٤.

<sup>(</sup>٢) الحديث في مسند أحمد ٣٥٢/٥ وفي صحيح مسلم كتاب الجهاد ١٣٥٧/٣هــ ح١٧٣١.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن لابن العربي ٤٨٤/١ وانظر شرح النووي على مسلم ٨/١٣ وتفسير القرطبي ٣٠٨/٥.

<sup>(</sup>٤) هو مجاشع بن مسعود بن ثعلبة السلمي. قال البخاري وغيره له صحبة، روى عنه أبو عثمان النهدي وغيره. قتل يوم الجمل. الإصابة ٣٦٢/٣ والمعارف لابن قتيبة ٣٣١.

عَلَيْ فقال: هذا مجالد يبايعك على الهجرة فقال النبي عَلَيْنَ: «لا هجرة بعد فتح مكة ولكن أبايعه على الإسلام» (١) وعلى ذلك فإن النصوص الواردة في وجوب الهجرة باقية في حال المسلم المقيم بدار الحرب وقد ذكرتما في الإقامة في دار الكفار.

٢) الخروج من أرض البدعة. قال الإمام مالك: لا يحل لأحد أن يقيم ببلد سب فيها السلف<sup>(٢)</sup>.

٣) الخروج عن أرض غلب عليها الحرام. فإن طلب الحلال فرض على كل مسلم<sup>(٦)</sup>.

وفي هذا الشأن يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: أحوال البلاد كأحوال العباد فيكون الرجل تارة مسلمًا، وتارة كافرًا، وتارة مؤمنًا، وتارة منافقًا، وتارة برًا تقيًا، وتارة فاجرًا شقيًا. وهكذا المساكن بحسب سكاها فهجرة الإنسان من مكان الكفر والمعاصي إلى مكان الإيمان والطاعة كتوبته وانتقاله من الكفر والمعصية إلى الإيمان والطاعة، وهذا أمر باق إلى يوم القيامة (3).

٤) الفرار من الأذية في البدن، وذلك فضل من الله كال أرخص فيه، فإذا حشى المرء على نفسه في موضع فقد أذن الله سبجانه له في الخروج عنه، والفرار بنفسه ليخلصها من ذلك المحذور، وأول من فعل ذلك إبراهيم الكيلا لما خاف من قومه قال:

﴿ إِنِّي مُهَاجِرُ إِلَىٰ رَبِّيٌّ ﴾ [العنكبوت: ٢٦].

وقال: ﴿ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ الَّئِيُّ ﴾ [الصافات: ٩٩].

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الجهاد، باب لا هجرة بعد الفتح ١٨٩/٦ ح٣٠٧٩ وصحيح مسلم كتاب الإمارة ١٤٨٨/٣ ح١٨٦٤.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن لابن العربي ٤٨٤/١، ٤٨٥.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن لابن العربي ٤٨٥، ٤٨٥.

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى ابن تيمية ٢٨٤/١٨.

وموسى الطُّنِيْلِيْ قال الله فيه:

﴿ فَنَرَجَ مِنْهَا خَآبِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِنِي مِنَ ٱلْفَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ ﴾ [القصص: ٢١] (١).

ه) خوف المرضى في البلاد الوخمة، والخروج منها إلى الأرض النزهة وقد أذن النبي يعلم المعرنيين في ذلك حين استوخموا المدينة أن يخرجوا إلى المرج، فيكونوا فيه حتى يصحوا وقد استثنى من ذلك الخروج من الطاعون كما قرر ذلك الحديث الصحيح (۲).

٦) الفرار خوف الأذية في المال، فإن حرمة مال المسلم كحرمة دمه، والأهل مثله أو آكد<sup>(٦)</sup>.

وبعد: فإن الهجرة وغيرها من الأعمال والأقوال — مبنية على النية كما قال ﷺ: 
«إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه »(1).

## **����**

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن لابن العربي ١/٥٨٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ٥٩/١ وحديث العرنيين في صحيح البخاري كتاب الطب ١٤٢/١ ح ١٦٩٦ محديث الطاعون ففي ٥٦٨٦ وصحيح مسلم كتاب القسامة ١٢٩٦/٣ ح١٢٩١ أما حديث الطاعون ففي البخاري كتاب الطب ١٧٤١/١ ح٥٧٢٨ وصحيح مسلم كتاب السلام ١٧٤١/٤ ح ٢٢١٩ ونصه: ﴿إِذَا سَمَعتَم بالطاعون في أرض فلا تدخلوها وإذا وقع بأرض وأنتم بما فلا تخرجوا منها».

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن ٤٨٦/١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري كتاب بدء الوحي ٩/١ ح١ وصحيح مسلم كتاب الإمارة ١٥١٥/٣ ح ١٩٠٧.

#### الفصل الثالث

#### الجهاد في سبيل الله

وهو من أهم مقتضيات الولاء والبراء لأنه الفاصل بين الحق والباطل وبين حزب الرحمن وحزب الشيطان والجهاد: بكسر الجيم - لغة: المشقة، يقال: جهدت جهادًا: بلغت المشقة.

وشرعًا: بذل الجهد في قتال الكفار(١).

ويطلق أيضًا: على مجاهدة النفس والشيطان والفساق.

فأما مجاهدة النفس: فعلى تعلم أمور الدين، ثم على العمل بما، ثم على تعليمها.

وأما مجاهدة الشيطان: فعلى دفع ما يأتي به من الشبهات وما يزينه من الشهوات.

وأما مجاهدة الكفار: فتقع باليد والمال واللسان والقلب.

وأما مجاهدة الفساق: فباليد ثم اللسان ثم القلب(٢).

وقد سبق القول في الفصل الثاني من الباب الأول (أولياء الرحمن وأولياء الشيطان وطبيعة العداوة بينهما): أن العداوة بين الفريقين أمر متأصل وستبقى إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وذلك لأن المنهجين مختلفان، ويستحيل الالتقاء بينهما لأن حزب الله يريد إقامة كلمة الحق في الأرض وهيمنة الشريعة الإسلامية على كل وضع. وحزب الشيطان يغيظه هذا المنهج فيسعى جاهدًا في سحقه وإبادته ما استطاع إلى ذلك سبيلاً.

وقد تحدثنا عن البراء وقلنا: إن أبرز صوره هو الجهاد؛ لأنه هو السبيل الوحيد

<sup>(</sup>١) فتح الباري لابن حجر ٣/٦.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن حجر ٣/٦.

للمفاصلة بين حزب الرحمن وحزب الشيطان.

وإذا رجعنا إلى سيرة المصطفى يَنْظُرُ: لوجدنا أن الجهاد هو الخطوة التالية للهجرة النبوية. مما يدل على أهميته في إقامة هذا الدين، وبيع المُهج في سبيل الله تلبية لنداء الجهاد في سبيل الله.

ومن المعلوم: أن هذا الدين الحنيف يأمر بدعوة الناس إلى توحيد الله وإفراده بالعبادة والألوهية فإذا لبوا هذا النداء فهذا هو المراد من بعثة الرسل، وإنزال الكتب وإن انتكصوا على أعقاهم فلابد من جهادهم ﴿حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِتَـنَةُ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُهُ لِللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩].

وقد سبق معنا حديث رسول الله وَالله وَالله عليه عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم (١٠).

فالدين الإسلامي يبدأ بدعوة الناس إلى الخير وجدالهم بالتي هي أحسن فإذا قامت عليهم الحجة ثم أعرضوا وجب قتالهم. وإذا كان هناك سلطان وطواغيت ترفض أن يستمع الناس للإسلام فإنه يجب بتر هذه الطواغيت من أساسها لتبلغ كلمة الإسلام للناس ثم يأتي هنا مبدأ (لا إكراه في الدين) أي إذا سيطر سلطان المسلمين على منطقة ما فإن أهلها لا يجبرون على اعتناق عقيدة الإسلام، ولكن يجب أن يخضعوا لسلطانه، فإن أسلموا فلهم ما للمسلمين وإن طلبوا البقاء على ديانتهم فعليهم دفع الجزية للمسلمين وإلا فالسيف بينهم وبين المسلمين.

ومن هنا: فإن أهداف الجهاد في الإسلام أهداف سامية عالية فهو:

١) يقاتل الكفار لتقرير حرية العقيدة.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير «لا إكراه في الدين» في ابن كثير ٥٩/١ وانظر فصل الجهاد في معالم في الطريق ص٧٤.

٢) ويجاهد ثانيًا لتقرير حرية الدعوة.

٣) ويجاهد ثالثًا: لإقامة نظام الإسلام في الأرض. وتحقيق حرية الإنسان، حينما يقرر
 أن هناك عبودية واحدة لله الكبير المتعال، ويلغي من الأرض عبودية البشر للبشر في جميع أشكالها وصورها.

· فليس هناك فرد ولا طبقة ولا أمة تشرع الأحكام للناس، وتستذلهم عن طريق التشريع، وإنما هناك رب واحد للناس جميعًا هو الذي يشرع لهم وهو الذي يتوجهون إليه وحده بالطاعة والخضوع كما يتوجهون إليه بالإيمان والعبادة على السواء(١).

وعبودية الجهاد من أشرف وأحب أنواع العبودية لله كلله الله الله الله الناس كلهم مؤمنين لتعطلت هذه العبودية وتوابعها. من الموالاة فيه سبحانه، والمعاداة فيه والحب فيه والبغض فيه، وبذل النفس له في محاربة عدوه، وعبودية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وعبودية الصبر ومخالفة الهوى، وإيثار محاب الرب على محاب النفس (٢).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «إنه لم يرد في ثواب الأعمال وفضلها مثل ما ورد فيه... لأن نفع الجهاد عام لفاعله ولغيره في الدين والدنيا، وهو مشتمل على جميع أنواع العبادات الباطنة والظاهرة، ففيه من محبة الله، والإخلاص له، والتوكل عليه، وتسليم النفس والمال له والصبر والزهد وذكر الله وسائر أنواع الأعمال ما لا يشتمل عليه عمل آخر، والقائم به من الشخص والأمة بين إحدى الحسنيين دائمًا: إما النصر والظفر وإما الشهادة والجنة» (٣).

وقد وردت نصوص كثيرة جدًا في فضيلة الجهاد نذكر طرفًا منها:

قال تعالى في بيان منزلة الشهيد وأنه حي عند ربه:

<sup>(</sup>١) انظر طريق الدغوة ١/٢٨٨، ٢٨٩.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين ۱۹٦/۲.

<sup>(</sup>٣) السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ص١١٨ طبع الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة سنة ١٣٨٩هـ.

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمَوَتُنَا بَلَ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ( فَيُ فَرِّحِينَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ، وَيَسْتَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَتْحَذُنُونَ كَلْ فَعْ اللَّهِمْ اللهِ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَتَحَذُنُونَ كَنْ فَلْ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَتَحَذُنُونَ كَنْ فَلَ اللَّهُ مِن فَضَلِهِ، وَلَيَسْتَبْشُرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَتَحَذُنُونَ كَنْ فَيْ إِلَى عَمِرانَ : ١٧٥، ١٦٩].

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَىابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلصَّكِدِقُونَ (﴿ ﴾ [الحجرات: ١٥].

والجهاد هو التجارة الرابحة مع الله كما قال سبحانه:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ ٱذَٰكُمُ عَلَى يَجَرَوَ نُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ لَكُ ثُوْمِنُونَ وَاللّهِ وَرَسُولِهِ. وَتُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَإِنْهُ وَأَنْفُسِكُمُّ ذَٰلِكُو خَبَرٌ لَكُوْ إِن كُنْمَ لَعَلَمُونَ ﴿ يَعْفِرَ لَكُو ذُنُوبَكُو وَمُنْكُونَ فَي مَغِيلِ ٱللّهِ وَإِنْهُ وَلَنْهُ وَاللّهُ مَا أَلَا ثَهُو وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنَّ ذَٰلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ لَآلَ وَأُخْرَىٰ وَمُنْكُونَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنَ ذَٰلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ لَآلَ وَأُخْرَىٰ وَمُنْكُونَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنَ ذَٰلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْمَظِيمُ لَآلَ وَأَخْرَىٰ وَمُنْكُونَ لَكُونَ اللّهُ وَمُنْتُ فَي اللّهُ وَيَشْرِ الْفَوْمِنِينَ لَكُنْ ﴾ [الصف: ١٠-١٣].

أما السنة النبوية: فقد ورد فيها أحاديث كثيرة في فضيلة الجهاد نذكر منها قوله رجتين إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض<sup>(۱)</sup>.

وقال أيضًا: «ما اغبرتا قدما عبد في سبيل الله فتمسه النار » (٢).

وفي الصحيح: جاء رجل إلى رسول الله وَالله وَالله على على عمل يعدل الجهاد قال: لا أجده. قال: هل تستطيع إذا خرج المجاهد أن تدخل مسجدك فتقوم ولا تفتر وتصوم ولا تفطر؟ فقال: ومن يستطيع ذلك؟ (٦).

وفي السنن أنه ﷺ قال: «إن سياحة أمتي الجهاد في سبيل الله تعالى» ('').

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الجهاد باب درجات المجاهدين في سبيل الله ١١/٦ ح.٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب الجهاد ٢٩/٦ ح٧٨١١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب الجهاد ٤/٦ ح٢٧٨٠.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود كتاب الجهاد ١٢/٣ ح٢٤٨٦ ومستدرك الحاكم ٧٣/٢ وسنده حسن.

والجهاد ذروة سنام الإسلام كما جاء ذلك في الحديث: «رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد» (١) وقال أيضًا: «لغدوة في سبيل الله أو روحة خير من الدنيا وما فيها» رواه البخاري (٢) ومسلم.

وفي مقابل هذا الثناء الجميل: ورد الذم للتاركين للجهاد، بل إن الله وصفهم بالنفاق ومرض القلوب فقال تعالى:

﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمُّمَ وَأَبَنَآ وُكُمُّمُ وَإِخْوَنُكُمُّمُ وَأَزْوَجُكُمُّ وَعَشِيرُتُكُو وَأَمُولُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَجَهَرَةٌ تَخْشُونَ كُسَادَهَا وَمُسَكِنُ تَرْضُونَهَاۤ أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَرَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمُسَكِنُ تَرْضُونَهَا آخَبَ إِلَيْكُمُ مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ مُنْرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَنْسِقِينَ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ مُنْرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَنْسِقِينَ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ مُنْرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ ٱلْفَنْسِقِينَ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ مَنْرَبَصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى اللّهَ لَا يَهْدِى اللّهُ اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وقال سبحانه: ﴿ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ تُحَكَمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا ٱلْقِتَ اللَّهِ رَايَّتَ ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَسَرَضُ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْشِي عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَأَوْلِى لَهُمْ ﴿ عَامَةٌ وَقَوْلُ مَسَرَفُهُ وَقَوْلُ مَسَرَفُ فَإِذَا عَنَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَكَدَقُوا اللّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴿ فَيَ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن مَعْمَرُونَ فَإِذَا عَنَمَ ٱللّهُ فَأَصَمَعُمْ وَأَقْطِعُوا أَرْحَامَكُمْ فَي أُولِيْكَ ٱلّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللّهُ فَأَصَمَعُمْ وَأَعْمَى اللّهِ مَن اللّهُ فَاصَمَعُمْ وَأَعْمَى اللّهُ فَاصَمَعُمْ وَأَعْمَى اللّهِ اللّهِ فَاصَمَعُمْ وَأَعْمَى اللّهُ الل

والجهاد ضرورة للدعوة وسنة ربّانية في الابتلاء والتمحيص. قال تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنَ تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلهَكُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّدِينَ لَـ ﴿ أَمْ اللَّهِ اللَّهُ الَّذِينَ جَلهَكُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّدِينَ لَـ ﴿ أَمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>=</sup>انظر مشكاة المصابيح ٢٢٥/١ ح٧٢٤.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي: أبواب الإيمان ۲۸۱/۷ ح٢٦١٩ وابن ماحه ١٣١٤/٢ ح٣٩٧٣ وقال الألباني: حديث صحيح. انظر صحيح الجامع ٣٠/٥ ح٢٠١٦.

<sup>(</sup>۲) البخاري كتاب الجهاد ۱۳/٦ ح۲۷۹۲ وصحيح مسلم كتاب الإمارة ۳/ (۲) البخاري كتاب الجهاد ۱۳/٦.

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تُنْزَكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمُّ وَلَمْ يَتَّخِذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ وَلَا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ آلِيُّ ﴾ [التوبة: ١٦].

والله يعلم أن هذا المنهج الإلهي تكرهه الطواغيت، ويعلم أنه لابد لأصحاب السلطان أن يقاوموه لأنه طريق غير طريقهم، ومنهج غير منهجهم، ليس بالأمس فقط ولكن اليوم وغدًا، وفي كل أرض وفي كل جيل، وإن الله سبحانه يعلم أن الشر متبحح ولا يمكن أن يكون منصفًا، ولا يمكن أن يدع الخير ينمو مهما يسلك هذا الخير من طرق سلمية موادعة فإن مجرد نمو الخير يحمل الخطورة على الشر، ومجرد وجود الحق يحمل الخطر على الباطل ولابد أن يجنح الشر إلى العدوان، ولابد أن يدافع الباطل عن نفسه بمحاولته قتل الحق و خنقه بالقوة هذه فطرة وليست حالة طارئة.. ومن ثم لابد من الجهاد.. لابد منه في كل صورة، ولابد أن يبدأ في عالم الضمير ثم يظهر فيشمل عالم الحقيقة والواقع. ولابد من مواجهة الشر المسلح بالخير المسلح، ولابد من لقاء الباطل المتترس بالعدد بالحق المتوشح بالعدة. وإلا كان الأمر هزلاً لا يليق بالمؤمنين...

ويوم أن أدرك المسلمون معنى قوله تعالى: ﴿ فَالْمُقَائِلَ فِي سَكِيمِلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يَشْرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا بِٱلْآخِرَةَ وَمَن يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبَ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ٧٤].

انطلقت كتائب الفتح الإسلامي في الأرض تنشر الخير، وتلقن الإيمان، وتكسر شوكة الطاغوت من أجل أن يعبد الله وحده في الأرض.

<sup>(</sup>١) طريق الدعوة ٣٠٣/١، ٣٠٤.

ووجد في ذلك التاريخ المشرق نماذج رفيعة أجادت - بحق - صناعة الموت لأنها تريد الحياة الكريمة سواء كانت هذه الحياة على هذه الأرض بالنصر وإعلاء كلمة الله. أم بالحياة عند الله ﴿وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتُنَا بَلَ أَحْيَاَةً عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ لَيْنِكَا ﴾ [آل عمران: ١٦٩].

لقد كانت هذه النماذج الإيمانية تستبطئ أن تحيل بينها وبين الجنة تمرات كما في قصة الصحابي الجليل عمير بن الحمام الأنصاري<sup>(۱)</sup>: حين سمع رسول الله وسي يقول في غزوة بدر: «قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض» قال: يا رسول الله! حنة عرضها السموات والأرض! قال: نعم قال: بخ بخ قال رسول الله: وما يحملك على قول بخ بخ؟ قال: لا والله يا رسول الله إلا رجاء أن أكون من أهلها. قال: «فإنك من أهلها» ثم أخرج تمرات من قرنه فجعل يأكل منهن، ثم قال: لئن أنا حييت حتى آكل تمراتي هذه إنها لحياة طويلة. فرمي بها ثم قاتلهم وهو يقول:

ركض إلى الله بغسسير زاد إلا الستقى وعمسل المعساد والصبر في الله عسلى الجهساد وكسل زاد عرضة السنفاد غير التقى والبر والرشاد

فما زال يقاتل حتى قتل<sup>(٢)</sup>.

وهذا غسيل الملائكة الصحابي الجليل حنظلة بن أبي عامر يخرج من بيته حين سمع نداء الحرب في معركة أُحد وكان حديث عهد بعرس لم يكن ليتأخر حتى يغتسل من جنابته، بل هرع إلى ساحة الوغي حتى لا يفوته الجهاد فلما قتل قال رسول الله ﷺ: «إن صاحبكم تغسله الملائكة فاسألوا صاحبته، فقالت: خرج وهو جنب لما سمع الهيعة

<sup>(</sup>١) هو عمير بن الحمام بن الجموح بن زيد بن حرام بن كعب بن سلمة الأنصاري السلمي. ذكره موسى بن عقبة وغيره فيمن شهد بدرًا. وهو أول قتيل قتل في سبيل الله في الحرب. انظر ترجمته في الإصابة ٣١/٣.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ١٣٧/٣ وصحيح مسلم كتاب الإمارة ١٥٠٩/٣ ح١٨٩٩ بدون ذكر الأبيات وانظر فقه السيرة للشيخ الغزالي ص٢٤٤.

فقال النبي ﷺ: لذلك تغسله الملائكة »(١).

هذا غيض من فيض، ونقطة من بحر، من تلك البطولات التي بعث الإيمان فيها شجاعة خارقة للعادة وحنينًا على الجنة واستهانة نادرة بالحياة، تمثلوا الآخرة وتجلت لهم الجنة بنعمائها كأنهم يرونها رأي العين، فطاروا إليها طير حمام الزاجل لا يلوي على شيء<sup>(۱)</sup>.

هذا هو مفهوم الجهاد، وهؤلاء المؤمنون هم أصحاب الجهاد، ويلحق بهم من سار على نهجهم لأنهم يقاتلون في سبيل الله أما غيرهم فيقاتل في سبيل الطاغوت:

﴿ اَلَّذِينَ مَامَنُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ ﴾ [النساء: ٧٦].

وليس ما يقوله المنهزمون اليوم هو الجهاد، بل إنه من الوجهة الصحيحة فساد. إله ميدعون إلى عدم مقاتلة أولياء الشيطان، ويدعون إلى موالاتهم وإلى موادقم وإلى الاستكانة إليهم وإلى تمييع نصوص كتاب الله وسنة رسوله وي مقابل شبهات الملاحدة الهزموا وذلوا واستكانوا لألهم لا يعرفون حقيقة الإسلام ولا يمثلون إلا اسمًا بدون مسمى، همهم التقليد الأعمى، وديد لهم الركض خلف كل ناعق ولو كان الأمر هكذا لهان الخطب لأنه لا عبرة بهم ففي أرض الله من يقوم بدين الله والله متكفل بذلك. ولكن أن يمتد جبنهم وذلتهم إلى الالتواء على النصوص القرآنية والسنة النبوية فيقال: إن الجهاد في الإسلام هو للدفاع فقط، فهذا ما يجب أن نعريه، ولا نسكت عنه، مهما كانت ألقابهم ومهما كانت شهرقم، فإن دين الله هو الحق، والحق أحق أن يتبع ولست بحاجة إلى الإطالة في هذا فقد ذكرت في الفصول السابقة (٢٠ بجموعة من العلماء الفضلاء في القدم والحديث تولوا تعرية هذا الفكر الغريب على التصور العلماء الفضلاء في القدم والحديث تولوا تعرية هذا الفكر الغريب على التصور

<sup>(</sup>١) الإصابة لابن حجر ٣٦٠/١ وانظر: فقه السيرة للغزالي ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) انظر مزيدًا من تلك البطولات في ماذا خسر العالم للندوي ص١٠٤ - ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) راجع ص٢١٧.

الإسلامي. فلتراجع في مظالها.

وعودًا على بدء نقول: إنه لا حياة شريفة في ظل هذا الدين الحنيف إلا بالعودة إلى ينابيعه الصافية كتاب الله وسنة رسوله وَالله وفهم العقيدة الصحيحة وسيرة سلف الأمة وإدراك معنى لا إله إلا الله ومعنى العبادة ومعنى الدين، ومعنى الجهاد في سبيل الله. وليس في سبيل الأرض أو الوطن أو الجنس أو اللون أو الشخص أو... أو... إلخ.

وعلى المسلمين اليوم إدراك هذه المعاني والاستعلاء بأنفسهم وعقيدتهم من تمييع المائعين وكيد الكائدين، وأن يواجهوا كل موقف بما يمليه عليهم كتاب ربهم وسنة نبيهم، وليعلموا أنهم مفتقرون إلى معية الله وولايته لهم وإن كيد الشيطان كان ضعيفًا.

#### حكم التجسس على السلمين

جرت عادة المصنفين من العلماء أن يدرجوا الحديث عن الجاسوس في باب الجهاد. وذلك لحكمة هامة وهي أن التحسس أبرز ما يكون في موضوع كشف عورات المسلمين لأعدائهم خاصة وقت نشوب الحرب، فلذلك يأتون بالحديث عن الجاسوس، وأحكامه في ذلك الموضع ولذلك اقتديت بهم فأوردت هذا المبحث في فصل الجهاد.

والتحسس خيانة عظمى، وكبيرة من الكبائر إذا فعله المسلم. وهو من صور موالاة الكفار التي يتراوح الحكم فيها بين الكفر المخرج من الملة إذا كان تجسسه حبًا في انتصار الكفار وعلو شوكتهم على المسلمين وبين الكبيرة من كبائر الذنوب إذا كاد لغرض شخصى أو دنيوي أو جاه أو ما أشبه ذلك.

وقد حذر الله من ذلك في قصة حاطب بن أبي بلتعة(١) ﷺ في سورة الممتحنة.

<sup>(</sup>۱) هو حاطب بن أبي بلتعة اللخمي، حليف قريش، وقيل هو حليف للزبير بن العوام، شهـ بدرًا والحديبية ومات سنة ثلاثين بالمدينة وهو ابن خمس وستين سنة وصلى عليه عثمـ رضي الله عنهم. وقد شهد الله لحاطب بالإيمان في سورة الممتحنة. بعثه رسول الله بين من الهجرة إلى المقوقس صاحب مصر والإسكندرية فأتاه من عنده بجدايا منها منرية

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآهَ ثُلَقُوكَ إلَيْهِم بِٱلْمَوَذَ، وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَآءَكُمْ مِنَ ٱلْحَقِّ يُحْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن ثُوْمِنُوا بِاللّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنْتُمْ خَرَجْتُكُمْ جِهَاذَا فِي سَبِيلِي وَآنِيْغَآهُ مَرْضَانِنَ ثَيْرُونَ إلَيْهِم بِٱلْمَودَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُهُمْ وَمَن يَفْعَلَهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَ سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ ﴾ [الممتحنة: ١].

قال الطبري: لا يدعونكم أرحامكم وقراباتكم وأولادكم إلى الكفر بالله واتخاذ أعدائه أولياء تلقون إليهم بالمودة، فإنه لن تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم عند الله يوم القيامة لأنه سيدخل أهل طاعته الجنة، وأهل معاصية والكفر به النار(١).

وروى البخاري في صحيحه بسنده عن علي شخفة قال: بعثني رسول الله بي أنا والزبير والمقداد بن الأسود وقال: «انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ فإن بجا ظعينة ومعها كتاب فخذوه منها» فانطلقنا تعادي بنا خيلنا حتى انتهينا إلى الروضة فإذا نحن بالظعينة فقلنا: أخرجي الكتاب. فقالت: ما معي من كتاب، فقلنا: لتخرجن الكتاب أو لنلقين الثياب، فأخرجته من عقاصها، فأتينا به رسول الله بي فإذا فيه: من حاطب بن أبي بلتعة إلى أناس من أهل مكة يخبرهم ببعض أمر رسول الله ي كنت امرءاً ملصقًا في قريش يا حاطب ما هذا؟ قال: يا رسول الله لا تعجل عليّ، إني كنت امرءاً ملصقًا في قريش ولم أكن من أنفسها، وكان من معك من المهاجرين لهم قرابات بمكة يحمون بما قرابيق وأموالهم فأحببت إذ فاتني ذلك من النسب فيهم أن أتخذ عندهم يدًا يحمون بما قرابيق ما فعلت كفرًا ولا ارتدادًا ولا رضًا بالكفر بعد الإسلام. فقال رسول الله في: «قد شهد صدقكم» فقال عمر: يا رسول الله دعني أضرب عنق هذا المنافق. قال: «إنه قد شهد بدرًا وما يدريك لعل الله أن يكون قد اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم» فأنزل الله:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تَنْجِذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآ مَ ﴾ (١) الآيات.

<sup>=</sup>القبطية. انظر: الاستيعاب ٣٤٨/١ والإصابة ٣٠٠/١.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٦١/٢٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب التفسير تفسير سورة الممتحنة ٦٣٣/٨ ح٠٤٨٩.

قال العلامة ابن القيم: يؤخذ من هذه القصة جواز قتل الجاسوس وإن كان مسلمًا، لأن عمر على سأل رسول الله وسلم الله الله وسلم الله وسلم الله وسلم الله الله وسلم الله أن يكون قد اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فأجاب بأن فيه مانعًا من قتله وهو شهوده بدرًا. وفي الجواب بهذا كالتنبيه على جواز قتل حاسوس ليس له مثل هذا المانع. وهذا مذهب مالك واحد الوجهين في مذهب أحمد، وقال الشافعي وأبو حنيفة: لا يقتل وهو ظاهر مذهب أحمد، والفريقان يحتجان بقصة حاطب.

والصحيح: أن قتله راجع إلى رأي الإمام، فإن رأى في قتله مصلحة للمسلمين قتله وإن كان استبقاؤه أصلح استبقاه والله أعلم (١).

وقال أيضًا: ومن فوائد هذه القصة: أن الكبيرة العظيمة مما دون الشرك قد تكفر بالحسنة الكبيرة الماحية، كما وقع الجس من حاطب مكفرًا بشهوده بدرًا، فإن ما اشتملت عليه هذه الحسنة العظيمة من المصلحة وتضمنته من محبة الله لها ورضاه وفرحه بحا، ومباهاته للملائكة بفاعلها؛ أعظم مما اشتملت عليه سيئة الجس من المفسدة، وتضمنته من بغض الله لها فغلب الأقوى على الأضعف، فأزاله وأبطل مقتضاه، وهذه حكمة الله في الصحة والمرض الناشئين من الحسنات والسيئات، الموجبين لصحة القلب ومرضه قال تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ [هود: ١١٤].

وقال: ﴿ إِن تَجْتَيْنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ نُكَفِّرٌ عَنكُمْ سَيَـِعَاتِكُمْ ﴾ [النساء: ٣١].

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٤٢٢/٣ بتصرف بسيط.

وعشيرته وأقاربه عندهم، فلما جاء مرض الجس برزت إليه هذه القوة. وكان البُحران صالحًا فاندفع المرض وقام المريض كأن لم يكن به قلبة (١) ولما رأى الطبيب قوة إيمانه قد استعلت على مرض جسه وقهرته قال لمن أراد فصده: لا يحتاج هذا العارض إلى فصاد وما يدريك لعل الله أن يكون قد اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم، وعكس هذا ذو الخويصرة التميمي (١) وأضرابه من الخوارج الذين بلغ اجتهادهم في الصلاة والصيام والقراءة إلى حد يحقر أحد الصحابة عمله معه كيف قال فيهم: (التن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد) (١). وقال: (اقتلوهم فإن في قتلهم أحرًا عند الله لمن قتلهم) ومن له لب وعقل يعلم قدر هذه المسألة: وشدة حاجته إليها وانتفاعه بها، ويطلع منها على باب عظيم من أبواب معرفة الله سبحانه وحكمته في خلقه وأمره وثوابه وعقابه، وأحكام الموازنة. وتفاوت المراتب في ذلك بأسباب في خلقه وأمره وثوابه وعقابه، وأحكام الموازنة. وتفاوت المراتب في ذلك بأسباب مقتضية بالغة ممن هو قائم على كل نفس عما كسبت (١).

والذي يظهر لي – والله أعلم – هو ما ذهب إليه مالك وابن عقيل من أصحاب أحمد وغيرهما أن الجاسوس المسلم يقتل لأن التعليل في قصة حاطب «تعليل بعلة مانعة من القتل منتفية في غيره ولو كان الإسلام مانعًا من قتله لم يعلل بأخص منه، لأن

<sup>(</sup>١) الأطباء يسمون التغير الذي يحدث للعليل دفعة واحدة في الأمراض الحادة: بحرانا انظر حاشية ص٤٢٥ ج٣ زاد المعاد.

<sup>(</sup>٢) القلبة: الداء والتعب. انظر: مادة قلب في القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) ذو الخويصرة التميمي ذكره ابن الأثير في الصحابة مستدركًا على من قبله و لم يورد في ترجمته سوى ما أخرجه البخاري كتاب المناقب ٦١٧/٦ ح١٦٠٠ ومسلم في الزكاة ٢/ ٢٠٠ ح٢٠٦٣ من حديث أبي سعيد قال: بينا رسول الله يقسم ذات يوم قسمًا فقال ذو الخويصرة رجل من بني تميم: يا رسول الله! اعدل فقال: «ويلك ومن يعدل إذا لم أعدل» الحديث انظر الإصابة لابن حجر ٢٥٥/١.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري كتاب المناقب باب علامات النبوة ٦١٨/٦ ح٣٦١١ وصحيح مسلم كتاب الزكاة ٧٤٦/٢ ح٢٠٦١.

<sup>(</sup>٦) بتصرف: زاد المعاد ٤٢٤/٣ - ٤٢٧.

الحكم إذا علل بالأعم كان الأخص عديم التأثير وهذا أقوى والله أعلم »(١).

ونزول الخطاب القرآني بقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّخِذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَّاءَ ﴾.

يدل على دخول حاطب في المحاطبة باسم الإيمان ووصفه به، وتناوله النهي بعمومه، وله خصوص السبب الدال على إرادته، مع أن في الآية ما يشعر أن فعل حاطب نوع موالاة وأنه أبلغ بالمودة، فإن فاعل ذلك قد ضل سواء السبيل، لكن قوله على: «صدقكم خلوا سبيله» ظاهر في أنه لا يكفر بذلك إذا كان مؤمنًا بالله ورسوله غير شاك ولا مرتاب، وإنما فعله لغرض دنيوي، ولو كفر لما قيل: «خلوا سبيله» (١). أما الجاسوس الكافر فهذا يجب قتله لأنه على قتل حاسوسًا من المشركين. فعن إياس ابن سلمة بن الأكوع عن أبيه قال: أتى النبي على عن من المشركين وهو في سفر فحلس عند أصحابه يتحدث ثم انتقل فقال النبي على الطبوه واقتلوه». فقتله فنفله سكبه (١).

# **����**

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١١٤/٣ وانظر: أقضية الرسول ﷺ لابن فرج المالكي ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) إرشاد الطالب للشيخ سليمان بن سحمان ص١٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب الجهاد باب الحربي إذا دخل دار الإسلام بغير أمان ١٦٨/٦ ح٣٠٥١ وأبي داود في الجهاد ١١٢/٣ ح٢٠٥٣.

## الفصل الرابع هجر أصحاب البدع والأهواء

من تكاليف الولاء والبراء: هجر أصحاب البدع والأهواء والبراءة من معتقداقهم الفاسدة ونحلهم الباطلة. وقد تكلمت في الفصل الثالث من الباب الأول عن طرف من موقف السلف من هؤلاء المبتدعة، وذكرت هناك تعريف البدعة وتقسيمها إلى كفرية وغير كفرية.

أما الحديث هنا فيأتي لبيان أن هجرهم وعدم مخالطتهم والإنكار عليهم واجب من واجبات الولاء والبراء، ومقتضى من مقتضياته، لأن المنطلق في هذه القضية هو حب الله وحب من يجبه وبغض من يبغضه أو يرتكب ما يغضبه. وفساد الدين إنما يأتي من إحدى طريقتين أو هما معًا: فإما أن يقع بالاعتقاد الباطل والتكلم به وهو الخوض، أو يقع في العمل بخلاف الحق والصواب وهو الاستمتاع بالخلاق.

فالأول: البدع، والثاني: اتباع الهوى، وهذان هما أصل كل شر وفتنة وبلاء. وبهما كُذبت الرسل، وعُصي الرب، ودُخِلَتِ النار، وحلت العقوبات. لأن الفساد في الاعتقاد يأتي من جهة الشبهات والفساد في العمل يأتي من جهة الشهوات ولهذا كان السلف يقولون: احذروا من الناس صنفين: صاحب هوى فتنه هواه وصاحب دنيا أعجبته دنياه (۱).

ويقولون أيضًا: احذروا فتنة العالم الفاجر، والعابد الجاهل، فإن فتنتهما فتنة لكل مفتون، لأن الأول يشبه المغضوب عليهم الذين يعلمون الحق ولا يتبعونه، والثاني يشبه الضالين الذين يعملون بغير علم (٢).

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين لابن القيم ١٣٦/١ وانظر اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط ص٥٧.

وخطورة البدعة تكمن في ألها تناقض «الاستسلام الله وحده» كما قال بعض السلف: «قدم الإسلام لا تثبت إلا على قنطرة التسليم» (۱) وهي — كما قال الإمام سفيان الثوري — أحب إلى إبليس من المعصية، لأن البدعة لا يتاب منها، أما المعصية فيتاب منها. ذلك أن المبتدع الذي يتخذ دينًا لم يشرعه الله ورسوله قد زُين له سوء عمله فرآه حسنًا، فهو لا يتوب ما دام يراه حسنًا، لأن أول التوبة العلم بأن فعله سيء ليتوب منه. فما دام يرى فعله حسنًا — وهو سيء في نفس الأمر — فإنه لا يتوب.

ولكن التوبة ممكنة وواقعة بأن يهديه الله ويرشده حتى يتبين له الحق، كما هدى الله من هدى من الحق من الحق من الحق ما علمه لأن الله يقول:

## ﴿ وَالَّذِينَ ٱهْنَدَوْاْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ لَهُ ﴾ [محمد: ١٧] (١).

وإذا انتشرت الجهالة بدين الرسل بين الناس، ونما زرع الجاهلية في نفوسهم: سارعت الطباع إلى الانحلال من ربقة الاتباع لأن النفس فيها نوع من الكبر فهي تحب أن تخرج من العبودية بحسب الإمكان كما قال أحد السلف: ما ترك أحد سنة إلا تكبر في نفسه<sup>(7)</sup>. وكما قلنا في الفصل الثاني من الباب الأول: إن العداوة بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان أمر محتم وواقع فإن العداوة هنا بين المتبع والمبتدع تأخذ نفس المرتبة والشأن ولذلك قال الشوكاني: العداوة بين المتبع والمبتدع أوضح من الشمس لأن المتبع يعادي المبتدع لبدعته، والمبتدع يعادي المتبع لاتباعه وكونه على الصواب. بل قد تبلغ عداوات أهل البدع لغيرهم من أهل البدع فوق ما تبلغه عداواتهم لليهود والنصاري<sup>(1)</sup>. وقبل أن نعرف كيفية البراءة من أهل البدع والأهواء لابد ن إلمامة بسيطة بكيفية مخالطة الناس. وقد رأيت كلامًا حسنًا لابن القيم رحمه الله. أوجزه

<sup>(</sup>١) شرح السنة للبغوي ١٧١/١.

<sup>(</sup>٢) انظر التحفة العراقية لابن تيمية ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) ملحق مؤلفات الإمام محمد بن عبد الوهاب ص٨٧ ط جامعة الإمام.

<sup>(</sup>٤) قطر المولى للشوكاني ص٩٥٦.

فيما يلي:

## فقد قسم رحمه الله مخالطة الناس إلى أربعة أضرب الله :

- ١) من مخالطته كالغذاء، لا يستغني عنه في اليوم والليلة، فإذا أخذ حاجته منه ترك الخلطة ثم إذا احتاج خالطه. وهذا النوع أعز من الكبريت الأحمر، وهم العلماء بالله وأمره ومكايد عدوه، الناصحون لله ولكتابه ولرسوله ولخلقه. فهذا الضرب في مخالطتهم الربح كله.
- ٢) من مخالطته كالدواء يحتاج إليه عند المرض، فما دمت صحيحًا فلا حاجة لك فيه. وهم من لا يستغني عن مخالطتهم في المعاش، وما يحتاج إليه من المعاملات والمشاركات فإذا قضيت حاجتك من مخالطته بقيت من مخالطتهم من القسم الثالث وهم:
- ٣) من مخالطته كالداء على احتلاف مراتبه وأنواعه وقوته وضعفه، فبعضهم كالداء العضال لا تربح عليه في دين ولا دنيا، بل تخسر معه الدين والدنيا أو أحدهما ومنهم من مخالطته كوجع الضرس يؤلمك فإذا فارقك سكن الألم. ومنهم من مخالطته حمّى الروح، وهو الثقيل البغيض العقل، الذي لا يحسن أن يتكلم فيفيدك، ولا يحسن أن ينصت فيستفيد منك، وإذا تكلم فكلامه كالعصى على قلوب السامعين مع إعجابه بكلامه، وظنه أنه كالمسك يطيب به المجلس وإن سكت فأثقل من نصب الرحى التي لا يطاق حملها، ولا جرها على الأرض، وإذا كان لابد من هذا الضرب فليعاشر بالمعروف حتى يجعل الله لك منه فرجًا وعزجًا.
- ع) من مخالطته فيها الهلاك كله، وهي بمنزلة أكل السم، فإن اتفق لأكله ترياق<sup>(۲)</sup> وإلا فأحسن الله فيه العزاء، وما أكثر هذا الضرب في الناس لا أكثرهم الله. وهم أهل البدع والضلالة، الصادون عن سنة رسول الله على الداعون إلى خلافها، الذين

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ٢/٤/٢، ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) الترياق، بكسر التاء: دواء السموم وهو فارسي معرب. مختار الصحاح ص٩١.

يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجًا، فيجعلون البدعة سنة، والسنة بدعة والمعروف منكرًا، والمنكر معروفًا، إن حردت التوحيد بينهم قالوا: تنقصت حناب الأولياء والصالحين، وإن حردت المتابعة لرسول الله وسوله من غير غلو ولا تقصير قالوا: وصفت الله بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله من غير غلو ولا تقصير قالوا: أنت من المشبهين، وإن أمرت بما أمر الله به ورسوله من المعروف ونهيت عمّا نحى الله عنه ورسوله من المنكر قالوا: أنت من المفتنين، وإن اتبعت السنة وتركت ما خالفها قالوا: أنت من أهل البدع المضلين، وإن انقطعت إلى الله تعالى وخليت بينهم وبين حيفة الدنيا قالوا: أنت من الملبسين، وإن تركت ما أنت عليه واتبعت أهواءهم فأنت عند الله من الخاسرين وعندهم من المنافقين! فالحزم كل الحزم التماس مرضاة الله تعالى ورسوله بإغضاهم، وأن لا تشتغل بعتاهم ولا باستعتاهم ولا تبالي بذمهم، ولا بغضهم فإنه عين كمالك كما قال الشاعر:

### وإذا أتستك مذمستي مسن نساقص فهسى الشسهادة لي بسأيي فاضسل

وعند الممات يحمد القوم التقى، وفي الصباح يحمد القوم السرى. انتهى من البدائع الفوائد.

وموقف المسلم من أصحاب البدع والأهواء يختلف باختلاف ما هم عليه. فأما من كانت بدعته كفرية أو شركية فهذا يتبرأ منه ويهجر هجرًا هَائيًا وليس له أي موالاة بل البراءة منه كالبراءة من الكافر الأصلي أو المشرك. ومثال ذلك: من أحدث حدثًا في الإسلام، أو آوى محدثًا ونصره وأعانه كما جاء في الحديث: «من أحدث حدثًا أو آوى محدثًا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين» (۱). قال ابن القيم: «ومن أعظم الحديث تعطيل كتاب الله وسنة رسوله وإحداث ما خالفهما، ونصر من أحدث ذلك والذب عنه، ومعاداة من دعا إلى كتاب الله وسنة رسوله ي الله والشرك فهذه بدعته دون ذلك أي من المعاصي والذنوب التي لا تصل إلى حد الكفر أو الشرك فهذه

<sup>(</sup>١) أبو داود كتاب الديات ٦٦٩/٤ ح٠٣٠٠ والنسائي في القسامة ٢٠/٨ وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين لابن القيم ٤/٥٠٤.

تختلف أيضًا باختلاف الأشخاص والأزمان.

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يستقيم إلا بالبصيرة والمعرفة التامة، وأقل الأحوال إذا لم يحصل للعبد ذاك: أن يقتصر على نفسه كما قال م يحصل للعبد ذاك: أن يقتصر على نفسه كما قال م يحل الم يعمل شحًا مطاعًا، وهوى متبعًا، ودنيا مؤثرة، وإعجاب كل ذي رأي برأيه فعليك بنفسك» (۱). فإذا رأى المسلم من يعمل شيئًا من المعاصي: أبغضه على ما فيه من الشر، وأحبه على ما فيه من الخير – كما ذكرنا ذلك في معتقد أهل السنة في أول البحث – ولا يجعل بغضه على ما معه من الشر قاطعًا وقاضيًا على ما معه من الخير فلا يجبه، بل إن كان بغضه له يزجره ويزجر أمثاله عن هذه المعصية مثلاً: هجره وأبغضه، وإن كان لا يزجره ذلك ولا يرتدع هو وأمثاله راعى فيه الأصلح، لأن النبي فيه شيئًا ووكل سرائرهم إلى الله (۱).

وعلى أي حال فإنه ينبغي للمسلم أن لا يخالط أهل البدع والفجور وسائر المعاصي، إلا على وجه يسلم به من عذاب الله كان، وأقل ذلك أن يكون منكرًا لظلمهم، ماقتًا لهم، شائنًا ما هم فيه بحسب الإمكان كما في الحديث: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان» (٣).

### والهجر الشرعي نوعان:

**الأول: بمعنى الترك للمنكرات.** 

<sup>(</sup>۱) أبو داود كتاب الملاحم ٥١٢/٤ ح ٣٤١ والترمذي في التفسير ح٣٠٦٠ وقال: حديث حسن غريب وابن ماجه في الفتن ١٣٣١/٢ ح٤٠١٤ وانظر: جامع الأصول ٣/١٠ ح٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: الدرر السنية في الأجوبة النجدية ٤١/٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة النور لابن تيمية ص٥٥ ط١/١٣٩٧هـ والحديث في صحيح مسلم كتاب الإيمان ٦٩/١ ح٤٩.

والثابي: بمعنى العقوبة عليها.

فَالأُول: هُو المَذَكُور فِي قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ٓ ءَايَكِنَا فَأَعْرِضَ عَنَّهُمْ ﴾ [الأنعام: ٦٨].

وقوله تعالى: ﴿وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنْبِ أَنَّ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَايَنتِ اللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْنَهْزَأُ بِهَا فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنَّكُو إِذَا مِثْلُهُمُ ﴾ [النساء: 1٤٠].

وهذا الهجر من جنس هجر الإنسان نفسه عن فعل المنكرات كما قال عَلَيْمُ: «المهاجر من هجر ما نهى الله عنه» (١). ومن هذا الباب الهجرة من دار الكفر والفسوق إلى دار الإسلام والإيمان، فإنه هجر للمقام بين الكافرين والمنافقين الذين لا يمكنونه من فعل ما أمر الله به، ومن هذا قوله تعالى:

﴿ وَٱلرُّجْزَ فَآهُجُرُ كُنِّي ﴾ [المدثر: ٥].

أما النوع الثاني: وهو الهجر على وجه التأديب: فهو هجر من يظهر المنكرات حتى يتوب منها كما هجر النبي ﷺ والمسلمون «الثلاثة الذين خلفوا» (١) حتى أنزل الله توبتهم.

وهذا الهجر يختلف باختلاف الهاجرين في قولهم وضعفهم، وقلتهم وكثرهم فإن المقصود به زجر المهجور وتأديبه، ورجوع العامة عن مثل حاله، فإن كانت المصلحة في ذلك راجحة بحيث يفضي هجره إلى ضعف الشر وخفيته كان مشروعًا، وإن كان لا المهجور ولا غيره يرتدع بذلك بل يزيد الشر، والهاجر ضعيف، بحيث تكون مفسدة ذلك راجحة على مصلحته لم يشرع الهجر، بل يكون التأليف لبعض الناس

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الإيمان باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده ج١/٣٥ -١٠.

<sup>(</sup>٢) سيرد حديثهم إن شاء الله في الباب الأخير عند الحديث عن كعب بن مالك وهو أحدهم.

أنفع من الهجر.

وقد كان النبي ﷺ يتألف قومًا ويهجر آخرين.

وإذا عرف هذا فالهجر يجب أن يكون خالصًا لله وموافقًا لأمره، لأن من هجر لهوى نفسه أو هجر هجرًا غير مأمور به كان خارجًا عن هذا الأصل، وما أكثر ما تفعل النفوس ما قمواه ظانة أنها تفعله طاعة لله(١).

والهجر من باب «العقوبات الشرعية» فهو من جنس الجهاد في سبيل الله، وهذا يفعل لأن تكون كلمة الله هي العليا، ويكون الدين كله لله، والمؤمن عليه أن يعادي في الله، ويوالي في الله، فإن كان هناك مؤمن فعليه أن يواليه وإن ظلمه، فإن الظلم لا يقطع الموالاة الإيمانية قال تعالى:

﴿ وَإِن طَآبِهَ نَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَكُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَغَتْ إِحَدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِى حَتَى تَفِىءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ( ) فَقَائِلُوا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُولَّ اللَّهُ الللْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُولِي الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِي اللْمُولِلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِي اللْمُولِمُ اللللْمُ ال

فجعلهم إخوة مع وجود القتال والبغي<sup>(٢)</sup>.

وثما ينبغي التوبة به: «أن هذا الهجران والتبري والمعاداة لأهل البدع المحالفين في الأصول. أما الاختلاف في الفروع بين العلماء فاختلاف رحمة أراد الله أن لا يكون على المؤمنين حرج في الدين، فذلك لا يوجب الهجران والقطيعة، لأن هذا الاختلاف كان بين أصحاب رسول الله و الحوانًا مؤتلفين، رحماء بينهم، وتمسك بقول كل فريق منهم طائفة من أهل العلم بعدهم، وكل في طلب الحق، وسلوك سبيل الرشد مشتركون (7).

<sup>(</sup>۱) انظر محموع الفتاوي ج۸۲/۲، ۲۰۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٠٨/٢٨.

<sup>(</sup>٣) شرح السنة للبغوي ٢٢٩/١.

# كلمات للسلف في الاتباع والنهي عن الابتداع

سلمف الأمة رحمهم الله كانوا حريصين على الوقوف عند كتاب الله العزيز وسنة نبيه يَّقِيقٍ وكانوا يمقتون من يخرج عن هذين المصدرين الأصليين. وقد كثر كلامهم في هذا ولكني أورد بعض هذه الكلمات القيمة لما لها من أثر في تزويد المؤمن بالثبات على ما ثبتوا عليه.

قال الإمام مالك رحمه الله: (من أحدث في هذه الأمة شيئًا لم يكن عليه سلفها فقد زعم أن رسول الله رَبِيُنِيُّ خان الدين، لأن الله تعالى يقول: ﴿ ٱلْمِوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ فَقَد زعم أن رسول الله رَبِيْنِكُمْ ﴾ [المائدة: ٣].

فما لم يكن يومئذ دينًا لا يكون اليوم دينًا »(١).

وقال ابن مسعود ﷺ: ستجدون قومًا يدعونكم إلى كتاب الله وقد نبذوه وراء ظهورهم فعليكم بالعلم وإيّاكم والتبدع والتنطع والتعمق، وعليكم بالعتيق<sup>(۱)</sup>.

وقال أبو العالية الرياحي: تعلموا الإسلام فإذا علمتوه فلا ترغبوا عنه، وعليكم بالصراط المستقيم، فإن الصراط المستقيم: الإسلام، ولا تحرفوه يمينًا ولا شمالاً، وعليكم بسنة نبيكم وأصحابه (٢).

وقال الشافعي رحمه الله: لأن يلقى الله العبد بكل ذنب — ما خلا الشرك — خير من أن يلقاه بشيء من الهوى(<sup>1)</sup>.

وقيل لسفيان بن عيينة: ما بال أهل الأهواء لهم محبة شديدة لأهوائهم فقال: أنسيت

<sup>(</sup>١) الاعتصام للشاطي ٥٣/٢.

<sup>(</sup>٢) التنبيه والرد للمالطي ص٨٥ ومعنى العتيق: أي القديم الأول.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٨٤.

<sup>(</sup>٤) الاعتقاد على مذهب السلف للبيهقي ص١١٨.

قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْـلَ بِكُفْرِهِـمٌ ﴾ [البقرة: ٩٣] (١).

ولذلك قال أبو قلابة: لا تجالسوا أهل الأهواء فإني لا آمن أن يغمسوكم في ضلالتهم أو يلبسوا عليكم بعض ما تعرفون(٢).

وقال ابن مسعود ﷺ: «اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم» (٢) حقًا، لقد كفينا فكتاب الله واضح وجلي، وسنة رسوله ﷺ واضحة ومفصلة وشارحة لكتاب الله، وسيرة سلفنا الصالح محفوظة لدينا وما علينا إلا اتباع الكتاب والسنة والبعد عن كل مبتدع ودخيل، وإذا فعلنا ذلك كنا أمة متميزة لها شخصيتها المستقلة التي لا تجاري أصحاب الأهواء والآراء البشرية الناقصة.

وما تبعت أمة داعي كل ناعق إلا تردت في مهاوي الجهل والظلام والله يريد لعباده المؤمنين النور والصلاح والفلاح وكل ذلك في الإسلام وحده وما عداه فحاهلية وضلال. أعاذنا الله من ذلك.



<sup>(</sup>١) العبودية لابن تيمية ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) الاعتقاد للبيهقي ص١١٨.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارمي في العلم باب كراهية الأخذ بالرأي ٦٩/١. قال السخاوي: وأخرجه الديلمي في مسنده. انظر المقاصد الحسنة ص٦٦.

### الفصل الخامس

# انقطاع التوارث والنكاح بين المسلم والكافر

من حرص الإسلام على تميز المسلم وقطع العلائق والوشائج التي قد ترده عمّا أراده الله له: قطع التوارث بين المسلم وقريبه الكافر، وكان هذا التكليف من مقتضيات الولاء والبراء في التصور الإسلامي.

ولكن ذلك جاء بعد الأمر للنبي وسي الجهاد، فقد كان وسي الأنكحة ويدعوهم إلى القيم - قبل أن يفرض الجهاد يقر الناس على ما هم عليه في الأنكحة ويدعوهم إلى الإسلام، وكانت المرأة تسلم وزوجها كافر فلا يفرق الإسلام بينهما حتى صلح الحديبية وبعد هذا الصلح نزل تحريم المسلمة على الكافر (١). قال تعالى:

﴿ لَا هُنَّ حِلٌّ لَمُّمْ وَلَا هُمْ يَجِلُونَ لَمُنَّ ﴾ [المتحنة: ١٠].

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكُوَافِرِ ﴾ [الممتحنة: ١٠].

لقد آن أن تقع المفاصلة الكاملة أن يستقر في ضمير المؤمنين والمؤمنات كما يستقر في واقعهم: أن لا رابطة إلا رابطة الإيمان، وأن لا وشيحة إلا وشيحة العقيدة، وأن لا ارتباط إلا بين الذين يرتبطون بالله(٢).

وجاء التحريم أيضًا في سورة البقرة في قوله تعالى:

﴿ وَلَا نَسَكِمُوا الْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ۚ وَلَا مَدُّ مُؤْمِنَ ۚ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوَ أَعْجَبَنَكُ ۚ وَلَا تُسَكِمُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ۚ وَلَعَبَدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوَ أَعْجَبَكُمُ أَوْلَئَهَ وَلَا تُسَكِمُ الْمُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ أَوْلَئَهُ وَلَا تُسَكِمُ الْمُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ أَوْلَئَهُ وَلَا تُسَكِمُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللل

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الذمة ١/٦٩.

<sup>(</sup>٢) الظلال ٦/٢٤٥٦.

يَتَذَرُّونَ ١٢٢] ﴿ [البقرة: ٢٢١].

قال الشيخ عبد الرحمن بن سعدى: قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَسَكِمُوا اَلْمُشْرِكُتِ ﴾ هذه عامة في جميع النساء المشركات، وخصصتها آية المائدة في إباحة نساء أهل الكتاب كما قال تعالى: ﴿ وَٱلْخُصَنَتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ ﴾ [المائدة: ٥].

أما قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُنكِحُوا ٱلمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُوا ﴾ فهذا عام لا تخصيص فيه.

وذكر سبحانه العلة والحكمة في تحريم نكاح المسلم أو المسلمة لمن خالفهما في الدين فقال: ﴿ أُولَيَهِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ أي في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم فمخالطتهم على خطر منهم: بل إنه الشقاء الأبدي(١).

ونكاح المسلم للكتابية مجمع عليه – كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية – من السلف والحلف ولكن يروى عن ابن عمر أنه كره نكاح النصرانية وقال: لا أعلم شركًا أعظم ممن تقول إن ربّها عيسى ابن مريم (٢)، ولكن الجواب على ذلك من ثلاثة أوجه:

ان أهل الكتاب لم يدخلوا في المشركين بدليل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ
 وَالنَّصَدَرَىٰ وَالصَّدِعِينَ ﴾ [البقرة: ٦٢].

فإن قيل: قد وصفوا بالشرك بقوله: ﴿ أَتَّفَكُذُوۤ الْحَبَكَارَهُمْ وَرُهْبَكَنَهُمْ أَرْبَكَابُا مِن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَكُمْ وَمَا أَمِرُوٓ اللّهِ لِيَعْبُدُوۤ اللّهَا وَحِدَاً لَا إِلَكَ إِلّا هُوَ سُبْحَكِنَهُ عَكَمًا يُشْرِكُونَ لَ ﴾ [التوبة: ٣١].

<sup>(</sup>١) تفسير كلام المنان لابن سعدي ٢٧٤/١.

<sup>(</sup>٢) الحديث في صحيح البخاري كتاب الطلاق باب قول الله تعالى: ﴿ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن ﴾. عن نافع أن ابن عمر كان إذا سئل عن نكاح النصرانية واليهودية قال: «إن الله حرم المشركات على المؤمنين ولا أعلم من الإشراك شيئًا أكبر من أن تقول المرأة ربحا عيسى وهو عبد من عباد الله ﴾ ٤١٦/٩ ح٥٣٨٥.

قيل: أهل الكتاب ليس في أصل دينهم شرك، لأن الله بعث الرسل بالتوحيد، ولكن النصارى ابتدعوا الشرك وما دام أنه ميزهم عن المشركين فلأن أصل دينهم اتباع الكتب المنزلة.

- ٢) أن يقال: آية البقرة عامة وآية المائدة خاصة. والخاص يقدم على العام.
- ٣) أن يقال: آية المائدة ناسخة لآية البقرة لأن المائدة نزلت بعد البقرة باتفاق العلماء(١).

والذي يظهر لي — والله أعلم — أن الجواب الأول من الأجوبة الثلاثة التي ذكرها شيخ الإسلام غير مسلم به، مع التسليم بأن أصل دينهم هو التوحيد، ولكنهم نقضوا هذا الأصل والعبرة بالخواتيم. أما الجواب الثاني والثالث فهذا الذي ذهب إليه كثير من أهل العلم (٢).

وأما انقطاع التوارث بين المسلم والكافر فهذا أيضًا من التكاليف، والمقتضيات للولاء والبراء ودليل ذلك قوله من (لا يرث المسلم الكافر، ولا الكافر المسلم» متفق عليه (١٠).

والسبب في ذلك: أن التوارث يتعلق بالولاية. ولا ولاية بين المسلم والكافر لقوله تعالى: ﴿ فَيَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا نَتَخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَنَرَىٰ أَوْلِيَآهُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ ﴾ (١٠).

قال البغوي: والعمل على هذا عند عامة أهل العلم من الصحابة فمن بعدهم: أن الكافر لا يرث المسلم، والمسلم لا يرث الكافر لقطع الولاية بينهما، إلا ما روي عن معاذ ومعاوية أنهما قالا: المسلم يرث الكافر، ولا يرثه الكافر، وحكي ذلك عن

<sup>(</sup>۱) دقائق التفسير لابن تيمية ٢٥٨/١ - ٢٦٠ تحقيق وجمع د. محمد السيد الجليند. الناشر دار الأنصار.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: المغنى لابن قدامة ١٢٩/٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: كتاب الفرائض ١٠/١٢ و ٦٧٦٤ وصحيح مسلم في الفرائض ٣/ ١٢٣٣ -١٦١٤.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ١٢/٥٥.

إبراهيم النخعي، كما أن المسلم ينكح الكتابية ولا ينكح الكافر المسلمة، وبه قال إسحاق بن راهويه (۱).

أما المرتد: فلا يرث أحدًا. لا مسلمًا ولا كافرًا ولا مرتدًا. واختلفوا في ميراثه:

فذهب جماعة: إلى أنه لا يورث منه بل ماله فيء. وهذا قول مالك والشافعي.

وذهب جماعة: إلى أن ميراثه لأقاربه المسلمين وهو قول الحسن والشعبي وعمر بن عبد العزيز والأوزاعي وأبو يوسف ومحمد. وذهب بعضهم: إلى أن ما اكتسبه في الإسلام لورثته المسلمين، وما اكتسبه بعد الردة فيء وهو قول سفيان الثوري وأبي حنيفة (٢).

إن الإسلام دين عزّة وعفة وقوة يرتفع بالمسلم أن تبقي نفسه معلقة بأطماع قاصرة لا تتفق مع مبدأ هذا الدين وتميزه وسمو تشريعه. بل إنه ليقطع كل ما من شأنه أن يثبط المسلم أو يغريه بالتذبذب في دينه أو بالنفاق. لذلك قطع النكاح من الكافر لئلا يكون له سلطة على المسلمة، فالإسلام يعلو ولا يعلى عليه، وقطع النكاح من الكافرة لأنها سبب خطير في (جرف) زوجها إلى ملتها وتنشئة الأطفال على مبدأ الكفر والشرك. وقطع التوارث بين المسلم والكافر حتى يبقى المسلم مصونًا من المال الحرام لأن صاحبه الكافر رضي بالحرام وترك شريعة الله الحلال شريعة الإسلام.

وما دام أنه قد انقطع التناصر والولاء الإيماني بين المسلم والكافر، فلأن يقطع النكاح والتوارث من باب أولى لتخلص نفس المسلم لله رب العالمين وتصبح حياته ومماته كلها قائمة على منهج الله القويم وشرعه الحكيم.

وبهذا يكون التميز الكامل متحققًا في حياة المسلم فهو لا يعبد إلا الله، ومن ثم فلا يتلقى إلا من الله، ولا يرجو ولا يطلب الرزق إلا من الله. ولا يسير في أمر يسير أو كبير إلا بحسب ما أراده الله وهذا هو معنى الاستسلام لله. والطاعة والانقياد له.

<sup>(</sup>١) شرح السنة ٣٦٤/٨.

<sup>(</sup>۲) شرح السنة ۳٦٥/۸.

### الفصل السادس

# النهي عن التشبه بالكفار والحرص على حماية المجتمع الإسلامي

الدين الإسلامي ليس حريصًا على تميز المسلمين في المضمون فحسب وإنما حتى في المظهر العام للمسلم في نفسه وللمحتمع الإسلامي في عمومه. ولذلك كان النهي عن التشبه بالكفار أحد التكاليف الربانية لهذه العقيدة. وقد حفل الكتاب والسنة بأدلة كثيرة حول هذه القضية. لأن التشبه بالكفار في الظاهر يورث التشبه بحم في العقيدة، أو مودهم، ومسايرهم وموافقتهم على هواهم مما يحدث التميع في حياة المسلم ويجعله إمعة يتبع كل ناعق، والله يريد له العزة والكرامة. وإذا تمعنا في طريقة التربية القرآنية: وحدنا أن الإسلام ربّى المسلمين على العقيدة الصحيحة فترة طويلة قبل نزول التكاليف، فلما رست جذور هذه الشجرة المباركة في النفوس جاءت التكاليف واحدًا إثر الآخر مما جعل المسلمين يترقون في هذا السلم التربوي الإيماني إلى الذروة.

من هنا جاء النهي عن التشبه بالكفار في العهد المدني. وذلك بعد الجهاد من أجل صيانة وحماية المجتمع الإسلامي من كل دخيل، وحرصًا على بناء الشخصية الإسلامية الفريدة. فكما أن هذه العقيدة فريدة في مضمولها وجوهرها فهي أيضًا فريدة في شكلها ومظهرها. لذا وجب على صاحبها أن يكون متميزًا بعد أن أخرجه الله من الظلمات إلى النور.

وتجتاح العالم الإسلامي اليوم موجة من التبعية الجارفة في كل شيء، ومن ذلك التشبه بالغرب الكافر من قبل ضعاف الإيمان الذين يرون أن ذلك الفعل هو سبيل التقدم والرقي!

وفي هذا يقول الأستاذ محمد أسد: «... وإن السطحيين من الناس فقط ليستطيعون أن يعتقدوا أنه من الممكن تقليد مدنية ما في مظاهرها الخارجية من غير أن يتأثروا في الوقت نفسه بروحها.

إن المدنية ليست شكلاً أجوف فقط، ولكنها نشاط حي. وفي اللحظة التي نبدأ فيها. بتقبل شكلها تأخذ مجاريها الأساسية ومؤثراتها الفعالة تعمل فينا، ثم تخلع على اتجاهنا العقلي كله شكلاً معينًا ولكن ببطء ومن غير أن نلحظ ذلك.

ولقد قدر الرسول على هذا الاختيار حق قدره حينما قال: «من تشبه بقوم فهو منهم» (١). وهذا الحديث المشهور ليس إيماءة أدبية فحسب، بل تعبير إيجابي يدل على أن لا مفر من أن يصطبغ المسلمون بالمدنية التي يقلدونها.

ومن هذه الناحية قد يستحيل أن نرى الفرق الأساسي بين «المهم» وبين «غير المهم» في نواحي الحياة الاجتماعية وليس غمة خطأ أكبر من أن نفترض أن اللباس مثلاً — شيء خارجي بحت وأن لا خوف منه على «حياة الإنسان» العقلية والروحية. إنه على وجه العموم نتيجة تطور طويل الأمد لذوق شعب ما في ناحية معينة. وزي هذا اللباس يتفق مع الإدراك البديعي لذلك الشعب ومع ميوله. لقد تشكل هذا الزي ثم ما فتئ يبدل أشكاله باستمرار حسب التبدل الذي طرأ على خصائص ذلك الشعب وميوله، فالزي الأوروبي اليوم — مثلاً — يتفق تمامًا مع الخصائص العقلية في أوروبة، وبلبس الثياب الأوروبية يوفق المسلم من غير شعور ظاهر بين ذوقه والذوق الأوروبي ثم يشوه «حياته» العقلية بشكل يتفق نمائيًا مع اللباس الجديد وبعمله هذا يكون «المسلم» قد تخلى عن الإمكانيات الثقافية لقومه، وتخلى عن ذوقهم التقليدي، وتقبل لباس العبودية العقلية الذي خلعته عليه المدنية الأجنبية.

إذا حاكى المسلم أوروبة في لباسها، وعاداتها وأسلوب حياتها فإنه يتكشف عن أنه يؤثر المدنية الأوروبية، مهما كانت دعواه التي يعلنها، وإنه لمن المستحيل عمليًا أن تقلد مدنية أجنبية في مقاصدها العقلية والبديعية من غير إعجاب بروحها، وإنه لمن المستحيل أن تعجب بروح مدنية مناهضة للتوجيه الديني، وتبقى مع ذلك مسلمًا صحيحًا.

إن الميل إلى تقليد التمدين الأجنبي نتيجة الشعور بالنقص. هذا ولا شيء سواه، ما

<sup>(</sup>١) سيرد تخريجه بعد قليل.

يصاب به المسلمون الذين يقلدون المدنية الغربية(١).

وأصل المشابحة: أن الله جبل بني آدم – بل سائر المخلوقات – على التفاعل بين الشيئين المتشابحين، وكلما كانت المشابحة أكثر: كان التفاعل في الأخلاق والصفات أتم. والمشاركة بين بني الإنسان أشد تفاعلاً فلأجل هذا الأصل وقع التأثر والتأثير في بني آدم فاكتسب بعضهم، أخلاق بعض بالمشاركة والمعاشرة.

والمشابحة في الأمور الظاهرة: توجب مشابحة في الأمور الباطنة على وجه المسارقة والتدريج الخفي، وقد رأينا اليهود والنصارى الذين عاشروا المسلمين أقل كفرًا من غيرهم، كما رأينا المسلمين الذين أكثروا من معاشرة اليهود والنصارى هم أقل إيمانًا من غيرهم ممن جرد الإسلام (٢).

ثم إن المشاركة في الهدى الظاهر: توجب مناسبة وائتلافًا وأن بعد المكان والزمان وهذا أمر محسوس، بل إنها تورث نوع مودة ومحبة وموالاة في الباطن، كما أن المحبة في الباطن تورث المشابحة في الظاهر.

وإذا كانت المشابحة في الأمور الدنيوية تورث المحبة والموالاة فكيف بالمشابحة في أمور دينية؟ نعم. إنها تفضي إلى نوع من الموالاة أكثر وأشد. والمحبة لهم تنافي الإيمان كما قال تعالى:

﴿ لَيَ اللَّهِ مَا أَيْهَ اللَّهِ مَا مَنُواْ لَا نَتَخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَدَرَىٰ أَوْلِيَّاةُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ وَمَنَ يَتَوَلَّمُم قِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ لَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٥١].

وثبوت ولايتهم يوحب عدم الإيمان، لأن عدم اللازم يقتضي عدم الملزوم(٦).

<sup>(</sup>١) الإسلام على مفترق الطرق. ترجمة د. عمر فروخ ص٨١ – ٨٣ الطبعة الثامنة سنة ١٩٧٤م. دار العلم للملايين.

<sup>(</sup>٢) بتصرف: اقتضاء الصراط المستقيم ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط بتصرف من ص ٢١٩، ٢٢٢.

وهنا لابد أن نورد بعض النصوص الكثيرة والمستفيضة من الكتاب والسنة التي نهت عن مشابمة الكفار واتباع أهوائهم.

# منها: قوله تعالى:

﴿ ثُمَّ جَعَلَىٰكَ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَالتَّبِعْهَا وَلَا نَشَيِعٌ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ثَنِهُمْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ شَيْئًا وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٌ وَٱللَّهُ وَلِى ٱلْمُنَّقِينَ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِن ٱللَّهِ شَيْئًا وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٌ وَٱللَّهُ وَلِى ٱلْمُنَّقِينَ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِن ٱللَّهِ شَيْئًا وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٌ وَٱللَّهُ وَلِى ٱلْمُنَّقِينَ إِنَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِلَّا مُنْ اللّهُ مُلْلِمُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلِمُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُلّمُ مُنْ اللّهُ مُلْأَلِمُ مُلْلِمُ مُلْمُولُولُولُولُولُولُولُولُ الللل

يقول في تفسيرها شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: جعل الله محمدًا على شريعة من الأمر شرعها له وأمره باتباعها، ونهاه عن اتباع أهواء الذين لا يعلمون. ودخل في الذين لا يعلمون كل من خالف شريعته. وأهواءهم: هي ما يهوونه وما عليه المشركون من هديهم الظاهر الذين هو من موجبات دينهم الباطل وتوابع ذلك. فموافقتهم فيه اتباع لما يهوونه ولهذا يفرح الكافرون بموافقة المسلمين لهم في بعض الأمور ويسرون بذلك.

ولو فرض أن الفعل ليس من اتباع أهوائهم: فلا ريب أن مخالفتهم في ذلك أحسم لمادة متابعتهم في أهوائهم وأعون على حصول مرضاة الله في تركها(١).

ومن الأدلة أيضًا: قوله تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَقَىٰ تَنَبِّعَ مِلَتَهُمُّ قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىُّ وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْرِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ لِنَّنِيُّ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

فانظر كيف جاء في الخبر «ملتهم» وفي النهي «أهواءهم» لأن القوم لا يرضون إلا باتباع الملة مطلقًا. والزجر وقع عن اتباع أهوائهم في قليل أو كثير، ومن المعلوم أن متابعتهم في بعض ما هم عليه من الدين: نوع متابعة لهم في بعض ما يهوونه. أومظنة

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم ص١٤.

لمتابعتهم فيما يهوونه<sup>(١)</sup>.

ومن الأدلة القرآنية أيضًا: ما ورد في سورة البقرة بخصوص تغيير القبلة من بيت المقلس إلى الكعبة المشرفة قال تعالى: ﴿ وَلَهِنَ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئْبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبْلَتَكُ وَمَا أَنْتَ بِتَابِعِ قِبْلَهُمُ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْضٌ وَلَهِنِ اتَّبَعْتَ الْمُواَةِهُم قِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكُ مِن الْمِلْمِ إِنَّاكَ إِذَا لَمِنَ الظَّلْلِمِينَ لَيْ ﴾ [البقرة: المُعَالَة هُم قِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكُ مِن الْمِلْمِ إِنَّكَ إِذَا لَمِنَ الظَّلْلِمِينَ لَيْ ﴾ [البقرة: 150].

إلى قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَارِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَكُوا وُجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَارِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَكُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِ وَلِأْتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُرُ وَلَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ لَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٥٠].

قال غير واحد من السلف: معناه لئلا يحتج اليهود عليكم بالموافقة في القبلة فيقولون: قد وافقونا في قبلتنا فيوشك أن يوافقونا في ديننا. فقطع الله بمخالفتهم في القبلة هذه الحجة. وبين سبحانه أن من حكمة فسخ القبلة وتغييرها: مخالفة الكافرين في قبلتهم ليكون ذلك أقطع لما يطمعون فيه من الباطل، وهذا المعنى ثابت في كل مخالفة وموافقة فإن الكافر إذا اتبع في شيء من أمره كان له من الحجة مثل ما كان — لليهود من الحجة في القبلة (١٠).

ومن الأدلة القرآنية أيضًا الدالة على النهي عن التشبه بمم في أي حال وأي وضع: قوله تعالى: ﴿فَأَسْتَقِيمَا وَلَا نَتَيْعَانِ سَكِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَـ ﴿فَأَسْتَقِيمَا وَلَا نَتَيْعَانِ سَكِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَـ ﴿فَأَسْتَقِيمَا وَلَا نَتَيْعَانِ سَكِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَـ ﴿ فَأَسْتَقِيمَا وَلَا نَتَيْعَانِ سَكِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَـ ﴿ فَأَسْتَقِيمًا وَلَا نَتَيْعَانِ سَكِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَـ ﴿ فَأَسْتَقِيمًا وَلَا نَتَيْعَانِ سَكِيلَ ٱللَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَـ ﴿ فَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّ

وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَنَّبِعُ سَكِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ اللَّهِ ﴾ [الأعراف: ١٤٢].

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص١٥.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص١٦.

وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدٍ. مَا تَوَلَىٰ وَنُصَّلِهِ. جَهَـنَّمُ ﴾ [النساء: ١١٥].

كل ذلك يدل على أن جنس مخالفتهم وترك مشابهتهم أمر مشروع(١).

أما السنة النبوية فورد فيها نصوص كثيرة في هذا الموضوع. ومن ذلك: قوله يَجِّ : «من تشبه بقوم فهو منهم» (٢). وفي هذا الحديث يقول ابن تيمية: إسناده حيد وأقل أحواله: أنه يقتضي تحريم التشبه بهم، وإن كان ظاهره يقتضي كفر المتشبه بهم كما في قوله تعالى:

﴿ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُم ﴾ [المائدة: ٥١].

وهو نظير ما قاله عبد الله بن عمرو: «من بني بأرض المشركين وصنع نيروزهم ومهر حافهم وتشبه بهم حتى يموت وهو كذلك حشر معهم يوم القيامة »(٢). فقد يحمل هذا على التشبه المطلق الذي يوجب الكفر.. وقد يحمل على أنه صار منهم في القدر المشترك الذي شابههم فيه، فإن كان كفرًا أو معصية أو شعارًا للكفر أو المعصية: كان حكمه كذلك.

أما من فعل الشيء واتفق أن الغير فعله أيضًا، ولم يأخذه أحدهما عن صاحبه ففي كون هذا تشبهًا نظر. لكن قد ينهى عن هذا لئلا يكون ذريعة إلى التشبه ولما فيه من المخالفة (3). ومن الأدلة النبوية أيضًا قوله ﷺ: «لتبعن سنن من كان قبلكم شبرًا شبرًا وذراعًا ذراعًا حتى لو دخلوا جحر ضب تبعتموهم » قلنا: يا رسول الله! اليهود

<sup>(</sup>١) انظر نفس المصدر ص١٦.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود كتاب اللباس ٣١٤/٤ ح٢٠١٥ و مسند أحمد ١٤٢/٧ ح٢٠١٥ وقال الشيخ أحمد شاكر إسناده صحيح وقال الألباني: صحيح انظر صحيح الجامع ٢٧٠/٥ ح٢٠٠٥.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط ص٨٣ والأثر سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) اقتضاء الصراط المستقيم ص٨٢، ٨٣.

والنصارى؟ قال: «فمن؟»(١).

وفي الصحيح أيضًا: عن ابن عمر: أن الناس نزلوا مع رسول الله على الحجر أرض ثمود — فاستقوا من آبارها وعجنوا به العجين فأمرهم رسول الله على أن يهريقوا ما استقوا ويعلفوا الإبل العجين، وأمرهم أن يستقوا من البئر التي كانت تردها الناقة (٢).

ولما كان للمشركين شجرة يعلقون عليها أسلحتهم ويسمونها «ذات أنواط» قال بعض الناس: يا رسول الله! اجعل ذات أنواط كما لهم ذات أنواط؟ فقال في الله أكبر، قلتم كما قال قوم موسى لموسى اجعل لنا إلهًا كما لهم آلهة، إنها السنن لتركبن سنن من كان قبلكم» (٦). فأنكر النبي في بحرد مشابحتهم الكفار في اتخاذ شجرة يعكفون عليها، معلقين عليها سلاحهم، فكيف بما هو أطم من ذلك من مشابحتهم المشركين أو هو الشرك بعينه (١٠).

أيهما أعظم - يا ترى - شجرة يعلق عليها سلاح لهي عنها لأن فيها اقتداء بفعل الكفار أم نظام حياة فيه التشريع والتحليل والتحريم والإلزام والعقوبة على المخالفة؟

ومن الأحاديث الواردة في النهي عن التشبه قوله ﷺ: «إن اليهود والنصارى لا يصبغون فحالفوهم»(°).

وقوله ﷺ: «خالفوا اليهود فإنهم لا يصلون في نعالهم ولا خفافهم» (١٠).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الاعتصام ٣٠٠/١٣ ح٧٣٢٠ وصحيح مسلم كتاب العلم ٤ ٢٠٥٤ ح٢٦٦٩.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۲۲۸۰/۲ ح۲۹۸۱.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢١٨/٥ إسناده صحيح ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٤) اقتضاء الصراط ٣١٤.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري كتاب الأنبياء باب نزول عيسى ٦/٦٦ ح٣٤٦٢ وصحيح مسه كتاب اللباس ١٦٦٣/٣ -٢١٠٣.

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود كتاب الصلاة ٢٧/١ ح٢٥٢ وقال الألباني: صحيح. انظر صحيح الجامع

وقوله ﷺ: «ليس منا من تشبه بغيرنا»(١).

إن هذه النصوص وغيرها تمدف إلى سد الذرائع لأن المشابحة في الظاهر ذريعة إلى الموافقة في القصد والعمل<sup>(٢)</sup>.

ولكن هناك حالات معينة قد تجعل المسلم يشارك الكفار في الهدي الظاهر. فمتى تكون الموافقة ومتى تكون المخالفة؟

يجيب على ذلك شيخ الإسلام أبو العباس أحمد بن تيمية رحمه الله بقوله: إن المخالفة لا تكون إلا بعد ظهور الدين وعلوه كالجهاد وإلزامهم بالجزية والصغار، ولما كان المسلمون في أول الأمر ضعفاء فإنه لم يشرع لهم المخالفة، فلما كمل الدين وظهر وعلا شرع ذلك.

ومثل ذلك اليوم — (هذا كلام الشيخ في عصره فكيف بالعصور التالية!؟) — لو أن المسلم بدار حرب أو دار كفر عير حرب: لم يكن مأمورًا بالمخالفة لهم في الهدي الظاهر لما عليه في ذلك من الضرر. بل يستحب للرجل أو يجب عليه أن يشاركهم أحيانًا في هديهم الظاهر إذا كان في ذلك مصلحة دينية من دعوهم إلى الدين، والاطلاع على باطن أمرهم لإخبار المسلمين بذلك أو دفع ضررهم عن المسلمين ونحو ذلك من المقاصد الصالحة فأما في دار الإسلام والهجرة التي أعز الله فيها دينه، وجعل على الكافرين بما الصغار والجزية: ففيها شرعت المخالفة.

وإذا ظهرت الموافقة والمخالفة لهم باختلاف الزمان: ظهرت حقيقة الأحاديث<sup>(٢)</sup> في هذا.

<sup>=</sup>٣٢٠٥ ح٥٠٢٣.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ج٧/٥٣٥ ح٢٦٩٦ وقال: إسناده ضعيف. ولكن الألباني حسنه. انظر: صحيح الجامع ٥٨١٥ ح٥٣١٠.

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين لابن القيم ٢٠/٣.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط ١٧٦ - ١٧٧.

وقد ذكر العلماء رحمهم الله قاعدة جليلة عليها مدار الشرع وإليها مرجع الخلق والأمر – كما يقول ابن القيم – وهي: إيثار أكبر المصلحتين وأعلاهما، وإن فاتت المصلحة التي هي دونها، والدخول في أدنى المفسدتين لدفع ما هو أكبر منها. فيفوت مصلحة لتحصيل ما هو أكبر منها، ويرتكب مفسدة لدفع ما هو أعظم منها.

ولكن مع هذا يجب أن يحذر المسلم فإن هذا أمر لا يتوصل إلى معرفته إلا بنور من الله يَشْتُون وشدة عنايته الله يَشْتُون وشدة عنايته بجراتب الأعمال عند الله، وأحبها إليه، وأرضاها له(٢).

وإذا أردنا أن نعرف تفصيل مخالفة أهل الكتاب وجدنا أن ذلك يندرج تحت ثلاثة أقسام (٢٠):

١) ما كان مشروعًا في الشريعتين، أو ما كان مشروعًا لنا وهم يفعلونه فهذا كصوم يوم عاشوراء، أو كأصل الصلاة والصيام، فهنا تقع المخالفة في صفة ذلك العمل كما سن لنا صوم تاسوعاء، وعاشوراء، وكما أمرنا بتعجيل الفطر والمغرب مخالفة لأهل الكتاب، وكذلك تأخير السحور مخالفة لهم، والصلاة في النعلين مخالفة لليهود وهذا كثير في العبادات وكذلك في العادات.

٢) ما كان مشروعًا ثم نسخ بالكلية كالسبت، أو إيجاب صلاة أو صوم. ولا يخفي
 النهى عن موافقتهم في هذا.

وكذلك الأمر في أعيادهم، لأن الأعياد المشروعة يشرع فيها وجوبًا أو استحبابًا من العبادات ما لا يشرع في غيرها كالصلاة أو الذكر أو الصدقة أو النسك ويباح فيها أو يستحب أو يجب من العادات التي للنفوس فيها حظ ما لا يكون في غيرها كذلك كالتوسع في الطعام واللباس.

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي ص١٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر بدائع الفوائد ٢٦٢/٢.

<sup>(</sup>٣) ذكرها شيخ الإسلام في الاقتضاء من ١٧٨، ١٧٩.

ولهذا وجب علينا فطر العيدين وقرنه بالصلاة في أحدهما الصدقة وقرنه بها في الآخر الذبح وكلاهما من أسباب الطعام فموافقتهم في هذا القسم المنسوخ من العبادات أو العادات أو كليهما أقبح من موافقتهم فيما هو مشروع الأصل. ولهذا كانت الموافقة في هذا محرمة. وفي القسم الأول قد لا تكون إلا مكروهة.

٣) ما أحدثوه من العبادات أو العادات أو كليهما، فهذا أقبح وأقبح، فإنه لو أحدثه المسلمون لقد كان يكون قبيحًا، فكيف إذا كان مما لم يشرعه نبي قط؟ بل قد أحدثه الكافرون؟ فالموافقة فيه ظاهرة القبح. فهذا أضل.

وأصل آخر: وهو أن كل ما يتشاهمون فيه من عبادة أو عادة أو كليهما هو من المحدثات في هذه الأمة ومن البدع إذ الكلام فيما كان من خصائصهم. وأما ما كان مشروعًا لنا وقد فعله سلفنا السابقون فلا كلام فيه.

ونخلص إلى القول: إن حكم الموافقة في الأول مكروهة وفي الثاني محرمة وفي الثالث أشد حرمة.

# ما بين التشبه والولاء من علاقة

من نافلة القول: أن الشارع ما ترك خيرًا إلا دل الأمة عليه، وما ترك شرًا إلا حذر الأمة عنه. وحين أمر الشارع الحكيم بمخالفة الكفار - في الهدي الظاهر - فإن ذلك لحكم جليلة (١) منها:

ان المشاركة في الهدي الظاهر: تورث تناسبًا وتشاكلاً بين المتشابهين يقود إلى
 الموافقة في الأخلاق والأعمال.

وهذا أمر محسوس، فإن اللابس لثياب الجند المقاتلة – مثلاً – يجد في نفسه نوع تخلق بأخلاقهم، ويصير طبعه مقتضيًا لذلك، إلا أن يمنعه من ذلك مانع.

٢) إن المخالفة في الهدي الظاهر: توجب مباينة ومفارقة توجب الانقطاع عن

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ١١، ١٢.

موجبات الغضب وأسباب الضلال. والانعطاف إلى أهل الهدي والرضوان، وتحقق ما قطع الله من الموالاة بين جنده المفلحين وأعدائه الخاسرين.

وكلما كان القلب أتم حياة، وأعرف بالإسلام الذي هو الإسلام – لست أعني بحرد التوسم به ظاهرًا، أو باطنًا بمجرد الاعتقاد أن التقليدية من حيث الجملة – كان إحساسه بمفارقة اليهود والنصارى باطنًا أو ظاهرًا أتم. وبعده عن أخلاقهم الموجودة في بعض المسلمين أشد.

٣) إن مشاركتهم في الهدي الظاهر: توجب الاختلاط الظاهر، حتى يرتفع التمييز ظاهرًا بين المهديين المرضيين، وبين المغضوب عليهم والضالين إلى غير ذلك من الأسباب الحكمية.

هذا إذا لم يكن ذلك الهدي الظاهر إلا مباحًا محضًا، لو تجرد عن مشابحتهم. فأما إن كان من موجبات كفرهم فإنه يكون شعبة من شعب الكفر، فموافقتهم فيه موافقة في نوع من أنواع ضلالتهم ومعاصيهم. وهذا أصل ينبغي أن يتفطن إليه(١).

# مثال واحد من مشابهة اليهود والنصارى

### « العيد »

العيد مظهر مميز للأمة، ومن هنا اخترته مثالاً واحدًا من أمثلة التشبه باليهود والنصارى. وقد وردت الأدلة الكثيرة المحرمة للتشبه بهم في هذا الشأن من الكتاب والسنة والإجماع والاعتبار (٢).

أما الكتاب: فقد قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾ [الفرقان: ٧٢].

قال بحاهد في تفسيرها: إنما أعياد المشركين وكذلك قال مثله الربيع بن أنس

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص١٢.

<sup>(</sup>٢) أفاض شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في هذا الموضوع بما يكفي ويشفي في كتابه القيم: اقتضاء الصراط المستقيم. ولذا فما أذكره هنا مقتبس من كلامه رحمه الله.

والقاضي أبو يعلى والضحاك<sup>(١)</sup>.

وإذا كان الله قد مدح ترك شهودها الذي هو مجرد الحضور برؤية أو سماع فكيف بالموافقة بما يزيد على ذلك من العمل الذي هو عمل الزور لا مجرد شهوده؟

ووجه الدلالة: أن اليومين الجاهليين لم يقرهما رسول الله والله والا تركهم يلعبون فيهما على العادة بل قال: «إن الله قد أبدلكم بهما خيرًا منهما...» والإبدال من الشيء يقتضي ترك المبدل منه، إذ لا يجمع بين البدل والمبدل منه. وهذه العبارة لا تستعمل إلا فيما ترك احتماعهما كقوله تعالى:

﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُقًا بِثَسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلًا ﴿ إِنَّ ﴾ [الكهف: ٥٠].

وقوله ﷺ: «خيرًا منهما» يقتضي الاعتباض بما شرع لنا عما كان في الجاهلية.

والمحذور في أعياد أهل الكتابين التي نقرهم عليها أشد من المحذور في أعياد الجاهلية التي لا نقرهم عليها، فإن الأمة قد حذروا مشابحة اليهود والنصارى وأخبروا أن سيفعل قوم منهم هذا المحذور، بخلاف دين الجاهلية فإنه لا يعود إلا في آخر الدهر عند احترام أنفس المؤمنين عمومًا، ولو لم يكن أشد منه فإنه مثله على ما لا يخفى، إذ الشر الذي له فاعل موجود يخاف على الناس منه أكثر من شر لا مقتضى له قوي (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص١٨١.

<sup>(</sup>٢) كتاب الصلاة ٦٧٥ ح١١٣٤ وانظر: اقتضاء الصراط ص١٨٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: الاقتضاء ص١٨٤ - ١٨٦.

أما الإجماع: فمما هو معلوم من السير أن اليهود والنصارى والجحوس ما زالوا في أمصار المسلمين بالجزية يفعلون أعيادهم التي لهم، ومع ذلك لم يكن على عهد السلف من المسلمين من يشركهم في شيء من ذلك.

وكذلك ما فعله عمر بخصوص أهل الذمة – سيأتي ذكر ذلك قريبًا – وما اتفق عليه الصحابة والفقهاء أن أهل الذمة لا يظهرون أعيادهم في دار الإسلام، وإذا كان هذا اتفاقهم فكيف يسوغ للمسلمين فعلها؟ أو ليس فعل المسلم لها أشد من فعل الكافر لها مظهرًا لها؟

وقد قال عمر المشركين يوم على المشركين يوم على المشركين يوم على المشركين يوم على المشركين يوم عيدهم في كنائسهم فإن السخطة تتنزل عليهم» رواه أبو الشيخ الأصبهاني ورواه البيهقي بإسناد صحيح (١).

وأما الاعتبار: فالأعياد من جملة الشرع، والمناهج والمناسك التي قال الله فيها:

﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨].

فلا فرق بين مشاركتهم في العيد وبين مشاركتهم في سائر المناهج، فإن الموافقة في جميع العيد: موافقة في بعض شعب الكفر، والموافقة في بعض فروعه: موافقة في بعض شعب الكفر، بل إن الأعياد من أخص ما تتميز به الشرائع، ومن أظهر ما لها من الشعائر، فالموافقة فيها موافقة في أخص شرائع الكفر وأظهر شعائره.

ولا ريب: أن الموافقة في هذا قد تنتهي إلى الكفر في الجملة(٢).

ثم إن عيدهم من الدين الملعون هو وأهله، فموافقتهم فيه موافقة فيما يتميزون به من أسباب سخط الله وعقابه.

ومن أوجه الاعتبار أيضًا: أنه إذا سوغ فعل القليل من ذلك أدى إلى فعل الكثير،

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص١٨٢ - ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص٢٠٨.

ثم إذا اشتهر الشيء دخل فيه عوام الناس وتناسوا أصله حتى يصير عادة للناس بل عيدًا لهم، حتى يضاهى بعيد الله، بل قد يزيد عليه حتى يكاد أن يفضي إلى موت الإسلام وحياة الكفر(١).

أما ما ينعكس على نفوسهم إذا تشبه بهم المسلمون في العيد خاصة فهو السرور والفرح لأن في ذلك رفعة لباطلهم وتنافيًا لمبدأ القهر والجزية والصغار الواقعين تحته.

وخلاصة المشابحة: ألها تفضي إلى كفر أو معصية غالبًا، أو تفضي إليهما في الجملة وليس في هذا المفضي مصلحة، وما أفضي إلى ذلك كان محرمًا فالمشابحة محرمة، والمقدمة الثانية لا ريب فيها، لأن استقرار الشريعة يدل على أن ما أفضى إلى الكفر غالبًا حرام وما أفضى إليه على وجه خفي حرام وما أفضى إليه في الجملة ولا حاجة تدعو إليه حرام (٢).

وبعد أن يتمعن المسلم كل هذه الأحكام بخصوص العيد عليه أن يقيس بمقياس الكتاب والسنة: الأعياد المحدثة اليوم ومن يحدثونها ومن يهنئون بها الكفرة والملاحدة. مثل عيد الثورة! وعيد الجلوس! وعيد الميلاد! وعيد الأم، وعيد تحكيم القانون ونبذ الشريعة وعيد الوطن وعيد الجلاء... إلى آخر هذه المسميات والأسماء الجاهلية التي ما أنزل بها من سلطان، والتي هي مضاهاة ومنازعة لشريعة الله وحكمه.

فواجب المسلم أن لا يقر بها ولا يهنئ أحدًا بها ويكتفي بالعيدين الإسلاميين الفطر والأضحى وفي الأيام الأخرى كالجمعة وغيرها ما يغنينا عن استيراد شعائر وشارات الكفر وأربابه.

# صورة مشرقة من صور التميز في المجتمع الإسلامي الأول

كلما عاد الحديث إلى الرعيل الأول كان له حلاوة خاصة تبعث في النفس الأمل والرجاء بالاقتداء بأولئك العظام، وتحفز الهمم لتشمر عن ساعد الجد فتلحق بركب

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٢١٦.

قافلة الإيمان، ودعاة الهدى والخير.

ولقد كانت الشروط العمرية التي وضعها الفاروق ولله مثالاً رائعًا في تعامل المسلمين مع غيرهم وتميز أهل الذمة عن المسلمين مما يحفظ على المحتمع الإسلامي شخصيته المستقلة ويرعى لأولئك الذميين حقوقهم التي أمر بها هذا الدين الحنيف.

إن الحرص العُمري على تميز المسلمين عن غير المسلمين هو عمق هذه العقيدة في نفسه والقيام بمسؤوليته كراع للأمة يعلم أنه مسئول عنها كما في الحديث الصحيح: «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته»(١) متفق عليه.

والذي جعلني أختار موضوع أهل الذمة في هذه النقطة بالذات هو أن وضع الذميين في الدولة الإسلامية وضع خاص غير وضع الكفار الحربيين أو المهادنين.

وحيث ينشأ ويعيش الذميون وسط المجتمع الإسلامي فإن هذا الشيء يجب أن يكون محاطًا بحصانة خاصة للمسلمين لئلا يؤدي احتكاكهم بالذميين إلى التشبه بهم وذوبان الشخصية الإسلامية التي أراد لها هذا الدين أن تكون فريدة متميزة في كل شيء.

ثم إن من صفات هذا الدين الحنيف العدل حتى مع الكفار، ولكن ما حدود هذا العدل وما سماته؟ خاصة وأنه قد أقر «الذميين» على العيش وسط المجتمع الإسلامي؟

الجواب: هو ما ورد في «الشروط العمرية» التي نصت على حماية المسلمين وكفلت للذميين حقوقهم على أن يكونوا هم أيضًا متميزين بزيهم وديانتهم حتى لا يلتبس المسلم بالذمي: وينتج من ذلك خليط لا يعرف له اتجاه محدد وهوية خاصة. وهذه الشروط — كما يقول عنها شيخ الإسلام ابن تيمية — منها: ما مقصوده التمييز عن المسلمين في الشعور واللباس، والأسماء، والمراكب والكلام ونحوها ليتميز المسلم

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الأحكام ١١١/١٣ ح٧١٣٨ وصحيح مسلم كتاب الإمارة ٣ ١٤٥٩ ح١٨٢٩.

من الكافر ولا يشبه أحدهما الآخر في الظاهر. ولم يرض عمر فله والمسلمون بأصل التمييز، بل بالتمييز في عامة الهدي... وذلك يقتضي: إجماع المسلمين على التميز عن الكفار ظاهرًا، وترك التشبه بهم، ولقد كان أمراء الهدي مثل العمرين وغيرهما يبالغون في تحقيق ذلك بما يتم به المقصود. ومنها: ما يعود بإخفاء منكرات دينهم وترك إظهارها، كمنعهم من إظهار الخمر، والناقوس والنيران في الأعياد. ومنها: ما يعود بإخفاء شعار دينهم كأصواتهم بكتابهم.

ومنها: ما يعود بترك إكرامهم وإلزامهم الصغار الذي شرعه الله(١).

# وإليك نص هذه الشروط:

روى سفيان الثوري عن سروق عن عبد الرحمن بن غنم قال: كتبت لعمر بن الخطاب فله حين صالح نصارى الشام، وشرط عليهم فيه ألا يحدثوا في مدينتهم ولا فيما حولها ديرًا ولا كنيسة، ولا قلاية (٢)، ولا صومعة راهب، ولا يجددوا ما حرب، ولا يمنعوا كنائسهم أن ينزلها أحد من المسلمين ثلاث ليال يطعموهم، ولا يؤوا حاسوسًا، ولا يكتموا غشًا للمسلمين، ولا يعلموا أولادهم القرآن، ولا يظهروا شركًا، ولا يمنعوا ذوي قراباهم من الإسلام إن أرادوه وأن يوقروا المسلمين، وأن يقوموا فلهم من بحالسهم إذا أرادوا الجلوس، ولا يتشبهوا بالمسلمين في شيء من لباسهم، ولا يتكنوا بكناهم، ولا يركبوا سرحًا، ولا يتقلدوا سيفًا، ولا يبيعوا الخمور، وأن يجزوا مقادم رءوسهم، وأن يلزموا زيهم حيثما كانوا، وأن يشدوا الزنانير على أوساطهم ولا يظهروا صليبًا ولا شيئًا من كتبهم في شيء من طرق المسلمين، ولا يجاوروا المسلمين عمولا يضربوا بالناقوس إلا ضربًا خفيًا، ولا يرفعوا أصواهم بالقراءة في كنائسهم في شيء من محضرة المسلمين، ولا يرفعوا أسواهم بالقراءة في كنائسهم في شيء من محضرة المسلمين، ولا يرفعوا أسواهم بالقراءة في كنائسهم في شيء من من محضرة المسلمين، ولا يرفعوا أسواهم بالقراءة في كنائسهم في شيء من عضرة المسلمين، ولا يرفعوا أسواهم بالقراءة في كنائسهم في شيء من محضرة المسلمين، ولا يخرجوا شعانين، ولا يرفعوا بالقراءة في كنائسهم في شيء من عضرة المسلمين، ولا يخرجوا شعانين، ولا يرفعوا

<sup>(</sup>١) انظر اقتضاء الصراط المستقيم ١٢٢ - ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) القلاية: مبني يبنيه النصارى كالمنارة ولا تكون إلا لواحد ينفرد فيها بنفسه ولا يكون لها باب، بل فيها طاقة يتناول منها طعامه وشرابه وما يحتاج إليه. انظر أحكام أهل الذمة ٢/ ٦٦٨.

أصواتهم مع موتاهم، ولا يظهروا النيران معهم ولا يشتروا من الرقيق ما جرت فيه سهام المسلمين.

فإن خالفوا شيئًا مما شرطوه فلا ذمة لهم، وقد حل للمسلمين منهم ما يحل من أهل المعاندة والشقاق(١) انتهى.

ولهذه الشروط طرق أخرى في روايتها، ولكنها كلها تلتقي عند هذا المعنى، ولذلك عقب ابن القيم رحمه الله على اختلاف تلك الروايات بقوله: وشهرة هذه الشروط تغني عن إسنادها، فإن الأثمة تلقوها بالقبول وذكروها في كتبهم واحتجوا بها، ولم يزل ذكر الشروط العمرية على ألسنتهم وفي كتبهم، وقد أنفذها من بعده الخلفاء وعملوا بها(٢).

سبحان الله!!!

ما هذا البون الشاسع بين تلك القمة وبين هذا الغثاء الذي يعيش اليوم على الأرض متميعًا متسكعًا وراء الكفار والملاحدة؟ ويحسب نفسه مسلمًا؟

أين تلك العزة والقوة والسلطان الربّاني الذي أخذ به ذلك الجيل، وأين الضعف والاستخذاء والتبعية العمياء التي يعيشها «المسلمون» اليوم؟

ترى: هل المنتسبون اليوم للإسلام في درجة الذميين الذين طُبقت عليهم هذه الشروط؟ هل «المسلمون» اليوم ذميون للكفار؟

إن الذي يظهر لي أنه حتى على هذا الافتراض الأخير فإن المسلمين اليوم أقل قدرًا من ذميي الأمس. ذميو الأمس: في صغار وفي ذلة وفي زي معين ومكان معين. نعم.

أما مسلمو اليوم ففي صغار وذلة واستكانة عن إسلامهم وتبعية للشرق الملحد

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الذمة لابن القيم ٢٦١/٢، ٦٦٢.

<sup>(</sup>٢) أحكام أهل الذمة لابن القيم ٦٦٣/٢ وانظر: اقتضاء الصراط ص١٢٢.

والغرب الكافر، وإعجاب وانبهار بما عليه أعداء الإسلام، وسخرية واستهزاء بما كان عليه سلف هذه الأمة!

من هنا فهم أحط قدرًا عند الله – ما داموا بهذه الصفات – وأحقر من أن يُهابوا وأصغر أمن أن يُسمع لهم كلمة في المجتمع الدولي المعاصر.

فعلى المسلم الصادق. المسلم الواعي. المسلم المدرك لحقيقة إسلامه أن يعرف أين يضع قدمه ولمن يهب حبه وولاءه، وأن يعلم أن حب أعداء الله وموالاتهم والتشبه بهم لا تلتقي مع صدق إيمانه وإنما يفعل ذلك من يزعم الإسلام زعمًا وبئس ذلك الزعم الكاذب.

وقد ذكر علماء الإسلام ما ينتقض به عهد الذمي حرصًا على حماية المسلمين من أي دخيل يستغل سماحة الإسلام فيغدر بالمسلمين. وهذه النواقض:

- ١) الإعانة على قتال المسلمين، وقتل المسلم أو المسلمة.
  - ٢) قطع الطريق عليهم.
- ٣) إيواء حواسيس المشركين أو التحسس للمشركين بأن يكتب لهم أسرار المسلمين.
  - ٤) الزنا بالمسلمة وإصابتها باسم النكاح.
    - ٥) فتن المسلم عن دينه.
    - ٦) سب الله أو النبي ﷺ (١).

والأدلة على انتقاض عهد الذمي بسب الله أو كتابه أو دينه أو رسوله ووجوب قتله، وقتل المسلم إذا فعل ذلك كثيرة من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة والتابعين والاعتبار (٢٠).

<sup>(</sup>١) انظر الصارم المسلول على شاتم الرسول لابن تيمية ٥ - ٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، والمراد بالاعتبار: القياس.

أَمَا الْكَتَابِ: فَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِن نَّكُثُواْ أَيْمَنَهُم مِّنَ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَنْلِلُوّاْ أَبِيمَةَ ٱلْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ( إِنَّهُمْ لَا أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ( إِنَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ يَنتَهُونَ ( إِنَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

وقوله تعالى: ﴿ فَنْلِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْيُوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ حَتَّى يُعْطُواْ الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَنْغِرُونَ لَيْكَا ﴾ [التوبة: ٢٩].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِى ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُّهِينًا ﴿ إِنَّا ٱلْآخِينَ يُؤَدُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا ٱكْتَسَبُواْ فَقَدِ الْحَنَابُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ إِنَّا الْحَرَابِ: ٥٥، ٥٥].

ومن السنة: ما رواه الشعبي على على هذا (أن يهودية كانت تشتم النبي وقط وتقع فيه، فخنقها رجل حتى ماتت فأبطل رسول الله وقط دمها»(١) رواه أبو داود وابن بطة في سننه، والحديث متصل لأن الشعبي رأى عليًا وكان على عهد عليّ قد ناهز العشرين سنة. ثم إن كان فيه إرسال — لأن الشعبي يبعد سماعه من علي — فهو حجة وفاقًا، لأن الشعبي عندهم صحيح المراسيل لا يعرفون له مرسلاً إلا صحيحًا(١).

وأيضًا ما رواه عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن أعمى كانت له أم ولد تشتم النبي على وتقع، فينهاها فلا تنتهي، ويزجرها فلا تنزجر، فلما كان ذات ليلة جعلت تقع في النبي على وتشتمه فأخذ المغول فوضعه في بطنها واتكا عليها فقتلها، فلما أصبح ذكر ذلك للنبي على فجمع الناس فقال: «أنشد رجلاً فعل ما فعل لي عليه حق الأقام» قال: فقام الأعمى يتخطى الناس وهو يتدلدل، حتى قعد بين يدي النبي فقال: يا رسول الله! أنا صاحبها، كانت تشتمك وتقع فيك فأنماها فلا تنتهي

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود وكتاب الحدود ٥٣٠/٤ ح٤٣٦٢، والدارقطني في الحدود ١١٢/٣ ح١٠٢ قال الحافظ في بلوغ المرام: رواته ثقات انظر: التعليق المغني ١١٢/٣.

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول ص٦١.

وأزجرها فلا تنزجر، ولي منها ابنان مثل اللؤلؤتين، وكانت بي رفيقة، فلما كان البارحة جعلت تشتمك وتقع فيك فأخذت المغول فوضعته في بطنها واتكأت عليه حتى قتلتها. فقال النبي ﷺ: «ألا اشهدوا أن دمها هدر» رواه أبو داود والنسائي (١٠).

ومن السنة أيضًا: ما احتج به الشافعي على أن الذمي إذا سب قتل وبرئت منه الذمة وهو قصة كعب بن الأشرف اليهودي. والحديث متفق عليه (٢).

وأما إجماع الصحابة: فقد نقل ذلك عنهم في قضايا متعددة مستفيضة ولم ينكرها أحد فصارت إجماعًا ومن ذلك: ما رفع إلى المهاجر بن أبي أمية (٢)، وكان أميرًا على اليمامة ونواحيها: أن امرأتين مغنيتين غنت إحداهما بشتم النبي على فقطع يدها ونزع ثنيتيها، فكتب إليه أبو بكر: ثنيتيها وغنت الأخرى بمحاء المسلمين فقطع يدها ونزع ثنيتيها، فكتب إليه أبو بكر: بلغني الذي سرت به في المرأة التي غنت وزمزمت بشتم النبي على فلولا ما قد سبقتني لأمرتك بقتلها، لأن حد الأنبياء ليس يشبه الحدود، فمن تعاطى ذلك من مسلم فهو مرتد أو معاهد فهو محارب غادر (١٠).

وفي عهد عمر على: جاءه رجل من أهل الكتاب - حين دخل الشام - وهو مشجوج مضروب فغضب لذلك عمر وأمر بإحضار عوف بن مالك<sup>(٥)</sup> الأشجعي لأنه هو الذي فعل ذلك بالذمي فلما سأله عمر عن فعله هذا قال: يا أمير المؤمنين! رأيت

<sup>(</sup>۱) أبو داود كتاب الحدود ۲۸/٤ ح۲۳٦١ والنسائي في باب حكم من سب النبي 🕱 ٧/ ۱۰۸ وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب المغازي ٣٣٦/٧ ح٤٠٣٧ ومسلم في الجهاد ١٤٢٥/٢ ح١٨٠١.

<sup>(</sup>٣) المهاجر بن أبي أمية بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم القرشي المخزومي أخو أم سلمة زوج النبي ﷺ قال الزبير: شهد بدرًا مع المشركين ولاه رسول الله على صدقات صنعاء، ثم ولاه أبو بكر. الإصابة ٤٦٥/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر الصارم المسلول ص٢٠٠.

<sup>(°)</sup> عوف بن مالك الأشجعي قال الواقدي: أسلم عام خيبر ونزل حمص، وقال غيره: شهد الفتح وكانت معه راية أشجع، قال ابن سعد: آخى النبي ﷺ بينه وبين أبي الدرداء ومات سنة ٧٣ في خلافة عبد الملك. الإصابة ٤٣/٣.

هذا يسوق بامرأة مسلمة على حمار فنخس بها لتصرع، فلم تصرع، فدفعها فصرعت فغشيها، وأكب عليها، فقال عمر: ائتني بالمرأة فلتصدق على ما قلت فأتاها عوف، فذهب معه أبوها وزوجها فأخبرا عمر بمثل قول عوف، فأمر عمر باليهودي فصلب وقال: ما على هذا صالحناكم ثم قال: يا أيها الناس اتقوا الله في ذمة محمد من فعل منهم مثل هذا فلا ذمة له (۱).

# وأما الاعتبار: فمن وجوه(٢):

أحدها: أن عيب ديننا وشتم نبينا مجاهدة لنا ومحاربة، فكان نقضًا للعهد كالمجاهدة والمحاربة بطريق الأولى.

الثاني: أن مطلق العهد الذي بيننا وبينهم يقتضي أن يكفوا ويمسكوا عن إظهار الطعن في ديننا، وشتم رسولنا، كما يقتضي الإمساك عن دمائنا ومحاربتنا.

# الأمكنة التي يمنع أعداء الله من دخولها والإقامة فيها

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ، امَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقَرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا وَإِنْ خِفْتُدْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ إِن شَآةً إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيدُ حَكِيدٌ ( ﴿ التوبة: ٢٨].

وَعَنَ أَبِي هُرِيرَةً ﷺ قال: بينما نحن في المسجد خرج علينا النبي ﷺ فقال: «انطلقوا إلى يهود» فخرجنا معه حتى إذا جئنا بيت المدراس قام النبي ﷺ فناداهم

<sup>(</sup>١) الأموال لأبي عبيد ص٢٣٥، ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول ٢٠٦ - ٢٠٩.

فقال: «يا معشر اليهود: أسلموا تسلموا» فقالوا: قد بلغت يا أبا القاسم فقال لهم رسول الله ين ذلك أريد، فقال: أسلموا تسلموا، فقالوا قد بلغت يا أبا القاسم فقال لهم رسول الله ين : ذلك أريد، ثم قالها الثالثة فقال: «اعلموا أنما الأرض لله ورسوله، وأني أريد أن أجليكم من هذه الأرض، فمن وجد منكم بماله شيئًا فليبعه، وإلا فاعلموا أنما الأرض لله ورسوله» متفق عليه ولفظه للبخاري(۱).

وقال ﷺ: «أخرجوا المشركين من جزيرة العرب» متفق عليه (٢٠).

وقال أيضًا: «لأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتى لا أدع فيها إلا مسلمًا» رواه مسلم (٣).

وهذه النصوص الصريحة الواضحة وغيرها توضح - بجلاء - مدى حرص الإسلام على حماية أمته من معاشرة الكفار، ومعايشتهم لما في ذلك من حلب لمودقم وموالاتهم التي نهى الله عنها.

قال الشافعي رحمه الله: يمنعون من الحجاز وهو مكة والمدينة واليمامة وقراها. أما غير الحرم منه فيمنع الكتابي وغيره من الاستيطان والإقامة به، وله الدخول بإذن الإمام لمصلحة كأداء رسالة أو حمل متاع يحتاج إليه المسلمون: وإن دخل لتجارة ليس فيها كثير حاجة لهم يأذن له إلا بشرط أن يأخذ من تجارته شيئًا، ولا يمكن من الإقامة أكثر من ثلاث (أ). وعقب ابن القيم رحمه الله على كلام الشافعي بقوله: أما حرم مكة فإلهم يمنعون من دخوله بالكلية فلو قدم رسول لم يجز أن يأذن له الإمام في دخوله، ويخرج الوالي أو من يثق به إليه. وأما حرم المدينة فلا يمنع من دخوله لرسالة أو تجارة أو حمل متاع (٥).

<sup>(</sup>١) كتاب الإكراه ٣١٧/١٢ ح١٩٤٤ ومسلم في الجهاد ٣٨٧/٣ ح١٧٦٥.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري كتاب الجهاد ١٧٠/٦ ح٣٠٥٣ وصحيح مسلم في كتاب الوصية ٣/ ١٢٥٨ ح١٦٣٧.

<sup>(</sup>٣) كتاب الجهاد ١٣٨٨/٣ ح١٧٦٧.

<sup>(</sup>٤) أحكام أهل الذمة ١٨٤/١ وقارن بالأموال لأبي عبيد ص٩٠.

<sup>(</sup>٥) أحكام أهل الذمة ١٨٥/١.

# اعتراض وجوابه

إن قيل: إن الله سبحانه إنما منع المشركين من قربان المسحد الحرام و لم يمنع أهل الكتاب منه، ولهذا أذن مؤذن النبي على يوم الحج الأكبر أنه لا يحج بعد العام مشرك. والمشركون الذين كانوا يحجون هم عبدة الأوثان لا أهل الكتاب؟(١).

والجواب: للناس قولان في دخول أهل الكتاب في لفظ المشركين: فابن عمر رضي الله عنهما وغيره كانوا يقولون: هم من المشركين، قال عبد الله بن عمر رضي الله عنهما لا أعلم شركًا أعظم من أن يقول المسيح ابن الله وعزير ابن الله، وقد قال الله فيهم:

﴿ اَنَّحَكُذُوٓ الْحَبَارَهُمْ وَرُهِبَنَهُمْ أَرْبَكَابًا مِن دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ اَبْنَ مَرْبَكُمْ وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوۤا إِلَنهَا وَحِدُاۤ لَاۤ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَننَهُ عَكَا يُشْرِكُونَ إِنَّا ﴾ [التوبة: ٣١].

والثاني: لا يدخلون في لفظ «المشركين» لأن الله سبحانه جعلهم غيرهم في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَرَىٰ وَٱلصَّدِئِينَ ﴾ [البقرة: ٦٢].

قال ابن تيمية: والتحقيق أن أصل دينهم دين التوحيد فليسوا من المشركين في الأصل، والشرك طارئ عليهم فهم منهم باعتبار ما عرض لهم لا باعتبار أصل الدين، فلو قدر ألهم لم يدخلوا في لفظ الآية دخلوا في عمومها المعنوي وهو كولهم نجسًا والحكم يعم بعموم علته.

وجميع الصحابة والأثمة فهموا من قوله: ﴿ فَلَا يَقَــرَبُواْ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَــرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَــنذًا ﴾: أن المراد مكة كلها والحرم ولم يخص ذلك أحد منهم بنفس المسجد الذي يطاف فيه. ولما نزلت هذه الآية كانت اليهود بخيبر وما حولها ولم يكونوا يمنعون من المدينة (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٨٩/١.

# الفصل السابع

# تعامل المسلمين مع غير المسلمين وفيه ثلاثة مباحث المبحث الأول: الفرق بين الموالاة وحسن المعاملة (كلمة حول ما يسمى بزمالة الأديان)

أحدين مضطرًا لذكر هذه المسألة لتوضيح وبيان وجه الحق والصواب حول هذا المفهوم الخاطئ، الذي خلط فيه الحق بالباطل. وطالب العلم المبتدئ – مثلي – يعجب لمشائخ كبار من أهل العلم «وقعوا في هذا الفخ الذي تولى كبر الدعوة له أعداء هذا الدين من صليبيين ويهود»!

ويراد من وراء هذا التقريب والزمالة المزعومة إضاعة تميز المسلم وانصهار شخصيته في تيار هذه الدعوة المشبوهة.

مع اختلاف في الشرائع اقتضتها حكمة ربانية لا نعلمها.

لذلك اقتضت مشيئة الله وحكمته أن تكون رسالة محمد بن عبد الله ﷺ هي

خاتمة الرسالات وناسخة لما قبلها من الشرائع.

ولابد: أن نورد طرفًا من أقوال دعاة التقارب بين الأديان كما يسمون أنفسهم الذين يزعمون ألهم بصنيعهم هذا يخدمون الإسلام والبشرية كلها.

يقول الشيخ مصطفى المراغي في رسالة بعث بما إلى مؤتمر الأديان العالمي: «اقتلع الإسلام من قلوب المسلمين جذور الحقد الديني بالنسبة لأتباع الديانات السماوية الأخرى وأقر بوجود زمالة عالمية بين أفراد النوع البشري. ولم يمانع أن تتعايش الأديان جنبًا إلى جنب » ؟ (١).

ويقول الشيخ محمد أبو زهرة: «إذا اختلفت الأديان فإن أهل كل دين لهم أن يدعوا إلى دينهم بالحكمة والموعظة (!!) من غير تعصب يصم عن الحقائق ولا إكراه ولا إغراء بغير الحجة والبرهان»(١).

أما الدكتور وهبة الزحيلي فيقول: «ليس من أهداف الإسلام أن يفرض نفسه على الناس فرضًا حتى يكون هو الديانة العالمية الوحيدة، إذ إن كل ذلك محاولة فاشلة، ومقاومة لسنة الوجود، ومعاندة للإرادة الإلهية» (٦) وغير هؤلاء الثلاثة خلق كثير. والذي يظهر لي أن هؤلاء وأمثالهم اعتمدوا ما ذكره شيخهم الأول جمال الدين الأفغاني الذي كان متأثرًا بأفكار الماسونية الخبيثة وهو أول من حمل راية الدعوة إلى زمالة الأديان فهو يقول في خاطراته بعنوان «نظرية الوحدة» ما نصه: «وجدت بعد كل بحث وتنقيب وإمعان أن أديان التوحيد الثلاثة على تمام الاتفاق في المبدأ والغاية وإذا نقص في واحد منها شيء من أوامر الخير المطلق استكمله الثاني (!).

<sup>(</sup>١) نقلاً عن آثار الحرب في الفقه الإسلامي للدكتور وهبة الزحيلي ص٦٣ ط٢/ سنة ١٣٨٥هـ وهذا الرجل دعا إلى أكثر من ذلك في تفسيره لبعض آيات القرآن. وتكلم بكلام لا يقره العامى الموحد فضلاً عن طالب العلم والعلماء!!

<sup>(</sup>٢) العلاقات الدولية في الإسلام ص٤٦ الناشر: الدار القومية للطباعة سنة ١٣٨٤هـ..

<sup>(</sup>٣) آثار الحرب ص٦٥.

... وعلى هذا لاح لي بارق أمل كبير أن تتحد أهل الأديان الثلاثة مثلما اتحدت الأديان في جوهرها وأصلها وغايتها وأن هذا الاتحاد يكون البشر قد خطأ نحو السلام خطوة كبيرة في هذه الحياة القصيرة وأخذت أضع لنظريتي هذه خططًا وأخط أسطرًا وأحبر رسائل للدعوة كل ذلك وأنا لم أخالط أهل الأديان كلهم عن قرب وكثب ولا تعمقت في أسباب اختلاف أهل الدين الواحد وتفرقهم فرقًا وشيعًا وطوائف... (1).

وهذه الأقوال فيها من المغالطات ما هو ظاهر لكل ذي عينين، فمن قال: إن الدين الإسلامي يسمح للنصراني: أن يدعو إلى نصرانيته، ولليهودي أن يدعو إلى يهوديته والبوذي أن يدعو إلى بوذيته، وغير ذلك من أديان البشر الوضعية أو الأديان المحرفة؟

هل هؤلاء الدعاء يجهلون ما ذكره القرآن عن بني إسرائيل وقتلهم الأنبياء ثم تحريف التوراة والإنجيل، ثم اللعب بالكتب المنزلة حسبما تمليه عليهم أهواؤهم؟

هل هؤلاء يجعلون قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ كَغَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةُ ﴾ [المائدة: ٧٣].

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُنَيْرٌ أَبِنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَى ٱلْمَسِيحُ أَبَّنُ اللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَى ٱلْمَسِيحُ أَبَّنُ اللَّهِ فَقَالَتُ ٱلنَّهِ فَاللَّهِ مَا اللَّهِ فَاللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنَّكَ يُوْكَ اللَّهِ اللَّهُ أَنَّكَ اللَّهُ مُ اللَّهُ أَنَّكَ اللَّهُ اللَّهُ أَنَّكَ اللَّهُ أَنَّكَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقوله تعالى: ﴿وَدُّواْ لَوْ تَكُفُّرُونَ كُمَا كَفَرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَآءً ﴾ [النساء: ٨٩].

وقوله تعالى: ﴿وَدَ كَثِيرٌ مِنَ آهَـلِ ٱلْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعَـدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا﴾ [البقرة: ١٠٩].

وغير ذلك من النصوص الكثيرة التي تبين عداوة أهل الكتاب للمسلمين. ورحم

<sup>(</sup>١) خاطرات جمال الدين الأفغاني/ اختيار عبد العزيز سيد الأهل ص١٤ وانظر ص١٥٨ الناشر: دار حراء بالقاهرة.

الله الأستاذ الجليل، العالم الربّاني سيد قطب حين قال: إن سماحة الإسلام مع أهل الكتاب شيء، واتخاذهم أولياء شيء آخر، ولكنهما يختلطان على بعض المسلمين الذين لم تتضح في نفوسهم الرؤية الكاملة لحقيقة هذا الدين ووظيفته، الذي يهدف إلى إنشاء، واقع في الأرض وفق التصور الإسلامي الذي يختلف في طبيعته عن سائر التصورات التي تعرفها البشرية.

إن هؤلاء الذين تختلط عليهم تلك الحقيقة لأنه ينقصهم الحس التقي بحقيقة العقيدة كما ينقصهم الوعي الذكي لطبيعة المعركة وطبيعة أهل الكتاب فيها: ويغفلون عن التوجيهات القرآنية الواضحة الصريحة فيها، فهم يخلطون بين دعوة الإسلام إلى السماحة في معاملة أهل الكتاب والبر بهم في المجتمع المسلم الذي يعيشون فيه وبين الولاء الذي لا يكون إلا لله ولرسوله وللجماعة المسلمة، ناسين ما يقرره القرآن من أهل الكتاب بعضهم أولياء بعض في حرب الجماعة المسلمة، وأن هذا شأن ثابت لهم، وأهم ينقمون من المسلم إسلامه، ولن يرضوا عن المسلم إلا أن يترك دينه ويتبع دينهم.

وسذاجة أية سذاجة، وغفلة أية غفلة أن نظن أن لنا وإياهم طريقًا واحدًا نسلكه للتمكين للدين! أمام الكفار والملحدين! فهم مع الكفار والملحدين إذا كانت المعركة ضد المسلمين!

يقول السذج: إننا نستطيع أن نضع أيدينا في أيدي أهل الكتاب للوقوف في وجه المادية والإلحاد — بوصفنا جميعًا أهل دين! ناسين تعليم القرآن كله — وناسين تعليم التاريخ كله.

فأهل الكتاب هؤلاء هم الذين كانوا يقولون للذين كفروا من المشركين: ﴿ هَـُتُولَامَ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وهم الذين ألبوا المشركين على المسلمين في المدينة وكانوا لهم درعًا وردءًا.

وأهل الكتاب هم الذين سنوا الحروب الصليبية خلال مائتي عام. وهم الذين

ارتكبوا فظائع الأندلس، وهم الذين شردوا المسلمين في فلسطين وأحلوا اليهود محلهم، متعاونين في هذا مع الإلحاد والمادية!

وأهل الكتاب هؤلاء هم الذين يشردون المسلمين في كل مكان في الحبشة والصومال وإرتيريا وغيرها حيث يتعاونون في هذا التشريد مع الإلحاد والمادية والوثنية في يوغسلافيا والصين والتركستان والهند وفي كل مكان!

إن هؤلاء الذين يظنون — وهم واهمون — أنه يمكن أن يقوم بيننا وبين أهل الكتاب هؤلاء ولاء وتناصر ندفع به المادية الإلحادية عن الدين: لا يقرءون القرآن، وإذا قرءوه اختلطت عليهم دعوة السماحة التي هي طابع الإسلام فظنوها دعوة الولاء الذي يحذر منه القرآن. ومن هنا يحاولون تمييع المفاصلة الحاسمة بين المسلمين وأهل الكتاب، باسم التسامح والتقريب بين أهل الأديان السماوية. فكما ألهم مخطئون في فهم الأديان هم أيضًا مخطئون في فهم معنى التسامح.

إن الدين الذي نزل على رسول الله و الدين عند الله. والتسامح يكون في المعاملات الشخصية، لا في التصور الاعتقادي ولا في النظام الاجتماعي. أما هؤلاء، فيحاولون تمييع اليقين الجازم في نفس المسلم الذي يقرر أن الله لا يقبل دينًا إلا الإسلام، وأن على المسلم أن يحقق منهج الله الممثل في الإسلام ولا يقبل دونه بديلًا، ولا يقبل فيه تعديلًا — ولو طفيفًا — قال تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ اللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

والإسلام قد جاء ليصحح اعتقادات أهل الكتاب كما جاء ليصحح اعتقادات المشركين والوثنيين سواء، ودعاهم إلى الإسلام جميعًا لأن هذا هو «الدين» الذي لا يقبل الله غيره من الناس جميعًا... والمسلم مكلف أن يدعو أهل الكتاب إلى الإسلام، كما يدعو الملحدين والوثنيين سواء، وهو غير مأذون في أن يكره أحدًا من هؤلاء ولا هؤلاء على الإسلام، لأن العقائد لا تنشأ في الضمائر بالإكراه، فالإكراه في الدين فوق

أنه منهى عنه، هو كذلك لا ثمرة له<sup>(۱)</sup>.

### الفرق بين الموالاة والمعاملة بالحسنى

قلنا قبل قليل إن الولاء شيء والمعاملة بالحسنى شيء آخر والأصل في هذا قوله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَـٰكُمُ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوۤاْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ (﴿ ﴾ [الممتحنة: ٨].

وقد اختلف أهل العلم في تفسيرها فقال بعضهم إن المعنى بها: الذين كانوا آمنوا بمكة و لم يهاجروا فأذن الله للمؤمنين ببرهم والإحسان إليهم وإلى هذا ذهب مجاهد.

وقال آخرون: عني بما من غير أهل مكة من لم يهاجر.

وقال آخرون: بل عني بها من مشركي مكة من لم يقاتل المؤمنين و لم يخرجونهم من ديارهم ونسخ الله ذلك بعد بالأمر بقتالهم. ويروى هذا عن قتادة (٢٠).

ورجح ابن حرير: أن أولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: عني بذلك: لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلونكم في الدين من جميع أصناف الملل والأديان أن تبروهم وتصلوهم وتقسطوا إليهم. لأن الله ﷺ عم بقوله:

## ﴿ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَرْ يُخْرِجُوكُمْ مِّن دِينَرِكُمْ ﴾

جميع من كان ذلك صفته، فلم يخصص به بعضًا دون بعض، ولا معنى لقول من قال: ذلك منسوخ. لأن بر المؤمن أحدًا من أهل الحرب ممن بينه وبينه قرابة نسب، أو ممن لا قرابة بينهما ولا نسب غير محرم، ولا منهي عنه إذا لم يكن في ذلك دلالة له أو لأهل الحرب على عورة لأهل الإسلام، أو تقوية لهم بكراع أو سلاح.

<sup>(</sup>١) بتصرف: انظر في ظلال القرآن ج٢/ ٩٠٩ - ٩١٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٦٦/٢٨.

ويبين ذلك الخبر المروي عن ابن الزبير في قصة أسماء مع أمها<sup>(۱)</sup>. والإسلام بفعله هذا — حتى في حالة الحنصومة — يستبقي أسباب الود في النفوس بنظافة السلوك، وعدالة المعاملة انتظارًا لليوم الذي يقتنع فيه خصومه بأن الخير في أن ينضووا تحت لوائه الرفيع<sup>(۲)</sup>.

وقد سبق الحديث في أول هذا البحث: أن الله أمر بصلة الأقارب الكفار والمشركين وأن ذلك ليس موالاة لهم في شيء.

ونزيد هذا الأمر إيضاحًا بقصة أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما مع أمها.

فقد روى البخاري ومسلم عن أسماء رضي الله عنها قالت: قدمت على أمي وهي مشركة في عهد رسول الله ﷺ قلت: إن أمي قدمت علي وهي راغبة أفأصل أمي؟ قال: «نعم صلي أمك»(٣).

قال الخطابي: فيه – أي الحديث – أن الرحم الكفارة توصل من المال ونحوه كما توصل المسلمة ويستنبط منه وجوب نفقة الأب الكافر والأم الكافرة وإن كان الولد مسلمًا (1).

قال ابن حجر: البر والصلة والإحسان لا يستلزم التحابب والتوادد المنهي عنه في قوله تعالى: ﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ ﴾ يَاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [الجحادلة: ٢٢].

فإنها عامة في حق من قاتل ومن لم يقاتل<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٦٦/٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الظلال ٦/٤٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب الهبة باب الهدية للمشركين ٥/٢٣٣ ح٠٢٦٠ وصحيح مسلم كتاب الزكاة ٦٩٦/٢ ح١٠٠٣.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٥/٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٢٣٣/٥.

وقال ابن القيم: الذي يقوم عليه الدليل وجوب الإنفاق، وإن اختلف الدينان لقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمْهُ وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وليس من الإحسان ولا من المعروف ترك أبيه وأمه في غاية الضرورة والفاقة وهو في غاية الضرورة والفاقة وهو في غاية الغنى. وقد ذم الله قاطعي الرحم وعظم قطيعتها وأوجب حقها وإن كانت كافرة لقوله تعالى:

﴿ وَأَتَّقُواْ أَلَّهَ ٱلَّذِي تَسَاَّهَ لُونَ بِهِ عَ وَٱلْأَرْحَامُّ ﴾ [النساء: ١].

وفي الحديث: « لا يدخل الجنة قاطع رحم» (١٠).

وصلة الرحم واجبة، وإن كانت لكافر، فله دينه وللواصل دينه. وقياس النفقة على الميراث قياس فاسد. فإن الميراث مبناه على النصرة والموالاة بخلاف النفقة فإنها صلة ومواساة من حقوق القرابة.

وقد جعل الله للقرابة حقًا – وإن كانت كافرة – فالكفر لا يسقط حقوقها في الدنيا. قال تعالى: ﴿ ﴿ وَأَعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى اللّهُ رَبّى وَالْمَاحِينِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاعِيلِ وَمَا مَلَكُمَتُ أَيْمَانُكُمْ ﴾ [النساء: ٣٦].

وكل من ذكر في هذه الآية فحقه واجب وإن كان كافرًا، فما بال ذي القربى وحده يخرج من جملة من وصى الله بالإحسان إليه؟(٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الأدب باب إثم القاطع ١٥/١٠ ح٥٩٨٤ وصحيح مسلم في كتاب البر والصلة ١٩٨١٤ ح٢٥٥٦ ويلاحظ هنا: أن النكرة وقعت في سياق النفي فتعم.

<sup>(</sup>٢) أحكام أهل الذمة ٢/٤١٧، ٤١٨.

من هنا يتضح لنا: أن الموالاة الممثلة في الحب والنصرة شيء. والنفقة والصلة والإحسان للأقارب الكفار شيء آخر. وسماحة الإسلام أيضًا تتضح في معاملة الأسرى والشيوخ والأطفال والنساء في الحرب. كما هو معلوم من صفحاته المشرقة.



## المبحث الثاني: التعامل مع الكفار ١- البيع والشراء

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: الأصل أنه لا يحرم على الناس من المعاملات التي يحتاجون إليها إلا ما دل الكتاب والسنة على تحريمه، كما لا يشرع لهم من العبادات التي يتقربون بها إلى الله إلا ما دل الكتاب والسنة على شرعه. إذ الدين ما شرعه الله، والحرام ما حرمه الله، بخلاف الذين ذمهم الله حيث حرموا من دون الله ما لم يحرمه الله وأشركوا به ما لم ينزل به سلطانًا، وشرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله (١).

وانطلاقًا من هذه القاعدة وبناء على النصوص الشرعية وسيرة رسول الله وَالله والسراء وأصحابه الراشدين وأئمة المسلمين نقول: إن التعامل مع الكفار في البيع والشراء مع والهدية وخلاف ذلك لا يدخل في مسمى الموالاة، بل يباح للمسلم البيع والشراء مع الكفار فهذا شيخ الإسلام ابن تيمية يُسأل عن معاملة التتر فيقول: «يجوز فيها ما يجوز في معاملة أمثالهم، فيحوز أن يبتاع الرجل من مواشيهم وخيلهم ونحو ذلك كما يبتاع من مواشي الأعراب والتركمان والأكراد ويجوز أن يبيعهم من الطعام والثياب ونحو ذلك ما يبيعه لأمثالهم. فأما إن باعهم أو باع غيرهم ما يعينهم به على المحرمات، كبيع الخيل والسلاح لمن يقاتل به قتالاً محرمًا فهذا لا يجوز قال تعالى:

﴿ وَنَمَا وَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقَوَى ۚ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْمُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢].

وإذا كان الذي معهم أو مع غيرهم، أموال يعرف ألهم غصبوها من معصوم فذلك لا يجوز اشتراؤها لمن يمتلكها لكن إذا اشتريت على طريق الاستنقاذ لتصرف في

<sup>(</sup>١) السياسة الشرعية ص٥٥١.

مصارفها الشرعية فتعاد إلى أصحابها – إن أمكن – وإلا صرفت في مصالح المسلمين: جاز هذا. وإذا علم أن في أموالهم شيئًا محرمًا لا تعرف عينه، فهذا لا تحرم معاملتهم فيه كما إذا علم أن في الأسواق ما هو مغصوب ومسروق و لم يعلم عينه (۱).

وقد روى البخاري في كتاب البيوع باب الشراء والبيع مع المشركين وأهل الحرب عن عبد الرحمن بن أبي بكر رضي الله عنهما قال: كنا مع النبي بي ثم جاء، رجل مشرك مشعان (١) طويل بغنم يسوقها فقال النبي بي شي : «بيعًا أم عطية» أو قال: أم هبة ؟ فقال: لا. بيع فاشترى منه شاة (٦).

قال ابن بطال: معاملة الكفار جائزة إلا بيع ما يستعين به أهل الحرب على المسلمين (1).

وثبت أيضًا عن النبي عَلِي أنه أخذ من يهودي ثلاثين وسقًا من شعير ورهنه درعه (٥) قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وإذا سافر الرجل إلى دار الحرب ليشتري منها حاز عندنا، كما دل عليه حديث تجارة أبي بكر ش في حياة رسول الله علي إلى أرض الشام وهي حينذاك دار حرب وغير ذلك من الأحاديث.

فأما بيع المسلم لهم في أعيادهم ما يستعينون به على عيدهم من الطعام واللباس والريحان ونحو ذلك، أو إهداء ذلك لهم: فهذا فيه نوع إعانة على إقامة عيدهم المحرم، وهو مبنى على أصل وهو: أنه لا يجوز أن يبيع الكفار عندًا أو عصيرًا يتخذونه خمرًا.

وكذلك لا يجوز بيعهم سلاحًا يقاتلون به مسلمًا(١).

<sup>(</sup>١) المسائل الماردينية ١٣٢، ١٣٣ تحقيق الشاويش ط٣ سنة ١٣٩٩هـ.

<sup>(</sup>٢) أي طويل مشعث الشعر.

<sup>(</sup>۲) ٤١٠/٤ ح٢١٢٢.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٤١٠/٤.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ١٣٧/٥ ح٣٤٠٩ تحقيق أحمد شاكر وقال: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٦) اقتضاء الصراط المستقيم ص٢٢٩.

#### ٧- الوقف عليهم أو وقفهم على المسلمين

قال ابن القيم: أما ما وقفوه فينظر فيه، فإن وقفوه على معين أو جهة يجوز للمسلم الوقف عليها كالصدقة على المساكين والفقراء وإصلاح الطرق والمصالح العامة، أو على أولادهم وأنسالهم وأعقاهم: فهذا الوقف صحيح. حكمه حكم وقف المسلمين على هذه الجهات لكن إذا شرط في استحقاق الأولاد والأقارب بقاءهم على الكفر «فإن أسلموا لم يستحقوا شيئًا»: لم يصح هذا الشرط، ولم يجز للحاكم أن يحكم بموجبه باتفاق الأمة لأنه مناقض لدين الإسلام، مضاد لما بعث الله به رسوله على أله .

أما وقف المسلم عليهم: فإنه يصح منه ما وافق حكم الله ورسوله، فيجوز أن يقف على معين منهم، أو على أقاربه، وبني فلان ونحوه.

ولا يكون الكفر موجبًا ولا شرطًا في الاستحقاق ولا مانعًا منه – فلو وقف على ولده أو أبيه أو قرابته استحقوا ذلك وإن بقوا على كفرهم، فإن أسلموا فأولى بالاستحقاق.

وأما الوقف على كنائسهم وبيعهم ومواضع كفرهم التي يقيمون فيها شعار الكفر: فلا يصح من كافر ولا مسلم. فإن في ذلك أعظم الإعانة لهم على الكفر والمساعدة والتقوية عليه، وذلك مناف لدين الله(١).

#### ٣- عيادهم وهنئتهم

روى البخاري في كتاب الجنائز عن أنس في قال: كان غلام يهودي يخدم النبي وهو فمرض فأتاه النبي وهو يعوده، فقعد عند رأسه فقال له: أسلم. فنظر إلى أبيه وهو عنده فقال له: أطع أبا القاسم و في فأسلم، فخرج النبي وهو يقول: «الحمد لله الذي أنقذه من النار»(٢).

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الذمة ٢٩٩/١، ٣٠٢ وانظر مجموعة الرسائل والمسائل ٢٢٩/١.

<sup>(</sup>۲) ۱۲۹/۳ ح۱۳۰۱.

وروى أيضًا: قصة أبي طالب حين حضرته الوفاة فزاره النبي رَبِي وعرض عليه الإسلام (١٠).

قال ابن بطال: إنما تشرع عيادته إذا رجي أن يجيب إلى الدخول في الإسلام، فأما إذا لم يطمع في ذلك فلا<sup>(٢)</sup>.

قال ابن حجر: والذي يظهر: أن ذلك يختلف باختلاف المقاصد، فقد يعق بعيادته مصلحة أخرى (٢٠).

أما تهنئتهم بشعائر الكفر المختصة بهم فحرام بالاتفاق، وذلك مثل أن يهنئهم بأعيادهم فيقول: عيدك مبارك، أو تهنأ بهذا العيد، فهذا إن سلم قائله من الكفر فهو من المحرمات، وهو بمنزلة أن يهنئه بسجوده للصليب، بل ذلك أعظم إثمًا عند الله، وأشد مقتًا من التهنئة بشرب الخمر وقتل النفس وارتكاب الفرج الحرام ونحوه.

وكثير مما لقدر للدين عنده يقع في ذلك، ولا يدري قبح ما فعل. فمن هنأ عبدًا معصية، أو بدعة أو كفر فقد تعرض لمقت الله وسخطه، وقد كان أهل الورع من أهل العلم يتجنبون تمنئة الظلمة بالولايات، وتمنئة الجهال بمنصب القضاء والتدريس والإفتاء بجنبًا لمقت الله وسقوطهم من عينه. «وإن بلي الرجل فتعاطاه دفعًا لشر يتوقعه منهم فمشى إليهم و لم يقل إلا خيرًا ودعا لهم بالتوفيق والتسديد فلا بأس بذلك»(1).

ويدخل في هذا أيضًا: تعظيمهم ومخاطبتهم بالسيد والمولى وذلك حرام قطعًا، ففي الحديث المرفوع: «لا تقولوا للمنافق سيد فإنه إن يك سيدًا فقد أسخطتم ربكم ﷺن »(°).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الجنائز ٢٢٢/٣ ح١٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١١٩/١٠.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١١٩/١٠.

<sup>(</sup>٤) أحكام أهل الذمة لابن القيم ٢٠٥/، ٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود كتاب الأدب ٢٥٧/٥ ح٢٩٧٧ قال الألباني: إسناده صحيح. انظر: المشكاة ١٣٤٩/٣ حـ٤٧٨٠.

ولا يجوز أيضًا تلقيبهم - كما يقول ابن القيم - بمعز الدولة أو فلان السديد، أو الرشيد أو الصالح ونحو ذلك. ومن تسمى بشيء من هذه الأسماء لم يجز للمسلم أن يدعوه به، بل إن كان نصرانيًا قال: يا نصراني، يا صليبي، ويقال لليهودي: يا يهودي.

ثم قال ابن القيم بالنص: « ... وأما اليوم فقد وقفنا إلى زمان يصدرون في الجحالس، ويقام لهم وتقبل أيديهم ويتحكمون في أرزاق الجند، والأموال السلطانية، ويكنون بأبي العلاء وأبي الفضل، وأبي الطيب، ويسمون حسنًا وحسينًا وعثمان وعليًا! وقد كانت أسماؤهم من قبل: يوحنا ومتى وجرجس وبطرس وعزرا وأشعيا، وحزقيل وحبي، ولكل زمان دولة ورجال » (١) ا ه...

وإذا كان هذا كلام العلامة ابن القيم وهو المتوفي سنة ٥١هـــ رحمه الله.

فلينظر المسلم اليوم إلى هذا الغثاء الذي هو كغثاء السيل، ينتسبون للإسلام وهم يتبعون أعداء الله في كل صغيرة وكبيرة حتى لو دخلوا جحر ضب لدجلوه، وليست تبعية لهم فحسب بل إنها تبعية بإعجاب وانبهار! فما تمر بأعدائنا مناسبة إلا وتنهال التهاني عليهم من كل حدب وصوب بالتهنئة والتبريك ومعسول الأماني!!

#### ٤- حكم السلام عليهم

اختلف العلماء في معنى قوله تعالى عن إبراهيم الطَّيْقِينَ حين دعا أباه فأبي قال إبراهيم: ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُ ﴾ [مريم: ٤٧].

فأما الجمهور فقالوا: المراد بسلامه المسألة التي هي المشاركة لا التحية. وقال الطبري: معناه: أمنة مني لك. وعلى هذا لا يبدأ الكافر بالسلام<sup>(۱)</sup>. وقال بعضهم في معنى تسليمه: هو تحية مفارق. وجوز تحية الكافر وأن يبدأ بها قيل لابن عيينة: هل يجوز السلام على الكافر؟ قال: نعم. قال الله تعالى:

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الذمة ٧٧١/٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١١/١١، ١١٢.

﴿ لَا يَنْهَنَكُرُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمَ يُقَنِئِلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَلَدَ يُخْرِجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمُرَ وَتُقْسِطُوٓاْ إِلَيْهِمْ ﴾ [الممتحنة: ٨].

وقال: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوَّ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ ﴾ [الممتحنة: ٤].

وقال إبراهيم لأبيه: ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُ ﴾.

قال القرطبي: قلت: والأظهر من الآية ما قاله سفيان بن عيينة (١).

وفي هذا الشأن حديثان: فقد روى أبو هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «لا تبدؤوا اليهود ولا النصارى بالسلام، فإذا لقيتم أحدهم في الطريق فاضطروه إلى أضيقه» (٢٠).

وفي الصحيحين عن أسامة بن زيد أن النبي وللله ركب حمارًا عليه أكاف تحته قطيفة فدكية، وأردف وراءه أسامة بن زيد، وهو يعود سعد بن عبادة في بني الحرث ابن الحزرج وذلك قبل وقعة بدر، حتى مر في مجلس فيه أخلاط من المسلمين والمشركين عبدة الأوثان، واليهود، وفيهم عبد الله بن أبي ابن سلول، وفي المجلس عبد الله بن رواحة، فلما غشيت المجلس عجاجة الداية خمّر عبد الله بن أبي أنفه بردائه ثم قال: لا تغبروا علينا، فسلم عليهم النبي والله الحديث.

قال القرطبي: «فالأول يفيد ترك السلام عليهم ابتداء، لأن ذلك إكرام والكافر ليس أهله والثاني: يجوز ذلك. قال الطبري: ولا يعارض ما رواه أسامة بحديث أبي هريرة، فإنه ليس أحدهما خلاف للآخر، وذلك أن حديث أبي هريرة مخرجه العموم، وخبر أسامة يبين أن معناه الخصوص: قال النخعي إذا كانت لك حاجة عند يهودي أونصراني فابدأ بالسلام».

فبان بهذا أن حديث أبي هريرة: «لا تبدؤوهم بالسلام» إذا كان لغير سبب

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ١١/١١، ١١٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب السلام ١٧٠٧/٤ ح٢١٦٧ وأبو داود في الأدب ٣٨٤/٥ ح٥٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب الاستئذان ٣٨/١١ ح١٢٥٤ ومسلم في الجهاد ١٤٢٢/٣ ح

يدعوكم إلى أن تبدؤوهم بالسلام من قضاء ذمام أو حاجة تعرض لكم قبلهم، أو حق صحبة أو جوار أو سفر.

قال الطبري: قد روي عن السلف ألهم كانوا يسلمون على أهل الكتاب وفعله ابن مسعود بدهقان صحبه في طريقه قال له علقمة: يا أبا عبد الرحمن أليس يكره أنه يبدؤوا بالسلام؟ قال: نعم. ولكن حق الصحبة.

وقال الأوزاعي: إن سلمت فقد سلم الصالحون قبلك وإن تركت فقد ترك الصالحون قبلك وروي عن الحسن البصري أنه قال: إذا مررت بمجلس فيه مسلمون وكفار فسلم عليهم (١).

قال ابن القيم: إن صاحب هذا الوجه - أي من أجاز ابتداءهم بالسلام - قال: يقال له: السلام عليك. فقط بدون ذكر الرحمة، وبلفظ الإفراد (٢).

أما رد السلام عليهم فاختلف في وجوبه: فالجمهور على وجوبه وهو الصواب. وقالت طائفة: لا يجب الرد عليهم كما لا يجب على أهل البدع وأولى.

والصواب الأول: والفرق: أنا مأمورون بمجر أهل البدع تعزيزًا لهم وتحذيرًا منهم بخلاف أهل الذمة (٢).

قلت: ومما يرجح رأي الجمهور في وجوب الرد على أهل الكتاب قوله بَيْقُو: «إذا سلم عليكم اليهود فإنما يقول أحدهم: السام عليكم. فقل وعليك» (أ) وقوله بَيْقُو: «إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا: وعليكم» (أ).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ١١٢/١١.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ٢/٥٢٥.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٢/٥٢٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري كتاب الاستئذان ٢/١١ ح٢٥٧٦ ومسلم في السلام ١٧٠٦/٤ ح٢١٦٤.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري كتاب الاستئذان ٤٢/١١ ح١٢٥٨ ومسلم في السلام ١٧٠٥/٤ ح٢١٦٣.

#### البحث الثالث: الانتفاع بالكفار وبما عندهم

إن الإسلام يتسامح في أن يتلقى المسلم من غير المسلم ما ينفعه في علم الكيمياء والفيزياء والفلك والطب والصناعة والزراعة والأعمال الإدارية وأمثال ذلك. وهذا حين تنعدم الاستفادة من هذه العلوم من مسلم تقي(١).

كذلك يجوز الانتفاع بمم في دلالة الطريق وما عندهم من سلاح وملابس وغير ذلك من الحاجات التي يحتاجها الناس، وجرت العادة فيها أن المسلم والكافر يستويان في الانتفاع بما.

ولكن الإسلام لا يبيح بل يرفض أن يتلقى المسلم أي شيء يتعلق بعقيدته أو مقومات تصوره، أو تفسير قرآنه وسنة نبيه على أو منهج تاريخه أو نظام حكمه ومنهج سياسته أو موجبات أدبه وتعبيره ممن لا يؤمن بهذا الإسلام(٢).

وقد سبق في أول هذا البحث أن قلنا: إن المسلمين وقعوا في غلطة كبرى حين استوردوا فلسفة اليونان وتصوف الهنود والفرس لأنها غثاء إذا مزج بالتصور الإسلامي التقي نتج من ذلك حليط من غبش العقيدة وانحراف التصورات.

وأحسنوا حين ترجموا كتب الطب والكيمياء ودفعهم ذلك إلى اكتشاف علوم جديدة منها علم الجبر. فقد كانت العقلية الإسلامية المتنورة بنور الله قادرة على الابتكار والإبداع في الجحال العلمي بكل ميادينه وفي الجحال الأدبي والثقافي.

ذلك أن لديهم من مقومات هذه العقيدة ومقتضياتها ما يدفعهم للعمل بجد وصبر. وهم يعلمون أن ذلك جزء من عبادة الله. لأن نفع ما توصلوا إليه لم ينفعهم هم

<sup>(</sup>١) انظر: معالم في الطريق ص١٣١، ١٣٢ وانظر بحموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٤/

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق معالم في الطريق ص١٣١.

فحسب بل تعدى ذلك إلى كافة الناس حتى إن أوروبا ظلت قرونًا طوالاً تعتمد على النظريات الإسلامية والأبحاث التي ابتكرها المسلمون. وانعكس هذا على التقدم العلمي الذي توصل إليه الغرب في القرون الأخيرة، بعد أن نام المسلمون، وتركوا مركز القيادة والريادة في كل شيء حتى جاءت الأجيال التي نشهدها اليوم فإذا بما عالة على تلاميذ أجدادها بالأمس!

من أجل ذلك نقول: ونحن نستبشر بالخير حيث بدأ الزحف الإسلامي اليوم في كل أرض – أنه ينبغي للمسلمين أن يعرفوا ماذا يأخذون من غيرهم فيستفيدون به، وماذا يتركونه لئلا يقعوا فيما وقع فيه من قبلهم.

إن عليهم أن يجعلوا هذه العقيدة الإسلامية هي القاعدة التي يقوم عليها البناء الإسلامي من حديد ثم يستوردون من غير المسلمين ما ينقصهم في المجال (العلمي البحت) ويكون هذا الاستيراد بحذر وذكاء، حيث تصاغ هذه العلوم بصياغة علمية مؤمنة سليمة من صياغة الملاحدة ودعاة «اللادين».

وقد يقول قائل: وما دخل الأسلوب العلمي البحت في الأسلوب الديني؟

والجواب: أنه لا فصل بين دين وعلم، بل الدين الإسلامي هو دين العلم. وصياغة الأسلوب العلمي من منطلق إسلامي صحيح يغرس في النفوس إيمانًا عميقًا بقدرة الخالق الخالق الخالق المناعم وابداعه في هذا الكون بكل ما فيه.

ثم إن هذا الاعتراض فيه مغالطة ظاهرة: فإنه مهما ادعى المتجردون للأسلوب العلمي ألهم «حياديون» فإنه يستحيل أن تكون صياغة من تلقي نظرية ماركس أو فرويد أو دوركايم لنظرية علمية ما، مثل صياغة من كان بنفس الكفاءة العلمية ولكنه تلقى عقيدة «لا إله إلا الله» من مشكاة محمد بن عبد الله تشخير.

وهذا أمر ظاهر لا يستطيع أن ينكره إلا مكابر أو حاهل يجهل أنه يغالط نفسه.

وأدلة الانتفاع بالكفار نجدها في سنة رسول الله ﷺ فقد ورد في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري وغيره في كتاب الإجارة باب استئجار المشركين عند

الضرورة أو إذا لم يوجد أهل الإسلام عن عائشة رضي الله عنها واستأجر النبي وَالله وأبو بكر رجلاً من بني الديّل ثم بني عبد بن عدي هاديًا خريتًا — الخريت: الماهر بالهداية — قد غمس يمين حلف في آل العاصي بن وائل وهو على دين كفار قريش فأمناه، فدفعا إليه راحلتيهما، وواعداه غار ثور بعد ثلاث ليال، فأتاهما براحلتيهما صبيحة ليال ثلاث فارتحلا<sup>(۱)</sup> الحديث. قال ابن القيم: اسمه عبد الله بن أريقط الدؤلي وفي استئجاره وهو كافر: دليل على جواز الرجوع إلى الكافر في الطب والأدوية والحساب والعيوب ونحوها، ما لم يكن ولاية تتضمن عدالة ولا يلزم من مجرد كونه كافرًا أن لا يوثق به في شيء أصلاً، فإنه لا شيء أخطر من الدلالة في الطريق ولا سيما في مثل طريق الهجرة (۱).

قال ابن بطال: عامة الفقهاء، يجيزون استئجارهم - أي المشركين - عند الضرورة وغيرها لما في ذلك من المذلة لهم، وإنما الممتنع أن يؤاجر المسلم نفسه من المشرك لما فيه من إذلال المسلم (٢). ولكن ما هو الحكم لو آجر المسلم نفسه من كافر؟

والجواب على ذلك: ما رواه البحاري أيضًا عن حباب في قال: كنت رجلاً قينًا فعملت للعاص بن وائل فاجتمع لي عنده، فأتيته أتقاضاه فقال: لا والله لا أقضيك حتى تكفر بمحمد، فقلت: أما والله حتى تموت ثم تبعث فلا. قال: وإني لميت ثم مبعوث؟

قلت: نعم. قال: فإنه سيكون لي ثُم مال وولد، فأقضيك: فأنزل الله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ بْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ بِنَا يَلْتِنَا وَقَالَ لَأُونَيْكَ مَالُا وَوَلَدًا لَإِنَّا ﴾ [مريم: ٧٧] (١).

قال المهلب: كره أهل العلم ذلك — أي مؤاجرة نفسه من مشرك في أرض الحرب — إلا لضرورة بشرطين: أحدهما أن يكون عمله فيما يحل للمسلم فعله. والآخر: أن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الإجارة ٤٤٢/٤ -٢٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد ٢٠٨/٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٤٤٢/٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري كتاب الإجارة باب هل يؤاجر الرجل نفسه من مشرك في أرض الحرب؟ ٤٥٢/٤ ح٢٢٥٠.

لا يعينه على ما يعود ضرره على المسلمين(١).

أما استنجار المشرك في الغزو فقد ورد النهي بذلك. ففي الحديث الذي رواه مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: خرج رسول الله وتجدة، ففرح أصحاب رسول الله بحرة الوبرة (۲) أدركه رجل، قد كان يذكر منه جرأة ونجدة، ففرح أصحاب رسول الله وين رأوه. فلما أدركه قال رسول الله وين رأوه. فلما أدركه قال رسول الله ورسوله »؟ قال: لا. قال: «فارجع فلن أستعين بمشرك» والت: ثم مضى حتى إذا كان بالشجرة أدركه الرجل فقال له كما قال أول مرة: فقال له النبي وين كما قال أول مرة قال: «فارجع فلن أستعين بمشرك» قال: ثم رجع فأدركه بالبيداء فقال له كما قال أول مرة قال: «فارجع فلن أستعين بمشرك» قال: نعم. فقال له فأدركه بالبيداء فقال له كما قال أول مرة: «تؤمن بالله ورسوله»؟ قال: نعم. فقال له رسول الله وينه الله الله والطلق» (۳).

ولكن الحازمي(؛) قال: اختلف أهل العلم في هذا الباب:

فذهبت جماعة إلى منع الاستعانة بالمشركين مطلقًا، وتمسكوا بظاهر هذا الحديث. وقالوا: هذا حديث ثابت عن النبي وَيُقِين وما يعارضه لا يوازيه في الصحة والثبوت فتعذر ادعاء النسخ لهذا.

وذهبت طائفة: إلى أن للإمام أن يأذن للمشركين أن يغزوا معه ويستعين بهم ولكن بشرطين:

١) أن يكون في المسلمين قلة وتدعو الحاجة إلى ذلك.

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٤٥٢/٤.

<sup>(</sup>٢) موضع على بعد أربعة أميال من المدينة.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الجهاد ١٤٩٩/٣ ح١٨١٧.

<sup>(</sup>٤) هو الإمام أبو بكر محمد بن موسى بن عثمان بن حازم المعروف بالحازمي من رجال الحديث أصله من همذان، ولد سنة ٤٨هـ وتوفي ببغداد سنة ٨٤هـ الأعلام للزركلي ١١٧/٧ ط٤.

٢) أن يكونوا ممن يوثق بهم فلا تخش ثائر تهم.

فمتى فقد هذان الشرطان لم يجز للإمام أن يستعين بمم، قالوا: ومع وجود الشرطين يجوز الاستعانة بمم. وتمسكوا في ذلك بما رواه ابن عباس أن رسول الله وشي استعان بيهود بني قينقاع، واستعان بصفوان بن أمية في قتال هوازن يوم حنين، قالوا: وتعين المصير إلى هذا لأن حديث عائشة رضي الله عنها كان يوم بدر وهو متقدم فيكون منسوخًا(۱). ثم قال: «ولا بأس أن يستعان بالمشركين على قتال المشركين إذا خرجوا طوعًا ولا يسهم لهم»(۱).

ويدعم ابن القيم هذا الرأي وهو يتحدث عن فوائد صلح الحديبية فيقول: الاستعانة بالمشرك المأمون في الجهاد جائزة عند الحاجة لأن عينه وَيَلِيُّ الحزاعي كان كافرًا إذ ذاك، وفيه من المصلحة أنه أقرب إلى اختلاطه بالعدو وأخذه أخبارهم (٣).

وقال في فوائد غزوة حنين: للإمام أن يستعير سلاح المشركين وعدهم لقتال عدوه، كما استعار رسول الله علي أدرع صفوان بن أمية وهو يومئذ مشرك(1).

وتبعه الإمام محمد بن عبد الوهاب فقال: الانتفاع بالكفار في بعض أمور الدين ليس مذمومًا لقصة الخزاعي<sup>(٥)</sup>.

#### ونخلص إلى القول:

إن الانتفاع بالكفار وبما عندهم من العلوم التي هي من اجتهاد الإنسان أمر جائز في الإسلام وأدلته كثيرة سبق ذكر بعضها، ومنها أيضًا: مزارعة رسول الله وَالله والله وال

<sup>(</sup>١) الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار للحازمي ص٢١٩ تحقيق راتب حاكمي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٣٠١/٣ وقصة الخزاعي فيتاريخ الطبري ٦٢٥/٢.

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد ٤٧٩/٣ والقصة في السيرة لابن هشام ٨٣/٤ وتاريخ الطبري ٣٠٠٣.

<sup>(</sup>٥) ملحق مصنفات الإمام محمد بن عبد الوهاب ص٧.

في خيبر على أن يعملوها ويزرعوها ولهم شطر ما يخرج منها(١).

أما إحارة المسلم نفسه لهم فجائز إذا لم يكن في ذلك تعظيم لدينهم أو شعائرهم أو ما فيه ذلة ومهانة له. وأما الاستعانة بهم في الغزو فجائز ولكن ذلك منوط بإمام المسلمين إذا رأى أن المصلحة تقتضى استخدامهم وإلا فلا.

ومع هذا فإنه يجب الاحتراز ومنع استعمال الكفار في شيء من ولايات المسلمين التي يكون فيها سلطة لهم على المسلمين كالدواوين فإن في ذلك جناية على الإسلام والمسلمين، ففضلاً عن أن ذلك مخالفة صريحة لحكم الشرع الإسلامي وهيمنته على الأرض فإنه أيضًا إذلال صريح للمسلمين حتى الذين توهموا أن ذلك أمر جائز. وإليك بعضًا من النصوص والحوادث التاريخية الهامة التي يبدو فيها كيد أعداء الله للإسلام والمسلمين حين تولوا هذه المناصب الهامة.

روى الإمام أحمد بإسناد صحيح عن أبي موسى الأشعري على قال: قلت لعمر على الله يقول: ﴿ فَيَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ الله يقول: ﴿ فَيَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ الله يقول: ﴿ فَيَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وكتب عمر الله أيضًا إلى أبي هريرة كتابًا جاء فيه: «... ولا تستعن في أمر من أمور المسلمين بمشرك. وساعد على مصالح المسلمين بنفسك فإنما أنت رجل منهم غير أن الله تعالى جعلك حاملاً لأثقالهم (٢).

<sup>(</sup>١) الحديث في صحيح البخاري كتاب المزارعة باب المزارعة مع اليهود ١٥/٥ ح٢٣٣١.

<sup>(</sup>٢) هكذا ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم ص٥٠ من هذا الحديث أحمد و لم أحده في مسند أبي موسى، وقد أورده البيهقي في السنن الكبرى ١٢٧/١٠ كتاب القاضى.

<sup>(</sup>٣) أحكام أهل الذمة ٢١٢/١ ح٧.

فإذا أتاك كتابي هذا فادع حسان بن زيد — يعني ذلك الكاتب — إلى الإسلام فإن أسلم فهو منا ونحن منه، وإن أبى فلا تستعن به ولا تتخذ أحدًا على غير دين الإسلام في شيء من مصالح المسلمين فأسلم حسان وحسن إسلامه (۱).

ولما فشا استخدام أهل الكتاب في مصالح المسلمين أيام الخلافة العباسية نهض أحد العلماء بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في هذا الشأن وهو شبيب بن شيبة (۱) فقد استأذن على أبي جعفر المنصور فأذن له فقال: «... يا أمير المؤمنين اتق الله فإنها وصية الله، إليكم جاءت وعنكم قبلت، وإليكم تؤدى، وما دعاني إلى قولي إلا محض النصيحة لك والإشفاق عليك، وعلى نعم الله عندك. اخفض جناحك إذا علا كعبك وابسط معروفك إذا أغنى الله يديك. يا أمير المؤمنين إن دون بابك نيرانًا تأجج من الظلم والجور لا يعمل فيها بكتاب الله ولا سنة نبيه محمد والجور لا يعمل فيها بكتاب الله ولا سنة نبيه محمد والجور الا يعمل فيها بكتاب الله ولا سنة نبيه محمد والجور الا يعمل فيها بكتاب الله ولا سنة نبيه عمد والجور الا يعمل فيها بكتاب الله ولا سنة نبيه عمد والحدود المؤلفة والمؤلفة ولا سنة نبيه عمد والمؤلفة وال

يا أمير المؤمنين سلطت الذمة على المسلمين، ظلموهم وعسفوهم، وأخذوا ضياعهم وغصبوهم أموالهم، وجاروا عليهم، واتخذوك سلمًا لشهواهم، وإلهم لن يغنوا عنك من الله شيئًا يوم القيامة. فقال المنصور خذ خاتمي فابعث به إلى من تعرفه من المسلمين وقال: يا ربيع! اكتب إلى الأعمال واصرف من بها من الذمة. ومن أتاك به شبيب فأعلمنا بمكانه لنوقع باستخدامه، فقال شبيب: يا أمير المؤمنين: إن المسلمين لا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٢) شبيب بن شيبة بن عبد الله التميمي المنقري الأهتمي. أديب الملوك وجليس الفقراء، وأخو المساكين كان يقال له «الخطيب» لفصاحته وكان شريفًا من الدهاة، يفزع إليه أهل بلده في حوائحهم. انظر: ترجمته في شذرات الذهب ٢٥٦/١ وقمذيب التهذيب ٣٠٧/٤ والأعلام ٢٥٦/٣.

يأتونك وهؤلاء الكفرة في خدمتك، إن أطاعوهم أغضبوا الله، وإن أغضبوهم أغروك بحم، ولكن تولي في اليوم الواحد عدة، فكلما وليت رجلاً عزلت آخر (١٠).

وخلاصة القول: إنه ينبغي التفريق بين استخدام الكافر كشخص بمفرده في أمر من الأمور وبين استخدامه كصاحب سلطة ونفوذ في أمر من أمور الدولة الإسلامية.

فالأول جائز وبه وردت أدلة سبق ذكرها كما علمت.

والثاني لا يجوز لمنافاته مضمون وروح الشريعة الإسلامية وهدفها الأساسي وهو أن تكون كلمة الله هي العليا وكلمة الذين كفروا السفلي.

والخير كل الخير في أن يعتمد المسلمون على أنفسهم من أجل أن تبقى الأمة الإسلامية أمة متميزة ذات طابع خاص، مصبوغة بصبغتها الربّانية التي أرادها الله لها.

سائلين المولى سبحانه أن يأتي باليوم الذي يعود فيه المسلمون لدينهم الصحيح وقد استغنوا في كل أمورهم وشؤولهم عن الكفار وسائر الأعداء، وما ذلك على الله بعزيز.

#### التقية والإكراه

وهما أمران ورد حكمهما في الشريعة الإسلامية لبيان حالات معينة من حالات الضروة التي قد تعرض للمسلم.

#### تعريف التقية:

عرفها حبر الأمة عبد الله بن عباس رضي الله عنهما فيما روي عنه أنه قال: التقاة: التكلم باللسان وقلبه مطمئن بالإيمان (٢).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲۱۰/۱ هذا وقد وردتني ملاحظات قيمة من إخوة فضلاء بخصوص هذا الموضوع حيث مالوا فيها إلى ترجيح عدم الاستعانة بالمشرك. وأنا قد ذكرت الرأيين في هذا ولعلي في طبعة قادمة إن شاء الله أتوسع في هذا الموضوع وأعيد صياغته، والله الموفق.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۲۲۸/۳، ۲۲۹.

وقال أبو العالية: التقية باللسان وليس بالعمل(١١).

وقال ابن حجر العسقلاني: التقية الحذر من إظهار ما في النفس من معتقد وغيره للغير (٢).

وقال الأستاذ سيد قطب: التقية: تقية اللسان لا ولاء القلب، ولا ولاء العمل وليس من التقية المرخص بها أن تقوم المودة بين المؤمن وبين الكافر، كما أنه ليس من التقية أن يعاون المؤمن الكافر بالعمل في صورة من الصور باسم التقية فما يجوز هذا الخداع على الله (٢).

### متى تكون التقية؟

قال تعالى: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أَوْلِيكَ أَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَغْمَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فَقَ مِنْ اللَّهِ فَلَيْسَاءُ وَلِلَ اللَّهِ فَلَيْسَاءُ مَا لَلَّهُ نَفْسَكُمُ وَإِلَى اللَّهِ ٱلْمَصِيدُ ( اللهِ عَمران: ٢٨].

قال البغوي: لهى الله المؤمنين عن موالاة الكفار ومداهنتهم ومباطنتهم إلا أن يكون الكفار غالبين ظاهرين أو يكون المؤمن في قوم كفار يخافهم فيداريهم باللسان وقلبه مطمئن بالإيمان دفعًا عن نفسه من غير أن يستحل دمًا حرامًا أو مالاً حرامًا، أو يظهر الكفار على عورة المسلمين. والتقية لا تكون إلا مع خوف القتل وسلامة النية قال تعالى:

﴿ إِلَّا مَنْ أُكِرِهَ وَقَلْبُهُم مُطْمَيِنٌ لِآلَابِيمَانِ ﴾ ثم هذه رخصة فلو صبر حتى قتل فله أجر عظيم (١٠).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٢٢٨/٣، ٢٢٩.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۲۱/۱۲.

<sup>(</sup>٣) انظر الظلال ٢/٣٨٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي ٣٣٦/١ وانظر أحكام القرآن للحصاص ٢٨٩/٢.

وقال ابن القيم: معلوم أن التقاة ليست بموالاة، ولكن لما نهاهم عن موالاة الكفار اقتضى ذلك معاداتهم والبراءة منهم، ومجاهرتهم بالعدوان في كل حال إلا إذا خافوا من شرهم فأباح لهم التقية وليست التقية موالاة لهم (۱). ولأن باب التقاة باب يمكن أن ينفذ منه الشيطان بسهولة يزين للضعفاء ومرضى القلوب أن يركنوا إلى أعداء الله قال بعدها مباشرة:

## ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَكُمْ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ إِنَّ ﴾ [آل عمران: ٢٨].

يحذركم في الدنيا أن تتحذوا هذا الباب تكئة، وتستسهلوا هذه الكبيرة – وهي موالاة أعداء الله – وينذركم أن إليه المصير فيجازيكم على ما فعلتم في الدنيا، فلا تحسبوا أن ترتكبوا هذه الكبيرة في الأرض – مخادعين أنفسكم أو مخادعين الناس – ثم تنجوا من عذاب الله في الآخرة (٢).

وقال ابن جرير الطبري في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَن تَكَنَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَنَّةً ﴾ [آل عمران: ٢٨].

أي إلا أن تكونوا في سلطالهم فتخافوهم على أنفسكم فتظهروا لهم الولاية بالسنتكم وتضمروا العداوة، ولا تشايعوهم على ما هم عليه من الكفر ولا تعينوهم على مسلم بفعل(٢).

#### الإكسراه

قال تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِأَلِلَهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنُ بِٱلْإِيمَانِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ لَهُ أَنْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ السَّتَحَبُّوا ٱلْحَيْوةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَنَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ٦٩/٣.

<sup>(</sup>۲) دراسات قرآنیة ۳۲۱، ۳۲۷.

<sup>(</sup>٣) التفسير ج٢/٨٢٣.

### ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنْفِرِينَ لَنِّهَا ﴾ [النحل: ١٠٧، ١٠٦].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: نزلت الآية – الأولى – في عمار بن ياسر، وذلك أن المشركين أخذوه وأباه وأمه سمية وصهيبًا وبلالاً وخبابًا وسالًا. فأما سمية فإلها ربطت بين بعيرين ووجيء قبلها بحربة فقتلت وقتل زوجها ياسر، وهما أول قتيلين قتلا في الإسلام وأما عمار فإنه أعطاهم ما أرادوا بلسانه مكرهًا، فأحبر النبي ولا بأن عمارًا ملئ إيمانًا من قرنه إلى قدمه، واختلط الإيمان بلحمه ودمه» (۱) فأتى عمار رسول الله ولي وهو يبكي فجعل رسول الله ولي عمينه وقال: «إن عادوا لك فعد لهم بما قلت» (۱) فأنزل الله هذه الآية (۱).

قال الطبري في معنى الآية: من كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره على الكفر فنطق بكلمة الكفر بلسانه وقلبه مطمئن بالإيمان، موقن بحقيقته، صحيح عليه عزمه، غير مفسوخ الصدر بالكفر، لكن من شرح بالكفر صدرًا فاختاره وآثره على الإيمان، وباح به طائعًا: فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم (1).

وسبب ذلك: أنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة فأقدموا على ما أقدموا عليه من الردة لأجل الدنيا<sup>(٥)</sup>.

#### شروط الإكراه

#### قال ابن حجر: شروط الإكراه أربعة:

<sup>(</sup>۱) هذا اللفظ ضعيف وإنما اللفظ الصحيح هو ما رواه الحاكم في مستدركه ٣٩٢/٣، ٣٩٣ وهو وكذلك النسائي في كتاب الإيمان ١١١/٨ هكذا: «ملئ عمار إيمانًا إلى مشاشه» وهو حديث صحيح كما قال الألباني: انظر صحيح الجامع الصغير ١١١/٥ ح٢١١٥ وسلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٦٦/٢ ح٢٦/٢ ح٠٠٨.

<sup>(</sup>٢) حديث مرسل ورجاله ثقات انظر فتح الباري ٣١٢/١٢.

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول للواحدي ١٦٢ وانظر تفسير الطبري ١٨٢/١٤ وتفسير ابن كثير ٥٢٥/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ١٨٢/١٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير ١٩٥/٤.

١) أن يكون فاعله قادرًا على إيقاع ما يهدد به، والمأمور عاجز عن الدفع ولو
 بالفرار.

٢) أن يغلب على ظنه أنه إذا امتنع أوقع به ذلك.

٣) أن يكون ما هدد به فوريًا، فلو قال: إن لم تفعل كذا ضربتك غدًا، لا يعد
 مكرهًا. ويستثنى ما إذا ذكر زمنًا قريبًا جدًّا، أو جرت العادة بأنه لا يخلف.

٤) أن لا يظهر من المأمور ما يدل على احتياره.

ولا فرق بين الإكراه على القول والفعل عند الجمهور، ويستثنى من الفعل ما هو محرم على التأبيد كقتل النفس بغير حق<sup>(۱)</sup>.

قال الخازن: قال العلماء: يجب أن يكون الإكراه الذي يجوز له أن يتلفظ معه بكلمة الكفر أن يعذب بعذاب لا طاقة له به مثل التخويف بالقتل والضرب الشديد، والإيلامات القوية مثل التحريق بالنار ونحوه (٢). وأجمعوا أيضًا: على أن من أكره على الكفر لا يجوز له أن يتلفظ بكلمة تصريحًا، بل يأتي بالمعاريض و. ما يوهم أنه كفر، فلو أكره على التصريح يباح له ذلك بشرط طمأنينة القلب على الإيمان، غير معتقد ما يقوله من كلمة الكفر، ولو صبر حتى قتل كان أفضل لفعل ياسر وسمية وصبر بلال على العذاب (٢).

لقد كان بلال شخ تفعل به الأفاعيل حتى إلهم ليضعون الصخرة العظيمة على صدره في شدة الحر ويأمرونه أن يشرك بالله فيأبى عليهم ويقول: أحد. أحد. ويقول: — والله لو أعلم كلمة أغيظ لكم منها لقلتها(1).

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٣١١/١٢، ٣١٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير الخازن ۱۱۷/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الخازن ١١٧/٤.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير ابن كثير ٢٥/٤.

وكذلك حبيب بن زيد الأنصاري<sup>(۱)</sup> لما قال مسيلمة الكذاب: أتشهد أن محمدًا رسول الله؟

قال: نعم. فيقول أتشهد أني رسول الله؟ فيقول: لا أسمع فلم يزل يقطعه إربًا إربًا وبًا وربًا وربًا وربًا وربًا وربًا وربًا والله تعلى ذلك (٢٠).

وكما فعل الصحابي الجليل عبد الله بن حذافة السهمي (٢): فإنه لما أسرته الروم جاءوا به إلى ملكهم فقال له: تنصر وأنا أشركك في ملكي وأزوجك ابنتي، فقال له: لو أعطيتني جميع ما تملك وجميع ما تملكه العرب على أن أرجع عن دين محمد طرفة عين ما فعلت. فقال: إذًا أقتلك قال: أنت وذاك، فأمر به فصلب، وأمر الرماة فرموه قريبًا من يديه ورجليه وهو يعرض عليه دين النصرانية فيأبي، ثم أمر به فأنزل، ثم أمر بقدر، وفي رواية ببقرة من نحاس فأحميت، وجاء بأسير من المسلمين فألقاه وهو ينظر، فإذا هو عظام تلوح، وعرض عليه فأبي، فأمر به أن يلقى فيها، فرفع في البكرة ليلقى فيها، فبكى فطمع فيه ودعاه فقال له: إني إنما بكيت لأن نفسي إنما هي نفس واحدة نفس، فبكى فطمع فيه ودعاه فقال له: إني إنما بكيت لأن نفسي إنما هي نفس واحدة تلقى في هذه القدر الساعة في الله، فأحببت أن يكون لي بعدد كل شعرة في حسدي نفس تعذب هذا العذاب في الله!

وفي بعض الروايات: أنه سجنه ومنع عنه الطعام والشراب أيامًا ثم أرسل إليه بخمر ولحم خنزير فلم يقربه، ثم استدعاه فقال: ما منعك أن تأكل؟ قال: أما إنه قد حل لي ولكن لم أكن لأشمتك في، فقال له الملك: فقبل رأسي وأنا أطلقك، فقال: وتطلق معي

<sup>(</sup>١) حبيب بن زيد بن عاصم بن عمرو الأنصاري أخو عبد الله بن زيد ذكره ابن إسحاق فيمن شهد العقبة من الأنصار وقال: هو الذي أخذه مسيلمة فقتله. قال ابن سعد: شهد حبيب أُحدًا والخندق والمشاهد. الإصابة ٣٠٧/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٢٥/٤.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن حذافة بن قيس بن عدي بن سعد بن سهم القرشي السهمي وأمه آمنة بنت حرثان من بني الحارث، وهو من السابقين الأولين، يقال إنه شهد بدرًا، ولم يذكره موسى ابن عقبة ولا ابن إسحاق ولا غيرهما من أصحاب المغازي. وقصته مع ملك الروم ذكرت سابقًا. انظر ترجمته في الإصابة ٢٩٦/٢ وقمذيب التهذيب ١٨٥/٥.

جميع أسارى المسلمين، قال: نعم فقبل رأسه فأطلقه وأطلق معه جميع أسارى المسلمين عنده، فلما رجع قال عمر بن الخطاب: حق على كل مسلم أن يقبل رأس عبد الله بن حذافة، وأنا أبدأ، فقام فقبل رأسه (۱).

### أنواع الإكراه

الإلجاء: حيث ينعدم الرضا والاختيار، وتنتفي الإرادة والقصد، وذلك بالوقوع تحت التعذيب الشديد أو نحو ذلك، وهذه الحالة هي التي نزلت فيها آية النحل: ﴿مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَننِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكِرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ لِالْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦] (١).

٢) التهديد: حيث ينعدم الرضا، ولا ينعدم الاحتيار تمامًا وهذه في مثل الحالة التي يختار فيها الإنسان أحف الضررين مثل حال شعيب الطّخِيرًا مع قومه إذ حيروه بين العودة إلى الكفر أو الخروج من قريتهم ﴿ قَالَ الْمَلَأُ الْذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَكَ يَشُعَيْبُ وَالَّذِينَ اَمْنُواْ مَعَكَ مِن قَرِيتِهَا أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلْتِنَا قَالَ أُولُو كُنَا كَرِهِينَ لَنُهُمْ عَلَا يَعْدَى اللهُ مِنْهَا وَالَّذِينَ اللهُ مِنْهَا وَاللهِ كُذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلْئِكُمُ بَعَدَ إِذْ نَجَنَنَا اللهُ مِنْها وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن لَنُهُ مِنَا عَلَى اللهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلْئِكُمُ بَعَدَ إِذْ نَجَنَنَا اللهُ مِنْها وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن اللهِ عَلَيْها عَلَى اللهِ مَوْلَ اللهِ مَنْها إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ رَبّنا أَفْسُومِينَ لَيْكُ ﴾ [الأعراف: ٨٨، ٨٩]. فلا تجوز الاستجابة لمثل هذا الإكراه لهذا النص ولقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ فَإِذَا أُوذِي فِ اللّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النّاسِ كَعَدَابِ اللهِ وَلَينِ جَاءَ نَصْرٌ مِن زَيلِكَ لَيقُولُنَ إِنَا كُنَّ مَعَكُم أَو لَسَلَ اللهُ بِأَعْلَمُ بِمَا فِي صُدُودِ الْعَلَمِينَ لَيْكُ ﴾ [العنكبوت: ١٠] (٢).
 لَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُودِ الْعَلَمِينَ لَيْكُ ﴾ [العنكبوت: ١٠]

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٢٦/٤.

<sup>(</sup>٢) كتاب حد الإسلام وحقيقة الإيمان للأستاذ عبد الجميد الشاذلي ص٢٣٥ مكتوب بالآة الكاتبة.

<sup>(</sup>٣) كتاب حد الإسلام وحقيقة الإيمان للأستاذ عبد المحيد الشاذلي ص٥٢٣ مكتوب بالآء الكاتبة.

٣) الاستضعاف: وهنا لا تعذیب ولا تحدید ولکن المستضعف داخل تحت وضع مفروض علیه من غیره کالمقیم فی مکة بعد هجرة المسلمین عنها، فإذا کان دخوله تحت هذا الوضع لعجزه عن دفعه وعن الخروج منه، ولو أمکنه ذلك لفعل مهما کانت تضحیاته و تکالیفه فهذا قد عفا الله عنه (۱). أما إذا کان قادرًا علی الدفع أو الخروج و لم یفعل ذلك إیثارًا للعاقبة فقد سبق کلام الشیخ ابن عتیق وغیره فی ذلك.

قال ابن تيمية: تأملت المذاهب فوجدت الإكراه يختلف باختلاف المكره عليه فليس الإكراه المعتبر في كلمة الكفر كالإكراه المعتبر في الهبة ونحوها، فإن أحمد قد نص في غير موضع، أن الإكراه على الكفر لا يكون إلا بالتعذيب من ضرب وقيد، ولا يكون الكلام إكراهًا(٢).

#### كلمة أخيرة حول الإكراه

إنه من المهم والواجب التفريق بين الإكراه وبين مشاعر الخوف التي تتزاوج مع مشاعر الرجاء والتعظيم فإن هذه مشاعر عبادة.

كما أنه يجب أن نفرق بين الاستضعاف وبين الهزيمة الداخلية، والاستكانة للعدو والركون إليه وفقدان الثقة في الله وترك التوكل عليه.

ذلك أن الإنسان يملك في أحلك الظروف قوة عظيمة — هي قوة الرفض بقلبه — وهذه القوة سماها رسول الله على جهادًا في قوله: «... ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل» (٣).

فالانهزام أمام الباطل والموالاة التي يحتاجها الباطل حتى وهو قوي لايد من الامتناع عنها وهذا هو جهاد القلب، والله سبحانه يقول للمؤمنين بعد وقعة أحد: ﴿ وَكَأْيِن مِن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٥٢٦.

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن الدفاع لابن عتيق ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الإيمان ٧٠/١ ح٥٠.

نَبِي قَنَتَلَ مَعَهُ رِبِيْتُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اَسْتَكَانُواْ وَاللّهُ يُحِبُ الصّنبِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلّا أَن قَالُواْ رَبّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي وَاللّهُ يُحِبُ الصّنبِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلّا أَن قَالُواْ رَبّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي الْمُونِينَ اللّهُ مَوَالَمُ اللّهُ ثَوَابَ الدُّنِيا وَصُسْنَ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُصْرِينَ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَكُن اللّهُ عَلَى اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو كَلْمُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو كَلْمُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو كَانَا اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو كَنْ اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَاللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو النّهُ اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ اللّهُ اللّهُ مَوْلَدَكُمْ وَهُو اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

وقال الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود: «بحسب امرئ يرى منكرًا لا يستطيع أن يغيره أن يعلم الله من قلبه أنه له كاره» ودلالة الكره: الاعتزال وعدم المشايعة بالعمل.

إن استعلاء القلب على الهزيمة الداخلية، وبقاء قوة رفضه للباطل مهما استطال وانتفش وقوة ضبطه للسلوك لتأكيد الاعتزال وعدم المشايعة بالعمل لهو جهاد القلب وإنه لجهاد له أثره الواقع في حياة الناس(١).



<sup>(</sup>١) بتصرف: حد الإسلام للشاذلي ٥٢٧، ٥٢٨.

# الباب الثالث الصورة التطبيقية للولاء والبراء في الماضي والحاضر

## الفصل الأول كيف طبق السلف الولاء والبراء

تحدثت فيما سبق عن أمثلة من الأمم الماضية التي سبقت الأمة المحمدية ومر معنا بعض الأمثلة والنماذج في عهد النبوة. ولكن ذلك الجيل مليء بالصور المشرقة. لذلك رأيت أن أزيد هذا الأمر وضوحًا وتحليلاً بذكر نماذج أخرى لما لها من أهمية كبرى.

وكل قول لا يدعمه التطبيق العملي يعد زعمًا باطلاً لا يمت للحقيقة بصلة ولا للواقع ببرهان.

لذلك فإن التطبيق الواقعي للولاء والبراء هو المقتضى الصحيح والوجه المشرق لمبدأ كلمة التوحيد « لا إله إلا الله محمد رسول الله».

، وإنه من المعلوم بالضرورة أن سلف الأمة رضوان الله عليهم هم خير من طبق هذه العقيدة بكل مقتضياتها وتكاليفها.

والحديث عن السلف ممتع وجميل، بل هو من الحوافز العملية التي سجلها تاريخ الأمة المسلمة ليكون ذلك مُعْلمًا من معالم الهداية والرشاد لمن حاء بعدهم، ليستن

بسنتهم وينهج لهجهم.

وقد كانوا رضوان الله عليهم يقدرون النعمة التي أنعم الله بما عليهم وهي نعمة الإيمان.

ويقدرون أيضًا فضل نور الله وشريعته الغرّاء التي بعث بما نبيه محمدًا ﷺ

﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْـتَنَا فَأَحْيَـيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُم نُورًا يَعْشِى بِهِ عِنْ اَلنَّاسِ كَمَن مَّشَلُهُ فِي الظَّلُمُنِ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٢].

وقدروا رحمهم الله تربية المصطفى والهية سنته الشريفة قولاً وفعلاً وأدركوا أهم « لم يكونوا حدمة جنس، ورسل شعب أو وطن، يسعون لرفاهيته ومصلحته وحده، ويؤمنون بفضله وشرفه على جميع الشعوب والأوطان، و لم يخرجوا ليؤسسوا امبراطورية عربية ينعمون ويرتعون في ظلها، ويشمخون ويتكبرون تحت حمايتها ويخرجون الناس من حكم الروم والفرس إلى حكم العرب وإلى حكمهم أنفسهم. إنما قاموا ليخرجوا الناس من عبادة العباد جميعًا إلى عبادة الله وحده كما قال ربعي بن عامر رسول المسلمين في مجلس يزدجر: «الله ابتعثنا لنخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده. ومن ضيق الدنيا إلى سعتها ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام».. «فالأمم عندهم سواء والناس عندهم سواء. الناس كلهم من آدم وآدم من تراب.. لم يخلوا بما عندهم من دين وعلم وقمذيب على أحد، و لم يراعوا في الحكم والإمارة والفضل نسبًا ولونًا ووطنًا، بل كانوا سحابة خير انتظمت البلاد وعمت العباد، وغوادي مزنة أثني عليها السهل والوعر، وانتفعت بما البلاد والعباد على قدر قبولها وصلاحها» (۱).

ويصعب على هنا أن أذكر معظم الوقائع والمواقف التي برز فيها تطبيق الولاء والبراء عند سلف الأمة رحمهم الله. ولكنني أقتصر على القليل من ذلك لإعطاء فكرة صادقة وصورة حية، وأمثلة مشرقة لتلك الماذج الإيمانية التي أراد الله أن يحقق بما

<sup>(</sup>١) ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين ص١٢٧، ١٢٧ بتصرف بسيط.

مثالية هذا الدين، ليعلم الناس أن هذا الدين مثالي واقعي (١) في آن واحد إذا وجد الأكفاء الجديرون بحمله وتبليغه للناس بصدق، وأمانة، وطهر ونقاء، وإخلاص وتجرد وابتغاء ما عند الله.

ومن هذه الأمثلة: موقف صحابة رسول الله ﷺ من كعب بن مالك ﷺ ومن معه من المخلفين الثلاثة، حيث قاطعوهم وهجروهم لتخلفهم عن غزوة تبوك.

وانظر إلى هذه المقاطعة لثلاثة من صحابة رسول الله ﷺ يصلون خلف رسول الله ﷺ في مسجد أسس على التقوى: لقد هجروهم ولم يكلموهم حتى في التحية الإسلامية!!

فمن يا ترى من المسلمين اليوم يتبرأ من الذين يحادون الله ورسوله ويسعون في الأرض فسادًا؟!

أما الموقف العظيم الذي يبرز فيه ولاء المسلم لدينه وإحوانه المؤمنين، حتى وهذا المؤمن مهجور من إخوانه وأحبابه، مقاطع عنهم حتى في رد السلام. مبتلى بإغراء مادي عظيم، ومحسن له المنصب ورفعة المكان في الدنيا: فهو موقف الصحابي الجليل كعب بن مالك في فإنه – كما جاء في حديثه الطويل – لما أمر الرسول والمينية صحابته بمجره ومن معه، حتى زوجته ذهبت إلى أهلها فاجأه أمر عجيب وخطير في آن واحد.

يقول كعب ﷺ: « ... فبينا أنا أمشي بسوق المدينة إذا نبطي من أنباط أهل الشام ممن قدم بالطعام يبيعه بالمدينة يقول: من يدل على كعب بن مالك؟ فطفق الناس يشيرون له، حتى إذا جاءين دفع إلى كتابًا من ملك غسان فإذا فيه: أما بعد قد بلغني أن صاحبك قد جفاك، و لم يجعلك الله بدار هوان ولا مضيعة، فالحق بنا نواسك. فقلت

<sup>(</sup>١) للوقوف على فكرة صحيحة فيما يتعلق بمثالية الإسلام وواقعيته حبذا مراجعة كتاب خصائص التصور الإسلامي للأستاذ سيد قطب فصل الواقعية. وكتاب منهج التربية الإسلامية للأستاذ محمد قطب ج١ الفصل الأخير وكتاب الإنسان بين المادية والإسلام فصل نظرة الإسلام.

لما قرأتها: وهذا أيضًا هن البلاء، فتممت بما التنور فسجرته بما»(١١).

لقد صدق كعب رضي قوله: «وهذا أيضًا من البلاء» أجل إنه بلاء عظيم، ولقد كان ولاء كعب رضي ما هو فيه من شدة وهجر ومع دواعي الإغراء والإغواء لله ولدينه ورسوله والمؤمنين، وكان براؤه من ملك غسان واضحًا في حرقه لكتاب ذلك الملك.

فانظر إلى هذه العظمة وهذا الصدق في الولاء والحب للإسلام والمسلمين والبعد عن كل ما يصرف عن ذلك من متاع الدنيا ووجاهتها التي لا تساوي عند الله جناح بعوضة.

قال ابن حجر وهو يشرح قصة كعب: دل صنيع كعب هذا على قوة إيمانه ومحبته لله ولرسوله وإلا فمن صار في مثل حاله من الهجر والإعراض قد يضعف عن احتمال ذلك، وتحمله الرغبة في الجاه والمال على هجران من هجره، ولا سيما مع أمنه من الملك الذي استدعاه إليه أنه لا يكرهه على فراق دينه لكن لما احتمل عنده أنه لا يأمن من الافتتان حسم المادة وأحرق الكتاب ومنع الجواب... ورجح ما هو فيه من النكد والتعذيب على ما دعي إليه من الراحة والنعيم حبًا في الله ورسوله كما قال علي الله ورسوله أحب إليه مما سواهما» (٢).

ومثال آخر: قصة الصحابي الجليل عبد الله بن حذافة السهمي وموقفه مع ملك الروم، حيث أغراه حتى بمشاطرته ملكه فرفض، وهدده بالقتل والحرق فأبي أن يتنصر. كل ذلك دلالة واضحة، وبرهان صادق لعمق ذلك الولاء ورسوخ هذه العقيدة في تلك النفوس العظيمة. ولئن كان موقف عبد الله بن عبد الله بن أبي — الذي تحدثنا عنه سابقًا — عظيمًا في منعه أباه من دخول المدينة إلا بإذن رسول الله مَنْ عَنْ مُوقف

<sup>(</sup>۱) القصة بطولها في صحيح البخاري كتاب المغازي باب حديث كعب بن مالك ١١٣/٨ ح٤١٨٦ وانظر القصة أيضًا في تفسير الطبري ٢٠/١٦ وابن كثير ١٦٦/٤ – ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٢١/٨ والحديث سبق تخريجه وانظر تعليق ابن القيم على القصة في زاد المعاد ٨١/٣.

أبي عبيدة ﷺ أعجب من ذلك وأعظم فقد قتل أباه في معركة بدر لأنه كان كافرًا محاربًا لله ورسوله، ولم تكن صلة الأبوة لتمنعه دون تنفيذ الولاء والنصرة لله ورسوله ودينه والمؤمنين. والبراءة والجهاد لعدو الله الذي رضي بالبقاء في حزب الشيطان ليكون حربًا على المؤمنين.

ومثال آخو: فقد روت كتب السير أن زيد بن الدثنة (۱) ﴿ اسْتراه صفوان بن أمية – بعد يوم الرحيع – ليقتله بأبيه أمية بن خلف، وخرجوا بزيد إلى التنعيم حيث اجتمع رهط من قريش فيهم أبو سفيان بن حرب فقال له أبو سفيان حين قدم ليقتل: أنشدك الله يا زيد، أتحب أن محمدًا عندنا الآن في مكانك نضرب عنقه وأنك في أهلك؟

قال زيد: والله ما أحب أن محمدًا الآن في مكانه الذي هو فيه تصيبه شوكة تؤذيه وأني جالس في أهلي فقال: أبو سفيان: ما رأيت من الناس أحدًا يحب أحدًا كحب أصحاب محمد محمدًا، ثم قتلوا زيدًا المناهزة أنها المناهزة أنها المناهزة أنها المناهزة المن

فانظر إلى هذا الحب وهذا التفاني وذلك الولاء، وقوة النصرة! إنه رهب وهو في مكانه البعيد عن رسول الله عن أن تمس رسول الله و الله عن أن عن أن يصيبه أكبر من ذلك!!

هذا هو الولاء الصادق الذي بنته هذه العقيدة في النفوس فأخرجت للناس هذه النماذج العظيمة التي تقصر دون عظمتها كل عظمة أرضية.

ومثال آخر: روى الإمام أحمد وغيره أن أنس بن النضر رهي غاب عن قتال بدر فقال: غيبت عن أول قتال قاتله رسول الله ﷺ المشركين؟ لئن الله أشهدني قتالاً

<sup>(</sup>١) زيد بن الدثنة: بفتح الدال وكسر المثلثة ابن معاوية بن عبيد بن عامر بن بياضة الأنصاري شهد بدرًا وأُحدًا وكان في غزوة بئر معونة فأسره المشركون وقتلته قريش بالتنعيم. انظر الإصابة ٥٦٥/١.

<sup>(</sup>٢) انظر القصة في السيرة لابن هشام ١٨١/٣.

للمشركين ليرين الله ما أصنع. فلما كان يوم أحد انكشف المسلمون فقال: اللهم إني أعتذر إليك مما صنع هؤلاء — يعني أصحابه — وأبرأ إليك مما جاء به هؤلاء — يعني المشركين — ثم تقدم فلقيه سعد بن معاذ دون أحد فقال: أنا معك، قال سعد فلم أستطع أن أصنع ما صنع، قال فوجد فيه بضع وثمانون ضربة سيف وطعنة رمح ورمية سهم فكانوا يقولون فيه وفي أصحابه نزل قوله تعالى:

﴿ فَمِنْهُم مِّن قَضَىٰ غَبَهُم وَمِنْهُم مِّن يَنفَظِرُ ﴾ [الأحزاب: ٢٣] (١).

إن سلفنا الصالح رضوان الله عليهم كانوا شديدي الاعتزاز بدينهم فلم تخدعهم المظاهر الجوفاء، ولا القوى والاعتبارات التي تتعبد الناس في الجاهلية، وأصدق مثال على ذلك قصة ربعي بن عامر ﷺ حين قابل رستم، فقد كان الفرس مدججين بالسلاح وعليهم التيجان والثياب المنسوجة بالذهب، ووضعوا البسط والنمارق في مجلس رستم وله سرير من الذهب، فأقبل ربعي يسير على فرس له زباء<sup>(١)</sup> قصيرة، معه سيف غمده لفافة ثوب خلق، ورمح وجحفة (٢) وقوس فلما انتهى إلى أدني البسط قيل له انزل فحملها على البساط فلما استوت عليه نزل عنها وربطها بوسادتين فشقهما ثم أدخل الحبل فيهما، فلم يستطيعوا أن ينهوه ثم قالوا له: ضع سلاحك، فقال: إني لم آتكم فأضع سلاحي بأمركم أنتم دعوتموني، فإن أبيتم أن آتيكم كما أريد رجعت، فأخبروا رستم فأذن له وقال: هل هو إلا رجل واحد! فأقبل ربعي يتوكأ على رمحه وزجه نصل يقارب الخطو، ويزج النمارق والبسط، فما ترك لهم نمرقة ولا بساطًا إلا أفسده وتركه منهتكًا مخرقًا، فلما دنا من رستم تعلق به الحرس، وجلس على الأرض وركز رمحه بالبسط، فقالوا: ما حملك على هذا؟ قال: إنا لا نستحب القعود على زينتكم هذه! فكلمه فقال: ما جاء بكم؟ قال: الله ابتعثنا والله جاء بنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٣٠١/٣ وتفسير ابن كثير ٣٩٤/٦.

<sup>(</sup>٢) الزباء: أي طويلة الشعر كثيرته.

<sup>(</sup>٣) الجحفة: الترس.

الإسلام فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم إليه، فمن قبل منا ذلك قبلنا ذلك منه ورجعنا عنه، وتركناه وأرضه يليها دوننا، ومن أبي قاتلناه أبدًا، حتى نفضي إلى موعود الله، قال: وما موعود الله؟ قال: الجنة لمن مات على قتال من أبي، والظفر لمن بقي. فقال رستم: قد سمعت مقالتكم فهل لكم أن تؤخروا هذا الأمر حتى ننظر فيه وتنظروا؟ قال: نعم. كم أحب إليكم؟ أيومًا أو يومين؟ قال: لا بل حتى نكاتب أهل رأينا ورؤساء قومنا، وأراد مقاربته ومدافعته فقال: إن مما سن لنا رسول الله وعمل به أثمتنا ألا نمكن الأعداء من آذاننا، ولا نؤجلهم عند اللقاء أكثر من ثلاث، فنحن مترددون عنكم ثلاثًا فانظر في أمرك وأمرهم، واختر واحدة من ثلاث بعد فنحن مترددون عنكم ثلاثًا فانظر في أمرك وأمرهم، واختر واحدة من ثلاث بعد الأجل، اختر الإسلام وندعك وأرضك، أو الجزاء فنقبل ونكف عنك. وإن كنت عن نصرنا غنيًا تركناك منه، وإن كنت إليه محتاجًا منعناك أو المنابذة في اليوم الرابع، ولسنا نبدؤك فيما بيننا وبين اليوم الرابع إلا أن تبدأنا، وأنا كفيل لك بذلك على أصحابي نبدؤك فيما بيننا وبين اليوم الرابع إلا أن تبدأنا، وأنا كفيل لك بذلك على أصحابي وعلى جميع من ترى، قال: أسيدهم أنت؟ قال: ولا لكن المسلمين كالجسد بعضهم من بحير، أدناهم على أعلاهم (١٠).

ومما يوضح أيضًا صورة الولاء في نفوس أولئك الأخيار قوله على في غزوة تبوك: «إن بالمدينة أقوامًا ما سرتم مسيرًا، ولا قطعتم واديًا إلا كانوا معكم قالوا: وهم بالمدينة؟ قالوا: وهم بالمدينة حبسهم العذر» متفق عليه (٢٠).

فانظر إلى هذا الولاء والتناصر حتى ممن حبسهم العذر، لأن هذا أمر لا عذر لهم في تركه، فهم مع إخوالهم بالدعاء والمتابعة.

أما اليوم فيرى المغرورون والمبهورون والمنهزمون أن الكفار — كما قال أحدهم — خصوم شرفاء، بل يرونهم أصدقاء أوفياء.

ولكن الذي يجب على المسلمين اليوم أن يفهموه: هو أن الاقتداء بسيرة رسول الله

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ١٩/٣، ٥٢٠.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري كتاب المغازي ۱۲٦/۸ ح٤٤٢٣ وصحيح مسلم كتاب الإمارة ٣/ ١٥١٨ ح١٩١١.

وسلفنا الصالح في كل شيء، وفي قضية الولاء والبراء من باب أخص هو الأمر المطلوب منهم وليس عليهم بعد ذلك أن تقوم أصوات أرباب التبعية والولاء للغرب الكافر والشرق الملحد لتنادي بما قاله وردده من قبلهم أن هذا الفعل رجعية وتقهقر. بل إن عزم المسلمين المخلصين على تحقيق مقتضيات هذه العقيدة والإصرار على تحكيم الشريعة الربانية هو سبيل النجاح وطريق الفلاح، في الدنيا والآخرة وجدير بهم أن يرتفعوا إلى المستوى المطلوب منهم

﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ } [آل عمران: السَّامِ اللَّ



# الفصل الثاني صورة الولاء والبراء في عصرنا الحاضر

إنه بعد أن سبق بيان قضية الولاء والبراء في التصور الإسلامي، ووقفنا على مدى أهمية هذا الموضوع، وبعد سياق تلك الأمثلة المشرقة من تاريخ الصدر الأول من هذه الأمة: لابد أن نقف عند وضع المسلمين في العصر الحاضر، لنرى أين يقف المسلمون اليوم من هذه القضية وما مدى التزامهم كها أو تخليهم عنها؟ وما الذي حل مجم؟ وهل هناك مبشرات لتغيير هذا الواقع المؤلم؟

وإنه لمن البدهي هنا أن نقول: إن العالم الإسلامي في العصور المتأخرة قد بلغ دركات الانحطاط والتخلف في كل شيء.

انحطاط في عقيدته حيث ترك ما عليه السلف الصالح وذهب إلى خزعبلات وحواشي علم الكلام الدخيل والحوض في نقاشات بيزنطية لا تمت للواقع ولا تصلحه بأي حال بل تزيده فسادًا والهيارًا.

وانحطاط في التزامه بمقتضيات هذه العقيدة من الجهاد والتميز والعزة حيث استبدل بذلك كله التصوف والخرافات والتواكل، مما أطمع العدو فيهم على هذه الحال.

وتخلف في جميع المحالات العلمية وترك مكان القيادة إلى ذلة التبعية فبعد أن كان المسلمون هم الرواد في كل علم نافع جاء الخلف ليترك ذلك الميراث العظيم الذي أخذه أعداء هذا الدين واستفادوا به ودفعهم إلى ما وصلوا إليه الآن.

وأخيرًا فقد أعطى هؤلاء الخلف للناس: صورة هزيلة رديئة عن الإسلام، جعلت أعداء هذا الدين يتكالبون عليه من كل حدب وصوب طامعين في إطفاء نور الله، ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون. ولقد غزت العالم الإسلامي جيوش كثيرة وعديدة، وهي على كثرتما وضراوتها العسكرية لم تكتف بهذا يل نوعت أساليب

الهجوم، فاستخدمت بعد الهجوم العسكري — الغزو الفكري الخبيث الذي فعل في «المسلمين» ما لم تفعله الجيوش الجرارة!

وأول ما حرص عليه الأعداء هو بث سموم التشكيك وقلب المفاهيم حيث أخذ ينشر أمثال هذه الأفكار: «ما للدين ونظام المجتمع؟ ما للدين والاقتصاد؟ ما للدين وعلاقات الفرد بالمجتمع وبالدولة؟ ما للدين والسلوك العملي في واقع الحياة، ما للدين والملبس وخاصة ملابس المرأة؟ ما للدين والفن؟ ما للدين والصحافة والإذاعة والسينما والتليفزيون؟ وباختصار: ما للدين والحياة؟ ما للدين والواقع الذي يعيشه البشر على الأرض؟» (١).

وكان هدف الاستعمار — كما يقول الشيخ محمد الغزالي -: «تكوين حيل يستحي من الانتساب للإسلام، ويكره أن يرى وهو يقوم بشيء من شعائره، خصوصًا بين المثقفين الكبار! والطبقات التي قمياً للحكم والنفوذ».

الواحد من هؤلاء يحب أن يراه الناس خارجًا من حانة، ولا يحب أن يروه خارجًا من مسجد ومن السهل عليه أن يوصف بأنه زبى بعشر نسوة، لكن وجهه يسود لو قيل: متزوج من اثنتين أما أن يفكر في تلاوة آيات من القرآن أو يرجع إلى شيء من سنّة رسول الله فذلك ما لا يخطر له ببال(٢).

وأفلح الاستعمار أيضًا في تكوين جيل يرفض العمل تحت لواء الإسلام، وهذا الجيل هو «الطابور الخامس» الذي ألحق بنا الهزائم في كل ميدان (٢٠).

وحتى لا يكون الحديث بحرد عاطفة أو هجوم - كما يقال ذلك - أرى أن أثبت هنا نصوصًا صريحة واضحة نطق بما أعداؤنا الكفار ونفذوها تدل على مدى عمق عداوهم للإسلام والمسلمين وألهم لا يريدون إلا الشر والكيد بهذا الدين وطمس

<sup>(</sup>١) هل نحن مسلمون ص١١٠.

<sup>(</sup>۲) کفاح دین ص۱٤۷ ط۳.

<sup>(</sup>٣) انظر حصاد الغرور ص٣٩.

معالمه، وفي هذه النصوص أيضًا عظة وعبرة للمتغافلين والمنهزمين والمبهورين بهم من أبناء جلدتنا ومن الذين ينطقون بلغتنا ويتسمون بأسمائنا. ثم يحكم المنصف بعد قراءتها هل تحقق شيء منها أم لا؟

يقول القس زويمر في مؤتمر القدس سنة ١٩٣٥م وهو يخاطب المبشرين بالنصرانية في العالم الإسلامي ما نصه: «... إن مهمة التبشير التي ندبتكم دول المسيحية للقيام هما في البلاد المحمدية — ليست هي إدخال المسلمين في المسيحية — فإن في هذا هداية لهم وتكريمًا (!!) وإنما مهمتكم أن تخرجوا المسلم من الإسلام ليصبح مخلوقًا لا صلة له بالله وبالتالي لا صلة تربطه بالأخلاق التي تعتمد عليها الأمم في حياقها، ولذلك تكونون أنتم بعملكم هذا طليعة الفتح الاستعماري في الممالك الإسلامية. وهذا ما قمتم به خلال الأعوام المائة السالفة خير قيام، وهذا ما أهنئكم عليه وقمنئكم دول المسيحية والمسيحيون جميعًا من أجله كل التهنئة» (١) وسترد بقية هذه الكلمة. ومع وضوح هذا النص الصليبي الحاقد وجد من «المستسلمين» — وهو محسوب من العلماء — من يقول إن قضية زمالة الأديان والتسامح بها والتقارب والالتقاء بينها أمر محبب كما قد سبق ذكر ذلك في الباب الثاني. مما يدل على مدى الغفلة وعمق الجهل بحقيقة الإسلام وبحقيقة عداوة أعدائه له.

ويقول لويس التاسع: إن الغزو العسكري لا يكفي لهزيمة المسلمين ولكن لابد من غزو عقيدةم.

ثم نجد عدوًا آخر يقول – وهو يتابع عودة المسلمين إلى إسلامهم –: «ألا إن ثمة قوة جديدة بدأت تظهر ألا وهي الدعوة إلى إسلام «متزمت» والسعي عن طريق الإسلام إلى نظام حياة لا يكون نسخة عن نظام آخر ولا تقليدًا له، بل يكون خاصًا بحويته وتقاليده ومصالحه المعنوية والمادية»(٢).

<sup>(</sup>١) جذور البلاء للأستاذ عبد الله التل ص٢٧٥ ط٣.

<sup>(</sup>٢) الجنرال بيار غالوا. عن مجلة المجتمع الكويتية العدد ٤٥٠ ص٤ سنة ١٣٩٩هـ..

ويقول وليم حيفورد بالكراف: «متى توارى القرآن ومدينة مكة عن بلاد العرب يمكننا حينئذ أن نرى العربي يتدرج في سبيل الحضارة التي لم يبعده عنها إلا محمد وكتابه »(۱).

وبالرغم من متات النصوص التي تشبه ما ذكرنا، والتي مؤداها جميعًا: طمس الإسلام وإخراج المسلمين من إسلامهم فقد وجد للأسف في بلاد المسلمين من كان عونًا لهؤلاء الأعداء على خططهم، أو من ميع قضايا الإسلام في سبيل ملاينة أعداء الله.

يقول الأستاذ عبد القادر عودة رحمه الله: إن بعض الأقطار التي تسمي نفسها إسلامية، تبيح للمبشرين من الإنجليز والفرنسيين والإيطاليين والأمريكيين أن ينشئوا مدارس للتبشير بالدين المسيحي في بلادهم حتى تفتن أطفالنا المسلمين عن دينهم، بل إن بعض الأقطار منع تعليم الدين الإسلامي في المدارس الحكومية وأهمل دراسة التاريخ الإسلامي في الوقت الذي يركز فيه الاهتمام بتدريس تاريخ أوروبا وتمجيد حضارتها وألها هي قبلة الرقى والمدنية (٢).

وإذا كان هذا على مستوى الحكومات، فإن الأفراد أشد إيغالاً في ذلك وهم صنفان:

١) صنف من العلماء الذين لهم مكانة في التاريخ الحديث، وكتب عنهم بحلدات فيها من المدح وألقاب الإصلاح ما الله به عليم، ولكن التاريخ كشف عن هوياهم ومواقفهم. ومنهم عبد الرحمن الكواكبي، هذا الرجل الذي يعتبر من أسبق الناس ظهورًا في الدعوة إلى التفريق بين السلطة الدينية والسلطة السياسية. وقد أصدر كتاب «أم القرى» سنة ١٨٩٩م. وورد في هذا الكتاب آراء لم تخل من إشارات مريبة إلى موالاة الدول الأوروبية المستعمرة حيث قال فيما قال: «وكفتح أبواب

<sup>(</sup>١) الغارة على العالم الإسلامي ص٩٤ ط٢.

<sup>(</sup>٢) انظر الإسلام وأوضاعنا القانونية ص٧٥ ط٢.

حسن الطاعة للحكومات العادلة والاستفادة من إرشاداتها وإن كانت غير مسلمة، وسد أبواب الانقياد المطلق ولو لمثل عمر بن الخطاب»(١).

أما الشيخ محمد عبده فكما يقول عنه الأستاذ غازي التوبة: قد تجاوز تعاونه مع الإنجليز المحتلين لمصر إلى التعاون مع الجواسيس المستشرقين في انكلترا نفسها، حيث تتضح ثقتهم المطلقة به، وتعاونه البعيد معهم في الرسالتين المبعوثتين إلى «المستر بلنت» جوابًا على سؤال الأخير عن رأي المفتي في الحالة السياسية الجديدة في مصر، وعن رأيه في الدستور المناسب لمصر. وقد أورد محمد رشيد رضا نص الرسالتين في الجزء الأول من تاريخه ص٩٨-٩٠ وورد في الرسالة الثانية الفقرة الثالثة قوله: «إذا فرض أن كان بعض الوزراء من الانكليز وكان لهم مرءوسون من المصريين فإنه ينبغي أن يعطي هؤلاء المرءوسون المصريون أو الوزراء الثانويون سلطة تسمح لهم بأن يفصلوا في جميع المسائل المختصة بالدين وما أشبه ذلك تحت مراقبة الوزراء الأصليين بحيث لا يكون الموظفون المصريون بحرد ألعوبة في أيديهم كما هو الحال الآن»(۱).

أما عباس محمود العقاد فيقول في كتابه «التفكير فريضة إسلامية»: «ما الذي يمنع المسلم أن يعمل للديمقراطية أو يعمل للاشتراكية. أو يعمل للوحدة العالمية؟».

وما الذي يمنع المسلم من أحكام دينه أن يقبل مذهب التطور أو يقبل الوجودية في صورتها المثلى؟

إلى أن قال: إن عقيدة المسلم لا تمنعه من أن يكون اشتراكيًا (٢). وأنا أعلم مثل ما علم غيري أن هذا الكلام قد يقابل بالاستنكار والاستغراب لأنه خلاف المعهود ولكن أقول ما قاله الأستاذ الدكتور محمد محمد حسين في كتابه القيم «الإسلام والحضارة الغربية» حيث قال: «نحن حين ندعو إلى إعادة النظر في تقويم الرجال لا نريد أن نقص من قدر أحد، ولكننا لا نريد أن تقوم في مجتمعنا أصنام جديدة معبودة لأناس

<sup>(</sup>١) انظر كتاب أزمة العصر للدكتور محمد محمد حسين ١٨ – ٢٠ حول هذا الموضوع.

<sup>(</sup>٢) الفكر الإسلامي المعاصر. دراسة وتقويم ٣٥ - ٣٧.

<sup>(</sup>٣) موسوعة العقاد ٩٥٨/٥ وانظر الفكر الإسلامي لغازي التوبة ص١٧١.

يزعم الزاعمون ألهم معصومون من كل خطأ، وأن أعمالهم كلها حسنات لا تقبل القدح والنقد، حتى إن المحدوع بهم والمتعصب لهم والمروج لآرائهم ليهيج ويموج إذا وصف أحد الناس إمامًا من أئمتهم بالخطأ في رأي من آرائه، في الوقت الذي لا يهيجون فيه ويموجون حين يوصف أصحاب رسول الله ويلي الا يقبلون أن يوصف به زعماؤهم المعصومون فيقبلون أن يوصم سيف الإسلام خالد بن الوليد بأنه قتل مالك بن نويره في حرب الردة طمعًا في زوجته، ويرددون ما شاع حول ذلك من أكاذيب. ويقبلون أن يلطخ تاريخ ذي النورين عثمان بن عفان بما ألصقه به، ابن سبأ اليهودي من قمم.. يقبلون ذلك كله ثم يرفضون أن يمس أحد أصنامهم بما هو أيسر منه، ويحتمون بحرية الرأي في كل ما يخالفون به إجماع المسلمين، ويأبون على مخالفيهم في الرأي هذه الحرية. يخطئون كبار المحتهدين من أثمة المسلمين ويجرحونهم بالظنون والأوهام ويثورون لتخطئة ساداقهم أو تجريحهم بالحقائق الدامغة (١٠).

إننا لابد أن نقول للمخطئ أنت مخطئ وللمصيب نقول: أحسنت وبارك الله فيك. لذا فإن انزلاق هؤلاء العلماء، أو غيرهم في قضية موالاة الكفار أو التساهل معهم في بعض الأمور بغير دليل شرعي أمر يرفضه الإسلام ويأباه لأن موضع القدوة لنا هو رسول الله وضحابته الأجلاء وسلفنا الصالح وكفى. وليس من حق فرد — كائنًا من كان — أن يجعل من آرائه وعلمه سلمًا يرتقي عليه الموالون للكفار، ثم يزعم بعد هذا أنه داعية إسلامي، أو مصلح عظيم!!

٢) أما الصنف الثاني: فهم الذين صنعهم الاستعمار على عينه، ورباهم تربية أوروبية خالصة في التفكير والسلوك من أجل أن يكونوا أداة للتقريب بين المسلمين وبين المستعمر الأوروبي.

ومن هذا الصنف طه حسين الذي يقول في كتابه مستقبل الثقافة في مصر: «لكن السبيل إلى ذلك – أي الرقي – ليست في الكلام يرسل إرسالاً، ولا في المظاهر الكاذبة والأوضاع الملفقة، وإنما هي واضحة بينة ومستقيمة ليس فيها عوج ولا التواء،

<sup>(</sup>١) الإسلام والحضارة الغربية ص٠٥.

وهي واحدة فذة ليس لها تعدد، وهي: أن نسير سيرة الأوروبيين ونسلك طريقهم لنكون لهم أندادًا، ولنكون لهم شركاء في الحضارة خيرها وشرها، حلوها ومرها، وما يحب منها وما يكره وما يحمد منها وما يعاب (١).

وما دام أننا عرفنا هدف أعدائنا بصورة عامة، ووقفنا على حقيقة بعض مواقف المخدوعين بهم: فإنه لحري بنا أن نعرف بعض تفاصيل خططهم ورسائلهم التي منها:

## ١ – التربية والتعليم

العلم كما يقال: سلاح ذو حدين، ومن هذا المنطلق أدرك أعداء الله من جميع الكفار أن صخرة العقيدة الإسلامية لا يمكن النيل منها عن طريق القوة والسلاح فهي قد أدمتهم كثيرًا، ولا يستطيعون الصمود أمام هتاف المجاهدين الصادقين في سبيل الله، ولذلك لجئوا إلى وسيلة أخرى هي أحبث في التأثير وأشد في الدهاء. وهذه الوسيلة هي غزو مناهج التربية والتعليم في العالم الإسلامي بأفكار ونظريات وشبهات وشكوك يضفي عليها – كذبًا وجمتانًا – ثوب التجرد العلمي، والبحث العلمي!! وسلك أعداء الإسلام في هذا سبيلين: الأول: السيطرة على التعليم في الداخل، والثاني: عن طريق الابتعاث إلى الدول الكافرة.

فأما الأمر الأول: فيقول عنه القس زويمر الذي أوردنا صدر كلمته سابقًا يقول أيضًا: «... لقد قبضنا أيها الإخوان في هذه الحقبة من الدهر من ثلث القرن التاسع عشر إلى يومنا هذا على جميع برامج التعليم في الممالك الإسلامية المستقلة أو التي تخضع للنفوذ المسيحي أو التي يحكمها المسيحيون حكمًا مباشرًا، ونشرنا في تلك الربوع مكامن التبشير المسيحي والكنائس والجمعيات وفي المدارس الكثيرة التي تهيمن عليها الدول الأوروبية والأمريكية وفي مراكز كثيرة ولدى شخصيات لا تجوز الإشارة إليها، الأمر الذي يرجع الفضل فيه إليكم أولاً وإلى ضروب كثيرة من التعاون بارعة باهرة النتائج، وهي من أخطر ما عرف البشر في حياته الإنسانية كلها. إنكم أعددتم

<sup>(</sup>١) الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر ٢٢٩/٢ ط بيروت والفكر الإسلامي للتوبة ص١٠٤.

بوسائلكم جميع العقول في الممالك الإسلامية إلى قبول السير في الطريق الذي مهدتم له كل التمهيد «إخراج المسلم من الإسلام» إنكم أعددتم نشئًا لا يعرف الصلة بالله ولا يريد أن يعرفها، وأخرجتم المسلم من الإسلام ولم تدخلوه في المسيحية وبالتالي: جاء النشء الإسلامي طبقًا لما أراده له الاستعمار، لا يهتم بالعظائم ويحب الراحة والكسل، فإذا تعلم فللشهوات، وإذا جمع فللشهوات، وإن تبوأ أسمى المراكز ففي سبيل الشهوات يجود بكل شيء (١).

أجل صدق هذا القس وهو كافر أن هناك جيلاً تربى على ثقافة الغرب فخرج لا يعرف الصلة بالله أبدًا.

وانطلاقًا من مبدأ هذا الصليبي الحاقد قام «اللورد كرومر» - المعتمد البرطاني في مصر أيام الاحتلال - بإنشاء كلية فكتوريا حيث قصد بها تربية حيل من أبناء الحكام والزعماء والوجهاء في محيط إنجليزي ليكونوا من بعدهم أدوات المستعمر الغربي في إدارة شئون المسلمين (٢).

وجاء «دنلوب» المتخرج من كلية اللاهوت البريطانية ليرسم سياسة التعليم في مصر، حيث وضع مناهج كفيلة بإخراج النماذج التي عناها القس زويمر «لا تعرف الصلة بالله».

ومصداق ذلك أن درس الدين لا يدرس منه إلا نتف يسيرة مثل: أن الإسلام جاء ليبطل عبادة الأوثان ويعبد الله الواحد، ويحرم وأد البنات. وأستاذ هذه المادة يختار من أسن الأساتذة وبمظهر رث، ثم تلغى مادة الدين في نهاية العام الدراسي (٢).

أما مادة التاريخ فكان يخفى على الطالب فيها: أن الإسلام جاء ليحارب الشرك

<sup>(</sup>١) جذور البلاء ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحضارة الغربية للدكتور محمد محمد حسين ص٤٦.

 <sup>(</sup>٣) انظر: هل نحن مسلمون ص١٣٦ - ١٣٨ ومذكرة المذاهب الفكرية المعاصرة للأستد
 محمد قطب لطلاب السنة المنهجية بالدراسات العليا في كلية الشريعة.

بكل مظاهره ويعطي نبذًا عن دراسة صدر الإسلام، وأن مهمة الإسلام تغيير ما كان عليه العرب في جاهليتهم ويركز فيه أيضًا على الجانب السياسي والصراع بين الطبقات الحاكمة. أما حياة المجتمع الإسلامي فلا شيء يذكر من ذلك.

وكذلك البطولات الإسلامية والحركة العلمية الإسلامية. كل ذلك يخفى عن الطلاب في الوقت الذي يدرس فيه بتوسع تاريخ أوروبا ونهضتها ورجالها وأبطالها وأنها بلد التقدم والرقى ومهبط المدنية لأن فيها فحم وحديد (١)!!

وخلاصة القول: إنه كان يلقن الطلاب أن أوروبا هي العملاق الضخم الذي لا يقهر. والإسلام هو القزم الضئيل الذي عليه أن يتعبد هذا العملاق ليعيش<sup>(٢)</sup>!

وأما السبيل الثاني: وهو الابتعاث إلى الخارج أي إلى الدول الكافرة فقد حقق هذا نتائج ترضي من خطط لها. ذلك أن هذا الابتعاث — في الغالبية العظمى منه — يكسر صفة التميز بين المسلم والكافر، ويجعل ولاء المسلم متذبذبًا وهو يرى ما بُهر به، ثم إنه يزيد الطالب جهالة بدينه وقيمه ومثله، ويزيده تعلقًا بالغرب أو الشرق ويبدأ بتطبيعه بطابع غير إسلامي، ثم يصير هذا التطبع — مع الزمن — طبعًا، ثم انسلاخًا من حيث يشعر الطالب أو لا يشعر فتحده في لبسه ومأكله ومشربه وكلامه وطريقة تعامله، غربيًا، أو شرقيًا بل ربما أكثر من ذلك (٣).

وكان من أوائل المبتعثين وأولهم سبقًا في خدمة ما أريد له: رفاعة الطهطاوي حيث مكث في فرنسا خمس سنوات من ١٨٣٦-١٨٣١م ولما رجع بدأ ينشر كلامًا يسمع للمرة الأولى في البيئة الإسلامية مثل: الوطن والوطنية والاهتمام بالتاريخ القديم ليدعم به المفهوم الوطني الجديد، ثم يتحدث عن الحرية وأنها سبيل التقدم وكذلك طالب بتقنين الشريعة على نمط المدونات القانونية الأوروبية، ثم يتحدث بكلام كثير وطويل

<sup>(</sup>١) انظر المصدرين السابقين.

<sup>(</sup>٢) هل نحن مسلمون؟ ص١٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر أساليب الغزو الفكري للدكتور على حريشة وزميله ٦٤، ٦٥.

عن المرأة؛ كتعليمها ومنع تعدد الزوجات وتحديد الطلاق واختلاط الجنسين(١).

وخلاصة ما يريده أعلام الإسلام في قضية التربية والتعليم هو ما قاله المستشرق «حب» في كتابه «وجهة الإسلام» حيث قال: «... والسبيل الحقيقي للحكم على مدى التغريب «أو الفرنجة» هو أن نتبين على أي حد يجري التعليم على الأسلوب الغربي، وعلى المبادئ الغربية، وعلى التفكير الغربي. والأساس الأول في كل ذلك: هو أن يجري التعليم على الأسلوب الغربي وعلى المبادئ الغربية، وعلى التفكير الغربي. هذا هو السبيل الوحيد، ولا سبيل غيره، وقد رأينا المراحل التي مر بها طبع التعليم بالطابع الغربي في العالم الإسلامي، ومدى تأثيره على تفكير الزعماء المدنيين، وقليل من الزعماء المدنيين، وقليل من الزعماء الدينيين، وقليل من

إن العالم «الإسلامي» كله اليوم يسير في تعليمه وتربيته العلمية على النهج الغربي والشرقي بدليل أن كل الجامعات – مثلاً – تدرس نظرية فرويد في البحوث النفسية ونظرية دوركايم في علم الاجتماع ونظرية ماركس الاشتراكية والشيوعية، ونظرية فريزر في علم مقارنة الأديان.

وينادي بإحياء الجاهليات التي سمّاها الله في كتابه وسنّة رسوله جاهلية: تدرس على ألها حضارة راقية ضاربة في أعماق التاريخ أكثر من سبعة آلاف سنة!!

وكذلك التغني بأمجاد أوروبا ومعرفة «أبطال» حضارتها، وفصل الدين عن الدولة، وأن الدين علاقة بين العبد وربه ولا دخل له في شئون الحياة... كل ذلك كان ثمارًا طبيعية للغزو الثقافي<sup>(٣)</sup>.

وأخيرًا: فإن هذه المناهج التعليمية قد حردت المسلم من ولائه لله ورسوله ودينه

<sup>(</sup>١) يراجع في هذا بتوسع كتاب الإسلام والحضارة الغربية د. محمد محمد حسين ص١٧ – ٣٠.

<sup>(</sup>٢) عن الاتجاهات الوطنية ٢/ ٢١٧ ط٣.

<sup>(</sup>٣) حبذا الاطلاع بتوسع على رسالة «العلمانية وأثرها في العالم الإسلامي» للأستاذ سفر بن عبد الرحمن الحوالي.

وإخوانه المؤمنين ومحت عداوته لأعداء الله، فنشأ جيل لا يعرف الصلة بالله، ولا يقيم ولاءه وانتماءه على أساس عقيدته بل على ما تعلمه وانتسب إليه من المذاهب والانتماءات الجاهلية.

### صورة من صور الولاء الفكري المعاصر

وتستوقفي هنا صورة واحدة أجد أن ذكرها هنا ذو أهمية بالغة ذلك أن هذه الصورة يظهر فيها بوضوح حب التبعية للغرب، مع الاعتزاز والفخار بالتعليم العلماني والمطالبة – وبإلحاح شديد – بعودته – إن كان قد فقد – وإلا ففتح الأبواب له على مصارعها إذا كان مضيقًا عليه.

كتب رئيس تحرير جريدة يومية مقالاً طويلاً بعنوان: «الإنسان العربي ومعضلة التعليم» وجاء هذا المقال في صفحتين كاملتين من الجريدة هما الصفحتان الثانية والثالثة.

وإليك مقتطفات من هذا المقال لترى فيه الصورة الصادقة للولاء والتبعية لأعداء الله.

قال الكاتب: «إن التعليم في البلاد العربية ارتبط بأسلوبين مختلفين: الأول: المنهج الذي وضعه دنلوب باشا البريطاني ناظر المعارف في مصر، والذي انعكست آثاره على بقية الرقعة العربية من خلال الاتفاقيات الثقافية الثنائية أو الجماعية ويقوم هذا المنهج التعليمي على إبطال القدرة على التفكير «وتفريخ» العديد من الكتبة الذين يؤدون وظائف روتينية لا تحتاج إلى أكثر من معرفة متقنة لقواعد القراءة والكتابة... وبنظرة مجردة نجد أن غالبية المتعلمين في بلادنا ينتمون إلى هذه المدرسة».

وصدق الكاتب في أكثر ما قاله هنا وإن كان اعتراضنا على منهج دنلوب لا يقتصر على هذه النقطة إنما ينصب ابتداء على نقطة أخطر منها بكثير هي تخريج أحيال من المسلمين لا تعرف حقيقة الإسلام بل تتجه إلى الانسلاخ من الإسلام والارتماء في تبعية ذليلة للغرب. ثم تابع معي ما يقول:

«والأسلوب الثاني في التعليم داخل الوطن العربي. بريطاني أيضًا، ويهدف هذا

الأسلوب — على خلاف الأول — إلى خلق مجموعات بشرية تمتلك القدرة على التفكير السليم بالأنماط الغربية!!».

«وتجسد هذا الأسلوب في مدرستي كلية فكتوريا في الإسكندرية والقاهرة... وعلى خلاف ما قيل عن هذه المدارس التي أقمت بالتربية الاستعمارية أو الأدوار التبشيرية فإن الأدلة الدامغة تثبت أن معظم مفكري أبناء الأمة العربية الذين تلقوا تعليمهم الأولي والثانوي داخل منطقة الشرق الأوسط ينتمون إلى إحدى هاتين المدرستين ذلك لأن النظام التعليمي بهما يعتمد على أسلوب البحث العلمي (!) الذي ينمي في الطفل والشاب طوال مدارج التعليم: القدرة على التفكير السليم وإيجاد العلاقات بين الظواهر المختلفة.

وتتضح جدية هذا الدور التعليمي من واقع المناهج الدراسية المقررة التي كانت هي ذات المناهج المقررة على الطلبة البريطانيين بأسلوب الخسفورد وكامبردج في مراحل التعليم العام، المبدئي والإعدادي والثانوي... فالباعث الحقيقي لوضع هذا الأسلوب التربوي والتعليمي من خلال فكتوريا الإسكندرية والقاهرة كان يهدف «إلى» إيجاد مجموعات من أبناء البلاد العربية، بمستوى ثقافي قادر على التفاهم والتعامل مع الغرب في مواطن المعرفة العلمية، التي تربط بينهم بأسلوب المخاطبة المتعارف عليها (!).

واستطاع بالفعل أبناء الأمة العربية المتخرجون من هاتين المدرستين حتى بعد تلقيهم التعليم الجامعي سواء في بريطانيا أو أمريكا أو حتى داخل الوطن العربي أن يقوموا بأدوار واضحة في خدمة مصالح بلادهم من المواقع المختلفة نتيجة توافر القدرة لديهم في مخاطبة الغرب بالأسلوب العلمي المقبول والمفهوم نتيجة انسجام منطق التفكير عندهم مع المعطيات الحضارية المعاصرة (!)».

ثم تحدث الكاتب - وهو يؤدي دوره - عن الصراع بين مدرسة فكتوريا ومدرسة دنلوب وعن الرابطة التي جمعت بين خريجي كلية فكتوريا ثم قال إن هذه الرابطة ألقيت ولكن مع هذا الإلغاء «ظل الترابط والود» قائمًا بين هؤلاء الخريجين، حتى قامت رابطتهم الجديدة المنظمة بشكل دقيق في العاصمة البريطانية لندن. ولقد

أقيم هذا الاحتفال الجديد في يوم الجمعة ٤ مايو سنة ١٩٧٩م.

وبعد هذا تساءل الكاتب: لماذا ألغيت هذه الكلية مع أن مدرسة دنلوب لا تزال قائمة؟ ثم تحدث عن البديل للمناهج الهزيلة التي تدرس الآن فقال:

«وبغض النظر عن تعاطفي الشخصي مع كلية فكتوريا كمدرسة أجنبية وجدت على التراب العربي، تشرفت بالانتماء إليها: فإنني أجد أن الإسراع في فتحها الآن بالأنماط التعليمية التي كانت تمارسها من المنابع الفكرية السائدة في اكسفورد وكامبردج كفيلة بأن تمثل أولى الخطوات السليمة على الخط العلمي الذي نهدف إليه... ومن الممكن التوسع في فتح المدارس الأجنبية المختلفة البعيدة عن السمات التبشيرية وهي كثيرة وكفيلة بإخراج أنماط متعددة من التفكير العلمي السليم الذي يلتقي مع غيره من أنماط علمية سليمة أخرى، ليؤدي التفاعل بينها إلى خلق القدرة العربية في الوصول إلى أسلوب المخاطبة مع الغرب، والتعبير عن مصالحنا وأهدافنا القومية» (١).

إنني أعتقد أن هذه الفقرات التي أوردتما كافية في الدلالة على صدق صورة هذه الموالاة للغرب، وهي صادقة في براء هذا الفكر من الفكر الإسلامي السليم.

فالكاتب لا يرى في الإسلام بديلاً صاحًا للمناهج الهزيلة التي تدرس الآن في العالم الإسلامي، لأنه غير مقتنع بصلاحية الإسلام، الذي يربي المؤمنين على العقيدة الإسلامية الصحيحة وعلى الولاء الخالص الصادق لهذه العقيدة. مع البراء من كل دخيل عليها، والشعور بالاعتزاز بهذه المكرمة الربانية التي لا يستحق هذا الكاتب وأمثاله أن يتحلوا بها. لأنها لا تكون إلا للمؤمنين الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه، وليست لمجموعة من «أفراخ» التعليم الغربي الكافر.

فهل وعي ذو الحجى منا خطورة هؤلاء التلاميذ الذين ينشرون هذا الكلام في صحفنا ويضعون مناهج التعليم في بلادنا؟

اللهم بلغت اللهم فاشهد.

<sup>(</sup>١) جريدة عكاظ العدد الأسبوعي رقم ٤٧٢٨ بتاريخ ٦١٣٩٩/٦/١٦هـــ.

#### ٢- وسائل الإعلام

لوسائل الإعلام — الكتاب، القصة، الإذاعة، التليفزيون، المحلة، الجريدة، السينما وأخيرًا الفيديو — أثر كبير وخطير على جميع طبقات المحتمع وقد أدرك أعداء الإسلام خطورة هذه الوسائل وما لها من تأثير عميق فأحكموا قبضتهم عليها، وبثوا من خلالها ما رسموه لإفساد المسلمين وإخراجهم من إسلامهم.

وجميع هذه الوسائل تحرص — وبكل ما أوتيت — على فسخ وخلع ولاء المسلم لدينه وإخوانه المؤمنين وتركز بكل قوة على تذويب تميز المسلم عن غيره، وعلى زعزعة برائه وعداوته للكفار، حيث تحسن للناس: أن البلاد الصناعية هي بلاد الحرية وبلاد التقدم وبلاد العلم والرقي والمدنية وأن الذي يشعر أو يدين بالعداوة الدينية لهذه الشعوب العظيمة هو إنسان لم يعرف روح العصر وروح العلم الذي مزق الحواجز بين الأجناس ووصل القارات وجعل الناس أخوة في الشرق والغرب!! وهي البلاد التي يستطيع الإنسان فيها أن يمارس ما يشاء وكيف شاء!!

ولقد قامت وسائل الإعلام في البلاد الإسلامية - ولا تزال تقوم - بحرب شعواء على الدين الإسلامي وعلى المسلمين ففضلاً عن أنها تحسن وتدعو إلى موالاة الكفار: هي أيضًا حريصة على نشر الفاحشة في الذين آمنوا.

والمتتبع للصحف الصادرة في أوائل هذا القرن الميلادي يجد فيها صورة صادقة لما نقول فصحيفة المقطم – مثلاً – تجدها موالية للإنجليز، تعمل لحساهم، وتصور أفعالهم بألها أفعال إنسانية، حيث إلهم – أي الإنجليز – لم يقيموا في مصر إلا لرفع الظلم واحياء العدل، وإليهم وحدهم يرجع الفضل في إنقاذ مصر من كل ما أصاها!! وكذلك كانت مجلة المقتطف تدور كتابتها وآراؤها حول هذا الموضوع(۱).

وقد عملت هذه الصحف والمحلات المأجورة على إماتة الجهاد بمفهومه الأساسي الإسلامي الصحيح، وتردد ما يقوله أسيادها من أن المسلمين أناس همج يحبون الحروب

<sup>(</sup>١) انظر بتوسع الاتحاهات الوطنية ٩٠/١، ١١٣.

وسفك الدماء، ولا تتسع صدورهم للتسامح «لألهم أناس متعصبون»؟!

فإذا أرادوا الخروج من هذه الوصمة فعليهم بالتسامح والتحبب للآخرين وتغيير النظرة إليهم، ويجب عليهم أن يبرءوا من ذلك «التراث» الذي يعمق تلك الروح المتعصبة في نفوسهم (١٠)!

وكذلك كانت مجلة الهلال والمقتطف على «تطوير الفكر الإسلامي وإشرابه الروح العلمانية التحررية التي سادت أوروبا في القرن التاسع عشر »(٢).

ومن المهام التي عنيت بما وسائل الإعلام: إشاعة الفاحشة، والإغراء بالجريمة، والسعي بالفساد في الأرض لخلخلة العقيدة وتحطيم الأخلاق وإذا الهدم الركنان الأساسيان – وهما العقيدة والأخلاق – فكيف يرجى بعد ذلك قيام بناء سليم (٢)؟

وإذا كان هذا هو تأثير وسائل الإعلام بوجه عام، فكيف إذا علمنا أن معظم القائمين على هذه الصحف والمجلات، أناس كفار، قد ملئت صدورهم حقدًا وكراهية لهذا الدين، وامتلأت نفوسهم غيظًا من شدة ما يرون من تأثير هذا الدين، وما تصنعه هذه العقيدة.

وهؤلاء كثير. منهم على سبيل المثال لا الحصر: جورجي زيدان مزيف التاريخ وهو صاحب دار الهلال وسليم تقلا مؤسس جريدة الأهرام، ويعقوب وفؤاد صروف صاحبا المقتطف.

وهذه الوسائل قد قامت بمحاربة الله في الأرض، تريد أن تحلل ما حرم الله، وتحرم ما أحل الله، فنصبت نفسها طاغوتًا يعبد من دون الله.

ومصداق ذلك: أن الصحافة المأجورة أيام تأسيسها في مصر ظلت تكتب عن

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السابق ١١٢/١.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحضارة الغربية ص٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر أساليب الغزو الفكري ص٧١ ط٢.

مشكلة البغاء ثلاثين سنة، وكذلك عن مشكلة المرأة واختلاطها بالرجال، وتحطيم هيبة الدين ووصمه بالرجعية والجمود والتقاليد البالية، وأنه لم يعد صالحًا لمواكبة العصر، كما قال ذلك الصحافي المأجور «هيكل» حين قال: «إن التقدم التكنولوجي قد أحال أقدس الكتب الدينية – أي القرآن – إلى أوراق صفراء تحفظ في المتاحف» (١). بل تعدت وسائل الإعلام المأجورة من قبل أعداء الإسلام على الألوهية. فقال نجيب محفوظ في إحدى قصصه إن الله قد مات (٢) «ألا لعنة الله على الظالمين».

أما عن قضية حجاب المرأة المسلمة فهذا شيء هاجت له جميع وسائل الإعلام ولا تزال وأول من قاد هذه الدعوة المحمومة قاسم أمين في كتابه «تحرير المرأة» و «المرأة الجديدة» ونادى بالمرأة المصرية أن تجاري أختها الأوروبية في كل شيء، ومن ثمار هذه الدعوة من سميت أمينة وهي ليست أمينة، إنما أمينة السعيد التي قالت وهي تحاجم الحجاب «عجبت لفتيات مثقفات كيف يلبسن أكفان الموتى وهن على قيد الحياة»، وقبلها كانت «الزعيمة» هدى شعراوي وصفية زغلول، وغيرهما من اللائي أحرقن الحجاب في ميدان الإسماعيلية الذي سمى بعد ذلك «ميدان التحرير» (٢٠)!

وخلاصة ما يمكن أن نقوله عن وسائل الإعلام ومن يخطط لها: إنها قلبت المنكر معروفًا وأمرت به، وقلبت المعروف منكرًا ولهت عنه.

ومن يراجع بروتوكولات حكماء صهيون يجد مصداق ما ذكرنا كله حرفًا بحرف بل وأكثر من ذلك، وإليك هذا النص الصريح من نفس البروتوكولات.

جاء في البروتوكول الثالث عشر ما نصه: «ولكي نبعد الجماهير من الأمم غير اليهودية عن أن تكشف بنفسها أي خط عمل جديد لنا سنلهيها بأنواع شتى من الملاهي والألعاب وهلم حرا».

<sup>(</sup>١) نقلاً عن مذكرة المذاهب الفكرية للأستاذ محمد قطب.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) راجع كتب الدكتور الأستاذ محمد محمد حسين «الاتجاهات الوطنية»، والإسلام والحضارة الغربية وحصوننا مهددة من داخلها.

وسرعان ما سنبدأ الإعلان في الصحف داعين الناس إلى الدخول في مباريات شيق من كل أنواع المشروعات كالفن والرياضة وما إليها.

إن هذه المتع الجديدة ستلهي ذهن الشعب حتمًا عن المسائل التي سنختلف فيها معه وحالما يفقد الشعب تدريجيًا نعمة التفكير المستقل بنفسه سيهتف جميعًا معنا لسبب واحد هو: إننا سنكون أعضاء المجتمع الوحيد بين الذين يكونون أهلاً لتقديم خطوط تفكير جديدة.

وهذه الخطوط سنقدمها متوسلين بتسخير آلاتنا وحدها، من أمثال الأشخاص الذين لا يستطاع الشك في تحالفهم معنا.

إن دور المثاليين المتحررين سينتهي حالما يعترف بحكومتنا وسيؤدون لنا حدمة طيبة حتى يحين ذلك الوقت، ولهذا السبب سنحاول أن نوجه العقل العام نحو كل نوع من النظريات المبهرجة التي يمكن أن تبدو تقدمية أو تحررية.

لقد نجحنا نجاحًا كاملاً بنظرياتنا على التقدم في تحويل رءوس الأميين الفارغة من العقل نحو الاشتراكية. ولا يوجد عقل واحد بين الأميين يستطيع أن يلاحظ أنه في كل حالة وراء كلمة «(التقدم» يختفي ضلال وزيغ عن الحق(١).

وأحسب أن كل عاقل سيقف بروية عند قولهم: وحالما يفقد الشعب تدريجيا نعمة التفكير المستقل بنفسه سيهتف جميعًا معنا... إلخ.

ولكن مع هذا أيضًا نقول: إن هذا الغزو الفكري مهما كان من الشراسة والحنكة والتخطيط مع الدقة وضبط التوقيت المناسب للمادة المناسبة مع هذا كله فإن المسلمين أو أكثر المحسوبين على الإسلام قد أسهموا في عمل هذه الوسائل الخبيثة لأنهم ابتعدوا عن دينهم وتخلوا عن مفاهيم عقيدتهم والله سبحانه لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم.

<sup>(</sup>۱) بروتوكولات حكماء صهيون ص١٦٨ ترجمة محمد خليفة التونسي ط٤ وانظر: مكائد يهودية للميداني ص٣٤٦.

#### ٣- نشر كتب المستشرقين

لئن كانت حركة الترجمة الأولى قد صحبها من الانحرافات ما سبقت الإشارة إليه، فإن حركة الترجمة المعاصرة أشد خبثًا من سابقتها وأكثر إفسادًا منها.

ذلك أن الترجمة الحديثة لم تكن في غالب الأحوال عن طريق غير المسلمين فحسب، بل اتجهت إلى ترجمة كتب المستشرقين الحاقدين الذين قاموا بأعمال فكرية كثيرة هدفها الأساسي تشويه مصادر التلقي عند المسلمين وتكديرها بالأفكار المغرضة والدسائس الحاقدة لينشأ حيل إسلامي مفصول العرى عن دينه وأمته، يتخذ من الطرائق الغربي ي التفكير والبحث قبلته الوحيدة، ولا يشعر بالانتماء للإسلام دينًا ومنهجًا وحضارة.

وكتابة المستشرقين تتفق في معظمها على أسلوب واحد هو: ألها دراسات موجهة من قبل المستشرقين أنفسهم ومن قبل من يمولهم في عملهم فهي ليست دراسات علمية يقصد بها وجه العلم، يدل على ذلك قول «سمث» في كتابه «الإسلام في التاريخ الحديث» في الفصل الثالث الذي تكلم فيه عن العرب: إن الإسلام كان عاملاً أساسيًا وسببًا مهمًا من أسباب وجود الهوة التي تفصل بين الغرب والعرب ثم يقول: «لقد أصبح من الحقائق الجديدة في مدنيتنا العصرية أن من الواجب سد هذه الثغرات ببناء قنطرة فوق مثل هذه الهوة، وخلق الأسباب الموصلة للتفاهم والتواصل... وخلق مثل هذا التفاهم بين المدنيات المحتلفة والأديان المتباينة يتطلب جهودًا مبتكرة لا يتوصل عليها إلا بصعوبة (۱).

ولقد قام المستشرقون بجهود كبيرة تمثلت في إحياء بعض النصوص والمخطوطات الإسلامية وكان لهم في ذلك طرق منظمة إلى حد ما، ولهم أيضًا في ذلك أخطاء كثيرة في فهم النصوص وتفسير الأحداث، ولكن مع كل ذلك فليست العبرة بالجهد الذي بذل وإنما العبرة بالهدف الذي بذل هذا الجهد من أجله هل كان هذا الهدف هو

<sup>(</sup>١) ص١٠٢، ١٠٣ نقلاً عن الإسلام والحضارة الغربية ص١٠٩.

« حدمة » الإسلام أم تشويه الإسلام وتلويث صورته في النفوس؟ (١).

ويدعي المستشرقون في كل ما يكتبون الروح العلمية أو الروح المتحردة! وغير ذلك من الشعارات التي تكذبها كتابة المستشرقين أنفسهم، ودليل ذلك أن مرجليوث وهو من أئمتهم – يقول في فصل له منشور في موسوعة «تاريخ العلم» أن محمدًا يَعْقِقُ رجل مجهول النسب لأنه محمد «بن عبد الله» وقد كان العرب يطلقون على من لا يعرفون نسبه اسم عبد الله!!!

أوليس منبع هذا هو الحقد الصليبي لا الروح العلمية المتحردة؟

أوليس دافع هذا: التشكيك في الحقائق المسلمة البدهية؟

كيف يقال هذا الكلام ورسول الله و من قوم لا تعرف شيئًا كما تعرف الأنساب ولا تعتز بشيء كاعتزازها بالأنساب؟

أي سخف وأي تفاهة في هذا التفكير الاستشراقي الخبيث؟(١).

وماذا ينتظر من هؤلاء وواحد من زعمائهم « جولد تسيهر » يقول في كتابه « العقيدة والشريعة » أن النظام الفقهي الإسلامي الدقيق مستمد من « القانون الروماني » و نظامه السياسي متأثر بالنظريات السياسية الفارسية ، و تصوفه يمثل الآراء الهندية و الأفلاطونية الجديدة!!! (<sup>(7)</sup>).

ولو أردنا تتبع الأمثلة لطال الحديث في ذلك.

ولكننا نقول: ما دام هؤلاء الناس بهذه الروح الحاقدة والنية السيئة والفعل الخبيث. سلاحهم التشكيك، وديدنهم الكذب والتزوير وطابعهم الحقد الصليبي القديم، ما داموا كذلك فما هو – يا ترى – قيمة كل ما كتبوه؟

<sup>(</sup>١) هل نحن مسلمون ص١٧٤ بتصرف بسيط.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ص١٧٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص١٧٦.

وماذا يرتجى من تلاميذهم الذين ينظرون إليهم بروح الإحلال والإكبار وألهم هم أساطين البحث العلمي المتجرد؟

إن كثيرًا من تلاميذهم يستطيع أن يغالط نفسه وغيره ممن هو على شاكلته كثير ولكنه لا يستطيع أن ينكر واقعًا مشهودًا في حياة المستشرقين أنفسهم غير ما ذكرنا من الأمثلة السابقة.

ذلك أن الطلاب المبتعثين للدراسة على أيدي المستشرقين لابد أن يختاروا بحوثهم العلمية على ما يريده لهم أساتذهم. فإن لم يكن كذلك وأعطي الطالب حرية الاختيار فلابد أن تكون الكتابة في أي موضوع خاضعة لما يمليه هذا المستشرق وما يصبو إليه من الطعن في الإسلام شريعة وعقيدة ونظام حياة. خاصة إذا كان البحث في «قضايا الإسلام».

وخير مثال على ذلك ما ذكره الأستاذ الدكتور مصطفى السباعي رحمه الله حيث قال: «حدثني البروفسور «أندرسون» نفسه أنه أسقط أحد المتخرجين من الأزهر الذين أرادوا نوال شهادة الدكتوراه في التشريع الإسلامي من جامعة لندن، لسبب واحد هو أنه قدم أطروحته عن حقوق المرأة في الإسلام، وقد برهن فيها على أن الإسلام أعطى المرأة حقوقها كاملة، فعجبت من ذلك، وسألت هذا المستشرق: وكيف أسقطته ومنعته من نوال الدكتوراه لهذا السبب، وأنتم تدعون حرية الفكر في جامعاتكم؟

قال: لأنه يقول: الإسلام يمنح المرأة كذا والإسلام قرر للمرأة كذا، فهل هو ناطق رسمي باسم الإسلام؟»!! (١).

لقد أحدثت كتب المستشرق زعزعة كبيرة في نفوس ضعاف الإيمان، فخرج من هذه المدرسة التشكيكية أحيال تولت القيادات الفكرية والعلمية في العالم الإسلامي

<sup>(</sup>١) السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي ص١٣ ط٢ وذكر أيضًا – رحمه الله – أمثلة كثيرة حول هذا الموضوع فليراجعها من شاء في ذلك الكتاب القيم.

وأخذت تردد كالببغاء ما أملاه عليها أساتذتما «العلماء».

ولقد كان من أهم أهداف المستشرقين وتلاميذهم الطعن في سنة رسول الله على حسن ومحاولة النيل منها. ومصداق ذلك أن أحد هؤلاء التلاميذ وهو الدكتور على حسن عبد القادر قال لتلاميذه بعد أن رجع «دكتورًا» أبي سأدرس لكم تاريخ التشريع الإسلامي ولكن على طريقة علمية لا عهد للأزهر بها، وأبي أعترف لكم بأبي تعلمت في الأزهر قرابة أربعة عشر عامًا فلم أفهم الإسلام ولكني فهمت الإسلام حين دراستي في ألمانيا!! (١) قال الأستاذ السباعي رحمه الله: ثم تبين لنا فيما بعد أنه يملي علينا ترجمة حرفية لكتاب «جولد تسهير» دراسات إسلامية!! (١).

أما أكثر ما يعتمدون عليه في الطعن في السنة من غير الشبه والشكوك فهو حكاية عرض الحديث على «العقل» وهي حكاية قديمة نادى بما المعتزلة، وتبعهم عليها المستشرقون وتلاميذهم أمثال أحمد أمين وأبي رية وغيرهم كثير.

وللمستشرقين أيضًا كتابات أخرى دس فيها السم بالعسل وذلك ألهم يصدرون كتاباتهم بقليل من المدح للإسلام وأنه فعل كذا وكذا... إلخ، وهم يهدفون من وراء ذلك إلى كسب ثقة القارئ، ثم يبدءون بنفث الحقد الدفين في نفوسهم بأن يشككوا في العقيدة والشريعة ويوردوا سيلاً من الشبه التافهة من أجل زعزعة ثقة المسلم بدينه تقيقاً لقوله تعالى:

﴿ وَقَالَتَ ظَاَيِفَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ ءَامِنُواْ بِٱلَّذِيّ أُنزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَجْهَ ٱلنَّهَارِ وَٱلْكُفُرُواْ ءَاخِرُهُ لَمَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ إِنَّ عَمِرانَ: ٧٢].

ومما لا شك فيه أن هناك أموالاً وحكومات وراء نشر كتب المستشرقين في العالم

<sup>(</sup>١) السنة للسباعي ص١٩.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص١٩.

<sup>(</sup>٣) الأستاذ الدكتور محمد محمد حسين جزاه الله خيرًا تتبع مزيدًا من هذه البحوث في كتابه الإسلام والحضارة الغربية خاصة في الفصول الرابع والخامس والسادس فليراجع.

الإسلامي لأن هذا الغزو يحقق لأعداء الإسلام ما لم يحققه لهم الغزو العسكري.

على أنه من المهم أن نقول هنا: أن تخلي المسلمين عن منهجهم العلمي بعد تخليهم عن مفاهيم العقيدة الصحيحة وترك منهج المحدثين الذي هو أعظم منهج علمي وضع في تاريخ البشرية سبب مباشر يقف إلى جانب كيد المستشرقين في ازدياد هوة هذا الانحراف الذي وقع في حياة المسلمين.

وخلاصة القول: أن كل من تأثر بالمسشرقين – فكرًا أو منهجًا – لا يمكن أن يكون ولاؤه لدينه وأمته صافيًا صادقًا كما أن براءه لن يكون وفق التصور الإسلامي الصحيح.

#### ٤ – المذاهب اللادينية

إن من أخبث وأخطر ما واجه المسلمين في عصرهم الحاضر انتشار المذاهب اللادينية بينهم، حيث أريد لهذه المذاهب الهدامة أن تمحو شريعة الله من الأرض وتقصيها من واقع حياة المسلمين. وتشتت ولاء المسلمين الواحد إلى ولاءات جاهلية متعددة، فإذا انتزع ولاء المسلم لدينه سهل حينئذ تقبله لأي فكر، ورضى بأي وضع يعيش فيه مهما كان في ذلك من التبعية والالهزام.

من هنا عمل أعداء الإسلام على بث هذه المذاهب مستخدمين لذلك وسيلتين:

- ١) الهجوم الشرس على العقيدة الإسلامية والشريعة ورميها بأحط ما وضعوا من عبارات مسفة كقولهم إن الشريعة الإسلامية شريعة بربرية تشوه يد السارق، وترتكب جريمة فظيعة برجم الزاني المحصن ولا تساير روح العصر الذي سيطرت عليه المعارف «التكنولوجية» بل ليس في الإسلام مواد قانونية تنظم حياة الناس...
  إلى آخر ذلك الهراء.
- ٢) إضفاء صبغة البهرجة الكاذبة، والدعاية لتلك المذاهب الهدامة ووصفها بألها هي علامة التقدم ومسايرة الركب الحضاري العالمي، وهي التي تعطي الناس الحرية ف كل شيء. وهي مذاهب لا تقيد الإنسان بدين معين، بل يأخذ ما يريد ويدع ما لا

يريد، مذاهب تخلو من التزمت وضيق الأفق... إلى آخر ما هنالك مما يقال.

ولقد وقع كثير من المنتسبين للإسلام فريسة لهذا الغزو الفكري الماكر ولا أريد هنا أن أدخل في قضية الردود على كل حزئية فإن ذلك ليس من منهج هذا البحث، كما قد أشرت إلى ذلك سابقًا وصدق القائل.

## لـ و كـل كلب عوى ألقمته حجرًا الأصـبح الصـخر مـثقالاً بديـنار

ثم إننا لم نعد بحاجة كبيرة لتتبع الرد على شبهات الأعداء وقولهم إن هذا العصر لم يعد بحاجة إلى الدين، لأن هذا كلام يكذبه واقعهم هم، بدليل ما نشاهده اليوم في البلاد الكافرة كأمريكا وأوروبا من حالة الضياع والانتحار والقتل وفظائع الجريمة والحنواء الروحي. وبحثهم عما يشبع جوعهم الروحي الذي لا يملأه إلا الإسلام.

وأما ما يتعلق ببهجرة مذاهبهم الإلحادية فأكبر مثال يكذبها عندهم هم هو فشلها في بلادهم.

ثم ما كتبه مفكروهم عن تدهور الحضارة الغربية، حيث ذكروا أنها في طريقها إلى الزوال وهذا أمر ثابت لا يحتاج إلى حدال. فإن كل بناء قام على غير ما شرع الله، مصيره الزوال والدمار كما قال تعالى:

﴿ فَلَـمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ مَتَحَنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَى إِذَا فَرَحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذَنَهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم تُتَلِيسُونَ لَنْ ﴾ [الأنعام: ٤٤].

وأوروبا اليوم قد فتح عليها كل شيء في العلم المادي والتقدم الصناعي والسياسة والمال والاقتصاد وغير ذلك، ولكنها مع هذا كله في طريقها للزوال وفق سنن الله التي لا تتبدل ولا تتحول.

هذا وبالرغم من أنني سأعطي فكرة موجزة عن هدف كل مذهب يتعلق ببحثي إلا أنني أبادر إلى القول بأن الهدف الأول والأخير من كل هذه المذاهب الكافرة هو: إخراج المسلم من إسلامه وقطع ولاء المسلم بربه ودينه وإخوانه المؤمنين، ثم العودة إلى

روح الجاهلية التي تتمثل في الطاعة والانقياد والحضوع لهذه المذاهب الكافرة ولطواغيتها الذين يخططون لها. والعودة أيضًا بالمسلمين إلى جاهلية العرق والنسب والتراب وسائر أنواع النتن التي أمر الله المسلمين بتركها لأنها تنقض عرى الإسلام عروة عروة. وهذا الهدف تتفق عليه كل المذاهب الكافرة باتجاهاتها المختلفة وانتماءاتها المتنوعة ولكنني – وأنا أكتب عن عقيدة الولاء والبراء – سأقتصر على تلك المذاهب التي تبدو فيها صورة منافاتها لهذه العقيدة واضحة جلية. وتناقضها معها أمرًا ظاهرًا.

ومن ذلك القومية والوطنية، اللتان تحصران الولاء في دائرة الجنس أو التراب فيلتقي فيها مثلاً اليهودي العربي والنصراني العربي والمشرك العربي، والبعثي العربي مع المسلم العربي لأن رابطة القومية العربية تجمعهم!! وهذا أمر يرفضه الدين الحنيف لأن الرابطة فيه هي رابطة العقيدة، فضلاً عن أن الوطنية والقومية ضيقتا دائرة الولاء.

إن العالم الإسلامي كان أمة واحدة تظله راية «لا إله إلا الله محمد رسول الله» ورغم خط الانحراف الذي يرتفع ويهبط في تاريخ المسلمين إلا ألهم إلى ما يقرب من ثلاثة قرون كانوا يشعرون ألهم أمة واحدة لألهم يدينون بدين واحد ويؤمنون بكتاب واحد وسنة واحدة ويتحاكمون إلى شريعة واحدة.

ولقد كان المسلم يخرج من طنجة حتى ينتهي به المقام في بغداد لا يحمل معه جنسية قومية أو هوية وطنية وإنما يحمل شعارًا إسلاميًا هو كلمة التوحيد، فكلما حل أرضًا وجد فيها له أخوة في الإيمان وإن كانت الألسنة مختلفة والألوان متباينة لأن الإسلام أذاب كل تلك الفوارق واعتبرها من شعارات الجاهلية.

ولكنه نتيجة لضعف المسلمين وتمكينهم عدوهم من أنفسهم سهل استعمارهم من قبل أرذل خلق الله. وهم اليهود والنصاري ومن جاء بعدهم كالملاحدة الشيوعيين.

وبعد أن تمكن العدو من السيطرة على أرض الإسلام أخذ يبث سمومه ويغرس في نفوس الضعاف والسذج والعملاء حبه ونصرته وموالاته، واستحسان ما هو عليه من باطل وكفر، وهنا نزع الولاء الإسلامي ليحل محله الولاء الجاهلي الكافر.

ومصداق هذا الكلام قول أحد المستشرقين في كتاب «الشرق الأدنى مجتمعه وثقافته» وهو يتجدث عن أسلوب نزع ولاء المسلمين فيقول: «إننا في كل بلد إسلامي دخلناه نبشنا الأرض لنحصل على تراث الحضارات القديمة قبل الإسلام، ولسنا نعتقد هذا أن المسلم سيترك دينه ولكنه يكفينا منه تذبذب ولائه بين الإسلام وتلك الحضارات» (١).

وهذا الكلام صادق في ذاته، لأن نشوء فكرة إحياء الحضارات والنعرات الجاهلية أمر خطير على قضية الولاء، حيث ينشأ من ذلك نظام نكد، ويبتدئ الميل والحب بفعل شياطين الجن والإنس - يكبر تجاه هذه الحضارات ويقل ثم يضمحل الولاء الإسلامي الخالص لله رب العالمين.

وبعد أن كان البراء أمرًا ملازمًا للولاء تجاه هذه النعرات الجاهلية أصبح أمرًا لا وجود له – إلا عند من رحم الله – لأن هذه الأفكار كفيلة بغسل فكرة البراء من النفس عند ضعاف الإيمان، أو المغالطة عند البعض بأن هذه الأفكار والمذاهب لا تتعارض مع الإسلام! ويقال: ما الذي يمنع المسلم أن يكون مسلمًا وقوميًّا أو مسلمًا علمانيًّا أو مسلمًا اشتراكيًّا. إلخ.

ولما أدرك أعداء الإسلام مدى جدوى وفاعلية هذه الفكرة التي تمسخ المسلم حتى يصبح مخلوقًا لا صلة له بالله - كما قالوا -: بدأوا ببث فكرة القومية والوطنية، مبتدئين بتركيا مقر آخر خلافة إسلامية، حيث نشأت هناك: القومية الطورانية وتزعم هذه الدعوة حزب «الاتحاد والترقي» فبدأ بالمطالبة «بتتريك» تركيا، وعودة القومية الطورانية متخذين لذلك شعار: الذئب الأغبر الذي هو معبود الأتراك قبل أن يعرفوا الإسلام.

وهذا «التتريك» أخذت الدولة العثمانية تضغط على العرب، حيث تعطي الأتراك امتيازات خاصة بهم لأنهم ترك! وهذا الفعل فضلاً عن كونه يعارض مبدأ العدل

<sup>(</sup>١) نقلاً عن مذكرة المذاهب الفكرية.

الإسلامي هو أيضًا مؤشر للعرب أن يتحدوا في قومية عربية جديدة! وهذا هو الذي حصل فعلاً.

فلقد قام الجاسوس لورنس — الذي سماه المغفلون — «لورنس العرب» بالتخطيط لقيام ما يسمى بالثورة العربية الكبرى ضد الخلافة العثمانية وانضم العرب إلى جيوش الحلفاء الذين لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة ولا يراعون في مسلم عهدًا ولا حرمة (١). ومن المضحك المخزي أن محرك هذه الجيوش العربية هو لورنس العرب!!

فانظر أيها القارئ إلى جيوش عربية تزعم ألها مسلمة وولاؤها لجاسوس غربي كافر اسمه لورنس!!

وبعد انتهاء مهمة هذه الجيوش قال أحد القادة الإنجليز «الليني» قولته المشهورة: «الآن انتهت الحروب الصليبية»!! يقصد بذلك أن الحقد الصليبي ظل كامنًا في نفوس الصليبين إلى أن استردوا بيت المقدس<sup>(٢)</sup>.

وانفصل العرب عن إخواهم المسلمين في أنحاء المعمورة واعتنقوا القومية العلمانية من أجل تقليد الغرب الذي آمن بها بالأمس وكفر بها اليوم. وأصبح «كل تجمع أو حتى تضامن أو تقارب على أساس العقيدة والدين مظهرًا من مظاهر التخلف والرجعية يجب أن تبرأ منه الجماهير لتكون عصرية تقدمية »(٣).

ولما انتكست العرب وعادت إلى نعرة الجاهلية، فقدت روح التضحية والجهاد، وولت وجهها تجاه اليمين واليسار، حيث اليمين له ألوان وضروب من واشنطن إلى باريس إلى لندن واليسار له ألوان أحمر وأصفر وبينهما بعد ما بين موسكو وبكين (1).

<sup>(</sup>١) العرب والإسلام للندوي ص٩.

<sup>(</sup>٢) انظر المحاضرة القيمة: المخططات الصهيونية للأستاذ محمد قطب الطبعة الأولى سنة ١٣٩٨هـ المختار الإسلامي بالقاهرة.

<sup>(</sup>٣) درس النكبة الثانية للأستاذ يوسف القرضاوي ص٣٥ ط الأولى.

<sup>(</sup>٤) درس النكبة الثانية ص٣٦.

ولما وقعت هذه النعرة الجاهلية، وقع معها كل باطل وكل شر.

فأما شريعة الله وحكمها وقيامها بما يحتاج إليه البشر لأنها من عند الله وهو العليم سبحانه بما يصلح أحوال البشر: فقد أقصيت وحل محلها قانون البعث العربي الاشتراكي الذي أخذ يردد هذا الشعار:

### لا تسل عن ملتي أو مذهبي أنا بعشي اشتراكي عسربي

ومن المضحك أن صاحب هذا الشعار حين تلقى صفعة موجهة من اليهود بالرغم من ولائه لهم — مسح ذلك الشعار وكتب مكانه كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله!!! (١).

أما ثمار هذا «الفتح الجديد» بعد الرضى بالقومية فشيء يصعب حصره، حيث انطلقت الغرائز البهيمية وطغت الشهوات، وانتشر المجون والفسق، وتحللت الأخلاق وغربت الفضائل، فأصبح العفاف والاحتشام والحياء: رجعية متزمتة لم تر نور القرن العشرين، وأصبح اللهو والخلاعة والصور العارية والقصص الخليعة والأدب الرخيص، والأزياء المثيرة والغناء والرقص والاختلاط سمات الحضارة وعنوان التقدم وشارة التحرر من ربقة التقاليد البالية!! (٢).

وأعجب من ذلك كله أن اليهود الذين هم وراء هذه الردة الجديدة يعلنون وبصراحة وجدية واضحة أنهم لم ولن يتخلوا عن دينهم فهذا موشى ديان حين سئل هل كنتم تشعرون أن الله معكم في معركة ٥ حزيران؟

قال: كنا نشعر أننا في جانب الله(٣).

ويقول زعيم الصهيونية الأول «هرتزل»: إن العودة إلى صهيون يجب أن تسبقها

<sup>(</sup>١) نظرية التربية الإسلامية للشيخ محمد الغزالي. وهو بحث قدم لندوة أسس التربية الإسلامية . عكة في ٢١/٦/١١هـــ.

<sup>(</sup>٢) انظر درس النكبة الثانية ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٨٢.

عودة إلى اليهودية (١).

ونشطت الدعوات الهدامة، فهذه النعرة الفرعونية تطل برأسها وتسفر عن وجهها بعد أن كانت لا تظهر إلا مقنعة أو من خلف ستار.

نشط دعاها في الصحف والندوات ورسموا رأس «أبي الهول» على طوابع البريد وعلى أوراق النقد، واجتاحت مصر موجة من الفرعونية، تحاول غزو سائر النواحي الثقافية، وتدعو إلى إقامة الفنون على أسس فرعونية، وتزعمت صحيفة «السياسة الأسبوعية» هذا الاتجاه الجديد، فأفسحت صدرها لهؤلاء الدعاة ولم يخل عدد من أعدادها من حديث عن حضارة الفراعنة وثقافتهم ومجدهم (٢).

وكثر التغني بهذه الأبحاد من أجل ذبذبة ولاء المسلم، فهذا حافظ إبراهيم يقول: أنا مصري بالماني من بني الفني الماني من بني الماني أعلى الماني الما

ورجعت العراق لعنصرية الآشوريين، وكل بقعة أخذت تنادي بهذه الردة الجديدة.

أما الشعار الوطني الجديد: فهو ما أعلنه سعد زغلول بقوله: الدين لله والوطن للحميع! أي الوطن ليس لله، ثم قال: لا تنادوا بشعارات إسلامية خشية أن يغضب إخواننا الأقباط<sup>(٣)</sup>.

ونادى دعاة القومية الناس بأسلوب ماكر فقالوا: ما المانع أن يكون المسلم العربي — عربيًا مسلمًا، ثم قالوا: يكون عربيًا فقط. أليس الإسلام عربيًا؟ إذن ما هو عيب القومية العربية؟ إن العرب إذ ذلوا ذل الإسلام فلنناد بالقومية العربية!!

وهذا كلام غير صحيح لأنه يوم ذل العرب جاء صلاح الدين الكردي، وجاء قطز المملوكي فأنقذوا المسلمين من ذلك الهوان، وانتصر القائدان بقولهما واإسلاماه.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: أزمة العصر للدكتور محمد محمد حسين ص٤٣ - ٥٣.

<sup>(</sup>٣) مذكرة المذاهب الفكرية.

ولم يكن في حسهم ولا في عقيدهم هذه التفرقة ولا هذه النعرة الجاهلية(١).

إن الإسلام يكذب ذلك الزعم الذي يزعمه القوميون لأنه جاء لانتزاع هذه النعرات فجمع في دعوته بل في أول دعوته، أبا بكر العربي القرشي وبلالا الحبشي وصهيبا الرومي وسلمان الفارسي. وكما قال عمر في: نحن قوم أعزنا الله بالإسلام فإذا التمسنا العزة بغيره أذلنا الله.

إن تقليد الغرب في استيراد مبدأ القومية أو العلمانية أو أي مذهب أو فكر: يعيد للأذهان تلك القصة الرمزية القديمة التي تتحدث عن حمارين كان أحدهما يحمل ملحا وكان الآخر يحمل اسفنجا. فرأى حامل الاسفنج صاحبه ينزل إلى الماء فيذيب بعض الملح ويخرج منه أخف حملا، فخطر له أن يحصل على المزية نفسها بالأسلوب نفسه، فكانت النتيجة على عكس ما توقعه، وخرج من تجربته أثقل حملاً.

وخلاصة القول في القومية: إلها شرك بالله لألها بإيجابها العمل لها وحدها. والتضحية والجهاد في سبيلها، وصرف الكره والبراء وما يتبعهما ضد كل خارج عن القومية، وصرف الحب والولاء وما يتبعهما للقوميين ومن والاهم: هي بهذا تكون ندا يعبد من دون الله لأن ذلك يقوم مقام النفي والبراء والإثبات والولاء وهما ركنا الألوهية، أو العبادة في قول: «لا إله إلا الله» فلا «إله» نفي وبراء، و «إلا الله» إثبات وولاء لله لا شريك له. والدليل على ذلك قوله تعالى:

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] ".

<sup>(</sup>١) مذكرة المذاهب الفكرية.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحضارة الغربية ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) انظر فكرة القومية العربية على ضوء الإسلام ص١٢٥ للشيخ صالح العبود وهي أوسع كتاب فيما أعلم في قضية القومية العربية مكتوبة بالآلة الكاتبة في الدراسات العليا بكلية الشريعة بمكة. ويراجع أيضا كتاب الصراع بين الفكرة الإسلامية والفكرة الغربية للندوي ص١٢٤ - ١٦٢ الطبعة الثالثة، وكتاب الاتجاهات الوطنية ١٧٢، ١٠٥، ٢٩٢/٢ وكتاب الشعوبية الجديدة لمحمد مصطفى رمضان.

وليس بعد الحق إلا الضلال. فليحذر كل مسلم على نفسه من الوقوع في هذا الشرك المقنع.

وأما العالمية: أو «الإنسانية» فهي تتفق أيضًا مع القومية والوطنية في مناقضة عقيدة الولاء والبراء، ولكن هذا التناقض يتخذ شكلاً آخر: هو توسيع دائرة الولاء بحيث يدخل فيها كل الأقوام والأديان والأوطان. وهذا في حقيقة الأمر ضياع للولاء ومسخ للبراء حتى لا يعود المسلم يشعر بالفارق بينه وبين أي كافر في بقاع الأرض.

ويقوم هذا المبدأ على ألفاظ خادعة وموهمة مثل: الحرية والأخوة والعدل والمساواة.

وفي ذلك يقول «كالفرلي»: «وحينما يصبح في مقدور الجميع الوقوف على كل المعلومات المجردة عن الهوى، وحينما يصبح الجميع أحرارًا في تفكيرهم، لهم من الشحاعة ما يجعلهم يتقبلون ما هو خير وعدل وجميل، وعندئذ يكون من المحتمل أن يسود العالم دين واحد. وإني سأكون سعيدًا باتباع دين عالمي موحد، تنبع مصادره من حقائق التاريخ، وتشمل مبادئه العدالة الاحتماعية، وتقوم بفضله مظاهر الحب والإحاء على أنقاض الكراهية والخصومة(١).

وهذا الكلام هدم صريح للإسلام، ومعول هدم لطمس الجهاد الإسلامي الذي يقوم على تحرير الناس من عبودية بعضهم لبعض، ومن انقسامهم إلى «ملأ» وهم السادة الأقوياء و «عبيد» وهم التابعون الأذلاء: إلى جعلهم كلهم عبادًا لله.

وكما نعلم جميعًا أن الجهاد يرهب أعداء الله، ويخافونه كثيرًا، ولذلك ما فتؤوا يبحثون عن وسائل متنوعة لإبطاله ومحوه من أفكار المسلمين، إلهم تارة يقولون: الإسلام انتشر بالسيف، وتارة يقولون: إنه دين وحشي لا يرحم الناس وقد لا تكون هذه مجدية لما يريدون، فقالوا: العالمية والإنسانية هي المذهب الجديد الذي يعيش فيه الناس بأمن وسلام وعدالة وأخوة، بصرف النظر عن الأديان والأوطان!

<sup>(</sup>١) الإسلام والحضارة الغربية ص١٣٢.

ويزيد هذا الأمر إيضاحًا ما قاله معروف الدواليبي: «... إننا نشاهد منذ المنتصف الثاني لعصرنا الحاضر من القرن العشرين تطلعًا كبيرًا نحو إقامة الحياة البشرية على مفاهيم وقواعد إنسانية، ورغبة أكيدة من قبل رجال الفكر والعلم وقادة السياسة للانتقال بالمجتمع الإنساني المتمايز المتناحر إلى مجتمع إنساني واحد متعاون وذلك في إطار «وحدة الأسرة البشرية» من غير تفاضل بين الأقوام إلا بالتقوى، وفي إطار «حق الحميع في الحياة الكريمة» من غير تمايز في الأعراق أو في الأجناس أو في الأديان وفي إطر «وحدة المصالح الاقتصادية للجميع» من غير استئثار من قبل الكبار والأقوياء على الطر «وحدة المصالح الاقتصادية للجميع» من غير استئثار من قبل الكبار والأقوياء على الإنسان»، ثم ذكر أن هيئة الأمم المتحدة أخذت تدعو لهذه المفاهيم العالمية الجديدة التي «تدعو إلى محو التمايز فيما بين الأسرة البشرية وأجناسها، قوميًا وعرقيًا واقتصاديًا وفقًا لمبادئ حقوق الإنسان» (١٠).

<sup>(</sup>١) مجلة رابطة العالم الإسلامي الشهرية العدد الخامس، السنة التاسعة عشرة، جمادى الأولى سنة ١٠٤ هـــ هذا ومن الجدير بالذكر أنه قد ورد في مجلة العربي الكويتية في العدد ٢٦٧ ربيع الأول سنة ١٤٠١هـــ مقالان حول هذه الدعوة.

الأول منها: ص١٨ للدكتور محمد فتحي عثمان تحدث فيه عن «المسلمون والآخرون» وطالب المسلمين المعاصرين في إعادة النظر حول قضية دار الحرب ودار الإسلام، وأن هذا تقسيم غير صحيح، ولا يدل عليه الكتاب ولا السنة، بل هو من صنيع الفقهاء مبينًا أن الحلافة الإسلامية كانت صورة تاريخية وهي لم تعش طويلاً فعلى المسلمين ألا يفكروا فيها مرة أخرى، وعليهم إعادة النظر في قضية العلاقات الدولية مع العالم المعاصر، لكي يتقنوا فن التعاون الدولي مستفيدين من إعادة نظر الولايات المتحدة العملاقة في سياستها إزاء الكساد الاقتصادي في الثلاثينات من القرن العشرين. وكذلك ما حدث في الكتلة الشرقية حين عدل حروشوف عن سياسة سلفه ستالين.. إلخ.

والكاتب يرى التعديل في المفاهيم الإسلامية مثلما يرى أرباب القانون الوضعي تعديل قوانينهم القاصرة وكأنه يجهل أو يتحاهل أنه لا مقارنة بين الدين الرباني الذي نزل من الحكيم الخبير وبين أفكار البشر القاصرة الهزيلة، وهذه الدعوة فيها حدمة لمبدأ العالمية ودعوة غير مباشرة لإبطال شرعية الجهاد في الإسلام.

أما المقال الثاني: وهو أخبث من سابقه فهو لفهمي هويدي بعنوان «المسلمون والآخرون أشواك وعقد على الطريق» ص ٤٩ وهذا المقال يدعو لما دعا إليه الكاتب السابق مع زيادة هي: تجهيل علماء المسلمين ووصمهم بعدم معرفة دلالات النصوص وملابساتها، قائلاً: إن

ونتساءل بعد هذا الكلام. أي قانون بشري يريد دعاة العالمية أن يعيش الناس تحت لوائه؟

هل هو ميثاق هيئة الأمم المتحدة؟ فهي: منظمة السيطرة فيها لليهود والنصارى والشيوعيين وأكبر دليل على ذلك ما يسمى بــ«حق الفيتو» الذي يرفض كل ما يتعارض مع مبدأ أولئك المسيطرين أم ألها الغفلة والانخداع بما خطط له دعاة هذا المذهب الفاسد؟

أم أنه الخبث والدهاء في تخدير الأمة الإسلامية بأن الجهاد أمر لم يعد يصلح لمسايرة العصر الحديث لأن العالمية لا تقره ولا ترضيه؟

وأقرب الإجابات إلى نفسي هو حواب السؤال الأخير ذلك الجواب الذي يعرفه كل مخلص لدينه وربه وكل مؤمن يعرف كيد الجاهلية المعاصرة فيبرأ بنفسه أن ينخدع بأي دعوة لا تنبثق من مشكاة النبوة المحمدية والرسالة الربانية الخالدة.

ونحن إذ نقرر هذا الجواب المؤكد، فليس ذلك تجنبًا أو بحرد ثورة عاطفة ضد هذا المذهب الإلحادي الكافر، بل هو عين ما يهدف إليه دعاة الماسونية العالمية التي تولت كبر الدعوة إلى هذه النحلة الجديدة بجميع أهدافها وشعاراتها.

ولذلك يقول أحد الماسون: «إن ما تبغيه الماسونية هو: وصول الإنسانية شيئًا فشيئًا إلى النظام الأمثل الذي تتحقق فيه الحرية بأكمل معانيها وتزول منه الفوارق بين

=تلك المرحلة - يريد مرحلة التاريخ الإسلامي الطويلة المشرقة - كانت لها حساباتها وموازينها الخاصة التي لا يمكن تعميمها على بقية مسيرة التاريخ البشري ومؤكدًا «أنه ليس صحيحًا أن المسلمين صنف متميز ومتفوق لمجرد كولهم مسلمين، وليس صحيحًا أن الإسلام يعطي أفضلية لهم، ويخص غيرهم بالدونية لأنهم كفار» ويكفي أن هذا الكلام فضلاً عن كونه دعوة لمبدأ الإنسانية الماسويي هو أيضًا صورة واضحة من صور الولاء للكفار لأن هذا الكلام الذي ساقه هويدي أمنية للكفار أن يتحدث به أبناء المسلمين لكسر التميز الذي ينبني على الولاء والبراء والحب والبغض حسب المقياس الإسلامي الصحيح فعلى المسلمين أن يتبنوا مواقع الزلل والانحرافات في مثل هذه الدعوات الإلحادية.

الأفراد والشعوب ويسود فيه العلم والجمال والفضيلة»(١).

وختامًا نقول: إن كل المذاهب البشرية القائمة اليوم في الأرض التي لا تستمد وجودها من الكتاب والسنّة محادة لله ولدينه وكتابه وسنّة رسوله رَبِيُّ ، وأي تقبل لها أو عمل بمبادئها فإن ذلك موالاة صريحة للكفار، وبراءة صريحة من الإسلام والله قد بين لنا في كتابه العزيز أن من تولى الكفار فهو منهم:

﴿ وَمَن يَتُوَلَّمُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُم ۗ ﴾ [المائدة: ٥١].

والإسلام هو الدين الذي يجمع ولا يفرق، وهو الذي يجعل الناس في ميزانه الإيماني سواسية كأسنان المشط، لا فضل لعربي على عجمي ولا لأسود على أبيض إلا بالتقوى.

وهو الذي تتحقق فيه العدالة في أسمى صورها، ويتحقق فيه الأمن لأنه لا خوف إلا من الله وهو الذي يكسر شوكة كل طاغوت يريد إذلال الناس له من دون الله.

وهو الذي فيه الطمأنينة والسعادة: ﴿ أَلَا بِنِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَعِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهِ الْحَا [الرعد: ٢٨].

وهو الذي تتحقق فيه الحياة الكريمة: ﴿ مَنْ عَمِلَ مَلْلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنْحِينَنَاهُمْ حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ لَآنِكُا﴾ [النحل: ٩٧].

وهو الذي يحصل به التمكين الربّاني: ﴿ وَعَدَ اللّهُ اللّهِ النّهِ وَعَكِمُواْ مِنكُمْ وَعَكِمُواْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَكَمَا السّتَخْلَفُ اللّهِ اللّهِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِنَنَ لَهُمْ السّتَخْلَفُ اللّهِ اللّهِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِنَنَ لَهُمْ السّتَخْلَفُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِمْ وَلَيْمَكِنَنَ هُمُ الْفَاسِقُونَ لَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) الإسلام والحضارة الغربية ص١٩٧.

# الخساتمسة الإسلام طريق الخلاص وسبيل النجاة

ما الخلاص من هذا الهوان والتبعية اللذين أصيبت بمما الأمة الإسلامية اليوم؟ ما سبيل النجاة مما يراد بالمسلمين اليوم في جميع أنحاء الأرض؟

هل من سمات معينة لذلك المخلص؟ ولمن المستقبل في نهاية الأمر؟

الجواب: إنه الإسلام ولا شيء غيره فهو الذي ينقذ الناس مما هم فيه من حالة الضياع والهبوط والعبودية لغير الله، فيخرجهم كما أخرج سلف هذه الأمة من الظلمات إلى النور، ومن الجور إلى العدل، ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا ونعيم الآخرة.

ولكن هذا الطريق المستقيم يحتاج إلى سالك حاد، وسائر يسير فيه دون الالتفات إلى اليمين أو اليسار ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَقَلَّكُمْ تَنَقُونَ النَّهُ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

والحق أنه لا يمكن أن ينهض صرح الحياة الإسلامية الكاملة الخالصة إلا على دعائم الإقرار بالتوحيد الذي يحيط بجميع نواحي الحياة الإنسانية الفردية والجماعية، والذي يحسب<sup>(۱)</sup> الإنسان بموجبه أنه هو وكل ما بيده من شيء ملك لله، ويرى أن الله هو المالك الشرعي الحقيقي له وللعالم كله، المعبود المطاع الذي له الأمر والنهي.

وأن لا ينبوع للهداية إلا هو، وتطمئن نفسه بكل شعور إلى أن الانحراف عن

<sup>(</sup>١) هكذا بالنص ولعل المراد: يحس.

طاعة الله أو الاستغناء عن هدايته أو إشراك غيره به في ذاته وصفاته وحقوقه وتصرفاته إن هو إلا إمعان في الضلالة من أي ناحية جاء أو في أي لون كان.

ثم إن هذا البناء — بناء الإيمان بالله — لا يمكن توطيد دعائمه إلا إذا رأى المرء في باطن أمره رأيًا جازمًا، وقطع على نفسه بشعور كامل وإرادة قوية أنه هو وكل ما بيده ملك لله وراجع إلى مرضاته، وقضى على ما في نفسه من مقياس للرضا والسخط وجعله مذعنًا لرضاء الرب تعالى وسخطه، ونفى عن نفسه الأثرة والكبرياء، وصاغ نظرياته وأفكاره وآراءه ونزعاته ومناهج تفكيره في قالب ذلك العلم الذي قد أنزله الله تعالى في كتابه العزيز.

وخلع عن عنقه ربقة جميع أنواع الولاء الذي لا يذعن لطاعة الله... ومكن محبة الله تعالى ومودته من سويداء قلبه، ونفى عن أعماق فؤاده كل صنم يطالبه بإحلاله وإكباره أكثر من الله تعالى وأدغم حبه وبغضه وصداقته وعداوته ورغبته ونفوره وصلحه وحربه... إلخ في مرضاة الله تعالى حيث لا ترضى نفسه إلا بما يرضى به الله، ولا تكره إلا ما يكرهه الله... وهذه مرتبة الإيمان الحقيقية وغايته المرموقة (١).

إن الوضع الذي تعيشه البشرية اليوم في جميع بقاع الأرض والذي يتوجه الضياع والحنواء الروحي، وهذه الهتافات التي ترتفع من كل مكان تنادي بمنقذ ومخلص يخلصها من ذلك الهوان لأمر بشيء بأنه هو الإسلام لأنه دين الله العليم بما يصلح النفوس والخبير بجميع مكنونات الضمائر.

إن الإسلام «هو المنهج الوحيد الذي يعطي الفطرة ما يلائمها وهو الذي ينسق خطاها في الإبداع المادي وخطاها في الاستشراف الروحي وهو وحده الذي يملك أن يقيم لها نظامًا واقعيًا للحياة يتم فيه هذا التناسق الذي لم تعرفه البشرية قط إلا في ظل النظام الإسلامي – وحده – على مدى التاريخ» (٢).

<sup>(</sup>١) الأسس الأخلاقية للمودودي ص٤٩، ٥٠ ط١ سنة ١٩٧١ بيروت. بتصرف بسيط.

<sup>(</sup>٢) المستقبل لهذا الدين ص١٠٩ بقليل من التصرف.

وأعداء الإسلام يعرفون حيدًا أن عدوهم الوحيد هو الإسلام، ومن أجل ذلك فهم يسعون حادين إلى تحطيم هذا الجبل الشامخ لأنه يعوقهم عن أهدافهم الاستعمارية كما يعوقهم عن الطغيان والتأله في الأرض كما يريدون، لذلك فهم يضعون التصورات والمناهج التي لا تمت إلى هذا الدين بصلة من أجل أن تكون هي البديلة عن هذا الدين القيم(۱).

وليكن من المعلوم لكل مسلم حاد: أن هذا الدين لا يقوم بألف كتاب تكتب عن الإسلام ولا بالخطب والمواعظ ولا بأفلام الدعاية للإسلام، وإنما يقوم على واقع حي متحرك — يتمثل هذا في المسلمين الصادقين — واقع تراه العين وتلمسه اليد وتلاحظ آثاره العقول<sup>(۱)</sup>. ومن سمات أصحاب هذا الواقع الذي يغير بحرى حياة البشرية المعاصر أن يستعلوا بأنفسهم من موالاة أعداء الله — سواء من الكافرين أو المنافقين أو الملحدين — فلا يخدعهم هيلمان الباطل المعاصر، وأن الشرق والغرب يملك القنبلة الذرية، والصواريخ العابرة للقارات بل يعلمون أن الله هو الأكبر، وهو الولي الناصر، وأن الغلبة للحق مهما استطال الباطل:

﴿ كُم مِن فِنَ مَ قَلِي لَمْ غَلَبَتَ فِنَ لَهُ كَثِيرَةً اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُهُمُ ٱلْفَكِلِبُونَ ﴿ ﴾ [الصافات: ١٧٣].

﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِّيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ۞ ﴾ [غافر: ٥١].

ويقول سبحانه في شأن الأعداء: ﴿ وَإِن يُقَانِتُلُوكُمْ يُولُوكُمُ ٱلْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ [آل عمران: ١١١].

<sup>(</sup>١) انظر الفصل الأخير من كتاب المستقبل لهذا الدين.

<sup>(</sup>٢) انظر فصل طريق الإخلاص ص١٨٢ من كتاب الإسلام ومشكلات الحضارة للأستاذ سيد قطب رحمه الله.

ولن يصل المسلمون الصادقون إلى هذه الدرجة الرفيعة إلا بالبراءة من كل منهج وتشريع يخالف شريعة الله، والبراءة أيضًا من كل فكر يناقض هذه العقيدة التي كانت سبب نصر وعزة السلف الصالح. واستمداد حكم كل صغيرة وكبيرة من هذه الشريعة الربّانية التي هي «صراط الله المستقيم الذي لا أمت فيه ولا عوج، وملته الحنيفية التي لا ضيق فيها ولا حرج... لم تأمر بشيء فيقول العقل لو نهت عنه لكان أوفق، و لم تنه عن شيء فيقول الحجى: لو أباحته لكان أرفق، بل أمرت بكل صلاح، ونهت عن كل فساد، وأباحت كل طيب، وحرمت كل خبيث. أوامرها غذاء ودواء، ونواهيها حمية وصيانة من كل داء، ظاهرها زينة لباطنها وباطنها أجمل من ظاهرها. شعارها الصدق وقوامها الحق، وميزانها العدل وحكمها الفصل، لا حاجة لها البتة أن تكمل بسياسة ملك أو رأي ذي رأي أكملها الله بقوله:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْنَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣].

وقال ﷺ: «لقد تركتكم على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي الا هالك» (١٠).

وحري بدعاة الخير الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر أن يعودوا بالأمة إلى صفاء العقيدة الممثل في:

١) تصحيح مفهوم لا إله إلا الله محمد رسول الله. ودعوة الناس إلى فهم هذه الكلمة العظيمة كما فهمها رسول الله وأصحابه الأخيار، ومحو ذلك المفهوم الخاطئ الذي يردده المتأخرون وهي أنها مجرد لفظ عار من كل تكليف.

مع بيان أن من تكاليفها موالاة المؤمنين والبراءة من الكافرين، وتحكيم شريعة الله واتباع ما أنزله الله والكفر بالآلهة المزيفة والأرباب المتعددة من العرف والهوى والعادات والمتألهين الذين يشرعون للناس بغير ما أنزل الله.

<sup>(</sup>١) انظر أعلام الموقعين لابن القيم ٢٠٧/٣ والحديث سبق تخريجه.

٢) تصحيح مفهوم العبادة وأنه مفهوم شامل كامل وليس مجرد شعائر تؤدى بينما نظام الحياة والممات قائم على مناهج وضعها البشر تفصل بين الدين والدولة، وبين الدين والعلاقات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والثقافية.

فالعبادة هي عقيدة وشريعة ونظام حياة. قال تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِى وَمَعْيَاىَ وَمَمَّاقِ فَالْعَبادة هي عقيدة وشريعة ونظام حياة. قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِى وَمَعْيَاىَ وَمَمَّاقِ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَلْكُي كُورَتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْسُتِلِمِينَ لَلْكُي الْإِنْكَ أَوْرَتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْسُتِلِمِينَ لَلْكُي الْإِنْعَامِ: ٥٩٣، ١٦٣].

- ٣) تربية حيل على منهاج الكتاب والسنة. لأن هذا هو الطريق الصحيح الذي به
   ترجع الأمة إلى ربحا ودينها.
- ٤) طرد آثار الغزو الفكري وذلك بتعرية الجاهلية الحديثة، وتمزيق زيفها وبمرجتها فتبين انحرافاتها مع إيجاد البديل الإسلامي الصحيح.
- ه) تعميق قضية ولاء المسلم للمسلم وانتمائه لإخوانه المؤمنين فقط، وخلع الولاءات الجاهلية من قومية وعرقية ووطنية وعالمية وغيرها فالمسلم أخو المسلم في أي بقعة كانت، دار الإسلام هي دار كل مسلم في جميع أنحاء الأرض.

ومن تاريخنا ما يشهد بكل جلاء على أهمية هذه القضية. فإن امرأة مسلمة أهينت بعمورية فاستغاثت، وامعتصماه. فقال المعتصم: لبيك أيتها المرأة المسلمة وجهز الجيوش وفتح عمورية ونصر المرأة المؤمنة، ولم يقل إلها في وطن وأنا في وطن بل انطلق من واقع مسئوليته كخليفة مسلم. كل الأمة المسلمة أمانة في عنقه وهو مسئول عنها يوم يلقى الله.

ومن هنا فإن نصرة المسلمين المضطهدين في كل بقعة من بقاع الأرض أمر واجب تفرضه هذه العقيدة. ويكون واجب المؤمن — حينئذ — محبة هؤلاء المسلمين ومناصرةم باليد واللسان والمال والنصرة في كل موطن ومناسبة.

٧) تعميق قضية المعاداة والبراءة من أعداء الله الكفار منهم والمشركين. والمنافقين
 والمرتدين. وأنه لا يجتمع إيمان في قلب مع حب للكفر وأهله كما قال تعالى:

﴿ لَا يَجِدُ فَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوَ كَانُوا عَلْمَ اللَّهِ عَلْمَ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ ﴾ [المحادلة: ٢٢].

والحرص على تمييز المسلم عن كل وضع وفكر يخالف كتاب الله وسنة رسوله ﷺ

٧) التأكيد على قضية عداوة أولياء الشيطان لأولياء الرحمن، فإن هذه العداوة قائمة منذ آدم التَّفِينِ إلى قيام الساعة فالحزبان لا يلتقيان أبدًا لأن حزب الله يريد دعوة الناس إلى غبادة الطاغوت وطاعته، وقتال المؤمنين لصدهم عن دينهم:

﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُواً ﴾ [البقرة: ٢١٧].

٨) بعث الأمل وتقويته في النفوس بقرب نصر الله كما قال ﷺ: «لتقاتلن اليهود
 لتقتلنهم حتى يقول الحجر: يا مسلم هذا يهودي فتعال فاقتله »(١).

هذه رءوس أقلام تبين ملامح طريق الخلاص، وإذا صدق المسلمون مع الله وحدوا معية الله وعونه لهم، لأنهم الأعلون، وهم القائمون بأمر الله في أرض الله، ومن ثم فهم المستحقون لولاية الله وتكريمه لهم:

﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيآ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ﴾ [يونس: ٦٢].

إلهم حزب الله وأكرم بذلك الحزب الذين يجاهدون لإعلاء كلمة الله ولا تأخذهم في الله لائم ﴿ أُوْلَيْهِ كَ حِزْبُ اللَّهِ إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ لَكُمْ ﴾ [المحادلة: ٢٢].

ونحن مستبشرون بخير إن شاء الله، لأن طلائع وبشارات الجيل الإسلامي الجديد الذي يخلص الأمة من هذا الهوان والضياع والتبعية بادية ظاهرة في كل صقع من أصقاع الأرض، ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله.

## وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب أشراط الساعة ٢٢٣٨/٤ -٢٩٢١.

# فهرس الأحاديث والآثار

## فهرس الأحاديث والآثار حسب الترتيب الهجائي

| أول الحديث أو الأثر ال                            | الصفحا |
|---------------------------------------------------|--------|
| ايعكم على أن تمنعوني مما تمنعون منه نساءكم        | ١٥.    |
| 3 / 2 3 3 3 .                                     | 700    |
| جعلوا على رجليه شيئًا من الأذخر                   | ١٥.    |
| خرجوا المشركين من جزيرة العرب                     | 171    |
| ذا رأیت شحًا مطاعًا وهوی متبعًا                   | 101    |
| ذا سلم عليكم اليهود فإنما يقول أحدهم: السام عليكم | 191    |
| ذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا: وعليكم            | 191    |
| ذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء بما أحدهما     | ٤٧     |
| ربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا                  |        |
| سعد الناس بشفاعتي من قال                          | 77     |
| شهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله             | 7 8    |
| طلبوه واقتلوهطلبوه واقتلوه                        |        |
| غزوا باسم الله في سبيل الله                       | 777    |
| فضل الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر                | 371    |
| نعلوا ما بدا لكم فوالله لو أن قد (أثو)            | ١٤٠    |

| قتلوهم فإن في قتلهم أجرا عند الله              | 7 2 0 |
|------------------------------------------------|-------|
| لحقوا الفرائض بأهلها                           | 77    |
| لله أكبر قلتم كما قال قوم موسى لموسى           | 777   |
| للهم إليك أشكو ضعف قوتي وقلة حيلتي             | ١٤.   |
| ليس لا إله إلا الله مفتاح الجنة                | 77    |
| مرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا                  | ٣٨    |
| ِن إسلام عمر كان فتحا، وإن هجرته كانت (أثو)    | ١٤.   |
| ِن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله   | ۲۸    |
| ِن الله قد أذهب عنكم عبية الجاهلية             | ٨٤    |
| ِن الله يقول يوم القيامة: أين المتحابون بجلالي | 10    |
| ن آل فلان ليسوا لي بأولياء                     | 90    |
| إن أولى الناس بي المتقون                       | 97    |
| نًا بريء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين     | ۲۱۸   |
| إن بالمدينة أقواما ما سرتم مسيرا               | ۲۲۱   |
| إن تعمل بطاعة الله على نور من الله (أثر)       | ۲.    |
| انت مع من أحببتانت مع من أحببت                 | ۲۱.   |
| إن سياحة أمتي الجهاد في سبيل الله              | 777   |
| أنشد رجلا فعل ما فعل لي عليه حق                |       |
| إن صاحبكم تغسله الملائكة                       | ۲٤.   |
| الأنصار لا يحبهم إلا مؤمن                      | 107   |
| انصر أخاك ظالما أو مظلوما                      | 710   |
| انطلقوا إلى يهود                               | ۲۸.   |

| 727          | انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ                            |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| ۳٠٩          | إن عادوا لك فعد لهم بما قلت                           |
| 777          | إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين            |
| ۱۹۳          | إنا كنا أذل قوم فأعزنا الله بالإسلام (أثو)            |
| ۱۷۸          | إن لا يحج بعد العام مشرك                              |
| ٣٠٤          | إن لي كاتبًا نصرانيًّا (أثر)                          |
| ۲۳۳          | إنما الأعمال بالنيات                                  |
| ١٥           | إن من عباد الله لأناسًا ما هم بأنبياء                 |
| ۲۳.          | أن ناسًا من المسلمين كانوا مع المشركين                |
| 777          | إن الناس نزلوا مع رسول الله                           |
| 1 20         | إنما – أي سورة الكافرون – براءة من الشرك              |
| ۲۳۱          | إني لم أومر بمذا                                      |
| <b>۲</b> ۷ ۸ | إن يهودية كانت تشتم النبي ﷺ                           |
| 777          | إنَّ اليهود والنصاري لا يصبغون فخالفوهم               |
| ٧١           | إن يوسف قد سأل العمل (أثر)                            |
| 44           | أوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله          |
| ٣٣           | أُوثْق عرى الإيمان الموالاة في الله والمعاداة في الله |
| ۸۳           | أو لا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم (أثو)       |
| 777          | أو مخرجي هم                                           |
| 99           | إياكم ومحقرات الذنوب                                  |
| 777          | إياكم ورطانة الأعاجم (أثو)                            |
| 4            | أينما لقيتموهم فاقتلوهم                               |

| 101 | آية الإيمان حب الأنصار                           |
|-----|--------------------------------------------------|
| ٥١  | آية المنافق ثلاث                                 |
| 317 | بحسب امرئ يرى منكرًا لا يستطيع أن يغيره أن (أثر) |
| 101 | بل الدم الدم والهدم الهدم                        |
| ٦.  | بل إلهم حرموا عليهم الحلال وأحلوا لهم الحرام     |
| ١٦٩ | بل نترفق به ونحسن صحبته                          |
| 444 | بلغني الذي سرت به في المرأة التي ( <b>أثر</b> )  |
| 797 | بيعًا أم عطية                                    |
| 107 | ترى المؤمنين في تراحمهم و                        |
| ٧٥  | تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها                 |
| ۲۰٦ | التقاة: التكلم باللسان وقلبه (أثر)               |
| ۲.  | التقوى: أن تعمل بطاعة الله (أثر)                 |
| ٣٣  | تنصح لكل مسلم وتبرأ من الكافر                    |
| ۱۸۱ | « التوبة » هي الفاضحة (أثور)                     |
| ۳۰۲ | تؤمن بالله ورسوله؟ قال: لا. قال فارجع            |
| ٣.  | ثلاث من كن فيه وجد بمن حلاوة الإيمان             |
| ٣٨  | حديث أسامة حين أنكر عليه النبي يُثِلِقُ          |
|     | حديث أن النبي بَيِّشِ أخذ من يهودي               |
| ٣٧  | حديث البطاقة                                     |
| ۲۷  | حديث البغي                                       |
| 797 | حديث تسليم النبي وسلي على مجلس فيه               |
| ٤٧  | حديث تسمية تارك الصلاة كافرًا                    |

| 790                     | حديث زيارة النبي ﷺ لأبي طالب                       |
|-------------------------|----------------------------------------------------|
| ۲۳۳                     | حديث الطاعون                                       |
| 777                     | حديث العرنيين                                      |
| ٣٧                      | حديث قاتل المائة                                   |
| 444                     | حديث قتل كعب بن الأشرف                             |
| 1 2 7                   | حديث قراءة المصطفى ﷺ بــ«الكافرون» و«الإخلاص»      |
| ۳۱۷                     | حديث كعب بن مالك                                   |
| ٣٠٣                     | حديث مزارعته ﷺ لليهود                              |
| ٧٩                      | حديث معاذ حين بعثه رسول الله إلى اليمن             |
| ١٦.                     | حديث الوثيقة التي كتبها رسول الله بين              |
| ۲۱۲                     | حق على كل مسلم أن يقبل رأس عبد الله بن حذافة (أثو) |
| 498                     | الحمد لله الذي أنقذه من النار                      |
| 777                     | خالفوا اليهود                                      |
| ۱۲۸                     | دعوها فإلها منتنة                                  |
|                         | <del>-</del>                                       |
| ۲۳۸                     | -<br>رأس الأمر الإسلام وعموده                      |
|                         |                                                    |
| 198                     | رأس الأمر الإسلام وعموده                           |
| 198                     | رأس الأمر الإسلام وعموده                           |
| 198<br>101<br>8V        | رأس الأمر الإسلام وعموده                           |
| 198<br>101<br>87<br>708 | رأس الأمر الإسلام وعموده                           |
| 198<br>101<br>2V<br>207 | رأس الأمر الإسلام وعموده                           |

| 71    | فهلا قلت خذها مني وأنا الغلام الأنصاري       |
|-------|----------------------------------------------|
| ۲٤.   | قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض           |
| ٨٢    | كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات (أثر)        |
| 117   | كل بدعة ضلالة                                |
| 772   | كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته                |
| ٣٠١   | كنت رحلاً قينًا فعملت للعاصي بن واثل (أثر)   |
| 777   | لا أحده هل تستطيع إذا حرج المجاهد أن         |
| Y0Y   | لا أعلم من الإشراك شيعًا أكبر من (أثر)       |
| ۱۹۸   | لا تبدءوا اليهود ولا النصارى بالسلام         |
| 190   | لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم إلا       |
| ٤٦    | لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب                   |
| ۱۹۸   | لا تساكنوا المشركين ولا تجامعوهم             |
| 790   | لا تقولوا للمنافق سيد                        |
| ١٠٧   | لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله                |
| 779   | لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة             |
| 1 2 7 | لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق               |
| 90    | لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي إلا |
|       | لا هجرة بعد فتح مكة                          |
| 779   | لا هجرة ولكن جهادة ونية                      |
| ۸٥٨   | لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى                 |
| ٣٩.   | لا يدخل الجنة قاطع رحم                       |
| Y 0 A | ٧ يـ ث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم       |

| لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن                                                                                                        | ٥١  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| لا يشرب الخمر حين يشربما وهو مؤمن                                                                                                       | ٥١  |
| لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه                                                                                                | 418 |
| لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما                                                                                                   | 70  |
| لأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب                                                                                                   | 171 |
| لتتبعن سننن من كان قبلكم                                                                                                                | 077 |
| لتقاتلن اليهود ٢٠٠٠                                                                                                                     | 777 |
| لعن ﷺ الخمر وشاركما و ٧                                                                                                                 | ١.٧ |
| لغدوة في سبيل الله أو روحة خير من ٨٠                                                                                                    | 777 |
| لو أعطيتني جميع ما تملك (أثر)                                                                                                           | ٣١١ |
| ليس في القرآن أشد غيظًا لإبليس (أثو)                                                                                                    | ٨٤٨ |
| ليس منا من تشبه بغيرنا ٧٠                                                                                                               | 777 |
| ليس منا من دعا إلى عصبية                                                                                                                | ۱۲۸ |
| ما اغبرتا قدما عبد في سبيل الله فتمسه٧                                                                                                  | 777 |
| ما بال دعوى الجاهلية                                                                                                                    | 179 |
| ما على هذا صالحناكم (أثر)                                                                                                               | ۲۸. |
| ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله عن أحد يشهد أن الله الله عن الله الله عن أحد الله الله الله عن الله الله الله الله الله الله الله الل | ۲٦  |
| ما من امرئ يخذل امرءًا مسلمًا في موضع                                                                                                   | 317 |
| ما هذان اليومان؟١                                                                                                                       | 771 |
| المرء مع من أحب                                                                                                                         | ۲۱. |
| المسلم أخو المسلم                                                                                                                       | 710 |
| مله عمار لعانًا إلى مشاشة                                                                                                               | ٣.٩ |

| ٤٦    | من أتى كاهنًا فصدقه بما يقول                     |
|-------|--------------------------------------------------|
| ٣٣    | من أحب في الله وأبغض في الله                     |
| 70.   | من أحدث حدثًا أو آوى محدثًا                      |
| 118   | من أحدث في أمرنا هذا ما ليس فيه                  |
| 770   | من بني بأرض المشركين فصنع نيروزهم (أثو)          |
| 770   | من تشبه بقوم فهو منهم                            |
| 191   | من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله                |
|       | من حلف بغير الله فقد أشرك                        |
| 110   | من دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم               |
| 701   | من رأى منكم منكرًا فليغيره                       |
| 77    | من عادى لي وليًا فقد                             |
| ۲۸    | من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له           |
| 44    | من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله |
|       | من كان مستنًا فليستن بمن قد مات (أثو)            |
| 79    | من كنت مولاه فعلي مولاه                          |
| 4 £   | من لقيت من وراء هذا الحائط                       |
| 7 £   | من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله              |
|       | المهاجر من هجر ما نمى الله عنه                   |
| ۱۰۸   | مهيم؟ قال: تزوجت                                 |
| 701   | المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا            |
| 710   | المؤمن مرآة أخيه                                 |
| 7 / 9 | نعم صلى أمك                                      |

| 109   | هذا كتاب من محمد النبي بَنَالِيُّةُ بين       |
|-------|-----------------------------------------------|
| ۳۰۱   | واستأجر النبي، ﷺ وأبو بكر رجلاً من            |
| ١٧٠   | والله لا تجوز من ها هنا حتى يأذن لك رسول الله |
| ١٤    | والله لقد بعث النبي ﷺ على أشد حال (أثر)       |
| ٣١.   | والله لو أعلم كلمة أغيظ لكم منها لقلتها (أثر) |
| ۳۱۹   | والله ما أحب أن (أثمر)                        |
| ۸٧    | واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن               |
| ۲. ٤  | ولا تستعن في أمر من أمور المسلمين بمشرك (أثر) |
| ٣١٣   | ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن                     |
| 7 2 0 | ويلك ومن يعدل إذا لم أعدل                     |
| 1 2 7 | يا أماه لو كنت لك مائة نفس (أثر)              |
| 178   | يا معشر المسلمين الله ألله أبدعوى الجاهلية    |
| 111   | يا معشر اليهود أسلموا تسلموا                  |
| ٦٥    | يوشك الأمم أن تداعي عليكم                     |

## فهرس الأعلام

## فهرس الأعلام الترجم لهم

| الصفحة | العلــــم             |
|--------|-----------------------|
| ۱۳۸    | ابن الدغنة            |
| 101    | أبو الهيثم بن التيهان |
| ٨٢     | أبو عبد الرحمن السلمي |
| 101    | أسعد بن زرارة         |
| ٥١     | إسماعيل الشالنجي      |
| 10.    | البراء بن معرور       |
| 775    | ثمامة بن أثال         |
| ٣.٢    | الحازمي               |
|        | حاطب بن أبي بلتعة     |
| ٣.     | حافظ الحكمي           |
| 711    | حبيب بن زيد           |
| ۲۲.    | حمد بن عتيق           |
| ٧٨     | حنين بن إسحاق         |
| 779    | الخطابي               |
|        | ذو الخويصرة           |
| 719    | زيد بن الدثنة         |
| ۲۱     | سفيان بن عيينة        |

| شبيب بن شيبة             | ۲.0   |
|--------------------------|-------|
| عبد الله بن حذافة السهمي | ٣١١   |
| عبد الله بن حمار         | ۱۰۹   |
| عتبان بن مالك            | ۲۸    |
| العز بن عبد السلام       | 178   |
| عمير بن الحمام           | ۲٤.   |
| عوف بن مالك الأشجعي      | 7 7 9 |
| مجاشع بن مسعود ا         | 771   |
| مجاعة بن مرارة الحنفي    | 222   |
| محمد بن إبراهيم آل شيخ   | ٦٦    |
| مصعب بن عميرمصعب بن عمير | ١٥.   |
| المقداد بن الأسود        | ١٤    |
| المهاجر بن أبي أمية      | 7 7 9 |
| وهب بن منبه وهب بن منبه  | 77    |

## فهرس المصادر والمراجع

## فهرس المصادر والمراجع حسب الحروف الهجائية

(<sup>1</sup>)

- ١) القرآن الكريم.
- ۲) الابتعاث ومخاطره/ محمد لطفي الصباغ/ الطبعة الأولى سنة ١٣٩٨هـ/ المكتب الإسلامي.
- ٣) أبو بصير قمة في العزة الإسلامية/ محمد حسن بريغش/ الثانية سنة ١٣٩٧/ مكتبة الحرمين بالرياض.
- ٤) الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر/ د. محمد حسين/ الثالثة سنة ١٣٩٢هـ دار
   النهضة العربية بيروت.
- ه) الإتقان في علوم القرآن/ جلال الدين السيوطي ت<sup>(۱)</sup> سنة ٩١١هـ/ تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم/ ٩٧٤م الهيئة المصرية للكتاب.
  - ٦) آثار الحرب في الفقه الإسلامي/ د. وهبة الزجيلي/ الثانية ١٣٨٥هـ.
- ٧) الاحتجاج بالقدر/ شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية ت سنة ٧٢٨هــ/
  - (١) هذه الإشارة (ت) تعني أن المؤلف توفي سنة كذا...,

- ط سنة ١٣٩٣هـ/ المكتب الإسلامي.
- ٨) أحكام أهل الذمة/ للعلامة محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية ت سنة ١٧٥هـ
   تحقيق صبحى الصالح/ الأولى سنة ١٣٨١هـ جامعة دمشق.
- ٩٠ أحكام القرآن/ لأبي بكر محمد بن عبد الله بن العربي ت سنة ٤٣هـ تحقيق على
   البحاوي/ ط سنة ١٣٩٢هـ عيسى الحلبى.
- ١٠) أحكام القرآن/ لأبي بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص ت سنة ٣٧٠هـ
   تحقيق محمد قمحاوي/ الثانية/ دار المصحف بالقاهرة.
- ١١) الأدب المفرد/ للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري ت سنة ٢٥٦هــ ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي/ الأولى سنة ١٣٧٥هــ السلفية بمصر.
- 17) الأربعون النووية/ للإمام يجيى بن شرف الدين النووي ت سنة ٦٧٦هــ/ الثانية سنة ٩٧٦هــ/ الثانية سنة ٩٧٣ممطابع قطر الوطنية.
- ۱۳۲) إرشاد الطالب للشيخ سليمان بن سحمان ت سنة ١٣٤٩هـ الأولى سنة
   ١٣٤٠هـ مطبعة المنار مصر.
  - ١٤) أزمة العصر/ د. محمد محمد حسين/ الأولى سنة ١٣٩٩هـ/ دار عكاظ جدة.
- ١٥) أساليب الغزو الفكري/ د. علي جريشة وزميله/ الثانية سنة ١٣٩٨هــ/ دار
   الاعتصام القاهرة.
- 17) أسباب النزول/ لأبي الحسين علي بن أحمد الواحدي ت سنة 27٨ الثانية سنة ١٣٨٧هـ مصطفى الحلبي مصر.
- ١٧) الاستيعاب في أسماء الأصحاب/ لأبي عمر يوسف بن عبد البر/ ت سنة ٣٦٣

- هـ/ الأولى سنة ١٣٢٨هـ/ مطبعة السعادة بمصر.
- ١٨) الأسس الأخلاقية/ لأبي الأعلى المودودي ت سنة ١٣٩٩هـ الأولى ١٩٧١م/ مؤسسة الرسالة بيروت.
- ١٩ الإسلام على مفترق الطرق/ محمد أسد/ ترجمة عمر فروخ/ الثامنة سنة ١٩٧٤م
   دار العلم للملايين بيروت.
- ٢٠) الإسلام في حل مشاكل المحتمعات الإسلامية المعاصرة/ د. محمد البهي/ الثانية سنة ١٣٩٨هــ/ مكتبة وهبة بالقاهرة.
- ٢١) الإسلام وأوضاعنا القانونية/ عبد القادر عودة/ الثانية سنة ١٣٨٦هـ/ مؤسسة الرسالة بيروت.
- ٢٢) الإسلام والطاقات المعطلة/ الشيخ محمد الغزالي/ الثانية سنة ١٣٨٣هـ/ دار
   الكتب الحديثة مصر.
- ٢٣) الإسلام ومشكلات الحضارة للأستاذ سيد قطب/ ت سنة ١٩٦٦م/ دار الشروق.
- ٢٤) الإصابة في تمييز الصحابة/ للإمام أحمد بن علي بن حجر العسقلاني/ ت سنة
   ٨٥٢هـــ/ الأولى سنة ١٣٢٨هـــ/ السعادة بمصر.
- ٢٥) الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار/ لأبي محمد بن موسى الحازمي الهمداني
   ت سنة ٨٤هـــ تحقيق راتب أحاكمي الطبعة الأولى سنة ١٣٨٦هـــ الناشر راتب
   أحاكمي.
- ۲۲) الاعتصام/ للإمام أبي إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطيي/ ت سنة ۲۹هـــ المكتبة التجارية مصر.

- ٢٧) الاعتقاد على مذهب السلف لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي/ ت سنة ٤٥٨ هـ. عقيق أحمد مرسى/ الأولى سنة ١٣٨٠هـ.
- ٢٨) الأعلام/ خير الدين الزركلي/ الرابعة سنة ١٩٧٩م/ دار العلم للملايين –
   بيروت.
- ٢٩) أعلام السنة المنشورة للشيخ حافظ الحكمي/ ت سنة ١٣٧٧هـ/ الثالثة سنة
   ١٣٩٩هـ دارات البحوث العلمية بالرياض.
- ٣٠) أعلام الموقعين لابن القيم تحقيق طه عبد الرءوف سعد ط ١٩٧٣م/ تصوير دار
   الجيل بيروت.
- ٣١) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان لابن القيم/ تحقيق محمد حامد الفقي/ الثانية سنة ٣٩٥هـ تصوير دار المعرفة بيروت.
- ٣٢) اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم لابن تيمية تحقيق محمد حامد الفقي/ الثانية سنة ١٣٦٩هـ مطبعة أنصار السنة بالقاهرة.
- ٣٣) أقضية الرسول عِيِّة عبد الله بن محمد بن فرج المالكي/ الناشر حمد بن فالح آل ثاني.
- ٣٤) أمثال القرآن/ لابن القيم/ تحقيق د.ناصر الرشيد/ الأولى سنة ١٤٠٠هـ/ دار مكة للطباعة.
- ٣٥) الأموال/ لأبي عبيد القاسم بن سلام/ ت سنة ٢٢٤ تحقيق د. محمد خليل هراس/ الثانية ١٣٥هــ/ مكتبة الكليات الأزهرية.
- ٣٦) الإنسان بين المادية والإسلام للأستاذ محمد قطب/ الخامسة سنة ١٣٩٨هـــ دار الشروق.

٣٧) الإيضاح والتبيين: حمود التويجري/ الأولى سنة ١٣٨٤هـ مؤسسة النور بالرياض.

٣٨) الإيمان لشيخ الإسلام ابن تيمية/ الثانية سنة ١٣٩٢هـ المكتب الإسلامي.

٣٩) الإيمان. حقيقته. أركانه. نواقضه / د. محمد نعيم ياسين / الأولى سنة ١٣٩٨هـ. جمعية عمال المطابع. الأردن.

٤٠) الإيمان لأبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة/ ت سنة ٢٣٥هـ تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني سنة ١٣٨٥هـ المطبعة العمومية بدمشق.

**(ب)** 

٤١) بدائع الفوائد/ للعلامة ابن القيم/ إدارة الطباعة المنيرية بالقاهرة.

٤٢) البداية والنهاية للحافظ إسماعيل عماد الدين بن كثير/ ت سنة ٧٧٤هــ/ ط سنة ١٩٦٦ (مكتبة المعارف – بيروت).

٤٣) بضع رسائل في عقائد الإسلام/ للشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب/ ت سنة ١٣٤٩هـ المنار بمصر.

٤٤) بروتوكولات حكماء صهيون/ ترجمة محمد خليفة التونسي/ الرابعة/ دار الكتاب العربي – بيروت.

٥٤) بيان النجاة والفكاك من موالاة المرتدين وأهل الإشراك/ للشيخ حمد بن عتيق
 ت سنة ١٣٠١هـ/ الطبعة الرابعة سنة ١٣٨٣هـ/ دار الفكر/ بيروت.

(<del>'</del>

٤٦) تاريخ الأمم والملوك/ للإمام محمد بن جرير الطبري ت سنة ٣١٠هـ تحقيق

- محمد أبو الفضل إبراهيم/ الثانية ١٣٨٧هـ/ دار المعارف مصر.
- ٤٧) التبيان في أقسام القرآن/ لابن القيم/ تعليق طه يوسف شاهين/ مكتبة القاهرة مصر.
- ٤٨) تحفة الإخوان بما جاء في الموالاة والمعاداة والهجران/ للشيخ حمود التويجري الأولى سنة ١٣٨٣هـــ/ مؤسسة النور بالرياض.
- ٤٩) التحفة العراقية/ لشيخ الإسلام ابن تيمية/ الثانية سنة ١٣٩٩هـ/ المطبعة السلفية بالقاهرة.
- ٥٠) تحكيم القوانين للشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ/ت سنة ١٣٨٩هـ طبع سنة ١٣٨٠هـ الثقافة عكة.
- ٥١ التدمرية لشيخ الإسلام ابن تيمية/ تحقيق زهير الشاويش/ الطبعة الثانية سنة
   ١٣٩١هـــ/ المكتب الإسلامي.
- ٥٢) تذييل على كشف الشبهات للشيخ عبد الرحمن الدوسري/ الثالثة سنة ١٣٨٨/ مؤسسة النور بالرياض.
- ٥٣) التشريع الجنائي/ للأستاذ عبد القادر عودة/ الثالثة سنة ١٣٨٣هــ/ مكتبة دار العروبة بمصر.
- ٥٤) التصوير الفني في القرآن/ سيد قطب/ الطبعة الشرعية الرابعة سنة ١٣٩٨هـ/ دار الشروق.
- ٥٥) التطور والثبات في حياة البشر/ للأستاذ محمد قطب ط سنة ١٣٩٤هـ دار الشروق.

- ٥٦) تعجيل المنفعة لابن حجر/ طبع هاشم اليماني.
- ٥٧) التعليق المغني على الدارقطني/ عبد الله هاشم اليماني/ ط سنة ١٣٨٦هـ..
- ٥٨) التفسير القيم لابن القيم/ جمع محمد أويس الندوي/ تحقيق محمد حامد الفقي/
   تصوير لجنة التراث بيروت.

244

- وه) تفسير كلام المنان/ للشيخ عبد الرحمن بن سعدي تحقيق محمد زهري النجار/ المؤسسة السعدية بالرياض.
- ٦٠) تفسير سورة النور/ لابن تيمية/ الأولى سنة ١٣٩٧هـ/ مكتبة المنار الإسلامية بالكويت.
- (٦١) تفسير البغوي المعروف بـ«معالم التنزيل» لأبي محمد الحسين بن مسعود الفرا البغوي/ ت سنة ١٦٥هــ/ الثانية سنة ١٣٧٥هــ/ مطبعة الحلبي بمصر.
- ٦٢) تفسير القرآن العظيم للحافظ ابن كثير/ تحقيق عبد العزيز غنيم وعاشور والبنا/
   مطبعة الشعب.
- ٦٣) تفسير الخازن المسمى «لباب التأويل في معاني التنزيل»/ لعلاء الدين علي بن عمد الخازن/ ت سنة ٧٢٥هـ الثانية سنة ١٣٧٥هـ مصطفى الحليي بمصر.
  - ٦٤) تقريب التهذيب/ لابن حجر تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف. طبع مصر.
- ٦٥) تلبيس إبليس لأبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي/ ت سنة ٥٩٧ تحقيق حير الدين علي/ دار الوعي بيروت.
- ٦٦) تلخيص المستدرك لأبي عبد الله محمد بن أحمد الذهبي/ ت سنة ٨٤٨ مطبوع مع المستدرك.

٦٧) التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع لأبي الحسين محمد بن أحمد الملطي/ ت سنة ٣٧٧هـــ/ تحقيق محمد زاهد الكوثري/ الثانية سنة ١٣٨٨ مكتبة المثنى ببغداد.

٦٨) تمذيب التهذيب لابن حجر العسقلاني/ الأولى سنة ١٣٢٦هـ بحيدر آباد/
 تصوير دار صادر – بيروت.

79) تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد للشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد ابن عبد الوهاب ت سنة ١٢٣٣هـ ط إدارات البحوث العلمية في الرياض.

### (ج)

٧٠) جامع الأصول/ لمحد الدين أبي السعادات المبارك محمد بن الأثير ت سنة ٦٠٦هـ تحقيق عبد القادر الأرناؤوط/ الأولى سنة ١٣٨٩هـ. مكتبة الحلواني والملاح بيروت.

(٧١) جامع البيان عن تأويل القرآن (تفسير الطبري) لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري/ الثالثة سنة ١٣٨٨هـ مصطفى الحلبي.

٧٢) الجامع الفريد/ مجموعة من علماء الدعوة/ مطبعة المدينة بالرياض.

٧٣) جامع العلوم والحكم لأبي الفرج عبد الرحمن بن رحب الحنبلي ت سنة ٧٩٥ هـــ الثالثة سنة ١٣٨٢هـــ مصطفى الحلبي.

٧٤) الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي) لأبي عبد الله محمد بن أحمد القرطبي ت سنة ٦٧١هـ تحقيق أبو إسحاق أطفيش/ تصوير عن طبعة دار الكتب سنة ١٣٨٧هـ. دار الكتاب العربي القاهرة.

٧٥) الجانب الإلهي من التفكير الإسلامي/ د. محمد البهي/ الخامسة سنة ١٣٩١هـ.. دار الفكر ببيروت.

- ٧٦) جاهلية القرن العشرين للأستاذ محمد قطب/ ط سنة ١٣٩٤هــ دار الشروق.
- ٧٧) حذور البلاء/ للأستاذ عبد الله التل/ الثانية سنة ١٣٩٨هـــ/ المكتب الإسلامي.
  - ٧٨) حريدة عكاظ/ العدد الأسبوعي رقم ٤٧٢٨ في ١٣٩٩/٦/١٦هـ.
- ٧٩) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لشيخ الإسلام ابن تيمية / تصوير مطابع المجد بالرياض.
  - ٨٠) الجواب الكافي لابن القيم/ الأولى سنة ٢٩٤هـ المكتبة السلفية بالقاهرة.

### **(ح)**

- ٨١) حد الإسلام وحقيقة الإيمان/ للأستاذ عبد الجميد الشاذلي. مكتوب بالأدلة الكاتبة.
- ٨٢) حصاد الغرور/ للشيخ محمد الغزالي/ الأولى سنة ١٣٩٠هــ/ دار البيان بالكويت.
- ٨٣) حصوننا مهددة من داخلها/ د محمد محمد حسين/ الرابعة سنة ١٣٩٧هـ المكتب الإسلامي.
- ٨٤) الحضارة الإسلامية. أسسها ومبادؤها للمودودي/ الطبعة الثانية سنة ١٣٩٠
   هـــ/ دار العربية بيروت.
- ٨٥) الحكم الجديرة بالإذاعة لابن رجب (ضمن مجموع) تحقيق محمد حامد الفقي
   مطبعة أنصار السنة.
- ٨٦) حلية الأولياء/ للحافظ أبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني/ ت سنة ٤٣٠هـ/ المكتبة السلفية.

٨٧) الحوادث والبدع/ لأبي بكر محمد بن الوليد الطرطوشي ت سنة ٢٠هـ/ عقيق محمد الطالبي/ دار الأصفهاني بجدة.

٨٨) حياة الصحابة/ للشيخ محمد يوسف الكاندهلوي/ دار المعرفة - بيروت.

### (خ)

- ٨٩) خصائص التصور الإسلامي ومقوماته للأستاذ سيد قطب/ دار الشروق.
- ٩٠ خاطرات جمال الدين الأفغاني/ اختيار عبد العزيز سيد الأهل/ الناشر دار حراء
   بالقاهرة.
  - ٩١) دراسات قرآنية للأستاذ/ محمد قطب/ دار الشروق.
- 97) الدرر السنية في الأجوبة النجدية جمع الشيخ عبد الرحمن بن قاسم/ الثانية سنة ١٣٨٥هـــ دار الإفتاء بالرياض.
  - ٩٣) درس النكبة الثانية/ د. يوسف القرضاوي/ الأولى سنة ١٣٨٨هـ.
- ٩٤) الدفاع عن أهل السنة والإتباع/ للشيخ حمد بن عتيق/ نشرها إسماعيل بن عتيق.
   بدون تاريخ.
- 90) دقائق التفسير لابن تيمية/ جمع وتحقيق د. محمد السيد الجليند/ الأولى سنة ١٣٩٨هـــ. دار الأنصار بالقاهرة.
  - ٩٦) دمروا الإسلام أبيدوا أهله/ جلال العالم/ الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ..
- ٩٧) دور الإسلام في حياة البشرية/ محمد قطب/ الطبعة الثانية سنة ١٣٩٩هـ المختار الإسلامي بالقاهرة.

**(**)

- ۹۸) رد ابن حزم على ابن النفريلة اليهودي/ تحقيق حسان عباس/ سنة ١٣٨٠هــ/ دار العروبة بالقاهرة.
- ٩٩) ردة ولا أبا بكر لها لأبي الحسن الندوي/ الثالثة سنة ١٣٩٨هـ المختار
   الإسلامي بالقاهرة.
- 100) الردة بين الأمس واليوم. محمد كاظم حبيب/ الأولى سنة ١٣٩٨هــ المكتبة العلمية بلاهور باكستان.
  - ١٠١) الرسائل المنيرية/ مجموعة من العلماء/ المطبعة المنيرية بالقاهرة.
- 1.۲) الرسائل المفيدة للشيخ/ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن تصحيح عبد الرحمن الرويشد/ ط سنة ١٣٩٨هـ دار العلوم بالقاهرة.
  - ١٠٣) الرسائل التبوكية لابن القيم/ الثانية سنة ١٣٩٤هــ/ المكتبة السلفية بالقاهرة.
- 108) رياض الصالحين للنووي/ تحقيق الألباني/ الأولى سنة ١٣٩٩هـــ المكتب الإسلامي.
- ١٠٥) زاد المعاد في هدي خير العباد للعلامة ابن القيم/ تحقيق شعيب الأرناؤوط وأخيه/ الأولى سنة ١٣٩٩هـ. مؤسسة الرسالة بيروت.

### (w)

- ١٠٦) سبيل الدعوة الإسلامية/ د. محمد أمين المصري/ الأولى سنة ١٤٠٠هــ/ دار الأرقم بالكويت.
- ١٠٧) سلسلة الأحاديث الصحيحة/ محمد ناصر الدين الألباني/ الثانية سنة ١٣٩٩

المكتب الإسلامي.

- ١٠٨) سنن ابن ماجه/ للحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويين/ ت سنة ٧٧٥ هـ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي/ ط سنة ١٣٩٥هـ تصوير دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 1.9) سنن أبي داود/ للإمام أبو داود سليمان الأشعث السحستاني/ ت سنة ٧٧٥ هـ تحقيق وتعليق عزت الدعاس الأولى سنة ١٣٩١هـ الناشر محمد على السيد سوريا.
- 11٠) سنن الترمذي/ الإمام محمد بن عيسى الترمذي/ ت سنة ٢٧٩هـ/ تعليق عزت الدعاس/ ط سنة ١٣٨٥هـ دار الدعوة. حمص.
- 111) سنن الدارقطني/ الإمام على بن عمر الدارقطني/ ت سنة ٣٨٥/ نشر عبد الله هاشم اليماني سنة ١٣٨٦/ نشر
- 117) سنن الدارمي/ لأبي محمد عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي/ ت سنة ٢٥٥هـ طبع بعناية محمد أحمد دهمان/ دار إحياء السنة النبوية. تصوير الباز بمكة.
- ۱۱۳) السنن الكبرى للإمام أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي/ تصوير دار الفكر ببيروت.
- ١١٤) سنن النسائي للإمام أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي/ ت سنة ٣٠٣
   هـــ/ الأولى سنة ١٣٤٨هــ تصوير دار الفكر بيروت.
- 110) السنة للإمام أحمد بن حنبل/ ت سنة ٢٤١هــ/ تصحيح الشيخ إسماعيل الأنصاري/ إدارات البحوث العلمية بالرياض.
- ١١٦) السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي/ د. مصطفى السباعي/ الثانية سنة

١٣٩٦هـ المكتب الإسلامي.

١١٧) السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية لشيخ الإسلام ابن تيمية/ ط سنة
 ١٣٧٩ الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.

۱۱۸) سيرة الرسول ﷺ للأستاذ محمد عزة دروزة/ الثالثة سنة ١٤٠٠هـــ مؤتمر السيرة الثالث بقطر.

119) السيرة النبوية/ للإمام عبد الملك بن هشام/ ت سنة ٢١٨هـ/ تحقيق مصطفى الحليي. السقا وآخرون/ الأولى سنة ١٣٥٥هـ/ مصطفى الحليي.

## **(ش**)

١٢٠) شذرات البلاتين/ مجموعة من العلماء/ تحقيق محمد حامد الفقي/ الأولى سنة
 ١٣٧٥هــ/ مطبعة أنصار السنة بالقاهرة.

171) شذرات الذهب في أخبار من ذهب/ عبد الحي بن العماء الحنبلي/ ت سنة 171) هذرات الذهب في أخبار من ذهب/ عبد الحي بيروت.

17۲) شرح السنة للإمام الحسين بن مسعود البغوي/ ت سنة ١٦هـ تحقيق شعيب الأرناؤوط/ الطبعة الأولى سنة ١٣٩١هـ المكتب الإسلامي.

١٢٣) شرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي/ ط ٤ سنة ١٣٩١هـ المكتب الإسلامي.

17٤) شرح النووي على صحيح مسلم/ للإمام يجيى بن شرف النووي/ الثانية سنة /١٣٩٢ تصوير دار الفكر – بيروت.

١٢٥) الشريعة لأبي بكر محمد بن الحسين الآجري/ ت سنة ٣٦٠هـ/ تحقيق محمد

حامد الفقى/ الأولى سنة ١٣٦٩هـ مطبعة أنصار السنة.

١٢٦) الشعوبية الجديدة/ محمد مصطفى رمضان/ الأولى سنة ١٣٨٩هـ.

### (ص)

1۲۷) الصارم المسلول على شاتم الرسول/ لشيخ الإسلام ابن تيمية/ تحقيق محيي الدين عبد الحميد/ الأولى سنة ١٣٧٩هـ مكتبة تاج بالقاهرة.

۱۲۸) صحيح البخاري للإمام محمد بن إسماعيل البخاري/ ت سنة ٢٥٦هـ ترقيم عمد فؤاد عبد الباقي/ الأولى سنة ١٣٨٠هـ السلفية بمصر.

١٢٩) صحيح الجامع الصغير/ للشيخ محمد ناصر الدين الألباني/ الأولى سنة ١٣٨٨ المكتب الإسلامي.

١٣٠) صحيح مسلم/ للإمام مسلم بن الحجاج القشيري/ ت سنة ٢٦١هـ تحقيق عمد فؤاد عبد الباقي/ الأولى سنة ١٣٧٤هـ/ دار إحياء الكتب العربية – القاهرة.

١٣١) الصراع بين الفكرة الإسلامية والفكرة الغربية لأبي الحسن الندوي/ الثالثة سنة ١٣٩٧هـ دار القلم بالكويت.

١٣٢) الصلاة لابن القيم/ الثانية سنة ١٣٩١هـ/ المكتبة السلفية بالقاهرة.

۱۳۳) صيد الخاطر لابن الجوزي/ تحقيق علي وناجي الطنطاوي/ الثانية سنة ۱۳۹۸/ دار الفكر — بيروت.

١٣٤) طبقات الحنابلة لأبي الحسين محمد بن أبي يعلى ت سنة ٤٥٨هـ تحقيق محمد حامد الفقي/ سنة ١٣٧١هـ مطبعة أنصار السنة.

١٣٥) طريق الدعوة في ظلال القرآن/ جمع أحمد فائز/ الثالثة سنة ١٣٩٧.

١٣٦) طريق الهجرتين وباب السعادتين لابن القيم/ الأولى سنة ١٣٧٥هـ/ المكتبة السلفية بالقاهرة.

۱۳۷) ضعيف الجامع الصغير وزيادته/ للألباني/ الثانية سنة ۱۳۹۹هـــ/ المكتب الإسلامي.

#### (2)

١٣٨) العبودية/ لشيخ الإسلام ابن تيمية/ الرابعة سنة ١٣٩٧هــ/ المكتب الإسلامي.

۱۳۹) العرب والإسلام لأبي الحسن الندوي/ الثانية سنة ۱۳۸۹هـ المكتب الإسلامي.

1٤٠) عصور المأمون/ د. أحمد مزيد رفاعي/ الثانية سنة ١٣٤٦هـ/ دار الكتب المصرية.

181) العقيدة الطحاوية لأبي جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي/ ت سنة ٣٢١هـــ/ الرابعة ١٣٩١هـــ المكتب الإسلامي.

١٤٢) العقيدة في الله للأستاذ عمر سليمان الأشقر/ الأولى سنة ١٣٩٩هـ/ مكتبة الفلاح بالكويت.

187) العقيدة الواسطية لابن تيمية بشرح الهراس الطبعة الثالثة سنة ١٣٨٦هـ/ المكتبة السلفية بالمدينة.

١٤٤) علماء نجد خلال ستة قرون/ عبد الله بن عبد الرحمن البسام/ الأولى ١٣٩٨
 هـــ/ مكتبة النهضة بمكة.

١٤٥) العلاقات الدولية في الإسلام/ محمد أبو زهرة/ ط سنة ١٣٨٤هـــ/ الدار

القومية للطباعة – مصر.

١٤٦) العلمانية وآثارها في العالم الإسلامي للأستاذ سفر عبد الرحمن الحوالي رسالة ماحستير مكتوبة بالآلة الكاتبة.

### (غ)

1 ٤٧) الغارة على العالم الإسلامي/ ترجمة محب الدين الخطيب ومساعد اليافي/ الثانية سنة ١٣٨٧هـــ/ منشورات العصر الحديث.

١٤٨) غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام للألباني/ الأولى سنة ١٤٠٠هــ المكتب الإسلامي.

### (ف)

١٤٩) الفتاوى السعدية للشيخ عبد الرحمن بن عدي/ الأولى سنة ١٣٨٨هـ/ دار الحياة - دمشق.

١٥٠) فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني/ الأولى سنة ١٣٨٠
 هـــ/ السلفية بمصر.

١٥١) الفتح الرباني شرح مسند الإمام أحمد/ لأحمد بن عبد الرحمن الساعاتي/ تصوير دار إحياء التراث ببيروت.

۱۰۲) فتح الجحيد شرح كتاب التوحيد/ للشيخ عبد الرحمن بن حسن/ ت سنة ١٢٨٥هــ/ ط السابعة سنة ١٣٧٧هــ/ مطبعة أنصار السنة.

١٥٣) الفرق بين الفرَق/ عبد القاهر البغدادي/ ت سنة ٢٩هـ/ تحقيق محيي الدين عبد الحميد/ ط محمد على صبيح – بالقاهرة.

- ١٥٤) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان لابن تيمية/ الرابعة سنة ١٣٩٧هـ المكتب الإسلامي.
  - ١٥٥) فقه السيرة/ للشيخ محمد الغزالي/ مطابع على بن على بقطر.
- 107) الفكر الإسلامي المعاصر (دراسة وتقويم) للأستاذ غازي التوبة/ الثانية ١٩٧٧م دار القلم — بيروت.
- ١٥٧) فكرة القومية العربية على ضوء الإسلام للأستاذ صالح العبود رسالة ماحستير بالآلة الكاتبة.
  - ١٥٨) الفوائد لابن القيم/ الثالثة سنة ١٣٩٦هـ/ مكتبة الجامعة بالقاهرة.
  - ١٥٩) في ظلال القرآن للأستاذ سيد قطب/ الطبعة المشروعة/ دار الشروق.
- . ١٦٠) القاموس المحيط/ محمد بن يعقوب الفيروز آبادي ت سنة ٨١٧هـــ/ الثالثة سنة ١٣٠١هــــ المطبعة الأميرية ببولاق.
- ١٣٨٨) قصص الأنبياء لابن كثير/ تحقيق د. مصطفى بعد الواحد/ الأولى سنة ١٣٨٨
   هـــ دار الكتب الحديثة مصر.
- 177) القصيدة النونية لابن القيم/ ط سنة ١٣٩٨هـــ/ إدارة ترجمان السنة بلاهور/ باكستان.
- 177) قطر الولي/ للعلامة محمد بن علي الشوكاني/ ت سنة ١٢٥٠هـ/ تحقيق إبراهيم هلال/ الأولى سنة ١٣٨٩هــ دار الكتب الحديثة.

(신)

١٦٤) كتاب التوحيد: للشيخ محمد بن عبد الوهاب طبع مع فتح الجيد/ تحقيق محمد

حامد الفقي السابعة سنة ١٣٧٧هــ/ مطبعة أنصار السنة.

١٦٥) كشف الشبهات/ للشيخ محمد بن عبد الوهاب الثالثة سنة ١٣٨٨هـ/ مؤسسة النور بالرياض.

177) كفاح دين للشيخ محمد الغزالي/ الثالثة سنة ١٣٨٥هــ/ دار الكتب الحديثة - مصر.

17۷) الكفر والمكفرات/ أحمد عز الدين البيانوني/ ط سنة ١٣٩٥هـــ/ مكتبة الهدى بحلب.

17۸) الكلمات النافعة للشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب/ ت سنة 17٣٣ هـ/ الثانية/ المطبعة السلفية بالقاهرة.

179) كلمة الإخلاص للإمام عبد الرحمن بن رجب تحقيق زهير الشاويش والألباني/ الرابعة سنة 189٧هـــ المكتب الإسلامي.

(J)

۱۷۰) لسان العرب/ محمد بن مكرم بن منظور/ ت سنة ۷۱۱هـ تصنيف يوسف خياط والمرعشلي سنة ۱۳۸۹هـ/ دار لسان العرب – بيروت.

١٧١) اللؤلؤ والمرحان فيما اتفق عليه الشيخان للشيخ محمد فؤاد عبد الباقي/ تصوير المكتبة الإسلامية – بيروت.

(4)

١٧٢) ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين لأبي الحسن الندوي/ العاشرة سنة ١٣٩٤ مطابع قطر. 1۷۳) مؤلفات الإمام محمد بن عبد الوهاب/ نشرتها جامعة الإمام محمد بن سعود/ الطبعة الأولى سنة ١٣٩٨هـ الرياض.

1٧٤) ما هي علاقة الأمة المسلمة بالأمم الأخرى للأستاذ أحمد محمود الأحمد/ الأولى سنة ١٣٩٨هـ المكتب الإسلامي.

١٧٥) مبادئ الإسلام/ للمودودي/ ط سنة ١٣٩٧هـ مؤسسة الرسالة - بيروت.

۱۷٦) بحمع الزوائد ومنبع الفوائد للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي/ ت سنة ١٨٠٧ الثانية ١٩٦٧م تصوير دار الكتاب – بيروت.

۱۷۷) مجلة رابطة العالم الإسلامي الشهرية العدد الخامس/ جمادى الأولى سنة ١٤٠١ هـــ.

١٧٨) مجلة العربي الكويتية العدد ٢٦٧ – ربيع أول سنة ١٤٠١هـ..

١٧٩) بحلة المحتمع الكويتية العدد ٤٥٠.

١٨٠) مجموع/ لابن تيمية/ الطبعة الأولى سنة ١٣٤٩هــ/ مطبعة المنار بمصر.

۱۸۱) مجموع فتاوی شیخ الإسلام ابن تیمیة جمع عبد الرحمن بن قاسم/ مطبعة الحکومة سنة ۱۳۸۱هـ الریاض.

۱۸۲) بحموعة التوحيد لابن تيمية وابن عبد الوهاب/ ط سنة ۱۹۷۸م دار الفكر بالقاهرة.

١٨٣) مجموعة التوحيد النجدية/ مجموعة من العلماء/ ط سنة ١٣٨٤هـ مطبعة الحكومة (١).

<sup>(</sup>١) هذه المحموعة والتي قبلها لا تتفقان إلا في خمس رسائل مكررة فيهما وبقية الرسائل مختلفة

1٨٤) مجموعة رسائل ابن عتيق/ للشيخ سعد بن عتيق/ ت سنة ١٣٤٩هـــ/ ط سنة ١٩٧٩هـــ/ ط سنة ١٩٧٩هـــ/ ط سنة ١٩٧٩هـــ/

(١٨٥) مجموعة الرسائل والمسائل النجدية/ مجموعة من علماء الدعوة/ تحقيق محمد رشيد رضا/ الأولى سنة ١٣٤٦هـ مطبعة المنار بمصر.

١٨٦) محاسن التأويل للشيخ محمد جمال الدين القاسمي/ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي/ الأولى سنة ١٣٧٦هـ دار إحياء الكتب العربية بالقاهرة.

١٨٧) المحلي لأبي محمد علي بن أحمد بن حزم /ت سنة ٤٥٦هـ / تحقيق حسن زيدان طلبة / ط سنة ١٣٩٢هـ / مكتبة الجمهورية بمصر.

۱۸۸) مختار الصحاح/ محمد بن أبي بكر الرازي/ ط سنة ١٣٦٩هـ مصطفى الحلبي – القاهرة.

1۸۹) مختصر سنن أبي داود للحافظ عبد العظيم بن عبد القوي المنذري ت سنة ١٣٦٧هـــ/ مطبعة عمد حامد الفقي/ الأولى سنة ١٣٦٧هـــ/ مطبعة أنصار السنة.

19.) المخططات الصهيونية (محاضرة) للأستاذ محمد قطب/ الطبعة الأولى سنة ١٩٩٨هـــ/ المختار الإسلامي بالقاهرة.

١٩١) مدارج السالكين لابن القيم/ تحقيق محمد حامد الفقي/ الأولى سنة ١٣٧٥ هـــ/ مطبعة أنصار السنة.

١٩٢) مذكرة المذاهب الفكرية المعاصرة إملاءات للأستاذ محمد قطب لطلاب السنة المنهجية بالدراسات العليا. بمكة سنة ١٣٩٩/٩٨هـ.

<sup>=</sup>عن بعضها البعض.

- ۱۹۳) مسائل الإمام أحمد/ رواية إسحاق بن إبراهيم بن هانئ تحقيق زهير الشاويش/ الطبعة الأولى سنة ١٤٠٠/ المكتب المصري.
- 198) المسائل الماردينية لابن تيمية/ تحقيق الشاويش/ الثالثة سنة 1899هـ.. المكتب الإسلامي.
- ١٩٥) المستدرك للإمام أبي عبد الله الحاكم النيسابوري/ ت سنة ٤٠٥هــ/ ط سنة ١٩٥٨هـــ تصوير دار الفكر بيروت.
  - ١٩٦) المستقبل لهذا الدين للأستاذ سيد قطب/ ط سنة ١٣٩٨هــ دار الشروق.
- ۱۹۷) المسند للإمام أحمد بن حنبل/ الطبعة الثانية سنة ۱۳۹۸هـ. المكتب الإسلامي.
- 19۸) المسند للإمام أحمد بن حنبل تحقيق أحمد شاكر/ الطبعة الرابعة سنة ١٣٧٣هـ دار المعارف بمصر.
- 199) مشكاة المصابيح/ محمد بن عبد الخطيب التبريزي تحقيق الألباني/ الثانية سنة ١٣٩٩ هـ المكتب الإسلامي.
- ۲۰۰) المصباح المنير/ أحمد بن محمد المقري الفيومي/ ت سنة ٧٧٠هـ/ ط سنة
   ١٣٩٨هـ. دار الكتب العلمية.
- ٢٠١) معارج القبول للشيخ حافظ الحكمي/ ت سنة ١٣٧٧هـ/ الطبعة الأولى/ تصوير إدارات البحوث العلمية بالرياض.
- ٢٠٢) المعارف لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة /ت سنة ٢٧٦هـ / تحقيق ثروت عكاشة/ الثانية سنة ١٣٨٨هـ/ دار المعارف.

- ٢٠٣) معالم السنن/ للإمام حمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي/ ت سنة ٣٨٨هــ/ تحقيق أحمد شاكر ومحمد حامد الفقى. الأولى سنة ١٣٧٩هــ مطبعة أنصار السنة.
  - ٢٠٤) معالم في الطريق للأستاذ سيد قطب/ دار الشروق.
- ٢٠٥) المعجم المفهرس لألفاظ الحديث/ ترتيب لفيف من المستشرقين/ الأولى سنة ١٩٣٦ م/ نشره د. أي ونسنك.
- ٢٠٦) المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم/ محمد فؤاد عبد الباقي. تصوير دار إحياء التراث العربي.
- ۲۰۷) مصعب بن عمير الداعية الجحاهد للأستاذ محمد بريغش/ الثالثة سنة ١٣٩٥هـ دار القلم ز بيروت.
- ٢٠٨) المغني لأبي محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة/ ت سنة ٦٢٠هـ/ تحقيق طه
   محمد الزيني/ ط سنة ١٣٩٠هـ مكتبة القاهرة.
- 7.9) مفتاح الصحيحين للحافظ محمد الشريف بن مصطفى/ الثانية سنة ١٣٩٥هـ تصوير دار الكتب العلمية.
- ۲۱۰) مفتاح كنوز السنة/ د. أ. ي فنسنك ترجمة محمد فؤاد عبد الباقي/ ط سنة
   ۱۳۹۱هـ نشره سهيل أكديمي لاهور.
- ۲۱۱) المقاصد الحسنة للإمام محمد بن عبد الرحمن السخاوي/ ت سنة ۹۰۲هـ/ تعليق عبد الله الصديق/ ط سنة ۱۳۹۵هـ مكتبة الخانجي.
- ٢١٢) مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري/ ت سنة ٣٣٠هـ/ تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد/ الثانية سنة ١٣٨٩هـ مكتبة النهضة بالقاهرة.

- ٢١٣) مكائد يهودية عبر التاريخ/ للأستاذ عبد الرحمن الميداني/ الأولى سنة ١٣٩٤ هـــ/ دار القلم بيروت.
- ٢١٤) المنافقون في القرآن الكريم للأستاذ عبد العزيز الحميدي رسالة ماجستير بالآلة الكاتبة.
- ٢١٥) المنهاج في شعب الإيمان لأبي عبد الله الحسين الحسن الحليمي/ ت سنة ٤٠٣
   هـ تحقيق حلمي فوده/ الأولى سنة ١٣٩٩هـ دار الفكر بيروت.
- ٢١٦) منهج التربية الإسلامية للأستاذ محمد قطب الجزء الثاني ط سنة ١٤٠٠هـ/ دار الشروق.
  - ٢١٧) منهج القرآن في التربية/ محمد شديد/ مؤسسة الرسالة بيروت.
- ٢١٨) موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان للحافظ نور اللدين علي بن أبي بكر الهيثمي/ ت سنة ٨٠٧ تحقيق محمد عبد الرزاق حمزة/ تصوير دار الكتب العلمية بيروت.
- ٢١٩) موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول لابن تيمية تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ومحمد حامد الفقى. سنة ١٣٧٠هـ مطبعة السنة المحمدية.
- ۲۲۰) موسوعة العقاد/ عباس محمود العقاد/ ط سنة ۱۳۹۰هــ دار الكتاب العربي
   بيروت.
- ۲۲۱) الموطأ للإمام مالك بن أنس/ت سنة ۱۷۹هـ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي تصوير دار إحياء التراث بيروت.

(i)

٢٢٢) نظرية التربية الإسلامية للشيخ محمد الغزالي/ بحث مقدم لندوة التربية الإسلامية ... ١٤٠٠/٦/١١ هـ..

۲۲۳) النفاق آثاره ومفاهيمه للشيخ عبد الرحمن الدوسمري/ الطبعة الأولى سنة ١٤٠٠هـــ دار الأرقم بالكويت.

٢٢٤) النهاية في غريب الحديث/ لابن الأثير/ تحقيق طاهر الزاوي ومحمود الطناحي/ الأولى سنة ١٣٨٣هــ/ دار إحياء الكتب العربية.

٢٢٥) نيل الأوطار/ محمد بن علي الشوكاني/ الطبعة الأخيرة/ مصطفى الحلبي.
 (ه)

٢٢٦) هداية الباري ترتيب صحيح البخاري/ عبد الرحيم الطهطاوي/ الثالثة سنة ١٣٥٣ هـ/ المكتبة التجارية – بالقاهرة.

٢٢٧) هداية الحيارى لابن القيم/ نشر الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.

٢٢٨) الهدية الثمينة/ للشيخ عبد الله السليمان بن حميد/ الثانية سنة ١٣٧٤هــ/ دار مصر للطباعة – القاهرة.

٢٢٩) الهدية السنية/ جمع الشيخ سليمان بن سحمان/ تعليق رشيد رضا/ مطابع دار الثقافة بمكة.

٢٣٠) هذا ديننا/ للشيخ محمد الغزالي/ الثانية سنة ١٣٨٥هـ/ دار الكتب الحديثة –
 القاهرة.

٢٣١) هل نحن مسلمون/ للأستاذ محمد قطب/ ط سنة ١٣٩٨هــ/ دار الشروق.

# فهرس الموضوعات

# فهرس الموضوعات

| الموضوع                                                     | الصفح |
|-------------------------------------------------------------|-------|
| دمة بقلم فضيلة الشيخ عبد الرزاق عفيفي                       | ٥     |
| دمة المؤلف٧                                                 | ٧     |
| ۳                                                           | ۱۳    |
| لممة التوحيد تثبت أربعة أمور وتنفي أربعة أمور               | ۱۸    |
| ريف التقوى ٨                                                | **    |
| روط لا إله إلا الله                                         | 44    |
| ِلاء والبراء من لوازم لا إله إلا الله                       | 44    |
| ِد على من زعم أن كلمة التوحيد لفظ فقط بيان المذهب الصحيح في |       |
| <sup>1</sup> حادیث الوارد <b>ة</b> بخصوصها                  | 77    |
| ار الإقرار بلا إله إلا الله في حياة الإنسان                 | ٤١    |
| اقض لا إله إلا الله                                         | ٤٤    |
| س قيم لابن القيم في قضية الإيمان والكفر                     | ٢3    |
| لميق لابد منه                                               | 00    |

| ٥٨         | أنواع الكفرأنواع الكفر والمستمالين                                      |
|------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٥٩         | أنواع الشرك                                                             |
| ٦٢         | نواقض الإسلام العشرة                                                    |
| ٦٦         | تعريف الياسق                                                            |
| ٦٦         | نص مهم للشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ                                   |
|            | الباب الأول                                                             |
|            | مفهوم الولاء والبراء                                                    |
| ٦9         | الفصل الأول: تعريف الولاء والبراء وأهميته في الكتاب والسنة              |
| 79         | الولاء في اللغة                                                         |
| ٧.         | البراء في اللغة                                                         |
| ٧١         | الولاء في الاصطلاح الشرعي                                               |
| ٧١         | البراء في الاصطلاح الشرعي                                               |
| ٧١         | شرح التعريفشرح التعريف                                                  |
| ٧٤         | أهمية هذا الموضوع في الكتاب والسنة ونصيبه من الدراسة والتأليف           |
| ٧٥         | المقارنة بين طريقة القرآن والسنة في عرض العقيدة وبين أسلوب علم الكلام . |
| ۸۱         | أسلوب العرض القرآني للعقيدة                                             |
| ۸٧         | طريقة القرآن والسنة في غرس عقيدة الولاء والبراء                         |
| ٨٩         | من لوازم محبة الله اتباع رسول الله                                      |
| ۹١         | الفصل الثاني: أولياء الرحمن وأولياء الشيطان وطبيعة العداوة بينهما       |
| ۹ ٤        | عداوة إبليس لآدم عليه السلام                                            |
| <b>4 V</b> | ومضربه فالترأول الشبطان                                                 |

| طبيعة العداوة بين الفريقين                                 | 97    |
|------------------------------------------------------------|-------|
| عداوة الشيطان للإنسان تتمثل في ست مراتب                    | ٩,٨   |
| أسباب العداوة                                              | 99    |
| الفصل الثالث: عقيدة أهل السنة والجماعة في الولاء والبراء   | ۱۰۸   |
| الناس في الحب والبغض ثلاثة أصناف                           | ۱۰۹   |
| الولاء والبراء القلبي                                      | ۱۱۹   |
| موقف أهل السنة والجماعة من أصحاب البدع والأهواء            | 117   |
| تنقسم البدعة إلى كفرية وغير كفرية                          | ۱۱۳   |
| الفصل الرابع: أسوة حسنة في الولاء والبراء من الأمم الماضية | ۱۱۲   |
| (أ) إبراهيم عليه السلام                                    | ۱۱۲   |
| (ب) أمثلة أخرى على طريق الحق والهدى                        | 171   |
| الفصل الخامس: الولاء والبراء في العهد المكي                | ١٢٩   |
| الملتقى الأول وأولى خطوات الطريق                           | ۱۳۰   |
| ردود الفعل                                                 | ١٣٣   |
| موقف عظيم لأبي بكر الصديق رضي الله عنه                     | ۱۳٤   |
| سمات العلاقة بين المسلمين وأعدائهم في العهد المكي          | ١٣٥   |
| الحكمة في عدم فرضية القتال بمكة                            | ۱۳۷   |
| بر الأقارب المشركين                                        | 1 2 1 |
| كيف كانت صورة البراء في العهد المكي                        | 1 2 7 |
| لكم دينكم ولي دين                                          | 1 & & |
| فرج من الله قريب                                           | 1 2 9 |
| صيغة البيعة                                                | ١٥.   |

| 104         | الفصل السادس: الولاء والبراء في العهد المدني                                |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١٥٢         | نبذة تاريخية                                                                |
| 100         | وقفة عند المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار                                    |
| 109         | سمات الولاء والبراء في العهد المدني                                         |
| ١٦.         | أصناف الكفار في العهد المدني                                                |
| 171         | أولاً: كيد أهل الكتاب والتحذير من موالاتمم                                  |
| 170         | ثانيًا: النفاق والمنافقون                                                   |
| ۱۷۳         | ثالثًا: البراء في العهد المدني (المفاصلة التامة بين المسلمين وجميع أعدائهم) |
| ۱۷۷         | (أ) صور البراء من المشركين                                                  |
| 1 7 9       | (ب) البراء من أهل الكتاب                                                    |
| ۱۸۰         | (ج) البراء من المنافقين                                                     |
| ۱۸۲         | (د) قطع الموالاة مع الأقارب إذا كانوا محادين لله ورسوله                     |
| 7.          | الفصل السابع: صور الموالاة ومظاهرها                                         |
| ۲.,         | ما يقبل من الأعذار وما لا يقبل في هذه الصور                                 |
| ۲.,         | موقف المسلم تجاه هذه الصور                                                  |
| ۲٠٤         | الفصل الثامن: الرد على الخوارج والرافضة في عقيدة الولاء والبراء             |
|             | الباب الثاني                                                                |
|             | من مقتضيات الولاء والبراء                                                   |
| <b>۲۱</b> ۱ | أقسام المحبة                                                                |
| 317         | الفصل الأول: حق المسلم على المسلم                                           |
|             | الفما الفارين المحرة                                                        |

| (أ) الإقامة في دار الكفر                                                                      | <b>Y 1 Y</b> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| المقيمون بدار الحرب ثلاثة أصناف                                                               | ۲۲.          |
| المراد بإظهار الدين                                                                           | 777          |
| (ب) الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام                                                       | 777          |
| الهجرة هجرتان                                                                                 | <b>77</b>    |
| تلخيص أنواع الهجرةتسيين المحرة المعرة المعروة المعروة المعروة المعروة المعروة المعروب المعروب | 771          |
| الفصل الثالث: الجهاد في سبيل الله                                                             | 377          |
| أهداف الجهاد                                                                                  | 740          |
| حكم التحسس على المسلمين                                                                       | 7            |
| الفصل الرابع: هجر أصحاب البدع والأهواء                                                        | <b>7 £ Y</b> |
| كيفية مخالطة الناس                                                                            | 7 £ 9        |
| موقف المسلم من أصحاب البدع                                                                    | ۲0.          |
| أنواع الهجر                                                                                   | 701          |
| من أقوال السلف في الاتباع والنهي عن الابتداع ٤٠                                               | 307          |
| الفصل الخامس: انقطاع التوارث والنكاح بين المسلم والكافر ٦٥                                    | 707          |
| الفصل السادس: النهي عن التشبه بالكفار والحرص على حماية المحتمع                                | ı            |
| الإسلامي                                                                                      |              |
| أصل المشابحة                                                                                  | 777          |
| متى تكون الموافقة ومتى تكون المخالفة                                                          | 777          |
| تفصيل مخالفة أهل الكتاب كما ذكر ذلك ابن تيمية                                                 | <b>A F Y</b> |
| ما بين التشبه والولاء من علاقة                                                                | 779          |
| مثال واحد من مشایحة البهود والنصاري (العبد)                                                   | ۲٧.          |

|       | صورة مشرقة من صور التميز في المحتمع الإسلامي الاول             |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| **    | نواقض عهد الذمة                                                |
| ۲۸.   | الأمكنة التي يمنع أعداء الله من دخولها والإقامة فيها           |
| 7.7.7 | اعتراض و جوابه                                                 |
| ۲۸۳   | الفصل السابع: تعامل المسلمين مع غير المسلمين                   |
| ۲۸۳   | المبحث الأول: كلمة حول ما يسمى بزمالة الأديان                  |
| 444   | الفرق بين الموالاة والمعاملة بالحسني                           |
| 797   | المبحث الثاني: التعامل مع الكفار في البيع والشراء              |
| 3 P Y | الوقف عليهم أو وقفهم على المسلمين                              |
| 3 P Y | عيادهم وتهنئتهم                                                |
| 797   | حكم السلام عليهم                                               |
| 799   | المبحث الثالث: الانتفاع بالكفار وبما عندهم                     |
| ٣٠١   | شروط عمل المسلم عند كافر في أرض الحرب                          |
| ٣.٢   | حكم استئجار المشرك في الغزو                                    |
| ۲ • ٤ | نصوص تاريخية تثبت خيانة اليهود والنصارى في ولايات المسلمين     |
| ٣.٦   | مراعاة الفرق بين استخدام الكافر كفرد وبين كونه صاحب سلطة ونفوذ |
| ٣.٦   | التقية والإكراه                                                |
|       | متى تكون التقية                                                |
| ٣.٨   | الإكراه                                                        |
| ۳.9   | شروط الإكراه                                                   |
| 411   | أنواع الإكراه                                                  |

### الباب الثالث

## الصور التطبيقية للولاء والبراء في الماضي والحاضر

| ىوقف كعب بن مالك رضي الله عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳۱۷ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| موقف عبد الله بن حذافة السهمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳۱۸ |
| موقف عبد الله بن عبد الله بن أبيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۳۱۸ |
| موقف أبي عبيدة عامر بن الجراح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳۱۹ |
| موقف زيد بن الدثنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۳۱۹ |
| موقف أنس بن النضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۳۱۹ |
| الفصل الثاني: صورة الولاء والبراء في عصرنا الحاضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٣٢٣ |
| لكواكبي وما قام به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۲۲٦ |
| محمد عبده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٢٧ |
| عباس محمود العقاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 414 |
| كلمة قيّمة للأستاذ الدكتور محمد محمد حسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٢٧ |
| طه حسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٣٢٨ |
| خطط أعداء الإسلام وأساليبهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣٢٩ |
| ١) في التربية والتعليم١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٣٢٩ |
| الابتعاثالابتعاث المستعدد المستعد | ۲۳۱ |
| رفاعة الطهطاوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۲۳۱ |
| صورة من صور الولاء الفكري المعاصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٣٣٣ |
| ٢) وسائل الإعلام٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٣٣٦ |
| ٣) نشر كتب المستشرقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٣٤. |

| <ul><li>المذاهب اللادينية</li></ul>            | 7 2 2       |
|------------------------------------------------|-------------|
| حطورة إحياء الحضارات الجاهلية القومية والوطنية | T \$ 7      |
| لعابلية                                        | 401         |
| قال لمعروف الدواليبي حول العالمية              | ٣٥٣         |
| قالان لفتحي عثمان وفهمي هويدي حول العالمية     | 405         |
| كلمة حول هذه المذاهب                           | 700         |
| كَاعَة                                         | <b>70</b> 7 |
| لإسلام طريق الخلاص وسبيل النجاة                | <b>T</b> 0Y |
| هرس الأحاديث والآثار                           | <b>770</b>  |
| هرس الأعلام                                    | ٣٧٧         |
| هرس المصادر والمراجع                           | ۲۸۱         |
| هرس الموضوعات                                  | ٤٠٧         |

