شَرْحُ الأَسْمَاءِ الحُسْنَى



# شَرْحُ الأَسْمَاءِ الحُسْنَى

تأليف الشيخ مَحمد بن مُحمد ماضور التونسي (۱۱۵۰ ـ ۱۲۲۲هـ)

> بعناية **نزار حمّادي**



# ٨

الحمد لله الموصوف بصفات الكمال، وبالعزة والجلال، المتفرّد بأسمائه الحسنى التي لها المقام الأسنى، وباسمه الأعظم الذي لا يتسَمَّى به غيره؛ ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ, سَمِيًا﴾ [مريم: ٦٥].

والصلاة والسلام على سيدنا محمد خير المرسلين، وخاتم النبيين، وهو سيدهم أجمعين، وعلى آله وصحبه الطيبين الطاهرين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد، فإن العلم للإنسان هو الفضيلة الكبرى، والوسيلة التي بها ينال سعادة الدنيا والأخرى، وأجل أنواعه وأشرفها ما تعلق بالله تعالى وصفاته وأسمائه، فإن شرف العلم بحسب شرف متعلَّقاته وموضوعاته.

ولا شكّ أن هذا العلم بحرٌ لا ساحل له، ولا مطمع لأحد أن يبلغ من النهاية فيه أملَه، إذ لا يعرف الله تعالى على الحقيقة إلا الله تبارك وتعالى، وإنما يتكلم فيه كل أحد بما يسر له مولاه.

وقد صنف الأئمة الأحبار في شرح الأسماء الحسنى الكتب الكبار والصغار، واستخرج كل منهم ما تسير له استخراجه من الكنوز والأسرار، ومن أجل المصنفين في ذلك أبو بكر البيهقي، وأبو سليمان الخطابي، وأبو حامد الغزالي، وعبد السلام بن برجان الأندلسي، وأبو العباس الأقليشي، وأبو عبد الله محمد القرطبي، وغيرهم.

ولما كانت كتبهم مطولة لا تطالها أيدي العوام، توجهت همم بعض العلماء لتهذيبها واختصارها وتقريبها لعامة الناس، فمن ذلك ما كتبه أبو عبد الله محمد بن يوسف السنوسي، وأبو العباس أحمد زروق الفاسي، وهذا الكتاب الوجيز الذي نقدم له وهو شرح الأسماء الحسنى للشيخ محمد بن محمد ماضور التونسي رحمه الله تعالى، فقد قيّد كلمات وجيزة أشار بها إلى بعض معاني الأسماء الربانية، وذيّل كل شرح بحظ الإنسان من كل اسم تخلُّقاً، فالله تعالى نسأل أن يوفقنا لفهم ما هنالك والعمل بمقتضى ذلك.



### ترجمة الشيخ محمد ماضور (۱۱۵۰ ـ ۱۲۲۱هـ)

هو الشيخ مَحمد بن مُحمد ماضور السليماني الأندلسي الأصل، ولد ببلد سليمان من الجزيرة القبلية مقرّ سلفه في منبت أمجاده، طلب العلم أولا ببلاده، فحفظ القرآن الكريم على يد والده قاضي المدينة وإمامها الذي أخذ علومه في الأزهر بالقاهرة.

ثم انتقل إلى حاضرة تونس فأخذ من شيوخ جلّة أمثال: حمودة إدريس في القراءات، وحمودة باكير في العربية، ومنصور المنزلي في البلاغة، إلى غير ذلك من العلماء الذين أخذ عنهم، وله في بعضهم مدائح ومراثٍ. ثم أذنوا له بالتصدي للإقراء بجامع الزيتونة.

ثم آب إلى مسقط رأسه إماماً وخطيباً بجامع بلده، فقرأ على والده العلامة تفسير القرآن العظيم، ثم ولي قضاء بلد سليمان، فكشف عن دين وفقه متين وأبان، مرتدياً بتقواه، لا تأخذه لومة لائم في الله.

كان أديباً شاعراً يميل إلى الغزل، وله ديوان شعر لطيف، ومن شعره يهنئ والده بختم تفسير القرآن العظيم: تَفْسِيرُ أَشْوَاقِي لَدَيْكَ يُحَرَّرُ

فَعَسَاكَ تَخْتِمُ بِالوِصَالِ وَتَجْبُرُ

يَا أَيُّهَا البَدْرُ الَّذِي بِهِ أَحْدَقَتْ الْبَدْرُ الَّذِي بِهِ أَحْدَقَتْ كَمَالاً يُبْهِرُ

توفي في ذي الحجة سنة (١٢٢٦هـ) رحمه الله تعالى $^{(1)}$ .

# النسخة المعتمدة في العناية بالكتاب:

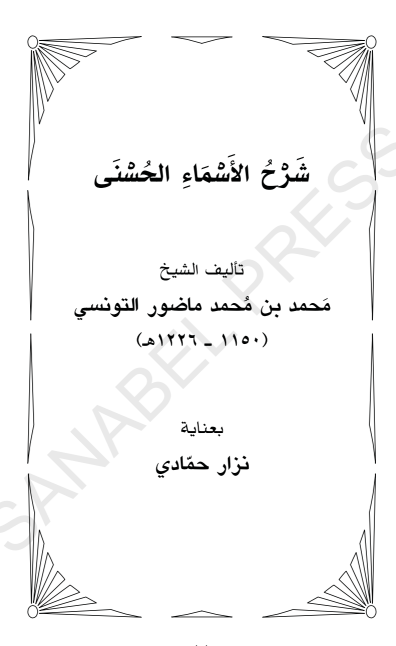
هي نسخة المكتبة الوطنية بتونس، رقمها (٢١٦٩١)، بها (١٢) ورقة، وخطها مغربي، مسطرتها (١٧)، وناسخاً أحد أحفاد المؤلف وهو حمودة بن أحمد ماضور، وتاريخ نسخها (١٩) رمضان المعظم من سنة (١٣٢٢هـ).

<sup>(</sup>۱) راجع: عنوان الأريب عما نشأ بالبلاد التونسية من عالم أديب، للشيخ محمد النيفر ١/ ٦٥٣، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٦م.

انصورالغما والغصار الوها بالرزأى المتناح العسايم ورالعلى الكيم الحبيب الغيب المغيب الجليل إسع الحكيم الوخوخ الجيد وابالمنتفيرالعبرالروي مالدالكذوانح الجامعالفني الغن العضالا

التصنعة ومانوخي الالمجامع مودومة العبد معراله اعتوالصبعرت كالعاصي راومة على ذلك فال تعديدا ركالزن وامنوا اصر وطبروا ورابصوا واتغوا الندلعلكر تعاس انتب مح الترتعل هترعون روز هدا المحوم النعرجري الخاجري واضور لعائر السنة المائر التاسعة عنم وزمض العض من المسل البغيم الى ماعنراللك الفرير حوى زاج ماضوركا زاله

الصفحة الأولى من المخطوط



# بنْدِ بِالبِّالِكِّانِ الْكَانِ الْكَانِي الْمَانِي الْمِنْ الْمِنْ الْمَانِي الْمِنْ الْمَانِي الْمَانِي الْمَانِي الْمَانِي الْمِنْ الْمِيْلِي الْمِنْ الْمَانِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمَانِي الْمِنْ الْمِنْ

# وَصَلَّى اللهُ عَلَى سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

رَوَى التِّرْمِذِيُّ بِإِسْنَادِهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ضَلَّىٰ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْماً، مِئَةً إِلَّا وَاحِدَةً، مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الجَنَّةَ».

وَهِيَ هَـذِهِ: هُـوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُـوُ، الرَّحْمُنُ. الرَّحِيمُ. المَلِكُ. القُدُّوسُ. السَّلَامُ. المُؤْمِنُ. المُهَيْمِنُ. العَزِيزُ. الجَبَّارُ. المُتَكَبِّرُ. الخَالِقُ. المُؤْمِنُ. المُصَوِّرُ. الغَفَّارُ. الفَهَّارُ. الوَهَّابُ. الرَّزَّاقُ. البَارِئُ. المُعَلِيمُ. الغَفَّارُ. الفَهَّارُ. الوَهَّابُ. الرَّزَاقُ. الفَتَّاحُ. العَلِيمُ. الغَفَورُ. الغَفورُ. النَّافِعُ. البَصِيرُ. الحَكَمُ. العَدْلُ. اللَّطِيفُ. الخَفورُ. الشَّكُورُ. اللَّاطِيفُ. العَلِيمُ. العَظِيمُ. العَظِيمُ. العَلِيمُ. الحَلِيمُ. الحَلَيمُ. الحَلَيمُ. الحَلِيمُ. الحَلِيمُ. الحَلِيمُ. الحَلِيمُ. الحَلِيمُ. الحَلِيمُ. الحَلَيمُ. الحَلَيمُ. الحَلَيمُ. الحَلَيمُ. الحَلَيمُ. الحَلَيمُ العَلِيمُ. الحَلِيمُ. الحَلَيمُ الحَلَيمُ الحَلَيمُ. الحَلَيمُ الحَلَيمُ الحَلَيمُ الحَلَيمُ الحَلِيمُ الحَلِيمُ الحَلَيمُ الحَلَيمُ

الوَدُودُ. المَجِيدُ. البَاعِثُ. الشَّهِيدُ. الحَقُّ. الوَكِيلُ. المَجْعِدُ. المُحْصِي. المُبْدِئُ. العَمِيدُ. المُحْصِي. المُبْدِئُ. المَعْيدُ. المَحْمِيدُ. المَعْيدُ. المَعْيدُ. المَعْيدُ. المَعْيدُ. المَعْيدُ. المَعْيدُ. الوَاجِدُ. المَعْيدُ. الوَاجِدُ. الأَحَدُ. الطَّمَدُ. القَادِرُ. المُقْتَدِرُ. المُقْتَدِرُ. المَقَدِّرُ. المَقْتَدِرُ. المَقَدِّرُ. المَقْتَدِرُ. اللَّوَالِي. المَوَّخِرُ. الأَوَّلُ. الآخِرُ. الظَّاهِرُ. البَاطِنُ. الوَالِي. المَنْتَقِمُ. العَفُوُّ. الوَالِي. المَنْتَقِمُ. العَفُوُّ. الرَّءُوفُ. المَنْتَقِمُ. العَفُوُّ. المَقْشِطُ. الجَامِعُ. الغَنِيُّ. المَعْنِي. المُعْظِي. المَانِعُ. المَقْشِطُ. الجَامِعُ. الغَنِيُّ. المُعْنِي. المُعْظِي. المَانِعُ. المَانِعُ. المَقْدِرُ. الهَادِي. البَدِيعُ. البَاقِي. البَاقِي. الرَّشِيدُ. الطَّاوِرُ. الهَادِي. البَدِيعُ. البَاقِي. البَاقِي. الوَارِثُ. الوَّارِثُ. الصَّبُورُ (۱).

<sup>(</sup>۱) الجامع الكبير للترمذي، أبواب الدعوات، ما جاء في عقد التسبيح ٥/٤٨٠، تحقيق: د. بشار عواد معروف، ط۱، دار الغرب الإسلامي.

### فَ «الله »(۱)

### هُوَ المَعْبُودُ بِحَقٍّ.

(۱) «الله» اسم للموجود الحق الجامع لصفات الإلهية، المنعوت بنعوت الربوبية، المنفرد بالوجود الحقيقي؛ فإن كل موجود سواه غير مستحق للوجود بذاته، وإنما استفاد الوجود منه، فغيره من حيث ذاته فان وهالك وباطل، ومن جهة موجده حق، فإن جميع الأشياء موجودة به لا بذواتها، فلذلك ﴿كُلُ شَيْءِ هَالِكُ إِلّا وَجُهَاءً ﴿ القصص: ٨٨].

وقال الإمام الواحدي: وأكثر العلماء على أن هذا الاسم ليس بمشتق، وأنه اسم تفرّد به الباري سبحانه، يجري في وصفه مجرى أسماء الأعلام، لا يشركه فيه أحد؛ قال الله تعالى: هول تعَلَمُ لَهُ سَمِيًا [مريم: 70]؛ أي: هل تعلم أحداً يسمى الله غيره. ومعناه: المستحقُّ للعبادة، وذو العبادة، الذي اليه توجَّهُ العبادة، وبها يقصدُ. التفسير الوسيط ١/٣٢، ٦٤. واعلم أن هذا الاسم عَلمٌ على الإله الحق، دالٌ عليه دلالة جامعة لجميع معاني الأسماء الآتية بعده، جامِعٌ لنعوته وصفاته هن، وهو يشير إلى ذات قديم واحد بلا شبه ولا تمثيل ولا نفي ولا تعطيل، الذي صنع العالم وأخرجه من العدم إلى الوجود بوصفي الكرم والجود. وهو لفظ عربي، وضعه الحقُّ للذاته هن، ولم يستعمَل في غيره، وقد قيل: إنه الاسم الأعظم الوجوه في تفسير قوله تعالى: همّل تعَلَمُ لَهُ سَمِيًا [مريم: الوجوه في تفسير قوله تعالى: همّل تعَلَمُ لَهُ سَمِيًا [مريم: الوجوه في تفسير قوله تعالى: همّل تعَلَمُ لَهُ سَمِيًا [مريم: المحجزات الرسول هن لأنه لأنه أخبر أنه لا سمى له تعالى، على معجزات الرسول هن لأنه أخبر أنه لا سمى له تعالى،

### وَالرَّحْمنُ الرَّحِيمُ

اسْمَانِ مُشْتَقَّانِ مِنَ الرَّحْمَةِ، وَهِيَ الرَّأْفَةُ، فَلَا يَصِحُّ حَمْلُهَا عَلَى ظَاهِرِهَا، بَلْ عَلَى مَجَازِهَا(١) وَهِيَ مُعَامَلَتُهُ لِعَبِيدِهِ مُعَامَلَةُ دِي الرَّحْمَةِ مِنْ إِرَادَةِ الخَيْرِ وَالنِّعْمَةِ.

وَأَمَّا حَظُّ العَبْدِ مِنْ هَذِهِ الأَسْمَاءِ الثَّلَاثَةِ، فَيُلَاحِظُ مِنَ اللهِ قُدْرَتَهُ، وَمِنَ الرَّحْمٰنِ نِعْمَتَهُ، وَمِنَ الرَّحْمٰنِ نِعْمَتَهُ، وَمِنَ الرَّحْمٰنِ نِعْمَتَهُ، وَمِنَ الرَّحِيم عِصْمَتَهُ وَمَغْفِرَتَهُ.

#### وَالْمَلِكُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ ذُو المُلْكِ وَهُوَ الخَلْقُ، وَقِيلَ: القُدْرَةُ عَلَى الخَلْق.

<sup>=</sup> وقد صدقه الله الله الله الله القبض القلوب عن التجاسر على إطلاق هذه التسمية على غيره مع كثرة أعداء الدين وشدة حرصهم على معاندته الله وتوفر دواعيهم على تكذيبهم في أخباره ومعارضته.

<sup>(</sup>۱) ولذا قال الإمام المحدث الفقيه المجتهد تقي الدين بن دقيق العيد: الرحمة من الله تعالى عند المنزهين من الأصوليين عن التشبيه: إما نفس الأفعال التي يوصلها الله تعالى من الإنعام والأفضال إلى العبد، وإما إرادة إيصال تلك الأفعال إلى العبد، فعلى الأول هي من صفات الفعل، وعلى الثاني هي من صفات الذات. إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، ص٣١٥.

وَأَمَّا حَظُّ العَبْدِ مِنْهُ، قِيلَ: مَنْ لَاحَظَ الْمَلِكَ فَنَى عَنِ الْمَمْلَكَةِ، فَالأَعْرَاضُ لَا تُشْغِلُهُ، وَالشَّوَاهِدُ لَا تَقْطَعُهُ، وَالعَوَائِدُ لَا تَحْجُبُهُ.

### القُدُّوسُ (١)

فُعُّولٌ، مِنَ الطَّهَارَةِ، وَهِيَ فِي حَقِّهِ النَّزَاهَةُ عَنْ سِمَاتِ الحُدُوثِ.

وَأَمَّا حَظُّ العَبْدِ مِنْهُ التَّنَزُّهُ عَمَّا يُشِينُهُ مِنْ أَمْرِ دِينِهِ وَدُنْيَاهُ.

### السَّلَامُ

قِيلَ: الـمُسَلِّمُ عِبَادَهُ مِنَ الـمَعاطِبِ(٢)، فَيَرْجِعُ إِلَى القُدْرَةِ.

<sup>(</sup>۱) مشتق من القُدس بضم الدال وإسكانها، وهي الطهارة والنزاهة. والطهارة في حقه تعالى هي النزاهة عن صفات النقص وموجبات الحدوث كالتغير.

<sup>(</sup>٢) بدليل قول النبي على يوم القيامة على الصراط: «رَبِّ سَلَّمْ سَلِّمْ سَلِّمْ» راجع: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها.

وَقِيلَ: ذُو السَّلَامَةِ مِنْ كُلِّ نَقْصِ (۱)، فَيَرْجِعُ مَعْنَاهُ إِلَى مُعِينٍ أَوْ وَزِيرٍ مَعْنَاهُ إِلَى مُعِينٍ أَوْ وَزِيرٍ أَوْ مُشِير.

وَقِيلَ: هُوَ الـمُسَلِّمُ عَلَى عِبَادِهِ (٢)، فَيَرْجِعُ إِلَى الكَلَام.

وَأُمَّا حَظُّ العَبْدِ مِنْهُ بِالمَعْنَى الأَوَّلِ: رَفْعُ المَضَارِّ.

وَبِالَـمَعْنَى الثَّانِي: أَنْ يُنَزِّهَ نَفْسَهُ عَنْ كُلِّ لَهْوٍ، وَلِسَانَهُ عَنْ كُلِّ لَعْوٍ، وَقَلْبَهُ عَنْ كُلِّ غَيْرٍ، حَتَّى يَأْتِيَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ.

<sup>(</sup>۱) قال الحليمي: معنى السلام: أنه السالم من المعايب؛ إذ هي غير جائزة على القديم؛ فإن جوازها على المصنوعات لأنها أحداث وبدائع، فكما جاز أن يوجدوا بعد أن لم يكونوا موجودين جاز أن يعدموا بعد ما وجدوا، وجاز أن تتبدل أعراضهم وتتناقص أو تتزايد أجزاؤهم، والقديم لا علة لوجوده فلا يجوز التغير عليه، ولا يمكن أن يعارضه نقص أو شين أو تكون له صفة تخالف الفضل والكمال. نقله الإمام البيهقي في الأسماء والصفات ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٢) أي: في الجنة بدليل قوله تعالى: ﴿سَلَامٌ قَوْلًا مِن زَبٍّ رَحِيمِ شَهُ [يس: ٥٨].

وَبِالمَعْنَى الثَّالِثِ: إِفْشَاءُ السَّلَام.

### المُؤْمِنُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ الـمُصَدِّقُ نَفْسَهُ وَرُسُلَهُ وَكُتُبَهُ، فَيَرْجِعُ إِلَى الكَلَامِ.

وَقِيلَ: مَأْخُوذٌ مِنَ الأَمْنِ، وَهُوَ المُؤَمِّنُ عِبَادَهُ مِنَ المَخَاوِفِ.

وَقِيلَ: مَعْنَاهُ مُؤْمِنٌ بِمَنْ صَحَّ إِيمَانُهُ، وَاسْتَقَامَ لِسَانُهُ، وَرَجَحَ مِيزَانُهُ.

وَأَمَّا حَظُّ العَبْدِ مِنْهُ بِالمَعْنَى الأَوَّلِ: تَحْقِيقُ التِّصَافِهِ بِحَقَائِقِ الإِيمَانِ.

وَبِالمَعْنَى الثَّانِي: يُؤَمِّنُ نَفْسَهُ وَغَيْرَهُ مِنَ الأَذَى، قَال عَيْلِيَّةِ: «لَيْسَ بِمُؤْمِن مَنْ لَا يؤمن جاره بوائقه».

### المُهَيْمِنُ (١)

قِيلَ: مَعْنَاهُ الرَّقِيبُ.

<sup>(</sup>۱) قال الإمام المازري في «المهاد في شرح الإرشاد»: قال أهل اللغة: المهيمن على معنيين: أحدهما: الشاهد، =

وَقِيلَ: الشَّاهِدُ، وَمِنْهُ سُمِّيَ القُرْآنُ مُهَيْمِناً؛ أَيْ: شَاهِداً.

# وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ بالمَعْنَى الأَوَّلِ أَنْ يَكُونَ رَقِيباً

والآخر: الأمين. قال الله تعالى: ﴿ٱلْمُهَيِّمِنُ ﴾ [الحشر: ٢٣] بمعنى: الشاهد، وقد يوصف بالمهيمن على معنى أنه أمين، وإذا كان يمعني الشاهد اتجه فيه معنيان: أحدهما: أنه عالم؛ لأن الشاهد لا يشهد إلا بما يعلمه، فلأجل ذلك قال الله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ، لا إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَيْكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ١٨] فخص بالشهادة معه الذين علموا وحدانيته، وهم ملائكته وأهل العلم بها. والوجه الآخر: أن يكون بمعنى القول، فيكون تعالى شاهداً بمعنى أنه مخبر بما علم. قال الشيخ المازري: ويتجه فيه قول آخر وهو أن يكون تعالى شاهداً؛ بمعنى: أنه راءٍ غير غافل عما يراه لأنه الرائي منّا قد يرى ما يذهل عن العلم به حتى يكون في هذه الحال كأنه لم يره، وكذلك القول فيما يسمعه، ولهذا قال الله تعالى: ﴿أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٣٧]؛ أي: واع لما يسمعه عالم، وقد قيل في الموعظة: اتق الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فهو يراك. وإلى هذا المعنى أشار الخليل بقوله: إن المهيمن هو الرقيب.

وإذا كان معنى المهيمن الأمين فحمله على معنيين: أحدهما: يردّه إلى القول لأن من صدق في قوله فقد أدى الأمانة فيه لأنه مؤتمن عليه. والآخر: رجوعه إلى الفعل لأن من وفي بما وعد فقد أدى الأمانة، والله تعالى قدوعد المتقين من عباده بالخلود في الجنة والثواب الجزيل، فإذا فعل ما وعدهم به كان بذلك أميناً.

عَلَى خَوَاطِرهِ، مُحَافِظاً لِحَوَاسِّهِ، وَرَاعِياً لِأَنْفَاسِهِ.

وَبِال مَعْنَى الثَّانِي مُلاحَظَةُ أَفْعَالِهِ مِنْ حَيْثُ الشَّرِيعَةُ، مُهَيْمِنٌ عَلَى الشَّرِيعَةُ، مُهَيْمِنٌ عَلَى خَلْقِهِ بِأَعْمَالِهِمْ وَأَرْزَاقِهِمْ وَآجَالِهِمْ.

### العَزِيزُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ الَّذِي لَا يُدْرِكُهُ طَالِبٌ، وَلَا يُعْجِزُهُ هَارِبٌ.

وَقِيلَ: مَعْنَاهُ الغَالِبُ، وَمِنْهُ: ﴿وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ﴾ [صَ: ٣٣].

وَقِيلَ: بِمَعْنَى الشِّلَّةِ وَالقُوَّةِ، وَمِنْهُ: ﴿فَعَزَّزَنَا وَالقُوَّةِ، وَمِنْهُ: ﴿فَعَزَّزَنَا

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَغْلِبَ نَفْسَهُ وَشَيْطَانَهُ إِللهِ اللهِ عَلْمَةِ وَالِاسْتِعَانَةِ بِاللهِ .

#### الجَبَّارُ

قِيلَ: هُوَ الَّذِي تَنْفُذُ مَشِيئَتُهُ عَلَى سَبِيلِ الإِجْبَارِ فِي كُلِّ وَاحِدٍ، وَلَا تَنْفُذُ فِيهِ مَشِيئَةُ أَحَدٍ، لَا يَخْرُجُ أَحَدٌ عَنْ قَبْضَتِهِ. وَقِيلَ: مَعْنَاهُ حَامِلُ الخَلَائِقِ عَلَى مَا يُرِيدُهُ.

وَقِيلَ: مَأْخُوذٌ مِنَ الجَبْرِ، وَهُوَ جَبْرُ العَظْمِ، وَأَنَّهُ جَابِرُ القُلُوبِ المُنْكَسِرَةِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ الرَّأْفَةُ وَالرَّحْمَةُ عَلَى مَخْلُوقَاتِ اللهِ تَعَالَى.

#### المُتَكَبِّرُ

مَعْنَاهُ: المُتَعَالِي العَظِيمُ.

وَقَالَ مُجَاهِدٌ: التَّكَبُّرُ فِي اللَّغَةِ: المُلْكُ، وَمِنْهُ: ﴿ وَمِنْهُ: ﴿ وَمِنْهُ اللَّهُ الْكُرِيكَةُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يونس: ٧٨].

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يُنَزِّهَ نَفْسَهُ عَنِ الْإِلْتِفَاتِ إِلَى مَا سِوَاهُ.

# الخَالِقُ البَارِئُ المُصَوِّرُ(١)

قِيلَ: الخَالِقُ: المُقَدِّرُ لِلْأَشْيَاءِ قَبْلَ

<sup>(</sup>۱) اعلم أن لكل فعل مختلف اللفظ معنى زائداً وسرّاً كامناً، مثل: الخالق والبارئ والمصور، فقد يقول اللغوي: هي كلها بمعنى واحد؛ إذ الخلق والبرء والتصوير عبارة عن الإيجاد، وكذلك المبدع والمنشئ والذارئ وما جرى هذا المجرى، =

خَلْقِهَا (١)، البَارِئُ: المُوجِدُ لِمَا قَدَّرَ، المُصَوِّرُ: المُضَوِّرُ: المُظْهِرُ لِتَرْكِيبِهَا وَصُورِهَا.

وَقِيلَ: الخَالِقُ: الـمُوجِدُ<sup>(٢)</sup>، البَارِئُ: الـمُنْشِئُ لِلنَّسَم، المُصَوِّرُ: الـمُوجِدُ لِلصُّورِ وَالـهَيْئَاتِ.

وَقِيلَ: الخَالِقُ: المُخْتَرِعُ، البَارِئُ: المُبْدِي

والمحقق يعلم أن تكرار هذه الصفات ليس على سبيل الترادف، ومن هنا قال الإمام أبو بكر بن العربي في "عارضة الأحوذي": الخالق: هو المخرج من العدم إلى الوجود جميع المخلوقات، المقدّر لها على صفاتها. والبارئ: هو خالق الناس من البرا وهو التراب. والمصور: هو خالق الصور المختلفة. فالخالق عام، والبارئ أخص منه.المصور أخص من الأخص ١٣٥/١٣.

<sup>(</sup>۱) وهذا بناء على أن معنى الخلق التقدير، كما في قوله تعالى: هُفَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ [الـمـؤمـنـون: ۱۱٤]؛ أي: المقدّرين، وقوله تعالى: ﴿وَتَخَلَقُونَ إِفْكًا ﴾ [العنكبوت: ۱۷]؛ أي: تقدّرون كذباً.

<sup>(</sup>۲) وهذا بناء على أن الخلق أصله الإبداع وإيجاد الشيء من غير أصل، كقوله تعالى: ﴿ خُلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ [الأنعام: ١]، وبمعنى التكوين نحو: ﴿ خُلَقَ الْإِنسَانَ مِن نُطُفَةِ ﴾ [النحل: ٤]، فالله تعالى خالق كل شيء بمعنى أنه مقدّره؛ أي: موجده من أصل ومن غير أصل، فهو تعالى موجد الكائنات وممدها وقيومها، والتخليق: إيجاد الممكن وإبرازه للوجود، فهو من معانى القدرة.

لِمَا خَلَقَ المُحَسِّنُ لَهُ، المُصَوِّرُ: الجَاعِلُ لَهُ الهَيْئَاتِ المُخْتَلِفَةِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْ هَذِهِ الثَّلَاثَةِ النَّظَرُ وَالتَّفَكُّرُ فِي أَدِلَةٍ مَخْلُوقَاتِهِ وَعَجَائِب مَصْنُوعَاتِهِ.

### الغَفَّارُ

سَتَّارُ العُيُوبِ، وَكَاشِفُ الكُرُوبِ، يُقَالُ: غَافِرٌ، وَغَفَّارٌ، وَغَفُورٌ. وَأَصْلُ الغَفْرِ فِي اللَّغَةِ: السَّتْرُ، وَمَعْنَاهُ سَتْرُهُ عَلَى العُصَاتِ ذُنُوبَهُمْ.

وَقِيلَ: الغَافِرُ لِمَنْ أَحْسَنَ، وَالغَفُورُ لِمَنْ أَسْلَمَ، وَالغَفُورُ لِمَنْ أَسْلَمَ، وَالغَفَّارُ لِمَنْ آمَنَ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ مُقَابَلَةُ الإِسَاءَةِ بِالإِحْسَانِ.

#### القَهَّارُ

القَهْرُ فِي اللُّغَةِ: الغَلَبَةُ، فَمِنْ قَهْرِهِ جَمْعُهُ بَيْنَ الطَّبَائِعِ المُتَنَافِرَةِ، وَإِسْكَانُ الرُّوحِ النُّورَانِيِّ فِي البَدَنِ الطَّبَائِعِ المُتَنَافِرَةِ، وَإِسْكَانُ الرُّوحِ النُّورَانِيِّ فِي البَدَنِ المُظْلِمِ، وَتَسْخِيرُهُ الأَفْلَاكَ الدَّائِرَةَ، وَقَهْرُهُ جَمِيعَ الخَلْائِقِ، وَمَنْعُ العُقُولِ مِنَ الوُصُولِ إِلَى كُنْهِ حَقِيقَتِهِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ: قَهْرُ النَّفْسِ الأَمَّارَةِ، وَتَضْيِيقُ مَجَارِي الشَّيْطَانِ بِقِلَّةِ الأَكْلِ وَالشُّرْبِ.

### الوَهَّابُ

الهِبَةُ: التَّمْلِيكُ مِنْ غَيْرِ عِوَضٍ، وَلَا يَكُونُ ذَلِكَ إِلَّا مِنَ اللهِ تَعَالَى؛ إِذْ لَا يَرْجُو ثَوَاباً وَلَا يَخَافُ عِقَاباً. وَحَلُّ العَبْدِ مِنْهُ: سَخَاوَةُ النَّفْسِ وَالإِيثَارُ.

### الرَّزَّاقُ

هُوَ المُخْتَصُّ بِذَلِكَ، فَإِنَّهُ لَا رَازِقَ سِوَاهُ.
وَقَدْ قَامَ لَنَا الدَّلِيلُ عَلَى انْفِرَادِهِ بِذَلِكَ حَيْثُ قَالَ:
﴿إِنَّ ٱللّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ﴾ [الذاريات: ٥٥]، وَقَالَ: ﴿ٱللّهُ ٱلّذِى خَلَقَكُمُ ثُمَّ رَزَقَكُمُ ثُمَّ يُمِيثُكُمُ ثُمَّ يُمُينِكُمُ هَلَ مِن خَلَقَكُمُ مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً ﴾ [الروم: ٤٠].

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ: أَنْ يَتَيَقَّنَ أَنْ لَا رِازَقَ سِوَاهُ، وَأَنْ يَقْطَعَ مَطَامِعَهُ مِنْ جَمِيعِ خَلْقِهِ بِالثِّقَةِ بَمَوْعُودِهِ.

### الفَتَّاحُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ الحَاكِمُ، وَعَلَيْهِ يَدُلُّ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ رَبَّنَا ٱفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَلْخِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٩].

وَقِيلَ: مَعْنَاهُ خَالِقُ الفَتْحِ، وَهُوَ الفَتَّاحُ لِأَبْوَابِ الخَيْرَاتِ.

وَحَطُّ العَبْدِ مِنْهُ: قِيَامُهُ بِالقِسْطِ عَلَى نَفْسِهِ، وَعَلَى مَنْ لَهُ عَلَيْهِ وَلَايَةٌ، وَالأَمْرُ بِالسَمْعُرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ المَنْكُرِ بِحَسَبِ الطَّاقَةِ.

#### العَلِيمُ

العَالِمُ بِمَا فِي صُدُورِ العَالَمِينَ، وَيِمَا فِي حَرَكَاتِ خَوَاطِرِ الخَلَائِقِ أَجْمَعِينَ، وَهُوَ مُبَالَغَةٌ فِي «عَالِمٌ».

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَسْتَحْيِيَ مِنَ اللهِ حَقَّ الحَيَاءِ.

### القَابِضُ البَاسِطُ

قَابِضُ الأَرْوَاحِ مِنَ الأَحْيَاءِ عِنْدَ الـمَوْتِ، وَبَاسِطُهَا فِي الأَجْسَادِ عِنْدَ إِيجَادِهَا، قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ ﴾ [البقرة: ٢٤٥].

وَإِتْبَاعُ أَحَدِ الاسْمَيْنِ لِلْآخَرِ أَدَلُّ دَلِيلٍ عَلَى الكَمَالِ فِي القُدْرَةِ، فَلَا يُوصَفُ بِالحِرْمَانِ دُونَ الْعَطَاءِ، وَلَا بِالعَطَاءِ دُونَ الحِرْمَانِ.

وَالْقَبْضُ فِي اللَّغَةِ: الأَخْذُ، وَالبَسْطُ: التَّوَسُّعُ، وَهُمَا يَعُمَّانِ جَمِيعَ الأَشْيَاءِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُمَا أَنْ لَا يَمْنَعَ الحِكْمَةَ أَهْلَهَا فَيَظْلِمَهُمْ، وَلَا يُعْطِيهَا غَيْرَ أَهْلِهَا فَيَظْلِمَهُمْ، وَلَا يُعْطِيهَا غَيْرَ أَهْلِهَا فَيَظْلِمَهُمْ.

### الخَافِضُ الرَّافِعُ

وَاضِعُ الذَّنْبِ عَنْ قَوْمٍ، وَرَافِعُ الدَّرَجَاتِ لِآخَرِينَ؛ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿يَرُفَعِ ٱللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْفِلْمَ دَرَجَنتِ ﴾ [المجادلة: ١١].

وَالْخَفْضُ نَقِيضُهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿خَافِضَةُ رَافِعَةُ اللَّهِ الواقعة: ٣]، فَقَابَلَهُ بِهِ.

وَهُمَا يَرْجِعَانِ إِلَى صِفَةِ القُدْرَةِ.

وَحَطُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ لَا يَيْأَسَ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ، وَأَنْ لَا يَأْمَنَ مِنْ مَكْرِ اللهِ.

# المُعِزُّ المُذِلُّ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَتُعِنُ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ ﴾ [آل عمران: ٢٦]، وَالاقْتِرَانُ بَيْنَ الاسْمَيْنِ لِكَمَالِ السَّمَدْنِ لِكَمَالِ السَّمَدْخِ، وَهُوَ تَعَالَى أَعَزَّ الأَوْلِيَاءَ فَقَرَّبَهُمْ، وَأَذَلَّ الأَشْقِيَاءَ فَقَرَّبَهُمْ، وَأَذَلَّ الأَشْقِيَاءَ فَأَبْعَدَهُمْ.

وَحَظُّ الْعَبْدِ مِنْهُمَا: أَنْ يَكُونَ ذَا عِزَّةٍ عَلَى الكَافِرِينَ، ذَا ذِلَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ.

#### السَّمِيعُ البَصِيرُ

اَلَّذِي يَسْمَعُ السِّرَّ وَالنَّجْوَى، بَلْ مَا هُوَ أَدَقُّ وَأَخْفَى، وَيَرَى دَبِيبَ النَّمْلَةِ السَّوْدَاءِ فِي اللَّيْلَةِ الظَّلْمَاءِ عَلَى الصَّخْرَةِ الصَّمَّاءِ.

وَقَدْ يُسْتَعْمَلَانِ بِمَعْنَى العِلْمِ مَجَازاً، يُقَالُ: فُلَانٌ بَصِيرٌ بِكَذَا: إِذَا كَانَ عَالِماً بِهِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُمَا: فَمِنَ الأَوَّلِ أَنْ يَكُونَ مِمَّنْ يَسْمَعُ القَوْلَ فَيَتَّبِعُ أَحْسَنَهُ، وَمِنَ الثَّانِي أَنْ يَنْظُرَ فِي مَخْلُوقَاتِ اللهِ تَعَالَى بِعَيْنِ الرَّحْمَةِ، مُسْتَحْيِياً مِنْ نَظَرِ اللهِ إلَيْهِ.

#### الحَكُمُ

القَاضِي عَلَى عِبَادِهِ وَبَيْنَ عِبَادِهِ، الَّذِي لَهُ أَنْ يَفْعَلَ فِي مُلْكِهِ مَا يُرِيدُ.

ُ قَالَ بَعْضُهُمْ: وَأَصْلُهُ الْمَنْعُ، وَلِذَلِكَ سُمِّيَتِ الْحِكْمَةُ حِكْمَةً لِأَنَّهَا تَمْنَعُ مِنِ ارْتِكَابِ السَّفَهِ.

وَمَعْنَى المَنْعِ فِي حَقِّ اللهِ تَعَالَى مُحَالٌ، فَيُحْمَلُ فِي حَقِّ اللهِ تَعَالَى مُحَالٌ، فَيُحْمَلُ فِي حَقِّهِ تَعَالَى عَلَى أَنَّهُ يَفْعَلُ مُقْتَضَى الحِكْمَةِ وَالإِرَادَةِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَكُونَ حَاكِماً عَلَى نَفْسِهِ، قَامِعاً لَهَا، مُخَمَّدَ الهَوَى.

### العَدْلُ

أَصْلُهُ مَصْدَرٌ وُصِفَ بِهِ تَعَالَى لِلْمُبَالَغَةِ، كَالبَرِّ وَالرِّضَى، مَعْنَاهُ أَنَّهُ تَعَالَى ذُو العَدْلِ.

وَالْعَدْلُ: الاَسْتِقَامَةُ، وَالْعَادِلُ هُوَ الَّذِي يَفْعَلُ مَا لَهُ أَنْ يَفْعَلُهُ فِي مُلْكِهِ مِنْ غَيْرِ حَجْرٍ، وَلِذَلِكَ لَا يُتَصَوَّرُ مِنْهُ الظُّلْمُ وَالْجَوْرُ؛ إِذْ لَا مُلْكَ لِسِوَاهُ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ تَرْكُ الإِفْرَاطِ وَالتَّفْرِيطِ، وَخَيْرُ الأَّمُورِ أَوْسَطُهَا.

### اللَّطِيفُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ: العَالِمُ بِدَقَائِقِ الأُمُورِ وَخَفِيَّاتِهَا وَغَوَامِضِهَا؛ أَيْ: بِالنِّسْبَةِ إِلَى غَيْرِهِ، وَأَمَّا بِالنِّسْبَةِ إِلَيْهِ فَا النِّسْبَةِ إِلَيْهِ فَا النَّسْبَةِ إِلَيْهِ فَا النَّسْبَةِ عَلَيْهُ ظَاهِرَةٌ لَا خَفَاءَ فِيهَا.

وَقِيلَ: مَعْنَاهُ المُحْسِنُ.

وَقِيلَ: هُوَ المُظْهِرُ لِلْجَمِيلِ، السَّاتِرُ لِلْقَبِيحِ.

قَالَ أَبُو بَكْرٍ ابْنُ العَرَبِيِّ: لُطْفُهُ خَاصٌّ بِبَعْضِ عَبِيدِهِ.

قَالَ أَبُو القَاسِمِ الجُنَيْدُ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى: لَطَفَ بِأَوْلِيَائِهِ حَتَّى عَرِفُوهُ، وَلَوْ لَطَفَ بِالكَافِرِينَ مَا جَحَدُوهُ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ: التَّلَطُّفُ فِي الدُّعَاءِ إِلَيْهِ؛ قَالَ اللهُ تَحَالَسَهُ وَكُلُمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَالْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَكَلْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَكَلْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَكَلْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَكَلْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَكَلْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَكَلْمِلْهُمْ بِٱلنِّقِ هِي ٱحْسَنَ ﴾ [النحل: ١٢٥].

#### الخَبِيرُ

يَرْجِعُ إِلَى العِلْمِ، وَيُشْعِرُ بِإِدْرَاكِ مَا خَفِيَ، فَهُوَ الْعَالِمُ بِكُنْهِ الْأَشْيَاءِ، المُطَّلِعُ عَلَى خَفَايَاهَا.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَكُونَ خَبِيراً بِدَسَائِسِ النَّفْسِ وَعُيُوبِهَا .

#### الحَلِيمُ

الَّذِي لَا يُعَجِّلُ بِالانْتِقَامِ مِمَّنْ عَصَاهُ، وَكَيْفَ لَا يَحُونُ كَذَلِكَ وَهُوَ لَا يَخَافُ الفَوْتَ؟!

وَالحَلِيمُ: المُتَجَاوِزُ عَن المُسِيءِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ بِأَنْ يَكُونَ حَلِيماً عَلَى مَنْ أَسَاءَ إِلَيْهِ، وَيُقَابِلَ السَّيِّئَةَ بِالحَسَنَةِ.

# العَظِيمُ (١)

أَيْ: عَظِيمُ القَدْرِ وَالشَّأْنِ، لَا يُعْجِزُهُ شَيْءٌ، وَلَا نِهَايَةَ لِمَقْدُورِهِ وَمَعْلُومِهِ.

<sup>(</sup>۱) قال الإمام المازري في «المهاد في شرح الإرشاد»: العظيم؟ معناه: ذو العظمة، والعظمةُ: التقدّم في الرياسة، ورايس القوم: عظيمهم وأفضلهم ومن يرجعون إليه في مهماتهم. والعظيم وإن أطلق على الجسم الكبير الذاهب في الجهات =

### الغَفُورُ

ذُو المَغْفِرَةِ، وَأَصْلُ المَغْفِرَةِ السَّتْرُ عَنِ الذُّنُوبِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَعْفُو عَمَّنْ ظَلَمَهُ، وَيَصِلَ مَنْ قَطَعَهُ، وَيُصِلَ مَنْ قَطَعَهُ، وَيُعْطِي مَنْ حَرَمَهُ.

فليس ينطلق على الله تعالى من هذا المعنى؛ لما قام من واضح الدليل على حدَث كل جسم؛ لما فيه من الاجتماع والحركة والسكون وسائر ما تقبله الأجسام من الأعراض، وإنما المراد بذلك في وصفه تعالى عِظمُ شأنه وقدره وسلطانه، وكبرياؤه وتوحده في الألوهية، ولذلك يقال: أمر عظيم، وعظيم بني فلان لرائسهم، ولا يراد بذلك أجسمهم وأعظمهم خلقاً. قال زهير يمدح رجلين قاما بأمر عظيم أصلحا شأن عشيرة.

وَقَدْ قُلْتُمَا إِنْ نُدْرِكِ السِّلْمَ وَاسِعاً

بِمَالٍ وَمَعْرُوفٍ مِنَ القَوْلِ نَسْلَمِ فَأَصْبَحْتُمَا مِنْهَا عَلَى خَيْرِ مَوْطِنٍ بَعِيدَيْنِ فِيْهَا مِنْ عُقُوقٍ وَمَأْثَمِ عَظِيمَيْنِ فِي عُلْيَا مَعَدِّ هُدِيْتُمَا

وَمَنْ يَسْتَبِحْ كَنْزاً مِنَ المَجْدِ يَعْظُمِ قُوله: «وَمَنْ يَسْتَبِحْ كَنْزاً مِنَ المَجْدِ يَعْظُمِ قوله: «وَمَنْ يَسْتَبِحْ كَنْزاً مِنَ المَجْدِ»؛ أي: يجد كنزاً مباحا في الناس فيأخذه في نفسه، «يَعْظُم»؛ أي: يصير عظيماً في الناس جليلاً شريفاً يشار إليه بالنفاسة والرياسة والخروج بما هو عليه عمن سواه.

### الشَّكُورُ

فَعُولٌ مُبَالَغَةٌ فِي «شَاكِرٌ».

وَالشُّكْرُ فِي اللَّغَةِ: الزِّيَادَةُ، وَمَعْنَاهُ فِي حَقِّهِ تَعَالَى: المُجَازِي بِالشُّكْرِ عَلَى العَمَلِ اليَسِيرِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ لَا يَسْتَعِينَ بِنِعَمِهِ عَلَى مَعَاصِيهِ.

وَغَايَةُ شُكْرِكَ لَهُ: اعْتِرَافُكَ بِالعَجْزِ عَنْ مَعْرِفَتِهِ.

#### العَلِيُّ

مُشْتَتُّ مِنَ العُلُوِّ، عَلَا بِالاَقْتِدَارِ وَنُفُوذِ السُّلْطَانِ (١).

<sup>(</sup>۱) قال الإمام الطبري في تفسير قوله تعالى: ﴿وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ۲۰۵]: العليُّ، الفعيل، من قولك: علا يعلو علواً، إذا ارتفع، فهو عالٍ وعليُّ. والعليُّ: ذو العُلُوِّ والارتفاع على خَلْقِه بقُدرَتِه. جامع البيان ٤/٤٤.

وقال الإمام الحليمي في «المنهاج»: العلي: معناه: الذي ليس فوقه فيما يجب له من معاني الجلال أحد، ولا يكون معه من يكون العلو مشتركا بينه وبينه، لكنه العلي بالإطلاق. والرفيع في هذا المعنى؛ قال الله هي: ﴿رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرَّشِ﴾ [غافر: ١٥]؛ ومعناه: هو الذي لا أرفع قدراً منه، =

فَمَعْنَى العُلُوِّ فِي وَصْفِ اللهِ تَعَالَى: اقْتِدَارُهُ، وَاسْتِحْقَاقُهُ صِفَةَ المَدْح.

### الكَبِيرُ

مَعْنَاهُ: الكَبِيرُ مَكَانَةً وَرُتْبَةً وَشَرَفاً؛ لِاسْتِحَالَةِ الجِسْمِيَّةِ وَالمَكَانِ عَلَيْهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

وَحَظُّ الْعَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَتَّصِفَ بِمَا أَشَارَ إِلَيْهِ عَيْ حَيْثُ قَالَ: «جَالِسِ العُلَمَاء، وَصَاحِبِ الحُكَمَاء، وَخَالِطِ الكُبَرَاء».

قِيلَ: العُلَمَاءُ: العَارِفُونَ بِأَحْكَامِ الحَلَالِ وَالحَرَامِ.

وَالدُّكَمَاءُ: العَارِفُونَ بِصِفَاتِ اللهِ وَأَسْمَائِهِ.

وَالكُبَرَاءُ: هُمُ العَارِفُونَ بِكِلَا الأَمْرَيْنِ.

وهو المستحق لدرجات المدح والثناء وهي أصنافها وأبوابها،
 لا مستحق لها غيره. وهذا المعنى لعلو الله تعالى قرره كبار
 علماء أهل السُّنَّة والجماعة، كالإمام الخطابي في كتابه شأن
 الدعاء، ص ٦٦، وكبار أئمة اللغة كالزجاج في كتابه اشتقاق أسماء الله، ص١٠٨.

#### الحَفِيظُ

وَهُوَ مُبَالَغَةٌ فِي «حَافِظٌ»، وَلَهُ مَعْنَيَانِ:

- أَحَدُهُمَا: ضِدُّ السَّهْوِ وَالنِّسْيَانِ، فَيَرْجِعُ فِي حَقِّهِ تَعَالَى إِلَى دَوَامِ عِلْمِهِ.

- وَالثَّانِي: الحِرَاسَةُ، وَهُوَ فِي مَعْنَى قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَفِظُونَ ﴿ آلِكُ اللهِ الحَجر: ٩].

وَحَشُّ العَبْدِ مِنْهُ: مُحَافَظَةُ الحَوَاسِّ، وَمُرَاعَاةُ الأَنْفَاسِ.

#### المُقِيتُ

قِيلَ: المُقِيتُ: المُقْتَدِرُ.

وَقِيلَ: المُغِيثُ المُتَكَفِّلُ بأَرْزَاقِ العِبَادِ.

وَقِيلَ: مَعْنَاهُ: الشَّاهِدُ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ بِالـمَعْنَى الأَوَّلِ: قَمْعُ النَّفْسِ، وَإِخْمَادُ هَوَاهَا.

وَبِالمَعْنَى الثَّانِي: إِطْعَامُ الطَّعَامِ.

وَبِالمَعْنَى الثَّالِثِ: المُرَاقَبَةُ.

#### الحَسِيبُ

بِمَعْنَى الكَافِي.

وَقِيلَ: بِمَعْنَى الشَّرِيفِ، وَهُوَ اخْتِصَاصُهُ بِمَعْنَى الثُّلُوهِيَّةِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يُحَاسِبَ نَفْسَهُ، كَمَا قَالَ ﷺ: «حَاسِبُوا».

#### الجَلِيلُ

هُوَ الْمَوْصُوفُ بِنُعُوتِ الْجَلَالِ، ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ اللَّهِ الْمُتَعَالِ ﴾ [الرعد: ٩].

وَالجَلَالُ وَالكَمَالُ فِي جَمِيعِ الصِّفَاتِ النَّفْسِيَّةِ وَالمَعْنَويَّةِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ: التَّخَلِّي مِنْ كُلِّ صِفَةٍ ذَمِيمَةٍ، وَالتَّحَلِّي بِكُلِّ صِفَةٍ حَمِيدَةٍ.

# الكريمُ

قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿مَا غَرَكَ بِرَبِكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾ [الانفطار: ٦].

وَالْعَرَبُ تُطْلِقُ الْكَرِيمَ عَلَى مَا تَكْثُرُ مَنَافِعُهُ، يُقَالُ: كِتَابٌ كَرِيمٌ إِذَا كَانَ كَثِيرَ الْفَوَائِدِ، وَوَجْهٌ كَرِيمٌ إِذَا كَانَ كَثِيرَ الْفَوَائِدِ، وَوَجْهٌ كَرِيمٌ إِذَا كَانَ حَسَنَ الْمَنْظُرِ، وَأَرْضٌ كَرِيمَةٌ إِذَا كَانَتْ كَثِيرَةَ الْخَصْب.

وَأَمَّا فِي حَقِّ اللهِ فَمَعْنَاهُ الجَوَادُ الكَثِيرُ الإِحْسَانِ، الَّذِي يُعْطِي مِنْ غَيْرِ سُؤَالٍ، وَيَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ بِأَنْ يَعْفُوَ عَمَّنْ ظَلَمَهُ.

### الرَّقِيبُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ الْحَفِيظُ.

وَقِيلَ: العَلِيمُ الَّذِي لَا يَعْزُبُ عَنْهُ شَيْءٌ، وَمِنْهُ قَوْلُ عِيسَى اللَّهِ: ﴿ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُ قَوْلُ عِيسَى اللَّهِ: ﴿ فَلَمَّا تَوَفَيْتَنِي كُنْتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُ فَوْلًا عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ [المائدة: ١١٧].

وَحَطُّ العَبْدِ مِنْهُ مُرَاقَبَةُ خَوَاطِرِهِ، وَتَمْيِيزُ خَوَاطِرِ النَّفْسِ وَالشَّيْطَانِ. الحَقِّ وَالمَشَيْطَانِ.

#### المُجيبُ

أَيْ: مُجِيبُ دَعْوَةِ المُضْطَرِّينَ بِالكِفَايَةِ، وَمُغِيثُ النَّدَاءِ، اللَّذِي يُنْعِمُ قَبْلَ النِّدَاءِ، وَيَتَفَضَّلُ قَبْلَ النِّدَاءِ، وَيَتَفَضَّلُ قَبْلَ الدُّعَاءِ.

وَحَظُّ الْعَبْدِ مِنْهُ: الاسْتِجَابَةُ للهِ وَلِرَسُولِهِ عَلَيْهُ؛ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ السَّتِجِيبُواْ لِللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمٌ لِمَا يُحْيِيكُمُ ﴾ [الأنفال: ٢٤]، وَمِنْهُ إِجَابَةُ اللَّعْوَةِ؛ قَالَ عَلَيْهِ: ﴿ لَوْ دُعِيتُ إِلَى كُرَاعٍ لَأَجَبْتُ ﴾.

### الوَاسِعُ

فَاعِلٌ، مِنَ السَّعَةِ؛ أَيْ: وَسِعَ بِقُدْرَتِهِ وَعِلْمِهِ وَإِرَادَتِهِ وَكَلَامِهِ كُلَّ شَيْءٍ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَسِعْتَ كَلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر: ٧].

#### الحَكِيمُ

قِيلَ: الحَكِيمُ: ذُو الحِكْمَةِ، وَهِيَ عِبَارَةٌ عَنْ

مَعْرِفَةِ أَفْضَلِ الأَشْيَاءِ بِأَفْضَلِ العُلُومِ، فَاللهُ تَعَالَى هُوَ الْحَكِيمُ بِالحَقِّ، يَعْلَمُ الأَشْيَاءَ لِأَنَّهُ أَعْلَمُ بِأَجَلِّ العُلُومِ؛ الحَكِيمُ بِالحَقِّ، يَعْلَمُ الأَشْيَاءَ لِأَنَّهُ أَعْلَمُ بِأَجَلِّ العُلُومِ؛ إِذْ أَجَلُّ العُلُومِ العِلْمُ الأَزَلِيُّ الدَّائِمُ الَّذِي لَا يُتَصَوَّرُ إِذْ أَجَلُّ المُعْلُومِ مُطَابَقَةً لَا يَتَطَرَّقُ إِلَيْهِ خَفَاءٌ.

وَحَظُّ الْعَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَكُونَ عَارِفاً بِأَحْكَامِ اللهِ تَعَالَى وَمَا يَجِبُ لَهُ وَمَا يَسْتَحِيلُ عَلَيْهِ.

### الوَدُودُ

مَعْنَاهُ: المُحِبُّ.

وَقِيلَ: المَحْبُوبُ؛ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ مَا لَكُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ مَا كَمُ إِنَّالَةً ﴾ [البقرة: ١٦٥].

وَالْمَحَبَّةُ مِنَ اللهِ تَعَالَى لِلْعَبْدِ: إِرَادَةُ الزُّلْفَى، وَمِنَ العَبْدِ: إِيثَارُهُ عَمَّنْ سِوَاهُ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ: الحُبُّ للهِ، وَالبُغْضُ للهِ.

### المحيد

مُبَالَغَةٌ فِي المَجْدِ.

وَالمَجْدُ: الشَّرَفُ التَّامُّ، وَلِذَلِكَ وَصَفَ اللهُ

تَعَالَى بِهِ القُرْآنَ العَظِيمَ، قَالَ تَعَالَى: ﴿قَ وَٱلْفُرُءَانِ الْمُجِيدِ ( ) (ق: ١].

وَأَصْلُ المَجْدِ فِي كَلَامِ العَرَبِ: الكَثْرَةُ، فَالْمَجِيدُ عَلَى الحَقِيقَةِ هُوَ الشَّرِيفُ ذَاتُهُ، الجَمِيلُ أَفْعَالُهُ، الجَزيلُ عَطَاؤُهُ وَنَوَالُهُ.

وَحَظُّ الْعَبْدِ مِنْهُ بِالْمَعْنَى الأَوَّلِ يَرْجِعُ إِلَى التَّقْوَى، وَبِالثَّانِي يَرْجِعُ إِلَى كَثْرَةِ العَطَاءِ.

### البَاعِثُ

حَقِيقَةُ البَعْثِ: هُوَ تَحْرِيكُ الشَّيْءِ بَعْدَ سُكُونِهِ، فَالبَارِئُ تَعَالَى وَتَقَدَّسَ هُوَ الَّذِي يُحِرُّكَ السَّمُوتَى وَيُظْهِرُهُمْ، وَهُوَ الَّذِي يُحَرِّكُ عِبَادَهُ إِلَى الصَّوْتَى وَيُظْهِرُهُمْ، وَهُوَ الَّذِي يُحَرِّكُ عِبَادَهُ إِلَى الطَّاعَةِ، وَهُوَ الَّذِي حَرَّكَ الرُّسُلَ بِدَعْوَةِ الخَلْقِ إِلَى الطَّاعَةِ، وَهُوَ الَّذِي حَرَّكَ الرُّسُلَ بِدَعْوَةِ الخَلْقِ إِلَى الحَقِّ.

قَالَ أَبُو حَامِدٍ: البَاعِثُ: هُوَ الَّذِي يُحْيِي المَوْتَى يَوْمَ النَّشُورِ، وَيَبْعَثُ مَنْ فِي القُبُورِ، وَيُحَصِّلُ مَا فِي الصُّدُورِ، وَيُحَصِّلُ مَا فِي الصُّدُورِ.

# الشَّهيدُ

بِمَعْنَى الشُّهُودِ؛ أَيْ: شَهِدَ لَهُ الوُجُودُ أَجْمَعُ.
وَقَالُوا: البَارِئُ سُبْحَانَهُ نَصَبَ لَنَا الدَّلَائِلَ
القَاطِعَةَ وَالبَرَاهِينَ الظَّاهِرَةَ، وَأَمَرَنَا أَنْ نَنْظُرَ إِلَيْهَا فَنَشْهَدَ
بِهَا، وَنَسْتَدِلَّ عَلَى مَعْرِفَةِ الرُّبُوبِيَّةِ وَشَوَاهِدِ الوَحْدَانِيَّةِ.

# الحَقُّ (١)

هُوَ صِفَةُ اللهِ تَعَالَى بِمَعْنَى الـمَوْجُودِ الَّذِي لَيْسَ بِمُنْتَفٍ وَلَا مَعْدُوم .

(۱) قال الإمام المازري في «المهاد في شرح الإرشاد»: تسمية الله تعالى بأنه الحق يتخرج على معان:

منها: أنه تعالى حق ليس بباطل، والحق ضد الباطل، فهو تعالى حق، وكل معبود سواه باطل.

ويوصف تعالى بأنه الحق على معنى أنه واجب الوجود، يقال من ذلك: حق يحِق؛ أي: وجب يجب، ومن سواه فليس بواجب الوجود، وإنما وجوده به تعالى.

ويوصف بأنه الحق على معنى أنه صادق في قوله، كما قال: ﴿ قُولُهُ الْحَقُ ﴾ [الأنعام: ٧٣].

ويوصف بأنه الحق على معنى أنه محق فيما وعد، لا رجوع له فيه ولا يخلفه فيه أبداً أو يكون بمنزلة من يظهر له من حاله ما لم يكن ظهر قبل ذلك.

# وَعَلَى هَذَا جَاءَ قَوْلُهُ عَلَيْ : «أَنْتَ الْحَقُّ، وَقَوْلُكَ الْحَقُّ، وَالنَّارُ الْحَقُّ، وَالنَّارُ

ويوصف تعالى بأنه الحق على معنى أنه مصيب في سائر أحكامه حتى لا يصح أن يتصور ثبوتها على وجه في الإصابة أحسن ولا أبلغ مما حكم به فيها، فترغيبه على الطاعات والوعد عليها بالثواب الدائم ووعيده على المعاصي ونهيه عنها صوابٌ وحكمةٌ، وكل ذلك حق، وكذلك أيضاً إثابته للمطيعين، وعقابه للمذنبين صواب وحكمة، وكل ذلك حق منه.

وقد يوصف تعالى بأنه الحق على معنى أنه مستحق لأن يعبد دون من سواه، ومنه سميت الحُقة حقةً إذا استحقت أن يحمل عليها ويطرقها الفجل، كما يقال لمولى النعمة: حق له أن يشكر ويمدح. قال الله تعالى في هذا المعنى: ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصُرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الروم: ٤٧].

ويوصف تعالى بأنه الحق على معنى أنه البيّنُ الواضح بالأدلة التي نصبها، يقال من ذلك: حقّ الأمر: إذا اتضح وتبين، وتحققتُه: إذا تبينتُه، وهو حق؛ أي: مبين.

وحق بمعنى: أنه حاكم بالحق.

وحق بمعنى: أنه حقق الأشياء بإحكامه إياها، واعطى كل شيء منها حقه في الخلقة والحكمة.

وحق على معنى: أنه حافظ لكلامه من أن يزاد فيه أو ينقص. وعلى موجب هذه الوجوه التي ذكرناها وما أغفلناه منها يرجع معنى الاسم تارة إلى الذات، وتارة إلى صفة الذات، وتارة إلى فعل الذات. حَقُّ، وَالسَّاعَةُ حَقُّ (۱۱)، وَكَذَلِكَ قَوْلُهُ السَّهُ فِي السِّحْرِ حَقُّ وَالعَيْنِ؛ أَيْ: مَوْجُودٌ.

### الوَكِيلُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ: الكَفِيلُ.

وَقِيلَ: الكَافِي.

وَقِيلَ: المُقْسِطُ.

وَقِيلَ: الحَفِيظُ.

# القَوِيُّ

أَيْ: الكَامِلُ القُدْرَةِ.

### المَتِينُ

أَيْ: الكَامِلُ القُوَّةِ.

### الوَلِيُّ

هُوَ اسْمٌ مِنْ أَسْمَائِهِ تَعَالَى بِمَعْنَى الـمُتَوَلِّي لِلْأُمُورِ، القَائِم بِهَا، أَوِ النَّاصِرُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الجمعة، باب التهجد بالليل.

### الحَمِيدُ

هُوَ المُسْتَحِقُّ لِلْحَمْدِ وَالمَدْحِ، وَهُوَ الثَّنَاءُ.

قَالَ أَبُو حَامِدٍ: الحَمِيدُ: هُوَ المَحْمُودُ وَالمُثْنَى عَلَيْهِ، وَاللهُ تَعَالَى هُوَ الحَمِيدُ بِحَمْدِهِ نَفْسَهُ وَبِحَمْدِ عِبَادِهِ لَهُ أَبَداً.

وَيَرْجِعُ هَذَا إِلَى صِفَةِ الجَلَالِ وَالعُلُوِّ وَالكَمَالِ.

### الــمُحْصِي

أَيْ: العَالِمُ بِعَدَدِ المُكَوَّنَاتِ وَعَدَدِ حَرَكَاتِهِمْ وَسَكَنَاتِهِمْ.

### الــمُبْدِئ

أَيْ: الَّذِي أَبْدَعَ الـمَوْجُودَاتِ مِنَ العَدَمِ.

#### المُعِيدُ

أَيْ: الَّذِي يَبْعَثُ جَمِيعَ المَخْلُوقَاتِ بِأَجْسَادِهِمْ التَّنِي كَانُوا عَلَيْهَا فِي الدُّنْيَا.

### المُحْيِي المُمِيتُ

هُمَا اسْمَانِ وَرَدَ القُرْآنُ بِهِمَا، وَهُمَا يَنْقَسِمَانِ إِلَى الحَقِيقَةِ وَالمَجَازِ.

أَمَّا الْحَقِيقَةُ فَمَعْلُومَةُ، وَأَمَّا الْمَجَازُ فَكَإِحْيَاءِ الْقُلُوبِ بِنُورِ الْحِكْمَةِ، كَمَا قَالَ لُقْمَانُ عَيَّ : «إِنَّ اللهَ يُحْيِي الْقُرُضَ بِأَنْواعِ يُحْيِي الْقُرُضَ بِأَنْواعِ النَّبَاتِ».

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُمَا إِحْيَاءُ رُوحِهِ بِالذِّكْرِ، وَإِمَاتَةُ شَهْوَتِهِ بِالدِّكْرِ، وَإِمَاتَةُ شَهْوَتِهِ بِالمُجَاهَدةِ وَالرِّيَاضَةِ.

### الحَيُّ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ﴾ [الفرقان: ٥٨].

وَحَيَاتُهُ الَّتِي بِاعْتِبَارِهَا يَصِحُّ أَنْ يَتَّصِفَ بِالعِلْمِ وَالقُدْرَةِ وَالإِرَادَةِ وَالسَّمْعِ وَالبَصَرِ وَالكَلَامِ، وَهِيَ لَيْسَتْ مُتَوَقِّفَةً عَلَى بِنْيَةٍ مَخْصُوصَةٍ وَاعْتِدَالِ مِزَاجٍ، وَقَدْ أَوْجَبَهَا تَعَالَى لِنَفْسِهِ بِقَوْلِهِ: ﴿ اللَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨].

وَحَطُّ العَبْدِ مِنْهُ السَّعْيُ فِي الشَّهَادَةِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَحَسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُوَأَثًا بَلَ أَحْيَاءً﴾ [آل عمران: ١٦٩].

### القَيُّومُ

قِيلَ: الدَّائِمُ البَاقِي، فَيَكُونُ تَأْكِيداً لِلْحَيِّ. وَقِيلَ: هِيَ مُبَالَغَةٌ فِي قِيَامِهِ بِتَدْبِيرِ خَلْقِهِ، وَحُصُولِ اسْتِغْنَائِهِ عَنْ كُلِّ مَا سِوَاهُ.

### الوَاجِدُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ: الغَنِيُّ؛ تَقُولُ العَرَبُ: فُلَانٌ يُعْطِي عَنْ جِدَةٍ؛ أَيْ: عَنْ سَعَةٍ وَغِنىً.

وَقِيلَ: مَعْنَاهُ: العَالِمُ؛ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿وَوَجَدَ الْعَالِمُ اللهُ تَعَالَى: ﴿وَوَجَدَ اللَّهَ عِندُهُ ﴾ [النور: ٣٩]؛ أَيْ: عَلِمَهُ.

وَيُقَالُ: أَوْجَدَ فُلَانٌ وُجُوداً وَوُجْدَاناً إِذَا أَصَابَ. وَوَجَدَ وُجْدَاناً إِذَا حَزِنَ حُزْناً، وَوَجَدَ فُلَانٌ عَلَى فُلَانٍ إِذَا غَضِبَ عَلَيْهِ.

وَحَطُّ العَبْدِ مِنْهُ بِالمَعْنَى الأَوَّلِ أَنْ يَكُونَ غَنِيًّا بِهِ عَمَّنْ سِوَاهُ.

### المَاجِدُ

بِمَعْنَى الشَّرِيفِ كَمَا تَقَدَّمَ فِي المَجِيدِ.

### الوَاحِدُ

أَيْ: أَنَّهُ تَعَالَى وَاحِدٌ فِي ذَاتِهِ لَا جُزْءَ لَهُ، وَوَاحِدٌ فِي أُلُوهِيَّتِهِ وَوَاحِدٌ فِي أُلُوهِيَّتِهِ وَخَلْقِهِ وَتَدْبِيرِهِ وَمُلْكِهِ؛ أَيْ: لَا شَرِيكَ لَهُ.

### الأَحَدُ

قِيلَ: أَصْلُهُ وَحَدَ يُوحَدُ فَهُوَ وَاحِدٌ، كَمَا يُقَالُ حَسُنَ يَحْسُنُ حُسْناً، فَقُلِبَتِ الوَاوُ هَمْزَةً، وَلِذَلِكَ يُقَالُ: حَسُنَ يَحْسُنُ حُسْناً، فَقُلِبَتِ الوَاوُ هَمْزَةً، وَلِذَلِكَ يُقَالُ: أَلِفُ أَحَد الَّذِي يُسْتَعْمَلُ فِي الإِثْبَاتِ مُبْدَلَةٌ مِنْ وَاوِ بِمَعْنَى وَاحِدٌ، وَأَلِفُ أَحَدٌ الَّذِي يُسْتَعْمَلُ فِي المَنْعِ أَصْلِيَّةٌ بِمَعْنَى إِنْسَانٌ.

وَالفَرْقُ بَيْنَ الوَاحِدِ وَالأَحَدِ مِنْ أَوْجُهٍ:

مِنْهَا: أَنَّ أَحَداً فِي النَّفْيِ أَعَمُّ مِنْ وَاحِدٌ، فَإِنَّهُ يَحْسُنُ أَنْ يُقَالَ: مَا فِي الدَّارِ وَاحِدٌ بَلِ اثْنَانِ أَوْ ثَلَاثَةٌ، وَلَا يَحْسُنُ أَنْ يُقَالَ: مَا فِي الدَّارِ أَحَدٌ بَلِ اثْنَانِ أَوْ ثَلَاثَةٌ.

- وَمِنْهَا: أَنَّ لَفْظَ الوَاحِدِ يَصِحُّ أَنْ يُوصَفَ بِهِ مَنْ يَعْلَمُ وَمَنْ لَا يَعْلَمُ فِي الإِثْبَاتِ وَالنَّفْي، وَالأَحَدُ لَا يُعْلَمُ فِي الإِثْبَاتِ إِلَّا اللهُ تَعَالَى، لَا يُقَالُ: هَذَا يُوصَفُ بِهِ فِي الإِثْبَاتِ إِلَّا اللهُ تَعَالَى، لَا يُقَالُ: هَذَا رُجُلٌ أَحَدٌ، فَصَارَ بِمَنْزِلَةِ الرَّحْمٰنِ يَحْتَصُّ بِهِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُمَا التَّحْقُّ بِمَقَامِ التَّوْحِيدِ، وَهُوَ أَنْ تُوَحِّدَهُ بِالعِبَادَةِ، وَتُوحِدهُ إِالْحِبَادَةِ، وَتُوحِدهُ بِالعِبَادَةِ، وَتُوحِدهُ بِالعِبَادَةِ، وَتُوحِدهُ بِالعِبَادَةِ، وَتُوحِدهُ بِالرُّجُوعِ إِلَيْهِ فِيمَا لَكَ وَعَلَيْكَ.

### الفَرْدُ

أَيْ: لَا يَصِحُّ أَنْ يَتَّصِفَ بِالزَّوْجِيَّةِ وَالوَلَدِ، وَلَا يَتَّصِفُ بِالزَّوْجِيَّةِ وَالوَلَدِ، وَلَا يَتَّصِفُ بِصِفَةٍ يَصِحُّ وَصْفُ غَيْرِهِ بِهَا.

### الصَّمَدُ

هُوَ الَّذِي يُصْمَدُ إِلَيْهِ فِي الحَوَائِجِ ؛ أَيْ: يُقْصَدُ لِيها.

وَقِيلَ: الصَّمَدُ: السَّيِّدُ.

وَقِيلَ: مَعْنَاهُ: الدَّائِمُ الَّذِي لَا جَوْفَ لَهُ، فَيَرْجِعُ إِلَى صِفَةِ التَّنْزِيهِ.

وَعَلَى الأَوَّلِ يَرْجِعُ إِلَى صِفَةِ الكَمَالِ وَالجَلَالِ.
وَعَلَى الثَّانِي يَرْجِعُ إِلَى صِفَاتِ المَعَانِي.
وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَكُونَ مُجَابَ الدَّعْوَةِ، قَلِيلَ
الطَّعَام وَالشَّرَابِ، سَيِّدَ وَقْتِهِ.

### القَادِرُ المُقْتَدِرُ

قِيلَ: مَعْنَاهُمَا ذُو القُوَّةِ، وَلَكِنَّ المُقْتَدِرَ أَكْثَرُ مُبَالَغَةً.

وَالقُدْرَةُ: عِبَارَةٌ عَنِ المَعْنَى الَّذِي بِهِ يُوجِدُ الأَشْيَاءَ، مُقْتَدِراً بِتَقْدِيرِ الإِرَادَةِ وَالعِلْم عَلَى وَفْقِهَا.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ تَكُونَ لَهُ قُدْرَةٌ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ تَصِحُ لِلاخْتِرَاعِ، بَلِ اللهُ تَعَالَى هُوَ المُخْتَرِعُ لِمَقْدُورَاتِ الْعَبْدِ بِوَاسِطَةِ قُدْرَتِهِ.

# الــمُقَدِّمُ الــمُؤَخِّرُ

قِيلَ: مَعْنَاهُمَا هُوَ الَّذِي يُقَرِّبُ وَيُبْعِدُ، فَمَنْ قَرَّبَهُ فَقَدْ قَدَّمَ أَنْبِيَاءَهُ فَقَدْ قَدَّمَ أَنْبِيَاءَهُ

وَأَوْلِيَاءَهُ بِمَعْرِفَتِهِمْ وَهِدَايَتِهِمْ، وَأَخَّرَ أَعْدَاءَهُ فَأَبْعَدَهُمْ وَضَرَبَ الحِجَابَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ.

وَالمَلِكُ إِذَا قَرَّبَ شَخْصَيْنِ مَثَلاً وَلَكِنْ جَعَلَ أَحَدَهُمَا أَقْرَبَ إِلَى نَفْسِهِ يُقَالُ: قَدَّمَهُ، إِذْ جَعَلَهُ قُدَّامَ غَيْرِهِ، وَالتَّقْدِيمُ تَارَةً يَكُونُ فِي المَكَانِ، وَتَارَةً فِي المُرَادُ. الرُّنْبَةِ، وَهُوَ المُرَادُ.

# الأَوَّلُ

أَيْ: المَوْجُودُ قَبْلَ الخَلْقِ؛ «كَانَ اللهُ وَلَا شَيْءَ قَبْلَ الخَلْقِ؛ وَلَا شَيْءَ قَبْلَهُ وَلَا شَيْءَ قَبْلَهُ وَلَا مَعَهُ».

وَقِيلَ: لَا ابْتِدَاءَ لَهُ.

وَقِيلَ: الْأَوَّلُ؛ أَي: الَّذِي لَهُ كُلُّ شَيْءٍ، وَبِهِ كُلُّ شَيْءٍ، وَمِنْهُ كُلُّ شَيْءٍ.

# الآخِرُ (١)

أَيْ: المَوْجُودُ بَعْدَ الخَلْقِ، فَلَا شَيْءَ بَعْدَهُ. وَالصَّحِيحُ أَنَّهُ المَوْجُودُ الَّذِي لَا نِهَايَةَ لَهُ. وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُمَا أَنْ يَشْتَغِلَ بِمَا يَبْقَى عَمَّا يَفْنَى.

# الظَّاهِرُ (٢)

أَيْ: بالأَدِلَّةِ.

وَقِيلَ: القَاهِرُ لِعِبَادِهِ.

وَقِيلَ: الظَّاهِرُ بِقُدْرَتِهِ.

<sup>(</sup>۱) قال الإمام الطبري في تفسير قوله تعالى: ﴿هُوَ اَلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَاللَّاخِرُ وَاللَّاخِرُ وَاللَّاخِرُ وَالْبَاطِنُّ [الحديد: ٣]: «يقول تعالى ذكره: ﴿هُوَ اَلْأَوْلُ وَبَل كُل شيء بغير حدّ، ﴿وَالْآخِرُ ﴾ بعد كل شيء بغير نهاية. وإنما قيل ذلك كذلك لأنه كان ولا شيء موجود سواه، وهو كائن بعد فناء الأشياء كلها، كما قال جل ثناؤه: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَدُهُ [القصص: ٨٨]. جامع البيان ٢٢/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>۲) قال الإمام النووي في «المنهاج»: أما معنى «الظاهر» من أسماء الله فقيل: هو من الظهور؛ بمعنى: القهر والغلبة وكمال القدرة، ومنه: ظهر فلان على فلان. وقيل: «الظاهر» بالدلائل القطعية، والباطن: المحتجب عن خلقه. وقيل: العالم بالخفيات ۲۲/۱۷.

وَقِيلَ: الظَّاهِرُ؛ أي: الَّذِي أَظْهَرَ الظَّوَاهِرَ.

### البَاطِنُ

أَيْ: المُحْتَجِبُ عَنِ الخَلْقِ فِي دَارِ الدُّنْيَا بِمَوَانِعَ يَخْلُقُهُا فِي أَعْيُنِهِمْ.

وَقِيلَ: البَاطِنُ بِالخَفِيَّاتِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُمَا الظُّهُورُ عَلَى الشَّيْطَانِ، وَإِخْفَاءُ أَعْمَالِهِ عَنِ الخَلْقِ فِي غَيْرِ إِقَامَةِ الوَاجِبَاتِ.

### الوَالِي

أَيْ: القَائِمُ بِالأُمُورِ.

وَقَدْ تَقَدَّمَ تَفْسِيرُ «الوَلِيِّ»، وَالفَرْقُ بَيْنَهُ مَا بِالمُبَالَغَةِ فِي «الوَالِي» فَإِنَّهُ فَعِيلٌ مِنْ فَاعِل.

# المُتَعَالِي (١)

أَيْ: بِوُجُوبِ وُجُودِهِ، وَاسْتِغْنَائِهِ عَنِ الكُلِّ،

<sup>(</sup>۱) قال الإمام الحليمي في «المنهاج»: معناه: المرتفع عن أن يجوز عليه ما يجوز على المحدَثين من الأزواج والأولاد والجوارح والأعضاء وإيجاد السرير للجلوس عليه والاحتجاب =

# وَتَنَزُّهِهِ عَنْ جَمِيعِ النَّقَائِصِ (١).

الستور عن أن تنفذ الأبصار إليه، والانتقال من مكان إلى مكان ولي مكان ونحو ذلك؛ فإن إثبات بعض هذه الأشياء يوجب النهاية، وبعضها يوجب الحاجة، وبعضها يوجب التغير والاستحالة، وشيءٌ من ذلك غيرُ لائق بالقديم ولا جائز عليه. نقله الإمام البيهقي في الأسماء والصفات ١٩٧/١.

(۱) قال الإمام ابن جرير الطبري في تفسير قوله تعالى: ﴿ خُلُقُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُوكَ ﴿ النحل: ٣]: "يقول تعالى ذكره معرّفاً خلقه حجته عليهم في توحيده، وأنه لا تصلح الألوهة إلا له: خلق ربكم أيها الناس السموات والأرض بالعدل وهو الحقّ، منفرداً بخلقها، لم يَشْرَكهُ في إنشائها وإحداثها شريك، ولم يُعِنْه عليه مُعِين، فأنّى يكون له شريك؟! ﴿ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُوكِ ﴾ . يقول جلّ ثناؤه: عَلَا ربكم أيها القوم عن شرككم ودعواكم إلها دونه، فارتفع عن أن يكون له مثل أو شريك أو ظهير، لأنه لا يكون إلها إلا من يخلق وينشئ بقدرته مثل السموات والأرض ويبتدع الأجسام فيحدثها من غير شيء. جامع البيان ١٦٤/١٤.

وقال أيضاً في تفسير قوله تعالى: ﴿عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَتَعَلَىٰ عَمَا يُشَوِّرُونَ ﷺ وَعَلَا عَن عَمَّا يُشْرِكُونَ ﷺ [المؤمنون: ٩٦]: «فارتفع الله وعَلَا عن شرك هؤلاء المشركين، ووصفهم إياه بما يصفون». جامع اليان ١٠٣/١٧.

وقال أيضاً في تفسير قوله تعالى: ﴿فَنَعَلَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَما يصفه به الله المشركون من خلقه. جامع البيان ٢١/١٦.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ عُلُوُّ هِمَّتِهِ بِحَيْثُ لَا يَمْلِكُهُ أَحَدُّ مِنَ الْمَخْلُوقَاتِ.

# البَرُّ (۱)

أَيْ: اللَّطِيفُ. قَالَهُ ابْنُ عَبَّاسِ فِيْهُا.

وَقَالَ الضَّحَّاكُ: الصَّادِقُ فِيمَا وَعَدَ.

وَقِيلَ: المُحْسِنُ.

وَحَظُّ العَبْدِ المُبَادَرَةُ إِلَى الخَيْرَاتِ، وَلَا يُضْمِرُ الشَّرَّ لِأَحَدِ.

### التَّوَّابُ

وَمَعْنَى تَوْبَة اللهِ تَعَالَى عَلَى العَبْدِ عَوْدُهُ عَلَيْهِ بِالتَّوْفِيقِ وَالعِصْمَةِ، وَتَوْبَةُ العَبْدِ رُجُوعُهُ مِنَ الأَحْوَالِ المَذْمُومَةِ إلَى الأَحْوَالِ المَحْمُودَةِ.

<sup>(</sup>۱) قال الإمام محمد بن مسلم المازري الإسكندري في «المهاد في شرح الإرشاد»: «البر» اسم فاعل من برَّ يبرّ فهو بارّ وبرُّ. ومعناه: خالق البر. والبرّ: العطية والإكرام، ومنه بر الوالدين. والله تعالى أحقّ من سمي بهذا الاسم لدوام بره لخليقته وتكرر إكرامه لهم، والخلق مبرورون منه.

وَيُقَالُ: تَابَ اللهُ عَلَى العَبْدِ: إِذَا رَاجَعَهُ عَنِ السَّيِّئَاتِ إِلَى الحَسنَاتِ.

وَقَالَ آخَرُونَ: تَوْبَةُ اللهِ عَلَى العَبْدِ قَبُولُهُ تَوْبَتَهُ.

### المُنْتَقِمُ

هُو مُشْتَقٌ مِنَ الانْتِقَامِ، وَلَا تُسَمَّى العُقُوبَةُ انْتِقَاماً إِلَّا إِذَا بَلَغَتْ إِلَى حَدِّ السَّخَطِ الشَّدِيدِ، وَيَكُونُ فِي ذَلِكَ التَّعْذِيبِ نَوْعٌ مِنَ التَّشَفِّي، وَهَذَا لَا يُوصَفُ فِي ذَلِكَ التَّعْذِيبِ نَوْعٌ مِنَ التَّشَفِّي، وَهَذَا لَا يُوصَفُ بِهِ البَارِئُ تَعَالَى، لَكِنْ يُمْكِنُ ذَلِكَ بِالنِّسْبَةِ إِلَى أَنْبِيَائِهِ وَأَوْلِيَائِهِ.

# وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ حُكْمَانِ:

- الأُوَّلُ: إِذَا انْتَقَمَ مِمَّنْ ظَلَمَهُ أَنْ يَنْتَقِمَ بِمِثْلِ النَّنْبِ، لَا بِزِيَادَةٍ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ عَاقِبُتُمُ فَعَاقِبُواْ الذَّنْبِ، لَا بِزِيَادَةٍ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ عَاقِبُتُمُ فَعَاقِبُواْ اللَّهَ النحل: ١٢٦].
- الثَّانِي: أَنْ يَغْفِرَ لَهُ أَحْسَنُ لِيَكُونَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ.

### العَفُوُّ

هُ وَ الَّذِي يَمْحِي السَّيِّئَاتِ، وَيَتَجَاوَزُ عَنِ المَعَاصِي، وَهُوَ قَرِيبٌ مِنَ «الغَفُورِ»، وَلَكِنَّهُ أَبْلَغُ، فَإِنَّ المُغْفُرَانَ يَدُلُّ عَلَى السَّتْرِ، وَالعَفْوُ يَدُلُّ عَلَى المَحْوِ، وَالعَفْوُ يَدُلُّ عَلَى المَحْوِ،

### الرَّءُوفُ

قَالَ «ابْنُ فُورَك»: الرَّأْفَةُ هِيَ الرَّحْمَةُ نَفْسُهَا.

وَقِيلَ: الرَّأْفَةُ: تَعَطُّفٌ بِرِقَّةٍ، وَالرَّحْمَةُ: تَعَطُّفٌ بِغِيْرِ رِقَّةٍ.

وَقِيلَ: الفَرْقُ بَيْنَ الرَّأْفَةِ وَالرَّحْمَةِ أَنَّ الرَّأْفَةَ صِفَةُ الفَرْقُ بَيْنَ الرَّأْفَةَ صِفَةُ الفَاعِل، وَالرَّحْمَةُ صِفَةُ المَفْعُولِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ الشَّفَقَةُ عَلَى جَمِيعِ المَخْلُوقَاتِ، وَالاَسْتِغْفَارُ لِلْمُذْنِبِينَ.

# مَالِكُ المُلْكِ

أَيْ: هُوَ الَّذِي يُنْفِذُ مَشِيئَتَهُ فِي مَمْلَكَتِهِ كَيْفَ يَشَاءُ إِيجَاداً وَإِعْدَاماً وَإِيعَاداً وَإِغْنَاءً.

وَالمَالِكُ بِمَعْنَى القَادِرِ التَّامِّ القُدْرَةِ.

# ذُو الجَلَالِ وَالإِكْرَامِ

الـمُرَادُ بِنِي الجَلَالِ الإِشَارَةُ إِلَى صِفَاتِ الكَمَالِ، وَالإِكْرَامُ إِشَارَةٌ إِلَى صِفَاتِ التَّنْزِيهِ؛ أَيْ: الَّذِي لَا جَلَالَ وَلَا كَمَالَ إِلَّا وَهُوَ لَهُ، وَلَا كَرَامَةَ وَلَا مَكَانَةَ إِلَّا وَهُوَ لَهُ، وَلَا كَرَامَةَ وَلَا مَكَانَةَ إِلَّا وَهِيَ صَادِرَةٌ مِنْهُ.

فَالجَلَالُ لَهُ فِي ذَاتِهِ، وَالكَرَامَةُ فَائِضَةٌ مِنْهُ عَلَى خَلْقِهِ لَا تَتَنَاهَى وَلَا تَنْحَصِرُ، وَنِعَمُ اللهِ تَعَالَى وَكَرَمُهُ عَامٌ قَدْ شَمِلَ الخَلْقَ المُحْسِنَ وَالمُسِيءَ.

# المُقْسِطُ

أَيْ: العَادِلُ الَّذِي يُنْصِفُ المَظْلُومَ مِنَ الظَّالِمِ، يُقَالُ: أَقْسَطَ إِذَا عَدَلَ، وَقَسَطَ إِذَا جَارَ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَقُومَ بِالقِسْطِ فِي قَوْلِهِ وَفِعْلِهِ، فِي نَفْسِهِ وَغَيْرِهِ.

وَأَوْفَرُ العِبَادِ حَظّاً مِنْ هَذَا الاسْمِ مَنْ يَنْتَصِفُ أَوَّلاً مِنْ نَفْسِهِ، ثُمَّ لِغَيْرِهِ مِنْ غَيْرِهِ، وَلَا يَنْتَصِفُ مِنْ غَيْرِهِ، وَلَا يَنْتَصِفُ مِنْ غَيْرِهِ لِنَفْسِهِ.

### الجامِعُ

أَيْ: السَمُ وَلِّفُ بَيْنَ السَمُ تَمَاثِلَاتِ وَالمُتَصَادَّاتِ، فَأَمَّا جَمْعُ اللهِ تَعَالَى المُتَمَاثِلَاتِ فَكَجَمْعِهِ الخَلْقَ الكَثِيرَ عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ وَحَشْرِهِ فَكَجَمْعِهِ الخَلْقَ الكَثِيرَ عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ وَحَشْرِهِ إِنَّاهُمْ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، وَأَمَّا جَمْعُ المُتَبَايِنَاتِ فَكَجَمْعِهِ بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالكَوَاكِبِ وَالهَوَاءِ فَكَجَمْعِهِ بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالكَوَاكِبِ وَالهَوَاءِ وَالأَرْضِ، وَالبِحَارِ وَالحَيوَانَاتِ وَالنَّباتِ وَالمَعَادِنِ وَالأَرْضِ، وَالبِحَارِ وَالحَيوَانَاتِ وَالنَّباتِ وَالمَعَادِنِ المُخْتَلِفَةِ، كُلُّ ذَلِكَ مُتَبَايِنُ الأَشْكَالِ وَالأَلْوَانِ وَالمَطَاعِم وَالأَوْصَافِ.

وَأَمَّا جَمْعُ المُتَضَادَّاتِ فَكَجَمْعِهِ بَيْنَ الحَرَارَةِ وَالبُرُودَةِ، وَالرُّطُوبَةِ وَاليُبُوسَةِ فِي أَمْزِجَةِ الحَيَوَانَاتِ، وَالبُرُومَةِ مُتَنَافِرَاتُ مُتَبَاعِدَاتٌ، وَذَلِكَ أَبْلَغُ وُجُوهِ الجَمْعِ مِنْهُ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَجْمَعَ بَيْنَ الآدَابِ الظَّاهِرَةِ مِنْهُ أَنْ يَجْمَعَ بَيْنَ الآدَابِ الظَّاهِرَةِ مِنْ الْجَوَارِحِ وَبَيْنَ الحَقَائِقِ البَاطِنَةِ فِي القُلُوبِ، فَمَنْ كَمُلَتْ مَعْرِفَتُهُ وَحَسُنَتْ عَقِيدَتُهُ وَسِيرَتُهُ فَهُوَ الجَامِعُ بَيْنَ البَصَرِ وَالبَصِيرَةِ.

### الغَنِيُّ

غَنِيٌّ فَعِيلٌ مِنْ غَنِيَ يَغْنَى غِنىً، فَهُو غَنِيٌّ إِذَا كَانَ فَالَا مَالٍ، وَهُوَ الاكْتِفَاءُ بِالشَّيْءِ عَنْ غَيْرِهِ وَالاجْتِزَاءُ بِهِ، فَاللهُ تَعَالَى غَنِيٌّ عَلَى التَّمَامِ وَالكَمَالِ وَأَشْرَفِ الوُجُوهِ فَاللهُ تَعَالَى غَنِيٌّ عَلَى التَّمَامِ وَالكَمَالِ وَأَشْرَفِ الوُجُوهِ وَالأَحْوَالِ، فَإِنَّ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ، وَالأَحْوَالِ، فَإِنَّ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ، وَإِنَّهُ غَنِيٌّ عَنْ جَمِيعِ المَحْلُوقَاتِ لِأَنَّهُ تَعَالَى لَمْ يَخْلُقْهَا وَإِنَّهُ غَنِيٌّ عَنْ جَمِيعِ المَحْلُوقَاتِ لِأَنَّهُ تَعَالَى لَمْ يَخْلُقْهَا عَنْ حَاجَةٍ عَرَضَتْ لَهُ، بَلْ إِنَّمَا خَلَقَهَا لِحِكْمَةٍ مِنْهُ تَعَالَى.

وَمَعْنَاهُ فِي حَقِّهِ تَعَالَى: وُجُوبُ وُجُودِهِ، وَافْتِقَارُ سَائِرِ المُمْكِنَاتِ إِلَيْهِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَسْتَغْنِيَ بِرَبِّهِ عَنْ كُلِّ أَحَدٍ.

# المُغْنِي

أَيْ: الَّذِي يُغْنِي مَنْ يَشَاءُ بِمَا شَاءَ، ﴿لَا يُسْتُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتُلُونَ ﴿ لَا يُسْتُلُونَ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتُلُونَ ﴿ إِنَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

### المُعْطِي

أَيْ: ﴿ الَّذِي ٓ أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠]،

﴿ وَءَاتَنكُم مِن كُلِ مَا سَأَلْتُمُوهُ ﴾ [إبراهي، ٣٤]، وَالسُّوَالُ هُنَا يُحَقِّقُ جِهَةَ الافْتِقَارِ إِلَيْهِ.

# المَانِعُ

هُوَ الَّذِي يَرُدُّ أَسْبَابَ الهَلَاكِ وَالنُّقْصَانِ فِي الأَبْدَانِ وَالنُّقْصَانِ فِي الأَبْدَانِ وَالأَدْيَانِ؛ إِذْ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَى، وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعَ.

وَيَرْجِعُ إِلَى الإِرَادَةِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ بِأَنْ يَمْنَعَ الحِكْمَةَ مِنْ غَيْرِ أَهْلِهَا.

# الضَّارُّ النَّافِعُ

إِشَارَةٌ إِلَى كَمَالِ القُدْرَةِ وَالإِرَادَةِ بِدَلِيلِ قَوْلِهِ تَعَالَى حِكَايَةً عَنْ إِبْرَاهِيمَ فِي احْتِجَاجِهِ عَلَى قَوْمِهِ فِي نَفْيِ إِلْهِيَّةِ الأَصْنَامِ: ﴿قَالَ هَلُ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ﴿ اللَّهِيَّةِ الأَصْنَامِ: ﴿قَالَ هَلُ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وَأَمَّا مَعْنَاهُمَا لُغَةً فَالنَّافِعُ هُوَ الَّذِي يَصْدُرُ مِنْهُ الضَّرُ، وَالضَّارُّ هُوَ الَّذِي يَصْدُرُ مِنْهُ الشَّرُّ.

وَقِيلَ: الضَّارُّ وَالنَّافِعُ هُوَ الَّذِي يَصْدُرُ مِنْهُ الخَيْرُ

وَالشَّرُّ وَالنَّفْعُ وَالضُّرُّ، كُلُّ ذَلِكَ مَنْسُوبٌ إِلَى اللهِ تَعَالَى، إِمَّا بِوَاسِطَةٍ أَوْ بِغَيْرِ وَاسِطَةٍ.

# النُّورُ

قِيلَ: مَعْنَاهُ الهَادِي، قَالَهُ ابْنُ عَبَّاسِ رَقِيُّهَا.

وَهِدَايَةُ اللهِ تَعَالَى نُورٌ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمُشِى بِهِ فِ ٱلنَّاسِ ﴿ الأنعام: ١٢٢]، وَقَالَ: ﴿وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [المائدة: ١٦]؛ أَيْ: مِنَ الضَّلَالِ إِلَى الهُدَى.

وَقِيلَ: النُّورُ بِمَعْنَى أَنَّهُ مُنَوِّرٌ، وَهُوَ تَعَالَى خَالِقُ الأَّنْوَارِ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَالدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَالجَنَّةِ لِأَنْهَا كُلُّهَا نُورٌ. وَمُنَوِّرُ القُلُوبِ.

وَقِيلَ: النُّورُ بِمَعْنَى المُزَيِّنُ، فَهُوَ الَّذِي زَيَّنَ الدُّنْيَا بِالمَصَابِيحِ وَبِزِينَةِ الكَوَاكِبِ.

وَقِيلَ: النُّورُ المُظْهِرُ لِكُلِّ خَفِيٍّ، فَهُوَ مُظْهِرٌ لِكُلِّ مَوْجُودٍ. مَوْجُودٍ بِإِخْرَاجِهِ مِنَ العَدَمِ إِلَى الوُجُودِ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ بِأَنْ يَكُونَ أَنْوَرَ فِي نَفْسِهِ لِمَعْرِفَةِ

رَبِّهِ وَطَاعَتِهِ، فَبِقَدْرِ المَعْرِفَةِ يَتَّسِعُ النُّورُ فِي القَلْبِ، وَطَاعَتِهِ، فَبِقَدْرِ المَعْرِفَةِ يَتَّسِعُ النُّورُ فِي القَلْبِ، وَيَكُونُ ذَا نُورٍ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ.

#### الهَادِي

الهِدَايَةُ فِي اللَّغَةِ: المَيْلُ، فَهِدَايَةُ القَلْبِ: إِمَالَتُهُ إِلَى الْحَقِّ، فَقَوْلُ العَبْدِ: «اهْدِنَا» أَيْ: مِلْ بِقُلُوبِنَا إِلَى الْحَقِّ، وَقَوِّمْ هِمَّتَنَا بَيْنَ يَدَيْكَ، وَكُنْ دَلِيلَنَا مِنْكَ عَلَيْكَ.

فَالهَادِي فِي وَصْفِهِ تَعَالَى بِمَعْنَى المُقَدِّمِ لِأَهْلِ الخَيْرِ إِلَى الرُّنْبَةِ الَّتِي يَسْتَحِقُّونَهَا، وَالَّذِي يُمِيلُ القُلُوبَ إِلَى الرَّنْبَةِ الَّتِي يَسْتَحِقُّونَهَا، وَالَّذِي يُمِيلُ القُلُوبَ إِلَى الحَقِّ عَنِ البَاطِلِ هُوَ اللهُ تَعَالَى.

قَالَ أَبُو حَامِدٍ: الهَادِي هُوَ الَّذِي هَدَى خَوَاصَّ عِبَادِهِ إِلَى عِبَادِهِ إِلَى مَعْرِفَةِ ذَاتِهِ، وَهَدَى عَوَامَّ عِبَادِهِ إِلَى مَعْرِفَةِ ذَاتِهِ، وَهَدَى عَوَامَّ عِبَادِهِ إِلَى مَحْلُوقَاتِهِ حَتَّى اسْتَشْهَدُوا بِهَا عَلَى ذَاتِهِ، وَهَدَى كُلَّ مَحْلُوقٍ إِلَى مَا لَابُدَّ لَهُ مِنْهُ.

وَحَطُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ الهِدَايَةَ مِنْهُ وَبِهِ، وَأَنْ يَعْلَمَ أَنَّ الهِدَايَةَ مِنْهُ وَبِهِ، وَأَنْ يَجْتَهِدَ فِي هِدَايَةِ النَّاسِ وَالبَيَانِ لَهُمْ.

# البَدِيعُ (١)

أَيْ: هُوَ الَّذِي أَنْشَأَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَجَمِيعَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَجَمِيعَ المَوْجُودَاتِ عَلَى غَيْرِ مِثَالٍ سَبَقَ.

وَقِيلَ: البَدِيعُ: الَّذِي لَا نَظِيرَ لَهُ.

(١) قال الإمام محمد بن مسلم المازري الإسكندري في «المهاد في شرح الإرشاد»: «البديع» اسم فاعل من أبدع، يقال منه: مُبدع، وبديع، كما يقال: مكرم وكريم، ومجمل وجميل. فإن حمل على أنه مبدع رجع إلى الخلق، والله تعالى مبدع السماء والأرض وما بينهما كما قال: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١١٧] والإبداع والخلق والإنشاء والاختراع والإيجاد بمعنى واحد، وقد سمى الله تعالى نفسه بهذا الاسم متمدحا، فيجب أن لا يكون مبدعاً سواه، وهذا الذي يستمر على أصول أئمتنا في اعتقادهم أن لا خالق إلا الله، وإن حملناه على أنه مختص بصفاته العُلَى على جهة الاستحقاق والوجوب التي يستحيل ثبوتها لمن عداه كان معناه: الذي لا نظير له، على معنى أنه لا يشبهه شيء من الموجودات، ولا يشبه هو شيئاً منها، وقد أقمنا على ُهذا واضح البراهين في باب نفي التشبيه عن الله تعالى، ومنه يقال: فلان بديع في شعره، وفي عمله، وفي صناعته، على معنى أنه لا يزاحم فيها ولا يضاهيه غيره، وهو ظاهر الاستعمال في اللغة، ليس فيه غموضٌ فيحتاج إلى الاسترشاد عليه ببيت لشاعر أو مثل سائر.

### البَاقِي

هُوَ المُسْتَمِرُ الوُجُودِ، الوَاجِبُ الَّذِي لَا يَلْحَقُهُ عَدَمٌ.

# الوَارِثُ

مَعْنَاهُ: الَّذِي تَرْجِعُ إِلَيْهِ الأَمْلَاكُ بَعْدَ فَنَاءِ العِبَادِ وَالبِلَادِ، إِذْ هُوَ البَاقِي بَعْدَ فَنَاءِ خَلْقِهِ، وَإِلَيْهِ يَرْجِعُ كُلُّ شَيْءٍ وَمَصِيرُهُ، وَإِلَيْهِ الإِشَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِلَيْهِ الْإِشَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ﴾ [يونس: ٤].

# الرَّشِي*دُ*

لَمْ يَرِدْ فِي القُرْآنِ.

قِيلَ: مَعْنَاهُ: المَوْصُوفُ بِالعَدْلِ.

وَقِيلَ: المُتَعَالِ عَنِ النَّقَائِسِ.

وَقِيلَ: الرَّشِيدُ لِإِرْشَادِهِ الصِّغَارَ مِنَ الأَّطْفَالِ وَالبَهَائِمِ إِلَى المَنَافِعِ كَالْتِقَامِ الثَّدْيَيْنِ، وَمَصِّ الرُّضَّعِ، وَغَيْرٍ ذَلِكَ مِنْ إِرْشَادِ اللهِ تَعَالَى وَإِلْهَامِهِ لَهُمْ.

وَحَظُّ العَبْدِ مِنْهُ أَنْ يَكُونَ مُسْتَقِيماً فِي أَقْوَالِهِ وَأَفْعَالِهِ، مُرْشِداً لِإِخْوَانِهِ، مُعَلِّماً لَهُمْ.

### الصَّبُورُ

فَعُولٌ مِنَ الصَّبْرِ، وَلَمْ يَرِدْ فِي القُرْآنِ، وَأَصْلُهُ الْحَبْسُ، يُقَالُ: فُلَانٌ قَتَلَ فُلَاناً صَبْراً؛ أَيْ: مَحْبُوساً.

وَحَقِيقَتُهُ مُمْتَنِعَةٌ عَلَى اللهِ تَعَالَى، فَيُحْمَلُ عَلَى أَنَّهُ مِنْ صِفَاتِ الذَّاتِ بِمَعْنَى حَلِيم، قَالَهُ ابْنُ فُورَك.

وَقِيلَ: يَرْجِعُ إِلَى تَأْخِيرِ العُقُوبَةِ إِلَى أَجَلٍ مَعْلُومٍ؟ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿وَمَا نُؤَخِّرُهُۥ َ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودِ ﴿ اللهُ عَالَى اللهُ تَعَالَى : ﴿وَمَا نُؤَخِّرُهُۥ َ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودِ ﴿ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

انْتَهَى بِحَمْدِ اللهِ تَعَالَى وَحُسْنِ عَوْنِهِ.

نقلته من خط المرحوم المنعم جدي الحاج محمد ماضور ليلة السبت الليلة التاسعة عشرة من رمضان المعظم من سنة (١٣٢٢هـ) بقلم الفقير إلى ما عند الملك القدير حمودة بن أحمد ماضور كان الله له.