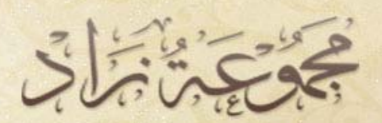
# بدعة إعادة فهم النص

قدم له فضيلة الشيخ الحكتور صالح بن فوزان الفوزان عضو هيئة كبار العلماء

محمد صالح المنجد

مصدر هذه المادة:





# مقدمة فضيلة الشيخ الدكتور/ صالح بن فوزان الفوزان

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم وسار على منهجهم وتَحَنَّب منهج الضَّالِين من الجُهَّال والمنافقين، وبعد:

فقد قرأتُ للشّيخ: محمَّد صالح المنجد كتابًا قيِّمًا مفيدًا يحتاج إليه كلَّ طالب علم؛ وهو كتاب: (بدعة إعادة فهم النّصِّ)، فوحدتُه – والحمد لله الله علم؛ وهو كتاب إليه في هذا الوقت الذي تكلَّمت فيه الرويبضة، وتطاول فيه تلاميذ الغرب والباطنية على أحكام الشَّريعة؛ لهدم مبانيها واستبدالها بآراء أهل الضَّلال؛ فالحمد لله الذي جعل للحقِّ في كلِّ وقت ناصرًا، وللباطل داحضًا وقامعًا، وإنَّ هذا الكتابَ بحقٍّ قد سدَّ فراغًا كبيرًا أحدتُه هؤلاء اللَّصوصُ الذين يحاولون هتك حرز الشَّريعة والتَّقليل من شأن حماهًا ورحالها؛ ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَفْواهِهِمْ وَيَأْبِي اللهُ إِلَى اللهُ إِلَى عَمدًا الشَّيخ محمدًا أَنْ يُطفِئُوا نُورَ اللّهِ بَأَفْواهِهِمْ وَيَأْبِي اللهُ إِلَى عَمدًا اللهُ الشَّيخ عمدًا اللهُ عَينَ عوارَهم وهتك خيرَ الجزاء على ما كتب وبيَّن ودلًا وعلًا، حتَّى بَيَّنَ عوارَهم وهتك أستارَهم؛ فجعله اللهُ من أنصار دينه وحماة شريعته، وزادَه علمًا وعملًا، وصحبه.

کتبه:

صالح بن فوزان الفوزان عضو هيئة كبار العلماء ١٤٢٩/٦/٢٨هــ

#### مقدِّمة

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحقِّ ليظهرَه على الدِّين كله ولو كره المشركون، والصَّلاة والسَّلام على المبعوث رحمةً للعالمين نبيِّنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد:

فمن أسباب حفظ الله لدينه أن يُقيِّضَ له على مرِّ العصور مَن يَذُبُّ عنه، ويَرُدُّ مطاعنَ الأعداء وافتراآهم؛ ليبقى دينُ الله تعالى نقيًّا من كلِّ شائبة، غضًّا طريًّا لأصحاب الفطر السَّويَّة.

ولما تطاول بعضُ الكتَّاب في هذا العصر على مسلَّمات ديننا، عقدتُ العزمَ على إلقاء محاضرة بعنوان (بدعة إعادة فهم النَّصّ)؛ لكشف عوارهم، وهتك أستارهم؛ إعذارًا وإنذارًا، وقد يَسَّرَ اللهُ لي إلقاءَها في بعض مدن المملكة العربية السُّعوديَّة، وشاركني في إعدادها الفريقُ العلميُّ في مجموعة زاد، وها هو اليوم يسعى الإخراجها على هيئة مادَّة منشورة.

ومما يجدر الإشارة إليه أنَّني استفدتُ من كتابين تخصُّصًا في الرَّدِّ على هذا الفكر المنحرف؛ ألا وهما:

كتاب (العلمانيُّون والقرآن الكريم) للدكتور/ أحمد إدريسس الطَّعَّان (١).

(١) رسالة دكتوراه – جامعة القاهرة.

\_

وكتاب (التَّيَّار العلمانيُّ الحديث وموقفُه من تفسير القرآن الكريم) لمني محمد الشَّافعيّ(١).

والله نسألُ أن يحفظَ دينَه وكتابَه وسنَّةَ نبيِّه؛ وهو حسبُنا ونعم الوكيل، وآخرُ دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين.

محمد صالح المنجد

(١) رسالة ماجستير في التفسير – جامعة الأزهر.

#### تمهيد

إنَّ معركة تحريف معنى النَّصِّ وتأويله على غير وجهه معركة قديمة، بدأت منذ عصر الصَّحابة رضوان الله عليهم عندما بزغ قرنُ الخوارج الذين أرادوا تفسيرَ النُّصوص الشَّرعيَّة وفهمها فهمًا مغايرًا لفهم أصحاب النَّبيِّ عَلَيْ.

فخرجوا بمقولات عجيبة وآراء شاذَّة غريبة مخالفة لما كان عليه النَّبيُّ وأصحابه رضي الله عنهم؛ فَكَفَّروا المسلمين بالله نب بالله والمعصية، وخرجوا عن جماعتهم، فقاتلهم أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه على هذا الفهم المحرَّف الجديد والتَّأويل المبتدع لكتاب الله.

ولذلك قال لهم ابنُ عبَّاس رضي الله عنهما عندما ناظرهم: «أتيتكم من عند أصحاب النَّبيِّ على المهاجرين والأنصار، ومَن عند ابن عمِّ النَّبيِّ على وصهره، وعليهم نزل القرآن، وهم أعلمُ بتأويل منكم، وليس فيكم منهم أحدُّ»(١).

وقد أخبرنا النّبيُّ عن هذه المعركة التي ستقوم بين المحسرِّفين للنُّصوص عن معانيها، وبين أصحابه والتَّابعين لهم بإحسان المتمسِّكين بفهمها على المراد الذي أنزله الله تعالى؛ فعن أبي سعيد الخدريّ - رضي الله عنه - قال: كنَّا جلوسًا ننتظر رسول الله على فخرج علينا من بعض بيوت نسائه، فقمنا معه، فانقطعت نعله،

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في الكبرى (٨٥٧٥) وحسنه الوادعي في صحيح المسند (٧١١).

فتخلّف عليها عليّ رضي الله عنه يخصفها، فمضى رسولُ الله على ومضينا معه، ثم قام ينتظره وقمنا معه فقال: «إنَّ منكم مَن يقاتل على تأويل هذا القرآن، كما قاتلت على تنزيله». فاستشرفنا، وفينا أبو بكر وعمر - رضي الله عنهما - فقال: «لا، ولكنّه خاصف النّعل». قال: فجئنا نبشّره، وكأنّه قد سمعه (۱).

فقد أخبر النَّبيُّ عَن مجاهدين من أمَّته يقاتلون على تفسير وفهم القرآن والسُّنَّة؛ ليردُّوا الناس إلى الفهم الحقِّ لهما، كما قاتل على إثبات نزول القرآن، وأنَّه من عند الله.

فالمعركة مع أهل التَّحريف والتَّأويل الباطل مستمرَّةٌ لم تتوقَّف على مرِّ العصور والأيام، وفي كلِّ زمان لها دعاتُها وأربابُها.

وفي وقتنا الحاضر يرفع راية التَّحريف فئامٌ من الكَتَّاب والمفكِّرين تحت شعارات مختلفة يجمعها المطالَبة بتحريف دين الله، وإعادة فهم الإسلام ليتوافق مع الواقع.

فمرة يرفعون شعار: «تجديد الفكر الإسلامي».

ومرة يدعون ل: «تجديد الخطاب الديني».

واليوم تراهم يدعون إلى «تعدد القراءات»، ويطالبون برعادة قراءة النص الشرعي»؛ ليخرجوا لنا برهوا النا جديدة للإسلام» تتواكب مع تطوُّرات الحياة ومتغيِّرات العصر كما

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده (۱۱۲۷٦)، والنسائي في السنن الكبرى (۸۰٤۱)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (۹/۳۳): «رجاله رجال الصحيح، غير فطر بن خليفة، وهو ثقة»، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (۲٤۸۷).

زعموا.

لقد أدرك أعداء هذا الدِّين أنَّ الله تكفَّل بحفظ نصوص الوحيين؛ فهي تُتلَى على مسامع الأمَّة صباحَ مساء؛ ولذلك لم يكن لهم من مدخل يدخلون منه إلَّا تحريف معاني ودلالات النُّصوص الشَّرعيَّة؛ وذلك سيرًا على منهج اليهود الذين قال الله فيهم: الشَّرعيَّة؛ وذلك سيرًا على منهج اليهود أليقو مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُ ونَ اللهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُ ونَ اللهِ اللهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُ ونَ اللهِ اللهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُ ونَ اللهِ اللهِ ثمَّ يَعْلَمُ ونَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

«ولمَّا كان النَّبِيُّ عَلَيْ قد أخبر أنَّ هذه الأمةَ تتَبع سننَ من قبلَها حذوَ القذَّة بالقذَّة... وجب أن يكون فيهم من يحرِّفُ الكلمَ عن مواضعه؛ فيغيِّر معنى الكتاب والسُّنَّة فيما أخبر الله به، أو أمر به...»(١).

فها هي معركة تحريف معنى النّصِّ الشَّرعيِّ وتأويله قائمـةُ في هذا الزَّمن تصديقًا لما أخبر به عَلَى ولا يزال الصَّادقون المخلصون من هذه الأمَّة يصدُّون أولئك المحرِّفين ويردُّون عليهم قراءاتهم المحرَّفة؛ لتحقيق موعود الله - حلَّ وعلا - في حفظ الوحي؛ «لفظًا ومعنًى»، والعاقبة للمتقين.

(۱) مجموع الفتاوي (۲۵/۱۳۰).

# أهميَّةُ التَّسليم للنُّصوص الشَّرعيَّة والسُّرعيَّة والسُّرعيِّة والسُّرعيِّة والسُّرعيِّة والسُّرعيِّة والسُّرعيِّة والسُّرعيِّة والسُّرعيْمِ والسُّرعيِّة والس

إنَّ من أعظم نعم الله تعالى على عباده المؤمنين أنَّه لم يجعل أمرَ الطَّريق الموصل إليه ملتبسًا عليهم؛ بل بيَّنه سبحانه وتعالى أكملًا بيان وأوضحه: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينِ [آل عمران: ١٦٤].

وفرض الله - سبحانه وتعالى - على كلِّ مسلم في كلِّ يوم وليلة أن يدعوه مرارًا ليهديَه الصِّراطَ المستقيمَ الندي وصفه بقوله: ﴿ وَمِرَاطَ اللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧]، وهم: ﴿ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ ﴾ [النساء: الله عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ ﴾ [النساء: ١٩٦]، وأوَّلُ مَن يدخل في هذا بعد الأنبياء: الصَّحابة ومَن تابعَهم على فهمهم للكتاب والسُّنَة.

ولذلك أمر النّبيُّ على بالتّمَسُك بمنهجهم والسّير على طريقهم؛ فعن العرباض بن سارية - رضي الله عنه - قال: وعَظَنا رسولُ الله يوماً بعد صلاة الغداة موعظةً بليغةً ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب، فقال رجل: إنَّ هذه موعظةُ مودِّع، فماذا تعهد إلينا يا رسول الله؟ قال: «أوصيكم بتقوى الله والسَّمع والطَّاعة؛ وإن تأمَّرَ عليكم عبدٌ حبشيُّ، وإنَّه من يعش منكم بعدي فسيرى الختلافًا كثيرًا؛ فعليكم بسنَّتي وسنَّة الخلفاء الرَّاشدين المهديين،

عضّوا عليها بالنَّواجذ، وإيَّاكم ومحدثات الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدَّثـة بدعةٌ، وكلَّ بدعة ضلالةٌ»(١).

ومن لطائف الفوائد في هذا الحديث: أنَّ رسولَ الله ﷺ بعد أن ذكر سنَّته وسنة الخلفاء الرَّاشدين المهديِّين قال: «عضوا عليها» للدِّلالة على أنَّ سنَّته وسنَّة بالنواجذ». ولم يقل: «عضوا عليهما». للدِّلالة على أنَّ سنَّته وسنَّة الخلفاء الرَّاشدين منهجُّ واحد وطريق واحد؛ فلا يكون الأخذُ بسنَّته على الوجه المطلوب إلَّا بالتَّمَسُّك عما جاء به من القرآن والسُّنَّة بفهم صحابته رضي الله عنهم.

فالقرآنُ الكريمُ والسُّنَّةُ الصَّحيحةُ هما المصدرُ الأساسُ للأحكام الشَّرعيَّة؛ فلا مصدرَ للأحكام الشَّرعيَّة ولا أساسَ لها إلا الـوحي، وهو نوعان: القرآن والسُّنَّة.

فأمَّا القرآنُ فهو: كلامُ الله في كتابه العزيز الذي لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفه، محفوظٌ من الخطا والزَّلل والزِّيادة والنَّقص، تنزيل من حكيم حميد.

وهو حبلُ الله المتين وصراطُه المستقيم، أنزله على رسوله هدايةً للعالمين: ﴿كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِلَعَالمِينَ: ﴿كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِلَعَالِمِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ﴾ [إبراهيم: ١].

وجعله حَكَمًا بين الناس: ﴿وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ لِيَحْكُمَ الْنَاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲٦٠٠) وأبو داود (۳۹۹۱) وصححه الألباني في صحيح الجامع (۲۳۱٤).

وأمَّا السُّنَة فهي: قول رسول الله ﷺ، ويشمل ذلك فعله وإقراره؛ فكلُّها وحيٌ يلزم ويتَّبع؛ قال تعالى: ﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا عَوَى \* وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٢- عَوَى \* وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٢- عَالَى: ﴿مَا سَدُّ غَيرُ ضَالٌ، مَهتد غير غاو، لا يقول إلا صدقًا، ولا يقرِّر إلا عدلاً.

وسنتُه هي الحكمةُ التي أنزلها الله عليه: ﴿ وَلَوْلَا فَصْلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَضِلُّونَ إِلّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَضِلُّونَ إِلّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْء وَأَنْزَلَ اللّه عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَعَلَّمَكَ مَا يَضُرُّونَكَ مِنْ تَعْلَمُ وَكَانً فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٣].

قال الشَّافعيُّ - رحمه الله: «فذكر الله الكتابَ وهـو القـرآن، وذكر الحكمة، فسمعت من أرضى من أهل العلم بالقرآن يقـول: الحكمةُ سنَّةُ رسول الله علي (٢).

وإنَّما أنزل الله هذه الحكمة تبيانًا للقرآن الكريم؛ قال تعالى:

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (٢٧٠).

<sup>(</sup>۲) الرسالة (۷۸).

﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّ رُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

وعلى هذا النَّهج سارت الأمَّةُ طيلةَ القرون الثَّلاثة الفاضلة، وهي تقدِّم النَّصَّ بنوعيه وتقدِّسُه، وتعمل بهديه ولا تعدل عنه، وتسلِّم له تسليمًا تامَّا.

والتسليم للنصوص الشرعية بالرضا والقبول من أصول الإسلام، وأساسيات هذا الدين التي لا يقوم ولا يتم إلا بحا؛ فالإسلام هو الاستسلامُ للله والانقيادُ له ظاهرًا وباطنًا؛ وهو الخضوعُ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٦٦٤)، وابن ماجه (١٢)، وصححه الألباني (٢٦٥٧).

له والعبوديَّةُ له (١)، قال أهل اللغة: أسلم الرجل، إذا استسلم (٢).

فالتسليم هو: حضوع القلب، وانقياده لما جاء عن الله ورسوله والاستسلام للنُّصوص من أجل مقامات الإيمان ... وهو محض الصِّدِّيقيَّة التي هي بعد درجة النُّبُوَّة، وأكمل النَّاس تسليمًا أكملُهم صدِّيقيَّةً (٣).

ولا أحد أحسنُ دينًا، ولا أصوبُ طريقًا، ولا أهدى سبيلاً ممَّن أسلم وجهَه لله تعالى فانقاد له بالطَّاعة التَّامَّة؛ ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِينَا أَسلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [النساء: ١٢٥]؛ فهذه حالُ المؤمن: «كمالُ التَّسليم والانقياد لأمره، وتلقي حبره بالقبول والتَّصديق دون أن يحملَه معارضةُ حيال باطل يسمِّيه معقولًا، أو يحمِّله شبهة، أو شكًا، أو يُقدِّم عليه آراء الرِّحال وزبالات أذهاهم»(أ).

قال الزُّهريُّ رحمه الله: «من الله الرسالة، وعلى الرسول البلاغ، وعلينا التَّسليم» (٥)، «ولا تثبت قدم الإسلام إلا على ظهر التَّسليم

<sup>(</sup>۱) وفي المقابل يقول محمد أركون: «اعتادوا على ترجمة كلمة إسلام إلى الفرنسية بمعنى: الخضوع، أي الخضوع لله، أو حتى الاستسلام، ولكن هذا المعنى الأحير ليس صحيحًا أبدًا؛ فالمؤمن ليس مستسلمًا أمامَ الله؛ وإنَّما هو يَشعر بلهفة الحبِّ نحو الله، وبحركة الانتماء إلى ما يقترحه عليه الله .... الفكر الإسلامي نقد واحتهاد (٥٣). وقصده إزالةُ معنى الإلزام من كلمة الإسلام.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۲۳/۷) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين (٢/١٤٨).

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين (٢/٣٨٧).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري معلقًا بصيغة الجزم (٦/٢٧٣)، ووصله الخطيب في الجامع

والاستسلام»(۱)؛ فالوحيُ الإلهيُّ «لا سبيلَ إلى مقابلته إلَّا بالسَّمع والطَّاعة والإذعان والقبول؛ وليس لنا بعدَه الخيرةُ، وكلُّ الخيرة في التَّسليم له والقول به، ولو خالفه مَن بَين المشرق والمغرب»(۱)؛ قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا قال يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ فَسَلًا للهُ مُبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦]؛ فلا ينبغي ولا يليق ممّ ن اتَّصَف بالإيمان إلَّا الإسراع في مرضاة الله ورسوله، والهرب من سَخَط الله ورسوله، والهرب من سَخَط الله ورسوله، وامرة، وامرة وامرة والمرب من سَخَط الله ورسوله، وامرة وامرة وامرة والمرب من سَخَط الله ورسوله، وامتثال أمرهما، واحتناب نهيهما.

ولا يليق بمؤمن ولا مؤمنة ﴿إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا﴾ من الأمور وألزما به ﴿أَنْ يَكُونَ لَهُمُ اللَّحِيرَةُ﴾ أي: الخيار؛ هل يفعلونه أو لا؟ بل يعلم المؤمن والمؤمنة أنَّ الرَّسولَ ﷺ أولى به من نفسه؛ فلا يجعل بعضَ أهواء نفسه حجابًا بينَه وبين أمر الله ورسوله.

وقد أقسم - تعالى - بذاته المقدَّسة أنَّه لا يثبت لأحد إيمان، ولا يكون من أهله، حتى يُحكِّم رسولَ الله ﷺ في جميع الأمور: ﴿فَلَا يَكُونُ مِن أَهْله، حتى يُحكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجدُوا فِي وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجدُوا فِي أَنْفُسهمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

فلا يصحُّ إيمان أحد حتى يُحَكِّمَ النُّصوصَ في جميع أموره، وينقاد لها في الظَّاهر والباطن، ويسلِّم تسليمًا كلِّيًّا من غير ممانعة ولا

لأخلاق الراوي وآداب السامع (١١١/٢)، ينظر: تغليق التعليق (٣٦٦/٥).

<sup>(</sup>١) العقيدة الطحاوية (٢٠١).

<sup>(</sup>٢) الروح لابن القيم (١٣٦).

ثم لم يكتف - سبحانه - بذلك حتى قال: ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي النَّفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ ﴾؛ فضم إلى التَّحكيم أمرًا آخر؛ وهو عدم وجود حرج في صدورهم؛ فلا يكون مجرَّد التّحكيم والإذعان كافيًا حتى يكون من صميم القلب عن رضا واطمئنان وانشراح قلب وطيب نفس، ثم لم يكتف بهذا كلّه؛ بل ضَمَّ إليه قولَه: ﴿ وَيُسَلِّمُوا ﴾؛ أي: يذعنوا، وينقادوا ظاهرًا وباطنًا.

ثمَّ لم يكتف بذلك؛ بل ضَمَّ إليه المصدرَ المؤكِّد، فقال: ﴿ تَسْلِيمًا ﴾؛ فلا يَثْبُتُ الإيمان لعبد حتى يقع منه هذا التَّحكيم، ولا يجد الحرجَ في صدره بما قُضي عليه، ويسلِّم لحكم الله وشرعه تسليمًا لا يخالطُه ردُّ، ولا تشويه مخالفة » (1).

والتَّسليمُ بما دلَّت عليه النُّصوص هو الفرقان بين أهـل الحـقِّ وأهل الباطل؛ قال شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمـه الله: «جماع الفرقان بين الحقِّ والباطل والهدى والضَّلال والرَّشاد والغيّ وطريق الشقاوة والهلاك: أن يجعل ما بعث الله به رسله وأنزل به كتبه هـو الحقُّ الذي يجب اتِّباعُه؛ وبه يَحصلُ الفرقانُ والهـدى، والعلـم الحقُّ الذي يجب اتِّباعُه؛ وبه يَحصلُ الفرقانُ والهـدى، والعلـم

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٣٤٩/٢).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير (١/٤٨٤).

والإيمان؛ فيُصَدَّق بأنَّه حقُّ وصدقُ، وما سواه من كلام سائر الناس يُعْرَضُ عليه؛ فإن وافقَه فهو حقُّ، وإن خالفَه فهو باطلٌ»(١).

والتّسليمُ لنصوص الكتاب والسُّنَة هو مقتضى شهادة أن لا إله الله، وأنَّ محمَّدًا رسولُ الله؛ فإنَّ الشَّهادة لله بالوحدانية الموجبة لإفراده بالعبودية مبناها على التَّسليم التَّامِّ له في أمره ولهيه وحبره، وعدم المعارضة وإيراد الأسئلة ﴿لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ﴾ [الأنبياء: ٣٣]، ومقتضى الشَّهادة للنَّبيِّ عَلَى بالرِّسالة تصديقُه فيما أمر، والانتهاءُ عمَّا عنه لهى وزجر، وألَّا يُعبدَ اللهُ إلَّا بما شرَّع.

(۱) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۱۳۵).

### التَّسليم للنُّصوص الشَّرعيَّة عند السَّلف الصَّالح

لقد ضرب الصَّحابةُ - رضي الله عنهم - أروعَ الأمثلة في التَّسليم والإجلال للنُّصوص الشَّرعيَّة، وفي ذلك نماذج كثيرة تربو عن الحصر، ومنها:

لَّا نَزَلَ تحريمُ الخمر، وقرأ عليهم النَّيُّ ﷺ الآيات في ذلك، وبلغ قولَه تعالى: ﴿فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ﴾ [المائدة: ٩١]، قال عمر - رضيي الله عنه: «انتهينا انتهينا»(١).

ثم نادى المنادي في المدينة: ألا إنَّ الخمرَ قد حُرِّمت. فسارع النَّاسُ إلى جرَّار الخمر في بيوهم فكسروها، حتى جُرَّت في سكك المدينة (٢)؛ قال أنس رضي الله عنه: «فما راجعوها ولا سألوا عنها بعد خبر الرَّجل» ولمَّا نزلت آيةُ الحجاب: ﴿وَلْيَصْرِبْنَ بِحُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ [النور: ٣١] شَـقَقْنَ نساء الأنصار والمهاجرات مروطَهنَّ (٤) فاحتمرن بها (٥).

ولما أُحبر الصَّحابة- رضي الله عنهم- بتحوُّل القبلة نحو الكعبة «وكانت وجوهُهم إلى الشَّام، استداروا إلى الكعبة»(١) مباشرةً وهم

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٥٣/١) وأبو داود (٣٦٧٠) والترمذي (٣٠٤٩) قال ابن حجر في الفتح: وصحَّحَه عليّ بن المدينيّ والتِّرمذيّ (٢٧٩/٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٦٢٠).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٩٨٠).

<sup>(</sup>٤) المرط: كساء من صوف، لسان العرب (٩/٧) مادة: مرط.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٣٧٢)، وينظر: فتح الباري (٨/٠٩٠).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٤٠٣) ومسلم (٢٦٥).

في الصَّلاة.

ولما خلع النَّبيُّ عَلَيْه في الصَّلاة خَلَعَ الصَّحابةُ - رضي الله عنهم - نعالَهم اتِّباعًا للنَّبيِّ عَلِيُّ (١).

وعندما رأى حاتم الذَّهب في يد رجل أخذه منه وألقاه، ولما ذهب النَّبيُّ عَلَيْ قيل له: خذْ خاتَمَك انتفع به. قال: «لا والله، لا آخذه أبدًا، وقد طرحه رسول الله عليه»(٢).

ولما حلف أبو بكر – رضي الله عنه - أن لا يُنفق على مسطح بن أثاثة – رضي الله عنه؛ لكلامه في ابنته عائشة – رضي الله عنها في حادثة الإفك أنزل الله تعالى: ﴿وَلَا يَأْتُلِ أُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالسَّعَةِ أَنْ يُغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمً وَاللّهُ فَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمً الله وَلَيْعَفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ وَاللّهُ لا أنزعها منه [النور: ٢٢]؛ فقال أبو بكر – رضي الله عنه: «والله لا أنزعها منه أبدًا»(٣).

ولما زوَّج معقل بن يسار - رضي الله عنه - أخته لرجل من الله عنه أن لا يرجعها إليه الصَّحابة فطلَقها ثمَّ ندم وجاء يخطبها، حلف أن لا يرجعها إليه فأنزل الله: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضُواْ بَيْنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ البقرة [البقرة: ٢٣٢]؛

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢٠/٣) وصححه الألباني في الإرواء (٢١٤/١).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٠٩٠)، وقال النَّوويُّ: (فيه المبالغة في امتثال أمر رسول الله ﷺ واحتناب نهيه وعدم التَّرَخُّص فيه بالتَّأويلات الضَّعيفة). شرح صحيح مسلم (١٤/١٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٧٥٠).

فلما سمعها معقل- رضي الله عنه- قال: سمعًا لربِّي وطاعة. ثم دعاه فقال: أزوِّجُك وأُكْرمُك (١).

ولما أمر النَّبيُّ ﷺ المغيرة - رضي الله عنه - أن ينظر إلى المرأة التي خطبها، تَرَدَّدَ أهلُها في الأمر وكرهوا ذلك، فسمعت ذلك المرأة وهي في حدْرها، فقالت: «إن كان رسول الله ﷺ أمرك أن تنظر فانظر، وإلا فإنِّي أنشدك»؛ أي: أسألك بالله أن لا تنظر إليَّ (٢).

ولما طلب النَّبيُّ عَلَيْ من أهل بيت من الأنصار أن يزوِّجوا ابنتَهم من جُلَيْبيب - رضي الله عنه - تردَّدَ أهلُها في تزويجه، فقالت الفتاة: «أتريدون أن تردُّوا على رسول الله على أمره، إن كان قد رضيه لكم فأنكحوه»(٣).

ولما كان عبدُ الله بن رواحة - رضي الله عنه - ذاهبًا إلى المسجد سمع رسول الله على يقول وهو يخطب: اجلسوا. فجلس مكانه خارجَ المسجد حتى فرغ من خطبته، فبلغ ذلك النبي على، فقال: «زادك الله حرصًا على طواعية الله وطواعية رسوله» (أ).

وعن جابر - رضي الله عنهما - قال: لما استوى رسولُ الله على يومَ الجمعة على المنبر قال: «اجلسوا»، فسمع ابن مسعود فجلس

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٢٨)، ينظر فتح الباري (٩/١٨٧).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٢٠١/٣) مادة: نشد، رواه ابن ماجه (١٨٦٦) وصححه الألباني في غاية المرام (١٤٢/١).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١٣٦/٣) وابن حبان (٣٦٥/٩) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في دلائل النبوة بسند صحيح كما قال الحافظ ابن حجر في الإصابة (٤) رواه البيهقي أدام النبوة بسند صحيح كما قال الحافظ ابن حجر في الإصابة

على باب المسجد فرآه النبي على فقال: «تعالى يا عبد الله بن مسعود»(١).

وسعد بن عبادة – رضي الله عنه – لما بلغه أنَّ رسول الله على قال: «خير دور الأنصار: بنو النجار، ثم بنو عبد الأشهل، ثم بنو الحارث بن الخزرج، ثم بنو ساعدة، وفي كل دور الأنصار خير». وحد في نفسه وقال: خلفنا. فكنَّا آخرَ الأربع، أسرحوا لي حماري آتى رسول الله على.

فكلَّمه ابنُ أحيه سهل فقال: أتذهب لتردَّ على رسول الله ﷺ، ورسول الله ﷺ أعلم، أوليس حسبك أن تكون رابع أربع؟! فرجع وقال: الله ورسوله أعلم. وأمر بحماره فحلَّ عنه (٢).

وعليُّ بن أبي طالب- رضي الله عنه- يمسح ظاهرَ خُفَّيْه ويقول: «لو كان الدِّينُ بالرَّأي لكان أسفلُ الخُفِّ أولى بالمسح من أعلاه، وقد رأيت رسولَ الله ﷺ يمسح على ظاهر خُفَّيْه»(٣).

ورافعُ بن خديج- رضي الله عنه- يقول: «كنَّا نحاقل الأرض على عهد رسول الله في فنكريها بالتُّلُث والرُّبع والطَّعام المسمّى، فجاءنا ذات يوم رجلُ من عمومتي، فقال: نهانا رسول الله في عن أمر كان لنا نافعًا (٤)، وطواعية الله ورسوله أنفع لنا»(١).

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي (٢٠٦/٣)، والحاكم (١/٢٠١) وصححه، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۱٥۲).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (١٦٢) وصححه الألباني في الإرواء (١٤٠/١).

<sup>(</sup>٤) الذي نهاهم عنه النبي على هو المزارعة التي لا يكون الربح فيها محددًا بالنسبة وإنما بالتعيين كأن يقول: لك الجانب الشرقي من الأرض، ولي الجانب الغربي، فهذا لا =

ولما أساء أحدُهم القولَ مع عمر - رضي الله عنه - وهَمَّ أن يبطشَ به، ذكَّرَه أحدُهم بقوله تعالى: ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأُمُّ رُ بِالْعُرْفِ مِالْعُرْفِ وَأَعْرضْ عَن الْجَاهِلِينَ﴾ [الأعراف: ١٩٩].

قال ابنُ عبَّاس- رضي الله عنهما: «والله ما حاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان وقَافًا عند كتاب الله»(٢).

وسكبت جارية لعلي بن الحسين - رحمه الله - عليه الماء ليتهيأ للصلاة، فسقط الإبريق من يدها على وجهه، فشجّه، فرفع رأسَه إليها، فقالت: إنَّ الله عزَّ وجلَّ يقول: ﴿وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ﴾.

قال: قد كظمت غيظي.

قالت: ﴿ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ﴾ قال: قد عفوت عنك.

قالت: ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسنينَ﴾ قال: اذهبي فأنت حرة (٣).

وقد التزم سلفُ هذه الأمَّة هذا المنهج الذي كان عليه الصَّحابة؛ فكانت حالُهم قائمةً على التَّسليم للنُّصوص الشَّرعيَّة وتلقيها بكامل الرِّضا؛ «فكان من الأصول المَتَّفَق عليها بين الصَّحابة والتَّابعين لهم بإحسان أنَّه لا يقبل من أحد قط أن يعارض القرآن، لا برأيه، ولا ذوقه، ولا معقوله، ولا قياسه، ولا وحده»(3).

يجوز؛ لأنه قد يسلم هذا ويهلك ذاك أو العكس.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٨٤٥١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٤٢٤).

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق (٢١/٣٨٧).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (١٣/٢٨).

بل كانوا يسارعون لتطبيق النَّصِّ الشَّرعيِّ من غير تـردُّد ولا شكِّ.

عن أبي المصبح المقرائيّ قال: بينما نحن نسير بأرض الرُّوم في طائفة عليها مالك بن عبد الله الخثعميّ، إذ مرَّ مالك بجابر بن عبد الله - رضى الله عنهما - وهو يقود بغلاً له.

فقال له مالك: أي أبا عبد الله، اركب؛ فقد حملك الله.

فقال حابر - رضي الله عنه: أُصلح دابَّتي، وأستغني عن قومي، وسمعت رسول الله على يقول: «مَن اغبرَّت قدماه في سبيل الله حرَّمه الله على النَّار».

فسار حتى إذا كان حيث لم يسمعه الصَّوتُ نادى بأعلى صوته: يا أبا عبد الله! اركب فقد حملك الله.

فعرف جابر الذي يريد، فقال: أُصلح دابَّتي، وأستغني عن قومي، وسمعت رسول الله ﷺ يقول: «من اغبرَّت قدماه في سبيل الله حرَّمَه الله على النَّار».

فتواثب النَّاس عن دوابِّهم، فما رأيت يومًا أكثر ماشيًا منه (١).

ومن قال منهم قولاً يخالف النَّصَّ الشَّرعيُّ رجع عنه بمجرَّد أن يبلغَه.

قال عبد الواحد بن زياد: لقيتُ زُفَرَ بن الهذيل- رحمه الله(٢)-

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان (٢٠٤)، وصححه الألباني في صحيح الترغيب (٢/٢).

<sup>(</sup>٢) من أصحاب أبي حنيفة.

فقلت له: صرتم حديثًا في الناس وضُحْكةً.

قال: وما ذاك؟

قلت: تقولون: «ادرؤوا الحدود بالشبهات»، ثم جئتم إلى أعظم الحدود، فقلتم: تقام بالشبهات.

قال: وما هو؟

قلت: قال رسول الله ﷺ: «لا يُقتل مسلمٌ بكافر» (١) فقلتم: يقتل به— يعنى بالذِّمِّيِّ.

قال: فإنِّي أشهدك السَّاعةَ أنِّي قد رجعت عنه.

قال الذهبي- رحمه الله: هكذا يكون العالم وقَّافًا مع النص (٢).

وحتى من قلَّ علمُه من السَّلَف كان إيمانُه وتصديقُه بالنَّصِّ الشَّرعيِّ عظيمًا.

قال أبو إسحاق الحبَّال – رحمه الله: كنَّا يومًا نقرأ على شــيخ، فقرأنا قوله ﷺ: «لا يدخل الجنَّة قتَّات» (٣).

وكان في الجماعة رجل يبيع القتَّ وهو علف الدَّوابِّ فقام وبكى، وقال: أتوب إلى الله من بيع القتّ.

فقيل له: ليس هو الذي يبيع القت؛ لكنَّه النَّمَّامُ الــذي يَنقــل الحديثُ من قوم إلى قوم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠٤٧).

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء  $(\Lambda/.3)$ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٠٥٦)، ومسلم (١٠٥).

فسكن بكاؤه، وطابت نفسه (۱).

قال ابنُ القَيِّم- رحمه الله: «وقد كان السَّلفُ يَشـــتدُّ علــيهم معارضةُ النُّصوص بآراء الرِّحال، ولا يُقرُّون ذلك»(٢).

عن أبي قتادة قال: كنَّا عند عمران بن حصين - رضي الله عنه - في رهط منَّا، وفينا بشير بن كعب، فحدَّثنا عمران يومئذ قال: قال رسول الله على: «الحياء خيرٌ كلُّه».

فقال بشير بن كعب: إنَّا لنجد في بعض الكتب أو الحكمة أنَّ منه سكينةً ووقارًا لله، ومنه ضعفًا!

فغضب عمران حتى احمرَّتا عيناه، وقال: ألا أراني أحدِّثك عن رسول الله ﷺ وتُعارض فيه (٣)؟!

قال: فأعاد عمران الحديثُ؛ قال: فأعاد بشير، فغضب عمران.

فما زلنا نقول فيه: إنَّه منَّا يا أبا نُجيد، إنه لا بأس به (٤).

وعن أبي المخارق قال: ذكر عبادة بن الصَّامت- رضي الله عنه- أنَّ النَّبيَّ عِلَيْ هَي عن درهمين بدرهم.

فقال فلان: ما أرى هذا بأسًا يدًا بيد.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٨/٩٩٤).

<sup>(</sup>٢) مختصر الصواعق المرسلة (١٠٦٢/٣).

<sup>(</sup>٣) تأتى بكلام في مقابلته وتعترض بما يخالفه.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم (٣٧)، قوله: (إنه لا بأس به) معناه ليس هو ممن يتهم بنفاق أو زندقة أو بدعة أو غيرها مما يخالف به أهل الاستقامة.

فقال عبادة: أقول قال النبي ﷺ، وتقول لا أرى به بأسًا، والله لا يظلني وإياك سقف أبدًا (١).

ولما ذكر ابنُ المبارك - رحمه الله - حديث: «لا يزي الزاي حين يزي وهو مؤمن ...»(٢)، قال قائل: ما هذا؟ على معنى الإنكار.

فغضب ابنُ المبارك - رحمه الله - وقال: يمنعنا هؤلاء أن نحــدِّث بحديث رسول الله ﷺ، كلَّما جهلنا معنى حديث تركناه! لا؛ بــل نرويه كما سمعنا، ونُلزم الجهل أنفسنا (٣).

قال أبو معاوية محمد بن حازم: كنتُ أقرأ حديثَ الأعمش عن أبي صالح على أمير المؤمنين هارون الرَّشيد.

فكلَّما قلت: قال رسول الله، قال هارون: صلى الله على سيدي ومولاي.

حتى ذكرتُ حديث: «التقى آدم وموسى...<sup>(٤)</sup>».

فقال عمُّ هارون الرَّشيد: أين التقيا يا أبا معاوية؟!

فغضب الرَّشيدُ من ذلك غضبًا شديدًا، وقال: أتعترض على الحديث، على بالنَّطع والسَّيف. فأحضر ذلك.

فقام الناس إليه يشفعون فيه، فقال الرَّشيد: هذه زندقة. ثم أمر

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي (٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٤٧٥).

<sup>(</sup>٣) تعظيم قدر الصلاة (١/٤٠٥).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٧٣٦).

بسجنه، وأقسم أن لا يخرج حتى يخبره من ألقى إليه هذا.

فأقسم عمُّه بالأيمان المغلَّظة ما قال هذا له أحد؛ وإنَّما كانت هذه الكلمة بادرةً منِّي، وأنا أستغفر الله وأتوب إليه منها، فأطلقه (١).

قال أبو إسماعيل الصَّابونيُّ - رحمه الله على هذه القصّة: «هكذا ينبغي للمرء أن يعظِّمَ أخبارَ رسول الله على ويقابلها بالقبول والتّسليم والتّصديق، وينكر أشدَّ الإنكار على مَن يسلك فيها غير هذا الطريق الذي سلكه هارون الرَّشيد - رحمه الله - مع مَن اعترض على الخبر الصَّحيح الذي سمعه بـ (كيف) على طريق الإنكار لـ على الخبر الصَّحيح الذي سمعه بـ (كيف) على طريق الإنكار لـ والابتعاد عنه، ولم يتلقه بالقبول كما يجب أن يتلقى جميع ما يرد عن الرسول على الرسول المحمد الله المحمد الله المحمد عن الرسول المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد الله المحمد المحمد الله المحمد الله المحمد المحمد المحمد الله المحمد المحمد المحمد الله المحمد الم

ونظر سعيد بن المسيب رحمه الله إلى رجل صلى بعد النداء من صلاة الصبح فأكثر الصلاة، فحصبه ثم قال: إذا لم يكن أحدكم يعلم فليسأل؛ إنَّه لا صلاة بعد النِّداء إلا ركعتين، فانصرَف، فقال: يا أبا محمد، أتخشى أن يعذِّبني الله بكثرة الصَّلاة؟

قال: بل أخشى أن يعذُّبك الله بترك السُّنَّة (٣).

ومثله ما جاء عن الإمام مالك بن أنس- رحمه الله- أنَّ رجلاً جاءه فقال: من أين أُحْرِم؟

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٢٨٨/٩).

<sup>(</sup>٢) عقيدة السلف وأصحاب الحديث (١١٧).

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه (١/٤/٢).

قال: من حيث أحرمَ رسولُ الله ﷺ.

قال: فإن زدتُ على ذلك.

قال: فلا تفعل؛ فإنِّي أحاف عليك الفتنة.

قال: وما في هذه من الفتنة؟! إنَّما هي أميال أزيدها.

قال: فإنَّ الله تعالى يقول: ﴿فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُعْلِمُ فَوْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣]، وأيُّ فتنة أعظم من أن ترى أنَّ احتيارَك لنفسك حير من اختيار الله ورسوله (١٠).

ومن التَّسليم للنُّصوص الشَّرعيَّة أن لا يتقدَّم الإنسانُ على المُشرِّع برأيه؛ كما قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَسِيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ الحجرات: ١]؛ فلا يتقدَّم بين يديه بأمر، ولا نهي، ولا إذن، ولا تصرف، حتى يأمر هو، وينهى، ويأذن.

وهذا باق إلى يوم القيامة لم يُنسَخ؛ فالتَّقدُّمُ بين يدي سنته بعد وفاته كالتَّقدُّم بين يديه في حياته، ولا فرق بينهما عند كلِّ ذي عقل سليم.

قال أبو عبيدة - رحمه الله: تقول العرب: لا تقدِّم بين يدي الإمام، وبين يدي الأب. أي: لا تعجلوا بالأمر والنهى دونه.

وقال غيرُه: لا تأمروا حتى يأمر، ولا تنهوا حتى ينهي.

<sup>(</sup>١) الباعث في إنكار البدع (٢٢).

فإذا كان رفعُ الأصوات فوقَ صوته سببًا لحبوط الأعمال، فما الظَّنُّ برفع الآراء ونتائج الأفكار على سنَّته وما جاء به (١).

وهذه حالُ السَّلَف؛ «فالسُّنَّةُ أجلُّ في صدورهم من أن يقدِّموا عليها رأياً فقهيًا، أو بحثًا جدليًّا، أو خيالاً صوفيًّا، أو تناقضًا كلاميًّا، أو قياسًا فلسفيًّا، أو حكمًا سياسيًّا؛ فمن قَدَّمَ عليها شيئًا من ذلك فبابُ الصَّواب عليه مسدودُ؛ وهو عن طريق الرَّشاد مصدودُ»(۱)، قال البخاريُّ - رحمه الله: سمعت الحميديَّ يقول: كنَّا عند الشَّافعيِّ، فأتاه رجل فسأله عن مسألة.

فقال: قضى فيها رسول الله على كذا وكذا.

فقال رجل للشافعي: ما تقول أنت؟!

فقال: سبحان الله! تراني في كنيسة! تراني في بيعة! ترى على وسطي زنارا؟! أقول لك: قضى رسول الله ﷺ، وأنت تقول: ما تقول أنت؟! (٣).

وقال الرَّبيعُ بنُ سليمان- رحمه الله: سأل رجلٌ الشَّافعيَّ عـن مسألة، فقال: يروى فيها كذا وكذا عن النَّبيِّ ﷺ.

فقال له السَّائلُ: يا أبا عبد الله تقول به؟

فرأيت الشَّافعيُّ أرعد وانتفض، فقال: «يا هـذا، أي أرض

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۲/۹/۳).

<sup>(</sup>٢) حادي الأرواح (٨).

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق (١٥/٧٨)، أحاديث في ذم الكلام وأهله (١٣/٢).

تقلُّني، وأي سماء تظلُّني، إذا رويتُ عن النَّبيِّ على حديثًا فلم أقل به؟ نعم على السَّمع والبصر»(١).

والتَّسليمُ عند السَّلف تسليمٌ تامٌّ للوحي؛ ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنا﴾ [آل عمران: ٧]؛ فهر يسلِّمون بكلِّ ما جاء عن الله تعالى وما صحَّ عن رسوله ﷺ؛ فلا يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض كحال أهل الكتاب ومن شابَهَهم من أهل الأهواء.

(١) الفقيه والمتفقه (١/٨/١)، حلية الأولياء (٦٠١/٩).

### موقف المعادين للنُصوص الشَّرعيَّة

تلك نماذج من حال السَّلف في السَّمع والطَّاعة والتَّسليم والقبول والخضوع والإذعان للوحي، فما هي يا ترى حالُ خصومهم؛ وخصوصًا هؤلاء المتأخِّرين؟

الجواب: أنَّهم على مرتبتين:

الأولى: [الجاحدون] لنصوص الوحي من الكتاب والسُّنَّة؛ وهم ثلاثة أصناف؛ صنف ردَّ النَّصَّ الشَّرعيَّ جملةً وتفصيلاً، وصنف ردَّ ما حالف عقولَهم منها، وصنف ردَّ ما عارض بعض العلوم والتَّجارب والعلم الحديث بزعمهم.

فإن أعجزهم ذلك شكَّكوا في صحَّة ما خالف أهواءهم منها.

الثَّانية: المتسترون تحت ستار [تأويل الوحي] وتحريف معانيه لما يتحوَّفون من حمية الناس لدينهم.

والمرتبة الأولى تقوم على تكذيب [لفظ النَّصِّ] من أساسه.

أما المرتبة الثانية – وهي الأخطر – فهي تكذيب [معنى الــنَّصّ] الذي هو مرادُ الله ورسوله منه.

وأصحاب هاتين المرتبتين في الحقيقة يستهدفون أصل الدِّين الذي هو [الانقيادُ والاستسلامُ لله ورسوله] بالمقاومة والمعارضة؛ فالجحدُ فيه عناد وعدم انقياد لـ [لفظ النَّصِّ]، والتَّأويل فيه عناد وعدم انقياد لـ [معنى النص].

والانقياد والاستسلام هو أصل الدِّين كلِّه؛ فحقيقتُه الانقيادُ التَّامُّ للفظ نصَّا ومعنى.

ومن تأمَّل تاريخ البدع والانحرافات علم أنَّ أكثر ضَلال المنتسبين للإسلام لم يأت من جحد الوحي؛ وإنَّما من تأويل معانيه على غير مراد الله ورسوله؛ وهذه طريقة كثير من أهل الأهواء؛ كلَّما أعيتهم الحيل في ردِّ النُّصوص لجؤوا إلى التَّأويل الذي حقيقتُه تحريفٌ وتلاعبٌ بالنُّصوص.

وتحريفُ معاني النُّصوص مع إبقاء اللَّفظ على ما هو عليه من سُنن اليهود الذين وَصَفَهم الله بقوله: ﴿يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ سُنَن اليهود الذين وَصَفَهم الله بقوله: ﴿يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ مُن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٧٥].

«ولما كان النَّبِيُّ عَلَى قد أخبر أنَّ هذه الأُمَّةُ تتبع سَنَنَ مَن قبلها حذوَ القَذَّة بالقَذَّة ... وجب أن يكون فيهم مَن يُحرِّفُ الكَلمَ عن مواضعه؛ فَيُغيِّر معنى الكتاب والسُّنَّة فيما أخبر اللهُ به، أو أمر به ...»(١).

وهذا المسلكُ من المزالق العظيمة التي انحرف بسببها كثيرٌ من النَّاس.

قال ابنُ القيِّم- رحمه الله: هذا وأصل بلية الإسلام من

تأويل ذي التحريف والبطلان

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۵/۱۳۰).

وقد لَخَّصَ ابنُ برهان مفاسدَ التَّأُويلِ الفاسد بقوله: «و لم يَزلَّ الزَّالُ إِلَّا بِالتَّأُويلِ الفاسد»(١).

وهل اختلفت الأمم على أنبيائهم إلَّا بالتَّأويل؟ وهل وقعت في الأمَّة فتنةٌ كبيرةٌ أو صغيرةٌ إلَّا بالتَّأويل؟ وهل أُريقت دماء المسلمين في الفتن إلَّا بالتَّأويل؟ (٢).

فبابُ التَّأُويل بابُ عريضٌ دخل منه الزَّنادقةُ لهدم الإسلام؛ فحرَّفوا النُّصوصَ وصرفوها عن ظواهرها، وحمَّلوها من المعاني ما يشتهون.

قال بشر المريسيّ: «ليس شيء أنقض لقولنا من القرآن، فَأَقرُّوا به في الظَّاهر، ثم صرِّفوه بالتَّأويل»<sup>(٣)</sup>.

قال ابنُ أبي العزّ الحنفيّ – رحمه الله: «و بهذا تَسلَّطَ المحرِّفون على النُّصوص، وقالوا: نحن نتأوَّلُ ما يُخالف قولَنا. فسمَّوا التَّحريفَ تأويلاً؛ تزيينًا له وزخرفةً؛ ليُقْبَلَ...»(٤).

ولقد عرف المسلمون خلال التاريخ فرقًا وأفرادًا سلكوا مسلك تحريف النُّصوص عن معناها، وتأويلها تأويلاً يتوافق مع أفكارهم المنحرفة؛ كالمعتزلة والخوارج والفرق الباطنيَّة وبعض المتصوِّفة؛ فما

<sup>(</sup>١) نقله عنه الزركشي في البحر المحيط (٢١٧/٤).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين عن رب العالمين (١٢٧/٥).

<sup>(</sup>٣) درء التعارض (٩/٣).

<sup>(</sup>٤) شرح العقيدة الطحاوية (٢٣٢).

تركوا شيئًا من أمر الدِّين إلا أوَّلوه (١)، ولولا حماية الله ورعايته لهذا الدِّين لدَرَسَتْ معالمُه وضاعت حدودُه.

لقد أُوَّلَ الضَّالُّون الواجبات فصرفوها عن وجهها، وهوَّنوا على أتباعهم رميها وراء ظهورهم؛ وأوَّلوا المحرَّمات تأويلاً حرَّاً العصاة على ارتكاها والولوغ فيها، وأوَّلُوا نصوصَ عذاب القبر ونعيمه، والسَّاعة وأهوالها، والمعاد، والحشر، والميزان، والجنة والنار؛ بحيث فقدت النُّصوصُ تأثيرَها في نفوس العباد.

وأُوَّلُوا نصوصَ الصِّفات تأويلاً أضعف صلةَ العباد بربِّهم، وأَفقد النُّصوصَ هَيْبَتَها؛ إذ جَعَلَها لعبةً في أيدي المؤوِّلين، يجتهدون ليلَهم ولهارَهم في صرفها عن وجهها بشتَّى أنواع التَّأويل»(٢).

ومن الأمثلة على الانحرافات في فهم النُّصوص عند بعض المتقدِّمين (٣):

مانعو الزَّكاة: الذين زعموا أنَّ قولَه تعالى: ﴿خُدْ مِنْ أَمْسُوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنُ لَهُمْمُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ [التوبة: ١٠٣] يدل على أنَّ الزَّكاةَ تُدْفَعُ للنَّيِّ فقط، فإذا مات فلا زكاة.

<sup>(</sup>۱) بل يرى حسن حنفي أنه: «لا يوجد نص إلا ويمكن تأويله، ولا يعني التأويل هنا بالضرورة إخراج النص من معنى حقيقي إلى معنى مجازي لقرينة، بل هو وضع مضمون معاصر للنص؛ لأن النص قالب دون مضمون». كتاب: من العقيدة إلى الثورة (۸/۷۹۳-۳۹۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة كتاب (التأويل وخطورته) د. عمر سليمان الأشقر.

<sup>(</sup>٣) للتوسع في ذلك ينظر كتاب (جناية التأويل الفاسد) د. محمد لوح.

ولذلك قاتلهم الصِّدِّيقُ- رضى الله عنه- على منعها.

#### والقرامطة الباطنية:

فسُّروا الصَّلاةُ: بصلة الدَّاعي إلى دار السلام.

والزكاة: بإيصال الحكمة إلى المستحق.

والصيام: بكتمان أسرارهم.

والحج: بالسفر إلى شيوحهم.

والجنة: بالتَّمَتُّع في الدُّنيا باللَّذَات، والنَّار: بــالتزام الشَّــرائع والدُّحول تحت أثقالها.

وباطنية الفلاسفة فسَّروا الملائكة والشَّياطين: بقوى الـنَّفس الطَّيِّبة والخبيثة.

وأنَّ نصوص المعاد والبرزخ والجنة والنار أمثال مضروبة لتفهيم العوام، ولا حقيقة لها عندهم.

والمعتزلةُ: فسَّروا قولَه تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللَّـهُ مُوسَــي تَكْلِيمًــا﴾ [النساء: ١٦٤] أي: حرحه بأظفار المحن ومخالب الفتن (١).

وبعضُ غلاة الصُّوفيَّة فسَّروا قولَه تعالى: ﴿وَاعْبُدُ رَبَّ كَ حَتَّى عَالَى: ﴿وَاعْبُدُ رَبِّ كَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ﴾ [الحجر: ٩٩]؛ أي: حتى تبلغ درجة معيَّنة في الاقتراب منه، فإذا وصلتها فقد ارتفع عنك التَّكليف.

وأن معنى قوله: ﴿وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ﴾ [الغاشية: ١٨]:

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/٢٤).

إلى الأرواح كيف حالت في الغيوب، ﴿وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ [الغاشية: ٩١] أشار الله تعالى إلى قلوب العارفين كيف أطاقــت حمل المعرفة (١).

ولما سُئل بعضُهم عن الحجَّة في الرَّقص؟ قال: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِهِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا﴾ [الزلزلة: ١](٢).

وفسَّرَ بعضُ الغلاة البقرةَ المطلوبةَ للذَّبح في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً﴾ [البقرة: ٦٧] بأنَّها عائشة أمُّ المؤمنين - رضى الله عنها.

وأنَّ المقصودَ بقوله: ﴿مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ﴾ [الرحمن: ١٩] على وفاطمة، ﴿يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلُوُ وَالْمَرْجَانُ﴾ [الرحمن: ٢٢] الحسن والحسين.

والشجرة الملعونة في القرآن: بنو أمية.

وفسر بعضهم قوله ﷺ: «إنه لا نَبِيَّ بعدي» (٣) بأنَّه تبشيرُ بنبيٍّ سيأتي بعدَه اسمُه (لا)!!

وقال بعضُهم: إنَّ حديثَ: «مَنْ بَدَّلَ دينَه فاقتلوه» (٤)، يَدْخُلُ فيه: مَن انتقل من اليهوديَّة أو النَّصرانية إلى الإسلام؛ وأنه يجبب قتلُه!!

<sup>(</sup>١) حقائق التفسير للسلمي (٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (٢٢٥/٢٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٥٥)، ومسلم (١٨٤٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٠١٧).

فظاهرةُ تحريف معاني النُّصوص الشَّرعيَّة لم تنقطع عبرَ الــزَّمَن، ولا تزال مستمرَّةً حتى وقتنا الحاضر.

## الدَّعوةُ للقراءة الجديدة للنَّصِّ الشَّرعيِّ

إنَّ من الفتن التي ظهرت في هذا العصر مُحْييةً منهج الباطنيـة القدامى بصورة عصرية حداثية: الدَّعوة إلى إعادة قـراءة الـنَّصّ الشرعي قراءة حديدة تكون- بزعمهم- متواكبةً مع تَطُوُّرات الحياة المعاصرة ومتناسبةً معها.

و هدف هذه الدَّعوة إلى مراجعة شاملة للنُّصوص الشَّرعيَّة كافَّة فهي قراءة لا يستعصي عليها شيءٌ من أصول الدِّين وفروعه بل حتَّى قضيَّة التَّوحيد في الإسلام قابلة للتَّأويل والقراءة الجديدة (١).

وقد أدَّت هذه القراءات الجديدة إلى تحريف معاني القرآن والسُّنَة، ومناقضة قطعيَّات الشَّريعة؛ بل ومصادَمة الأصول المقررة الثَّابتة.

#### وتأتي خطورةُ هذا الاتِّجاه من ناحيتين:

الأولى: أنَّ هذه الدَّعوةَ قامت على أيدي أناس يتظاهرون بالانتساب لهذا الدِّين؛ بل ويتسمَّى بعضُهم بـ [المفكِّر الإسلاميّ]؛ مَّا يجعل لدعوهم رواجًا وقبولاً لدى كثير من النَّاس؛

<sup>(</sup>۱) يقول محمد أركون مناقشًا فكرة التَّوحيد: «...أنا لا أقول بالتَّراجع عن هذا التَّصوُّر معاذَ الله؛ ففي التَّوحيد المنزَّه المطلَق تتجلَّى عبقريَّةُ الإسلام؛ وإنَّما أقول بإعادة تأويله؛ أي تأويله بشكل مخالف لما ساد في العصور الوسطى ... وهنا يكمن الرِّهانُ الأكبرُ لمراجعة التُراث الإسلاميّ كلّه، ولتأسيس لاهوت حديد في الإسلام». قضايا في نقد العقل الديني (۲۸۱).

فهي خطَّةٌ تقوم على التَّغيير من داخل البيت الإسلاميِّ من حلال العبث بالنُّصوص الشَّرعيَّة بتحريفها وتفريغها من محتواها الحقيقيِّ، ووضع المحتوى الذي يريدون؛ فهم يَطرحون أفكارهم وآراءهم على أنَّها رؤى إسلاميَّة ناشئة عن الاجتهاد في فهم الدِّين.

ولقد حذَّرنا النَّبَيُّ عَلَيْ من أمثال هؤلاء؛ فعن حذيفة بن اليمان-رضي الله عنه- قال: كان النَّاسُ يَسألون رسولَ الله عَلَيْ عن الخير، وكنتُ أسألُه عن الشَّرِّ مخافة أن يدركَني.

فقلتُ: يا رسولَ الله، إنَّا كنَّا في جاهليَّة وشَرِّ، فجاءنا اللهُ بهذا الخير، فهل بعد هذا الخير من شَرِّ؟

قال: «نعم».

قلت: وهل بعد ذلك الشُّرِّ من حير؟

قال: «نعم، وفيه دخن».

قلت: وما دَخَنُه؟

قال: «قومٌ يَهدون بغير هديي، تعرف منهم وتُنكر».

قلت: فهل بعد ذلك الخير من شر؟

قال: «نعم، دعاة على أبواب جهنم، من أجاهم إليها قذفوه فيها».

قلت: يا رسول الله صفهم لنا.

فقال: «هم قوم من جلدتنا، ويتكلَّمون بألسنتنا»(١).

فهم يَسْتَشهدون بالنُّصوص نفسها الـــــي نستشـــهد بهـــا ولا يجحدونها، ولكن يُفَسِّرونها تفسيرًا مغايرًا لتفسير السَّلَف الصَّالح.

الثَّانية: أنَّ هذه الظَّاهرة بدأت تتنامى في عالمنا الإسلاميِّ اليوم، ويقوم بالدَّعوة إليها أفرادُ من مختَلَف الأقطار العربيَّة والإسلاميَّة، وتتلقَّف الصُّحُف وغيرُها من وسائل الإعلام أقوالَهم بالتَّلَقِّي والقبول، وتعرض لهم المقابلات تلو المقابلات.

ومنهم عصرانيُّون، حداثيون، ليبراليون، وليبرو إسلاميين، وهم متشبعون بمذاهب فلسفية غربية، ويرومون إحضاع نصوص الشَّريعة لمعطيات هذه المذاهب.

ولا يكاد يخلو بلدٌ إسلاميٌّ من ممتِّلين لهذه الطائفة ومنتمين إليها، يسيرون على طريقتهم، ويرضعون من لبالهم.

وجديدة لأنَّها تقوم على أسس وقواعد وتأصيلات منهجيَّة لهذا المنحى الباطل؛ فهي مصنعٌ لتوليد المعاني الباطلة الموافقة لرغباهم وأهوائهم، ومحاولة شرعنتها وإيجاد المستندات لها.

وقد حَمَلَ هذا الاتحاهُ شعارًا هو الأخطرُ في سياق الشِّعارات المطروحة في هذا العصر؛ إنَّه شعار (التَّحديث والعصرنة للإسلام)؛

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٠٨٤) ومسلم (١٨٤٧).

فهم يريدون منَّا تركَ ما أَجْمَعَتْ عليه الأُمَّةُ من معاني القرآن والسُّنَّة لفهم جديد مغاير لفهم السَّلف الصَّالح يكون متناسبًا مع هذا العصر الذي نعيش فيه.

ولذلك لما سئل محمد أركون عن كيفيَّة التَّعامل مع النُّصوص الواضحة غير المحتملة؛ كقوله تعالى: ﴿لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْاَئْتَييْنِ﴾ [النساء: ١١]، قال: ﴿فِي مثل هذه الحالة لا يمكن فعل أي شيء إلا إعادة طرح مسألة التفسير القرآني؛ لا يمكننا أن نستمرَّ في قبول ألَّا يكون للمرأة قسمةُ عادلة!! فعندما يستحيل تكيُّفُ النَّصِّ مع العالم الحالي ينبغي العملُ على تغييره»(١).

ويقولُ محمَّد شحرور: «لا ضرورةَ للتَّقيُّد بالنُّصوص الشَّرعيَّة التي أوحيت إلى محمد رسول الله في كلِّ ما يتعلَّق بالمتاع والشَّهوات؛ ففي كلِّ مرَّة نرى في هذه النُّصوص تشريعًا لا يتناسب مع الواقع، ويعرقـــل مسيرة النُمُو والتَّقَدُّم والرفاهية، فما علينا إلا أن نميل عنه»(٢).

فالرَّغبةُ في مسايرة الواقع والافتنان بالحياة الغربيَّة والتَّأَثُّر بمدارسها الفلسفيَّة (٣) والدِّارسة في جامعاهم مع ضغوط الأعداء والجهل بالشَّريعة – كلّ ذلك كان سببًا في ظهور هذه المدرسة التَّحريفيَّة.

<sup>(</sup>۱) حوار أجرته معه المجلة الفرنسية: «لونوفيل أبسرفاتور» (Observateur) Nouvel)

<sup>(</sup>٢) الكتاب والقرآن (٥٤٤).

<sup>(</sup>٣) فمن الواضح في كتاباتهم الانبهار الشديد بالحضارة الغربية، وتطبيق فرضياتها كألها حقائق مسلمة لا تقبل النقاش؛ بل يعمد بعضهم إلى تفسير القرآن وفقًا لهذه النظريات، يقول شحرور: «تعتبر نظرية أصل الأنواع للعالم الكبير تشارلز دارون غوذجًا ممتازًا للتأويل، أي تأويل آيات حلق البشر» الكتاب والقرآن (١٩٥).

# الأُسس التي بَنت عليها هذه المدرسة منهجها

لمدرسة [الباطنيَّة الجُدُد] أُسُسُّ ومبادئ قامت عليها، وتسعى لنشرها والتَّرويج لها في كافَّة الوسائل المتاحة.

#### ومن أهم هذه الأسس:

الأوَّلُ: القولُ بالظَّنِّيَّة المطلَقة لدلالة النَّصِّ الشَّرعيِّ.

يقرِّر أصحاب هذه المدرسة أنَّ النَّصَّ الشَّرعيَّ كتابًا وسنَّةً هو نَصُّ ظَنِّيُّ الدِّلالة بصفة مطلَقة؛ فهو لا يحتمل معنى واحدًا فقط؛ بل هو مفتوح على احتمالات لأكثر من معنى من المعاني.

والنَّصُّ المحكم الذي لا يحتمل إلَّا دلالة واحدة لا وجود له (١)؛ فَيتَرَتَّب عليه أنَّ أيَّ فهم للنَّصِّ الشَّرعيِّ ينبغي أن يحظى بالاحترام؛ إذ يمكن أن يكون حقًا، وليس ثمة قراءات صحيحة وأحرى خاطئة؛ بل القراءات كلُّها صحيحةٌ (٢).

«فالقرآنُ هو نَصُّ مفتوحٌ لجميع المعاني، ولا يمكن لأيِّ تفسير أو تأويل أن يغلقُه أو يستنفدَه بشكل نهائيًّ»(٣) كما يقول أركون.

وبناءً على هذا فلا يَحقُّ لأحد الادِّعاء بأنَّ ما توصَّل إليه من فهم هو الصَّحيح دونَ غيره؛ حتى لو كان هذا الفهمُ انعقد عليه

<sup>(</sup>١) ينظر: النص القرآني، طيب تيزيني (٢٦١)، ونقد النص: على حرب (٢٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التراث والتجديد حسن حنفي (١١٢).

<sup>(</sup>٣) تاريخية الفكر العربي الإسلامي لأركون (١٤٥).

إجماعُ الأمَّة.

وأركون بهذا الكلام لا يدعو العلماء والمجتهدين للنَّظَر في معنى النُّصوص الشَّرعيَّة التي تحتمل دلالتها اللُّغويَّة أكثر من معنى؛ بــل يدعو كلَّ فرد لأن تكون له قراءتُه الخاصَّةُ لهذا النَّصِّ ينتهي فيها إلى ما يَرْتَضيه من مدلول بحريَّة مطلَقة لا يحتكم فيها إلَّا إلى ضميره (١).

ولذلك يقول: «إنَّ القراءةَ التي أحلم بها هي قراءةٌ حرَّةُ إلى درجة التَّشَرُّد والتَّسَكُّع في كلِّ الاتِّجاهات؛ إنَّها قراءة تجد فيها كلُّ ذات بشريَّة نفسَها»(٢).

ويقول أحدهم: «النَّصُّ يتَّسع للكلِّ، ويتَّسع لكـلِّ الأوجـه والمستويات» (٣).

وأنصارُ هذه المدرسة يرفعون شعار: «النَّصُّ مقدَّسُ، والتَّأويالُ حرُّ»؛ من حقِّ كلِّ مسلم أن يتعاملَ مع النَّصِّ بالطريقة التي يراها؛ فكلمةُ الجيب في قوله تعالى: ﴿وَلْيَضْرِبْنَ بِحُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ﴾ وكلمةُ الجيب في قوله تعالى: ﴿وَلْيضْرِبْنَ بِحُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلَيْنَ اللّهِ مَا اللّه عَلَى عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَاللّه اللّه معنى، وغيرُه معنى النور: ٣١] من الممكن أن يَفهمَ منها شخصُ معنى، وغيرُه معنى النَّا، ولكلِّ قراءتُه، وفَهمُ السَّلف لهذه الآية هو قراءةٌ من هذه القراءات غير الملزمة.

(١) وبالغ بعضهم في القول فرأى أن من حق غير المسلمين الذين يعيشون في المجتمع الإسلامي أن يفسروا القرآن بما يوافق ثقافتهم ومعتقداتهم، ينظر: النص القرآني، طيب تيزيني (٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) الفكر الأصولي واستحالة التأصيل لأركون (٧٦).

<sup>(</sup>٣) نقد الحقيقة، على حرب (٤٥).

فشحرور مثلاً يَفهم منها أنّها تعني ما كان مكوّنًا من طبقتين، وعليه فحجابُ المرأة الشّرعيُّ بات مقصورًا وفقًا للمذهب الشّحروريِّ على الفرج والتَّديين والإبطين فقط!! (١)؛ فالتي ترتدي لباسًا إلى أنصاف الفخذين، وتستر ما تحت التَّديين والإبطين هي امرأةُ محجَّبةُ تنعم برضا الله وتنفيذ أوامره!!

ويفسِّرُ قولَه تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا﴾ [المائدة: ٣٨]: أي: كفُّوا أيديَهما عن السَّرقة بالسِّجن مثلاً (٢).

وقال غيره: المعنى كفُّوا أيديهما عن السَّرقة بتوفير العيش الكريم لهما.

ويُفهم من قوله تعالى: ﴿كُلُّ شَيْءِ هَالِكٌ إِلَّا وَجُهَهُ [القصص: ٨٨] أَنَّ هذا الكونَ يَحمل تناقضاته، وأنَّ المَادَّةَ تحمل تناقضَها معها؛ لذلك فإنَّ هذا الكونَ سيتدمَّر وسيتبدَّل وسيهلك؛ ولكن هلاكه سيحوِّله إلى مادة أحرى.

وآخرُ يفهم من قوله تعالى: ﴿خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا: مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ [النساء: ١] النفس الواحدة: البروتون، وزوجها: الإلكترون (٣).

<sup>(</sup>١) الكتاب والقرآن (٢٠٤). وأما الفهم والأنف والعينان فهي من وجهة نظره حيوب ظاهرة لا يجب سترها.

<sup>(</sup>۲) نحو أصول جديدة، محمد شحرور (۹۹–۱۰۳).

<sup>(</sup>٣) القرآنُ والعلمُ الحديث؛ لعبد الرَّزَّاق نوفل (١٣٦)، وغفل عن تتمة الآية الموضحة لها: ﴿ وَبَتُ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾ [النساء: ١]، وأن الخطاب إنما هو للناس وليس للكون.

وغيرُه يَفهم من قوله تعالى: ﴿إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّـكَ بِالنَّعْلَين هما السَّنْفسُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوًى﴾ [طه: ١٢] أنَّ المقصودَ بالنَّعلَين هما السَّنْفسُ والجسدُ؛ هوى النَّفس وملذَّات الجسد<sup>(۱)</sup>.

ولو سرْنا على منهج هذه المدرسة في تفسير النُّصوص فسيؤولُ بنا الأمرُ إلى فوضى من الآراء والأفكار التي لا حدد ها؛ لأنَّ النُّصوصَ لا يتحصَّل من معناها شيءٌ يضبطُه قانونٌ حسب قولهم.

وإذا كان القرآنُ كتابًا مفتوحًا على جميع المعاني كما يقولون؛ فما الفائدةُ من إنزاله ليكون منهاجًا وسبيلاً للمؤمنين؟! وبالمقابل هل يحقُّ لأيِّ إنسان أن يَفهمَ نصوصَ علم الطِّبِّ والهندسة وغيرهما حسبَ فهمه، وأن يمارسَ هذه الأنشطةَ عمليًّا في أرض الواقع إلى درجة التَّشَرُّد والتَّسَكُّع في كلِّ الاتجاهات؟!

إنَّ هذا المبدأ الذي تقوم عليه هذه المدرسةُ لو تمَّ العملُ به في قراءة النُّصوص لانهدمت الحياةُ الاجتماعية بأكملها؛ ﴿وَلَـوِ اتَّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ بَلْ أَتَيْنَاهُمْ بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَنْ ذِكْرِهِمْ مُعْرِضُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧١].

وذلك لأنَّ هذه الحياةَ تقوم على ما تواضع عليه النَّاس من دلالات لغويَّة يتمُّ التَّفاهم بينهم بناءً عليها، ولو انتفى ذلك وأصبح كلُّ واحد يفهم معاني النُّصوص بحسب تأويله الخاصِّ الذي يقتضيه تكوينُه الثَّقافيّ، فإنَّ النَّتيجةَ أن لا يدركَ أحدُ مدلولَ خطاب الآخر؛ فينعدم التَّواصُلُ والتَّعاون؛ فضلاً عن التَّدَيُّن.

<sup>(</sup>١) القرآن محاولة لفهم عصري لمصطفى محمود (١٣٥).

كيف سيُطَبِّقُ رجالُ القانون بهذه القراءة أحكامَ القانون، وكلَّ منهم له قراءتُه الخاصَّةُ للقانون؟!

وكيف سيحاكم الناس بهذا القانون، ولكلِّ واحد منهم قراءتُه الخاصَّة به؟

وكيف سيعمل المتلقي للأوامر والنَّواهي من أيِّ جهـة مـن الجهات، والحال أنَّه قد يفهم الأمر لهيًا، والنَّهي أمرًا بتأويله اللَّغويّ الذَّاتِّ؟

وكيف سيتعلم المتعلمون مع أنَّهم قد يفهمون مما يتلقون ويقرؤون خلاف ما قصد المعلم أو الكاتب تبليغه إليهم؟

ماذا لو قدَّم أحدُ أصحاب هذه الفكرة لتلاميذه في الامتحان قصيدة المتنبِّي في مدح سيف الدَّولة ثمَّ خَطَرَ للتلاميذ أن يكونوا من أصحاب [القراءة المعاصرة] في إجابتهم؛ فكتب أحدهم: [هذا هجاء مقذع]. مؤوِّلاً كلَّ كلام المتنبِّي على قاعدة الاستعارة التَّهَكُّميَّة!!

وكتب الآخر: [هذا غزل رقيق؛ فالمتنبِّي أسقط على سيف الدولة صورة الأنثى التي لم يجدها في الواقع!!].

وكتب الثَّالثُ: [هذه قصيدة في الفخر؛ فالثنائية متوهمة فقط، ولسيس سيف الدولة في القصيدة إلا الأنا الأحرى (alter – ego) للمتنبِّي].

وأمَّا الرَّابع فقدَّم الورقةَ بيضاء!!

كيف يمكن للمعلم أن يصحِّحَ إجابات التَّلاميذ بناءً على مذهبه؛ فإن حاكَمَهم إلى معيار ما، فقد ناقض نفسه، وللتلاميذ أن يقولوا له: كيف تحاكمنا إلى فهمك، وقد أمليت علينا أنَّ كللَّ القراءات مشروعةٌ؟!

وإن سار مع منطق القراءة الجديدة فهي الفوضى لا محالة، وحتى الورقة البيضاء ينبغي أن تعطى درجة؛ لأنَّ سكوتَ التلميذ عن الإجابة تعبيرُ استفزازيُّ حداثيُّ عن النَّورة على كلِّ نصٍّ تراثيًّ، ورفضٌ لكلِّ إسقاطات عصريَّة على شاعريَّة المتنبِّي (١).

إنَّها الفوضى التي ليس بعدها فوضى، والدَّمار للحياة المعرفيَّة والاجتماعية الذي ليس بعده دمارٌ، ولو كان الأمرُ كما يدَّعيه هؤلاء على النَّحو الذي وصفنا، لما كان للنَّصِّ الشَّرعيِّ فائدة، ولا كان لتخصيص القرآن بلغة العرب مغزى.

فهل يُعْقَل أن يكون المرادُ الإلهيُّ بالوحي الذي أنزله الله وحضَّ على البّاعه وأمر بالاستسلام له وعاقب على الإعراض عنه متروكًا لكلِّ إنسان يفهم منه ما يريد؟!

هل يُعْقل أن يكون جوهرُ الوحي وأصولُ معانيه تتناقض الأجيالُ في تفسيرها جذريًّا؟!

الأساس الثَّاني: إهدارُ فهم علماء الأمَّة للنُّصوص الشَّرعيَّة:

وهذا ناتجُ عن قولهم بأنَّ فهمَ السَّلف للنُّصوص الشَّرعيَّة لا

<sup>(</sup>١) مستفاد من شبكة التفسير والدراسات القرآنية.

يعدو أن يكون قراءةً من القراءات التي يَحتملها النَّصُّ، وبالتالي فهي غيرُ ملزمة لأحد.

يقول التُّرابيُّ: «وكلُّ التُّراث الفكريّ الذي حلَّفَه السَّلَفُ الصَّالِحُ فِي أمور الدِّين هو تراثُ لا يُلتَزَم به؛ وإنَّما يُسْتَأْنَسُ به»(١).

وهذا تَلَطُّفُ منه في العبارة؛ أمَّا غيرُه فيصرِّح بأنَّ فهمَ الصَّحابة كان فهمًا خاطئًا (٢)، وتوالى الخطأ بالتَّناقل إلى اليوم، وأنَّهم قد غفلوا عن الوجه الحقِّ من الإسلام (٣).

<sup>(</sup>١) تجديد الفكر الإسلامي (١٠٥).

<sup>(</sup>٢) وفي مداخلة لأحد المفكرين الفرنسيين على محاضرة ألقاها محمد أركون في فرنسا، يقول هذا المفكر وهو «أرنالديز»: «أعتقد أن الفكرة المحورية لمحمد أركون، والتي طالما تناقشنا حولها في الماضي هي التَّالية: لقد وجدت في تاريخ الإسلام تركيبات تيولوجية وقانونية وتشريعية جمدت، وربَّما بدلت وشوهت التعاليم القرآنية التي كانت منفتحة وغنية متعددة الاحتمالات، والتي يمكن للبشرية أن تتأمل بها وتفكر فيها حتى يوم الدين ... وأعتقد أنه إذ يقول ذلك يقول أشياء صحيحة، ولكنَّني سأدافع ولو للحظة عن كل أولئك الفقهاء والعلماء والمفسرين الذين طالما درستهم، وعاشرت نصوصهم، سوف أذكر محمد أركون بأنَّ هؤلاء الفقهاء كانوا نشيطين جدًا، وألهم حركوا النصوص القرآنية وأنعشوها بتفاسيرهم؛ إلى درجة أنَّه يصعب علينا اليومَ حتى باسم العلوم الإنسانية أن نجد فيها شيئًا آخر جديدًا غير الذي وحدوه ...» ثم يقول: «المفسرون في العصر الكلاسيكي للإسلام كانوا قادرين على أن يستخرجوا من الآيات القرآنية كل ما هو مقال، أو متضمن فيها تقريبًا، ولهذا السبب أقول: إن المسلمين المحدثين الذين يستعيرون المناهج الغربية، كان أحرى بمم أن يكتفوا بمناهج أسلافهم من القدماء، فهي توصلهم بالدقة نفسها لأن يستخلصوا من الآيات القرآنية ما توصلهم إليه هذه المناهج التابعة للعلوم الإنسانية والتي يتغنى بما محمد أركون». ينظر: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد لمحمد أركون (٣٢٦-٣٢٧)، ترجمة هاشم صالح.

<sup>(</sup>٣) وقد ألف عبد الجميد الشرفي كتابًا خصه لشرح هذه الفكرة، واختار له عنوانًا يدل —

ويسخرون من فهم السَّلَف ويقولون: إلى متى تظلَّـون علــي الفهم الصَّحراويِّ البدويِّ للقرآن والسُنَّة؟

قال ابن تيمية - رحمه الله: «استجهال السابقين الأولين واستبلاههم، واعتقاد ألهم كانوا قومًا أمِّين ... لم يتبحروا في حقائق العلم بالله، ولم يتفطنوا لدقائق العلم الإلهي، وأن الخلف الفضلاء حازوا قصب السبق في هذا كله ... هذا القول إذا تدبره الإنسان وجده في غاية الجهالة؛ بل في غاية الضلالة»(١).

وحالُ هؤلاء شبيةٌ بحال المنافقين: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آَمِنُوا كَمَا آَمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كَمَا آَمَنَ السُّفَهَاءُ أَلًا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣].

المقصودون في هذه الآية هم الصحابة؛ فكلُّ مَن سَبَّهم ونسبهم إلى السَّفَه ونقص العلم والحكمة فهو السَّفيه بنصِّ القرآن، والواقعون في هذا «محجوبون عن معرفة مقادير السَّلَف، وعمق علومهم، وقلَّة تكلُّفهم، وكمال بصائرهم، وتالله ما امتاز عنهم المتأخِّرون إلَّا بالتَّكُلُف والاشتغال بالأطراف التي كانت همَّة القوم مراعاة أصولها، وضبط قواعدها، وشدَّ معاقدها، وهممهم مشمرة إلى المطالب العالية في كلِّ شيء؛ فالمتأخِّرون في شأن، والقوم في شأن آخر، وقد جعل اللهُ لكلِّ شيء قدراً»(١).

 <sup>(</sup>١) محموع الفتاوى (٥/١٠).

<sup>(</sup>٢) شرح الطحاوية (٧٦).

ويَزْعُم بعضُهم أنَّ فهمَ الصَّحابة والسَّلف للنُّصوص الشَّرعيَّة كان مناسبًا لواقعهم وثقافة عصرهم، ولا يتناسب مع عصرنا؛ وهذا قولُ باطلُ؛ فإنَّ نصوصَ القرآن نزلت بلغة عربيَّة ذات معان محدَّدة يعقلُها العارفون بهذه اللَّغة: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ يعقلُها العارفون بهذه اللَّغة: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ [يوسف: ٢]، ثم جاءت السُّنَّة لتزيد المعاني اللَّغويَّة بيانًا.

ثم إنَّ أصحابَ رسول الله الله الله الله النَّصوص بحسب ما فهموا من لغة القرآن والسُّنَّة التي كانت لغتهم، وبحسب ما سمعوا من رسول الله الله الله وبحسب ما شاهدوا من المناسبات التي نزلت بسببها الآيات والأحوال التي ذكرت فيها الأحاديث.

ثمَّ جاءت الأجيالُ تلوَ الأجيال من أئمَّة المسلمين وعلمائهم لتفهم من نصوص الكتاب والسُّنَّة هذا الفهمَ نفسه كما تدلُّ عليه مؤلَّفاتُهم؛ فالقولُ بأنَّهم فسَّروا النُّصوصَ بحسب ثقافة عصورهم مجرَّدُ وهم تبطله الحقائق التَّاريخيَّة.

### الأساس الثالث: القول بـ (تاريخيَّة النَّصِّ الشَّرعيّ):

ومعنى ذلك أنَّ ما تضمنته النُّصوصُ الشَّرعيَّةُ من أوامر ونواه إنَّما كانت موجَّهةً إلى الناس الموجودين في زمن نزول الوحي، أو كانت حالُهم تشبه حالَ مَن نزل عليهم القرآن؛ وأمَّا مَن جاء بعدَهم وعاش واقعًا غيرَ واقعهم فلا يشمله النَّصُّ الشَّرعيُّ.

فإذا تغيرت أوضاع الناس في مجمل حياهم - كما هو الأمر في حياة الناس اليوم - فإنَّ تلك الأحكامَ التي يتضمَّنها النَّصُّ ليست متعلِّقةً هم أمرًا و لهيًا، ولهم أن يتديَّنوا فهمًا و تطبيقًا بخلافها؛ معتبرين

أنَّ ذلك هو الدِّين الصَّحيح في حقِّهم، كما كانت تلك الأحكام هي الدِّين الصَّحيح في حقِّ المخاطبين زمنَ النُّزول؛ يقول التُّرابيُّ: «ونحن أشدُّ حاجةً لنظرة جديدة في أحكام الطَّلاق والزَّواج نستفيد فيها من العلوم الاجتماعية المعاصرة، ونبي عليها فقهنا الموروث...»(١).

ويقولُ أحدُهم: «موقفُ القرآن الكريم من المرأة كان موقفًا في عصر معيَّن، ووضعت تلك القواعدُ لعصر معيَّن، ومن الممكن جدًّا أنَّ مثلَ هذه الأشياء قد لا يسمح العصر الذي نعيش فيه بتطبيقها»(٢).

وقال آخرُ: «ونحنُ نعرف أنَّ النُّصوصَ القديمةَ ليست مقطوعةَ الصِّلة بالمجتمعات القديمة، وأنَّ نظامَ الحكم ومكانةَ المرأة وحقوقَ المِنسان وواجباته وعلاقةَ الدِّين بالسُّلطة في هذه النُّصوص تعبير عن واقع قديم لم يعد موجودًا ولم نعد في حاجة إليه».

ويرى بعضُهم أنَّ ما فُرض من تفاصيل العبادات والمعاملات هو أثرُّ لمقتضيات البيئة الحجازيَّة البسيطة في عصر الرَّسول على دون غيرها من البيئات (٣)؛ فالإنسانُ اليومَ في حلِّ من تلك الفروض بمقتضى أوضاعه الجديدة، والخطاب القرآني بصيغة (يا أيُّها النَّاس)، «المقصود بالنَّاس هنا الجماعة الأولى التي كانت تحيطُ بالنَّي على،

<sup>(</sup>١) تجديد أصول الفقه الإسلامي، حسن الترابي (٢١).

<sup>(</sup>٢) حوار حول قضايا إسلامية، إقبال بركة (١٠٢).

<sup>(</sup>٣) الإسلام بين الرسالة والتاريخ لعبد المجيد الشرفي (٦١).

والتي سمعت القرآن من فَمه لأُوَّل مرَّة»<sup>(١)</sup>.

ويقولُ أحدُهم: «كذلك من الملائم هنا إعادةُ النَّظَر ببعض التَّشريعات الفقهيَّة الملازمة لزماها، والتي لا يمكن تصوُّر تطبيقها حاليًا بعد تطوُّر الفكر السِّياسيِّ العالميِّ، وعلى رأسها ما يعرف برافقه أهل الذِّمَّة]... فلا مجال لإعمال مثل هذا الفقه المرتبط بظروف سالفة».

ويطالب بـ «إعادة النّظَر بـبعض التّشريعات الفقهيّة الاقتصاديّة التي كان تشريعها ملازمًا لواقعها الاجتماعيِّ المختلف كليَّةً عن واقعنا المعاصر، ويأتي على رأسها ما يتعلَّق بعمليّات البنوك التي تمثّل عصب الاقتصاد المعاصر؛ مثل العوائد على رؤوس الأموال المقرضة (٢) والتي كان الهدف من تحريمها آنذاك حماية الضّعفاء والمحتاجين من أن تُسْتَعَلَّ حاجتُهم إلى الأموال لتمويل قُوهم اليوميّ؛ فتتراكم عليهم السدُّيون ويستولي المقرضون على بيوهم ومزارعهم»(٣).

وأحكامُ الحدود إنَّما أَمْلَتُها الظُّروفُ التي كان عليها الجتمعُ الختمعُ الذاك؛ حيث كان المجتمعُ بدائيًّا ليس فيه دولةٌ تقوم على استتباب

<sup>(</sup>١) الفكر الأصولي لأركون (٣٠).

<sup>(</sup>٢) أي: الفوائد الربوية، ويتغافل هؤلاء عمًّا لربا البنوك من أضرار على العالم، ولا أدل على ذلك من الأزمة المالية العالمية التي ألقت بظلالها على كل العالم شرقًا وغربًا.

<sup>(</sup>٣) من مقال بعنوان: (تجديد الخطاب الديني)، نشرته حريدة الرياض بتاريخ (٣) من ١٤٢٧/٩/٢٤هـ.).

الأمن؛ وإنَّما يتواثب فيه الناس بعضُهم على بعضهم للانتقام؛ فتكون إقامة الحدود: «أقلَّ الحلول شرَّا، وأدناها مَضَرَّةً؛ لأنَّها على ما فيها من وحشية تمثِّل وقايةً لمحتمع تلك الفترة ممَّا هو أسوأ وأعنف وأكثر فظاعةً»(١).

وهذا يعني أنَّه إذا تغيَّرت أحوالُ المجتمع، ووُجدت الدَّولةُ الـــــي تضبط الأمن، وتوفَّرت السُّجون، أصبحت أحكام الحــــدود الـــــي تضمَّنها القرآن غير ملزمة للمخاطبين بهذا النَّصِّ القرآني (٢٠).

والحجاب لم يَعُدْ ملائمًا للعصر بزعمهم، ولا لمكانة المرأة وتحرُّرها، واقتحامها لكافَّة مجالات الحياة العامَّة من مدارس وجامعات ومعامل وإدارات وتجارات (٣).

بل حتى العبادات قابلة للتَّغيير في هذا العصر؛ فطريقةُ العبادة التي التزمها المسلمون زمنَ نزول القرآن ليست ملزمةً لمن يأتي بعدهم إذا ما تغيَّرت ظروف الحياة؛ بل يمكنهم أن يأتوا من هذه العبادات بما يلائم ظروفهم الجديدة.

فإذا كان النبيُّ ﷺ على سبيل المثال «يؤدِّي صلاتَه على نحـو

(١) الإسلام والحرية الالتباس التاريخي، محمد الشرفي (٨٩).

<sup>(</sup>٢) لقد عطَّلت كثير من الدول حدّ السّرقة، وجعلت بدلاً عن عقوبات أخرى بشرية من السجن ونحوه، فماذا كانت النتيجة؟ لقد امتلأت السجون بمئات الألوف من اللصوص؛ لأنَّ ما وضعوه في القوانين من عقوبات للسَّرقة ليست برادعة، ولن تكون أبدًا رادعة لهذا الداء المستشري.

<sup>(</sup>٣) والواقع المشاهد اليوم يثبت أن ذوات الحجاب يتصدرن بجدارة وكفاءة في كل مجال من مجالات العلم والعمل التي تليق بكرامتهن وخلقهن.

معين، إلا أنَّ ذلك لا يَعني أنَّ المسلمين مضطَّرُّون في كلِّ الأماكن والأزمنة والظُّروف للالتزام بذلك النحو ...»(١).

وبناءً على هذا المبدأ ستنتهي هذه القراءة إلى أن لا يكون للنُصوص الشَّرعيَّة معنى ثابتُ؛ فما يفهم عند أهل زمن على أنَّه مطلوبٌ يصبح عند غيرهم غير مطلوب، وما يُفهم عندهم على أنَّه غير مطلوب يُفهم عند غيرهم على أنَّه مطلوب؛ نتيجة تَغَيُّر للتَّقافات بين الأزمان (٢).

وسببُ هذا الضَّلال في الفهم يرجع لنظرهم لنصوص القرآن والسُّنَّة على أنَّها نصوصُ بشريَّةُ تعامَل كبقيَّة النُّصوص؛ فيجري على غيرها من النُّصوص، وتخضع لمقتضيات التاريخ وتغيُّراته.

ولذلك يقول نصر حامد أبو زيد: «إنَّ النَّصَّ القرآنيَّ وإن كان نصًّا مقدَّسًا، إلَّا أَنَّه لا يخرج عن كونه نصًّا؛ فلذلك يجب أن يخضع لقواعد النَّقد الأدبيِّ كغيره من النُّصوص الأدبيَّة»(٣).

ويقول أركون: «إنَّ القرآنَ ليس إلَّا نصَّا من جملة نصوص أخرى تحتوي على نفس مستوى التَّعقيد والمعاني الفوَّارة الغزيرة؛ كالتَّوراة والإنجيل والنُّصوص المؤسسة للبوذيَّة أو الهندوسيَّة، وكل

<sup>(</sup>١) الإسلام بين الرسالة والتاريخ، عبد الجيد الشرفي (٦٢-٦٣).

<sup>(</sup>٢) النصُّ، السُّلطة، الحقيقة، لنصر حامد أبو زيد (١٣٩).

<sup>(</sup>٣) مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، نصر أبو زيد (٢٤)، بل قد صرح بأن القرآن بشري وليس من كلام الله، كما في كتابه «نقد الخطاب الديني» (١٣٩).

نص تأسيسيّ من هذه النصوص الكبرى حظي بتوسُّعات تاريخيَّــة معيَّنة، وقد يحظي بتوسُّعات أحرى في المستقبل»(١).

وفي هذا من التَّلبيس ما فيه؛ فكيف يَستوي كتاب الله مع الكتب الحرَّفة، أو تلك التي اكتتبها بشر؟! وكيف يُقاس كلامُ ربِّ العالمين الذي علم ما كان وما سيكون على كلام الإنسان الذي لا يدرك من العلم إلَّا قليلاً؟! إنَّ كلامَ الله لا يمكن حصرُه وتقييدُه بزمن معين؛ لأنَّ الله أنزله ليكون دستورًا للنَّاس في كلِّ زمان ومكان، وهو يعلم ما يصلح لعبيده ويناسبهم في جميع الأزمنة والأحوال، لا يخفى عليه شيء وهو السَّميع البصير.

ونقول لهؤلاء ﴿أَأَنْتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الأساس الرابع: القولُ بنسبيَّة الحقيقة، وعدم وجود حقيقة مطلَقة:

فهم لا يؤمنون بوجود حقيقة واحدة ثابتة في كلِّ زمان ومكان؛ بل الحقُّ نسبيُّ؛ فما تراه حقًا يراه غيرُك باطلاً، وما تظنُّه اليومَ صوابًا قد لا يكون كذلك غدًا.

يقول أركون: «إنَّ القولَ أنَّ هناك حقيقةً إسلاميَّةً مثالية وجوهرية مستمرة على مدار التاريخ وحتى اليوم، ليس إلا وهمًا أسطوريًا لا علاقة له بالحقيقة والواقع»(٢).

\_

<sup>(</sup>١) الفكر الأصولي لمحمد أركون (٣٦).

<sup>(</sup>٢) الفكر الإسلامي نقد واجتهاد (٢٤٦-٢٤٧).

ويقولون: لا أحدَ يَملك الحقيقةَ المطلقـة. ويوظِّفون ذلـك سياسيًّا في شعاراتهم: [التّعدديّة]، و[قبول الآخر].

ويقصدون بالآخر: اللَّادينيَّة والإلحاد والفجور، ويرون أنَّه لا بدَّ من التَّعامل مع جميع هذه المفاهيم على قدم المساواة، ولا داعي للإنكار على فكر ما، أو التَّشنيع على شذوذ ما؛ لأنَّ الحقيقة المطلقة غيرُ موجودة؛ يقول أحدهم: «لن تكون متقدِّمًا أو صاحبَ أمل في التَّقَدُّم إلا إذا قبلت الرَّأيَ على أنَّه حقيقةٌ، والحقيقة على أنَّها مطلقة وليست نسبيَّة»(١).

وحاصلُ هذه المقولات: أنَّه لا أحدَ يمكنه القطعُ بأنَّ رأيه أو معتقدَه هو الحقُّ وأنَّ رأيَ غيره أو معتقدَه خطأ قطعًا؛ وإنَّما غايةُ ما يمكنه الجزمُ به أنَّ رأيه صواب يحتملُ الخطأ، وأنَّ رأيَ غيره خطأ يحتمل الصواب (٢).

فما يراه حقًا قد يراه الآخر باطلاً، وما يراه خيرًا قد يراه الآخر شرًا؛ وهو ما يُسَمَّى بنسبيَّة الحقيقة.

وبناءً على قولهم فالحقُّ قد يكون في الإسلام، وقد يكون في غيره من الدِّيانات المحرَّفة أو الباطلة؟!

الحقُّ قد يكون عند أهل السُّنَّة وقد يكون عند غيرهم من أهل

<sup>(</sup>١) من هنا يبدأ التغيير (٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) نعم، المسائل التي يسوغ فيها الاجتهاد يصح أن يقال فيها: لا أحد يحتكر فيها الحق والصواب، وهو ما عناه الإمام الشافعي بقوله: «قولي صواب يحتمل الخطأ، وقول غيري خطأ يحتمل الصواب».

البدع!

ولذلك يرى بعضُهم أنَّ من حقِّ أيِّ مواطن في دولة الإســـــلام تغييرَ دينه إذا اقتنع بغيره (١).

وهذه المقولاتُ التي تُقرِّر بأنَّه لا أحد يَحتكر الحقيقة كافيـةُ لنقض أصل الإيمان؛ لأنَّ أصولَ الإيمان مبنيَّةُ على القطعيَّة واليقين؛ فمن لم يوقن بتوحيد الله، فليس بمؤمن في دين الله، ومَن لم يوقن يقينًا لا شَكَّ فيه بأنَّ الله فردٌ صمدٌ لا شريكَ له في ملكه وخلقـه، فليس بمؤمن في دين الله.

ومن لم يوقن يقينًا لا تردُّدَ فيه بأنَّ القرآنَ معصومٌ من التَّحريف والتَّبديل، وأنَّ الوحيَ قد والتَّبديل، وأنَّ الوحيَ قد انقطع بموته، فليس بمؤمن في دين الله.

وقل مثلَ ذلك فيما سوى هذا وذاك من أصول الدِّين وقطعيَّاته؛ ﴿فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَأَنَّى وقطعيَّاته؛ ﴿فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ [يونس: ٣٢]؛ فهما طريقان لا ثالث لهما: الحق، وما عداه فهو الضَّلال.

فالحقُّ واحدٌ لا يتعدَّدُ، والضَّلالُ ألوان وأنماط، فماذا بعد الحقِّ إِلَّا الضَّلال؟

ولو لم يكن ثمَّةَ حقيقةٌ مطلَقةٌ لكان أمرُ الله باتِّباع الحقِّ والتزامه عبثًا لا معنى له، ولو صحَّ هذا فما معنى قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ هَلَا

<sup>(</sup>١) ينظر: لقاء حريدة المحرر مع حسن الترابي، العدد (٢٦٣، آب ١٩٩٤).

صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ فَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]؛ أين هذا الصِّراطُ المستقيم الذي يأمرنا الله باتباعه إذا كان لا أحدَ يملك الحقيقة، وأين هي تلك السُّبُلُ الضَّالَة التي هانا عن اتباعها إذا كانت الحقيقة نسبَةً؟!

«وهذا المذهبُ أوَّلُه سفسطةٌ وآخرُه زندقةٌ؛ لأنَّه يرفع الأمررَ والنَّهيَ والإيجاب والتَّحريم والوعيد في هذه الأحكام، ويبقى الإنسانُ إن شاء أن يُوجب وإن شاء أن يُحرم، وتستوي الاعتقادات والأفعال؛ وهذا كفرٌ وزندقةٌ»(١).

وقد وصَفَ ابنُ الجوزيّ - رحمه الله - القائين بهاذا القول بالجهل، فقال: «قد زعمت فرقةٌ من المتجاهلين أنّه ليس للأشياء حقيقةٌ واحدةٌ في نفسها؛ بل حقيقتُها عندَ كلِّ قوم على حسب ما يعتقد فيها ...»(٢).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٩/٤٤١-٥٤١).

<sup>(</sup>٢) تلبيس إبليس (٤٥).

### نتائجُ القراءة المعاصرة

إنَّ الدَّعوةَ لقراءة حديدة ومعاصرة للنَّصِّ الشَّرعيِّ دعوةٌ لها نتائج خطيرة (١)، ومن ذلك:

١ - نزعُ الثّقة بمصدر الدّين؛ فهذه القراءةُ الجديدةُ للنَّصِّ تفضي إلى نزع الثّقة في مصدر الدّين قرآنًا وسنَّةً من النُّفوس.

7- إلغاء العمل بالقرآن الذي نزل ليكون مرجعًا ومنهاجًا للناس؛ لأنَّ كلَّ إنسان سيفهم منه فهمًا مغايرًا لفهم الآخر؛ ممَّا يَنْتُجُ عنه أن لا يكون هناك قانونُ عامُّ يَحْتَكم إليه جميعُ الناس؛ وذلك واضحُ عند الاحتجاج على أحدهم بآية من التَّنزيل؛ سيقول مباشرة: هذا فهمك للآية ولا يلزمني. أو: هذه قراءة ممكنة للقرآن من جملة قراءات كثيرة أخرى ممكنة.

فإن قيل له: قال ابن عباس أو غيره من السَّلَف قال: رأي ابن عباس قراءةٌ أخرى ممكنة.

فالنتيجة إذًا: رفعُ القرآن الإلهيّ من الأرض، ولا يبقى إلا القراءات البشريَّة النِّسبيَّة المحتَمَلة؛ وأمَّا [مرادُ الله] من الآية الذي هو الحقُّ الوحيد، فلا يمكن الوصول إليه حسب زعمهم.

يقول نصر حامد أبو زيد: «بفرض وجود دلالة ذاتيَّة للــنَّصِّ

(۱) للاستزادة يرجع كتاب: «العلمانيون والقرآن الكريم» د. أحمد إدريس الطعان (۱) ٨٤٢-٨١٥).

القرآني فإنه من المستحيل أن يدَّعي أحدُ مطابقة فهمه لتلك الدِّلالة»(١)؛ فبعد أن أنزل الله علينا هذا القرآن ليكون نورًا مبينًا يهدينا ويرشدنا ويخرجنا من الظُّلمات إلى النُّور، يحاول هؤلاء قطع تلك الصِّلة بين العباد وربِّهم، ويزعمون استحالة وصول أحد من البشر إلى مراد الله.

إِنَّ النتيجةَ الحتميَّةَ لهذا القول أن يصبح القرآنُ والسُّنَّةُ ألفاظًا لا معاني لها يرجع إليها، وبذلك تكون هذه الأمَّةُ كغيرها من الأمـم التي عطَّلت العملَ بالوحي الإلهيِّ؛ فعن زياد بن لبيد- رضي الله عنه- قال: ذَكَرَ النَّبِيُّ عَلَىٰ شيئًا فقال: وذاك عند أوان ذهاب العلم.

قلت: يا رسول الله، وكيف يَذْهَبُ العلم ونحن نقرأ القرآن، ونقرِّته أبناءَنا، ويقرِّئه أبناؤنا أبناءهم إلى يوم القيامة؟

قال: «ثكلتك أمُّك يا ابنَ أمِّ لبيد؛ إن كنتُ لأراك من أفقه رجل بالمدينة، أَولَيس هذه اليهود والنصارى يقرؤون التَّوراة والإنجيلَ لا يَنتفعون لمَّا فيهما بشيء»(٢).

٣- ومن أخطر نتائج هذه القراءة: إلغاء الفهم الصَّـحيح للدِّين:

فالقراءةُ الجديدةُ للنَّصِّ الشَّرعيّ بما أَنَّها قراءةُ محرّفة للنصّ المُشَرعيّ بما أَنَّها شأن شخصيّ فرديّ، وبما أنّنا المحتمالات غير متناهية، وبما أنّها شأن شخصيّ فرديّ، وبما أنّنا الآن في زمن تغيَّرت ظروفه تغيُّرًا جَذريًّا عمَّا كان عليه الأمر من

<sup>(</sup>١) نقد الخطاب الديني (٢١٩).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٤٠٤٨) وصححه الألباني في المشكاة (٢٧٧).

قبل، فإنَّها ستكون قراءةً ناسخةً للدِّين الصَّحيح الذي تناقلتُه أحيالُ الأَمَّة من العهد النَّبويِّ إلى الآن (١).

فهذه القراءةُ الجديدةُ سينشأ عنها دينٌ يمكن أن يُسَمَّى أيّ شيء إلَّا الإسلام.

وقد اعتمد بعضُ هؤلاء المحرِّفين تعبيرًا عن الفهم الجديد للدِّين مصطلحَ «الرِّسالة التَّانية للإسلام»، أو «الوجه التَّاني لرسالة الإسلام»؛ إشارةً إلى أنَّ الرِّسالة الأولى هي التي استقرَّ عليها فهم الأمَّة للإسلام، والرسالة التَّانية هي الرسالة الحقيقيَّة التي لم تُفهم، والتي آن أوانُ فهمها لتكون هي الدِّين الحقُّ الذي تبشِّر به القراءةُ الجديدةُ (٢).

إنَّ الفهمَ الجديدَ للدِّينِ الذي تنتجه هذه القراءةُ هو فهمُّ قـد يَنتهي من حيث المبدأ إلى مخالَفة كلِّ ما هو سائد من فهم؛ سـواءً تعلَّق الأمرُ بالمرتكزات العقديَّة، أو بالشَّرائع والأخلاق (٣).

فالإسلامُ الذي يتحدَّثون عنه في هذه القراءة المعاصرة ليس هو

<sup>(</sup>۱) بل حتى مفهوم «الله» قابل للتغيير عندهم، يقول أركون: (على عكس ما تنطق المسلمة التقليدية التي تفترض وجود إله حيّ متعال ثابت لا يتغير، فإن مفهوم الله لا ينجو من ضغط التاريخية وتأثيرها، أقصد أنه خاضع للتحول والتغير بتغير العصور والأزمان). مفهوم النص (۲۰).

<sup>(</sup>٢) وقد عنون محمود محمد طه كتابه الذي شرح فيه فهمه الجديد للدين بــ«الرسالة الثانية في الإسلام»، وألف رسالة أخرى بعنوان: «الإسلام برسالته الأولى لا يصلح لإنسان القرن العشرين».

<sup>(</sup>٣) النص، السلطة، الحقيقة، نصر حامد أبو زيد (١٣٤).

الإسلام الذي أنزله الله عزّ وجلً على محمد ﷺ وقال: ﴿إِنَّ السليّن عِنْدَ اللّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا الْحِارَةِ مَنْ يَكُفُرْ بِآيَاتِ اللّهِ فَإِنَّ اللّهِ مَا اللّهِ مَسْرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ [آل عمران: ٩١]، وقال: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا الْحِسَابِ ﴾ [آل عمران: ٨٥]؛ وقال: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥]؛ وإنّما إسلامٌ حديد منفتح، وغير مغلق، وغير مكتمل (١١)، بعكس ما أراده الباري – عز وجل: ﴿الْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْ وَأَتْمَمْ وَأَتْمَمْ مَا عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]؛ فالإسلام أركان؛ فالشَّهادتان في الدِّين الجديد ليس لهما مدلولٌ إيمانيٌّ لأنَّه وفي حقيقة الأمر وطبقًا لمقتضيات العصر لا تعني الشهادة السلطة والشَّهادة السلطة والشَّهادة السلطة والشَّهادة على العصر، فليست الشَّهادتان إلى الشَّهادة النَّظريَّة والشَّهادة العمليّة على قضايا العصر وحوادث التَّاريخ» (٢).

أمَّا الجزء التَّاني من الشَّهادة فليس من الإسلام؛ لأنَّ المسلمين هم الذين أضافوها؛ إذ كان الإسلامُ في البداية دعوةً إلى لقاء لكلِّ الأديان (٣).

<sup>(</sup>١) يقول أركون: (الإسلام لا يكتمل أبدًا؛ بل ينبغي إعادة تحديده وتعريفه داخل كل سياق احتماعي ثقافي، وفي كل مرحلة تاريخية ...). قضايا في نقد العقل الديني (١٧٤).

<sup>(</sup>٢) من العقيدة إلى الثورة لحسن حنفي (١٧/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: صوت الناس، محنة ثقافة مزورة للصادق النيهوم (٢٥).

وليس من الضَّروريِّ أن يَحتشدَ النَّاسُ جماعات في مسجد لإقامة الصَّلاة؛ وذلك لأنَّ الصَّلاة مسألةٌ شخصيَّةٌ (١)، وليست واحبةً (٢)، وقد فرضت أصلاً لتليين عريكة العربي، وتعويده على الطَّاعة للقائد (١)، وتُغني عنها رياضة اليوغا (٤)؛ وهو ما غفل عنه الفقهاء (٥).

ولا بأسَ من الجمع بين الصَّلاتين؛ لأنَّ الأوضاع الحديثة تجعل الالتزامَ بالوقت متعذِّرًا في كثير من الحالات (٦).

والزكاة أيضًا ليست واجبة وإنَّما هي اختيارية (٧).

كما أنَّها لا تؤدِّي الغرضَ؛ لأنَّها تراعي معهودَ العرب في حياهم التي كانوا عليها؛ فهي تَمَسُّ الثروات الصَّغيرة والمتوسطة أكثر ممَّا تمسُّ الثَّروات الضَّخمة...) (^^).

والصوم كذلك ليس فرضًا وإنما هو للتخيير (٩).

<sup>(</sup>١) قال أركون كما نقله عنه عبد الرزاق هوماس في كتابه (القراءة الجديدة في ضوء ضوابط التفسير) (١٦٩).

<sup>(</sup>٢) الإسلام بين الرسالة والتاريخ عبد المجيد الشرفي (٦٣).

<sup>(</sup>٣) سلطة النص عبد الهادي عبد الرحمن (١١٠-١١١).

<sup>(</sup>٤) هي طريقة فنية تقوم على ممارسة بعض التمارين التي تحرر النفس من الطاقات الحسية والعقلية، وتوصلها شيئًا فشيئًا إلى الحقيقة.

<sup>(</sup>٥) الإسلام في الأسر الصادق النيهوم (١٢٧-١٣٤).

<sup>(</sup>٦) لا حرج، قضية التيسير في الإسلام، جمال البنا (١٥٥٦).

<sup>(</sup>٧) الإسلام بين الرسالة والتاريخ عبد الجيد الشرفي (٦٣)، وجوهر الإسلام للعشماوي ( $(V-\Lambda)$ ).

<sup>(</sup>٨) وجهة نظر للجابري (١٥١، ١٥١).

<sup>(</sup>٩) لبنات للشرفي (١٧٣)، والإسلام بين الرسالة والتاريخ (٦٣-٦٤).

وهو مفروضٌ على العربيِّ فقط؛ لأنَّه مشروطٌ بالبيئة العربيَّة؛ ولذلك فالصَّومُ بالنِّسبة للمسلم غير العربيِّ محرَّد دلالة وعبرة دينيَّة (١)؛ بل إنَّ الصَّومَ يَحرم على المسلمين في العصر الحاضر؛ لأنه يقلِّل الإنتاجَ (١).

أما الحج فليس من الضَّروري أن يُقام بطقوسه المعروفة؛ إذ يُغني عنه الحجُّ العقليُّ أو الحجُّ الرُّوحيُّ (٣).

وعلى هذا الأساس من التَّأصيل للفهم الجديد ألغت هذه القراءة الحدود (<sup>3)</sup>، باعتبارها أحكامًا تاريخية لا تناسب عصرنا، وهي عقوبات وحشية همجية بغيضة (<sup>0)</sup>.

ونظامُ الإرث الذي يميِّز بين الرَّحل والمرأة لا يتلاءم مع هــــذا العصر؛ فيجب أن يُلغى (٦).

<sup>(</sup>١) سلطة النص لعبد الهادي عبد الرحمن (١٠٩).

<sup>(</sup>٢) ويعلق أركون على دعوة النبي السلام أصحابه للفطر في رمضان في وقت الحرب قائلاً: (ونحن كذلك في حرب ضد التخلف). كما في الحوار الذي أجرته معه المجلة الفرنسية: (لونوفيل أبسر فاتور) (Observateur Nouvel) فبراير ١٩٨٦.

<sup>(</sup>٣) أركون في مجلة الكرمي (٢٣/١)، العدد ٣٤، ٩٨٩م.

<sup>(</sup>٤) يقول الترابي في حوار أجرته معه مجلة (دير شبيغل) الألمانية في (١٩٥/٤/١٧): (هذه الحدود لا تقام اليوم في السودان، لأن تفسيرنا للشريعة متطور أكثر مما هو عليه الحال في البلاد الإسلامية الأخرى).

<sup>(</sup>٥) الإسلام والحرية، محمد الشرفي (٨٩).

<sup>(</sup>٦) لأن إعطاء الذكر مثل حظ الأنثيين كان استجابة لمتطلبات المجتمع في ذلك الوقت كما يقول الجابري، ينظر: التراث والحداثة للجابري (٥٤-٥٥).

وأنظمة الأسرة: نظام القوامة، نظام الطلاق، نظام الحضانة، نظام التعدد، حرمة الإجهاض، لا تنسجم مع تطورات العصر؛ فيجب أن تُلْغَى أو تُعَدَّل؛ لمنافاتها للعدل والمساواة بين الرَّحل والمرأة (١).

والقراءةُ المتأنّيةُ للقرآن لا يمكن أن تؤدِّي إلَّا إلى منع تعددُ الزَّوجات!! كما يقول أركون (٢)، وانتهت هذه القراءةُ أيضًا إلى ما يُشْبه إباحة بعض أنواع من الزِّنا وإخراجه من دائرة التَّجريم الذي أُثْبَتَتْه قطعيَّات النُّصوص؛ فقال محمَّدُ الشَّرفيُّ: «يتحتَّم حصرُ معنى الزِّنا في العلاقة الجنسيَّة بين رجل وامرأة أحدُهما متزوِّجُ؛ لأنَّ هذه العلاقة فقط يمكن اعتبارُها جنايةً»(٣).

والخمرُ ليست محرَّمةً؛ ولكن مأمورٌ باجتنابها فقط؛ كما يقول العشماويُّ ومحمَّد شحرور (١)، والرِّبا المحرَّم ما كان أضعافًا مضاعفةً فقط.

وهكذا يتمُّ طمسُ الإسلام الرَّبَّانيَّ الذي أُرسل به محمد كُلُّ، وإبراز الإسلام المخترع بأركانه الجديدة والعصرية والفتوحة، والقابلة لكلِّ الأفهام والتَّأويلات، التي لا تتوقف عند حدٍّ معيَّن؛

<sup>(</sup>١) الإسلام بين الرسالة والتاريخ، عبد المجيد الشرفي (٨٢).

<sup>(</sup>V) حوار أجرته معه المجلة الفرنسية: (لونوفيل أبسر فاتور) Observateur) فبراير ۱۹۸٦.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحرية (٨٥).

<sup>(</sup>٤) الإسلام السياسي، محمد سعيد عشماوي (١٢١)، الكتاب والقرآن، محمد شحرور (٢٠٦).

لأنّه لا حدود يمكن الوقوف عندها؛ فالإيمانُ أيضًا ليس هو الإيمان الذي يقوم على ستّة أركان؛ «فالإيمانُ في عصرنا يعني الانتقالَ إلى إدراك عميق لمنهجيّة الخلق والتّكوين كما يوضّحُها اللهُ في القرآن، وهي مرحلةُ إيمانيَّةُ لم يصلها من قبل إلّا الذين اصطفاهم الله»(١).

ويكفي أن يتحقَّقَ في الإيمان المعاصر عند بعضهم ركنان فقط؛ هما: الإيمان بالله واليوم الآخر (٢)، وعند البعض الآخر: «الإيمان بالله والاستقامة»(٣).

والقصدُ من ذلك هو إدخالُ النَّصاري واليهود في مفهوم الإيمان والإسلام، واعتبارُهم ناجين يوم القيامة.

وعند طائفة ثالثة يُفتَح المجالُ للبوذيَّة وكلِّ الأديان الوضعيَّة للدُّخول في سفينة النَّجاة (٤).

لأنَّه يعسر على المؤمن في عالم اليوم أن يُهمل التَّحدِّيَّات الـــيَ تَمتُّلها الأديانُ الأخرى المخالفة لدينه الموروث؛ فليس من الحكمــة الإلهيَّة أن أحكم أنا المسلم على ثلاثة أرباع البشريَّة من معاصــري غير المسلمين بالدِّهاب إلى الجحيم؟!(٥).

فلفظ (المسلم) و (المؤمن) يشمل عندهم اليهود والنصاري

<sup>(</sup>١) العالمية الإسلامية الثانية لأبي القاسم حاج حمد (٢/٩٧ ٤ - ٩٩).

<sup>(</sup>٢) نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي (٣١) محمد الشحرور.

<sup>(</sup>٣) جوهر الإسلام (١٠٩-١٢١) للعشماوي.

<sup>(</sup>٤) ينظر: نافذة على الإسلام (٦٠)، والفكر الإسلامي نقد واحتهاد لأركون (٨٤).

<sup>(</sup>٥) لبنات لعبد الجيد الشرفي (١٠١).

وغيرهم؛ نظرًا لتطوُّر المفاهيم الاجتماعية والوطنية والسياسية، ومفهوم (ملَّة إبراهيم) - والتي تعني التَّوحيد - تَطَوَرت إلى معنى وحدة الأديان.

والشرك بالله - عزَّ وحَلَّ - لم يعد هو التَّوَجُّه بالعبادة إلى غير الله - عز وحل؛ وإنَّما أصبح يعني النَّبات في هذا الكون المتحرِّك، وعدم التَّطُوُّر بما يتناسب مع الشُّروط الموضوعيَّة المتطوِّرة دائمًا؛ فالتَّخلُّف شركُ والتَّقدُُّم توحيدٌ (۱).

إنَّ التَّوحيدَ هو توحيدُ الأمَّة والفكر وليس توحيدَ الآلهة (٢).

والفنُّ بما فيه من رقص وموسيقى من شعب الإيمان والتَّوحيد<sup>(٣)</sup>.

والغيبيَّات عمومًا كالعرش والكرسيّ والملائكة والجنّ والحسن والصِّراط والسِّجلَّات وغير ذلك ليست إلا تصوُّرات أسطوريَّة (٤).

والعالَمُ الآخرُ أسطورةٌ اخترعها الكهنة ليسيطروا على النَّــاس ويحكموهم (°).

والبعثُ الذي يريده القرآن والنَّبيُّ ﷺ ليس هو البعــــ بعـــد

<sup>(</sup>١) الكتاب والقرآن لشحرور (٤٩٦).

<sup>(</sup>٢) حوار المشرق والمغرب لحسن حنفي (٥٤–٥٧).

<sup>(</sup>٣) قاله حسن الترابي في كتابه (قيمة الدين ... رسالية الفن).

<sup>(</sup>٤) النص، السلطة، الحقيقة، نصر حامد أبو زيد (١٣٥).

<sup>(</sup>٥) الإسلام في الأسر للصادق النيهوم (٨٢).

الموت؛ وإنَّما هو البعثُ من عالم الطُّفولة والتَّخلُّف إلى عالم التَّقدُّم والوعي (١).

«قد لا يكون البعث واقعةً مادِّيَّةً تتحرَّك فيها الجبال، وتخرج لها الأحساد؛ بل يكون البعثُ هو بعثُ الحزب وبعثُ الأمَّـة وبعـثُ الرُّوح؛ فهو واقعةُ شعوريَّةُ تمثِّل لحظةَ اليَقَظة في الحياة في مقابـل لحظة الموت والسُّكون»(٢).

وحديثُ القرآن عن اللَّوح المحفوظ «هو صورة فنَّيَّةُ، الغايةُ منها إثباتُ تدوين العلم؛ فالعلم المدوَّن أكثرُ دقَّةً من العلم المحفوظ في الذَّاكرة، أو المتصوَّر في الذِّهن»<sup>(٣)</sup>.

وأنَّ المرءَ لكي يكون مسلمًا لا يحتاج إلى الإيمان بالجنّ والملائكة؛ فالإيمان ما وقر في القلب وصدَّقه العملُ (٤).

و «الجنة والنار هما النعيم والعذاب في هذه الدنيا، وليس في عالم آخر يحشر فيه الإنسان بعد الموت؛ الدُّنيا هي الأرض، والعالَم الآخر هو الأرض؛ الجنةُ ما يصيب الإنسان من خير في الدُّنيا، والنَّارُ ما يصيب الإنسان من شرِّ فيها» (٥)، و «أمور المعاد هي الدراسات المستقبلية بلغة العصر، والكشف عن نتائج المستقبل ابتداءً من

<sup>(</sup>١) الإسلام في الأسر للصادق النيهوم (١٠٦-١٠٧).

<sup>(</sup>٢) من العقيدة إلى الثورة لحسن حنفي (٤/٥٠٨).

<sup>(</sup>٣) من العقيدة إلى الثورة (١٣٥/٤).

<sup>(</sup>٤) في فكرنا المعاصر لحسن حنفي (٩٣).

<sup>(</sup>٥) من العقيدة إلى الثورة (٦٠١/٤).

حسابات الحاضر»(١).

و «أن المقصود بالنفخ في الصور، وقيام الساعة: صراعُ المتناقضات» (٢).

«أمَّا الحور العين والملذات فهي تعبير عن الفن والحياة بــدون قلق» (٣).

فطريقةُ هؤلاء القوم: تفسير النُّصوص الشَّرعيَّة بالتَّاويلات الفاسدة المتضمّنة تكذيب الرسول ﷺ؛ فحسبهم ذلك بطلانًا.

وقد صدق فيهم قولُ النَّبِيِّ ﷺ: «سيكون في آخر أمتي أناس يحدِّثونكم ما لم تسمعوا أنتم والا آباؤكم، فإيَّاكم وإيَّاهم» (٤).

وأمَّا زعمُ بعضهم بأنَّ هذا من التَّحديد في الدِّين الذي أخبر به النَّبيُّ على رأس كلِّ مائة سنة النَّبيُّ على رأس كلِّ مائة سنة

<sup>(</sup>١) من العقيدة إلى الثورة لحنفي (٢٠٥/٤).

<sup>(</sup>٢) الكتاب والقرآن (٢٣٦، ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) العنف والمقدس والجنس في الميثولوجيا الإسلامية لتركي علي الربيعو (١٤٠- ١٤١).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٦).

<sup>(</sup>٥) سمي دجالاً لتمويهه على الناس وتلبيسه وتزيينه الباطل، لسان العرب (٢٣٦/١١).

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم (٧).

مَن يجدِّد ها دينَها»(۱)، فليس بصحيح؛ لأنَّ المقصودَ بالتَّجديد إلى الله الدَّين الذي كان عليه السَّبيُّ الله ومن تبعهم بإحسان، لا الإتيان بدين جديد مخترع (۲) يتناقض مع ما كان عليه النبي الله وأصحابه وأئمة القرون المفضلة.

فالدِّين أصلُه ثابتٌ لا يتبدَّل ولا يتغيَّر؛ ولكن تعلق الأدران والأوهام والأغلاط بالدِّين في عقول الناس وتصرفاهم هو الذي يحتاج إلى تجديد.

وقد صدر عن مجمع الفقه الإسلاميِّ بخصوص القراءة الجديدة للقرآن ما يلي:

«إنَّ مجلسَ مجمع الفقه الإسلاميّ الدَّوليّ المنبثق عن منظَمة المؤتمر الإسلاميّ المنعقد في دورته السّادسة عشرة بدُبيّ (دولة الإمارات العربية المتحدة) ٣٠ صفر - ٥ ربيع الأول ٢٢٦هم، الموافق ٩ - ١٤٢٤ نيسان (إبريل) ٢٠٠٥م، بعد اطِّلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع القراءة الجديدة للقرآن وللنُّصوص الدِّينيَّة، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله، قرَّر ما يلي:

أولاً: إنَّ ما يسمَّى بالقراءة الجديدة للنُّصوص الدِّينيَّة إذا أدَّت

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٢٩١) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٧٥٥).

<sup>(</sup>٢) وقد صرح حسن حنفي بأن التجديد يكون بإعادة بناء هذا الدين من جديد، فقال: (يجب تغيير تلك النظرية الموروثة طبقًا لحاجات العصر، ابتداء من علم أصول الدين). التراث والتجديد (٦١).

لتحريف معاني النُّصوص ولو بالاستناد إلى أقوال شاذَة بحيث تخرج النُّصوص عن المجمع عليه، وتتناقض مع الحقائق الشرعية - يُعَدُّ بدعةً منكرةً وخطرًا حسيمًا على المجتمعات الإسلاميَّة وثقافتها وقيمها، مع ملاحظة أنَّ بعض حَمَلة هذا الاتِّجاه وقعوا فيه بسبب الحهل بالمعايير الضَّابطة للتَّفسير أو الهوس بالتَّجديد غير المنضبط بالضَّوابط الشَّرعيَّة.

وتتجلَّى بوادرُ استفحال الخطر في تبنِّي بعض الجامعات منهجَ هذه القراءات، ونشر مقولاتها بمختلف وسائل التَّبليغ، والتَّشجيع على تناوُل موضوعاتها في رسائل جامعيَّة، ودعوة رموزها إلى المحاضرة والإسهام في النَّدوات المشبوهة، والإقبال على ترجمة ما كتب من آرائها بلغات أحنبيَّة، ونشر بعض المؤسسات لكتبهم المسمومة.

ثانيًا: أصبح التَّصَدِّي لتيار هذه القراءات من فروض الكفايـة، ومن وسائل التَّصَدِّي لهذا التَّيَّار وحسم خطره ما يلي:

\* دعوة الحكومات الإسلاميَّة إلى مواجهة هذا الخطر السدَّاهم، وبين وبين حرية الرأي المسؤولة الهادفة المحترمة للثوابت، وبين الحرية المنفلتة الهدَّامة؛ لكي تقوم هذه الحكومات باتِّخاذ الإجراءات اللَّازمة لمراقبة مؤسَّسات النَّشر ومراكز الثَّقافة ومؤسَّسات الإعلام، والعمل على تعميق التَّوعية الإسلاميَّة العامَّـة في نفوس النشء والشباب الجامعي والتَّعريف بمعايير الاجتهاد الشَّرعيِّ والتَّفسير الصَّحيح وشرح الحديث النَّبوي.

\* اتِّخاذ وسائل مناسبة [مثل عقد ندوات مناقشة] للإرشاد إلى التَّعَمُّق في دراسة علوم الشَّريعة ومصطلحاتها، وتشجيع الاجتهاد المنضبط بالضَّوابط الشَّرعيَّة وأصول اللَّغة العربيَّة ومعهوداتها.

\* توسيع محال الحوار المنهجيِّ الإيجابيِّ مع حملة هذا الاتِّجاه.

\* تشجيع المختصِّين في الدِّراسات الإسلاميَّة لتكثيف الــرُّدود العلميَّة الجادَّة ومناقشة مقولاتهم في مختلف المجالات؛ وبخاصَّة مناهج التَّعليم.

\* توجيهُ بعض طلبة الدِّراسات العليا في العقيدة والحديث والشَّريعة إلى اختيار موضوعات رسائلهم الجامعيَّة في نشر الحقائق والرَّدِّ الجادِّ على آرائهم ومزاعمهم.

\* تكوين فريق عمل تابع لجمع الفقه الإسلاميِّ الـــدُّولِيِّ، مــع إنشاء مكتبة شاملة للمؤلَّفات في هذا الموضوع ترصد ما نُشر فيــه والرُّدود عليه؛ تمهيدًا لكتابة البحوث الجادَّة، وللتَّنسيق بين الدَّارسين فيه ضمن مختلف مؤسَّسات البحث في العالم الإسلاميِّ وخارجــه، والله أعلم»(۱).

-

<sup>(</sup>١) مجلة مجمع الفقه الإسلامي (١٦/٤) قرار رقم ١٤٦.

## أصحاب القراءة الجديدة والمصطلحات الغريبة

إنَّ من الملاحظات العامَّة على أصحاب هذا المنهج: التَّشدُّق بالألفاظ، والتَّمَعُّك بالمصطلحات بقصد الإغراب.

ومن طُرُقهم الشَّائعة في كتبهم ومصنَّفاتهم حتمُ المصطلحات بـــ (وِيَّة) لإعطائها مدلولات جديدة وغريبة لا يعرف أحد غيرهم.

فالسلفيَّة تتحول إلى: سلفويَّة، والسلفي إلى: سلفويّ.

والأصولية إلى: أصولويَّة، والأصوليُّون: أصولَويُّون.

والنَّصِّيُّون إلى: نصويُّون.

والماضي إلى: ماضوية.

التاريخ والتاريخيّ: يتحوَّل إلى تاريخويّ، أو النزعة التاريخويَّــة، والأخلاقية تصبح الأخلاقويــة، والإســـلامي إلى: إســـلاموي أو إسلاموية.

كلُّ ذلك مصحوبٌ بأسلوب ماكر في استعمال المصطلحات الغامضة كالغنوصية، والأبستمولوجية، والإمبريقية، والأنسنة، والمستقبلوية، والأنطولوجية، والبلشفية، والمنشفية، والديالكتيكية، والسيوكولاستيكية، والزمكانية، والميكانزماتية، والسيميولوجية، والهرمونوطيقية، والديماغوجية.

وعندهم شغف شديد بالكلمات التي تنتهي بـ[لوجيا]؛ فترى أحدَهم يقول مثلاً: (على المستوى السايكولوجي والسوسيولوجي

والإنتربولوجي).

وألفاظ كثيرة غيرها انبهر بها كثير من السُّذَّج من المشقَفين، وظُنُّوها علمًا؛ فلاكتها ألسنتُهم في المحالس، ورَسَمَتْها أقلامُهم في الكتب؛ لكي يُقالَ عنهم: متنوِّرون، متحضِّرون، عصريُّون!!

والقُرَّاءُ لا يملكون إلَّا أن يشهدوا لهم بالعلم والتَّعَمُّق فيه؛ مـع أنَّهم لا يفهمون شيئًا من كلامهم.

وكما قال ﷺ: «إنَّ أخوفَ ما أخاف على أمَّتي كلُّ منافق عليم اللِّسان»(١).

والعجبُ أنَّهم أنفسهم يعترفون بعدم فهمهم لها؛ ف [هاشم صالح] الذي ترجم كتب محمد أركون يَعْتَرفُ (٢) «بأنَّه لم يستطع أن يفهم هذه المصطلحات إلَّا بعد (١٠) سنوات، وبعضها بعد (٣) سنوات من الدِّراسة في المعاهد الفرنسيَّة، حتى استطاع أن يتصوَّر معناها كما أراد مستعملوها».

(١) رواه أحمد (١٤٣) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) في مقدمته لكتاب (أين هو الفكر الإسلامي المعاصر).

# من أصول وقواعد أهل السُّنَّة في فهم النُّصوص الشَّرعيَّة

لقد جاء الإسلامُ بقواعد واضحة لفهم النُّصوص الشَّرعيَّة، حتى لا تزلَّ الأقدامُ أو تضلَّ الأفهام.

وهذه القواعد ركيزة رئيسة لصحّة الاستدلال، ولا يستطيع المرء أن يعرف مراد الله ومراد رسوله الله إلا إذا استقام فهمه لدلائل الكتاب والسُنّة.

وما حدثت الأفكارُ والآراءُ والضَّلالاتُ إِنَّا بسبب سوء الفهم.

ولو تُركت النُّصوصُ للنَّاس كُلُّ يفهم منها حسبما يُمليه عليه فهمُه وعقلُه، لشَطَّ النَّاسُ في الفهم شططًا بعيدًا؛ لذلك كان لابُـــدَّ من أصول علميَّة نلتزم بها في فهم النُّصوص.

#### من هذه الأصول:

أولاً: وجوبُ الرُّجوع لمنهج السَّلف الصَّالح في فهم النُّصوص الشَّرعية:

قد يَقول قائل: لماذا يجب علينا اتِّباعُ منهج السَّلف دون غيرهم؟! أليسوا بشرًا كسائر البشر؛ فلماذا نخصُّهم بوجوب الاتِّباع؟!

وكما يقول كثيرٌ من الكتَّاب اليوم: هم رجالٌ ونحن رجالٌ.

فنقول: إنَّ السَّلفَ الصَّالحَ قد تميَّزوا بأمور لم تتوفَّر في غيرهـم من هذه الأُمَّة؛ فكانوا يمثِّلون الفهمَ الصَّحيحَ والتَّطبيقَ العمليَّ لما جاء في الكتاب والسُّنَّة.

وقد دلَّت الأدلَّةُ الشَّرعيَّةُ الكثيرةُ من جهات عدَّة على وجوب الرُّجوع لفهم السَّلف لنصوص الكتاب والسُّنَّة، ومن ذلك:

١- أنَّ الله توعَد من حالف طريقهم ومنهجهم بالعذاب الأليم: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعْ غَيْسِرَ الْمُوْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: سبيل الْمُوْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: ٥ ١ ١]؛ فمن سلك طريقًا في الفهم مخالفًا لطريق المؤمنين فقد توعَده الله بالعقاب الأليم، وأوَّلُ مَن يدخل في قوله: ﴿سَبِيلِ الْمُصُومِينَ مِنْ اللهُ عَنهم بنصِّ القرآن؛ ﴿وَالسَّابَقُونَ اللهُ عَنهم بنصِّ القرآن؛ ﴿وَالسَّابَقُونَ اللهُ عَنهمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبُدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ [التوبة: ١٠٠].

قال عمر بن عبد العزيز - رحمه الله: «سَنَّ رسولُ الله الله وولاة الله، واستكمالُ لطاعة الله، واستكمالُ لطاعة الله، وقوَّة على دين الله، ليس لأحد من الخلق تغييرُها، ولا تبديلها، ولا النَّظر في شيء خالفَها؛ مَن اهتدى بها فهو مهتد، ومن استنصر بها فهو منصور، ومن تركها اتَّبع غيرَ سبيل المؤمنين، وولَاه الله ما تولًى، وأصلاه جهنم وساءت مصيرًا»(١).

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء (٦/٣٢٤).

٢- أنَّ النَّبِيَّ عَلَى أَمَرَ باتِّباعهم والسَّير على منهجهم في قوله:
«فعليكم بسنَّتي وسنَّة الخلفاء الرَّاشدين المهديِّين، عضوا عليها بالنَّواجذ» (١).

قال ابنُ القيِّم - رحمه الله: «وقد قرن رسولُ الله ﷺ سنَّة أصحابه بسنَّته، وأمر باتِّباعها كما أمر باتِّباع سنَّته، وبالغ في الأمر ها حتى أمر بأن يُعَضَّ عليها بالنَّواجذ» (٢).

وعن حذيفة - رضي الله عنه - قال: «اتَّقوا الله يا معشر القرَّاء، وحذوا طريق مَن كان قبلكم؛ فلعمري لئن اتَّبعتموه لقد سبقتم سبقًا بعيدًا، ولئن تركتموه يمينًا وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيدًا»(٣).

أسير خلف ركاب التجـب ذا عـرج

مؤمِّلاً كشفَ ما لاقيت من عوج فإن لحقت بهم من بعد ما سبقوا

فكم لربِّ السورى في ذاك مسن فسرج وإن بقيست بظهر الأرض منقطعًا

فما على عَرَج في ذاك من حرج

٣- أنَّ السَّلفَ الصَّالحَ هم أفضل هذه الأُمَّة وحيرُها علمًا وعملاً؛ قال ﷺ: «خيرُ النَّاس قرني، ثم الذين يلوهم، ثم الذين

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۲۰۰) وأبو داود (۳۹۹۱) وصححه الألباني في صحيح الجامع (۲۳۱٤).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٤/٠٤١).

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (١٨٤/٣).

## يلوهم»(۱).

قال ابنُ تيمية - رحمه الله: «ومن المعلوم بالضّرورة لمن تهيع الكتابَ والسُّنَة وما اتَّفق عليه أهل السُّنَة والجماعة من جميع الطَّوائف، أنَّ خيرَ قرون هذه الأمَّة في الأعمال والأقوال والاعتقاد وغيرها من كلِّ فضيلة أنَّ خيرَها القرنُ الأوَّلُ، ثمَّ الذين يلوهُم، ثم الذين يلوهُم؛ كما ثبت ذلك عن النَّيِّ فَي من غير وجه، وأنَّهم أفضلُ من الخلف في كلِّ فضيلة من علم، وعمل، وإبمان، وعقل، ودين، وبيان، وعبادة، وأنَّهم أولى بالبيان لكلِّ مُشْكل؛ هذا لا يدفعه إلَّا مَن كابر المعلوم بالضَّرورة من دين الإسلام، وأضله الله الشَّ على علم، وعقل، ودين، وفضل، وكلِّ سبب ينال به علم، أو يدرك به علم، وحقل، ودين، وفضل، وكلِّ سبب ينال به علم، أو يدرك به هدى، ورأيهم لنا خيرٌ من رأينا لأنفسنا» (٢).

3- أنَّ التَّمسُّكَ بَمَا كانوا عليه سببُ للنَّجاة عند وقوع الفتن والاختلاف والتَّفرُّق؛ عن عبد الله بن عمرو- رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: «إنَّ بني إسرائل تفرَّقت على ثنتين وسبعين ملَّة؛ كلُّهم في النَّار وسبعين ملَّة؛ كلُّهم في النَّار إلَّا ملَّة واحدة».

قالوا: ومن هي يا رسول الله؟

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٤٥٨).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲/۲۵۱).

قال: «ما أنا عليه وأصحابي»(١).

وهذا يدلُّ على أنَّ فيصلَ التَّفريق بين الحقِّ والباطل باتِّباع الصَّحابة فيما كانوا عليه.

٥ - أهم أعلمُ بمراد الله تعالى ومراد رسوله على من غيرهم؛
وهذه من أهم مميزاهم التي تجعل منهجَهم وطريقَهم هو المقدَّمُ.

وذلك: «لما خصَّهم الله تعالى به من توقَّد الأذهان، وفصاحة اللِّسان، وسعة العلم، وسهولة الأخذ، وحسن الإدراك وسرعته، وحسن القصد وتقوى الرَّبِّ تعالى.

فالعربيَّةُ طبيعتُهم وسليقتُهم، والمعاني الصَّحيحة مركوزةٌ في فطرهم وعقولهم، ولا حاجة هم إلى النَّظر في الإسناد وأحوال الرُّواة وعلل الحديث والجرح والتَّعديل، ولا إلى النَّظَر في قواعد الأصول وأوضاع الأصوليِّين؛ بل قد غُنُوا عن ذلك كله؛ فليس في حقِّهم إلا أمران:

أحدهما: قال الله تعالى كذا وقال رسوله كذا.

والثاني: معناه كذا وكذا.

وهم أسعد النَّاس بهاتين المقدِّمتين، وأحظى الأمَّة بهما؛ فقواهم متوفِّرةُ مجتمعةٌ عليهما»(٢).

وهم إلى فَهم النُّصوص ودلالاتما أقربُ من غيرهم؛ لأنَّ القرآنَ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٦٤١) والحديث حسنه الألباني في صحيح الجامع (٩٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٤/٩٤).

يَتَنَزَّل عليهم بألسنتهم (١) والنَّبيّ على بين ظهرانيهم يبيِّن لهم ما نزل اليهم، وما أشكل عليهم في شتّى مسائل الدِّين.

وقد أخذوا عن الرسول في «لفظ القرآن ومعناه»؛ كما قال ابنُ تيمية - رحمه الله (۲).

فتعلَّموا القرآنَ بنصوصه ومعانيه، وقواعده وضوابطه، وتركهم النَّبيُّ على ملَّة قويمة مستقرَّة، ومحجَّة بيضاء ناصعة، لا خفاء فيها ولا غموض، ولا لبس ولا إبمام؛ «قد تركتُكم على البيضاء ليلُها كنهارها، لا يزيغ عنها بعدي إلَّا هالكُ »(٣)؛ فكلُّ ما خفي وأشكل واشتبه فبيانُه وجلاؤُه في علم أصحاب رسول الله على.

قال عمر بن الخطاب لابن عبَّاس- رضي الله عنهم: «كيف تختلف هذه الأمَّة ونبيُّها واحد، وقبلتها واحدة؟!

فقال ابن عبَّاس - رضي الله عنهما: «يا أميرَ المؤمنين؛ إنَّما أُنزل علينا القرآنُ فقرأناه، وعلمنا فيمن نزل، وإنَّه سيكون بعدنا أقوامٌ يقرؤون القرآن ولا يدرون فيمن نزل، فيكون لهم فيه رأي، فإذا

<sup>(</sup>١) وممًّا يؤكِّد هذا ما جاء عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - أنه قال: «والذي لا إله غيره ما من كتاب الله سورة إلا أنا أعلم حيث نزلت، وما من آية إلا أنا أعلم فيم أنزلت، ولو أعلم أحدًا هو أعلم بكتاب الله مني تبلغه الإبل لركبت إليه». رواه مسلم في صحيحه (٢٤٦٣).

وروى ابنُ إسحاق عن مجاهد، قال: «عرضت القرآن ثلاث عرضات على ابن عبَّاس، أقفه عند كلِّ آية، أسأله فيم نزلت، وكيف كانت». سير أعلام النُّبلاء (٤٥٠/٤).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۳/۲۸۳).

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه (٤٣) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٧٨١٨).

كان لهم فيه رأي اختلفوا، فإذا اختلفوا اقتتلوا... $^{(1)}$ .

قال الشَّاطِيُّ - رحمه الله: «فلهذا كلِّه يجب على كلِّ ناظر في الدَّليل الشَّرعيِّ مراعاة ما فهم منه الأولون، وما كانوا عليه في العمل به؛ فهو أحرى بالصَّواب، وأقومُ في العلم والعمل»(٢).

وقال الحافظُ ابنُ رجب الحنبليّ - رحمه الله: «فالعلمُ النَّافعُ من هذه العلوم كلِّها: ضبطُ نصوص الكتاب والسُّنَّة وفهم معانيها، والتَّقيُّد في ذلك بالمأثور عن الصَّحابة والتَّابعين وتابعيهم في معاني القرآن والحديث، وفيما ورد عنهم من الكلام في مسائل الحلال والحرام، والزُّهد والرَّقائق والمعارف وغير ذلك» (٣).

وقال الحافظ ابنُ عبد الهادي- رحمه الله: «ولا يجوز إحداثُ تأويل في آية أو سنَّة لم يكن على عهد السَّلف، ولا عرفوه ولا بيَّنوه للأمَّة؛ فإنَّ هذا يتضمَّن أنَّهم جهلوا الحقَّ في هذا وضلُّوا عنه، واهتدى إليه هذا المعترض المستأخر»(1).

وقال ابنُ تيمية - رحمه الله: «مَن فسَّر القرآنَ أو الحديث وتأوَّله على غير التَّفسير المعروف عن الصَّحابة والتَّابعين، فهو مفتر على الله، ملحدٌ في آيات الله، محرِّفُ للكلم عن مواضعه؛ وهذا فتحُ لباب الزَّندقة والإلحاد، وهو معلوم البطلان بالاضطرار من دين

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن للقاسم بن سلام (١٠٣).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٧٧/٣).

<sup>(</sup>٣) فضل علم السلف (٦).

<sup>(</sup>٤) الصارم المنكى (١/٩٧).

الإسلام»(١).

وأمَّا القولُ بأنَّ السَّلفَ بشرٌ غير معصومين فكيف نُلزَم باتِّباعهم؟

فجوابه: أنَّ العصمة للمنهج لا للأفراد؛ فالأفراد غيرُ معصومين؛ أمَّا المنهج الذي ساروا عليه فهو المعصوم الذي لا يدخله خللُ، ولا يعتريه نقصُ؛ لأنَّ الأمَّة لا تجتمع على ضلالة، وملخَّصُ منهجهم اتِّباعُ الكتاب والسُّنَّة وعدمُ معارضتهما بآراء الرِّحال واعتماد لغة العرب أساسًا في فهم هذين الأصلين.

ثانيًا: الرُّجوعُ إلى لغة العرب في فهم المراد من كلام الله وكلام رسوله وكلام رسوله وقله الله تعالى أن تكون رسالته الخاتمة إلى البشريَّة باللَّغة العربيَّة، ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ البشريَّة باللَّغة العربيَّة، ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٢]، ﴿كِتَابٌ فُصِّلَتُ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [فصلت: ٣]، ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [فصلت: ٣]، ﴿إِنَا جعلناه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون ﴾. [الزحرف: ٣]، ﴿وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامًا ورَحْمَةً وَهَذَا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَى لِلْمُحْسنينَ ﴾ [الأحقاف: ١٢].

وقد يكون من وجوه الحكمة في ذلك أنَّ هذه اللَّغةَ بَلَغَت في سلَّم اللغات الإنسانيَّة الدِّروةَ في سعة الألفاظ، وفي ثراء أساليب النَّظم؛ ثمَّا جَعَلَها أكفأ اللَّغات في حمل المعاني، وأقدرها على أدائها؛ فالقرآنُ عربيُّ في ألفاظه، وفي تراكيب تلك الألفاظ، وفي أساليبه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۲/۱۳).

ومعانيه؛ فمعاني كتاب الله تعالى موافقة لمعاني كلام العرب، كما أنَّ الله الفاظه موافقة لألفاظها، ولهذا فلا يمكن لأحد أن يفهم كلام الله ورسوله إلَّا من هذه الجهة.

قال الشاطبيُّ - رحمه الله: «فعلى النَّاظر في الشَّريعة والمستكلِّم فيها أصولاً وفروعًا ... أن لا يتكلَّم في شيء من ذلك حتى يكون عربيًّا، أو كالعربيِّ في كونه عارفًا بلسان العرب ... فإن لم يبلغ ذلك فحسبُه في فهم معاني القرآن التَّقليدُ، ولا يحسن ظنه بفهمه دون أن يسأل فيه أهل العلم به»(١).

وما زال السَّلفُ ومَن كان على هديهم يستدلُّون على معايي الكتاب والسُّنَة بكلام العرب من شعر وغيره.

قال ابنُ تيمية - رحمه الله: «فمعرفةُ العربيَّة التي خوطبنا بها مُلَّا يُعين على أن نفقه مرادَ الله ورسوله بكلامه، وكذلك معرفة دلالة الألفاظ على المعاني؛ فإنَّ عامَّة ضلال أهل البدع كان بهذا السَّبب؛ فإنَّهم صاروا يحملون كلامَ الله ورسوله على ما يدَّعون أنَّه دالٌّ عليه، ولا يكون الأمرُ كذلك»(٢).

ولذلك قال الحسنُ- رحمه الله: «أهلكتهم العجمــةُ يتأوَّلونــه على غير تأويله»(٣).

وقال الإمامُ الشَّافعيُّ: «ما جهل النَّاس ولا اختلفوا إلَّا لتركهم

<sup>(</sup>١) الاعتصام (١/٥٠٣).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲/۲۱).

<sup>(</sup>٣) الاعتصام (١/٥٠٥).

لسانَ العرب وميلهم إلى لسان أرسطاطاليس» (١)؛ فمَن أراد تفهُّه مَت كتابَ الله فمن جهة لسان العرب يُفهم، ولا سبيلَ إلى تطلُّب فهمه من غير هذه الجهة (٢).

وقال الإمام مالك- رحمه الله: «لا أُوتى برجل غير عالم بلغة العرب يفسِّر كتاب الله إلا جعلتُه نكالاً» (٣).

وروي عن مجاهد- رحمه الله- أنَّه قال: «لا يحلُّ لأحد يــؤمن بالله واليوم الآخر أن يتكلم في كتاب الله إذا لم يكن عالمًا بلغــات العرب»(٤).

وقال أبو عبيد: سمعتُ الأصمعيَّ يقول: سمعتُ الخليلَ بنَ أحمد يقول: سمعت أيوب السِّختيانيِّ - رحمه الله - يقول: «عامَّــةُ مَــن تزندق بالعراق لقلَّة علمهم بالعربيَّة»(°).

فعدمُ المعرفة بلسان العرب تؤدِّي للخطأ في فهم مراد الله ورسوله على ومن أمثلة ذلك:

قولُ مَن زعم أنَّه يجوز للرَّجل نكاحُ تسع من النساء؛ مستدلًا بقوله تعالى: ﴿فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَسَى وَتُلَاثَ وَرُبًا عَ﴾ [النساء: ٣]، وجمع أربع إلى ثلاث إلى اثنتين يساوي تسع.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (١٠/٧٤).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٢/٢).

<sup>(</sup>٣) شعب الإيمان للإمام البيهقي (٢/٥/٤).

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن (١/٩٢/).

<sup>(</sup>٥) كتاب الزينة لأبي حاتم (٨٦).

قال القرطبيُّ- رحمه الله: «وهذا كلَّه جهلٌ باللِّسان ... فإنَّ اللهُ تعالى خاطب العربَ بأفصح اللُّغات، والعربُ لا تدع أن تقول تسعة، وتقول اثنين وثلاثة وأربعة.

فالمرادُ بالآية التَّخييرُ بين تلك الأعداد لا الجمع، ولو أراد الجمعَ لقال تسع، ولم يعدل عن ذلك إلى ما هو أطول منه وأقلَّ بيانًا (٢).

وقولُ مَن زَعَمَ أَنَّ المحرَّمَ من الخنزير إنَّما هـو اللَّحـم، وأمَّـا الشَّحم فحلال؛ لأنَّ القرآن إنَّما حرَّم اللَّحمَ دونَ الشَّحم في قوله: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ﴾ [المائدة: ٣].

ولو عرف أنَّ اللَّحمَ يُطْلَقُ على الشَّحم أيضًا في لغة العرب؛ بخلاف الشَّحم؛ فإنَّه لا يُطْلَقُ على اللَّحم، لم يقل ما قال (٣).

وقولُ مَن زعم أنَّ معنى قوله تعالى: ﴿فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْـــهِۗ﴾ [الأنبياء: ٨٧].

أي يفوتنا، ولو علم أنَّ معنى نقدر: نضيِّق، لم يخبط هذا الخبط.

واعتقاد بعضهم أنَّ قولَه تعالى: ﴿ يَأْتُوكَ رِجَالًا ﴾ [الحج: ٢٧]-أنَّ المرادَ بالآية الرِّجال؛ ولذلك يكتبون هذه الآيةَ في التَّمائم للفتاة

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٧/٥).

<sup>(</sup>٢) التسهيل لابن جزي (٢٣٢/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (٢٢٢/٢)، تفسير ابن كثير (١٦/٣).

البكر ليأتيها الرَّحلُ ويتزوَّجها!! وإنَّما معنى الآيــة مشــاة علــى أرجلهم.

قال الشَّاطِيُّ - رحمه الله - معلِّقًا على حال هؤلاء الذين يفسِّرون القرآن بغير علم: «تخرصهم على الكلام في القرآن والسُّنَّة العربيّين مع العرو عن علم العربية الذي يفهم به عن الله ورسوله، فيفتاتون على الشَّريعة بما فهموا، ويدينون به، ويخالفون الرَّاسخين في العلم؛ وإنَّما دخلوا ذلك من جهة تحسين الظَّنِّ بأنفسهم واعتقادهم أنَّهم من أهل الاجتهاد والاستنباط، وليسوا كذلك.

كما حكي عن بعضهم أنَّه سئل عن قول الله تعالى: ﴿رِيحٍ فِيهَا صِرُّ﴾ [آل عمران: ١١٧](١) فقال: هو هذا الصرصر»(٢).

ثالثًا: الرُّجوعُ للقواعد والأصول التي وَضَعَها السَّلَفُ في فهم النُّصوص:

كان للسَّلف قواعدُ ومبادئُ يسيرون عليها في فهمهم للنُّصوص الشَّرعيَّة، وأوَّلُ مَن جَمَعَ هذه القواعد وبيَّنها وشرحها الإمامُ الشَّافعيُّ في كتابه [الرِّسالة] الذي كان نواةً لما أُلِّف بعده من كتب علم [أصول الفقه].

والتي تُعنَى بجمع القواعد التي تضبط استنباطَ الأحكام الشَّرعيَّة من نصوص الكتاب والسُّنَّة؛ ولذلك يشنُّ أصحابُ بدعة [إعدادة قراءة النَّصَّ] حملةً شعواء على الإمام الشَّافعيِّ وكتابه الرِّسالة؛ يقول

<sup>(</sup>۱) صر: برد شدید. لسان العرب (3/10.0) مادة: صرر.

<sup>(</sup>٢) أي: صرار الليل، ينظر: الاعتصام (١٧٩/١).

أركون عن الإمام الشَّافعيِّ وكتابه الرِّسالة: «قد ساهم في ســـجن العقل الإسلاميِّ داخلَ أسوار منهجيَّة معيَّنة»(١).

ويقولُ عن تحديد الإمام الشَّافعيِّ لمصادر التَّشريع الإسلاميِّ بأنَها الكتابُ والسُّنَّةُ والإجماعُ والقياسُ: «هذه هي الحيلةُ الكبرى التي أتاحت شيوعَ ذلك الوهم الكبير بأنَّ الشَّريعةَ ذات أصل إلهيً "(٢).

وهو عند الجابريّ: «المشرِّع الأكبر للعقل العربيّ»؛ لأنَّه جعل: «النَّصّ هو السُّلطة المرجعيَّة الأساسيَّة للعقل العربيّ وفاعليَّاته»<sup>(٣)</sup>.

وأمَّا الشَّرفيُّ فيُصرِّحُ قائلاً: «من غير المقبول اليومَ أن نتمسَّكَ . «من غير المقبول اليومَ أن نتمسَّك . عنهج الشَّافعيِّ الأصوليِّ؛ إذ فهمُ الكتاب والسُّنَّة على نحو فهم الشَّافعيّ وتأويلُه لا يؤدِّيان إلَّا إلى مأزق منهجيٍّ لا عهدَ للأسلاف به» (٤).

ويطالبُ أصحابُ هذه المدرسة بوضع قواعد حديدة لأصول الفقه.

يقول الجابري: «إنَّما نريد أن يتَّجه تفكيرُ المجتهدين السرَّاغبين في التَّجديد حقًّا والشَّاعرين بضرورته فعلاً إلى القواعد الأصوليَّة نفسها، إلى إعادة بنائها بمدف الخروج بمنهجيَّة حديدة تواكب

<sup>(</sup>١) تاريخية الفكر العربي الإسلامي (٧٤).

<sup>(</sup>٢) تاريخية الفكر العربي الإسلامي (٢٩٧).

<sup>(</sup>٣) الجابري تكوين العقل العربي (١٠٥)، بنية العقل للجابري (٢٢).

<sup>(</sup>٤) لبنات لعبد الجيد الشرفي (١٤٣).

التَّطَوُّرَ الحاصلَ»(١).

ويقولُ كذلك مبرِّرًا دعوتَه إلى تغيير علم أصول الفقه: «ولا شيء يَمنع من اعتماد قواعد منهجيَّة أخرى إذا كان من شاها أن تحقِّق الحكمة من التَّشريع في زمن معيَّن بطريقة أفضل»(٢).

ويقولُ محمَّدُ الشَّرَفِيُّ: «وقواعدُ الفقه التي وَضَعَها الفقهاء ليست في حقيقتها ذات طبيعة دينيَّة؛ وإنَّما هي قواعدُ من وضع بشر، فكانت منافيةً للعدل والمساواة وحقوق الإنسان»(٣).

والهدف من هذه الدَّعوة التَّفلُّت من القواعد والضَّوابط الـــيّ وضعها العلماء للاستنباط؛ حتَّى يتسنَّى لهـــم العبـــث بالنُّصــوص الشَّرعيَّة كما شاؤوا.

وسنذكر باختصار بعض القواعد التي وضعها العلماء لفهم النُّصوص الشَّرعيَّة، منها:

## ١- العبرة بعموم اللَّفظ لا بخصوص السَّبَب.

هذه القاعدة نصَّ عليها عامَّةُ العلماء؛ فقد تقع حادثة فتنزل في شأنها آية، أو يرد بسببها حديث، ويكون لفظُهما عامًّا يشمل تلك الحادثة وغيرَها؛ فالواجبُ حينئذ العمل بعموم لفظ الآية أو الحديث، لا أن يُجعل الحكمُ خاصًّا بذلك السبب.

<sup>(</sup>١) وجهة نظر (٦٣).

<sup>(</sup>٢) وجهة نظر (٦٢).

<sup>(</sup>٣) الإسلام والتاريخ لمحمد الشرفي (٦٤).

فالأمَّةُ مجمعةٌ على أنَّ آيات الحدود، والكفَّارات، والمواريث، والنكاح، والطلاق، وغيرها، عامَّةٌ لجميع الأمَّة، مع أن بعضَها نزل في أقوام معيَّنين.

وأصحابُ القراءة الجديدة يَرفضون هذه القاعدة رفضًا باتَّا، ويرون تخصيصَ الآيات والأحاديث بأسباب نزولها.

ونتيجة هذه القراءة التَّحَلُّلُ من الأحكام الشَّرعيَّة؛ لأنَّ القرآنَ نزل لأسباب معيَّنة، وقد انقضت تلك الأسباب وانتهت؛ وبالتَّالي سينتهي معها العملُ بالقرآن!!

يقول أحدُهم عن آيات الولاء والبراء: «لا مناصَ من الإقرار بصحَّة الشَّهادات القرآنيَّة المقدَّمة من قبَل أنصار عقيدة الولاء والبراء؛ لأنَّها نصوصُ واضحةٌ فصيحةٌ لا تَحْتَمل تاويلاً؛ لكنَّها تحتملُ تفسيرًا ربَّما كان هو الأصدق ممَّا يقدِّمه أنصارُ الكراهية والدم.

إنَّ هذه الآيات لا يمكن بحال تعميمُ معناها في الزَّمان المطلَق، والمكان المطلق، بحجَّة قاعدة: «العبرة بعموم اللَّفظ لا بخصوص السَّبب»؛ فالآياتُ تحدِّثنا عن زمن بعينه، وظرف بعينه؛ فمنعاً لوصول أسرار الدَّولة النَّاشئة عبرَ حالة عاطفيَّة بين أخوين أو أيّ رحمين، فقد لهي القرآنُ عن موالاهم نصًّا ولفظًا ومعنى واضحًا كلَّ الوضوح يربط الآيات بزمنها وظروفها ومكالها، وليس بعد ذلك أو قبلَه أبدًا».

ثم يقول: «يمكن القولُ بملء الفم: لا لقواعد الفقه البشريَّة؛ مثل

قاعدة: العبرة بعموم اللَّفظ لا بخصوص السَّبب، ولا لقاعدة: لا اجتهاد مع النَّصِّ»(١).

ويقول الجابريُّ داعيًا إلى ربط الأحكام بأسباب نزولها كي تبدو الشَّريعة أكثرَ طواعيةً وأشدَّ مسايرةً لظروف العصر وأحواله المتغيِّرة: «وهذا بابُّ عظيمٌ واسعٌ، يفتح المجال لإضفاء المعقوليَّة على الأحكام بصورة تجعل الاجتهاد في تطبيقها وتنويع التَّطبيق باختلاف الأحوال وتغيُّر الأوضاع أمرًا ميسورًا»(٢).

ويضرب الجابريُّ لذلك مثالاً بربط عقوبة القطع في السَّرقة بأسباب نزولها؛ وهي: ما كان عليه العربُ قبل الإسلام وزمن البعثة النَّبويَّة من حيث إقامتهم في مجتمع بدويٍّ صحراويٍّ، واعتمادهم على التَّنَقُّل والترحال؛ طلبًا للكلاً.

فلم يكن من الممكن عقابُ السَّارق بالسَّجن؛ إذ لا سجن ولا جدران ولا سلطة تحرس المسجون؛ وأمَّا في وقتنا الحاضر – وقـت التَّطُوُّر العمراني والصِّناعي – فقطع يد السَّارق غيرُ ملائم لرَدْعه عن تكرار السَّرقة؛ بل الملائمُ هو السَّجن بدل القطع.

قال الشيخ أحمد شاكر – رحمه الله: «فانظروا إلى ما فعل بنا أعداؤنا المبشّرون المستعمرون! لعبوا بديننا وضربوا علينا قوانين

موقعه على الإنترنت

\_

<sup>(</sup>١) مقال بعنوان (نظرية أن كل مسلم إرهابي). للكاتب المصري/ سيد القمني في http://quemny.blog.com

<sup>(</sup>۲) وجهة نظر (۹۹).

وثنيَّةً مجرمةً نسخوا بها حكم الله وحكم رسوله، ثمَّ ربَّوا فينا ناسًا ينتسبون إلينا، أشربوهم في قلوبهم بُغضَ هذا الحكم، ووضعوا على ألسنتهم كلمة الكفر: أنَّ هذا حكمٌ قاس لا يناسب هذا العصرَ الماجنَ، عصرَ المدنيَّة المتهتِّكة!

وجعلوا هذا الحكم موضعَ سخريتهم وتندُّرهم!

فكان عن هذا أن امتلأت السُّجون في بلادنا وحدها بمئات الألوف من اللُّصوص، بما وضعوا في القوانين من عقوبات للسَّرقة ليست برادعة، ولن تكون أبدًا ولن تكون أبدًا علاجًا لهذا الدَّاء المستشري.

ولقد جادلت منهم رجالاً كثيرًا من أساطينهم، فليس عندهم إلَّا أنَّ حكمَ القرآن في هذا لا يناسب هذا العصر!!

وأنَّ المحرمَ إن هو إلَّا مريضٌ يجب علاجه لا عقابه!!

ثم ينسون قولَ الله - سبحانه - في هذا الحكم بعينه: ﴿جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِنَ اللّهِ ﴾ [المائدة: ٣٨]؛ فالله - سبحانه - وهو حالق الخلق، وهو أعلم هم، يجعل هذه العقوبة للتَّنكيل بالسَّارقين نصَّا قاطعًا صريحًا؛ فأين يذهب هؤلاء النَّاس؟!

ولو عقل هؤلاء النَّاس الذين يَنتسبون للإسلام لعلموا أنَّ بضعة أيد من أيدي السَّارقين لو قُطعت كلَّ عام لنجت البلادُ من أيدي السَّارقين لو قُطعت كلَّ عام لنجت البلادُ من اللَّصوص، ولما وقع كلَّ عام إلَّا بضعُ سرقات؛ كالشَّيء النَّادر، ولحلت السُّجونُ من مئات الألوف التي تجعل السُّجونَ مدارسَ حقيقيَّةً للتَّفنُن في الجرائم.

لو عقلوا لفعلوا؛ ولكنَّهم يصرُّون على باطلهم؛ ليرضى عنهم سادتُهم ومعلِّموهم! وهيهات!!»(١).

## ٢ - وجوب العمل بظواهر النُّصوص:

من القواعد التي قرَّرَها أهلُ العلم في فهم النُّصوص فهمًا صحيحًا: أنَّه يجب العملُ بما دلَّ عليه ظاهرُ النَّصِّ؛ ما لم يرد دليلُ صحيحٌ يدلُّ على أنَّ هذا الظَّاهرَ غيرُ مراد.

قال الشَّافعيُّ- رحمه الله: «والقرآنُ على ظاهره حتى تأتي دلالةٌ منه، أو سنَّةٌ، أو إجماع، بأنَّه على باطن دونَ ظاهر»(٢).

وقال: «ليس لأحد أن يُحيل منها ظاهرًا إلى باطن، ولا عامًا إلى خاصٍ إلّا بدلالة من كتاب الله؛ فإن لم تكن فسنّة رسول الله، أو إجماع من عامّة العلماء ... ولو جاز في الحديث أن يُحالَ شيءٌ منه عن ظاهره إلى معنى باطن يحتمله، كان أكثرُ الحديث يَحتمل عددًا من المعاني، ولا يكون لأحد ذهب إلى معنى منها حجّةٌ على أحد ذهب إلى معنى منها على ظاهرها ذهب إلى معنى غيره، ولكنَّ الحقَّ فيها واحدُّ؛ لأنّها على ظاهرها وعمومها، إلّا بدلالة عن رسول الله، أو قول عامّة أهل العلم بأنّها على خاصٍ دونَ عامٍ ، وباطن دون ظاهر» (٣).

وشيخُ المفسِّرين الإمامُ القرطبيُّ- رحمه الله- في تفسيره كثيرًا ما يقرِّرُ هذا المعنى قائلاً: «وغيرُ جائز تركُ الظَّاهر المفهوم إلى باطن لا

<sup>(</sup>١) عمدة التفسير (١/١٨١).

<sup>(</sup>٢) الرسالة (٥٨٠).

<sup>(</sup>٣) اختلاف الحديث (١/ ٤٨٠).

دلالة على صحَّته»(١).

فالواجبُ إبقاءُ نصوص الكتاب والسُّنَّة على ظاهرها وعمومها وإطلاقها؛ ليس لأحد أن يحيلَ فيها ظاهرًا إلى باطن، ولا عامَّا إلى خاصٍّ، ولا مطلَقًا إلى مقيَّد (٢)، إلَّا بدليل من كتاب الله - تعالى - أو سنَّة الرَّسول على الصَّحيحة، أو إجماع العلماء.

وحملُ اللَّفظ على غير ظاهره هو الذي يسمَّى التَّأُويل؛ ويَنقسم إلى قسمين:

الأوَّلُ: تأويلٌ صحيحٌ؛ وهو صرفُ اللَّفظ عن معناه الظَّاهر إلى معنى آخر يَحتمله اللَّفظُ؛ لوجود دليل يدلُّ على ذلك (٣)؛ كقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣]؛ فظاهر الآية أنَّ القاتلَ مخلَّدُ في نار جهنم.

وقد تواترت الأحاديثُ عن رسول الله على أنّه يخرج من النّار رسول الله على أنّه يخرج من النّار لله مَن كان في قلبه أدنى مثقال ذرّة من إيمان، وعلى قبول توبة كلّ تائب؛ ثمّا يَقتضي صرفَ لفظ الآية عن ظاهرها وتأويلها بطول البقاء في النّار لا دوام الخلود؛ وهو معنى سائعٌ في لغة العرب (1).

(٢) بخلاف مَن يدعو اليومَ إلى تقييد تعدُّد الزَّوجات، أو تقييد الطَّلاق بقيود لا أصل لها في الشَّريعة.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١/٥١).

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام (٩/٣).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير (٧١٠/١).

والثّاني: تأويلٌ باطلٌ؛ وهو صرفُ اللَّفظ عن ظاهره إلى معيى آخر، من غير دليل صحيح يدلُّ على إرادة هذا المعنى؛ كتأويل الجنّ بـ «الميكروب»، والطير الأبابيل بـ «البعوض»، وحجارة السّجِّيل بـ «جرثومة الجدري»(۱).

وتأويل قوله تعالى: ﴿وَالْفَجْرِ \* وَلَيَالِ عَشْرٍ \* وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ [الفجر: ١-٣] بأنَّ الفجرَ هو الانفجارُ الَّكويُّ الأوَّل، واللَّيالي العشر تعني أنَّ المادةَ مرَّت بعشر مراحل للتَّطَوُّر حيى أصبحت شفَّافةً للضَّوء، وأن (الشَّفعَ والوَتر) تعني الهيدروجين، وفيه الشَّفع في النَّواة، والوتر في المدار (٢).

وأنَّ الظُّلمات التَّلاث في قوله تعالى: ﴿يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلُمَاتٍ ثَلَاثٍ ﴾ [الزمر: ٦] هي المراحلُ الدَّاروينيَّة الثلاث التي مرَّت بها الحياةُ على سطح الأرض (٣).

وهو من التَّلاعُب بالنُّصوص وتحريفها عن معانيها، ومن جنس الإلحاد في آياتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا اللهِ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [فصلت: عَلَيْ اللهُ عَلَيْ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [فصلت: ٤٠].

قال ابنُ القَيِّم- رحمه الله: «فتأويلُ التَّحريف من جنس الإلحاد؛ فإنَّه هو الميلُ بالنُّصوص عمَّا هي عليه؛ إمَّا بالطَّعن فيها، أو

<sup>(</sup>١) تفسير جزء عم لمحمد عبده (١٥٥)، وينظر: تفسير المنار (٣١٩/٧).

<sup>(</sup>٢) الكتاب والقرآن (٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) الكتاب والقرآن (٢٠٨).

بإخراجها عن حقائقها مع الإقرار بلفظها ١٥٠٠).

ولو قُدِّرَ أَنَّ المتكلمَ أراد من المخاطَب حملَ كلامه على خلاف ظاهره وحقيقته من غير قرينة ولا دليل ولا بيان، لصادم هذا الفعلُ مقصودَ الإرشاد والهداية، ولكان تركُ الخطاب خيراً له وأقربَ إلى الهدى من تكليفه بصرف الكلام عن ظاهره بغير دليل وتعريضه لفتنة اعتقاد الباطل بالحَمل على الظَّاهر (٢).

# ٣- ردُّ المتشابه من النُّصوص إلى المحكّم:

والمحكَم: ما لا يَحتمل من التَّفسير إلا وجهاً واحدًا.

والمتشابه: ما احتمل أُوجُهاً كثيرة (٣).

وقد أمر الله عزَّ وجلَّ بردِّ المتشابه إلى المحكم فقال: ﴿هُوَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ فَالَ: ﴿هُو اللّهِ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ اللّهِ عَلَيْكَ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْ هُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْويلَهُ إِلّا اللّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلّا أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [آل يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلّا أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [آل عمران: ٧].

قال ابنُ كثير - رحمه الله: «يخبر تعالى أنَّ في القرآن آيات محكمات هنَّ أمُّ الكتاب؛ أي: بيِّنات واضحات الدِّلالة، لا التباسَ فيها على أحد من النَّاس.

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة (٢١٧/١).

<sup>(</sup>٢) انظر الصواعق المرسلة (١/٣١٠).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٢/٨٥).

ومنه آیات أُخر فیها اشتباه فی الدِّلالة علی کثیر من النَّاس أو بعضهم؛ فمَن رَدَّ ما اشتبه علیه إلی الواضح منه، وحکَّمَ محکمه علی متشاهه عندَه، فقد اهتدی، ومن عکس انعکس»(۱).

وتركُ المحكم والاعتمادُ على المتشابه يؤدِّي للضَّلال؛ فقد رَدَّ الحُوارِجُ والمعتزلةُ النُّصوصَ المحكمةَ الصَّريحةَ في إثبات الشَّفاعة بما تشابه من قوله تعالى: ﴿فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ﴾ [المدثر: ٤٨].

وردَّ الجبريَّةُ النُّصوصَ المحكمةَ في إثبات مشيئة العبد وكونه قادرًا مختارًا بما تشاءُونَ إِلَّا أَنْ قادرًا مختارًا بما تشابه عندهم من قوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ [الإنسان: ٣٠].

# ٤ - جمعُ النُّصوص الواردة في الباب الواحد:

فلا تتَّضح المسائلُ والأحكامُ حتَّى تستوفي جميع النُّصوص الواردة فيها؛ لأنَّها من مشكاة واحدة، ولا يمكن أن يرد بينها تناقضُ ولا اختلافُ؛ كما قال الله القرآن لم ينزل يكذّبُ بعضُه بعضًا؛ فما عرفتم منه فردُّوه إلى عالمه»(٢).

فلا يجوز أن يؤحَذَ نصِّ ويُتْركَ نصُّ آحر؛ فهذا يؤدِّي إلى تقطيع النُّصوص وبَتْرها، وقد قال تعالى عن اليهود: ﴿أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ [البقرة: ٨٥].

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (٦/٢).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٦٦٦٣) وصححه الألباني في تعليقه على شرح العقيدة الطحاوية (٢) (٢١٨/١).

وإنَّ كثيرًا من البدع والضَّلالات في القديم والحديث إنَّما ظهرت بسبب إهمال هذه القاعدة الجليلة؛ فبعضُ المبتدعة يأحذ نصَّا، ويترك نصوصًا أحرى قد تكون مخصِّصة، أو مقيِّدة، أو مبيِّنة، أو ناسخة، أو غير ذلك.

قال الشَّاطِيُّ - رحمه الله: «كثيرًا ما ترى الجهَّالَ يحتجُّون الأنفسهم بأدلَّة فاسدة، وبأدلة صحيحة؛ اقتصارًا على دليل ما، واطِّراحًا للنَّظر في غيره من الأدلَّة» (١)؛ فالخوارجُ أخذوا بنصوص الوعيد، وتركوا نصوص الوعد، ففهموها على غير مرادها، فكفَّروا المسلمين واستباحوا دماءَهم وأموالَهم.

وأَخَذَ المرجئةُ بنصوص الوعد، وتركوا نصوص الوعيد، ففهموها على غير مرادها، وقالوا: لا يَضُرُّ مع الإيمان معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة.

والجمعُ بين النُّصوص يكون بردِّ العامِّ إلى الخاصِّ، والمطلَق إلى المقيَّد، والمجمَل إلى المبيَّن، والمتشابه إلى المحكَـم، وهـذه طريقـة الرَّاسخين في العلم.

(١) الاعتصام (١/٧٧١).

# مَن المؤهَّلُ

# لفهم النُّصوص الشَّرعيَّة؟

من الأمور التي لابدَّ من بيانها وتوضيحها أنَّ النُّصوصَ الشَّرعيَّةَ قسمان:

الأوَّلُ: نصوصٌ صريحةٌ واضحةُ الدِّلالة؛ وهي أغلبُ نصوص القرآن والسُّنَّة؛ فالقرآنُ معظمُه واضحٌ وبيِّنٌ وظاهرٌ لكلِّ الناس؛ كما قال ابنُ عبَّاس – رضى الله عنهما: التَّفسيرُ على أربعة أوجه:

- وجةٌ تعرفه العربُ من كلامها.
  - وتفسير لا يُعذَر أحدٌ بجهالته.
    - وتفسير يعلمه العلماء.
- وتفسير لا يعلمه إلَّا الله، مَن انتحلَ منه علمًا فقد كَذَبَ (١).

ففي القرآن قسمٌ يعرفُه كلُّ مَن قرأه؛ إذ لا صعوبة في فهمه؛ فالحلال فيه واضح، والحرام واضح، وكذلك الحدود، وفرائض الدِّين، وما فيه من قصص وعبر، وهذا الجانب من القرآن يشكلُ القسمَ الأكبرَ منه؛ فهو سهلٌ مفهومٌ.

فالقرآنُ آياتٌ بيِّناتٌ واضحاتٌ في الدِّلالة على الحقِّ؛ أمرًا ونهيًا

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١/٥٧).

وخبرًا(۱)؛ كما قال تعالى: ﴿بَلْ هُو آَيَاتٌ بَيِّنَاتٌ ﴾ [العنكبوت: ٤٩].

وقال تعالى: ﴿قُوْآلَنَا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ﴾ [النساء: ٢٨]؛ أي: جعلناه قرآنًا عربيًّا واضح الألفاظ سهل المعاني؛ خصوصًا على العرب (٢).

قال ابنُ القيِّم - رحمه الله: «وكذلك عامَّةُ ألفاظ القرآن؛ نعلم قطعًا مرادَ الله ورسوله منها، كما نعلم قطعًا أنَّ الرَّسولَ بلَّغها عن الله؛ فغالبُ معاني القرآن معلومٌ أنَّها مرادُ الله خبرًا كانت أو طلبًا؛ بل العلمُ بمراد الله من كلامه أوضحُ وأظهرُ من العلم بمراد كلله متكلِّم من كلامه؛ لكمال علم المتكلِّم وكمال بيانه، وكمال هداه وإرشاده، وكمال تيسيره للقرآن؛ حفظًا وفهمًا، عملاً وتلاوةً»(٣).

الثَّاني: نصوصٌ دقيقةُ الدِّلالة:

وهذه يقوم أهلُ العلم والاجتهاد بالنَّظَر فيها لاستنباط المسائل والأحكام واستخراجها منها، وللحيلولة دونَ حصول الفوضى وادِّعاء المدَّعين غير المؤهّلين للاستنباط وَضَعَ العلماءُ ضوابط وشروطًا يجب توافُرُها فيمن يتصدَّر للاجتهاد والاستنباط تؤهّله للوقوف على الحكم حسب جهده الذي يبذله لذلك، وهذه الشُّروطُ والضَّوابطُ محصَّلةُ من قواعد اللَّغة العربيَّة وما عرف من

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر (۲۸٦/٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي (٧٢٣).

<sup>(</sup>٣) الصواعق المرسلة (٢/٦٣٦).

خطابات الشَّارع من أمر ونهي وحبر وغير ذلك.

وهذه النُّصوصُ غيرُ واضحة الدِّلالة، قد يختلف العلماء في فهم المراد منها؛ كقوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاتَهَ المراد منها؛ كقوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاتَهَ وَالْمُوءِ فَي الله القرة هو الطُّهر من الحيض، أم هو الحيض؟

وهذا الاختلاف في دائرة الاجتهاد الذي يدور صاحبه بين الأجر والأجرين، وثمّا يلاحَظُ في بعض البرامج الحواريَّة عبرَ وسائل الإعلام المختلفة؛ من فضائيَّات، وإذاعات، وتلفاز، ومجلَّات وصحف، ما يَسْلُكُه بعضهم حين يضيق عليه الخناق في النِّقاش من القول بأنَّ الدِّين ملكُ للجميع؛ فليس لأحد أن يدَّعي حقَّ احتكار تفسيره وفرضه على النَّاس؛ لأنَّه لا يوجَد في الإسلام بابويَّة ولا كهنوتيَّة!

وهذه كلمة حقِّ أُريدَ بها باطل؛ فالحقُّ: أنَّ الدِّينَ من حيت تطبيقه والعمل بأحكامه ليس خاصًّا بأحد؛ أمَّا الباطلُ: فهو إخضاعُ تفسير نصوصه لرغبة كلِّ إنسان وهواه؛ بحيث يُووِّلُ نصوصَه بحسب التَّشَهِّي الذي يريده؛ لأنَّ هذا يجرُّ إلى تمزيق الأمَّة، وجعل النُّصوص ألعوبة بيد غير المؤهّلين؛ لاستنباط الأحكام منها.

وهذا ما حصل عند ظهور هذه الدَّعوة؛ مُمَّا أَدَّى إلى الاستخفاف بمجتهدي هذه الأمَّة من الصَّحابة ومن بعدهم، وإحلال الفوضى في القول والفتوى محلَّ الاجتهاد الحقِّ والدِّقَة فيه.

وقد لاحظ تلك المشكلةَ الحافظُ ابـنُ رجـب- رحمــه الله-

واشتكى منها قائلاً: «يا لله العجب! لو ادَّعى معرفة صناعة من صنائع الدُّنيا، ولم يعرفه الناس بها، ولا شاهدوا عنده آلاتها، لكَدَّبوه في دعواه، ولم يأمنوه على أموالهم، ولم يمكِّنوه أن يَعملَ فيها ما يدَّعيه من تلك الصِّناعة؛ فكيف بمن يدَّعي معرفة أمر الرَّسول على وما شوهد قطُّ يَكتب علمَ الرَّسول، ولا يُجالس أهلَه ولا يدارسه.

فلله العجب! كيف يقبل أهل العقل دعواه، ويحكِّمونه في أدياهم، يفسدها بدعواه الكاذبة؟!»(١).

إذا أحدُّ أتى في أيِّ علم كَتَمْناه بأجوبة: تمهَّل! سوى علم الشَّريعة مستباحٌ فكلُّ العلم محفوظ مصون

بفتوى أو برأي أو مقالَه فإنَّ لكلِّ معلوم رجالَه لكلِّ النَّاس حتى ذي الجهالة عداه لكل إنسان حلال

<sup>(</sup>١) الحكم الجديرة بالإذاعة (٢٠).

## توجيهات عامة

القائلون بإعادة قراءة النُّصوص مدارس كثيرة، تبتعد وتقترب من الفهم الصَّحيح للنُّصوص بقدر فساد صاحبها أو رغبته في التَّلبيس؛ ولذلك فإنَّه قد يقع من بعض أصحاب القصد الحسن شيءٌ من التَّأويل والمتابعة لأصحاب القراءة الجديدة للنُّصوص، ولهذا يجب الحذر الشَّديد من هذه المزالق التي تبدأ صغيرة ثم تَكْبُرُ.

#### ومن التوجيهات في هذا الباب:

1 - ترسيخ الحقِّ في النَّفس عن طريق العلم الشَّرعيِّ الصَّحيح، والسَّماع والقراءة لأهله الرَّاسخين فيه الذين مَدَحَهم بأنَّهم لا يتَّبعون المتشابه؛ وإنَّما يردُّونه إلى المحكم، ويؤمنون بكلِّ ما جاء من ربِّهم سبحانه.

## ٢ - كثرة دعاء الله بالسَّلامة من الفتن:

فإنَّ من أوصاف الفتنة أنَّ الإنسانَ قد يَدْخُلُ فيها وهو يظنُّها حقًّا وصوابًا، وأعظم ما ينجِّي النَّاسَ من الفتن صدقُ الالتجاء إلى الله- تعالى، وسؤاله النَّجاةَ منها.

ومن هذا الباب كان الدُّعاءُ بالوقاية من الزَّيغ: ﴿رَبَّنَا لَا تُسزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنا﴾ [آل عمران: ٨] بعد الآية التي فيها بيانُ حال الزَّائغين: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْويلِهِ﴾ [آل عمران: ٧].

فسؤالُ العبد ربَّه أن يقيه الزَّيغَ من أعظم أسباب الوقاية.

#### ۳- «إياكم وإياهم».

وهي النَّصيحةُ النَّبَويَّةُ للتَّعامل مع المحرِّفين؛ فيجب الابتعادُ والنَّاكُ عن القراءة لكتابات هؤلاء؛ ولو على سبيل التَّنَدُّر والتَّهَكُّم منهم؛ فإنَّ الشُّبَهَ خطَّافةُ.

وقد وجَّهَ النَّبِيُّ ﷺ مَن أدرك الدَّجَّال أن ينأى عنه، ولا يحسن الظَّنَّ بنفسه.

وقد جاءت كثيرٌ من النُّصوص النَّبويَّة التي تأمر بالابتعاد عن أماكن الإصابة بالأمراض الحسِّيَّة؛ فمن باب أولى البعدُ عن أسباب أمراض الشُّبُهات التي إذا أصابت القلبَ أثَرَتْ فيه فأضعفت إيمانَه أو قتلتْه والعيادُ بالله.

قال الشَّافعيُّ - رحمه الله: «كان مالكُ إذا جاءه بعضُ أهلل الشَّافعيُّ - رحمه الله: «كان مالكُ إذا جاءه بعضُ أهل الأهواء قال: أما إنِّي على بيِّنة من ديني، وأمَّا أنت فشاكُُ، اذهب إلى شاكِّ مثلك فخاصمه»(١).

وقال مالك- رحمه الله: «أكلَّما جاءنا رجلٌ أحدل من رحل تركنا ما نزل به جبريل عليه السَّلام على محمَّد ﷺ لحدله؟!»(٢).

وقال عمرُ بن عبد العزيز - رحمه الله: «يا أيُّها النَّاس، إنَّه ليس بعد نبيِّ، ولا بعد كتابكم كتاب، ولا بعد سنَّتكم سنَّةُ، ولا بعد أمَّتكم أمَّةُ، ألا وإنَّ الحلالَ ما أحلَّه الله في كتابه على لسان

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٩٩/٨).

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء (٦/٤/٣).

نبيِّه؛ حلال إلى يوم القيامة، ألا وإنَّ الحرامَ ما حرَّمَ الله في كتابه على لسان نبيِّه حرام إلى يوم القيامة»(١).

فليس لأحد أن يغيِّرَ أو يبدِّلَ من أحكام هذه الشَّريعة، ومَـنْ فَعَلَ فقد ساء مصيرُه، واتَّبَعَ غيرَ سبيل المؤمنين.

3- تعظيمُ الذين أنعم الله عليهم، والسّير وراء هـم علـى الصّراط المستقيم، والقراءة في سيرهم وسير العلماء العاملين، والاطلاع على حرصهم الشّديد على العلم وعلى متابعـة الأئمّـة قبلَهم من الصّحابة والتّابعين، وشدّة تمسُّكهم بالعمل وهيهم عـن الجدل.

فهذه القراءةُ من أعظم ما يَقود إلى محبَّتهم، ومتابعتهم، واحترامهم، وإعطائهم حقَّهم، والنُّفور من كلِّ مَن يتجرَّأ عليهم بالذَّمِّ والطَّعن والثلب.

٥- الحرصُ على العمل بالعلم؛ لأنَّ مَن يعمل ويتعبَّدُ للله تعالى- بعلمه فهو طائعٌ لله، وجدير بأن يثبَّه الله على الحقّ، ويقيه شرَّ الوقوع في البدع والمحدثات، ويبارك له في علمه.

والنَّاظرُ في سير دعاة القراءة الجديدة للنَّصِّ يجدُهم من أبعد الناس عن العمل بالدِّين، وعن السَّمت والهدي الصَّالج؛ إن لم يكونوا عديمي الدِّين؛ نسألُ الله العافية (٢).

<sup>(1)</sup> طبقات ابن سعد (0/0.5)، الاعتصام (1/1).

<sup>(</sup>٢) يقول حسن حنفي في أول كتابه "من العقيدة إلى الثورة": (وإذا كان القدماءُ قد وضعوا عقائدَهم بناءً على سؤال الأمراء والسَّلاطين، أو بعد رؤية صالحة للوليِّ أو

فَمَن شَاهِهِم فِي التَّقصير فِي العمل والعبادة، فليحذر أن يصبحَ مآلُه كمآلهم.

### ٦- إذا عصيت فلا تُبرِّر:

فمَن ابتلاه الله بالوقوع في معصية، فعليه أن يحذر أشد الحذر ممّا هو أسوأ عاقبة من المعصية؛ وهو السعي لتبريرها أو البحث عمّن يبيحها؛ لأن الأصل في القراءة الجديدة للنّص انّها قراءة لتحليل الحرام، وفتح أبواب الهوى والشّهَوات.

ونختمُ هذه الرِّسالة بقول ابن القيِّم - رحمه الله:

«سبحان الله؛ ماذا حُرِمَ المعرضون عن نصوص الوحي واقتباس الهدى من مشكاتها من الكنوز والذّخائر!! وماذا فاتهم من حياة القلوب، واستنارة البصائر؟!

قنعوا بأقوال استنبطوها بمعاول الآراء فكرًا.

وتقطُّعوا أمرَهم بينهم لأجلها زُبُرًا.

درست معالمُ القرآن في قلوهِم، فليسوا يعرفونها، ودثـرت

النَّيِّ أو بعد استخارة الله، فإنَّنا وضعنا «من العقيدة إلى الثورة» دون أيِّ سؤال من أحد أو رؤية أو استخارة)، (وكما يستعين القدماء بالله، فإنَّنا نستعين بقدرة الإنسان على الفهم والفعل). من العقيدة إلى الثورة (٤٤، ٥٠). ويقول أيضًا: (حالُنا لا يتطلَّبُ حمدًا ولا ثناءً). العقيدة إلى الثورة (١١)؛ فهو بهذه الكلمة يرفض الثناءً على الله تعالى، ويأبي إثبات الحمد لله- سبحانه وتعالى.

معاهدُه عندَهم فليسوا يعمرونها.

ووقعت أعلامُه من أيديهم، فليسوا يرفعونها.

وأَفَلَتْ كواكبُه من آفاقهم، فليسوا يبصرونها.

وكسفت شمسُه عند اجتماع ظلم آرائهم وعقدها، فليسوا يُثبتونها.

خلعوا نصوص الوحي عن سلطان الحقيقة، وعزلوها عن ولاية اليقين.

وشنُّوا عليها غارات التَّحريف بالتَّأويلات الباطلة، فلا يـزال يَخرج عليها من جيوشهم المُخذولة كَمين بعد كَمين.

نزلت عليهم نزولَ الضَّيف على أقوام لئام، فعاملوها بغير ما يليق بما من الإحلال والإكرام، وتلقَّوها من بعيد؛ ولكن بالدَّفع في صدورها والأعجاز، وقالوا: ما لك عندنا من عبور، وإن كان لابدَّ فعلى سبيل الجاز.

أنزلوا النُّصوصَ منزلةَ الخليفة العاجز في هذه الأزمان، له السَّكَة والخطبة، وما له حكم نافذ ولا سلطان»(١).

هذا ما تيسَّر جمعُه حول هذه البدعة، ونسأل الله الثبات على الحق حتى الممات.

وصلى الله وسلم على نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) اجتماع الجيوش الإسلامية (٤١).

# المحتويات

| مقدمة فضيلة الشيخ الدكتور/ صالح بن فوزان الفوزان ٥          |
|-------------------------------------------------------------|
| مقدِّمة                                                     |
| م الله معند                                                 |
| أهميَّةُ التَّسليم للنُّصوص الشَّرعيَّة وتلقِّيها بالقبول١١ |
| التَّسليم للنُّصوص الشَّرعيَّة عند السَّلف الصَّالح١٩       |
| موقف المعادين للنُّصوص الشَّرعيَّة                          |
| الدَّعوةُ للقراءة الجديدة للنَّصِّ الشَّرعيِّ               |
| الأُسس التي بَنت عليها هذه المدرسة منهجَها                  |
| نتائجُ القراءة المعاصرة                                     |
| أصحابُ القراءة الجديدة والمصطلَحات الغريبة٧٤                |
| من أصول وقواعد أهل السُّنَّة في فهم النُّصوص الشَّرعيَّة٧٦  |
| مَن المؤهَّلُ لفهم النُّصوص الشَّرعيَّة؟                    |
| توجيهات عامة                                                |
| المحتويات                                                   |