

المملكة العربية السعودية وزراة التعليم العالي الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة كلية الدين كلية الدين (٣٢٠) قسم التربية البرنامج المسائي البرنامج المسائي

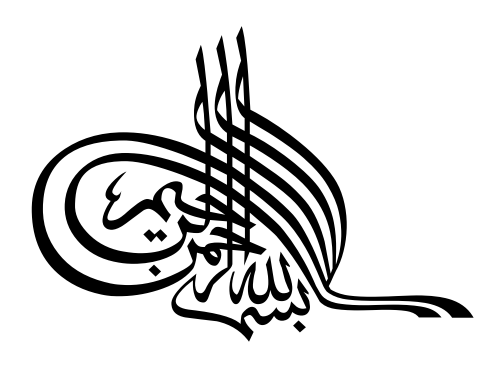
# التربية العقدية في سورة الطور وتطبيقاتها في الأسرة

مشروع بحثي لاستكمال متطلبات الحصول على درجة الماجستير

إعداد الطالب مشرّف بن عبدالله المشرّف

إشراف أ. د. علي بن إبراهيم الزهراني

> العام الجامعي ۱٤٣٤ — ١٤٣٥هـ



#### مستخلص البحث

# عنوان البحث: التربية العقدية في سورة الطور وتطبيقاتها في الأسرة السم الباحث: مشرَّف بن عبدالله بن فهد المشرَّف

هَدَفَ البحث إلى التعرف على مفهوم التربية العقدية في سورة الطور مع بيان حقائقها والتعرف على أساليب تحقيقها، وتقديم مجموعة من التطبيقات التربوية للأسرة مستنبطة من التربية العقدية في هذه السورة.

منهج البحث: المنهج الوصفي.

#### وكانت أبرز النتائج من البحث:

- ان التربية الصحيحة هي التطبيق العملي للعقيدة الإسلامية كما دلت سورة الطور على ذلك في أكثر من موضع.
- أن سورة الطور من السور المكية التي تناولت مواضيع عقدية تربوية مهمة.
- آن التربية العقدية وسيلة أساسية في تحقيق حرية الإنسان من العبودية لغير الله تعالى.
- احتوت سورة الطور على أساليب متنوعة للتربية العقدية منها التربية بالقدوة، التربية بالعبادة، التربية بالحوار والتربية بالتفكر.

#### وكان من أبرز التوصيات:

- أن يقوم التربويون بعقد المؤتمرات والندوات والبرامج التي تركز على تدارس كتاب الله والاستفادة منه في سائر شئون البحوث التربوية والعقدية.
- أن تقوم الجهات المتخصصة بتأليف كتاب في التفسير العقدي لجميع
  آي القرآن.
- ٣. تقديم برامج عملية للأسر المسلمة حول أهمية الدرس اليومي في البيت لتحقيق التربية العقدية.
  - دبط النشء بالتأسي بالنبي ﷺ وجعله منهجًا للتربية والاقتداء .

#### شكر وتقدير

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. أما بعد:

فالشكر لله أولاً وآخرًا على عونه وتيسيره وتوفيقه وتسديده وأسأله تعالى كما أعان أن يتقبل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وأن يغفر لوالديّ ويرحمهما الذين لم يذخرا في تربيتي جهدا ولا دعاء حال حياتهما، ومازلت الى الآن أجد فقدهما.

كما أتوجه بالشكر والعرفان للجامعة الإسلامية التي كانت ولا زالت منبرًا للعلم والخير وأخص بالشكر فيها مديرها وعميد كلية الدعوة وأصول الدين فيها الدكتور/ عبد العزيز الطويان ، على مواقفهما المشرفة في قبولي بالدراسات العليا، والشكر موصول لقسم التربية الإسلامية وخصوصًا رئيس القسم الأستاذ الدكتور/ علي بن إبراهيم الزهراني المشرف على هذه الرسالة على ما تفضل به من حسن الإفادة والتوجيه، كل ذلك بصدر رحب وخلق كريم فجزاه الله خير الجزاء. كما أشكر أستاذ العقيدة الدكتور/ أحمد بن عبد الله الغنيمان والدكتور/ أحمد الظليمي على قبولهما مناقشة هذه الرسالة.

ولا يفوتني أن أتقدم بالشكر والدعاء لكل من أعانني على إتمام هذه الرسالة من أحبة وزملاء وأخص منهم عميد القبول والتسجيل فضيلة الشيخ الدكتور/ عبيد بن علي العبيد.وفقنا الله وإياهم لكل خير.

والحمد لله رب العالمين ، ، ،

# مُعْتَلُمْتُ

إنّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله. هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله. في يَتَأَيُّها الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا الله حَقَّ تُقَائِدِ وَلا تَمُوثُنَّ إِلّا وَأَسَّم مُسلِمُونَ هَالَا عمران:١٠٢] في يَتَأَيُّها النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَق مِنْها زَوْجَها وَبَثَ مِنْهُما رِجَالًا كَثِيرًا وَنسَاءً وَاتَقُوا الله وَلَوْر وَوَلُوا قَوْلُ سَدِيلًا هَ الله على الأحزاب: ١٠١، أما بعد:

فقد شرّف الله الأمة الإسلامية عن غيرها من الأمم بشريعة سمحاء استسقت أصولها ومبادئها من كتاب الخالق البارئ العالم بمصالح خلقة وشؤونهم، ومن سنّة رسول الله الذي بعثه قدوة ورحمة لهذا الخلق، فجاءت هذه الشريعة كاملة متوازنة، أعادت كل شيء إلى أصله، ووضعت كل شيء بمكانه، فكانت كاملة في نظامها، كاملة في منهجها، كاملة في تربيتها فأبرزت لنا نظاماً تربوياً متميزاً فيه سعادة الإنسان في الدنيا والآخرة فمن أخذ به من الشعوب والأمم تقديم وترقي وتطور، ومن حاد عن منهاجه ودربه تأخر وتردي وتقهقر، ولا أدل على ذلك من أمّة كانت من أدنى الأمم علماً وقوة وسلاحاً وتربية أيضاً — هذه الامّة - سادت وقهرت كبار أمم الدنيا في أقل من ثلاثة عقود من الزمن بفضل الله أولاً، ثم بفضل التمسك بشرعه ونهجه والسير على طريقتة وتربيته وتزكيته القويمه ، وصدق الله القائل: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ مَامَنُواً

وَاتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ اللاعراف: ٩٦. أي: "ولو أنَّ أهل القرى صدَّقوا رسلهم واتبعوهم واجتنبوا ما نهاهم الله عنه، لفتح الله لهم أبواب الخير من كلِّ وجه، ولكنهم كذَّبوا، فعاقبهم الله بالعذاب المهلك بسبب كفرهم ومعاصيهم".(١)

من هنا تظهر لنا أهمية التربية الصحيحة - والتي هي في الواقع تطبيق عملي للشريعة الإسلامية - في صلاح الأفراد والشعوب، وفي تخريج أجيال ترتقي بأممها وتقودها في عصر اتسعت فيه مصادر التربية وتعددت وتعقدت أنظمتها وأساليبها وتباينت مناهلها، حتى عادت كمّا هائلاً من المعلومات كلّ يدلي فيه بدلوه على أساس وأصل وعلى غيره.

ولذا ظهرت أهمية الدلالة على أعظم السبل وأقصرها لفلاح البشرية وفوزها في الدارين ألا وهو كتاب الله تعالى الذي لا ينضب معينه ولا ينقضي البحث فيه والاستنباط من خيراته، كتاب الله العزيز، القويم في تربيته، والصراط المستقيم الذي به الهدى وبدونه الضلال قال تعالى: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَآءً كُمُ الْحَقُّ مِن رَّبِكُمُ فَمَنِ اَهْتَدَىٰ فَإِنَّما يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّما يَضِلُ عَلَيْها وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴾ ليونس ١٠٨، قال ابن جرير ومن ضَلَّ فَإِنَّما يَضِلُ عَلَيْها وما أَنَا عَلَيْكُم بِوكِيلٍ ﴾ ليونس ١٠٨، قال ابن جرير الطبري – رحمه الله – يعني: كتاب الله، فيه بيان كل ما للناس إليه حاجة من أمر دينهم"(٢)، وكتاب الله هو البرهان والتبيان والنور المبين قال حاجة من أمر دينهم"(٢)،

<sup>(</sup>۱) نخبة من أساتذة التفسير بإشراف: صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ، التفسير الميسر، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩، ط٢ (١/ ١٦٣)

<sup>(</sup>٢) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي: جامع البيان في تأويل القرآن، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠ هـ – ٢٠٠٠ م، (١٥/ ٢٢٠).

تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرْهَنُّ مِن رَّبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا ﴾ [النساء ١٧٤] عن قتادة- رحمه الله- في قوله {قد جاءكم برهان من ربكم} قال: بيّنة {وأنزلنا إليكم نورا مبينا} قال: هذا القرآن(۱)، وهو الموعظة والتذكرة كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُمْ مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآهُ لِّمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ايونس ٥٧]، يقول القرطبي- رحمه الله -: "(قد جاءتكم موعظة) أي وعظ. (من ربكم) يعني القرآن، فيه مواعظ وحكم".(٢) وختامًا فهو هداية أُوّلًا وآخراً قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَبُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَنتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴿ [الإسراء: ٩]. قال ابن كثير -رحمه الله - : "يمدح تعالى كتابه العزيز الذي أنزله على رسوله محمد الله وهو القرآن، بأنه يهدي لأقوم الطرق، وأوضح السبل". "

من أجل ذلك جاء اهتمام القرآن بالتربية والتوجيه لبناء الأمة وتربية النفس البشريّة من جميع جوانبها على مختلف مستوياتها وأزمنتها، «فالمتدبر لكتاب الله سبحانه وتعالى والمتأمل في آياته البينات يتضح له تميز المنهاج الرباني بمفاهيم تربوية لا يجد لها مثيلاً في المناهج والنظم والنظريات التربوية البشرية»(٤) ولأن معينه لا ينضب، فكل إنسان ينهل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، (٧/ ٧١١).

<sup>(</sup>٢) القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري أبو عبد الله: الجامع لأحكام القرآن، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٧هـ – ٢٠٠٦م، (٨/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقى: تفسير القرآن العظيم، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م، (٥/ ٤٨).

<sup>(</sup>٤) الأنصاري، عبد الرحمن محمد، معالم أصول التربية الإسلامية من خلال وصايا لقمان لابنه، مجلة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، السنة الثامنة والعشرون، ١٤١٧ - ۱۶۱۸ هـ. (ص: ۲۳۹).

منه على قدر توفيق الله له، ومن قصده ليهتدي به في أي أمر مهما كان هداه الله إليه على قدر صدقه، "وكلما كان الإنسان أتقى لله عز وجلّ كان أهدى بكتاب الله"(۱).

ولأن من أهداف الجامعة الإسلاميّة بالمدينة المنورة نشر الخير والفضيلة والشريعة السمحاء والعقيدة الصافية خدمة للإسلام والمسلمين في شتى بقاع الأرض ومشاركة في إعلاء كلمة الله في كل ميدان، ونظرًا لأهميّة العقيدة في بناء الشخصيّة الإسلاميّة جاءت هذه الدراسة حول مفهوم التربية العقدية في سورة الطور وربطها بالأسرة، والقرآن الكريم هو أعظم مصادر التربية العقدية. والله الموفق.

(١) العثيمين، محمد بن صالح، أحكام القران الكريم (٦٦/١).

#### موضوع البحث

لقد أنعم الله على هذه الأمّة بنعمة الوحي الذي دلها على كل خير للبشريّة وحذرها من كل شر، لذا كان لزاما على كل تربوي مسلم أن يجعل الاسلام هو المصدر الأساسي الَّذِي يستمد مِنْهُ فكره التربوي، وأهدافه التربوية، وأسس مناهجه وأساليب تدريسه وسَائِر شؤؤنه والتي من أهمها التربية العقديّة.

والقرآن – كما هو معلوم – اشتمل على الكثير من المفاهيم والقيم والمبادئ التي يحتاجها الفرد في حياته حتى يحقق العبودية لله عز وجل ويعمر الكون بمقتضى الشهادتين الأمر الذي جعل الحاجة ماسة إلى ضرورة الرجوع إلى القرآن الكريم الذي يعد المصدر الأول للتربية الإسلامية، ومحاولة إبراز الجوانب التربوية التي اشتملت عليها سور القرآن الكريم، ومنها سورة الطور فاختارها الباحث وقام بدراستها من خلال بيان الجانب العقدي في السورة الكريمة.

#### تساؤلات البحث

ما التربية العقدية في سورة الطور وتطبيقاتها في الأسرة؟ و يتفرع منه الأسئلة التالية:

- ١- ما مفهوم التربية العقدية في سورة الطور؟
- ٢- ما أساليب تحقيق التربية العقديّة في سورة الطور؟
- ٣- ما تطبيقات التربية العقديّة للأسرة في سورة الطور؟

#### أهداف البحث

تتمثل أهم أهداف هذه الدراسة فيما يلي:

أولا: التعرف على مفهوم التربية العقدية في سورة الطور.

ثانيا: بيان جوانب التربية العقدية في سورة الطور.

ثالثا: التعرف على أساليب تحقيق التربية العقديّة في سورة الطور.

رابعا: تقديم مجموعة من التطبيقات التربوية للأسرة مستنبطة من التربية العقدية في سورة الطور.

# أهمية البحث

تكمن أهمية الدراسة في استنباط جوانب التربية العقدية الواردة في سورة الطور حيث اشتملت هذه السورة الكريمة على عدد من المفاهيم والأساليب التربوية التي يتطلبها البناء التربوي في الأسرة. وتتلخص أهمية هذا البحث في النقاط التالية:

- ١- عظم كتاب الله تعالى الزاخر بجميع أصناف التربية المتنوعة.
- ٢- أهمية التربية العقدية في بناء الشخصية الإنسانية وتحقيق متطلباتها الروحية.
- ٣- التربية العقدية هي أحد الجوانب المهمة التي اعتنى بها كتاب الله،
  ويظهر ذلك جلياً في سورة الطور التي تضمنت جوانب مهمه في التربية العقدية.
- ٤- لم يجد الباحث بحثاً في هذا الموضوع تحديداً مما شجعه على القيام
  به.
- ٥- ذكر أبرز الأساليب والتطبيقات التربوية التي إشتملت عليها هذه السورة.

#### حدود البحث

حدود موضوعية: يتحدد موضوع البحث في التربية العقدية في سورة الطور. في بيان مفهوم هذه التربية واساليبها وتطبيقاتها.

#### مصطلحات البحث:

## التربية العقدية ،

### ١/ التربية

- 1- التربية لغة: إنشاء الشيء حالا فحالا إلى حد التمام ((). وهي مشتقة من الفعل (رَبَبُ) والاسم (الرَّب) ويطلق على: المالك والسيد المطاع والمصلح (() والتربية مأخوذة من المعنى الثالث وهو الإصلاح.
- ٧- ومن تعريفات التربية في الاصطلاح: تنشئة وتكوين إنسان سليم مسلم متكامل من جميع نواحيه المختلفة، من الناحية الصحية والعقلية والاعتقادية، والروحية الاعتقادية، والإدارية والإبداعية (٣).

(۱) المناوي، محمد عبد الرؤوف: التوقيف على مهمات التعاريف، دار الفكر المعاصر، بيروت،دمشق، ط۱، ۱٤۱۰هـ. (ص: ٩٥).

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، محمد مكرم: لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط۱، مادة (ربب)، (۲) ابن منظور، الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب: القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – لبنان، ط۸، ۱۲۲۱هـ – ۲۰۰۵م، (۸۷/۱).

 <sup>(</sup>٣) يالجن، مقداد: أهداف التربية الإسلامية وغاياتها، دار الهدى للنشر والتوزيع،
 الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٠٩هـ (٢٠)

#### ٢/ العقيدة

قال أحمد المقري في مصباحه معرفاً العقيدة لغة: "اعْتَقَدْتُ" كذا "عَقَدْتُ" عليه القلب والضمير حتى قيل "العَقيدةُ" ما يدين الإنسان به وله "عَقيدةٌ" حسنة سالمة من الشكّ(".والاعتقاد: افتعال من العقد وهو الربط والشد.

"وفي الاصطلاح حكم الذهن الجازم، يقال اعتقدت كذا أجزمت به في قلبي، فهو حكم الذهن الجازم، فإن طابق الواقع فهو صحيح، وإن خالف الواقع فهو فاسد"(٢).

# ٣/ التربيّة العقدية

هي: "التربية على الأقوال والأعمال البدنيّة والقلبية بهدف غرس الاعتقاد الصحيح بكل ما جاء من الله ورسوله والثبات عليه وتكميله وزيادته والدعوة إليه على الوجه الذي يرضي الله تعالى ويقربنا إليه"(").

<sup>(</sup>۱) المقري، أحمد بن محمد بن علي الفيومي: المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، المكتبة العلمية، بيروت. (٢/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) العثيمين، محمد بن صالح بن محمد: شرح العقيدة الواسطيّة، دار ابن الجوزي، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط٥، ١٤١٩هـ. (٥٠).

<sup>(</sup>٣) التعريف الإجرائي الذي إعتمده الباحث كما في صفحة ٣٨ من هذا البحث.

#### الدراسات السابقة

توفر لدى الباحث بعض الدراسات التي تناولت الجوانب العقدية والتربوية في القرآن الكريم والسنة النبوية، ومن بين هذه الدراسات ما يلى:

#### ۱- دراسة بوسف محمد أبو سلمية ۱٤۲۸ه(۱).

- هدف الدراسة: هدفت الدراسة إلى توضيح مفهوم التربية العقدية وأهدافها مع بيان ميادين بناء الإنسان المسلم بالتربية العقدية.
  - منهج الدراسة: استخدم الباحث المنهج التحليلي المقارن
    - نتائج الدراسة:
- العبادة وميادينها وأدائها بروحها لا بشكلها.
  - ٢. بيّنت الدراسة اثر العبادة على التربية العقدية.
- ٢. أوضحت الدراسة أهمية إثارة العقل والتفكر في الكون
  كباب عظيم وطريقة قرآنية لتعظيم الخالق.
  - ٤. أهميّة تحقيق التربية العقدية في الأفراد والمجتمعات.

#### ٧- دراسة أماني بنت عبد العزيز حنيفة بنجر ١٤٣٠ه(٢)

- هدف الدراسة: هدفت الدراسة إلى التعرف على ملامح المنهج التربوي العقدي للعهد المكي وعلى مراحل وأساليب هذا المنهج، ثم

<sup>(</sup>۱) أبو سلمية، يوسف محمد: فلسفة التربية العقدية في ضوء الكتاب والسنة، رسالة ماجستير، كلية التربية، الجامعة الإسلامية – غزة، ١٤٢٨هـ.

<sup>(</sup>٢) بنجر، أماني بنت عبد العزيز حنيفة: التربية النبوية العقدية في العهد المكي وتطبيقاتها التربوية، رسالة ماجستير، كلية التربية، جامعة أم القرى، ١٤٣٠هـ.

كيفية الاستفادة منه في الواقع المعاصر وتحديداً في المؤسسة التربوية الأولى وهي الأسرة.

- منهج الدراسة: المنهج الاستتباطى والمنهج التاريخي.
  - نتائج الدراسة:
- ١. أكدت الدراسة على بناء العقيدة في التربية الإسلامية.
- ٢. بناء العقيدة في التربية الإسلامية ليس بناء بفكر إنساني أو سلوك أو نظام اجتماعي أو سياسي إنما هو بناء للحياة من كل جوانبها.
- بن العقيدة الإسلامية هي القوة الحقيقية الدافعة لكل عمل خير.
  - ٣- المنهج النبوي في التربية الإيمانية للشباب والاستفادة منه في العصر
    الحاضر (۱).

هذه الرسالة للدكتور "سليمان بن قاسم العيد" في بيان أفضل المناهج وأسلم الطرق في تربية الشباب، منهج النبي - صلى الله عليه وسلم - في تربية شباب الصحابة - رضي الله عنهم - ، وقد رأى الكاتب في هذا البحث دراسة هذا المنهج في التربية الإيمانية للشباب، ابتداء من تعليمهم قضايا الإيمان الأساسية، ومرورًا بمتابعة هذا الإيمان وتقويم إعوجاجه، وانتهاء بوضع توجيهات لتحصين هذا الإيمان مما ينقصه ويفسده.

\_\_

<sup>(</sup>۱) المرعشي، ياسر مبروك: المسائل العقدية في كتب علوم القرآن، رسالة ماجستير، كلية الدعوة وأصول الدين، جامعة أم القرى، ١٤٣١هـ.

وتناولت الرسالة ثلاث مباحث رئيسة فرع عليها الكاتب أهم نقاط المناقشة؛ وهذه المباحث هي:-

المبحث الأول: غرس العقيدة الصحيحة في نفوس الشباب.

المبحث الثاني: المتابعة وتقويم الأخطاء.

المبحث الثالث: تحصين إيمان الشباب.

- هدف الدراسة: التنبيه على المخالفات العقدية في كتب علوم القرآن.
  - منهج الدراسة: المنهج الاستنباطي.
    - نتائج الدراسة:
- الدراسة على أن المجاز كان أداة لتحريف كلام الله ورسوله ﷺ.
- ٢. أن نسبة التأويل والتفويض إلى الصحابة والتابعين كما ذكر في كتب علوم القرآن نسبة باطلة.
  - ٣. أن خبر الآحاد حجة في العقائد والأحكام.
- ك. أن الإيمان بأسماء الله وصفاته التي جاءت في النصوص الشرعية أصل عظيم إتفق عليه السلف وخالف فيه أهل البدع.

#### التعليق على الدراسات السابقة

يظهر من خلال الدراسات السابقة تركيز جميع الدراسات السابقة على التربية العقدية فيما لم تتطرق في مجملها إلى سورة الطور على وجه الخصوص كما في هذه الدراسة، على أن بعضها قد تطرق للتربية العقدية في علوم القرآن والسنة النبوية المطهرة سوى أن عرضهم كان مجملاً لعموم كتاب الله جل وعلا، وبإستثناء دراسة ياسر المرعشي لم تتطرق الدراسات السابقة إلى الجانب التفسيري التربوي، وفي ذات الوقت كانت دراسة ياسر المرعشي تتعلق بالمسائل العقدية في علوم القرآن، في حين أن هذه الدراسة تتعلق بالجانب التربوي العقدي والفرق بينهما ظاهر لا يحتاج إلى بيان.

# خطة البحث

يتكون البحث من تمهيد وأربعة فصول وخاتمة على النحو التالي:

#### الفصل التمهيدي: الإطار العام للبحث

- مقدمة البحث
- موضوع البحث
- تساؤلات البحث
  - أهداف البحث
    - أهمية البحث
    - حدود البحث
- مصطلحات البحث
- الدراسات السابقة
  - خطة البحث
  - منهج البحث

## الفصل الأول: التعريف بسورة الطور.

- المبحث الاول: أهمية السورة في المجال العقدي.
  - المبحث الثاني: أهداف سورة الطور.
  - المبحث الثالث: مجالات سورة الطور.

#### الفصل الثانى: مفهوم التربية العقدية في سورة الطور.

- المبحث الأول: تعريف التربية العقدية.
- المبحث الثاني:أهمية التربية العقدية.
- المبحث الثالث: أهداف التربية العقدية.

#### الفصل الثالث: أساليب التربية العقديّة في سورة الطور.

- المبحث الأول: أسلوب التربية بالقدوة.
- المبحث الثاني: أسلوب التربية بالحوار.
- المبحث الثالث: أسلوب التربية بالعبادة.
- المبحث الرابع: أسلوب التربية بالتفكر.

### الفصل الرابع: تطبيقات التربية العقدية في الأسرة.

- المبحث الأول: التطبيقات الفكرية.
  - المبحث الثاني: التطبيقات العلمية.
- المبحث الثالث: التطبيقات الاجتماعية.
  - المبحث الرابع: التطبيقات الدعوية.

#### الخاتمة: وتشتمل على ما يلي:

- النتائج
- التوصيات
- المقترحات
- المصادر والمراجع

# منهج البحث

يتبع الباحث في هذه الدراسة المنهج الوصفي، وهو الذي يرتبط بظاهرة ما بقصد وصفها وتفسيرها وعيث يتميز هذا المنهج بوصف مشكلة البحث، بالإضافة إلى جمع المادة العلمية وتصنيفها ومعالجتها المعالجة العلمية باستخدام القياس والتصنيف والتفسير وتنظيم البيانات وتحليلها، ومن ثم استخراج النتائج ذات الدلالة والمغزى بالنسبة للمشكلة المطروحة للبحث (۲). وهو هنا تتبع لآيات سورة الطور لاستخراج جوانب التربية العقدية فيها مستخدماً الإجراءات المتبعة في كتب السلف لأصول التفسير للتعامل مع كتاب الله الكريم.

بالإضافة إلى ما سبق سيعتمد الباحث في بحثه المنهج العلمي من خلال النقاط الآتية:

- عزو الآيات القرآنية إلى مواضعها في المصحف الشريف، بذكر اسم السورة ورقم الآية.
- عزو الأحاديث والآثار إلى مظانها مع ذكر درجتها إن لم تكن في الصحيحين .
  - التعريف بالمصطلحات والكلمات الغريبة.
    - ضبط ما يحتاج إلى ضبط بالشكل.

(۱) العساف، صالح بن حمد: المدخل إلى البحث في العلوم السلوكيّة، ط١، ١٤٠٩هـ- (١٨٩م، (١٨٩م، (١٨٩).

(۲) عبيدات، ذوقان، عبد الرحمن عدس، وآخرون، البحث العلمي مفهومه وأدواته وأساليبه، دار أسامة للنشر والتوزيع، الرياض، ۱٤۱۹هـ، (۲٤٧).

# الفصل الأول:

# التعريف بسورة الطور وفيه ثلاثة مباحث:

- المبحث الأول: أهمية السورة في المجال العقدي.
  - المبحث الثاني: أهداف سورة الطور.
  - المبحث الثالث: مجالات سورة الطور.

#### مدخا

سورة الطور هي إحدى السور المكية الخالصة، بإجماع من المفسرين والرواة كما اشار إلى ذلك ابن عطية في تفسيره والتي تتحدث عن التوحيد، والبعث وأحوال الآخرة، والرسالة النبوية، وتفنيد معتقدات المشركين وتصوراتهم الفاسدة ،وسبب تسمية هذه السورة بالطور لأن الله تعالى بدأ السورة الكريمة بالقسم بجبل الطور الذي كلم الله تعالى عليه موسى عليه السلام.

تقع هذه السورة المباركة في الجزء السابع والعشرين، في الحزب الثالث والخمسون وترتيبها بين سور القرآن الثانية والخمسون، ومناسبتها لآخر ما قبلها ظاهرة، إذ في آخر تلك: ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَفُرُبا مِثَلَ ذَفُوبِ الْخَر ما قبلها ظاهرة، إذ في آخر تلك: ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَفُرباً مِثَلَ ذَفُوبِ الْخَرِمِم ﴾ اللذاريات: ١٥٩، وقال هنا: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكِ لَوَقِع ۗ ﴾ الطور: ١٧٠. ويبلغ تعداد حروفها ألفا وخمسمائة ، وكلماتها ثلاثمائة واثنتا عشرة كلمة، وآياتها تسع وأربعون آية في العد الكوفي والشامي، وثمانية وأربعون في البصري، وسبع وأربعون في الحجازي، واختلف في موضعين منها: ﴿ وَالشَّارِ ﴾ الآية: ١٦ لم يعدها المدنيان والمكي، وعدها الباقون. و﴿ إِلَى نَارِ جَهَنَمَ دَعًا ﴾ الآية: ١٦ معها الكوفي والشامي، ولم يعدها الباقون.".

وفواصل آياتها: (م،ن،ر،عا)، وفيها مما يشبه الفواصل ولم يعدَّ بإجماع موضعان: ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ ﴾ [الآية: ١٣]، ﴿ سُرُرٍ مَّضْفُوفَةٍ ﴾ [الآية:

(۱) ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب الأندلسي: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، دار الكتب العلمية – لبنان، ط١، ١٤١٣هـ – ١٩٩٣م، (١٨٥/٥).

<sup>(</sup>۲) أبو حيان، محمد بن يوسف الأندلسي: تفسير البحر المحيط، دار الكتب العلمية – لبنان، بيروت، ط١، ١٤٢٢هـ – ٢٠٠١م، (٥٦٦/٩).

<sup>(</sup>٣) البقاعي، إبراهيم بن عمر الشافعي برهان الدين أبو الحسن: مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور، مكتبة المعارف، ط١، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٧م، (٢٧/٣).

٢٠]، وعكسه ثلاثة مواضع: ﴿ لَوَقِعٌ ﴾ [الآية: ١٧]، ﴿ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ [الآية: ٢٩]، ﴿ وَلِكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ [الآية: ٣٨]، ﴿ وَيَاتُهَا مِتُوازِنَة منسجمة مما يبرر القول إنها نزلت دفعة واحدة (١٠).

نزلت هذه السورة بمكة بعد سورة السجدة "، ومما ذُكر" في سبب نزول بعض آياتها ما أخرجه ابن جرير عن ابن عباس أن قريشا لما اجتمعوا في دار الندوة في أمر النبي في قال قائل منهم احبسوه في وثاق ثم تربصوا به المنون حتى يهلك كما هلك من قبله من الشعراء زهير والنابغة فإنما هو كأحدهم فأنزل الله في ذلك: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّرَبَصُ بِهِ، رَبِّ ٱلْمَنُونِ

كان النبي على يقرأ بها في صلاته، فقد روى الشيخان عن جبير بن مطعم رضي الله عنه قال: سمعت النبي على يقرأ في المغرب بالطور، فما سمعت أحدا أحسن صوتا أو قراءة منه (٢).

(۱) عزت، دروزة محمد: التفسير الحديث، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، د. ط، ۱۳۸۳هـ، (۵/ ۳۵۹).

<sup>(</sup>٢) العاني، عبد القادر بن ملّا حويش السيد محمود آل غازي، بيان المعاني، طبعة الترقي – دمشق، ط١، ١٣٨٢ هـ – ١٩٦٥ م، (٣٨١/٤).

<sup>(</sup>٣) تعارف أهل الحديث على أن هذه الصيغة (ذُكر أو رُوي) من صيغ التضعيف للحديث. كما ذُكر ذلك الشيخ عبد الله بن جبرين في كتابه أخبار الآحاد في الحديث النبوي: "فعند شكهم في صحة الخبر يعدلون عن الجزم إلى عبارة تفيد توقفهم في صحته، كقولهم: يُذكر عنه كذا، أو يروى، أو رُوى أو حُكى، أو نحو ذلك".

<sup>(</sup>٤) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي: جامع البيان في تأويل القرآن، مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠ هـ – ٢٠٠٠ م، ط١، (٤٧٩/٢٢).

<sup>(</sup>٥) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد: لباب النقول في أسباب النزول، دار إحياء العلوم، بيروت – لبنان، (د:ت) (١٨٤).

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب الجهر في المغرب، رقم (٧٦٥)، (١٣٥/١).

وروى البخاري عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: شكوت إلى رسول الله على أنى اشتكى، فقال: (طويخ من وراء الناس وأنت راكبة)، فطفت ورسول الله على يصلى إلى جنب البيت، يقرأ بـ: الطور(١٠).

وقد ثبت في صحيح البخاري في تفسير سورة الطور من حديث جبير بن مطعم – رضي الله عنه – أنه قال: سمعت رسول الله علي يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾... إلى قوله: ﴿ ٱلْمُصَمِّطِرُونَ ﴾ الآية: ٣٥ – ٣٧ كاد قلبي أن يطير (٢٠).

والمتأمل في هذه السورة يرى أنها تحمل الطابع المكي بجميع تفاصيله، فهي تعالج الشأن الدعوي في المرحلة المكية التي يكون أساسها إعلان التوحيد، وتحقيق الرسالة، وترسيخ الحقائق الغيبية في النفوس بأبلغ بيان، وأوضح صورة وأقواها، ابتدأها الله بالقسم الدال على عظمة خلقه وتعظيمه للرسل ورسالاتهم، وتوعد بعد ذلك من خالفهم ممن أنكر البعث وتهكم بهم، ثم بين جزاء من آمن وصدق جزاءاً مرضيا لهم ولذريّاتهم من بعدهم مبيّناً بعضاً من أعمالهم ودعائهم الذي بلغوا به تلك المنازل، ثم سلّى النبي في وحاور مخالفيه وقرعهم بالحجة وتوعدهم إن تمادوا وإستمروا في ضلالاتهم، وإختتم هذه السورة العظيمة بأمرين متلازمين لا يستغنى عنهما مسلم وهما الصبر والعبادة.

(۱) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب إدخال البعير في المسجد للعلة، رقم (٤٦٤)، (١٠٠/١). صحيح مسلم، كتاب الحج، باب جواز الطواف على بعير وغيره، رقم (١٢٧٦)، (٩٢٧/٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: {وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب}، رقم: (٤٨٥٤)، (١٤٠/٦).

# المبحث الأول: أهميت سورة الطور في المجال العقدي

هذه السورة من السور المكيّة التي نزلت في بدايات دعوة النبي ولي التوصّل قضايا التوحيد والشرك، والخالق والمخلوق والألوهية والعبودية، وما بينهما من علاقة.

استهلت هذه السورة بتوكيد الجزاء والحساب، وأنَّ الإنسان لم يخلق سدى، ولم يترك عبثا، حيث أقسم الله تعالى ببعض مخلوقاته، هذا القسم الذي يشمل تعظيم المقسم به، آيات كونية علوية وسفلية، من الجبال، والمدّونات الإلهية في الصحف، والكعبة المشرفة أو الضراح (۱)، والسماء العالية، والبحار المترعة بالماء، كل هذا على إيقاع العذاب بالكفاريوم القيامة: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ﴾ [الآية: ۱۷]؛

ورُوي أن عمر بن الخطاب، رضي الله عنه قرأ مرة: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكِ لَوَقِعٌ ۗ ﴾ [الآية: ٧- ١٨]، فربا (٢) لها ربوة عيد منها عشرين يوما (٣).

وقد ذكر البغوي أن هذا الافتتاح العظيم كان أول سبب لدخول جبير بن مطعم للإسلام، قال: قدمت المدينة لأكلم رسول الله على في أسارى بدر، فدفعت إليه وهو يصلي بأصحابه المغرب، وصوته يخرج من المسجد فسمعته يقرأ: ﴿ وَٱلطُّورِ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ۗ ﴾ مَا لَهُ مِن دَافِعٍ ﴾ فكأنما صدع قلبي حين سمعته —ولم يكن أسلم يومئذ — قال:

<sup>(</sup>۱) الضُّراحُ، بالضم: بيت في السماء مُقابِلُ الكعبة في الأَرض؛ قيل: هو البيت المعمور؛ عن ابن عباس.(لسان العرب)

<sup>(</sup>٢) تسارعت أنفاسه دلالة على شدة التأثّر.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي: تفسير القرآن العظيم، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م، (٤٣٠/٧).

فأسلمت خوفا من نزول العذاب وما كنت أظن أني أقوم من مكاني حتى يقع بى العذاب(١).

مع هاتين الحادثتين تتجلى أهمية سورة الطور في المجال العقدي، وقوتها في الإنذار والتخويف من هذا العذاب الواقع الذي ليس له دافع، ولا مهرب منه ولا ملجأ إلا بسلوك طريق الإيمان الصادق بهذه الرسالة الخالدة وهذا الكتاب المنزل.

وسأذكر باختصار جملة من القضايا العقديّة التي دلّت عليها بعض آيات هذه السورة الكريمة مما تداولته ابرز كتب العقيدة:

1- إثبات العينين لله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَأُصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعَيُنِنَا ﴾ الآية: ٤٨١<sup>(٢)</sup>. قال ابن كثير- رحمه الله- :" بمرأى منا وتحت كلاءتنا"(<sup>٣)</sup>، وهنا قال (أعين) والسنة بينت أنهما عينان<sup>(١)</sup> والسنة مفسرة ومبينة للقرآن<sup>(١)</sup>، وهذه الآية من أدلة السلف في الردّ على المعارض المؤول لصفة العينين لله جل وعلا<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) البغوي، ابو محمد الحسين بن مسعود: تفسير البغوي، دار طيبه للنشر والتوزيع، ط٤، ١٤١٧هـ – ١٩٩٧م، (٣٨٦/٧).

<sup>(</sup>۲) ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام، العقيدة الواسطية، أضواء السلف – الرياض، ط٢، ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م، (١٦٦١).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي: تفسير القرآن العظيم، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م، (٤٣٨/٧).

<sup>(</sup>٤) في حديث أنس رضي الله عنه: (إنَّ الله لا يخفى عليكم إنَّ الله ليس بأعور (وأشار إلى عينيه)، وإن المسيح الدجال أعور عين اليمنى، كأن عينه عنبة طافية). رواه البخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: {ولتصنع على عيني}، رقم (٧٤٠٧)، (١٢١/٩).

<sup>(</sup>٥) آل الشيخ، صالح عبد العزيز محمد، اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية، دار العاصمة، الرياض، ط ١٠ ١٤٣١هـ – ٢٠١٠ م، (٤٣٤/١).

<sup>(</sup>٦) الدارمي، أبو سعيد عثمان بن سعيد بن خالد بن سعيد السجستاني: نقض الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد على المريسي الجهمي العنيد فيما افترى على الله عز وجل من التوحيد، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، ط١، ١٤١٨ – ١٩٩٨م، (٢١٧/١).

٢- أن القرآن كلام الله، محفوظ في الصدور مكتوب في المصاحف مسطور بين الدفتين مقروء في المحاريب والكتاتيب، قال الله عزو جل: ﴿ وَالطُّورِ اللهِ وَكُنْبِ مَسَطُورِ اللهِ فِرَقِّ مَنشُورٍ ﴾ (١).

٣- صدقُ الرسالة وتفنيد الشبهات المحيطة بذلك عند المشركين، قال تعالى: ﴿ فَذَكِرْ فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا جَنُونٍ ﴾ [الآية: ٣٩](٢).

3- إثبات البرهان العقلي، في قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخُلِقُونَ ﴾ [الآية: ٣٥- ٣٦]، قال المخلِقُونَ ﴾ [الآية: ٣٥- ٣٦]، قال شيخ الإسلام ابن تيمية تعقيباً على هذا: "وذلك أن هذا تقسيم حاصر ذكره الله بصيغة استفهام الإنكار ليبين أن هذه المقدمات معلومة بالضرورة لا يمكن جحدها يقول: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَيْءٍ ﴾ أي من غير خالق خلقهم أم هم خلقوا أنفسهم؟! وهم يعلمون أن كلا النقيضين باطل. فتعين أن لهم خالقاً خلقهم سبحانه وتعالى كما قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَيْءٍ أَمْ مُلَا لَنَقَيْدُ مَنْ أَمْ أَلُخُلِقُونَ ﴾ "(٣).

<sup>(</sup>۱) المقدسي، عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور: الاقتصاد في الاعتقاد، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط١، ١٤١٤هـ – ١٩٩٣م، (١٣٤/١).

كما أشار إلى ذلك أيضاً فضيلة الشيخ/ عبد الله بن محمد الغنيمان، في شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري، ط١، مكتبة الدار، المدينة المنورة، ١٤٠٥هـ، (٦٥٢/٢).

<sup>(</sup>٢) الرحيلي، حمود بن أحمد بن فرج: منهج القرآن الكريم في دعوة المشركين إلى الإسلام، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، ط١، ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٤م، (٦٧٤/٢).

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم: مجموع الفتاوى، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، د. ط، ١٤١٦هـ – ١٩٩٥م، (٣٥٩/٥).

0- أن من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله، لما كان من بديع حكمته، ولطيف رحمته، أن يبتلي النوع الإنساني بالأوامر والنواهي والمصائب التي قدرها عليهم، وأمرهم بالصبر على ذلك، وافترضه عليهم تسلية لهم وتقوية على ذلك، قال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الآية: ٤٨](١).

آنَّ التوسل إلى الله هو بما يحبه ويرضاه لا بما يكرهه ويأباه من الشرك الذي نزه نفسه عنه بقوله: ﴿ سُبْحَنَ اللهِ عَمَّا يُثَرِّكُونَ ﴾ [الآية: ٤٣](٢)

٧- أن صلاح الذرية شرط لازم لالتحاقهم بآبائهم الصالحين، ولا يكفي مجرد الانتساب، قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّبَعَنَهُمْ ذُرِّيَّنَّهُمْ بِإِيمَنٍ يَكُفّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَمَا ٱلنَّنهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ أُمْ يِمٍ عِاكَسَبَ رَهِينٌ ﴾ [الآية: ٢٠- الآية: ٢٠].

٨- إثبات البيت المعمور، عند جمهور المفسرين، وهو من الإيمان بالغيب، حيث أقسم الله به: ﴿ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ﴾، قال ابن كثير عند تفسير هذه الآية: (ثبت في الصحيحين: أن رسول الله عليه قال في حديث المسير هذه الآية المحيدين: أن رسول الله عليه قال في المحيدين المسيد هذه الآية المحيدين المسيد هذه الآية المحيدين المسيد هذه الآية المسيد هذه المسيد هذه الآية المسيد هذه الآية المسيد هذه المسيد هذه الآية المسيد هذه المسيد هذه المسيد هذه المسيد هذه المسيد هذه المسيد الم

(۱) آل الشيخ، سليمان بن عبد الله: تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد الذي

هو حق الله على العبيد، المكتب الاسلامي، بيروت، دمشق، ط١، ١٤٢٣ – ٢٠٠٢م، (٤٤٠/١).

<sup>(</sup>۲) بن عبد الوهاب، عبد الرحمن بن حسن بن محمد: التوحيد وقرة عيون الموحدين في تحقيق دعوة الأنبياء والمرسلين، مكتبة المؤيد، الطائف، المملكة العربية السعودية، مكتبة دار البيان، دمشق، الجمهورية العربية السورية، ط١، ١٤١١هـ – ١٩٩٠م، (٤٥/١).

<sup>(</sup>٣) الهلالي، محمد تقي الدين: الحسام الماحق لكل مشرك ومنافق، دار الفتح، الشارقة، ١٤١٥هـ، (١٢٥/١).

الإسراء، بعد مجاوزته السماء السابعة: "ثمّ رفع بي إلى البيت المعمور، وإذا هو يدخله كل يوم سبعون ألفاً، لا يعودون إليه آخر ما عليهم" (١).

٩- إثبات الصعق في موقف القيامة إذا جاء الله تعالى لفصل القضاء، فحينئذ تصعق الخلائق كلهم، قال تعالى: ﴿ فَذَرَهُمْ حَتَىٰ يُكَفُواْ يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَفُونَ ﴾ [الآية: ٤٥](٢).

على أن هذه السورة الكريمة تفيض بالمعاني العقدية كما هي السمة البارزة في أكثر السور المكية، إلا أن الباحث اقتصر على ما تداولته كتب العقيدة لأبرز المباحث العقدية المباشرة المتعلقة بهذه السورة.

(۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (۲۷/۷).

<sup>(</sup>۲) ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله: الروح، دار الكتب العلمية – بيروت، ١٣٩٥هـ – ١٩٧٥م، (٣٥/١).

## المبحث الثاني: أهداف سورة الطور

إن الإحاطة بكلام الله وغاياته ومقاصده أمر عظيم لا يحيط به بشر مهما بلغ علمه، وسوف يتلمّس الباحث بعض أهداف هذه السورة كما وردت عند علماء التفسير، حيث اشتملت سورة الطور على وصف لمصائر الكفار المكذبين، والمؤمنين المخلصين يوم القيامة، وتنزيه للنبي عن الكهانة والشعر والجنون والغرض الشخصي. كما نددت السورة بأعمال الكفار التي هم عليها من التناقض والعناد والمكابرة وسوء النيّة وما يبيتونه من المكائد للنبي وينسبون إليه من التهم، وإنذار لزعمائهم الذين يتولون كبر هذا الموقف منهم، وتثبيت للنبي على الاستمرار في مهمته وتطمينه بأنه موضع عناية الله وأن عليه الاعتماد على الاستمرار في مهمته وتسبيحه في كل وقت وانتظار قضائه العادل(۱) عليه وقوعه يغني وقوع العذاب، الذي هو مضمون الوعيد المقسم على وقوعه في الذاريات(۱)، وأن وقوعه أثبت وأمكن من الجبال الراسيات(۱)، وتتمثل أهم أهداف هذه السورة في ما يلى:

- إثبات الجزاء، ووصف عذاب المشركين ونعيم المؤمنين في الجنة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ﴿ ثَا لَهُ. مِن دَافِعٍ ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَآءُ مَوْرًا فَاللهُ تعالى: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوْقِعٌ وَ ثَا اللهُ عَلَى اللهُ عَذَابَ رَبِّكَ لَوْقِعٌ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَدَابً مَوْرًا لَا اللهُ عَدَابً مَوْرًا لَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) عزت، دروزة محمد: التفسير الحديث، مرجع سابق، (۳۵۹/۵).

<sup>(</sup>٢) وهو قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٦٠].

<sup>(</sup>٣) البقاعي، إبراهيم بن عمر الشافعي برهان الدين أبو الحسن: مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور، مرجع سابق (٢٨/٣).

ثَكُذِبُونَ ﴿ اَنْمَا أَعْرَوْنَ مَا كُنْتُمْ لَا بُصِرُونَ ﴿ اللّهِ عَلَيه اللّهِ عَلَيه اللهِ عَلَيه وسلم: (إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ) يقول تعالى ذكره لنبيه صلى الله عليه وسلم: (إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ) يقول تعالى ذكره لنبيه صلى الله عليه وسلم: (إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ) يقول تعالى ذكره لنبيه صلى الله عليه وسلم. وقوله: (مَا لَهُ مِنْ دَافِعٍ) يقول: ما لذلك العذاب الواقع بالكافرين من دافع يدفعه عنهم، فينقذهم منه إذا وقع ((). قال صاحب التفسير الواضح: "قسم بهذا كله على أن عذاب ربك لواقع حتما وليس له من دافع يدفعه "أقسم بهذا كله على أن عذاب ربك لواقع حتما وليس له من دافع يدفعه "أَنُّ وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ لِلَّيْنَ ظُلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِكُنَ أَكُرُهُمْ لَا وغيرهم هؤلاء عذابا دون ذلك يأخذونه في الدنيا، وليس لهم ما يخفف عنهم أو يسليهم أو يريح ضمائرهم" (أ). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمَعِيرِ ﴿ وَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ونعيم عظيم، المُخْمِون بها آتاهم الله من النعيم من أصناف الملاذ المختلفة، يتفكهون بما آتاهم الله من النعيم من أصناف الملاذ المختلفة، يتفكهون بما آتاهم الله من النعيم من أصناف الملاذ المختلفة، ونجاهم الله من عذاب النار" (٤)

۲- إثبات صدق رسالة النبي ﷺ ودحض الشبهات والشائعات المغرضة،
 قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَكَرَبَّصُ بِهِ مَرْبُ ٱلْمَنُونِ ﴿ ثَا قُلُ تَرَبَّصُواْ فَإِنِّي مَعَكُم

<sup>(</sup>١) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، مرجع سابق، (٢٢/ ٤٦١).

<sup>(</sup>۲) الحجازي، محمد محمود: التفسير الواضع، دار الجيل الجديد – بيروت، ط١٠، ١٤١٣هـ، (٥٤٤/٣).

<sup>(</sup>٣) الحجازي، محمد محمود: التفسير الواضح، مرجع سابق، (٥٥٢/٣).

<sup>(</sup>٤) التفسير الميسر، مرجع سابق، (١/ ٥٢٤).

الحقة والوحدانية، قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ اللّهِ وَالحجج القاطعة على الألوهية الحقة والوحدانية، قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ اللّهَ مُ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لا يُوقِنُونَ ﴿ أَمْ هُمُ عِندَهُمْ خَنَا إِن كُم هُمُ اللّهِ عَمّا المُصَيْطِرُونَ ﴾ [الآية: ٣٥- ٣٧] وقال: ﴿ أَمْ لَمُم إِلَهُ عَيْرُ اللّهِ شَبْحَن اللهِ عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الآية: ٣٥]. يقول ابن كثير: "المقام في إثبات الربوبية وتوحيد الألوهية،أي: أوجدوا من غير موجد؟ أم هم أوجدوا وتوحيد الألوهية،أي: أوجدوا من غير موجد؟ أم هم أوجدوا

<sup>(</sup>۱) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي: جامع البيان في تأويل القرآن، مؤسسة الرسالة، ١٤٢٠ هـ – ٢٠٠٠ م، ط١، (٤٧٧/٢٢).

<sup>(</sup>۲) الصابوني، محمد علي، مختصر تفسير ابن كثير، دار القرآن الكريم، بيروت – لبنان، ط۷، ۱٤۰۲هـ – ۱۹۸۱م، (۳۹۲/۲).

أنفسهم؟ أي: لا هذا ولا هذا، بل الله هو الذي خلقهم وأنشأهم بعد أن لم يكونوا شيئا مذكورا"(١).

- تسلية النبي على والمؤمنين بدعوته، وتثبيتهم في هذه الفترة العصيبة، وترغيبه ومن بعده من أمته بالصبر وبالعباداة قال تعالى: ﴿ وَاصْبِرَ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعَيُنِنَا وَسَبِّحَ بِحَمِّدِ رَبِكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ اللَّهِ فَابِيَحَهُ وَإِدْبَرَ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنا وَسَبِّحَ بِحَمِّدِ رَبِكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ اللَّهِ فَاللَّهِ فَاللَّهُ وَإِذْبَرَ اللَّهُ وَإِذَبَرَ اللَّهُ وَمِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْنَا ﴾ يقول جل ثناؤه: فإنك بمرأى منا نراك ونرى عملك، ونحن نحوطك ونحفظك، فلا يصل إليك من أرادك بسوء من المشركين". (٢)

مما سبق يلاحظ في سياق الآيات جزالة الخطاب وقوة الحجة ووضوح البرهان في المناقشة وذلك لأن هذه السورة من السور المكيّة التي تركز على وضوح الهدف العقدي وإثبات التوحيد والإيمان بالغيب والتي عليها مدار أهداف هذه السورة.

(۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٤٣٧/٧).

<sup>(</sup>٢) الزحيلي، وهبة: التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، دار الفكر المعاصر – بيروت، دمشق، ط٢، ١٤١٨هـ، (٨٧/٢٧).

<sup>(</sup>٣) الطبرى، جامع البيان في تأويل القرآن، مرجع سابق، (٢٢/ ٤٨٨).

#### المبحث الثالث: مجالات سورة الطور

لقد اشتملت هذه السورة العظيمة على كثير من المواضيع والمجالات التي عالجت في أغلبها الجانب العقدي والتربوي بكافة جوانبه من إثبات الرسالة النبوية، ودحض الشبهات حولها، وإثبات حتمية الجزاء والحساب، وغير ذلك، ومن هذه المجالات:

- المجال الأول: وفيه الحديث عن إثبات البعث والجزاء، حيث افتتحت السورة بقسم من الله تعالى ببعض مخلوقاته على أن البعث والجزاء حق، مما يبعث الوجل والخوف في النفوس: ﴿ وَالطُّورِ اللهِ وَكُنْكِ مَسَطُورٍ اللهِ فِي رَقِّ مَشُورٍ اللهِ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ اللهِ وَالشَّقْفِ الْمَرْفُوعِ النفوس: ﴿ وَالشَّقْفِ الْمَرْفُوعِ اللهِ وَكُنْكِ مَسَطُورٍ اللهِ فِي رَقِّ مَشُورٍ اللهِ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ اللهِ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ اللهِ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ اللهِ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ اللهِ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ اللهِ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل
- ٢- المجال الثاني: وفيه الحديث عن الجنة والنار، حيث وصف الله تعالى عذاب الكافرين في النار وما يلقونه من الذل والإهانة، وسوء عاقبة المكذبين، وأردفت بالحديث عن حسن عاقبة المؤمنين بعد الحديث عن وصف نعيم المتقين من أهل الجنة، وما يتمتعون به من أنواع الملذات في الملبس والمسكن والمطعم والمشرب والحور العين، وأطالت في الكبام عن الجنة وما فيها من نعيم مقيم، فيقول وأطالت في الكلام عن الجنة وما فيها من نعيم مقيم، فيقول سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَغِيمٍ ﴿ الله فَكِهِينَ بِما ءَانَهُمْ رَبُّمُ وَوَقَنهُمْ رَبُّمُ عَذَابَ ٱلْمُخَيمِ إِلَى كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيتَ عُلِمَاكُنتُ تَعَمَلُونَ وَ الآية: ١٧- ١٩.
- المجال الثالث: وفيه دحض شبهات المشركين وأباطيلهم، فقد بينت السورة الكريمة مفتريات المشركين وأكاذيبهم، وتعرضها بأسلوب ساخر، وتدحض كل تلك الشبهات والأباطيل في خطاب المشركين وتناقشهم في معتقداتهم الفاسدة، مع أمر النبي بهتابعة التذكير، وتبليغ الرسالة، وإنذار الكفرة، والإعراض عن سفاهة المشركين وافترائهم حين يقولون عنه: إنه شاعر، أو

كاهن، أو مجنون، أو مفتر على الله، ثم أنكر تعالى عليهم مزاعمهم الباطلة هذه، وأثبت بالأدلة الدامغة صدق رسالة النبي على المشركين قولهم: الملائكة بنات الله، ووبخهم وتهكم بهم في عنادهم ومكابرتهم وبلوغهم حد إنكار المحسوسات المشاهدة لهم: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَثَرَبَّصُ بِهِ رَبِّ الْمَنُونِ ﴿ ثَلَ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَثَرَبَّصُ بِهِ رَبِّ الْمَنُونِ ﴿ قُلُ اللهِ مَنْ مَعَكُم مِن الْمُتَرَبِّ مِينَ الْمَا أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَعَلَمُهُم بَهَذَا أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿ اللهِ يَقُولُونَ نَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقَولُونَ فَعَدِيثٍ مِثَلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ أَمْ يَقُولُونَ نَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقَولُونَ فَقَولُونَ فَقَولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقَولُونَ فَقَولُونَ فَقَولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقَولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقَولُونَ فَقُولُونَ فَقَولُونَ فَعَمُ عَلَيْهُ فَاللهِ قَولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَقُولُونَ فَونَ اللهُ فَعَلَمُ فَعُلُودَ إِن كَانُوا صَدِوقِينَ اللهُ اللهُ فَعَلَمُ فَولَالِهُ فَعَلَمُ اللهُ اللهُ فَعَلَمُ اللهُ ا

3- المجال الرابع: وفيه تسلية النبي على وأتباعه، حيث تجلى في السورة تسلية النبي على وتقديم النصائح له على وللمؤمنين بدعوته، وترك الكفار في ضلالهم حتى الهلاك، وبالصبر في تبليغ رسالته وبالتسبيح والتحميد ليل نهار، والإخبار بأن الله حارسه وعاصمه وحافظه، وبأن للظالمين عذابين: في الدنيا والآخرة، فتقول: ﴿ وَأُصِّرِ لَحُكُم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعَيُنِنَا وَسَبِّح بِحَمِّد رَبِّكَ حِينَ فَقُومُ الله وَمِنَ البَّلِ فَسَبِّحَهُ وَإِدْبَرَ النَّهُمُ مِنَ اللَّهِ الآية: ٤٨- ٤٩](١).

(١) الزحيلي: التفسير المنير، مرجع سابق، (٥٤/٢٧).

# الفصل الثاني:

مفهوم التربية العقدية في سورة الطور.

- المبحث الأول: تعريف التربية العقدية.
- المبحث الثاني: أهمية التربية العقدية.
- المبحث الثالث: أهداف التربية العقدية.

# المبحث الأول: تعريف التربية العقدية

لكي تُعرّف التربية العقدية بشكل صحيح واف، لابد من تعريف كل كلمة منها على حدة ثم ربط المعاني للوصول إلى التعريف الإجرائي للتربية العقدية، والبداية ستكون من تعريف مصطلح التربية الوارد أصلها في القرآن والسنة.

وبالرجوع إلى أصل الكلمة فإنها تعود إلى أصول لغوية ثلاث فالتربية في اللغة: مما يستعملها العرب ويدور محاور التعريف بها على ثلاث معان أساسية:

- ربا: يربو أي: نما ينمو
- ربى: يربى أي: نشأ وترعرع
- ربّ: يربّ أي: أصلحه وتولى أمره ورعاه.

قال ابن منظور "ربا الشيء يربو ربواً ورباءً: زاد ونما، وأربيته: نميته، وفي التنزيل العزيز: قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَمْحَقُ اللّهُ ٱلرِّبَوْا وَيُرْبِي الصَّكَ قَاتُ وَاللّهُ لَا يُحِبُّ كُلّ كَفّارٍ أَثِيمٍ ﴿ اللّهِ مَا المعنى أيضا قوله تعالى: ﴿ وَمَا وَيَدُ مِن رِّبَالِيَرَبُوا فِي أَمْوَلِ ٱلنّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ اللّهِ ﴾[الروم: ٣٩]

ويَقال ربوت في حَجره ربواً وربيق رباءً وربياً كلاهما: نشأت فيهم، (٢) وفيه معنى قوله تعالى ﴿ قَالَ أَلَمْ نُرَبِكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ لسورة الشعراء: ١٨]، وقال ابن منظور أيضاً: "رب الشيء إذا أصلحه"(٢)،

قال ابن فارس في معجمه: "رب: الراء والباء يدلان على

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، محمد مكرم: لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط۳، ۱٤۱هـ، (۱٤) ابن منظور، محمد مكرم: لسان العرب، دار علي، الوسيط في تفسير القرآن المجيد، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط۱، ۱٤۱۵هـ – ۱۹۹۶م، (۳۵۲/۳).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، (٣٠٦/١٤).

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، محمد مكرم: لسان العرب، مرجع سابق، (٤٠١/١).

أصول: فالأول إصلاح الشيء والقيام عليه؛ فالرب: المالك والخالق والصاحب، والرب: المصلح للشيء. "(١)

أما تعريف التربية عند التربويين فهي كما يلي:

عند الحازمي "تنشئة الإنسان شيئاً فشيئاً في جميع جوانب الحياة، وفق المنهج الإسلامي"(٢).

وعند النحلاوي "تلك المفاهيم التي يرتبط بعضها ببعض، في إطار فكري يستند إلى المبادئ والقيم التي جاء بها الإسلام والتي ترسم عدداً من الإجراءات والطرائق العملية، يؤدي تنفيذها إلى أن يسلك سالكها سلوكاً يتفق وعقيدة الإسلام"(").

وعرفها يالجن بأنها "علم إعداد الإنسان إعداداً كاملاً على حسب متطلبات الدين والأمة"(٤٠).

وهذه في الحقيقة هي ثمار التربية الوارفة حيث الزيادة في العلم والمعرفة مع أثر ظاهر على الأخلاق والسلوك بشكل إيجابي ثم وضوح في التفكير وهذا مع اجتماع منهج عقدى سليم يولّد تربية راقية على أحسن

<sup>(</sup>۱) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، قام بإخراجه د. إبراهيم أنيس، د. عبد الحليم منتصر، عطية الصوالحي، محمد خلف الله أحمد، قام بنشره الشيخ عبد الله الأنصاري، (۱/ ۳۲۱)، إدارة إحياء التراث الإسلامي، بدون ط، الدوحة – قطر، (د. ت). وانظر الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد بن عمر الخوارزمي، أساس البلاغة، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط١، ١٤١٩ هـ – ١٩٩٨ م، (١/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) الحازمي، خالد حامد، أصول التربية الإسلامية، مكتبة دار الزمان للنشر والتوزيع، المدينة المنورة، ط٤، ١٤٣٣هـ – ٢٠١٢م، (٢٠).

<sup>(</sup>٣) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، دار الفكر، ط٢٥، ٢٥٨هـ – ٢٠٠٧م، (٢٧).

<sup>(</sup>٤) يالجن، مقداد: منهج أصول التربية الإسلامية المطوّر، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض، ١٤٣٢هـ – ٢٠١١م، ط٢، (٢٠).

الأساليب.

أما العقيدة في اللغة: أصل كلمة العقيدة هو: ع ق د، وهي مأخوذة من العَقْد والربط والشّدِ ولقد تعددت تعريفات العلماء للعقيدة، نظراً لكثرة الجوانب التي تُعرف منها.

ففي معجم مقاييس اللغة: "العين والقاف والدال أصل واحد يدل على شدٍّ وشِدّة وُثوق ، ومن ذلك عقد البناء وعقدت الحبل أعقده وقد انعقد، وعقد قلبه على كذا فلا ينزع عنه واعقد الشئ صلُبُ(۱)".

وفي المعجم الوسيط: "العقيدة: الحكم الذي لا يقبل الشك فيه لدى معتقده (۲)". وهذا الأخير أقربها لهذا البحث.

أما تعريف العقيدة في الاصطلاح فقد عُرّفت بعدة تعريفات نتيجتها واحدة.

فعرفت على أنها: " الإيمان الجازم والحكم القاطع الذي لا يتطرق إليه شك وهي ما يؤمن به الإنسان ويعقد عليه قلبه وضميره ويتخذه مذهباً وديناً يدين به (٢)".

وعُرِّفت بأنها: "نظرة الإسلام العامة إلى الوجود وتصوره الشامل له، أو هي ذلك التصور الكلى اليقيني الشامل عن الحقائق الكبرى التي

(۱) ابن فارس، أبو الحسين أحمد، معجم مقاييس اللغة، مرجع سابق، (۸٦/٤). وانظر الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة (دقع)، مرجع سابق، (٣٠٠/١). وكذلك

الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر: مختار الصحاح، مرجع سابق، (٢١٤/١).

<sup>(</sup>۲) مصطفى، إبراهيم وآخرون، المعجم الوسيط، دار الدعوة، ط٤، ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٤م، (٦١٤/٢).

<sup>(</sup>٣) العقل، ناصر: مباحث في عقيدة أهل السنة والجماعة، دار الوطن للنشر، ١٤١٢هـ، ط١، (٩).

دعا الإسلام إلى الإيمان بها دعوة مُلِحّة "(١).

وعُرِّفت بأنها "مجموعة من قضايا الحق البدهية المسلَّمة بالعقل والسَّمع والفطرة، يَعْقد عليها الإنسان قلبه ويثني عليها صدره جازما بصحتها قاطعاً بوجودها وثبوتها لا يرى خلافها أنه يصح أو يكون أبداً "(۲).

وعُرِّفت بأنها: "مأخوذة من الاعتقاد الذي معناه التصديق مطلقاً فالعقيدة إذا أُطلقت فالمراد بها ما صدّق به القلب ؛ فالمعتقد معناه: التصديق الجازم فيما يجب لله من الوحدانية والربوبية والإفراد بالعبادة والإيمان بأسمائه الحُسنى وصفاته العُلْيا"(").

وأخيرا عرفها خطابي ب: "الجَزْم القلبيُّ القاطع لكلِّ أمرٍ غيبيِّ آكد المصدِّق بالعمل لما جاء في القرآن الكريم وصحيح السنة والموافقُ للعقل الصريح حيث لامجال للشك ولا التراجع ولا التردد، ومن ثمّ يتّخِذُها المرء ديناً له ومذهباً يعيش ويموت في سبيل إعلائه ونصرته "(٤).

وبناءً على ما سبق يخلص الباحث إلى أن التعريف الإجرائي المناسب للتربية العقدية في هذا البحث أنها:

"التربية على الأقوال والأعمال البدنيّة والقلبية بهدف غرس الاعتقاد الصحيح بكل ما جاء من الله ورسوله والثبات عليه وتكميله وزيادته والدعوة إليه على الوجه الذي يرضي الله تعالى ويقربنا إليه".

## المبحث الثاني: أهمية التربية العقدية

تعدّ العقيدة قضيّة أساسيّة في حياة الأفراد والمجتمعات؛ لأهميتها

<sup>(</sup>۱) عطية، عطية محمد، وآخرون: العقيدة الإسلامية، دار الفكر للنشر و التوزيع، ط ۱، عمّان – الأردن، ۱۹۹۰ م، (۱۲).

<sup>(</sup>٢) الجزائري، أبو بكر جابر، عقيدة المؤمن، دار العقيدة، ٢٠٠٤، ط١، (٢١).

 <sup>(</sup>٣) الأطرم، صالح: الأسئلة والأجوبة في العقيدة، دار الوطن، الرياض، المملكة العربية السعودية، ١٤١٣هـ، ط ١، (٧/١).

<sup>(</sup>٤) خطابي، محمود داود دسوقي: مناهج التربية العقدية عند الإمام ابن تيميّة (دراسة وصفية تحليلية)، جامعة وادي النيل، السودان، ٢٠١٠م، (٦٩).

في ذاتها ثم لأثرها في سلوك الفرد، فالحاجة إلى العقيدة أساس شرعي يتحقق بها السعادة والسرور والنعيم للقلوب ، لأنها تربط العبد بسيده ومولاه والنفوس بربها وفاطرها ، ومن ينظر إلى أمر العقيدة يجد أن بها السعادة في الدارين لمن يعمل بمقتضاها إذ هي الوحيدة التي تحقق الأمن والاستقرار للإنسان كما قال تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسَلَمُ وَجُهَهُ, لِلّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ وَالاستقرار للإنسان كما قال تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسَلَمُ وَجُهَهُ, لِلّهِ وَهُو مُحْسِنُ وَلَا هُمُ مَكَزَوُنَ ﴾ [البقرة: ١١٢] يقول البغوي فكه أجُرُهُ، عِند رَبِّهِ وَلا خَوَفٌ عَلَيْهِم وَلا هُمْ يَحَزَوُنَ ﴾ [البقرة: ١١١] يقول البغوي في هذه الآية كلاما جمع فيه بين العقيدة والتربية حين قال: "أسلم وجهه لله، الي: أخلص دينه لله، وقيل: أخلص عبادته لله، وقيل: خضع وتواضع للله، "(۱)، وقال الطبري: "ويعني بقوله: (ولا هم يحزنون)، ولا هم يحزنون على ما خلفوا وراءهم في الدنيا، ولا أن يمنعوا ما قدموا عليه من نعيم ما أعد الله لأهل طاعته". (۲)

كما أن العقيدة الإسلامية وحدها هي التي تحقق البركة والنماء والخير، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاتَّ قَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ السَّمَاءِ وَالخير، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرُىٰ ءَامَنُواْ وَاتَّ قَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِن كُذَّبُواْ فَأَخَذُنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ الْأَعراف: ٩٦ أي: " ولو وَالْأَرْضِ وَلَكِن كُذَّبُواْ فَأَخَذُنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّعراف: ٩٦ أي: " ولو أنَّ أهل القرى صدَّقوا رسلهم واتبعوهم واجتنبوا ما نهاهم الله عنه، لفتح الله لله لهم أبواب الخير من كلِّ وجه، ولكنهم كذَّبوا، فعاقبهم الله بالعذاب المهلك بسبب كفرهم ومعاصيهم ". (٣)

وهي التي تحرر المرء من العوامل والمؤثرات الخارجية "وتجعل توجهه إلى شيء واحد متجرد من العلائق الخارجية وإذا كان ذلك الشيء

<sup>(</sup>۱) البغوى، أبو محمد الحسين بن مسعود: تفسير البغوى، مرجع سابق، (١/ ١٥٦).

<sup>(</sup>۲) الطبري، محمد بن جرير: مرجع سابق (۲/ ٥١٣)

<sup>(</sup>٣) التفسير الميسر: مرجع سابق (١/ ١٦٣)

الواحد هو الخالق سبحانه والمستحق للعبودية المطلقة كانت أهميتها أسمى وأجل وإنما يعرف ويقاس "شرف العلم بشرف المعلوم والباري الشرف المعلومات" ولذا فالحرية الحقيقية التي يسعى إليها للإنسان لاتحصل له الا بأن يكون عبدًا لله تعالى وحده لا شريك له فتصغر بذلك في عينه جميع المعبودات من دون الله، وتصغر العبودية للمادة والانقياد للشهوات ؛ فإن العقيدة ما إن تتمكن من قلب المسلم حتى تطرد منه الخوف إلا من الله تعالى والذل إلا لله، وهذا التحرر من العبودية لغير الله تعالى هو الذي جعل جنديًا من جنود الإسلام - وهو ربعي بن عامر رضي الله عنه - عندما ذهب لملك الفرس حين سأله عن سبب مجيئهم أن يقول له: (لقد جئنا لنخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله رب العالمين ومن ضيق الدنيا إلى سعة الآخرة) (٢).

وقد أولى الشرع العقيدة اهتماماً بالغاً فجعل الحد الفاصل بين الخلود في الجنة أو في النار إنما هو بصحة العقيدة أو بفسادها أي: بذلك الشيء الكامن في القلب، ثم عبر العلماء عن هذا الشيء المستكن في باطن الإنسان بالعقيدة وهذا يوضح أن عقيدة الإنسان هي إيمانه بشيء ايماناً جازماً ولذلك نجد أن كل ما ورد في الكتاب أو السنة من لفظ الإيمان مرتبطاً بأحد الأركان الستة فالمقصود به: العقيدة وعلى هذا فالإيمان عقيدة تستقر في القلب استقراراً يلازمه ولا ينفك عنه ويعلن صاحبها بلسانه عن العقيدة المستكنة في قلبه ويصدق الاعتقاد والقول

(۱) ابن العربي، محمد بن عبد الله أبو بكر: أحكام القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط۳، ۱٤۲٤هـ – ۲۰۰۳م، (۳۳۸/۲).

<sup>(</sup>۲) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي: تاريخ الرسل والملوك، دار التراث، بيروت، ط۲، ۱۳۸۷هـ، (۳/ ۵۱۸).

بالعمل وهذا مقتضى هذه العقيدة"(١)

ولهذه العقيدة أهمية أخرى وهي تأثيرها على معتنقيها أفراداً وجماعات فهي وحدها التي تتسبب في حدوث الأمن النفسي والأمن على المصير وكذلك هي سبب في الاتحاد في الهدف مع عدم اليأس أو الخوف من المستقبل وهي وحدها الموصلة إلى محبة الله الخالق وشكره مما ينبثق عن ذلك هداية ورحمة بين الأفراد والمجتمعات ولأجلها يقاتل الإنسان ويرمي بنفسه في ساحات الوغى ومضان الموت قال الهذا الأها ويقيموا الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام، وحسابهم على الله»(۱).

وعليه فإن العقيدة الإسلامية ضرورة في بناء شخصية الإنسان عن طريق تحقيق العبودية للله وحده لاشريك له وهذا هو مقصد خلقه الوحيد قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ فَيَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ الذاريات: ٥٦] قال ابن كثير: " أي: إنما خلقتهم لآمرهم بعبادتي، لا لاحتياجي إليهم. وقال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: {إلا ليعبدون} ،وقال ابن جريج: إلا ليعرفون. وقال الربيع بن أنس: {إلا ليعبدون} أي: إلا للعبادة". (1)

"إن التوحيد في ذاته أهم المهمات، هو أولها وآخرها، وهو عنوانها وموضوعها، وما كان هذا قدره ومنزلته، فلا غرو أن تكون لدراسته

\_

<sup>(</sup>۱) الأشقر، عمر سليمان: العقيدة في الله، دار النفائس، عمّان – الأردن،، ط ۱۲، ۱٤۱۹هـ – ۱۹۹۹م، (۱۹).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة، رقم (٢٥)، (١٤/١).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير: تفسير القران العظيم ،مرجع سابق، (٧/ ٤٢٥)

أهمية تليق به"(١).

وأخيرا فإن الله تعالى قد جعل علو شأن المسلمين في الدنيا وانتصارهم على أعدائهم وقهرهم لهم مرتبط ارتباطاً مباشراً بالعقيدة قال وانتصارهم على أعدائهم وقهرهم لهم مرتبط ارتباطاً مباشراً بالعقيدة قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللهُ ٱلذِّينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَيلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَيَسَتَخْلِفَانَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا السَّتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمكِنَّ هُمْ دِينَهُمُ ٱللَّينَ الشَّهُ وَلَيُمكِنَّ اللَّهُ مِن اللَّهُ وَلَيْمَكِنَّ اللهُ مِن اللهُ وَينَهُم اللهُ وَينَهُم اللهُ وَلَيْهَ اللهِ وَلَهُ اللهُ وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلفَسِقُونَ ﴾ النور: أمنا يعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبَنَ فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكِرُ أَنَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُها عِبَادِي وَالنَّيْمِ مِن اللهُ اللهُ وَلَقَالَ اللهُ مَن اللهُ وَلَقَالُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ وَلَقَالُ اللهُ وَلَقَالَ اللهُ مَن اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَوْ أَنَّ أَلُوا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَوْ أَنَّ أَلُوا اللهُ مَن اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَوْ أَنَّ أَلُوا اللهُ مَن اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا لَهُ مَن اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُونُ كُذُولُ وَلَكُونُ كُذُولُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُولُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَالللللّهُ وَاللللللّهُ وَالللللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَ

(۱) الجهني، محمد عبد الرحمن أبو سيف: أهمية دراسة التوحيد، مطابع الحميضي، 18۳۱هـ، ط۱، (۲۰).

## المبحث الثالث: أهداف التربية العقدية

إن العقيدة الإسلامية مبنيّة على أساس صحيح هي أصل بناء الإنسان وتربيته وصلاحه، وتتلخص أبرز أهدافها فيما يلى:

- أن التربية العقدية في أسمى أهدافها وسيلة إلى تحقيق التكامل بين التصور العقدي والواقع العملي، بحيث تكون العقيدة منطلقاً تطبيقاً للحياة، تتعامل مع كل عناصر الكينونة الإنسانية وتلبي كل جوانبها وتتفاعل مع جميع مقوماتها المعنوية والمادية"(۱).
- ٧. أنها تقوم على مبدأ إصلاح الإنسان من داخله ومن نفسه وقلبه، وهذه هي البداية الصحيحة والانطلاقة النافعة في ميدان التربية، لذا فأي انحراف في هذه العقيدة، يبدو واضحًا في حياة الإنسان العملية والخلقية، ومن ثم يؤثر ذلك بشكل ملموس في المجتمع؛ لأننا لا نستطيع الفصل بين المجتمع وأفراده والحقيقة التي ينبغي أن تظل حاضرة في الأذهان.
- ٣. أن المنهج التربوي الإسلامي كيان مترابط الأجزاء، تتشابك فيه العقيدة مع العبادات، وهذه مع الأخلاق، والكل يعطينا تلك الثمرة الطيبة التي هي الإنسان المسلم، وبالنتيجة المجتمع الإسلامي الفاضل.
- 3. أن العقيدة هي التي توجه أهداف الإنسان وغاياته في الوجود وعلى ضوء ذلك يسعى ويتحرك ويتعامل ويحب ويكره ويعطي ويمنع ويوالي ويعادي ويموت ويحيا، إنها الحياة كاملة بجميع شؤونها وتفاصيلها ودقائقها قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِى وَنُشُكِى وَعَيَاى وَمَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ الله الأنعام: ١٦٢].

<sup>(</sup>۱) المشرف، عبدالإله عبدالله: الأسس العقدية والاجتماعية والنفسية للمناهج الدراسية بالملكة العربية السعودية، ورقة عمل بالوزارة ٢٠٠٣م.

- 7. أن التربية العقدية الصحيحة تخلق التوافق بين التصورات الإسلامية المشتركة، وتكوّن الجانب الأكبر من ثقافة المسلم وتفكيره، وهي الضابط الأول لسلوكه الاجتماعي، والوازع النفسي العميق، الذي لا يقتصر تأثيره على التواجد الجماعي، بل يتعداه إلى كل أحوال المسلم الفردية والجماعية (٥) ذلك أن الإسلام قد اهتم ببناء المجتمع

(۱) الألباني، محمد ناصر الدين: سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، ط١، ١٤١٥هـ – ١٩٩٥م، رقم

(٤٥)، (١١٢/١).

<sup>(</sup>٢) مرسي، محمد منير: التربية الإسلامية أصولها وتطورها في البلاد العربية، عالم الكتب، ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٥م، (٥٠).

<sup>(</sup>٣) الصحيح عند اللغويين "الرئيس" .

<sup>(</sup>٤) يالجن، مقداد، علم الأخلاق الإسلامية، دار عالم الكتب للطباعة والنشر – الرياض، الطبعة الثانية ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٣م، (١٢٨).

<sup>(</sup>٥) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، دار الفكر، ط٢٥، ٨٢١هـ – ٢٠٠٧م، (٩٩).

المتكامل وحشد في سبيل ذلك جملة من النصوص والأحكام لإخراج الصورة التي وصف بها الرسول صلى الله عليه وسلم ذلك المجتمع بقوله: « مثل المؤمنين في توادهم، وتراحمهم، وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى (۱) فجميع الناس ينتمون إلى أمة واحدة، هي التي اعتنقت عقيدة التوحيد، واتخذت طريق النبى وسيلة له.

٧. أن التربية العقدية تصل المؤمن بخالقه؛ فيرضى به ربًا مدبرًا، وحاكمًا مشرِّعًا؛ فيطمئنُ قلبه بقدره، وينشرح صدره للإسلام؛ فلا يبغي عنه بديلاً (١٠) أنها أودعت الإنسان ثقة عليا بنفسه، إذ دعته إلى الإيمان بالله، ليس كرهاً بل طوعاً وهذا مدعاة لأن يكون أعظم ما يكون انشراحاً واستقراراً قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللهِ أُولَيَتِكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ (١٠) والنمر: ٢٢] يقول السعدي حرحمه الله في تفسيره: أي: أفيستوي من شرح الله صدره للإسلام، فاتسع لتلقي أحكام الله والعمل بها، منشرحا قرير العين، على بصيرة من أمره، وهو المراد بقوله: {فَهُو عَلَى نُور مِنْ رَبِّه} كمن ليس كذلك"(١٠).

(۱) صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، رقم (۲۵۸٦)، (۱۹۹۹/٤).

<sup>(</sup>٢) العثيمين، محمد صالح محمد، نبذة في العقيدة الإسلامية، دار الثقة للنشر والتوزيع، مكة المكرمة، ط١، ١٤١٢هـ – ١٩٩٢م، (٦٦).

<sup>(</sup>٣) السعدي، عبد الرحمن بن ناصر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان،

٨. تهدف التربية العقدية الي تحرير العقل، والفكر من التخبيط الفوضوي الناشئ عن خُلُوِ القلب من هذه العقيدة (١)، فهي تدعو العقل إلى ممارسة حقه في البرهان والاقتتاع، والتأمل والملاحظة، واستخدام الحجج المنطقية، ولو أُحصيت الآيات التي وردت فيها كلمات "تعقلون، يعقلون" لوجدنا "٤٦" آية، أو موضعا في القرآن و"١٤" موضعا لكلمة "ينفكرون، تتفكرون" و"١٣" موضعا وردت في كلمة "يفقهون"(١).

مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ – ٢٠٠٠م، (١/ ٧٢٢)

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمد صالح محمد، نبذة في العقيدة الإسلامية، مرجع سابق، (٦٦).

<sup>(</sup>٢) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، دار الفكر، طـ٢٥، ٢٥٨هـ – ٢٠٠٧م، (٩٨).

## الفصل الثالث:

أساليب التربية العقديّة في سورة الطور وفيه أربعة مباحث:

- المبحث الأول: أسلوب التربية بالقدوة.
- المبحث الثانى: أسلوب التربية بالحوار.
- المبحث الثالث: أسلوب التربية بالعبادة.
- المبحث الرابع: أسلوب التربية بالتفكر.

#### مدخا

إن مهمة التربية مهمة شاقة، وهي وظيفة الرسل الكرام، والدعاة المخلصين، وأهل الصدق والعطاء عبر الأزمنة والعصور، وإن أهم وظيفة للتربية مساعدة الإنسان على تحقيق غاية وجوده، والتي هي عبادة الله، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ مَنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مَنْ رَزّقِ وَمَا أُرِيدُ أَن قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ مَا أُلِيدَ اللَّهِ عَلَى وَمِهُ أُلُولِهُ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦- ١٥٧]، ومما لا شك فيه أن البناء التربوي السليم لا بد أن يقوم على عقيدة صحيحة تقوم على توحيد الله تعالى وتجافي الشرك والجهل والخرافات، وتؤصل مفهوم الولاء والبراء بمعناه الصحيح ومفهومه الحقيقي الذي أساسه الرحمة قبل العداوة وحب الخير للغير لا التبغيض في الإسلام والتنفير.

وإذا كان الرعيل الأول هم حداة الركب، وهداة الأمة قد أتيح له أكبر قدر من التربية العقدية والروحية، والأخلاقية، على يد مربي البشرية الأعظم محمد بن عبد الله على فقد كان ين ينكيهم، وينقيهم من أدران الجاهلية وأوساخها، منهم من فاز بفضل الصحبة حين رأى رسول الله على ولو مرة واحدة في حياته وآمن به، فكيف بمن كان النبي ين الرفيق اليومي له، يتلقى منه، ويتغذى من كلامه ويتربى على عينه؟ لقد علمهم على الأساليب القويمة والوسائل السليمة للوصول إلى الغايات العظيمة وبين أثرها لهم عمليًا فخرج لنا هذا الدين العظيم في أبهى حلّة بأجمل أسلوب وأعذبه.

وشرعنا المبارك كما اهتم بالغايات والمقاصد فإنه لم يهمل الأساليب الموصلة إليها، وفي سورة الطور التي بين أيدينا بعض من هذه الأساليب القرآنية اختار الباحث نماذج منها وهي:

- ١. أسلوب التربية بالقدوة.
- ٢. أسلوب التربية بالحوار.
- ٣. أسلوب التربية بالعبادة.
- ٤. أسلوب التربية بالتفكر.

## المبحث الأول: أسلوب التربية بالقدوة

القدوة بضم القاف وكسرها - وروي بالفتح، وكسرها أشهر، والضم أكثر منه - : اسم من اقتدى به إذا فعل مثل فعله تأسيا، وفلان قدوة أي: يقتدى به، قال ابن فارس: "ويقولون: إن القدوة الأصل الذي يتشعب منه الفروع"(۱). ولا يعرف له فعل مجرد في اللغة، فلم يسمع إلا اقتدى، وكأنهم اعتبروه اسما جامدا واشتقوا منه الافتعال للدلالة على التكلف، كاشتقاقهم الاختراف من الخريف، والائتساء من الأسوة، وقد تستعمل القدوة اسم مصدر، يقال: لي في فلان قدوة، كما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُرُ فِيهِمُ أُسُوةً حَسَنَةً ﴾ المتحنة: ٦٥(١). ويدور معنى القدوة فيما ذكره أئمة اللغة على: معنى التأسي، والمتابعة، والتسنن، قال ابن سيده: (القِدوة والقُدوة ما تسننت به) (١).

هذا مدار كلمة القدوة عند أهل اللغة، وأما أئمة التفسير؛ فقد تقاربت المعانى التى ذكروها في حقيقة المراد بالقدوة:

قال الطبري: "معنى الاقتداء ـ في كلام العرب ـ بالرجل: اتباع أثره، والأخذ بهديه، يقال: فلان يقدو فلاناً؛ إذا نحا نحوه واتبع أثره". وقال ابن عاشور:" والقدوة هو الّذي يَعمل غيرُه مثل عمله".

(٢) المقري، أحمد بن محمد بن علي الفيومي: المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، المكتبة العلمية، بيروت، د.ت، (٤٩٤/٢).

<sup>(</sup>١) ابن فارس، أبو الحسين أحمد، معجم مقاييس اللغة، مرجع سابق، (٦٦/٥).

<sup>(</sup>٣) ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل النحوي اللغوي الأندلسي: المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٠م، مادة: القدوة، (٥٣٤/٦).

<sup>(</sup>٤) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي: جامع البيان في تأويل القرآن، مرجع سابق، (٥٢٠/١١).

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م، (٣٥٦/٧).

وقال ابن عطية: "معنى الاقتداء: اتباع الأثر في القول والفعل والسيرة"(۱).

وقال الواحدي: "معنى الاقتداء في اللغة: طلب موافقة الثاني للأول في فعله الثاني بمثل فعل الأول لأجل أنه فعله"(٢).

وقال الراغب: الأسوة والأسوة كالقدوة والقدوة الحالة التي يكون الإنسان عليها في اتباع غيره إن حسنا وإن قبيحا وإن سارًا وإن ضارا"(٢). ومثله قال الشنقيطي: "الأسوة كالقدوة، وهي اتباع الغير على الحالة التي يكون عليها حسنة أو قبيحة"(١).

وفي الاصطلاح التربوي عرف الحازمي القدوة بأنها "اسم من اقتدي مه، إذا فعل فعله تأسبًا "(٥)

وعرفها آخرون بأنها": النموذج الذي توافر فيه الجوانب المتكاملة للشخصية، ويحتذى به الآخرون في أفكاره وسلوكياته"(١٠).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ابن عطية، أبومحمد عبد الحق بن غالب الأندلسي: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، دار الكتب العلمية – بيروت، ١٤٢٢هـ، ط١، (٣١٨/٢).

<sup>(</sup>۲) الرازي، محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الملقب بفخر الدين: مفاتيح الغيب التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي – بيروت، ۱٤۲۰هـ، ط۳، (۵۷/۱۳).

<sup>(</sup>٣) حقي، إسماعيل حقي بن مصطفى الإستانبولي الحنفي الخلوتي: تفسير روح البيان، دار الفكر، بيروت، د.ت، د.ط، (١٥٦/٧).

<sup>(</sup>٤) الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت – لبنان، ما ١٤١٥هـ – ١٩٩٥م، د. ط، (٨٥/٨).

<sup>(</sup>٥) الحازمي، خالد حامد، أصول التربية الإسلامية، دار عالم الكتب، الرياض، 1٤٣٣هـ، ط٤، (٤٣٧).

<sup>(</sup>٦) العاني، زياد محمد، أساليب الدعوة والتربية في السنة النبوية، دار عمار، ١٤٢٠هـ، د. ط، (٣٢٧).

وعرف الحدري القدوة بأنها " مثال من الكمال النسبي المنشود، يثير في النفس الإعجاب. فتنجذب إليه انجذاباً شديداً، وتتأثر به تأثراً عميقاً، يرسخ فيها القناعة التامة به والحب الكامل له " (۱).

أما "العقيدة ودورها في تكوين القدوة فهو دور أساسي يفوق في أهميته وضرورته وفي أثره في حياة المسلم بصفة عامة وأثره على القدوة بصفة خاصة، كل المؤثرات والأسباب الأخرى ". (")

إن الممارسة العمليّة التي تقوم على القيم والمثل تثمر إمكانية التطبيق، وتثبت أن بلوغ هذه الفضائل من الأمور الممكنة، وتزيل شبه النفوس ووساوس الشيطان وتهيج دوافع الغيرة المحمودة والمنافسة التي أمر الله بها، ولذا كان من أصول مبعث رسولنا محمد الله أن نتأسيّ ونقتدى

<sup>(</sup>۱) الحدري، خليل بن عبدالله: التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، مطابع جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ۱٤۱۸هـ، د. ط، (۲۰۰).

 <sup>(</sup>۲) القرني، علي بن حسن علي: حياة القائد بين القدوة والاقتداء، مجلة جامعة أم
 القرى، (۸ / ٤٩٥).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

به قال الله تعالى: ﴿ لَّقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُوةً حَسَنَةً لِّمَنَكَانَ يَرْجُوا اللّه وَالْمَوْ اللّهِ وَالْمَالِيَ الْاَنْجِيا ﴾ وقد أمر الله على رسوله على أن يقتدي بالأنبياء والمرسلين في كمالاتهم كلها كي يجمع وكل كمال فيهم فيصبح بذلك أكملهم على الإطلاق، فقال: ﴿ أُولَيِّكَ اللّهِ مَدَى اللّهُ فَيْهُ دَنّهُ مُ اَفْتَدِهُ ﴾ الأنعام: ١٩٠(١). قال أبو السعود: " فاختص هداهم بالاقتداء، ولا تقتد بغيرهم، والمراد بهداهم؛ طريقتُهم في الإيمان بالله تعالى وتوحيده، وأصول الدين دون الشرائع القابلة للنسخ، فإنها بعد النسخ لا تبقى هدى "(٢). وقد اختلف المفسرون في متعلق الاقتداء بهم، في أربعة أقوال:

القول الأول: الاقتداء بهم في توحيد الله تعالى، ونفي الشرك ومحاربته. القول الثاني:الاقتداء بهم في الأخلاق الحميدة والصفات الرفيعة الكاملة. القول الثالث: الاقتداء بشرائعهم إلا ما خصه الدليل.

القول الرابع: حمله على كل ما ذكر إلا ما دل الدليل على تخصيصه (").

<sup>(</sup>۱) الجزائري، جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر أبو بكر: أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٥م، ط٥، (٨٨/٢).

<sup>(</sup>۲) مصطفى، أبو السعود العمادي محمد بن محمد: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، دار إحياء التراث العربي – بيروت، د.ت، د. ط، (۱۲۰/۳).

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي: جامع البيان في تأويل القرآن، مرجع سابق، (٥٢٠/١١). الرازي، محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الملقب بفخر الدين: مفاتيح الغيب التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي بيروت، ١٤٢٠هـ، ط٣، (٥٧/١٣). القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكر: الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق، (٣٥/٧).

ولذا كان النبي على يمثل القدوة الحسنة بحق لأمته وللعالم أجمع في أبهى صورها في جميع حياته، في سلمه وحربه، في صلته بالفرد والمجتمع، وفي علاقته بالأهل والأزواج، فقد كان في خير قدوة لخير أمة، أرسى القيم المثلى، وبث روح التسامح والتراحم والتآخي في المجتمع، وغرس في النفوس حب الخير والتحلي بالأخلاق الفاضلة، ونهى عن الأخلاق السيئة. لقد كانت شخصيته في تطبيقًا عمليًا للمنهج التربوي القرآنى، فقد كان خلقه القرآن كما كان خير قدوة لصحابته القرآن.

هذا النبيّ الأسوة على أمره ربه على في هذه السورة الكريمة بنشر الخير وتعليمه والتذكير به وتدخل أمته معه في هذا الأمر لأنها تقتدي وتتأسى به إذ أنهم يشاركونه في ذلك الحكم، ما لم يقم على اختصاصه به دليل أن يقول تعالى في هذه السورة المباركة: ﴿ فَذَكِرَ فَمَا أَنَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا بَحَنُونٍ أَنَ ﴾ الطور: ٢٩] قال ابن كثير: "يقول تعالى آمرًا رسوله، صلوات الله وسلامه عليه، بأن يبلغ رسالته إلى عباده، وأن يذكرهم بما أنزل الله عليه. ثم نفى عنه ما يرميه به أهل البهتان والفجور "(").

إن باب الدعوة إلى الله تعالى من أوسع أبواب القدوة؛ لأنه يتعلق بجميع مجالات الحياة، وعمل الدعوة إلى الله وهداية الناس وإرشادهم

<sup>(</sup>۱) الشامي، إياد محمد، آراء الإمام الألباني التربوية، الدار الأثرية، عمان الأردن، ط١، ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م، (١٠٨).

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة، موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد: روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة الريّان للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٢٣هـ -٢٠٠٢م، ط٢، (٥٨٦/١).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٤٣٦/٧).

إلى الطريق المستقيم هو أشرف وظيفة بشرية على الإطلاق قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ افصلت: ٣٦ ويكفي أهلها شرفاً أنها مهمة الأنبياء وأتباعهم، يَهْلك عليها أولهم، فيقتدي بهم ويأخذها عنهم آخرهم.

والقدوة الحسنة هي الوسيلة الأعمق أثراً في تبليغ الدعوة، وإيصال الخلق إلى الحق على وهذا يؤكد أن أسلوب التربية بالقدوة من أعظم الأساليب أثراً في تأصيل العقيدة الصحيحة الخالصة من الشوائب.

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٤٣٨/٧).

<sup>(</sup>٢) السعدي، عبد الرحمن بن ناصر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (٨١٨/١).

ومما لا شك فيه أن التأسي والمتابعة لقدوتنا الحسنة وعده وصبره وثباته، ولجوئه إلى ربه ومناجاته مما يعين المرء على القيام بواجباته، ويعزيه فيما يلاقيه من مصائب الدنيا، أو يواجهه من مشاقها ومصاعبها، وهو أمرٌ مطلوب للقيام بواجباتنا الدنيوية أو الأخروية، وحتى فيما نلاقيه من مصاعب ومشاق الحياة.

وإن دراسة سيرته على وأصحابه ومطالعتها مدعاة إلى التعلق به والتخلق بأخلاقه واتخاذه قدوة حسنة مثلى في جميع مناحي الحياة، ولا يمكن للمجتمع أن يستقيم ويتربى التربية الصحيحة إلا إذا اتخذ من نبيه

<sup>(</sup>۱) السعدي، عبد الرحمن بن ناصر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (۷۸۳/۱).

<sup>(</sup>٢) إبراهيم، محمد قطب: منهج التربية الإسلامية.، ط١٦، دار الشروق، بيروت، د. ت، (١٨١/١-١٨٣).

الأسوة الطيبة، والقدوة الحسنة، وجعل من سنته الصراط المستقيم ومن القرآن المنهج السليم، والسلوك القويم، والتواصي بذلك من جيل إلى جيل فلا يمكن أن يتعلم الأبناء الصدق والأمانة والعفاف وآباؤهم يستهينون بذلك ويستهزؤن به، فالأبناء قدوتهم الآباء وفي سورة الطور نجد نماذج لهذا الأسلوب التربوي بين ثنايا آياتها المباركة قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالنَّعَامُ مُرِّيِّتُهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقَانَ بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَمَا أَلْنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ أَمْرِي عِاكَسَبَ رَهِينُ ﴾ [الآية: ٢١].

يقول ابن عاشور في تفسير هذه الآية: أي أن سبب إلحاق ذرياتهم بهم في نعيم الجنة هو إيمانهم وكونُ الذريات آمنوا بسبب إيمان آبائهم لأن الآباء المؤمنين يلقنّون (١) أبناءهم الإيمان (٢).

ويبين النحلاوي أن: "القدوة الصالحة لها أهمية كبرى في تربية الفرد وتنشئته على أساس سليم لاسيما في مرحلة النُضج والبلوغ والقدوة ذات أثر كبير في سلوك الناشئين والشباب، وقد يكون أثرها هذا إيجابيًّا أو سلبيًّا، وكثيراً ما تشكو معظم المجتمعات اليوم من مظاهر الانحراف وتلوم الشباب وتلح عليهم بالزجر والوعيد، ولكن هذه الأساليب لا توصل إلى غاياتها إذ افتقد هؤلاء الشباب القدوة الصالحة في الآباء والمعلمين والمربين"(").

<sup>(</sup>۱) لقنه: أي فهمه بعد إلقائه وإعادته، أو يملي عليه ما كان نسيه. انظر: مجمع اللغة العربية بالقاهرة، المعجم الوسيط، دار الدعوة، د. ت، د. ط، (۱۷۱/۲).

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مرجع سابق، (٤٨/٢٧).

<sup>(</sup>٣) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (٢٠٥).

فالقدوة الحسنة في التربية هي أبلغ الأساليب وأقربها إلى الفوز والنجاح ف " من السهل تأليف كتاب في التربية ومن السهل تخيل منهج، وإن كان في حاجة إلى إحاطة وبراعة وشمول ولكن هذا المنهج يظل حبراً على ورق ويظل معلقاً في الفضاء وتبقى القدوة هي الترجمة الحقيقية لمنهج التربية " (۱)، فهي مثال حي يثير في النفس التقدير والمحبة، ويقنعها بإمكان وصولها للكمال، ويحفزها للعمل على بلوغه، ولا سبيل إلى معرفة إخلاص المخلصين إلا بمطالعة سيرهم والنظر في تراجمهم؛ إذ فيها سمت القوم وهديهم، قال أبو حنيفة رحمه الله تعالى: (الحكايات عن العلماء ومجالستهم أحب إلي من كثير من الفقه؛ لأنها آداب القوم وأخلاقهم)(۱).

وعليه فإن الرباط الوثيق بين التربية بالقدوة والعقيدة لمن أمعن النظر في الآيات الكريمة الواردة في الاقتداء، يرى أنها تشير إلى صفتين رئيستين يجب أن يتصف بهما جميع من يريد الاقتداء والتأسي، وقد جاء ذكرهما في سياق الدعوة إلى أخذ الأسوة، بالنبي في وخليل الله إبراهيم عليه السلام ومن تبعهم من المؤمنين، هاتان الصفتان هما ثمرة التربية العقدية ونتاجها المورق وهما: رجاء ثواب الله وخشية عقابه، وذكر الله كثيراً.

وهاتان الصفتان جاء النص عليهما في آية الأحزاب، يقول تعالى:

(۱) إبراهيم، محمد قطب: منهج التربية الإسلامية.، ط١٦، دار الشروق، بيروت، د. ت، (١٨٠).

<sup>(</sup>۲) التلمساني، شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يحيى: أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر – القاهرة، ١٣٥٨ هـ – ١٩٣٩م، د. ط، (٢١/١).

(۱) مصطفى، أبو السعود العمادي محمد بن محمد: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، مرجع سابق، (۹۷/۷).

<sup>(</sup>۲) الشوكاني، محمد بن علي بن محمد: فتح القدير، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب – دمشق، بيروت، ط١، ١٤١٤هـ، (٣١٢/٤).

# المبحث الثاني: أسلوب التربيت بالحوار المبحث اللغة:

مشتق من الحور الذي هو الرجوع عن الشيء إلى الشيء، قال الله تعالى: ﴿ فَقَالَ لِصَحِبِهِ وَهُو يُحُاوِرُهُۥ أَنَا أَكُثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَرًا ﴾ [الكهف: ٣٤]، قال القرطبي: (أي يراجعه في الكلام ويجاوبه، والمحاورة المجاوبة، والتحاور التجاوب)(۱).

وقال تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِىٓ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ عَاوُرَكُما آ﴾ [المجادلة: ١]، قال في الجلالين: (تراجعكما)(٢)، أي في الكلام.

قال الراغب الأصفهاني: المحاورة والحوار: المرادَّة في الكلام، ومنه التحاور<sup>(7)</sup>. وقال صاحب اللسان: (الحور هو الرجوع عن الشيء إلى الشيء... والمحاورة: المجاوبة، والتحاور: التجاوب، والمحاورة: مراجعة المنطق والكلام في المخاطبة<sup>(3)</sup>.

وورد هذا المعنى في غير ما حديث نبوي من ذلك قوله ولله على: (اللهم إني أعوذ بك من... ومن الحور بعد الكور) (٥) ، قال القرطبي يعني: من الرجوع إلى النقصان بعد الزيادة (١).

<sup>(</sup>۱) القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكر: الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب المصرية، القاهرة، ۱۳۸٤هـ – ۱۹۹۲ م ط۲، (٤٠٣/١٠).

<sup>(</sup>٢) المحلي، جلال الدين محمد بن أحمد. السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر: تفسير الجلالين، دار الحديث – القاهرة، ط١، د. ت، (٧٢٤/١).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف، المفردات في غريب القرآن، مرجع سابق، (٣٣٦/١).

<sup>(</sup>٤) ابن منظور: لسان العرب، مرجع سابق، (٢١٨/٤).

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد بن حنبل، مسند البصريين، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١هـ – ١٢٠١م، حديث رقم (٢٠٧٨)، (٣٧٦/٣٤). سنن الترمذي، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي – مصر، ط٢، ١٣٩٥هـ – ١٩٧٥م، حديث رقم (٣٤٣٩)، (٤٩٧/٥). سنن النسائي، مؤسسة الرسالة – بيروت، ط١، ١٤٢١هـ – ٢٠٠١م، كتاب السير، باب ما يقول إذا خرج مسافرا، حديث رقم (٨٧٥٠)، (٨٧٥٠).

وقال ﷺ: (ومن دعا رجلا بالكفر، أو قال: عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه)<sup>(۲)</sup>، قال النووى: (رجع عليه)<sup>(۲)</sup>.

يتبين مما سبق أن الحوار في معناه اللغوي هو مراجعة الكلام وتداوله، وهو ما يكون عادة بين شخصين، أو أكثر.

### تعريف الحوارفي الإصطلاح:

.(۲۷٣/19)

الحوار في الإصطلاح التربوي فقد جاء في أكثر من تعريف، ومن هذه التعاريف ما ذكره النحلاوي بأنه: " يتناول الحديث طرفان أو أكثر، عن طريق السؤال والجواب، بشرط وحدة الموضوع أو الهدف، فيتبادلان النقاش حول أمر معين، وقد يصلان إلى نتيجة، وقد لا يقنع أحدهما الآخر ". (3)

وعند الخطيب أن الحوار: " مواجهة الكلام والحديث بين طرفين ينتقل من الأول إلى الثاني ثم يعود إلى الأول وهكذا دون أن يكون بين الطرفين ما يدل بالضرورة على وجوب الخصومة "(٥).

(١) القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكر: الجامع لأحكام القرآن، مرجع سابق،

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه وهو يعلم، رقم: (۸۰٤)، (۵۰۳/۱).

 <sup>(</sup>٣) شرح النووي على صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي - بيروت، ط٢، ١٣٩٢هـ،
 (٥٠/٢).

<sup>(</sup>٤) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (٢٠٦).

<sup>(</sup>٥) الخطيب، صالح أحمد، الإرشاد النفسي في المدرسة "أسسه – نظرياته – تطبيقاته"، دار الكتاب الجامعي، العين، الإمارات العربية المتحدة، ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٥م، ط١، (٨٧).

ومن تعريفات الحوار أيضاً تعريف صالح بن حميد إذ اعتبره: " مناقشة بين طرفين أو أطراف، يقصد بها تصحيح كلام، وإظهار حجة، وإثبات حق، ودفع شبهة، وردُ الفاسد من القول والرأي"(١).

وهكذا فالمحاورة هي تجاذب الكلام بين شخصين وما أضيف في التعاريف السابقة من شروط إنما هي ضوابط أخلاقية توفرها في التربية بالحوار يجعلها مثمرة ومجدية. و"الفارق بين الحوار وما يقاربه من معانٍ أخرى يكمن في الموقف الحواري، وغاية المتحاورين، أو أسلوب الحوار، وآدابه وعلى كل حال فهذه ألفاظ متقاربة، وقد يُدُلُّ بعضها على بعض "(۲).

#### التعريف الإجرائي للحوار:

والمتأمّل في هذه السورة الكريمة يلحظ أن أكثر أنواع الحوار فيها من نوع الحوار الخطابي وهو الذي " يبدو لأول وهلة من طرف واحد، فيها من نوع الطرف الثاني إنما يستجيب بعواطفه، ووجدانه وانفعالاته وتفكيره، وهي استجابة لا تقل أثرا وأهمية عن ظهور الطرف الثاني، والتصريح به في نص القرآن أو الحديث، كما أنها استجابة واقعية "(٢) وهذا النوع من الحوار هو المقصود به في هذا الفصل.

### أسلوب الحوار بالقران والسنة:

وقد عرض لنا ربنا تبارك وتعالى أمثلة عدة على الحوار في القرآن الكريم، منها ما كان بينه سبحانه وبين الملائكة ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ

<sup>(</sup>۱) حميد، صالح بن عبد الله: أصول الحوار وآدابه، دار المنارة، جدة، ١٤٢٥هـ، د. ط، (٦).

<sup>(</sup>٢) خضر، السيد علي: الحوار في السيرة النبوية، الهيئة العالمية للتعريف بالرسول ونصرته، دت، دط، (٩).

<sup>(</sup>٣) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (١٧٧).

لِلْمَلْتِهِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَخَنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠] ومنها ما كان بينه وبين بعض انبيائه كآدم ونوح وابراهيم، عند سؤاله لربه ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَيُّ قَالَ أَوْلَمُ تُؤْمِنٌ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَظْمَيِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَل مِّنْهُنَّ جُزْءً اثْمَّ ٱدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيَاً وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ البقرة: ٢٦٠ وموسى ﴿ قَالَ يَـمُوسَى إِنِّي ٱصْطَفَيْ تُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَاقِي وَبِكَلَامِي فَخُذْ مَآءَاتَ يَتُكَ وَكُن مِّنَ ٱلشَّاكِرِينَ ﴾ الأعراف: ٤٤ و عيسى ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يُعِيسَى ٱبْنَ مَرْبَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ۚ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنَّ ٱقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ ۚ إِن كُنتُ قُلْتُهُ, فَقَدْ عَلِمْتَهُ, تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّهُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ المائدة: ١١٦ وغيرهم، ومن تلك النماذج أيضاً في القرآن للحوار ما كان على هيئة قصص كأصحاب الكهف(١) وقصة قارون(٢) مع قومه وأصحاب الجنة(٢) وصاحب يس(٤) وغيرهم، والأمثلة في كتاب الله على ذلك كثيرة مستفيضة وكلها تدل على أهمية الحوار وأثره في تأصيل معانى التوحيد والألوهية وعظمة الخالق وربوبيّته وملكه المطلق، وفي إثبات رسالات الأنبياء والفوز لأتباعهم والخسران لمكذبيهم.

أما في السنة فقد ظهرت أهمية الحوار جلية في حديث هو من أجمع وأعظم الأحاديث النبوية، عندما أراد روح القدس جبريل عليه السلام تعليم التوحيد والإيمان وفرائض الإسلام وأركانه لهذه الأمة بشكل مباشر من خلال أسلوب الحوار مع النبي في فعن عمر بن الخطاب في قال بينما نحن عند رسول الله في ذات يوم إذ طلع علينا رجل

<sup>(</sup>١) وردت هذه القصة في سورة الكهف من الآية (٩) إلى الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٢) وردت قصة قارون في سورة القصص من الآية (٧٦) إلى الآية (٨٢).

<sup>(</sup>٣) وردت قصتهم في سورة القلم من الآية (١٧) إلى الآية (٣٢).

<sup>(</sup>٤) وردت هذه القصة في سورة يس من الآية (١٣) إلى الآية (٣٠).

شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر لا يرى عليه أثر السفر ولا يعرفه منا أحد حتى جلس إلى النبى فله فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيه على فخذيه وقال يا محمد أخبرنى عن الإسلام. فقال رسول الله فله: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا». قال: صدقت. قال: فعجبنا له يسأله ويصدقه. قال: فأخبرني عن الإيمان. قال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر وتؤمن بالقدر خيره وشره». قال: صدقت. قال فأخبرني عن الإحسان. قال: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك». قال: فأخبرني عن الساعة. قال: «أن تلد الأمة ربتها وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان». قال: ثم انطلق فلبثت مليا ثم قال لي: «يا عمر أندرى من السائل». قال: «فإنه جبريل أتاكم الدي من السائل». قال: «فإنه جبريل أتاكم الملهكم دينكم» (۱).

وهكذا نجد أن القرآن الكريم والسنّة المطهّرة تزخر بالشواهد والأمثلة التي تبين معنى الحوار وأهميّته كأسلوب تربوي.

#### الحوار في سورة الطور:

وفيما يتعلق بالسورة التي قام الباحث بدراستها فإن أغلب آياتها المباركة قد طغى عليها أسلوب الحوار وتنوع فتارة حوار من الله تعالى في الآخرة وتارة في الدنيا، وتارة مع المؤمنين وتارة مع المكذبين، وتارة بين

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (كتاب الإيمان)، باب معرفة الإيمان والإسلام والقدر وعلامة الساعة، مرجع سابق، رقم الحديث (۱۰۲)، (۲۸/۱).

الله تعالى وبين رسوله والآيات التالية الله تعالى وبين رسوله والآيات التالية تظهر ذلك.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ هَذِهِ ٱلنَّارُ ٱلِّي كُنتُه بِهَا تُكَذِّهُونَ ﴿ الْسَامُوهُ هَذَا أَمْ أَنتُم لَا اللّهِ اللّهِ السّلَوْهَا فَأَصْبُرُواْ أَوْ لَا صَّبْرُواْ سَوَاءً عَلَيْكُم النَّا الْبَيْ عَنتُم بِهَا تُحَدَّبُونَ اللّهِ النّارُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُحَدّبُونَ اللّهِ النبانية ذلك تقريعا وتوبيخا الْ أَفَسِحْرٌ هَذَا أَمْ أَنتُمْ لا تُبْصِرُونَ اصْلُوْهَا الْيَ النّارُ الّتِي حَنتُم الله الزبانية ذلك تقريعا وتوبيخا الْ أَفسِحْرٌ هَذَا أَمْ أَنتُمْ لا تُبْصِرُونَ اصْلُوْهَا الله الزبانية ذلك تقريعا وتوبيخا الله أَمْ على عذابها ونكالها أم لم الصُهرُوا سَوَاءٌ عَلَيْكُم الله أَلَى: سواء صبرتم على عذابها ونكالها أم لم تصبروا ، لا محيد لكم عنها ولا خلاص لكم منها ، [ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ا أَي: ولا يظلم الله أحدا ، بل يجازي كلا بعمله "(۱) ويقول السعدي في هذه الآية: "يقال لهم توبيخا ولوما: [ هَذِهِ النّارُ التّبي كُنتُم بِهَا السعدي في هذه الآية: "يقال لهم توبيخا ولوما: [ هَذِهِ النّارُ التّبي كُنتُم بها أمره ... وقيل لهم من باب التقريع: "أهذا سحر لا حقيقة له ، فقد رأيتموه ، أم أنتم في الدنيا لا تبصرون " أي: لا بصيرة لكم ولا علم عندكم ، بل كنتم جاهلين بهذا الأمر ، لم تقم عليكم الحجة؟"(۱)

والمتأمل في هذا الأسلوب من الحوار يرى فيه البعد التربوي العميق للزجر عن أفعال أمثال هؤلاء حتى لا يُقرع بمثل هذا التقريع في الآخرة ولهذا الأسلوب الحواري أثر كبير في تصحيح المعلومات الخاطئة، والتصورات الباطلة (٣). وفيه أيضاً "الإيحاء إلى قارئ القرآن بأن تحتقر

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (۲۹۰/٤).

<sup>(</sup>٢) السعدي: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (٨١٤/١).

<sup>(</sup>٣) الحازمي، خالد بن حامد الناشر: التربية الإبداعية في منظور التربية الإسلامية، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ط١، السنة ٣٤، ٢٤٢٢هـ – ٢٠٠٢م، العدد ١١٦، (ص ٤٨٠).

صفات المشركين، وأعمالهم، وإيقاظ انفعالات الاشمئزاز من باطلهم وكفرهم، حتى تصبح هذه الانفعالات عاطفة متأصلة في نفس الناشئ "(۱).

وفي المقابل نرى في آيات الله المثاني أن في طيّات هذه السورة الكريمة بعد ذلك ، حوار من نوع آخر يسعد قلوب الموحديّن ويبعث الطمأنينة في نفوسهم ويشحذ الهمم للعمل الدؤوب للفوز بهذا الخطاب في الآخرة وهذا من أرقى أساليب التربية القرآنية بالحوار التي تكررت كثيرا في القرآن الكريم في هذه السورة: قَالَ تَعَالَى: ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيتَا بِمَاكُنتُم تَعَمَلُونَ اللهِ الطور: ٩ يقول ابن عاشور: "وجملة [كلوا واشربوا] إلى آخرها مقول قول محذوف في موضع الحال أيضاً، تقديره: يقال لهم، أو مقولاً لهم. وهذا القول مقابل ما يقال للمكذبين [اصلوها فاصبروا أو لا تصبروا سواء عليكم إنما تجزون ما كنتم تعملون] "[الطور: ١٦] (أ).

وقال ابن كثير في هذه الآية: "قوله: [كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيتًا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ]، كقوله: [كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيتًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ]، كقوله: [كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيتًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ] [ الحاقة: ٢٤]. أي هذا بذاك، تفضلا منه وإحسانا ".(٤)

وفي هذا الأسلوب الحواري "إيقاظ العواطف والانفعالات مما

<sup>(</sup>۱) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (۱۷٦).

<sup>(</sup>٢) المثاني: تثنية القصص والأحكام والوعد والوعيد وصفات أهل الخير، وصفات أهل الشر، انظر: السعدي: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (٣١٨).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مرجع سابق، (٤٥/٢٧).

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٤٣١/٧).

يساعد على تربيتها، وتوجيهها نحو المثل الأعلى، كما يساعد على تأصل الفكرة في النفس وعمقها".(١)

وبأسلوب الحوار أيضاً يدلّنا الله تعالى على سبب حصولهم على هذا النعيم والترفّه به، داعياً بذلك كل مؤمن ومؤمنة إلى التنافس للوصول إلى ما وصلوا اليه، ولكن نوعيّة الحوار هذه المرة تتناسب مع مقصده إلى الدعوة إلى طلب المعالي فكان سياق هذا الخبر في الحوار بين المؤمنين وبين بعضهم في الجنّة، قَالَ تعَالَى: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ بِين المؤمنين وبين بعضهم في الجنّة، قَالَ تعَالَى: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ اللهِ المَالُونَ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ اللهِ المَالُونَ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَنا عَذَابَ السَّمُومِ اللهُ الل

قال ابو السعود: أى يسأل كل بعض منهم بعضا آخر عن أحواله وأعماله فيكون كل بعض سائلا ومسؤولا لا أنه يسأل بعض معين منهم بعضا آخر معينا "(٢)، ولا شك أن هذا من كمال النعيم والترفّه.

وقال القطان في تفسير هذه الآية: "ثم يُقبل بعضهم على بعض يتساءلون ويتحدّثون في أخبار الدنيا وما مرّ عليهم، ويقولون: كنا في دار الدنيا خائفين من عذاب الآخرة، [ فَمَنَّ الله عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السموم]، إذ تفضل برحمته لنا، ووقانا عذاب النار. إنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ البر الرحيم] أيانا كنّا نعبده في الدنيا، ونسأله أن يمنَّ علينا بالمغفرة و الرحمة، فاستجاب لنا وأعطانا مآلنا، إنه هو المُحسِن الواسعُ الرحمة

(٢) مصطفى، أبو السعود العمادي محمد بن محمد: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، مرجع سابق، (١٤٩/٨).

\_

<sup>(</sup>۱) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (۱٦٧).

والفضل"(١)

يقول ابن كثير وقوله: "[ وَأَقْبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءُلُونَ ] أي: أقبلوا يتحادثون ويتساءلون عن أعمالهم وأحوالهم في الدنيا، وهذا كما يتحادث أهل الشراب على شرابهم إذا أخذ فيهم الشراب بما كان من أمرهم. قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ] أي: قد كنا في الدار الدنيا ونحن بين أهلنا خائفين من ربنا مشفقين من عذابه وعقابه، [ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ ] أي: فتصدق علينا وأجارنا مما نخاف! إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ نَدْعُوهُ ] أي: نتضرع إليه فاستجاب الله لنا وأعطانا سؤلنا، [ إنَّهُ هُوَ الْبَرُّ الرَّحِيمُ ]

وقد ورد في هذا المقام حديث، رواه الحافظ أبو بكر البزار في مسنده فقال: حدثنا سلمة بن شبيب، حدثنا سعيد بن دينار، حدثنا الربيع بن صبيح، عن الحسن، عن أنس قال: قال رسول الله هي: "إذا دخل أهل الجنة الجنة اشتاقوا إلى الإخوان، فيجيء سرير هذا حتى يحاذي سرير هذا، فيتحدثان، فيتكئ هذا، فيتحدثان بما كان في الدنيا، فيقول أحدهما لصاحبه: يا فلان، تدري أي يوم غفر الله لنا؟ يوم كنا في موضع كذا وكذا، فدعونا الله - عز وجل - فغفر لنا". ثم قال البزار: لا نعرفه يُرُوني إلا بهذا الإسناد(").

وقال ابن عاشور: "أي هم في تلك الأحوال قد أقبل بعضهم على بعض يتساءلون ولما كان إلحاق ذرياتهم بهم مقتضياً مشاركتهم إياهم في النعيم كما تقدم آنفاً عند قوله: [ ألحقنا بهم ذريتهم ] [ الطور: ٢١ ] كان هذا التساؤل جارياً بين الجميع من الأصول والذريات سائلين

<sup>(</sup>۱) القطان، إبراهيم: تيسير التفسير، عمان، ط١، ١٩٨٣م، (٢٧٥/٣).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٤٣٥/٧).

ومسؤولين". ولمعرفة أثر هذا الحوار التربوي يقول النحلاوي عنه أنه: إثبات وصف حي لحالة نفسية، أو واقعية لهؤلاء المتحاورين، بقصد الاقتداء بصالحهم فهو يستعين بالمخيلة والوصف الدقيق، على تربية العواطف الربانية، والتأثير في نفس القارئ أو السامع بهذه الآيات، ومما يزيد هذه الصورة تأثيرا أن الوصف جاء على ألسنتهم وباعترافهم (())

وينتقل بنا سياق الآيات بعد ذلك إلى خطاب خاص بين الرّب الرحيم على موجها فيه حبيبة وصفيه من خلقه بأسلوب الحوار أيضا تربية له وحثا له على المضي قدما في سبيلة وإخبارا له بعلمه سبحانه عن ماذا سيقول له المكذبون وبماذا يجب أن يجيبهم على، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَذَكِرُ فَا اللّهُ وَمُا أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرُ نَرَبَّ شُولِ بِكَاهِنِ وَلَا مَحْنُونِ اللّه الطور: ٢٩ – ٣١ وأي أسلوب في التعليم والتربية أرق أو ألطف أو أرقى من هذه؟

قال ابن عاشور: " وعدل عن استحضار الجلالة بالاسم العلم إلى تعريفه بالإضافة وبوصفه الرب لإفادة لطفه تعالى برسوله الأنه ربه فهو يربُّه ويدبر نفعه، ولتفيد الإضافة تشريف المضاف إليه"(").

قال الشيخ السعدي – رحمه الله - : " قُلْ الهم جوابا لهذا الكلام السخيف: لتَربَّصُواا أي: انتظروا بي الموت، [ فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَربِّصِينَ انتربص بكم، أن يصيبكم الله بعذاب من عنده، أو بأيدينا "(٤). وقد صف النحلاوي هذا الحوار بالحوار الخطابي التعريضي

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مرجع سابق، (٥٦/٢٧).

 <sup>(</sup>۲) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (۱٦٧).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مرجع سابق، (٥٩/٢٧).

<sup>(</sup>٤) السعدى: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (٨١٥).

مبيّنا أنه "خطاب من الحق جل جلاله إلى رسوله في يتضمن تعريضا بالمشركين كوصف مساوئهم أو ضعفهم، أو الاستهزاء بباطلهم، أو تهديدهم بعذاب الله. فالتنويه ببعض ترهاتهم، واتهاماتهم الباطلة لرسول الله في كقوله تعالى: {فذكر فما أنت بنعمت ربك بكاهن ولا مجنون} الطور: ٥٦/ ٢٩]، وفي هذا الشكل من أشكال الحوار الخطابي تسلية للنبى في وللمؤمنين، وتقوية لعزائم الدعاة إلى الله"(۱)

ويستمر هذا الأسلوب - أعني أسلوب الحوار - في هذه السورة الكريمة، لكنه في هذه المرة يأتي بالأسلوب العاطفي الترديدي: "وهو الذي يتردد فيه سؤال معين، مثير لعواطف متشابهة، فيتكرر عددا من المرات، بينها فواصل من الآيات المؤثرة، فيأخذ هذا السؤال كل مرة المرات، بينها فواصل من الآيات المؤثرة، فيأخذ هذا السؤال كل مرة معنى يتناسب مع ما سبقه من الآيات" (" يستمر مع المخالفين المكذبين المنكرين للبعث، الجاحدين لرسالة النبي شمفندا ردودهم وداحضًا حججهم ومثبتًا الألوهية له وحده جل في علاه، رافعا راية التوحيد في آخر هذا الحوار ومنزها لله تعالى عن الشرك قال تعَالى: ﴿ أَمْ تَأْمُرُهُمُ أَعَلَمُهُمْ بِهَذاً أَمْ هُمُ طَعُونُ نِي اللهُ مُعَلِيثٍ مِنْلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ أَمْ خُلُقُوا السَّمَوتِ وَالأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ فَي أَمْ خَلَقُوا السَّمَوتِ وَالأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ اللهُ المُعَلِيثِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ يُعَلِيثُ مُنْ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (۱۲۷).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (١٧٥)

يقول ابن كثير - رحمه الله تعالى -: "هذا المقام في إثبات الربوبية وتوحيد الألوهية"(١)ولهذا كان وقع هذه الآيات بهذا الأسلوب الحواريّ القاصف أبلغ ما يكون على قلوب المشركين في ذلك الوقت إذ يروى جبير بن مطعم قبل إسلامه (٢) الله كما ثبت في صحيح البخاري في تفسير سورة الطور أنه قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾... إلى قوله: ﴿ ٱلْمُصَيْطِرُونَ ﴾ [الآية: ٣٥- ٣٧] كاد قلبي أن يطير "". ولقد كان هذا الأسلوب سببا في إسلامه رضى الله عنه فيما بعد كما أثبت ذلك ابن كثير رحمه الله(''). وقد أكدت الدراسات التربويّة أهميّة الحوار في إقناع الآخرين واستجابتهم لمن يدعوهم أو يبيّن لهم أمرًا غامضًا، وبيّنت نتائج وآثار الحوار التربويّة والتي من ضمنها الحماسة للحق، وتحري الصواب والرغبة في الحجة الدامغة وتربية العقل على التفكير السليم، "والوصول إلى الحقائق بأسلوب صحيح كالحصر أو ما يسمونه بـ" الثالث المرفوع"، فإذا كان هناك قضية لها ثلاثة حلول لا رابع لها، وأسقطنا حلين، تعين أن يكون الثالث هو الصواب الذي نرفعه ونقيم له وزنا ، كقوله تعالى في تقرير خلق الإنسان: {أم خلقوا من غير شيء أم هم الخالقون} االطور: ١٣٥/٥٢]، فإذا كان مما يستحيل عقلا أن يخلقوا من غير خالق كما يستحيل واقعا، وعقلا أن يخلقوا أنفسهم، إذن لا بد لهم من خالق، ويسرى هذا المبدأ على السماوات والأرض، وخزائن رزق الله: ﴿ أُمْ خَلَقُواْ

(۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٤٣٧/٧).

<sup>(</sup>٢) كان جبير رضي الله عنه قد سمع هذه الآيات حين قدم على النبي الله بعد وقعة بدر في فداء الأساري، وكان إذ ذاك مشركا.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: {وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب} رقم: (٤٨٥٤)، (١٤٠/٦).

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (٦٣/١ – ٦٤).

السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ أَمَّ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ النُّصَيْطِرُونَ أَلَّ الطور: ١٥/ ٣٦ – ٣٦، وهذه الأمور العظام، والمخلوقات الجسام لا يمكن أن توجد وحدها، ولا يستطيع البشر أن يدعي أنه خلقها، فلا بد من الاعتراف بأن الله خلقها". (١)

كما بين السعدي رحمه الله في خاتمة تفسير هذه الآيات كلاماً يستحق أن يختم به هذا المبحث يؤصل فيه التربية العقدية ويشير فيه إلى قوة هذا الأسلوب الحواري في هذه الآيات وهو قوله:" وهذا هو المقصود من الكلام الذي سيق لأجله، وهو بطلان عبادة ما سوى الله وبيان فسادها بتلك الأدلة القاطعة، وأن ما عليه المشركون هو الباطل، وأن الذي ينبغي أن يعبد ويصلى له ويسجد ويخلص له دعاء العبادة ودعاء المسألة، هو الله المألوه المعبود، كامل الأسماء والصفات، كثير النعوت الحسنة، والأفعال الجميلة، ذو الجلال والإكرام، والعز الذي لا يرام، الواحد الأحد، الفرد الصمد، الكبير الحميد المجيد "(۲).

Ш

<sup>(</sup>۱) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (۱۸۲).

<sup>(</sup>٢) السعدى: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (٨١٦).

## المبحث الثالث: أسلوب التربية بالعبادة

العبادة في اللغة فهي مصدر من عبد يعبد، ولا يقال إلا في عبادة الله (۱) قال الهروي: (ومعنى العبادة في اللغة: الطاعة مع الخضوع. ويقال طريق معبد إذا كان مذللا بكثرة الوطء) (۱).

وقال ابن سيده: (أصل العبادة في اللغة التذليل من قولهم: طريق معبد: أي مذلل، بكثرة الوطء عليه، قال طرفة:

تباري عتاقا ناجيات وأتبعت وظيفا وظيفا فوق مور معبد المور: الطريق ومنه أخذ العبد لذلته لمولاه، والعبادة والخضوع والتذلل والاستكانة قرائب في المعاني، يقال: تعبد فلان لفلان: إذا تذلل له، وكل خضوع ليس فوقه خضوع فهو عبادة، طاعة كان للمعبود أو غير طاعة، وكل طاعة لله على جهة الخضوع والتذلل فهي عبادة... وقد قالوا: عبد الله يعبدُه عبادةً ورجلٌ عابدٌ من قومٍ عبدةٍ وعبد وعبدٌ وعبدٌ وعبدٌ."

وقال ابن منظور: (ومعنى العبادة في اللغة الطاعة مع الخضوع، ومنه طريق معبد إذا كان مذللا بكثرة الوطء) (٤٠).

وقال مرتضى الزبيدي: (ومعنى العبادة في اللغة: الطاعة مع الخضوع) (٥).

(۱) الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم البصري: العين، دار ومكتبة الهلال، دت، د. ط، (٤٨/٢). الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد: تهذيب

اللغة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠١م، (١٣٩/٢).

<sup>(</sup>٢) الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد: تهذيب اللغة، مرجع سابق، (١٣٨/٢).

<sup>(</sup>٣) ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل النحوي اللغوي الأندلسي: المخصص، دار إحياء التراث العربي – بيروت، ط١، ١٤١٧هـ – ١٩٩٦م، (٦٢/٤).

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، محمد مكرم: لسان العرب، مرجع سابق، (٢٧٣/٣).

<sup>(</sup>٥) مرتضى الزبيدي، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، تاج العروس، دار الهداية، دت، د. ط، (٣٣١/٨).

أما العبادة في الاصطلاح فهي: طاعة العبد لربه، أو فعل خُلِّص لله بالاختيار تعظيما له بإذنه (١).

ولا أجمع ولا أشمل من التعريف الذي ذكره شيخ الإسلام ابن تيميّة رحمه الله في قوله: (العبادة هي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه: من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة)(٢).

فالعبادة زينة العارفين، وغاية الوجود الإنساني، وأساس السلوك الأخلاقي السليم، والسعادة الإنسانية في الدنيا والآخرة، ويرى الأصفهاني منظورا تربويًا شاملاً للعبادة وهو أن الإنسان تحصل له الإنسانية بقدر ما تحصل له العبادة التي خلق من أجلها، فمن قام بالعبادة حق القيام فقد استكمل الإنسانية، ومن رفضها فقد انسلخ عن الإنسانية فصار حيوانا ودون الحيوان كما قال تعالى في صفة الكفار: ﴿ إِنْ هُمْ إِلّا فَصار حَيْوانَ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ [الفرقان: ٤٤](").

والعبادة كما يعرفها الأصفهاني بأنها: "فعل اختياري مناف للشهوات البدنية يصدر عن نية يراد بها التقرب إلى الله طاعة للشريعة"(٤)، وتعد الأفعال المباحة كالأكل والشرب غيرها من المباحات

(۱) السيوطي، أبو الفضل عبد الرحمن جلال الدين: معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، مكتبة الآداب، القاهرة – مصر، ط١، ١٤٢٤ هـ – ٢٠٠٤م، (٧٥).

<sup>(</sup>۲) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم الحراني أبو العباس: الفتاوى الكبرى، دار الكتب العلمية، ط١، ١٩٨٧هـ – ١٩٨٧م، (١٥٤/٥).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد: تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، دار مكتبة الحياة، بيروت – لبنان، ١٩٨٣هـ، د. ط، (٨٠). مرسي، محمد منير: التربية الإسلامية أصولها وتطورها في البلاد العربية، عالم الكتب، ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٥م، د. ط، (٥٧).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق (٨٥).

عبادة إذا كان مقصوداً بها تحقيق حكم شرعي مأمور به أو منهي عنه كالأكل للقوة على العمل والعبادة، والجماع للنسل والامتناع عن الزنا، والزينة لإظهار نعمة الله.

والغرض من التربية بالعبادة تطهير النفس واجتلاب صحتها ليحقق للإنسان حياة أبدية وسلامة باقية، وطهارة النفس بإزالة رجسها ونجسها، فللنفس نجاسة كما أن للبدن نجاسة، لكن نجاسة البدن تدرك بالبصر ونجاسة النفس لا تدرك إلا بالبصيرة، ومن طهرت نفسه طهر قلبه وفعله، ولهذا قيل: من طابت نفسه طاب عمله ومن خبثت نفسه خبث عمله، وطهارة النفس شرط لخلافة الله وإكمال عبادته وعمارة أرضه (۱).

ويدل على هذا قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا أَنْ وَقَدْ خَابَ مَن وَكَّنَهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن وَكَّنَهَا ﴾ [الشمس:٩-١٠].

قال ابن كثير: "قد أفلح من زكاها ونماها وأعلاها. وقد خاب وخسر من دساها حتى جعلها في عداد نفوس الحيوانات. فإن الإنسان يرتفع عن الحيوان بتحكم العقل والسمو بالنفس عن مزالق الشهوات، أما إذا انحط إلى المعاصي وحكم الشهوة في نفسه كان هو والحيوان سواء. ويصدق عليه: أنه دسى نفسه وأنقص مرتبتها وجعلها في عداد نفوس الحيوانات التي تحكمها شهوتها لا عقلها "(").

(۲) الحجازي، محمد محمود: التفسير الواضح، دار الجيل الجديد – بيروت، ط١٠، ١٤١٣هـ، (٨٦٩/٣).

<sup>(</sup>۱) الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد: الذريعة إلى مكارم الشريعة، دار السلام، القاهرة، ١٤٢٨هـ – ٢٠٠٧م، د. ط، (٨٧).

ومن رحمة الله تعالى بعباده أن جعل تكليفاته التعبدية لهم في غاية اليسر، منزهة عن العبث، وجعل أحكام شرعه معللة بما يصلح حال الفرد والمجتمع، متميزة بالحِكم التربوية العظيمة، فكان أسلوب التربية بالعبادة يقود إلى التحلِّي بالأخلاق العالية "وينعكس على سلوك الإنسان، فأكثر الناس التزاما بأداء العبادات على الوجه المشروع، أقربهم للسموّ الخلقى، وأقلهم عبادة أبعدهم عن الانضباط الخلقى، وهذا يؤكد العلاقة القويّة بين العبادات وبين سلوك الإنسان مع نفسه ومع الآخرين"(١) وهذا يفسر لنا ابتداء الله عَلَى لهذه السورة المباركة بقسم يتضمن الإخبار عن تعظيم المقسم به مما يدل على محبته تعالى للعبادة وعلى تعظيم شأنها حين أقسم بالبيت المعمور الذي يدخله سبعون ألف ملك لا يعودون إليه مرة أخرى ! كما أشار إلى ذلك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله''). كما اختتمها أيضاً عَلِي بالأمر بالعبادة حين قال تعالى مخاطبا نبيه عَلِيٍّ: ﴿ وَأُصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨- ٤٩] قال ابن عاشور في تفسيره: "ختمَت السورة بأمره بالصبر تسلية له وبأمره بالتسبيح وحمدِ الله شكراً له على تفضيله بالرسالة" (٢). وهذان أمران لهما أهميّتهما في تهذيب السلوك الإنساني.

والقارئ لآي القرآن الكريم يلحظ تكرر ذكر عبادة الصبر فيها كثيرًا؛ وما ذاك إلا لعظيم أثره على تربية النفس وتزكيّة الأخلاق، فهو

(۱) الحازمي، خالد حامد، أصول التربية الإسلامية، دار عالم الكتب، الرياض، ۱۲۳۳هـ، ط٤، (۱٤٠).

<sup>(</sup>٢) الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار الجكني: دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب، دار عالم الفوائد، ١٤٢٦هـ، (٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مرجع سابق، (٨٣/٢٧).

أساس كل عبادة وأصلها، ومبدأ كل خلق نبيل ومنتهاه، وهل تنال مرتبة – أي مرتبة – علت أو دنت بعد توفيق اللّه تعالى إلا بالصبر؟ ولذا فبداية تربية النفوس وتزكيتها تبدأ منه، إذ "لا بد من الصبر على الطاعات، والصبر عن المعاصى، والصبر على جهاد المشاقين لله، والصبر على الكيد بشتى صنوفه، والصبر على بطء النصر، والصبر على بعد الشقة، والصبر على انتفاش الباطل، والصبر على قلة الناصر، والصبر على طول الطريق الشائك، والصبر على التواء النفوس، وضلال القلوب، وثقلة العناد، ومضاضة الإعراض"(١). فلا غرو إذاً أن يكون هو مقام أولى العزم من الرسل- روّاد التربية الأوائل- الذين أمر النبي عَلَيْ بالقدوة بهم، كما قال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرُكُمَا صَبَرَأُولُواْ الْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥]، ولعظيم أثره وعلوّ شأنه قد جعله الله من العزائم في قوله: ﴿ وَإِن تَصُّ بِرُواْ وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَرْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٦] ليس هذا فقط بل لقد شرف الله تعالى الصبر بأن أضافه إليه بعد الأمر به، فقال تعالى: ﴿ وَأُصْبِرُ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ﴾ [النحل: ١٢٧] بل إنه جعل لأهل الصبر أجرا بغير حساب إذ تفتح لهم خرائن الأجور يوم القيامة ويقال لهم: خذوا من الأجر ما شئتم ﴿ إِنَّمَا يُوفَقَ ٱلصَّنبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ( الزمر: ١٠] أي: إنما يُعطِّى الصابرون ثوابهم في الآخرة بغير حدّ ولا عدّ ولا مقدار، وهذا تعظيم لجزاء الصابرين وثوابهم (٢). وتستقبلهم الملائكة لأول وهلة عند

(۱) رضا، محمد رشيد: تفسير المنار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د. ط، ۱۹۹۰م، (۱۲/۱۲).

<sup>(</sup>٢) التفسير الميسر بإشراف: صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ، مرجع سابق، (٤٥٩).

لذا نجد أن الله أعقب الأمر بالصبر في هذه الآية بقوله: ﴿ لِحُكِّم رَبِكَ ﴾ دون أن يقول: واصبر لحكمنا، أو لحكم الله، وذلك إشارة إلى أن (المربوبية تؤذن بالعناية بالمربوب) ولكي تكتمل البلاغة القرآنية والكمالات التربوية في آيتنا هذه أشار تعالى بعد ذلك بقوله: ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ أي: "فإننا نراك بأعيننا ونراقبك ونلاحظك، ونعتني بك) (أ). ومثل هذه الشحنات تدفع المسلم دائما إلى الأمام، وتهبه القدرة المستمرة على الدأب والجهد، وتقديم كل طاقاته حية منتجة، واعية مستمرة "٥٠.

<sup>(</sup>۱) التفسير الميسر بإشراف: صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ، مرجع سابق، (۲۵۲).

<sup>(</sup>٢) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (٤٩).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مرجع سابق، (٨٤/٢٧).

<sup>(</sup>٤) العثيمين، محمد بن صالح، تفسير العثيمين، دار الثريا للنشر والتوزيع، الرياض، ط١، ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٤م، (٢٠٢).

<sup>(</sup>٥) النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، مرجع سابق، (٤٩).

وكما قال الله تعالى في سورة البقرة لكل مؤمن ومؤمنة وكأستَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَيْعِينَ الله البقرة: ٥٤ حتم الله هذه الآية بالأمر بعبادة من أعظم العبادات وأجلها، ألا وهي الصلاة حين قال جل في علاه: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ الله وَمِنَ النَّيْلِ فَسَبِّحَهُ وَإِذْبَرَ النَّبُومِ الله الطور: ٤٨ - ٤٤].

قال صاحب التفسير الميسر: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ وَمِنَ الْيَلِ فَمِنَ الْيَلِ فَسَبِّحُهُ وَإِذْبَرَ النَّجُومِ ﴾ [الطور: ٤٨ – ٤٩] وسبِّح بحمد ربك حين تقوم إلى الصلاة، وحين تقوم من نومك، ومن الليل فسبِّح بحمد ربك وعظمه، وصلِّ له، وافعل ذلك عند صلاة الصبح وقت إدبار النجوم (۱).

وما ذاك إلا لما في الصلاة من اعتراف العبد بفضل الله تعالى وبنعمه وآلائه، وتعبير عن حبه والإيمان به، وشكر له على هدايته وتوفيقه، وهذا سلوك تربوي تدعو إليه الفطرة السليمة، كما أن في أدائها تعويداً للنفس على الانضباط والإتقان الظاهري بالوضوء والقيام والركوع والسجود، والباطني بالخشوع والإخبات وحضور القلب واطمئنانه، "وتزويد للإنسان باستمرار الطاقة الروحية (") والمعنوية وتربية على الارتباط الدائم بالله وعلى التواضع (") فكانت بذلك من أفضل وأكثر الوسائل فاعلية في تغيير سلوك المرء وأسلوب حياته وإنتاجيته، ناهيك أن في أدائها نهي عن الأخلاق السيئة التي تأباها النفوس السوية، قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّكَوْةَ أَلِثَ الصَّكَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحُسُاءِ وَالْمُنكِدُ ﴾

<sup>(</sup>١) التفسير الميسر بإشراف: صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ، مرجع سابق، (٥٢٥).

<sup>(</sup>٢) المعنى ظاهر والأولى التقيّد بالعبارات الشرعيّة مثل: زيادة الإيمان، واطمئنان النفس ... ونحو ذلك.

<sup>(</sup>٣) يالجن، مقداد: منهج أصول التربية الإسلامية المطوّر، مرجع سابق، (٧٣).

العنكبوت: 120. فهي – بأمر الله – درع واق عن المساوئ والشرور التي تقود إلى تربية متدنيّة، قال ابن عطية في تفسيره: "وذلك عندي بأن المصلي إذا كان على الواجب من الخشوع والإخبات وتذكر الله تعالى وتوهم الوقوف بين يدي العظمة، وأن قلبه وإخلاصه مطلع عليه مرقوب صلحت لذلك نفسه وتذللت وخامرها ارتقاب (۱) الله تعالى فاطرد ذلك في أقواله وأعماله وانتهى عن الفحشاء والمنكر، ولم يكد يفتر من ذلك حتى تظله صلاة أخرى يرجع بها إلى أفضل حاله، فهذا معنى هذا الإخبار لأن صلاة المؤمن هكذا ينبغي أن تكون، وقد روي عن بعض السلف أنه كان إذا قام إلى الصلاة ارتعد واصفر لونه فكلم في ذلك فقال: إني أقف بين يدي الله تعالى وحق لى هذا مع ملوك الدنيا فكيف مع ملك الملوك "(۲).

وقال ابن عاشور في تفسيره أيضا: "وعلل الأمر بإقامة الصلاة بالإشارة إلى ما فيها من الصلاح النفساني فقال إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ... والمقصود: أن الصلاة تيسر للمصلي ترك الفحشاء والمنكر "(۲). وهكذا تكون التربية بالعبادة دائما دافعا للرقي في جميع شؤون الإنسان تربوياً ونفسياً بل حتى وجسدياً "إنها غذاء للروح كما أن الأطعمة غذاء للجسم"(٤) قال ابن عطية رحمه الله مقررا أثر هذه الآية التربوي البالغ" وهذه الآية ينبغي أن يقررها كل مؤمن في نفسه فإنها تفسح مضايق الدنيا"(٥).

(١) الأولى أن يقال مراقبة الله عز وجل لأن كلمة ارتقاب قد يفهم منها معنى لا يليق بالله عز وجل وهو الترصد والترقب.

<sup>(</sup>٢) ابن عطية: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، مرجع سابق، (٣١٩/٤).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مرجع سابق، (٢٥٨/٢٠).

<sup>(</sup>٤) يالجن، مقداد: منهج أصول التربية الإسلامية المطوّر، مرجع سابق، (٧٢).

<sup>(</sup>٥) ابن عطية: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، مرجع سابق، (١٩٤/٥).

وفي موضع آخر من هذه السورة المباركة نجد إشارة بلاغية تحث على جوامع العبادة ولكن سياقها جاء بذكر ثواب أصحابها ترغيبا للعبد، ورفعاً لهمته في طلبها، ألا وهي التقوى قال تعالى منوها بشأن عاقبة المتقين: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَغِيمِ ﴿ ﴿ فَكَهِينَ بِمَا ءَالنَّهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنَهُمْ عَالَبَ المُنَّقِينَ وَلَ جَنَّتِ وَغِيمِ ﴿ ﴿ فَكَهِينَ بِمَا ءَالنَّهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنَهُمْ وَوَقَنَهُمْ عَذَابَ المَّخِيمِ ﴿ فَكَهِينَ عَلَى سُرُرِ مَصَّفُوفَةٍ وَوَقَنَهُمْ عَذَابَ المَّخِيمِ فِي كُورٍ عِينٍ ﴾ [الطور: ١٧- ٢٠]. قال الطبري في تفسير هذه الآيات: يقول تعالى ذكره: إن الذين اتقوا الله بأداء فرائضه، واجتناب معاصيه في جنات: يقول في بساتين ونعيم فيها، وذلك في الآخرة، وقوله: في خيات: يقول: عندهم فاكهة كثيرة، وذلك نظير قول العرب للرجل يكون عنده تمر كثير: رجل تامر، أو يكون عنده لبن كثير، فيقال: يكون عنده تمر كثير: رجل تامر، أو يكون عنده لبن كثير، فيقال: يكون عنده قال الحُطيَيَة:

أُغَرَرْتُني وَزَعمْتَ أَنَّك لابنٌ في الصَّيف تامِرْ

وقوله: ﴿ بِمَا ءَانَنَهُمُ رَبُّمُ ﴾ يقول: عندهم فاكهة كثيرة بإعطاء الله إياهم ذلك.... يقال لهؤلاء المتقين في الجنات: كلوا أيها القوم مما آتاكم ربكم، واشربوا من شرابها هنيئا، لا تخافون مما تأكلون وتشربون فيها أذى ولا غائلة بما كنتم تعملون في الدنيا لله من الأعمال"(١).

والتقوى في حقيقتها جُنّة وحماية للإنسان من الشرور والآثام التي هي أساس البلايا والمصائب، يقول علي شهمعرفاً لها: "التقوى الخوف من الجليل، والعمل بالتنزيل، والقناعة من الدنيا بالقليل، والاستعداد ليوم الرحيل"(۲)، وقال عبد الله بن مسعود شه: "تقوى الله: أن يطاع فلا يعصى، ويذكر فلا ينسى، ويشكر فلا يكفر"(۲)، وبهذا يظهر أن

<sup>(</sup>۱) الطبري: جامع البيان في تأويل القرآن، مرجع سابق، (٤٦٦/٢٢).

<sup>(</sup>٢) الجبوري، حسين علي خليف: بحث متعدد الأغراض في التقوى بمعانيها المختلفة كما وردت في القرآن الكريم، مجلة البحوث الإسلامية – (٢٨٩/٦٩).

<sup>(</sup>٣) الطبرى: جامع البيان في تأويل القرآن، مرجع سابق، (٦٥/٧).

التقوى منهج سلوكي قويم متكامل يضبط الإنسان ويجعله متيقظاً مراقباً لأعماله وسلوكه وهذا من أسمى الغايات التربوية المطلوبة، يقول ابن عباس في وصف المتقين: "الذين يحذرون من الله عقوبته في ترك ما يعرفون من الهدى، ويرجون رحمته في التصديق بما جاء به"(۱)، قال الحسن البصري - رحمه الله - : "التقوى ألا يفقدك الله حيث أمرك، ولا يراك حيث نهاك"(۲). "والخلاصة أن الذي ليس لديه إرادة جامعة على النهوض لأداء العبادات فمن باب أولى أن ليس لديه إرادة جازمة في التمسك بالفضائل وترك الرذائل. وبهذا يتضح الأثر الكبير للعبادات في تقوية الإرادة البشرية على أداء الطاعات واجتناب المنهيات"(۳). وهذا القول من الحازمي هو في الحقيقة وصف لتعريف التقوى وأثرها التربوي.

يقول السعدي — رحمه الله - :"[ أُولَئِكَ] أي: المتصفون بما ذكر من العقائد الحسنة، والأعمال التي هي آثار الإيمان، وبرهانه ونوره، والأخلاق التي هي جمال الإنسان وحقيقة الإنسانية، فأولئك هم [ الَّذِينَ صَدَقُوا ] في إيمانهم، لأن أعمالهم صدقت إيمانهم، [ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ]

<sup>(</sup>۱) الحجازي، محمد محمود: التفسير الواضح، مرجع سابق، (٨٦٩/٣).

<sup>(</sup>٢) الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، مجلة البحوث الإسلامية. الجزء ٦٩، (٢٨٩)، بدر ناصر البدر (مع السلف الصالح في الحج).

<sup>(</sup>٣) الحازمي، أصول التربية الاسلامية، مرجع سابق، (١٤٠).

لأنهم تركوا المحظور، وفعلوا المأمور؛ لأن هذه الأمور مشتملة على كل خصال الخير، تضمنا ولزوما، لأن الوفاء بالعهد، يدخل فيه الدين كله، ولأن العبادات المنصوص عليها في هذه الآية أكبر العبادات، ومن قام بها، كان بما سواها أقوم، فهؤلاء هم الأبرار الصادقون المتقون. وقد علم ما رتب الله على هذه الأمور الثلاثة، من الثواب الدنيوي والأخروي، مما لا يمكن تفصيله في امثل هذا الموضع"(۱).

وقد أشار إلى هذا المعنى الشيخ السعدي رحمه الله حين أشار إلي صعوبة تفصيل ذلك. فلنتأمّل آخر الآية ولنعد بعدها إلى قراءتها من جديد من أولها لترى أن معاني من التربية والتزكية لا يمكن أن يخطها قلم ولا يصل اليها وصف ولا يحيط بها تصوير كاتب مهما بلغت فصاحته، فأي تربية وذوق وأخلاق أرقى ولا أسمى ولا أعلى من وصف كتاب الله هذا الموهكذا هي العبادة دائماً سلم لا تنتهي درجاته إلا تحت العرش في فردوس ربي الأعلى، وصاحب العبادة في رقيّ لا ينتهي في جميع جوانب حياته وصفاته من بداية نشأته إلى آخر نفس في حياته قال تعكالي: ﴿ وَأَعَبُدُ رَبّكَ حَقّى يَأْنِيكَ ٱلْمُقِينُ الله الحجر: ٩٩ والثمرة ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِي الله وَلَمْ الله والله والله وصفاته من بداية نشأته إلى آخر نفس في حياته قال تَعَالَى وَلَمْ الله وَلَمْ وَلَمْ الله وَلَمْ الله وَلَمْ الله وَلَمْ الله وَلَمْ الله و

(١) السعدي: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (٨٣).

### المبحث الرابع: أسلوب التربية بالتفكر

التفكر في اللغة كما ذكر الجوهري في الصحاح: "التأمل، والاسم الفكر والفكرة. والمصدر الفكر بالفتح. قال يعقوب: يقال: ليس لي فيه حاجة. قال: والفتح فيه أفصح من الكسر، وأفكر في الشئ وفكر فيه وتفكر، بمعنى، ورجل فكير، مثال فسيق: كثير التفكر"(۱).

وقال الخليل الفراهيدي في كتابه: العين: "الفكر: اسم التفكر، فكر في أمره وتفكر، ورجل فكير: كثير التفكر، والفكرة والفكر واحد"(٢).

وقال الهروي: "التفكر: اسم للتفكير، ويقولون: فكر في أمره، وتفكر، ورجل فكير: كثير الإقبال على التفكر والفكرة، وكل ذلك معناه واحد"(٣).

وقال الرازي: "التفكر: التأمل والاسم: الفكر، والفكرة، والمصدر: الفكر بالفتح وبابه نصر، وأفكر في الشيء وفكر فيه بالتشديد، وتفكر فيه بمعنى، ورجل فكير بوزن سكيت كثير التفكر "(٤).

<sup>(</sup>۱) الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، دار العلم للملايين، ط٤، ١٩٩٠م، (٧٨٣/٢).

<sup>(</sup>٢) الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم البصري: العين، مرجع سابق، (٣٥٨/٥).

<sup>(</sup>٣) الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد: تهذيب اللغة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠١م، (١١٦/١٠).

<sup>(</sup>٤) الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر: مختار الصحاح، مرجع سابق، (٢٤٢).

وقال ابن منظور: "والفكر: إعمال الخاطر في الشيء"(١).

وعرفه السيوطي بأنه: "تصرف القلب بالنظر في الدليل، أو هو: جولان القوة المفكرة بين الخواطر بحسب نظر العقل، أو طلب الفكر، وهو يد النفس التي تنال بها المعلومات كما تنال بيد الجسم المحسوسات"(٢).

وفي تعريف التفكر عند التربويين يذكر بكار بأنه" كل نشاط عقلي هادف مرن يتصرف بشكل منظم في محاولة لحل المشكلات، وتفسير الظواهر المختلفة والتنبؤ بها والحكم عليها باستخدام منهج معين يتناولها بالملاحظة الدقيقة والتحليل، وقد يخضعها للتجريب في محاول للوصول إلى قوانين ونظريات"(٢).

. وفي نفس المعنى يعرفه عفيفي بانه مجموعة من الحقائق أو اتجاه عام أو منهج عقلى يعالج به الحوادث والوقائع التي تقع حولنا "(٤٠٠).

أما الحدري فقد عرفه بأنه "إعمال العقل من أجل اكتشاف حقيقة مجهولة أو البرهنة على حقيقة منطقية، مقصودة منظمة،مدروسة، محاطة بالتوجيه الرباني في قواعد كلية، أو إجراءات تفصيلية، سواء أكان مجال التفكير هي العلوم الشرعية أم الإنسانية أم الطبيعية وسواء كان ميدان الغيب أو الشهادة"(٥).

<sup>(</sup>١) ابن منظور، محمد مكرم: لسان العرب، مرجع سابق، (٦٥/٥).

<sup>(</sup>۲) السيوطي، أبو الفضل عبد الرحمن جلال الدين: معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، مكتبة الآداب، القاهرة – مصر، ط١، ١٤٢٤ هـ – ٢٠٠٤م، (٢٠١).

<sup>(</sup>٣) بكار، عبد الكريم، فصول في التفكير الموضوعي، دار القلم، دمشق، ١٤٢٩هـ – ٢٠٠٨م، ط٥، (١٤).

<sup>(</sup>٤) عفيفي، محمد الهادي في أصول التربية، الأصول العلمية للتربية، القاهرة، مكتبة الأنجلو، (د،ط)، ١٩٧٨م، (٢٢٨).

<sup>(</sup>٥) الحدري: خليل بن عبد الله بن عبد الرحمن، منهجية التفكير العلمي في القرآن الكريم وتطبيقاتها التربوية رسالة دكتوراه، ( منشورة )، قسم التربية الإسلامية والمقارنة، كلية التربية، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ١٤٢٥هـ، (٩١).

ويجمع لنا الإمام الزركشي في برهانه أهمية التفكر في آيات الله بقوله: "وينبغى أن يشتغل قلبه فى التفكر فى معنى ما يلفظ بلسانه فيعرف من كل آية معناها ولا يجاوزها إلى غيرها حتى يعرف معناها فإذا مر به آية رحمة وقف عندها وفرح بما وعده الله تعالى منها واستبشر إلى ذلك وسأل الله برحمته الجنة وإن قرأ آية عذاب وقف عندها وتأمل معناها فإن كانت فى الكافرين اعترف بالإيمان فقال آمنا بالله وحده وعرف موضع التخويف ثم سأل الله تعالى أن يعيذه من النار"(٢).

<sup>(</sup>۱) ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله: الفوائد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ١٣٩٣هـ – ١٩٧٣م، (١٩٨).

<sup>(</sup>٢) الزركشي، محمد بن بهادر بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، دار المعرفة، بيروت، ١٣٩١هـ، (٤٥٠/١).

"وتتضح أهمية التفكير في تحقيق هذه الغايات العظيمة في كثير من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة التي تحث الإنسان على النظر في ملكوت الله العظيم والتأمل في دقيق صنعه وبديع خلقه والتدبر في الأحداث الماضية والمواقف المختلفة التي مرت على الأمم السالفة والتفكر في السنن والقوانين التي يسير الباري جلا وعلا بها الكون من ليل ونهار وشمس وقمر وكواكب وأرض وسماء وجبال وأنهار وبحار ورمال وإنسان وحيوان ونبات وجماد، وغير ذلك من الكائنات الأرضية والسماوية الحية وغيرها"(۱).

والتفكر دأب سلفنا الصالح وديدنهم وسبيلهم إلى توحيد الله والتعلق به تعالى كما أخرج البخاري من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: "بت عند خالتي ميمونة فتحدث رسول الله صلى الله عليه و سلم مع أهله ساعة ثم رقد فلما كان ثلث الليل الآخر قعد فنظر إلى السماء فقال: وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ السماء فقال: وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ اللهِ وَالنَّهَارِ لَايَنتِ لِأُولِ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالْمَتِي اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَالله

<sup>(</sup>۱) الشريف، نايف بن حامد، التربية الاسلامية وقضية التفكير العلمي، مرجع سابق، (۱۹۳)

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، مرجع سابق، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: {إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب}، رقم (٤٥٦٩)، (٢/٦٤).

"دخلت أنا و عبيد بن عمير على عائشة رضي الله عنها، فقال عبدالله بن عمير: حدثينا بأعجب شيء رأيتيه من رسول الله ها. فبكت، و قالت: " قام ليلة من الليالي فقال: يا عائشة ذريني أتعبد لربي، قالت: قلت: والله إني لأحب قربك، و أحب ما يسرك، قالت: فقام فتطهر، ثم قام يصلي، فلم يزل يبكي حتى بل حجره، ثم بكى. فلم يزل يبكي حتى بل الأرض، وجاء بلال يؤذن بالصلاة، فلما رآه يبكي قال: يا رسول الله تبكي وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك و ما تأخر؟ قال: أفلا أكون عبدا شكورا ؟ لقد نزلت علي الليلة آيات ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها: (إن في خلق السموات والأرض) الآية " (())

وحتى يتبيّن قوة أثر هذه السورة بالذات من بين كتاب الله أجمع (۱) لمن يتفكر في معانيها بصدق ويسمعها بقلبه لا بأذنه فقط ساق إبن كثير في تفسيره هذا الأثر قال: خرج عمر يَعِس المدينة ذات ليلة، فمر بدار رجل من المسلمين، فوافقه قائما يصلي، فوقف يستمع قراءته فقرأ: ﴿ وَالطُّورِ ﴾ حتى بلغ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَرَقِعٌ ﴿ اَنَّ مَا لَهُ مِن دَافِعٍ ﴾ قال: قسم ورب الكعبة – حق. فنزل عن حماره واستند إلى حائط، فمكث مليا، ثم رجع إلى منزله، فمكث شهرا يعوده الناس لا يدرون ما مرضه، رضي الله عنه (۱).

(۱) الألباني، محمد ناصر الدين: سلسلة الأحاديث الصحيحة، الرقم (٦٨)، (١٤٧/١).

<sup>(</sup>٢) الثابت أن القران يتفاضل بدليل «أي آية في كتاب الله أعظم»، انظر: الزركشي، محمد بن بهادر بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، مرجع سابق، (٤٣٩/١).

<sup>(</sup>٣) ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله: الداء والدواء، الجواب الكافح لمن سأل عن الدواء الشافح، مجمع الفقه الإسلامي بجدة، ط دار عالم الفوائد بجدة، ط ١٤٢٩هـ.

وعندما تأمل جبير بن مطعم آيات هذه السورة وتفكر في معانيها وصف حال قلبه بأبلغ وصف يدل على أثر سورة الطور عليه عندما قال:"كاد قلبى أن يطير"(۱).

روى ابن القاسم عن مالك رحمه الله في جامع العتبية قال: قيل لأم الدرداء: ما كان شأن أبي الدرداء؟ قالت: كان أكثر شأنه التفكر، قيل له: أترى التفكر عملا من الأعمال؟ قال: نعم، هو اليقين (٢).

يقول ابن عيينة رحمه الله: الفكر نور يدخل قلبك و يقول عامر ابن عبد القيس: سمعت غير واحد و لا اثنين و لا ثلاثة من أصحاب محمد على يقولون: إن ضياء الإيمان أو نور الإيمان التفكر (٣).

وقد قيل لإبراهيم النخعي رحمه الله إنك تطيل الفكر فقال: الفكر مخ العقل بل قال الحسن البصري: تفكر ساعة خير من قيام ليلة. و جاء عن بعض السلف تفكر ساعة خير من عبادة ستين سنة (٤).

ف"رأس الأمر وعموده هو دوام التربية بالتفكر والتدبر في آيات الله حيث تستولي على الفكر وتشغل القلب عن كل ما سواه، فأحسن ما أنفقت فيه الأنفاس التفكر في آيات الله وعجائب صنعه والانتقال منها إلى تعلق القلب والهمة به دون شيء من مخلوقاته"(٥).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: {وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب}، رقم: (٤٨٥٤)، (١٤٠/٦).

<sup>(</sup>۲) ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، دار الكتب العلمية — بيروت، د. ت، د. ط، (۱۸۰/۱).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (١٨٥/٢).

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (١٨٤/٢). ابن القيم: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، مرجع سابق، (١٨٠/١).

<sup>(</sup>٥) ابن القيم: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، مرجع سابق، (٢١٤/١).

والحقيقة أن أسلوب التفكر هو أحد أهم الأساليب التربوية من حيث أنه بداية أي عمل ومنشأ كل إنجاز، وصدق القائل: "إذا كان للمرء فكرة ففي كل شيء له عبرة".

وابن القيم رحمه الله يرى أن التفكر خلال تلاوة القرآن أصل في صلاح القلب وهو أصل لكل طاعة "وسبب في كف النفس عن المحرّم، وهو الموصل إلى معرفة الله سبحانه وتعالى بوحدانيّته وصفات كماله والتوحيد الخالص له". (۱)

وتربية العقل على التفكير الصحيح والقياس المنطقي السليم، وتحريك العواطف والوجدان، هو "الأسلوب التربوي الأمثل في حمل النفس على الخير، وتحذيرها من الوقوع في الشر عن طريق تقريب المعنى الذي ربما يغيب عن الذهن في صورة قريبة من الحس تستحضرها العقول، وتتصورها الأفهام"(۲).

"وقد ربط القرآن الكريم بين استخدام العقل باعتباره أداة للمعرفة وبين التفكير والوصول إلى الفهم الصحيح ومن ثم الاستتاج السليم في كل مجالات العقيدة والشريعة والحقائق الكونية والطبيعية والأحداث والظروف وكل المتغيرات التي تحيط بالكائن البشري في العالم المحيط به"(۳).

(٢) الحدري، خليل بن عبدالله: التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، مرجع سابق، (٢٢٧).

<sup>(</sup>۱) الحجاجي، حسن بن علي: الفكر التربوي عند ابن القيّم، دار حافظ للنشر والتوزيع، جدة، ۱٤٠٨هـ – ۱۹۸۸م، ط۱، (۲۷۵ - ۲۷۵).

<sup>(</sup>٣) الشريف: نايف بن حامد، التربية الاسلامية وقضية التفكير العلمي، مرجع سابق، (٢١٢).

ولذا كان القرآن الكريم في خطابة دائما ما يأمر بالتفكر والتدبر والتأمل والنظر والاعتبار في أكثر من موضع لو استقصيناها لطال المقام ولكن نكتفي ببعض ما ذكر من آيات في سورة الطور التي تشير إلى أُسلوب التفكر كأُسلوب تربوي استخدمه القرآن لإيقاظ القلوب وتنبيه الأفهام للدلالة على وحدانيّتة في وألوهيّته وكمال صنعه وبديع خلقه وعظيم قدرته حتى يعبد وحده لا شريك له، ويشكر فلا يكفر ويطاع فلا يعصى ويتوجّه القلب له وحده لا لسواه.

قَالَ تَعَالَىٰ: وَالطُّورِ ﴿ وَكِنْكِ مَسْطُورٍ ﴿ فِي رَقِّ مَّشُورٍ ﴾ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ﴾ وَالسَّقَفِ الْمَرْفُوعِ ﴾ وَالْبَعْرِ الْمُسْجُورِ ﴾ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكِ لَوْقِعٌ ﴾ مَّا لَهُ. مِن دَافِعٍ ﴾ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْرًا ﴾ والطور: ١ – ١٠.

"أقسم الله بالطور، وهو الجبل الذي كلَّم الله سبحانه وتعالى موسى عليه، وبكتاب مكتوب، وهو القرآن في صحف منشورة، وبالبيت المعمور في السماء بالملائكة الكرام الذين يطوفون به دائمًا، وبالسقف المرفوع وهو السماء الدنيا، وبالبحر المسجور المملوء بالمياه إن عذاب ربك - أيها الرسول- بالكفار لواقع، ليس له مِن مانع يمنعه حين وقوعه، يوم تتحرك السماء فيختلُّ نظامها وتضطرب أجزاؤها، وذلك عند نهاية الحياة الدنيا، وتزول الجبال عن أماكنها، وتسير كسير السحاب".(١)

إن هذه المعاني تثير التدبر والتفكير لدى الإنسان الذي يعد أحد الأساليب التربوية الهامة في بناء الشخصية الإنسانية يقول السعدي رحمه الله:" هذه الأشياء التي أقسم الله بها، مما يدل على أنها من آيات الله

\_

<sup>(</sup>۱) التفسير الميسر بإشراف: صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ، مرجع سابق، (۵۲۳).

وأدلة توحيده، وبراهين قدرته، وبعثه الأموات، ولهذا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَرَفِعٌ ﴿ إِنَّ عَذَابَ وصدق رَبِّكَ لَرَفِعٌ ﴿ ﴾ أي: لا بد أن يقع، ولا يخلف الله وعده وقيله". (() وصدق بشر - رحمه الله - حين قال: "لو تفكروا في عظمة الله ما عصوه "(٢).

وفي موضع آخر ينقلنا كلام الله إلى برد القلوب، وجنان النعيم، وإنعام الكريم في وصف يسلب الألباب، ويورث الجدّ والتشمير إلى رضوان العلى" القدير في دعوة إلى التفكير في المآل والمصير لأهل الفوز الكبير، كيف بلغوا هذه المراتب وبأي شيء نالوا أسمى المطالب ليقودك الفكر إلى المسابقة في التحلي بصفاتهم والعمل بأعمالهم للفوز بدرجاتهم قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَنَعِيمٍ اللَّ فَكِيهِينَ بِمَآءَانَهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلجَحِيمِ (١١) كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيتَ عَاكُنتُر تَعْمَلُونَ (١٠) مُتَكِينَ عَلَى سُرُرِ مَصْفُوفَةً وزَوَّجْنَهُم بِحُورِ عِينِ ۞ ﴾ [الطور: ١٧ - ٢٠] قال الشيخ السعدي رحمه الله:" فلما اجتمع لهم من نعيم القلب والروح والبدن ما لا يخطر بالبال، ولا يدور في الخيال، من المآكل والمشارب اللذيذة، والمجالس الحسنة الأنيقة، لم يبق إلا التمتع بالنساء اللاتي لا يتم سرور بدونهن فذكر الله أن لهم من الأزواج أكمل النساء أوصافا وخلقا وأخلاقا، ولهذا قال: ﴿ وَزَوَّجْنَهُم بِحُورِ عِينِ ﴾ وهن النساء اللواتي قد جمعن من جمال الصورة الظاهرة وبهاءها، ومن الأخلاق الفاضلة، ما يوجب أن يحيرن بحسنهن الناظرين، ويسلبن عقول العالمين، وتكاد الأفئدة أن تطيش شوقا إليهن، ورغبة في وصالهن"(٣)

(۱) السعدي: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (۸۱۳).

<sup>(</sup>٢) ابن القيم: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، مرجع سابق، (١٨٠/١).

<sup>(</sup>٣) السعدى: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (٨١٤).

وتعود هذه السورة مرة أخرى بعد ذلك أيضاً بتفصيلات تزيد الرغائب وتحفّز الطلائب قال تعَالى: ﴿ وَأَمَدَذُنَهُم بِفَكِهَةٍ وَلَحْمِ مِّمَايَشُنَهُونَ ۚ ﴾ يَنْنَزَعُونَ فَيها كُأْسًا لا لغَوُّ فِها وَلا تَأْشِمُ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُوَلُو ثُلَيْ اللهُ مُكُونُ ﴾ فيها كأسًا لا لغوّ فيها ولا تأشِمُ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُولُونُ مَكُنُونُ ﴾ والطور: ٢٢ – ٢٤] وقد أشهر ذلك الوصف لأهل القلوب الحيّة في تحريك الفكر في اتجاهه المثمر، فهذا قتادة يروي ويقول: "ذكر لنا أن رجلا قال: يا نبي الله هذا الخادم فكيف المخدوم؟ قال الله هذا الخادم فكيف المخدوم؟ قال المخدوم على الخادم كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب "(۱).

وقد يفكر أحد في سبب وصولهم إلى هذا النعيم لتأتيه الإجابة تجري في عروقها أصول العقيدة والتوحيد في خوفهم من الله ورجاء ما عنده، وروح التربية الأسرية تخفق بين جنبيها قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَقَبُلَ بَعْضُهُم عَلَى بَعْضِ عَنده، وروح التربية الأسرية تخفق بين جنبيها قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَقَبُلَ بَعْضُهُم عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ ﴿ وَأَقَبُلَ بَعْضُهُم عَلَى بَعْضِ الطور: ٥٧ – ٢٦] قال الشيخ يَسَاءَلُونَ ﴿ قَالُوا } في الذكرا بيان الذي أوصلهم إلى ما هم فيه من الحبرة والسرور: { إِنَّا كُنَّا قَبْلُ } أي: في دار الدنيا { فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ } من الحبرة والسرور: { إِنَّا كُنَّا قَبْلُ } أي: فوهه الذنوب، وأصلحنا من خوفه الذنوب، وأصلحنا لذلك العيوب ( ) .

ولا يقف أسلوب التربية بالتفكر في هذه السورة عند المصدّقين فقط بل يقارع أهل التكذيب وكأنه يهزّ ضمائرهم وعقولهم ويكرر عليهم السؤال بلفظة ﴿ أَمْ ﴾ ست عشرة مرة تهكماً وتشنيعاً (""تكراراً مركزا يوجه العقول للحق إن كانت تعقل أو تستجيب.

<sup>(</sup>١) البغوى، أبو محمد الحسين بن مسعود: تفسير البغوى، مرجع سابق، (٢٩٤/٤).

<sup>(</sup>٢) السعدي: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مرجع سابق، (٨١٥/١).

<sup>(</sup>٣) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مرجع سابق، (٣٥/٢٧).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَمْ خُلِفُواْ مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِفُونَ ١٠٠٠ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ اللهُ أَمْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُصَيْطِرُونَ اللهُ أَمْ لَهُمُ سُلَمٌ يَسْتَعِعُونَ فِيةً فَلَيَأْتِ مُسْتَمِعُهُم بِسُلْطَنِ مُّبِينِ (٧٠) أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ (٧٠) أَمْ تَسَعُلُهُم أَجَرًا فَهُم مِن مَّغْرَمِ مُثْقَلُونَ (١٠) أَمْ عِندَهُو ٱلْغَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ١١٠ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْداً فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هُو ٱلْمَكِيدُونَ ١٠٠ ﴿ الطور: ٣٥ – ٤٢]. كل هذه الأسئلة تدعوهم إلى التفكر والتدبر وإعمال العقل، فإذا فعلوا ذلك وصلوا إلى إجابة عقلية مفادها ما قاموا بذلك ولا يقدرون عليه، ليؤدي هذا الأسلوب التربوي القرآني إلى نتيجة سلوكيّة صحيحة وهي إن كان الأمر كذلك فعلام العناد والتمادي في طريق الفساد والحق أحق أن يتبع؟ خصوصاً أن الأمر فيه تهديد من ملك قادر "لأن الإنسان يبذل جهده ليتجنب ما يسبب له الألم سواء كان نفسي، أو جسدى، وفي سبيل ذلك يتجاوب مع المؤثرات التي تثير في داخله دافع الخوف من الإصابة بالألم، وهو يظهر على شكل اضطراب يدعو العقل للتأمل والتفكر، ثم اتخاذ موقف للنجاة والفرار"(١٠). قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن يَرَوْا كِسْفًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ سَاقِطًا يَقُولُواْ سَحَابٌ مَّرِّكُومٌ اللَّ فَذَرْهُمْ حَتَّى يُلَقُواْ يَوْمَهُمُ ٱلَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ ١٠٠٠ يَوْمَ لَا يُغْنِي عَنَهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ اللَّهِ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِكُنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ ﴾ [الطور: ٤٤ - ٤٤].

وخلاصة القول في هذا المبحث أن من أعمل التفكر والتدبر في آيات الله وكتابه وصل إلى أعظم وأسمى مقصد منه وهو ترسيخ العقيدة الإيمانية الصحيحة الخالصة لله سبحانه وتعالى، والتي ترتبط بتحقيق العبودية له وحده سبحانه وتعالى (٢).

(۱) زينب بشارة يوسف: من أساليب التربية في القرآن الكريم بحث تكميلي لنيل درجة الماجستير في قسم التفسير وعلوم القرآن للعام الجامعي، ١٤٣١هـ – ١٤٣٢هـ، (٥١).

<sup>(</sup>۲) القرشي: هدى بنت عبدربه بن حميد: أساليب تنمية التفكير العلمي لطفل المرحلة الابتدائية وتطبيقاتها في ضوء التربية الإسلامية، بحث تكميلي لنيل درجة الماجستير في التربية الإسلامية والمقارنة، جامعة أم القرى، ١٤٢٨ – ١٤٢٩هـ، (٦٠).

# الفصل الرابع:

تطبيقات التربية العقدية في الأسرة وفيه أربعة مباحث:

- المبحث الأول: التطبيقات الفكرية.
- المبحث الثانى: التطبيقات العلمية.
- البحث الثالث: التطبيقات الاجتماعية.
  - المبحث الرابع: التطبيقات الدعوية.

#### مدخــل

تقدم في بداية هذا البحث التعريف الإجرائي للتربية العقدية، أما فيما يتعلق بمعنى التطبيقات فقد ذكر الجوهري في الصحاح: "التطبيق فيما يتعلق بمعنى التطبيقات فقد ذكر الجوهري في الصحاح، وتطبيق الفرس تقريبه في العدو، وطبق الغيم تطبيقاً إذا أصاب بمطره جميع الأرض"(۱)، أما اصطلاحاً فقد قال الكفوي: "التطبيق: تطبيق الشيء على الشيء جعله مطابقاً له بحيث يصدق عليه"(۱). في معاجم اللغة اشتقت كلمة (الأُسْرَة) في أصلها . من (الأَسْرِ) و(الأَسْرِ) لغة يعني: القيد، يقال: (أسرَهُ) يأسِرُه أَسْراً وَإساراً: قيده، وأسرَهُ: أخذه أسيراً. قال تعالى: ﴿ غَنُ خَلَقْتَهُمُ وَلَاسِين والراء أصل واحد، وقياس مطرد، وهو الحبس والإمساك وأسرة الرجل رهطه لأنه يتقوى بهم. "وقال ابن منظور في لسان العرب: الأُسرة الدرع الحصينة و أُسْرَةُ الرجل: عشيرتُه ورهطُه الأَدْنُونَ ؛ لأَنه يتقوى بهم.

فالأسرة: لون من ألوان الأسرِ أو القيد، إلا أنه أَسرٌ اختياري يسعى اليه الإنسان؛ والأسرة في عرف الناس لا تخرج عن هذا المعنى اللغوي، فهي تطلق على: كل جماعة بينها رباط من نوع معين، فيقال مثلا: أسرة التعليم، أسرة التدريب، أسرة التحفيظ...

(۱) الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، دار العلم للملايين، ط٤، ١٩٩٠م، (١٩٨/٥).

<sup>(</sup>۲) الكفوي، ابو البقاء أيوب بن موسى الحسيني: الكليات، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1819هـ – ١٩٩٨م، (٤٨١/١).

<sup>(</sup>٣) ابن فارس، أبو الحسين أحمد، معجم مقاييس اللغة، دار الفكر، ١٣٩٩هـ – ١٩٧٩م، (١٠٧/١).

وعرفها بعض الباحثين الاجتماعيين بأنها: رابطة اجتماعية تتكون من زوج وزوجة وأطفالهما، وتشمل الجدود والأحفاد وبعض الأقارب على أن يكونوا مشتركين في معيشة واحدة (۱).

ولقد خلق الله تعالى الناس كلهم من نفس واحدة هي آدم عليه السلام ، وخلق منها زوجها وهي حواء عليها السلام ، خُلِقَتْ من ضلع آدم عليه السلام الأيسر ، من خلفه وهو نائم فاستيقظ فرآها فأعجبته ، فأنس إليها وأنست إليه ، وفي الحديث الصحيح: (إن المرأة خلقت من ضلع ، وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه ، فإن ذهبت تقيمه كسرته ، وإن استمتعت بها وفيها عوج). وخُلِقت ذرية آدم بعد ذلك بالتناسل بعد أن جامع حواء فحملت ماءً خفيفًا ، فقامت به وقعدت وأتمت الحمل ، ثم ولدت بعد ذلك البنين والحفدة.

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا رَوِّجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَقُواْ اللّهَ الَّذِى تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ( ) ﴾ النساء: ١ بل وجعل الله ذلك آية من آياته دعانا ربنا للتفكير فيها لنشكر نعمه ونوحده قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَاينتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجَا لِنَسْكُر نعمه ونوحده قال تعَالى: ﴿ وَمِنْ ءَاينتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجَا لِنَسْكُونُ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَوَدَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ اللهِ اللهِ والموم: ٢١].

والأسرة هي اللبنة الأولى، والنواة الأساس في بنية المجتمع، وأي نهوض بالمجتمع وارتقاء به لا بد أولا أن يمر عبر الأسرة، فصلاح عقيدتها وتربيتها أو فسادها سيتعدى إلى المجتمع جميعا، ولقد عنيت الشريعة بشأن الأسرة، وأعطت لكل فرد من أفرادها حقوقا له، وألزمته

\_

<sup>(</sup>١) مقالات الشيخ عبد الرحمن بن عبد الله السحيم - (٣ / ٢٠٩).

بواجبات عليه، ووثقت روابط العلاقة، ووضعت أسسها وأحكامها، وتحقيق ذلك كفيل بإذن الله في إخراج أسرة مسلمة سعيدة في الدنيا والآخرة، وعصب الأسرة وعمودها الفقري هما الوالدان فهما القدوة في بيتهما وبين أفراد أسرتهما، وهما الأساس الأول لأي تربية ونشأة، وإلى ذلك يشير الحديث الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: "ما من مولود إلا ويولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يُمُجِّسانِه، كما تُنْتَجُ البهيمةُ بهيمةً جَمْعاء هل تحسون فيها من جدعاء "(۱) يقول ابن حجر في الفتح نقلا عن الطيبي: " والمراد تمكن الناس من الهدى في أصل الجبلة، والتهيؤ لقبول الدين، فلو تُرك المرء عليها لاستمر على لزومها، ولم يفارقها إلى غيرها؛ لأن حسن هذا الدين ثابت في النفوس، وإنما يُعْدَل عنه لآفة من الآفات البشرية كالتقليد".

وصلاح الآباء بالخلق الحسن، وتربية الأبناء بالسلوك العملي، عقائديا وتربويا وأخلاقيا، صلاح لأبنائهما من بعدهم جيلا بعد جيل قال تَعَالَى: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا ﴾ [الكهف: ٨٢] يروي ابن كثير بسنده في هذه الآية "وذكر أنهما حفظا بصلاح أبيهما، ولم يذكر منهما صلاح، وكان بينهما وبين الأب الذي حفظا به سبعة آباء "(٢).

والناظر للقرآن يرى في سورة الطور مثالا بينت فيه حال المؤمنين

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري [۱۰۱۵ كتاب التفسير، باب لا تبديل لخلق اللها ومسلم [۱۹۲٤/٤] كتاب القدرا.

قال النووي في شرح مسلم (٢٩٠/١٦): " وأما قوله ها: (كما تنتج البهيمة بهيمة) فهو بضم التاء الأولى، وفتح الثانية، ورفع البهيمة، ونصب بهيمة، ومعناه: كما تلد البهيمة بهيمة (جمعاء) بالمد، أي مجتمعة الأعضاء سليمة من نقص لا توجد فيها (جدعاء) بالمد وهي مقطوعة الأذن أو غيرها من الأعضاء".

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (١٢٢/٣).

مع ذرياتهم في الآخرة ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَانَّبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَّنَّهُم ﴾ [الطور: ٢١] وفي ذات الوقت فصّلت في وصف حالهم في الدنيا داخل بيوتهم والذي أوصلهم وذريتهم إلى تلك الدرجة ﴿ قَالُوا إِنَّا كُنَّا فَبَلُ فِي آهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ [الطور: ٢٦] وذلك بالعمل بأمر الله تعالى في قوله ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوٓا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكَةٌ غِلاَظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَآ أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ ﴾ [التحريم: ٦]، قال ابن عاشور: "وهل يستطيع أحد أن يقى النار غيره إلا بالإرشاد"(١) وفي المقابل يرى وصف حال أهل الكفر والإفساد في آية أخرى معاكسة للمعنى التربوي لبيوت أهل الإيمان ومغايرة ﴿ فَكِهِينَ بِمَآءَانَهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ١٨٠ ﴾ [الطور: ١٨] قال ابن عطية أي: فرحين مسرورين كما قرأها الجمهور(٢)، ﴿ وَيَنْفَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِءَمَسْرُورًا ﴿ ﴾ [الانشقاق: ٩] إذ كانوا لا يعيرون اهتماما لأي بيئة فيها صلاح لأنفسهم وأهلهم فكيف إذاً يفكرون في إصلاح غيرهم؟ ليسأل كل مربى نفسه: ما حالي مع أهلى وفي بيتي؟ أمثل حال أهل الجنة أفكر في وقاية أسرتي ومن حولي من النار أم مثل حال أهل الخسران -أعاذنا الله منهم- يفكرون فقط في الأنس الزائل والسرور الزائف والضحك الذي يعقبه بكاء لا ينقطع وحسرة لا تبرح.

وفيما يلي يعرض الباحث بعض المباحث لتطبيقات تعين على التربية العقدية في الأسرة:

<sup>(</sup>۱) ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت – ۱۲/۲۷م، (۲۲/۲۷).

<sup>(</sup>۲) ابن عطية، أبومحمد عبد الحق بن غالب الأندلسي: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، دار الكتب العلمية – لبنان، ط١، ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م، (١٦٩/٥).

## المبحث الأول: التطبيقات الفكرية

إن كل خلق الله وصنعه هو في الواقع آيات تدل على قدرته وعظمته وحكمته، وإن أعظم فائدة لنا منها أن تقودنا إلى وحدانية ربنا وتفرده في ألوهيّته لا شريك له ولكن ذلك لا يتحقق إلا لمن أعمل عقله وفكره فيما أمره الله به قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِيَ وَأَنْهَٰرًا وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنَّ يُغْشِي ٱلْيَّـلَٱلنَّهَارَّ إِنَّ فِي ذَلِكَ ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ الرعد: ٣]، وكان من أرباب العقول أولى الألباب قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّتِلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَتِ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَبِ ١٠٠ ﴾ [آل عمران: • ١٩] وقال جلّ في علاه ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجُورِاتٌ وَجَنَتُ مِّنَ أَعْنَبٍ وَزَرَعٌ وَنَحْيِلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدِ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكُلَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُوكَ (الرعد: ٤] وكان من المتفرسين أهل النظر والاعتبارقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَنتٍ لِّلْمُتَوِّسِّمِينَ ﴿ ۖ ﴾ [الحجر: ٧٥] وأعمل سمعه أيضاً قَالَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ۚ إِنَّ فِ ذَٰلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴿ ﴾ [يونس: ٦٧] وكان شاكرًا صابرًا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ ٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِّنْ ءَايَتِهِ ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِّكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورِ اللهِ القمان: ٣١] وقال جل في علاه أيضًا : ﴿ إِن يَشَأْ يُسْكِنِ ٱلرِّيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآينتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ اللَّهُ عَلَى ظَهْرِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآينتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ اللَّهُ عَلَى ظَهْرِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآينتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْ ﴾ [الشورى: ٣٣لأنها من أعظم السبل لحصول الإيمان بالله قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآينَتِ لِلْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ } [الجاثية: ٣] قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي آنزلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّتٍ مِّنْ أَعْنَابِ وَٱلزَّنُّونَ وَٱلرُّمَانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَلِيةٍ ٱنظُرُوٓ أَ إِلَىٰ ثَمَرِهِ ۚ إِذَآ أَثْمَرَ وَيَنْعِهُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَكِتٍ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ الْأَنعام: ٩٩] ومن التطبيقات الأسرية على التربية العقدية في هذا المجال:

- 1- الاجتماع على كتاب الله مع أفراد الأسرة بصفة مستمرة مع ربط الآيات القرآنية بالآيات الكونية ومن ثم لفت انتباه أفراد الأسرة إلى السماء وحسنها وارتفاعها وعظمتها، لمعرفة قدرة الله سبحانه: قَالَ تعَالَى: ﴿ ءَأَنتُمُ أَشَدُ خُلُقًا أَمِ السَّمَاءُ بَننها ۞ رَفَعَ سَمْكُهَا فَسَوَّنها ۞ وَأَغْطَشَ لِيَلها وَأَخْرَجَ ضَعَلها ﴾ وقال ﴿ وَالسّمَاءُ بَنيَنها بِأَينيدٍ وَإِنّا لَمُوسِعُونَ ﴾ وأن هذه السماء ستمور وتتشقق يوم القيامة كما قال الله تعالى في الطور: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السّمَاءُ مَوْرًا ۞ ﴾ [الطور: ٩]. والمور وهو تشققها كما قال ابن عباس، أو دورانها كما قال مجاهد أو استدارتها وتحريكها لأمر الله كما قال الضحاك (۱).
- ٢- توجيه الأسرة إلى التفكر في آيات الله المتلوة وآياته المشهودة وما بث الله تبارك وتعالى في السماء من ملائكة لا يحصيهم إلا الله تعالى، فعن أبي ذر شقال: قال رسول الله ني الطت السماء وحق لها أن تئط ما فيها موضع أربع أصابع إلا وملك واضع جبهته ساجداً لله تعالى (٢)، وأن من هؤلاء الملائكة خلق عظيم يبين عظمة الخالق سبحانه وتعالى ويعمق بذلك الإيمان بالغيب، كما جاء عن جابر أن رسول الله قال: أذن لي أن أحدث عن ملك من ملائكة الله من حملة العرش: إن ما بين شحمة أذنه إلى عاتقه مسيرة سبع مئة عام (٣)،

(۱) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (۲۰/۷).

<sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد بن حنبل، مسند الأنصار، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١هـ – ٢٠٠١م، حديث رقم (٢١٥١٦)، (٤٠٥/٣٥).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، دار الرسالة العالمية، ط١، ١٤٣٠هـ – ٢٠٠٩م، كتاب السنة، باب في الجهمية، رقم (٤٧٢٧)، (٧/ ١٠٩).

ولهم بيت في السماء أقسم الله به بقوله ﴿ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ﴾ يزورونه كما ثبت عن رسول الله : "البيت المعمور في السماء السابعة، يدخله كل يوم سبعون ألف ملك، ثم لا يعودون إليه"(١).

- على الأسرة أن تربي أولادها على التدبر والتأمل في الآيات الكونية كالليل والنهار والشمس والقمر، لأن التدبر في هذه الآيات العظيمة وسيلة مهمة لزيادة الإيمان، ويقوي الصلة بالله تعالى، وهذا يتطلب التركيز في توجيه الأبناء إلى التأمل فيما حولهم من الآيات، وأكثر هذه الآيات وضوحًا تلك الشمس التي تشرق يوميًا، ودعوة الأبناء إلى التأمل كما جاء في القرآن قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ عَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خُلَقُوا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بَل لا يُوقِئُونَ ﴿ أَمْ خُلَقُوا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بَل لا يُوقِئُونَ ﴿ أَمْ خُلَقُوا الله، إن الله، إن الله، إن الله، إن الله الله الله المعض الأعراب بم عرفت ربك، فقال: "يا سبحان الله، إن

(۱) مسند الإمام أحمد بن حنبل، مسند المكثرين من الصحابة، مؤسسة الرسالة، ط۱، ۱۵۲هـ – ۲۰۰۱م، حديث رقم (۱۲۵۸)، (۲۰/ ۲۷).

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم الحراني أبو العباس: الفتاوى الكبرى، دار المعرفة - بيروت،ط١، ١٣٨٦هـ، (٤٦٧/٦).

البعرة لتدل على البعير، وإن أثر الأقدام لتدل على المسير، فسماء ذات أبراج، وأرض ذات فجاج، وبحار ذات أمواج؟ ألا يدل ذلك على وجود اللطيف الخبير؟"(١).

وإذا هبّت رياح ساخنة تعوذ من النار وسمومها قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ الطور: ٢٧] (٢).

فالتفكر في كل ذلك يدعو إلى توحيد الله وشكره ليتم على العبد نعمه والكون الذي يدل على خالق مبدع حكيم، يدل على وجود غاية من أجلها أوجده الله، وهذه النتيجة يتوصل إليها العقل السليم بفطرته (٢).

(۱) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، مرجع سابق، (١٩٧/١).

<sup>(</sup>٢) التفسير الميسر، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف – السعودية، مرجع سابق، (١/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، عبد الرحمن النحلاوى، دار الفكر، ط٢٥، ١٤٢٨هـ – ٢٠٠٧م (٨٥).

### المبحث الثاني: التطبيقات العلمية

لو لم يكن في شرف العلم وأهله إلا أن الله قرن شهادتهم بشهادته وَهُله الله قَرْنَ شهادتهم بشهادته وَهُلُو الله قَرْنَ شهادته وَهُلُو الله قَرْنَ شهادته وَهُلُو الله قَرْنَ الله وَوَهُلُو الله وَوَهُلُو الله وَوَهُو الله وَلَا الله وَرَضُوانه لكفي ﴿ قُلُ إِن الله وَرَضُوانه لكفي ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ الله وَالله وَرَضُوانه لكفي ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ الله وَالله وَرَضُوانه لكفي ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ الله وَالله وَرَضُوانه لكفي ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ الله وَالله وَرَضُوانه لكفي ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحَبِّدُ وَالله وَلَهُ الله وَلَا الله وَلِهُ وَلَا ا

هذا وإن الغفلة الناتجة من قلة العلم والإيمان تورث قسوة في القلب وقد ذم الله أهل الغفلة وتوعدهم في هذه السورة بقوله عَلَيْ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الطور: ٤٧] وهذا يتطلب التربية على العلم الصحيح الذي يثمر سلامة العقيدة في البيئة الأسرية ومن التطبيقات التربوية في ذلك ما يلي:

1- التشجيع على تعلم القرآن الكريم وبيان فضل ذلك والتأكيد على التحلي بآدابه والمحافظة على مراجعته وعدم نسيانه عن أبي أمامة قال: قال رسول الله قلل: "اقرأوا القرآن، فإنه يأتي يوم القيامة شفيعاً لأصحابه"(۱) وعن أبي أمامة الباهلي قال: سمعت رسول الله قلي يقول: «اقرءوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعا لأصحابه اقرءوا الزهراوين البقرة وسورة آل عمران فإنهما تأتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان أو كأنهما غيايتان أو كأنهما فرقان من طير صواف تحاجان عن أصحابهما اقرءوا سورة البقرة فإن

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة، رقم: (۸۰٤)، (۵۳/۱).

أخذها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البطلة»(1). وعن عثمان بن عفان قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه»(1). وفي رواية: «إن أفضلكم من تعلم القرآن وعلمه»(1). فيعرف الناشئ أنه يتعلم القرآن ويعظمه؛ لأنه كلام الله، ووسيلة لمناجاته ومعرفته، والخضوع له وتحقيق أوامره "وهذا الجانب الاعتقادي من دروس الدين الإسلامي، هو أهم وأول ما يجب الاهتمام به"(1)؛ وهذا يوضح أهمية إلحاق الأبناء بالحلقات القرآنية التي تكمل الدور التربوي للأسرة والمدرسة لأنها إحدى الوسائل المهمة التي تساعد على التعرف على الأحكام الشرعية والآداب الاسلامية.

ان ربط النشء بالتأسي بالنبي في في حمل أمانة الدعوة وتبليغ الدين يتطلب فقها بطريقة النبي صلى الله عليه وسلم وحمل منهجه علما وعملا وتطبيقا وصبرا واجتهادا قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَذَكِرٌ فَمَا أَنَتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ وَعَملاً وَتَطبيقاً وصبراً واجتهادا قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَذَكِرٌ فَمَا أَنَتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ وَعَملاً وَتَطبيقاً وصبراً واجتهادا قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَدَكِرٌ فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ وَيَك بَعُونٍ ﴿ ثَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَثَرَبَصُ بِهِ وَيَبَ ٱلْمَنُونِ ﴿ ثَلَ قَلُ لَعَالَى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَثَرَبَصُ بِهِ وَيَبَ ٱلْمَنُونِ ﴿ ثَلُ قَلُ لَعَالَى: ﴿ الطور: ٣٠ - ٣١ .

 <sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة، رقم: (۸۰٤)، (٥٥٣/١).

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه، رقم: (٤٧٣٩)، (٤٧٣٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، مرجع سابق، رقم: (٤٧٤٠)، (١٩١٩/٤).

<sup>(</sup>٤) أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، عبد الرحمن النحلاوى، دار الفكر، ط٢٠١٠، ١٤٢٨هـ – ٢٠٠٧م، (١٠٦).

٣- على الأسرة أن تحرص على تربية أطفالها على حب الرسول ﷺ والأمر بتعليم الأولاد مغازي النبي ﷺ وسيرته والتأكيد على الخروج من دراستها بدروس تربوية وربطها بالمواقف الحياتية اليومية وبيان أن المسلم في أمس الحاجة إلى متابعة النبي ﷺ في كل أموره وشأنه، في بيعه وشراءه وصلاته وتسبيحه قَالَ تَعَالَى:﴿ وَمِنَ ٱلَّتِلِ فَسَيِّحُهُ وَإِدْبَرَ ٱلنُّجُومِ ۖ ۖ ﴾ الطور: ٤٩ وقد كان الصحابة رضوان الله عليهم يتبعون خطى النبي ﷺ في كل صغيرة وكبيرة ويعلمون ذلك لأولادهم وقال إسماعيل بن محمد بن سعد بن أبي وقاص: « كان أبي يعلمنا مغازي رسول الله ﷺ ويعدها علينا ، وسيراياه ويقول: يا بني هذه مآثر آبائكم فلا تضيعوا ذكرها»(١). ومثله التعرف على سير الصحابة وأحوالهم وأسلوب تعاملهم مع أطفالهم يؤدي إلى التأسى بهم إضافة إلى أن هذا الأمر يقوى العلاقة بين الجيل اللاحق والسابق. إضافة الى التوجيه لمصاحبة العلماء والتأدب معهم وحضور مجالسهم وبيان فضلهم وتوقيرهم فالعلماء ورثة الأنبياء واحترامهم اقتداء بالأنبياء واتباع للنبي ﷺ الذي زاد من شرفهم ومكانتهم وهذا ما كان يفعله الصحابة رضي الله عنهم مثل ما فعل ابن عباس وهو ابن عم رسول الله ﷺ مع زيد وهو مولى من الموالى يقول الشعبى: "صلى زيد بن ثابت على جنازة ثم قربت له بغلة ليركبها فجاء ابن عباس فأخذ بركابه فقال له زيد: خل عنها يا ابن عم رسول الله فقال ابن عباس هكذا أمرنا نفعل بالعلماء والكبراء" ، وكان لقمان يوصى ابنه:

<sup>(</sup>۱) الخطيب البغدادي، الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، مكتبة المعارف – الرياض، د.ت، الرقم (۱۵۹۰)، (۲/ ۱۹۵).

"يا بني جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك فإن الله يحيي القلوب بنور الحكمة كما يحيى الأرض الميتة بوابل السماء"(١).

- إن من حقوق الأولاد على من ولاه الله تربيتهم ورعايتهم أن يعملوا على تشجيع الأبناء على تدبر معاني القران وتفسيره باعتبارها أحد وسائل التعليم الفعالة التي كان السابقون يحرصون على تعليمها والاهتمام بها منذ الصغر حيث إن تعويد الأبناء على هذا الأمر سوف يساعدهم على التحصيل العلمي فإن الحفظ والفهم أحد أسس التعلم الفعال التي ساهمت في حفظ العلم وكثرة العلماء في الأمة.
- تضمنت السورة مسائل علمية وعقدية تحتاج من الآباء تشجيع الأبناء على العلم الشرعي عن طريق تلخيص بعض الكتب والتعليق عليها وعمل أبحاث وكتابة تقارير وتعليقات على موضوعات مختلفة مع ضرورة التركيز على المساعدة في اختيار الكتب والموضوعات التي تساعد في الحفاظ على العقيدة الصحيحة وأن تحضر الأسرة الندوات العلمية والدروس والمحاضرات والمسابقات العلمية التي تناقش القضايا التربوية والعقدية واستصحاب أولادها للمناسب لهم منها.
- اشتملت السورة على قضايا إيمانية يحتاج إليها رب الأسرة في تنشئة أبناء مبطرح تلك المسائل على الأسرة عن طريق التركيز على إقامة درس يومي في البيت والترتيب له جيدًا بحيث يتضمن دروسًا متنوعة ومفيدة، ومشاركة كل أفراد الأسرة فيه تعلمًا وتعليمًا. لذا فعلى

(۱) موطأ الإمام مالك، كتاب العلم، باب ما جاء في طلب العلم، مؤسسة زايد بن سلطان آل نهيان للأعمال الخيرية والإنسانية - أبو ظبي - الإمارات، ١٤٢٥ هـ - ٢٠٠٤ م، ط١ رقم: (٣٦٧٠)، (١٤٥٨/٥). الوالدين عقد دروس منزلية مناسبة لأفراد الأسرة على أن تتضمن الحديث عن قضايا الغيب واليوم الآخر وما أعده الله لعباده الصالحين من الأجر والسعادة وما يتعرض له الكفار من العقوبة والنكال، لغرض تقوية الجانب العقدى.

٧- تحذير الأسرة من الفتن التي حذر منها الرسول على كاتباع سنن اليهود والنصارى وغيرهما، وشبه الملاحده والعقلانيين واللادينين وغيرها من الأعمال المنحرفة وبيان الحكم الشرعي التربوي لها من خلال ربطها بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية وأقوال السلف الصالح قال تعالى رداً على من أنكر البعث بدليل عقلي رصين قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِضَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ \* الآيات الطور: ٣٥.

#### المبحث الثالث: التطبيقات الاجتماعية

إن التنشئة الاجتماعية السليمة تعبن بأمر الله على تكوين الشخصية للأبناء وتساعدهم على التعايش مع المجتمع الذي ينتمون له ومع البيئة التي يعيشون فيها إذ أنه "خلال عملية التنشئة يتغير سلوك الطفل ليتسق ويقترب من سياق الجماعة التي يعيش معها أو وسطها، ويخضع أكثر بمرور الوقت للالتزامات الاجتماعية"(١)، لا سيّما إذا كانت التنشئة الاجتماعية مرتبطة ارتباطا وثيقا بالعقيدة الإسلاميّة الصحيحة التي تؤكد الضوابط الشرعية، وهذا الأمر يتطلب الضبط الاجتماعي لأفراد الأسرة وعدم إهمالهم والذي قد يدفع بهم إلى الانحراف بسبب ضعف التربية الأسرية أو تأثير الرفقة على سلوك النشء، إن التوجيه بزيارة بعض المرضى وبيان فضل وآداب الزيارة التي تعد من حقوق المسلم على أخيه المسلم، كما جاء في الحديث عن النبي لله قال: "من عاد مريضا أو زار أخا له في الله ناداه مناد بأن طبت وطاب ممشاك وتبوأت من الجنة منزلا "(٢) وقي صحيح مسلم أن رسول الله ﷺ قال: "حق المسلم على المسلم ست وذكر منها..وإذا مرض فعده"(٢)" ولو أن المجتمع الإسلامي وقف عند هذا الحديث، وأعطى كل إنسان حق أخيه عليه، فهل سيوجد

(۱) الشربيني زكريا وآخرون: تنشئة الطفل وسبل الوالدين في معاملته ومواجهة مشكلاته ،دار الفكر العربي، بيروت — لبنان، ١٩٩٦م (ص: ٦٢)

<sup>(</sup>٢) الألباني، محمد ناصر الدين: صحيح الجامع الصغير وزياداته، المكتب الإسلامي، الرقم (٦٣٨١)، (١٠٩١/٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب السلام، باب من حق المسلم للمسلم رد السلام، رقم: (٢١٦٢)، (١٧٠٥/٤).

في العالم مجتمع فوق هذا؟"(۱) ، كما أن التشجيع على المشاركة في كفالة الأيتام واستشعار الفضل والأجر بما ينعكس على سلوك الإنسان ويؤدي إلى التراحم وشكر النّعم، فقد قال الرسول التي التي التراحم وشكر النّعم، فقد قال الرسول التي التي الجنة وقرن بين أصابعه الوسطى والتي تلي الإبهام"(۱) ومما سبق يتضح لنا الاحتياج إلى التذكير بأهمية التطبيقات الإجتماعية، وتربية النشء عليها.

### ومن التطبيقات الاجتماعية ذات البعد التربوي على الأسرة ما يلي:

المبادرة إلى تربية أفراد الأسرة على الاعتزاز بالدين وجميع مظاهرة في كل الأحيان والأماكن ونبذ ما سواه من التقليد المخالف للمنهج الإسلامي فإن أثر الأسرة مهم في بناء شخصية الولد ومسؤولية الأسرة تؤكد ضرورة التربية على الاعتزاز بالإسلام وتحقيق العبودية لله عز وجل التي هي غاية وجود الإنسان قال تَعَالَى: ﴿ قُلْ تَرَبَّصُواْ فَإِنِي مَعَكُم للله عز وجل التي هي غاية وجود الإنسان قال تَعَالَى: ﴿ قُلْ تَرَبَّصُواْ فَإِنِي مَعَكُم مَرَى اَنْمُرَيْ مِنْ الله عَنْ وَجل الله عن عاية وجود الإنسان قال تَعَالَى: ﴿ قُلْ تَرَبَّصُواْ فَإِنِي مَعَكُم مَرَى اَنْمُتَرَبِّصِينَ ﴿ الله عَنْ عَنْ الله عَنْ الله

(١) سالم عطية بن محمد: شرح الأربعين النووية (٧٦/ ٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح الأدب المفرد للإمام البخاري، باب كن لليتيم كالأب الرحيم، (٧٥/١).

- التأكيد على تكوين علاقات سوية مع الأصدقاء والتوجيه باختيار أصدقاء صالحين والبعد عن مجالسة أهل السوء قال السوء قال البيس الصالح والجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير فحامل المسك إما أن يحذيك وإما أن تبتاع منه وإما أن تجد منه ريحا طيبة ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد ريحا خبيثة وبيان إلى أي مدى يكون الندم يوم القيامة على العلاقة مع أهل السوء والضلال قال الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَحُولُ لَي يَكِينَي التَّي عَن الدِّكِر بَعد إِذْ جَاءَني وَكان الشَّيْطَنُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا الله الفرقان: ٢٧ ٢٩ ﴿ فَذَرْهُمْ حَتَى يُلَقُولُ يَوْمَهُمُ النَّي فِيهِ يُصْعَفُونَ الطور: ٢٥].

(۱) صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب استحباب مجالسة الصالحين، رقم: (۲۲۲۸)، (۲۰۲۱/٤).

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها، رقم: (۲۰۵۲)، (۱۹۸۱/٤).

## المبحث الرابع: التطبيقات الدعوية

إن أفضل خلق الله تعالى هم الأنبياء وإن الله اصطفاهم بأفضل عمل وهو الدعوة إلى الله تعالى وميّز أمة محمد الله ينفس هذه الوظيفة الراقية كل بحسبه قَالَ تَعَالَى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۗ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمَّ مِّنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُوكَ وَأَكُثُّرُهُمُ ٱلْفَسِقُونَ اللهِ فِي إِلَّالِ عمران: ١١٠ اوقد أمر الله نبيته ﷺ في سورة الطور بالتذكير والدعوة إلى الله قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَذَكِّرْ فَمَآ أَنتَ بِغِمْتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا بَحْنُونٍ ١٠٠ ﴾ الطور: ٢٩، والكثير ممن يعد من أهل الصلاح يهمل هذا الجانب الأساسي من الدين في حياته وفيمن حوله وأقربهم أسرته وإن تربية الأبناء وتعويدهم على الدعوة لهو أعظم إستثمار أخروي وسبب لرحمة الله للأسرة رجالها ونساءها قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكر وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَنُوَّتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ ۚ أُوْلَيَهِكَ سَيَرْحَمُهُمُ ٱللَّهُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴾ التوبة: ٧١ إن الدعوة لا تقتصر على غير المسلم أو العاصى ولكنها كما بين الله تعالى في كتابه العزيز على ثلاث مراحل: على الكافر حتى يسلم قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَهُ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ لِتُنذِرَقَوْمَالَّا أَتَنْهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ السجدة: ٣ وعلى العاصي ليطيع اللَّه قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يُدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرُّ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ آل عمران: ١٠٤ وعلى الصالح ليكون مصلحا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَواْ بِٱلصَّبْرِ ﴾ [العصر: ٣](١) وبهذا نعلم أن الجميع بحاجة إليها لأن الانسان إن لم يكن داعياً للخير فهو مدعوّ لغيره شاء أم أبى، وهذه هي سنّة الله المشاهدة.

<sup>(</sup>۱) التويجري، محمد إبراهيم: مختصر الفقه الإسلامي، دار أصداء المجتمع، المملكة العربية السعودية، ط۱۱، ۱۶۳۱هـ - ۲۰۱۰م، (۱۰۹٤).

ومن أمثلة التطبيقات الدعوية مع الأسرة في ذلك:

- الموري الأبناء على إحياء السنن والدعوة إليها ورفع الصوت بها ما أمكن حتى يستفيد الغافل في كل حين وآن وخصوصا ما يتعلق بالأذكار اليومية وأدعية الدخول والخروج وتوضيح أثر الدعاء وأهميّته وأنه طريق أهل الجنان لنيل الرضوان قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا صَحُنّا مِن فَبَّلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ, هُو الْبَرُ الرَّحِيمُ ﴿ الطور: ٢٨] "أي: لم نزل نتقرب إليه بأنواع القربات وندعوه في سائر الأوقات (١٠٠٠ إضافة إلى ذلك إفشاء السلام والبداءة به وتعليم آداب الطعام والمنام وتذكير بعضهم بذلك وعمل مسابقات فيما بينهم فيها ووضع جوائز تحفيزية لذلك.
- ٧. أن تعود الأسرة الأولاد على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالحكمة والموعظة الحسنة في البنية الأسرية والمجتمعية التي يعيشون بينها بما يتناسب مع قدراتهم وإمكانياتهم باعتبار أن ذلك نوع من التدريب لهم على ممارسة مثل هذه الأعمال الاجتماعية. كما أمرنا ربنا ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَحَدِلْهُم بِٱلَتِي هِي آحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمن ضَلَ عَن سَبِيلِةٍ وَهُو المنتقلق وَحَدِلْهُم بِٱللَّهِ عَي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو اَعْلَمُ بِمن ضَلَ عَن سَبِيلِةٍ وَهُو المنتقلق وَحَدِلْهُم بِٱللَّتِي هِي آحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو اَعْلَمُ بِمن ضَلَ عَن سَبِيلِةٍ وَهُو المنتقلق وَحَدِلْهُم بِأَلْمُهُم تَرِينَ فَي النحل: ﴿ وَالصبر على الأذى في ذلك واحتسابه وأن النبي في صفوة الخلق قد أصابه ما أصابه في هذا السبيل حتى أن الله يصبّره قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاصْبِرُ لِمُكْمِ رَبِكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِكَ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ الطور: ٨٤ وَسَبِحُ اللّه الله الله الله المؤلِي المؤلِي الله المؤلِي المؤلِ

<sup>(</sup>۱) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مؤسسة الرسالة، ط۱، ما ۱۵۲۰هـ - ۲۰۰۰م، (۸۱۵/۱).

- ٣. دعوة غير المسلمين إلى الإسلام سواء كانوا من المقيمين أو الخدم أو عن طريق الشبكة العنكبوتية وبيان أن اليسر والبشارة أصل في أمور الدعوة، وهذا يقتضي البعد عن التكلف والتنطع والإعنات، وتحميل الناس ما يشق عليهم أو ينفرهم مما ليسوا ملزمين به شرعا وتشجيع الوالدين على ذلك وبيان الفضل العظيم فيه ولنا في قراءة النبي للذه السورة على الأسرى قدوة كما ثبت في صحيح البخاري في تفسير سورة الطور من حديث جبير بن مطعم رضي الله عنه أنه قال: سمعت رسول الله في يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية: ﴿ أَمْ خُلِمُوا مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ أَمْ مُمُ المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية: ﴿ أَمْ خُلِمُوا مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ أَمْ مُمُ النّية أن يطير أن قلبي أن يطير أن علي قوله: ﴿ المُعْمَرِ عَلَيْهِ اللّه الله الله الله الله الله الله المؤلِد الله الله الله الله المؤلِد الله الله المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد الله الله المؤلِد المؤلِد الله المؤلِد المؤلِد الله المؤلِد المؤلِد المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد الله المؤلِد المؤلِد المؤلِد المؤلِد الله المؤلِد المؤل
- الحوار كالحوار كالحوار الشياليب الدعوية التي وردت في سورة الطور كالحوار والقدوة والدلالات العقلية للدعوة الي الله والاستفادة قدر الإمكان من التقنيات الحديثة في التعاون على إيصال الحق إلى الخلق.
- ٥. الدعوة الى الله تعالى بالتعريف بأسمائة وصفاته وآلآئه، والتعرف على مخلوقاته وربطها بعظمته وقدرته.

(۱) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: {وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب}، رقم: (٤٨٥٤)، (١٤٠/٦).

#### الخاتمة

وبعد استعراض هذه السورة المباركة ومدارستها يمكن أن يختم هذا البحث ببيان أبرز النتائج والتوصيات والمقترحات التي وصل إليها الباحث مستغفرًا الله تعالى عن كل زلل وتقصير.

#### النتائج:

توصل البحث إلى النتائج التالية:

- أن التربية الصحيحة هي التطبيق العملي للعقيدة الصحيحة كما دلت سورة الطور على ذلك في أكثر مواضع السورة.
- أن سورة الطور من السور المكية التي تناولت مواضيع عقدية تربوية مهمة.
- أن التربية العقدية هي: "التربية على الأقوال والأعمال البدنيّة والقلبية بهدف غرس الاعتقاد الصحيح بكل ما جاء من الله ورسوله والثبات عليه وتكميله وزيادته والدعوة إليه على الوجه الذي يرضي الله تعالى وبقربنا إليه".
- أن التربية العقدية وسيلة فعالة في تحقيق حرية الإنسان من العبودية لغير الله تعالى.
  - أن التربية العقدية هي أهم مجالات التربية.
  - أهميّة الجانب العقدي في بناء الشخصية الإنسانية في هذا العصر.
- تهدف التربية العقدية إلى أهداف أخلاقية، اجتماعيّة، نفسية وفكريّة.
- احتوت سورة الطور على أساليب منوعة للتربية العقدية، منها التربية بالقدوة، التربية بالحوار، التربية بالعبادة والتربية بالتفكر مما يعكس عظمة كتاب الله في إصلاح أحوال الإنسان.
  - التربية بالقدوة من أكثر أساليب التربية تأثيراً.
  - أسلوب التربية بالتفكر ينمى العقل ويدعو إلى توحيد الخالق وشكره.

- أثر الحوارفي تأصيل معاني التوحيد والألوهية.
- قوة الارتباط بين البناء العقدي والأسري بين مفردات سورة الطور.
- التربية على العلم الصحيح تثمر سلامة العقيدة في البيئة الأسرية وبالتالي في المجتمع.
- التنشئة الاجتماعية مرتبطة ارتباطا وثيقا بالعقيدة الإسلاميّة الصحيحة.
- أن الجميع داعياً بحاجة الي الدعوة الي الله لترسيخ العقيدة الصحيحة وتقويمها.

#### التوصيات

- 1- أن يقوم التربويون بعقد الندوات والمؤتمرات والبرامج التي تركز على تدارس كتاب الله والاستفادة منه في سائر شؤون البحوث لاسيما التربوية والعقدية.
- ٢- أن تتولى الجهات المتخصصة بمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف تأليف كتاب في التفسير العقدي لجميع آي القرآن.
- ٣- تقديم برامج عملية للأسرة المسلمة تصور أهمية الدرس اليومي في البيت لتحقيق التربية العقدية.
- ٤- ربط النشء بالتراث التربوي عند الصحابة والتابعين المفسرين في التربية والسلوك.
  - ٥- أن تتولى المؤسسات التربوية أسلوب الحوار في تأصيل التربية العقدية.
- ٦- تقديم برامج إعلامية تعمق التصديق بالغيب واليوم الآخر في نفوس الأبناء.
- ٧- تضمين المقررات الدراسية، والأنشطة الأسرية بكل ما يربط الأبناء
  بالله وحده لا شريك له.
- ٨- حث وسائل الإعلام بأهمية التوعية التربوية بقضايا اليوم الآخر والغيب والبعث والنشور وبيان آثارها التربوية على سلوك الفرد والمجتمع.
- ٩- عقد دورات تدريبية للآباء حول أساليب التربية على تربية النشء على
  العقيدة الصحيحة.
- 10- إرسال بعثات من أساتذة الجامعات للتدريس في العالم وإظهار أهمية المنهج العقدي القويم ، وإختيار المتميزين من الطلاب لتعليمهم في المملكة ومن ثم إعادتهم علماءً إلى بلادهم.

# المقترحات

- ١- إجراء دراسة حول التربية العقدية في السور المكية.
- ٢- إجراء دراسة عن التربية العقدية في سور المفصل وتطبيقاتها التربوية.
  - ٣- إجراء دراسة عن أسلوب القرآن في بناء العقيدة لدى النشء.
  - ٤- إجراء دراسة حول منهج السور المدنية في بناء العقيدة لدى الشباب.
    - ٥- إجراء دراسة حول منهج التربية في العهد المكي والعهد المدني.
- 7- قيام المؤسسات التربوية والعلمية بمختلف أشكالها بدورات تدريبية للآباء على ترسيخ العقيدة في نفوس النشئ وتطبيقاتها، وطرق حمايتهم من التيّارات الهدّامة، وحبذا لو كانت هذه الدورات في مسجد كل حيّ وبإشراف من متخصصين.
- ٧- تبنّي الجهات التعليميّة والدعويّة آليّة متخصصة لتصحيح مفاهيم العقيدة ودحض الشبهات التي تثار حولها، على جميع فئات المجتمع خصوصاً الشباب والفتيات والتركيز على من المبتعثين للدراسة بالخارج منهم.
- افراد كل أسلوب من الأساليب القرآنية في التربية بالدراسة والبحث والنشر.

# قائمة المصادر والمراجع

- ١. القرآن الكريم.
- إبراهيم، محمد قطب: منهج التربية الإسلامية.، ط١٦، دار الشروق، بيروت، د.ت،.
- ٣. ابن العربي، محمد بن عبد الله أبو بكر: أحكام القرآن، دار
  الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط٣، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله: الداء والدواء، الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، مجمع الفقه الإسلامي بجدة، طدار عالم الفوائد بجدة، ط١، ١٤٢٩هـ.
- ٥. ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله: الروح،
  دار الكتب العلمية بيروت، ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.
- آ. ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله: الفوائد،
  دار الكتب العلمية، بيروت، ط۲، ۱۳۹۳هـ ۱۹۷۳م.
- ٧. ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، دار الكتب العلمية بيروت، د. ت، د. ط.
- ۸. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم الحراني أبو العباس: الفتاوى
  الكبرى، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.
- ٩. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم: مجموع الفتاوى، مجمع الملك فهد
  لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، د. ط، ١٤١٦هـ 1990م.

- ۱۰. ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام، العقيدة الواسطية، أضواء السلف الرياض، ط۲، ۱۶۲هـ ۱۹۹۹م.
- 11. ابن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد، مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- 11. ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل النحوي اللغوي الأندلسي: المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٠م، مادة: القدوة.
- 17. ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل النحوي اللغوي الأندلسي: المخصص، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- 11. ابن عاشور، محمد الطاهر: تفسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م.
- 10. ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب الأندلسي: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، دار الكتب العلمية لبنان، ط١، ١٤١هـ ١٩٩٣م.
- 17. ابن فارس، أبو الحسين أحمد، معجم مقاييس اللغة، دار الفكر، 179. م. 1949م.
- 1۷. ابن قدامة، موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد: روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة الريّان للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٢٣هـ -٢٠٠٢م، ط٢.
- ۱۸. ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي: تفسير القرآن العظيم، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط۲، ۱۲۰هـ ۱۹۹۹م.

- ۱۹. ابن منظور، محمد مكرم: لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط۳، ۱۲۱۵.
- ۲۰. أبو حيان، محمد بن يوسف الأندلسي: تفسير البحر المحيط، دار
  الكتب العلمية لبنان، بيروت، ط١، ١٤٢٢ هـ ٢٠٠١م.
- ۲۱. أبو داود، سليمان بن الأشعث بن أسحاق: سنن أبي داود، دار الرسالة العالمية، ط١، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ۲۲. أبو سلمية، يوسف محمد: فلسفة التربية العقدية في ضوء الكتاب والسنة، رسالة ماجستير، كلية التربية، الجامعة الإسلامية غزة، ۱٤۲۸هـ.
- ٢٣. الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد: تهذيب اللغة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠١م.
- ٢٤. الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد: تهذيب اللغة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠١م.
- 70. الأشقر، عمر سليمان: العقيدة في الله، دار النفائس، عمّان الأردن، ، ط ١٢، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- 77. الأطرم، صالح: الأسئلة والأجوبة في العقيدة، ص ٧، دار الوطن، الرياض، المملكة العربية السعودية، ١٤١٣هـ، ط ١.
- 77. آل الشيخ، سليمان بن عبد الله: تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد الذى هو حق الله على العبيد، المكتب الاسلامي، بيروت، دمشق، ط١، ١٤٢٣ ٢٠٠٢م.
- ٢٨. آل الشيخ، صالح عبد العزيز محمد، اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية، دار العاصمة، الرياض، ط١، ١٤٣١ هـ ٢٠١٠ م.

- ۲۹. الألباني، محمد ناصر الدين: سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، ط١، ١٥١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٣٠. الألباني، محمد ناصر الدين: صحيح الجامع الصغير وزياداته،
  المكتب الإسلامي للطباعة والنشر ، لبنان بيروت .(د:ط)١٩٩٠م
- ٣١. الأنصاري، عبد الرحمن محمد، معالم أصول التربية الإسلامية من خلال وصايا لقمان لابنه، مجلة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، السنة الثامنة والعشرون، ١٤١٧ ١٤١٨هـ.
- ٣٢. البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله الجعفي: صحيح الأدب المفرد للإمام البخاري.
- ٣٣. البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله الجعفي: الجامع المسند الصحيح صحيح البخاري، دار طوق النجاة، ط١، ١٤٢٢هـ.
- ٣٤. البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود: تفسير البغوي، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٤، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ٣٥. البقاعي، إبراهيم بن عمر الشافعي برهان الدين أبو الحسن: مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور، مكتبة المعارف، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.
- ٣٦. بكار، عبد الكريم، فصول في التفكير الموضوعي، دار القلم، دمشق، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م، ط٥.
- ٣٧. بنجر، أماني بنت عبد العزيز حنيفة: التربية النبوية العقدية في العهد المكي وتطبيقاتها التربوية، رسالة ماجستير، كلية التربية، جامعة أم القرى، ١٤٣٠هـ.

- ٣٨. الترمذي، محمد بن عيسى بن سورة: سنن الترمذي، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي مصر، ط٢، ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.
- ٣٩. التلمساني، شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يحيى: أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة، ١٣٥٨ هـ ١٩٣٩م، د. ط.
- 23. التويجري، محمد إبراهيم: مختصر الفقه الإسلامي، دار أصداء المجتمع، المملكة العربية السعودية، ط١١، ١٤٣١هـ ٢٠١٠م.
- 13. الجبوري، حسين علي خليف: بحث متعدد الأغراض في التقوى بمعانيها المختلفة كما وردت في القرآن الكريم، مجلة البحوث الإسلامية.
- ٤٢. الجزائري، أبو بكر جابر، عقيدة المؤمن، دار العقيدة، ٢٠٠٤، ط١.
- 27. الجزائري، جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر أبو بكر: أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٥م.
- 32. الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، دار العلم للملايين، ط٤، ١٩٩٠م.
- 20. الحازمي، خالد حامد، أصول التربية الإسلامية، دار عالم الكتب، الرياض، ١٤٣٣هـ، ط٤.
- 23. الحازمي، خالد بن حامد الناشر: التربية الإبداعية في منظور التربية الإسلامية، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ط١، السنة ٣٤، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م، العدد ١١٦.

- 22. الحجاجي، حسن بن علي: الفكر التربوي عند ابن القيّم، دار حافظ للنشر والتوزيع، جدة، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م، ط١.
- 24. الحجازي، محمد محمود: التفسير الواضح، دار الجيل الجديد بيروت، ط١٤١٣، ١٤١٣هـ.
- 29. الحدري: خليل بن عبد الله بن عبد الرحمن، منهجية التفكير العلمي في القرآن الكريم وتطبيقاتها التربوية رسالة دكتوراه، (منشورة)، قسم التربية الإسلامية والمقارنة، كلية التربية، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ١٤٢٥هـ.
- 0٠. الحدري، خليل بن عبدالله: التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، مطابع جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ١٤١٨هـ، د. ط،.
- ٥١. حقي، إسماعيل حقي بن مصطفى الإستانبولي الحنفي الخلوتي:
  تفسير روح البيان، دار الفكر، بيروت، د. ت، د. ط، (١٥٦/٧).
- ٥٢. حميد، صالح بن عبد الله: أصول الحوار وآدابه، دار المنارة، جدة، ١٤٢٥هـ، د. ط.
- ٥٣. خضر، السيد علي: الحوار في السيرة النبوية، الهيئة العالمية للتعريف بالرسول ونصرته، د.ت، د.ط.
- 06. خطابي، محمود داود دسوقي: مناهج التربية العقدية عند الإمام ابن تيميّة (دراسة وصفية تحليلية)، جامعة وادي النيل، السودان، ٢٠١٠م.
- ٥٥. الخطيب البغدادي، الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، مكتبة المعارف الرياض، د.ت.

- 07. الخطيب، صالح أحمد، الإرشاد النفسي في المدرسة "أسسه نظرياته تطبيقاته"، دار الكتاب الجامعي، العين، الإمارات العربية المتحدة، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٥م، ط١.
- الدارمي، أبو سعيد عثمان بن سعيد بن خالد بن سعيد السجستاني: نقض الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد على المريسي الجهمي العنيد فيما افترى على الله عز وجل من التوحيد، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، ط١، ١٤١٨ ١٩٩٨م.
- ٥٨. الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر: مختار الصحاح،
  المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت صيدا، ط٥،
  ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- ٥٩. الرازي، محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الملقب بفخر الدين: مفاتيح الغيب التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي بيروت، ١٤٢٠هـ، ط٣.
- ١٠. الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف، المفردات في غريب القرآن، دار القلم، الدار الشامية دمشق بيروت، ط١ ١٤١٢هـ.
- ٦١. الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد: الذريعة إلى مكارم الشريعة، دار السلام، القاهرة، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م، د. ط.
- 77. الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد: تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، دار مكتبة الحياة، بيروت لبنان، ٩٨٣هـ، د. ط.

- الرحيلي، حمود بن أحمد بن فرج: منهج القرآن الكريم في دعوة المشركين إلى الإسلام، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، ط١، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ٦٤. رضا، محمد رشيد: تفسير المنار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.ط، ١٩٩٠م،.
- 70. مجلة البحوث الإسلامية، العدد (٦٩) ١٤٢٤هـ، البدر، ناصر بدر، مع السلف الصالح في الحج، من مطبوعات الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد،.
- 77. الزحيلي، وهبة: التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، دار الفكر المعاصر بيروت، دمشق، ط٢، ١٤١٨هـ.
- 77. الزركشي، محمد بن بهادر بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، دار المعرفة، بيروت، ١٣٩١هـ.
- ١٨. الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد بن عمر الخوارزمي، أساس البلاغة، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- 79. زينب بشارة يوسف: من أساليب التربية في القرآن الكريم بحث تكميلي لنيل درجة الماجستير في قسم التفسير وعلوم القرآن للعام الجامعي، ١٤٣١هـ ١٤٣٢هـ.
- ٧٠. سالم عطية بن محمد: شرح الأربعين النووية (تفريغ صوتي من تسجيلاته).
- ٧١. السعدي، عبد الرحمن بن ناصر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير
  كلام المنان، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠.

- ٧٢. السيوطي، أبو الفضل عبد الرحمن جلال الدين: معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، مكتبة الآداب، القاهرة مصر، ط١، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ٧٣. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد: لباب النقول في أسباب النزول، دار إحياء العلوم، بيروت لبنان، (د:ت).
- ٧٤. الشامي، إياد محمد، آراء الإمام الألباني التربوية، الدار الأثرية،
  عمان –الأردن، ط١، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ٧٥. الشربيني زكريا وآخرون: تنشئة الطفل وسبل الوالدين في معاملته ومواجهة مشكلاته ،دار الفكر العربي، بيروت لبنان، ١٩٩٦م.
- ٧٦. شرح النووي على صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي بيروت،
  ط۲، ۱۳۹۲هـ.
- ٧٧. الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار الجكني: دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب، دار عالم الفوائد، ١٤٢٦هـ.
- ٧٨. الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر البكاني: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت لبنان، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، د.ط.
- ۷۹. الشوكاني، محمد بن علي بن محمد: فتح القدير، دار ابن كثير،
  دار الكلم الطيب دمشق، بيروت، ط۱، ۱٤۱٤هـ.
- ۸۰. الصابوني، محمد علي، مختصر تفسير ابن كثير، دار القرآن
  الكريم، بيروت لبنان، ط۷، ۱٤٠۲هـ ۱۹۸۱م.
- ۸۱. الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي: تاريخ الرسل والملوك، دار التراث، بيروت، ط۲، ۱۳۸۷هـ.

- ۸۲. الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي: جامع البيان في تأويل القرآن، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠م.
- ٨٣. العاني، زياد محمد، أساليب الدعوة والتربية في السنة النبوية، دار عمار، ١٤٢٠هـ، د. ط.
- ٨٤. العاني، عبد القادر بن ملًا حويش السيد محمود آل غازي، بيان المعاني، طبعة الترقي دمشق، ط١، ١٣٨٢ هـ ١٩٦٥ م.
- مبد الوهاب، عبد الرحمن بن حسن بن محمد: التوحيد وقرة عيون الموحدين في تحقيق دعوة الأنبياء والمرسلين، مكتبة المؤيد، الطائف، المملكة العربية السعودية، مكتبة دار البيان، دمشق، الجمهورية العربية السورية، ط١، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- ۸٦. عبیدات، ذوقان، عبد الرحمن عدس، وآخرون، البحث العلمي مفهومه وأدواته وأسالیبه، دار أسامة للنشر والتوزیع، الریاض،
- ۸۷. العثيمين، محمد بن صالح بن محمد: شرح العقيدة الواسطيّة، دار ابن الجوزى، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط٥، ١٤١٩هـ.
  - ٨٨. العثيمين، محمد بن صالح، أحكام القرآن الكريم.
- ۸۹. العثيمين، محمد بن صالح، تفسير العثيمين، دار الثريا للنشر والتوزيع، الرياض، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- .٩٠ العثيمين، محمد صالح محمد، نبذة في العقيدة الإسلامية، دار الثقة للنشر والتوزيع، مكة المكرمة، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٩١. عزت، دروزة محمد: التفسير الحديث، دار إحياء الكتب العربية،
  القاهرة، د. ط، ١٣٨٣هـ.

- 97. العساف، صالح بن حمد: المدخل إلى البحث في العلوم السلوكيّة، ط١، ١٤٠٩هـ- ١٩٨٩م.
- 97. عطية، عطية محمد، وآخرون: العقيدة الإسلامية، دار الفكر للنشر و التوزيع، ط ١، عمّان الأردن، ١٩٩٠ م.
- 94. عفيفي، محمد الهادي في أصول التربية، الأصول العلمية للتربية، القاهرة، مكتبة الأنجلو، (د،ط)، ١٩٧٨م.
- ٩٥. العقل، ناصر: مباحث في عقيدة أهل السنة والجماعة، دار الوطن للنشر، ١٤١٢هـ، ط١.
- ٩٦. الغنيمان، عبد الله بن محمد الغنيمان: في شرح كتاب التوحيد من صحيح البخارى، ط١، مكتبة الدار، المدينة المنورة، ١٤٠٥هـ.
- ٩٧. الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم البصري: العين، دار ومكتبة الهلال، د.ت، د. ط.
- ٩٨. الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب: القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط٨،
  ٢٦٤هـ ٢٠٠٥م.
- 99. القرشي: هدى بنت عبدريه بن حميد: أساليب تنمية التفكير العلمي لطفل المرحلة الابتدائية وتطبيقاتها في ضوء التربية الإسلامية، بحث تكميلي لنيل درجة الماجستير في التربية الإسلامية والمقارنة، جامعة أم القرى، ١٤٢٨ ١٤٢٩هـ.
- 100. القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري أبو عبد الله: الجامع لأحكام القرآن، مؤسسة الرسالة، ط1، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- 1.۱. القرني، علي بن حسن علي: حياة القائد بين القدوة والاقتداء، مجلة جامعة أم القرى،.

- ١٠٢. القطان، إبراهيم: تيسير التفسير، عمان، ط١، ١٩٨٣م.
- ۱۰۳. الكفوي، ابو البقاء أيوب بن موسى الحسيني: الكليات، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- 10. مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، قام بإخراجه د. إبراهيم أنيس، د. عبد الحليم منتصر، عطية الصوالحي، محمد خلف الله أحمد، قام بنشره الشيخ عبد الله الأنصاري، جـ ١ ص ٣٢١، إدارة إحياء التراث الإسلامي، بدون ط، الدوحة قطر، بدون ت.
- 100. المحلي، جلال الدين محمد بن أحمد. السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر: تفسير الجلالين، دار الحديث القاهرة، ط١، د. ت.
- ۱۰٦. مرتضى الزبيدي، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، تاج العروس، دار الهداية، د.ت، د. ط.
- 197. مرسي، محمد منير: التربية الإسلامية أصولها وتطورها في البلاد العربية، عالم الكتب، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٥م، د. ط.
- 1٠٨. المرعشي، ياسر مبروك: المسائل العقدية في كتب علوم القرآن، رسالة ماجستير، كلية الدعوة وأصول الدين، جامعة أم القرى، 1٤٣١هـ.
- ۱۰۹. مسلم، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان، حقّق نصوصه وصححه ورقّمه محمد فؤاد عبد الباقى، ط١، ١٣٧٤هـ ١٩٥٥م.
- 111. المشرف، عبدالإله عبدالله: الأسس العقدية والاجتماعية والنفسية للمناهج الدراسية بالمملكة العربية السعودية، ورقة عمل بالوزارة ٢٠٠٣م.

- ۱۱۱. مصطفى، إبراهيم وآخرون، المعجم الوسيط، دار الدعوة، ط٤، ١١٥. مصطفى، إبراهيم وآخرون، المعجم الوسيط، دار الدعوة، ط٤،
- ۱۱۲. مصطفى، أبو السعود العمادي محمد بن محمد: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، دار إحياء التراث العربي بيروت، د. ت، د. ط.
- 117. مقالات الشيخ عبد الرحمن بن عبد الله السحيم. شبكة صيد الفوائد الساعة ١٠:٢٤م
- 111. المقدسي، عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور: الاقتصاد في الاعتقاد، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط١.
- 110. المقري، أحمد بن محمد بن علي الفيومي: المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، المكتبة العلمية، بيروت، د. ت.
- 117. المناوي، محمد عبد الرؤوف: التوقيف على مهمات التعاريف، دار الفكر المعاصر، بيروت، دمشق، ط١، ١٤١٠هـ.
- ۱۱۷. موطأ الإمام مالك، مؤسسة زايد بن سلطان آل نهيان للأعمال الخيرية والإنسانية أبو ظبي الإمارات، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م، ط١٠.
- 11۸. النحلاوي، عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها في البيت والمدرسة والمجتمع، دار الفكر، ط٢٥، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- ۱۱۹. نخبة من أساتذة التفسير بإشراف: صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ، التفسير الميسر، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، ۱٤٣٠هـ ۲۰۰۹، ط۲.
- ۱۲۰. النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني: سنن النسائي، مؤسسة الرسالة بيروت، ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.

- ۱۲۱. الهلالي، محمد تقي الدين: الحسام الماحق لكل مشرك ومنافق، دار الفتح، الشارقة، ١٤١٥هـ.
- ۱۲۲. الواحدي، علي بن أحمد بن محمد بن علي، الوسيط في تفسير القرآن المجيد، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- ۱۲۳. يالجن، مقداد: أهداف التربية الإسلامية وغاياتها، دار الهدى للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٠٩هـ.
- 1۲٤. يالجن، مقداد: منهج أصول التربية الإسلامية المطوّر، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض، ١٤٣٢هـ ٢٠١١م، ط٢.
- 1۲0. يالجن، مقداد، علم الأخلاق الإسلامية، دار عالم الكتب للطباعة والنشر الرياض، الطبعة الثانية ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.

| 1        | الفهرس                              |    |    |
|----------|-------------------------------------|----|----|
| <b>s</b> | مقدمة                               |    | ٥  |
| <b>a</b> | مشكلة البحث                         |    | ٩  |
| <b>.</b> | تساؤلات البحث                       |    | ٩  |
| i        | أهداف البحث                         |    | ١. |
| i        | أهمّية البحث                        |    | ١. |
| <b>.</b> | حدود البحث                          |    | 11 |
| a        | . مصطلحات البحث:                    |    | ١١ |
|          | . التربية العقدية :                 | 11 |    |
|          | . ١ / التربية                       | 11 |    |
|          | . ٢/ العقيدة                        | 17 |    |
|          | . ٣/ التربيّة العقدية               | 17 |    |
| 1        | . الدراسات السابقة                  |    | ١٣ |
| )        | ۱- دراسة يوسف محمد أبو سلمية ١٤٢٨هـ |    | ١٣ |

٢- دراسة أماني بنت عبد العزيز حنيفة بنجر ١٤٣٠هـ . .

٣- دراسة ياسر بن.مبروك المرعشي ٤٣١هـ.. . .

الفصل الأول: التعريف.بسورة الطور. . . .

. . . التعليق على الدراسات السلبقة . . .

. . . . . منهج البحث . . . . .

144

\_\_\_ التربية العقدية في سورة الطور وتطبيقاتها في الأسرة

۱۳

١٤

10

١٨

۱۹

|     | التربية العقدية في سورة الطور وتطبيقاتها في الأسرة    |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 77  | المبحث الأول: أهمية سورة الطور. في المجال العقدي      |
| ۲۸  | المبحث الثاني: أهداف سورة الطور .   .   .             |
| ٣٢  | المبحث الثالث: مجالات سورة الطور                      |
| ٣٤  | الفصل الثاني: مفهوم التربية العقدية في سورة. الطور    |
| 80  | المبحث الأول: تعريف التربية العقدية                   |
| ٣٨  | المبحث الثاني: أهمية التربية العقدية                  |
| ٤٣  | المبحث الثالث:.أهداف التربية العقدية.                 |
| ٤٧  | الفصل الثالث: أساليب التربية العقديّة. في سبورة الطور |
| ٤٩  | المبحث الأول: أسلوب التربية بالقدوة                   |
| ٥٩  | المبحث الثاني: أسلوب التربية بالحوار                  |
| ٧٢  | المبحث الثالث:.أسلوب التربية بالعبادة                 |
| ۸۳  | المبحث الرابع: أسلوب التربية بالتفكر                  |
| ٩ ٤ | الفصل الرابع: تطبيقات التربية العقدية في الأسرة       |
| 99  | المبحث الأول: التطبيقات الفكرية                       |
| 1.4 | المبحث الثاني: التطبيقات.العلمية                      |
| ١٠٨ | المبحث الثالث: التطبيقات الاجتماعية                   |
| 111 | المبحث الرابع: التطبيقات الدعوية                      |
| ١١٤ | الخاتمة                                               |

۱۱٤

. . . . . . النتائج:. . . . . .

|     | التربية العقدية في سورة الطور وتطبيقاتها في الأسرة | 175       |   |
|-----|----------------------------------------------------|-----------|---|
| 117 |                                                    | المتوصيات |   |
| 117 |                                                    | المقترحات |   |
| ١١٨ |                                                    | المصادر   | • |
| 187 |                                                    | الفهرس    |   |