# موريس أبو ناضر

# إنسارة اللفسة ودلالية الكيام

أبحاث نقدية

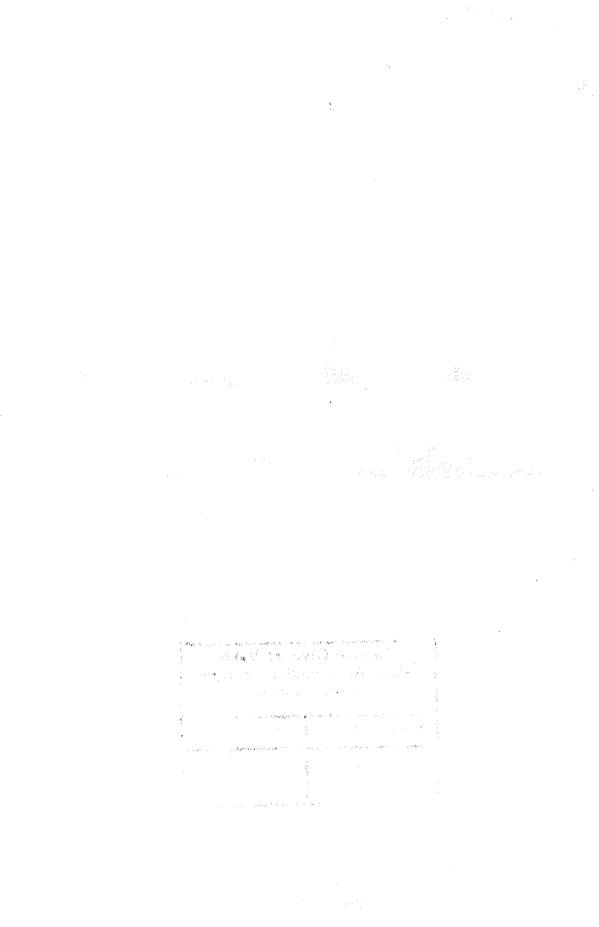


إشارة اللغة ودلالة الكلام الكتاب موريس أبو ناضر المؤلف **Y A A** الصفحات القياس ... . ۲۱,0×18,0 الأولى الطبعة كانون الثاني ١٩٩٠ تاريخ الصدور مختارات المنشورات مختارات التوزيع الزلقا ـ ١١/٨٩٠٣٣٠

ص . ب . ۲۱۲ ۳۰

بيروت ـ لبنان

جميع الحقوق المحفوظة





# المحتويات

| Y   | نوطئيةن                                 |
|-----|-----------------------------------------|
| ٩   | في النظرية <u>.</u>                     |
| 11  | ي<br>الألسنيّة والخطاب الأدبي           |
| 11  | نحو بديل منهجي في دراسة الأدب           |
| Y1  | مدخل الى علم الدلالة الألسني            |
| ٣٧  | من أجل علم دلالة عربي                   |
| ٣٧  | نصوص من التراث العربي                   |
| ٥١  | اللفاظة أو علم الألفاظ                  |
| 70  | حقول الأُلفاظ الدلاليّة                 |
| Λο  | الأسلوب وعلم الأسلوب                    |
| 1.1 | مفهوم اللغة في الألسنيّة البنيوية       |
| 111 | نظرية القصة                             |
| 111 | بين التحليل النفسي والألسنيَّة البنيوية |
| \   | في الممارسة                             |
| ١٢٥ | الْأَلسنيَّة وتحليل النصوص              |
| ١٦١ | الخطاب القصصي                           |
| 171 | الأدوات والمنظور                        |
| 179 | مفهوم القصة عند يوسف حبشي الأشقر        |
| ١٧٥ | مغامرة الكتابة عند الياس الديريّ        |

| 4                   |                                    |
|---------------------|------------------------------------|
| 141                 | دراسة سيميولوجية                   |
| برانبران            |                                    |
| Y • V               | تطبيق ألسني                        |
| ۲.V                 | قصيدة أمعاء لشوقي أبي شقرا         |
| A 1 da              |                                    |
| 710                 |                                    |
| ۲۱٥                 | •                                  |
| ۲٤٣                 | البنية الدلالية                    |
| ۲٤٣                 | ا. ج. غريماس                       |
| Y0T                 | المرسلة الشعرية                    |
| Y 0 Y               | امبرتو ایکو                        |
| 770                 | الناس _ الحكايات                   |
| طيل البني <i>وي</i> | ألف ليلة وليلة كما ينظر إليها التح |
| 770                 |                                    |
| ۲۸۱                 | مقاربة سيميولوجية                  |
| لمضمر               | * *                                |

1 . . .

# توطئة

تمثّل الدراسات التي جمعتها في هذا الكتاب جانبًا من اهتاماتي الجامعيّة في حقلي التعليم والتأليف وهي وإن غطّت مساحة زمنيّة كبيرة من الاهتمام، فهي تلتقي جميعها عند حدّ واحد، وهو كيف نستطيع أن نفهم الانسان والانتاج الانساني من خلال تمظهرها عبر اللغة.

«إذا كانت اللغة ظاهرة اجتماعية عمقت أبعادها الدراسات الألسنية، فإن الكلام أيّ كلام (أدبي، سياسي، ديني، قضائي، ألخ.) هو موقف إنساني من الله، والكون، والعالم، يتمّ التعبير عنه بواسطة اللغة ومن خلالها فلا موقف، ولا رؤيا، إذًا إلّا من خلال جدليّة اللغة والكلام في ترسّمهما المحكي والمكتوب.

إِنَّ فَهِمِ اللغة معاناة لا تقل عن أيّة معاناة، لأنّنا باللغة نتحدّث عن الأشياء وباللغة نتحدّث عن علاقة الفكر وباللغة نتحدّث بعد هذا وذاك عن علاقة الفكر إذ يفكّر باللغة.»

من هنا تأتي هذه الدراسات كاستجابة لهذا الهم اللغوي، تسعى لجلائه نظريًّا وتطبيقًا، وتعميقه عقلانيًّا، بغية الوصول الى فكر جدليّ قادر على معاينة الثقافة العربيّة وتمثّلها، وفهم مكوّناتها، وإدراك التشابك المذهل بين بنياتها، وما ترمز إليه في تجلّيها عبر مظاهر الوجود كافّة.

موريس أبو ناضر



في النظريّة

|   |  |  | · |   |
|---|--|--|---|---|
|   |  |  |   |   |
|   |  |  |   |   |
|   |  |  |   |   |
|   |  |  |   |   |
|   |  |  |   |   |
|   |  |  |   | • |
|   |  |  |   |   |
| ٠ |  |  |   | : |
|   |  |  |   |   |
|   |  |  |   |   |
|   |  |  |   |   |

# \* الألسنيّة والخطاب الأدبي نَحوَ بَديل منهَجي في دراسةِ الأدَبِ

#### ١. مقدّمة

1.1 إنّ المركز الذي تتبوّأه الألسنيّة اليوم في مجال العلوم الانسانيّة والاجتماعيّة ليس بدعة من البدع، أو نزوة من نزوات الفكر الانسانيّ وإنّما هو نتيجة لسعي هذه العلوم الى إدراك مرتبة الموضوعيّة، وتمازج الاختصاص، وقاعدة التفرّد والشمول. فالألسنيّة التي تعكف على دراسة اللسان وتتّخذ اللغة مادة لها وموضوعًا، تعرف أنّها تمسّ جوهر الوجود الانساني، ذلك أنّ الانسان لا يتميّز بشيء كتميّزه بالنطق (الانسان حيوان ناطق).

7.١ والألسنية التي انطلقت من اللغة لتصوغ جملة من القواعد النظرية والتطبيقية تتخطّى، نظرًا لسعيها الموضوعي، حواجز النسبية والمعيارية، والانطباعية بحثًا عن الصرامة العقلانية. والألسنية التي توكّأت في نشوئها وقيامها، وتدرّجها على نماذج الاختصاص، عرفت كيف تستفيد من الأدب، والتاريخ، وعلم النفس، وعلم الاجتاع، وعرفت كيف توظّف لحسابها نتائج علوم الاحصاء، ومبادىء المعلوماتية ومبادىء المعلوماتية والسيرناتية وتصوصًا حساب المجموعات الاختزان في الكمبيوتر، والمياضيّات الحديثة، وخصوصًا حساب المجموعات المجموعات العلومات المجموعات المحموعات المجموعات المحموعات المجموعات المحموعات المحموعات المجموعات المحموعات المجموعات المحموعات المجموعات المحموعات المحم

<sup>\*</sup> المجلَّة التربويَّة، العدد الثاني، بيروت ١٩٨٢، ص ٥٤ – ٥٨.

١. أنظر : عبد السلام المسدّي، التفكير اللساني في الحضارة العربيّة، الدار العربيّة للكتاب، تونس ١٩٨١،
 ص ١٠.

٣٠١ والألسنيّة التي تدرج في صلب مبادئها مبدأ التفرّد والشمول، تنحو المنحى التحليلي والتأليفي في الآن نفسه، فتفكّك الظاهرة اللغويّة أو الأدبيّة الى مركّباتها الأساسيّة، ثم تبحث تاليًا في ما يجمع الأجزاء من روابط متآلفة، وعلاقات متنافرة، ومتاثلة. ومنحاها يعتمد الاستقراء والاستنتاج معًا بشكل يتعاضد فيه التجريد والتصنيف فيكون اتّجاه البحث من الكلّ الى الجزء أو من الجزء الى الكلّ حسبها تمليه الضرورة النوعيّة ٢. هذا المنحى هو الذي تولّد عنه الاتّجاه الشمولي في الألسنيّة، فهي لا تقف عند ظاهرة واحدة من ظواهر الوجود الانساني، وإنّما تسعى لدراسة كلّ الظواهر محاولة استكشاف ظاهرة اللسان فيها جميعًا، وبذلك تدخل في صلب اهتاماتها بالاضافة الى دراسة قواعد الخطاب الأدبي، دراسة نواميس الخطاب العلمي، والقضائي والايديولوجي، والديني.

4.1 بهذا الذي قدّمنا استطاعت الألسنيّة أن تجاري المعارف الكونيّة، فهي لم تعد تقترن بإطار مكاني دون آخر ولا بمجتمع لغوي دون آخر، ولا حتّى بلسان دون آخر، فهي اليوم علم شمولي لا يلتبس البتّة باللغة التي يعرض بها، وفي هذا على الأقل تدرك الألسنيّة مرتبة العلوم الصحيحة، وتغدو مفتاح كل ّحداثة على الاطلاق.

#### ٢. المنهجيّات السائدة

1.٢ مشكلة الألسنيّة مع المنهجيّات السائدة تكمن في أنّ هذه الأخيرة تستقي أدواتها المعرفيّة من خارج الأدب، من خارج المادّة التي يقوم عليها الأدب، أعني اللغة. ومشكلة الألسنيّة مع هذه المنهجيّات أنّ هذه الأخيرة لا منهجيّة علميّة لها، وإنّما هي مجموعة فسيفسائيّة من المنهجيّات تأخذ من كلّ وادٍ عصا.

ومشكلة الألسنيّة مع هذه المنهجيّات أخيرًا هي أنّ هذه الأخيرة تسعى لابقاء هيمنتها على دراسة الأدب، وتعليمه وإنتاجه ونشره.

٢.٢ هذه المشكلة تأخذ في مطارحاتها العلمية والموضوعية الأشكال
 التالية :

۲. المرجع نفسه، ص ۱۱.

- لقد قامت دراسة الأدب منذ مطلع هذا القرن على مقولات أدبية ما زالت، مسيطرة حتى اليوم على أجوائنا الثقافية. فطه حسين وشوقي ضيف، ركزا في أبحاثهما على تبيان الصلة الحتمية بين الشاعر والسياق التاريخي الذي أنتج شعره متناسيين وحدة العمل الفني واستقلاله النوعي والكمي عن الشاعر من جهة والسياق التاريخي من جهة ثانية.
- \_ أمّا عبّاس محمود العقّاد، وابراهيم المازني، فقد عمدا في أبحاثهما الى تبيان الصلة الحتميّة بين العمل الأدبي وسيرة صاحب العمل ونفسيّته، متناسيَين أنّ العمل الأدبي كيان قائم بذاته، وأن العلاقة بينه وبين حياة مبدعه ليست ببساطة علاقة العلّة بالمعلول.
- \_ أمّا محمّد مندور ومحمود أمين العالم، فقد عملا على إظهار العلاقة الواجبة والحتميّة بين العمل الأدبي، ومنشأ صاحبه الاجتماعي، ووضعه الاقتصادي متناسيّين أنّ العمل الأدبي ليس مرآة للحياة، وإعادة إنتاج لها، ولقضاياها الاجتماعيّة، وإنّما هو تنظيم معقّد، ذو سمة مركّبة من المستويات مع تعدّد في العلاقات والمعاني ".
- ٣.٢ إنّ سيطرة هذه المقولات على المناهج النقدية دفعت الدراسات الأدبية الى البدء في أيّ درس لها مكتوب، أو محكي بالحديث عن البيئة والعصر، ثم الشخصية أو سيرة الأديب، ثمّ المجال الأدبي من حيث هو تعبير لفظي، بعبارة أخرى تحوّل العمل الأدبي الى أدراج تفرغ محتويات كلّ منها لتملأ فراغ ما يناسبها من العنصر المستقل في فكر الناقد. فيوضع بعض محتويات العمل الأدبي تحت عنوان العصر، أو البيئة، أو الحياة الفكريّة والسياسيّة والاجتاعيّة، ويوضع البعض الآخر تحت عنوان السيرة، أو الحياة أو الحياة أو المياة أو المعمل الأدبي ويتأثّر به، فيصبح ما يكتبه انعكاس العمل الأدبي على نفسه وشعوره، وإذا تجاوزنا العمل الأدبي وناقده، الى قارىء العمل، انقلب الوضع

٣. أنظر: حاضر النقد الأدبي، ترجمة محمود الربيعي، دار المعارف بمصر، ط ٢، القاهرة ١٩٧٧، ص ٩.
 ٤. أنظر: جابر عصفور، «مرآة الأدب مدخل الى نقد طه حسين». مجلّة الفكر العربي، عدد ٢٦،
 ص ١٦٨.

مرّة ثانية، وصار انطباع القارىء مرآة ينعكس فيها نقد الناقد °.

٤.٢ لا شكّ في أنّ هذا التبسيط المفهومي في تناول العمل الأدبي يتناقض مع المفهوم الجدلي لمكوّنات العمل وتفاعلاتها، المفهوم الذي يولّد من التناقضات مكوّنات جديدة، ترفع التناقض عن تصوّرات أدبيّة لا يتعمّق جذرها المعرفي، ويؤصّل طابعها الوظيفي. من هنا كنّا نسمع وما زلنا عن البيئة، والعصر، والنفسيّة، والمجتمع، دون أن نكتشف أدنى فرق بين هذه الألفاظ التي لا تطرح كدوّال محدّدة المدلول ٦ ـــ ومن هنا كنّا نرى وما زلنا العمل الأدبي يتفتّت الى أجزاء بعضها نفسي، وبعضها فلسفي، لكنّها تنبو عنه في الواقع، إذ يكون الهدف منها التعليق على الحالة الانسانيّة، والكشف عن رؤية ميتافيزيقيّة، أو سيكولوجيّة معيّنة، هي رؤية الدارس لذاته. إنّ دراسة العمل الأدبي بهذا المنظار هي دراسة لعمليّة الابداع الأدبي عمومًا وليست شرحًا أو تفسيرًا للعمل الأدبي بالذات، هذا وبالرغم من زعم بعض الدرّاسين أنَّهم يعودون إلى النص، فإنَّهم في الحقيقة يعالجونه على أنَّه مصدر لوثائق وأغراض وأمارات من كل لون وشكل يعالجونه وكأنَّ ما قبل النصَّ وما بعده هو الأهم؛ بعبارة أخرى يعالجونه كلَّه على أنَّه خطوة ضروريَّة نحو شيء آخر. إنّ هذا النوع من الدراسة، أو الدراسات هو السائد في مدارسنا وجامعاتنا وهو دون تجنُّ لا يستحقّ إسم الدراسة الأدبيّة. وكلُّ ما هنالك أنه يأخذ شواهده، ونقطة انطلاقه من الأدب، لذا كان من الأفضل أن يسمّى بعلم النفس أو علم الأجناس، أو علم الاجتماع، أو علم التاريخ الأدبي أو ما الى ذلك ممّا هو عليه بالفعل ٧.

٢.٥ إنّ ما يربط بين هذه الدراسات المنهجيّة ويوحّدها مهما اختلفت

٥. أنظر : طه حسين، فصول في الأدب والنقد، القاهرة ١٩٤٥، ص ١٠. وفيه تقرأ : إن الناقد في آخر الأمر أديب بأدق معاني الكلمة. والنقد في آخر الأمر هو أدب بأصح معاني الكلمة أيضًا. وربما أتيحت للناقد مزايا لا تتاح للأديب المنشيء، فالناقد مرآة لقرّائه. فالأديب، والقرّاء مرآة للناقد كا أنهم مرآة للأديب أيضًا. لكن الناقد مرآة صافية واضحة جليّة كأحسن ما يكون الصفاء والوضوح والجلاء، وهذه المرآة تعكس صورة الأديب نفسه وتعكس صورة القارىء، كما تعكس صورة الناقد. فالصفحة من النقد الخليق بهذا الاسم مجتمع من الصور لهذه النفسيّات الثلاث، نفسيّة الماشيء المؤثر، ونفسيّة القارىء المتأثر، ونفسيّة الناقد الذي يقضي بينهما.

F. DE SAUSSURES : Cours de linguistique générale, Payot, Paris 1955, p. 35. : أنظر : ٦٠.

T. TODOROV: Poétique de la prose, Seuil, Paris 1971, p. 242.

مشاربها وتنوعت منازعها هو نظرتها للعمل الأدبي كصورة لاحقة، أو مرآة عاكسة لأصل سابق عليه، هو صدورها عن تصوّر مركزي واحد، يردّ العمل الأدبي الى العالم الخارجي (المادّي، المثالي) أو العالم الداخلي (النفس، الروح، الوجدان، اللاشعور) أو العلاقات الاجتاعيّة (وضع طبقي، موقف، رؤيا) دون الأخذ بالاعتبار أنّ العمل الأدبي هو كالمادة التي صنع منها نظام من الاشارات المغايرة أو المفارقة. نظام مستقل بذاته، ومكتف بنفسه.

## ٣. المنهجيّة الألسنيّة

١.٣ تقوم المنهجيّة الألسنيّة في دراسة الأدب على اعتبار النصّ الأدبي مرسلة يوجّهها الكاتب الى القارىء بواسطة إشارات إصطلاحية هي على وجه الاجمال لغويّة. بكلمة أخرى تقوم هذه المنهجيّة على دراسة الطريقة التي تنتج اللغة بواسطتها المعنى، أو كما يقول يمسلاف L. Hjelmslev دراسة العلاقات القائمة بين مستوى التعبير، ومستوى المضمون داخل نظام الاشارات الواحد ^.

7.٣ وتسمح المنهجيّة الألسنيّة لمن يتوسّلها في دراسة الأدب أن يحدّد نوعيّة النصّ الأدبي، ويميّزه عن النصوص التعليميّة، والعلميّة، والأحاديث اليوميّة. هذه النوعيّة أصبحنا نسمّيها منذ الشكليّين الروس، وخصوصًا منذ دراسات جاكبسون ب«الأدبيّة» ألله بالأمر الصعب خصوصًا إذا ما وظفنا مكتسبات النموذج الألسني في تحليل النصوص فهي تقوم في النصّ الأدبي على :

\_ شبكة الدلالات التي تنتج الحكاية في النصّ الأدبي وتعنيها عبر تجلّيها في محموعة من الأحداث والأعمال، وتظهرها في مكان وزمان معيّنين.

\_ شبكة الدلالات التي تنتج الأشخاص أو العوامل، وذلك بفرزها تبعًا لمحور الرغبة عند العامل المرسل، والمرسل اليه، والعامل المساعد والمعاكس.

J. HJELMSLEV: Prolégomènes à une théorie du langage, Minuit, Paris 1971, p. 83.

- شبكة الدلالات التي تولّد حول الحوادث نوعًا معيّنًا من الوقائع الاجتماعيّة والثقافيّة والميتولوجيّة.
- ــ شبكة الدلالات اللفاظيّة، والنحويّة، والصوتيّة والايقاعيّة، التي تحمل الدارس الى معاينة استعمالاتها الأدبيّة في النصّ، موضوع الدرس.
- \_ شبكة العلاقات التي تحدّد وجهة نظر الكاتب في تحليله للعالم المحيط به، وتفرز نوعيّة العلاقة الظاهرة أو الحفيّة التي يحاول أن يقيمها مع قرّائه.

تلك هي أهم الشبكات الدلاليّة التي يقوم عليها النصّ الأدبي، والتي لا بدّ من دراستها في النصّ بالذات، بحثًا عن حلِّ لمشكلة النص الأساسيّة، أي مشكلة معناه.

حيث هو مرسلة لغوية لكن هذه المشكلة في الدراسات السابقة للدراسات الألسنية، تظل اسيرة منطلقاتها الأولية، تظل اسيرة ما «قبليّات» النص المعنويّة، فإذا كانت تاريخيّة وجدت معنى النص في نقله للبيئة والوضع السياسي، والمؤثّرات الاجتماعيّة، والنفسيّة، وإذا كانت نفسيّة، وجدت معنى النص في نقله للبيئة والوضع النص في نقله لحياة كاتبه، وما يخالط هذه الحياة من هواجس ووساوس، النص في نقله للواقع الاجتماعي وهوامات. وإذا كانت اجتماعية وجدت معنى النص في نقله للواقع الاجتماعي في تناقضه وتعقّده. وتعمل هذه الدراسات من جهة أخرى في بحثها عن معنى النص، الى جمع المعلومات السابقة لكتابة النص، وحصوصًا تلك التي تتعلّق بسيرة كاتبه، وعصره ونفسيّته ومجتمعه، محاولة عبر ذلك التحقّق بشكل آلي بسيرة كاتبه، وعصره ونفسيّته ومجتمعه، محاولة عبر ذلك التحقّق بشكل آلي من وجودها في النص، ومن تشكيل هذا الوجود بشكل اعتباطي في قيم معنويّة تأخذ أحيانًا شكل الكشف عن الأسرار، وأحيانًا أخرى شكل طمس هذه الأسرار.

إَن معنى النص الأدبي في الألسنية هو في النص بالذات وليس قبله، أو ما بعده، إن معنى النص في الألسنية يكمن في ما يحمله هذا النص من معلومات حول علاقات الدلالات ببعضها.

٤.٣ إنّ بناء معنى النصّ من وجهة نظر ألسنيّة، لا يقوم على اعتبار الدلالات وكأنّها على مستوى واحد من الأهمّيّة؛ فهناك الأساسي وهناك

الثانوي، هناك المحوري، وهناك المفصلي <sup>9</sup>. ففي قصيدة «المواكب» لجبران <sup>1</sup> تحتل دلالة «الغاب» مركزًا أساسيًّا في القصيدة، فهي التي تشكّل محاور المعاني في تناقضها مع دلالة الناس. وفي «شحّاد» نجيب محفوظ ١١ تحمل دلالة «الرغبة» هاجس التغيير واللاتغيير عند بطل القصّة.

9.0 ولا يكفي الدارس أن يُفرز الدلالات الأساسيّة والثانويّة لكي يبني معنى النص، فهو بحاجة الى ربط الدلالات ببعضها ليتبيّن علاقتها، ويكشف عن نمط تشكّلها على صعيد البنية العميقة، ففي دراستنا للمفكّرة الريفيّة ١٢ حاولنا أن نتبيّن ـ بعد فرزنا لدلالات المفكرة ـ كيف يرتبط الريف بالمدينة عبر علاقة جدليّة يتبدّى فيها الأوّل كتجسيد للطبيعة، للحياة، والثاني للحضارة، للموت.

إذا كانت الدلالة الألسنية كا حددناها هي «خبر» يشارك في تشكيل المعنى العام للنص الأدبي، فهذا لا يعني أنّنا لا نرى فيها سوى هذه الصفة، بل نرى فيها بالاضافة الى ذلك «رمزًا» figuration، فنحن عندما نقول «الريف» لا نقدم واقعًا، أو نتحدّث عن ظاهرة موجودة في العالم الطبيعي، بكلمة أخرى لا ننقل خبرًا وحسب، وإنّما ننقل رمزًا يدخل في صلب محاور المعنى عند أمين نخله ١٢. ذلك أنّ اللغة الأدبيّة التي تندرج كلمة «الريف» في مطاويها هي نظام من الاشارات، هي إعادة تشكيل للعالم الطبيعي، وتصور جديد له ١٢.

قد يبدو للبعض أن التشكيل الجديد للعالم عبر اللغة هو انعكاس لهذا العالم، وتمثيل له، وتصوير لجوانبه المتعدّدة. لكن من يتبصّر في طبيعة اللغة يعرف أنّ الاشارة تختلف من حيث الجوهر عن العالم الذي تعيد تشكيله.

R. BARTHES: «Introduction à l'analyse structurale des récits», in Communication, N° 8, .9 Seuil, Paris 1966, p. 4-5.

١٠. أنظر : دراستنا حول «قصيدة المواكب لجبران»، مجلة الفكر العربي المعاصر، شباط/آذار، العددان ١٩/١٨، ص ١٧٦.

١١. أنظر كتابنا : الألسنيّة والنقد الأدبي، دار النهار للنشر، بيروت ١٩٧٩، ص ١٤٨ وما بعد.

١٢. أنظر دراستنا في مقرر : اللغة العربية، منشورات المركز التربوي للبحوث والانماء، بيروت ١٩٧٨،
 ص ٤٨ وما بعد.

L'enseignement de la littérature : collectif; F. Nathan, Paris 1977, p. 139.

فنحن نطالبها أن ترينا هذا العالم وتسمعنا إيّاه لكن هذا الأمر ليس بمقدورها، فهي ليست من طينة الصورة ومعدنها كي تُري، وكتابتها لا تستدعي من قريب أو بعيد شكل المدلول أو المعنى، أضف الى ذلك أنّ مادّتها الصوتية لا تحمل أيّ صدى سمعي للمفهوم الذي تعبّر عنه ١٤. مع هذا \_ يعمل الشاعر والقاص على إنطاقها بالمسموع والمرئي عبر سلاسل متتابعة من الاشارات المقوننة بينهما، وبين القارىء يفعل التداعي الحرّ الذي ينبني أساسًا على قانون «التخيّل» و «الوهم» و «التصوّر».

لا ندّعي علمًا إذا قلنا إن طبيعة الاشارات اللغويّة في تشكّلها التخيّلي الله ندّعي علمًا إذا قلنا إن طبيعة الاشارات أو بكلمة أخرى الأدبي، تختلف وظائفها بين خطاب وآخر ١٠، فالاشارات اللغويّة في القصّة تختلف عمّا هي عليه في الشعر، أو المسرحيّة، أو الحديث السياسي.

7.٣ تختص الاشارات اللغوية في العمل الشعري بانتاج شيء من المعادلات، فهي على صعيد المدة الزمنية تندرج في مقاطع ذات طول مدوزن، وعلى صعيد المضمون تنشىء تطابقات بين الأشياء والأحداث، والأشخاص، أمّا على صعيد الشكل فتحدث توازيات لفاظيّة، وأخرى صوتيّة وثالثة نحويّة ١٦٠.

لا شكّ في أنّ الاشارة اللغويّة في الشعر هي كما قدّمنا تستعمل للانباء عن شيء ما. فالشاعر عندما يستعمل كلمة «سحر» في نهاية بيت من الشعر وكلمة «قمر» في نهاية البيت التالي :

عيناك غابتا نخيل ساعة السحر أو شرفتان راح ينأى عنهما القمر. من قصيدة أنشودة المطر لبدر شاكر السياب، فهو لا شك يحدّثنا عن السحر، والقمر لكنه في الآن نفسه يسعى لاحداث أثر مضاف ١٧ الى أثري الاشارتين نعني به أثر القافية الذي هو المعدن الخاص بالشعر. من هنا كنّا نرى الاشارة اللغويّة في الشعر تحدث أثرًا مضافًا الى المعنى الذي تعنيه. وتغدو

<sup>16.</sup> المصدر الآنف الذكر، ص ١٣٩.

R. JAKOBSON: Essais de linguistique générale, Points, Paris 1965, p. 163.

A.J. GREIMAS: in Essais de sémiotique poétique, Larousse, Paris 1966, p. 10.

M. RIFFATERRE: La production du texte, Seuil, Paris 1982, p. 9.

تحديدًا وسيلة المعنى ومنتجته.

٧.٣ أمّا الاشارات اللغوية في العمل النثري وخصوصًا في الشكل الحكائي منه، فهي تتنزّل في وظائف، منها الأساسي ومنها الثانوي وتتوزّع في دوائر أعمال وفقًا لمفهوم الرغبة بين الذات والموضوع، وتتمثّل في زمن الكتابة، ورؤيا للسرد القصصي. لقد خلصت الدراسات التي استوحت الألسنية في هذا المضمار، العمل الحكائي من رتابة التقسيم الكلاسيكي وانفلاشيته في ادراج الأحداث والأشخاص، وتشتّته في أنواع ومدارس، فالوظيفة هي عمل يقوم به أحد الأشخاص ويؤثر سلبًا أو إيجابًا على سياق القصّة، أمّا الشخص فهو مشارك في أفعال القصّة وبالتالي فلا يحدّد بميوله النفسيّة واستعداداته البيئيّة، وخصالة الخلقيّة وإنّما بمكانته أو بالأحرى بموقعه داخل القصّة ١٨.

٨.٣ لكن لا تكتمل دائرة هذه الدراسات ذات المنحى الألسني إلا إذا أخذت بعين الاعتبار بالاضافة الى سيرورة الوظائف وتشكّلها المنطقي، وتوزّع العوامل وتمظهرها الرغبوي، زمن الكتابة، أو زمن القص في علاقاته بالقاص والعالم الذي ينتمي اليه. لقد أوضحنا في دراسات سابقة ١٩ أن كل نص قصصي يمكن أن يعالج بدراسة الأحداث والوقائع التي يتكوّن منها كا يمكن أن يعالج بدراسة كتابة هذه الأحداث أي علاقة القاص بأحداث قصته وتوجيهه المباشر أو غير المباشر الى قارئيه، كما أوضحنا أيضًا أن كاتب القصة أو بالأحرى راويها عندما يتلاعب بالتتابع الزمني أو المنطقي للأحداث من حيث التقديم والتأخير والقلب والابدال، والتضمين والتقطيع يهندس العالم الطبيعي في عالم تخييلي يرتبط برؤية هذا الكاتب للكون ولاناسه.

9.٣ إذا كنّا نطرح من خلال الألسنيّة منهجًا جديدًا في دراسة الأدب، وتحليله وتعليمه فليقيننا أنّ هذا المنهج الذي قام على تراث فكري وفلسفي ولغوي يعود الى أوائل هذا القرن، والذي يستند الى آخر التطوّرات العلميّة في الغرب جدير أن يحلّ في المحل اللائق به في حركة الحداثة دراسةً وتعليمًا. فبالألسنيّة التي هي «طريقة في الرؤية ومنهج في معاينة الوجود» ٢٠ يتحوّل

G. GENETTE: Figures III, Seuil, Paris 1972, p. 71.

١٩. أنظر كتابنا المذكور آنفًا : الألسنيّة والنقد الأدبي، ص ٨٤ وما بعد.

٢٠. أنظر : كمال أبو ديب، جدليّة الخفاء والتجلّي، دار العلم للملايين، بيروت ١٩٧٩، ص ٧.

الفكر الثقافي العربي من فكر ترقيعي توفيقي الى فكر متسائل متقصً، الى فكر جدليً مرهف قادر على معاينة الثقافة وتمثّلها، وفهم مكوّناتها، وإدراك التشابك المذهل بين هذه المكوّنات وما ترمز اليه في تجلّيها عبر مظاهر الوجود المتعدّدة.

# ، مدخل الى علم الدلالة الألسني

#### ١. مقدّمة

ليست اللغة مجموعة من العناصر المتنافرة والمبعثرة وإنما هي منظّمة système تبرز عند تحليل مستوياتها المتعدّدة أنّها على درجة عالية من الانسجام والاتساق: فالمستوى الصوتي يرتبط بالمستوى النحوي، والمستوى النحوي يتعلّق بالمستوى الدلالي، والمستويات الثلاثة مجتمعة تؤلّف وحدة متكاملة الله إلا أنّ النظر الى اللغة كمنظّمة، وليس كمجموعة من العناصر المتنافرة، لا يغنينا عن التساؤل عن الوحدات التي تتكوّن منها هذه المنظّمة. إنّ الوحدات التي سنعنى بها، ونوجّه النظر إليها على هذا المستوى من البحث هي الكلمات من حيث وجودها واستقلالها.

هناك أسباب عديدة تدفعنا الى الاعتقاد بوجود الكلمات، فالطفل الذي يبدأ الكلام يستعمل الكلمات المفردة، والكتابة تفرض على متعاطيها إفراد الكلمات وعزلها عن بعضها البعض، أمّا المعجمات فهي تؤكّد أنّ اللغة تتألّف من كلمات مفردة يمكن العودة إليها بغية التحقّق من أصلها، ومعناها. لكن إفراد الكلمة شيء والحديث عن تحديد هذا الافراد وعلاقته بالفكر والعالم شيء آخر.

يعتبر بعد العلماء أنّه ليس في الكلام المتّصل حدود تميّز بين كلمة وأخرى. فتحليل الجملة الى مجاميع صوتيّة، كلّ مجموعة منها تنطبق على ما يسمّى بالكلمة غير ممكن إلّا إذا استعنّا بالدلالات التي تتضمّنها الجملة. ويعتبر البعض

ه الفكر العربي المعاصر العددان ١٩/١٨ شباط/أذار ١٩٨٢.

١. أنظر : تمّام حسّان، اللغة العربية معناها ومبناها. الهيئة المصريّة العامة للكتاب، القاهرة ١٩٧٣،
 ص ٣١٢ وما بعد.

الآخر أن تحديد الكلمة يمكن أن يتم انطلاقًا من الكلمة بالذات، فهي قابلة لأن تفرد في النطق، وأن تحذف من الكلام، أو تقحم فيه، أو يستعاض عنها بكلمة أخرى ٢. ويعتبر فريق ثالث من العلماء ومنهم بلومفيلد Bloomfield أنّ الكلمة هي أصغر صيغة حرّة قابلة للتحليل.

لكن هذه المحاولات في تحديد الكلمة باءت بالفشل ولم تبق إلاّ للذكرى. أمّا المحاولة التي نجحت في حل مشكلة الكلمة فهي محاولة الفرنسي أندريه ماراتينه A. Martinet التي تجسّدت في نظريّته حول التلفّظ المزدوج articulation. يذهب مارتينه الى أنّ الكلمة لا يمكن أن تمثّل الوحدة الألسنيّة الصغرى في الكلام، ذلك أنّ اللغة الانسانيّة تقوم على تلفّظ مزدوج أوّله التلفّظ الذي يقوم غلى تقسيم اللغة الى إشارات signes أي الى مجموعات صوتيّة تحمل معنى ما. الاشارة إذًا، تمثّل كما هي الحال أيضًا بالنسبة لسوسور اتّحادًا بين دال signifiant ومدلول signifié وتختلف عن الكلمة في أنّ الأخيرة يمكن أن تجمع عدّة مدلولات في دالٍ واحد.

إنّ الوحدة المعنويّة الصغرى التي يمكن الركون أليها في تقسيم الكلام اليست الكلمة كا يظنّ البعض وإنّما هي المدلول أو المونيم monème كا يسمّيه مارتينه. ففي كلمة «شربنا» هناك مونيمان: (شرب) و (نا) المونيم الأول يدلّ على الحدث أو الفعليّة، والمونيم الثاني يدلّ على ضمير جمع المتكلّم. نكتفي بهذا القدر من نظريّة مارتينه لأنّ ما يهمّنا منها هو فكرة المونيم أو المدلول، الذي يهتمّ علم الدلالة بدراسته من عدّة جوانب.

٧. أنظر: ابراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو - المصريّة ط ٣، ١٩٧٣ ص ٤٣. أنظر أيضًا قوله: يبدو أنّ القدماء من علماء العربيّة لم يصادفوا صعوبة في تحديد معالم الكلمة، فقد قنع أكثرهم بوصفها على أنّها «اللفظ المفرد» أو «القول المفرد»... وقد بدا النقص في التعريف المتقدّم لبعض هؤلاء النحاة فنحاول تلافيه باشراك المعنى مع اللفظ، والقول: الكلمة لفظ مفرد دلّ على معنى مفرد. وهكذا نراه يتّخذ لتعريف الكلمة أو تحديدها أساسين هما اللفظ والمعنى. ومع أنّ هذا التعريف ينطبق على الكثرة الغالبة من كلمات اللغة العربيّة، نرى أنفسنا معه في حيرة حين نتساءل: هل تعدّ أداة التعريف كلمة؟ وهل تعدّ الباء الجارّة كلمة؟ المصدر نفسه ص ٤٢.
٣. راجع مفهوم مارتينه حول التلفّظ المزدوج، والمونيم في كتابه:

A. MARTINET: Eléments de linguistique générale, Armand colin, Paris, réed. 1970, p. 16.

#### ٢. جوانب من تاريخ هذا العلم

1.۲ لقد أوْلَتُ المدارس اللغوية في القديم اهتمامها لدراسة الأصوات والأشكال، وأهملت دراسة معاني الكلمات معتبرة أنها ترتبط بحياة الناس الروحيّة والنفسيّة. لكنّ ما أن أطلّ هذا القرن حتى أخذ اهتمام علماء اللغة ينصبّ شيئًا فشيئًا على دراسة تطوّر المعاني، فكتب أنطوان ماييه A. Meillet عن أسباب تطوّر المعاني وتغيّرها، رادًّا ذلك الى التخصيص والتعميم والى الانحطاط والرقيّ، وتغيّر مجال الاستعمال أ. وكتب آخرون حول الأسباب نفسها، وتجوّلت الكتابات الفردية الى تيّار لغوي عرف في ذلك الوقت باسم تيّار البحث عن حياة الكلمات la vie des mots.

ردّة الفعل على هذا التيّار بدأت في مطلع هذا القرن مع اللُغّوي الفرنسي ميشال بريال M. Bréal الذي قبل بالفكرة التي كان يروّجها معاصروه من أنّ هناك قوانين ومعايير تحدّد تطوّر المعاني وتغيّرها، لكنّه بالمقابل رفض صرامة هذه القوانين والمعايير معًا، معتبرًا أنّ تطوّر المعاني لا يسير على وتيرة واحدة، وباتّجاه واحد نظرًا لوجود نزعات داخل اللغة تأبى الخضوع لأمثال هذه القوانين والمعايير.

٢.٢ يتفق علماء الدلالة المحدثون أنّ بريال هو ولا شك مؤسس علم الدلالة semantique، فهو الذي أعطى لهذا العلم حدوده المتعارف عليها اليوم، وهو الذي وجه الاهتمام لدراسة المعاني بذاتها، وليس دراسة تطوّرها عبر السنين. لكنّ أهمية بريال لم تقدّر حقّ قدرها قبل محاولة الانكليزي أوجدن آحدثا ضجة أوجدن C.K. Ogden وريتشاردز I.A. Richards اللذين أحدثا ضجة بإصدار كتابهما عام ١٩٢٣ معنى المعنى المعنى المعنى من هية المعنى من حيث يتساءل العالمان ليس عن تطوّر المعاني وتغيّرها وإنّما عن ماهية المعنى من حيث هو عمل ناتج عن اتتحاد وجهي الدلالة، أي الدال والمدلول.

مع أوجدًن وريتشاردز بدأ عهد جديد من عمر علم الدلالة عهد التساؤل عن ماهيّة هذا العلم، وحقول اهتماماته. يذهب العالمان المذكوران الى الاعتقاد أنّ علم المعنى لا يدخل فقط في مجال اهتمام علماء اللغة، فهو يتضمّن جانبًا

٤. راجع الفصل السادس من كتاب روجيه لودان ص ٩٣ وما بعد

R. LEDENT: Comprendre la sémantique, Marabout-université, Belgique 1974.

من جوانب اهتمام علم النفس التي تدور حول ما يجري في ذهن الانسان عندما يتواصل مع العالم المحيط به، وتتعلّق بمعرفة أسباب هذا النشاط الذهني وأواليّاته. كما يتضمّن جانبًا من جوانب اهتمام الفلسفة، وعلم المنطق، كمعرفة العلاقات التي تربط الدلالات المعنويّة بالواقع، ومعرفة وظائف هذه الدلالات، ومدى نقلها للمعارف الانسانيّة. وهو يتضمّن أخيرًا جانبًا كبيرًا من جوانب اهتمام علماء اللغة يتمحور حول معرفة الأنظمة الدلالية للغات في العالم، وما يطرأ عليها من تغيّر وتحوّل عبر السنين °.

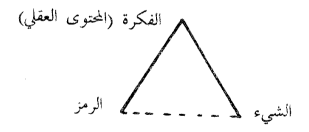
٣.٢ تحوّل علم الدلالة مع أوجدن وريتشاردز، إذن من الاهتمام بتغيّر المعنى الى الاهتمام بالمعنى نفسه، أي الاهتمام بالعلاقة التي تربط بين مكوّنات الدلالة، الدال والمدلول، والشيء المدلّ عليه، أو الشيء المعنّى.

يحدّد أوجدن وريتشاردز المعنى على أساس العلاقة الثلاثية التي تجمع بين مكوّناته وهي :

\_ الرمز symbol، (نحن نسمّيه الدلالة، أو الاشارة) وهو عبارة عن الرمز symbol، الكلمة المنطوقة المكوّنة من مجموعة مُعيّنة من الأصوات مثل «تنّاحة»،

الفكرة thought، أو المحتوى العقلي الذي يحضر في ذهن السامع حين يسمع كلمة تفّاحة،

ي عن التفاحة، الله المقصود، أو الشيء المعنّى وهو في مثالنا التفّاحة،



والمهم في هذا المثلّث الذي قدّمه أوجدن وريتشاردز هو أنّه ليس هناك علاقة مباشرة بين الرمز أو بالأحرى بين الكلمة والشيء، وقد رمزا الى ذلك بوضع خط منقوط في قاعدة المثلّث. والمهم في هذا المثلّث أيضًا، أنّه ليس

B. MALMBERG : Les nouvelles tendances de la linguistique, PUF, Paris 1972, p. 191. : أنظر . ٥

هناك طريق قصير بين الكلمات والأشياء التي تدلّ عليها. إذ يجب أن تبدأ الدائرة من الفكرة أو المحتوى العقلي الذي تستدعيه الكلمة والذي يومىء الى الشيء ٦.

هذا الموقف المعبّر عنه بالشكل السابق هو محور البحث في موضوع المعنى عند أوجدن وريتشاردز كما سبقت الاشارة، وهو يلتقي بأعمال سوسور حول وصف المعنى بشكل بنياني منظّم.

2. كندهب سوسور الى أنّ الدلالة هي اتّحاد بين دال ومدلول على طريقة وجه الورقة وقفاها، كما يرى أنّ التسميات الدلالية للأشياء تختلف باختلاف المجتمعات اللغويّة. فنظام الألوان الدلالي في الفرنسيّة يختلف عن نظام الألوان في الروسيّة، ونظام المياه الدلالي في العربيّة يختلف عمّا هو عليه في الفرنسيّة والألمانيّة (الاشارة لنا هنا). هذه الحلافات في التدليل على الأشياء بين الجماعات اللغويّة تبدو أكثر وضوحًا من خلال تعلّم لغة غريبة عن اللغة الأم التي نتكلّم، حيث نكتشف أن اكتساب هذه اللغة لا يتمّ بإلصاق كليشهات جديدة على مفاهم نعرفها، وإنّما بالتآلف مع نظام جديد من المدلولات والمعاني يفترض فيما يفترض طريقة جديدة في التفكير والشعور ٧.

7.٥ لقد حاول الفيلسوف الألماني أرنست كسيرر E. Cassirer يكتنه سرَّ الحلاف بين الأنظمة الدلاليّة المتعدّدة للغات العالم، من خلال دراسته للعلاقات التي تقوم بين الأشياء والمفاهيم من جهة، وتلك التي تقوم بين التسميات الالسنيّة والأشياء المسمّاة من جهة ثانية، فقال إنّ اللغة والفكر غير قابلين للانفصام، والدليل أنّ الطفل يتعلّم تسمية مشتركة لانطباعات حسيّة مختلفة، فالبيت المرئي من الأمام، ومن الوراء، ومن جنب يخلّف انطباعات مختلفة، لكن بواسطة تسمية هذه الانطباعات باسم واحد «البيت»، انطباعات محتلفة، لكن بواسطة تسمية هذه الانطباعات باسم واحد «البيت»، نراه يوحد فيما بينها، ويقرن اسمها بالشيء الذي تدلّ عليه.

إنَّ النقَّاد الذين وصفوا اللغة بالضعف حسب كسّيرر للجوئها الى تسمية

<sup>7.</sup> أنظر كال بشر: دراسات في علم اللغة، القسم الثاني، دار المعارف بمصر، ط ٢، ١٩٧١، ص ١٥٩٠.

J. PICOCHE: Précis de lexicologie française, F. Nathan, Paris 1977, p. 30.

F. de SAUSSURE: Cours de linguistique générale, 2º ch IV La valeur linguistique. : وأنظر أيضًا

الانطباعات المختلفة باسم واحد، الأمر الذي يضعف من قدرتها على التعبير بواقعيّة عن الأشياء قد أخطأوا، ذلك أنّ اللغة بعملها هذا توحّد المتفرّقات في الوجود وتنظمها ^.

لا يمكننا اعتبار محاولة الفيلسوف الألماني الآنف الذكر وحيدة في مجال تحديد العلاقات التي تقوم بين الأشياء والمفاهيم من جهة، وبين التسميات الألسنية التي تعرف بها هذه المفاهيم من جهة أخرى. فالعالم الانكليزي سطفان أولمن S. Ullmann عمل عمل في هذا المجال أيضًا وبحث في العلاقات التي تقوم بين الأشياء والمفاهيم، والتسميات الألسنية، لكن، بمنظار مخالف لسابقيه، فهو يعتبر أنّ البحث عن العلاقة بين مفهومنا عن الشيء والشيء نفسه ليست مهمة من الناحية المعنوية لأنّ عالم المعاني يهمة بشكل أساسي ما تعبّر عنه كلمات اللغة من مفاهيم وليس الكلمات نفسها في علاقتها بالموجودات في كلمات اللغة من مفاهيم وليس الكلمات نفسها في علاقتها بالموجودات في معبًا بالحبر الناشف كما نستعمله اليوم أو كان من ريش الحيوان، أو من القصب الواقع. فمفهومنا عن القلم لا يتبدّل اذا كان القلم مليئًا بالحبر الناشف كما نستعمله اليوم أو كان من ريش الحيوان، أو من القصب كما استعمله القدماء. هذا ويشير أولمان في هذا المجال الى أنّ معنى الكلمة يتكوّن من حاصل استعمالها في السياقات المتعددة و، وهو بذلك يلتقي بآراء عدة علماء من بينهم ويتغنشتين Wittgenstein صاحب القول المشهور: لا تفتش عن معنى الكلمة وإنّما عن الطريقة التي تستعمل فيها.

7.٢ قد تكون قضية المعنى، والمعنى السياقي من القضايا التي شغلت حيزًا كبيرًا من اهتهام علماء الدلالة عبر تاريخ هذا العلم الطويل، فالنزعة التي عُرفت عند هؤلاء العلماء في البحث عن معاني الكلمات وكأنها وحدات منعزلة ما لبثت أن تحوّلت باتجاه آخر يؤكّد أن الكلمة في الكلام المكتوب أو المنطوق تظهر دائمًا في سياق ما، يحدد معناها ويعطيها أبعادًا جديدة، ترتبط بمعنى هذا السياق ككل أكثر مما ترتبط بمعنى الكلمة قبل استعمالها في السياق نريل عند مريض كان نزيل السياق ١٠. فكلمة مستشفى تستدعي من المعاني عند مريض كان نزيل

٨. أنظر B. MALMBERG في كتابه المشار اليه آنفًا، ص ٢٠٠.

المستشفى لفترة ما غير ما تستدعيه من المعاني عند شخص لم يدخل المستشفى من قبل. كذلك فمعنى كلمة ديمقراطيّة تختلف باختلاف الانتهاءات السياسيّة للأشخاص الذين يستعملونها. هذه المعاني الجديدة يسمّيها علماء المعاني، المعاني الأساسيّة أو التصريحيّة sens connotatif الايحائيّة dénotatif

٧.٢ يُعتبر الفيلسوف هياكوا S.J. Hayakawa من المعاني بين العلماء الأميركيّين الأكثر اهتهامًا بالمعاني الايحائيّة، فهو يميّز على طريقته بين نوعين من المعاني : المعنى القصدي sens intentionnel ويضرب مثلاً على هذين النوعين من المعاني بالجملة التالية : «اليهودي هو يهودي»، يفسّر هياكوا كلمة يهودي الأولى بأنّها تدلّ على الفرد الذي ينتمي الى الشعب اليهودي، أمّا معنى كلمة يهودي الثانية فهو كما يقول، عتال، بخيل، لئيم : هذه الجملة كما يتبيّن، تتضمّن محاولة للعب على معنيين مختلفين، الأوّل وهو المعنى القصدي أو كما نقول في الألسنيّة المعنى التصريحي، ويرتبط بواقع إتني، والثاني وهو المعنى الاتساعي، في الألسنيّة المعنى الأيمائي ٢١، ويرتبط بإسقاطات نفسيّة، وأخرى تاريخيّة اجتماعيّة تضاف الى المعنى القصدي، أو الأساسي وتشكّل هالة من المعاني الثانويّة.

J.H. في محاولة شبيهة بمحاولة هياكوا، يميّز العالم اللغوي غرينبرغ .A.Y (internal بين نوعين من المعاني ويسمّي الأوّل المعني الداخلي Greenberg ويسمّي الثاني المعنى الخارجي external ويضرب مثلاً على ذلك بجملة : «الشبّاك مفتوح». ويلاحظ أنّ المعنى الداخلي لهذه الجملة، لا يختلف سواء استعملت هذه الجملة في غرفة باردة أثناء الشتاء أو استعملت من قبل مخرج

<sup>11.</sup> أنظر J. LYONS، المصدر السابق، ص ١٦٨.

وانظر ايضًا ١٢. يقول ابن جني في باب الردّ على من ادّعى على العرب عنايتها بالألفاظ وإغفالها المعاني، وفي معرض على العرب عنايتها بالألفاظ وإغفالها المعاني، وفي معرض تحليله لبعض الأبيات التي تدخل في هذا الباب «وذلك أنّ في قوله (أطراف الأحاديث) وَحْيًا خفيًّا، ورمزًا حُلُوًا، ألا ترى أنه يريد بأطرافها ما يتعاطاه المحبّون ويتفوضه ذوو الصبابة المتيمون؛ من التعريض والتلويح، والايماء دون التصريح، وذلك أحلى وأدمث، وأغزل وأنسب، من أن يكون مشافهة وكشفًا، ومصارحة وجهرًا». ص ٢٢٠ من الخصائص لابن جني، ج ١، تحقيق النجّار، دار الهدى للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، دون تاريخ.

على سبيل الاشارة المسرحيّة، أمّا المعنى الخارجي، فيختلف باختلاف الوضعين السابقين، حيث تعني في الوضع الأوّل مزيدًا من البرد وبالتالي ضرورة إغلاقها، وتعني في الوضع الثاني: المسرحيّة ستبدأ في الحال.

هذه المحاولات في تحديد معنى الكلمات من قِبَل علماء الدلالة الأميركيين والأوروبيين تبلورت في منتصف هذا القرن من خلال عدّة مدارس،

### ٣. المدارس الدلالية

# ١.٣ المدرسة البنيانية

لقد تركت تعاليم سوسور آثارًا كبيرة على علماء المعاني. فهو بتفريقه بين الدراسة التاريخيّة والدراسة التعاصريّة لفت الانتباه الى أهمّية الدراسة التعاصريّة في البحث عن نظام العلاقات بين المعاني، وهو بنظرته الى اللغة كنظام متكامل، أو كمجموعة واحدة مؤلّفة من عدّة أنظمة متشابكة ومتكاملة، حوّل الانتباه من دراسة المعاني في الكلام إلى دراسة المعاني في اللغة. هذه التعاليم كان لها صداها الواسع فقد ساعدت على نشوء المدرسة البنيانيّة في أوروبا وأميركا.

في أوروبا سعى الباحثون في علم المعاني بهدي من سوسور الى إنشاء علم يكون قادرًا على تصنيف المدلولات بالطريقة نفسها التي يصنف فيها علم الأصوات أصواته، أو دالاته. لكن سعيهم لم يكلل دائمًا بالنجاح، فمحاولة بوتييه B. Pottier في تصنيف المدلولات على أساس التصنيف المعتمد في علم الأصوات، تطرح تساؤلات عديدة حول فعاليّها ١٣. ومحاولة غريماس علم الأصوات، تطرح تساؤلات عديدة حول فعاليّها ١٣. ومحاولة غريماس العلاقات القائمة غريماس العلاقات القائمة المدلولات على أساس العلاقات القائمة بين الكلمات، مع أنها تعتبر رائدة في مجال التحليل الأدبي تظل محدودة النتائج ١٤.

أمّا في أميركا فإنّ المدرسة البنيانيّة الممثّلة ببلومفيلد، قد رفضت أن تدخل دراسة المعاني في صلب اهتمامات علم اللغة العام، أو الألسنيّة، وتركتها الى علم سيكولجيّة الجهاز العصبي neuropsychologie، والعلوم الطبيعيّة،

۱۳. أنظر

١٤. أنظر

B. POTTIER: Vers une sémantique moderne, Strasbourg 1964.

A.J. GREIMAS: Sémantique structurale, Larousse, Paris 1966.

وتسويغ ذلك كا يزعم رائد هذه المدرسة، «أنّ المعنى الذي يتحدّد» بالموقف أو المقام الذي يقوم فيه المتكلّم بقول كلمة أو جملة، وردّ الفعل أو الاستجابة التي يتطلّبها ذلك من المستمع «بحاجة» الى توضيح. وهذا أمر صعب لأنّه ليس بإمكاننا نظرًا لمحدوديّة المعرفة الانسانيّة أن نلمّ إلمامًا كاملاً عن كلّ شيء في عالم المتكلّم.

على العكس من ذلك نستطيع أن نعرف كا يزعم بلومفيلد معنى أحد الأشكال اللغوية بشكل دقيق عندما يتعلق الأمر بإحدى المواد المحسوسة التي توفّرها المعرفة العلمية، فنستطيع مثلاً أن نعرف أسماء المعادن بالرجوع الى الكيمياء أو علم المعادن كأن نقول مثلاً، معنى كلمة ملح هو كلورير الصوديوم، لكن ليس لدينا طريقة لتعريف معاني كلمات مثل الحب والكراهية، وأمثال هذه الكلمات تكوّن الأغلبية العظمى من مفردات اللغة ٥٠.

## ٢.٣ المدرسة التوليديّة

يعتبر شومسكي N. Chomsky مؤسّس المدرسة التوليديّة من كبار الألسنيّن المعاصرين، فقد وسم بميسمه جميع الدراسات الألسنيّة سواءً كانت في علم الأصوات، أو التركيب أو المعاني، لكننا لن نستعرض من آرائه وآراء أتباعه سوى تلك الآراء المتعلّقة بعلم الدلالة.

لقد بدأ شومسكي أعماله بالتنكر للمعنى، لكن ما لبث أن أعاد إليه الاعتبار عندما أحس أنه لا يمكن الوصول الى نظرية متكاملة تشمل جوانب اللغة المتعدّدة من دون المعنى. لا بل أن عددًا من أتباعه أخذوا يصدّرون دراساتهم اللغوية بقضية المعنى، ثم ينتقلون الى دراسة التركيب النحوي، والصوتي، للجمل بهدف الوصول الى معرفة النظام الكامل لمدلولات الكلمات، وطرق اقترانها لتكوين الجمل المفهومة والمقبولة معنويًّا بقطع النظر عن الموقف أو المقام الذي ترد فيه هذه الجمل.

ويعتبر شومسكي وأتباعه أنَّ كلُّ جملة تتكوّن من بنيتين : واحدة

١٥. أنظر : نايف خرما، أضواء على الدراسات اللغويّة المعاصرة، سلسلة عالم المعرفة، الكويت ١٩٧٨
 ص ٢٢١.

سطحية وأخرى عمقية يمكن تحليل مؤلفاتها طبقًا لقواعد معينة. فجملة «الأولاد العقلاء يتصرفون بحكمة»

تتألُّف بنيتها العمقيّة من المؤلَّفات التالية :

(إسم + تعريف + تذكير + جمع) + (صفة + مطابقة للاسم) + (فعل + الزمن الحاضر + ضمير + مطابقة للاسم) + (حرف جر) + (إسم + نكرة + إفراد) 17.

إنّ قواعد شومسكي وأتباعه بالرغم من نجاحها في الكشف عن البنية العمقيّة لعدد لا متناه من الجمل، لم تستطع أن تفسّر عدم التوافق بين معاني المفردات المنظمة في جملة واحدة الأمر الذي دعا عالمي المعاني كاتس وفودر لفردات المنظمة في جملة واحدة الأمر الذي دعا عالمي المعاني كاتس وفودر المومسكي للمديّة تعتبر مكمّلة لقواعد شومسكي التوليديّة قوامها البحث عن معاني الكلمات بإرجاعها الى ما يسمّى بالمؤلّفات الأساسيّة، فكلمة رجل مثلاً تحلّل على ضوء هذه النظريّة بالشكل التالي:

إسم / محسوس / معدود / حي / بشري / ذكر / بالغ

و بمقارنة هذه الكلمة بكلمة قريبة منها في المعنى مثل «امرأة» نجد أنَّ المؤلَّفات الأساسيّة التي تكوّن معناها هي :

إسم / محسوس / معدود / حي / بشري / انثى / بالغ

وهي تختلف عن كلمة «رجل» بسمة واحدة هي سمة الجنس، في حين تشترك الكلمتان في جميع العناصر الأخرى.

#### ٤. العلاقات الدلالية

1.٤ يعرّف علم المعاني، أو علم الدلالة، بأنّه العلم الذي يعنى بدراسة الدلالات الألسنيّة، وعلى الأخصّ الجانب المعنوي من هذه الدلالات أي المدلول، والمدلول يُدرس على ضوء هذا العلم من عدّة جوانب.

الجانب الأوّل يتمثّل في العلاقات التي يقيمها المدلول مع الأشياء التي يوميء اليها أو يعبّر عنها (المفاهيم، العواطف، معطيات العالم الخارجي)،

والجانب الثاني يتمثّل في العلاقات التي يقيمها المدلول مع غيره من المدلولات عبر المحور النظمي syntagmatique والمحور الاستبدالي paradigmatique

والجانب الثالث يتمثّل في العلاقات التي تنشأ بين السمات sèmes الأساسيّة التي تتكوّن منها المدلولات.

#### ٢.٤ المدلولات والأشياء

لقد مثّلنا على العلاقة بين المدلولات والأشياء بمثّلث أوجدن وريتشاردز، وأشرنا في حينه الى أنّ العلاقات بين المدلولات والأشياء التي تسمّيها، هي غير مباشرة وأشرنا كذلك الى أن مفهوم الشيء (التفّاحة) يستحضر في الذهن مسمّى الشيء (كلمة تفّاحة) يستحضر المفهوم الذي تكوّنه عن هذا الشيء في أذهاننا.

### ٣.٤ العلاقة بين المدلولات

نعني بألعلاقة بين المدلولات، تلك العلاقة التي تنشأ بين المدلول الأساسي للكلمة والمدلولات الثانوية التي تضاف إليها من جرّاء السياق. فكلمة ديمقراطية تعني للذي يتنعم بها غير ما تعنيه للذي يعاني الاستبداد. وكلمة مستشفى تعني للمريض الذي عانى الألم غير ما تعنيه للذي لم يدخل المستشفى يومًا. إنّ الفرق بين المعنى الأساسي للكلمة، أو المعنى التصريحي، وبين المعنى الثانوي أو الايمائي هو الذي يفتح الباب أمام الشعراء في استغلال الرموز الثقافية والحضارية التي تحويها اللغة بالشكل الذي يناسب نزعاتهم الشعرية.

2.٤ يذهب العالم اللغوي غيرو P. Guiraud الى الاعتقاد بأنّ للكلمة أكثر من معنى تصريحي وآخر إيمائي نظرًا للنداعيات التي يمكن أن تحدثها أثناء الاستعمال ٧٠. فكلمة عمليّة على سبيل المئال تستدعي :

\_ معنى أساسيًّا: هو عبارة عن عدّة أفعال منظّمة من أجل هدف ما.

P. GUIRAUD: La sémantique, col. Que-sais-je? Paris 1982, p. 25-31. . ١٧ أنظر أيضًا تمّام حسّان، اللغة العربيّة معناها ومبناها، الهيئة المصريّة العامة للكتاب، مصر ١٩٧٣، ص. ٣١٦ وما بعد.

\_ معنى سياقيًا: العمليّات تتواصل في دلتا النيل.

\_ قيمة اجتاعية سياقية : العملية البوليسية (فتشوا عن البقرة) لم تستكمل بعد.

\_ قيمة انفعالية: هي عبارة عن موقفنا المؤيّد أو الشاجب تجاه عمليّة يُشكّ في نجاحها.

هذه التداعيات تؤثّر ولا شكّ، على بنية الكلمة الدلاليّة، وتحملها على التحوّل من جرّاء الاستعمال من معنى الى آخر. فكلمة ثقل المرتبطة بالوزن تحوّلت الى ثقل السنين (دلالة على الشيخوخة)، وكلمة بيت المرتبطة بالمكان أساسًا تحوّلت الى أهل البيت يحبّونه (دلالة على العاطفة).

## ٤.٥ تصنيف المدلولات

حظيت قضية تصنيف المدلولات بأبحاث عديدة من قبل علماء الدلالة، وقد انصبّت بمجملها حول الطريقة التي يمكن على ضوئها تصنيف المدلولات بشكل علمي يوازي الدالاات في علم الأصوات.

إِنَّ واقع هذَه الأبحاث التي ما زالت في طور التكوين لأ يكشف عن طريقة واحدة وإنّما عن عدّة طرق نستعرض أهمّها فيما يلي :

#### ١.٥.٤ الطريقة الشكلية

تقوم الطريقة الشكلية في تصنيف المدلولات على اعتبار مفاده أن بعض المدلولات يمكن الكشف عنه بواسطة علامات شكلية تبرزها دالات المدلول ذاتها. من ذلك : علم، نعلم، معلمون، علامة، تعليم، علماء، الخ. إن ما يجمع هذه الكلمات في بنية دلالية واحدة هو تفرعها عن أصل واحد، هو العين، واللام، والميم. تجدر الاشارة هنا الى أن هذه الطريقة التي تستعملها القواعد التقليدية تكشف عن القرابة بين مدلول هذه الكلمات لأنها تنتمي الى جذر واحد ولا تستطيع أن تفعل الشيء نفسه عندما يختلف الجذر مثل، لقن، درس، علم ١٨.

#### ٢.٥.٤ الطريقة السياقية

تِقُومِ الطريقةُ السياقيَّة في تصنيف المدلولات على اعتبارات لغويَّة منها أنَّ

G. MOUNIN: Clefs pour la sémantique, Seghers, Paris 1975, p. 55.

معنى الكلمة لا يمكن تحديده إلا بالمعدّل الوسطي لمجموع استعمالاتها. بكلمة أخرى إنّ الكلمة تبعًا لهذه الطريقة لا تفهم إلا من خلال السياق الذي ترد فيه، ولا يتحدّد معناها الأخير إلا من خلال إحصاء هذه السياقات وقد عبر ويتغنشتين عن هذه الطريقة بشكل حاسم عندما قال «إنّ الكلمة لا معنى لها وإنّما لها استعمالات». أمّا الألسنيّون التوزيعيّون distributionnelles ومن بينهم الفرنسي دوبوا J. Dubois، فهم يحدّدون سلّم الكلمات المتشابهة والمتناقضة دلاليًّا انطلاقًا من السياقات التي ترد فيها ١٩. فالفرق بين كلمة مرض، وجع، ألم، نَوْبَة، فرق يحدّده وقوع كلّ كلمة من هذه الكلمات في سياق مختلف عن الآخر.

#### ٣.٥.٤ الطريقة الموضعية

تقوم الطريقة الموضعيّة في تصنيف المدلولات على اعتبار مفاده أنّ معنى الكلمة لا يتحدّد إلّا من خلال الموضع الذي يكون فيه قائلها من جهة، والموقف الذي يتّخذه سامع الكلمة لدى سماعها من جهة ثانية. وتؤكّد هذه الطريقة على سلوك الكلمات الانساني، وتحصر همّها في الكلمات المنطوقة والمسموعة، أما أهمّيتها فتكمن في رصد طرق تعلّم الأطفال للغة، وطرق استعمالها.

#### ٤.٥.٤ الحقول الدلالية

تعتبر طريقة تصنيف المدلولات حسب الحقول الدلاليّة، الطريقة الأكثر حداثة في علم المعاني، فهي لا تسعى الى تجديد البنية الداخليّة لمدلول المونمات وحسب، وإنّما الى الكشف عن بنية أخرى تسمح لنا بالتأكيد أنّ هناك قرابة دلاليّة بين مدلولات عدد معين من المونمات.

هذه الطريقة لفت الانتباه اليها سوسور في حديثه عن علاقات التداعي التي تنشأ بين الكلمات خاف، ارتعب، فزع، هلع، الخ. ووضّحه بشكل أفضل J. Trier في حديثه عن العلاقات المعنويّة التي تنشأ بين المفردات عبر المحور النظمي والاستبدالي ٢٠.

وتصنّف هذه الطريقة مدلولات المونمات monèmes (أو الكلمات

١٩. راجع مفهوم ديبوا لتصنيف المدلولات في كتابه :

J. DUBOIS : Le vocabulaire politique et social en France de 1869 à 1872. Larousse, Paris 1963.

۲۰ أنظر كتاب J. LYONS المشار إليه آنفًا، ص ۲۰۲ و ما بعد.

بتوسّع) في حقول مفهوميّة ألفها الفكر البشري، من ذلك مثلاً حقل الكلمات التي الكلمات التي تدل على الحيوانات الأليفة أو المتوحّشة، وحقل الكلمات التي تدلّ على السكن أو على صلة القرابة.

ولا تصنف هذه الطريقة مدلول المونمات في حقول دلاليّة مبنيّة على القرابة المعنويّة وحسب، وإنّما تصنفها في حقول مبنيّة من الترادف أو التماثل (عامل - شغيل - كادح) وأخرى مبنيّة على التضاد (رجل / أنثى)، ليل / نهار)، (أسود / أبيض)، وثالثة مبنيّة على علاقة الصغير بالكبير أو الكبير بالصغير (وردة - زهرة، طفل - أب)، ورابعة مبنيّة على علاقات التدرّج بالصغير (وردة - زهرة، طفل - أب)، ورابعة مبنيّة على علاقات التدرّج (جليد - صقيع، برودة - فتورة، سخونة - غليان) وسادسة مبنيّة على السببيّة (علم، عرف، تقدّم).

# ٤.٥.٥ التحليل المؤلّفاتي

لا شك أن الغالبية العظمى من علماء الدلالة في أوروبا وأميركا يهتمون اليوم بالتحليل المؤلفاتي، الذي يعتبر بوجه عام مكملاً لتصنيف المدلولات حسب الحقول الدلالية. والتحليل المؤلفاتي analyse componentielle في وصف معاني الألفاظ والتراكيب اللفظية يقوم على فرضية مفادها أنّه بالامكان وصف الكلمة، أو بتعبير أكثر تقنية المونيم واللكسيم الطلاقًا من الممات المعنوية المؤلفات الأساسية لهذا اللكسيم، أو بالأحرى انطلاقًا من السمات المعنوية المتميزة traits distinctifs التي يشترك فيها مع غيره من اللكسيمات. فمعنى كلمة رجل (لكسيم رجل) على سبيل المثال يحتوي على المؤلفات، أو بالأحرى على السمات المعنوية التالية (ذكر + بالغ + بشري) أما معنى كلمة امرأة فلا يختلف عن معنى كلمة رجل إلا من حيث الذكورة (أنثى + بالغ + بشري). هذه المؤلفات التي تكون المعنى الأساسي للكلمة قابلة للاستبدال هذه المؤلفات التي تكون المعنى الأساسي للكلمة قابلة للاستبدال دمستهدال التالي:

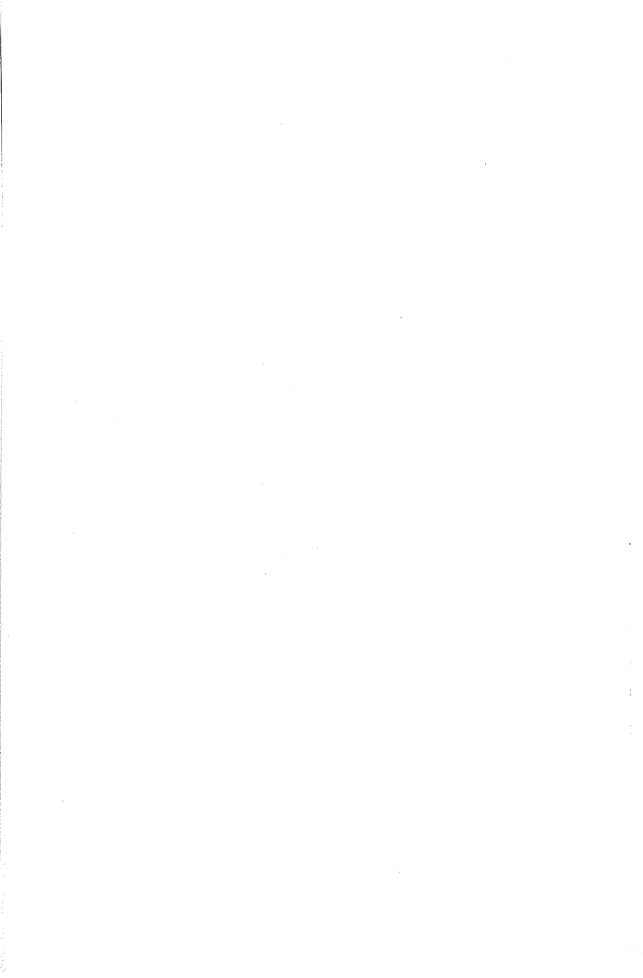
سيّارة: (عربة + يدفعها محرّك + تسير على أربع عجلات + تستعمل لنقل الناس).

فإذا ما استبدلنا «أربع عجلات» بعجلتين حصلنا على الطنبر، وإذا ما استبدلنا «لنقل الناس» بنقل البضائع حصلنا على سيّارة لشحن البضائع. ويعود الفضل في تأسيس هذا الاتجاه، في تحليل معاني الكلمات انطلاقًا من العناصر

الأساسية التي تتكون منها الى العالم الدانمركي يمسلاف H. Hjelmslev الأساسية التي تتكون منها الى العالم الدانمركي يمسلاف وجهات وجهات اللذين اعتبرا بالرغم من اختلاف وجهات نظرهما، أنه من الممكن تطبيق مبادىء تروبتسكوي T. Troubetskoy في مجال الفونولوجيا على علم الدلالة وعلم التراكيب.

نشير في هذا السياق الى أن المفردات التي تندرج في حقول دلاليّة مبنيّة على أساس التدرّج، والسببيّة، يمكن إعادة تحليلها على ضوء التحليل المؤلّفاتي الذي يلحظ معالجة تبيان العلاقات التضمينيّة بين نفي الجمل وتأكيدها. أو بين غيابها وبروزها. نشير كذلك الى أنّ التحليل المؤلّفاتي باستيحائه وسائل البحث في العلوم الانسانيّة الأخرى خاصّة الأنتربولوجيا، والأنتولوجيا، يسعى لأن يكون الاتجاه الأكثر جدّية وشمولاً من بين الاتجاهات التي يرعاها علماء الألسنيّة في وقتنا الحاضر.

L. HJELMSLEV : Protégomènes à une théorie du langage, trad. Fr, Minuit, Paris 1978. أنظر .٢٦ . أنظر .٢٢ أنظر .٢٣ .



# • من أجل علم دلالة عربي نصوص من التراث العربي

تم اختيار هذه النصوص لابراز ما للعرب من مساهمات بناءة في مجال علم الدلالة الألسني. واختيارنا لهذه الكتابات هو من باب التمثيل لا من باب الاحاطة الكاملة. وذلك لأننا نقصد إثارة القارىء العربي لما في تراثه من كنوز ثمينة اذا ما كشف الغطاء عنها وضعت في مصاف الجهود العالمية في هذا الحقل اللغوي الذي يعتبر من أبرز الحقول العلمية حداثة نظرًا لارتباطه بالعلوم الانسانية والاجتاعية.

#### ماهية اللغة ١

«أما حدّها فإنّها أصوات يعبّر بها كل قوم عن أغراضهم، هذا حدّها. وأمّا اختلافها فلما سنذكره من باب القول عليها: أمواضعة هي أم إلهام. وأمّا تصريفها ومعرفة حروفها فإنها فعلة من لغوت. أي تكلّمت؛ وأصلها لغنة ككرة، وقُلَة، وثُبَة، كلّها لاماتها واوات؛ لقولهم: كرويت بالكرة، وقلوت بالقلة، ولأنّ ثُبَة كأنها من مقلوب ثاب يثوب. وقد دللت على ذلك وغيره من نحوه في كتابي في «سرّ الصناعة» وقالوا فيها لُغات ولُغُون، ككُراتٍ وعُيره من نحوه في كتابي في «سرّ الصناعة» وقالوا فيها لُغات ولُغُون، ككُراتٍ وكُرون وقيل منها لِغي يلغَى إذا هذَى (ومصدره اللّغا) قال:

ورب أسرابِ جحيح ِ كُظَّم ِ عن اللغا وَرَفْثِ التَّكَلُّم ِ

ابن جنّی، الخصائص، تحقیق محمد علی النجار، دار الهدی للطباعة والنشر، الطبعة الثانیة، بیروت من دون تاریخ، ج ۱، ص ۳۳.

وكذلك اللَّغُو؛ قال الله سبحانه وتعالى : «وإذا مرّوا باللغو مرّوا كراما» أي بالباطل، وفي الحديث : «من قال في الجمعة ِ : صه فقد لغا» أي تكلم. وفي هذا كاف».

### نشأة اللغة ٢

(هذا موضع محرج الى فضل تأمّل؛ غير أن أكثر أهل النظر على أن أصل اللغة إنما هو تواضع واصطلاح، ولا حي (وتوقيف). إلّا أنّ أبا علي رجمه الله، قال لي يومًا : هي من عند الله، واحتج بقوله سبحانه : وعلم آدم الأسماء كلّها، وهذا لا يتناول موضع الحلاف. ذلك أنّه لا يجوز أن يكون تأويله : أقدر آدم على أن واضع عليها. وهذا المعنى من عند الله سبحانه لا محالة. فإذا كان ذلك محتملاً غير مستنكر سقط الاستبدال به. وقد كان أبو علي رحمه الله أيضًا قال به في بعض كلامه. وهذا أيضًا رأى أبي الحسن؛ على أنه لم يمنع قول من قال : إنّها تواضع منه. على أنه قد فُسر هذا بأن قيل : إنّ الله سبحانه علم آدم أسماء جميع المخلوقات، بجميع اللغات: العربية، والفارسية، والسريانية والعبرانية، والرومية، وغير ذلك من سائر اللغات؛ فكان آدم وولده يتكلّمون بها، ثمّ إنّ ولده تفرّقوا في الدنيا، وعلِق كلّ منهم بلغة من تلك اللغات، فغلبت عليه، واضمحل عنه ما سواها لبعد عهدهم بها. وإذا كان الخبر الصحيح قد ورد بهذا وجب تلقيه باعتقاده، والانطواء

على القول به...
ثمّ لنعد فلنقل في الاعتلال لمن قال بأنّ اللغة لا تكون وحيًا. وذلك ثمّ أنهم ذهبوا إلى أنّ أصل اللغة لا بدّ فيه من المواضعة، قالوا: وذلك كأن يجتمع حكيمان أو ثلاثة فصاعدًا، فيحتاجوا إلى الابانة عن الأشياء والمعلومات، فيضعوا لكلّ واحد منها سمةً ولفظًا، إذ ذكر عرف به مسمّاه، ليمتاز من غيره، وليُغنَى بذكره في إحضاره إلى مرّة العين، فيكون ذلك أقرب وأخف وأسهل من تكلّف إحضاره، لباوغ الغرض في إبانة حاله. بل قد يحتاج وأخف وأسهل من تكلّف إحضاره، لباوغ الغرض في إبانة حاله. بل قد يحتاج في كثير من الأحوال إلى ذكر ما لا يمكن إحضاره ولا إدناؤه، كالغاني، وحال أبي كثير من الأحوال إلى ذكر ما لا يمكن إحضاره ولا إدناؤه، كالغاني، وحال اجتماع الضدّين على الحلّ الواحد، كيف يكون ذلك لو جاز، وغير هذا

٢. المرجع نفسه، ج ١، ص ١٤٠.

مما هو جارٍ في الاستحالة والبعد مجراه، فكأنّهم جاؤوا الى واحد من بني آدم، فأومأوا إليه، وقالوا: إنسان إنسان إنسان، فأيّ وقت سمع هذا اللفظ علم أنّ المراد به هذا الضرب من المخلوق، وإن أرادوا سِمة عينه أو يده أشاروا الى ذلك، فقالوا: يد، عين، رأس، قدم أو نحو ذلك. فمتى سُمِعت اللفظة من هذا عُرِف معناها. وهلمّ جرّا فيما سوى هذا من الأسماء، والأفعال، والحروف. ثم لك بعد ذلك أن تنقل هذه المواضعة الى غيرها فتقول: الذي اسمه إنسان فليجعل مكانه سَرْ؛ وعلى هذا بقيّة الكلام. وذهب بعضهم الى أن أصل اللغات كلّها إنّما هو من الأصوات المسموعات، كدويّ الريح، وحنين الرعد، وخرير الماء، وشحيج الحمار، ونعيق الغراب، وصهيل الفرس، ونزيب الظبي ونحو ذلك. ثم ولدت اللغات عن ذلك فيما بعد. وهذا عندي وجه صالح، ومذهب متقبّل».

### الكلام والقول ٣

«أمّا الكلام فكل لفظ مستقلِّ بنفسه، مفيد لمعناه، وهو الذي يسمّيه النحويّون الجُمَل، نحو زيدٌ أخوك، وقام محمّد، وضرب سعيد، وفي الدار أبوك، وصه، ومه، ورويد، وحاء وعا: في الأصوات، وحس، والت، وأف، وأوّه. فكل لفظ استقل بنفسه، وجنيت منه ثمرة معناه فهو كلام.

وأمّا القولُ فأصله أنه كل لفظ مُذِل به اللسان، تامّاً كان أو ناقصًا، فالتامُ هو المفيد، أعني الجملة وما كان في معناها، من نحو صه، وإيه. والناقص ما كان بضدّ ذلك، نحو زيد، ومحمد، وأن، وكان أخوك، إذا كانت الزمانية لا الحدثية. فكل كلام قول، وليس كل قول كلاما. هذا أصله...

ومن أدل الدليل على الفرق بين الكلام والقول إجماع الناس على أن يقولوا: القرآن قول الله؛ وذلك أن هذا موضع ضيّق متحجّر، لا يمكن تحريفه، ولا يسوغ تبديل شيء من حروفه. فعبّر لذلك عنه بالكلام الذي لا يكون إلا أصواتًا تامةً مفيدة، وعدل به عن القول الذي قد يكون أصواتًا غير مفيدة، وآراء معتقدة».

۳. المرجع نفسه، ج ۱، ص ۱۸.

أنواع الكلام أ

«زعم قوم أنّ الكلام ما سُمِع وفُهِم، وذلك قولنا: قامَ زيدَ وذهب عمرو. وقال قوم: الكلام حروف مُؤلَّفة دالّة على معنى. والقولان عندنا متقاربان لأنّ المسموع المفهوم لا يكاد يكون إلّا بحروف مؤلّفة تدلّ على معنى».

أنواع الكلام °

«ثم قلت! والكلام قَوْل مفيد مقصود.

للكلام معنيان : اصطلاحي، ولغوي.

فأمّا معناه في الاصطلاح فهو: القَوْل المفيد، وقد مضى تفسير القول، وأما المفيد فهو الدال على معنى يَحسُن السكوت عليه نحو «زيد قائم» و «قائم أخوك» بخلاف نحو «زيد» ونحو «غلام زيد» ونحو «الذي قام أبوه» فلا يُسمّى شيء هذا مُفيدًا لأنه لا يحسن السكوت عليه، فلا يُسمّى كلامًا.

وأمَّا معناه في اللغة فإنَّه يطلق على ثلاثة أمور :

أحدها: الحدث الذي هو التكليم، تقول أعجبني كلامُك زَيْدًا، أي تكليمُك إيَّاه، وإذا استعمل بهذا المعنى عَمِل عَمَل الأفعال كما في هذا المثال...

والثاني: ما في النفس ممّا يُعَبّر عنه باللفظ المفيد، وذلك كأن يقوم بنفسك معنى «قام زيد» أو «قَعَد عمرو» ونحو ذلك؛ فيسمّى ذلك الذي تخيّلته كلامًا...

والثالث: ما تحصل به الفائدة، سواءً كان لفظًا، أو خطًا، أو إشارة، والثالث: ما تحصل به الفائدة، سواءً كان لفظًا، أو خطًا، أو إشارة، أو ما نطق به لسان الحال، والدليل على ذلك في الخط قول العرب: «القلم أحد اللّسانين» وتسميتهم ما بين دَفّتي المصحف «كلام الله»، والدليل على ذلك في الاشارة قوله تعالى: «آيتُكَ ألّا تُكلّم الناس ثلاثة أيّام إلّا رَمْزًا» فاستثنى الرمز من الكلام»

٤. ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، تحقيق شويمي، منشورات بدران، بيروت ١٩٦٤، ص ٨٢.
 ٥. ابن هشام الأنصاري، شرح شذور الذهب، تحقيق محمّد مي الدين عبد الحميد، المكتبة التجاريّة الكبرى، مصر، دون تاريخ، ص ٢٩.

#### الدلالة وأدواتها ٦

«قلت: الكلمة قَوْلٌ مُفرد.

وأقول : في الكلمة ثلاث لغات، ولها معنيان :

ــ أمّا لغاتها فَكَلِمَةً على وزن تَمْرَة، وهي الفصحى ولغةُ أهل الحجاز، وبها جاءَ التنزيل وجمعها كَلِمَ كَنبق، وكِلْمةً، على وزن سِدْرَةٍ، وكَلْمَةً على وزن تَمْرَة، وهما لغتا تميم، وجمع الأولى كسِدْر، والثانية كلْمَ كَتَمْرٍ.

وكذلك كل ما كان على وزن فَعِل لَّ فَعِل وَكَٰتِفٍ لَّ فَإِنّه عَلَى وَكُنِفٍ لَّ فَإِنّه يَجُوزُ فِي اللغاتُ الثلاث، فإن كان الوسط حرف حلْقٍ جاز فيه لغة رابعة، وهي اتباع الأوّل لِلثاني في الكسر، نحو : فِخِذٍ وشِهِدَ.

وأمَّا معنياها فأحدها اصطلاحيّ، وهو ما ذكرت.

والمرادُ بالقول : اللفظ الدال على معنى، كرجل وفرس، بخلاف الخطّ مثلاً فإنّه وإن دلّ على معنى لكنه ليس بلفظ، وبخلاف المُهمَل \_ نحو : دَيْز : مقلوب زيْدِ \_ فإنّه وإن كان لفظًا لكنه لا يدل على معنى، فلا يسمّى شيء من ذلك ونحوه قولاً.

والمراد بالمفرد: ما يدلّ جُزْؤه على جُزءِ مَعْناهُ، كَمَ مَثْلنا من قولنا رجل وفرس، ألا ترى أن أجزاء كلّ منهما \_ وهي حروفه الثلاثة \_ اذا انفرد شيء منها لا يدلّ على شيء ممّا دلّت عليه جُمْلتَهُ، بخلاف قولنا: «غُلامُ زِيْدِ» فإنّه مركّب لأنّ كلاً من جزئيه \_ وهما غلام، وزيد \_ دالّ على جُزء المعنى الذي دلّت عليه جملة \_ «غلام زيد».

والمعنى الثاني لغويّ، وهو الجمَلُ المفيدة، قالَ الله تعالى : (كَلاّ إنّها كَلِمةً هو قائِلُها) إشارة الى قول القائل : (رَبّ ارْجعُونِ لَعلّي أَعْملُ صالحًا فيما تَركْتُ)».

#### معاني الدلالة ٧

«ومرجعها الى ثلاثة : وهي المعنى والتفسير والتأويل. وهي وإن اختلفت فإنّ المقاصد بها متقاربة.

٦. المرجع نفسه، ص ١٢.

٧. ابن قارس، الصاحبي...، المرجع المذكور آنفًا، ص ١٩٣.

فأمّا المعنى فهو القصد والمراد، يُقال: عَنَيْتُ بالكلام كذا، أي قصدتُ وعَمَدْتُ ... وعَمَدْتُ ...

وقال قوم اشتقاق المعنى من الاظهار، يقال عَنَت القِربَةُ إذا لم تحفظ الماء بل أظهرته... قال القرّاء «لم تعْنُ بلادنا بشيء» اذا لم تنبت. وحكى الماء بل أظهرته... قال القرّاء «لم تعْني. فإن كان هذا فإن المراد بالمعنى الشيء ابن السكّيت: لم تعْن من عَنَت تعْني. فإن كان هذا فإنّ المراد بالمعنى الشيء الن السكّيت: لم تعْن من عَنت تعْني، فإنّ التفصيل، كذا قال ابن عباس في الذي يفيده اللفظ... وأمّا التفسير فإنّه التفصيل، كذا قال : تفصيلاً. قوله \_ جل ثناؤه \_ (وأحسن تفسيرًا، الفرقان ٢٥ / ٣٣)، قال : تفصيلاً. وأمّا اشتقاقه فمن الفسر...

وأمّا التأويل فآخر الأمر وعاقبته، يقال الى أي شيء مآل هذا الأمر؟ أي مصيره، وآخره، وعقباه، وكذا قالوا في قوله ـ جلّ ثناؤه (وما يَعْلَمُ أي مصيره، وآخره، وعقباه، وكذا قالوا في قوله ـ جلّ ثناؤه (الله ـ تأويله إلّا الله، آل عمران ٣ / ٧)، أي لا يعْلَم الآجال والمُدَد إلّا الله ـ تأويله إلّا الله، آل عمران ٣ / ٧)، أي لا يعْلَم الآجال والمُدَد إلّا الله ـ جلّ ثناؤه... واشتقاق الكلمة من المآل وهو العاقبة والمصير».

## علاقة اللفظ بالدلالة ^

«نقل أهل أصول الفقه عن عبّاد بن سليمان الصيمري، من المعتزلة، أنّه ذهب الى أنّ بين اللفظ ومدلوله مناسبة طبيعيّة حاملة للواضع على أن يضع، ذهب الى أنّ بين اللفظ ومدلوله مناسبة طبيعيّة حاملة للواضع على أن يضع. قال: وإلّا لكان تخصيص الاسم المعيّن بالمسمّى المعيّن ترجّعًا من غير مرجّع. وكان بعض من يرى رأيه يقول إنّه يعرف مناسبة الألفاظ لمعانيها، فسئل ما وكان بعض من يرى رأيه يقول إنّه يعرف مناسبة الألفاظ لمعانيها، فسئل ما مسمّى (إذغاغ)؟ وهو بالفارسيّة الحجر، فقال! أجد فيه يُبْسًا شديدًا، وأراه الحجر.

وأنكر الجمهور هذه المقالة وقال: لو ثبت ما قاله لاهتدى كل انسان الى كل لغة، ولما صح وضع اللفظ للضدين، كالقرء: للطهر والحيض، والجون: للأبيض والأسود، وأجابوا عن دليله بأن التخصيص بإرادة الواضع المختار، خصوصًا إذا قلنا: الواضع هو الله تعالى، فإن ذلك كتخصيصه وجود العتار، خصوصًا وقت. وأمّا أهل اللغة والعربيّة فقد كادوا يُطبقون على ثبوت العالم بوقت دون وقت. وأمّا أهل اللغة والعربيّة فقد كادوا يُطبقون على ثبوت المناسبة بين الألفاظ والمعاني، لكنّ الفرق بين مذهبهم ومذهب عباد أن عبادًا

٨. السيوطي، المزهر في علوم اللغة، دار احياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاء، المسألة العاشرة.

يراها ذاتيّة موجبة، بخلافهم وهذا كما تقول المعتزلة بمراعاة الأصلح في أفعال الله تعالى وجوبا، وأهل السنّة لا يقولون بذلك مع قولهم إنه تعالى يفعل الأصلح، لكنّ فضلاً منه ومنّا لا وجوبًا. ولو شاء لم يفعله...

وقد عقد ابن جني في الخصائص بابًا لمناسبة الألفاظ للمعاني وقال : أعلم أنّ هذا موضع شريف لطيف، وقد نبّه عليه الخليل : كأنّهم توهّموا في صوت الجُنْدُب استطالة ومدًّا، فقالوا : صرّ. وفي صوت البازي تقطيعًا فقالوا : صرصر. وقال سيبويه في المصادر التي جاءت على الفعلان : إنّها تأتي للاضطراب والحركة، نحو النقزان والغثيان، فقابلوا بتوالي حركات الأمثال توالي حركات الأفعال.

قال ابن جني: وقد وجدت أشياءً كثيرة من هذا النمط من ذلك المصادر الرباعيّة المضعّفة تأتي للتكرير نحو: الزعزعة والقلقلة، والصلصلة، والقعقعة، والجرجرة والقرقرة.

ووجدت أيضًا الفعَلى في المصادر والصفات إنّها تأتي للسرعة نحو: البَشكى والجَمَزى والوَلَقَى...

كذلك جعلوا تكرير العين نحو: فرّح وبشّر، فجعلوا قوّة اللفظ لقوّة المعنى، وخصّوا بذلك العين، لأنّها أقوى من الفاء واللام، إذ هي واسطة لهما ومكنونة بهما، فصارا كأنّهما سياج لها، ومبذولان للعوارض دونها، ولذلك تجد الاعلال بالحذف فيهما دونها.

فأمّامقابلة الألفاظ بما يشاكل أصواتها من الأحداث فباب عظيم واسع، ونهج مُتلئب عند عارفيه مأموم، وذلك أنّهم كثيرًا ما يجعلون أصوات الحروف على سمت الأحداث والمعبّر بها عنها، فيعدّلونها بها، ويجتذونها عليها، وذلك أكثر مما نقدّره، وأضعاف ما نستشعره. من ذلك قولهم : خضيم وقضيم، فالخضم لأكل الرّطب، كالبطيخ والقثاء وما كان من نحوها من المأكول الرطب، والقضم لأكل اليابس نحو قضمت الدابة شعيرها، ونحو ذلك. وفي الخبز: قد يدرك الخضم بالقضم. أي قد يدرك الرخاء بالشدّة، واللين بالشظف، وعليه قول أبي الدرداء : يخضمون ونقضم والموعد الله. فاحتاروا الخاء لرخاوتها للرطب والقاف لصلابتها لليابس، حدوا لمسموع فاختاروا على محسوس الأحداث، ومن ذلك قولهم النضح للماء ونحوه، الأصوات على محسوس الأحداث، ومن ذلك قولهم النضح للماء ونحوه،

والنضج أقوى منه، قال الله سبحانه: فيهما عينان نضّاختان، فجعلوا الحاء لرقتها للماء الخفيف، والخاء لغلظها لما هو أقوى منه. ومن ذلك قولهم القدّ طولاً، والقطّ عرضًا، لأن الطاء أخفض للصوت وأسرع قطعًا له من الدال المستطيلة، فجعلوا الطاء المناجزة لقطع العرض، لقربه وسرعته، والدال المماطلة لما طال من الأثر، وهو قطعه طولاً.

قال : وهذا الباب واسعا لا يمكن استقصاؤه».

## اكتساب اللغة ٩

«تؤخذ اللغة اعتيادًا كالصبي العربي يسمع أبويه وغيرهما، فهو يأخذ اللغة عنهم على مرّ الأوقات. وتؤخذ تلقُّنًا من مُلقِّن. وتؤخذ سماعًا من الرواة الثقات ذوي الصُدْق والأمانة، ويُتَّقى المظنّون.

فحدَّثنا علي بن ابراهيم عن المعدَّاني عن أبيه عن مَعْروف بن حسّان عن اللّيث عن الخليل قال: ﴿إِنَّ التحارير ربَّما أدخلوا على الناس ما ليس من كلام العرب إرادة اللِّبس والتَعنيت» قلنا: فليتحرّ آخذ اللغة وغيرها من العلوم أهل الأمانة والثقة والصُّدق والعدالة، فقد بلغنا من أمْر بعض مَشْيَخة بغداد ما بلغنا. والله \_ جل ثناؤه \_ نستهدي التوفيق، وإليه نرغب في إرشادنا لسبل الصُدق، إنّه خير موفّق ومعين».

# مقام الكلام ومقاله '

«وقال ينبغي للمتكلّم أن يعرف أقدار المعاني، ويوازن بينها وبين أقدار المستمعين، وبين أقدار الحالات، فيجعل لكل طبقة من ذلك كلامًا، ولكل حالة من ذلك مقامًا، حتى يقسّم أقدار الكلام على أقدار المعاني، ويقسّم المعاني على أقدار المقامات، وأقدار المستمعين على أقدار تلك الحالات».

٩. ابن فارس، الصاحبي...، المرجع المذكور آنفًا، ص ٣. ١٠. الجاحظ، البيان والتبيين، تحقيق عبد السلام، محمّد هارون، مكتبة الخانجي بمصر، القاهرة ١٩٦٠، ج ۱، ص ۱۳۹.

### المعنى العقلي والتخييلي ١١

«اعلم إنّ الحكم على الشاعر بأنّه أخذ من غيره وسرق، واقتدى بمن تقدّم وسبق، لا يخلو مِن أن يكون في المعنى صريحًا أو في صيغة تتعلُّق بالعبارة. ويجب أن نتكلّم أوّلاً على المعاني، وهي تنقسم أوّلاً قسمين : عقليّ وتخييلي وكلُّ واحد منهما يتنوّع، فالذي هو العقلي على أنواع : أوَّلها عقليُّ صحيحُ مجراه في الشعر والكتابة، والبيان والخطابة، مجرى الأدلّة التي يستنبطها العقلاء، والفوائد التي تثيرها الحكماء، ولذلك تجد الأكثر من هذا الجنس منتزعًا من أحاديث النبي (صلعم) وكلام الصحابة رضي الَّله عنهم، ومنقولاً من آثار السلف الذين شأنهم الصدق، وقصدهم الحقّ أو ترى له أصلاً في الأمثال القديمة والحكم المأثورة عن القدماء... (من ذلك) قول الله تعالى «إن أكرمكم عند الله أتقاكم... وأمّا القسم التخييلي فهو الذي لا يمكن أن يقال إنَّه صِدقٌ وإنَّ ما أثبتَه ثابت، وما نفاه منفيّ. وهو مفتنَّ المذاهب، كثير المسالك، لا يكاد يحصر إلا تقريبًا... ومثاله قول أبي تمام:

لا تُنكري عَطَلَ الكريم من الغِني فالسيلُ حربٌ للمكان العالي

### المعنى الايمائي ١٢

«العرب تشير الى المَعْني إشارة إيماء دون التصريح، فيقول القائل « لو أَنَّ لي مَنْ يقبل مشورتي لأشرتُ»، وإنَّما يحثْ السَّامع على قبول المشورة. وهو في أشعارهم كثير قال الشاعر (طويل):

إذا غرّد المُكّاء في غير رَوْضَةٍ فويْلَ لأهل الشَّاءِ والحَمراتِ أوما الى الجدب، فذلك أن المكّاء يألف الرياض فإذا أجْدَبت الأرض سَقَط في غير رؤضة».

## تطوّر المعنى ١٣

«أُمَّا بعد، فإني رأيت كثيرًا من المنتسبين الى العلم يتكلَّمون بكلام العوام

١١. الجرجاني؛ أسرار البلاغة، تحقيق ه. ريتر، مطبعةوزارة المعارف، استانبول ١٩٥٤، ص ٢٤٥.

١٢. ابن فارس، الصاحبي...، المرجع المذكور آنفًا، ص ٢٤٩.

١٣. ابن الجوزي، تقويم اللسان، تحقيق عبد العزيز مطر، دار المعرفة، مصر ١٩٦٦، ص ٧٤.

المرذول جريًا منهم على العادة وبعدًا عن علم العربيَّة. ورأيت بيان الصواب في كلامهم مبدّدا في كتب أهل اللغة، وجمعه ويثقل عنه المتكاسل عن طلب العلم، فقد أفرد قوم ما يلحن فيه العوام (اللحن في رأينا ظاهرة من ظواهر التطوّر في اللغة، الأشارة لنا)، فمنهم من قصّر ومنهم من ردّ ما لا يصلح ردّه. فرأيت أن أنتخب من صالح ذلك ما تعمّ به البلوي، دون ما يشِذُ استعماله ويندر، وأرفض من الغيط ما لا يكاد يخفي.

وأعلم أنَّ غِلط العامَّة يتنوّع: فتارةً يضمُّون المكسور، وتارةً يكسرون المضموم، وتارةً يمدّون المقصور، وتارةً يقصّرون الممدود، وتارةً يشدّدون المخفَّف وتارة يخفَّفون المشدّد وتارةً يزيدون في الكلمة وتارةً ينقصون منها، وتارةً يضعونها في غير مواضعها الى غير ذلك من الأقسام».

# المعنى بين الحقيقة والمجاز 🖖

«وقد ذهب قوم الى أنّ الكلام كلّه حقيقة لا مجاز فيه، وذهب آخرون إلى أنَّه كلَّه مجاز لا حقيقة فيه، وكلا هذين المذهبين فاسد عندي.

وسأجيب الخصم عما ادّعاه فيهما، فأقول :

محلُّ النزاع هو أنَّ اللغة كلُّها حقيقة أو أنَّها كلُّها مجاز، ولا فرق عندي بين قولك إنها كلُّها حقيقة أو إنها كلُّها مجاز، فإن كلا الطرفين عندي سواء؟ لأن منكرهما غير مسلّم لهما، وأنا بصدد أن أبيّن أنّ في اللغة حقيقةً ومجازًا، والحقيقة اللغوية هي حقيقة الألفاظ في دلالتها على المعاني، وليست بالحقيقة التي هي ذات الشيء أي نفسه وعينه، فالحقيقة اللفظية إذا هي دلالة اللفظ على المعنى الموضوع له في أصل اللغة، والمجاز هو نقل المعنى عن اللفظ الموضوع له الى لفظٍ آخر غيره.

وتقرير ذلك بأن أقول:

المخلوقات كلُّها تفتقر الى أسماء يستدلُّ بها عليها، ليعرف كلٌّ منها باسمه، من أجل التفاهم بين الناس، وهذا يقع ضرورة لا بدّ منها، فالاسم الموضوع بإزاء المسمّى هُو حقيقة له، فإذا نقلَ الى غيره صار مجازًا، ومثال ذلك أنّا

<sup>14.</sup> ابن الأثير، **المثل السائر**، تحقيق محمّد محي الدين عبد الحميد، مصطفى البابي الحلبي، مصر ١٩٣٩، ج ۱، ص ۵۹.

إذا قلنا شمس أردنا به هذا الكوكب العظيم الكثير الضوء، وهذا الاسم له حقيقة، لأنه وضع بإزائه، وكذلك إذا قلنا بحر أردنا به هذا الماء العظيم المجتمع الذي طعمه ملح، وهذا الاسم له حقيقة لأنه وضع بإزائه فإذا نقلنا الشمس الى الوجه المليح استعارة كان ذلك له مجازًا لا حقيقةً.

## أنواع الدلالات ١٥

«يسمّى الشيئان المختلفان بالاسمين المختلفين، وذلك أكثر الكلام كرجل وفرس. وتسمّى الأشياء الكثيرة بالاسم الواحد نحو : عين الماء وعين المال، ويسمّى الشيء الواحد بالأسماء المختلفة نحو : السّيف والمُهنّد والحسام. والذي نقوله في هذا إن الاسم واحد هو السّيف، وما بعده من الألقاب صفات. ومذهبنا أنّ كل صفة منها فمعناها غير معنى الأخرى. وقد خالف في ذلك قوم فزعموا أنّها — وإن اختلفت ألفاظها — فإنّها ترجع الى معنى واحد، وذلك قولنا : سيف وعَضْب وحُسام. وقال آخرون : ليس منها اسم ولا صفة إلا ومعناه غير معنى الآخر، قالوا : وكذلك الأفعال، منها اسم ولا صفة إلا ومعناه غير معنى الآخر، ونام، وهجع، قالوا : ففي عحد معنى ليس في جلس، وكذلك القول فيما سواه وبهذا نقول، وهو مذهب شيخنا أبي العباس أحمد ابن يحيى ثعلب. واحتج أصحاب المقالة الأولى بأنّه شيخنا أبي العباس أحمد ابن يحيى ثعلب. واحتج أصحاب المقالة الأولى بأنّه وذلك أنّا نقول في لا رَيْب فيه : لا شكّ فيه، فلو كان الريْب غير الشك وذلك أنّا نقول في لا رَيْب فيه : لا شكّ فيه، فلو كان الريْب غير الشك لكانت العبارة عن معنى الرَيْب بالشكّ خطأ، فلما عُبّر عن هذا بهذا عُلم أن العبى واحد...

ومن سنّن العرب في الأسماء أن يسمّوا المتضادين باسم واحد نحو الجَوْن للأسود، والجَوْن للأبيض. وأنكر ناس هذا المذهب وأنّ العرب تأتي باسم واحد لشيء وضدّه».

أنواع الدلالات ١٦

«قال الشيخ أبو هلال الحسن بن عبد الَّله بن سهل رحمه الَّله تعالى :

١٥. ابن فارس، الصاحبي...، المرجع المذكور آنفًا، ص ٩٨.

١٦. أبو هلال العسكريّ، الفروق في اللغة، دار الآفاق، ط ٢، بيروت ١٩٧٧، ص ٤٣.

الشاهد على أنّ اختلاف العبارات والاسماء يوجب اختلاف المعاني أن الاسم كلمة تدل على معنى دلالة الاشارة، وإذا أشير الى الشيء مرّة واحدة فعرف فالاشارة اليه ثانية وثالثة غير مفيدة. وواضع اللغة حكيم لا يأتي فيها بما لا يفيد فإن أشير منه في الثاني والثالث الى خلاف ما أشير إليه في الأوّل كان ذلك صوابًا فهذا يدل على أن كل اسمين يجريان على معنى من المعاني وعين من الأعيان في لغة واحدة فإن كل واحد منهما يقتضي خلاف ما يقتضيه الآخر وإلّا لكان الثاني فضلاً لا يحتاج إليه. والى هذا ذهب المحقّقون من العلماء وإليه أشار المبرّد في تفسير قوله تعالى (لكل جعلنا مِنْكُمْ شُرْعَةُ ومنهاجًا) قال فعطف شرعة على منهاج لأن الشرعة لأوّل الشيء، والمنهاج لمعظمه ومتّعه واستشهد على ذلك بقولهم شرع فلان في كذا إذا ابتدأه وأنهج البلى في الثوب اذا اتسع فيه».

## حقول الألفاظ الدلالية ١٧

(أوّل مراتب الحبّ الهوى، ثمّ العلاقة وهي الحبّ اللازم للقلب، ثمّ الكلّفُ وهو شدّة الحب، ثم العشق وهو اسم لما فضَلَ عن المقدار الذي اسمه الحبّ، ثمّ الشغف وهو إحراق الحب القلب مع لذّة يجدها، وكذلك اللّوْعة واللاّعِج فإنّ تلك حُرْقة الهوى وهذا هو الهوى المحرق، ثمّ الشغف وهو أن يبلّغ الحب شغاف القلب وهي جلّدة دونه (وقد قرئتا جميعًا شغف وهو أن يبلغ الحب شغاف القلب وهي جلّدة دونه (وقد قرئتا جميعًا شغف وشغف)، ثم الجوى وهو الهوى الباطن، ثمّ التيم وهو أن يستعبده الحب (ومنه سمّي تَيْم الله أي عبد الله. ومنه رجل مُتيّم)، ثم التّبل وهو أن يُسقِمه الهوى (ومنه رجل مُتيّم)، ثم الهيوى عليه (ومنه رجل مُدَلّه). ثمّ الهيوم وهو أن يذهب على وجهه لغلبة الهوى عليه (ومنه رجل مُدَلّه). ثمّ الهيوم وهو أن يذهب على وجهه لغلبة الهوى عليه (ومنه رجل هائم)».

# حقول الألفاظ الدلاليّة ١٨

--(النسب في الأمّهات والآباء والأخوة) ابن السكّيت. الجدّ \_ أبو الأب

١٧. الثعالبي، فقه اللغة وأسرار العربيّة، المعلمة الأدبيّة بسوق الخضار القديم بمصر ١٣١٧ ه، ص ١٧١. ١٨. ابن سيده، المخصّص في اللغة، بولاق ١٣٢١ ه، ص ١٤٩.

والأم والجمع أجداد وجدود. إبو عبيد. ما كُنْتُ أمَّا ولقد أمَمْت أمومة وما كُنْتُ أبًا ولقد أبيت أبوة وما كُنْتُ أخًا ولقد تأخَيْت وأحَيْت، وحكي عن أبي زيد أخوَت. أبو زيد. أخْ وآخاءز وبذلك استدلّ النحويّون أن أخا فعَل لأن فَعَلَ يكسر على أفعال كثيرا. ابن السكيت. أخْ، وأخوّة وإخوة. سيبويه. أخوة اسمْ للجميع وليس بالجمْع وقد قالوا في الجميع إخوان وأخوان وأخوان والأعرف في الأخوان والأخوان انهما جمع الأخ الذي هو الصديق فأمّا أنثى الأخ فأخت قال وما كُنت أختًا ولقد تأخيت وآخيت مثل الذكر... وكذلك فعلوا في بنت ولو كانت بمنزلة الهاء لفُتح ما قبلها لأن الهاء لا يكون ما قبلها إلّا مفتوحًا أو في نيّة الفَتحة فأمّا قولهم البُنوة فليس بدال على أن التاء في بنْت مُنقلية عن واو وإنّما ذلك من باب فتو وموقن...

(النسب في العمّ والخال) «صاحب العين. العمّ \_ أخو الأب والجمع أعمام. سيبويه. عُموم وعُمومة والأنثى عمّة. سيبويه هما ابنا عمّ \_ أيّ كل واحد منهما مُضاف الى هذه القرابة... صاحب العين. الخال \_ أخو الأمّ والجمع أخوال والخالة أختها. سيبويع. ولا تقول ابنا خالٍ كما تقول ابنا عمّ : ابن السكيت. هما ابنا خالة ولا تقل ابنا عمّة والمصدر الحق ولة وقد تخوّلت خالاً. أبو زيد. تخوّلتني المرأة \_ دعتني خالها وأخول الرجل إذا كان ذا أخوال ورجل مُخوَل ومخول \_ كريم الأخوال \_ واستخول فلان في بني فلان \_ اتخذهم أخوالاً».



# مدخل الى اللفاظة أو علم الألفاظ

#### ۱. تحدیدات

لا بد أن نفر ق في بداية الكلام عن هذا العلم بين المصطلحات الأساسية التي تحدد هويته.

إنَّ المصطلحين اللذين نقع عليهما خلال قراءتنا في هذا المجال هما : vocabulaire و vocabulaire.

نعني بكلمة lexique مجموع الكلمات التي تضعها اللغة في تصرّف الناطقين بها. أمّا كلمة vocabulaire فنعني بها مجموع الكلمات التي يستعملها الناطقون بهذه اللغة، أو تلك في شتّى الظروف والمناسبات.

يبدو من هذا التحديد الأولى أنّ المصطلح الأول يرتبط باللغة، أمّا الثاني فيتعلّق بالكلام كما يبدو أنّ الأول عام، والثاني خاصّ. فنحن نتحدّث في مجال استعمالنا لكلمة lexiques (ألفاظ) عن الكلمات العربية التي تتعلّق بالدين والسياسة والاقتصاد الخ. كما نتحدّث في مجال استعمالنا لكلمة vocabulaire (مفردات) عن كلمات هذا الكاتب أو ذاك من الذين يخوضون في الكتابة عن الدين والسياسة والاقتصاد الخ.

من هنا قولنا إنّ الأوّل لا متناه بينها الثاني هو محدود في المكان والزمان. ومن هنا قولنا حصرًا إنّ مجموع كلمات اللغة أمر يصعب حصره لأنّه متجدّد، .مستمرّ في التطوّر بينها مجموع كلمات هذا الكاتب أو ذاك أمر يسهل حصره في الزمان والمكان.

Ch. MULLER: Etude de statistique lexicale, Larousse, Paris 1967.

### ٧. موضوع اللفاظة

نحاول بشكل أسئلة متتالية أن نستعرض الموضوعات التي توليها اللفاظة، أو علم الألفاظ اهتمامها.

من بين هذه الأمثلة على سبيل المثال:

١.٢ ما هي الوحدة الأساسية في علم الألفاظ، أهي الكلمة أم شيء آخر؟
 ٢.٢ هل بالامكان إحصاء ألفاظ اللغة، وبأية وسيلة يمكننا ذلك؟
 ٣.٢ ما هي علاقة ألفاظ اللغة بالعالم الذي يستعمل هذه الألفاظ؟
 ٢.٢ كيف نستطيع تحديد قابلية الكلمات على استدعاء بعضها بعضًا

على المستوى الصرف - نحوي، والمستوى الدلاليّ؟

٠.٢ ماذا تفيدنا السياقات المتعدّدة عن هويّة الكلمات؟

٦.٢ ما هي علاقة الدال بالمدلول، داخل الدلالة الواحدة؟

ي المدلولات؟ المدلولات؟

هذه الأسئلة تحاول اللفاظة الاجابة عنها قدر المستطاع، وهذا ما سنحاوله بدورنا في مجال الحديث عن هذا العلم الذي يتّصف بالحداثة والتجريب في آن.

#### ٣. اللفاظة والقواعد

١٠٣ قد يتبادر الى الذهن أنّ علاقة اللفاظة بالقواعد علاقة بسيطة في حين أنّ التعمّق في الموضوع يُبيّن عكس ذلك.

صحيح أنّ اللفظة هي مجموع الكلمات التي جمعها المعجميّون وحدّدوا معانيها في معاجمهم، وصحيح أيضًا أنّ القواعد هي مجموعة المعايير والشواذات التي ضبط بها النحويّون استعمال الألفاظ، إلّا أنّه من غير الصحيح أن نصنّف الكلمات تبعًا لمفهومي اللفاظة والقواعد. فنقول هذه اللفظة ذات معنى، وتلك لا معنى لها، وإنّما لها وظيفة نحوية. فألفاظ مثل طاولة، شجرة، كرسي، لها معنى قائم بذاته. أمّا هذا، أل، ما، من، الخ.، فلا معنى لها، وإنّما لها وظيفة الاشارة، والتعريف والموصوليّة، والمجروريّة، تضاف الى معاني الألفاظ الأساسية ألى معاني الألفاظ .

٢. كال بشر، دراسات في علم اللغة، دار المعارف بمصر، القاهرة ١٩٧١.

إنَّ التفريق بين اللفظة ذات المعنى، واللفظة ذات الوظيفة تفريق يجد صداه عند بعض اللغويّين المحدثين بقولهم إنَّ الكلمات تقسم الى قسمين : الكلمات المليئة mots vides، والكلمات الفارغة mots vides.

في التدليل على ذلك نأخذ مثل «أل» التعريف، وهذا الاشارية في العربية، فالمعروف أن «أل» تزيل الابهام، والانكار عن الجملة، ففي قولنا «رأى الولد النور» إزالة لايهام كان من الممكن أن يقع في جملة «رأى ولد نورًا».

والمعروف أيضًا أنَّ جملة «هذا ولد طويل» تختلف عن جملة «ولد طويل»، في الاشارة في الحالة الأولى، وفي عدم الاشارة في الحالة الثانية ".

يشير هذان المثلان بما لا يقبل الجدل أنّ الكلمات الفارغة «أل» و «هذا» معنويًّا هي على العكس مما يظنّ البعض مليئة معنويًّا، لأن معنى الجملة في حال وجودهما يختلف عمّا هو عليه في حال غيابهما، الأمر الذي يدفعنا الى القول إنّ علاقة القواعد باللفاظة علاقة متداخلة ومتواصلة.

مثل آخر نورده على تداخل العلاقات بين اللفاظة والقواعد. ففي قولنا مثلاً «مررت بالساقية» هو غير قولنا «مررت الساقية»، والخلاف في المعنى بين الجملتين مردة الى لفظة الباء. فالباء هنا أضافت الى الجملة الأولى معنى لا نجده في الجملة الثانية.

يُستخلص من ذلك إنّ تسمية بعض الكلمات بالمليئة والبعض الآخر بالفارغة، أمر يجافي واقع اللغة ولا بدّ في النهاية من تصحيحه. لكن أمِنَ الجائز أن نضع الألفاظ المعنويّة، والألفاظ القواعديّة على المستوى الدلاليّ نفسه؟

7.٣ لا شكّ أنّ العناصر الألسنية، أو بكلمة أخرى الوحدات الكلامية أو الألفاظ عامّة، لها وظيفة من الوجهة الدلالية لا بدّ من تبيانها. فهي تسمّي الأشياء، وتومىء إليها في العالمين المحسوس والمجرّد. ففي قولنا «هذه الطاولة» نجد أنّ لفظة طاولة تسمّي شيئًا يقع تحت حواسّنا، هو هذا الشيء المعروف من قبل الجميع باسم الطاولة. أمّا هذه الاشارية فتحدّد هذا الشيء، أي الطاولة من ناحيتي القرب والتأنيث. من هنا درج اللغويون المحدثون على التفريق بين الألفاظ المعنويّة، والألفاظ القواعديّة. فالأولى تسمّى الأشياء

٣. ابراهم أنيس، دلالة الألفاظ، القاهرة ١٩٥٨.

الموجودة في العالم المحسوس أو المقدّرة في العالم المجرّد. أمّا الثانية فتحدّد فئة هذه الأشياء.

هذا التفريق أو لأقُلْ هذا التمييز يستتبع القول إنّ العناصر الأساسيّة في الكلام هي التي تتكوّن من الألفاظ المعنويّة، أمّا الألفاظ القواعديّة فهي تحدّد النوع والفئة والشخص الخ؛

ويستتبع هذا التمييز القول إنّ الألفاظ المعنوية تنتمي الى مجموعات واسعة، بينها الألفاظ القواعدية فتنتمي الى مجموعات ضيقة. والدليل أن الألفاظ المعنوية في اللغة يطرأ عليها الكثير من التغيير والتبديل، فكثير منها بموت، وكثير آخر ينشأ. هذا فيما تحافظ الألفاظ القواعدية على شيء من الثبات. فأسماء الموصول، والاشارة، وحروف الجر وما شابه، قلما تغيرت أو تبدلت عبر تاريخها الطويل.

### ٤. الكلمة ومشكلة تحديدها

المقابل في أذهان المحلمة ذات مفهوم واضح في أذهان الناس، فإنّها في المقابل في أذهان المجدثين من علماء اللغة مثار جدل كبير .

إنّ المشكلة الأساسية التي تطرحها الكلمة هي مشكلة تبيان حدودها. فعلماء الأصوات لا يرون في الكلام المتصل حدودًا تميّز بين كلمة وأخرى، وعلماء الصرف والنحو، هم أيضًا لا يرون في الكلام المتصل حدودًا تفرق بين كلمة وأخرى، ناهيك بعلماء المعاجم الذين يرون صعوبة فائقة، في تقطيع الكلام وتصنيفه في كلمات تتميّز الواحدة عن الأخرى عبر حدود مقوننة. فكلمة «قوس قزح» على سبيل المثال، كلمة واحدة أم كلمتين؟ وإذا اعتبرناها على سبيل الفرض كلمة واحدة أندخل الى تعريفها في القاموس بواسطة لفظة قوس أم لفظة قزح؟ مثل آخر ندلل به على صعوبة تبيان حدود الكلمة. وتبيان معناها. فكلمة عين التي لها أكثر من معنى (المشترك اللفظي، والتي تسمّي معناها. فكلمة عين التي لها أكثر من معنى (المشترك اللفظي، والتي تسمّي أكثر من شيء في حياتنا الاجتاعية والثقافية (عين : ينبوع ماء)، (عين الانسان)، (عين الكتب) أنعتبرها عدة كلمات نظرًا لتعدّد معانيها أم نعتبرها كلمة واحدة؟

J. PICOCHE: Précis de lexicologie française, F. Nathan, Paris 1977.

A. MARTINET: Le mot Etude parue dans «Problèmes du language», Gallimard, Paris 1966. . . . . . . . . . . .

هذه التساؤلات يطرحها الألسني بحثًا عن تعريف أفضل لمفهوم الكلمة. تعريف يأخذ بعين الاعتبار الهاجس العلمي الذي يسعى اليه في تدبّره قضايا اللغة.

7.٤ في محاولة تعتبر رائدة في مجالها، حاول الفرنسي مارتينه . Martinet التصدّي لمشكلة الكلمة، فاتّخذ مثلاً نأتي بمقابل له في العربية، وهو في القصر le chateau و donnerons «سنعطي» وحاول أن يقارن بين هذين التعبيرين، فاكتشف أنّ كلمة «قصر» هي نواة التعبير وأنّ (في) و (أل) هما مضافتان اليها، كا اكتشف أنّه في كلمة «سنعطي» يشكّل الفعل نواة التعبير. أمّا بقية العناصر العربية وهي السين والنون والياء فهي مضافة إليه. زد على ذلك أنّ الاسم «قصر» يمكن أن يستعمل لوحده أمّا «في» و «لا» فلا يستعملان لوحدهما، وهكذا قل عن الفعل «عطا» الذي يستعمل لوحده، أما السين والنون والياء فلا.

هذا التدبير الألسني للتعبيرين السابقين يوضح أنّ مفهوم الكلمة أمر يصعب الركون إليه. فإذا صدف أن أطلقنا على اسم «القصر» وفعل «عطا» كلمة. أيجوز أن نطلق على بقية العناصر المساعدة اسم كلمة؟ ثمّ أيجوز أن نضع على المستوى نفسه من التسمية الكلمات – النوى، والكلمات – المضافة؟

٣.٤ إنَّ المدخل الصحيح لتحديد الكلمة من وجهة نظر ألسنية يقوم حول فهم مكوّناتها، وفهم أتحاد هذه المكوّنات فيما بينها. يحدّد مارتينه الكلمة بقوله إنّها مجموعة من السمات المعنويّة، أي أنّها تضمّ مجموعة وحدات معنوية صغرى. وهو في تمظهرها النطقي تقوم على انبنائين : الأوّل بغية تمييزه ننطلق من الجملة التالية :

«أنا موجود في البيت»

هذه الجملة إذا ما فتشنا عن مكوّناتها الأساسيّة لتبيّن لنا أنّها تتألّف من خمسة عناصر، بعدها لا وجود لايّة عناصر أخرى، وهي على التوالي:

/ أنا / موجود / في / ال / بيت /

٦. رمضان عبد الثواب، فصول في فقه العربية، القاهرة ١٩٧٩.

هذه الجملة، من ناحية ثانية إذا أكملنا تحليلها وصلنا الى الانبناء الثاني، وهو يتكوّن من مجموعة الأصوات الصائتة والصامتة التي تتكوّن منها الجملة : / أ / ن ١ / م و ج و د ً / ف ي / أ / ل /ب ي ت /

نسمّي تبعًا لمفهوم مارتينه الوحدات الصغرى التي يتكوّن منها الانبناء الأوّل المونمات monèmes. فهي قد تتوازي مع مفهوم الكلمة التقليدي، كا يمكن أن تشكّل جزءًا منه. فكلمة «البيت» تتكوّن من مونمين «أل» و «بيت». المونيم الأوّل يدلّ على معنى التعريف، أمّا الثاني فيدلّ على معنى السكن. وفي كلمة «سنعطي» التي تقدّم ذكرها، نرى أنّها تتألف من المونمات التالية:

السين \_ للمستقبل

النون \_ لجمع المتكلم.

عطا \_ الحدث أو الفعليّة

الياء ـ الضمير.

هذا التحليل يقودنا تاليًا الى التمييز بين نوعين من المونمات: المونمات المنفتحة التي يمكن أن تدخل في تراكيب أخرى، مثل سنعطي، سيعطي المعطي، العاطي، العطاء الخ. وهي تشكل مجموع اللكسمات التي تتكوّن منها اللغة، والمونمات المنفلقة، المحدودة العدد كالسين، والنون، والياء والفاء الخ. ونسميها المورفمات morphèmes.

وهكذا يتبيّن أنّ التحديد التقليدي لمفهوم الكلمة، لا يمكن الركون إليه، وإذا استمرّ البعض في استعماله فلأنّه متجذّر في عاداتنا الكلامية. فهذا لا يعني أنّه ما زال يشكّل قيمة علمية غير قابلة للنقاش. وقد يكون من الأفضل استبداله بمفهوم الركن الكلامي syntagme الذي نرى فيه نهجًا يقرب من العلميّة فهو يعني الكلمة ويعني في الآن نفسه الأجزاء المعنوية الصغرى التي تتكوّن منها.

2.3 في محاولة ثانية لا تبتعد كثيرًا عن محاولة مارتينه من حيث النهج والأسلوب، حاول الفرنسي بوتييه B. Pottier أن يناقش المفهوم التقليدي وقد أوضح عبر مناقشته وتفسيره لهذا المفهوم أنّ تحديد الكلمة التقليدي فيه الكثير من الابهام والتشويش. فكيف يتم التفريق مثلاً بين كلمة «حصان»، A. REY: La lexicologie, Klinckieck, Paris 1970.

وكلمة «حصان السباق»، أو التفريق بين «طاحونة» و «طاحونة البن» مع العلم أنّ الاثنين يشكّلان كلمتين منفصلتين. من هنا دعا بوتييه الى اعتاد تحديد جديد أطلق عليه اسم لكسي Lexie. واللكسي، أي اللفظة كما يعرّفها هذا الأخير، هي العناصر الأساسيّة التي يتكوّن منها التكوين النحوي للغة. وقد اعتمد بوتييه في تصنيف اللفظة أو الكلمة كما اعتدنا على تسميتها عدّة معايير أهمّها قابليّة الكلمة على الوجود منفصلة، وذات قيمة وظيفية.

أخيرًا، مهما يكن من اختلاف في وجهات النظر بين القدماء والمحدثين، فالمتّفق عليه اليوم أنّ الكلمة تتحدّد بأنّها قادرة على أن تفرد في النص، وقابلة لأن تحذف من الكلام، أو تقحم فيه، أو يستعاض عنها بأخرى.

### ٥. الكلمة بين السياق والمقام

1.0 يذهب بعض الألسنيّين الى اعتبار معاني الكلمات جزءًا لا يتجزّأ من السياق الذي ترد فيه، والمقام أو الظروف المحيطة بزمان هذه الكلمات ومكانها. من هنا كان علينا أن نفرّق بين مقام الكلمة وسياقها.

يتحدّد المقام بأنّه مجموعة من العناصر غير اللغويّة، تحيط بظروف القول وتساعد على فهم زمانه ومكانه وتنبىء عن هوية قائله، وثقافته، والجوّ العام أو الخاص الذي قيل فيه. أمّا السياق فهو مجموعة من العناصر اللغوية تحيط بالكلمة (فعل، اسم، حرف) وتساعد على توضيحه.

إنَّ التفريق بين سياق «المقال» إذا استعملنا تعبير الجاحظ ومقام المقال يقودنا تاليًا الى التساؤل عن علاقة كل منهما بالمعنى.

٥٠٠ في مجال توضيح علاقة المعنى بالسياق تجدر الاشارة الى أنّ العناصر السياقية هي عناصر شكليّة تتمرأى لنا عبر أقسام الكلام، أي عبر الأفعال والأسماء والأدوات (تقسيم أرسطو) ففي قولنا مثلاً «السيّارة تنهب الأرض نهبًا» نعتبر أوّلاً بأوّل، أنّ العناصر الألسنيّة التي تسبق فعل «تنهب» وتلحق به هي التي تشكل سياق هذا الفعل وتحدّد معناه في هذه الجملة. من هنا كان الرأي أنّ كلّ تغيير نحويّ في تركيب الجملة يؤدّي الى تغيير المحتوى. فلو أحللنا مكان كلمة «سيّارة» كلمة «العصابة» لتبيّن لنا معنى فعل نهب، ففي التعبير الأوّل يشير الى السرعة أمّا في الثاني على السرقة الشاملة.

هذا التغيير في المعنى هو الذي دفع علماء اللغة الى القول إنّ الكلمة لا معنى مستقلاً لها وإنّما لها معانٍ تتغيّر بتغيّر السياقات التي ترد فيها.

٣.٥ من الصعب أن نسلم ومن دون نقاش بعدم استقلالية معنى الكلمة، استقلالية تحدّد في الأساس هيكلية الكلمة معنويًّا. لكن وقوفنا الى جانب استقلالية المعنى لا يعني أنّنا لا نعترف بأهمية السياق في توضيح المعنى وتخصيصه. فالسياق واقع ألسني لا بدّ من القبول به كمساعد في تحديد هويّة الكلام، نقول مساعدًا لأنّه مهما اختلفت الآراء في هذا المجال ليس بمقدور السياق أن يستنفد جميع المعاني الأساسيّة والثانويّة أو كا نقول التصريحية والايمائيّة التي توكل الى الكلمة.

معظم الألسنيّين يأخذون بأهمّية المقام أو ظروف القول في تحديد المضمون معظم الألسنيّين يأخذون بأهمّية المقام أو ظروف القول في تحديد المضمون الدلاليّ للكلمات. فالمقام هو الذي يساعدنا على تبيان العلاقة بين الكلام وما يوميء إليه في الواقع. والمقام هو الذي يوضح العلاقة بين مرسل الكلام ومتلقيه. «أتذهب غدًا الى السوق»؟ هل هذه الجملت للاستعلام أم للاستهجان، أم للترجّي؟ والمقام هو الذي يبدّد التناقض بين الكلام والظروف المرتبطة بزمان ومكان وروده (قدّم له خطيبته).

إنّ الحديث عن الدور الذي يمكن أن يلعبه المقام في توضيح الكلام وتحديده لا يغرب عن بال الألسنيّين كما أشرنا، وان اعترفوا أنّ هذه المرحلة من رصد المعنى هي تالية للمرحلة الأساسيّة التي تقوم على استجلاء المعنى كما هو، في الجملة والمقطع والنصّ، قبل الوصول الى تبيان علاقاته بالسياق والمقام.

على كلّ، توضيح العلاقة بين المعنى والسياق تبتدىء بشكل أوضح إذا ما ذهبنا مذهب بريتو L. Prieto في تقسيم المعنى الى قسمين :

\_ المعنى الذي يتكوّن من النص، أو المرسلة أساسًا،

\_ والمعنى الذي ينشأ عن معرفتنا بالطروف التي ألف فيها النصّ، أو قيلت فيه المرسلة، ففي قولنا مثلاً «كان الحصان يقفز في البرّيّة»، يتحصل معنى هذا القول من القول نفسه، أمّا في قولنا «سآتي للعشاء عندك السبت المقبل» فمعنى القول هنا لا يتحصّل من القول نفسه،

ولا بدّ لنا للامساك به وجلائه، أن نعرف هويّة الذي سيأتي ونتقرّى زمن الموعد برجوعنا الى سياق القول وظروف وروده.

نخلص من هذا، الى أنّ تحديد معنى اللفظة أو الجملة، أو المقطع ليس بالأمر اليسير كما يُظنّ، فنحن تبعًا لنوعيّة هذه اللفظة أو تلك، هذا الكلام أو ذاك قد نضطّر للأخذ بالاعتبار جملة أمور تؤثّر في تحديد هويّة المعنى. وهي^:

- \_ الاوالية النظميّة: ونعني بها محيط الكلمة، أي ما يسبق الكلمة ويلحقها من كلمات.
- \_ الاواليّة الاستبداليّة : ونعني بها ذكرى الكلمات التي كان يمكن أن تحلّ محلّها.
- الاواليّة المقاميّة : ونعني بها الظروف المحيطة بقول الكلمة وزمانها ومكانها.
- الاواليّة الايمائيّة : ونعني بها ما يمكن أن ترمز إليه هذه الكلمة عند هذا أو ذاك من الأفراد. فكلمة «حرب» يتشكّل معناها، من العناصر التالية :
- أ ــ منطقيّة مجموعة السمات التي تميّز الكلمة منطقيًّا وبعيدًا عن أيّ سياق أو مقام،

وهي قتال مسلّح / بين دولتين / أو شعبين.

ب ــ سياقيّة مجموعة سمات متميّزة سياقيًّا يأتي على ذكرها القاموس. وهي أمّا تكون نظميّة، باعث الحرب، حرب صغيرة، على أبواب الحرب،

وأمّا تكون استبداليّة، نزاع مسلّح، اعتداء...

ج ــ مقاميّة وإيمائيّة مجموعة سمات مقاميّة وأخرى إيمائيّة. فكلمة حرب تعنى للبناني غير ما تعنيه للفلسطيني، أو اليهودي.

H. MESCHOMIC: «Essai sur le champ lexical du mot», idée dans les cahiers de lexicologie, ... A n° 5, 1964.

### ٦. الكلمة في الحقل الدلالي

يميّز الألسنيّون عادة بين نوعين من الحقول: الحقول اللفاظية champs يميّز الألسنيّون عادة بين نوعين من الحقول: الحقول اللغة في مجال تحديد العند الجوانب التي تتعلّق بعلم من العلوم أو تتّصل بفكرة أو شيء ما. فيقولون مثلاً الحقل اللفاظي للسيّارة، أو للطيران، أو للمآكل والأزياء.

والحقول الدلالية champs sémantiques ويراد بها مجموع استعمالات الكلمة. استعمالات تعطي الكلمة شحنات دلالية خاصة تبعًا لورودها في هذا السياق أو ذاك ٩.

لكن قبل الشروع في عرض أسس هذه الحقول على الصعيد النظري ومساهماتها على الصعيد التطبيقي، نتوقف قليلاً لمراجعة بعض المفاهيم التي تتعلّق بها مباشرة، نعني المشترك اللفظي، المجانسة، الترادف والتضاد.

### ١.٦ المشترك اللفظي

لا شكّ أنّ مفهوم الدلالة من أهمّ المفاهيم التي قام عليها علم اللغة الحديث، أو الألسنيّة. لكن على الرغم من هذه الأهمّية، فإنّ ما تطرحه الدلالة من مشكلات يبقى الهاجس الأكبر لهؤلاء العلماء في أبحاثهم.

لقد حدّد سوسور الدلالة أو الأشارة signe بأنّها اتّحاد بين دال (الصورة الصورة الصورة الصورة الصورة الصورة الصورة المنهوم)، لكن ما أن يبدأ الباحث في تعداد الدلالات التي تشتمل عليها لغته حتى يصطدم يجملة صعوبات تتعلّق بحدود الدلالة، وعلاقتها بالعالم الخارجي. أضف الى ذلك ما يُصادف من مشكلات في معالجته للتكوين الداخلي للدلالة، فقد تحتمل الدلالة الواحدة عدّة معان، وقد تترادف مع غيرها من الدلالات، أو قد تذهب مذهبًا تضاديًّا مع سواها. من بين المشكلات التي تطرحها دراسة الدلالة مشكلة المشترك اللفظي، التي تجعل للدلالة الواحدة، أو للفظ الواحد أكثر من معنى. كقولنا مثلاً الخال هو أخ الأم، وهو الشامة في الوجه، وهو الأكمة الصغيرة. والمشترك اللفظي، من حيث هو ظاهرة لغوية يرتبط بحاضر اللغة أكثر مما يرتبط بماضيها لأنّ من حيث هو ظاهرة لغوية يرتبط بحاضر اللغة أكثر مما يرتبط بماضيها لأنّ اللفظ الواحد الذي يجعل أكثر من معنى هو ابن زمان لغوي معيّن، لا يلبث

A. GREIMAS: Sémantique structurale, Larousse, Paris 1966.

أن يتبدّل ويتغيّر بفعل العوامل التي تطرأ على اللغة في هذا الزمان أو ذاك فتخصّص دلالة المعنى، أو تعمّمه، أو تغيّر مجال استعماله.

ونحن لو بحثنا في أسباب هذه الظاهرة التي تعرفها جميع لغات العالم، لوجدنا أنه يمكن ردّها الى الأسباب التالية :

#### الاشتقاق

فمن الفعل نشتق اسمًا وصفةً وبذلك نحافظ على اللفظ الأساسي عبر معان متعدّدة (الخال ...)

#### المجاز

إذ بواسطة وجوهه المتعدّدة، الاستعارة المجاز المرسل الخ.، نلاحظ تشابهًا بين ظاهرتين ولكن نستعمل لفظًا واحدًا للدلالة عليهما. (زرّ الورد، زرّ القميص، زرّ الباب).

#### التعريب

حيث تعرف اللفظة استعمالات متعددة بفعل تأثّرها باللغات الأجنبية. فنحن نستعمل لفظة «عمليّة» في مجالات متعدّدة فنقول: قام بعمليّة حسابيّة، أجرى عمليّة جراحية، تصدّى لعمليّة عسكريّة.

إنّ الحديث عن أسباب الظاهرة اللغويّة التي عرّفناها بالمشترك اللفظيّ، لا بدّ لكي يُستكمل أن نتحدّث عن وسائل إزالة اللبس الذي تحدثه في الكلام.

لقد أشرنا سابقًا الى أهمية السياق في تحديد معنى اللفظ، وهنا لا بدّ من التذكير به. فاللبس الذي يخيّم على الكلام بفعل حدوث المشترك اللفظي، قادر السياق أن يزيله. فالدالّ في الواقع لا يتغيّر عندما يتغيّر المعنى، وإنّما الذي يتغيّر هو السياق وبالتالي فإنّه هو الذي سيحدّد المعنى المراد للدالّ الواحد مهما تعدّدت استعمالاته.

### ٦.٢ الترادف

إذا كان المشترك اللفظيّ ينشأ من وجود لفظ واحد للدلالة على أمرين مختلفين، أو بالأحرى معنيين مختلفين، فإنّ الترادف هو على العكس، ينشأ من وجود عدّة ألفاظ تدّل على أمر واحد، أو بالأحرى على معنى واحد.

بكلمة أخرى المشترك اللفظيّ، حدّه دالّ واحد يحمل عدّة مدلولات. أمّا الترادف فحدّه عدّة دالاّت تحمل مدلولاً واحدًا، كقولنا مثلاً المجلس، المحفل، الندى، المجتمع الموسم. حيث نجد عدّة دالاّت تؤدّي مدلولاً واحدًا.

لقد درجت العادة على اعتبار الترادف ظاهرة لغوية عرفتها جميع اللغات، وذلك لتعدّد الطبقات الزمنية داخل اللغة الواحدة. فالعربيّة التي هي من أصل ساميّ تعدّدت لهجاتها، وأثر ذلك بين في القرآن. كا داخلها الكثير من الألفاظ المستعارة من لغة الفرس والهنود واليونان. نتبيّن ذلك بسهولة عبر قراءتنا للكتب التي ألّفت حول الغريب والدخيل في اللغة العربيّة، يضاف الى ذلك ما دخل على عربيّة اليوم من ألفاظ جاءتها بفعل التعامل الاقتصادي، والاحتكاك الثقافي.

مذا التداخل في أصول اللغات العربيّة وغير العربيّة، مع اعترافنا المحدود بوجوده، ننظر اليه على ضوء علم اللغة الحديث نظرة مغايرة .١٠

يذهب علماء المنطق الى أنّ الصنف classe هو مجموعة من الأشياء التي يندهب علماء المنطق الى أنّ الصنف عجموعة من الصنعات المشتركة. فكلمة «مقعد» التي تعرّف بأنّها أشياء مصنوعة للجلوس تشتمل على مجموعة من الصفات المشتركة يسمّيها علماء المنطق مفهوم المقعد comprehension (في الألسنية نسميها السمامات sémèmes)، أمّا مجموعة الأشياء المجرّدة أو الملموسة التي تومىء إليها لفظة المقعد فيسمّونها امتداد اللفظ extension (في الألسنية نسميها مرجعيّة الكلمة référent أو الشيء المعنى).

إذا اعتبرنا من هذا القبيل أنّ الصنف ألف (مثلاً كرسي) والصنف باء إذا اعتبرنا من هذا القبيل أنّ الصنف ألف (مثلاً مقعد) يقيمان نوعًا من العلاقة بينهما، لفرض علينا أن نعتبر أيضًا أنّ الامتداد في المفهوم هو جزء من المفهوم بالذات بمعنى أنّ الكرسي هي جزء من المقعد، وبذلك نقر أنّ الكرسي هي الجنس، والمقعد هو النوع. ذلك أنّ جميع الكراسي هي مقاعد، وليست كل المقاعد هي كراسي، لأنّ المقعد له امتداد أكثر من الكرسي الأمر الذي يترتب عليه أن الكرسي تشتمل على صفات مشتركة أكثر عما يشتمل عليه المقعد، وبالتالي فمفهومها أكبر.

وهكذا نرى أن النوع والجنس قد ينتظمان في سلاسل تراتبيّة بشكل

G. MATORE: La méthode en lexicologie, domaine français, Didier, Paris 1953.

يتبيّن فيه أنّ نوع مجموعة من الكلّيّات يمكن أن يبرز بشكل جنس في سلسلة أكثر تجريدًا. فكلمة وطيئة مثلاً (مقعد وطيء قرب النار) نعتبرها جنسًا من بين أنواع الكراسي التي تعتبر بدورها جنسًا من بين أنواع المقاعد، التي تعتبر بدورها جنسًا من بين أنواع الأشياء المصنوعة، التي تعتبر بدورها جنسًا من بين الأشياء المصنوعة، التي تعتبر بدورها جنسًا من بين أنواع الأشياء المحسوسة أو المجرّدة. من جهة ثانية، يرى علماء المنطق أنّ الصنف الذي هو مجموعة من الأشياء التي تمتلك صفات مشتركة يمتلك في الآن نفسه صفات معايرة، أو بالأحرى سمات متميّزة.

فالسمات المتميزة التي تفرق بين الكرسي والمقعد يسمّونها الفارق النوعي، وهي التي تفصل بين الكلمتين، وإن ترادفتا في سماتهما المشتركة، أضف الى ذلك اعتبارهما أنّ النوع يتضمّن الجنس من حيث الامتداد فكلمة مقعد تتضمن كلمة كرسي، وكلمة كرسي تتضمن من حيث المفهوم كلمة المقعد. يمكننا القول على ضوء ما تقدّم أنّ الكلمات داخل الكلام يمكن أن تُوجد في حالة ترادف إذا ما كانت تشتمل في الآن نفسه على ما أسميناه بالسمات المشتركة، التي تنشأ من انتاء هذه الكلمات لنوع واحد، ولفوارق نوعية واحدة. وفي مثل هذه الحالة، لا بدّ أن تكون قابلة لأن تحل الواحدة منها مكان الأخرى. لكن نستدرك هنا لنقول: إنّ الترادف التّام الذي هو اتّحاد مؤلا أقل المعنى يندر حصوله. وكل ما نقع عليه في هذا المجال ترادف لا أكثر ولا أقل ١١.

#### ٣.٦ التضادّ

يعتبر التضادّ من الظواهر اللغوية الأكثر ارتباطاً بتوزيع الألفاظ في اللغة تبعاً لمحوري النظم والاستبدال. هذا، وقد عرفت العربيّة هذه الظاهرة، كما عرفت المشترك اللفظيّ، والترادف.

بحدد التضاد بأنه نوع من العلاقة بين المعاني، بل ربّما كانت العلاقة أقرب الى الذهن من أية علاقة أخرى. فبمجرّد ذكر معنى من المعاني نرى في الحال أنّه يستدعي ضدّه ولا سيّما بين الألوان. فذكر البياض يستحضر في الذهن ذكر السواد. ذلك أنّ علاقة الضدّية من أوضح الأشياء في تداعي الذهن ذكر السواد في فقه اللغة، بروت ١٩٧٠.

المعاني، فإذا جاز أن تعبّر الكلمة الواحدة عن معنيين بينهما علاقة، فمن باب أولى جواز تعبيرها عن معنيين متضادّين. لأنّ استحضار أحدهما في الذهن يستتبع عادة استحضار الآخر.

يعتبر علماء الدلالة أنّ بعض الألفاظ التي يطلق عليها اسم التضاد تخضع لنوع معيّن من العلاقات المتبادلة فيما بينها، من ذلك :

#### ٤.٦ المقابلة

فلفظة باع لا يمكن أن توجد من دون وجود لفظة اشترى، ولا قيمة لهذه اللفظة من دون الأخرى.

هذه الظاهرة، أي ظاهرة المقابلة، تظهر بشكل أوضح في مجال التبادل والعلاقات العائلية، فالانسان لا يستطيع أن يقترض من دون وجود مقرض. والرجل لا يستطيع أن يقول هذه امرأتي إلا إذا كانت المرأة تستطيع القول عنه هذا زوجي. من هنا، فإن اللفظتين رجل / امرأة تنفي الواحدة منهما الأخرى بمعنى أنّ الرجل لا يمكن أن يكون الزوج والزوجة في الآن نفسه.

#### ٥.٦ التكامل

إنّ التأكيد على وجود الحياة يفترض غياب الموت، ولا حالة وسطى بين الاثنين. إنّ علاقة التكامل بين الألفاظ هي الشكل الثنائي لمفهوم المخالفة أو التعارض الذي يمكن أن يحتوي على عدّة ألفاظ، كالرتبة في سلم الرتب العسكرية مثلاً. والأجوبة التي تعطى في الاستارات الاحصائية.

#### ٦.٦ التضاد البسيط

في مثل هذا النوع من التضاد نقع على ألفاظ تنفي الواحدة منها الأخرى. فلفظة صقيع تنفي لفظة سخونة. لكن نفي الصقيع لا يكون دائمًا بالسخونة، وإنّما بعدة ألفاظ تتوسّط اللفظتين بارد \_ ندّى \_ فاتر. إنّ التضاد يحدث غالبًا في الألفاظ التي تعبّر عن النوعيّات، والقيم. إنّ التضاد يحدث غالبًا في الألفاظ التي تعبّر عن النوعيّات، والقيم. جميل / بشع، سيّء / جيّد، قلميل / كثير، كبير / صغير، شمال / يمين الخ.

ابن السكّيت، الأضداد، نشر هفنر، بيروت ١٩١٣.

# حقول الألفاظ الدلاليّة

#### ١. مقدمة

تحاول هذه الدراسة أن تتبع حقل دلالة لفظة وجود في معجم لسان العرب لابن منظور ومعجم تاج العروس للزبيدي، ومعجم محيط المحيط للبستاني. وهي في تتبعها تحاول أن ترصد معنى كلمة «وجود» في جميع تقلباتها في القديم والحديث بحثًا عن المنطقة التي تعيش فيها هذه الكلمة العزيزة على الفلاسفة، وبحثًا عن حدودها، وحدود الكلمات المجاورة لها. وقد استعنّا في تحديد كلمة وجود بالمنهج اللفاظي lexicologique الذي اعتمده آلان راي المحدود بالمنهج اللفاظي L. Gilbert الذي اعتمده آلان وجاكلين بيكوش عليه الدخول الى جذر الكلمة، وتبيان معناها من خلال يعتمد تقنيّات خاصة في الدخول الى جذر الكلمة، وتبيان معناها من خلال الحقل اللفاظي الذي تنتمي إليه.

## كلمة وجود في لسان العرب لابن منظور

وجد : وجَد مطلوبه والشيء لغة عامرية لا نظير لها في باب المثال؛ يَجِدُه وُجُودًا ويَجِدُه أيضًا، بالضم، قال لبيد وهو عامريّ :

A. REY: Le lexique: images et modèles, du dictionnaire à la lexicologie, A. Colin, : أنظر ١. Paris 1977.

L. GUILBERT : La créativité lexicale, Larousse, Paris 1975. : أنظر :

C. Dubois : Introduction à la lexicogrphie, le dictionnaire, Larousse, Paris 1971. : أنظر :

لو شِئْت قد نَقَعَ الفُؤادُ بِشَرْبَةٍ، تَدَعُ الصّوادِيّ لأ يَجُدُنَّ غَلِيلا بالعَدْب في رَضَفِ القِلاتِ مَقِيلةً قِضَّ الأباطِخِ، لا يَزالُ ظَلِيلا قال ابن برّي : الشعر لجرير ولِيس للبيد كما زعم. وقوله : نَقَعَ الفؤادُ أي روِيَ. يقال نَقَعَ المَاءُ العطشَ أَذْهبه نَقْعًا ونُقوعًا فيهما، والماء الناقعُ العَدْبُ المُرْوي. والصّادِي : العطشان. والغليل : حَرُّ العطش، والرَّضَفُ : الحجارة المرضوفةُ. والقِلاتُ : جمع قَلْت، وهو نقرة في الجبل يُستَنْقَعُ فيها ماء السماء. وقوله : قِضِّ الأباطِح ِ، يريد أنها أرض خصِبةً وذلك أعذب للماء وأصفى.

قال سيبويه : وقد قال ناس من العرب: وجَدَ يَنجُدُ كَأَنهم حذفوها من يَوْجُد؛ قال : وهذا لا يكادُ يوجَدُ في الكلام، والمصدر وَجْدًا وجدَةً ووُجْدًا ووجُودًا ووجُدانًا وإجْدَانًا؛ الأخيرة عن ابن الأعرابي، وأنشد:

و آخر مُلْتاث، يَجُرُّ كِساءَه، نَفَى عنه إجْدانُ الرِّقِينِ المُلاوِيا قال : وهذا يدل على بَدُل الهمزة من الواو المكسورة كما قالوا إلْدةً في ولْدَة.

وأوجَده إياه : جَعَلَه يَجِدُه؛ عن اللحياني؛ وْوَجَدْتَنِي فَعَلْتُ كَذَا

وكذا، ووَجَدَ المالَ وغيرَه يَجِدُه وَجْدًا ووُجْدًا وجيدةً. التهذيب: يقال وَجدْتُ فِي الْمَالِ وُجْدًا ووَجْدًا رُوِجْدًا رُوِجْدانًا وَجِدَةً إِي صِرْتُ ذا مال؛ ووَجَدْتُ الضَّالَّة وِجْدانًا. قال : وقد يستعمل الوِجْدانُ في الوُجْد؛ ومنه قول العرب : وجْدانُ الرِّقِين يُغَطِّي أَفَنَ الأَفِين. وفي حديث اللقطة : أيها الناشد، غيرُك الواجِدُ؛ منِ وَجَدَ الضَّالَّة يَجِدُها. وأوجده اللَّه مطلوبَه أي أظفرَه به. والوُجْدُ والوَجْدُ والوِجْدُ : اليسار والسّعةُ. وفي التنزيل العزيز : أُسكِنُوهُنَّ مَن حيثُ سكَنْتُم من وَجُدِكم؛ وقد قرىء بالثلاث، أي من سُعَتكم وما ملكتم، وقال بعضهم : من مساكنكم.

والواجدُ : الغنيُّ؛ قال الشاعر :

الحمدُ لله الغَنِيِّ الواجد

وأوجَده الَّله أي أغناه. وفي أسماء اللَّه عز وجل : الواجدُ، هو الغني الذي لا يفتقر. وقد وَجَدَ يَجدُ جدةً أي استغنى غنى لا فقر بعده. وفي الحديث : أي القادر على قضاء دىنه." وقال : الحمد لله الذي أوْجَدَني بعد فقر أي أغناني، وآجَانَني بعد ضغف أي قوّاني. وهذا من وَجُدِي أي قُدْرتي. وتقول : وَجَدْت في الغِنى واليسار وجُدًا ووِجْدَانًا. وقال أبو عبيد : الواجدُ الذي يَجدُ ما يقضي

به دينه. ووُجِدَ الشيءُ عن عدَم، فهو موجود، مثل حُمَّ فهو محموم؛ وأوجَدَه الله ولا يقال وجَدَه، كما لا يقال حَمّه.

ووَجَد عليه في الغَضب يَجُدُ ويَجِدُ وَجُدًا وجِدَةً وموجَدةً وموجَدةً الله وجَدَانًا : غضب. وفي حديث الايمان : إني سائلك فلا تَجِدُ علي أي لا تغضب من سؤالي؛ ومنه الحديث : لم يَجِدِ الصائمُ على المُفْتر، وقد تكرَّر ذكره في الحديث السمًا وفعلاً ومصدرًا؛ وأنشد اللحياني قول صخر الغيّ اللحياني قول صخر الغيّ كلانا رَدَّ صاحِبَه بِيَأْسٍ وَتَأْنِيبِ، ووجُدانٍ شَديدِ

فهذا في الغضب لأن صَخْرَ الغيّ أيأسَ الحَمَامَة من ولدها فَغَفِيبَت عليه، ولأن الحمامة أيّأسته من ولده فغضِبَ عليها. ووَجَدَ به وَجْدًا: في فغضِبَ عليها. ووَجَدَ به وَجْدًا : في الحُبِّ لا غير، وإنه ليَجِدُ بفلانة وَجْدًا شديدًا إذا كان يَهُواها ويُجِبُها حُبُّ شديدًا. وفي الحديث، حديث ابن عُمر وعُينة بن حِصْن : والله ما بطنها بوالد ولا زوجها بواجد أي بطنها بوالد ولا زوجها بواجد أي العرب وكان تزوجها رجل من غير العرب وكان تزوجها رجل من غير بلدها فَعُنَنَ عنها :

مَن يُهْدِ لِي مِن ماءٍ بَقْعَاءَ شَرْبةً، فإنَّ له مِنْ ماءِ لِينةَ أَرْبعَا قد زادبي وَجْدًا بِبقعَاء أَنْني

وَجَدْتُ مَطايانا بلِينةً ظُلُعا فَمَنْ مُبْلِغٌ تِرْبَيَّ بِالرَّمْلِ أَنني بَكَيْتُ، فلم أترُكْ لِعَيْنَيُّ مَدْمَعا؟ نقول من أهدى لي شربة من ماءٍ بَقْعاءَ على ما هو به من مُرارة الطعم فإن له من ماء لِينةً على ما هو بهُ من الغُذوبةِ أربعَ شربات، لأن بقعاء حبيبة إليَّ إذ هي بلدي ومَوْلِدي، وِلِينةُ بَغِيضَةٌ إليّ لأَن الذّي تَزُوُّ جَنّي من أهلها غير مأمون عليٌّ؛ وإنماً تلك كناية عن تشكيها لهذا الرجل حين عُنِّن عنها؛ وقولها: لقد زادني حبًّا لبلدتي بقعاء هذه أن هذا الرجل الذي تزوجني من أهل لينة عنن عنى فكان كالمطية الظالعة لا تحمل صاّحبها؛ وقولها : فمن مبلغ تربيّ (البيت) نقول: هل من رجل يبلغ صَاجِبَتَى بالرَّمل أن بعلي ضعف عني وعنن، فأوحشني ذلك إلى أن بكيت حتى قَرِحَتْ أجفاني فزالت المدامع ولم يزل ذلك الجفن الدامع؛ قال ابن سيده : وهذه الأبيات قرأتها على أبي العلاء صاعد بن الحسن في الكتاب الموسوم بالفصوص. ووجّد الرجلُ في الحزُّن وَجْدًا (بالفتح) ووَجد، كلاهما في اللحياني : حَزِنَ. وقدَ وُجدْتُ فلانًا فأنا أَجدُ وَجْدًا، وذلك في الحزن.

ُ وِتَوَجَّدُّبُ لَفَلان أي حَزِنْتُ له. أبو سعيد: تَوَجَّد فلان أمر كذا إذا

# كلمة وجود في تاج العروس للزبيدي

### [و ج د]\*

(وَجَدَ المَطلوبَ) والشَّىءَ (كَوَعَدَ) وهذّه هي اللغة المشهورة المتَّفق عليها (و) وَجِدَه مِثْل (وَرِمَ) غير مشهورة، ولا تُعرَف في الدواوين، كذا قاله شيخُنَا، وقد وَجَدْت المصنِّفَ ذكرَها في البصائر فَقَالَ بَعِدَ أَنْ ذَكُرَ المُفْتُوحَ : وَوَجِدَ، بالكسر، لُغَةً، وأورده الصاغانيّ في التكملة فقال : وَجد الشَّيءَ، بالكسر، لغة في وَجَدَه (يَجدُه ويَجُدُه، بضِمّ الجيم، قالَ شيخنًا: ظاهره أنه مُضارعٌ في اللغتينِ السابِقَتينِ، مع أنه لا قائلَ به، بلُ هاتان اللُّعتان في مُضارع وَجَدَ الضالَّة ونَحْوها، المَفْتوحَ، فالكسر فيه على القياس لُغَةٌ لجميع ِ العَرَب، والضمُّ مع حذفِ الواو لُغَة لبنى

عامر بن صَعْصَعَةً، (ولا نَظِيرَ لَهَا)

في باب المِثَال، كذا في ديوان الأدب للفارابي، والمصباح، وزاد الفيُّوميُّ : ووَجْه سُقُوطِ الواو على هذه اللغة وُقوعُها في الأصل بين باء مفتوحة وكسرة، ثم ضُمَّت الجيم بعد سُقوط الواو من غير إعادتها، لعدم الاعتداد بالعارض، (وَجْدًا)، بفتح فسكون (وجدة)، كعِدة، (ووجدة)، كعِدة، كقُعُود، (ووجداً وإجْدائاً وإجْدائاً، بالضَّم، (ووجداً وإجْدائاً، بالضَّم، (ووجداً عن ابن كيمسرهما)، الأجيرة عن ابن الأعرابي (أدْركه)، وأنشد :

وآخر مُلْتَاث يَجُرُّ كِساءَه نَفَي عَنْه إِجْدَانُ الرِّقِينَ الْمَلاَوِيَا الْقَالِ : وهذا يَدُلُّ على بَدَلِ الهمزة من الواو المكسورة، كما قالوا إلَّدَة في ولْدَة. واقتصر في الفصيح على الوجْدَان، بالكسر، كما قالوا في أنشد النشدان، وفي كتاب الأبنية

١. اللسان

نشد» في مطبوع التاج «أنشد»

معانِيه، كما جَزَم به شُرَّاحِ الكتابِ، ونِقلُه ابنُ هِشَامٍ اللَّخميُّ في شَرْح الْفَصِيحُ، وَهُو ظَاهِرُ كَلَامٍ الْأَكْثُرِ، ومقتضي كلام المصنّف أنها مقصورةً على مَعْنَى وَجَدَ الْمَطْلُوبَ ووَجّد عليه إذا غَضِب، كا سيأتي، ووافقَه أبو جَعفر اللَّبْلِيِّ في شَرْح الفصيح، قال شيخُنَا: وجَعلُها عامَّةً هو الصواب، ويدلُّ له البيتُ الذي أنشدُوه، فإن قوله «لا يَجُدْن غَلِيلاً اليس بشيء مما قَيَّدُوه به، بل هو من الوجْدَانِ، أو من معنى الاصابة، كما هو ظاهر، ومن الغريب مَا نَقَلَهُ شَيخُنَا فِي آخرِ المَادِّةِ فِي التنبيهات ما نَصُّه : الرابِعَ، وقَعَ في التسهيل للشيخ ابن مالك ما يقتضى أن لُغَة بنى عَامِر عامَّة في اللسان مُطْلَقًا، وأَنَّهُم يَضُمُّون مُضَارِعَه مُطْلَقًا من غيرِ قَيْدٍ بِوَجَدَ أو غيره، فيقولون وَجَد يَجُد ووَعَدَ يَعُدُ، وَوَلَد يَلُدُ، ونَحْوها، بضمّ المضارع، وهو عجيبٌ منه رحمه الُّله، فإزَّن المعروف بين أَثُمَّة الصَّرْف وعُلماء العَربيَّةِ أَن هذه اللغةَ العامريَّةَ خاصّةً بهذا اللفظ الذي هو وَجَدَ، بل بعضُهم خَصُّه ببعض مَعَانِيه، كَمَا هو صَنِيعُ أَلِي عُبِيدِ في المُصَنَّف،

لابن القطّاع: وَجَدَ مَطَّلُوبُه يَجدُه وُجُودًا ويَجْدُه أيضًا بالضمّ لُغَة عامِريّة لا نظير لَهَا في باب المثال، قال لَبيدٌ وهو عامِريُ : لَمْ أَرَ مِثْلَكِ يَا أَمَامَ خَلِيلاً آبَى بِحَاجَتِنَا وَأَحْسَنَ قِيلاً لْوَ شِئْتُ قَدْ نَقَعَ الفُؤَادُ بِشَرِبَةٍ تَدَعُ الصُّوادِيَ لاَ يَجُدْنَ غَلِيلًا بالعَذَّبِ مِنْ رَضَف ِ القِلاَتِ مَقِيلَةً فَضَّ الأباطِحِ لاَ يزالُ ظَلِيلاً ١ وقال ابْنُ بَرَّى : الشُّعْرُ لِجَرِيرٍ وليس للبيدِ، كما زعم الجوهَريُّ. قلت : ومثله في البصائر للمُصَنِّف وقال ابن عُدَيْس : هذه لُغَة بنى عامر، والبيتُ للبيد، وهو عامِري، وصرَّحَ به الفرَّاءُ، ونقله القَزَّاز في الجامع عنه، وحكاها السيرافيُّ أيضًا في كتاب الإقناع، واللَّحْيَانيُّ في نوادرِه، وكُلُّهم أنشدوا البَيْتَ، وقالُ الفَرَّاءُ : ولم نسمع لها بنَظِيرٍ، زاد السيرَافي : ويُروَى : يَجدُن، بالكسر، وهنو القياس، قال سِيبويهِ : وقد قال ناسٌ من العرب وَجَد يَجُد، كَأْنهم حَلَفوها مِن يَوجُدُ، قال : وهذا لا يكادُ يُوجِنا في الكلام. قلت : ويفهم من كلام سيبويه هذا أنها لَغَة في وَجَد بجميع

الصمحاح البيت الثاني وفي اللسان: الثاني والثالث، والتكملة وفيهما «أنائي بحاجتنا» وفيها أيضاً «وليس البيت للبيد وإنما هم لجرير » والشمر في ديوان جرير قصيدة في ص ٣٥٤ أما ديوان لبيد فهو في ملحقاته عن التاج.

وقد يُستعمل الوِجْدَانُ في الوُجْدِ، واقتضاه كلامُ المُصَنِّف، ولذلك رَدّ ومنه قولُ العَرَبُ ﴿وجْدَانُ الرِّقِينَ شُرًّاحُ التسهيل إطلاقه وتَعَقَّبُوه، قال يُغَطِّي أَفَنَ الْأَفِينِ ». قُلْت : وجرى أبو حَيَّان بنو عَامرِ إِنَّمَا رُوِيَ عَنْهِم تُعلبُ في الفصيح بمثل عبارة ضمٌ عَيْنِ مُضَارِعِ ۖ وَجَلَا خاصَّةً، التهذيب، وفي نوادر اللَّحْيَانيِّ : فقالُوا فيهُ يَجُدُ، بَالْضَّمَ. وأنشدوا: وَجَدْتُ المَالَ وكُلِّ شَيْءِ أَجِدُه \* يَدَ عُ الصَّوَادِيَ لاَ يَجُدْنَ غَلِيلاً \* وَجْدًا ووُجْدًا ووِجْدًا وجَدُهُ، قال على خلافٍ في رِوَايَةِ البيتِ، فاړن أَبُو جعفرِ اللَّبْلَيُّ : وزاد اليزيديُّ في السيرافي قال في أشرح الكتاب: نوادره ووُّ جُودًا، قال : ويُقَال وَجَكَ ويُرْوَى بالكسر، وقد صرَّح الفارَابيُّ بعد فَقْرٍ، وافتقَرَ بَعْدَ وِجدٍ. قَلْت : وغيرُه بِقَصْرِ لُغَةِ بنى عامرِ بن فكلام المصنف تَبَعًا لابن سيده صَعْصَعَة على هذه اللفظة، قال: يقتضِي أنه يتعدّى بنفسه. وكلام وكذا جَرَى عليه أبو الحسن بن عصفور فقال : وقد شَذَّ عن فَعَلِ الأزهريّ وتُغلب أنه يتعدّى بفي، قال شيخُنا : ولا منافاةَ بينهما، َلَأَن الذي فاؤه واوٌ لفظةٌ واحدةٌ، المقصود وَجَدْتُ إِذَا كَانَ مَفْعُولُهُ فجاءَت بالضمّ، وهي وَجَد يَجُد، المالَ يكون تُصريفُه ومصدَرُه على قال : وأصلُه يَوْجُد فحُذِفَت الواو، هذا الوَضْعِ، والُّله أعلَم. فتأمَّل، لكُون الضَّمَّة هنا شاذَّةً، والأصل أنتهي. وأبو العباسِ اقتصرَ في الكشر. قلت : ومثل هذا التعليل الفصيح على قَوْلِه : وَجَدْتِ المالَ صَرَّحَ به أبو عليِّ الفارسيُّ قال: : وُجْدًا، أي بالضمّ وجِدَةً، قال ويَجُدَ كَانَ أَصِلُه يَوْجَدُ، مثل يَوْطُؤُ، شُرَّاحُه : معناه : استَغْنَــيْتُ لَكَنِهُ لِمَا كِإِن فِعْلٌ يُوْجَدُ فَيْهُ يَفْعِلْ وكَسَبْتُ. قلت : وزاد غيرُه ويَفْعُلُ كِأَنُّهِم تَوَهَّمُوا أَنَّه يَفْعُل، ولمَا وِجْدَانًا، فَفِي اللَّسَانِ : وتقول كان فِعْلُ لا يُوجَد فيه إِلاَّ يَفْعِل لم وَجَدَّت في الغِنَى واليَسَار وَجُدًّا يَصِحَ فيه هذا. وو څدانًا. (و) وَجَادِ (المالُ وِغَيْرُه يَجِدُه

رو) وَجَلَ (عَلَيْهِ) في العَضَب (يَجِدُ ويَجُدُ)، بالوجهين، هكذا قاله ابنُ سِيدَه، وفي التكملة: وَجَدَ عليه يَجُدُ لُغَة في يَجِدُ، واقتصر في الفصيح على الأوَّل (وَجْدًا) بفتح

وجْدًا، مثلَّقةً وجِدَةً)؛ كعِـدَةٍ

(: اسْتَغْنَى)، هذه عبارةُ السُحْكَم،

وفي التهذيب يقال وَجَدْتُ في المال

وُجْدًا وِوَجْدًا ووجْدًا ووجْدَانًا

وجِدَةً، أي صرْتُ ذا مال، قال:

فسكون (وجدة)، كعدة، كعدة، (ومَوْجودة)، وعليه اقتصر ثعلب، وذكر الثلاثة صاحب الواعي، ووجدانًا، ذكره اللحياني في النوادر وابن سيده في نصّ عبارته، والعَجَب من المُصَنف كيف أسقطه مع اقتفائه كلامه (: غضب). وفي حديث الإيمان: «إنّى سائِلُكَ فلا تَجِدْ عَلَيّ»، أي لا تغضب مِن سُوًالى، ومنه الحديث تغضب مِن سُوًالى، ومنه الحديث تخصّب مِن سُوًالى، ومنه الحديث تحرّر ذكره في الحديث اسمًا وفعلاً تحرّر ذكره في الحديث اسمًا وفعلاً ومصدرًا، وأنشد اللّحياني قول صخر الغيّ :

وَلَأَنِي وَوجْدَانِ شَدِيدٍ الْعَيِّ وَعَلَيْهِ الْعَجَّ الْعَيْ فَهِذَا فِي الْغَضَب، لَأَن صَخْرَ الْغَيِّ فَهِذَا فِي الْغَضَب، لَأَن صَخْرَ الْغَيِّ الْعَاسُ الْحَمَامَةَ مِن وَلَدِهَا فَغَضِبَتُ عليه، ولَأَن الحمامة أياسَتْه من وَلَدِه فَعْضِبَ عليه، وقال شُرَّاحِ الفصيح : وَجَدْتُ على الرُّجُلِ الفصيح : وَجَدْتُ على الرُّجُلِ مَوجِدةً، أَى غَضِبْتُ عليه، وأنا واجدٌ عليه، أَى غَضْبَانُ، وحكى واجدٌ عليه، أَى غَضْبَانُ، وحكى الفَرَّارُ فِي الجَامِعِ وأَبُو غالبِ التَّيَّانِيِّ فِي المُوعِب عن الفَرَّاءِ أَنه فِي المُوعِب عن الفَرَّاءِ أَنه فِي المُوعِب عن الفَرَّاءِ أَنه قال : سَمِعْت بعضَهم يقول : قد وَجِدَ، بكسر الجيم، والأكثر فَتْحُهَا، وَالْ الرَّعْشريُّ عَنْ إِذَا غَضِبَ، وقال الرَّعْشريُّ عَنْ

الفراء : سَمَعْت فيه مَوْجُودَة ، بفتح الجُيم ، قال شيخُنا : وهي غَرِيبة ، ولم يَتَعَرَّض لها ابنُ مالك في الشّواذ ، على كثرة ما جَمَع ، وزادَ القرَّازُ في الجَامِع وصاحِبُ المُوعب كِلاهُمَا عن الفَرَّاء وُجُدًا، من وَجَد : غَضِب وفي الغريب المُصَنَّف لأبي عُبيد أنه يقال : وَجَد يَجُد مِن المَوْجُودَة والوَجْدَانِ جَمِيعًا. وحكى ذلك والوجْدَانِ جَمِيعًا. وحكى ذلك القَرَّازُ عن الفَرَّاء ، وأنشد البيت ، وقال : هو القياس أنه رَوَاه بالكُسْر ، وقال : هو القياس أنه إذا انضَمَّ الجيمُ وإنما كانَ القِياس أنه إذا انضَمَّ الجيمُ وَجُه وَجَه ، مِن الوَجَاهة ، ونَحْوه .

(و) وَجَد (به وَجْدًا)، بفتح السُكون، (في الحُبِّ فَقَطْ)، وإنه لَيَجِد بِفَلاَنَةً وَجْدًا شَدِيدًا، إذا كَان يَهْوَاها ويُحِبُّهَا حُبًّا شديدًا، وفي خُديث وَفْد هَوَازِانَ قَوْلُ أَبِي صُرَد هَا بَطْنَها بِوَالِد، ولا زَوْجُها بِوَاجِد، أَى أَنه لا يُحِبُّهَا، أوردَه أبو جَعْفَر اللبلّي، وهو في النهايسة، وفي اللبلّي، وهو في النهايسة، وفي اللبلّي، وهو في النهايسة، وفي الحكم : وقالتْ شاعِرةٌ مِن العرب وكَانَ تَزَوَّجَهَا رَجُلٌ مِن غَيْرِ بَلَدِهَا وَكَانَ تَزَوَّجَهَا رَجُلٌ مِن غَيْرِ بَلَدِهَا فَعُنِّنَ عَنْهًا.

وَمَنْ يُهْدِ لِي مِنْ مَاءِ بَقْعَاءَ شُرْبَةً فَإِنَّ لَهُ مِنْ مَاءِ لِينَةَ أَرْبَعَا

١. شرح اشعار الهذليين تحقيق ٢٩٤ وانظر مراجعه فيه.

لَقَدْ زَادَنَا وَجْدًا بَيَقْعَاءَ أَنَّنَا وَجَدْنَا مَعَلَايَانَا بَلِينَةً ظُلَّعَا فَمَنْ مُبْلَغٌ تِرْبَيَّ بِالرَّمْلِ أَنْنِي بَكَيْتُ فَلَمْ أَتُرُكُ لِعَيْنَى مَدْمَعَا ﴿ تَقُول : من أَهْدَى لِي شُرْبَةَ ماءِ مِنِ بَقْعًاءَ على ما هُوَ به مِنْ مَرَارَةِ الطُّعْمِ فإن له مِن ماء لِينَهَ على ما هُوَ به مِن المُذُوبَةِ أَرْبَعَ شَرَبَاتٍ، هو به مِن المحدود لله مِن الله على الل ومَوْلِدِي، ولِينَةُ بَغِيضَةٌ إِليَّ، لَأَن الذي تَزوَّجَني مِن أَهْلِها غَيْرٌ مَأْمُونِ عَلَىَّ. وإِنمَا تلك كِنايةٌ عَنْ تَشَكِّيهاْ لهذا الرَّجُلِ حين عُنِّن عَنْهَا. وقولُها : لقَد زَادَني [تقول لقد زادنی] حُبًّا لِبَلْدَتِی بَقْعَاءَ هذوِ أَن هذا الرجُلُ الذي تَزَوُّجَني من أهلِ لِينَةِ عُنِّنَ عَنِّي، فكانَ كالمَطِيَّةِ الظَّالِعَةِ لا تَحْمِلُ صاحِبَها، وقولها : فَمَنْ مُنْلِغٌ تِرْبَقَ البيت، تقول: هَلْ مِن رَجُلِ يُبْلِغُ صَاحِبَتِيَّ بِالرَّمْلِ أَنْ بَعْلِي ضَعُفَ عَنِّي وعُنُنَ فأُوْحَشَني ذلك إِلى أَنْ بَكَيْتُ حَتَّى قَرِحَت أَجفانِي فزَالَتِ المَدَامِعُ، و لم يَزُلُ ذلك الجَفْنُ الدَّامِعُ، قالَ ابنُ سِيدَه، وهذه الأبياتُ قَرَأْتُها على أبي العَلاء صاعِدِ بن الحَسِن في الكِتِاب

المَوْسُوم بالفُصُوصِ . (وَكَذَا فِي النَّحَزُّنِ وَلَكُنَ الْ بَكُمْ مَاضِيهِ)، مُرَاده أَنْ وَجِلًا فِي الْحُزْنَارَ مِثْلُ وَجَدَ فَي الحُبِّ، أَي لِيسٍ له إِلاّ مُصْدَرٌ واحِدٌ، وهو الْوَجْدُ، وأَنِمَا يخالفه في فِعْله، ففِعل النُحَبِّ مفتوح، وفِعْل النُّون مَكسُّورٌ، وهو المراد بِقُولُهِ : ولَكن بكسر ماضِيه. قال شيخُنا إِزْ والذِّي فِي الْفَصِيْحَ وَغَيْرِهُ من الأمُّهاتِ القديمةِ كالصُّحاحَ ِ والعَيْن ِ وَمُخْتَصِر العَينَ اقْتَصَرُوا فَيه على الفَتْح فِقط، وكَلامُ المُصِنّف صَريعٌ في أنه إِنما يُقال بالكِّسر فَقَطَّ، وَهُو غَرِيَّةٍ، فَإِنَّ الذِينَّ حَكَوُّا فَيِهِ الكَسْرِ ذُكِرُوهِ مَعِ الْفَتْحِ الذي وَقَعَتْ عِليه كَلِمَةُ الجماهير، نَعْم حَكَى اللَّحْيَانيُّ فيه الكَسْرِ والطِّمَّ فِي كَتِابِهِ النوادِر، فظنَّ ابن في النُّمَحِكُمَ على ذِكْرُهِما فقط، دون اللغَةِ المشهورةِ في الدَّوَاوِينٍ، وهُو وَهُمٌّ، انتهى. قلت: والذَّى في السَّانِ : ووَجَدَ الرَّجُلِ في الحُزْنِ وَ يُجدًا، بالفتح، ووَجد، كِلاَهُمَا عَنَ اللَّهِ مَا عَنَ اللَّهِ مَا عَنَ اللَّهِ مَا عَنَ اللَّهِ مَا اللَّهِ لَمَا نَقَلَهُ شَيْخُنَا عَنَ اللَّهْيَانِي مِن الكَّسْرِ نَقَلَهُ شَيْخُنَا عَنَ اللَّهْيَانِي مِن الكَّسْرِ والضِّمِّ، فليتأمِّل، ثم قال شيخُنَا نِ وَإِبِنُ سَيده حَالَفَ الجُمْهُورَ فَأَسْقَطَ اللَّغَةَ المشهورَةَ، والمُصِّنَّفُ خالَف ابنَ سِيدَهُ اللَّذِي هُو مُقْتِدَاهُ في هلْإِهُ المَادَّةِ فاقتَصَر على الكُسْر، كأنَّه

١. اللسان ومعجم البلدان (بقعاء) وفيه وتزوجت امرأة من بني عبس في بنى أسد ونقلها زوجها إلى ماء لهم يقال له لينة موصوف بالعذوبة والعليب وكان زوجها عنينا فعركته واجتوت الماء فاختلعت منه وتزوجها رجل من أهل بقعاء فأرضاها وانظر الوحشيات ٢٠٢ ومراجعها ونسبتها وفي اللمان وزادني...أنني وجدت».
٢. في القاموس «في الحزن لكن»

مُرَاعاةً لِرَديفه الذي هو حَزِنَ، وعلى كُلَّ حَالَ فهو قَصُورٌ وإخلالٌ، والكُسْرِ الذي ذَكرَه قد حكاه الهَجَرِيُّ وأنشدَ :

فَوَاكَبِدَا مِمَّا وَجِدْتُ مِن الْأَسَى لَدِي رَمْسِه بَيْسَ الْقَطِيــلِ ِ الْهُ فَالْمُ

المُشَدَّبَ

قال: وكأنَّ كُسْرِ الجيهِ مِن الْعَنِهِ، فَتَحَصُّلُ مِن مِحْمُوعَ كُلَامِهِ، أَنَّ وَجَدَ بَعِنَى حَزِنَ فَيه ثلاثُ لَغَاتٍ، الفَتْحِ الذي هو المشهور، وعليه الجمهور، والكسْرِ الذي عليه اقتصر المُصَلَّف والهَجَرِيّ وغيرُهما، والضمَّ الذي حكاه اللَّحياني في والضمَّ الذي حكاه اللَّحياني في نوادره، ونقلَهما ابنُ سِيده في المُحْكَمِ مِقْتَصِرًا عليهما،

(و) الوَجْدَ، بالفتح ( : مَنْقَعُ الماء)، عن الصاغانيّ، وإعجام الدال لغةً فيه، كل سيأتي رَج وِجَادٌ)، بالكسر. (وأوْجَدَه : أَغْنَاهُ).

وقال اللُّحيانيُّ : أَوْجَدَه إِيَّاه : جَعَلَه يَجِدُه.

(و) أَوْجَدَ اللَّهُ (فُلانًا مطلُوبَهُ)،

آی (أظفرَهُ به).
(و) أَوْجَدَه (عَلَى الْأَمْرِ : أَكْرَهَهُ
وأَلْجَأَه، وإعجام الدَّالِ لُغَةٌ فيه. (و)
أَوْجَدَهُ (بَعْدَ ضُعْفَ : قَوَّاه،
كَاجَدَه) والذي في اللسان :
وقالُوا : الحَمْدُ لِلّه الذي أَوْجَدَنِي
بَعْدَ فَقْر، أَى أَغْنَانِي، وآجَدَنِي بَعْدَ
ضَعْف، أَى قَوَّانِي.

ضَعْف، أَي قَوَّانِي. (وَ عَن أَي فَلانٌ (وَ) عَن أَي سَعِيدٍ : (تَهَ جَّدَ) فلانٌ (السَّهَرَ وغَيْرَه : شَكَاهُ)، وهم لأ يَتُوَجَّدُونَ سَهَرَ لَيْلهِم ولا يَشْكُونَ يَتُوَجَّدُونَ سَهَرَ لَيْلهِم ولا يَشْكُونَ مَا مَسَّهم مِنْ مَشَقَّتِه.

(وَالوجِيدُ : مَا اسْتَوَى مِنَ اللَّرْضِ ، جِ وُجْدَانٌ ، بالضَّمّ)، وسيأتي في المُعْجَمَة.

وَوُجدَ) الشّيءُ (مِن العَدَم)، وفي بعض الْأُمّهات: عن عَدَم، ومثله في الصَّحاح (كُعِني، فهو مَوجودٌ) : حُمَّ، فهو مَحْمُومٌ، (ولا يُقَال: حُمَّه اللّهُ تعالى)، كا لا يُقَال: حَمَّه اللّهُ، (وإِنما يقال: أَوْجَدَه اللّهُ تَعَالى) وأَحَمَّه، قال الفيّومِيّ : تَعَالى) وأحَمَّه، قال الفيّومِيّ : الموجود خِلاف المَعْدُومِ ،

١. سورة الطلاق الآية ٦

في مطبوع التاج «سعيكم» وصوابه من اللسان.

٣. كدا أيضًا في اللسان ولعلها « ..في فهم، لا يشكون..»

بهامش مطبوع التاج «عبارة المصباح : الوجود خلاف مدم».

: وهذا البابُ من النوادرِ يُسَمِّيهِ للنووي. أَئِمَّةً الصَّرْفِ والعَربيَّةِ بابِّ أَفْعَلْتُع والوُّجُدُ، بضّمتين جَمْعُ واجِد، كَمَّا بَابًا مُستقِلاً في كتابِه الغَريب المُصَنَّف وذكر فيه أَلْفَاظًا منهَا : أَحَبُّه فهو مَحْبُوبٌ. قلت : وقد سبق البَحْثُ فيه في مواضِعَ مُتَعَدِّدة في ح ب ب.

و َس ع د، و ن ب ت، فراجِعُه وسيأتي أيضًا.

🛘 ومما يستدرك عليه :

الواجدُ : الغَنِيُّ قال الشاعِر : «الحَمْدُ لِلَّهِ الغَنِيِّ الوَاجَدِ» ا

وفي أسماء اللَّه تعالى : الواجدُ، هو الغَنِيُّ الذي لا يَفْتَقِر.

وقد وَجَدَ يَجِدُ جِدَةً، أَى اسْتَغْنَى غِنِّي لَا فَقْرَ بَغْدَه، قاله ابنُ الْأَثير، و في الحديث «لَيُّ الوَاجدِ يُحِلُّ عُقُوبَتَهُ وعِرْضَهُ آى القَادِر عِلى قَضَاءِ دَيْنِه، وفي حديثٍ آخَرَ «أَيُّهَا النَّاشِدُ، غَيْرُك الوَاجِدُ» مِنْ وَجَدَ الضّالَّةَ يَجِدُهَا.

وتَوَجَّدْتُ لِفُلانٍ : حَزِنْتُ له. واستَدْرَك شيخُنا:

الوجَادَة، بالكسر، وهبى في اصْطِلاح المُحَدِّثين أسمٌ لمَّا أُخِذ من

وأَوْجَد اللَّهُ الشَّيءَ من العَدَمِ فُوجِدَ العِلْمِ مِن صَحِيفَةٍ مِن غَيْرِ سَمَاعٍ فَوَجَد اللَّهُ الشَّيءَ من النَّوادِر، مثل أَجَنَّه ولا إِجَازَةٍ ولا مُنَاوَلَةٍ، وهو مُوَلَّدٌ اللَّهُ فَجُنَّ فَهُو مَجْنُونٌ، قال شيخُنا غيرُ مَسموعٍ، كذا في التقريب

فهو مَفْعُولٌ، وقد عَقَدَ له أبو عُبَيْدٍ في التَّوشيحِ، وهو غَرِيبٌ، وفي الجامع ِ للقَزَّازِ : يقولونَ : لم أَجْدِ مِن ذَلَك بُدًّا، بسكون الجيم وكُسْر الدال، وأنشد:

فَوَاللَّهِ لَوْلاَ بُغْضُكُمْ مَا سَبَبْتُكُمْ ولكِنَّنِي لَمْ أَجْدِ مِنْ سَبِّكُمْ بُدًّا وفي المُفْردات للراغب : وَجَدَ اللَّهُ : عَلِم، حَيْثُمَا وقَعَ، يعنِي في القُـرآنِ، ووافقَــه على ذلك الزَّمَخْشَرِيُّ وغيرُه.

وفي الْأَساس وَجَدْت الضَّالَّةَ، وأَوْجَدَنِيهِ اللَّهُ، وهو واجِدٌ بِفُلانَةَ، وعَلَيْهَا، ومُتَوَجِّدٌ.

وَتُوَاجَدُ فُلانٌ : أَرَى مِن نَفْسِه الوَجْدَ.

وَوَجَدْتُ زَيْدًا ذَا الحِفَاظِ : عَلِمْتُ.

والايجادُ: الانشاءُ من غير سَبق مِثَال.

اً وفي كِتَابِ الْأَفْعَالِ لابنِ القطَّاع : وأُوْجِدَتِ النَّاقَةُ : أُوثِقَ خَلْقُهَا.

□ تكميل وتذنيب: 🔲 قال شيخنا نقلاً عن شَرْح.ِ

الفصيح لابن هشام اللَّخميِّ :
وَجِدَ له خَمْسَةُ مَعَانٍ، ذَكرَ منها
أَرْبَعَةً ولم يَذكر الخَامِس، وهو :
العِلْمُ والاصابَةُ والغَضَب والايسارُ
وهو الاستغْنَاءُ، والاهتمام وهو
الحُرْن، قال :

وهو فى الأوَّل مُتَعَدِّ إِلَى مُفعولين، كَقُوله تعالى ﴿وَوَجَدَكَ ضَالاً. فَهَسَدَى ﴿ وَوَجَسَدُكَ عَائِسَكُ فَهَسَدَى ﴿ وَجَسَدَكَ عَائِسَكُ فَهَسَدَى ﴿ وَجَسَدَكَ عَائِسَكُ فَأَغْنَى ﴾ (

وفى الثانى مُتَعدِّ إلى واحِدٍ، كقولِه تعالى ﴿وَلَـمُ يَجِـدُوا عَنْهَـا مَصْرِفًا﴾ ٢.

وفى الثالث متعدًّ بحرْف الجَرِّ، كقولِه وَجَدْت على الرَّجُلِ، إِذَا غَضِبْتَ عليه.

وَفِي الوجهين الأخِيرَين لا يَتَعَدَّى، كَقُولِك : وَجَدْت فِي المالِ، أَي أَي الْمُورْن، أَي أَي الْمُؤْن، أَي الْمُؤْن، أَي الْمُؤْن، أَي الْمُؤْن، أَي الْمُؤْن، أَي

قال شيخُنَا: وبقى عليه: وَجَدَ به، إِذَا أَحَبَه وَجُدًا، كَمْ مَرْ عِنِ المُصنَّف، وقد استدرَكه الفِهْرِئُ وغيرُه على أبى العَبَّاسِ في شَرْحِ الفصيح، ثم إن وَجَدَ بمعنى عَلِمَ الذي قال اللَّخمي إنه بقيي على صاحِب الفصيح لم يَذْكُرَ له مِثَالاً، وكأنَّه قَصَدَ وَجَدَ التي هي أَحْتُ وكأنَّه قَصَدَ وَجَدَ التي هي أَحْتُ

ظَنَّ، ولذلك قال يَتَعَدَّى لِمَفْعُولين ، فيبقى وَجَدَ بمعنَى عَلِم الذي يتعدّى لمفعولٍ واحدٍ، ذكرَه جمَاعَةً، وقَريبٌ من ذلك كلامُ الجَلاَل في هَمْعَ ِ الهَوَامِعِ ِ، وَجَدُ بمعنَى عَلِمَ يتعَدّى لمفعولين ِ ومَصْدَرُه وِجْدَانًا، عن الأنْحفَش، ووُجُد، عن السيرافيّ، وبمعنى أصَابِّ يتعدَّى لواحِدٍ، وِمَصْدرُهِ وِجْدَانٌ، وبمعني اسْتَغْنَى أو حَزِنَ أو غَضِب لازِمَةً، ومصدر الأوَّل الوِّجْد، مثلَّشة، والثانى الوَجْدُ، بالفَتح، والثالث المَوْجِدَة، قلت: وأخصر من هذا قولُ ابنِ القَطَّاعِ في الأفعال : وَجَدْتُ الشِّيءَ وِجْدَانًا بعد ذَهَابِهِ وفى الغِنَى بَعْدَ الفَقْر جِدَةً، وفي الغَضَب مَوْجِدَةً وفي الحُزْن وَجْدًا حَزِنَ.

وقال المُصَنّف في البصائر نقلاً عن أبي القاسم الأصبهاني.

الو جُودُ أَضْرُب، وُجُودٌ بِإِحْدى الْحَوَاسُ الْحَمْسِ، خَو وَجَدْتُ زَيْدًا وَوَجَدْتُ طَعْمَه ورائحته وصَوته وحُشُونته، ووجُدٌ بِقُوَةِ الشَّهْوَةِ نحو وَجَدْتُ الشَّبع، ووُجُودٌ الشَّهُوةِ الْحَوْبِ السَّبع، ووُجُودٌ الْحَرْبِ أَمَدَّه الْعَضْبُ، كَوُجُودٍ الْحَرْبِ والسَّخَطِ، ووُجُودٌ بالعَقْلِ أو والسَّخَطِ، ووُجُودٌ بالعَقْلِ أو بوسَاطَة العَقْلِ ، كَمَعْرِفَة الله تعالى، وسَاطَة العَقْلِ ، كَمَعْرِفَة الله تعالى،

١. سورة الأعراف الآية ١٠٢.

٢. سورة النوبة الآية د.

ومَعْرِفَة النُّبُوَّةِ. وما نُسِب إلى الله تعالى من الوُجُود فبمَعْنَي العِلْمِ المُحَرَّدِ، إِذ كان اللهُ تعالَى مُنزَّهًا عن الوَصْفِ بالجَوَارِحِ والآلاتِ، نحو قولِه تَعالى ﴿ وَوَمَا وَجَدْنَا لَأَيْ عُلْمِهُ مِنْ عَهْدٍ وإِنْ وَجَدْنَا المعدوم، يقال على ضِدٍّ هـذه الْأَوْجُهِ. ويَعبَّر عن التَّمَكُّن مِن الشيء بالوُجُودِ نحو ﴿فَأَقْتُلُـوا الشَّيءِ بِالوُجُودِ نَحُو ﴿فَأَقْتُلُـوا المُشْرِكِينِ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ۚ المُشْرِكِينِ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ۚ المُشْرِكِينِ أَى حَيْثُ رَأَيْنُوهُم، وقوله تعالى ﴿إِنَّى وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ ٣٠ وقَوِله ﴿ وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لَلَشَّمْسَ ﴾ ﴿ وقوله ﴿وَوَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوَقَّاهُ حِسَابَهُ ﴾ ٥ ووجود بالبصيرة، وكذا قوله ٦ ﴿ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّا﴾ ﴿ وقُولُه ﴿فَلُمْ تُجدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا﴾ ٢ أي إِنَ لم

تَقْدِروا على الماءِ. وقال بعضهم : المِوْجُودَات ثلاثةً أَضْرُبِ : مَوْجُودٌ لا مَبْدَأَ له ولا تَعالَى، ومَوْجُودٌ له مَبْدَأٌ ومُنْتَهِّى، كَالْجَوَاهِرِ اللُّنْيُوِيَّة، وموجودٌ له مُحمّد مُرْتَضَى الحُسَيني الزَّبيدِيُّ،

مَبْدَأً وليس له مُنْتَهًى، كالنَّاسِ في النَّشْأُةِ الآخِرةِ، انتهى.

قَالَ شَيْخَنَا فِي آخِرِ هَذِهِ المَادَةِ مَا نصُّه : وهذا آخِرُ الجزءِ الذي بخطّ المُصَنّف، وفي أوّل الذّي بَعْدَه: الواحد، وفي آخر هذا الجزء عَقِبَ قُوله : وإنما يقال أَوْجَدَه اللَّهُ، بخط المُصَدَّف رَحمه اللَّه تعالى ما نَصُّه : هذا آخِرُ الجُزء الأُوَّل من نُسْخَةِ المُصَنِّف الثانِية مِن كِتَابِ القَامُوسِ المُحِيط والقَابُوس الوَسِيط في جَمع لُغَاتِ العَرْبِ التي ذَهَبَتْ شَمَاطِيطُ، فَرغَ منه مُؤلِّفه مُحمد بن يَعْقُوب بن مُحمّد الفَيْرُوزَاباديّ في ذِي الحِجَّة سنةَ ثمانٍ وسِتّينَ وسَبْعِمَائةٍ. انتهی من خطّه، وانتهی کلام

قِلت : وهو آخِر الجزءِ الثاني من الشُّرْحِ وبه يَكْمُل رُبْعُ الكِتَابِ ما عدًا الكلامَ على الخُطْبَة، وعلى اللَّه التيسيرُ والتُّسْهيل في تمامه وإكاله على الوَجْهِ الْأَتَمِّ، إِنَّه بكُلِّ شْيِءٍ قدير، مُنْتَهَى، وليس ذلك إِلا البارِيءَ وبكُلِّ فَضْل جَدير، عَلَّقَه بِيَدِه الفَانِيَةِ الفَقيرُ إلى مُولاه عَزَّ شَأَنُه

١. سورة الثمل الآية ٢٣.

٢. سورة الثملُ الآية ٢٤.

٣. سورة النورُ الآية ٣٩.

بهامش مطبوع التاج «الظاهر نحو قوله».

٥. سورة الأعراف الآية ٤٤.

٦. سُورة النساء الآية ٣٤ وسورة المائدة الآية ٦٠.

عُفِيَ عَنه، تَحرِيرًا في التاسِعَة مِن لَيُلَةِ الاثْنَيْنِ المُبَارَكِ عاشِرَ شهر ذي القِعْدَةِ الحَرَامِ من شهور سنة ذي القِعْدَةِ الحَرَامِ من شهور سنة المَيْنَو، وذلك بوكالة الصَّاغَةِ بمصر.

قال مُؤلِّفه: بلَغ عِرَاضُهُ على التَّكْمِلَة للصاغانيّ في مَجالِسَ آخِرُها يوم الاثنين حادي عَشَرَ جُمَادَى اسنة ١١٩٢، وكتبه مُؤلِّفه محمد مرتضى، غَفَر له بمَنِّه.

### كلمة وجود في محيط المحيط للبستان

المُوْحَج الوَجِيْح والجِلد الاملس والمجلّد الملس والملجأ. وباب مُوْجُـوْحٌ، اي مردودٌ.

وبجد المطلوب ووجده يجده ويجُدهُ (بضم الجيم وهي لغة بني عامر ولا نظير لها في المثال) وَجْدًا وجِدَةً ووُجْدًا ووُجُوْدًا ووِجْدَانَا وإِجْدَانًا (بقلب الواو همزة) ادركهُ واصابهُ وظفر بِه بعد ذهابه. يقال وجدت الضالة. وتاتي وَجَدَ بمعنى عَلِمَ فتكون من إفعال القلوب فتنصب مفعولين ومصدرها الوجود نحو وجدت صدقك راحجًا. ووجَد المال وغيرهُ يجدهُ وَجْدًا مثلُّثةً وجدَّةً استغنى. وعليه يجد ويجد وَجُدًا وجِدَةً ومَوْجِدَةً ووجُدَانًا غضب. وبه وَجُدًا احبُّهُ. ووجد به وَجْمَاً ايضًا حزن به. ووُجِد الشيءُ من العدم على المجهولُ وُجُوْدًا كان

وحصل فهو موجودٌ، اوجدهُ اللَّه تعالى ايجادًا اغناهُ. وفلانًا مطلوبهُ اظفرهُ بِه. وعلى الامرِ اكرههُ عليهِ. واليهِ أَضطرَّهُ. وفلانًا بعد ضعف قَوُّاهُ. ويقال آجَدَهُ بقلب الواو الفَّا. يقال الحمد لله الذي اوجدني بعد فقر وآجدني بعد ضعفٍ. اي قوَّاني. واوَجد الله تعالى الشيءَ جعلهُ موجودًا. ومن العدم خلَّفهُ فُوجِد اي خُلِق. فهو موجود من النوادر مثل اجنَّهَ اللَّه فَجُنَّ وهو مجنونٌ. وتوجُّد السهر وغيرة توجُّدًا شكاة. ولفلانٍ حزن لهُ، وبفلانة احبَّها الجدأة مصدر واليسار والسعة والقدرة والغني الواجد اسم فاعل وانا واجد للشيء اي قادر عليه الوَجَادَة عند الجحدثين ان تجد احاديث بخطْ يُعرَف كاتبهَ الوَجْد مصدر ومنقع المآه ج وُجَاد. وقال

جهامش مطبوع التاج «كذا بالأصل بلا تقييد بالأولى أو الثانية» والصوت «أو بالآخرة».

في التعريفات الوّجُد ما يصادف القلب ويرد عليه بلا تكلَّف وتصنع. وقيل هو بروق تلمع ثم تخمد سريعًا. والوَجْد ايضًا والوُجْد والوجْد الغِنى والسعة والفَرَح والحبَّة. يقال له بفلانة وَجْدَ وقد وَجَدَ بها وتوجَّد الوجْدَان مصدر وعند الصوفيَّة الحق تعالى وفي وعند الصوفيَّة الحق تعالى وفي اصطلاح غيرهم فالمشهور انه النفس وقواها الباطنة، والوجْدَاني على المشهور هو ما يجده كل احد من نفسه عقليًّا صرفًا كان كاحوال نفسه أو مدركًا بواسطة قوة باطنيَّة نفسه أو مدركًا بواسطة قوة باطنيَّة وعلى غير المشهور هو ما يُدرَك بالقوى الباطنة ج وجْدَانيَّات. شم بالقوى الباطنة ج وجْدَانيَّات. شم الوجدانيَّات تُسمَّى بالقضايا

الاعتباريَّة» الُوجُوْد مصدر وخلاف العدم وعند الصوفيّة فقدان العبد بمحاق اوصاف البشريّة ووجود الحق لانهُ لا بقآءَ للبشريَّة عند ظهور سلطان الحقيقة: الوُجُوْدِيُ خلاف العدميُّ الوَّجيْد ما استوى من الارض بج وُجدَانٌ المَوْجُوْد اسم مفعول وخلاف المفقود والمعدوم. او هو ما وجدتهُ احدى الحِواس الخمس او تصوّرهُ العقل او دلُّ عليهِ الدليل. وعرَّف الحكمآء الموجود بانهُ الذي يمكن ان يُخبَره عنهُ. والمعدوم بنقيضِه وهو ما لا يمكن ان يخبر عنهُ ج موجودات. وموجودات المُفِلس عند التجارُ ما بقى لهُ من العقار والنقود والذمم.

### ٣ تحديدات

# ١.٢ التحديد قاموسيًّا

إنّ التحديد من وجهة نظر الألسنيّة، هو تحديد السمات الأساسيّة التي تكوّن الكلمة، traits distinctifs. والسمات الأساسيّة هي مجموعة مُعلمات نواتيّة تحدّد الكلمة خارج السياق وفيه. والكلمة إجمالاً تحدّد بما هي، أو بعلاقتها ببقيّة الكلمات.

## ٢.٢ التحديد الماهيّ

هو التحديد الأرسطوي الذي يقوم على تعيين النوع، وتحديد الميّزات الخاصّة التي ترتبط به، وتخالف غيره من الأنواع في آن genre et différence. المخاصّة النوعيّة كثيرة منها :

المحدد الوصفي

المحدّد السببي المحدّد القصدي

٣.٢ التحديد العلائقي

هو التحديد الذي يعيد معنى الكلمة الى الأساس، انطلاقًا من علاقة : الجزء بالكلِّ

الانتهاء

المشابهة

التضاد

٤.٢ التحديد من حيث المادّة

إن مادّة الكلمة في القاموس تتكوّن من مجموعة منظّمة من الجمل تحمل معلومات حول:

- . الكلمة أو العنوان
  - . نطق الكلمة
- . موقعها الصرف نحوي
  - . أصلها
  - . تحديدها
- . أمثلة على وقوعها في السياق
- . معناها الأصلي، ومعناها التوليدي.

٥.٢ التحديد الصرف - نحوي

تتحدّد الكلمة من حيث ماهيّتها الصرف - نحوية تبعًا للموضوعات التالية :

الصيغة: اسم، فعل، مصدر

ثلاثي : وجد

رباعي : أوجد

حماسي : انوجد

# ٦.٢ التحديد من حيث بنية المعنى

### ۲.۲.۲ وجد كفعل

في مراجعة سريعة لمعنى وجد كفعل في لسان العرب، وتاج العروس، ومحيط المحيط نجد أنّ هذه الكلمة تحمل المعاني التالية:

- . وَجَدَ = أدرك، أصاب، ظفر به بعد ذهابه.
- . وَجَدَ = عَلِمَ : ومصدرها الوجود، نحو وجدت صدقك راجحًا.
  - . وَجَدَ = استغنى : نحو وجد المال وغيره.
    - . وَجُدُ عليه = غضب.
    - . وجد به = خزن = هوی.
  - . وُجِد الشيء من عدم = وجودًا = كان وحصل فهو موجود.
    - . أَوْجَعَدَ اللَّهِ = أغنى، أظفر، أكره، أخطر، قوَّاه.
    - . أوجد الله الشيء = جعله موجودًا، ومن العدم نُعلِق.
      - . توجّد = أحتّ.

### ۲.٦.٢ وجد كمصدر

في مراجعة ثانية لوجد كمصدر في المعاجم الآنفة الذكر نقع على المعاني التالية:

- . الواجد = اسم فاعل بمعنى القادر.
- . الوجادة = أن تجد أحاديث بخطِّ يُعرف كاتبه.
  - . الوجد = منقع الماء، المحبّة (وجد بها).
- . الوجدان = مصادفة الحق، النفس وقواها الباطنة.
  - . الوجداني = ج وجدانيّات، أحوال النفس.
    - . الوجود = مصدر خلاف العدم.
- . الموجودي = خلاف العدمي.
- . الموجود = اسم مفعول خلاف المفقود والمعدوم وهو :
  - ـــ ما وجدته الحوامل
    - ب تصوّره العقال \_ دل عليه الدليل
    - \_ الذي يخبر عنه
- . الموجودات = خلاف المفقودات، وموجودات المفلّس ما بقي عنده.

وهكذا تبرز لنا السمات الأساسية لكلمة وجود بالشكل التالى: وجود مُعلَمة إيجابيًا :

وجود = العلم + الكينونة + الحصول + الخلق

٢. وجود مُعلَمة سلبيًا:

وجود = خلاف المفقود + المعدوم

٣.٦.٢ وجد بمعنى كان، حصل، خلق

. حصل = حصولاً، وُجد، وحصل على الشيء، أحرزه وامتلكه.

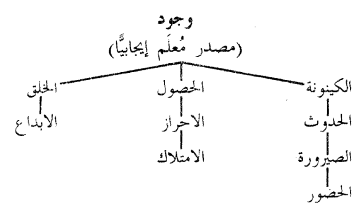
. خلق = أوجد، أبدع من العدم. الخليقة، ج خلائق، ما خلقه الله، والطبيعة التي يُخلق بها الانسان.

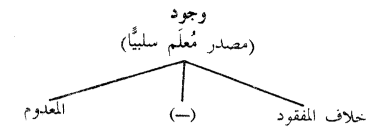
وهكذا يتحصل لنا معنى الوجود في ملامحه الثانية:

في التحليل الأخير، وبعد مراجعة تصاريف كلمة وجود بأكملها في المعجمات السابقة الذكر، نصل الى حصر السمات الرئيسيّة لهذه الكلمة بالشكل التالي.

#### ٤.٦.٢ السمات الرئيسيّة لكلمة وجود

- . وجود = [الكينونة (الحدوث + الصيرورة + الحضور) + الحصول(الاحراز والامتلاك) + الخلق (الابداع)
  - . وجود = كينونة + حصول + خلق
    - . مشجر كلمة وجود كا شرحناه:





هنا نصل إلى النتيجة النهائية وهي أنّ القيام بجردة لمعنى (أو معاني) كلمة وجود عبر معجم لسان العرب لابن منظور، وتاج العروس للزبيدي، ومحيط المحيط للبستاني يضعنا أمام حقيقة معنويّة واحدة وهي : إنّ كلمة وجود تحمل معنى السلب والايجاب. فمن حيث السلب هي خلاف المفقود، والمعدوم، ومن حيث الايجاب هي الكينونة والحصول، والخلق.

إنّ الوصول إلى هذه النتيجة حملنا الى مراجعة حقول الألفاظ الدلاليّة وجدولتها بشكل آخر يتماشى مع منطلقاتنا الألسنيّة :

جدول بحقول الألفاظ الدلاليّة مدلول sé حدال sa

|                                                                       | Terrer |          |
|-----------------------------------------------------------------------|--------|----------|
| <ol> <li>دال واحد 	 مدلول واحد (رجل 	 فرس)</li> <li>التضاد</li> </ol> | كلمة   |          |
| 5                                                                     | واحدة  |          |
| <ul> <li>٢. دال واحد 	 مدلولان مختلفان (الجون للأسود</li> </ul>       |        |          |
| والأبيض)<br>مشترك لفظيّ                                               |        | 3        |
| ٣. دالّ واحد - عدّة مدلولات (أرأيت الاستفتاء                          |        |          |
|                                                                       |        |          |
| والسؤال)                                                              |        | -5<br>-5 |
| <ul> <li>٤. دالان متقاربان - مدلولان متقاربان (الخضم،</li> </ul>      | كلمتان | لمدلول   |
| 1                                                                     | كلمتان | ال ا     |
| والقضم) مدلولان مختلفان (حَرَج إذا هـ مدلولان مختلفان (حَرَج إذا      |        |          |
| ه. دالان متفاریان که مدنود تا مسال رخری یک                            | اثنتان |          |
| وقع في الحرج) (تحرّج إذا تباعد من الحرج)                              |        |          |

| <ul> <li>٦. دالان مختلفان ← مدلولان متقاربان (مدحه إذا</li> <li>کان حیًا) (أبنه إذا کان میتًا)</li> </ul> |               |                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------|
| الترادف ٧. عدّة دالات → مدلول واحد (ذهب، مضى، انطلق) (السيف، المهنّد، الحسام)                             | عدّة<br>كلمات | من المدلول<br>الى المدال |



# \* مدخل الى الأسلوب وعلم الأسلوب

#### ۱ مقدّمة

يتواضح المعنيون بالأدب، والدراسات الأدبيّة، على تحديد الأسلوب بقولهم إنّه طريقة متميّزة في الكتابة يختص بها أديب ما عن سائر الأدباء، أو يمتاز بها نوع أدبيّ عن بقيّة الأنواع الأدبيّة أو يتفرّد بها عصر عن غيره من العصور.

إِلَّا أَنَّ تحديد الأسلوب بأنَّه طريقة متميّزة في الكتابة تتجسّد في كلمات مثل الاختصاص، والامتياز، والتفرّد، لا تتضح إلا من خلال الاعتبارات التالية :

- 1. إن الأسلوب هو ابتعاد écart عن الكلام المألوف والمستعمل. فقولنا «سال ماء الوادي» قول مألوف، أمّا قولنا «سال الوادي» فابتعاد عن المألوف، وخروج على المستعمل، وبالتالي نحن تجاه ظاهرة أسلوبية تعرف بالابتعاد.
- 7. إنّ الأسلوب هو إعداد المرسلة emessage، وصياغتها بشكل لا يعبّر إلاّ عن المرسلة ذاتها، وبطريقة ليس المهم فيها ما أقوله في المرسلة، لكن كيف أقول، وبأيّة طريقة أقول ما أريد قوله. فامرؤ القيس عندما ينشد «مكرّ مفرّ مقبل مدبر معًا» يعمل في رأي علماء الأسلوب على تكرار أصوات معيّنة ليست هي وليدة الصدفة، وإنّما وليدة البحث عن أثر أسلوبي effet stylistique يبغي إيصاله الى المستمع أو القارىء.

<sup>«</sup> الثقافة العربيّة، ليبيا، ربيع ١٩٧٥.

٣. إنّ الأسلوب ينشأ من تحميل الكاتب للمعنى التصريحي للمرسلة معاني أخرى. فقول أبي تمّام «السيف أصدق إنباءً من الكتب» لا يعكس حادثة تاريخيّة وحسب، وإنّما يعكس انفعال أبي تمّام إزاء هذه الحادثة، انفعال يتمظهر في تحميل المعنى التصريحي معاني إيمائية متعدّدة.

أخيرًا إذا كان الأسلوب هو طريقة متميّزة في الكتابة فإنّ الأسلوبيّة من حيث الاصطلاح هي الدراسة العلميّة للأسلوب.

## ٢. الأسلوبيّة وعلوم البلاغة

يعتبر علم الأسلوب، أو الأسلوبية، كا سنتفق على تسميتها منذ الآن الوريث المباشر لعلوم البلاغة التي غرقت عبر تاريخها الطويل في هوى التقسيم، والتصنيف، وأغرقت الظواهر اللغوية (الاستعارة، التشبيه، الكناية، الخ.) في تسميات لا تأخذ بعين الاعتبار جدليّة اللغة، من حيث هي مؤسسة اجتماعيّة لها تاريخها، وجغرافيّتها، ومن حيث هي كلام يتجسّد في آثار أدبيّة إلّا بفهم مجموعة القوانين التي ضبطت حقله الدلالي، وامتداد هذا الحقل عبر زمان ومكان معيّنين.

إنّ وراثة الأسلوبيّة لعلوم البلاغة بدأت في الغرب مع بداية القرن الثامن عشر، وخاصة مع الحركة الرومانسيّة (في الشرق ما زالت علوم البلاغة من دون وريث، ويكفي للتثبّت من هذا الأمر مراجعة الكتب التي تهتم بهذه العلوم في جامعات لبنان والبلاد العربية) التي حاولت أن تعيد النظر في عدّة مفاهيم تتعلّق بالانسان والمجتمع واللغة والخلق الأدبي. وامتد في القرن التاسع عشر مع الألسنيّة التي أخذت تنظر الى اللغة ككيان حسّي، قابل للتجزئة الى عناصر بسيطة ومركبة وتوطّد في القرن العشرين في عدّة اتجاهات نحاول فيما يلى تبيان خطوطها العريضة.

## ٣. الأسلوبية الوصفيّة

كان لفعل الوراثة كما قدّمنا، ظروفه التاريخيّة والجغرافيّة، أمّا الوراثة بحدّ ذاتها، فقد تجلّت في إعادة النظر بالصور البلاغيّة، وبمردودها الأسلوبي، الأمر

الذي دعا الى طرح مشكلة التعبير من كل جوانبها.

يرى الباحثون في الأسلوب في مطلع القرن أنّ التعبير l'expression فعل يدل على تجسيد الفكر بواسطة الكلام المتمظهر في أشكال متعدّدة منها أزمنة الفعل، ومنها صيغ الافراد والجمع، والتذكير والتأنيث، ومنها تركيب الكلام. من جهة وصف الجمل الواحدة تلو الأخرى، وتقديم البعض منها وتأخير البعض الآخر.

إلا أنَّ هذا الفعل الكلامي، كما أشار صاحب دلائل الاعجاز عبد القاهر الجرجاني معقد، ومركّب، لكونه يتألّف من عدّة مراتب، ويحمل عدّة دلالات. فجملة «أشكرك» على سبيل المثال تحمل:

- ١. دلالة صوتية تتشكّل من مجموعة الأصوات التي تكوّن الجملة، وتدلّ على فعل تواصل، وعلى معنى يعبّر فيه قائل الجملة عن امتنانه.
- دلالة تعبيرية تكشف عن الانتاء الاجتاعي لقائل الجملة، وتفصح في الآن نفسه عن أهوائه وأخلاقه.
- ٣. دلالة أدائية، تعبّر عن رغبة قائل الجملة في التأثير بشكل أو بآخر على سامعها، وذلك بتحميل أداء الجملة سمات التهدّد أو الضحك، أو الاحترام، أو التمييز الاجتماعي.

يجدر التنويه هنا أن هذه الدلالات موجودة في كل مراتب اللغة، في المفردة كما في الجملة والتركيب، حيث بوسع المتكلّم أن يعبّر بعدّة طرق عن فكرة الشكر بقوله شكري الجزيل، شكرًا لك، تفضّلوا بقبول فائق الاحترام. كما أنّ هذه الدلالات تكشف في التحليل الأخير أن لكل تعبير قيمًا ثلاثًا:

- ١. قيمة مفهوميّة
  - ٢. قيمة تعبيريّة
- ٣. قيمة تأثيريّة.

وإن القيمتين الأخيرتين ترتبطان ارتباطًا مباشرًا بالأسلوبية لأنّهما تدلّان على أنّ هناك عدة طرق للتعبير عن مفهوم واحد، أو بالأحرى عن فكرة واحدة هي «فكرة الشكر».

يعتبر شارل بلّي Ch. Bally أوّل من سعى لتحديد ماهيّة الأسلوبيّة الوصفيّة الذي تشغله في نطاق (stylistique descriptive وتبيان الموقع الذي تشغله في نطاق

الألسنية. يقول بلّي: «الأسلوبيّة تدرس ظواهر التعبير في اللغة من ناحية مضمونها العاطفي». ويوضح أنّ كلّ فكرة تتجسّد بالكلام إنّما تتجسّد من خلال وضع عاطفي سواءً من ناحية مرسلها أو متلقّبها، لأنّ الاثنين ينظران إليها عبر منظار معيّن. فعندما يصدر أحدهم أمرًا يمكنه أن يبقي أمره على مستوى التواصل البحت، كما يمكن أن يضيف عليه بعض النبرات المعبّرة عن الرجاء «بالله افعله» أو التذمّر «حان لك أن تفعله» أو الأمل «حبّذا لو تفعله» الله. ويسجّل بلّي في مثل آخر أنّه لدى سماعنا بوقوع حادث نصرخ «مسكين» الخ. ويسجّل بلّي في مثل آخر أنّه لدى سماعنا بوقوع حادث نصرخ «مسكين» على ظاهرتين الأولى هي الايجاز والثانية هي التحسّر، ومن وجهة نظر أسلوبية يقرّر أنّ الايجاز والتحسّر هما وسيلتان للتعبير عن الشفقة.

بعد معاينة بلّي لوسائل التعبير التي أشرنا اليها لمامًا ينتقل الى دراسة خصائصها التعبيريّة، فيقسّمها قسمين :

## القسم الأوّل ـ الخصائص ذات الأثر الطبيعي

يلاحظ بلّي أنّ بين الفكر والبنيات اللغوية التي تعبّر عنه روابط طبيعية، أو ما يشبه التطابق بين الشكل والمضمون، فالتصغير يدلّ على التعجّب، والمبالغة تدلّ على الاجلال، ويلاحظ أيضًا في السياق نفسه أنّ هناك علاقة طبيعية بين الصوت والمعنى في حكايات الأصوات onomatopée وفي عدد آخر لا يستهان به من الكلمات. فكلمة مظلم مهيّأة طبيعيًّا للدلالة على الظلمة، كما أنّ التحسّر والايجاز، وقد تقدّم ذكرهما يعبّران عن الشفقة لارتباطهما بحالات الانفعال.

# القسم الثاني \_ الخصائص ذات الأثر الايحائي

وهي تختلف عن الخصائص التي سبقت من ناحية أنها تعكس الأوضاع التي تتجسّد فيها، وتعبّر عن الفئة الاجتماعيّة التي تستعملها. فالتعبير السوقي هو سوقي لأنّ فئة من الناس سوقيّة تستعمله، ثم إنّ هذا التعبير ككل تعبير ينتمي الى قطاع لغويّ خاص، فهناك لغات طبقات وبيئات (ريفيّة، مدنيّة)، وهناك لغات أصحاب المهن (أطباء، مهندسون)، وهناك لغات شعبيّة وأخرى علية.

إنَّ كلَّ لغة من هذه اللغات كما يستنتج بلِّي تفترق عن غيرها من ناحية

الأداء والكلمة والصورة التي توحي أو بالأحرى تعكس الأوضاع الاجتماعيّة لمستعملها.

«الأسلوبية» عند بلّي كا يُستخلص مما قدّمنا تقتصر على دراسة الانفعالية في الكلام في الكلام المحكّي والشائع، وقلّما تعني بدراسة العاطفيّة في الكلام الأدبي، إلّا أنّ أتباع بلّي، أو لِنَقُل الذين استوحوا طريقته في تحليل الأسلوب، لم يوقِفوا الأسلوبيّة، وموضوعها الذي هو دراسة الانفعاليّة في الكلام الشائع على الكلام الشائع فقط، بل أوصلوه الى الكلام الأدبيّ مستفيدين من استعاضة بلّي عن مفهوم الانفعاليّة بمفهوم التعبيريّة expressivité وراسة وسائل التعبير في الكلام، مفهوم قاد الفرنسيّين كرسّو M. Cressot ومروزو السائل التعبير في الكلام، مفهوم قاد الفرنسيّين كرسّو M. Cressot ومروزو الصوت، والمورف، والنحو، والنظام، والخروج بفكرة مفادها أن وسائل التعبير هي اختيار من ضمن المواد التي تختزنها اللغة، اختيار يتأثّر القائم وسائل التعبير هي اختيار من ضمن المواد التي تختزنها اللغة، اختيار يتأثّر القائم و بالحساسيّة الألسنيّة الموجودة في مجتمعه وعصره.

يعتبر تروبتسكوى Troubetzkoy من الذين توسّلوا مباحث بلّي حول الأسلوبيّة الوصفيّة. وقد خرج بعلم أطلق عليه اسم علم الأسلوب الفونيتيكي أو الأسلوبيّة الأصواتيّة ميّز فيه بين ثلاث نقاط :

- الفونولجيا المفهومية التي تدرس الفونمات من حيث هي عناصر لغوية موضوعية، ترتبط بقواعد اللغة.
- ٢. الفونولوجيا التأثيرية التي تدرس المتغيرات الفونيتيكية الهادفة الى
   التأثير على المستمع.
- ٣. الفونولوجيا التعبيرية التي تدرس المتغيرات الناتجة عن السلوك الطبعي للمتكلم.

إنّ النقطتين الأخيرتين تذكّران بأسلوبيّة بلّي، وتحدّدان الأسلوبيّة الفونيتيكيّة عند تروبتسكوي التي تهدف الى اختصار الوسائل التي تنمّ عن التعبيريّة في اللغة، مثل النبر، والمدّ، والتضعيف، والجناس الصوتّي، والايقاع، وما يمكن أن تحمله هذه الوسائل من آثار أسلوبيّة.

باختصار يمكننا القول إنّ الأسلوبية الوصفيّة هي دراسة القيمة الأسلوبيّة لوسائل التعبير القائمة في اللغة قبل الفروقات العاطفيّة والاراديّة والجماليّة

والتعليميّة التي تفصح عن مشاعر متكلّمي اللغة، كما تفصح في الآن نفسه عن أخلاقهم وأمزجتهم وانتهاءاتهم الطبقيّة.

نتحدّث عن متكلّمي اللغة لأن بلّي لم يعن في أسلوبيّته إلا بالقيمة الأسلوبيّة في اللغة المحكيّة والشائعة، تاركًا خارج اهتمامه دراسة القيمة الأسلوبيّة لوسائل التعبير عند الكتّاب والأدباء، وذلك انطلاقًا من اعتقاده أنّ الاستعمال الفرديّ أو الجماعيّ للغة يعبّر عن فكر الفرد أو الجماعة في مجتمع ما، وإنّ دراسة هذا الفكر توسّعًا تتم من خلال دراسة الأسلوب الذي يتمظهر فيه هذا الفكر ويتجلّى.

## ٤. الأسلوبية التكوينيّة

إذا كان علم الأسلوب الوصفيّ يدرس القيمة الأسلوبية لوسائل التعبير الكامنة في اللغة بالمعنى السوسوري للكلمة، فإنّ الأسلوبيّة التكوينيّة تدرس العلاقة التي تقوم بين وسائل التعبير والفرد، أو الجماعة التي تستعملها. بكلمة أخرى تعنى الأسلوبيّة الوصفيّة بتحليل اللغة (اللسان) من حيث هي نظام قائم بذاته، بينا تعني الأسلوبية التكوينيّة بالاستعمال اللغوي فرديًّا كان أم جماعيًّا.

تجلّى تحليل الكلام بمنظوره الجديد، في السنوات الأولى من هذا القرن في المنطلقات المنهجيّة التي يعالج على أساسها هذا الكلام، فالعلاقة الحتميّة بين حياة قائل الكلام والكلام نفسه، أو بكلمة أخرى بين الكاتب وأثره، صارت اعتباطيّة، بمعنى أنّ المعلومات التي تجمع لتفسير حياة الكاتب، وتسويغ العلاقة التي تربط هذا الأخير بمجتمعه تحكي عن الكاتب الشخصي، أكثر ممّا تحكي عن الكاتب الفنّان الذي أنتج هذا الأثر.

من هنا كان قول علماء الأسلوب في مطلع هذا القرن بأنّ منطلق كل من هنا كان قول علماء الأسلوب في مطلع هذا القرن بأنّ منطلق كل نقد يجب أن يكون داخليًّا، أي أن ينطلق من النص في عمليّة تحليل تنتهي عند حدود النصّ وليس خارجه، ومن تفتيش هؤلاء عن الأدوات التي تسمح بإنجاحها.

يعتبر الألماني سبيتزر L. Spitzer أوّل من سعى الى إرساء المنطلقات من المنهجيّة التي أشرنا إليها على أسس ثابتة وذلك بنقل هذه المنطلقات من

شذرات متفرّقة الى منهج كامل يعرف بالأسلوبية التكوينيّة stylistique أو الأسلوبيّة الفرديّة.

تقوم أسلوبيّة سبيتزر على المبادىء التالية :

 على النقد أن ينطلق في معالجة الأثر الأدبي من الأثر الأدبي نفسه، وليس من منطلقات خارجة عنه. (الكلاسيكية، الرومانسية، الرمزية الخ.).

 الأثر الأدبي هو مجموعة من الأجزاء المتماسكة نجد في وسطها الفكر الذي أبدعها وكون مبدأ انسجامها الداخلي.

٣. كل جزء في الأثر يجب أن يساعدنا في الدخول الى مركزه الأساسي، حيث نستطيع أن نكوّن فكرة عامة عن الأثر.

٤. ندخل الى الأثر بالحدس القائم على الموهبة والتجربة. ندخل إليه عبر حركة ذهاب وإياب، بين نقطة ارتكاز الأثر ومحيطه الخارجي.

- ه. إن إعادة تركيب الأثر على هذا المنوال (أي إعادة تركيبه بوحي من النقاط السابقة) تقودنا الى إدخاله في مجموعة أكبر من الآثار لها قاسم مشترك من جهة ارتباطها بعصر من العصور، أو ببلد من البلاد، ذلك أن فكر الكاتب يعكس فكر أمّته.
- ٦. هذا النوع من التحليل هو تحليل أسلوبي، أي أن منطلقه يقوم على تحليل أحد الملامح في اللغة.
- ٧. الملمح اللغوي المميّز، هو إغراق في أسلوب الفرد، أو بالأحرى طريقة كلام خاصّة تبتعد عن الاستعمال العادي.
- ٨. الأسلوبيّة، يجب أن تكون نقد تعاطف بالمعنى الشائع للكلمة،
   وبالمعنى المعروف عند برغسون.

هذه المبادىء التي أوردناها ترسم الى حدّ بعيد منهج سبيتزر في تحليل أساليب الكتّاب الذين عرفهم أو كتب عنهم. ففي تحليله لأسلوب أحد كتّاب القصة في القرن التاسع عشر، شارل لوي فيليب، عاين سبيتزر لدى الكاتب المذكور ملمحًا أسلوبيًّا متميّرًا، وهو استعمال الروابط السببيّة مثل «بسبب»، «لأنّ»، «إذن» قاده الى الاستنتاج أنّ هذه الروابط السببية ليست سوى أسباب وهميّة لبطل القصة الذي يحبّ امرأته لأنّ الحبّ جميل وناعم، ولأنه تزوجها

عذراء، ولأنّها شريفة، كما يحبّها لكلّ الأسباب التي تدفع البرجوازيين الى

بعد معاينة سبيتزر لهذا الملمح الأسلوبي الميز ينتقل الى مرحلة أخرى من تحليله، وهي مرحلة ربط الملمح الأسلوبي الآنف الذكر بموقف الكاتب الأساسي من المفاهيم السائدة في مجتمعه وعصره فيقول إنّ الكاتب شارل لوي فيليب يرى عبر عقلية مسيحيّة تأمّليّة، يغشاها الانصياع، والتحسّر، يرى العالم يتحرّك بعكس المظاهر التي يتبدّى فيها وهي العدالة، والمنطق الموضوعي.

انتقل علم الأسلوب مع سبيتزر كا قدّمنا من تحليل الظواهر الأسلوبية في اللغة ونقول اليوم في اللسان، الى تحليل الاستعمال الفردي للّغة في حالات تحسده في الآثار الأدبيّة.

جسده ي أد الرابعة على الله الأسلوبيّين الجدد تطوّر هذا العلم مع معتمدي منهج سبيتزر الذين عرفوا بالأسلوبيّين الجدد تطوّر هذا العلم وتفرّع. فارتكز مع البعض على تحليل الأنماط المرتبطة بالعاطفة والخيال والذكاء، وارتكز مع البعض الآخر على تحليل مواقف الكتّاب من الحياة

و العالم.

والما الما الما الما الأسلوبية مع سبيتزر والأسلوبيين الجدد الى تحليل المحتصار، تحوّلت الأسلوبية مع سبيتزر والأسلوبيين الجدد الى تحليل الكلام، وما زالت حتى اليوم في الشرق والغرب، في الجامعات وخارجها تنحو هذا المنحى عبر اتجاهات ثلاثة بدأت تضيع معالمها تدريجيًّا مع الدخول الفعلي للألسنية الى مجالات البحث في العلوم الانسانية.

هذه الاتّجاهات، ومن باب التذكير هي :

 اتجاه يعنى بدراسة وسائل التعبير بشكل مبعثر، الصورة عند هذا الشاعر، الايقاع الشعرى عند ذاك.

٢. اتّجاه يدرس الخصائص التي تميّز عصرًا من العصور، أو نوعًا من الأنواع الأدبيّة.

٣. اتّجاه يصبّ اهتمامه على دراسة أساليب الكتّاب، والمدارس الأدبيّة، وهو العملة السائدة اليوم في أكثر الجامعات.

لعلّه من المستحسن قبل الانتقال الى التعريف بالأسلوبيّة الحديثة، أن نتوقّف قليلاً لمراجعة ما قدّمنا حول الأسلوبيّة الوصفيّة، والأسلوبيّة التكوينيّة،

وتبيان العلاقة التي تربط بينهما. علاقة يمكن ردّها الى النوع نفسه من العلاقات التي تربط بين النظريّة والتطبيق. فعندما نبيّن أنّ بعض الفئات الصرفيّة والنحويّة تشترك معًا في إيجاد الأسلوب المتميّز لنصِّ ما، فإنّنا ولا شكّ، نستعين بفئات نظريّة منها الألسني ومنها البلاغي أو الأسلوبي. بالعكس، عندما ندرس الخصائص الأسلوبيّة لاحدى اللغات، لا نستطيع إلّا أن نعتمد على بعض النصوص التي تمثّل الخصائص الأسلوبيّة لهذه اللغة.

لا شكّ أن تحليل النصوص من وجهة نظر أسلوبيّة يحتاج الى إيجاد تقنيّات خاصّة، تخلّصه من الاتكال على مبادىء علم النفس، وعلم الاجتماع، كا تخلّصه من الايديولوجيّات الدينيّة والسياسيّة، وذلك كا فعل جاكبسون . A. Jakobson وريفتير M. Riffaterre عندما تكلّم الأوّل عن العلاقات الاستبداليّة paradigmatique والثاني عن العلاقات النظميّة paradigmatique القائمة بين العناصر التي يتألّف منها النصّ، والتي تشكّل في نهاية المطاف تميّزه الأسلوبي.

لكن هذه التقنيّات لا تكوّن لوحدها المغرسة الأسلوبية المنشودة، التي يسعى لا يجادها علماء الأسلوب عبر دعوتهم لاقامة علم أسلوب، أو كا نقول «أسلوبيّة» تتضمن الأجزاء النظريّة لمفهوم بلّي الأسلوبي «مفهوم الانفعاليّة» في اللغة، وتتضمّن وسائل تحليل النصوص عند سبيتزر «الملمح الأسلوبي»، وتسعى الى تنظيم مبادئها في مذهب متاسك يكون منطلقه أن كل كلام يخضع لمجموعة من القوانين والضوابط لا يمكن حصرها إلّا بتفسير إوالية هذا الكلام، وليس بتفسير إوالية الشعة التي ينتسب إليها.

## الأسلوبية الحديثة

١.٥ الوجه الأوّل

انطلق علماء الأسلوب المحدثون من اعتبار مفاده أنّ الكلام يجب أن يكون بالنسبة لمحلّل الأسلوب الوسيلة والغاية في آن. وأنّ الكلام قابل للتجزّؤ الى وحدات تعرف بالمرسلة مستقاة من المعارف الانسانيّة ومجتمعة بشكل مركّبة من عدّة عناصر مرتّبة، مستقاة من المعارف الانسانيّة ومجتمعة بشكل بنيوي، أمّا دراستنا فيجب أن تبدأ بدراسة آثار هذه العناصر على متلقّيها

(القارىء، والمستمتع) ودراسة السنن codes التي يتم بهدًى منها اكتشاف معنى التلقي الذي يغاير الى حدّ بعيد قيمته الناشئة عن إحداث المفاجأة، وتبيان التفرد والابتكار.

وبيل هذه المنطلقات المنهجية تمثّلت عند عدد كبير من علماء الأسلوب المحدثين في محاولاتهم استخراج الخصائص المميّزة لأسلوب عدد من الكتّاب، نخصّ بالذكر منهم الفرنسي غيرو، والأميركي ريفتير.

العالم الفرنسي غيرو دعا الى تطبيق المنهج الاحصائي في الكشف عن البنية الخاصة للمفردات التي يتكون منها أسلوب الكاتب، وذلك باستعمال مفهوم الكلمات المواضيع mots thèmes أي الكلمات الأكثر استعمالاً في مدوّنة ما corpus، واستعمال مفهوم الكلمات المفاتيح mots clés التي هي في الآن نفسه كلمات مواضيع مع فارق واحد، هو أن تكرار الأولى مطلق، بينا تكرار الثانية نسبي من ناحية ابتعاده عن الاستعمال المألوف. من حصيلة الاثنين نعني الكلمات المواضيع، والكلمات المفاتيح حدّد غيرو مفهوم الابتكار لدى الكتّاب، وكشف عن تميّزهم الأسلوبي.

أمّا الاميركي ريفتير فلم ينطلق في تحديده للأسلوب من تحديد الكلمات الأكثر استعمالاً في النص، وتلك التي تشذّ عن المألوف، وتبتعد عنه، وإنّما من ردّات فعل القارىء لدى قراءته للنص. فالأسلوب كما يفهمه العالم الأميركي إشارة مضاعفة على الخبر الذي تنقله البنية الألسنيّة، أو بروز يفرض بعض عناصر المقطع الكلامي على انتباه القارىء. أمّا الأسلوبيّة في رأيه، فتقوم على التحقق من ردّة فعل القارىء تجاه النص، والتفتيش عن حوافز هذه الردّة في شكل النص الداخلي لا خارجه. محلّل الأسلوب يغدو من هذا القبيل في شكل النص الداخلي لا خارجه. محلّل الأسلوب يغدو من هذا القبيل القارىء المثال المسلّح بثقافة كاملة تخوّله أن يعاين بدقة الوحدات الأسلوبيّة التي يتضمّنها أثر كاتب ما، أو عدد من الكتّاب.

إِنَّ فَهُمُ الوحدات الأسلوبية التي يتضمنها الأثر الأدبي قاد ريفتير الى الحديث عن الأثر بالذات. والأثر كما يعرفه هذا الأخير، كل مقفل على ذاته، كل ينتمي الى سنن أوّليّة (اللغة، النوع الأدبي) ويتضمّن سننًا إضافيّة تلعب فيها المعاني والقيم الأسلوبية في الأثر أدوارًا مختلفة. السنن الاضافية في الأثر، كا ينوّه ريفتير يجب أن تحلّل انطلاقًا من مفهوم المتوقّع prévisible وغير

المتوقّع imprévisible. فبقدر ما تكون السنن الاضافيّة غير متوقّعة تؤثّر على القارىء الفند الانتباه إليها، وبقدر ما تكون متوقّعة تفقد تأثيرها على القارىء وبالتالي تنعدم قيمتها الأسلوبيّة.

أخيرًا، إنَّ السنن الاضافيّة التي تؤلف العناصر الجديدة في النص، والتي تكوّن أشكالاً جديدة ومعاني تأخذ حجم توقّعها من تناقض سياقين : السياق الذي يتبدّى فيه النصّ، والسياق المكوّن من ثقافة القارىء، والذي على أساسه يقوم هذا الأخير في اكتشاف النصّ وحدود قيمه الأسلوبيّة.

### ٢.٥ الوجه الثاني

ينحصر هذا الوجه في العودة الى الأسلوبيّة عن طريق علوم البلاغة وذلك انطلاقًا من نظرية أرسطو في الصناعة ومرورًا بعدّة مدارس.

أوّلها الشكليّون الروس، الذين رفضوا من جهة اعتبار الأدب نقلاً لحياة الأدباء وتصويرًا للعصور والبيئات وصدًى للنظريّات الفلسفيّة والدينيّة، ودعوا من جهة ثانية الى البحث عن الخصائص التي تجعل من الأثر الأدبي أدبيًا أو بكلمة أخرى دعوا الى البحث عمّا أسموه الآدابية littérarité من خلال البحث عن البنيات الحكائيّة والأسلوبّية، والايقاعيّة في الأثر الأدبي، ومن خلال البحث أيضًا عن تطوّر الأشكال الأدبية، وعلاقة الأدب بالمجتمع.

وثانيها الشكليّون الألمان الذين اهتمّوا بوصف الأنواع البدائيّة كحالة الضمير، والحكاية والمثل، ووصف سجلاّت الكلام والتركيب البنيوي للحكايات الشعبّية.

وثالثها النقديّون الجدد في البلاد الأنغلوسكسونية الذين درسوا عمل المعنى في الأدب، وطرحوا على بساط البحث مشكلة الصورة الشعريّة بكل أبعادها.

وأخيرًا البنيويّون الفرنسيّون الذين وجّهوا جهودهم تحت تأثير عالم الأنتربولجيا كلود لفي ستراوس، باتّجاه دراسة النظم في الشعر والتركيب في النثر والبلاغة في الفنّين معًا.

من منظّر الصناعة الأوّل أرسطو، الى منظّر الصناعة في العصر الحديث رومان جاكبسون، عرف هذا العلم معانٍ عديدة.

أوّها يقوم على اعتبار الشعريّة poétique نظريّة تعنى بالقضايا الداخلية

في الأدب من حيث هو أدب لا من حيث هو انعكاس لمناسبات، وصدًى لأحداث حارجيّة.

ثانيها يقوم على اعتبار الشعريّة نظريّة تطبّق على دراسة الاختيار choix الذي قام به الكاتب من بين سلسلة الاختيارات الممكنة في مجال اللغة، كالموضوع، والأسلوب والتأليف.

وثالثها يقوم على اعتبار الشعريّة نظريّة تدرس القواعد والأصول التي تميّز المدارس الأدبية عن بعضها البعض.

من بين المعاني التي أشرنا اليها يلقى اليوم المعنى الأوّل لكلمة شعريّة، وهو المعنى الذي يعتبر الشعريّة نظريّة تعنى بالقضايا الداخلية في الأدب)، كلّ اهتام. يعتمد هذا الاهتام على شرح النظريّة التي أشرنا اليها، وعلى ضبط موضوعها الذي يقوم على البحث في الوسائل التي تسمح بتحليل الآثار الأدبيّة انطلاقًا من تحليل أنواع الكلام الأدبي الذي تنتمي إليه هذه الآثار ومقابلته ببقيّة أنواع الكلام لمعرفة خصائصه المميّزة، ولمعرفة الملامح الأساسيّة التي تبعل منه أدبيًا (أي معرفة آدابيّة):

يرى الشعريّون الجدد في بحثهم عن ماهيّة الكلام الأدبي، أنّ هذا الكلام يتكوّن من مجموعة منظّمة من الجمل أو المرسلات، وأنّ المرسلات شعريّة كانت أم نثريّة لا تفهم عند التحليل إلّا من خلال مخطّط التواصل الذي طوّره رومان جاكبسون.

يقوم مخطّط جاكبسون على اعتبار الكلام مرسلة يبعث بها المرسِل الى المرسِل الى المرسَل إليه بواسطة قناة اتصال قد تكون سمعيّة أو بصريّة. ويقوم أيضًا على اعتبار المرسلة فعل تواصل مضبوط بسنن codes تساعد على فهمه ومرتبطة بسياق يسهّل فهم المرسلة، ضمن حدود النص.

إنّ الكلام الذي يبعثه المرسِل الى المرسَل إليه بواسطة قناة الاتصال له عدّة وظائف ضمن نظام المخطّط المذكور من بينها الوظيفة الشعريّة fonction وظائف ضمن نظام المخطّط المذكور من بينها الوظيفة الشعريّة poétique التي نتوقّف قليلاً عندها لنتبيّن نوعيّتها.

يعتبر جاكبسون أنّ الوظيفة الشعريّة للكلام لا هدف لها سوى التعبير عن نفسها، أي أنّها لا تسعى الى إفهام مدلولها، أو إرجاعه الى سياق معيّن. كما لا تسعى الى لفت الانتباه، أو التأكّد من أنّ السنن التي بنيت على أساسها

قابلة للفهم من قبل القارىء أو السامع.

والوظيفة الشعرية للكلام التي نجدها بشكل مكتف في المرسلة الشعرية هي ككل المرسلات واقع ألسني، إلا أن اللغة التي تحمل كلماتها تتوقف عن التصريح، والافصاح عن مغزاها. هذا التوقف يُفقد متلقّي المرسلة قدرته على الكشف عن مضمونها، فيلعب دور المعاين الذي يحاول أن يستخلص من المرسلة ذاتها السنن المستعملة في كتابتها (أي اللغة التي كتب بها النص الشعري)، بينا يستطيع متلقّي المرسلة النثرية أن يفهم هذه المرسلة ويفقه معناها بالرجوع الى سليقته اللغوية.

من هنا كان القول إنّ الشعر كالموسيقى والرسم معناه قائم بذاته، ومن هنا موقف قارىء الشعر الصعب في الوصول الى هذا المعنى، لأنّ السنّة اللغويّة التي هي بمثابة دليل لمعرفة صياغة المعنى من ناحية الصوت والمفردة والجملة والتركيب والايقاع فقدت الضوابط التي حدّدها العرف، وبالتالي فقدت معناها الاصطلاحي ولبست معنّى جديدًا خاصًّا بها.

هذا المعنى الجديد للكلام في المرسلة الشعرية يحبّ البعض أن يسمّيه ابتعادًا écart بالنسبة للمعنى المتعارف عليه، أو الذي قيّده الاستعمال. لكنّ القول بالابتعاد يفرض معيارًا norme ويؤدّي الى تساؤلات. أيكون الكلام العادي هو المعيار؟ أم الكلام العلمي؟

إنّ القبول بقول جان كوهين J. Cohen بأنّ الكلام الشعري ليس غريبًا فقط عن الكلام اليومي، وإنّما هو نقيضه من جهة حرقه لقواعد العرف اللغوي لا يؤدّي بنا بعيدًا في هذا المجال، كما إنّ محاولة بيوس سرفين . Servin في الفصل بين الكلام العلمي، والكلام الشعري الذي يستدلّ عليه بعدم قدرتنا على ترجمته أو إيجاد أية معادلة له تثبت علميّتها، كذلك فإنّ نظرية س. لفين العامية والايقاع، وغير س. لفين الوسائل التي يفرضها الشاعر على كلامه لينحرف به عن الكلام العادي، لا تجعل النظم الشعري بمستوى الشعر الخالص، ولا تفصل بين الكلام العادي والكلام الشعري.

من بين المحاولات التي عددنا، تبدو محاولة رومان جاكبسون في استخراج المفهوم الأساسي لجميع الوسائل الشعريّة هي الأهم والأرصن.

يقوم مفهوم جاكبسون على اعتبار مبدأ التعادل équivalence في أساس المقطع الشعري، بينا هو هامشي في الكلام النثري بمعنى أنّه لا يضبط إلّا انتقاء الوحدات الكلاميّة من خزّانها الاستبدالي paradigmatique، أمّا ترتيب هذه الوحدات بشكلها النظمي syntagmatique فهو يخضع الى مبدأ التجاور، الذي يتجلّى بالتكرارات الصوتيّة، وبالتسلسل المنطقي للموضوعات.

نشير أيضًا في هذا المجال الى مفهوم التوازي parallélisme عند هويكنز، مفهوم يعتبر أن العلاقة بين الدالات signifies والمدلولات signifies في مفهوم يعتبر أن العلاقة بين الدالات العالم العادة، أمّا في الكلام الكلام العادي هي علاقة تجاور حدّدها العرف وضبطتها العادة، أمّا في الكلام الشعري فالعلاقة هي تعليليّة بمعنى أنها تحمل علّتها في نفسها وليس بقياسها بيقيّة العلاقات السائدة.

من هذا القبيل، تغدو الصورة الشعرية التي هي شكل بلاغي، يبتعد عن المألوف وينحرف عنه مثالاً للصورة التي تهدم من وجهة نظر ألسنية العلاقة بين طرفي الدلالة «الدال والمدلول» وبين معناها الذي تضبطه وتقيده قوانين التعامل اليومي للكلام، لتخلق من ثمّ بينها وبين الأشياء التي تحكي عنها علاقة تباين dissemblance وليس علاقة تشابه ressemblance كا هو منها علاقة تباين عاعقة الناس، جاعلة من الكلام الشعري، كلامًا مخادعًا يوهم أنه راسخ في اعتقاد الناس، جاعلة من الكلام الشعري، كلامًا مخادعًا يوهم أنه يحكي عن الأشياء وهو في الواقع لا يحكي إلّا عن نفسه، ولا يتوجّه إلّا الى نفسه، وبالتالي يتجرّد الى حدّ بعيدٍ من قدرته على التواصل التي هي من نفسه، وبالتالي يتجرّد الى حدّ بعيدٍ من قدرته على التواصل التي هي من مهمّات كلّ كلام.

لكن ما قدّمنا لا يعني أنّ الكلام الشعري هو نموذج مميّز للكلام، ولا يدعو للاستمرار في القول عن الشعر الذي يحمل أكبر شحنة من التعابير البلاغيّة ضمن الأنواع الأدبيّة، وعن الأدب كفن، بأنّهما يشكّلان كلامًا على حدة أو كلامًا أخر.

في الواقع ليس هناك سوى كلام واحد يتلاعب به الشاعر، وفي كلمة أدق يحوّله من شكل الى آخر. لذلك كل بحث في الشعر خاصة وفي الأدب عامّة يجب أن يبدأ بتحليل التقنيّات التي تتم بواسطتها عمليّة تحويل الكلام قبل الانتقال الى التأكيد أن بعض النصوص هي على درجة عالية من الشعريّة، وأن البعض الآخر خال من هذه الدرجة أو تلك.

إِنَّ تحليل تقنيَّات تحويل transformation الكلام الى كلام شعري يفترض معاينة الكلام المذكور من عدّة جوانب هي :

#### الجانب الصوتي

يمكن دراسة هذا الجانب من الكلام الشعري بدراسة الوحدات الصغري التي يتكوّن منها. فقد يتميّز نصّ شعري عن نصّ آخر بعدد فونماته وطريقة توزيعها، كما يمكن أن يتميّز بطول كلماته أو قصرها، وبما تحمله هذه الكلمات من إيقاعات وأنغام يفرضها الوزن والقافية.

#### الجانب التركيبي

يمكن دراسته باستعمال بعض التقنيّات التي تدخل في نطاق القواعد التوالديّة، والتي تظهر في التحليل الأخير أنّ الجملة الشعريّة هي نتيجة لعدّة تحوّلات، وأنّ طبيعة هذه التحوّلات هي التي تميّز الجملة الشعريّة عن غيرها من الجمل.

#### الجانب الدلالي

يمكن دراسته بالعودة الى المنطق الذي يضبط رصف الجمل في الكلام الشعري من خلال مبادىء ثلاثة هي التناسق والتناقض والتدرّج، ومن خلال علاقة هذه المبادىء بتمثيلها الأشياء أو عدم تمثيلها.

### الجانب الأسلوبي

يمكن دراسته بدراسة الصيغ التي يتوجّه بها الكلام الشعري الى القارىء أو المستمع من خلال المخاطبة المباشرة، أو تمحّل صفة القصّ والتقرير أو توسّل المونولوج الداخلي أو الحوار.

لقد حدّد الأسلوب في القديم من خلال مفاهيم فلسفيّة، وأخرى دينيّة، وهكذا الحال أيضًا بالنسبة للدراسة العلمية للأسلوب أو ما اصطلحنا على تسميته بالأسلوبيّة.

وقد تجلّت هذه المفاهيم في اعتبار الأسلوب طريقة يتميّز بها كاتب ما عن غيره من الكتّاب، كما تجلّت في اعتبار المعنى في الكلام معنيين واحد تصريحي ينقل الخبر وثاني إيمائي يعبّر عن مدى انفعال ناقل الخبر إزاء الخبر المنقول.

لكنّ هذه المفاهيم ما لبثت أن تغيّرت مع مجيء الألسنيّة، فعرّف الأسلوب

بأنه اختيار من بين مواد اللغة يعكس بوعي أو لا وعي ابتعاد القائم بالاختيار عن المعايير اللغوية، وعرفت الأسلوبية بأنها منهج يقوم على إحصاء الانحرافات اللغوية على مستوى المفردة والجملة والصورة. وازدادت هذه المفاهيم تعثرًا مع توسّع الدراسات الألسنية، والاهتام بنظرية التواصل، وانعكاساتها على تحليل وظائف الكلام. فعرف الأسلوب انطلاقًا من هذه الوظائف، بأنه إشارة مضافة على الحبر، وحددت الأسلوبية بأنها طريقة تقوم على التحقق من ردة فعل القارىء أمام النص، والتفتيش عن أسباب هذه الردة في أشكال النص فعل الداخلية.

# . مفهوم اللغة في الألسنيّة البنيويّة

#### ١. مقدّمة

يسود الاعتقاد منذ القديم وحتى اليوم عند بعض الباحثين أن اللغة هي واقع لا يمكن أن يُفصل عن النشاط الذهني، والحياة الروحية للانسان من حيث هو كائن اجتماعي. الأمر الذي يفرض فيما يفرض دراسة اللغة داخل مجموعة من الأسئلة تتعلق بالطبيعة الانسانية، وتندرج في حقل من البحث يطال إواليات التفكير، والعلاقات بين الانسان والعالم، كما يطال تطور المجتمعات الانسانية وسبل تبادل القيم فيما بينها.

إلا أن هذا الاعتقاد يظل محصّلة من محصّلات الفلاسفة وعلماء النفس، ولا يتخذ حيّرًا له داخل الاسئلة التي تطرحها الألسنية البنيويّة إلا إذا عُكست آيته وحوّلناه عن صيغته الأساسيّة التي تتمحور حول ماهيّة العلاقات التي تربط اللغة بالواقع والفكر الى صيغة ألسنيّة تتمركز حول الطريقة التي تنبني عليها هذه العلاقات.

في الاقتراب من هذا الموضوع يجدر بنا التساؤل إذا ما كان هناك وجود لفكر من دون لغة، أو إذا ما كان هناك فكر سابق للغة في الوجود. إنّ اسئلة من هذا النوع كما يعترف الألسنيّون البنيويّون خارجة عن نطاقهم الفعلي، أمّا علماء النفس وخاصة ج. بياجه ومدرسته التكوينيّة فهم يرون أنّ وجود بعض التصرفات المنطقيّة لدى الطفل قبل اكتسابه اللغة يؤكد على أنّ الفكر سابق اللغة في الوجود، إلّا أنّهم يعترفون بالمقابل أنّ اكتساب إواليات اللغة ضروري لنضج الانسان الذهني.

ه الفكر العربي المعاصر، عدد ٢٥، بيروت آذار – نيسان ١٩٨٣، ص ٥٣ – ٥٧.

من الأسئلة أيضًا التي يطرحها علماء النفس والتي يتحرَّج علماء الألسنية البنيوية عن طرحها، تلك التي تتعلق يمعرفة من الذي ينتج الآخر: أهو الفكر الذي ينتج اللغة أم اللغة هي التي تنتج الفكر. ومعرفة من الذي يؤثّر بالآخر: أهو الفكر، الذي يؤثّر في اللغة أم اللغة هي التي تؤثّر في الفكر وتقولبه على صورتها ومثالها. هنا أيضًا يعترف الألسنيون أن أسئلة من هذا النوع تخرج عن نطاقهم لأن ما يهممهم في بحثهم في مجال اللغة هو اللغة بالذات وليس الاواليّات الذهنيّة التي تتحكّم بإنتاج اللغة. من هنا كانت نظرتهم تختلف عن نظرة علماء النفس والمنطق في معالجتهم للعلاقات التي تقوم بين اللغة، وبعض أشكال الفكر والسلوك ١. نظرات تشكّلت في تقوم بين اللغة، وبعض أشكال الفكر والسلوك ١. نظرات تشكّلت في

الأوّل يعتبر أن للملكة اللغويّة مبادئ خاصّة بها وبالتالي فهي لا تخضع لمنطق الفكر.

والثاني يرى أنّ بنية اللغة هي التي تحدّد نظرتنا للعالم. وليس نظرتنا للعالم هي التي تحدّد بنية اللغة.

# ٣. منطق اللغة ومنطق الفكر

1.٢ لقد حاول المناطقة وعلماء النفس في القديم أن يربطوا بين منطق الفكر ومنطق اللغة جاعلين من الفئات الصرفيّة والنحويّة صورة مسقطة عن قواعد المنطق العام، أو قواعد الفكر. ففي القرن الثامن عشر على سبيل المثال كان الاعتقاد السائد كما يقرّر بيار غيرو P. Guiraud يقوم على اعتبار الفئات الصرفيّة والنحويّة نسخة مطابقة للفئات العقليّة الموجودة في العقل الانساني عامّة. من هنا ذهاب الآخذين بهذا الاعتقاد كما يستطرد غيرو الى القول بوجود قواعد لغويّة عامّة تشترك فيها جميع اللغات. (الاسم، الفعل، الفاعل)، وفي حال اختلاف هذه القواعد بين شعب وآخر، فهذا مردّه الى الاستعدادات

١. الالتجاء الى التأويل دليل التناقض في الاحكام نتيجة لتضارب المنهاج أو عدم دقّتها. وهذا الاتّجاه في الواقع شديد الارتباط بالاتّجاه السابق أو هو مثل له، إذ التأويل في أغلب أحواله محاولة تفسير الكلام بما يتمشّى مع قواعد المنطق العام، بالرغم من مخالفته لمنطق اللغة وواقعها. ويظهر ذلك بوجه خاص في محاولة تفسير علل البناء والاعراب وفي توجيهات الاعراب كذلك. كال بشر: دراسات في علم اللغة، دار المعارف بمصر، القاهرة ١٩٧٣.

النفسية والبيئية لدى هذا الشعب أو ذاك في استعماله للمنطق الانساني العام بشكل واضح وصارم ٢.

حضوريّة اللغة واستقلاليّة العلم الذي يقوم بدراستها (الألسنيّة)، رفضت الترابط السببي بين منطق الفكر ومنطق اللغة، كما رفضت أيّة فكرة تقول الترابط السببي بين منطق الفكر ومنطق اللغة، كما رفضت أيّة فكرة تقول يالتوازي بين الفئات الصرفيّة والنحويّة من جهة والفئات المنطقيّة التي أبدعها العقل الانساني من جهة ثانية. فالألسني كما يرى يلمسليف Hjelmslev يجب أن يحدّد الفئات الصرفيّة والنحويّة في اللغة انطلاقًا من معايير شكلية بحتة أي انطلاقًا من التناقضات التي يكشف عنها الدالّ الألسني. «إنّ ما يميّز خصوصيّة القواعد بالنسبة لعلم النفس هو أنّ موضوع الأبحاث في القواعد ليس هو، ولا يمكن أن يكون الضمير الانساني بالذات وإنّما الوسائل التي يظهر فيها مضمون هذا الضمير، أي التعبير» ". أما بلومفيلد ل. أرسطو قائلاً «إنّ اليونانيين القدماء لم يدرسوا اللغة وإنّما درسوا لغتهم. وكانوا أرسطو قائلاً «إنّ اليونانيين القدماء لم يدرسوا اللغة وإنّما درسوا لغتهم. وكانوا يضعون الملاحظات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال يضعون الملاحظات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال يضعون الملاحظات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال المحقون الملاحظات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال المحقون الملاحظات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال المحقون الملاحظات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال المحقون الملاحظات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال المحقون الملاحقات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال المحقون الملاحقات اللغويّة ويحصرونها في لغتهم بالذات ... تحت أشكال المحتوات المعالية المحتوات المعالية ويوسون المحتوات المعالية ويوسون المحتوات المح

متفقون حول ضرورة فصل منطق اللغة عن منطق الفكر، ذلك أنّ بنية اللغة قائمة في الأساس على مبادىء لا يعترف بها المنطق العام. ففيها الاعتباطي، والغريب والشاذ، والمطلق، والمقيد، بينا المنطق العام يقوم على مبادىء التشكيل والترميز ونظام المسلمات؛ فجملة: «هذا الأعمى يرى أكثر منك» لا يقبلها المنطق العام بينا منطق اللغة لا يرى فيها خروجًا على القواعد اللغوية. إنّ فصل منطق اللغة عن منطق الفكر يتجلّى بأفضل صورة في الموقف الذي اتّخذه يلمسليف من هذا الموضوع، فهو يرفض ما ذهب إليه الفيلسوف بر

P. GUIRAUD: La grammaire, PUF, Col. Que Sais-je, 3° ed., Paris 1964, p. 9.

L. HJELMSLEV: Principes de grammaire générale, Copenhague 1928, p. 26. : أنظر : ٣

ه. أنظر : E. SAPIR : Le langage, Payot, Paris 1967, p. 10.

هيلل Bar-Hillel من أنّ بنيات التفكير المنطقي هي نموذج لبنيات اللغات المعروفة، معتبرًا أنّ الألسني البنوي يميل الى الاعتقاد بأنّ اللغة هي التي تقولب الفكر، وليس الفكر هو الذي يعطي صورته للّغة.

2.٢ والألسنيّة البنيويّة، بوقوفها في وجه علماء المنطق والنفس، خلّصت اللغة من الاحتكام الى قواعد هذين العلمين، وأعطتها حقّها في الوجود المستقلّ، كما أعطت للدراسات اللغويّة أيضًا حقّها في اعتبار اللغة كيانًا قائمًا بذاته، له قواعده المنطقيّة الخاصّة به وله ضوابطه وأسبابه وعلله المرتبطة به والمستقلّة استقلالاً تامًّا عن غيرها من القواعد والضوابط.

### ٣. اللغة ورؤية العالم

1.٣ والألسنيّون البنيويّون، في تحديدهم علاقة اللغة بكيفيّة رؤية المجتمعات الانسانيّة للعالم المحيط بها، ينطلقون من اعتبار مفاده أنّ اللغة هي وسيلة تعبير تتحلّل عبرها التجربة الانسانيّة باختلاف المجتمعات التي تستعملها وذلك من خلال وحدات تتشكّل في الآن نفسه من مضمون دلاليّ ومن تعبير صوتيّ نسمّيها المونيمات ٦.

7.٣ ويذهب هؤلاء الألسنيون الى الاتفاق على أنّ اختلاف اللغات الذي يُموْلب الفئات الفكريّة على صورته ومثاله. يقول مارتينه في هذا المجال «إنّ المنحى الأساسي للألسنيّة الحديثة يكمن في تأكيدها على استقلاليّة البنى الألسنيّة بالنسبة للوقائع اللا – ألسنيّة. فألسنيّو اليوم لا يرون أنفسهم مهتميّن بالكشف عن التداخل بين البنى الألسنيّة والوقائع اللا – ألسنية، أو إذا شئنا الواقع، إلّا في حدود الحاجات التي تفرضها سبل التواصل على البنية الألسنيّة التي تحدّد المفهوم الذي يكوّنه متكلّمو اللغة عن العالم ٧.

أِنَّ قُوْل مارتينه يكشف عن مشكلتين تتعلّقان بجوهر اللغة، الأولى تبيّن كيف أنَّ البني اللغويّة لا ترتبط مباشرة بالوقائع اللا – ألسنية (الطبيعة)،

٦. أنظر : A. MARTINET : Eléments de linguistique générale, Colin, Paris 1955, p. 25. انظر كتاب المؤلف المذكور سابقًا.

La linguistique synchronique, PUF, Paris, pp. 177-178.

والثانية تبرز كيف أنّ الفئات اللغويّة (العدد، الجنس، التعريف والتنكير، الحيّز المكاني والزماني، الهيئة الشخص) قادرة أن تؤثّر في طريقة تفكيرنا في العالم المحيط بنا.

٣.٣ بالنسبة للمشكلة الأولى يؤكد الألسنيّون البنيويّون أنه من السهل تبيان مفارقة اللغة للواقع أو بالأحرى عدم مطابقتها للواقع. فلو كانت أشياء العالم اللا – ألسني، أي عالم الواقع والطبيعة هي إيجاد الكلمات المعبّرة عن اللامحسوس، واللاموجود. فالواقع، كما يقول الألسنيّون البنيويّون، ليس هو الذي يفرض معناه على الاشارة الألسنيّة وإنّما الاشارة الألسنيّة هي التي تفرض علينا رؤية معيّنة للواقع، وبالتالي فالكلمة، أو كما نقول في الألسنيّة الاشارة، ليست هي أبدًا الشيء الذي تشير إليه، وعلاقتها به تظل في حدود الاعتباط.

عملية اختيار من خلال الواقع الموضوعي وعلى حسابه. كل لغة تخلق عمليًّا صورة عن الواقع تخلق الموضوعي وعلى حسابه. كل لغة تخلق عمليًّا صورة عن الواقع تكتفي بذاتها. كل لغة تصوغ بنيان الواقع على طريقتها، وتشيّد عناصر هذا البنيان بشكل يتماشى مع منطلقاتها» ^.

ينبنى على ما تقدم أنّ نظرة الألسنيين البنيوييّن الى اللغة في علاقتها بالعالم هي احاديّة الجانب، بمعنى أنّ نظرتنا للعالم ناشئة عن عاداتنا الكلاميّة. أو بكلمة أخرى عاداتنا الكلاميّة في التعاطي مع اللغة هي التي تفرض تصوّراتنا الفكريّة للعالم الذي نعيش فيه، كيف لا والعالم المحيط بنا عالم نستثِفّه عبر اللغة وعبر توسطها الذي يظل على الرغم من مساعدته لنا مستقلاً عن العالم المحسوس، والمجرّد. فالفكر البحت، لو افترضنا أنّه سابق في وجوده على اللغة، لا بدّ له لكي يتمظهر أن يتوسّل قوالب اللغة وفئاتها الصرفيّة والنحويّة وبذلك يتصفّى، ويتحرّر، ويتبدّل، بكلمة أخرى ينسج الفكر في تمظهره عبر اللغة نسيجًا لغويًّا ويتحوّل من حالته الخام الى حالة لغويّة، يصير لغة.

يقول كسيرر في هذا السياق: «إنّ دور اللغة لا يكمن أُبدًا في توصيل الأفكار المسبقة، وإنّما في توسّطه الضروري لتشكيل الفكر... إنّ اللغة ليست

G. MOUNIN: Les problèmes théoriques de la traduction, Gallimard, Paris 1963, : أنظر . ٨ P. 44-45.

هي الشكل الكلامي الذي يحمل الفكر. فالفكر لا يسبق اللغة، وإنّما يتشكّل فيها وعبرها ... وبذلك تخرج الفكرة كلامًا» ٩.

م.٥ هذا ولا يختلف رأي كسيرر عن فرضية ورف B. Whorf التي تقول: إنّ البنية اللغويّة، أو التركيب اللغوي، هي التي تحدّد الفكر وتسيطر عليه سيطرة كاملة، ولذلك فإنّ معرفة البشر بهذا العالم وتجاربهم فيه، ونظرتهم إليه، ومواقفهم فيه تختلف باختلاف اللغات التي يتكلّمونها، وقد أعطى ورف أمثلة كثيرة عن بنية الأفعال بشكل خاص في إحدى لغات الهنود الحمر المسمّاة أمثلة كثيرة عن بنية الأفعال بشكل خاص في إحدى لغات الهنود الحمر المسمّاة Hopi وقارنها ببنية الفعل باللغة الانكليزيّة، واستنتج من ذلك أنّ نظرة كل من المجتمعين الى الزمن تختلف اختلافًا جذريًّا عن المجتمع الآخر .١٠

## ٤. الكلمات في العالم

1.٤ قد تكون الكلمات من بين الوسائل المتوافرة للانسان، الوسيلة الأكثر تعبيرًا عن علاقته بالعالم المحيط به. فبواسطتها يكتشف هذا العالم بكل الشيائه، وأموره، وبواسطتها يفكّر بهذه الأشياء ويتواصل مع الآخرين حولها. لكنّ معرفة العالم، والتواصل مع الآخرين حول الأشياء الجليّة والمستترة بواسطة الكلمات، يطرحان مشكلة المنتهي واللامنتهي، مشكلة المحدود واللامحدود. بكلمة أخرى، كيف يستطيع الانسان بكلماته المحدودة أن يصف عالمًا غير محدود؟، عالمًا نعرف بعض جزئيّاته ونجهل البقيّة الباقية.

7.٤ في الاقتراب من حل هذه المشكلة يرى الألسنيون البنيويون أن الكلمات التي هي إشارات ألسنية تتكوّن من دال ومدلول تعبّر عن فئات فكريّة هي في منزلة وسيطة بين العالم اللامحدود ومعرفتنا المتعدّدة الجوانب بهذا العالم. بتعبير آخر: الكلمات هي تعبير عن مجرّدات العالم. تعبير عن طبقاته وأصنافه، وأنواعه. نقول مجرّدات لكنها تغدو محسوسات من قبل الصغار والكبار يتقريبها أحيانًا بالاشارة وأحيانًا باللون، وأحيانًا بالصورة. فالوعاء الذي يحمله الطفل إلى المدرسة في أوّل عمره، واضعًا فيه زاده يسمّى فلوعاء الذي تضع فيه معلّمته أغراضها يسمّيه كيسًا، والوعاء الذي

. ١. أنظر : نايف خرما، **أضواء على الدراسات اللغويّة المعاصرة،** سلسلة عالم المعرفة، الكويت ١٩٧٨.

E. CASSIRER: Le langage et la construction du monde des objets, j. Ps., 1933, : بنظر على الماء على الماء الماء على الماء على

تضع فيه والدته الخضار يسمّى كيسًا، ثم إنّ المكان الذي يأوي إليه الطفل يسمّيه بيتًا كذلك، والقصر الذي يراه في طريقه الى المدرسة يسمّيه بيتًا هو الآخر.

فما هو كل من الكيس والبيت تحديدًا؟ أهو كل هذه الأوعية المتنوّعة واحد منها. لا شكّ أنّ الذي يجعل الطفل يسمّي كل هذه الأوعية المتنوّعة كيسًا، وكل هذه الأمكنة المنتوّعة بيتًا هو مجموعة السمات المشتركة التي تنضوي تحت كلمة بيت من جهة، وكلمة كيس من جهة ثانية. من هنا قول مالمبرغ B. Malmberg: إنّ اكتساب الانسان للغة يتم في الوقت نفسه الذي تتم فيه قدرته على التصنيف والتجريد ١١.

قدرتها على تجريد الأشياء من خصوصيّاتها وإعطائها صفة النوع والفئة، في قدرتها على تجريد الأشياء من خصوصيّاتها وإعطائها صفة النوع والفئة، هذا التجريد هو ما يشكّل تعاسة الأدباء والمفكّرين في مزاولتهم للغة، فهم يتذمرون من الكلمة التي لا تفي بالمطلوب، ويتأفّفون من المفردة التي لا تعبّر عن مرادهم، ويتبرّمون من التعبير الذي لا يؤدّي أدق دقائق تجاربهم، حتى ولو كانت الكلمات ليست تلك التي تعبّر عن مجرّدات وإنّما عن محسوسات. من هنا نفهم تذمّرهم من أنّ كلمة «حب» لا تفي بالتعبير عن نوعية حبّهم.

لا شكُّ أنّ مفردات اللغة، أو بالأحرى كلماتها، هي تعبير عن سعي الانسان لفهم العالم المحيط به، تعبير عن نوعيّة إدراكه لهذا العالم كما قدّمنا. وهي أخيرًا تعبير عن نزعته التصنيفيّة والتجريديّة لأشياء هذا العالم.

٤.٤ لقد حاول بعض الألسنيّين البنيويّين ومنهم سوسور تشبيه كلمات اللغة بالفسيفساء أو بالخيط داخل الشبكة. وقد أدّى به هذا التصوّر الى اعتبار الكلمات مجموعة متماسكة أو بالأحرى منظومة، والى اعتبار مدلول الكلمة ذا وجهين : الأوّل قيمي والثاني معنوي.

يحدّد سوسور قيمة الكلمة بالعلاقة التي تقيمها مع غيرها من الكلمات القريبة منها والتي تحدّد وجوه استعمالها. أمّا معنى الكلمة فيحدّده سوسور بالعلاقة التي تقيمها هذه مع فئة الاشياء التي تعبّر عنها. ويضرب مثلاً على

B. MALMBERG : Les nouvelles tendances de la linguistique, PUF, Paris 1972, p. 194. : أنظر ١٠١٠. أنظر

التفريق بين قيمة الكلمة ومعناها أنّ الانكليزي يعبّر عن أكله لضلع الخروف J'ai mangé بينا الفرنسي يعبر عن ذلك بقوله I ate a mutton chop بينا الفرنسي يعبر عن ذلك بقوله une côtelette de mouton. إنّ معنى mutton بالانكليزيّة هو نفسه لتعبير بالفرنسيّة لكن قيمة الكلمة تختلف لأنّ الانكليزي لديه كلمة خاصّة للتعبير عن الخروف هي sheep بينا الفرنسي ليس لديه سوى كلمة واحدة هي mouton.

3.0 في مثل آخر شبيه بمثل سوسور يبين الدانمركي يلمسليف وجهًا آخر من وجوه الاختلاف في تصنيف الواقع بين لغة وأخرى. فقد قام بدراسة أبرز فيها أنّ مفهوم الألوان عند أهل الغال les Gallois يختلف عمّا هو عليه عند أهل الدانمرك. فالغاليّون يستعملون ثلاثة ألفاظ للتعبير عن الأخضر والأزرق والرمادي والغامق بينها يستعمل الدانمركيّون أربعة ألفاظ.

7.٤ إن مثلي سوسور ويلمسليف تؤكدهما التسميات المتعلّقة بنظام القرابة في لغات العالم. ففي حين نرى الفرنسيّين يعبّرون بكلمة واحدة هي tante عن العمّة والحالة نرى العرب يستعملون كلمتين. كما تؤكّدهما التسميات المتعلّقة بالزمان، ففي العربيّة كما هو معلوم ثلاثة أزمنة أمّا في الفرنسية فهناك ثمانية عشر زمنًا. نشير في هذا المجال أيضًا الى أنّ بعض اللغات الفرنسية فهناك ثمانية عشر زمنًا. نشير في هذا المجال أيضًا الى أنّ بعض اللغات قد تكون أغنى من غيرها في مجال ما من مجالات الواقع الانساني والحيواني؛ فالعرب تكثر تسميات الجمل عندهم بينا تكثر تسميات الثلج عند الاسكيمو. فالعرب تكثر تسميات الجمل عندهم بينا تكثر تسميات الثلج عند الاسكيمو. والانكليز لديهم كلمة واحدة في محادثة الآخر هي you، والفرنسيّون لديهم كلمة واحدة في محادثة الآخر هي du, voi، والفرنسيّون لديهم كلمتان هما لايطاليّون فلديهم ثلاث كلمات هي المهاليّون فلديهم ثلاث كلمات هي المهاليّون فلديهم ثلاث كلمات هي المهاليّون فلديهم ثلاث كلمات الهاليّون فلديهم ثلاث كلمات المهاليّون فلديهم ثلاث كلمات المهاليّون فلديهم ثلاث كلمات هي المهاليّون فلات كلمات هي المهاليّون فلديهم ثلاث كلمات هي المهاليّون فلديهم كلمة واحدة في عدد اللهاليّون فلاية واحدة في عدد اللهاليّون فلديهم ثلاث كلمات هي المهاليّون فلديهم ثلاث كلمات هي المهاليّون فلديهم كلمة واحدة في عدد اللهاليّون فلديهم كلمة واحدة في المهاليّون فلديهم كلمة واحدة في عدد اللهاليّون فلديهم كلمة واحدة في اللهاليّون فلديهم كلمة واحدة في المهاليّون فلديهم كلمة واحدة في المهاليّون فلديهم كلمة واحدة في مدن أله المهاليّون فلديهم كلمة واحدة في المهاليّون فلديهم كلمة واحدة في المهاليّون فلديهم ك

لقد كان لتأكيد التمايز بين المجتمعات اللغوية، ولطرق تعبيرها عن العالم الحيط بها بواسطة الكلمات، أثر سيّىء في بعض الأحيان كما يرى الألسنيون البنيويون، فقد ذهب بعض فلاسفة اللغة الى الاعتقاد بأن كل لغة هي تعبير عن رؤية أصحاب اللغة للعالم. وقد قادهم هذا الاعتقاد الى اعتبار بعض اللغات أكثر تطوّرًا من لغات أخرى، أو بالأحرى أكثر تنظيمًا وعقلانية من بعض اللغات الأخرى. لكن، ما لبث أن تبيّن، كما يؤكّد علماء اللغة البنيويّون، بعض اللغات الأخرى. لكن، ما لبث أن تبيّن، كما يؤكّد علماء اللغة البنيويّون،

J. PICOCHE: Précis de lexicologie française, F. Nathan, Paris 1977, pp. 32-33. : أنظر : ١٢. أنظر

أنّ جميع اللغات، البدائي منها والمتحضّر، هي على المستوى نفسه من الأهمّية لأنّها تفي باحتياجات أفرادها في التعبير والتواصل. لا بل إنّ في هذه اللغات أواصر تشابه تجعلها قريبة من بعضها.

٧.٤ فهناك كما يذكر بعض علماء اللغة ومن بينهم مونان G. Mounin كليّات دلاليّة ١٣ (هي المعاني المجرّدة الخمسة : الجنس، النوع، الفصل، الخاصّيّة، العرض، العام وقد سمّاها أرسطو المحمولات) تشترك فيها أكثر المجموعات اللغويّة. من هذه الكلّيات :

ــ الكلّيات الكونية التي تعود لكون الناس جميعًا يعيشون على كرة أرضيّة واحدة، ويعانون وقائع واحدة، ترتبط بالأرض، والسماء، والشمس والقمر، والليل والنهار، والماء، والصقيع والحرارة والحيوانات، والمزروعات.

ـــ الكلّيات البيولوجيّة التي تنبني على أنّ جميع الناس يتمتّعون بأجساد حيّة، فهم يولِدون ويموتون، يتغذّون ويتنفّسون، وإنّ في هذه الأجساد وظائف محدّدة. أضف الى ذلك أنّ جميع الناس يفهمون فكرة المكان والزمان ويرتّبون الجنس تبعًا للمذكّر والمؤنّث.

ـــ الكلّيات النفسية التي تقوم على أنّ جميع الناس يحسّون باللذّة والألم، بالفرح والحزن.

ــ الكلّيات الثقافيّة، وهي تقوم على أنّ جميع الناس مهما اختلفت لغاتهم يعرفون معنى النجاح والفشل ويدركون معنى الولادة والموت، والمقدّس والشيطاني.

إذًا، إنّ النظر الى اختلاف اللغات، كما يؤكد الألسنيّون البنيويّون، هو اختلاف مبني انطلاقًا من تشابه إنسانها، وليس من اختلافه. فالكلّيات الدلاليّة التي تؤكّد وحدة التجربة الانسانيّة من جهة وتنوّع التعبير عنها من جهة ثانية، تسقط مقولة علماء المنطق والنفس الذين يفصّلون اللغة على قدّ الفكر، وتؤكّد على مقولة الألسنيّين البنيويّين التي تذهب الى اعتبار اللغة والفكر صنوين أو جهين لعملة واحدة.

١٣. أنظر : ج. مونان، المصدر السابق.



# . نظرية القصة بين التحليل النفسي والألسنيّة البنيويّة

#### ١. مقدّمة

تحاول هذه الدراسة أن تستخرج المقولات الأساسية التي يقوم عليها النقد النفساني للقصة عند فرويد وأتباعه في مرحلة أولى، ثم تقابلها بالمقولات التي ينطلق منها النقد الألسني في اقترابه من القصة في مرحلة ثانية. وهي في تعقبها للمرحلتين الأنفتي الذكر، تسعى لبلورة مدى المنهجين، وحدودهما في تعقب علاقة القاص بالقصة والموضوعات التي ينبني عليها هذا الفن الأدبي.

#### ٢. فرويد والقصة

1.۲ إن الفن ــ وبشكل أدق الأدب ــ كان له أثر كبير على حياة فرويد الشخصية والمهنية؛ فقد أمده بثقافة إنسانية، إضافة الى الثقافة العلمية التي حصّلها، ثقافة وسّعت آفاق عمله في التحليل النفسي أ. فهو بقراءته للأدب العالمي، وبشكل خاص اليوناني والألماني، استطاع أن يحدد بعض العقد النفسية، كعقدة أوديب، وأن يعمّق نظريّته حول الحلم، وعلاقته بالعصاب fantasme والهوام névrose

7.۲ يكتب فرويد سنة ١٩١٣ في فائدة التحليل النفسي، قائلاً: «إنّ طريقة النظر في التحليل النفسي تضيء بشكل مُرض بعض المشكلات التي تثيرها دُراسة الفنّ والفنّانين، وتعجز بالمقابل عن إضاءة القسم الآخر». ويتحدّث بعد عشر سنوات في كتابه «مدخل الى علم النفس»، فيقول: «إنّ

Sarah KOFMAN: L'enfance de l'art, Payot, Paris 1970, p. 8-13.

<sup>»</sup> ا**لفكر العربي المعاصر،** العدد ٢٣، بيروت كانون الأول/كانون الثاني ١٩٨٣، ص ٩١ – ٩٦

الأبحاث في التحليل النفسي سلّطت أضواء كاشفة في مجال الميثات، وعلم الأدب، وعلم نفس الفنّانين... إنّ الاعتبار الجمالي حول الأثر الفنّي، وتفسير موهبة الفنّان ليسا من مهمّات التحليل النفسي لكن يبدو أنّ التحليل هو في موقع القادر أن يقول الكلمة النهائية حول كلّ المشكلات التي تتعلّق بحياة الناس النفسيّة».

٣.٢ عبر هذين القولين \_ وبينهما \_ استطاع فرويد أن يستوعب الرابط الجوهري للتماثل في الوظيفة بين عمل الحلم، وإعداد الأثر الفني، فكلا الظاهرتين تنبعان من عمل متماثل، وإن اختلفت مادّتهما. إنّ التماثل في الوظيفة بين الحلم، وإعداد الأثر الفني حمل فرويد على توسيع نطاق خطابه النفساني لكي يشمل الأثر الفني لكن ضمن حدود رسمها لنفسه، فهو «في ذكرى طفولة ليونارد دافينشي» يعترف أنّه لا يريد الادلاء باعتبارات جماليّة حول الموضوع الفني، كما يقرّ بعجزه عن تفسير ظاهرة «الموهبة» الفنية.

الفني، فهو في كتابه عن «تفسير الأحلام»، وأثناء توقفه في هذا الكتاب لمعالجة الفني، فهو في كتابه عن «تفسير الأحلام»، وأثناء توقفه في هذا الكتاب لمعالجة عقدة أوديب للمعاجد في شخص هاملت لشكسبير، يقول: «يبدو أنّ الشاعر (شكسبير) لم يعبّر في هاملت إلّا عن عواطفه. جورج براندس G. Brandes يشير في كتابه عن شكسبير (١٨٩١) إلى أنّ هذه المأساة كتبت مباشرة بعد موت والد شكسبير (١٦٠١)، إذًا في عزّ الحِوار، وباستطاعتنا أن نقرّ بأن انطباعات الطفولة التي تتعلّق بوالده، ما زالت حيّة. وكما أنّ هاملت يعالج انطباعات الطفولة التي تتعلّق بوالده، ما زالت حيّة. وكما أنّ هاملت يعالج علاقات الابن بأقاربه، هكذا ما كبث الذي كتب في الأونة نفسها، يعالج موضوع غياب الابن. وكما أنّ كلّ العوارض العصابية، والحلم نفسه يمكن تفسيرها بأشكال متعدّدة، ولا بدّ من ذلك إذا أردنا فهمها، هكذا الابداع

٧. «عقدة أوديب، : من الأسطورة الاغريقية عن أوديب بن لايوس ملك طيبة الذي كتبت عليه الآلهة أن يقتل أباه ويتزوّج أمّه ... الى آخر القصّة. ويقصد بهذه العقدة في نظريّات التحليل مجموعة الأخيلة والأوهام والوجدانات التي تتصل برغبة الطفل في الاستحواذ على الوالد من الجنس الآخر. وهذه هي عقدة أوديب الايجابيّة؛ أمّا الرغبة في الاستحواذ على الوالد أو الوالدة من الجنس نفسه فتعرف اليوم باسم عقدة أوديب السلبيّة. وتنطوي هذه العقدة في كلا الحالين على الأخيلة وأوهام تقوم على الرغبة في التخلص من الوالد الغريم». سيجموند فرويد، ما فوق مبدأ اللذّة، ترجمة د. اسحق رمزي، دار المعارف، مصر ١٩٨٠، ص ٤١.

الأدبي الصحيح الذي ينبع من انفعالات كاتبه، قابل لأن يفسر بأشكال متعدّدة. لقد حاولت هنا أن أفسّر الأهواء الأكثر عمقًا في نفس الشاعر»٣. ٥.٢ إنَّ فرويد عبر النص المشار اليه آنفًا يكشف عن عدّة اعتبارات حول علاقة الكاتب بالشخص الأدبي، أو بالأحرى، حول علاقة المبدع بصنيعه الفنّي، فهاملت، وهو شخص فنّي متخيّل، يغدو الشاعر نفسه، وعصاب هاملت، يغدو عصاب شكسبير. إنّ الانزلاق من الشخص الفنّي الى مبدع هذا الشخص، كان له أثره على النقد الأدبي، وخاصة ذلك النقد الذي يستوحى في مراميه المنطلقات النظريّة للتحليل النفسي. فتحليل الشخص الفنّى، الشخص الوهمي، وتحديد عوارضه العصابيّة صار يتطابق \_ بمفهوم هذا النقد \_ مع عوارض مبدع الشخص \_ الكاتب \_ بالذات. فهاملت إذًا كان عصابيًّا فهذا يعود الى نفسيّة شكسبير العصابيّة. ولا يكتفي فرويد بالمطابقة بين الشخص الفني، والفنان الذي ابتدع هذا الشخص، بل يذهب الى أبعد من ذلك، فيعتبر أنَّ الأثر الفنّي محاكاة للواقع وتقليد له. فهو في تحليله لرواية يانسن Jensen الغراديفا Gradiva (١٩٠٦)، يتوقّف بشكل خاص عند تحليل رؤى هذا القاص، وكأنّها الرؤى نفسها التي تظهر في الأحلام الحقيقيّة، أحلام الليل، ويستطرد الى القول إن الأثر الأدبي كالحلم يعبّر عن الواقع، يعبّر عن واقع مكبوت بأشكال وهميّة، وأخرى مموّهة، لكنُّ ليس من الصعب الكشف عن ارتباطها بالحياة الواقعيّة لصاحب الآثر

إذا كان الأثر تعبيراً عن الواقع الهوامي لصاحبه، أو بكلمة أدق تمثيلاً عليه، فإنّ القصّة من هذا القبيل هي القصة العائليّة للعصابيّين.

## ٣. القصّة والتحليل النفسي

(وصاحب الحلم).

1.٣ إِنَّ التحليل النفسي، في تعاطيه مع القصّة، يفترض أنَّ هذا التشكل الفني الذي ينجزه الراشدون ليس إلَّا نقلاً لوهمهم الطفولي الذي تحدّث عنه فرويد تحت عنوان «القصة العائليّة للعصابيّين» ٤. تنمثّل هذه القصّة في أنّ

Jean-Louis BAUDRY: Freud et la création littéraire, Tel quel, 1, 1986, p. 63-85. : قللاً عن .٣ J. Le GALLIOT: Psychanalyse et langages littéraires, F. Nathan, Paris 1977, p. 103. : أنظر

كلّ فرد يجد نفسه أثناء مراحل تكوّن شخصيته مضطرًا الابتداع قصّة خياليّة في ذهنه، ثم لا يلبث أن يكتبها بعد أن يكتشف، أثناء تطوّره النفسيّة، أو إلى وقت غير قابلة للتحقيق. يكتبها ويؤجّلها الى حين المعالجة النفسيّة، أو إلى وقت تساميها الهوامي الذي يعرف بالأثر الأدبي. قوام هذه القصّة الأصليّة أنّ الطفل بعد أن يعي أن أهله لم يعودوا تلك القوى الوصيّة التي خضع لها في البدء، يأخذ بابتداع قصّة من نسيج معرفته بالتمايز الجنسي، يبدو فيها وكأنه ولد غير شرعي. لكن يُبقي علاقته بأمه قائمة، في الوقت الذي يُخرج أباه فيه من المثلث العائلي، ليُحلّ مكانه أبًا مثاليًّا، لا يلبث أن يتلبّس صفاته من المثلث العائلي، ليُحلّ مكانه أبًا مثاليًّا، لا يلبث أن يتلبّس صفاته المينولوجيّة، طمعًا بالفوز بأمّه. هذا الموقف الصعب، والمليء بالالتباسات لا يتم إلا لأن الأم فقدت قدسيّتها بينها الأبّ الحقيقي يبقى على هويّته المتميّزة، هو لا يتم إلا في وضع يحسّ فيه الطفل أنّ عواطف البغض والحبّ تتنازعه من كلّ جهة، فيأخذ بابتداع نهايات لهذه المأساة الأصليّة تعرض كيف أنّه مهدد بالخصاء لانه سرق فعل الانجاب من والده، وكيف أنّ هذه السرقة تكمن وراءها رغبته في موت والده، وإن كان هذا الموت رمزيًا.

معمى ورجود رب يوسور والنصل النوس الروائي كأي نصّ جمالي، وكأنه ٢.٣ ينظر التحليل النفسي إذًا الى النصّ الروائي كأي نصّ جمالي، وكأنه نقل لهوام أتُقرأ عبره الرغبة في «تحقيق أمنية» الوهم الأصلي يتخذها، يسعى النقل للهوام الأصلي، بالرغم من الأشكال الفنية المتعدّة التي يتخذها، يسعى لأن يكون تمثيلاً للواقع، صدّى للواقع، أو لنقل الواقع نفسه، المرفوض، أو الواقع الصحيح أو الخاطىء، في تردّده بين أن يكون الواقع نفسه، المرفوض، أو الواقع الآخر المرجو. ويرى التحليل النفسي أنّ القصّة الأدبية التي هي ترجيع للقصة العائلية الأصلية، تمرّ كهذه الأخيرة بمرحلتين : في المرحلة الأولى، يتصوّر الطفل، بعد أن يكون قد رفض أبويه الشرعيين، أنه جاء من مصدر سري، الطفل، بعد أن يكون قد رفض أبويه الشرعيين، أنه جاء من مصدر سري، من ولادة خارقة، وبذلك نقع على نموذج الطفل اللقيط في الحكايات العجيبة. أمّا المرحلة الثانية فتمثّل الطفل الذي تخلى عن استعادة والدته الشرعية، وقبل أمّا المرحلة الثانية فتمثّل الطفل الذي تخلى عن استعادة والدته الشرعية، وقبل بجزء من الواقع، وبذلك نقع على نموذج الطفل اللاشرعي ٦. من هذا المطلق قسّم التحليل النفسي القصّة الأدبية، الى نوع حُلْمي عجائبي يرتبط بالمرحلة قسّم التحليل النفسي القصّة الأدبية، الى نوع حُلْمي عجائبي يرتبط بالمرحلة قسّم التحليل النفسي القصّة الأدبية، الى نوع حُلْمي عجائبي يرتبط بالمرحلة

o. أنظر : ROBERT : Roman des origines et origines du roman, Gallimard, Paris 1972, p. 63. . . أنظر المرجع السابق، ص ٧٣.

الما قبل أوديب في القصّة العائليّة، وآخر واقعي طبيعي يرتبط بالمرحلة الما بعد أوديب. ووضع بين هاتين المرحلتين، مرحلة الطفل اللقيط، ومرحلة الطفل اللاشرعي، كل التشكّلات التي عرفتها القصّة الأدبيّة في القديم والحديث. من ذلك مثلاً أنّ قصص الجنّ، والعجائب تمتّل المرحلة البدائيّة من القصّة العائليّة. فبطلها هو طفل لقيط لا يجد سعادته إلّا بعد أن يجتاز عدّة تجارب؛ ومن ذلك أنّ القصص الرومانسيّة تصوّر بطلاً يبحث كالطفل الذي أضاع أصله، عن حياة في السماء لأنّ حياة الأرض لا تُحتمل، ومن ذلك أيضاً أضله أنّ القصص السيريّة التي تمثّل مرحلة متقدّمة من القصّة العائليّة التي يقبل أن القصص السيريّة التي تمثّل مرحلة متقدّمة من القصّة العائليّة التي يقبل أن فضه وصاية الأهل ليجعل من نفسه وصيّة على مصيره ٧.

أن تتطابق القصة الأدبية مع هذا المرحلة أو تلك من مراحل القصة العائلية الأصلية، أمر لا مفر منه في نظر التحليل النفسي، لأنّه مرتبط أساسًا بمفهوم الرغبة، رغبة الفرد في إقامة علاقات من نوع معين مع أمّه وأبيه في طفولته، رغبة تظل هي إيّاها في الكبر وإن اتخذت أشكالاً متعدّدة في القصص الأدبيّة التي ترمز إليها. لكنّ رغبة الفرد، أو بالأحرى الفرد الراغب، لا تكون إلا بموضوع مرغوب فيه، ووسيط يسهّل نفاذ هذه الرغبة حسب الأنا الى الرغبة حسب الآنا الى الرغبة حسب الآخر ٨.

لا شك أنّ الرغبة حسب الأنا، والرغبة حسب الآخر هي التي تشكّل جوهر الصراع في القصّة حسب التحليل النفسي، وهي تمدّها بديناميّة الحركة والتطوّر. فأبطال القصّة ينزعون الى تحقيق وهمهم الأصلي حسب رغبة «أنا» كلّ واحد منهم، لكنّ تحقيق الرغبة حسب «الأنا» لا يتمّ إلّا باستيعاب الرغبة حسب «الآخر». من هنا كان تعدّد المشكلات في القصّة، وتعدّد أشكالها الفنيّة ٩.

٧: أنظر المرجع السابق، ص ١٣٩ – ١٦٠.

René GIRARD : Mensonge romantique et vérité romanesque, Grasset, Paris 1961, p. 12. : أَنْظُرُ : . Critique n° 176, janvier 1962, «Destin du désir et roman» : يتخرِّص

القاصّ في نهاية قصّته من الرغبة. والأثر الأدبيّ هو طريق هذا الخلاص، هو العلاقة التي خلّفها السقوط الذي ما لبث أن تحوّل فجأة الى سلام، ص ٢٥.

## ٤. القصّة والألسنيّة

1.٤ ينطلق المحلّلون الألسنيّون من اعتبارات مفادها أنّ القصّة هي «نظام من الاشارات المتبادلة التحفيز». وهم بقولهم هذا يجاولون الاقتراب أكثر من طبيعة الخطاب الروائي، ومن مشكلاته التي تتجلّى «بالرؤيا» ١٠ أي علاقة القاصّ براوي القصّة وبالأشخاص الذين يروي عنهم، وتتجلّى في تحديد وضع القارىء إزاء هؤلاء، وإزاء «العالم» الذي يمثّلهم.

ويطمع المحللون الألسنيون إلى إنشاء علم القصة، أي إنشاء نظام مفهومي ويطمع المحللون الألسنيون إلى إنشاء علم القصة وفتيتها؛ لذلك تراهم متاسك يكون قادرًا على الامساك بشروط وضع القصة وفتيتها؛ لذلك تراهم يبحثون في مرحلة أولى عمّا يجعل من الأثر الأدبي أدبيًا ١١. يقول لمارت .٣ يبحثون في وصف أشكال إلى المشكلة الأساسية والجوهرية لا تكمن في وصف أشكال القصص كما تظهر عبر التاريخ، وإنّما تكمن في الكشف عن المعايير التي تجعل القصص كما تظهر عبر التاريخ، وإنّما تكمن في الكشف عن المعايير التي تجعل من الأثر الأدبي أثرًا سرديًا الله ويقول تودوردف : «ليس الأثر الأدبي الله الخاص، الله النياني، وإنّما مُساءلة خصائص الخطاب الخاص، الذي هو الخطاب الخاص، الذي هو الخطاب الأدبي الأدبي الأدبي الأدبي الأدبي الأدبي المناط البنياني، وإنّما مُساءلة خصائص الخطاب الخاص، الذي هو الخطاب الأدبي الأدبي المناط البنياني، وإنّما مُساءلة خصائص الخطاب الأدبي المناط البنياني، وإنّما مُساءلة خصائص الخطاب الأدبي المناط البنياني، وإنّما مُساءلة خصائص الخطاب الأدبي الله المناط البنياني، وإنّما مُساءلة خصائص الخطاب الخاص، الذي هو الخطاب الأدبي الله المناط البنياني، وإنّما مُساءلة خصائص الخطاب الخاص، الذي هو الخطاب الأدبي الله المناط البنياني المناط المناط البنياني المناط ال

٣.٤ ولا يتوقّف محلّلو القصّة الألسنيّون عند الخطاب القصصي، وإنما

١٠. أنظر كتابنا: الألسنية والنقد الأدبي، دار النهار للنشر، بيروت ١٩٧٩، وفيه نجدد الرؤيا القصصية بقولنا: «إنها تنبع من مفهوم القول énoncé وقائل القول enonciation» وترتبط مباشرة بالبناء الداخلي للقصة... وخاصة ذلك الجانب الذي يتمحور حول العلاقات التي يقيمها الراوي مع أشخاص قصته، من حيث العرض والتمثيل، ومن حيث استعمال هذا الأخير لبعض الوسائل، أو التقنيات التي يتواصل فيها مع قرائه، ص ١٠٠٩.

La poétique structurale, Seuil, Parix 1970. ومان جاكوبسون في كتاب توهوروف بالكارية النظر : رومان جاكوبسون في كتاب توهوروف . ١١٠ أنظر

F. VAN ROSSUM-GUYON : Critique du roman, Gallimard, Paris 1970, p. 17. نقلاً عن كتاب ١٠٢. أنظر : تودوروف، المصدر المشار إليه سابقًا، ص ١٠٢.

R. BARTHES: «Introduction à l'analyse structurale des récits, in Communication, : أنظر ، ١٥ 8, 1966, p. 2.

يلجأون الى البحث عن علاقة هذا الخطاب بالواقع، انطلاقًا من النص، انطلاقًا من مبدأ متوليّة النصّ القصصي، وحضوره الكلّي l'immanence. يرى هؤلاء بعكس المحلّلين التكوينيّين، والتاريخيّين، والاجتاعيّين، والنفسيّين، أنّ النصّ القصصي يبني عالمًا وهميًّا قائمًا بذاته، يبني عالمًا من الكلمات التي تصنّف الواقع لكن تستقل عنه استقلالاً شبه تام. ذلك أنّ المبادىء التي يقوم عليها هذا النصّ ليست هي مبادىء الادراك الحسّي، والعمل الانساني، وإنّما هي مبادىء الكتابة.

فكات همبرغر K. Hamburger الألسنية، يعتبر أنّ الأثر الروائي يتحدّد والروائي، انطلاقًا من مقولات الألسنية، يعتبر أنّ الأثر الروائي يتحدّد باستقلاليّته التامّة. فزمان المغامرة ومكانها لا علاقة لهما بزمان ومكان الكاتب. كا أنّ الوهم الروائي يستبعد الأنا الحقيقيّة للروائي ليحل مكانها أنا وهميّة «لا علاقة لها بأنا الكاتب، والقارىء» ١٠. أمّا رولان بارت الذي يتّخذ مواقف مشابهة لمواقف همبرغر فهو يرى أنّ «الكاتب (الحقيقي) للقصّة لا يمكن بأي حال أن يختلط براوي هذه القصّة» ١٦. ويضيف : «إنّ وظيفة القصّة لا تكمن في تمثيل [الأشياء] وإنّما في بناء مشهد ما زال بالنسبة لنا صعب التفسير... وما يجري فيها من وجهة نظر مرجعيّة، واقعيّة ليس بهام. [لأنّ القصّة] حدث لغوي، مغامرة لغويّة» ١٧.

2.٤ يتبيّن مما تقدّم أنّ هيكليّة العالم الروائي عند هؤلاء المنظّرين ترتبط بمفهوم الراوي الذي يتأسّس على حساب الكاتب الحقيقي للقصّة وعلاقته بعالم الواقع؛ فالراوي في رأي هؤلاء شخصيّة مستقلّة عن مبدعها، شخصيّة مسؤولة عن العالم الوهمي الذي تصوره وليس عن العالم الواقعي الذي تتشبّه به ١٨. وبالتالي فالعودة الى ما نعرف عن صانع الرواي [كاتب القصّة] تغدو أمرًا ثانويًا، لأنّ المهم، أوّلاً وأخيرًا، في رأي هؤلاء، هو معرفة ما تقوله القصّة عن نفسها لا عن صاحبها، معرفة بنيتها، وسيرورة هذه البنية، ومعناها، من عيث هي نتاج نصّي production textuelle، من حيث هي بيان عن عمل حيث هي نتاج نصّي production textuelle، من حيث هي بيان عن عمل

<sup>10.</sup> نقلاً. عن كتاب F. Van Rossum-Guyom المشار إليه آنفاً، ص ٢٦.

١٦. أنظر دراسة بارت الآنفة الذكر، ص ١٩.

١٧. أنظر دراسة بارت المشار إليها آنفاً، ص ٢٥-٢٩.

١٨٪ أنظر كتابنا : الألسنيّة والنقد الأدبي، ص ١٠٩ وما بعد.

الكتابة داحل الحقل اللغوي العام.

٤.٥ إن إهمال المحلّلين الألسنيّين للواقع في القصّة، وما يستتبع من طرح مسائل تتعلّق بهويّة القاصّ، والراوي، وعلاقتهما بالأشخاص، لا يُفهم إلا مسائل تتعلّق بهويّة القاصّ، والراوي، وعلاقتهما بالأشخاص، لا يُفهم إلا بالعودة الى مفهوم المقام 19 في الألسنيّة، من خلال علاقته بالكتابة.

لقد تعقّب اندريه مارتينه A. Martinet هذا المفهوم الذي يستوحيه محلَّلُو القصَّة الألسنيُّون، عبر دراسة للدور الذي يلعبه المقام la situation، في الكلام المكتوب، فاكتشف أن عمليّة التواصل في القصّة لا تتمّ بين متحدّث ومستمع، وإنّما بين راوٍ وقارىء، وبالتالي فإنّ الكاتب لا يستطيع أثناء عمليّة التواصل أن يتحقّق من أنّ القارىء يمتلك فعليًّا التجربة نفسها التي يتخيَّلها، ويعرضها على صفحات قصَّته. بينها المتحدّث يستطيع في كلُّ دقيقة أن يعود الى ضبط الأشياء المشتركة (المقام) بينه وبين سامعه، بكلمة أخرى نقاط الالتقاء بين القاص وقارئه نظرًا لانعدام المقام أو المسرح اللغوي، تنحصر في النص، وفي انتائهما معًا الى مجتمع لغويّ واحد. لذا يجد القاض نفسه مضطرًا الى إعادة خلق مقامات كلاميّة ليعوّض غياب المقامات الواقعيّة، التي تسهّل فهم كلمات من نوع: أنن، أمس، الآن، هذا، ذاك. كلمات لا تفهم إلا من خلال المقام المدرجة فيه ضمن حدود الواقع. «إنَّ اضطرار القاصّ الدائم لحلق المقامات باستعمال قسم كبير من الألفاظ يوحي بأنّ قسمًا كبيرًا من نشاطه محصور بالأوصاف والتشيلات ٢٠. إذًا بواسطة الأوصاف، والتمثيلات يعود المقام إلى الظهور على صعيد النصّ القصصي لكن بشكل سياقٍ ألسنيّ لغويّ يوهم بالمقام الواقعي إيهامًا. «إنّ القصّاصين، كما يقولُ مارتينه، يبتدعون مقامات يستعمل فيها أشخاصهم بشكل مميّز كلمات مثل : أنا، أنتم، هذا الأسبوع، لكنّ هذه المقامات هي سياقات حاليّة، أي

A. MARTINET: Langue et fonction, Gonthier, Paris 1971, p. 60. : العارف، مصر ١٩٧١). A. MARTINET: Langue et fonction, Gonthier, Paris 1971, p. 60.

مركّبات ألسنيّة بحثة» '`. ويختم مارتينة بالقول «بأنّ التواصل الروائي لا يتمّ في أيّ مقام خارج مقام القراءة، ولا يتحقّق إلّا بوسائل ألسنيّة، وبذلك يجب أن ينظر إليه وكأنّه مكتف بذاته» ٢٢.

7.5 لا شكّ أنّ تحليلات مارتينه للمقام تساهم مساهمة فعّالة في التأكيد على مقولات محلّلي القصّة الألسنيّين، وكاتبي القصّة الحديثين الذين ينزعون الى تبيان الفوارق بين الكلمات والأشياء. فقاص اليوم يعرف أنه يعمل على الكلمات وليس على الأشياء. والقصّة تحمل رؤية عن العالم والناس وتستجيب لمشكلات العصر. لكنّ القاص لا يستطيع أن ينوّر العالم إلّا إذا خرج من هذا العالم ليعيد بناءه وتشريعه من جديد. إذا كان هدف القاص أن ينقل رؤية تختص بالانسان الذي يعرفه والعالم الذي يعيش فيه فإنّ هذه الرؤية لا يتلقاها من قرارة ذاته أو من التأمّل في الأشياء الواقعيّة، وإنّما يحصل عليها بابتداع لغة جديدة ٢٢.

يقول أحد القصّاصين الذين يستوحون اكتشافات الألسنيّة على صعيد اللغة: «إذا ما كتبت، فهذا عائد لعزمي على اختراع عالم آخر، عالم ثانٍ يتوازى مع العالم المرئي، لنقل عالم التجربة. ومن هذا المنطلق، فإنّ مشكلات التعبير، والواقعيّة تبدو لي الآن ليست ثانويّة وحسب، وإنّما هامشيّة، لأنّ الجوهريّ اليوم هو اكتشاف الكاتب، الكاتب، هو اكتشاف وساطة الكاتب، الذي صار في تعبيره الروائي مغامرة في الكتابة، وليس كتابة عن مغامرة في الذي صار في تعبيره الروائي مغامرة في الكتابة، وليس كتابة عن مغامرة معارفة معامرة في الكتابة، وليس كتابة عن مغامرة في الكتابة المنابق ا

#### اعتبارات أخيرة

1.0 يقف الباحث عن علاقة القصّة بالتحليل التفسي، والألسنيّة في نهاية بمثه موقفًا مشكّكًا من حل هذا العلم أو ذلك لكل المشكلات التي تطرحها القصّة على صعيد النظريّة والتطبيق. لا شكّ أنّ القصّة تقيم نوعًا من العلاقات الحميمة والمميّزة مع التحليل النفسي نظرًا لاهتام الأثنين بالعائلة. فالقصّة

٢١. أنظر : مارتينه، المصدر نفسه، ص ٢٠.

٢٢. أنظر : مارتينه، المصدر ننسه، ص ٦٠.

G. PICON : «Le style de la nouvelle littérature», in Encyclopédie de la Pléiade, : أنظر . ٢٣ Histoires des littératures II, Gallimard, Paris 1956, p. 212.

C. OLLIER : Débat sur le roman, Tei quel, n° 17, p. 22.

J. RICARDOU: Problèmes du nouveau roman, Seuil, Paris 1967, p. 111.

ليست تحليليَّة، وإنَّما هي عائليَّة، فمنذ أن بدأ الانسان يكتب القصص الميتولوجيّة فالقصص الخارّقة، ومرورًا بكتابته للقصص الرومانسيّة والواقعيّة وصولاً الى القصيص الحديثة، والعائلة هي المحور : العائلة القديمة والعائلة الملكيّة، والعائلة الأرستوقراطيّة والعائلة البرجوازيّة، والعائلة البروليتاريّة ٢٦٠. منذ أن بدأ التحليل النفسي والعائلة هي المحور : هذا ما يتجلَّى في عقدة أوديب، وما تستتبع هذه العقدة من مشاعر وأحاسيس. لكنّ التقاء الأثنين على موضوع واحد ليس من الضروري أن يجعل من القصّة نقلاً للوهم الطفولي، ومن القاص عصابيًا يسقط هواماته على أشخاص قصّته. ذلك أنَّ علاقة أشخاص القصّة بمبدعهم، وبالواقع، علاقة هشّة، وغير مباشرة، لأنّ النصّ القصصيّ قد يجسّد الى حدّ كبير حلم القصّاص بدل أن يجسّد حياته الواقعيّة، وقد يكون القناع الذي يختفي وراءه، والحياة التي يريد أن يفرّ منها، أضف الى ذلك أنّ الفنان قد يجرّب الحياة بشكل مختلف عن غيره وضمن حدود فنّه؛ فهو يشاهد التجارب الواقعيّة وعينه على فائدتها في الأدب، كما أَنَّهَا تأتي الى ذاكرته مصنوعة جزئيّة حسب التقاليد الفنية والمفهومات المسقة ٢٧.

٢.٥ والتقاء الأثنين حول موضوع واحد لا يسمح للتحليل النفسي أن ينزع عن القصة قالبها الفنّي ليتعاطى فقط مع موضوعها على مستوى التحليل؟ فالقصّة، صحيح أنّها تنقل موضوع العائلة، لكن لا قيمة لهذا الموضوع إلّا داخل شكل فنّي يغدو فيه الموضوع والشكل تكوينًا لغويًّا رمزيًّا ذا مرام وأبعاد ومعانٍ أدبيّةٍ تتعادل مع المرآمي والأبعاد والمعاني الواقعيّة، لكنّها لأ تعكسها على نحو مباشر ٢٨. أضف آلي ذلك أنّ التحليل النفسي لا يعتبر النصّ القصصي كيانًا قائمًا بذاته بل يجعله معطوفًا، وتابعًا لنصُّ آخر سابق هو النصّ المكتوب في لاوعي الانسان : هذا يعني باختصار أنَّ القصّة هني قصّة القصّة الأولى المنقوشة في لاوعينا، قصة الطفل اللقيط والطفل اللاشرعي.

٢٦. أنظر كتاب LE GALLIOT المذكور آنفاً، ص ١١١.

٢٧. أوستن وارين، رينيه ويليك : نظرية الأدب، ترجمة محيي الدين صبحي، دمشق ١٩٧٢، ص ٩٨. ٢٨. أنظر : حاضر النقد الأدبي، ترجمة محمود الربيعي، دار المعارف بمصر، الطبعة الثانية، القاهرة ١٩٧٧.

٣٠٥ إذا كان التحليل النفسي والقصّة يلتقيان حول موضوع العائلة فإن الألسنيّة والقصّة تلتقيان حول أكثر من موضوع. فالقصّة هي قبل كلّ شيء قصّة كلمات مصنوعة من مادّة اللغة، والقصّة هي نصّ خيالي أذاته التعبيريّة هي اللغة، والقصّة أخيرًا هي قالب فني نُسج شكله من معين اللغة ٢٩. لكنّ هاجس المحلّلين الألسنيّين في التأكيد على الفوارق بين قاصّ القصّة وراويها بين كلمات القصّة والأشياء التي توميء إليها هذه الأشياء، يجب ألّا يبرّر انقطاع القصّة النهائي عن مبدعها، وعالمها.

٥٠٤ إنّ إحلال اللغة عند المحلّلين الألسنيّين، ومن بينهم بارت، مكان الفرد (القاص) والعالم، لا يحلّ المشكلة وإنّما يؤجّلها، لأنّ اللغة تفترض وجود فردٍ راغب، وليس متكلّمًا فقط ٣٠. لأنّ لغة الرغبة عند القاص ترشح من خلال الأقنعة التي تتلبسها كلماته، وتتزيّا بها جمله. كما أنّ لجوء المحلّلين الألسنيّين الى إبعاد الكلمات عن الأشياء هو أيضًا لا يحلّ المشكلة وإنّما يؤجلها، لأنّ اللغة تفترض علاقة ما بينها وبين الأشياء التي تحيل إليها، تفترض رابطًا ما وإن كان هذا الرابط اعتباطيًّا، وهشًّا.

كلمة أخيرة: إذا كان فرويد وأتباعه قد طابقوا بين الشخص الفتي والفنّان الذي ابتدع هذا الشخص، واعتبروا الأثر الفنّي محاكاة للواقع وتقليدًا له، ونظروا للقصّة الأدبيّة وكأنّها إسقاط للقصّة العائليّة، ونقل للوهم الطفولي، وقسّموا القصّة الى أنواع تبعًا لقربها وبعدها عن عقدة أوديب، ووجدوا ديناميّتها تتمحور حول الصراع بين الرغبة حسب الأنا، والرغبة حسب الآخر، فإنّ أتباع الألسنيّة من المحلّلين قلبوا الآية رأسًا على عقب. من ذلك مثلاً تمييزهم بين الشخص الفنّي، ومبدع الشخص، وفصلهم بين قاصّ القصّة وراويها، وتفريقهم بين عالم القصّة وعالم الواقع، يحدوهم في ذلك هاجس تخليص المفاهيم الأدبيّة من هيمنة علم النفس والاجتماع. ٥٠ إلّا أنّ محاولة العلمين، التحليل النفسي والألسنيّة، بالرغم من منحاهما العلمي تظل قاصرة عن فضّ جميع الاشكالات التي تطرحها دراسة القصّة.

R. BOURNEUF, R. OUELLET: L'univers du roman, PUF, Paris 1975, p. 26. : أنظر : ۲۹

<sup>«</sup>Phomme dans la rangue», p. 223-260. N. CHOMSKY: Le langage et la pensée, Payot 1970.

فالتحليل النفسي لا يأبه بالنص القصصي من حيث هو كيان قائم بذاته، وإنّما يحيله الى نص آخر مكتوب في لاوعي صاحب النص، والألسنية التي لا تقبل بأن تميّز بين نصّين: النص الواعي والنص اللاوعي تُسقط من حسابها صاحب النص من حيث هو كيان نفسي، وتستبدله براوي النص. أضف الى ذلك تشدّد التحليل النفسي في اعتبار النص القصصي مادة نفسية لا شكل فنيًا لها. في حين تشدّد الألسنية على اعتبار النص القصصي مادة أدبية قيمتها في شكلها.

قد يكون سعي العلمين اليوم الى اللقاء أقرب من أيّ وقت مضى، فالدراسات النفسانيّة تحاول أن تعيد للنصّ اعتباره من حيث هو كيان قائم بذاته، من حيث هو انتاجيّة كتابيّة ٣١. والدراسات الألسنيّة البنيوية تحاول هي أيضًا بدورها أن تعيد لصاحب النصّ اعتباره من حيث هو فرد راغب ٣٦، وليس متكلّمًا فقط. لكنّ هذا السعي لن يحقّق حظه من النجاح إلّا إذا توصّل العلمان الى إحداث نظريّة في الانتاج الأدبي، وشروط الانتاج الأدبي على المستوى نفسه من الأهمية.

J. KRISTEVA: Semeiotike, Recherches pour une sémanalyse, Seuil, Paris 1969, p. 7. : أنظر . ٣١ D.J. GREIMAS: Maupassant, La sémiotique du texte: exercices pratiques, Seuil, : أنظر . ٣٢ Paris 1976, p. 202.

في الممارسة



## . الألسنيّة وتحليل النصوص

#### ١. المقدّمة

1.۱ إذا كانت دراسة الأدب من الخارج تركز بشكل أساسي على دراسة الظروف المكيّفة للأثر الأدبي، وإذا كانت دراسة الأدب من الداخل تركّز على وصف البنية الخاصّة بالأدب فإنّ الألسنيّة التي تعنى بوصف اللغة على كلّ المستويات (صوتيّة ــ تركيبيّة ــ دلاليّة ــ أسلوبيّة) أوجدت تقنيّات خاصّة حلّصت الأدب والتحليل الأدبي من الاتكال على مبادىء علم النفس والاجتاع ومن الايدلوجيات الدينيّة والسياسيّة وأعطته شيئًا من الاستقلال الذاتي. ذلك أنّ الأدب أوّلاً وقبل كلّ شيء قوامه اللغة، والألسنيّة هي في الأساس كما أرادها واضعوها الدراسة العلميّة للغة ولتمظهرها الحسّي من خلال الكلام.

7.١ ينطلق علماء الألسنية في تحليلهم للنصوص من اعتبار الكلام الأدبي (يحب التفريق بين الكلام واللغة: اللغة هي مجموعة قواعد أمّا الكلام فهو تجسيد هذه القواعد من خلال الكلام الكتابي أو الشفهي). مجموعة منظّمة من الجمل أو المرسلات شعرية كانت أم نثريّة لا تفهم إلّا من خلال مخطّط التواصل communication الذي طوّره رومان جاكبسون R. Jakobson. يقوم هذا المخطّط على اعتبار الكلام مرسلة يبعث جاكبسون المرسل إليه (لاقط) بواسطة قناة (قد تكون سمعيّة أو بصريّة) بها المرسِل الى المرسَل إليه (لاقط) بواسطة قناة (قد تكون سمعيّة أو بصريّة) ويقوم أيضًا على اعتبار المرسلة فعل تواصل مضبوط بسنن codes تساعد على

<sup>»</sup> يشكّل هذا الفصل في جزئه الأكبر مقرّر اللغّة العربيّة في دور المعلمين والمعلّمات ابتداءً من عام ١٩٧٨.

فهمه، وهي مرتبطة بسياق contexte يسهّل فهم المرسلة ضمن حدود النص.

#### السياق contexte



#### مخطِّط جاكبسون في التواصل

٣.١ إنّ الكلام الذي ينطلق من المرسل بواسطة قناة اتصال له عدّة وظائف. نكتفي هنا بتعدادها وهي : \_ الوظيفة الانفعالية \_ الوظيفة الانفهامية \_ الوظيفة المعجمية \_ الوظيفة المناعية أو الشعرية الوظيفة الانتباهية \_ الوظيفة الشعرية الوظيفة الصناعية أو الشعرية والشعرية الكلام نتوقف قليلاً لتبيّن نوعيتها فهي لا هدف لها سوى التعبير عن نفسها، أي أنها لا تسعى لافهام مدلولها بشكل مباشر، ولا لارجاعه الى سياق معين قصد الافصاح عن مغزاها، كما أنها لا تسعى للفت الانتباه، أو التأكد من قصد الافصاح عن مغزاها، كما أنها لا تسعى للفت الانتباه، أو التأكد من أن السنن التي على أساسها قد بنيت، قابلة للفهم الواضح من قبل السامع أو القارىء. إنّ الوظيفة الصناعية أو الشعرية للكلام نجدها بشكل مكتف في المرسلة الشعرية. (نقول بشكل مكتف حتى لا ننفي وجود بقية الوظائف في هذه المرسلة بقد نسبي ا).

ي عند المرسلة الشعرية هي ككل المرسلات واقع ألسني، إلا أنّ الكلام الدي يحمل كلماتها يتوقّف عن النصريح، يتوقّف عن القول. وبتوقّفه يفقد الذي يحمل كلماتها يتوقّف عن النصريح،

J.M. ADAM : Linguistique et discours littéraire, collection L., Paris 1976. : أنظ : 1

متلقّي المرسلة قدرته على الكشف عن مضمونها. ويكتفي بلعب دور المعاين الذي يجاول أن يستخلص من المرسلة السنن المستعملة في كتابتها أي اللغة التي كتب بها النصّ الشعري، بينا يستطيع متلقّي المرسلة النثريّة أن يفهم المرسلة ويفقه معناها. من هنا القول إنّ الشعر كالموسيقي والرسم معناه قائم فيه، ومن هنا موقف قارىء الشعر الصعب في الوصول الى هذا المعنى من ناحية الصوت والمفردة والجملة والتراكيب والموسيقي لأنّها فقدت الضوابط التي حدّدها العرف وفقدت بالتالي معناها الاصطلاحي، ولبست معنى جديدًا خاصًا بها يعرف بالمعنى الايمائي sens connotatif.

1.0 إنّ المعنى الجديد للكلام في المرسلة الشعرية يحب البعض أن يسمّيه انحيارًا écart بالنسبة للمعنى المتعارف عليه، أو الذي قيّده الاستعمال. لكنّ القول بالانحياز يفرض معيارًا norme ويؤدّي الى تساؤلات. أيكون الكلام العادي هو المعيار؟ أم الكلام العلمي؟ أم كلام رجل الشارع؟ . إنّ القبول بقول جان كوهين J. Cohen بأن الكلام الشعري ليس غريبًا فقط عن الاستعمال اليومي، إنّما هو نقيضه، من جهة خرقه violation لقواعد العرف اللغوي لا يؤدّي بنا بعيدًا. ثم إنّ محاولة بيوس سرفين P. Servin في الفصل بين الكلام العلمي والكلام الشعري الذي نستدلّ عليه بعدم قدرتنا على ترجمته، أو إيجاد أيّة معادلة له لم تثبت علميّتها، كما إنّ نظرية س. لفين الفسائل على يفرضها البنى الاضافيّة، كالوزن والايقاع، وغير ذلك من الوسائل التي يفرضها الشاعر على كلامه لينحرف به عن الكلام العادي لا تجعل النظم الشعري بمستوى الشعر الخالص، ولا تفصل بين الكلام العادي والكلام الشعري بمستوى الشعر الخالص، ولا تفصل بين الكلام العادي والكلام الشعري ٢.

1.١ قد تكون من بين المحاولات التي عددنا، وغيرها ممّا لا يتسع المجال لذكره محاولة رومان جاكبسون في استخراج المفهوم الأساسي لجميع الوسائل الشعرية هي هي الأهمّ والأرصن. يقوم مفهوم جاكبسون على اعتبار مبدأ التعادل équivalence من أسس المقطع الشعري، واعتبار المبدأ نفسه في الكلام العادي ثانويًّا بمعنى أنه لا يضبط إلّا انتقاء الوحدات الكلامية من خرّانها الاستبدالي paradigmatique، أمّا ترتيب هذه الوحدات بشكلها

R. LAFONT: Introduction à l'analyse textuelle, Larousse, Paris 1976.

الركني syntagmatique، فهو يخضع الى مبدأ التجاور contiguité (من دلالات مبدأ التعادل في الكلام الشعري التكرارات الصوتيّة، ومن دلالات مبدأ التجاور في الكلام نفسه المنطق الزمني لتسلسل المواضيع وتطوّرها.

٧.١ من الممكن في هذا المجال، وبهدف توضيح ماهيّة الكلام الشعري أن نضيف مفهوم هوبكنز Hopkins الذي يقوم على اعتبار مبدأ التوازي parallélisme من أسس المقطع الشعري وخاصّة على مستوى الدلالة signe. فالعلاقة بين طرفي الدلالة أي الدال signifiant والمدلول signifié أي بين الصوت والمعنى في الكلام العادي هي علاقة تجاور حدّدها الاستعمال. أمّا في الكلام الشعري فالعلاقة اعتباطيّة تخرق سنن الاستعمال وتفلت من قيوده. من هذا القبيل تغدو الصورة الشعرية التي هي في الآن نفسه شكل بلاغي ناشز عن المألوف مثالاً للصورة التي تهدم من وجهة ألسنيَّة العلاقة بين طرفي الدلالة (الدالّ ــ والمدلول) وبين معناها الذي تقيّده قوانين التعامل اليومي للكلام، لتخلق من ثمّ بينها وبين الأشياء علاقة تباين dissemblance وليسّ علاقة تشابه ressemblance كما هو راسخ في اعتقاد الناس جاعلة من الكلام الشعري كلامًا حدّاعًا يوهم أنّه يحكي عن الأشياء وهو في الواقع لا يحكي إلَّا عن نفسه، ولا يتوجه إلَّا الى نفسه، وبالتالي يتجرَّد الى حدٍّ بعيدٍ من قدرته على التواصل التي هي من مهمّات كلّ كلام شعري أم نثري ٢٠٠٠

٨.١ إِنَّ مَا قَدَّمْنَاهُ لَا يَعْنَى أَنَّ الكلام الشَّعْرِي نَمُوذَج مَتَّمَيِّز عَنِ الكلام عامة. ولا يدعو للاستمرار في القول عن الشعر الذي يحمل أكبر شحنة من التعابير البلاغيّة داخل الأنواع الأدبيّة وعن الأدب كفن بأنّهما يشكّلان كلامًا على حدة، كلامًا آخر. في الواقع ليس هناك سوى كلامٌ واحد يتلاعب به الشاعر وفي كلمة أدق يحوّله من شكل الى آخر، كذلك كل تحليل لنصوص الشعر خاصّة وللنثر عامّة يجب أن يبدأ بتحليل التقنيّات التي تتمّ بواسطتها عمليّة تحويل الكلام، قبل أن ننتقل للتأكيد أنّ بعض النصوص الشعريّة هي على درجة عالية من الشعريّة وأنّ البعض الآخر خال من هذه الدرجة أو تلكُّ. ٩.١ إنَّ الوقوف عند تقنيَّات يُحويل transformation الكلام الي كلام

D. DELAS, J. FILLIOLET: Essais de linguistique générale, Minuit, Paris 1963. ٣. أنظ : R. WELLECK et A. WARREN: La théorie littéraire, Seuil, Paris 1971.

ع. أنظر:

شعريٌّ يفترض معاينة الكلام المذكور على عدّة مستويات.

#### ١.٩.١ المستوى الصوتي

يمكن دراسة هذا المستوى من الكلام الشعريّ بدراسة الوحدات الصغرى لهذا الكلام في حالة تمظهرها الكتابي، فقد يتميّز نص شعريّ عن نصِّ آخر بعدد فونماته وطريقة توزيعها، كما يتميّز بطول كلماته أو قصرها، ويما تحمله هذه الكلمات من إيقاعات وأنغام يفرضها الوزن والقافية.

#### ۲.۹.۱ المستوى التركيبي

يمكن دراسته باستعمال بعض التقنيّات التي تدخل في نطاق القواعد التوليديّة grammaire générative والتي تظهر في التحليل النهائي أنّ الجملة الشعريّة هي نتيجة لعدّة تحوّلات، وإنّ طبيعة هذه التحوّلات هي التي تميّز الجملة الشعريّة عن غيرها من الجمل.

#### ٣.٩.١ المستوى الدلالي

يمكن دراسته بالعودة الى المنطق الذي يضبط رصف الجمل في الكلام الشعري من خلال مبادىء ثلاثة هي التناسق، والتناقض، والتدرّج ومن خلال علاقة هذه المبادىء بالأشياء التي يمثّلها الكلام.

#### ٤.٩.١ المستوى الأسلوبي

يكمن في دراسة الصيغة التي يتوجّه بها الكلام الشعريّ الى القارىء أو المستمع أو بكلمة أخرى دراسة الاشارات المضافة الى الخبر الذي تنقله البنية الألسنيّة °.

#### مقتل بزر جمهر

ا سجدوا لكسرى إذ بدا إجلالا كسجودهم للشمس إذ تتلالا الا يؤتهم فضلاً بمن وإن يرم ثارًا يبدهم بالعدو قتالا وإذا قضى يومًا قضاء عادلا ضرب الأنام بعدله الأمثالا يا يوم قتل «برز جمهر» وقد أتوا فيه يلبّون النداء عجالا متألّبين ليشهدوا موت الذي أحيى البلاد عدالة ونوالا

o. Ducrot, T. Todorov : Dictionnaire encyclopédique des sciences du langage, : أنظر . • Seuil, Paris 1972.

يجفلن بين ضلوعهم إجفالا لم تدره فرحًا ولا إعسوالا شمسًا تضيء مهابةً وجلالا بسنى الجواهر مشعلٌ إشعالا نصب التكبّر في ذراه مشالا عين تعـد عـليهم الآجـالا؟ الّا لما خلقوا بــه فعّـــالا وهم أرادوا أن يصول، فصالا في العالمين ولا يزال عضالا إلّا خلائــق أخــوة أمثـــالا رفع الملوك وسوّد الأبطالا «لبرز جمهر»؟ فقال كلّ : لا. لا. فرأى فتاة كالصباح حمالا وعلام شاءت أن يزول فزالا؟ فمضى الرسول الى الفتاة وقالا : قالت له : أتعجّبًا وسـؤالا؟ إلّا رسومًا حوَّله وظللا؟ لو أنّ في هذي الجموع رجالا من ديوان خليل مطران

٦ يبدون بشرًا والنفوس كظيمة ٧ وإذا سمعت صياحهم ودويّهم ۸ ویلوح «کسری» مشرفًا من قصره و يزهو به العرش الرفيع كأنَّــه ١٠ وكأنّ شرفته مقام عباده ١١ وكأن لؤلؤة بقائم سيفه ۱۲ ما كان «كسرى» اذ طغى في قومه ١٣ هـم حكّموه فاستبـد تحكّمـا ١٤ والجهل داء قد تقام عهده ١٥ لولا الجهالة لم يكونوا كلُّهم ١٦ لكن خفض الأكثرين جناحهم ١٧ ناداهم الجلد : هل من شافع ۱۸ وأدار «كسرى» في الجماعة طرفه ١٩ باد محيّاها، فأين قناعها؟ . \* فأشار «كسرى» أن يرى في أمرها ٢١ مولاي يعجب كيف لم تتقنّعي. ٢٢ أنظر وقد قتل الحكيم، فهل ترى ما كانت الحسناء ترفع سترها

## ٧. في مفهوم النص

## ١.٢ مشكلة النص

عن ماهيّة النص. إذا عدنا الى المعاجم لتحديد معنى الكلمة لوجدنا أن : عن ماهيّة النص. إذا عدنا الى المعاجم لتحديد معنى الكلمة لوجدنا أن : نصّ، ينصّ نصًّا الشيء : رفعه وأظهره، ونصّ الحديث : أسنده الى من أحدثه. المنجد.

٢.١.٢ إنّ التحديد المعجمي للكلمة يقودنا الى الاستنتاج بأنّ المعنى الأوّل للنصّ هو الرفعة، أو بكلمة أخرى البروز، والمعني الثاني هو نسبة هذا الشيء البارز الى محدث، أو بكلمة أخرى الى كاتب. إذا كلمة نص بمفهوميها

المعجمي والاصطلاحي تؤدّي بنا الى بناء المعادلة التالية : نص = بروز = كلام الكتّاب البارزين.

## ٢.٢ علاقة النصّ بالألسنيّة

انّ النصّ أدبيًا كان أم غير أدبي، هو حقيقة ألسنيّة بمعنى أنّ ماديّة الأولى هي اللغة، فهو مؤلّف من أصوات تتمثّل ماديًّا بأحرف تتّخذ أحيانًا شكل كلمات وأحيانًا أخرى شكل جمل ومقاطع الخ.

التذكير بحقيقة ألسنية مفادها أنّ تحليل النصوص يجب أن يبدأ \_ في مرحلة التذكير بحقيقة ألسنية مفادها أنّ تحليل النصوص يجب أن يبدأ \_ في مرحلة أولى \_ بفهم ألسني لمقومات اللغة قبل أن ينتقل في مرحلة تالية، الى تحليل النصوص بالذات.

تتخذ الألسنيّة موضوعًا لدراستها اللغة من جيث هي لغة، أو كما قال سوسور تتخذ الألسنيّة موضوعًا لدراستها اللغة من جيث هي لغة، أو كما قال سوسور Saussure دراسة اللغة في ذاتها ومن أجل ذاتها سواءً أكانت هذه اللغة منطوقة أم مكتوبة، بغية الوصول الى مجموعة من القوانين العامّة التي تؤلّف منهجًا متكاملاً صالحًا للتطبيق على أيّة ظاهرة لغويّة وعلى أيّ مستوى لغوي، كالمستوى الصوتيّ، أو التركيبيّ، أو الدلاليّ، أو الأسلوبيّ.

الحقيقي لا يتم إلا بين الفرد والآخرين من خلال الكلام. ويرى هؤلاء أيضًا الحقيقي لا يتم إلا بين الفرد والآخرين من خلال الكلام. ويرى هؤلاء أيضًا أنّ اللغة هي نظام من الاشارات الصوتية المتفق عليه في البنية اللغوية الواحدة، وهي مجموعة من الامكانيّات التعبيريّة الموجودة في اللغة الواحدة. أمّا الكلام فهو الكيفية الفرديّة للاستخدام اللغويّ في حالتي النطق والكتابة. (لاحظ كيف اختار خليل مطران كلمة «كظيمة» من بين كلّ الكلمات الموجودة في اللغة والتي تدلّ على إخفاء الغيظ).

٥٠٢.٢ ينظر الألسنيّون الى أنّه بالامكان دراسة اللغة (أو النص) من الناحية التاريخيّة أي التعاقبيّة وذلك بالوقوف عند تطوّر هذه الصيغة اللغويّة أو تلك أو هذا المعنى أو ذاك منذ القديم حتّى اليوم (لاحظ في البيت الثاني عشر: ما كان كسرى إذ طغى) أو من الناحية الوصفيّة أي التعاصريّة وذلك

بدراسة حالة معينة من هذه اللغة في زمن معين (يمكن هنا دراسة تعدّي الأفعال ولزومها دون العودة الى تطور هذه الأفعال منذ القديم حتى خليل مطران).

7.۲.۲ يرى الألسنيون أنّ اللغة نظام من الاشارات (الكلمات) وأن كل إشارة تتكوّن من دالّ ((شكل)» ومن مدلول (مضمون). فكلمة شمس في النص هي في الآن نفسه دالٌ مؤلف من الأصوات التالية شَ م س ومن مدلول هو الفكرة التي نكوّنها عن الشمس في أذهاننا، لكنّ كلمة شمس في العربيّة لها مقابل بالفرنسيّة soleil وبالانكليزية sun مما يدفعنا الى القول إن الرابط بين الشكل الكتابي لكلمة شمس أي دالّها وبين مضمون الكلمة أي مدلولها هو رابط اعتباطي، بمعنى أنّه يختلف من بيئة لغويّة الى أخرى.

٧٠٢.٢ ويشير الألسنيون الى أنّ الاشارات في تراصفها الخطوطي تخضع لمحورين الأوّل نسميه المحور الركني، وهو يؤكّد على علاقة الكلمة بالكلمات التي تسبقها أو تلحقها. (لاحظ البيت السابع. فكلمة «صياحهم» التي تأتي بعد سمعت فرضها فعل سمع لأنّ السليقة اللغويّة تنتظر بعد فعل يدلّ على السمع إسمًا يدلّ على الصوت، وليس على الذوق، أو الشمّ...) والمحور الثاني هو المحور الاستبدالي، وهو يؤكّد على علاقة الكلمة بالكلمات التي كان يمكن أن تحلّ محلّها (لاحظ في البيت نفسه أنّ كلمة صياحهم كان من الممكن أن تحلّ محلّها (لاحظ في البيت نفسه أنّ كلمة صياحهم كان من الممكن أن نستبدل بها كلمات : صراحهم — ضجيجهم — عويلهم الح.)

٨٠٢.٢ يؤكد الألسنيّون أخيرًا أنّ مفردات كلّ لغة تتألّف في الأساس من لائحة كلمات تقرن عن طريق الاصطلاح بأشياء تكون مستقلة عن اللغة نفسها مما يدعو الى القول إنّ اللغة في التحليل الأخير هي شكل لا مادة للدلالة على ذلك نذكر أنّ كلمة كلب تتغيّر مادّتها (مضمّونها) من بيئة الى أخرى فالكلب عند الاسكيمو يحدّد بأنّه حيوان لجرّ العربات وفي قارس يحدّد بأنّه حيوان مقدّس أمّا الهنود فيرون فيه مجالاً للرهان، وهو عند الغربيين حيوان أليف يربّى للصيد، وللدفاع عن النفس.

٩.٢.٢ إنّ تحديد اللغة على جميع المستويات (صوتيّة – تركيبيّة – دلاليّة) كشكل يقودنا الى الكشف عن العلاقات الشكليّة التي تتضمّنها بنية

اللغة عامّة وبنية النصّ موضوع التحليل خاصّة. وهذا ما سنراه في مناسبة أخرى.

恭 称 恭

#### اجرح القلب

ندم القلب حمرة الأفلام وفي القلب مهبط الالهام قلمًا في قلمًا في قلمًا كعظام في مدفن من رحام حجرته ضغائل الأيام فغذاء الهوى من الأجسام القلب إلا وليمة للغلم سبوف يبقى لها صدًى في الأنام صعدت من مذابح الأرحام تلتقي عنده النفوس الظوامي ضربًا من أقدس الأخلام خالد في عامر الأحلام من غلواء لالياس ابو شبكه

۱ اجرح القلب واسق شعرك منه مصدر الصدق في الشعور هو القلب وإذا أنت لم تعذّب وتغمس في فقوافيك زخيرف وبريق بحب اذا القلب لم يرقّبق بحب لا ضعّ بالقلب إن هويت فليس لا ضعّ بالقلب إن هويت فليس الم يبا لها في الهوى وليمة قلب الم واشق ما شئت فالشقاء محرقات الم وزفير أمس الذا قدّسته الروح منه بخور الم وعذاب قد فاح منه بخور

# ٣. في مستوى النص الصوتي .٣

الله المعربة على المعربة الله الله النص الأدبي شعريًا كان أو نثريًا على أنه مجموعة من الرموز الصوتيّة، مثله مثل اللغة التي استقى منها رموزه. معنى

هذا أنّ طبيعة النصّ اللغويّة هي في المقام الأوّل ظَاهرة صوتيّة سمعيّة قبل أن تأتي الكتابة في المقام الثاني لتترجمها الى ظاهرة مرئيّة بواسطة الحروف.

٣.١.٣ لذا يغدو التمييز بين الطبيعة الصوتيّة للغة النص، وكيفيّة تدوين

هذه اللغة أمرًا بدهيًّا. فالخطّ العربيّ الذي يتعامل بالحروف شيء واللغة العربيّة التي تتعامل بالأصوات شيء آخر. (ثمّة فرق أساسيّ بين مجموع الحروف ومجموع الأصوات في أنماط كثيرة من الكلمات العربيّة.)

phonétique وهو علم يدرس الظواهر الصوتية كأحداث فيزيائية موضوعية تسجها أعضاء النطق وتتلقّاها أعضاء السمع، وفي وصف الآلة المصوّتة. كا يدرس مخارج الأصوات وصفاتها وكيفيّة النطق بها، فيقال مثلاً إنّ الصوت الفلاني من أصوات هذه الكلمة يخرج من المخرج الفلاني وهو شديدٌ أو رخو أو مركّب أو متوسط، وهو مهموس أو مجهور.

#### ٢.٣ الصوت في اللغة

المنعية ولسانه، ونلاحظ أيضًا أنّ أثرًا سمعيًّا يصل الى آذاننا فنفهم أنّه مرتبط وشفتيه ولسانه، ونلاحظ أيضًا أنّ أثرًا سمعيًّا يصل الى آذاننا فنفهم أنّه مرتبط بهذه الحركات التي في فم المتكلّم. وعمليّة النطق التي أشرنا إليها تحدث عمليًّا بالشكل التالي: تقوم الرئتان بدور منفاخ يدفع الهواء في القصبة ومنها الى الحنجرة وقد يحرّك فيها الحبلين الصوتيّين اللذين يخضعان تحت تأثير عضلات معينة الى عمليّة شد تؤهّلها للاهتزاز، وتقوم القصبة الهوائيّة والحنجرة وتجويف الأنف والفم بدور المكبّرات أو المجهرات للصوت التي تحوّل هواء الزفير الى كلام.

٢.٢.٣ يقسم علماء الألسنيّة الأصوات تبعًا لمكان خروجها من الفم، ولكيفيّة هذا الخروج. وهي عندهم تقسم الى قسمين رئيسين. الأوّل منها يسمّى بالأصوات الصامتة أو الساكنة consonnes والثاني يشار اليه بالأصوات الصائتة، أو الليّنة voyelles.

٣.٢.٣ إِنَّ الأساس في التقسيم عندهم هو الطبيعة الصوتيَّة لكلِّ من القسمين. فالصفة التي تجمع بين كل الأصوات الصائتة هي أنَّه عند النطق

بها يندفع الهواء من الرئتين مارًّا بالجنجرة ثم يتّخذ مجراه في الحلق والفم دون حوائل أو حوائل وموانع. في حين أن النطق بالأصوات الصامتة تصاحبه حوائل أو موانع. فقد ينحبس الهواء معها انحباسًا محكمًا فلا يسمح له بالمرور لحظة من الزمن يتبعها ذلك الصوت الانفجاري أو يضيق مجراه فيحدث النفس نوعًا من الصفير أو الحفيف. من جهة ثانية يلاحظ أنّ الأصوات الصامتة أو الساكنة هي على العموم أقل وضوحًا في السمع من الأصوات الصائتة أو الليّنة.

## ٣.٣ الأصوات الصامتة أو الساكنة

النطق حين التلفّظ بها وبأن يتخطّى النفس ذلك العائق. هذا وتدرس النطق حين التلفّظ بها وبأن يتخطّى النفس ذلك العائق. هذا وتدرس الأصوات الصامتة من عدّة نواح نكتفي فقط بالناحية التي تتعلّق بالمخرج حكان النطق.

٣.٣.٣ تصنيف الصوامت العربيّة تبعًا لمخرجها على الوجه التالي:

- \_ الشفوي = ب \_ م \_ و.
  - \_ شفوى أسنانى = ف.
  - \_ أسناني = ظ \_ ذ \_ ت.
- - \_ لثوي = ل \_ ر \_ ن.
  - \_ غاري = ش \_ ج \_ ي.
    - ـ طبقى = ك.
  - ــ حلقومي = ق ــ غ ــ خ.
    - \_ حنجري = ء \_ ه.

٣.٣.٣ وتصنّف الصوامت العربيّة تبعًا لصفاتها على الوجه التالي :

- \_ الطريقة التي يتم بها النطق في مخرج ما (الشدّة، الرحاوة، التركيب، التوسط).
  - ـ حدوث ذبذبة في الأوتار الصوتيّة وعدمه (الجهر، والهمس).
- \_ تحرّك مؤخّر اللسان أو مقدّمه تحرّكًا ثانويًّا أثناء النطق في موضع آخر (الترقيق والتفخيم).

## ٤.٣ الأصوات الصائتة أو الليّنة

١٠٤.٣ تعدّننا فيما مضى عن الأصوات الساكنة، أو الصامتة وقلنا أنّها تتميّز بوجود عائق عند التلفظ بها ما يلبث النفس أن يتخطّاه، أمّا الأصوات الصائتة أو الليّنة فهي التي عند اللفظ بها لا نحس بأي عائق يمنع مرور الهواء في مجراه. إنّ الأصوات الصائتة أو الليّنة في اللغة العربيّة الفصحى ثلاثة تكون أمّا قصيرة (ضمّة، فتحة، كسرة) وإمّا طويلة أو ممدودة (الألف، الواو، الياء). المرتبة والفتحة والضمّة، تعتبر الواحدة منها حركة من الناحية الوظيفيّة لكنّها ثلاث من حيث النطق الفعلي وتأثيره في السمع.

|                  | الكسرة              | الفتحة             |
|------------------|---------------------|--------------------|
| صم (ضمة مفحّمة)  | صيام (كسرة مفخّمة)  | صبر (فتحة مفحّمة)  |
| دم (ضمة مرقّقة)  | نيام (كسرة مرقَّقة) | سبر (فتحة مرقّقة)  |
| قم (ضمة بين بين) | قيام (كسرة بين بين) | قبر (فتحة بين بين) |

٣.٤.٣ إنّ الكتابة الصوتيّة، غير الكتابة الأبجدية، ففي الأولى يجب أن تظهر الأصوات الصائتة الى جانب الأصوات الصامتة، كما يتبيّن أدناه:

وعذاب قد قام منه بخور خالد في مجامر الأحلام و العلاق القد الله الله و العلاق الله و العلاق الله و العلاق الله و ا

#### على درب الريف

الدرب في الريف غير الدرب في المدينة فهي التي تنهض من وهدة الى ربوة. وتدور من خلف شجرة. وتعرّج على عين ماء، وتتوقّف في ظلّ حائط، وتنطرح على باب بيت \_ تمشي على هواها، والدرب في المدينة تمشي في خطّ مستقيم. والدرب في المدينة سوداء، فاحمة، والدرب في الريف بيضاء. تتلوّى في خضرة وهي في المدينة سوداء، فاحمة،

يعوزها الشجر على الجانبين، لتأنس، فوق ذلك السواد الطويل.

وعلى دروب الريف تعرف عابر السبيل من وقع خطوه، وعلى رصفات الشوارع تتشابه الأقدام، جميعاً، في الحركة.

من المفكّرة الريفيّة لأمين نخله

## \$. في مستوى الصوت والتشكيل الصوتي

## ١.٤ الصوت والتشكيل الصوتي

المستقلّة دون مراعاة السياق الذي تقع فيه هذه الوحدة أو تلك. فقولنا مثلاً الباء صوت شفوي شديد مجهور، يعني أنّنا ننظر الى الباء بوصفها صوتًا منعزلًا، غير متصل أو متجاور لغيره من الأصوات.

٢٠١.٤ لكنّ الواقع يثبت عكس ذلك فنحن لا نتكلّم أصواتًا مفردة أو منعزلة وإنّما نتكلّم من خلال مجموعات صوتيّة ينتهي كل منها في الآخر بشكل انزلاقي، حتى ليعتبر البعض أنّه من الصعب التفريق بدقّة أثناء الكلام بين صوت وآخر، أو وضع حدود واضحة بينهما في الكلام المتّصل.

٣.١.٤ إنّ التمييز بين الصوت كوحدة مستقلّة، والصوت كوحدة داخلة ضمن سياق من الأصوات يعني بكلمة أخرى أنّ ما يسمّى بالصوت الواحد قد يتعدّد في الكلام المتصل، فيظهر بصور مختلفة تبعًا للسياق الذي يقع فيه. بعبارة أوضح إنّ ما اصطلحنا على تسميته بصوت الباء مثلاً قد يصير عدّة باءات تتفق في شيء وتختلف في شيء آخر وكذلك الحال في كلّ الأصوات.

غ.١.٤ إنَّ مسألة تعدّد الصوت الواحد قد تظهر بصورة أجلى وأوضح في حال صوت كصوت النون مثلاً: فالنون مصطلح عام يشمل مجموعة من النونات كتلك التي في (إن تاب) (إن شاء) (إن قال) فكلّ واحدة منها

تختلف عن أختها في موضوع النطق لكنّنا على الرغم من ذلك نضم هذه النونات الى بعضها البعض ونطلق عليها صوت النون.

به النوع، كنوع النون والراء والباء ومعنى خاصًا يقصد به الصور الجزئيّة التي يتّخذها الصوت تحت تأثير السياق الذي يرد خلاله.

واحدًا ومتى يجوز أن نعدها عدّة أصوات. في الاجابة نقول ان النون صوت واحدًا ومتى يجوز أن نعدها عدّة أصوات. في الاجابة نقول ان النون صوت واحد بوصفها ليست تاء أو باء، أو راء الخ. أي بوصفها عنصرًا يفرّق معاني الكلمات. نقول ناب، وتاب مثلاً فنجد أنّ الفرق في معنى الكلمتين عائد الى وجود النون في الكلمة الأولى والتاء في الثانية. أمّا إفراد النون أو صورها المختلفة فإنّه يمكن تمييزها في النطق والسماع، وهي لا تشغل أيّة وظيفة لغويّة لأنها لا تغيّر معاني الكلمات بإحلال إحداها مكان الأخرى.

عناه الجزئي الصوت بمعناه الأوّل أي بمعناه العام التجريدي لا بمعناه الجزئي المدري المعناه الجزئي عناه الجزئي ما اتّفق على تسميته بالفونيم phonème أو الوحدة الصوتيّة الصغرى.

٨٠١.٤ إنّ الفونيم الذي يعتبر أصغر صورة صوتية في التحليل الألسني يساعدنا على فهم أوجه الاختلاف بين الكلمات من ناحية الصرف والنحو والدلالة، فاستبدال فونيم الدال في كلمة الدرب بفونيم الضاد يغيّر المعنى (الضرب في الريف غير الضرب في المدينة). واستبدال فونيم الكسر بالفتح في كلمة (من) (من وهدة الى ربوة) يغيّر الوظيفة النحويّة والضرفيّة والدلاليّة للكلمة. فمن (يكسر الميم) حرف جر ومن (بفتحها) اسم موصول، أو استفهام.

9.1.٤ وكما أنّ استبدال الفونيم سواء أكان صامتًا أو صائتًا يغيّر معنى الكلمة، هكذا يقال أيضًا عن إضافة الفونيم، كما في جدّ، وجدّد، ويقال أيضًا عن الفرق في المكلمة كما في قال وقل "، ففي المثال الأوّل لين أطول من الفتحة التي في الثاني، وفي الثاني تشديد أطول من الافراد الذي في الأوّل.

٢.٤ أشكال الفونم

١.٢.٤ يتَّفق علماء الألسنيَّة على تقسيم الفونمات الى نوعين : الفونمات

الرئيسية، والفونمات الثانوية. نعني بالفونمات الرئيسية تلك الوحدات الصوتية التي تكوّن جزءًا أساسيًّا من التي تكوّن جزءًا أساسيًّا من الكلمة المفردة، وذلك كالباء والفاء والكاف واللام الخ. أمّا الفونمات الثانوية أو التركيبية فهي ظاهرة صوتية لها معنى في الكلام المتصل، وهي تقسم الى نوعين، النبر والتنغيم.

بغيره من الأصوات والمقاطع. وهو يتطلّب مجهودًا صوتيًّا لدى نطقنا بالصوت بغيره من الأصوات والمقاطع. وهو يتطلّب مجهودًا صوتيًّا لدى نطقنا بالصوت أو المقطع المنبور. لنلاحظ مثلاً قوّة النطق وضعفه بين المقطع الأوّل في ضرْب وبين المقطعين الأخيرين (ض/ رُ/ ب) نجد (ض) تنطق بتركيز صوتيّ أكبر من الصوتين الأخيرين في الكلمة نفسها، والحالة نفسها تلاحظ من المقطع من المقطع (رو) من وضروب الخ.

٣٠٢.٤ يحدد التنغيم بأنّه ارتفاع الصوت وانخفاضه أثناء الكلام، وهو يشغل، وظيفة نحوية ودلاليّة في الآن نفسه ذلك أنّه يحدّد الاثبات أو النفي في جملة خالية من علاماتهما. فقد نقول «درب الريف» مقرّرين ذلك، أو مستفهمين عنه. وتختلف طريقة رفع الصوت وخفضه في الاثبات عنها في الاستفهام. باختصار يتمّ الكلام فيكوّن مجموعة معنويّة تنتهي بنغمتين الأولى هابطة في التقرير والطلب والاستفهام غير المبدوء بهل والهمزة. أمّا في الاستفهام المبدوء بهل والهمزة وفي المجموعة الكلاميّة التي يتمّ بها المعنى فالنغمة النهائيّة صاعدة أو ثابتة.

### ٣.٤ ملاحظات أوّليّة حول النص

١.٣.٤ يعتمد التحليل الألسني بشكل أساسي على مفهوم العلاقات المتبادلة بين مستويات اللغة (الصوتيّة الصرفيّة، النحويّة الدلاليّة الأسلوبية). ولاعتاده على هذه الفكرة أكثر من حجّة ودليل.

٢.٣.٤ فهو يعتبر أنّ كثيرًا من مسائل الصرف العربي لا تأتي دراستها دراسة دقيقة إلّا بالاعتهاد على القوانين الصوتيّة وأخذها في الحسبان في كلّ مراحل الدرس. فمسائل الاعلال بنوعيه والابدال مثلاً في مسيس الحاجة الى معرفة جيّدة بالأصوات وخواصها. وفي النحو أيضًا نستطيع أن نفرّق بين الجمل وأجناسها على أساس النغم والموسيقي الصوتيّة. وفي الدلالة أيضًا لا

نستطيع تبيّن المعنى إذا لم نأخذ بعين الاعتبار المستوى الصرفيّ والنحوي. ٣.٣.٤ تحديّنا حتى الآن في مجال الألسنيّة عن الأصوات، والتشكيل الصوتي، ولم نتحدّث بعد عن المستويات الأخرى أعنى المستوى الصرفيّ والنحويّ والدلالي. لذلك ما سنحاوله في الكشف عن العلاقات المتبادلة بين مستويات اللغة في هذا النصّ فيه شيء من استباق الأمور، وإن كان الاستباق مرتبطًا ببعض الأمثلة المحدّدة فقط.

2.٣.٤ إذا نظرنا الى المقطع المُعَنّون «دروب الريف» لرأينا منذ السطر الأوّل أن صوت الراء، وهو صوت لثوي مجهور يتكرّر في أكثر من كلمة لكنّ ما نريد التأكيد عليه تبعًا لمفهوم المستويات هو وقوع الراء في «غير» بين «الدرب في الريف غير الدرب في المدينة». إنّ اقتحام «غير» حيث كان من الممكن أن تستبدل «بليس» (الدرب في الريف ليس كالدرب في المدينة) دون تغيير في المعنى فيه إشارة واضحة الى تعمّد نوع في الايقاع الموسيقي بين الكلمة التي تسبق «غير» وتلك التي تليها. ثم إنّ «غير» التي هي من الناحية النحوية أداة استثناء تلعب دورًا دلاليًّا إذ هي تفصل بين معنيين متايزين، هما درب الريف من جهة ودرب المدينة من جهة أخرى.

رب ريب وي الستثنائية نحويًّا تساعد محلّل النص على توضيح البنية الأساسيّة للمعنى بالشكل التالي:

| ، المدينة            | درب     | درب الريف «غير»  |                 |
|----------------------|---------|------------------|-----------------|
|                      |         | تنهض             | المقطع الأوّل : |
|                      |         | تدور             |                 |
|                      |         | تعر <u>ّ</u> ج   |                 |
|                      | مستعبدة | متحرّرة - تتوقّف |                 |
|                      | Time    | – تنطرح          |                 |
| تمشي في<br>خط مستقيم |         | - تمشي على       |                 |
| خط مستقيم            |         | هواها            |                 |
| سوداء                |         | - بیضاء          | القطع الثاني    |

- يعوزها ميتة - خضراء حية الشجر = قاحلة - رصفات المقطع الثالث -- دروب المدينة الريف «غير» معرفة جهل -- تتشابه -- تعرف --الأقدام عابر السبيل - كل رصيف - كلّ درب المقطع الرابع في المدينة في الريف أنسنة غياب الأنسنة - محطّات تذكر

#### لاحظ:

- أنّ المقطع الأوّل تكثر فيه الأفعال التي تشير أساسًا الى الحركة، وإضافة الى التحرّر. ثم إنّ نقيض هذه الأفعال غائب على صعيد المدينة باستثناء فعل «تمشى».
- ٢. إن المقطع الثاني أفعاله «صفاتية» بمعنى أنها تدل على صفات أكثر
   مما تدل على أفعال.
- ٣. إن المقطع الثالث يحول المفرد الى جمع «دروب الريف»، أمّا دروب المدينة فتتحول الى «رصفات الشوارع».
- ٤. إنّ المقطع الرابع يتحدّث بصفة التأكيد المعنوي عن كلّ درب في الريف ولا يأتي على ذكر المدينة والغياب له معناه على المستوى الدلالي.

هكذا نستطيع القول إنّ البنية الأساسيّة للمعنى في هذا النصّ تقوم على عنصرين هما الريف والمدينة. السمات المتميزة traits constitutifs للعنصر الأول أي الريف هي أنّه:

\_ إنساني بينها السمات المميّزة للمدينة فهي أنّها:

\_ عبدة

ـــ ميتة

\_ لا إنسانية.

هنا يمكننا الدحول في مرحلة أعلى من التجريد المعنوي فنقول إنَّ الريف هو تجسيد للطبيعة بينها المدينة هي تجسيد للحضارة أو بكلمة أخرى نقول إنّ الريف هو رديف الحياة، والمدينة رديفة الموت. وهذا ما تؤكّده بقيّة الفصول في المفكّرة الريفيّة حيث يغدو الريف ريف الرومانسيين في الآداب الأوروبيّة، أو الريف العماد للطبيعة الملجأ والأم. وتغدو المدينة حمّالة الأوبئة والموت.

## ابن الجيران يأخذ الشهادة

استيقظت هذا الصباح على موسيقى تضع في أذني، وكأنها للقرب تنفجر من جوانحي. موسيقى وأيّ موسيقى نحاسيّة، ولسوء الطالع كاملة الآلات والأصوات ترسل في «نشاز» كالمتعمّد، خليطًا من أنغام تتردّد بين قعقعة السلاح وزغردة الأغراس. خيّل إليّ في وهل النوم، أنّه ليس سوى حلم مرعب ينتهي معي الآن في برزخ الوعي واللاوعي، بمثل ما يختم به أغلب تلاحين السنفونيا في الغرب، أو كما تقوم القيامة عندنا في الشرق، يوم ينفخ في الصور.

وما الخبر؟ لقد استيقظ الحي بأسره، وهو يتثاءب متسائلاً: ما الخبر؟ وطفق هذا السؤال يتطاير حول منازل الجيران، بين طبقة وطبقة وطنف وطنف ونافذة ونافذة، يمينًا ويسارًا، صعدًا وانحدار، كأسراب السنونو الحائرة لا تفتأ تبحث عن شيء تتوهمه، عن شيء لا تجده... ثم تضخم السؤال وتعاظم: كان همهمة فصار دمدمة. وإذ به أخيرًا ينازع الموسيقي الصاخبة سلطان الأثير. وبغتة تغطّت سطوح الدور بنساء ورجال وإزدحم الزقاق الضيق ببنات وصبيان، وهم يتطلّعون جميعًا الى جنية أبي مصطفى كي يروا الموسيقى ويسمعوا الخبر.

\_ إميلي، أين إميلي؟

ما يسي، أيل المستماع الحادمة الصغيرة صبرًا، فلمّا آنست منّا غفلة انسلّت كذلك في بيتنا، لم تستطع الحادمة الصغيرة صبرًا، فلمّا آنست منّا غفلة انسلّت كالشعرة من العجين، ملبّيةً داعي الحي الذي أخذت تتجاوب فيه هذه المرّة، ويا

للعجب، أصداء العيد دون أن يرتدى حلَّة البهجة والزيّ والألوان.

وعادت إميلي وفي عينيها الخامدتين بارقة ظفر لم تعهدها فيهما من قبل: لقد جاءت بالخبر اليقين. وهتفت قائلة: «ابن الجيران أخذ الشهادة». ثم ما لبثت أن أعادت هذه الكلمة السحرية: «الشهادة» وقد انطفأ في عينيها بريق الظفر، ولم يبق فيهما إلا الرماد من تلك الدهشة الأصيلة في نفسها المتسائلة عن ذلك الشيء الذي لا تعرفه. فليست تفهم كيف يعيدون من أجله كهذا العيد.

من أديب في السوق، فاخوري

#### ٥. في مستوى النص النحوي

## ه.١ ماهيّة النصّ النحويّة

1.1.0 النحو في العرف الألسني الحديث هو المصطلح العربي المقابل لكلمة syntaxe بالفرنسيّة، وهو يشمل في الآن نفسه المواد التي اختصّ بها الصرف من جهة والنحو من جهة ثانية.

٢.١.٥ هذا المنهج، منهج عدم الفصل بين النوعين يوائم أحدث الآراء التي تنصّ على أنّ الصرف ليس إلّا خطوة تمهيديّة للنحو، والتي تؤكّد أنّ الثاني أشبه ما يكون ببناء كبير مادّته الوحدات الصرفيّة أو المورفيمات.

24.١٠٥ إنّ الوحدات الصرفيّة، أو المورفيمات تكون كلمة أو جزءًا من كلمة في بدايتها أو وسطها أو نهايتها. وقد تكون المغايرة بين الصيغ كالمغايرة بين المبني للمعلوم والفعل المبني للمجهول، وقد تتكوّن الوحدة الصرفيّة من وحدة صوتيّة (فونيم) أو أكثر، فالكلمات: قال، طفق، استيقظ وحروف «آنست» وحدات صرفية، وكذلك ضمائر الرفع المتصلة، ومنها الواو في نحو «تطلّعوا»، وهي هنا وحدة صوتيّة (فونيم) كذلك فهذه الواو وحدة صرفيّة على أساس أنّها مورفيم الجمع. لكنّها فونيم على أساس أنّ لها قيمة صوتيّة وهي أنّها صوت صائت أو ضمّة طويلة.

٥.١.٥ تلجأ اللغة العربيّة الى وسائل معيّنة لادخال الوحدات الصرفيّة أو المورفيمات على ألفاظها، وتعود دراسة المورفيمات الى علمي الصرف والنحو معًا، إذ يحمل المورفيم في بعض الأحيان إشارات ذات مدلول صرفي ونحوي ففي جملة «وفي عينيها الخامدتين»، نرى أنّ مورفيم الياء يحمل مدلولاً

صرفيًّا (المثنّى) ومدلولاً نحويًّا (المجرور).

0.1.0 يذهب علماء اللغة \_ ومن باب التبسيط \_ الى جعل موضوع الدرس الصرفي الكلمة المفردة. وهم عندما يتناولون الكلمة المفردة يبحثون فيها من حيث بنيتها، ومن حيث زنتها، ومن حيث اشتقاقها ومن حيث تجرّدها وزيادتها، الى غير ذلك مما يتعلّق بالكلمة.

موضوع الدرس النحوي الكلمة، مؤلّفة مع غيرها، أو لنقل الجملة. وهم عندما يتناولون الجملة، يبحثون فيها من حيث نوعها، ومن حيث ما يطرأ على أركانها من تقديم وتأخير، أو ذكر وحذف، أو أضمار وإظهار، ومن حيث ما يطرأ عليها أي الجملة ... من استفهام أو نفي أو توكيد.

ه. ٢ ملاحظات أوّليّة حول النص

١٠٢.٥ إنّ المواضيع التي تدخل في نطاق الصرف والنحو كما ذكرنا متعدّدة، لذلك سنكتفي بمعالجة موضوع واحد هو «الشخص» في حالة المتكلم والمخاطب والغائب. ومعالجتنا للشخص لن تكون في المطلق، وإنّما في الواقع، الذي يكشف عنه بناء النصّ الداخلي.

٢٠٢٠٥ يؤدّي مفهوم الشخص في الصرف العربي الى توزيع مثلّتي اصطلاحي تبنّته اللغة العربيّة، وحدّدت المتكلّم بالشخص الذي يتكلّم والمخاطب بالشخص الذي يوجّه إليه الكلام والغائب بالشخص أو الحيوان أو الجماد الذي يدور عنه الكلام.

٣.٢.٥ إذا عدنا الى النصّ نستكشف ضمائره لتبيّن لنا بعد جردة متأنّية، أنّ ضمائره تتوزّع على الشكل التالي :

٥.٢.٥ المتكلم

يكشف النص عن المتكلم من خلال مورفيم التاء في استيقظت ومورفيم النون في «نعهد». مع أنّ المتكلّم في الفعل الأوّل هو مفرد، أمّا في الثاني، فهو جمع.

٥.٢.٥ الغائب

يكشف النص عن مجموعة ضمائر تدلّ على أشياء، تضجّ (هي أو

الموسيقى) ينتهي (هو أو الحلم) وعلى حيوان تبحث (هي أو السنونو) وعلى أناس يتطلّعون (هم أو الصبيان) تستطيع (هي أو الخادمة).

٦.٢.٥ المخاطب

يكشف النص عن عدم وجود المخاطب.

على هدى ما تقدّم نستطيع القول إنّ دراسة النصّ الصرفيّة تساعدنا على فهم جملة أمور قلّما يتسنّى لنا فهمهما من دون العودة الى الصرف، فالكشف عن الضمائر من الوجهة الصرفيّة يساعدنا على تحديد هويّة الأشخاص في النصّ موضوع التحليل، تحديد يستتبع عدّة ملاحظات :

أوّلاً: يكشف لنا النصّ عن هويّة المتكلّم «استيقظت» ونصوصيًّا عن النوع الأدبي الذي ينتمي إليه، ففي حين تغيب شخصيّة المتكلّم أو الكاتب في النصوص القصصيّة والمسرحيّة عامّة نراها هنا تكشف عن ذاتها، أو بالأحرى عن هويّتها.

ثَانيًا: إنّ الكشف عن هويّة المتكلّم صرفيًّا وبالتالي نصوصيًّا، تبرز تدخّل الكاتب فيما يجري وما يروى من أحداث تجعل أدبه أدبًا ذاتيًّا لا موضوعيًّا، أدبًا قد يتسم بالواقعيّة لكنه مشدود الى ذات الكاتب، والى مفاهيمه الاجتاعيّة، ورؤاه الحياتيّة.

ثالثًا: إن بروز المتكلّم والغائب لا ينسينا غياب المخاطب صرفيًّا وبالتالي نصوصيًّا، غيابًا يفسّر لنا بعد هذا النص عن أدب المحافل أدب الخطابة والتوجّه المباشر الى الناس بقوله أنت أنتما أنتم...

رابعًا: إنَّ بروز ضمائر المتكلّم والغائب تبعدنا عن جو الحوار سواء أكان قصصيًّا أم مسرحيًّا وتضعنا تجاه المقالة الوصفيّة، أو الحدث المسرود، حيث تجد مقولة الذات والموضوع الفلسفيّة متسعًا لتحقّقها.

خامسًا: إن بروز ضمائر المتكلّم من جهة والغائب من جهة أخرى تنزع من النصّ صفة الحاضر وتؤكّد على صفة الماضي فالكاتب يكشف عن هويّته في مستهل النصّ بقوله «استيقظت» يضع نفسه في الماضي ويضع الأشياء التي يصنعها في الماضي أيضًا

ليدلّل على البعد الزمني بينه وبين الأشياء من جهة، وبينه وبيننا من جهة أخيرة.

### أنشودة المطر

عيناك غابتا نخيل ساعة السحر أو شرفتان راح ينأى عنهما القمر عيناك حين تبسمان تورق الكروم وترقص الأضواء... كالأقمار في نهر يرّجه المجداف وهنا ساعة السحر كأنَّما تنبض في غوريهما، النجوم وتغرقان في ضباب من أسى شفيف كالبحر سرّح اليدين فوقه المساء دفء الشتاء فيه وارتعاشة الخريف والموت، والميلاد، والظلام، والضياء فتستفيق ملء روحي، رعشة البكاء ونشوة وحشية تعانق السماء كنشوة الطفل إذا خاف من القمر كأن اقواس السحاب تشرب الغيوم وقطرة فقطرة تذوب في المطر وكور الأطفال في عرائش الكروم، ودغدغت صمت العصافير على الشجر أنشودة المطر...

في كل قطرة من المطر حمراء أو صفراء من أجنة الزهر وكل دمعة من الجياع والعراة وكل قطرة تراق من دم العبيد فهي ابتسام في انتظار مبسم جديد او حلمة توردت على فم الوليد في عالم الغد الفتي، واهب الحياة مطر... مطر... مطر... سيعشب العراق بالمطر...

من انشودة المطو لبدر شاكر السيّاب

### ٦. في مستوى النصّ المعنوي

## ١.٦ ماهيّة النصّ المعنويّة

1.1.٦ يشكّل البحث في المعنى في الوقت الحاضر الموضوع الرئيسي لفرع حديث نسبيًّا من فروع علم اللغة يعرف بالسمانتيك sémantique أو علم الدلالة.

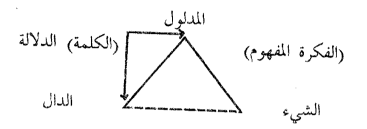
تهم علم الدلالة بدراسة المعاني اللغوية فقط، في حين تهم السيميولوجيا sémiologie أو علم الاشارات بالمعاني اللغوية وغير اللغوية (إشارات الكشاف) وتهتم المعجمية lexicographie أو علم صناعة القواميس بتصنيف الكلمات معجميًّا على أساس معانيها العامّة.

### ٢.٦ المعنى والمدلول

المحتوى، المقصود، الفحوى، المضمون، المعنى عدّة الفاظ منها المدلول، المحتوى، المقصود، الفحوى، المضمون، المعنى، فلنختر كلمتين من هذه المجموعة، ولنقرّر أنّ كلمة مدلول تشير الى محتوى الكلمة إطلاقًا، وكلمة معنى تشير الى محتوى الكلمة بالتخصيص، أو بالأحرى كما تجيء في السياق. (مثلاً على ذلك كلمة مطر في النصّ محتواها في المطلق أو مدلولها، ماء السحاب أمّا محتواها بالتخصيص أو معناها فهو ماء السحاب + معنى التغيير + الخ.

الدلالة الدلالة على المدلول من القضايا التي تدخل في صلب دراسة الدلالة التحاد signe، ودراسته بالتفصيل تمرّ بدراسة الدلالة أوّلاً. تحدّد الدلالة، بأنّها اتّحاد بين دالّ ومدلول على طريقة وجه الورقة وقفاها، وتحدّد أيضًا بأنّها اتّحاد بين صورة سمعيّة وفكرة، فالدالّ في كلمة مطر هو عبارة عن الكلمة المنطوقة

المكوّنة من مجموعة معيّنة من الأصوات هي مَ طَ رْ ، أمّا المدلول فهو الفكرة أو المفهوم الذي يحضر في ذهن السامع أو يتمثّله حين يسمع كلمة مطر : نقول الفكرة التي نكوّنها عن الشيء ولا نقول الشيء نفسه référent لأنّ العلاقة بينهما هي علاقة اعتباطيّة ففي الشكل التالي :



يتبين أنّ الدلالة تتكوّن من اتّحاد الدالّ والمدلول ويظهر أنّ العلاقة بين الدالّ والمدلول من جهة ثانية هي علاقة الدالّ والمدلول من جهة والشيء المعنى أو المقصود من جهة ثانية هي علاقة اعتباطيّة يحدّدها العرف.

العلاقة التي تميّز هذين العنصرين هي علاقة متبادلة أي أنّ الدالّ يستدعي العلاقة التي تميّز هذين العنصرين هي علاقة متبادلة أي أنّ الدالّ يستدعي المدلول كما أنّ المدلول (أي الصورة الذهنيّة للشيء أو فكرتنا عنه) تستدعي الدالّ فحين يفكّر انسان في «مطر» مثلاً ينطق الكلمة (أي كلمة مطر) وسماعه هذه الكلمة سوف يجعله يفكّر بالمطر وهكذا. هذه العلاقة المتبادلة أو هذه القوّة التي تربط الدالّ بالمدلول أو الصيغة الخارجيّة للكلمة بالمحتوى العقلي القوّة التي تربط الدالّ بالمدلول أو بالأحرى هي أساس المعنى الذي يعرف بأنه العلاقة المتبادلة بين الدالّ والمدلول، العلاقة التي تمكّن أحدهما من استدعاء الآخر.

# ٣.٦ المعنى وقيمة المعنى

١٠٣.٦ يعترف علماء الألسنية بأنّ القيم كلّها داخل اللغة أو خارجها تخضع لقاعدة افتراضيّة مركّبة من شيء قابل للتغيير مخالف لشيء آخر ثابت القيمة من جهة، ومن أشياء متشابهة يستطيع الانسان أن يقارنها بأشياء أخرى مشتملة على قيمة.

٢.٣.٦ العاملان السابقان كما يقرّر الألسنيّون ضروريّان لوجود القيمة.

فإذا أردنا أن نصرف قطعة من ذات الحمسة فرنكات فيجب أن نعرف أوّلاً الانسان يستطيع أن يغيّرها بكمّية محدّدة من شيء مختلف كالخبز مثلاً، وثانيًا أن يقارنها بقيمة مماثلة من العملة نفسها كقطعة ذات فرنك واحد مثلاً، أو قطعة من عملة أخرى كالدولار. ويجري الشيء نفسه مع الكلمة حيث يمكن تغييرها بفكرة أو كلمة أخرى، فقيمة الكلمة غير ثابتة، ويضرب الألسنيّون مثلاً على ذلك بالكلمة الفرنسيّة المقصد نفسه الذي قد الانجليزيّة ولمكن أن تؤدّي، الكلمة الفرنسيّة القصد نفسه الذي قد تؤدّيه الكلمة الانجليزيّة، لكنّها لا تتّفق معها في القيمة، وهذا لأسباب متعدّدة، أخصّها أنّ الانجليزي حين يتكلّم عن قطعة من اللحم الضان تقدّم على مائدته يسمّيها mutton ولا يسمّيها sheep فالفرق في القيمة بين الكلمتين يتمثّل في يسمّيها mutton ولا يسمّيها sheep فالفرق في القيمة بين الكلمتين يتمثّل في في حين أنّ القصد هو واحد.

## ٤.٦ تصنيف المدلولات

الدات الكلمة وحدات مغرى تقطيع الكلمة وحدات صغرى تسمى الفونمات، فإن تصنيف المدلول \_ يجري المجرى ذاته، أي أن المدلول قابل للتقطيع إلى وحدات معنوية صغرى تعرف بالمونمات مكن أن تكون كلمة أو جزءًا من الكلمة في بدايتها أو نهايتها.

7.٤.٦ إنّ تصنيف المدلولات يتمظهر في عدّة أشكال. فهناك مجموعة من المدلولات القابلة للترتيب تبعًا للوحدة المعنويّة الصغرى التي تشترك فيها هذه المجموعة على أساس صرفي : ففي السلسلة التالية : علم، نعلّم، المعلّم، العالم، التعليم، نجد أنّ المونيم أو الوحدة المعنويّة الصغرى هي الأصل الثلاثي ع، ل، م، كما أنّ هناك مجموعة من المدلولات قابلة للترتيب تبعًا للوحدة المعنويّة الصغرى التي تشترك فيها هذه المجموعة على أساس مفهومي، ففي السلسلة التالية، ذبابة، نملة، صرصور، نرى أنّ الوحدة المعنويّة الصغرى التي تتكوّن من مفهوم الحشرة، المفصلية وهناك أخيرًا مجموعة من المدلولات، القابلة للتصنيف تبعًا للوحدة المعنويّة الصغرى التي يمكن أن تفتّت سمات معنوية مميّزة.

فلو أخذنا كلمة سيّارة لوجدنا أنّها قابلة للتجزؤ الى سمات معنويّة مميّزة هي : «مركبة» + «تسير بمحرّك» + «أربعة دواليب» + «لنقل الناس»، هذه السمات قابلة للاستبدال بسمات أخرى فعلى سبيل المثال، إذا استبدلنا «تجرّها الخيل» بالسمة المميّزة «تسير بمحرّك» حصلنا على «العربة» وإذا استبدلنا دولابين بالسمة المميّزة «أربعة دواليب» حصلنا على «طنبر». وإذا استبدلنا «نقل البضاعة» بنقل الناس حصلنا على شاحنة.

# ٦.٥ ملاحظات أوّليّة حول النص

1.0.٦ هذه المفاهيم التي قدّمناها حول علم الدلالة تتمظهر بشكل أوضح من خلال النص، وعبر قولنا إنّ كلام النصّ يتكوّن من أصوات لغويّة معقّدة مركّبة ليس من السهل دراستها وتحليلها دفعةً واحدة بل يجب تشقيقها والنظر إليها على مراحل كما سيتبيّن من دراستنا لكلمة مطر.

والنصر إليه على أول بالمنطقة صوتية أو معنى صوتي، وهي كونها مركبة من هذه العناصر الصوتية الموجودة بها، فجزء من معنى ولد يرجع إلى إيثار هذه المجموعة الحاصة من الأصوات على غيرها أي أن تكوين هذه الكلمة بهذه الصورة الصوتية بالذات جعل لها معنى خاصًا يختلف عن كلمة «بطر» أو «مطل» مثلاً التي يشترك كل منها مع «مطر» في بعض الأصوات ويختلف في البعض الآخر. وهكذا ندرك من هذه الأمثلة قيمة الناحية الصوتية في المعنى اللغوي إذ اختلافها في بعض الأصوات جعلها كلمات مختلفة أي في المعنى اللغوي إذ اختلافها في بعض الأصوات جعلها كلمات مختلفة أي ذات معانٍ مختلفة صوتية وغير صوتية.

٣.٥.٦ «مطر» لها معنًى صرفي. يتكشّف بعد القيام بعملية شبه إحصائيّة للسياقات التي تستعمل فيها هذه الكلمة.

اسم اسم اسم اسم مطر مطر مطر مطرت المطرة مطرت الأمطار مطرت المطارة مطرت المطارة مطرت المطارة ا

(۱) (۲) **فعل** ا**سم** مطروا " المطور الخ.

فجزء من معنى مطر أنّها تكون فعلاً وتكون اسمًا وفي الحالة الأولى تسند الى المذكّر والمؤنّث وفي الحالة الثانية قد تكون مفردًا أو جمع تكسير. فهذه التصرّفات هي من الخصائص الصرفيّة لهذه الكلمة.

خصائص تمثّل المعنى الصرفي للكلمة، الذي هو جزء من المعنى العامّ للكلمة.

٤.٥.٦ «مطر» لها معنى نحوي، ومعرفة هذا المعنى تكون عن طريق بيان خصائصها النحويّة أي وظيفتها في الجملة. نقول مثلاً:

أمطرت السماء، أو السماء أمطرت كا نقول مطرٌ غزير، أو ذلك مطر. فمن خصائص «مطر» أنّها إذا كانت فعلاً تقع في جملتين رئيسيّتين متناظرتين، غير أنّها في أحدهما تحتل المركز الأوّل وفي الثانية تقع في المركز الثاني لكنّها في الحالتين ترتبط بالاسم المستعمل معها ارتباطًا وثيقًا تدلّ عليه المطابقة في الافراد والتأنيث كما في المثالين السابقين، أمّا إذا كانت اسمًا فمن خصائصها، النحويّة أنّها تستعمل مبتداً وخبرًا كما في المثالين المذكورين، وقد تقع في مواقع أخرى ففي هذا التحليل بيان المعنى النحويّ لكلمة «مطر» وهو

1.0.٦ «مطر» لها من الناحية الدلاليّة البحتة معنيان الأوّل نسميّه المعنى التصريحي (أو المفهومي) وهو المعنى الذي يقرّه القاموس وتتداوله البيئة العربيّة بمعنى «ماء السحاب» والثاني نسميّه المعنى الايحائي (أو المعنى القيمي) وهو المعنى الذي يكشف عنه السياق.

في الوقت نفسه جزءٌ من معناها العام في اللغة العربيّة.

٥.٥.٦ إنّ المعنى الايحائي لكلمة «مطر» كما يوضحه السياق يضعنا أمام مفهوم الكلمة في الشعر عامّة وفي الشعر الرمزي خاصّة حيث نجد العلاقة بين طرفي الدلالة «الدال والمدلول» قد خرجت عن نطاق المألوف والمعروف وابتعدت عن الشيء الذي تدل عليه، أساسًا لتبني من جديد عوالم خدّاعة توهم أنّها تحكى عن الأشياء بعينها بينا هي في الواقع لا تحكي إلّا عن نفسها.

١ أَيُّهِذَا التَّمْثَالِ هَأَنْذَا جَمْتَ لأَلْقَاكُ فِي السَّكُونَ الْعَمْيَقِ

٢ حاملاً من غرائب البرّ والبحر ومن كلّ محدث وعريق ٣ ذاك صيدي الذي أعود به ليلاً وأمضى إليه عند الشروق ٤ جئت ألقى به على قدميك الآن في لهفة الغريب المشوق ه عاقدًا منه حول رأسك تاجًا ووشاحًا لقدّك المشوق ٦ صورة أنت من بدائع شتى ومثال من كل فن رشيق ٧ بيدي هذه جبلتك من قلبي ومن رونق الشباب الأنيق ٨ كلّما شمت بارقًا من جمال طرت في أثره أشق طريقى ولقد حيّر الطبيعة إسرائي لها كلُّ ليلةٍ وطروقي ١٠ واقتحامي الضحى عليها كراعٍ آسيوى أو صائد إفريقي ١١ أو إله مجنّح يتراعي في أساطير شاعر إغريقي قلت لا تعجبي فما أنا إلّا شبح لج في الخفاء الوثيق ١٣ أنا يا أمّ صانع الأمل الضاحك في صورة الغد المرموق صغته صوغ خالق يعشق الفن ويسمو لكل معنى دقيق ١٥ وتنظرته حياة، فأعياني دبيب الحياة في مخلوقي ١٦ كلّ يوم أقول: في الغد لكن لست ألقاه في غد بالمفيق ضاع عمري وما بلغت طريقي وشكا القلب من عذاب وضيق ١٨ مرّ نور الضحى على آدمي مطرق في اختلاجة المصعوق ١٩ في يديه حطامة الأمل الذاهب في ميعة الصبا الموموق

### ٢٠ واجمًا أطبق الأسى شفتيه

غير صوت عبر الحياة طليق

٢١ صاح بالشمس: لا يرعك عذابي

فاسكبي النار في دمي وأريقي

٢٦ نارك المشتهاة أندى على القلب وأحنى من الفؤاد الشفيق

٢٣ فخذي الجسم حفنة من تراب

وخذي الروح شعلة من حريق

٢٤ جنّ قلبي فما يرى دمه القاني على خبز القضاء الرقيق

من ليالي الملاح التائه لعلي محمود طه

### ٧. في مستوى المعنيين

## ١.٧ المعنى التصريحي والمعاني الايمائيّة

الله التي تتكوّن من دال الله التي تتكوّن من دال ومدلول، تحفظ عبر تمظهرها في النصّ بدالها ومدلولها. ولولا ذلك الاحتفاظ الذي ينبع من المادّة أو بالأحرى من الاستعمال لما استطعنا أن نفرّق بين كلمة وأخرى.

٢٠١.٧ اللّا أنّ الاستعمال الذي يقيّد المدلول ويضبط سننه، كثيرًا ما يخرقه متكلمو اللغة، وينحرفون به في وجهات متعدّدة. من هنا كان التفريق داخل الدلالة الواحدة بين معناها التصريحي ومعناها الايمائي.

## ۲.۷ المعنى التصريحي

۱.۲.۷ نعني بالمعنى التصريحي للدلالة ذلك القدر المشترك من المعنى الذي يفهمه الناس في حياتهم العامّة، ويحدّده المعجم ويشرحه. فالمعنى التصريحي لكلمة تمثال هو «الصورة المصوّرة، أو ما تصنعه وتصوّره مشبّها بخلق الله من ذوات الروح والصورة». (المنجد).

٢٠٢.٧ إنَّ المعنى التصريحي للدلالة هو الذي يسهّل تداول الكلام بين الناس، ويساعد على التواصل فيما بينهم. فعندما أنطق بكلمة تمثال أمام الناس، أراهم يفهمون دلالتها المقصودة بناءً على تجاربهم السابقة في سماع هذه الكلمة وما تعنيه.

# ٣.٧ المعاني الايمائية

١٠٣.٧ إنّ المعنى التصريحي ليس المعنى الوحيد الذي تحمله الدلالة فهناك معانٍ أخرى تضاف إليها نسميها المعاني الايمائية. وهي تشكّل من الفروقات الذاتية التي يحمّلها الواحد منّا للمعنى الأساسي، أو بالأحرى للمعنى التصريحي.

ر ٢.٣.٧ إنّ اللغة الشعريّة، كما يرى الألسنيّون هي اللغة الايمائيّة بامتياز. خلك أنّ الشاعر عندما يصوغ كلامه، لا يكتفي بالمعنى التصريحي للكلام، وإنّما يحمله معاني إيمائيّة تجعل من الكلام الشعريّ كلامًا قابلاً لشتّى التأويلات والتفسيرات.

٣.٣.٧ لذلك فاللغة الشعرية عند علي محمود طه \_ قياسًا \_ ميزتها ككل "٣.٣.٧ لذلك فاللغة الشعرية بل إيمائية. بمعنى أن مدلول كلمة تمثال ككل لغة شعرية أنها ليست تصريحية بل إيمائية. بمعنى أن مدلول كلمة تمثال ليس هو «الصورة المصورة...» المتعارف عليها من قبل كل الناس. وإنّما هو تمثال مصنوع من لحم ودم. تمثال يحمل دلالات إيمائية مرتبطة بالغد والأمل والرغبات.

ربر بـ ... والتمثال الذي يغدو في النصّ رديفًا للغد والأمل والرغبات هو \_ تكرار \_ للتمثال الذي نشاهده في الساحات والطرقات والقصور مضافًا إليه جملة مدلولات تتشكّل من المعاني الاضافيّة التي تندرج في النصّ ابتداءً من البيت الأوّل حتّى البيت الأخير.

#### الطاغية

تنزل المقصلة حاملة أريجها حول القاعدة زنّار صبيّة يعدّ الجنون بيتي يرتفع كالجسر الفقر يتنفس الفقر يتنفس الفقر يتسلّق الطفقر يتسلّق من يدي يشرب يقطف دخانًا يسمع باخرة يحطّ خمرة شقراء في جيبه. ككل طائر عجوز يشق الجوّ، عار على ظلاله المحتدمة. يرفع البيض والزبيب. يبرد كالتوت ينصلب على الزجاج كالعاصفة ينصلب على الزجاج كالعاصفة من يدي يشرب: الفقر حظ الآخرين.

من الرأس المقطوع لأنسي الحاج

# ٨. في مستوى النص الأسلوبي

## ١.٨ ماهيّة النصّ الأسلوبيّة

1.1.۸ يتواضع الألسنيّون اليوم على تحديد الأسلوب بأنّه طريقة في الكتابة يختص بها أديب ما عن بقيّة الأدباء، أو يمتاز بها نوع أدبي عن سائر الأنواع الأدبيّة، أو ينفرد بها عصر عن غيره من العصور. إلّا أنّ تحديد الأسلوب بطريقة في الكتابة تتجسّد في كلمات مثل الاختصاص والامتياز والتفرّد لا تتضح إلّا من خلال الاعتبارات التالية :

٢٠١.٨ إنّ الأسلوب هو نشاز écart وانحراف عن الكلام المألوف والمستعمل، فقولنا «سال ماء الوادي» قول مستعمل أمّا قولنا «سال الوادي»، فانحراف عن المستعمل، وخروج على المألوف، وبالتالي نحن تجاه ظاهرة أسلوبية تعرف بالنشاز.

٣٠١.٨ إنّ الأسلوب هو إعداد المرسلة message وصياغتها بشكل لا يعبّر إلا عن ذات المرسلة، وبطريقة ليس المهم فيها ما أقوله في المرسلة، لكن كيف أقول وبأيّة طريقة أقول ما أريد قوله. فأنسي الحاج عندما يقول «تنزل المقصلة حاملة أريجها» يتمثّل في رأي علماء الأسلوب توزيع دلالي ليس هو وليد الصدفة وإنّما وليد البحث عن أثر أسلوبي يوصله الى المستمع أو القارىء.

المرسلة الأسلوب ينشأ من تحميل الكاتب للمعنى التصريحي للمرسلة المعاني إيمائية أخرى فقول أنسي الحاج «أأنا الطاغية» لا يعكس فقط المدلول التصريحي المباشر لكلمة طاغية وإنما يعكس انفعال أنسي الحاج إزاء فكرة الطغيان. انفعال يتمظهر في تحميل المعنى التصريحي معاني ايحائية جديدة.

م.١.٨ أخيرًا إذا كان الأسلوب طريقة في الكتابة، فإنّ الأسلوبيّة من حيث المصطلح هي الدراسة العلميّة للأسلوب.

# ٢.٨ الأسلوبيّة التكوينيّة

الكاتب. فحول سؤال لماذا يكتب الكاتب تنوّعت إجابات التكوينيّن، بالكاتب. فحول سؤال لماذا يكتب الكاتب تنوّعت إجابات التكوينيّن، فالفلاسفة منهم أجابوا أنّ الكاتب يكتب ليعبّر عن المطلق. أمّا علماء النفس والاجتماع والاخلاق منهم فذهبوا الى القول إنّ الكاتب يكتب ليساعد الناس، ال ليتخلص من هواجسه الشخصيّة.

# ٣.٨ الأسلوبيّة الوصفيّة

١٠٣.٨ تعنى الأسلوبية الوصفيّة بطرح أسئلة تتعلّق أوّلاً وآخرًا بالكتابة. أي أنّ موضوع الكاتب يترك لعلم النفس وعلم الاجتماع، فالمهم بالنسبة لأصحاب هذا الاتّجاه هو الكتابة كما يراها القارىء لا كما يراها الكاتب. المهم أيضًا بالنسبة لهؤلاء، لماذا هذا النوع من الكتابة، أو ذلك النوع يفعل فعله في القارىء.

٢٠٣٠٨ إنّ الاتّجاه الوصفي في دراسة الأسلوب هو الاتّجاه الذي تؤكّد عليه الألسنيّة اليوم في أبحاثها، بالرغم من التفاوت في وجهات النظر بين أصحاب هذا المنحى أو ذاك.

٣.٣.٨ ينطلق الأسلوبيّون الوصفيّون في تحليل الأسلوب من المرسلة، فيعرفّونها بأنّها مجموعة مركّبة من عناصر مرئية، مستقاة من المعارف الانسانيّة ومجتمعة بشكل بنية. أمّا دراستها فيجب أن تبدأ بدراسة أثر هذه العناصر وما تولّده لدى متلقّيها (القارىء) ودراسة السنن codes التي يتمّ بهدًى منها اكتشاف معنى فعل التلقّي.

خالفرنسي بيار غيرو دعا الى تطبيق «المنهج الاحصائي وذلك باستعمال مفهوم الكلمات المواضيع أي الكلمات الأكثر استعمالاً في مدوّنة ما corpus الكلمات المواضيع أي الكلمات الأكثر استعمالاً في مدوّنة ما الآن (المدوّنة هي مجموعة مرسلات) واستعمال الكلمات المفاتيح التي هي في الآن نفسه كلمات مواضيع مع فارق هو أنّ تكرار الأولى، أو بالأحرى تواتر الأولى مطلق بينا تواتر الثانية هو نسبي من جهة نشوزها عن الاستعمال المألوف. من حصيلة الاثنين : الكلمات المواضيع والكلمات المفاتيح حدّد عيرو مفهوم الابتكار لدى الكتّاب وكشف عن تميّزهم الفني.

مديده الأسلوب من تحديد الكلمات الأكثر استعمالاً في النص وتلك التي تشذ عن المألوف فيه. وأنما من ردّات فعل القارىء لدى قراءته للنص. فالأسلوب كا يفهمه هذا الأخير إشارة مضافة على الخبر الذي تنقله البنية الألسنية للنص، أو بروز يفرض بعض عناصر المقطع الكلامي على انتباه القارىء. أمّا الأسلوبية في رأيه فتقوم على التحقق من ردّة فعل القارىء أمام النص، والتفتيش عن حوافز هذه الردّة في شكل النص الداخلي لا في خارجه. محلل الأسلوب يغدو من هذا القبيل، يغدو المثال المسلح بثقافة كاملة تخوّله أن يعاين بدقة الوحدات الأسلوبية التي يتضمنها أثر كاتب ما أو عدد من الكتّاب.

٦.٢.٨ إن فهم الوحدات الأسلوبيّة المتميّزة التي يتضمّنها الأثر قاد ريفتير

الى الحديث عن الأثر بالذات. الأثر كا يعرفه الكاتب المذكور كل مقفل على ذاته. كلُّ ينتمي الى سنن أوَّليَّة (اللغة النوع الأدبي)، ويتضمَّن سننًا إضافيّة تلعب فيها المعاني والقيم الأسلوبية داخل الأثر أدوارًا جديدة، وتقميم علاقات جديدة تتميّز من العلاقات المألوفة التي نعدها في الكلام اليومي. ٧٠٣.٨ إِنَّ السنن الاضافيَّة، كما ينوّه ريفتير يجب أن تحلّل انطلاقًا من مفهوم المتوقّع، واللامتوقّع فبقدر ما تكون السنن الاضافية غير متوقّعة تؤثّر في القارىء وتشدّ انتباهه إليها، وبقدر ما تكون متوقّعة تفقد تأثيرها على القارىء، وبالتالي تنعدم قيمتها الأسلوبيّة.

٨.٣.٨ إِن السنن الاضافيّة التي تؤلّف العناصر الجديدة في النص والتي تكوّن أشكالاً جديدة ومعاني جديدة تأخذ حجم توقّعها من تناقض سياقين : السياق الذي يتبدّى فيه النص والسياق المكوّن من ثقافة القارىء، والذي على أساسه يقوم هذا الأخير في اكتشاف النصّ وحدود قيمه الأسلوبية.

٤.٨ ملاحظات أوّليّة حول النص

١.٤.٨ كتوطئة يمكن القول إنّ اللغة مؤسّسة اجتماعيّة لها نظامها الخاص وقوانينها الخاصة. واللغة لكونها مؤسّسة اجتماعيّة تخلق مع الوقت أنماطًا معيّنة من التفكير والتعبير تأخذ شكل القواعد المنطقيّة القابلة للقياس على مستوى الاستعمال الفرديّ للّغة، أي الكلام في كلّ تجليّاته الصريحة والمضمرة.

٢.٤.٨ بكلمة أخرى يمكن القول إنّ اللغة تغدو بفعل الاستعمال والتربية والثقافة، سياقًا كبيرًا في ضمير كل فرد منّا، سياقًا يساعدنا على الفهم والتفاهم يساعدنا على التواصل داخل بيئة لغويّة واحدة. إلّا أنّ هذا السياق الكبير ليس كائنًا جامدًا وإنّما هو قابل للتطويع وللتطوير على يدي أصحابه، الأمر الذي يستدعي نشوء سياقات صغرى مشتقّة منه تظهر في الاستعمال كتابة ورسمًا وموسيقي ونحتًا. سياقات صغيرة بتعارضها مع السياق الكبير تخلق الظواهر الأسلوبيّة. لندلّل على ذلك بأمثلة:

تنزل المقصلة حاملة أريجها

هذه الجملة يمكن اعتبارها سياقًا صغيرًا بالنسبة لسياق أكبر وهو على سبيل المثال:

تنزل المقصلة حاملة الموت...

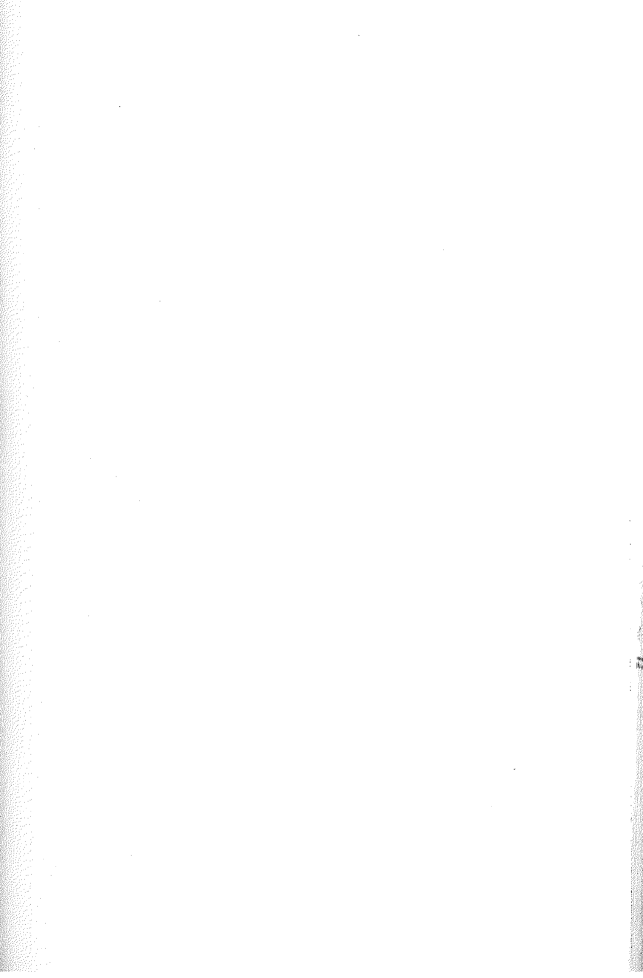
تنزل المقصلة حاملة الدمار...

تنزل المقصلة حاملة الدماء...

تنزل المقصلة حاملة النهاية...

إنّ المفارقة الأسلوبيّة في السياق الصغير «تنزل المقصلة حاملة أريجها» تنشأ من قياسنا لها بالسياق الكبير (الجمل السابقة) الذي يعيه ضميرنا اللغوي، والذي ينصّ بشكل قاعدة معنويّة إن المقصلة تحمل الموت أو الدمار أو الدماء، أو النهاية، ولا تحمل الأريج.

٣.٤.٨ إن المفارقات الأسلوبيّة، أو بالأحرى القيم الاسلوبيّة في قصيدة الطاغية، تتأتّى من خرق الشاعر لقوانين الاستعمال اليومي للكلام، خرق يتبدّى من خلال مستويات اللغة جميعاً الصوتي، والنحوي والدلالي والاسلوبي منها، يضاف الى ذلك الخرق الظاهر في توزيع الأبيات بشكل يشذ عن العرف التوزيعي للقصيدة العربيّة، عرف اعتادته ذائقتنا اللغويّة بشكل تتوزّع فيه الأبيات سطوراً متناسقة من الناحية الأفقيّة والعموديّة.



# الخطاب القصصي الأدوات والمنظور

#### ١. مقدّمة

يحاول هذا البحث أن يجيب عن سؤال يتّخذ في أفقه البعيد شكل المقولة النفسيّة، لكنني أبلّورة في حدّه الأدبي بالشكل التالي :

لاذا يكتب القاص قصّته؟ وما الهدف من وراء كتابته؟ أنا أعرف جيّدًا أن تشكيل السؤال بالشكل الذي قدّمت يُعيد طرح إشكاليّة الابداع الفنيّ على شتّى الصعد، كما يعيد إلى واجهة الزمن الحاضر ثلاثيّة سارتر الشهيرة. لماذا أكتب؟ ولمن أكتب؟ وكيف أكتب؟ ١

إن الممارسات الأدبيّة الحديثة في وجهها الألسني تتوقّف بشكل أساسي عند «الكيف» وليس «اللماذا». لكن طبيعة الهدف الذي نسعى إليه تفرض معالجة مشكلة الكتابة، والتنظير الكتابي على شتّى الأصعدة، وهذا يخرج عن حدود البحث الحاضر، لذلك سنتوقف عند حدود بعض القصّاصين في الشرق والغرب وصولاً إلى يوسف حبشي الأشقر في قصّته لا تنبت جذور في السماء والياس الديري في قصّته عودة الذئب إلى العرتوق.

### ٢. مفهوم القصّة والقاص

١. أنظ :

الله عند القاص من حيث هو عامل إبداع وإنتاج يحدّد نفسه بانسان مسكون بنوع معيّن من الأشخاص الذين يحاولون أن يخرجوا من عتمة المكن الى ضوء الواقع.

171

J.P. SARTRE: Qu'est ce que la littérature? coll. Idées, Paris 1964, p. 10.

يقول القاص الفرنسي برنار كلافل B. Clavel إن الشخص في القصة التي أنوي كتابتها يغدو مع الوقت إنسانًا مزعجًا يعيش في داخلي ٢. ويقول القاص الفرنسي بيار دومنديارغ P. de Mandiargue «إن الأشخاص يلبسونني كما ألبسهم أنا بنفسي» ٣.

٢.٢ إنّ الضغط النفسي الذي يعيشه القاص، أو بالأحرى الحصار النفسي الذي يجد نفسه فيه، قد يكون السمة المميزة للقاص، والعلامة الفارقة لفنّ القصة التخييلي. إنّ القاص في أيّامنا يأبي أن يعطي لقصصه الهدف الذي حدّده القصّاصون القدماء، نعني وسيلة الترفية عن القرّاء، وإفادتهم، ووعظهم، لأنّ فنّ القصّ أصبح يحمل همومًا سياسية وحضاريّة. فالقاص يريد أن يكون ضمير وشجونه، يريد أن يكون ضمير

ويقول القوة على الكتابة هو إيماني بالتمرّد، إيماني بمعنى الانتظار المهووس ويقول الفيلسوف سارتر «إنّ الكاتب يعطي المجتمع الضمير التعيس، فكل كتاب يقترح تحريرًا حسيًّا للذات انطلاقًا من استلاب خاص» ويقول الكاتب فرنسوا بستبول F. Bastiole (في زمن غدا الانسان فيه مسحوقًا الكاتب فرنسوا بستبول عكل شيء، ويحلل، ويبني تقنيًّا من قبل بفعل الواقع الذي يحدّده له كل شيء، ويحلل، ويبني تقنيًّا من قبل التكنوقراطيّين يستطيع القاص أن يقدّم للقارىء رياضةً خياليّة». ويضيف بيار دومنديارغ هنا قائلاً «القصّة هي حلم خارج الحركة» أو كما يقول أبولينير «برقّ يدوم» أو

2.٢ لا شكّ أنّ القاصّ في عصرنا يحاول عبر تملّكه لفهم الواقع وترجمته له في قصصه، يحاول أن يبني علاقة الفنّان بواقعه بناءً جديدًا، فهو يطرح جانبًا فكرة الفنّان المستجيب لواقعه، المتناغم مع واقعه، كما فهمها كتاب القصّة في القديم، ليعتمد فكرة الفنّان الملتزم بواقعه، والمتمرّد على ترّهاته في

R. BOURNEUF et R. OUELLET: L'univers du roman, PUF, Paris 1975, p. 210. : راجع : ۲.

٣. أنظر المرجع السابق، ص ٢١٠.

٤. أنظر المرجع السابق، ص ٢١١.

ه. أنظر المرجع السابق، ص ٢١٢.

٦. أنظر المرجع السابق، ص ٢١٥.

الآن نفسه. علاقة القاص بالواقع في القديم كانت علاقة أحاديّة الجانب. بمعنى أنّه كان يفضّل تصوير الواقع بكل مقولاته بحثًا عن فهمه، أمّا قاص اليوم فبعد أن فهم الواقع بكل مقولاته، يحاول أن يقيم مع الواقع جدليّة متعدّدة الجوانب، جدليّة تنطلق من الواقع المعطى الى الواقع المرفوض، بحثًا عن صياغة واقع جديد ٧.

النسبة للمشكلات الأساسية التي تتجوهر في صياغة هذا القاص لأشكال النسبة للمشكلات الأساسية التي تتجوهر في صياغة هذا القاص لأشكال جديدة تعبّر عن نمط علاقته الجديدة بالواقع. فقاص اليوم يرى مشكلته الأساسية في الصياغة، في الكتابة، في الشكل من حيث هو معنى لعدم لا بد من كشفه، وبلورته، واضاءته، في ظل العالم الذي نعيش فيه، والحياة التي نحياها ألى من هنا كانت نظرة القاص المعاصر الى عالمه الداخلي، والعالم الحيط به سواء بسواء، فهو يبحث عن سر بواسطة القصة، يفتش عن الاحاطة بمكنونات هذا السر بواسطة القصة، وبذلك تغدو القصة التي هي واسطة معكنونات هذا السر بواسطة القصة، وبذلك تغدو القصة التي هي واسطة الساعي الى المعرفة، مدخلاً يقودنا بعيدًا عن الواقع، ولكن برغبة الساعي الى التقاطة، والاتصال به من أجل تغييره، وتغيير نظرتنا إليه. تقول الساعي الى التقاطة، والاتصال به من أجل تغييره، وتغيير نظرتنا إليه. تقول الضائع، أنها لم تعد تستطيع أن تنظر الى العالم بالنظرة نفسها التي كانت تنظر إليه من قبل. والسبب في نظرها أن بروست كشف مجاهلاً معينة في العالم لم نكن نعرفها من قبل وبذلك غير رؤيتنا للعالم ولأنفسنا.

7.٣ ظلّت مشكلة الانسجام مع الواقع أو التمّرد عليه حتى مجيء الألسنيّة محور الصراع في تاريخ القصّة القديم والحديث. أمّا مع الألسنيّة وكشوفاتها اللغويّة فقد تغيّرت نقطة ارتكاز الصراع باتّجاه الكتابة القصصيّة. ففي رأي القصّاصين المحدثين، وخاصّة أولئك الذين يستوحون الألسنيّة في فهم لغة النصّ القصصي، كل تعلّق بالواقع الخارجي هو تعلّق مغلوط. فواقع

M. NADEAU : Le roman français depuis la guerre, Gallimard, Paris 1953, نظر : ٧. أنظر

p. 227-228.

R. BARTHES: «Drame, poème, roman», in Théorie d'ensemble, Seuil, Paris : أنظر . 1968, p. 39.

اللوحة الفنيّة، أو بالأحرى حقيقتها تكمن في رسمها الدهاني، كما أنّ واقع القصّة يكمن في أشيائها المكتوبة، يكمن في لغتها المكتوبة. ذلك أنّ الكتابة كالرسم غير قادرة على إعادة إنتاج الواقع برُمَّته، وكلُّ ادِّعاء من هذا القبيل هو ادّعاء يدلّ عن قصر نظر وإرادة غشٍ. يقول القاصّ آلن روِب غرييه A.R. Grillet «ما يهمّني هو أن أبني شيئًا من لاشيء، أبني شيئًا يستطيع الوقوف بنفسه دون الاتكَّال على أي شيء، خارج الأثر، فأنا لا أصف، وإنَّمًا

٧.٣ إِنَّ كتابة القصّة من هذا المنطلق تغدو عملاً اعتباطيًّا، بمعنى أنَّها تَجْسيد بَحْت، أو إذا شئنا قلنا تجربة فكريّة لا تهتمّ بالواقعع الخارجيّ، لأنَّ لإ وجود للموضوعيّة خارج النصّ، وإنّما تهتمّ بسيرورة اللغة، بعمل اللغة من خلال النصّ، أملاً بايجاد مفاتيح لغويّة تساعدنا على إيجاد مفاتيح العالم ١٠. من هذا المنطلق يتحوّل انتباهنا التاريخي من إسار الواقع والحقيقة إلى سيرورة النصّ، الى طريقة عمل اللغة في داخله، وبذلك لا ينقلب مفهوم القصّة وحسب، وإنَّما تنقلب الايديولجيَّة التي قام عليها هذا الفنَّ منذ مئات السنين.

# ٣. القاص في علاقته بالقصة والعالم

١.٣ نقترب الآن من القاصّ العربي عامّة، واللبناني خاصّة في مُعَاوّلُةُ لتبيان نظريّته القصصيّة، عبر هذا الاطار الذي رسمناه. لا يشكّل القاصّ اللبناني تجربة فريدة بذاتها فالدراسات التي أرّخت لهذا الفن تتّفق جميعها على أنّ القاصّ اللبناني، تأثّر بالتجربة القصصيّة العالميّة عبر اطّلاعه على آثار هذا الفن بفعل التعرف المباشر أو بواسطة الترجمة.

٢.٣ حدّد سلم البستاني الذي يعتبر رائد القصّة اللبنانيّة معاناته لفعل القصّ بإصلاح المجتمع، وتهذيب الأخلاق، ونقد العادات المستهجنة، وتمجيدً العادات السامية من ذلك قوله في قصّة الهيام في جنان الشام عام ١٨٧٠ ﴿ وِلا بِدُّ مِن إِظْهَارِ عِيوِبِنَا وَعِيوبِ غِيرِنَا لأَنفُسِنَا، وَلَغَيْرِنَا بُواسِطَةً كَتَابَةً

F. GUYON: Critique du roman, Gallimard, Paris 1970, p. 35.

٩. أنظر: J. RICARDOU: Problèmes du nouvau roman, Seuil, Paris 1967, p. 25. ١٠. أنظر:

الروايات، وإظهار ما قبح وحسن بواسطة وصف الافراد الذين نقص آثارهم».

وقوله أيضًا

«وكنت أخشى أن يبلغني خبر موتهما، أو موت أحدهما لأنّه معلوم أنّ خبر عدم توفيقهما هو مما يكدّر المطالع ويكدّرني جدًّا. لأنّ الطبع البشري يحملنا على الميل إلى استماع أخبار جيّدة من محبوب وحبيبته، طرحتهما أيدي الزمان في ساحة الويل والرزايا وقطع الدهر حبال وصالهما» ١١.

٣.٣ معاناة البستاني للقصّة هي معاناة مشاكلة لأبناء جيله ومجتمعه، فهو يسعى من خلال فعل القصّ إلى تحقيق غاية اجتماعيّة. هي الاصلاح، والتهذيب. إصلاح الواقع الفاسد، وتهذيبه. أمّا فنيّة القصّة من حيث هي نوع أدبي يرتبط بالواقع ويتخطّاه في الآن نفسه، فلم تكن من هواجس البستاني.

المتكسرة (١٩١٣) «ليس في الكتاب أي اختيار واحد كان اختياري أنا. المتكسرة (١٩١٣) «ليس في الكتاب أي اختيار واحد كان اختياري أنا. وليس فيه شخصية واحدة درستها بناءً على نموذج، ولا حادثة واحدة أخذتها من الحياة الواقعيّة. إنّ المؤلّفين غالبًا ما يصوغون قصصًا بناءً على اختياراتهم، لكنّي أنا لم أفضل ذلك. وإنّ الشخصيات والحوادث هي من خلقي أنا، لأنّي أعتقد أنّه ينبغي على الكِتاب أن يكون شيئًا جديدًا أن يكون إضافة للحياة» ويقول جبران في مكان آخر عن علاقته بالأثر الفنّي بأنّها «علاقة حبّ بين الفنّان والقارىء». ويكتب سنة ١٩١٩ رسالة لأميل زيدان صاحب مجلّة الهلال يقول له فيها:

«إنّ الحكايات أو الروايات هي التي سبّبت الانقلابات الاجتماعيّة والسياسيّة في أوروبا وأميركا. وعندي أنه يجب علينا إبقاء هذا الميل وهو وضعي في الشرقيّين لأنّه أفضل وسيلة لابراز الغريزة الفنّية... فالحياة القومّية لا ولن تصير ذات شأن إلّا بواسطة الاختلاق الفنّي، وليس هناك أدعى للاختلاق الفنّى من الحكاية» ١٢.

١١. مخمد يوسف نجيم، القضة في الأدب العربي الحديث. ١٨٧٠ - ١٩٠٤ ط ٣، دار الثقافة، بيروت
 ١٩٦٦، ص ٣٠٠.

١٢. جرجي زيدان، تاريخ اللغة العربيّة، دار الثقافة، ج ٤، بيروت، ص ١١٥.

٣.٥ إنّ معاناة جبران في كتابة القصّة تختلف عن أعلام الجيل الذين سبقوه في هذا الجال، فالقصّة في عُرفه كشف عن مكنونات النفس البشريّة، ودعوة للتمرّد على الواقع الاجتماعي، وخلق للحياة وتجديد. لا شك أن آراء جبران تلتقي في هذا المجال مع آراء كبار القصّاصين العالميّين الذين قدّمنا لمحة عن تصوّراتهم القصصيّة، أضف إلى ذلك أنّ جبران الذي يعتبر نفسه خالق أشكال «أنا لست مفكّرًا أنا خالق أشكال» ١٦ (١٩١٦) يتماشي مع أحدث المفاهيم الألسنيّة في معماريّة القصّة، التي ترى في الأثر الأدبي عملاً يأخذ نسفه من الواقع. لكنّه يستقل عنه في الوقت نفسه. ويتشكّل من اللغة، لكنه يستقل عنها أيضًا في الوقت نفسه.

7.٣ يبرز توفيق يوسف عوّاد من بين القصّاصين اللبنانيّين الأكثر قربًا من مفهوم القصّة بشكلها الحديث والأكثر مداومةً على خوض غمار هذا الفنّ. فهو بدأ قصّاصًا ومازال لصيقًا بهذا الفنّ. وتلتقي تجربة عوّاد في مجال الفنّ القصصي، أو نظرّية القصّة بكبار القصّاصين الذين كانوا يتعاملون مع الواقع تعامل المصوّر والترجمان. يقول في الصبيّ الاعرج

«فتحت عيني على أشياء جميلة هنا وقبيحة هناك، فأردت وصف هذه الأشياء فلم أجد وسيلة إلى ذلك خيرًا من القصّة».

ويقول في مكان آخر من الكتاب المذكور

«وقد انتهى الأدب العالمي الى القصة في كيانها الحاضر بعد تطوّرات استمّرت عصورًا فلبست مع كل عصر زيًّا حتى كان هذا العصر. فإذا هي تحاول أن تضمّ ألوان الحياة كلّها، وتكون ترجمانًا لجيل بما في رأسه من أفكار، وفي قلبه من أشواق وآلام، وفي محيطه من أخلاق وتقاليد... هي بعبارة واحدة مرآة الحياة بكل ما في الحياة» ١٤.

٧.٣ إنّ مفهوم عوّاد للكتابة القصصية مازال \_ على الأقل \_ في الرغيف أسير الواقعيّة بكلّ تشعّباتها، فهو يقوم على اعتبار القصّة وصفًا للواقع وترجماناً له. بعبارة أخرى إذا استفسرنا عبارته «القصّة مرآة الحياة» لوجدنا أن غائية الرواية عنده تظلّ بعيدة عن التصوّر المعاصر للعمل الأدبي الذي يذهب

١٣. توفيق صايغ، أضواء جديدة على جبران، الدار الشرقية للطباعة والنشر، بيروت ١٩٦٦، ص ٢٢١.
 ١٤. توفي عوّاد، الصبيّ الأعرج، مكتبة لبنان، ط ١١، بيروت ١٩٨٠، ص ٧ - ٨.

إلى القول إنّ العمل الأدبي ليس وثيقة «اجتماعيّة أو تاريخيّة، وليس موعظة بلاغيّة وليس كشفًا دينيًّا، وليس تأمّلاً فلسفيًّا، إنّ الفنّ «وهم» و «خيال»، والعالم فيه يتغيّر من خلال اللغة واللون والصوت. إنّه بكلمة مختصرة تنظيم بنياني».

٨.٣ لكنّ مفهوم عوّاد للكتابة القصصيّة لا يقف عند هذه الحدود لحسن الحظ، لأنّنا نراه يتمثل قواعد الحداثة بحدس الفنّان المبدع، يقول في الصبي الأعرج

«فالقصّة إذًا هي اليوم، ونستطيع أن نقول ذلك بلا حرج، المظهر الأكمل للأدب، لأنّها وإنّ كانت نوعًا من أنواعه فهي تستوعب غرض كلّ الأنواع. تضمّ التمثيل، وتضمّ الملحمة، وتضمّ الترسّل، وتضمّ الشعر، إلى حدّ بل هي تمدّ ذراعيها فتتناول بهما موضوعات هي في الأصل من غير الأدب كالتاريخ والفلسفة والاجتماع والعلوم» ١٥.

إنّ ذوبان الأنواع الأدبيّة في نوع أدبي واحد يعتبر نُقطةً أساسيّة في الأدب الحديث، استشرف وقوعها عوّاد في أواخر الثلاثينات، ومارسها من دون خوف أو خجل، وقد سجّل بذلك ريادته لهذه النزعة الأدبيّة.

9.٣ يقف سهيل ادريس في مطلع الخمسينات كعلامة فارقة في تاريخ القصّة اللبنانيّة. علامة تدلّ على مرحلة من النضج الفنّي على صعيد التنظير والممارسة. يقول ادريس:

«العلامة الأساسية للعمل الفني الروائي بالواقع الاجتماعي هي علامة جدليّة، وباعتبارها كذلك فإنّ البطل الروائي يقف بين ما هو واقع وبين ما يطمح إليه من تغيير هذا الواقع. وحضور الصراع المحوري في رواياتي الثلاث يعني أني أعي وعيًا تامًّا طبيعة العلاقة بين الفنّ والواقع اللذين يتبادلان التأثّر والتأثير، وأعتقد أنّي وظّفت هذه الروايات (الحي اللاتيني ١٩٥٣، الحندق الغميق ١٩٥٨، أصابعنا التي تحترق ١٩٦٢) لطرح قضايا اجتماعيّة عامّة، ولو كانت تتّخذ اللهجة الذاتيّة» أنه .

مع ادريس بدأت مهمّات الكتابة القصصيّة في توجّهها الحديث تظهر

١٥. المرجع نفسه، ص ١٣.

١٦. مجلة الطريق، العدد الثالث والرابع، بيروت ١٩٨١، ص ٢٦٢ – ٢٦٣.

بشكل واضح. فعلاقة الفنّان بالواقع الاجتماعي تقوم على تقبّل الواقع في الوقت نفسه الذي يرفضه فيه بحثًا عن الأمل في التغيير. ذلك أنّ وظيفة القصّة بالنسبة للفنّان هي في قدرتها على طرح صراع الأنا في المجتمع بغية الوصول الى الآخر مقصد تغييره.

«ولكن إذا استطعت أن أوظّف تجربتي الخاصّة لأصّور همومًا عامّة كما يقول الكثيرون، فقد تكون مزيّة أن يتمكنّ أحدنا من خلق شفافيّة تستطيع أن تعبر بالملتقى من برزخ الأنا الى محيط الآخر والآخرين» ١٧.

٣٠٠٣ مع يوسف حبشي الأشقر نصل الى قلب الحداثة في الكتابة القصصيّة المعاصرة، فالروائي الكبير حسب قوله

(راء يخلق، وكل وية تفترض نظامًا، وكل خلق يفترض سياسة، وكلاهما غير ممكن دون موقف فكري فلسفي حقيقي. (...) الرؤيا والخلق عند الروائي هما دائمًا مختلفان عن العالم، وإلا لما نسخ الروائي عالمًا يعرفه. وهذه الرؤيا الخاصة لابد أن تكون في خلقها مسوّغة للعالم الجديد المخلوق أو للعالم القديم الموشى به، أو المطلوب تدميره» 18.

لم تعد الكتابة القصصية مع يوسف حبشي الأشقر حرفة يتقنها صاحبها ويوظّفها في خدمة أغراض اجتماعية أو سياسية. لم تعد فعل شهادة على الواقع سيّناً كان أم جيّداً بل صارت فعل خلق وإبداع صارت عالماً من الوهم والتخيّل قائماً بذاته. والكتابة عن هذا العالم لم تعد كتابة نقليّة، وصفيّة تصويريّة بل صارت تشكيلاً جديداً، صارت كوناً جديداً.

١٧. أنظر المرجع نفسه، ص ٢٦٣.

١٨. أنظر المرجع نفسه، ص ٢٦٤ – ٢٦٥

# مفهوم القصّة عند يوسف حبشي الأشقر

يتحدّد مفهوم القصّة عند يوسف حبشي الأشقر في قصّته لا تنبت جذورٌ في السماء من خلال الأشكال التالية :

### ١. القم

1.۱ إذا كانت القصّة التاريخيّة قامت على قيم الوفاء والكرم، والشجاعة، والقصّة الرومانسيّة على قيم المغامرة، والحبّ، والتضحية، والقصّة النفسيّة على قيم الطيّبين والأشرار، والقصّة الاجتماعيّة على قيم الدفاع عن الحقوق المهدورة ١، فإنّ القصّة عند الأشقر لم تحفل بأي اتّجاه من هذه الاتّجاهات، أو تأبه له.

7.۱ إنّ قيم الأشقر في لا تنبت جذورٌ في السماء تتجلّى في أناس قيمهم غير محدّدة فلسفيًّا أو إجتماعيًّا، أو أخلاقيًّا، وإنّما هي على طريق التحديد بين ما هو متّفق الشك بما هو كائن، والأمل بما سيكون، على طريق التحديد بين ما هو متّفق عليه حول الله، والحبّ، والحزب، والمال، وبين ما يمكن أن يكون الحبّ، والحزب والله والمال، من خلال الكتابة الفنيّة.

٣.١ إنَّ هذا القاصّ الذي اعتبره من جنس جديد بين قصّاصينا يبحث عن عن مفاهيم جديدة لقيم قديمة، وهو في بحثه يضعنا في متاهات البحث عن إيمان جديد، عن مطلق جديد، عبر كتابة تصنع قيمها من خلال صناعتها لنفسها.

١. على نجيب عطوي، تطور فن القصة اللبنائية العربية بعد الحرب العالمية الثانية، دار الآفاق الجديدة، بيروت
 ١٩٨٢، ص ٦٦ وما بعد.

### ٢. الحكاية

1.7 إذا كانت القصّة \_ عُرفًا \_ هي حكاية في زمن ما، يرويها الكاتب على طريقته. وإذا كانت الحكاية عبارة عن قصّ حوادث مرتّبة زمنيًّا ومكانيًّا. وإذا كانت الحكاية تروي نثرًا وجهًا من وجوه النشاط والحركة في حياة الانسان. فخير لها كما يقول أحدهم أن تقصّ قصّةً عن الانسان العادي كما تجري حياته في عالم الواقع المتكرّر كل يوم، إلّا أنّ عنصر الخيال يعمل فيها عمله.

٢.٢ إذا كان هذا هو مفهوم الحكاية في القصّة الكلاسيكيّة فكيف هو عند يوسف حبشي الأشقر في قصّته لا تنبت جذورٌ في السماء.

٣.٢ إنّ الأشقر ككلّ القصّاصين المحدثين ليس لديه هاجس الحكاية المتسلسلة زمنيًّا، والمموضعة مكانيًّا، فهو لا يهتم بالتفاصيل الحقيقيّة، والاشارات الاخباريّة التي تضيء الأشياء والأشخاص، وتفسّر المعاني والأحداث. إنّ الأشقر يتنازل ببساطة عن رواية قصّة محدّدة، ليروي قصصًا متعدّدة. لذلك تكثر أبطاله وبطلاته. فاسكندر يعاشر مارت، ويهوى مها، ويشعر بالراحة عند ميرا. وأنسي يحب مونا. وله علاقة بميرا. واسكندر يشتهي ميرا. وأنسي يحاول مع مارت. ومارت تحاول مع برنار. والكلّ يحاولون مع بعضهم بعضًا.

4. ٤ هذه الجوقة من الأشخاص الأبطال، تجعل من العقدة في لا تنبت جذورٌ في السماء تسير في اتجاهين. فهي تارةٌ تنحل وتختفي في سيل من الكلمات المتقاطعة، المتوثبة، المتوالدة، وطورًا تنساب في مجاري غير متوقعة، في مسالك غير معهودة، لكن في كلتا الحالتين يشعر القارىء أنّ شيئًا ما ينقص، أو يزيد عن المطلوب، للامساك بسير الأحداث، والامساك بمصير الأشخاص.

روالم المنافق المن المن المن المنافق والمحلة والحل لا يهم المنافق والحل المنافق والحل المنافق والمحتول المنافق والمنافق المنافق المنا

متخيل». من هنا عجز القارىء عن إيجاد اللحمة المنطقيّة التي تجمع الأبطال والحوادث، من هنا عجز القارىء عن تلخيص الحكاية، وإعادة كتابتها تبعًا لعاداته الثقافيّة في الرؤية، والفهم، والادراك، والتمثّل، والتشابه بين أنا القارىء وأنت القاص.

٦.٢ كي نتبيّن هذه المسائل نقرأ نصَّا من طواحين بيروت لتوفيق يوسف عوّاد، وآخر للأشقر من لا تنبت جذورٌ في السماء.

يقول عوّاد:

«كذبت ماري على تميسة.

لم تنتظر ماري موافقة تميمة لكي تخبر أكرم الجردي. ماري في الواقع، لا تريد أن تخبر تميمة. فالمحامي نادم على مافرط منه وزاد.

- تميمة تصوّر ممتازة. ولكنها ليست لي ولا أنا لها. وقطع الحديث. ترى لماذا قطع الحديث؟ ممتازة!

متى كان الرجال يقولوت إذا أحبّوا «ممتازة» عن إمرأة يحبّونها؟ كانت ماري تفكّر في ذلك وهي في طريقها الى المستشفى، وقد مضي فيه على الأستاذ الجردي أكثر من أسبوعين. ولم يعد إلى الموضوع. ألأنه اطّلع، يا ترى على علاقة تميمة برمزي رعد؟

\_ أتشمت!

- وغضبت ماري للخاطر اللئيم كيف خطر لها.»

طواحین بیروت، ص ۱۵۱.

## ويقول الأشقر :

«فجأة رأى الأفراس الحمر تركض وحدها مع كرسيّ الحوذي، والحوذيّ على الكرسيّ وهم مصلبون في عربة تمشي وحدها، بلا خيل، بلا حوذي، ولا قائد، ورأى هاوية تنفتح على مترين أمامهم، فقفز من الباب عرقان خائف، تعبان، وفتح عينيه على عتمة في الغرفة، رهيبة.

بعد سنوات : عربة يوسف، بعد سنوات : القيد والعدالة والأرملة ولوحة العاشقين والغربة في فندق.»

لا تنبت جذورٌ في السماء، ص ١٩٩.

٧٠٢ إن السمات البارزة لمقطع عوّاد أنّه يلخّص انطلاقًا من قانون الذاكرة جملة أحداث وقعت في زمان ومكان معيّنين. أمّا عند الأشقر فذاكرة

القص التي تنقل الخبر والحدث وتعرّف بالشخص، وتحدّد الزمان والمكان، فهي ذاكرة مشتّة. عند الأشقر جَمْعٌ من الكلام، لا من الأشخاص، يتراكض، يلهث يَهذي مفتّشًا عن قانون لحكاية جديدة، عن راو جديد، وأشخاص جدد.

٣. الواقع

1.٣ إنّ المقارنة في لا تنبت جذورٌ في السماء بين المقروء والمنظور لا تستقيم حدودها على مرأى العين ومرمى السمع. فالنصّ المقروء الذي يفترض فيه أن يُمرأى الواقع، ويمثّله عبر الكلمات، هو من معدن مغاير لمعدن الواقع. معدن النصّ القصصي عند الأشقر مصنوع من الرغبة في الوصول الى المستحيل، عبر ذاتيّة قصصّية فيها المهموس، والموسوس، فيها الواعي واللاواعي، فيها العبث والايمان، المطلق والنسبي، فيها أصقاع لم يفتحها إلا القصّاصون الفلاسفة، والشعراء القصّاصون.

### ۲.۳ نقرأ:

«اليوم، كالرجل سيدخل من هذا الباب، وأتمنّاه، ولن يكون لي. عمره كلّه كان كالطفل يدخل، وكالرجل يخرج. كيف تراه يخرج اليوم؟ سأراه يدخل الآن، سأنظر إليه يجلس. سأراقب عينيه وشفتيه ووجهه ويديه، وأرى في تعبيرها كلّها، في تصرّفها كلّها، انتعاش الحلم، يبعثه بثياب أعرفها. الحلم الذي كالانتفاضة، والذي لا دخل لي أنا فيه.»

٤. التلاحم

1.٤ إنّ السمة التي تفاجىء الذين يقرأون القصّة الحديثة والأشقر بنوع المحاصّ هو قلّة احترام المبدأ الأساسي الذي قامت عليه القصّة الكلاسيكيّة في الشرق والغرب. نعني مبدأ عدم التناقض non contradiction. نحن ننتظر من القصّة عامّة أن تكون الحكاية فيها منطقيّة مع نفسها، أن تكون منطقيّة في نماذج أشخاصها، وتسلسل أحداثها، أن تكون منطقيّة في تتابع زمنها،

٢. أنظر كتابنا : الألسنية والنقد الأدبي، دار النهار للنشر، بيروت ١٩٧٩، ص ٨٤.

وتوارد أمكنتها، أن تكون منطقية في الصورة التي تعطيها عن الاشياء والعالم. لكن في قصة الأشقر لا تنبت جذور في السماء لا شيء من ذلك. لأن قصته لا تأخذ بمبدأ التطابق مع المحتمل والحقيقي le vraisemblable في عالم الواقع، الذي يقوم على عدم القبول بخيانة الصديق، وخيانة المرأة، وعدم القبول بالولد العاق، والفتاة المستهترة، وعدم القبول بالنوم نهارًا، والسهر ليلاً، وعدم القبول بجذور تنبت في السماء. أمّا مع الأشقر فالمقبول عُرفًا مرفوض، والمرفوض عُرفًا مقبول. لأن نمطًا جديدًا من العلاقات الانسانية يأخذ بالتشكّل عبرها حسّ الكتابة الذي يستحوذ عليه من خلال فضّ بكارة المحرّم، والمبوذ، والملعون، والمدهش، والغريب.

7.٤ ممّا لا شكّ فيه أنّ قارىء الأشقر لا يستطيع أن يستسلم الى عادته النفسيّة والاجتماعيّة والثقافيّة، فيرى الأشياء في قصّته كاكان يراها ويسمعها، كاكان يتذوقها ويشمّها في القصّة الكلاسيكيّة. عليه أن يغيّر عاداته في كلّ ذلك ويتحوّل من قارىء إلى كاتب يشارك الأشقر في عمليّة الكتابة من حيث هي بحث وفعل. يشارك الأشقر في اكتشاف المجاهل الجديدة التي يفتتحها. مجاهل تغيّر رؤيتنا للعالم وتغيّر رؤيتنا لأنفسنا في الآن نفسه. يقول الأشقر :

«مع أنّني أعرف أنّ التردّد مصدر القلق، وأنّ الأشياء ليست ملكنا إلا بقدر ما نهبها ما هو لنا، أو مما هو لنا، أدفع إلى النظر إليها بعيني طفل لم يلعب، وشابّ لم يله، ورجل لم ينضج، وأمضي مأخوذا ألاحق حلمي بها وعنيدًا أحاول استنفادها ومتى أعطيت لي هربت من تحقيقها، وتركتها كالجسد الشهي الذي حرّكته ولم أعطه اللذّة، وكالمجرم يحوّم في مكان جريمته، أدور حولها لأتذوّقها، إذا تذوّقتها، باردة، فاسدة، مفسودة آسنة.»

### ٥. السرد

1.0 إذا كان السرد في حدّه الوصفي ٢، في القصص الكلاسيكيّة هو أسلوب إنشائي تصنيفي يتناول ذكر الأشياء والأشخاص والأمكنة في مظهرها الحسّي، فيقدّمها للعين بشكل سهل ومفهوم. فإنّ السرد في لا تنبت جذورٌ

٣. سيذًا قاسم، بناء الرواية، دار التنوير، بيروت ١٩٨٥، ص ١٠٦ وما بعد.

في السماء انتقل من التصنيف الى التعبير، بمعنى أنّه صار يتناول وقع الشيء، والاحساس الذي يثيره هذا الشيء في نفس الذي يتلقّاه أي القارىء ٤.

ربي سيس السرد الوصفي عند الأشقر هو الوسيلة الفنية بامتياز، فهو الحدث، وهو الشخص، وهو الحوار، وهو المقدّمة والعقدة والحل. هو الزمان والمكان. هو التداعيات الفكريّة المجرّدة، وهو التأمّلات الحسيّة المجرّدة. هو هذه اللغة التي تتقدّم دون مقدّمات، وتسير دون توقّعات، وتتوقّف دون نهايات. ذلك أنّ هذا القاصّ اللبناني يخلط بلغة شعرّية قائمة على الوهم والتخيّل والتداعي، معاناة الكتابة بمعاناة الحياة، فتغدو الكتابة معه مشكلاً، تغدو حياة.

يقول الأشقر :

«تلك الليلة وما قبلها لم يكن اسكندر يحيا، كان انتهى كل شيء بينه وبين مها. رأته يبتسم، لكنه لا يبتسم لها ولا يبتسم لنفسه، يبتسم هكذا، كالطفل يبتسم لخيال، لحلم، لأي شيء. أحسّت أنه لا يعرف أن يبتسم، لأوّل مرّة رأت ابتسامة تتورّد على شفتين كما تنبت لا يقصد أن يبتسم. لأوّل مرّة رأت ابتسامة طفل على شفتي رجل.» الزهرة من شقّ الصخر. لأوّل مرّة رأت ابتسامة طفل على شفتي رجل.»

٣.٥ مفهوم الكتابة القصصية هنا مع الأشقر صار فعل خلق وإبداع، وتصويرًا وتصوّر، صار كونًا جديدًا، بينها كان عند غيره تعبيرًا عن واقع، وتصويرًا لشخص وحدث. مفهوم الكتابة هنا مع الأشقر صار بحثًا عن مطلق، وبحث في المطلق الذي يدور حول الله والانسان والعالم.

ي المصلى الدي يعرف الكتابة مع الأشقر يغدو في التحليل الأخير شهادة على الله على على على الكتابة مع الأشقر يغدو في التحليل الأخير شهادة على أنّ الكاتب الكبير هو الذي يعرف كيف يجعل من كلماته صفحات يكتب عليها الكلمات، وهو الذي يعرف كيف يجعل من كلماته صفحات يكتب عليها الجسد تقاسيمه.

Ch. HAROCHE: Les langages du roman, Les éditeurs français réunis, Paris 1976, p. 145. . £

# . مغامرة الكتابة عند الياس الديري

«أنا أكتب الرواية لأقول أشياء مختلفة ولكن غير مرئية. أكتب وجعًا يتوهج دائرًا بالعذابات والكوارث وومضات الفرح والحب، ولمزيد من الايضاح أقول واثقًا أنّ الروائي إنّما يكتب ليخرج الآخرين من داخله ويدفعهم حبرًا على الورق، ليتحرّروا منه وليتحرّر منهم.»

الياس الديري

#### ١. مقدّمة

لأيُظنّن أنّي سأحاول مناقشة هذا القول أو التوقّف عند تفاصيله. فالنقد الحديث في بعده الألسني قلّما يتوقّف عند «اللماذا» التي تدفع الكاتب الفنّان الى الكتابة، ذلك أنّ هذا الأمر لايدخل في صلب المشكلات التي تطرحها الكتابة من حيث هي فعل إنتاج، وليس فعل تعبير، من حيث هي حركة تفكيك وإعادة بناء في الآن نفسه.

### ٢. الكتابة الحديثة

1.۲ إنَّ السؤال الذي نراه ملِحاً داخل حركة النقد الحديث هو «الكيف» وليس «اللماذا». هو كيف تندرج الكلمات في نظام كتابي فتختار لها ومن باب التبسيط تارةً حقل الشعر، وطورًا حقل النثر. هو كيف تغدو الكلمات

ه النهار، بيروت ۲۶ آذار ۱۹۸۳.

تحت ريشة القاص أو الشاعر عالمًا من المرامي والأبعاد والمعاني، تأخذ من الواقع وتستقل عنها في الوقت الواقع وتستقل عنها في الوقت ذاته.

7.٢ إنّ القاص والشاعر يعلمان اليوم تمامًا، أنّهما يشتغلان بالكلمات وليس بالأشياء، ويعرفان أنّهما بخلقهما لعوالم متعدّدة الاتجاهات عن الانسان والله والعالم والطبيعة، لا يستطيعان عمليّة الخلق هذه إلا بالخروج على هذه العناصر من أجل إعادة هندستها تبعًا لقوانين مختلفة عن القوانين الحاصّة بها. العناصر من أجل إعادة والنص الشعري في تجلّياتهما الأكثر حداثة لا يهدفان لا ٣.٢ كما أنّ القصّة والنصّ الشعري في تجلّياتهما الأكثر حداثة لا يهدفان كما هو معروف الى التعبير عن الواقع الخارجي من جهة، والتجارب الداخليّة من جهة أخرى، وإنّما يهدفان الى الكشف عن قدرات الكتابة من حيث من جهة أخرى، وإنّما يهدفان الى الكشف عن قدرات الكتابة من حيث هي عمل مضن في اللغة وحولها. من حيث هي الذات والموضوع في كلّ عمل إبداعي.

2.٢ يجب أن ندرك أنّ الكتابة الحديثة تسعى لابتداع عالم مماثل، وليس مشابهًا للعالم المنظور، أو على الأقل للعالم المعيوش. من هنا تبدو المشكلات المتعلّقة بالواقع وتمثيله هامشيّة، فالقصّة اليوم كالشعر والمسرح ترتد على نفسها وتتمحور حول ذاتها في حركة استكشاف للامكانات التي توفرها لها اللغة من حيث هي منظومة من الاشارات.

# ٣. عالم القصة

١.٣ في حركة زمانيّة قوامها الآن وقبله، وبلفتة مكانيّة قوامها الهنا والهناك، يشيّد الياس الديري عالم قصّة عودة الذئب الى العرتوق.

واهسات، يسيد اليس المحيري و محطّات مكانيّة، وعبر أشخاص يعيشون هذه البرهات، وتلك المحطّات في دواخلهم النفسيّة. إنّ مهران الكوراني الذي يتمركز فعل القص حول ذاته، ويشتل بقيّة الاشخاص في دائرة أفعاله، وإحساسه، وأقواله، يبدو ككابوس لمن يتابع مغامراته، إذ الياس الديري الذي الختلق هذا البطل لقصّته، أراد أن يوهمنا أنّ الفشل كالانتصار يرغب ويرهب، يحيي ويميت، يقرّر النفس، ويبعث على تفاؤلها. إنّ أبطال الديري أو لأقل أشخاصه تثير الازعاج بقدر ما هي تعيش في فراغ ناجم عن عدم الاستقرار،

وعدم الانتاء. فهي هشّة وسريعة العطب، وهي فاشلة في حبّها وصداقتها وإيمانها. وتثير الاعجاب بقدر ما هي بريئة وصافية وضعيفة. إنّها المتعدّدة الجوانب، والتي نلقاها في ذواتنا كلّما امتُحنّا في موقف، أو أخضعنا لتجربة.

### ٤. الأشخاص

- المعدد ا
- 7.٤ كما أنّ الديري في رسمه لأشخاص قصّته تعاطي معهم عن قرب، جرّدهم من كل أقنعتهم، وصفّاهم من كل شوائبهم، ونقّاهم من كل ظل جسدي، يمكن أن يتمظهروا فيه، وبذلك جعلهم حالات نفسيّة، تقرب أحيانًا من حافّة المرض. جعلهم أطيافًا لا تتجلّى عبر مظاهر جسديّة، وإنّما عبر انفعالات وإحاسيس ومشاعر، عبر تصوّرات، وإيماءات وأقوال، حتى أنّك كلّما حاولت أن تقبض بيدك على هذا الشخص أو ذاك لتسعفه، أو تهزّه، لتردعه أو تثنيه هرب منك لأنّ وجوده نفساني وليس جسمانيًّا. عجيب أمر هذا القاصّ الذي لايرى الجسد ككيان محسوس بالشّعْرِ واللحم والدم بالحركة والموقف، بالعينين والفمّ، بالشهوة واللعنة تفوران على تقاسيم الجسد.
- ٣٠٤ إنّ الأشخاص الذين بناهم الديري من كلمات وصنعهم من ورق الكتابة يعيشون معلّقين بين السماء والأرض لوحدتهم، ولقساوة هذه الوحدة. فبعد أن طلّقوا ربّ فهيدة لجأوا إلى أرباب الأرض فجرّبوا الحبّ، وجرّبوا الحزب، وجرّبوا الصداقة، وجرّبوا العائلة، ففشلوا وكان فشلهم عظيمًا. وطعم الفشل يتصاعد من أوراق هذا القاصّ اللبناني ممزوجًا بعلقم الوحدة. فمهران يعود من حبّينْ خائبًا، وأسيلا ترتد إلى عالمها، ووفيقة تترك نوّار لوحده. ومالك يترك انجيليك تعود إلى بول.
- ٤.٤ يبدو للقارىء أحيانًا لدى مراجعته لهندسة القصّة من حيث بناؤها السطحي والعمقي أنّ أشخاص الديري تحمل تاريخها وجغرافيّتها على ظهرها

كابوسًا يرمي ويهلك. وكأنّ الديري بتحريكه لهؤلاء الأشخاص على صفحات الكتاب يتركهم يواجهون مصيرهم (نا) وحدهم عبر زمنين. واحد يمتدّ من المحاضر (باريس) الى الماضي (العرقوب). وآخر يصعد من الماضي الى الحاضر، ثمّ يتنامى في اتجاه المستقبل. لكنّ اتّجاه الزمن بين الحاضر والماضي من جهة، والحاضر والمستقبل من جهة أخرى لايسير على وتيرة واحدة، ذلك أنّ الديري والحاضر والمستقبل من جهة أخرى لايسير على وتيرة واحدة، ذلك أنّ الديري القاص يلعب في اتجاهات الزمن وتجوّلاته. فيُدخل تارةً المستقبل في الماضي، وطورًا يُدخل الماضي في المستقبل، ومرّة ثالثة يُدخل الأزمنة الثلاثة بعضها في بعض.

### ه. لعبة الأزمنة

الأعمال الأكثر حداثة. إنه يعمل من خلال تلاعبه بالأنساق الزمنية بين الأعمال الأكثر حداثة. إنه يعمل من خلال تلاعبه بالأنساق الزمنية بين الخاضر والماضي والمستقبل على خلق نوع من التأزّم الدرامي يتلازم مع درامية الأشخاص المشلعين بين «الآن» و «والما قبل» و «الما بعد»، ويتماشي مع صنعة التشويق التي يرتاح لها القارىء، وذلك بالتركيز على شعور لم ينته بعد، لكنه ابتدأ جُزئيًّا، أو بالتركيز على شعور استوفى حضوره، لكنّه محاط بالألغاز، أو بالتركيز على مسعى شعوري يتّجه نحو التنفيذ.

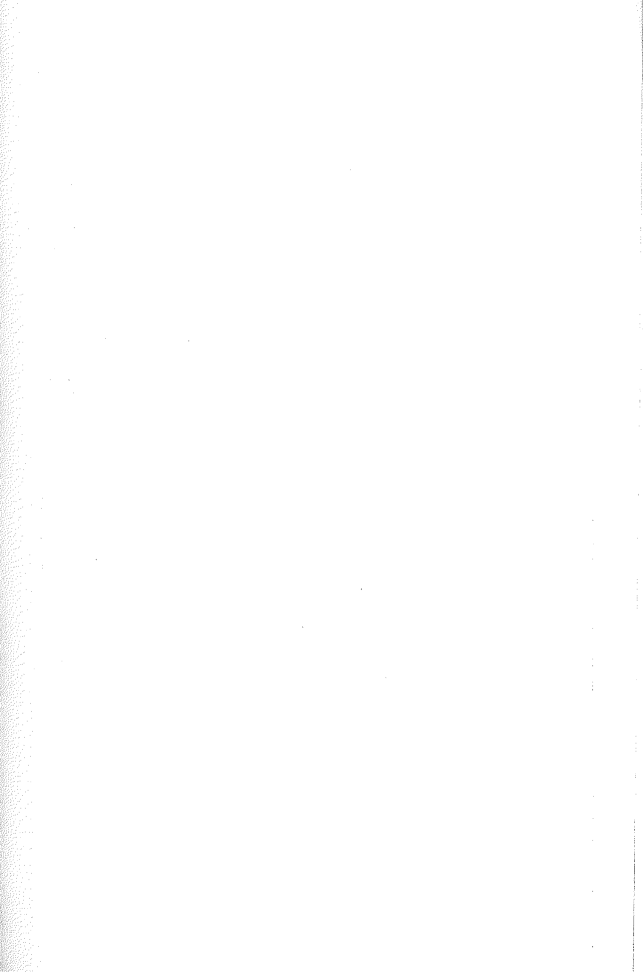
م. ٢ إنّ استرجاع الماضي، أو بالأحرى تذكّره يكثر ويتعدّد في «عرتوق» الديري، مؤلّفًا نوعًا من الذاكرة القصصيّة التي تربط حاضر مهران الكوراني بماضيه، وتفسّره وتعلّله، وتضيء جوانب مظلمة من أحداثه. هذا الماضي الذي تكتب أحداثه السابقة للنقطة التي تُروى فيها القصّة الآن ينصبّ إجمالاً ويتركّز على «أنا» الراوي - الكاتب. أنا تبرز في حضورها الفنّي على الأقل فرديّة في معاناتها للمشاكل الاجتاعيّة والسياسيّة. فرديّة في تصوّراتها وأحلامها واقتناعاتها.

## ٣. الرؤيا القصصيّة

رو. ١.٦ والديري إضافة الى امتلاكه لعبة الأزمنة في القصّة (وهذا يندر عند القصّاصين اللبنانيّين) يمتلك في الآن نفسه رؤيا قصصيّة متقدّمة في مجال التعبير الروائي، التي يقيمها الديري القاص مع أشخاص قصّته من حيث العرض والتمثيل، ومن حيث استعماله بعض التقنيّات الكلاميّة التي يتواصل عبرها مع قرّائه.

7.7 فالراوي الذي يبدأ عودة الذئب الى العرتوق بصيغة الغائب لا يلبث أن يتناوب القص مع الراوي الحاضر، لكن في كلتا الحالتين «أنا» الكاتب تتصدّر الكلام وترتبط به. هذه الأنا التي توهم أنّها واقعية لاتلبث أن تزول دعائمها عندما نجد أنّها صيغة أدبيّة جماليّة توهم أنّ «أنا» الكاتب الديري هي أنا بطل القصّة، لكن فعليًا ليست كذلك، لأنّ الفاصل بين الأثنين، فاصل كبير يتأكّد هنا من تعدّد الرواة. فأنا الراوي المتكلّم تغدو أحيانًا هو الراوي كبير يتأكّد هنا من تعدّد الرواة. هذه التعدّدية في الرواة تكشف في التحليل الغائب، وأنت الراوي المخاطب. هذه التعدّدية في الرواة تكشف في التحليل الأخير لقصّة الديري نوعًا من الجدليّة بين القاص وقصصه عبر راو أو أكثر، وتقضي على الوهم القائل في تاريخ الأدب بأنّ الأثر الفنّي هو إسقاط لنفسية الكاتب، وانعكاس لمجتمعه وزمانه.

٣.٦ أخيرًا لاتستطيع وأنت تقرأ الديري قراءة صحافية إلا أن تتذكر أن الكتابة القصصية اليوم هي مغامرة في الكتابة أكثر مما هي كتابة عن مغامرة. وإن الديري \_ والحقيقة تقال \_ مغامر في مجاهل الكتابة أكثر مما هو كاتب مغامرات.



## « دراسة سيميولوجية قصيدة المواكب لجبران خليل جبران

#### ١. اعتبارات أولية

يسعى هذا البحث الى تحقيق غرضين. الأوّل متابعة تطوير منهج ألسني كنت قد بدأته في كتابي «الألسنية والنقد الأدبي» ، والثاني الكشف عن بعض السمات المميّزة لعالم المعنى عند جبران كما يتشكّل في قصيدة «المواكب»

ومع أنَّ هذا البحث لا يطمح الى تقديم صورة نهائية لعالم المعنى في كلّيته عند جبران، فإنّه يساعد في منطلقاته المنهجيّة، وفي ممارساته الكتابيّة الى تقريب هذا العالم من الفهم، والى فض بعض إشكالاته التاريخيّة والايديولوجيّة.

ينطلق هذا البحث في اقترابه من نصّ «المواكب»، من الاعتبارات الألسنيّة التالية :

١٠١ ما نستطيع معرفته من المعنى، هو شكلٌ وليس مادّة ٣. هذا الاعتبار الذي أطرح يقف في الجهة المقابلة لجميع الاعتبارات السابقة في معالجة المعنى، فالمعروف تقليديًّا، أنّ الدراسات الأدبيّة والنقديّة، توجد شيئًا من التعارض بين اللفظ والمعنى، أو بالأحرى بين الشكل والمضمون ٤.

<sup>\*</sup> الفكر العربي المعاصر، العددان ١٨ / ١٩، بيروت شباط / آذار ١٩٨٢، ص ١٧٦ – ١٨١.

١. الألسنية والنقد الأدبي، للمؤلف، دار النهار للنشر، بيروت ١٩٧٩.

٢. راجع المجموعة الكاملة لمؤلّفات جبران العربيّة، مكّتبة صَّادر، بيروت ١٩٥٥.

Anne HENAUT: Les enjeux de la Sémiotique, PUF, Paris 1979, p. 21. : " انظر : ٣

٤. تستعمل كلمة المعنى في الكتابات الجربيّة القديمة استعمالات متعدّدة هي على التقريب : ١. الغرض الذي يقصد إليه المتكلم ٢. الفكرة النثريّة العامّة، المتخلّفة في شرح القصيدة أو نثرها ٣. الأفكار =

فالمعنى في نظر هذه الدراسات هو الجوهري، بينا الشكل هو الحادث، هو الكيفي، هو القابل للتغيير من لغة إلى أخرى. بكلمة أخرى، إنّ ما كانت الكيفي، هو القابل للتغيير من لغة إلى أخرى. اللفظ) وعاء يسكب فيه تطرحه هذه الدراسات هو أنّ الشكل اللغوي (اللفظ) وعاء يسكب فيه المضمون (المعنى) وبالتالي فلا ضير إنْ تغيّرُ الشكل، أيّ اللفظ (الترجمة) لأنّ المعنى سيظل هو إيّاه °.

سى سيس العنى عبر نقله من لفظ الى آخر، من لغة الى أخرى، و ٢.١ إنّ التلاعب بالمعنى، عبر نقله من لفظ الى آخر، من لغة الى أخرى، يفرض فيما يفرض أنّ كلّ المجتمعات اللغويّة لها الطريقة نفسها في رؤية الكون ووصفه. والواقع أنّ التجارب برهنت أنّ رؤية العالم الطبيعي، ووصفه يتمّان عبر تقسيمات مفهوميّة، تختلف من مجتمع لغويّ الى مجتمع آخر، باختلاف خصوصيّة العلاقة التي يقيمها هذا المجتمع أو ذاك مع العالم الطبيعي في مكان وزمان معيّنين أ.

ي مد را باب التدليل على ما قد منا في الخلاف في التسمية اللغوية للحيوانات كالجمل والبقرة والكلب عند العرب والفرنسيين والهنود، ولنفكر كذلك في الخلاف في التسميات اللغوية لنظام الألوان عند العرب والسوقيات والأنكليز. ولنفكر ايضاً في الخلاف في التسميات اللغوية لمفهوم الزمن الفعلى في الفرنسية والانكليزية والعربية.

ي المرسية والمحسوب والمحرية والمعلقة التي التفكير في الأمثلة التي قدّمت يقودنا لا محالة الى فهم أدق المعلقة التي عكن طرحها بين مادّة المعنى، وبين الشكل الذي تتّخذه هذه المادة على صعيد لغة الشعر عامّة، وفي مواكب جبران خاصّة.

٣.١ العلاقة بين مادّة المعنى من جهة وشكل المعنى من جهة العلاقة بين مادّة المعنى من جهة أخرى ٧ هي العلاقة ذاتها التي يمكن أن نتصوّرها بين الغاب كمفهوم،

<sup>=</sup> الفلسفيّة والخلقيّة خاصّة ٤. التصوّرات الغريبة والأشياء النادرة على حين تستعمل كلمة اللفظ على الفلسفيّة والخلقيّة خاصّة ٤. التصوّرات (٢) الصورة على الخصوص في دلالتين اثنتين (١) ما نسمّيه التكوين الموسيقي وإيقاع العبارات (٢) الصورة الدقيقة للمعنى وما تنظوي عليه من تفصيلات تهمل غالبًا في التعبير النثري المقابل. مصطفى ناصف، نظريّة المعنى في النقد العربي، دار القلم، بيروت ١٩٦٥، ص ٢٨٠.

نظرية المعنى في النقد العربي، دار العلم، بيروت ١٩٩١، ص ١٠٠٠، والأمانة، مؤسّسة الرسالة، ه. انظر : تاريخ النقد الأدبي عند العرب، نقد الشعر، إحسان عبّاس، دار الأمانة، مؤسّسة الرسالة، م. انظر : تاريخ النقد الأدبي عند العرب، نقد الشعر، إحسان عبّاس، دار الأمانة، مؤسّسة الرسالة، بيروت ١٩٧١، ص ٩٩٠.

J. PICOCHE: Précis de lexicologie française, F. Nathan, Paris 1977, p. 35.

ال انظر : .T. HJELMSLEV : Prolégomènes à une théorie du langage, Minuit, Paris 1971, p. 31. انظر : .V

والغاب ككلمة محققة في «مواكب» جبران. بتعبير آخر، مفهوم الغاب هو مفهوم غائم سديمي نراه منثورًا بين ألفاظ اللغة، وبالتالي فهو يكون مادة المعنى، أمّا الغاب عند هذا الشاعر أو ذاك، عربيًّا كان أم أجنبيًّا، محققًا في سياق نصٍّ ما، فإنّه شكل معنوي، صورة قابلة للوصف والتحليل والتفسير. إنّ القول بشكلانيّة المعنى، يخلّص المعنى من التحاليل الايديولوجيّة، ومن التحاليل التي تعتبر اللغة نقّالة للفكر وليست الفكر ذاته. وتقودنا بالتالي الى الاعتبار الثاني الذي يوجّه بحثنا عن عالم المعنى عند جبران. هذا الاعتبار هو تتمّة للاعتبار الأوّل من حيث أنّه ينظر الى شكل المعنى في الصياغة محنظام من العلاقات. أفسر.

1.٤ تعتبر الألسنيّة الكلمات قيمًا خلافيّة ١٠٤ لا تتحدّد عاهيّاتها وإنّما بعلاقاتها الضدّية ببقيّة الكلمات داخل نظام اللغة الواحد ٩. أي أنّ الكلمة أو بالأحرى الاشارة ليس لها معنى، لأنّ المعنى يفترض شيئًا من العلاقة الاستبداليّة أو النظميّة بين مجموعة من الكلمات ١٠.

هذا التحديد الخلافي والعلائقي référentielle relationnelle يجد تسويغه في مراجعة علاقة الكلمة بالشيء الذي تعنيه référent. فالغاب عند جبران ليس الوهدة أو الأجمة من القصب، أو ذات الشجر المتكاتف لأنها تغيب عنها النظر، كما يقول المنجد، وإنّما هي قيمة تنسج داخل النصّ شبكة من العلاقات تبعًا للمحور الاستبدالي مع كلمات مثل البرّية، الحقول، المروج، وتقيم نوعًا من العلاقات الحلاقية ١١ مع الناس / الأرض / الحياة / الدنيا كما سنرى تاليًا.

١.٥ يستتبع النظر الى الكلمات بهذا الشكل نتائج منها التحرج عن طرح

٨. أنظر : عباد القادر الجرجاني، دلائل الاعجاز، مطبعة السعادة بمصر ص ١٨١. حيث نقرأ «إنّما الشعر صياغة وضرب من التصوير».

F. De SAUSSURE : Cours de linguistique, Payot, Paris 1967, p. 162.

A.J. GREIMAS : Sémantique structurale, Larousse, Paris 1966, p. 19. : أنظر : ١٠. أنظر : المراجعة المر

١١. قد يتبادر المقارىء أنّ مفهوم الغاب عند جبران يناظر ضدًا هو المدينة كما هي الحال عند أمين نخله حيث يتمظهر الريف كضد للمدينة. إلا أنّ منطق النص يُسقط هذا التصوير لأنّ الغاب عند جبران مفهوم للطبيعة nature يقف في مواجهة مفهوم الثقافة culture الذي يتجلّى في الناس والدنيا...

أسئلة كان لا يتحرّج عن طرحها النقد التقليدي مثل: ما هي مرسلة هذا النص؟ ما هي رؤية العالم لدى هذا الكاتب أو ذاك؟ ومنها المجاهرة بطرح أسئلة مثل: ما هو نظام؟ ما هي بنية النصّ السطحيّة والعميقة؟ الخ.

اسئلة مثل: ما هو نظام؛ ما هي بيه النظل المستعبد وصف ويستتبع أيضًا النظر الى الكلمات بهذا الشكل أن لا نتوقف عند وصف الكلمات أو بالأحرى الاشارات كم تتمرأى في النص ماهية ووجودًا. وإنّما الغوص تحت سطح الكلمات بحثًا عن نسق العلاقات المضمرة التي تقيمها فيما بينها، بحثًا عن النماذج المجرّدة التي تتشابك عبرها المحاور الأساسية للعقل البشرى.

١٦.١ لا شك أنّ البحث عن النماذج المجردة التي تتمرأى عبرها الفئات الأساسية للعقل البشري، وتاليًا العقل الجبراني، تنظلق من اعتبار ثالث يضاف الى الاعتبارات الألسنية السابقة، ويكمن في أنّ الحيّز الذهني لكل إنسان ناشط يتكوّن من تناقضات خلافية oppositions différentielles تلعب دورًا مهمًّا في رؤية هذا الانسان للعالم ١٦، وفي تقسيمه له تبعًا لقطبي السلب والايجاب. وبالتالي فإنّ تصوّر الانسان للمعنى هو تصور ثنائي يقوم على القبول والرفض، على التماثل والتمايز من أصغر وحدة معنوية حتى أكبر وحدة معنوية حتى أكبر

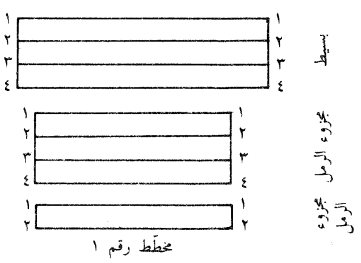
والتناقضات الخلافية، أو التناقضات الثنائية التي هي من صميم الفكر الانساني كما قدّمنا هي التي أبرزت الى الوجود مفهوم السمة المميّزة trait الانساني كما قدّمنا هي التي أبرزت الى الوجود مفهوم السلمة المعنى، مفهوم distinctif في علم وظائف الأصوات، وفي علم الدلالة الألسني، مفهوم نتوسّله في تحليلنا لعالم المعنى عند جبران، عالم من سماته في «المواكب» إنّه يقوم على التناقض بين عالمين هما عالم الناس، وعالم الغاب.

#### ٢. حدود النص الظاهرة

١.٢ تتألف قصيدة «المواكب» من ٢٠٣ أبيات موزّعة على ثمانية عشر مقطعًا كل مقطع يتكوّن في شكله الأساسي من أربعة أبيات على البحر البسيط

١٢. أنظر كتاب :Anne HENAUT المشار إليه سابقًا ص ١٣١٠.
 ١٣. أنظر : كال أبو ديب جدليّة الخفاء والتجلّي : دراسات بنيويّة في الشعر، دار العلم للملايين، ببروت
 ١٩٧٩، ص ١٦٨ وما بعد.

تطرح عددًا من الموضوعات عن عالم الناس، يتبعها أربعة أبيات من مجزوء الرمل، تنقض موضوعات عالم الناس لتطرح بديلاً لها في عالم الغاب، ثم يعقب هذه وتلك بيتان أخيران من مجزوء الرمل يغنيان الغاب عبر الآلة الموسيقية المعروفة بالناي.



7.۲ يتبيّن ممّا قدّمنا أنّ النموذج المصغّر لهذه القصيدة المطوّلة هو نموذج عشري يتكرر ثماني عشرة مرّة. تحافظ الأبيات الأربعة الأولى (البحر البسيط) على وحدتها اثنتي عشرة مرّة وتتبدل في ستّ مرّات. فهي ثلاث مرّات: خمسة أبيات؛ ومرّتان: ستّة أبيات، ومرّة: سبعة أبيات. أمّا الأبيات الأربعة التي تلي الأبيات الآنفة الذكر (مجزوء الرمل)، فتحافظ على وحدتها ثماني عشرة مرة، ولا تبدّل يُذكر. أمّا البيتان الأخيران من النموذج (مجزوء الرمل) فيحافظان على وحدتهما سبع عشرة مرة وفي المرّة الثامنة عشرة تفلت الوحدة لتصير عشرين بيتًا غنّت بعضها الفنّانة فيروز.

| ع | ظ | ط | ض | ص | ش | س | ز | ر | د: | د | خ | 2 | ج | ث | ت | ب  | ř | •                     |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|---|---|---|---|---|----|---|-----------------------|
| ٤ | ٤ | ٥ | ٧ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ |    | ٤ | ٦ | ٥ | ٤ | ٤ | ٦ |    | ٤ | La jane               |
| ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤  | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | ٤ | 6. | ٤ | * 4, 6, 2<br>  1, 0 d |
| ۲ | ۲ | ۲ | ۲ | ۲ | ۲ | ٢ | ۲ | ۲ | ۲  | ۲ | ۲ | ۲ | ۲ | ۲ | ۲ | ۲  | , | ¥; = ₹                |

بمخطّط رقم ۲

٢.٣ اذًا، النموذج الأساسي للقصيدة نموذج عشري كما قدّمنا يبدأ بأربعة أبيات عن عالم الناس ثم تتبع أربعة أبيات عن عالم الغاب ويعقب هذه وتلك بيتان يغيّيان الغاب بصوت الناي.

هذا النموذج يشكّل بداية «المواكب» ثم يتكرّر سبع عشرة مرّة فقط لأنه في المرّة الثامنة عشرة، أي في نهاية القصيدة، يتوقّف هذا النموذج عن التكرار ويقفل بأبيات ثلاثة تتحدّث عن عالم الناس، دون أي ذكر للأبيات التي تتحدّث عن غناء الناي فيه. هذا الغياب لعالم الغاب في نهاية القصيدة ليس غيابًا بريعًا، وإنّما هو غياب، أراده جبران أم الغاب في نهاية القصيدة ليس غيابًا بريعًا، وإنّما هو غياب، أراده جبران أم لم يرده، له دلالته المعنوية كما سنبيّن بعد خروجنا من الحدود الظاهرة للقصيدة.

### ٣. حدود النصّ الباطنة

1. اإذا انتقلنا الآن من الحدود الظاهرة لقصيدة «المواكب» الى حدودها الباطنة، يتبيّن لنا من وقوفنا المتمهّل أمام نموذجها الأساسي (النموذج العشري) أنّ جبران يقيم تناقضًا أساسيًا بين عالمين : عالم الناس (الخير في الناس : ب ا، نعني بالباء البيت من الشعر) عالم الحياة (وما الحياة : ب ١١) وعالم الأرض (وقل في الأرض : ب ٢١) وعالم الغاب من جهة ثانية (ليس في الأرض راع : ب ٥)، (ليس في الغابات دين : ب ٣٧)، (ليس في الغابات عدل : ب ٢٧) الخ. العالم الأول أختصره بعالم الناس (يتكرّر ستّ مرّات) والعالم الثاني أبقيه على تسميته الأساسية عالم الغاب.

٢.٣ إنّ رؤية التناقض تعني من وجهة نظر ألسنية وجود كلمتين (الغاب / الناس) وتعني أيضًا وجود علاقة بين هاتين الكلمتين، الأمر الذي يستتبع أنّ الكلمة لوحدها لا معنى لها إلّا من خلال العلاقة التي تقيمها مع غيرها من الكلمات. والعلاقة التي هي في أساس المعنى لا تنبني إلّا إذا كان بين الكلمتين شيء يجمعهما وشيء آخر يفرقهما ١٤، بكلمة أخرى، العلاقة بين الكلمتين شيء يجمعهما وشيء آخر يفرقهما ١٤، بكلمة أخرى، العلاقة هي ذات طبيعة ائتلافية conjonctif واختلافية disjonctif في آن، فكلمة

<sup>1</sup>٤. أنظر كتاب : GREIMAS؛ المشار اليه آنفًا، ص ١٩. وراجع كتاب :

<sup>1.</sup> COURTES: Introduction à la sémantique narrative et discursive, Hachette, Paris 1976, p. 54.

«عالم» في وضعنا نحن هي التي توجد الائتلاف بين قطبي البنية، أمّا كلمتا «الناس» و «الغاب» فهما اللتان توجدان الاختلاف بين قطبي البنية.

2.8 ينبني على ما تقدّم أنّ البحث عن الوحدات المعنويّة الأساسية لعالم المعنى عند جبران من خلال «المواكب»، أأسمينا هذه الوحدات كلمات، أو إشارات أو مدلولات، يجب أن ينطلق من مفهوم بنيويّ للمعنى وليس من مفهوم عناصريّ يقوم على تعداد العناصر ووصفها من دون الأخذ بالاعتبار المنطق الذي يتحكّم بهذه العناصر.

إنّ البنية المعنويّة التي ننطلق منها هنا تتكوّن من كلمتين إشارتين هما عالم الناس / عالم الغاب، ومن العلاقة الائتلافيّة والاختلافيّة التي تجمع تارةً هاتين الاشارتين، وتارةً تفرّقهما. هذه البنية تظهر في النموذج الأساسي الذي سبقت الاشارة إليه في أنّ عالم الناس هو عالم الخير والشر، هو عالم الحرية والعبوديّة، هو عالم الحب والكراهيّة، هو عالم الموت والحياة. وفي أنّ عالم الغاب لا خير فيه ولا شر، لا حريّة فيه ولا عبوديّة.

إذا كان العالم هو الذي يجمع طرفي البنية، الناس والغاب، فإن الذي يفرقهما هو ثنائية عالم الناس ووحدانية عالم الغاب. وهكذا بين الثنائية والوحدانية تكمل القصيدة نسج نماذجها الثانية عشرة مُتّكئة على الحيّزين المكاني والزماني، والمتكلم والمخاطب والكلّ والجزء، والفناء والبقاء.

#### ٤. جدلية المحاور

#### ١.٤ محور القرب والبعد

إن التناقض بين عالمي الناس والغاب، يتمظهر على الصعيد المكاني، في أن العالم الأوّل عالم الناس هو عالم «الهُناك» فالغاب معجميًّا، من غاب غيبًا وغيبةً وغيابًا، أي بُعد عنه وباينَهُ (أنظر محيط الحيط و المنجد) والبعد منطقيًّا هو نقيض القرب وبالتالي فالهُنا هي نقيض «الهُناك، وثنائيّة الهُناك.

إنَّ البعد الذي هو نقيض القرب عند جبران، تتبيّن سماته المميّزة في مطاوي «المواكب» في الترفّع عن رغد الحياة وكدرها (فإن ترفّعت عن رغد وعن كدر: ب ١٤) وفي الابتعاد عن التكلّف في العيش (وقلَّ في الارض

من يرضى الحياة كما / تأتيه عفوًا: ب ٢٦) وفي الانفراد عن القوم (فإن رأيت أخا الأحلام منفردًا: ب ٢٦) وفي التغرّب عن الدنيا وساكنها (وهو الغريب عن الدنيا وساكنها: ب ٢٦) وفي هجر الناس أقربوا أم بعدوا (وهو البعيد تدانى الناس أم هجروا: ب ٢٩). والبعد الذي هو نقيض القرب، من الوجهة المكانيّة ليس الترفّع، والابتعاد، والانفراد، والتغرّب وهجر عالم الناس واللجوء الى عالم الغاب وحسب، وإنّما هو دعوة لارتياد هذا العالم، والحلول في أمكنته والعيش في مرابعه. لذا نرى الشاعر يتّخذ الغاب منزلاً (ب ١٨٢) يتبع سواقيه، ويتسلّق صخوره (ب ١٨٤) ويفترش عشبه.

## ٢.٤ محور المتكلّم والمخاطب

يتمرأى التناقض بين عالم الناس وعالم الغاب على صعيد الشخص في أنّ عالم الناس هو عالم «الأنت» بينها عالم الغاب هو عالم المتكلم، عالم «الأنا». علامات عالم الناس تبرز من خلال أنتم الناس خيركم مصنوع (ب: ١)، أنتم الناس قطعان يسير بها صوت الرعاة (ب ٤)، ومن خلال الدعوة الى الغناء والعطاء. أمّا علامات عالم الغاب فتظهر في ياء المتكلم في فعل «أعطني» الذي يتكرّر ثماني عشرة مرّة في القصيدة ويصدح عبر غناء الناي. إنّ الغناء هو وجه من وجوه التكلم، هو تكلّم المتكلّم، أو قل هو النطق باسم عالم الغاب. وبناءً عليه فغناء المتكلّم الذي يفرض منطقيًّا سكوت المخاطب وغيابه في حال، وفي دعوة المخاطب المفرد الى الجمع في حال أخرى، المخاطب وغيابه في «ال ، وفي دعوة المخاطب المفرد الى الجمع في حال أخرى، تتحدّد سماته في «مواكب» جبران، في فعلين اثنين هما «يدعي»، و «يمحو» وفي عدّة أسماء هي «خير»، «عدل»، «عدم»، «لطف»، «طرف»، «حب»، «نور»، «نور»، «حبم»، «روح»، «سر».

غناء المتكلم، يُبرز المدى الثاني لعالم الغاب، مدًى يتحدد على صعيد الأفعال في إمحاء المحن، ورعاية العقول. أي في الوقاية من أضرار عالم الناس، وفي رعاية النازلين فيه عقليًّا. ويتحدد على صعيد الأسماء في أنّها جميعها معلمة ايجابيًّا marqué positivement ف «الغنا» خير وليس شرًّا و «الغنا» عدل وليس ظلمًا و «الغنا» نور وليس ظلمة الخ. ويتحدد أخيرًا في أنّ المتكلم غناء والمخاطب ضجيج.

### ٣٠٤ محور الكلُّ والجزء

يتجلَّى التناقض بين عالم الناس وعالم الغاب في أنَّ عالم الناس هو عالم الجزء وعالم الغاب هو عالم الكلُّ (كيف يرجو الغاب جزءًا وعلى الكلُّ حصل ب: ١٤٢)، مواصفات عالم الناس، عالم الجزء أنَّه صورة مشوَّهة عن الكلُّ (نظريَّة المثل عند أفلاطون) وهو صورة منبثقة عن وحدانيَّة العدد (نظريّة العدد عند فيثاغوراس) هو إذا أردنا بالتحديد، هو النوم (وما الحياة سوى نوم ِ : ب ١١)، والحجاب (السر في العيش رغد العيش يحجبه : ب ١٣) والأحلام (وذلك بالأحلام يختمر : ب ٢٤)، والضباب (إن علم الناس طُرًّا كضباب في الحقول : ب ٧٢)، والمظاهر (وغاية الروح طي الروح قد خفيت / فلا المظاهر تبديها ولا الصورُ : ب ١٧٤)، والظلُّ (كأنَّما هي ظل في الغدير: ب ١٥١)، والأشباح (لكنّ في الناس اشباحًا: ب ١٦٢)، أمَّا مواصفات عالم الغاب، عالم الكلُّ فهي : المؤالهة (جاوزت ظلُّ الذي حارت به الفكر : ب ١٤)، والرشد (فَإِذَا شَاخُوا ومَاتُوا / بَلْغُوا سَنْ الفطام : ب ٣٠)، والغد (فهو النبي وبرد الغد يحجبه : ب ٦٧)، والأمل (وما السعى بغاب أملاً وهو الأمل : ب ١٤٣). بجلاء محور الكلّ والجزء، يبرز المدى الثالث لعالم الغاب، مدى يتبدّى في نزعة التسامي بغية التوحّد في الواحد الأحد، وفي الترفّع عن رغد الحياة وكدرها، والقول باستعلاء الروح، وأثيريّة الموت.

## ٤.٤ محور الفناء والبقاء

إنّ التناقض بين عالم الناس وعالم الغاب على صعيد الزمن يتجلّى في أنّ عالم الناس عالم فانٍ وفي أنّ عالم الغاب عالم باقٍ (وأنين الناي يبقى بعد أن يفنى الزمن: ب٠٠). أشرنا سابقًا أنّ الغناء هو وجه من وجوه التكلم، هو النطق باسم الغاب، ونضيف هنا بأنّ الأنين هو الوجه الآخر للغناء، لغناء عالم الغاب، وبالتالي فإنّ بقاءه هو بقاء الغاب، وغيابه هو غياب البقاء، أي غياب عالم الناس. إذًا، إنّ صوت الناي الذي هو صوت الغاب صوت البقاء، غياب عالم الناس. إذًا، إنّ صوت الناي يبقى بعد أن يفنى الزمن: ب٠٠). يظهر من خلال فعل يبقى (وأنين الناي يبقى بعد أن يفنى الزمن: ب٠٠). ومن خلال اسم مشتقً من هذا الفعل، هو أبقى (وأنين الناي أبقى: ب

الناي شوق لا يدانيه الفتور : ب ١٤٦).

في المقابل يتبدّى فناء عالم الناس من خلال نفي أنين الناي لهذا العالم، في المقابل يتبدّى فناء عالم الناس من خلال انكسار الناس (وأكثر الناس آلات... كا يتبدّى فناء عالم الناس من خلال انكسار الناس (وأكثر الناس آلات... تنكسر: ب ٢) وموتهم (فإذا شاخوا وماتوا: ب ٣٠) واندثار حقوقهم وحقوق الناس تبلى مثل أوراق الخريف: ب ١٦) وانتحار حبّهم (والحبّ إن قادت الأجسام موكبه / الى فراش من الأغراض ينتحر: ب ١٠٩) وزوال إن قادت الأجسام موكبه / الى فراش من الأغراض ينتحر: ب ١٠٩) وزوال عظمائهم (فالأولى سادوا ومادوا أصبحوا مثل حروف في أسامي المجرمين: ب ١٣٢، ١٣٣) وفي إمحاء ذكرهم (إنّما الناس سطور كُتبت لكن بماء:

بتيبان محور الفناء والبقاء يبرز المدى الرابع لعالم الغاب في سرمديّة هذا العالم وأبديّته وفي شوق المؤمنين به لعناق هذه السرمديّة.

| الناس   | الغاب    | النوع   |
|---------|----------|---------|
| الهنا   | الهناك   | المكان  |
| المخاطب | المتكلّم | الشخص   |
| الجزء   | الكل     | الكيفية |
| الفناء  | البقاء   | الزمنية |

مخطّط رقم ٣

#### و. إدّغامات المحاور وتحوّلاتها

. إلى الكشف عن المحاور الدلاليّة للقصيدة وضعنا وجهًا لوجه أمام ١٠٥ إنّ الكشف عن المحاور الدلاليّة للقصيدة وضعنا وجهًا لوجه أمام شبكة العلاقات المنطقيّة التي تقيمها معانيها في العمق لا على السطح، وقد تمّ نسج هذه الشبكة على حساب زمن القصيدة ومكانها، وتاريخها ١٠ الذي أوقفناه مؤقّتًا بغية القيام بمثل هذا النسج، أضف الى ذلك أنّ هذا المنطق الجدلي الذي يطرح الشيء وينفيه أو يأتي به كما هو الحال عند جبران في هذه القصيدة، لا يكتمل إلّا إذا أخذنا بعين الاعتبار حركية هذا المنطق الذي يكشف الى حدّ بعيد عن حركية العقل الجبراني في تصميمه وتردّده في اقتحامه وتراجعه، في قدريّته، وجبريّته، إنّ حدود عالم الناس كما بيّنا، تقف عند حدود عالم الغاب، لكنّ الدعوة لتجاوز العالم الأوّل للدخول في العالم الثاني لاتنى تتردّد في «مواكب» جبران.

فاللازمة التي نسمعها في نهاية كل مقطع تقوم على دعوة آمرة لالتحاق عالم الناس، عالم الأنت، بعالم الغاب، عالم الأنا. هذه الدعوة تتجلّى في قول جبران (أعطني الناي وغن) ثماني عشرة مرّة، وفي قوله «هل اتخّدْت الغاب مثلي منزلاً دون القصور»، وفي إتيانه بعدد من الأفعال هي: تبعت، تسلّقت، تحمّمت تنشّفت، شربت، جلست، فرشت في نهاية القصيدة، وإفلاتها من حدوها الاثنينية لتصل الى حدود العشرين بيتًا (من ١٨١ حتى ٢٠٠).

عدا الانفلات الشكلي الذي أشرنا إليه في مطلع هذا البحث هو خلخلة للنموذج الأساسي الذي تقوم عليه القصيدة، والذي يتكرّر ثماني عشرة مرّة. خلخلة على مستوى المشكل، يناظرها خلخلة على مستوى المضمون. فالتناقض بين عالم الناس (عالم الهنا، والمخاطب، والجزء، والفناء) وعالم الغاب (عالم الهناك، والمتكلّم، والكلّ والبقاء) يغدو في هذا الحيّز من القصيدة تساوقًا بين الناس والغاب بين أنا الشاعر، وأنت المخاطب. يغدو توحّدًا بين تناقضات

الا نريد أن ندخل هنا في نقاش مع الذين درسوا جبران، وخاصة أولئك الذين تناولوا هذه القصيدة
 من قريب أو بعيد، ما نود الاشارة إليه هو التسرّع في الأحكام التي ديجها دارسو جبران حول
 رموز هذه القصيدة. أنظر على سبيل المثال لا الحصير.

ـــ غازي براكس، جبران خليل جبران، في دراسة تحليليّة تركيبيّة لأدبه ورسمه وشخصيته، دار النسر المحلق، بيروت ١٩٧٣.

ـــ توفيق صايغ، أضواء جديدة على جبران، بيروت، ١٩٦٦.

ـــ روز غريّب، جبران في آثارة الكتابيّة، دار المكشوف، بيروت ١٩٦٩.

ــ غَسَّان حالد، جبران الفيلسوف، مؤسَّسة نوفل، بيروت ١٩٧٤.

ــ ميخائيل نعيمة، جبران خليل جبران، مؤسّسة نوفل، بيروت ١٩٧١.

العالمين في سمفونيّة رعائيّة تشترك فيها عناصر الطبيعة الأربعة وحواس الانسان الخمس.

إِنَّ تَحَوِّل عالم الناس باتّجاه عالم الغاب، هو تحوّل الثقافة الى طبيعة بالمفهوم الأنتربولوجي للأشياء، أو إذا شئت هو تحوّل القاعدة التي تفرضها الحياة في المجتمع الى حرّية الغريزة ١٦. وصورة الغاب التي تتشكّل في هذا الحيّز من القصيدة، من اتّخاذ الغاب منزلاً دون القصور، وتتبع السواقي، وتسلّق الصخور، والتحمّم بالعطر، والتنشّق بالنور الخ. هي نقيض الصورة التي يمكن أن تتشكّل من عالم الناس، أظهرت في النصّ أم لم تظهر.

٣.٥ الصورة الحاضرة للغاب ها هنا هي الصورة المثال عند جبران في التعبير عن رغبة الانسان في التخلّي عن ثقافته، عن تاريخه، والعودة الى براءته الأولى، الى طينة الفطرة السليمة. لكنّ هذه الصورة المثال هي من حيث حركية المنطق الذي يشتل القصيدة حزمًا دلاليّة صورة لحظويّة في هناءتها، لأنّ أنفاق الخلد وخيوط العنكبوت ستلتف حولها في حركة مميتة. لقد أشرنا في مستهل هذا البحث، الى أنّ النموذج العشري للقصيدة يتشكّل من أربعة أبيات من البسيط تتحدّث عن عالم الغاب، ثم يلي هذه وتلك بيتان من مجزوء الرمل يمجّدان الغاب، لكنّ هذا النموذج في نهاية القصيدة يُبتر جزءاه الأسفلان، ولا يبقى سوى جزئه الأعلى كما أشرنا سابقًا يتحدّث عن عالم الناس بمعنى أنّ القصيدة تختتم كما افتتحت بعالم الناس لكنّ الافتتاح بعالم الناس عقبه ذكر الغاب، أمّا الاختتام فلم يعقبه اي ذكر لعالم الغاب.

و.٤ لا شكّ أنّ غياب عالم الغاب في نهاية القصيدة يُدخل الخلل على شكل القصيدة الخارجي، والداخلي في الآن نفسه، فعلى الصعيد الخارجي، غياب الأبيات التي تتحدّث عن الغاب يبتر الشكل النهائي للقصيدة كما قدّمنا. ويجد هذا الغياب تفسيره على الصعيد الداخلي في انهيار الشقّ الثاني من بنية المحاور، الشق الذي يقوم في تجسّدات عالم الغاب عبر الهناك، المتكلّم، والكلّ، والبقاء. إنّ غياب عالم الغاب عن نهاية القصيدة هو غياب لكلّ ما يمثل الغاب

J. COURTES: Lévi-Strauss et les contraintes de la pensée mythique, Mame, Paris 1973, : أنظر المجادة 1973.

من رموز تقدّمت الاشارة إليها، وغياب للقدرة الجبرانية على تحقيق هذه الرموز بالفعل.

وغياب الغاب الذي يتحصّل من الشكل الخارجي والداخلي للقصيدة ليس غياب القادر وإنّما هو غياب العاجز (فالذي يحيا بعجز فهو في بطء يموت: ب ١٩٩) غياب الذي حطّ عليه الدهر فسحقه.

٥.٥ تحوّل التناقض في نهاية «المواكب» بين عالم الغاب وعالم الناس الى تناقض بين عجز الأوّل وقدرة الثاني ولكن، هذه المرة، في صورة الدهر :
 لكنْ هو الدهرُ في نفسى أرَبٌ

فكلّما رُمت غابًا قام يعتذرُ

وللتقادير سُبُلٌ لا تغيرَها

والناس في عجزهم عن قصدهم قصرُوا

لا نغالي إذا قلنا إن إقرار جبران في نهاية المواكب بعجز القدرة الانسانية أمام قدرة الدهر ينقل التناقض من الحيّز الانساني الى الحيّز الميتافيزيقي بمعنى أنّ التناقض بين أنا الغاب وأنتم الناس، صار تناقضًا بين أنا جبران (كلّما رمت غابًا: ب ٢٠٢) وأنت الدهر، بين «أنا» جبران التي «تروم»، وبين الدهر تلك القوة العمياء التي تحدّ كل روم. ولا شكّ أنّ صراع جبران مع الانسان / عالم الناس والدهر / والقوى العمياء يتجلّى في المواكب بأجلى مظاهره عبر جدليّة تقف فيها الذات الجبرانيّة في مقابل ذات الانسان والدهر وقفة الند للند (القسم ما قبل الأخير من القصيدة) وتقف هذه الذات نفسها موقف العاجز أمام ذات الانسان والدهر في القسم الأخير من القصيدة.

هذا العجز في الذات الجبرانية عن تحقيق «غابها» عبر مقاتلة ذات الدهر يجعل من هذه الذات ذاتًا راغبة لكنها ليست قادرة وفاعلة، يجعل منها ذاتًا قدرية، لا ذاتًا متحرّرة حتى حدود التمرّد، الأمر الذي ينفي عن جبران على الأقل في المواكب صفة المتمرّد التي أعطاها له دارسوه. ويسقط عنه بعضًا من هالات القدسيّة التي خلعها عليه محبّوه من جرّاء خلط هؤلاء وأولئك بين جبران الانسان، وجبران الفنّان – الشاعر.

#### المواكب

الخَيرُ في النّاسِ مَصنوعٌ إذا جُبرُوا
 واَلشرُّ في الناسِ لا يَفنى وإنْ قُبرُوا
 رَاكثرُ النّاسِ آلاتٌ تُحرّكُها
 أصابعُ الدّهرِ يَوْمًا ثمّ تَنكسِرُ
 الصابعُ الدّهرِ يَوْمًا ثمّ تَنكسِرُ
 علا تقولَن هذا عالمٌ عَلمٌ
 ولا تقولَن ذاك السيّد الوقرُ
 عافضلُ النّاس قطعان يسيرُ بها
 صوتُ الرّعاةِ ومن لم يمشِ يَندثرُ

> 11 وما الحياة سوَى نَوْم تُراوِدُهُ أحلامُ مَنْ بمرادِ النّفس يأتمرُ 17 والسرّ في النّفس حزْن النفس يسترُهُ فإن تولّى فبالأفراح يَستترُ 17 والسرّ في العيش رغدُ العيش يحجبُه فإن أزيلَ تولّى حجبُهُ الكَدَرُ 14 فإن ترَفّعتَ عن رَغدٍ وعَن كَدَرٍ جاورتَ ظلَّ الذي حارَتْ به الفِكَرُ

١٥ ليسَ في الغاباتِ حزْنٌ لا ولا فيها الهُمورَمُ ١٥ ليسَ في الغاباتِ حزْنٌ لا مِلاً فيها الهُمورُمُ السّمورُمُ السّمورُمُ السّمارِ اللهُ السّمارِ اللهُ السّمارِ اللهُ السّمارِ اللهُ السّمارِمُ السّمارُمُ السّمارِمُ السّ

و مسن ثناياها النّجسومْ نَ فالغِنا يَمحسو المِحَسنْ ى بَعد أن يَفنسي الزّمَسنْ

۱۸ وغيـومُ النّــفسِ تَبـــدو ۱۹ أعطِنــي النّــايَ وغَـــنّ ۲۰ وأنيــنُ النّــايِ يَبقــــى

الا وقل في الأرض مَن يَرْضَى الحياة كَا تأتيهِ عَفوًا ولم يحكم به الضّجرُ ٢٢ لذاك قَد حوّلوا نهرَ الحياةِ إلى أكواب وَهُم إذا طافوا بها خدرُوا ٢٣ فالنّاسُ إن شربُوا سُرّوا كَانّهُمُ رَهنُ الهوَى وعلى التخديرِ قد فُطرُوا ٢٤ فذا يُعرْبِدُ إنْ صَلّى وذلك إذا أثرَى وذلك بالأحلام يختمِرُ ٢٥ فالأرضُ خمّارةٌ والدّهرُ صاحبها وليس يرضّي بها غير الألى سكرُوا ٢٦ فإن رَأيتَ أخا صَحوٍ فقل عَجَبًا!

مسن مُسدام أو خيسالْ غير إكسيسر الغمسامْ وحَلسيبٌ للأنسامْ بلغسوا سسنّ الفِطسامْ فالغِنسا خيسرُ الشسرابُ بعسد أن تفنى الهضابُ

۲۷ ليسَ في الغاباتِ سكرٌ ٢٨ فالسواقي لسيس فيها ٢٩ إنّما التّخديرُ ثيرٌ ٣٠ فايدا وماتسوا وماتسوا ٣١ أعطِني النّاي وغَسنَ ٣٢ وأنيسنُ النّاي يَبقسى

٣٣ والدّينُ في النّاسِ حقلٌ ليس يزْرَعه غيرُ الألى لهمُ في زَرْعِهِ وطَرُ ٣٤ مِن آمِلٍ بنَعيم ِ الخلدِ مبتشر ومن جهُولٍ يخافُ النّارَ تَستعرُ ٣٥ فالقوْمُ لوْلاً عقابُ البعثِ ما عَبدوا ربَّا ولولا النّواب المُرْتجى كَفَرُوا ٣٦ كأنّما الدّينُ ضَرْبٌ من مَتاجرهم إن واظَبوا رَبحوا أو أهملوا خسرُوا

٤٣ والعدل في الأرض يُبكي الجنّ لو سمعوا به ويستضحك الأموات لو نظرُوا
 ٤٤ فالسّجنُ والمَوْتُ للجانينَ إن صَغرُوا والمَحدُ والفخرُ والاثراء إن كبرُوا
 ٥٤ فسارق الزّهرِ مذمومٌ ومحتَقَرٌ وسارق الحقل يُدعى الباسلُ الخطرُ وقاتلُ الجسمِ مَقتولٌ بفعلتِه
 ٢٦ وقاتلُ الجسمِ مَقتولٌ بفعلتِه
 وقاتلُ الرّوح لا تدري به البَشَرُ وقاتلُ الرّوح لا تدري به البَشَرُ

لا ولا فيها العقـــــابْ ليسَ في الغاباتِ عدْلٌ ٤٧ ظلَّهُ فَوْقَ التَّرابُ فإذا الصفصاف ألقسي ٤٨ بدعـــة ضــد الكتـــاب لا يَقُولُ السّرو هـذي 49 إن رأتـــه الشـــمسُ ذابُ إِنَّ عدلَ النَّاسِ أَللَّجُ فالغنا عَدل القلوبُ أعطنسي النّاي وغَـنّ 01 بعد أن تَفنسي الذَّنسوبُ وأنين النّاي يَبقى 0 4

٥٥ والحق للعزم، والأرواح إن قويتُ سادتُ وإنْ ضَعفتُ حلّتُ بها الغِيرُ عنه ففي العَرينَةِ ريحٌ لَيسَ يقربُهُ بنو التّعالبِ غابِ الأسدُ أم حضرُوا بنو التّعالبِ غابِ الأسدُ أم حضرُوا وفي الزّرازير جُبنٌ وهي طائرة وهي تحتضرُ وهي البزاةِ شموخٌ وهي تحتضرُ ٢٥ والعزْمُ في الرّوحِ حقّ ليس ينكرُهُ عزم السّواعد شاء النّاس أم نكرُوا عزمُ السّواعد شاء النّاس أم نكرُوا وقوم إذا ما رَأُوا أشباهَهم نَفَرُوا قوم إذا ما رَأُوا أشباهَهم نَفَرُوا

ليسَ في الغاباتِ عـزُمٌ لا وَلا فيها الضّعيــف م و فإذا ما الأسدُ صاحت لم تقــلْ هــذا المخيــف عن عزم النّاسِ ظِـل في فَضـا الفِكــر يَطــوف و م النّاسِ ظِـل في فَضـا الفِكــر يَطــوف عن النّاسِ تَــبلى مشـــل أوراق الخريــف ١٦٠ وحُقوق النّاسِ تَــبلى مشـــل أوراق الخريــف ١٢٠ أعطِنـي النّايَ وغَـن فالغِنـا عَــزُمُ النّفــوس ١٣٠ وأنيـن النّاي يَبقــى بعـد أن تفنــى الشّمــوس ١٣٠ وأنيـن النّاي يَبقــى بعـد أن تفنــى الشّمــوس

العلم في النّاس سبل بَانَ أَوّلها والعلم في النّاس سبل بَانَ أَوّلها والقَدَرْ العلم حلم إنْ ظفرْتَ به وافضلُ العلم حلم إنْ ظفرْتَ به وسرتَ ما بينَ أبناء الكرَى سخرُوا عن وَأَيتَ أَخا الأحلام منفردًا عن قَوْمه وهو مَنبُوذٌ ومُحتَقَرُ الله عن قَوْمه وهو مَنبُوذٌ ومُحتَقَرُ العلا في عَجْبه عن النّبي وبُرْدُ العلا يحجُبه عن النّبي وبُرْدُ العلا يحجُبه عن النّب عن النّب عن النّبا وساكنها وهو الغريب عن الدّنيا وساكنها وهو المنجاهر لام النّاسُ أو عذرَوا وهو المنجاهر لام النّاسُ أو عذرَوا

#### ٦٩ وهوَ الشديدُ وإن آبدى ملاينة وَهوَ الْبَعيدُ تدانَى الناسُ أَمْ هجرُوا

لا ولا فيها الجهوب ولَّ لم تقول هذا الجليل لل كفير البحليات في الحُقُولُ من ورا الأفق يَرُولُ فالغِنا الخيار العلوم النجوم بعدد أن تطفا النجوم

٧٠ ليسَ في الغاباتِ علم ٧١ فإذا الأغصانُ مالَتُ ٧٢ إنَّ علمَ النّاس طُرَّا ٧٣ فإذا الشمسُ أطَلَت ٧٤ أعطِني النّاي وغَننَ ٧٥ وأنينُ النّاي يَبقى

٧٦ والحرُّ في الأَرْض يبني من منازعِهِ سجنًا لهُ وهوَ لا يدري فيؤتسَرُ ٧٧ فإنْ تحرَّر من أنباء پجدَتِهِ يظل عبدًا لَمن يهوَى ويَفتكِرُ ٧٨ فهو الأريبُ ولكن في تصلّبهِ حتى وللحق بُطلٌ بل هوَ البَطَرُ ٧٩ وهو الطّليقُ ولكنْ في تَسَرَّعِهِ حتى إلى أوج ِ مَجدٍ خالِدٍ صِغَرُ

> ٨٦ واللطفُ في الناس أصدافٌ وإن نعمتُ أضلاعها لم تكن في جَوْفها الدُّرَرُ

٨٧ فمن خبيثٍ لهُ نفسان : واحدةٌ منَ العَجينِ وأُجرى دونَها الحجَرُ ٨٨ ومن خَفيفٍ ومن مستأنثٍ خنثٍ تكادُ تُدمي ثَنايا ثُوبه الابَرُ ٨٩ واللطفُ للنَّذلِ دِرْعٌ يَستَجيرَ به َإِن رَاعَهُ وَجَلٌ أَو هَالَهُ الخَطَرُ ٩٠ فإنْ لَقيتَ قويًّا لَيْنًا فيهِ
 لأعين فَقدتْ أبصارَها البصَرُ

ليسَ في الغابِ لَطيفٌ لينسمه ليسم الجبسان في جــــوار السّنديــــانْ فغُصونَ السانِ تَعْلُسو حّلّـــةً كالأرجـــوانْ وإذا الطاووسُ أعطي فيــــهِ أَمْ فيــــبهِ افتتــــــانْ فهوَ لا يدري أحسنٌ فالغِنسا لطسف الوَديسع أعطِنسي النّايَ وغِنّ وأُنِيــنُ النَّــايِ أَبقَــــى مــن ضَعيـف وضَليـــغ

> ٩٧ والظرفُ في النّاس تمويةٌ وأبغضُهُ ظرْفَ الْأَلَى فِي فَنُونِ الاقتدا مهرُوا ٩٨ من مُعجَبِ بأمورٍ وهوَ يَجهَلُها وليسَ فيها لهُ نَفْعٌ ولا ضَرَرُ ٩٩ ومن عَتيِّ يرَى في نَفسِه ملكًا في صَوْتِها نَغَمٌّ فِي لَفظِها سُوَرُ ١٠٠ ومن شَموخ ٍ غَدَتْ مراتَه فَلَكًا وظِلُّهُ قَمَرًا يَزْهُو ويَزْدَهُرُ

ظَرْفــه ضعــف الضّئيــــلّ ما بها سقـمُ العليـــلِ

١٠١ ليسَ في الغابِ ظَريفُ ١٠٢ فالصُّب وهي عَليك ١٠٣ إِنَّ بِالْأَنْهَارِ طَعْمًا مَشْلَ طَعِهِ ٱلسَّلْسَبِيالُ

94

9 2

90

97

١٠٤ وبها هَــوْلٌ وعَــزْمٌ يجرفُ الصّلـــدَ التّقيـــلْ
 ١٠٥ أعطِني النّـايَ وغَــن فالغِنـا ظــرْفُ الظّريــف
 ١٠٦ وأنيـنُ النّـايِ أبقَــى مِــنْ رقيــقٍ وكَثيــف

١٠٧ والحبُّ في الناس أشكالٌ وأكثرُها كالعشبِ في الحقلِ لا زهرٌ ولا ثمرُ الحبّ مِثلُ الرّاحِ أيسَرُهُ المدمن الخطرُ يُرْضي وأكثرُهُ للمدمن الخطرُ الرّاحِ اللهجسامُ موكبهُ إلى قادَتِ الأجسامُ موكبهُ إلى فراش مِنَ الأغراضِ ينتَحرُ الله ملك في الأسرِ مُعتَقَلَّ عادرُوا يأبَى الحياةَ وأعوانٌ له غدرُوا يأبَى الحياةَ وأعوانٌ له غدرُوا

الما ليسَ في الغاب خليعٌ يدّعي نبالَ الغرامُ المعالِمُ المعالِمُ الغيامُ الغيامُ المعالِمُ المع

### ١٢٠ فقلْ همُ البُهمُ ماتوا قَبلَما وُلدوا أنَّى دروا كنهُ من يحيي وما اختبرُوا

لا ولا فيها الرّقـــــيْث إذ تــرَى وجــه المغـــيبْ إنّ ذا شيء عجــــــيبْ عندنا الأمرر الغريب فالغِنــا خَيــرُ الجنــونْ مــن حَصيــفٍ ورَصِيــنْ

١٢١ ليسَ في الغاباتِ عدلِّ ١٢٢ ف إذا الغ زُلانُ جُ نُتُ ١٢٣ لا يَقولُ النَّسِرُ واهًــا ١٢٤ إنّما العاقلُ يدعي ١٢٥ أعطِنسي النَّسايَ وغَسنَّ ١٢٦ وأنيــنُ النّــاي ِ أبقَــــى

١٢٧ وقلْ نَسينا فخارَ الفاتحينَ وما نَنسَى المَجَانِينَ حتى يغمرَ الغمرُ ١٢٨ قد كان في قلب ذي القرْنين مجزَرَةٌ وفي حُشاشِةِ قِيسٍ هيكلٌ وقرُ ١٢٩ ففي انتصاراتِ هذا غلبةٌ خَفَيتٌ وفي انكسارات هذا الفوزُ والظفرُ ١٣٠ والحبّ في الرّوح ِ لا في الجسم نعرفُهُ كالخمر للوَحى لا للسّكر يَنعصرُ

غير ذكـــر العاشقيـــن وطغـــوا بالعالميـــن في أسامــــِي المجرِميــــــنْ ۱۳۶ فالهوَى الفضَّاحُ يُدعي عندَنا الفَتَّعِ المبينْ المُعَنِي الفَّوياءِ ١٣٥ أُعِطِني النَّايَ وغَبِنَ وانسَ ظليمَ الأقوياء ١٣٦ إِنَّمَا الزِّنْبَقُ كَاسٌ للنَّهِ لَكَ لا للدَّمَاء

١٣١ ليسَ في الغاباتِ ذِكرٌ فالألى سادوا ومسادوا 127 ١٣٣ أصبَحوا مثل حروف ١٣٧ وما السعادة في الدنيا سوَى شبح يُرْجى فإن صارَ جسمًا ملّه البشرُ الرّجى فإن صارَ جسمًا ملّه البشرُ ١٣٨ كالنّهر يركضُ نحو السّهل مكتدحًا حتى إذا جاءه يبطي ويَعتكِرُ ١٣٩ لم يسعِد النّاسُ إلّا في تشوّقهم إلى المنبع فإن صارُوا به فَترُوا إلى المنبع فإن صارُوا به فَترُوا الله المنبع فأن صارُوا به فَترُوا عن المنبع فأن في خلقه العَبرُ عن المنبع فقُل في خلقه العَبرُ

المَعْ وَعَلَيْهُ الرَّوحِ طَيَّ الرَّوحِ قَدَ خَفَيْتُ فَلَا المَظَاهِرُ تُبديها ولا الصُّورُ فلا المَظاهرُ تُبديها ولا الصُّورُ الحَد الكَمالِ تَلاشتْ وانقضَى الخبرُ حدّ الكَمالِ تَلاشتْ وانقضَى الخبرُ الحَد الكَمالِ اللَّشِتُ وانقضَى الخبرُ ومرّتِ الرّيحُ يَوْمًا عافَها الشّجَرُ اللهِ عن الرّوحِ تهويمٌ ولا سَمَرُ لم يَبقَ فِي الرّوحِ تهويمٌ ولا سَمَرُ اللّهُ الذّراتُ في جَسَدٍ المُتوى ولا هي في الأرواحِ تحتضَرُ المَّوى ولا هي في الأرواحِ تحتضَرُ المَالُ أَذِيالَ عاقلةً الشّرْقي فَتَنتشرُ اللّهُ وَمَرّ بها الشّرْقي فَتَنتشرُ اللّهِ وَمَرّ بها الشّرْقي فَتَنتشرُ

يسنَ نَسفس وجسدُ والنّسدى مساءٌ ركسدُ والنّسرَى زَهسرٌ جمَسدُ ظَسنَ لَيسلاً فرَقَسدُ فالغِنسا جسمَ ورُوحُ مسن غَبسوقٍ وصَبسوحُ ۱۰۶ لم أجد في الغابِ فرْقًا
۱۰۰ فالهَـوا مَـاءٌ تَهـادى
۱۰۲ والشّـذا زَهـرٌ تمادى
۱۰۷ وظـلالُ الحورِ حـورٌ
۱۰۸ أعطِني النّـايَ وغَـنَ

البلوغ فتستعلى وينغمرُ حتى البلوغ فتستعلى وينغمرُ البلوغ فتستعلى وينغمرُ الجيمام سوَى عهدِ المخاض فلا سقطٌ ولا عسرُ ١٦١ لكنّ في النّاس أشباحًا يُلازِمُها عقمُ القِسيّ التي ما شدّها وترُ ١٦٣ فهيَ الدّخيلَةُ والأرواحُ ما وُلدتُ من القفيلِ ولم يحبل بها المدَرُ من القفيلِ ولم يحبل بها المدَرُ من نبت بلا أرج من نبت بلا أرج من نبت بلا أرج مطرُ على الأرض من نبت بلا أرج مطرُ

لا ولا فيها الدّخيييلُ حفيظتُ سير النخييلُ عصن قَفييرٍ وحُقيولُ صيغَ مِن معني الخمولُ فالغِنيا جشم يسيلُ مسن مسوخ ونغيولُ مسن مسوخ ونغيولُ

١٦٥ ليسَ في الغابِ عَقيمٌ ١٦٦ إنّ في التمسرِ نسواةً ١٦٧ وبقرْصِ الشّهدِ رَمنزٌ ١٦٨ إنّما العاقسرُ لَفسظُ ١٦٨ أعطِنسي النّسايَ وغَسنَ ١٢٩ وأنيسنُ النّسايِ أَبْقَسى

١٧١ والموتُ في الأرض خاتمةٌ وللأثيريّ فهوَ البَدءُ والظّفَرُ ١٧٢ فمن يُعانقُ في أحلامِه سَحَرًا يَيقَى ومَن نامَ كلَّ اللّيل يَندثرُ ١٧٣ ومن يلازمُ ترْبًا حال يَقظتِهِ يعانق التربَ حتى تخمد الزُّهرُ ١٧٤ فالمُوْتُ كالبحر، منْ خفّتْ عناصرهُ يجتازُه، وأخو الأثقالِ يَنحدِرُ

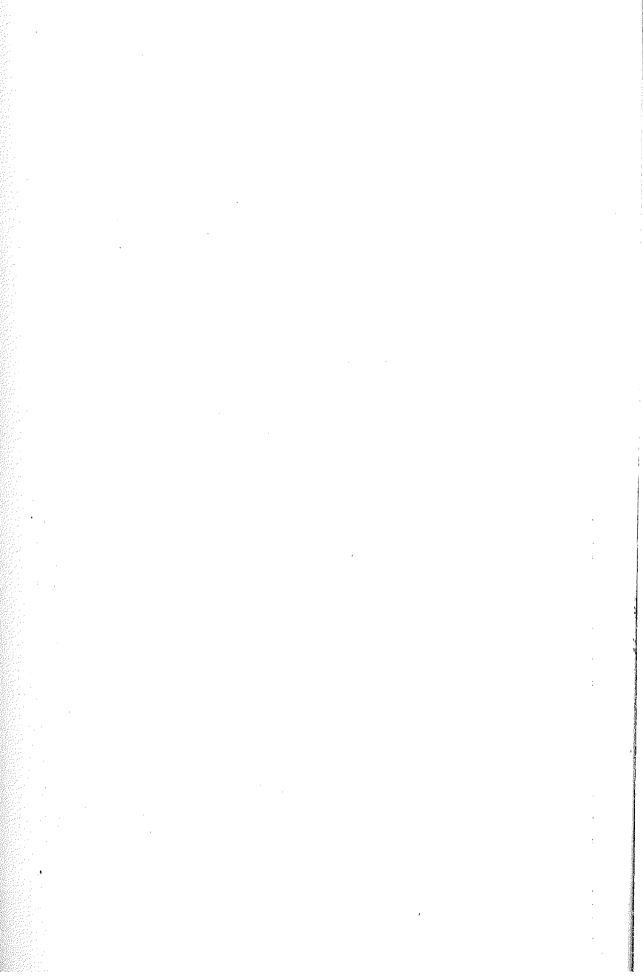
وانسَ ما قالتُ وقلتَا أعطِنسي النَّسايَ وغَسنَّ 141 فأفِ دْنِي مِ فَعَلتَ الْفَصُ وَرْ إنّما النطق هباءً 144 هل تخِذتَ الغابَ مثلي ١٨٣ وتَسَلَّ قَتَ الصَّحَ ورْ؟ فتَتَبُّ عِن السَّواقي 112 وَتَنُشَّ فَتَ بِنُ إِنَّ وَرُ ١٨٥ هل تخمَّمتَ بعطُسرِ في كــؤوس مــن لأثِيـــرْ؟ ١٨٦ وشربتَ الفجرَ خَمــرًا بين جفناتِ العسنَبْ ١٨٧ هُلُ جَلَستَ العصرَ مثلي كثرًيَّ السنَّقَبُ ولمن جـــاعَ الطّعـــامْ ١٨٩ فهي للصّادي عُيُسونً ١٩٠ وهيّ شهدٌ وهيَ عطرٌ ١٩١ هل " فرَشت العشبَ ليلاً ناسیًا ما قد مَضَدی؟ ١٩٢ زاهدًا في ما سيأتي مؤجُد في مسمَدعاتُ ١٩٣ وسكـوتُ اللّيــل ِ بحرّ ١٩٤ وبصَدرِ اللَّيلِ قَلَّ ١٩٥ أعطِني النَّايَ وغَنَّنَ ١٩٦ إنَّما النَّاسُ سُطُورٌ كَتِ بَاء لكِ الْمِ

في اجتماع وزحام واحتجاع وزحام واحتجاج وخصام وخصام وخياج وخصاح وت وخصام وت وخصام وت وخصام وت و في بطع يمروث

۱۹۷ ليتَ شعري أيّ نفع ِ ١٩٨ وجــدالِ وضَجيــج ِ ١٩٨ كلُهـا أنفـاقُ خُلْــد ٍ ٢٠٠ فالـذي يحيـا بعَجــز

٢٠١ العيشُ في الغابِ والأيّامِ لو نُظمتْ
 في قبضتي لغدتْ في الغابِ تَنتشرُ
 ٢٠٢ لكنْ هو الدَّهرُ في نَفسي لهُ أَرَبُ
 فكُلما رُمتُ غابًا قامَ يَعتَذِرُ
 ٢٠٣ وللتّقاديرِ سُبلٌ لا تُغيّرُها
 والناس في عجزهم عن قصدهم قصرُوا

من المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران العربية، مكتبة صادر، بيروت ١٩٥٥.



## « تطبيق ألسني قصيدة أمعاء لشوقي أبي شقرا

```
أمعاء
أمعاء
التجرح نفسي، بزجاجك، تفتّش بطني بسكّينك
المعالي للكمنجة، للربابة.
ب
عروق رقبتي قنوات كهرباء، فضّة لحشو الأضراس
المتسوّسة، لمرور الماء الساخن من طابق الى طابق
```

٥ لبهلوان من حارة الى حارة.

ج 7 أظافري المسحوبة تخدم الأمم المتّحدة، مراوح للسيّدات، ٧ طبليّات للفقراء يلعبون أو يأكلون أو يتزوّجون ٨ من ألف الى باء.

٩ يداي المقصوصتان للأفران. وعظامي خبرٌ ومناقيش
 ١٠ وعكّازة. وبراءتي في الصور، في الخواطر يحسدني
 ١١ الملاك جبريل.

من كتاب يتبع الساحر ويكسر السنابل راكطًا للموق أبي شقرا

ه النهار، بيروت ؟ نيسان ١٩٧٨.

كتب الكثير عن الشعراء الذين ارتبطت اسماؤهم بمجّلة شعر، لكن قلّة هم الذين كتبوا عن شعر هؤلاء. يعود السبب في ذلك، كا نرى إلى المقولات الأدبيّة التي ما زالت تسيطر على أوضاعنا الأدبيّة منذ مطلع القرن وحتّى أيّامنا هذه. فالشعر تبعًا لهذه المقولات مرآة تعكس هموم الشاعر النفسيّة، وأزماته الاجتاعيّة، وأوضاعه التاريخيّة. نحن لا ننفي أنّ الشعر يحمل همومًا من نوع خاص، نحن لا ننفي أنّ الشعر يحمل رؤيا ويهدف الى كتابة العالم كتابة جديدة. لكنّ ما ننفيه ونريد أن نتخلص منه هو مفهوم المرآة العاكسة الذي أعطي للشعر. لذلك سنرى أنّ قراءتنا لقصيدة «أمعاء» التي يضمّها ديوان شوقي أبي شقرا يتبع الساحر ويكسر السنابل راكطًا تسير في خط معاكس الاتجاهات التي ذكرنا. فنحن نطرح كمعطى للتحليل، أنّ القراءة الألسنية لكل جوانب النصّ الشعري هي الشرط الضروري لقراءاته التاريخيّة. بكلمة أخرى نعتبر القراءة الشاملة لبنية النصّ الداخليّة المعوّل الأساسي لقراءته الخارجيّة.

يُعتبر شوقي أبي شقرا من بين الشعراء المحدثين الأكثر ارتباطًا بالتراث اللبناني، والأفضل تعبيرًا عنه، سواء جاء هذا التعبير مبسّطًا أو معقّدًا. فهو على عكس الشعراء المحدثين لا يحمل همومًا حضاريّة، أو ميتافيزيقيّة، أو أيديولوجيّة، وإنّما يحمل همومًا محليّة تتجذّر في تربة الجبل اللبناني، وتنفلش على إسفلت المدينة اللبنانيّة، لتعانق في ما بعد عالميّة الحسّ الانساني.

وتجذّر شوقي أبي شقرا في التربة اللبنانيّة هو الذي يجعل من شعره قريبًا الى اللبناني أكثر من غيره. فهو وإن اختلف عن مارون عبّود، وأمين نخلة، وفؤاد سليمان، لا شك أنّه يحمل شميمهم، من خلال لغة يتداخل فيها الأسطوري بالعلمي والواقعي بالسوريالي، والواعي باللاواعي.

قصيدة شوقي أبي شقرا يتبع الساحر ويكسر السنابل راكضًا تحتوي على مقاطع عدّة. نكتفي بقراءة مقطع واحد منها هو «أمعاء»، لكن نشير قبل مباشرة القراءة أنّ كلّ أثر أدبيّ مهما كان نوعه يتكوّن من نظام مغلق على ذاته، ونذكر أيضًا أنّ الأثر الشعري لا يغلّب مستوى التأليف على بقيّة المستويات كما الحال في الأثر القصصي، وإنّما يتجمّع على ذاته، ويوزّع قدراته

#### ۲. تحلیل مقطعی

يتكون نص «أمعاء» من أحد عشر بيتًا تتوزَّع في أربعة مقاطع (أنظر الترقيم العددي والأبجدي) نلاحظ في المقطع ألف من الناحية الصوتيَّة، توازيًا صُوتيًّا بين الشُّقُّ الأوّل من البيت الأول، والشقّ الثاني منه. فالتاء التي يفتتح بها البيت الأوّل (تجرح) وهي صوت أسناني لثوي شديد، تجد صداها في الشقّ الثاني من البيت نفسه (تفتّش)، والجيم التي تعقب التاء في البيت الأوّل، وهي صوت غاري مركب تجد صداها مرّتين في الشقّ الأوّل من البيت نفسه مرتين متتاليتين، والياء التي تأتي في الكلمة الثانية من البيت الأوّل (نفسي) وهي صوت غاري متوسَّط تجد صداها في الكلمتين الأخيرتين (بطني، سكَّيْنك) والكاف التي تنهي الشقِّ الأوّل من البيت الأوّل (زجاجك) وهي صوت طبقى شديد تجد صدًى لها في نهاية الشقّ الثاني من البيت الأوّل. إِنَّ الأصوات الأربع التي ميّزناها عن غيرها في الأصوات، هي التي تحدث نوعًا من الموسيقي الداخليّة للبيت. موسيقي تستعيض عن الايقاع العمودي المعروف، الارتفاع القائم على التوازي بين عدد من الأصوات المكرّرة والموزّعة توزيعًا هرمونيًّا. أمَّا البيت الثاني من المقطع ألف فيرتبط صوتيًّا بالبيت الأوّل من حيث استكمال صوتي الياء والتاء في البيت الأوّل. ونلاحظ في المقطع ألف من الناحية التركيبية (صرف، نحو) أنَّ التوازي على مستوى الأصوات يستكمل ابعاده على مستوى بناء الكلمة ونموها فالشق الأوّل من البيت يتألّف من فعل + فاعل (مستتر) + مفعول به + جار ومجرور + مضاف إليه، والشقّ الثاني من البيت نفسه يتألّف أيضًا من البنية نفسها بالتمام. هذا التوازي بين شقّى البيت يمتدّ الى البيت الثاني اذا اعتبرنا أنّ الجملة الظاهرة وأمعائي للكمنجة، للربابة، متحوّلة عن جملة عميقة هي (تجعل أمعائي للكمنجة) (تجعل أمعاني للربابة) ونلاحظ في المقطع ألف من الناحية الدلاليّة التضاد الناشيء بين وحدتين معنويّتين صغيرتين (مونمين) يعتلّ عليهما صوت التاء والياء. فالتاء تفرض وجود الآخر، وإن كان كافيًا من الناحية التركيبيّة والياء تفرض لا بل تدلُّ على وجود الأنا، أنا الشاعر. وهكذا بين أنا الشاعر المتكلُّم، وأنت المخاطب الغائب يتحدّد محور القصيدة دلاليًّا ويتفرزن. محور قوامه أنا مجروحة في نفسها وجسدها (بطني) وأنت جارح بزجاجك وسكّينك نفس الأنا

يتميّز المقطع باء من الناحية الصوتيّة ببروز صوت القاف وهو صوت غاري حلقي شديد، وصوت السين وهو صوت أسناني لثوي رخو. والقاف تتكرّر أربع مرّات في الشقّ الأوّل من البيت الثالث إذا اعتبرنا أنّ الكاف وهي صوت طبقي شديد عندما تفخّم تغدو قافًا، وتلقى لها صدَّى في قافين أخريين ففي البيت الرابع (من طابق الى طابق) بعد أن يكون سبق هذا الصدي تكرار الصافرات والشينيات (ح، ش، س، خ) ويتميّز المقطع باء من الناحية التركيبيّة «بأنه الموسيقي الصوتيّة التي تنبعث بفعل التوازي بين بعض الأصوات يرفدها توازِ آخر على مستوى التركيب: بنية الجملة تتكوّن من مبتدأ + مضاف إليه + خبر مبتدأ + جار ومجرور. هذه البنية تتكرّر أربع مرَّات إذا اعتبرنا أنَّ الشق الثالث والرابع من المقطع موضوع التحليل متحوَّلانَ عن جملتين عميقتين هما (عروق رقبتي قناة لمرور الماء) و (عِروق رقبتي حبال لبهلوان). ويتميّز المقطع ياء من الناحية الدلاليّة بأنّ الأنا والأنت اللتين تكوّنان طرفي البنية الأساسية لعالم المعنى غابت إحداهما (الأنت) وبقيت الأنا في حضورها الجسدي معًا (لاحظ المفهوم الديني للانسان عند أبي شقرا) حضور يتمظهر في عروق الرقبة التي لا يمكن الا أن ترمز الى الكلام الذي يكهرب كلام الأنت كلام الآخرين ويملأه بالنور، عفن الآخرين بالفضّة، ويبعث الخصب في فضائهم، والزهو في جاراتهم.

الخصب في فصافهم، والزهو في جرابهم. يختص المقطع جيم من الناحية الصوتية ببروز الأصوات الأسنانية اللثوية يختص المقطع جيم من الناحية الصوات تخرج كلّها من مقدّمة الفم حاملة معها الهواء الى الخارج تارةً بشدّة وتارةً برخاوة فتخلق نوعًا من الايقاع المتفاوت بين الجهر والهمس، بين العلو والانخفاض. ويختص المقطع جيم من الناحية التركيبية بأنه يبرز البنية التركيبية في المقطع السابق ويؤكّد حضورها تكرارًا. التركيبية بنانه يبرز البنية التركيبية في المقطع السابق ويؤكّد حضولها لله + خبر + فالبنية هنا، كما في المقطع السابق تتألّف من مبتدأ + مضاف إليه + خبر + جار ومجرور. وما يظن أنه استثناء في البقية الباقية من المقطع نفسه لا يلبث أن يستوي عندما تعاد كتابته في العمق حيث تجد

أظافري المسحوبة مراوح للسيّدات أظافري المسحوبة طبليّات للفقراء أظافري المسحوبة طبليّات للشعب، للأكل، للتزلّج.

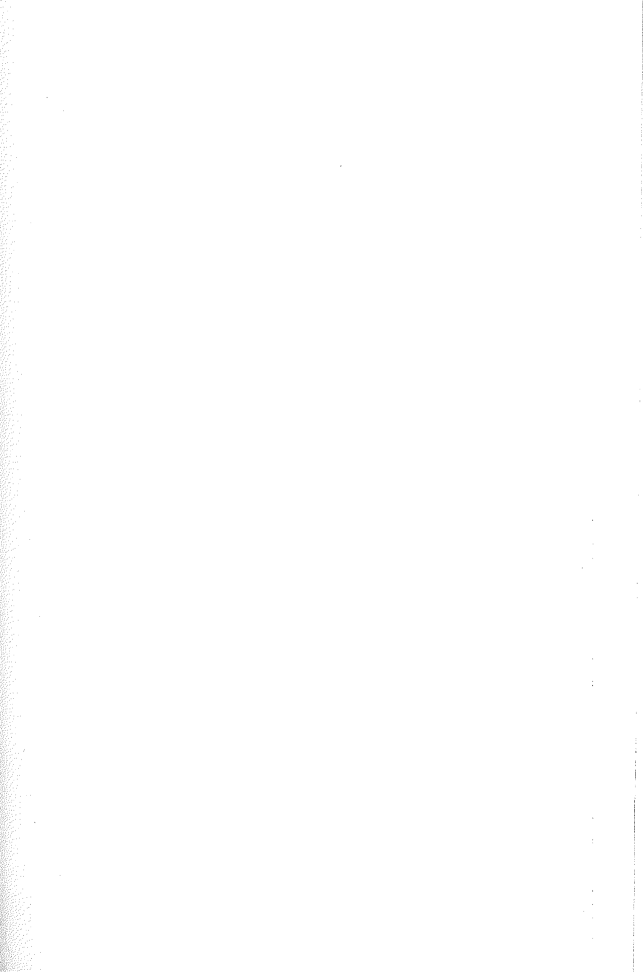
يختص المقطع جيم من الناحية الدلاليّة بأنّه توسّع في الحقل الدلاليّ للمقطعين السابقين فالأنا هنا تحوّلت من بعث النور في الظلمات، وملء الفراغ في الكلمات وبعث الخصب في الفضاء وتنضيده، الى أنا خادمة، مريحة تزرع اللعب، وتنشر القوت، وتوزّع الطّهر على الناس.

يتميّز المقطع دال من الناحية الصوتيّة بتوزيعه الموسيقي القائم على ثلاث وقفات في حين أنَّ المقاطع السابقة تقوم على وقفة واحدة بمعنى أنَّ السلَّم الموسيقي لتناغم الأصوات في المقاطع موضوع التحليل، فالتدرّج مقطوع بفعل النقاط الناتئة التي يحدّها صوت النون اللثوي السائل وصوت التاء الأسناني اللثوي، وصوت اللام اللثوي السائل. ويتميّز المقطع دال من الناحية التركيبيَّة بأنَّه يحتوي في الآن نفسه على البنية التي يتكوّن منها المقطعان باء وجيم وهي مبتدأ + مضاف إليه + خبر مبتدأ + جار ومجرور، البنية التي يتكوُّن منها المقطع ألف وهي فعل + فاعل + مفعول به. ويتميّز المقطع دال من الناحية الدلاليَّة باحتوائه على البنية الدلاليَّة التي يتكوَّن منها المقطعان باء وجيم والبنية التي يتكوّن منها المقطع ألف فأنا الألفُّ هي عالم النفس والجسد، وعالم الدال عالم النفس (الصور والخواطر) والجسد (يداي وعظامي). أمّا أنا الباء والجيم فهي أنا جسديّة (عروقي أظافري) وعالم الدال فيه الأنا الجسديّة أيضًا (يداي وعظامي) لا شكّ أنّ التوازي بين المقاطع على مستوى الدلالة هو الذي يعطي للقصيدة لحمتها البنيويّة التي تتشكّل مِن (أ، ب، ج) يقابلها (ب، ج، أ) ويحدّد جدليّة عالم المعنى فيها الذي يتشكّل من أنا = كمنجة، ربابة، كهرباء، فضّة، قناة، حبال، خادم، مريح، خبز، عكّاز، وأنت = زجاج، جارح، سكّين، مفتّش، ساحب أظافر، قاصّ يدين.

هكذا يتضح لنا أنّ التوازي بين مقاطع قصيدة «أمعاء» الأربعة على مستوى الأصوات والتراكيب والدلالات تواز محوراه الأنا والأنت. أنا الشاعر البريء في الصور والخواطر، وأنت الرقيب القاص، بأظافرك وسكّينك. كا يتضح لنا أنّ البراءة ونقيضها النجاسة يكوّنان البنية الأساسية لعالم المعنى عند

شوقي أبي شقرا. بنية يمكن انطلاقًا من طرفيها البراءة والنجاسة أن نفسر الكثير الكثير من معالم شعر شوقي أبي شقرا في قصيدته يتبع الساحر ويكسر السنابل الكشا.

الابداع الأدبي في نصوص



# ، فرويد والابداع الأدبي

جان لوي بودري

[يعتبر جان لوي بودري J.L. Baudry من أبرز أعضاء جماعة تل كيل Tel quel الفرنسية التي عُرفت في السبعينات بطليعيّتها في مجال القصّة والشعر، والنقد الأدبي. ودراسته التي ننقلها الى العربيّة ترسم الخطوط الكبرى لمفهوم فرويد للابداع الأدبي في ميدان القصّة والشعر. مفهوم يثير الكثير من التساؤلات حول العلاقة النفسيّة بين المبدع وصنيعه الفنّي].

إنّ الأثر الذي خلّفه اكتشاف فرويد، بإضفاء الأهميّة والحداثة على التحليل النفسي، ظلّ بالنسبة لمعظم الذين جاؤوا من بعده مهملاً، وغير مفهوم، أو على الأقل، ظلّ في حدود التأويل السيّء، نظرًا لذلك الوسواس المركزي الذي تسلط على الفكر الغربي، وعلى فرويد نفسه، وسواس [الاحتكام] «الى الفرد، وعدم القدرة على التفكير عامّة خارجه. لكنّ فرويد منذ أن بدأ العمل على العصاب névrose أكّد أنّ هناك ضياعًا للنص، ضياعًا يعود بالدرجة الأولى الى التنظيم الكبتي répressive للمجتمع ١. كما تبيّن أنّ يعود بالدرجة الأولى الى التنظيم الكبتي répressive للمجتمع ١. كما تبيّن أنّ النصّ الضائع يمكن العثور عليه مجدّدًا لكن بشكل مشوّه (لفظة، على كلّ

<sup>\*</sup> الفكر العربي المعاصر ك1 ك٢ ١٩٨٣.

١. أن يكون هذا الكبت أمرًا محتمًا أم لا، ذلك مشكلة أخرى. لكن من المهم الملاحظة أنّ هذا الكبت عند فرويد بتعظهر بعبارة «التخلّي» : الطفل مجبر على أن يتخلّى عن تحقيق رغباته (وتأجيلها)، كا أنّ هذه العبارة ذات صفة جوهريّة في الايديولوجيا المسيحيّة، وتشكّل السلاح المفضّل لدى الطبقة الحاكمة.

مُريبة لأنها تدفعنا الى الاعتقاد بوجود التجربة، واستمرار النص الأولى)، مشغول وخاضع لعمليّات مشابهة لتلك التي يخضع لها إنتاج النصّ الأدبي البحت. إنّ مفهوم «اللاوعي» الاجرائي المرتبط ببعض حالات النصّ، يساعد في الآن نفسه على تحديد مكان استعادة النصّ الضائع، وإواليّات التحوّل التي يخضع لها هذا النص. فمنذ الموجز [في علم النفس] يشير فرويد الى الاهتام الذي يوليه، لما يمكن أن يُسمّى بديناميّة النص؛ أي قضيّة تدوينه وإبانته، حيث يتمّ التعرّف على السمات الخاصّة بالكتابة: أي «الأثر»، «الانفعال العصبي»، «وفوات الأوان» ٢. إنّ تفسير الأحلام، وعلم النفس المرضي للحياة اليوميّة هما قبل كلّ شيء تحاليل نصّية تسمح باكتشاف قواعد النصّ الضائع، كما تسمح باكتشاف قواعد النصّ الضائع، كما تسمح باكتشاف الترتيبات، والتوزيعات الجديدة التي ط أت عليه.

في الحقل الذي هو الحقل الخاص بالتحليل النفسي، أي في أحسن الحالات ذلك الحقل الذي يتعلق باستعادة النص الضائع بفعل نظام المجتمع الغربي، نظام التفكير، ونظام الاقتصاد ٣، أظهر فرويد، وقبل انتشار الألسنية، عن معارف لافتة للنظر حول إنتاج النص وديناميّته، وحول الزلقات والتحويرات، والتوظيفات النفسيّة التي يخضع لها النصّ من حيث هو نوع من التبادل لبعض العناصر الكامنة داخله (ارتداد عضوي، عوارض انتقال، واستبدال، إلخ.) يبدو هنا أننا تجاه كل الطرائق، كل الصياغات النصيّة التي يغدو فيها النصّ المكتوب (الأدب) المكان الميّز. ولا حرج أن نرى فرويد، يكشف بالتالي عن فهم للظاهرة الأدبيّة البحتة، يعادل الفهم الذي يبديه في تعاطيه مع النصّ «اللاواعي». صحيح أنّ فرويد هو قارىء مهووس لا يكلّ، كا يقول هو نفسه في [بحثه] عن ليونارد [دافينشي]. وهو من جهة ثانية يعرف كبرجوازيّي عصره المثقفين، أن يزيّن مراسلاته، ويخلّل كتاباته بمقاطع [أدبيّة] مناسبة. لكن هناك أكثر، هناك ذلك الشخص الذي ينتمي الى الأدب أوديب] والذي سيغدو واحدًا من المفاهيم الأساسيّة في التحليل النفسي، كا

J. DERRIDA: «Freud et la scène de l'écriture», in L'écriture et la différence : أنظر ٢٠. أنظر ٢٠. Seuil col «Tel quel»

Seuil, col, «Tel quel». ٣. يبدو جيّدًا أن كلّ حركة، كلّ نظام فكري محدّد بمستوى المعنى والحقيقة لا بدّ أن ينتج عنه ضياع النص.

هناك ومنذ تفسير الأحلام تحليل لشخص آخر في المسرح، هاملت، شخص بمقارنته بالأوّل [أي أوديب] يساعد في تبيأن الكبت المعزّز في مجتمعنا، والآثار العصابيّة النابعة منه.

إذا كان الأدب يشكّل نقاط استدلال ويؤكد فرضيّات البحث التحليلي، فلا بدّ بدوره ضروريّة أن يجعل من نفسه موضوع تساؤل. إنّ الاستمرار في الاتجاه ذاته قاد فرويد الى البحث أوّلاً في الأدب عن سند مثالي في البحث التحليلي (خاصّة وأنّ هذا النصّ قابل لأن يُقرأ من قبل جميع الناس)، وقاده بالتالي الى مُساءلة الأدب عن سبب هذا السَنَد، ومن ثم جعله واحدًا من عالات تحرّي «الفضول» التحليلي. ليس من المدهش إذًا، أن نلقى عند فرويد مفهومًا «للأثر» و «اللفنّان»، و «المبدع»، و «القاص»، و «الشاعر»، ومفهومًا «للأثر» وعمليّاته الابداعيّة، ومفهومًا للقراءة وللقارىء. فهذه المفاهيم هي في الواقع مرتبطة ببعضها بعضًا.

إِنَّ التعليقِ الذي كتبه فرويد حول غراديفا Gradiva للكاتب يانسن Jensen، هو أكثر من تحليل بسيط للأحلام والهذيان، ذلك أنَّه يطرح مشكلة نظريّة بشكل خاص. فمنذ السطور الأولى يعلن فرويد عن معطيات هذه المشكلة حين يقول «لقد استفاق الفضول يومًا بالنسبة للأحلام التي لم يُحلم بها أبدًا لكن نسبها القصّاصون لأشخاصهم الخياليّين. إنّ التفكير بإخضاع هذه الفئة من الأحلام للفحص يبدو مثيرًا وعديم الفائدة؛ لكنّ التفكير بهذا الموضوع من زاوية معيّنة لا شيء يبرّره. لكن فرويد سيكرّس جزءًا كبيرًا من عمله لتسويغ هذا التفكير. والسؤال الذي كان يتساءله فرويد يمكن صياغته بالشكل التالي. كيف يمكن لأحلام متخيّلة من قبل كاتب، ومنسوبة لضرورات وهميّة لشخص [في قصّته] قابلة للتفسير التحليلي كما هي الحال في الأحلام «الواقعيّة»؟ كيف يمكن أيضًا لأشخاص وهميين أن يوصفوا بشِكل يبدون فيه وكأنّهم خاضعون للقوى النفسيّة نفسها التي يخضع لها الأشخاص الواقعيُّون؟ يميِّز فرويد إذًا بين الواقع والخيال. إلَّا أنَّ تمييزه لا يمرّ عبر حدود علم النفس الكلاسيكي الذي يعتبر أنَّ الحلم هو من صنع الخيال، ولا يمكن بأيّ حال أن يوصف بالواقعي. يطرح فرويد إذًا الأحلام الواقعيّة ــ الأحلام التي يعيشها الانسان في الواقع ــ من جهة والأحلام المتخيّلة من جهة ثانية (إنّ الأحلام الواقعيّة تبدو وكأنّها لا تعرف مِكْبَحًا أو قوانين، فكيف بالحري بالنسبة للأحلام المتخيّلة حيث يبدو إنتاجها متحرّرًا من أيّ قيد). إنّ الحقل المفهومي لهذه القسمة ليس محدّدًا من حيث المنطلق. فهل المراد هو التناقض بين الوعي / واللاوعي؟ لكنّ إنتاجات القاص ليست بمنأى عن اللاوعي الذي يغطي دائمًا الانتاج الواعي. هل المراد هو الحالة التي تظهر فيها هذه الانتاجات، حالة النوم من جهة، وحالة اليقظة من جهة ثانية؟ ذلك ممكن، فنحن سنرى فيما بعد كيف يقيم فرويد لفظة وسيطة تساعد في الانتقال من أحلام الواقع الى أحلام الحيال. لكن من المهم أن نلاحظ، أنّ هذه القسمة تدع جانبًا ما يشترك به الاثنان معًا، أي خصيصتهما النصيّة التي تجعل من الكتابة — من النصّ المكتوب — قابلة ومن دون أية النصيّة التي تجعل من الكتابة — من النصّ المكتوب — قابلة ومن دون أية حاجة لوسيط للقراءة نفسها التي تجري في قراءة الأحلام [الواقعيّة]. كما أنّ هذه القسمة، القائمة على الموقع المركزي الذي يحتلّه «الفرد» هي التي أوجدت المتاعب لفرويد.

إن الفرق بين «الحلم الواقعي» و «الحلم المتخيّل» لا يؤكّد على التمايزات النصّية التي يمكن أن تظهر بمقارنة الحلمين ببعضهما بعضًا، أي بقراءة النصّ نفسه، وإنّما يؤكّد على حالة، وملكة (الخيّلة) تُنسبان الى «الفرد». بالمقابل، وانطلاقًا من التناقض بين الواقعي / والمتخيّل، وجد فرويد نفسه مضطرًا الى استعمال التوسطات عندما اعتبر أنّ الأحلام المتخيّلة قابلة للتفسير بالطريقة نفسها التي تفسر بها الأحلام الواقعيّة. وقد اعتمد أوّلاً \_ على مستوى شبه منظور \_ ومن دون مناقشة النظريّة التي ترى في الفنّ محاكاة [للطبيعة]. والمحاكاة تدخل في صلب الألفاظ التي نتج عنها سؤال فرويد: إذا كان والحاكاة تدخل في صلب الألفاظ التي نتج عنها سؤال فرويد: إذا كان الأثر والواقع يمكن أن يَحُلّ الواحد منهما مكان الآخر، من حيث أنهما مادّة

لمعرفة جديدة (التحليل النفسي) لم يتسنّ للقاصّ أن يلمّ بها، فهذا يعني أنّ الواحد يحاكي الثاني، وأنّ المحاكاة هي كاملة. لكن من أين يأتيه هذا الاتقان؟ وإنّ قرّاءنا لا بدّ لهم أن يكونوا قد دهشوا لرؤيتنا ونحن نعالج نوربار هانولد X. Bertgang وزويه برتغنغ Z. Bertgang في كلّ تعبيراتهما النفسيّة، في كلّ أعمالهما وحركاتهما، كشخصين واقعيّين وليس كمخلوقات من إبداع القاص». إنّ فرويد يتمسّك جدًّا بمطابقة الأثر [الأدبي] للواقع. وعندما يحسّ القاص». إنّ فرويد يتمسّك جدًّا بمطابقة الأثر [الأدبي] للواقع. وعندما يحسّ

بابتعاد الواحد عن الآخر، كما هي الحال في حالتين من الغراديفا، فايّه يسعى لأن يبيّن أنّ مخالفة الواقع غير موجودة، لأنّه من المكن أن نُوسّع دائرة الواقع ونهتم بالمصادر التي استقى منها القاص هذا الجزء من أثره. إنّ التوسّع في مفهوم الواقع ليشمل «اللاوعي» هو جوهري بالنسبة لفرويد كي يتمكّن من الابقاء على مفهومه الواقعي للفن. إنّ فرويد على كلّ حال، يعترف بوجود علاقة بين الأثر ومبدعه. وإذا ما أظهر الأثر شيئًا من المعرفة (معرفة تطرح إشكالاً بالنسبة لاستقاء صاحب المعرفة، المعرفة العلميّة بسبله الخاصّة)، فلا بدّ من نسبة هذه المعرفة الى «ذات» سواء أوعت هذه المعرفة أم لم تَعِها، أتعمّدت هذه المعرفة أم لم تتعمّدها، فإنّها مسؤولة عن توزيعها.

يمكننا أن نتساءل إذا كانت هذه المشكلة بالألفاظ التي تطرح بها، لا تكشف عن الأرضيّة ذاتها التي يقوم عليها العلم الذي يطرحها. أرضيّة ميتافيزيقيّة تقوم على ثنائيّة الواقعي / الخيالي، الاشارة والمعنى، المدلول والتمثيل، أرضيّة لاهوتيّة تقوم على رابط الخالق بمخلوقه، المسند بالمسند إليه عبر العلاقة التي تنصّ على أنّه، إذا كانت P تنتمي الى S فإنّ S لا يمكن أن تري الى جميع [العناصر] المسندة إليها؛ بكلمة أخرى، إنّ «الذات ليست هي أبدًا علّة النصّ، لكنها توجد قبله، من حيث هي المادة السببيّة والضروريّة لانتاجه، أرضيّة ايديولوجيّة. أخيرًا نظرًا لأنّ المفترَضات التي تدعم الخطاب [النفسي] لم تناقش بذاتها. إنَّ هذه المفترضات الايديولوجيَّة واللاهوتيَّة هي على كلَّ حال مسجّلة بوضوح في نصّ فرويد : «إنّ الشعراء والقصّاصين يعرفون عمّا بين السماء والأرض أشياء كثيرة لم تقدر بعد حكمتنا المدرسيّة أن تحلم بها. فهم في معرفة الروح أسيادنا، نحن عامّة الناس، ذلك أنّهم ينهلون من مصدر لم نستطع بعد أن نجعله في متناول العلم...» ويقول في مكان آخر : «هؤلاء العارفون المتعمّقون بالنفس الانسانيّة درجنا على تسميتهم بالشعراء». لكن ما أن يقبل الرابط، الرابط السببي، والانتمائي بين «الشاعر» و «القصّاص»، و «الأثر» حتى نجد فرويد يتردّد في تحديد السمات الخاصّة بهذا الرابط فهو إذا ما مال لاعتبار «الشاعر» «ذاتًا» مميّزة تقرب ذات الخالق من حيث وجودها بين السماء والأرض، وقدرتها على معرفة ما لا يعرفه بقيّة الناس، أي الجهلة، وتغدو من جرّاء ذلك محلّ تكريم هي أهل له، فإنه يمرّر مع ذلك جوابًا آخر: «لكنّ الحياة النفسيّة ليست حرّة بالقدر الذي نتصوّر. ولربّما كانت معدومة الحرّيّة. إذ أنّ ما نسمّيه في العالم الخارجي بالصدفة ينتهي بالحلول في قوانين، وما نسمّيه في الحياة النفسيّة بالنزوة يخضع أيضًا لقوانين لم نتحسّسها بعد بشكل واضح». في هذه النقطة يلمّح فرويد الى أنّ الأثر [الأدبي، أو الفني] هو موضوع للتطبيق العلمي وليس للمعرفة المتعذّرة الشرح، أو الفو طبيعي.

بين هاتين الامكانيتين، يقف فرويد مترددًا. فهو لا يستطيع أن يعتبر الانتاج الفتي كأي إنتاج نفسي آخر، لكن بالمقابل، إنّ الاشارات التي تدلّ على هذا التردد كثيرة. فهي تتبيّن من خلال الشكل الاستفهامي الذي اعتمده، والمقاطع التي يقطع انسيابها بسرعة. من هنا تكتسي لفظة جاهل كلّ معناها. إنّ محاولة فرويد تبدو فريدة في حَذَرها، وفي تقديرها للمشاهير. ولكنّ بطلنا نوربار هانولد، بما أنّه من صنع القاص، نريد أن نسأل هذا الأخير، بكلّ حياء، هذا السؤال: هل خضعت مخيلته لقوى أخرى غير قواها الذاتية؟ «سؤال خجول، سؤال حتى الآن يبقى من دون جواب (لكنّ هذا السؤال افترضه آنفًا فرويد، عندما تحدّث عن وحدة الحياة النفسية، والقوانين التي تقوم عليها) لكنه يشير الى قصد خفي يعبر عن الطريقة التي سيستعملها التي تقوم عليها) لكنه يشير الى قصد خفي يعبر عن الطريقة التي سيستعملها فرويد، سؤال ملح يمكن صياغته بأشكال مختلفة : ما هي المعرفة التي يملكها القاص؟ ما هي علاقتها بالعلم (القديم، والتحليل النفسي الكلاسيكي، والحديث)؟

إنّ فرويد، وهذا يجب ألّا يُنسى، يسعى لتحقيق شيء من الشرعية لطريقته التحليلية، ولنتائجها باستعمال الآثار الخيالية، ويمنّي نفسه بالوصول الى تحقيق نظراته حول «اللاوعي» والحلم باستنتاجات تفرضها دراسة الآثار الأدبية. هذا التأكيد هو ولا شك على درجة عالية من الأهميّة، وذلك لأسباب منهجيّة : فما يقوم به التحليل النفسي على صعيد التحليل يقدّمه الأثر الفني في صياغة نهائية. ولا بدّ إذًا أن يبين أن العناصر نفسها، والعمليّات النفسية في صياغة نهائية. ولا بدّ إذًا أن يبين أن العناصر نفسها، والعمليّات النفسية ذاتها تتلاق معًا، سواء تمّ العمل في هذا الاتجاه أو ذاك، سواء عالجنا مريضًا ما، أو أوجدنا شخصًا [في قصّة من القصص]. ما يسعى اليه فرويد إذا هو فهم هيكليّة الأثر، وتحديد موقعه داخل النتاجات النفسيّة، وإدراك «عمليّات فهم هيكليّة الأثر، وتحديد موقعه داخل النتاجات النفسيّة، وإدراك «عمليّات

الابداع الفني، ومن ثمّ تبرير تمكّن البعض من الابداع الفني وعجز البعض الآخر عن مثل هذا الابداع (موقف فرويد تجاه هذا الموضوع هو كا رأينا موقف شائع يريد بعكس ما يؤكّده لوتريمون أن يكون الشعر من صنع فرد وليس من صنع المجموع). لا شكّ «أنّ القصّاصين والشعراء يعرفون أشياء كثيرة عمّا بين السماء والأرض، لا تعرف حكمتنا بعد كيف تحلم بها»، (وهنا مفهوم فرويد لا يختلف بشيء عن الرؤيا الرومانسيّة والبرجوازيّة والمسيحيّة للشاعر). لكنّه في مقطع آخر يكتب: «إذا كان الذكاء هو الذي دفع بالقاص الى إبداع قصّته المتخيّلة بشكل يحلّل نفسه فيه على طريقة المعاينة الطبيّة الواقعيّة، وإذا كان هذا الذكاء بمنزلة المعرفة، فنحن نتشوّق لاكتشاف مصادر الواقعيّة، وإذا كان هذا الذكاء بمنزلة المعرفة، فنحن نتشوّق لاكتشاف مصادر المعرفة بالذات».

إنّ تحليل فرويد للغراديفا كتب فيما بين سنتي ١٩٠٦ و ١٩٠٧. وإذا كان فرويد في ذلك الوقت قد خرج من «عزلته الجميلة» وإذا كان التحليل النفسي قد بدأ ينتشر [لاعتراف الناس به]، فلا بد أن يناضل هذا العلم ضد تعصّب التحليل النفسي الكلاسيكي بغية الوصول، الى مناطق جديدة. نحن نشعر أنّ [كتاب] هذيانات وأحلام يستجيب لهذين الهدفين. ففرويد من جهة لا يخفي سروره من موقفه الآخذ بالتحكم في المجال الأدبي، فملحق الطبعة الثانية يكشف بشكل نشره عما حققه من انتصار في هذا الاتجاه (في السنوات الخمس التي مضت، ومنذ أن كتبت هذه الدراسة، تجرّأ البحث في التحليل النفسي على معالجة نقاط أخرى من بينها الابداع الأدبي) — ومن في التحليل النفسي من أن يكون على أتفاق مع أثر أدبي، وأن يكون قادرًا على إعطاء التفسير الصحيح لأحلام وهذيانات شخص حيالي، [في القصّة] فيما العلم القديم، أو طبّ الأمراض النفسية لم يستطع بمفهومه التبسيطي أن يضع الهذيان إلّا في تصنيف «ساقط» أو بالأحرى غير ملائم، [أصف الى ذلك] إطلاقه الأحكام البحت أخلاقية أو بالطل («إنّ طبيب الأمراض النفسية يصف بطلنا بالمنحط»).

مع العلم أنّه بفضل التحليل النفسي أعيد للقاص هيكليّة ليست ببعيدة عن هيكليّة رجل العلم. «قد نخدم القاص خدمة سيّئة برأي الجميع، فيما لو اعتبرنا أثره كدراسة في طب الأمراض النفسيّة. إنّ القاص كما يقولون يجب

أن يظل بعيدًا عن طبّ الأمراض النفسية ويترك للأطباء وصف الحالات المرضية. في الواقع لم يتقيّد أي من القصّاصين الحقيقيين بهذه القاعدة فتصوّر الحياة النفسية للانسان هي في الواقع مجاله الخاص، فهو قد سبق دائمًا رجل العلم وخاصّة عالم النفس العلمي... ليس على القاص أن يتنازل عن مجالاته أمام طبيب الأمراض النفسية ألا يتنازل عن مجالاته للقاص. ومن دون أن يضيّع القاص أية نزعة جماليّة يمكنه أن يعالج بشكل صحيح أيّ موضوع يتعلّق بطب الأمراض النفسيّة.

لكن فرويد يذهب أبعد من ذلك، فالمقارنة بين العلم (القديم) والقاص : فبين يجعلها لصالح القاص : «إنّ العلم لا يستطيع أن يقف في وجه القاص : فبين قابليّات الارث بشكلها المؤسسي وإبداعات الهذيان التي تظهر منتهية»، يترك العلم فجوة يعوّضها القاص. فالعلم [القديم] لا يرتاب بأهميّة الكبت، ولا يعترف بأنّ هذا الأخير بحاجة ماسّة للاوعي كي يعبّر عن العالم الذي تشجلي فيه الأمراض النفسيّة. كما أنّه لا يبحث عن سبب الهذيان في الأزمة النفسية ولا يتصوّر الأعراض كنتيجة للمساومة. [أيعني] هذا أنّ القاص يقف لوحده في وجه العلم؟ قطعًا لا، إذا كان كاتب هذا ألبحث (فرويد) يصف أعماله بالعلميّة...».

إنّ فرويد هنا يعلن عن الروابط التي يمكن أن تنشأ بين القاص والعلم الجديد، أي التحليل النفسي [ويرمي الى أن يبين] كيف أن المعرفة النفسية يمكن أن تظهر معرفة القاص. «إنّ الكاتب الذي كرّس نفسه منذ سنة ١٨٩٣ [للبحث] عن تكوين المشاكل النفسية لم يفكّر أبدًا أنّه سيلجأ الى القصّاصين والشعراء لتأكيد نتائجه. وكم كانت دهشته كبيرة لمّا رأى، لدى صدور الغراديفا في عام ١٩٠٣، أنّ القاص اتّخذ مثله المشاكل النفسية نواة لأثره والمذكور آنفًا]، في حين ظنّ هو نفسه [أي فرويد] أنّه اكتشف جديدًا في مصادر المعاينة الطبية. كيف استطاع القاص أن يصل الى المعرفة نفسها التي وصل اليها الطبيب، أو على الأقل كيف عمل للوصول الى معرفة الأشياء نفسها التي يعرفها الطبيب، أو على الأقل كيف عمل للوصول الى معرفة الأشياء نفسها التي يعرفها الطبيب؟ الكنّ هذا السؤال طرحه فرويد ولا شك بكثير من الحياء وهو سيمتع عن الاجابة عليه مرّة أخرى.

لكن من الملاحظ أنّ فرويد في هذا المقطع يرتكب خطأ بسيطًا، فهو

لم ينتظر الغراديفا لصاحبها يانسن ليبحث عن إثبات لنتائجه عند الشعراء. وإنّما بدأ بذلك في الفصل الرابع من تفسير الأحلام، فعالج بشكل مطوّل في حديثه عن حلم الموت عند الأشخاص العزيزين [وعقدة] أوديب لسوفوكل. يقول فرويد عن مسرحيّة [الكاتب اليوناني] «إنّها ليست سوى كشف تدريجي مؤجّل بحذق، وهي تشبه بذلك التحليل النفسي». ويتابع فرويد تعقّبه لأثر أوديب في شخص هاملت حيث نجد بداية جواب على السؤال الذي يطرحه فرويد بحياء، لكن بإلحاح، فبعد أن بيّن أنّ رغبات الطفل في هاملت هي على العكس مّما هي عليه في أوديب، مكبوتة، يأخذ فرويد بفسير تردّدات البطل في قتل والده انطلاقًا من الكبت بالذات. لكن لنقرأ:

«إنّ الكراهية التي كان من المفروض أن تدفعه للانتقام تحوّلت الى ندم وتبْكيت للضمير، لم يتصوّرهما بأيّ حال أفضل من المجرم الذي كان عليه قتله. لقد ترجمت [أي فرويد] بألفاظ واعية ما هو غير واع في نفس البطل؛ وهكذا إذا قلنا فيما بعد أن هاملت كان هستيرياً فهذا ليس سوى نتيجة لتفسيري. إنّ النفور من الأعمال الجنسيّة، الذي تفضحه الأحاديث مع أوفيلي من نفس الشاعر في السنوات التالية الى أن يجد تعبيره في تيمون أثينا من نفس الشاعر في السنوات التالية الى أن يجد تعبيره في ماملت إلّا عن مشاعره. إنّ جورج براندس G. Brandes يشير في كتابه عن شكسبير مشاعره. إنّ جورج براندس G. Brandes يشير في كتابه عن شكسبير المشاعر أن يكون قد عبر في هاملت إلّا عن المشاعرة بعد موت والد شكسبير (١٦٩١) إلى أنّ هذه المأساة كانت قد كتبت مباشرة بعد موت والد شكسبير الطفولة التي تتعلّق بوالده في عزّ تأجّجها. ونحن نعلم من جهة انظباعات الطفولة التي تتعلّق بوالده في عزّ تأجّجها. ونحن نعلم من جهة ثانية أنّ ابن شكسبير الذي توفّي في الساعات الأولى كان يسمّى هامنت نفسه).

إنَّ هاملت الذي يعالج علاقات الابن بأهله، لا يبعد كثيرًا من حيث الموضوع عن ماكبث الذي كتب في الوقت نفسه تقريبًا، لكنّ هذا الأخير يعالج غياب الولد. إذا كانت كل الأعراض المرضيّة، والأحلام نفسها يمكن أن تفسّر على هذا المنوال إذا أردنا فهمها، فلا بدّ [قياسًا على ذلك] أن تحظى جميع الابداعات الأدبيّة التي تنبجس من بدّ [قياسًا على ذلك]

انفعالات الكاتب بأكثر من تفسير. لقد حاولت هنا أن أفسر الميول الأكثر عمقًا في نفس الشاعر».

إنّ هذا القول المتمثّل به لا بدّ من النظر اليه من فوق لجعل التفكّك الذي بداخله أثناء العَرَض ملموسًا. «النفور من الأعمال الجنسيّة الذي تفضحه الأحاديث مع أوفيلي (المراد بالتمام هو نفور هاملت) يتطابق مع هذا العَرَض المرضي (هستريّة هاملت). نفور سيتملّك شيئًا فشيئًا نفس الشاعر في السنوات التالية الى أن يجد تعبيره في تيمون أثينا». هذا النفور إذًا، ليس هو نفور هاملت، وإنما هو نفور شكسبير. قبل هذه المرحلة لم يكن شكسبير معنيًا، لكنّ الاحالة الى تمثيليّة أخرى للشاعر الانكليزي هي التي تفهمنا أن الشاعر ليس هو هاملت (ولم لا) وإنّما الكاتب نفسه. كلّ شيء يجري إذًا وكأنّ فرويد ودون أن ينبّهنا، يطابق بشكل طبيعي بين تحليل شخص متخيّل [شخص مسرحي] وتحديد عوارضه العصابيّة، المرضيّة، وبين العوارض المرضيّة للكاتب. إذا اعتمدنا محاولة فرويد بالذات، لاستطعنا أن نتساءل عمّا المرضيّة للكاتب. إذا اعتمدنا محاولة فرويد بالذات، لاستطعنا أن نتساءل عمّا إذا كان من غير المكن أن نعيد شكسبير الذي يتحدّث عنه الى قصّة حياة فرويد، الى تفسير الأحلام أن نعيد شكسبير الذي يتحدّث عنه الى قصّة حياة فرويد، الى تفسير الأحلام الذي انبثق عن تحليل فرويد لذاته غبّ وفاة والده).

إنّ هذا المقطع يكشف عن مفهوم معيّن لدى فرويد عن «الابداع الأدبي»: فالأثر بموضوعاته يعكس أوّلاً سيرة حياة الكاتب: موت الأبّ، غياب الولد. ويبرز ثانيًا انفعالاته، فهو يعبّر عن عواطفه، بشكل يبدو فيه الأثر وكأنه المنطلق لتفسير الميول الأكثر عمقًا لنفس الشاعر (لمشكلاته ولضميره اللاواعي). الأثر هو تعبير عن الحياة النفسيّة، وهو مسكون بشخص غير مريً لكنه حاضر سواءً أخفاه هذا الأثر أم كشف عنه. وإذا ما أفلت الأثر من صاحبه كما يفلت الحلم من النائم والعرض المرضيّ من المريض، فهذا الأثر من صاحبه كما يفلت الحلم من النائم والعرض المرضيّ من المريض، فهذا لا يعني أنّ الأثر لا يفضح صاحبه ويخونه. إنّ نفور هاملت من الأعمال الجنسيّة هو نفور شكسير بالذات من هذه الأعمال. والدليل كما يمكن أن الجنسيّة هو نفور شكسير بالذات من هذه الأعمال. والدليل كما يمكن أن يقال، ومن دون أن نحمّل نصّ فرويد أكثر ممّا يحمل، هو أنّ موضوع ماكبث يقوم على غياب الولد. إنّ الأثر يحيلنا الى معنى يقع خارجه، ويعيّن كاتب

النصّ، وليس النصّ بالذات. هذه الرؤيا للأثر وصاحبه تضعنا وجهًا لوجه أمام الرسم الأولي للنقد الأدبي الذي يستوحي التحليل النفسي [في اقترابه من النص]، كا تضعنا أمام حقله الايديولوجي، وطرائقه المنهجّية. إذا كانت نقطة وصول النقد النفساني لا تختلف كثيرًا عمّا هو عليه النقد السيري البسيط (من حيث أن لاوعي الكاتب، وغرائزه الجنسيّة، وأزماته النفسيّة، أي أنّ كل ما هو مخبًأ يحدّد موضوعات الكاتب وصوره، وليس الاختزال المبسط لأحداث الحياة، وللمراحل العاطفيّة الخ.)، فإن الرابط الجوهري بين «الأثر» و «الكاتب» بين «النصّ» و «صاحبه» يبقى هو ذاته [في النقد النفسي والنقد السيري]. فالنصّ من حيث هو تعبير عن كاتب، ودال عن مدلول، من وظيفته أن يعبّر عنه، يبدو ثانويًّا وقابلاً للتحويل الى نصّ آخر، أكثر أهميّة وأي الكاتب]. السلطة الوحيدة التي يتمتّع بها النصّ، هي كا سنرى تاليًا تكمن في قدرته على توفير لذّة ثانويّة، وإغراء جزئي. وتنجم أيضًا عن هذا القطع من تفسير الأحلام، حيث الشخص المتخيّل يماثل الشخص الواقعي. يبدو من هذا التحليل أنّ هناك إواليّة تَوهم واحدة تحدّد خطاب النقد الأدبي يبدو من هذا التحليل أنّ هناك إواليّة تَوهم واحدة تحدّد خطاب النقد الأدبي يبده من هذا التحليل أنّ هناك إواليّة تَوهم واحدة تحدّد خطاب النقد الأدبي بكامله.

بكامله. لكن في كتاب «هذيانات وأحلام» يبدي فرويد شيئًا من الحيطة بالنسبة لكذا الموضوع، ويعرف عن هواجسه إزاء المنزلق الذي حط رجله فيه، «لا شك أن قرّاءنا سيدهشون لرؤيتنا نعالج نوربار هانولد، وزويه بيرتغنغ في كل التعبيرات عن حياتهما النفسيّة، وفي كل الأعمال والتصرّفات، وكأنّهما شخصان واقعيّان وليس كمخلوقين شعريّين...». وينهي فرويد دراسته بمراجعة ذات صفة خياليّة للأشخاص الذين حلّلهم: «لكن لنتوقف هنا وإلا كدنا ننسي أنّ هانولد وغراديفا هما من صنع القاص». لكن، كا رأينا، إمكانيّة اعتبار الأشخاص الوهييّين كأشخاص واقعيّن هي التي يعاني فرويد من مشكلتها في هذا النص. على كلّ حال إنّ موقفه في هذيانات وأحلام يبدو متراجعًا عمّا كان عليه في تفسير الأحلام لكنّ المخطط نفسه يبدو ظاهرًا في متراجعًا عمّا كان عليه في تفسير الأحلام لكنّ المخطط نفسه يبدو ظاهرًا في كليهما. ذلك أنّ فرويد يوحّد بين الأشخاص ومنهم ينطلق في تحليله. موضوع كليهما. ذلك أنّ فرويد يوحّد بين الأشخاص ومنهم ينطلق في تحليله. موضوع الغراديفا، من حيث سمات العصاب المرضيّ للبطل، يساعد فرويد في مشروعه. فهو يبدأ أوّلاً بالعوارض المرضيّة للأشخاص ثمّ يتحوّل عنها فيما بعد فيعتبر أنّ الأشخاص والأثر بالذات يمكن اعتبارهما كعوارض مرضيّة،

عوارض هي في الواقع من نوع خاص، لكنّها تعطي «القاص» و «الشاعر» و «الفنّان» هيكليّتهم المميّزة في مجال العصاب أو على هامشه .

فرويد يقول بصراحة إن هاملت هستيري، لكن إذا كان نفور الشخص من الأعمال الجنسية هو نفور شكسبير، فإن فرويد يوحي ولا يقول صراحة أن شكسبير هو أيضًا هستيري. الخاتمة المنتظرة لما يظن أنه قياس هي منسية. فهل أهملها فرويد عن غير قصد (رقابة على عمل مدنس) أو أنه سكت قصدًا عنها لأنها تشكل مشكلة له قد يجهد فيما بعد لحلها؟

يلاحظ فرويد في وصفه لخصال الشخص عند يانسن «أنّ انفصال الخيّلة عن الفكر الجدلي كانت تدفعه ليغدو شاعرًا أو مريضًا بالعصاب، كان من تلك المخلوقات التي لم تكن مملكتها من هذا العالم». وهكذا إذًا، بعد تأكيده أنَّ القاص يجب ألَّا يترك مجاله للمحلَّل النفسي، وإنَّ المحلّل النفسي يجب ألَّا يتنازل عن مهمّاته للقاص، وبعد اعترافه أنّ «الشعراء والقصّاصين يعرفون أشياء كثيرة عمّا بين السماء والأرض، لم تستطع بعد حكمتنا المدرسيّة أن تحلم بها»، وأنّ القاص «سبق دائمًا رجل العلم، وخاصّة عالم النفس العلمي»، يبدو أنّ فرويد ليس بعيدًا عن اعتبار القاصّ، والشاعر، أي ذلك الشخص الذي تنسب إليه نصوص [من نوع معيّن] تجعل منه شاعرًا، أو قاصًّا، نصوص هي من القماشة نفسها التي تُصْدُر عن المريض بالعصاب، والتي تخضع للبحث التحليلي. هذا ما يبدُّو واضحًا في ملحق الطبعة الثانية من هذيانات وأحلام : «في السنوات الخمس الماضية ومنذ أن كتبت هذه الدراسة، تجرّأ البحث في التحليل النفسي على معالجة بعض النقاط الأخرى في النتاج الأدبي». فهو لا يسعى فقط الى تأكيد ما اكتشفه عند العصابيّين غير الخلاّقين، وإنّما يدّعي أنّه بمقدوره تبيان الانطباعات العميقة، والذكريات الشخصيّة التي أدّت بالكاتب الى تأليف أثره، والكشف عن المسالك، والعمليّات التي دخلت عبرها هذه الانطباعات، والذكريات الى الأثر. وهكذا يبدو أن العصابيين -كما يتبيّن بشكل غير واضح من قول فرويد ــ ينقسمون الى مبدعين وغير مبدعين [المبدعون هم الشعراء والقصّاصون ــ الاشارة لنا].

٤. قياس يظهر بوضوح المفترض الميتافيزيقي، غلط التفكير، والتجريبيّة التي يقوم عليها: إذا كانت
 الباء تتضمّن الألف، والألف تعادل الثاء يجب على الباء أن تكون هي أيضًا الثاء.

هذا التصنيف لا يتميّز بأيّ شيء عن التصنيف المبنيّ على مفهوم أيديولوجي عامّي (للابداع الأدبي»، وهو يتحدّد بالمنطلقات النظريّة نفسها: المبدعون هم على صلة من نوع خاصّ بالجنون في الأثر [الفنّي] هو مظهر من مظاهر الهذيان التي تتملّك المبدعين. (الابداع»، (الجنون»، (التملّك»، (الهذيان»، هي ألفاظ الواحدة منها قابلة لأن تحلّ مكان الأخرى. الهذيان الذي يخضع له شخص الغراديفا، يحمل هذا الشخص، وبفضل مخيّلته ليصير شاعرًا، أو مريضًا بالعصاب، ويعطي لكتاب يانسن سِمَة التأليف الجهنّمي، سمة أشار إليها فرويد أكثر من مرّة. وإنّ الهذيان الذي يعيش فيه الشخص يبدو وكأنّه انعكاس مشوّه للعمليّات نفسها التي تلعب دورًا ما في بناء الأثر.

أن يكون جنون «المبدع» الذي يتملّكه «كلامٌ آخر» هو مدعاة تمجيد من قبل الرومانسيّين، وأن يكون هذا الجنون مدعاة للتبرير من قبل الكتّاب الذين يشعرون بسوء مكانتهم في المجتمع، أن يكون هذا الجنون في المنظور الفرويدي نابعًا من غائيّته المرضيّة، ومفرغًا بإنتاج الأثر، لا يغيّر شيئًا في البنية الظاهرة لعلاقة هذه الألفاظ ببعضها بعضًا، أي العلاقة الضروريّة التي تكمن بين إنتاج النصّ (الأثر) والوجود الماسّ لسمة العصاب المرضيّ عند الفرد المنتج له.

على كل ، إن الكشف عن التشابهات [بين مفهوم فرويد للابداع] والأرضية الأيديولوجية الحفية [التي يقوم عليها هذا المفهوم] ليس من الضروري أن يقودنا الى اختزال مفهوم فرويد في شكل مبسط جدًّا، وبالتالي نسيان أن المهم بالنسبة لفرويد دائمًا، هو فهم إواليّة العصاب وأشكاله، وتبيان العصاب بأنه لا يلامس فقط «بعض فقراء المرضى» كما يقول جانيه Janet في حديثه عن روسيل Roussel، وإنّما يغطّى حقلاً واسعًا.

إِنَّ النصوص اللاحقة لفرويد حول «الابداع الأدبي» تُؤكّد، وتوثّق ارتباط الابداع بالعصاب. كما تَبْني بوضوح إواليّة «الابداع الفنّي» ومخطّطه، وتجدّد

جنون، يحدد، نظرًا لسيطرة الألسنية على «العلوم الانسانية»، وعلى طبّ الأمراض العقلية بوجه خاص، يحدد بأنه انحراف لغوي، أي اختلاف عن لغة «مثالية» عادية. لأننا ما زلنا عاجزين عن القبول بنظرية فرضية حول النص وإنتاجه، نظرية تسميح بتحديد العادي. يكفي مثلاً أن يخرج نص ما عن المؤسسة الجمالية الأدبية، أو أن لا يعترف بها حتى يتهم «بالهذيان».

في الوقت نفسه الموضوعات المعروضة في الغراديفا.

في تعليقه على الغراديفا يتساءل فرويد عن مصادر المعرفة عند القاص. ويتساءل عمّا يجعل هذه المعرفة التي تتضمّنها القصّة قابلة للتحليل، وكأنها «معاينة طبّية واقعيّة». في إثر هذا التساؤل يرسم فرويد بداية جواب. إنّنا نَنْهلُ ولا شك من مصدر واحد. «فكل منا بطرقه الخاصّة وبتطابق النتائج يثبت أنّه يعمل بإخلاص. إنّ سيرنا يكمن في معاينة واعية للعمليّات النفسيّة المرضيّة عند الآخر، بغية اكتشافها، وإصدار القوانين المتعلّقة بها، أمّا القاصّ فيعمل بشكل مغاير؛ فهو يركّز انتباهه على لاوعي روحه، ويعير أذنًا صاغية لكل مناقضة ومبهمة في الآن نفسه. ففرويد لا يشير الى ماهيّة العمليّة التي تكمن في تركيز القاص على لاوعيه، كا لا يوضح ما هي المضمرات التي يكسبها في تركيز القاص على لاوعيه، كا لا يوضح ما هي المضمرات التي يكسبها في تركيز القاص على لاوعيه، كا لا يوضح ما هي المضمرات التي يكسبها في تركيز القاص على لاوعيه، كا لا يوضح ما هي المضمرات التي يكسبها في تركيز القاص على لاوعيه، كا لا يوضح ما هي المضمرات التي يكسبها في تركيز القاص على الموعيه، كا لا يوضح ما هي المضمرات التي يكسبها في تركيز القاص على المؤيد المناهية العمليّة التي يكسبها في تركيز القاص على المؤيد القيال ماهيّة العمليّة التي يكسبها في تركيز القاص على المؤيد القاص على المؤيد القيرات التي يكسبها في المؤيد القاص على المؤيد القيرات التي يكسبها في المؤيد القيرات التي المؤيد المؤيد المؤيد المؤيد القريرات التي يكسبها في المؤيد المؤيد

على العكس [مما يقوله فرويد] من الممكن أن نَسْتَشِفَ تمايزًا جوهريًّا بين العصاب وفعل الكتابة، لا بل مبدأ تناف. فالعصاب ينتج عن الأزمات التي يحدثها كَبْتُ النص اللاواعي، بينا الأثر الأدبي يعمل على قبول هذا النص، وكتابته (مرّة ثانية ومضاعفة كتابته) لَبْسٌ في الموقف الفرويدي الذي سبق وأشرنا اليه. فهل الأثر يجب أن يُدرج في حيّز العلم؟ أم أن يُشبّه بالتشكيلات العصابيّة؟ يمكننا أن نتساءل إذا ما كان اللجوء الى التسامي لا يجد هنا منبعه، وإذا ما كان هذا الأخير يشكّل وسيلة للهرب من مشكلة عصيّة، وحلاً نظريًّا للتخيّص من التناقضات.

يُكمل فرويد في النصّ الذي نقل الى الفرنسيّة تحت عنوان الابداع الأدبي والرؤيا، وفي نهاية الفصل الثالث والعشرين من مدخل الى التحليل النفسي، يكمل مفهومه عن «الابداع» وعن العمل الابداعي، ويوضح ما يعني «بالمضمرات». إنّ بعض الجوانب من صياغات فرويد التي تضمّنها تعليقه على الغراديفا والتي أهملناها تجد توضيحًا لها، ها هنا:

«نحن الجهلة، تمنينا دائمًا أن نعرف من أين يأتي هذا الشخص الميز، الذي هو المبدع الأدبي (شاعر، قاص، كاتب مسرحي) بموضوعاته... وكيف ينجح عبر هذه الموضوعات في إثارتنا بشدة، وإحداث الانفعالات فينا،

انفعالات نفاجاً أحيانًا بقدرتنا على الاحساس بها. إنّ ألفاظ المسألة المجاهل أن الشخصية المميزة للمبدع، تكرّر الألفاظ المستعملة في هذيانات وأحلام وتُوجد في مدخل الى التحليل النفسي (إنّ الجهلة لا يستخرجون من مصادر النزوة إلّا لذة محدودة)، لكنّ المسألة غيّرت وجهتها، فبينا كانت في الغراديفا تتعلّق بمعرفة القاص، وتتوجه الى رجل العلم، [نراها هنا] تتعلّق باللذة وتتوجّه الى القارىء. وكما أنّ معرفة رجل العلم هي التي ساعدت في الكشف عن مضمون الأثر، هكذا هي لذة القارىء هنا، إذ تساعد في الكشف عمّا يركّز أثر القاص لكنها في الآن نفسه تكشف عما يجول في نفسية القارىء. هذه المسألة تقبل بوظيفة للقراءة، وبأثر خاص لها: إحداث انفعالات، وتحديد منعة ما.

إنّ هذا المفهوم للأثر الأدبي من حيث هو منبع لذّة، وانفعالات، انطلق منه فرويد ليبيّن بشكل أفضل عمليّة «الابداع». لكن مفهومه عن الابداع لا يختلف إلّا في القليل عمليًا عن المفهوم الذي حدّدته البرجوازيّة للفن، والذي يدخل في إطار التمييز البالي بين الشكل والمضمون، بين الحاوي والمحوي، والذي يعتبر الموضوعات (المضمون) ذات وظيفة تمثيليّة من حيث قدرتها على مساعدة القارىء للتشبّه بالبطل. إنّ كلمة آئي مائية، أي نسيج، مادّة يمكن أن تترك بعض اللبس. لكنّ المترجم كا سيتبين لنا من تتمة النص لم يسيء في اختياره لفظة موضوع hème. موضوعات ولذّة تلك النص لم يسيء في اختياره لفظة موضوع hème. موضوعات ولذّة تلك عي المواد المساعدة في عرض فرويد. ويبدو من الضروري تتبّع نصّ فرويد عن قرب، لأنّ قراءة هذا النصّ بحذافيره، كلمة كلمة، تساعدنا على جلاء عن قرب، لأنّ قراءة هذا النصّ بحذافيره، كلمة كلمة، تساعدنا على جلاء الأيديولوجيا اللاواعية التي تؤثّر في خطاب ذي سمة علميّة، والتي تتبدّى على سبيل المثال في عبارات، أو صيغ من نوع «جاهل» أو «هذه الشخصيّة الميّزة للمبدع». نكتفي هنا بالتوقف عند محاورها العامّة.

يشبّه فرويد العمل الشعري بلعب الأطفال. هذه المشابهة يمكن أن تغدو مشمرة بقدر ما يتمكّن تحليل اللعب من توضيح عمليّات التوزيح، والاستبدال

٦. إنّ لفظة «جاهل» يجب أن نبرز طالما أن فرويد يقول بأنّ «الاختيار الذكي للموضوعات، والفهم الجوهري للفنّ الشعري لا يجعلان منا مبدعين»، فبالرغم مما يذهب إليه المبدعون أنفسهم، من أنّ الفسحة هي جدّ صغيرة بين ما «يميزهم، وما يجعل منهم أناسًا عاديين».

والاحياء الخ. التي تقود إنتاج النص. وخاصّة عندما يُقلب اللعب الرابط المعترف به بين تسجيل الكلام في النفس، والتعبير عنه. «إنّ بروز الكتابة» كما يقول دريدا J. Derrida [يتماشي] مع «بروز اللعب». إنَّ تصوَّر اللعب على هذه الشاكلة، تصوّراً يقرب من تصوّرات نيتشه Nietzche الأكثر مغامرة (لعب العالم) يعلن عن بداية الخروج على الميتافيزيقيا الأفلاطونية ^، وينسف إمكانيّة الرجوع الى «الفرد» ٩، كما يساعد على إبراز أشكال الدفاع عنها (خاصّة وأنّ العصاب يتحدّد أساسًا بأنّه نظام من التفكير يجعل الذات هي الأصل). (مع أنَّ فكر فرويد، رغم الجرح النرسيسي الثالث الذي فرضه على الانسانيّة، لعدم وضعه موضوع التساؤل تفوّق الذات، ساهم في ترسيخ إمبراطوريّة هذا العصاب، والدليل يُستشفّ من تطوّر التحليل النفسي في العالم، والدور الذي أوكل إليه). لكنّ فرويد لم يذهب بعيدًا في هذا الاتّجاه، فقد سعى مباشرة الى إقامة التناقض بين اللعب والواقع. «يعمل الشاعر كالولد الذي يلعب، فهو يبتدع عالمًا من الخيال ويميّزه بوضوح عن عالم الواقع». اللعب حسب فرويد ينشأ من التصنّع، والتمثيل. «اللعب توجّهه الرغبات، وعلى وجه الخصوص رغبة الكبر والنضج. فالولد يلعب دائمًا لعبة الكبير والراشد، ويقلُّد في لعبه الأشخاص الكبار الذين عرفهم». وهكذا يغدو اللعب نشاطًا موجّهًا لتصحيح واقع غير مرضيّ عنه بتصوّرات من صنع الخيال، ويغدو نقلاً وتحوّلاً لا واقعيًّا لواقع يتناقض مع إشباع الشهوات. بإشارته الى أنَّ بعض الأثار الأدبيَّة ــ وخاصّة تلك المهيَّأة للتمثيل ــ تقوم على ال الكلمات الألمانية «لعب»، «مأساة»، «ملهاة»، يبدو أن فرويد يشدّد على هذا المفهوم للتمثيل الذي سنلقاه فيما بعا.. ونلاحظ من جهة أخرى أنَّ اللفظَّةَ الفرنسيَّة للَّعب، والفعل المشتقّ منها، يوحيان بنشاط إنتاجي يؤكُّد على شراكة اللعب والواقع، أكثر ممّا يؤكّد على تناقضهما، خاصّة وأن الواقع يمكن أنَّ يفهم كإنتاج للعمل، وإنتاج للمعرفة.

إنّ تعميق مفهوم الواقع كما يبدو عند فرويد أمر ضروري. فهو ولا شك

من جهة وضعه اللامتناهي». أنظر De la grammatologie، ص ٧٣.

J. DERRIDA: De la grammatologie, Minuit, col. «critique»
 انظر: انظر عندما أتمثل العالم كلعب إلهي يتخطَى الخير والشر، فإن رائدي هو فلسفة Védomtas, Héraclite
 العب غيابًا للمدلول الصوري للمدلول، «نسمّي اللعب غيابًا للمدلول الصوري»
 العب عيابًا للمدلول الصوري»

يتناقض مع الغريزة الجنسية والواقع، من حيث أنّ الواحد يتحدّد بوجود الثاني. الواقع يبدو قريبًا من فكرة الضرورة، من قوّة الأشياء. فهو الذي يفرض على الفرد التراجع عن إشباع الشهوات. وهو من هذا المنطلق يقرب من مفهوم الواقع الذي تنشره الايديولوجيا البرجوازيّة وأخلاقيّتها. الواقع هو ما يدفع الولد والفرد (البروليتاريا) للتخلّي عن إشباع رغباته (وحاجاته ايضًا). ون تحليل [مفهوم] التخلّي هو الذي سيساعد فرويد على إقامة التشابه بين لعب الولد والهوام fantasme، أو الرؤيا. «لا نتخلّي عن أيّ شيء يقول فرويد، وما نظنّه تخليًا ليس هو في الواقع تشكيلاً استبداليًّا... [فالرجل] البالغ يطلق الفنان لنزواته بدل أن يلعب». فرويد يهتم إذًا بدراسة الشروط التي تدعو لظهور الهوام والخصائص [التي يمتاز بها]. لكن ليس بواسطة الكتّاب نصل الله الموام، وإنّما بواسطة العصابيّين. لقد أعرب فرويد في عدّة مناسبات عن أسفه لتكتّام الكتّاب عندما يسألون عن «مصادر أعماهم» وقد ندّد في الغراديفا بسكوت يانسن. لقد اعتبر فرويد سكوت الكاتب، وحذره ظاهرة مرضيّة بسكوت يانسن. لقد اعتبر فرويد سكوت الكاتب، وحذره ظاهرة مرضيّة قابلة للتفسير (الذي يعطيه للابداع) وليس ظاهرة عجز. ذلك أنّ الامتناع عن الاجابة على السؤال بشكل مناسب يُفرغ واقع النصّ من هدفيّته.

الهوام كما يقول فرويد هو تحقيق لرغبة، الأمر الذي يبيّن بوضوح قرابته من الحلم أوّلاً ومن العوارض العصابيّة ثانيًا. عوارض هي كما نعرف تشكيلات استبداليّة للرغبات اللامشبعة. يكتب فرويد في مكان آخر جملة مدهشة:

«الرجل السعيد ليس لديه هوامات». لكن ما نخشاه هو أن يكون النشاط الفني الذي يرتبط كما يبدو بإنتاج الهوامات هو من صنع أفراد يعانون صعوبات خاصة في إشباع رغباتهم. إنّ موقف فرويد بالنسبة لهذا الموضوع يبدو بوضوح في كتابه المدخل الى التحليل النفسى :

«الفنان هو في الآن نفسه إنطوائي يقترب من العصاب. فهو تحت وطأة دوافعه المهتاجة يود انتزاع الاحترام، والنفوذ والغنى، والمجد، وحبّ النساء، ولكن ليس لديه الامكانيّات لتحقيق رغباته هذه. لذلك، وككل رجل غير راض عن وضعه، يتحوّل عن الواقع، ويركّز انتباهه، وغريزته الجنسيّة على الرغبات التي اصطنعتها حياته الخيائيّة، الأمر الذي يقوده بسهولة الى العصاب». وفي بحثه عن الابداع الأدبي، والرؤيا [يقول]:

«إِنَّ غزو الهوامات للحياة النفسيَّة، والسيطرة عليها يشكَّلان الشروط المحدّدة للعصاب والذهان». ملاحظة لا تخفي فرادتها لأنّ فرويد أشار في مكان سابق الى أنّ «القاصّ يولي مُضمراته كلّ الانتباه بدل أن يكتبها بضميره الناقد».

إنَّ الهوام يتشكّل من «انطباعات متتالية تأتي بها الحياة» و «هو يعوم إذا أردنا بين أزمنة ثلاثة، أو لحظات ثلاث، من ملكة التمثيل عندنا». إنَّ التحليل الزمني لتشكّل الهوام شيء مِهم لأنّه سيساعد في تبيان التماثل بين عمليّة إنتاج الرؤيا و «الابداع» الأدبي. إنّ فرويد لا يوضح ماهيّة «ملكة التمثيل». لكن يمكننا اعتبارها مرتبطة بمفهوم الزمن. تكمن في قدرة الفرد على إحضار تصوّرات الماضي والمستقبل الى الزمن الحاضر. الذكريات والمشاريع تغدو هي ذاتها تصوّرات يوجدها [مبدأ] الرغبة («والماضي والحاضر والمستقبل تتدرّج تبعًا لخط الرغبة المتواصل»). ولكن الحاضر كيف يمكن تمثّله؟ على هذا السؤال المهمّ رغم كلُّ شيء، على هذا السؤال الذي [يطرح] تصوّر الحاضر في الزمن الحاضر لا يجيب فرويد. يمكننا التفكير بأنّ هذا السؤال يقود الى نموذج «المرآة» الذي يشغل الفكر الميتافيزيقي والنفسي من حيث هو عملية ضروريّة للمعرفة. سواء أكانت هذه المعرفة تتعلّق بمعرفة الفرد لنفسه بواسطة الاستبطان [عمليّة تشاهد بها الذات ما يجري في الذهن من شعوريّات لوصفها / لتأويلها] أو كانت مرئيّة عبر نظريّة المعرفة التي تعتبر كانعكاس للشيء بذاته، أو كانت مطروحة عبر مشكلة الفرد مع تحقيق ذاتّيته. هل من المفروض اعتبار اللحظة الزمنيّة الثالثة من «ملكة التمثيل» عندنا أي الحاضر شأنًا يتحدّد بالادراك، ويتلاشى بالادراك في الآن نفسه؟

لكن في أيّة لحظة يتموقع الهوام الذي يجمع اللحظات الثلاث؟ أليس في هذا واحدة من الصعوبات التي تنشأ من نظام تفكير متلاحم في آحاديّته، نظام نابع هو نفسه من إشكالية [تحديد هويّة] الفرد؟ لا شكّ أنّ إعادة التفكير [بمفهوم] (التمثيل) بعيدًا عن أيّة محاولة ظاهراتيّة محرجة أمر ضروري، ولا بدّ أن نسلك في إعادة التفكير بهذا المفهوم من حيث هو تسجيل لتلفظ النص، وإمكانيّة الكتابة في (المخالفة) والتفريق. نعيد هنا [القارىء] الى تحاليل دريدا الجوهريّة.

أَنْ تكون هذه الفكرة من مقوّمات الأعمال التي قام بها فرويد، أمر بيّنه دريدا، وهو يظهر تلميحًا عبر «المناسبة الحاضرة» التي «توقظ رغبة» مسجّلة قديمًا في «حدث طفولي تحقّق فيه هذه الرغبة...».

إنّ إواليّة تشكّل الهوام عبر [عنها فرويد بالشكّل التالي]: «إنّ العمل النفساني الذي ينطلق من انطباع حاليّ، من مناسبة يقدّمها الحاضر، قادر أن يوقظ رغبات كبيرة لدى الفرد، تصله بذكرى حدث طفوليّ سابق تحقّقت الرغبة فيه. وينشيء العمل النفسي وضعًا ذا علاقة بالمستقبل، وضعًا يظهر بشكل رغبة متحقّقة. هذا التشكّل [نسمّيه] الرؤيا، الهوام الذي يحمل أثر المصدر [الذي نبع منه]. مصدر مريب كما يقول فرويد في مدخله الى التحليل النفسي. مصدر [يعبر] عن رغبات الطموح، ورغبات الجنس. رغبات ترتبط النفسي. مصدر إلان رغبة المرأة الشابّة غالبًا ما تمتصّها نزعات الحب»).

لقد حلّل فرويد في هذيانات وأحلام، [مشكلة] الهوام. ونستطيع انطلاقًا من تفسير الأحلام الاستنتاج أنّ المراد [من تحليل] شخص نوربارت هانولد هو الكاتب، وفي [علاقته] بمصدر إنتاجه، كما هي الحال مع شكسبير في هاملت. إنّ للهوامات تحديدين: تحديدًا واعيًا \_ «ذلك الذي يبدو في نظر هانولد» والذي «يُشتَق برمّته من تصوّرات علم الآثار» \_ (النوايا الواعية للقاص، وللأثر كما يفكّر فيه)؛ وتحديدًا غير واع ويُشتَق من ذكريات الطفولة المكبوتة والغرائز الجنسيّة المرتبطة بها».

لربّما كان علينا أن نفهم سكوت الكاتب بأنّه ناتج عن عدم معرفته «بمصادر» قصّته، التي نظرًا لمنبعها اللاواعي تظلّ مستغلقة عليه. نعثر هنا على مخطّط إيديولوجي معروف جيّدًا. فنحن نطلب من الفرد النفسي أن يعرض النصّ، ونستفيد من عدم ملاءمة السؤال [للحال المطلوبة]، أي من عدم إمكانيّة الحصول على جواب مرض كي نجعل من هذا «الفرد» ذاته مناسبة لكلام آخر، لكلام مليء، ومعبّر عن معنى غير قابل للتبرير. وهكذا تفرض صورة الشاعر العرّاف الذي يلعب دور من يحمل رسالة المعرفة. رسالة لا يستطيع أن يفهمها هو نفسه أو يتحكّم بها. هذا المفهوم يُبنى مرّة أخرى على حساب النصّ، فهو يجعل النصّ شفّافًا بتمييز المعنى الذي يؤدّيه هذا الأخير دون أن يأخذ بعين الاعتبار العمليّات الضروريّة لانتاجه.

"إنّ الهوامات كما يوضح فرويد هي موادّ بديلة، مشتقّات ذكريات تحجبها المقاومة عن الظهور في الوعي عبر سماتها الحقيقية. لكنها بالرغم من ذلك تظهر عبر تغييرات وتشويهات تفرضها مقاومة الرقابة عليها. بعد وقوع هذه المساومة إبين الظهور الواضح والظهور المشوّه] تغدو هذه الذكريات هوامات يجهلها الوعي بسهولة». لقد أدّى تفسير مفهوم الهوام عند فرويد الى خلافات في وجهات النظر ١٠. فبالنسبة لبعض الكتّاب، هناك نشاط هوامي أوّلي ترتبط به لعبة الغريزة الجنسيّة. في النصوص التي ندرسها يبدو الهوام من دون لبس كصيغة من الغرائز المشبعة بالاستبدال. «مشتقّات، توالي ذكريات مكبوتة». وأذًا هي ثانويّة. وهي تنشأ من ملكة التمثيل [عند الانسان]. هذه السمة التمثيليّة، للهوامات، هذه الوظيفة التمثيليّة التي يوكلها فرويد [لهذه النزعة النفسيّة] ينقلها الى وظيفة «الابداع» الأدبي التي سنحللها فيما بعد بشكل أوضح. «هل بمقدورنا أن نشبّه الشاعر بالذي يحلم في عزّ النهار، وأن نشبّه إبداعاته بالأحلام الليليّة؟».

بالا حدرم الليبية الله الموية بين الشاعر والحالم] مع أنّه معروض بشكل سؤال النّائل [في الهويّة بين الشاعر والحالم] مع أنّه معروض بشكل سؤال يبدو هنا مباشرًا. لكن فرويد سيجد نفسه مضطرًّا للتمييز بين فئتين من الكتاب: «شعراء الملاحم والمآسي القدماء الذين يتقبّلون موضوعاتهم جاهزة، وأولئك الذين يبدعون كا يظهر بعفويّة». يستبعد فرويد الفئة الأولى [القدماء] مع أنّها الأكثر احترامًا، ويبقي على الثانية، «إنّ كتّاب الروايات، والقصص، والحكايات مع أنّهم ليسوا أدعياء تجد لهم عددًا كبيرًا من القارئين والقارئات». والحكايات مع أنّهم ليسوا أدعياء تجد لهم عددًا كبيرًا من القارئين والقارئات». إنّ فرويد بإهماله للكتّاب الذين يتقبّلون موضوعاتهم وموادّهم بشكل جاهز، يظهر وكأنّه يستبعد السمة الخاصة بالكتابة من حيث النوعيّة، والانتاج، والأدبيّة، يستبعد تلك السمة الأدبيّة ـ (وكأن اكتشاف فرويد

والانتاج، والأدبية، يستبعد تلك السمة الأدبية \_ (وكان اكتشاف فرويد لكتابة الحلم لم ينبّهه الى أهمية هذه السمة) التي ترى في كل كلام مسجّل رجعًا لكلام آخر، وفي كل نص مضاعفة وامّحاء لنصّ آخر، والتي ترى أن كل أدب، وحتى ذلك الأدب الذي اتّخذه فرويد مثلاً، لا يمكن قراءته أن كل أدب، وحتى ذلك الأدب لذي اتّخذه فرويد مثلاً، لا يمكن قراءته إلا انطلاقًا من نصوص أخرى، فهو ينشأ من حيث إنتاجه وقراءته من المبدأ العام «لتداخل النصوص». عندما يعود فرويد في مكان آخر الى فئة الأعمال العام «لتداخل النصوص».

M. TORT : «Le concept freudien de représentant», in cahiers pour l'analyse, n° 5. : أنظر المرابع المر

الأدبيّة، التي استبعدها من أجل التحليل، أي تلك التي تقوم على «الابداع المتصوّر بحريّة»، وليست تلك التي تقوم على «تنقيح الموضوعات المعطاة والمعروفة» والتي كانت بالنسبة له ذات قيمة جماليّة لا تنعم بها الفئة الأولى، لمّا عاد إلى هذه الفئة مرّ دون إدراك المشكلة التي يطرحها هذا التنقيح. مرّة ثانية، يهمل فرويد الانتاج النصّي كإمكانيّة تنقيح لنصّ آخر وتأثير عليه. إنّه يُخرج الموضوعات من مواضع تسجيلها ويجتاز النصّ دون أن يرى منه إلا ما يعبّر هذا الأخير عن «الأفراد» [عن ذواتهم] وكأن هؤلاء ليسوا سوى أحلام قديمة «بقايا مشوّهة لهوامات الرغبة عند الأم جميعها، ليسوا سوى أحلام قديمة لانسانيّة شابّة». أحلام تأخذ شكل الميثات، والأساطير، والحكايات. بكلمة أخرى، هؤلاء «الأفراد» لا وظيفة التمثيل، ولا وجود لهم، إلّا أخرى، هؤلاء «الأفراد» لا وظيفة لهم إلّا وظيفة التمثيل، ولا وجود لهم، إلّا يمثلون من أخلاف وبقايا.

ليس من المؤكّد أنّ فرويد يحقّر هذه التعابير، كما أنّه ليس من المؤكّد أنّه لا يفعل ذلك. لربّما كان في تعابيره يعاني من وطأة «تمركز الألوهة» التي بيّن دريدا أنّ من بين نتائجها الحتميّة إنزال الكتابة حتى لا يبقى لها «وظيفة ثانويّة وأدويّة». وظيفة جدّ ثانويّة لدرجة أنّ فرويد يهملها في كلّ نصوصه عن الابداع الأدبي، ناسيًا أنّ الموضوع الذي يعمل عليه هو موضوع كتابي. كلّ التحاليل التي تابعها فرويد متأثّرة [بهذا الاتّجاه]. فهو يحبس نفسه داخل إطار الفرد عاملاً على مقاربة إنتاج النصّ بنمط تشكّل الهوام، مفسّرًا الواحد بالآخر دون أن يقدّر أنّ دراسة النصّ ككلام مسجّل (مع أنّ الربط بين الذكرى والهوام يوميء بذلك) تسمح بتوضيح إواليّة الهوام. هذا الانقلاب الواحد أو أدركه فرويد] لكان وفّر على نفسه الصعوبات الناشئة عن زمانيّة الهوام الأدركة فرويد]

إنّ اختيار فرويد لكتّاب الحكايات والقصص والروايات المتواضعين محدّد إذًا، «بالنسيان» برفض المكتوب، أي بالاهتمام الذي يوليه للموضوعات ـ الشبيهة بالهوامات. من حيث هي تمثيل «لشيء آخر» لا يتعلّق بالكلام المسجّل. هذا «الشيء الآخر» هذا «الهناك دائمًا» سنتتبّع أثره لاحقًا.

Pour une في المستيف التي استخرجتها جوليا كريستيفا في Pour une في المستيف التي استخرجتها جوليا كريستيفا في sémiologie des paragrammes, in «Tel quel», p. 29.

إنَّ الموضوعات هي في المكتوب، ما يمكن أن ندركه عبر قراءة تتوجَّه باتَّجاه المعنى. وهي أيضًا التي تستجيب أكثر من غيرها لنظام التصوّر، وعلى وجه الدقة، للنشاط الذي يعتبره مجتمعنا قادرًا على إشباع رغبة الأشياء المستبدلة والتي لا تشكّل أيّ خطر. إنّ فرويد يرى جيّدًا سير الاستبدال، والاشتقاق، لكنّه لا يرى لسبب [لا نعرفه] أنّ هذا السير، هو الذي يخفى الكتابة. هذا الاختيار تدعمه من جهة ثانية الفكرة القائلة إنّ الموضوعات تكشف نفسها مباشرة أمام «الفرد» دون توسّط أيّة مادّة نصّيّة أخرى، ودون تأثّرها بأيّة موضوعات أخرى (نصوص أخرى). هذا الوهم عن البراءة بشكل ما، للموضوعات الأصليّة (وهم جهاز نفساني ينتج لغته الذاتيّة، لكنّ نظام الالتقاط الذي ينتجه هذا الجهاز، أو تاريخ الفرد، أيستخرج إذن من النصّ العام؟) ساعد فرويد على تصوّر هذه الموضوعات كمواد تساعد بشكل أفضل في المعاينة العلميّة.

صحيح أنّ فرويد يقول عن هؤلاء الكتّاب بأنّهم يظهرون وكأنّهم يبدعون موضوعاتهم بعفويّة. لكن إذا كانوا لا يبدعون موضوعاتهم بعفويّة، فإنّنا لا نرى بوضوح ما الذي يميّرهم عن الكتّاب الذين يتلقّون موضوعاتهم جاهزة. طالما أنّ عمليّات تنقيح النصّ هي عند البعض ظاهرة ومراقبة، وعند

البعض الآخر، تفتقر الى الظهور والمراقبة.

إنّ فرويد بتفضيله لنظام التمثيل اسقط العمل الأدبي البحت، وردّ كلّ العمليّات التي تتفاعل في الأدب إلى حدّها الأدنى، ردّها الى تلك العمليّات التي تتحكّم بإنتاج الحكايات المصوّرة، والتي أعطانا عنها ملخّصًا يعبّر بشكل ما عن سمتها المميّزة. يتحدّث الموضوع [في هذه الحكاية] عن بطل فقد دمه من جراء جروح، كما يتحدّث عن مركب مبحر في بحر هائج الخ. إنّ الحكايات التي يوميء إليها فرويد تنتمي الى فئة الآثار المعالجة من قبل لوتريمون Lautréamont والتي أخضعها هذا الأخير الى عمليّات منطقيّة أظهرت نظام التمثيل، ومحته في الوقت نفسه لتبقي فقط على حدّه الخطوطي ١٢.

إنَّ فرويد يوضح السمة الطاغية لهذه الآثار والتي تتمثَّلُ بوجود بطلُّ ليس هو إلّا «فخامة الأنا». إنّ وجود الأنا التي تتاثل مع البطل أو المقسّمة

M. TORT : «Le concept freudien de représentant, in Cahiers pour l'analyse, n° 5. : أنظر ١٠٠ أنظر

الى أنَّيَّاتٍ مِجزَّأَة توحى بتعدّد الأشخاص، أو تشاهد حاملة دور المشاهد (الراوي) الذي يتحمُّل في النهاية مسؤوليَّة الآثار التي تعكسها هذه الآثار : أي اللذَّة. إنَّ علاقات «المبدع» «بإبداعه»، والكَّاتب بحياته تأخذ بالتفاعل هنا. علاقات هي أكثر تعقيدًا ممّا كنّا نتصوّر، ذلك أنّها تتحدّد بالحلقة الوسيطة للهوام. وعمليّة إبداع الأثر تشبه في تعابيرها عمليّة إنتاج الأثر : «حدث حاد وحالي بوقظ لدى المبدع ذكرى حدث أكثر قدمًا، حدث غالبًا ما يكون طفوليًّا ــ من هذا الحدث البدائي تأتي الرغبة، وتسعى للتحقّق في الأثر الأدبي نفسه: يمكننا أن نتعرّف في الأثر نفسه على بعض عناصر الأنطباع الحالي، كما يمكننا أن نتعرّف على ذكرى قديمة». وهكذا، لا شيء يميّز الهوام عن الأثر، وإذا كان هذا الأحير، يثير فينا القرف والنفور، أو اللامبالاة، كما تفعل الهوامات التي تصلنا ببساطة فهو في الآن نفسه مصدر لذَّة. فنحن بفعل «الفن الشعري»، والتقنيَّة نتمكَّن من التغلُّب على النفور الذي يتعلَّق «بالحدود القائمة بين كلّ أنا وغيرها من الأنيَّات». «المبدع» «يغرينا بربح لذَّة شكليَّة بحتة، أي ربح اللذَّة الجماليَّة التي يقدِّمها لنا بعرض هواماته. نسمّي مِكَافأة الاغراء أو اللذَّة الأوّليّة، هذا الربّح للذّة المقدّم لنا كي نعمل لتمرير لذَّة عليا تتصاعد من مصادر نفسيَّة أكثر عمقًا. أعتقد أنَّ اللذَّة الجماليَّة التي يبعثها فينا المبدع تحمل هذه السمة للَّذَّة الأُوَّليَّة، لكن المتعة الحقيقيَّة للأثر الأُدِّبي تأتِّي مِن أَنَّنَا نفسنا إزاء هذا الأثر تحس أنَّ بعض توتّراتها قد هدأت. مقطع يتحدّد بالفكر الثنائي وبالتناقض الذي ما فتىء يهيمن على الخطاب الفرويدي حول الشكل والمضمون (وحول الداخلي \_ الخارجي)، الجوهري \_ العرضي، اعلم.).

الشكل الذي هو إنتاج تقنّي يرمي — كما يظهر — الى جعل «المصادر النفسيّة الأكثر عمقًا» سهلة القراءة والبلوغ، ويبدو معلمًا بسمة الزيادة، والخارجانيّة، التي تنشأ من النزعة الصوتيّة (دريدا)...

إنَّ التمييز بين الشكل والمضمون يقود تالبًا الى التمييز بين اللذّات، ووضعها التراتبي. لذّة أوّليّة شبيهة بتلك التي تحدثها الحركات التي تسبق المجامعة، والتي وحدها تسمح بالافراج عن «لذّة حقيقيّة»، و «متعة عالية» تخفّف من وطأة بعض التوتّرات لدى الفرد. مكافأة إغراء كزيادة المعاش. من دون التشديد

على هذه المشابهات التي تنصّ عنها حرفيّة الألفاظ التي يستعملها فرويد، تجدر الاشارة الى أنّ القسمة الى دالِّ ومدلول، لم تكن يومًا أكثر بروزًا، وأكثر تطرّفًا ممّا هي عليه هنا، وخاصّة في التقليل من قيمة الدال وجعله طعمًا

ب. بين الهوام والابداع، كما نرى، لا يوجد تشابه فقط وإنّما علاقة جدّ لصيقة، ضروريّة، علاقة توالد : الأثر هو تمثيل للهوام : إنَّ «ربح اللذّة يوفّره لنا المبدع بتمثيل هواماته». في مدخل الى التحليل النفسي [نقرأ] «الفنّان الحقيقي يعرف أوّلاً كيف يعطى لرؤاه شكلاً تفقد فيه هذه الرؤى كل صفة شخصيّة... ويعرف أيضًا أن يجمّل هذه الرؤى بشكل يضيع فيه مصدرها المريب. فهو يمتلك في الواقع قدرة سحريّة على قولبة موادّ ما الى درجة تبدو فيها هذه المواد وكأنَّها «الصورة الوفيّة للتصوّر الموجود في نزواته، ولما يرتبط بهذا التصوّر من لذائذ كافية لتخفي وتمحو ولو مؤقّتًا المكبوتات. وهكذا بعد فوات الأوان يبدو الرابط بين اللعب والأثر من حيث هو تمثيل [للشيء] مبرّرًا. إنَّ الآثار القابلة للتمثيل تظهر بموضوعيّة على مسرح قريب من حواسَّنا، الصفة الأساسيَّة الجامعة بينها وهي صفة التمثيل. إنَّ اختيار فئة خاصة من القصص تجد هنا تفسيرها. ففي القصص التي اختارها فرويد كنهاذج يجب أن تصل الكتابة والبلاغة، باستعمال الكليشهات والآثار المتوقّعة، الى حدود الشفافيّة الكاملة كي تعطي مهما كانت مغامراتها شاذّة، الاحساس بالواقع. وطرائقها محدّدة بالشكل التصويري الذي تسعى في الوصول إليه. لا بدّ من الاضافة هنا، أنَّ الممارسة النصّيّة تبدأ بالانحراف عن وظيفة التمثيل هذه، وتهديمها. تهديم قام به لوتريمون في أناشيد ملدرور على حساب القصص التي اعتبرها فرويد الأكثر قدرة على إحاطتنا علمًا بعمليّة الابداع الأدبي.

في الواقع مفهوم فرويد كلّه مشبع، ومعلم ومشروط بفكرة التمثيل، التي تحدّد نظام العرض [والتحليل]، وتستقي موادّها منه، ذلك أنّ الهوام الذي يعبّر عنه الأثر هو التمثيل بحدّ ذاته. «إنّ العمل النفساني ينشىء وضعًا ذا علاقة بالمستقبل، ويتمثّل بشكل رغبة محقّقة هي الرؤيا أو الهوام». هذا، ما كان يمكن أن تعلّمنا إيّاه القراءة الفاحصة لهذيان وأحلام. فمن جهة [يبدو] الأثر كتصوّر [كتمثيل لشيء، لحالة]. وفرويد يقول ذلك أكثر من مرّة، «هذا التعبير التعبير الشعري لمعاينة عياديّة هو إذا صحيح بمجمله». «لا بدّ لنا من التعبير

عن التمثيل الصحيح للقاص بألفاظ نفسيّة تقنيّة»... لنعد الى نصّ فرويد : «سنظل على السطح طالما أنّنا لا نتحدّث إلّا عن الذكريات والتصوّرات. كلّ القوى النفسيّة لا أهميّة لها إلا بمقدار ما توقظ من ذكريات. إنّ التصوّرات تبقى مكبوتة لأنَّها على ارتباط بتفريغات عاطفيّة كان يجب ألّا تحدث، لذا كَانَ مِنَ الأَفْضِلِ القَولِ إِنَّ الكبت يتعلَّق بالعواطف، التي لا تتكشَّف إلَّا عبر علاقتها بالتصوّرات». ويقول فرويد في المكان الذي يتحدّث فيه عن التحديد المضاعف للهوامات : «التحديد الأوّل ينبع من دائرة التصوّرات، من علم الآثار، أمَّا الثاني، فينبع من ذكريات الطفولة، التي بقيت حتى الآن مكبوتة، لكنُّها أخذت تهز (هانولد)، كما ينبع من الغرائز العاطفيَّة المرتبطة بهذه الذكريات». زد على ذلك أنّ الهوامات هي «متواليات من الذكريات المكبوتة التي تمنعها مقاومة ما، من الظهور في الوعى عبر سماتها الحقيقية، لكنها بالرغم من ذلك، تظهر عبر تشويهات وتغييرات تفرضها مقاومة الرقابة عليها. بعد حدوث هذه المساومة [بين الظهور الواضح والظهور المشوّه] تغدو هذه الذكريات هوامات...». ويقول مترجم فرويد «إنّ هذا الأخير قد كشف خاصّة في الحالات الهستريّة والحصريّة عن القيمة التي يمثّلها التصوّر الجزئي للحياة الجنسيّة، في إحداث الاضطرابات النفسيّة...».

هذا الاختيار والترتيب للمقاطع [حول التصوّر] يهدف الى تبيان كيف أنّ فرويد انطلاقًا من تحليله للقصّة يأخذ في رسم عمل الجهاز النفسي.

إن مفهوم فرويد، «تصوّر» فرويد، اذا صحّ التعبير للابداع الأدبي (والذي يتكشّف في استعمال كلمات «إبداع»، «مبدع»، «أثر»، الخ.). يبدو محكومًا أو موجّهًا بفكرة، بايديولوجيا التمثيل. هذه الايديولوجيا التي تنمّ عن ارتباط فرويد بعصره، وبطبقة معيّنة. تنمّ أيضًا عن المفهوم الذي أوجدته البرجوازية لنفسها عن «الفن»، والذي انعكس في النصوص نفسها، بشكل أضاعت فيه هذه النصوص جوهرها. لقد أثبتت حركة التحليل النفسي، والفكر الذي استوحى منها مَعِينَهُ، بعد فرويد، وبعيدًا عن الطرق التي شقّها، أثبتت عن عدم الفهم نفسه، وعدم القدرة على فهم المكتوب، وهذا عائد لتعلّق ممثلي عدم الفهم نفسه، وعدم القدرة على فهم المكتوب، وهذا عائد لتعلّق ممثلي هذه الحركة بميتافيزيقيا معيّنة، وأيديولوجيا معيّنة ومصالح طبقية معيّنة.

في إطار المسائل التي تطرحها هذه النصوص حول الابداع الأدبي يمكننا

أن نتساءل إذا ما كان النموذج المحدّد للتمثيل هو الذي يفسد التحليل النفسي كلّه، وإذا ما كان عمل الحياة النفسيّة كما يتمثّله فرويد هو الذي يفسّر مجتمعًا ديناميّة التمثيل، مهما اختلفت التعابير التي تتوسّلها هذه الديناميّة. فالمراد دائمًا وإن اختلفت عمليّة التمثيل، هو دائمًا تمثّل شيء آخر [تصوير الحياة الجنسيّة]... انطلاقًا من هذه النصوص حول الابداع الأدبي يمكننا إعطاء المخطّط التالي حول جهاز الحياة النفسيّة ١٣:

| تأثّر أولي كُبْت                                    |                  |                     |                               |
|-----------------------------------------------------|------------------|---------------------|-------------------------------|
| تشكّل احلام المساومات عوارض مرضيّة هوامات (أثر فني) | تصوّر<br>الغريزة | الغريزة<br>الجنسيّة | المجهول<br>البدني<br>[الجسدي] |

لا بدّ من الاشارة الى ما لهذا المخطّط من سمة تلخيصيّة، والتأكيد بالمقابل على أن فكر فرويد لا يمكن بأيّ حال أن يقولب ويوجز في هذا المخطط الذي يشير فقط الى تيّار من بين التيّارات التي يندرج فيها الفكر الفرويدي، التيّار الذي يتكشّف في النصوص المتعلّقة بالابداع الأدبي.

يمكننا من جهة ثانية أن نتساءل عما يحدث لتصوّر قائم على تصوّر التصوّر الخ. التصور هو في الأصل افتراضي وصعب المنال. هذه المسألة تقودنا الى الوجه الآخر للفكر الفرويدي، الوجه المكمّل، لكن المناقض للتصوّر، الوجه القائم على التفسير كعمليّة لا متناهية من الاحالة من دالً الى آخر، وغير المنفصل عن إنتاج النصّ داخل الجهاز العضوي لداخليّة النص.

«إنّ الرغبات غير المشبّعة، كما يكتب فرويد هي مصدر الهوامات. كل هوام هو تحقيق لرغبة»: أتكون «الرغبة» مرتبطة، أو يجب أن ترتبط بالتمثّلات. أوليست التمثّلات بالمقابل هي التي توقف عمل الرغبة وتحوّله عن أن يكون رغبة ممارسة، كتابة، انتاجًا نصّيًا لا يتلاءم مع لفظة الرغبة. أليس التصوّر في التحليل الأخير بتعارضه مع النشاط الرغبوي يحول دون كسر الحلقة المغلقة والمعادة للمعنى، للدلالة، للحضور، للفرد، للعصاب؟ ألا يمكننا القول إنّ الرغبة هي ذاتها انعكاس للتصوّر، لوضعه موضوع الحضور، وإنّ التصوّر

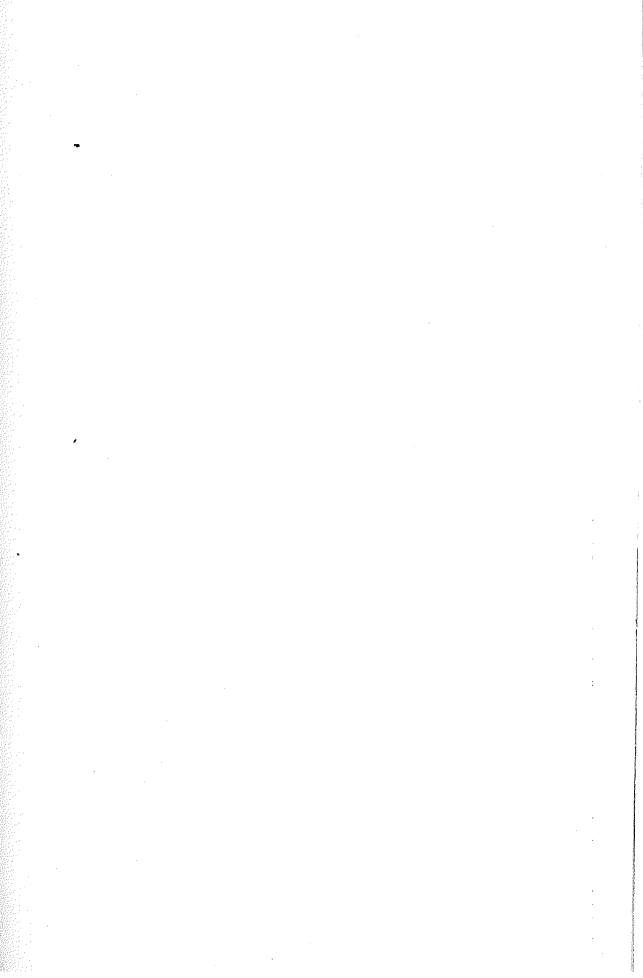
۱۳٪ نستوحی هنا من نصّ میشال تور حول فروید.

بقدر ما هو رغبة في شيء ما (شيء ما كالله، أو كتصوّره في بدائل خادعة) بقدر ما يندرج في الفكر الغائي للمعنى؟ كلّ هذا يساعدنا على فهم المشاركة القائمة بين النظام المبنيّ على التصوّر [أو التمثيل] والعصاب نفسه، وكيف أنّ هذا الأخير يجد نفسه مضطرًا لوضع الحواجز أمام الكتابة، وسترها للسبب نفسه الذي يجعل منه إواليّة دفاع ضد الجنس. وللسبب نفسه فعدم وجود «موضوع» كتابة يقود الى عدم وجود موضوع جنسي نظرًا لتشابه الدفاع في الوضع الواحد، ومنشأ الجنس والكتابة من عمليّة تسجيل واحدة، وتفتيت واحد واستهلاك واحد. إنّ المرادها هنا هو ذلك الرابط بالموت الذي كشف عنه فرويد بنجاح فيما يخصّ الجنس في كتابه ما فوق مبدأ اللذّة، و لم يوله اهتامه فيما يخصّ الكتابة، لأنّه لم يستطع أن يتخطّى المشكلات التي يطرحها «مسرح الكتابة» من حيث هو استعارة ألا الجهاز الحياة النفسيّة.

إنّ العجز عن التفكّر في النصّ، وفي الكتابة هو الذي يحدّد نظام التصوّر، متبعًا الطريقة نفسها التي يتبعها هذا النظام في إخفاء الكتابة. «ليس هناك كتابة كما يقول دريدا لا تكوّن لها حماية، حماية ضدّ الذات، حماية ضدّ الكتابة التي يغدو فيها صاحبها مهدّدًا باستسلامه لفعل الكتابة والعرض»، ألا يعني هذا أنّ العصاب هو تلك المسافة التي تتّخذ عبرها (فكرة الذات) المشدودة وغير القابلة للتجزيء) والجنس والكتابة وضع المخفي، والمغطّى، والمخبأ، ولكن المحمي أيضًا، والمدّر، والمنجّى لفترة من الامتحاء المحتّم؟

لكن في الواقع، لم يكن بمقدور فرويد أن يرى سوى ذلك الجهاز الذي الختاره لفهم العصاب، الجهاز الذي أسسه بإشادة [مفهوم] العصاب.

J. DERRIDA : «Freud et la scène de l'écriture» in L'écriture et la différence, p. 57.: أنظر ١٤.



## البنية الدلالية

## أ. ج. غريماس<sup>ّ</sup>

[يرتبط اسم غريماس Algirdas Julien Greimas بعلم الدلالة ارتباطًا وثيقًا، فهو الذي حاول أن يطوّر هذا العلم، وينقله من الصعيد النظري البحت الى الصعيد التطبيقي عبر دراسات معمّقة عالج فيها، الخطاب النثري متمثّلاً بالحكاية والأسطورة والخطاب الشعري متمثّلاً ببرنانوس وغيره من الشعراء الفرنسيين. أصدر غريماس عدّة كتب من بينها علم الدلالة البنيوي ١٩٧٦. السيميوتيكا والعلوم الاجتاعيّة ١٩٧٦. موبسّان ١٩٧٦. في المعنى ١٩٧٠، الذي نترجم فصلاً منه بعنوان «البنية الدلاليّة».]

## ١. البنية الدلالية والعالم الدلالي

يجب أن نفهم بالبنية الدلاليّة \* ذلك الشكل لنظام العوالم الدلاليّة - المعطى، أو الممكن - ذي الطبيعة الاجتماعيّة والفرديّة (ثقافات أو أفراد). والسؤال عمّا إذا كانت البنية الدلاليّة ماثلة في عالم الدلالة أو تحضن هذا العالم، أو إذا ما كانت بناء من صنع ألسني للتعبير عن العالم المعطى لا يعتبر سؤالاً في محلّه. فالمعنى يظهر دائمًا كمعطية مباشرة. وهذا يكفي الانسان كي يعيش ويفعل في عالم ذي معنى. والسؤال عن الهيكليّة البنيانيّة للمعنى، لا يطرح إلّا ويطرح معه مشروع وصفه العلمي. فعَالِم الدلالة بإمكانه أن

<sup>\*</sup> الفكر العربي المعاصر، العددان ١٨ / ١٩، بيروت شباط / آذار ١٩٨٢. ص ٩٧ / ١٠١. \* الكلمات، والعبارات الموجودة بين قوسين هي للمؤلف، أما تلك الموضوعة بين قوسين معقوفين فهي اللمترجيم.

يتحمّل مسؤوليّة الفرضيّة البيانيّة بقوله إمّا أنّ هناك بنية دلاليّة تنظّم عالم المعنى، وإمّا أنّ هذه البنية تطرح كمسلّمة [مسبقة] بغية البحث عن هذا العالم الدلالي. والنتائج العمليّة [المترتّبة على هذا التوجّه] ستكون واحدة. فعالم الدلالة يجد نفسه [مضطرَّا] لتطوير نظريّة تساعده في بناء نماذج شكليّة تتطابق مع البنية الدلاليّة الموجودة قبلاً (أو الممكنة التعبير عن العوامل الدلاليّة المعطاة) وتطوير نظريّة ما بعد إبيستمولوجيّة تمكّنه من تقييم ملاءمة هذه النماذج [للعوالم الدلاليّة قيد التحليل].

## ٢. البنية الدلاليّة هي تحليل توافقي

يبدو أن أفضل نقطة انطلاق لفهم البنية الدلاليّة تكمن، لغاية الآن في المفهوم السوسوري لمستوى اللغة ــ مستوى التعبير، ومستوى المضمون ــ إذ أنّ وجود التعبير يعتبر شرطًا لوجود المعنى.

إنّ مفهومًا كهذا يساعد :

\_ في طرح مسلّمة التوازي parallélisme بين التعبير والمضمون؛ وإعطاء فكرة تقريبيّة عن وجود المعنى وتلفّظه.

\_ في اعتبار مستوى التعبير مكوّنًا من فروقات خلافيّة [تشكّل] الشروط لوجود المعنى المتلفظ به، وبالتالي للوسائل التقييميّة لتطابق النماذج المستعملة في وصف المستوى الدلالي (تبعًا للقاعدة المشتقّة من مبدأ التوازي الذي تقوم على أنّ كلّ تغيير في التعبير يناظره تغيير في المضمون).

إنّ فرضية المشاكلة isomorphisme بين المستويين تسمح إذن بالنظر الى بنية المعنى وكأنّها تلفّظ articulation لعالم الدلالة حسب وحداته المعنوية الصغرى أو sèmes [أي السيمات] وما يقابلها من سيمات مميزة على مستوى التعبير أو phèmes؛ هذه الوحدات الدلاليّة مكوّنة بالطريقة نفسها المكوّنة بها سمات التعبير، من فئات سماتيّة ثنائيّة تعتبر binaires (والثنائيّة تعتبر كقاعدة للبناء وليس بالضرورة مبدأ يشرّع نموذج هذه السمات).

من هنا تبدو سهولة التصوّر، كيف أنَّ عدنًا صغيرًا من الفئات السماتيّة يستطيع أن يولّد بمساعدة التحليل النوافقي عددًا كبيرًا من الوحدات الدلاليّة

أكثر اتساعًا، وهي الكلمات sémèmes (المعاني الخاصة للمشترك اللفظي على سبيل المثال). وتبدو السهولة أيضًا في الاشارة الى أنّ المشاكلة، التي طرحناها بين البنيات الدلالية والبنيات الصوتية، التي تقع على مستوى يمكن القول عنه بأنّه عميق في اللغة، لا يمكن تطبيقه عندما يراد تقييم أحجام الوحدات الظاهرة على المستوى السطحي للغات الطبيعية. نقول إن المشاكلة بين السمات المعنوية الصغرى sèmes والسمات الصوتية الصغرى ينتج أصواتًا فإدغام الوحدات المعنوية إدغام الوحدات المعنوية الصغرى ينتج معاني [كلمات]. لكن نرى أنّ الأحجام الركنية للصوت لا الصغرى ينتج معاني أحجام الركنية للصوت لا تنظر أحجام الكلمة (أحجام تساوي إجمالاً حجم الكلمة). إذا أردنا أن نكمل المقارنة يمكننا القول إن إدغامات الأصوات تكوّن مقاطع، بينا إدغامات الكلمات تنتج جملاً دلالية «.

هذه المقارنة إذا لم تكف لأنّنا نأخذ بعين الاعتبار المستوى الألسني الظاهر، فهي بالمقابل تنشىء توازيًا مفيدًا بين وحدات التعبير، ووحدات المعنى المأخوذة قبل تمظهرها [الحسّي]. وهكذا إذا قبلنا مبدأ المشاكلة بين المقاطع [الصوتية] والجمل الدلاليّة فالاعتبارات المتعلّقة ببناء المقاطع وإدغاماتها تغدو في كل مرّة مشروعة لفهم البنية الدلائية المأخوذة على المستوى نفسه من التلفّظ. هذا الأمر يمكن صياغته على الشكل التالي :

- تمشيًا مع الفارق المعترف به بين الامكانيّات البنيانيّة للادغام المقطعي، والعدد المحدود للمقاطع المستعملة من قبل لغة طبيعيّة ما، يبدو إدغام الجمل الدلاليّة المحقّقة [فعلاً] وكأنّه لا يغطّي سوى منطقة جُزئيّة من البنية الدلاليّة (الألفاظ الدلاليّة المستعملة في العوالم الثقافيّة، وتلك من البنية بالأداء الدلاليّ في العوالم الفرديّة هي التي تعين هذه القيود).

- تمشيًّا مع الاعتراف بالتناقضات الركنيّة في بناء الأنساق المقطعيّة وللألفاظ] لا بدّ من تصوّر، وبناء قواعد تقييديّة في بناء الجمل الدلاليّة والادغامات المابعد جمليّة.

<sup>\*</sup> السمات المعنويّة الصغرى في كلمة سيّارة مثلاً هي [عربة + يدفعها محرك + تسير على عجلات + تستعمل لنقل الناس] أمّا السمات الصوتيّة الصغرى لتموت الباء فهي [شفوي + انفجاري + مجهور] (المترجم).

هكذا تبدو البنية الدلاليّة وكأنّها إدغام تقديري لكن بشكل كامل للفئات السماتيَّة، بينها الاستعمالات والأداءات الدلاليَّة تتطابق مع التمظهرات المحدودة والمختصّة بشكل الثقافات والأشخاص. هناك إذن اقترابان متوازيان لكن مختلفان يمكن اجراؤهما:

\_ استكشاف عوالم دلاليّة مقدّرة ومفتوحة، باعتبارها إمكانيّات إبداعيّة

لدى الانسان؛

وصف العوالم الدلاليّة الماضية أو الحاضرة \_ لكن بعدد محدود ومحقّق \_ . من حيث أنّها تغطّي أبعادًا تاريخيّة ونموذجيّة للانسانيّة.

# ٣. الشكل السميولوجي والشكل العلمي

حسب مفهوم سوسور للشكل الألسني، لكن في تشكيله اليمسلافي [نسبة للعالم اللغوي يمسلاف] الأكثر تطوّرًا، كلّ لغة يمكن تحديدها بأنّها شكل يتكوُّن من اجتماع مادّتين مختلفتين، لكن لكل منهما شكله الخاص به وهما : مادّة التعبير، ومادّة المضمون. إنّ تطبيقًا متعقّلاً لمبدأ المشاكلة بين هاتين المادتين يساعدنا في نقل معرفتنا من مستوى التعبير [الى المضمون] وإدخال بعض الايضاحات على صعيد علم الدلالة.

١.٣ إذا كانت مادّة التعبير يمكن أن تتنوّع في شكلها (قابل بين وصفين مختلفین وغیر متشاكلین أو قابل بین فئة p / vs / b و m / vs / n حیث لا نجد ترابطًا بين الاثنين) دون إدخال تغيير في شروط المعنى، فلا بدّ أن نعترف أنَّه ليس فقط اختيار هذه المادّة أو تلك للدال أمر غير ملائم لبروز المعنى، لكن أيضًا افتراض وجود بعض الحالات حيث شكل المادّة يتغيّر

ويستقل عن الشكل الألسني. ٢.٣ إذا اعترفنا بوجود شكل خاص يتعلّق بكل مادّة مستعملة على

مستوى التعبير، فلا بد أن نقبل في الوقت نفسه بأن الشكل الذي نسمّيه سميوتيك المادّةِ [السيميائيّة] يختلف عمّا يمكن أن نسمّيه الشكل العلمي للمادّة نفسِها : مثلاً، إذا كانت الكيمياء من حيث هي علم تكوّن نظامًا شكليًّا خاصًا لحقل مادةٍ ما، فإنّ العناصر الكيميائيّة هي تلك الوحدات الصغرى (تلك السمات المميّزة) التي ينتج إدغامها على مستوى المظهر واحدًا من الجوانب التي نسميها، بسبب فقدان تعبير أكثر دقّة، عالم الحسّ المشترك.

والكيمياء التي هي شكل علمي، تبدو في مظهرها السطحي وكأنّها [مادّة] مساعدة في بناء تلفّظ جديد للشكل السميوتيكي الذي يبدو عبر أنماط اللغة المتعدّدة الوجه الآخر للتعبير عن المعنى.

٣.٣ من السهل أن ندلي بالملاحظات نفسها حول مادّة الدلالة. فالشكل السميوتيكي لهذه المادّة (= البنية الدلاليّة) هو مختلف عن أشكاله العلميّة الممكنة (ذلك أنّ العلوم الانسانيّة والاجتماعيّة يمكن اعتبارها في الحالة الحاضرة وكأنّها أشكال علميّة).

ومفهوم اللغة كشكل منظم بالمناسبة، لمادّتين مختلفتين في تلفّظهما السميوتيكي الخاص، وفي شكليهما العلميين يظهر وكأنّه تعقيد لا فائدة منه، لكن يبدو لنا على كلّ حال أنّ هذا المفهوم يساعد على مَوْضَعَة البنية الدلاليّة داخل قطاع النظريّة الابستيمولجيّة العامّة، أضف الى ذلك أنّه يساعد في تحديد العلوم باعتبارها لغات مركبة تظهر بصورة محدّدة مادّة التعبير. إنّ مفهومًا كهذا للّغة يساعدنا أيضًا، على سبيل المثال في فهم أسباب الخلاف المتعلقة بدور المنطق (ونماذجه) في علاقاته بالعلوم الطبيعيّة والسميوتيكيّة. فيما يحدّد المنطق تبعًا لقاموسنا بأنّه شكل المضمون المستعمل للتحقق من الصياغات الألسنيّة للشكل العلمي للعالم من حيث هو تعبير (هذا الشكل العلمي يطلق عليه المناطقة اسم الدلالة) نرى في المنطق الذي نحتاج إليه في علم الدلالة نوعًا من [علم] الجبر الشكلي للتعبير الألسني يساعدنا في التحقق من تلفّظات البنية الدلاليّة.

## التَرْقَنة ، العموديّة والأفقيّة

من المقبول إجمالاً، في الوقت الحاضر، أنّ كل تفسير أو وصف للمعنى ليس هو سوى عملية تَرْقَنة. أن تفسر ما تعني هذه الكلمة أو تلك الجملة هو أن تستعمل كلمات أخرى أو جملاً أخرى بغية إعطاء نسخة جديدة للشيء نفسه. إن المعنى يحدّد في هذا السياق بأنه ارتباط متبادل بين مستويين أو سُنتين codes مختلفتين. إن كل الأوصاف الدلالية هي من هذه الطبيعة، ووصفها العلمي لا يمكن تحقيقه اللّ إذا أدخلنا بعض القواعد

<sup>«</sup> التَرْقَنة transcodage هي الترجمة الى قانون المختلف. (المترجم)

الابيستمولوجيّة للتَرْقَنة (كقواعد التماسك، والبساطة، والوصف) أو إذا استعملنا في الوصف نماذج تتكيَّف مع ضرورات النقل الدلاليّة.

على كل حال، لقد أثبتت الدراسات الحديثة المتعلقة باللغة والتطبيقات الحركية أنه بالأمكان تصوّر تفسير المعنى بشكل آخر: فينظر اليه [تبعًا لما تقدّم] كمشروع افتراضي أو كنهاية لقضية مبرمجة (انظر «معنى التاريخ» أو «مهارة الاسكافي»).

وتطبيق التفرّغ الثنائي قضية م منظام \_ الذي يكوّن فئة تفسيرية ذات طابع عام \_ من أجل الاحاطة بشكل أفضل بهذا النموذج الجديد لتمظهر المعنى يساعدنا في تصوّر ثلاث طرق لوصف أي عالم دلالي مصغّر ومحدود، أضف الى ذلك مساهمته في وصف اللغة بكل جوانبها :

\_ هذا العالم الدلالي يمكن وصفه كنظام افتراضي يسبق منطقيًا القضية المطلوب تنفيذها.

\_ هذا العالم يمكن وصفه كقضيّة، أي كبرنامج موجّه ذي صفة حسابيّة، وذي غائيّة معترف بها مسبقًا (أنظر تطوّر الجنين في علم الأحياء التكويني).

\_ هذا العالم يمكن أن يقدّم كنظام مرتّب للقضيّة المبرمجة.

هذه الشروحات المختلفة ــ الشرح يفهم دائمًا على أنّه تركيب جديد ــ تكوّن ثلاث مراحل من التَرْقَنة الأفقيّة.

فمستوى التعبير في اللغة على سبيل المثال يمكن تصوّره في إطار التواصل كعمليّات متتابعة من الترْقنة الأفقيّة، وكلّ مرحلة من هذه العمليّات توصف النّها .

\_ نظام تقديري مفترض مسبقًا، [ومهمّته تكمن في أنّه] يساعد على تحقيق القضيّة الحركيّة لأعضاء التصويت،

\_ قضيّة حركيّة لتلفّظ الأصوات.

ــ بنية صوتيّة محقّقة.

\_ نظام تقديري يساعد في إنجاز برنامج التفكيك [تفكيك الأصوات الى وحدات صغرى].

مه م تعنى المخالفة versus كما أنّ «السميوتيك» تعنى هنا علم الاشارات والدلالات.

- برنامج التفكيك من حيث هو قضية إدراكية.
   يجدر بنا في هذا السياق التحدّث عن ملاحظتين :
- الأولى، ذات طبيعة منهجيّة، [وتتعلّق] بالوصفين المختلفين ـ وصف الأنظمة التقديريّة أو المحقّقة، ووصف البرامج الموجّهة ـ اللذين يتعادلان [في النهاية]. هذا يعني أنّ الاقترابات المنهجيّة، والشروحات التابعة ليمسلاف Hjelmslev وشومسكي Chomsky يمكن اعتبارها متساوية.
- ــ الثانية، ذات طبيعة إبيستمولوجيّة، فتكوين التعبير من حيث هو أحد المستويات التي تقوم عليها اللغات الطبيعيّة يفرض عملية تَرْقَنة ينفّذها الانسان.

#### ه. من التعبير الى المضمون

هذا المفهوم للشكل السميوتيكي، من حيث قدرته على الخضوع لمختلف الترقنات، العمودي منها (الماوراء الألسني) والأفقي، أضف الى ذلك التفسير الذي قدّمناه للتواصل من حيث هو تتابع لعمليّات التَرْقَنة يساعدنا في محاولتنا لادخال البنية الدلاليّة في نطاق إبيستمولوجيا عامّة يتمّ فيها تصوّر العالم كادة متلفّظة، وموصوفة تدريجيًّا عبر الأشكال المختلفة للغات.

إذا اعتبرنا ما نسمّيه عالم الحسّ المشترك ليس هو سوى ذلك المستوى الذي يتمظهر فيه الشكل العلمي (العالم من حيث هو علم) لتبدّى لنا أنّ هذا العالم المتمظهر، إضافة الى تشكيله مادّة الشكل العلمي يشكّل في الآن نفسه مادّة الشكل السميوتيكي الذي يتلفّظه عبر فئات إدراكية من الأوصاف النظرية والشميّة، والذوقيّة. والتقاء هذين الشكلين المختلفين [الشكل العلمي والشكل السميوتيكي] يمكن أن يفسّر كترقنة مميزة تحوّل الوحدات الركنيّة للشكل العلمي (مثلاً الصيغ الكيميائية الخاصّة) الى وحدات استبداليّة صغرى في الشكل السميوتيكي (مثلاً الوحدات الخاصّة بالرائحة والطعم). إنّ الفارق بين عالم الطبيعيّات من حيث هو بنية علميّة، والعالم الانساني من حيث هو بنية دلاليّة يمكن استغلاله لاقامة علاقات متبادلة بين ما يمكن أن نسمّيه بتوسّع الركنيّة العلميّة، والاستبداليّة السميوتيكيّة.

إذا كان بإمكاننا أن نعبر عن قضية الادراك التي يتمظهر عبرها العالم وكأنّه «عالم الصفات المحسوسة» وذلك بإقامة نظام تقديري يرتبط بالدماغ، فلا بدّ أن نقع على نظام جديد من التَرْقَنة في هذه المرحلة، حيث تبدو الوحدات الصغرى، أو حتى الصور المتعلّقة بهذا المستوى من التعبير قابلة للتحوّل الى وحدات وصور على مستوى المضمون، مع حفاظها على الميزات والأحجام نفسها. (وهكذا فإن التحليل الدلالي لكلمة «رأس» يسمح بأن غير صورة نواتية ذات طبيعة خارجية ثابتة في كلّ المناسبات والسياقات، صورة يمكن وصفها بأنها «طرف مقرّن أو شبه كروي» لشيء ما).

إنّ تحوّل التعبير الى مضمون، واعتبار المضمون كإجراء ينبع عن الارتباط المتبادل بين نظامين تقديريّين \_ يقود الأوّل قضيّة الادراك، والثاني يعبّر عن المظهر الألسني للبنية الدلاليّة \_ يمكن أن يقدّم كمحاولة لتفسير انتقال الشيء المعنّى référent فيما وراء الألسنيّة، الى مستوى المضمون الألسني، أي البنية الدلاليّة.

والنظر الى اللغة من كل جوانبها [يؤكد] أن حدها يتكون من اجتماع مادتين مختلفتين لكن من طبيعة واحدة محسوسة (الأولى تكون مستوى التعبير بينا تكون الثانية مستوى المضمون ...). والمادتان تُتلفظان في شكلين سميوتيكيين مختلفين وتُترقنان بطرق مختلفة عبر توسط الشكل الألسني (إن قضية التوسط بذاتها تعتبر على صلة متبادلة مع النشاطات الفيزيولوجية للدماغ). وبينا يتم الحصول على مستوى التعبير بالانتقال بواسطة الترقنة من القضية الى النظام، وكلاهما يرتبط بمادتين مختلفتين، فإن مستوى التعبير يتحصل بإقامة علاقة متبادلة بين نظامين : الأوّل منهما يرتبط بمستوى التعبير، أمّا الثاني فيتعلّق بمستوى المضمون.

بكلمات أخرى، بين ظهور البنية العلمية للعالم الذي تقبّله الانسان واعتبره موجودًا، وبين ظهور البنية الدلاليّة التي تعرض هذا العالم كوجود ذي معنى، أي كعالم دلالي ليس هناك حلّ متواصل، وإنّما سلسلة من عمليات التَرْقَنة.

#### ٦. كليّات اللغة

إنّ تحليل مدوّنة corpus تمثّل وحدات دلاليّة كالكلمات والجمل الدلاليّة، يكشف على المستوى الدلالي للّغة وجود مجموعتين مختلفتين من السمات: المجموعة الأولى من الفئات السماتية يتكوّن من سمات أصلها خارجي وتتطابق مع الفئات الوصفيّة لعالم الحسّ المشترك. أمّا المجموعة الثانيّة فتتكوّن من فئات داخليّة (مثل الناس / الأشياء، الموضوعات / العمليّات). لا يمكن تفسيرها بتحويل وحدات التعبير الى وحدات المضمون، ولا بدّ من اعتبارها كوحدات شكليّة بحتة (من حيث أنّها تكوّن الشكل، لا من حيث أنّها خالية من المعنى).

من السهل أن يُستنتج أن هذه الفئات الشكليّة تستعمل كإطار لقضيّة التواصل، إطار يجعل نقل المضمون ممكنًا، من حيث أنّه تحليل توافقي للفئات الخارجيّة. هذه الفئات الشكليّة هي التي تنشىء الفئات القواعديّة، فعلم القواعد بحدّ ذاته ليس سوى تنظيم من نوع معيّن للفئات الشكليّة.

لكنّ هذا الأمر لا يعبّر عن كلّ الاستعمالات الوظيفيّة لهذه الفئات. فنحن عندما نحاول أن نحدّد الشروط الدنيا للوصول الى المعنى، ونعتبر وجود الفوارق الخوارق الخوارق الخوارق الفوارق لا يمكن ترصّدها إلاّ إذا كانت المعنى، فلا بدّ لنا أن نعترف أنّ هذه الفوارق لا يمكن ترصّدها إلاّ إذا كانت هي مسلّمات الفئات الشكليّة مسبقًا كالتماثل م الغيريّة (= الفرق) الاجتماع م الافتراق. هذا يعني أنّنا لا نتلمّس شيئين خارجيّين مختلفين، وإنّما العلاقة بينهما. ومستوى التعبير من حيث هو مادّة ليس هو سوى حجّة ضروريّة ليلمّس الفارق الخلافي افتات الشكليّة، تنظيم هو وحده الذي يعبّر يجب أن تفسّر كتنظيم خاص للفئات الشكليّة، تنظيم هو وحده الذي يعبّر عن تلمّس المعنى عن تلمّس المعنى. فالشكل السميوتيكي ينبىء فقط عن المادّة، دون أن ينتمي الى هذه المادّة بالذات.

والتنظيم الشكلي للتعبير يساعدنا على تفسير بروز المعنى وكأنّه تلفّظ للفوارق على مستوى التعبير. إنّ شكلين سميوتيكيّين متوازيين ــ شكل التعبير وشكل المضمون ــ يمكن أن يميّزا: بأنّهما متجانسان، لاشتقاقهما من شكل السني واحد، لكنّهما ليسا متشاكلين لأنّ مستويات التعبير والمضمون يُلفظ

كلّ واحد منها بشكل مختلف عن الآخر.

هذا المفهوم المتوازي بين شكلين سميوتيكيّين يساعدنا على فهم سيرورة التحوّل، إحدى المشكلات الأساسيّة في السميوتيكا ــ لفئات التعبير والمضمون. فالشكل الألسني الذي يتكوّن من شكلين سميوتكيّين يتميّزان بالتلفّظ المتجانس، لا يمكن تصوّر الانتقال فيه من البنية التعبيريّة الى البنية الدلاليّة، إلّا إذا كان بالامكان، في بعض الحالات الخاصّة أن يتشاكل هذان الشكلان وليس فقط أن يتجانسا. بمعنى أنّ الفئات النوعيّة للعالم الخارجي تتاثل مع الفئات السماتيّة للبنية الدلاليّة. وبذلك تعبّر المشاكلة بين الأشكال السميوتيكيّة عن ظاهزة استبطان العالم الخارجي.

إن جُردة، ولو كانت سطحيّة بالفئات الشكليّة (بالاضافة الى الفئات التي ذكرنا يجب أن نذكر، العلاقة م اللفظيّة، النفي م التأكيد القضيّة م النظام، التقديري م الحالي)، تبيّن أن هذه الفئات التي تظهر كوسائل ضروريّة لفحص شروط المعنى ليست هي فقط التي نحتاجها لبناء نظريّة معمّمة حول اللغة، وإنّما هي التي تساعد أيضًا كمدوّنة للمفاهيم الابيستمولوجيّة في البحث والتنظير العلميّين، أي لبناء نماذج علميّة خاصّة، وإعداد نظريّة عامّة في المعرفة العلميّة. وهذا يتطابق مع مفهومنا للسميوتيك التي تعتبر أنّ العلوم ليست هي سوى أشكال علميّة مبنيّة كاللغات. إذا ما استعملت جردة الفئات الشكليّة ذاتها في بناء النماذج العلميّة والسميوتيكيّة، وإذا ما كانت النماذج العملانية قابلة للترقنة في نماذج منظمة وبالعكس أيضًا فإنّ مخطّطًا متاسكًا عكن تلمّسه بغية وصف العوالم العلميّة والدلاليّة.

# المرسلة الشعرية

أمبرتو ايك<sub>و</sub>

[يعتبر ايكّو Umberto Eco من كبار العاملين في حقل السميولوجيا فبعد كتابه الأثر المفتوح ١٩٦٥، أخرج البنية الغائبة ١٩٧٢، الذي نترجم منه فصلاً يتعلّق بسميولوجيا الأثر الفني. فصل يتناول فيه العالم الايطالي المرسلة الشعريّة في علاقاتها المتعدّدة بالعالم الذي تعبّر عنه وبالناس الذين تتوجّه إليهم عبر النموذج الألسني للتواصل.]\*

# المرسلة الغامضة والاستيطان الذاتي

١.١ إن الجماليّين المتحدّرين من أصل رومانسي بَدَل أن يحدّدوا المرسلة الشعريّة message poétique، ويجدّدوا طبيعتها، [نراهم] يُحدّدون أثَرها عَبْر لعب مجازي في الصور. هذا مثلاً [ما تدعو إليه] نظريّة الصفة الكونيّة للفنّ عند كروتشيه Croce. حسب هذه النظريّة يعكس التصوّر الفنّي الحياة الكونيّة كلّها. فالمفرد يتأثر بحياة الكل. كما أنّ الكل يتمظهر في حياة المفرد : «إنَّ التصوّر الفنّي الصحيح هو بحدّ ذاته العالم، العالم في هذا الشكل الفردي. هذا الشكل الفرديّ هو بحدّ ذاته العالم. ففي لهجات الشاعر، وفي كلّ إبداع من صنبعه الفكري، نجد مصير الانسانيّة، نجد كل الآمال، والأوهام، العذابات، والأفراح. نجد عظمة الانسانيّة وبؤسها. كما نجد مأساة الواقع برمّتها، تتمرأي، وتتعاظم بشكل مستمر في شخصه المعذّب، والمتنعّم. ٢.١ إِنَّ المرسلة حسب تَفْرِيع (جاكوبسون) لوظائف اللغة، تفريع غدا

<sup>«</sup> **الفكر العربي المعاصر،** العددان ١٩/١٨، بيروت شباط/آذار ١٩٨٢، ص ١٠٢ – ١٠٦.

العبارات الموجودة بين قوسين هي للمؤلّف أمّا تلك الموجودة بين قوسين معقوفين فهي للمترجم.

في صلب الضمير السميولوجي \_ يمكن أن تشغل الوظائف التالية (وظيفة واحدة أو أكثر): (أ) المرجعيّة، (ب) الانفعاليّة، (ج) الأمريّة، (د) الاتصاليّة، (ه) ألما بعد ألسنيّة، (و) الجماليّة.

والمرسلة تشغل وظيفة جماليّة عندما تكون مبنيّة بشكل غامض، وتظهر كاستبطان ذاتي، أي عندما تسعى للفت انتباه المرسل إليه [القارىء] الى شكلها بالذات قبل أيّ شيء آخر.

وهذه الوظائف يمكن أن تتواجد جميعها في مرسلة واحدة، فنحن نعثر في الجزء الأكبر من أجزاء اللغة اليوميّة، على تداخل هذه الوظائف ببعضها، وتراكبها حتى ولو كانت إحدى الوظائف تطغى [على غيرها].

٣.١ إنَّ المرسلة ذات الوظيفة الجماليَّة تنبني قبل كلُّ شيء بطريقة غامضة بالنسبة لنظام الانتظار،attente، أي السنّة code. والمرسلة الغامضة كليًّا تظهر وكأنّها غنيّة بالمعلومات، لأنّها توفّر لي عدّة اختيارات في التفسير، ولكن قد تقرب من الضجّة. أي الفوضي البسيطة. الفحوص المثمر يوقظ انتباهي ويدفعني لبذل مجهود في التفسير يساعدني في الكشف عن اتّجاهاتٍ لتفكيك المرسلة، والبحث في الفوضى الظاهرة عن نسق هو أكثر دقّة لتفكيك المرسلة، والبحث في الفوضى الظاهرة عن نسق هو أكثر دقّة من ذلك الذي ينظم المرسلات المطوّلة. وما يحصل للمرسلة الجماليّة، شبيه بما يحصل للحكاية التراجيديّة حسب قواعد المفهوم الشعري لأرسطو. يجب على الحكاية أن تؤدّي الى شيء يفاجئنا، ويخرج عن المألوف. لكن كي يُقبل هذا الحدث ونستطيع الاندماج فيه، لا بدّ وإن كان غريبًا أن يخضع لقواعد التصديق، وإمكانيّات التحقيق. من المذهل أن يعود الابن الى بيته بعد سنواتٍ طويلة من الحرب عازمًا على قتل أمّه بوحشيّة، مدفوعًا من قبل أخته. إنّ المشاهد تجاه ظاهرة مجافية تمامًا لكلُّ توقّع يقف متوتّرًا أمام زحمة الأحبار الناشئة عن هذا الوضع. لكن، لكي لا يُعتبر الحدث خاليًا من المعنى فيرذل، لا بدّ أن يكون قابلاً للتصديق : الابن يريد قتل أمّه لأنّها حثّت عشيقها على قتل زوجها. لكي، يكون الخبر «متوتّرًا»، والخطّ السردي قادرًا أن يصل الى ذروة اللامتوقّع (ذروة إذا ما تمّ تخطّيها، بحث المشاهد عن حل يخفّف من حدّة أنتباهه المتوتر)، لا بدّ من إيجاد قواعد عاديّة وحقيقيّة، تبرز ما للخبر من

قدرات تشويقيّة باستناده على شرائط التسهيب.

العامضة كهدف أساسي للتواصل. فمرسلة من نوع: «يصل القطار في الغامضة كهدف أساسي للتواصل. فمرسلة من نوع: «يصل القطار في الساعة السادسة الى الرصيف الثالث» تحوّل انتباهي ــ نظرًا لوظيفتها المرجعيّة، باتّجاه المدلول السياقي للألفاظ، ومن ثمّ تحوّله الى الأشياء المعنيّة. نحن هنا خارج نطاق عالم الاشارات، ذلك أنّ الاشارة استُنفدت ولم يبق سوى سلسلة من المقاطع السلوكيّة التي تكوّن الاجابة على تساؤلنا.

لكن المرسلة التي تتركني معلّقًا بين الخبر والتهيّب rédondance، وتدفعني للتساؤل عما تريد قوله ـ بينما أرى عبر ضباب الغموض شيئًا، يوجّه في الأساس تفكيكي للمرسلة ـ هي مرسلة أبدأ بمعاينتها لأرى كيف هي مصنوعة.

من الطبيعي أن أنساق الى مثل هذا التحليل إذا ما تبيّن أنّ المرسلة تحتوي على بعض الميّزات الأساسيّة للغموض والاستبطان الذاتي :

- ١. إنّ الداّلات تكتسب مدلولاتها الخاصة بها عبر «العمل المشترك للسياق». فعلى ضوءالسياق تعرف هذه الدالات تدريجيًّا الوضوح والغموض، وهي بالرغم من إحالتها الى مدلول معيّن، تظهر في الوقت نفسه محمّلة باختبارات أخرى ممكنة. فإذا ما غيّرت عنصرًا من السياق فقدت بقيّة العناصر أهمّيّتها.
- ٢. إنّ «المادة» التي تتكوّن منها الدالات لا تبدو اعتباطية بالنسبة للمدلولات ولعلاقاتها السياقية. ففي المرسلة الجمالية تكتسب مادة التعبير شكلاً ما. والقرابة بين كلمتين، مرتبطتين على مستوى المدلول، تزداد قوة في ظل القرابة الصوتية التي تتحقّق على مستوى القافية، كما هي الحال في الكلمة الصوتية onomatopée حيث الأصوات تبدو وكأنّها ترجّع المعنى المذكور. ذلك أنّ المظهر العام للدالات، يحقّق إيقاعًا صوتيًا أو رؤيويًا ليس بالاعتباطي في علاقته بالمدلولات. عندما أستعمل صورة بلاغية كالتكرار لوصف عرض بالمدلولات. عندما أستعمل صورة بلاغية كالتكرار لوصف عرض عسكري «وصل الفرسان، وصل الجنود المشاة، وصلت الأعلام»، فإنّي اعتبر أنّ التدرّج في الفكرة الذي أدّاه التدرّج المقابل في فائي اعتبر أنّ التدرّج في الفكرة الذي أدّاه التدرّج المقابل في فائي اعتبر أنّ التدرّج في الفكرة الذي أدّاه التدرّج المقابل في

الدالات يبني بالتماثل مع التدرّج الموازي للرجال الذين وصفتهم أثناء العرض. إنّي أستعمل قواعد الكلام بطريقة غير مستعملة. وهذا الاستعمال غير المستعمل هو الذي يحملني على القبول بفكرة القرابة بين مكوّنات الدلالة [الدال والمدلول] والشيء المعنى référent.

M. Bense بعد قبولنا التصنيف الذي قدّمه ماكس بنس ١٠٥٥ ماكس بنس ١٩٦٥)
 وإعادة ترتيبه بشكل آخر \_ إنّه من الممكن في المرسلة الجماليّة عزل المستويات الاخباريّة التالية :

- ١. مستوى الركائز الفيزيائية: التي تتكوّن في الكلام الشفهي من النبرات، والامالات، والنشرات الصوتية. وفي الكلام البصري، من الألوان والظواهر الماديّة، وفي الكلام الموسيقي من الجَرْس، والتردّد الصوتي، والبرهات الزمنيّة. هذا المستوى، هو مستوى مادّة التعبير الذي يكتسب في المرسلة الجماليّة شكلاً ما.
- مستوى العناصر الخلافية على المحور الاستبدالي: الفونيمات [الأصوات]، المساواة واللامساواة. الايقاعات الطول الوزني، علاقات المواقع، أشكال يمكن التعرّف عليها في اللغة الهندسية.
- ٣. مستوى العلاقات الرّكنيّة : القواعد، علاقات النسب، الرسم المنظوريّ، المقاييس والفواصل الموسيقيّة الخ.

ه الخط المنقوط يشير الى المعلومات الثانويّة التي أوردها إيكو واعتبرها أنّها لا تهمّ إلّا المتخصّصين، والباحثين عن جزئيّات الأمور، وقد حذفناها حفاظًا على وحدة النص. (المترجم).

ه. مستوى المدلولات المومأ اليها: أو ما تحت السنن؛ الأنظمة البلاغية، والأنظمة الأسلوبية المصغرة، الجدول الأيقوني، المجموعات الركنية الكبيرة.

 ٦. مستوى التوقعات الايديولوجيّة من حيث هي إيماءات جامعة للأخبار السابقة.

على كل "، يتحدّث بنس عن «الخبر الجمالي» الكُلّي الذي لا يتحقّق على مستوى من هذه المستويات بنوع خاص، وإنّما يتحقّق في ما يسميّه مستوى «الألفاظ المترابطة»؛ المستوى الذي تشير إليه بقيّة الألفاظ مجتمعة. فمستوى «الألفاظ المترابطة» عند بنس يبدو وكأنّه الوضع السياقي العام للامتوقّع، الذي يعرضه الأثر في مقابل السنّن codes الضمنيّة، وحالة إمكان الحدوث التي تضاف إليه. لكنّ تعبير «الألفاظ المترابطة» نظرًا لاستيحائه فلسفة هيغل يبدو وكأنّه يشير الى شيء ما من «الجوهر»، وكأنّه يشير من فلسفة هيغل يبدو وكأنّه يشير الى شيء ما من «الجوهر»، وكأنّه يشير من عدون شكّ الى «الجمال» الذي يتحقّق في المرسلة، لكن دون أن نتمكّن من تحديده بواسطة أدوات مفهوميّة لذا علينا أن نعمل من منظور سميولوجي متاسك على استبعادها، واستبدالها بنموذج اللغة الفرديّة ذات المنحى الجمالي.

## ٧. اللغة الفرديّة للنتاج الفنّيّ

ذلك أنّه على كلّ مستوى من مستوياتها تتمفصل الحلول تبعًا لنظام التماثل ذلك أنّه على كلّ مستوى من مستوياتها تتمفصل الحلول تبعًا لنظام التماثل في العلاقات فلعب المتباينات والمتناقضات على المستوى الايقاعي يعادل لعب المتناقضات على صعيد المدلولات المومأة، كما يعادل لعب الأفكار المختارة. الخ. إنّ الحديث عن وحدة المضمون والشكل في نتاج أدبي ناجح تعني أنّ رسم التخطيط البياني هو الذي يتحكّم بمختلف مستويات الصياغة. اذ تنشأ شبكة من الأشكال المتماثلة تؤلّف السنّة الحاصّة للأثر الأدبي. هذه السنّة هي قاعدة العمليّات التي ستهدم السنّة القائمة من أجل جعل مستوبات المرسلة غامضة. العمليّات التي ستهدم السنّة القائمة من أجل جعل مستوبات المرسلة غامضة. إنّ المرسلة الشعريّة حسب النقد الأسلوبي تتحقّق بخرقها للمقاييس [العادّية للكلام] (أنظر سبيتزر Spitzer)، أورباخ Auerbach 1971 مون

النسبة للسنة؛ كل مستويات المرسلة تخرق المقياس هو انبناء غامض بالنسبة للسنة؛ كل مستويات المرسلة تخرق المقياس [المعيار] حسب القاعدة نفسها. هذه القاعدة، هذه السنة للأثر الأدبي هي في الحقيقة اللغة الفرديّة السنّة الخاصة، والشخصيّة للمتكلّم الواحد).

لكن هذه اللغة الفردية كما يخبرنا تاريخ الفن والثقافة تولّد التقليد، والطريقة، والعادة الأسلوبية، أو تولّد أخيرًا معايير جديدة. عندما تؤكّد الجمالية أنّه بالامكان تبيّن النتاج الفني برمّته حتى ولو كان مبتورًا، مهدّمًا ومفكّكًا بفعل الزمن فذلك مردّه الى أنّنا قادرون انطلاقًا من السنّة الظاهرة في بعض طبقاته التي ما زالت ظاهرة للعيان على استنتاج السنّة التي صيغت منها الأقسام الناقصة، والكشف [عن أثرها]. (أنظر بارسون Pareyson في النهاية، لقد بُني فَن الترميم على إمكانية بناء الأقسام الناقصة، انطلاقًا من أقسام المرسلة الحاضرة. هذه العملية قد تبدو صعبة التحقيق لأنّنا نعيد بناء أقسام كان قد ابتدعها الفنّان بتخطيه الأنظمة والمقايس، والتوقعات المشروعة في عصره. لكن المرمّم كالناقد (وموزّع والمقايس، والتوقعات المشروعة في عصره. لكن المرمّم كالناقد (وموزّع الموسيقي) هو بالضبط ذلك الذي يكتشف القوانين التي تتحكّم بالنتاج الأدي، وبلغته الفرديّة، وبالرسم البياني الذي ينظّم أجزاءه كلّها.....

7.7 لكن، من الممكن أن نفكّر بالتناقض الحاصل بين مفهوم اللغة الفرديّة، ومفهوم الغموض في المرسلة. فالمرسلة الغامضة تسمح لي بعدّة اختيارات تفسيريّة. كلّ دال يحمل مدلولات جديدة شبه واضحة، وهذا لا ينتج في ضوء السنّة الأساسيّة (التي انتهكت)، وإنّما في ضوء اللغة الفرديّة التي تنظّم وفي ضوء بقيّة الدالات التي تؤثّر في بعضها بعضًا وكأنّها تسعى من وراء ذلك الى إيجاد سندٍ لا توفّره لها السنّة التي انتُهكت... وهكذا نجد النتاج الأدبي يحوّل باستمرار [معانيه] التصريحيّة الى معانٍ إيمائيّة، كما يحوّل مدلولاته الخاصة به الى دالات لمدلولات أخرى.

وتجربة تفكيك المرسلة تظل مفتوحة، وردّة فعلنا الأولى تكمن في اعتقادنا أنّ كل ما نوجّهه باتّجاه المرسلة، هو في الواقع يكمن في داخلها.

غن نعتقد أن المرسلة «تعبّر» عن عالم الايماءات الدلاليّة، والتداعيات الانفعاليّة، وردّات الفعل الفيزيولوجيّة التي تبديها بنيتها المستبطنة ذاتها، والغامضة لكن المرسلة في جدليّتها ذات الاستبطان الذاتي والغامض، تفتح أمامنا آفاقًا من الايماءات، الواسعة والديناميّة الأمر الذي يجعلنا نفكّر أنّها تعبّر عن كلّ شيء وهي في الواقع لا تعبّر إلّا عمّا أسقطناه عليها من معانٍ. وهي بذلك تضعنا في موقف حرج، فمن جهة هناك مرسلة تسمح لنا من خلال بنيتها أن نقوم بقراءة «مفتوحة»، ومن جهة ثانية فإن القراءة المستفيضة بانفتاحها تمنعنا من اكتشاف ما في المرسلة من بنية قابلة للتشكيل. هناك مشكلتان هما في الآن نفسه منفصلتان، ومترابطتان، بعمق، لا بل أنّ الواحدة منهما تكمّل الأخرى:

 أ) تتحقّق خلال التواصل الجمالي تجربة لا يمكن قياس نوعيّتها بمقياس محدّد، أو الكشف عن تنظيمها البنياني.

ب) هذه التجربة لا يمكن إجراؤها إذا لم يتوفّر لها عبر جميع مستوياتها شيء من البنية المنظّمة، وإلّا لفُقد التواصل وتحوّل الى مثيرات عرضية، وإجابات صُدفويّة. وهكذا نجد لدينا، النموذج البنياني لسيرورة الاستعمال، من جهة، وبنية المرسلة على جميع مستوياتها من جهة ثانية.

٣.٢ لنفصّل القول في النقطة ألف. من الواضح أنّه عندما ننظر الى قصر من قصور عهد الانبعاث بواجهته الناتئة فإنّ القصر من حيث هو موضوع تأمّل يفوق موضوع هندسته، وتقطيعه، ورسم الواجهة، فالمادّة ذاتها وبالرغم من خشونتها، ومن الاثارات اللمسيّة التي يمكن أن تثيرها فينا، تضيف شيئًا ما الى رؤيتنا، وهذا الشيء لا يمكن تحديده بصيغة. لكن بنية هذا الأثر الفنّي يمكن تحديدها بألفاظ نظام العلاقات المكانيّة الذي يتحقّق في النتوءات. فليس هذا الحجر أو ذاك ما يفترض فينا تحليله، وإنّما العلاقة بين النظام العام للعلاقات المكانيّة ووجود النتوءات. إنّ البنية الخاصّة بالأثر الفنّي هي مبنيّة للعلاقات المكانيّة ووجود النتوءات. إنّ البنية الخاصّة بالأثر الفنّي هي مبنيّة على هذه المجموعة من النسب العلائقيّة، طالما أنّه من الناحية النظريّة يمكن الاستعاضة عن أيّ حجر، دون المساس بطبيعة مادّته، التي وإن عرفت بعض التغيّرات فإنّ علاقتها بالمجموع لن تتغيّر.

لكن، إذا ما نظرت الى الحجر ولمسته فإنّه سيتكوّن عندي أحاسيس

من الصعب التحقق منها، فهي تكوّن جزءًا من [حاسة] «الاستعمال» عندي، وهي تترك أثرًا عن غموض المرسلة الذي يمكن أن يتحصّل من السياق، كا تترك بصماتها على المرسلة المستبطنة ذاتها من حيث هي شكل معبّر عن التجارب الفرديّة. على كلّ فإن السميولوجيا لا تنظر الى الاثر إلا من حيث «هو مرسلة – مصدر أي من حيث هو لغة فرديّة – سنّة، تشكّل نُقطة انطلاق لمجموعة من الاختيارات التفسيريّة ذات الصفة الحرّة والممكنة». إنّ الأثر الفتي من حيث هو تجربة شخصيّة قابل للتنظير وليس للقياس.

هذا «الخبر الجمالي» الذي سنعود تاليًا لمعالجته ليس هو سوى سلسلة من الامكانات التي لم تستطع أيّة نظريّة في التواصل أن تضع اليد عليها. إنّ السميولوجيا، والجماليّة ذات المنحى السميولوجي هما القادرتان على التنبّؤ بما سيؤول إليه الأثر الفتي، مستقبلاً وليس الآن. أمّا الناقد فهو الوحيد القادر على تعيين مآل الأثر الفتي عبر حكايته عن تجربة القراءة.

٧٠٤ لنتفحص الآن النقطة الثانية «ب». إذا ما قلنا إنّ الحركة الحرّة لاضافة المعنى الى المرسلة مدينة الى نصيب هذه المرسلة من الايماءات المعبّرة نكون قد أعدنا السؤال الأوّل الى السؤال الثاني. [أي اعتبرنا باءً جُزءًا من ألف]. لكن نحن نعرف أنّ المرسلة الشعريّة تسمح بتفسير منفتح ومتدرّج. فعلم الجمال الفلسفي يمكن أن يصل الى هذا الحدّ من التأكيد إذا التزم الدقة في نظريّاته، لكن ما أن يحصل ذلك حتّى تأتي الجماليّات المعياريّة المغلوطة، لتصف بشكل غير شرعي ما يجب أن يُوحي به الفنّ، ما يجب أن يُثيره ويحدثه، [في النفس الانسانيّة]. لكن عندما تخضع المرسلة الشعريّة المبحث السميولوجي، لا بدّ ساعتقد من ترجمة «الصنعات» المعبّرة، الى صُنعات توصيليّة انطلاقًا من السنن (سواءً أقبلت هذه السنن أم نُقدت). يكلمة أخرى، لا بُدّ من العلاقات قابل للانتقال، من شكل الى آخر. أمّا الثاني فلا يمكن نقله بسهولة لأنّه متجدّر في طبيعة الشكل الذي ينتمي إليه. إن فلا يمجمل الظواهر التابعة لمادّة التعبير، بينا يتعلّق الشكل الخمالي المحدة التعبير،

إذا لا بدّ، بالضبط من معرفة ما إذا كان من الممكن على هذا الستوى

تحديد السنن. إنّ مفهوم اللغة الفرديّة الجماليّة، بالرغم من اعتباره المرسلة ذات الوظيفة الجماليّة كشكل تتكامل عبره الدالات والمدلولات، يؤكّد على ضرورة تحقيق بنية متاثلة كهذه يجب أن تسمح بتحديد تناقضي وخلافي لكل العناصر الماديّة للأثر الفنّي. لا يكفي التأكيد أنّ الأثر الفنّي يصوغ نوعًا من العلاقة بين مختلف مستويات العلاقة ووجود الأشكال الماديّة [الأصوات العلاقة بين مختلف مستويات العلاقة ووجود الأشكال الماديّة [الأصوات مثلاً]، لكن عليه أن يبرز قدر الامكان بنية هذا الوجود الذي ما زال في حالته الخام، وذلك بإعادته الى نظام من العلاقات، يكون بوسعه أن يزيل إبهام مفهوم «الخبر الجمالي»........

## المنطق «المفتوح» للدالات

١.٤ إنَّ دراسة مستويات المرسلة الشعريّة هي دراسة لمنطق الدالات الذي يحقَّق الأثر الأدبي عبره وظيفته المزدوجة في تحفيز التفسيرات، ومراقبة سيرها الحر. سنرى فيما بعد أنّه يجب ألّا يفهم منطق الدالّات كشيء موضوعي مطلق، يسبق حركة إضافة المعنى ويحدّدها. فليس من قبيل الصدفة أن نتكلُّم عن السنَّة. إنَّها مرَّة أخرى أعراف تضبط مختلف المستويات. إنَّ الاعتراف بالوحدة المميّزة داخل المرسلة يعني أن ينظر الى هذه المرسلة على ضوء السنّة التي تعطي المرسلة شيئًا من المعنى. لكن هذا المنطق الدالّاتي «المعطى» من وجهة نظر العلاقة الجماليّة، يحدّد السيرورة التي يفتتحها التفسير، فالمرسلة من حيث هي مصدر مقدّم للمتلقّي تقترح أن تملأ الشكل المعنّى، كما تقترح أن تملأ المستويّات التي تنضوي تحتها مجموعات من الدلالات التصريحيّة والايمائيّة. فالمرسلة الجماليّة ببنيتها الغامضة وتحوّل معانيها الدائم من التصريح الى الايماء تدفعنا لنجرّب الألفاظ والسنن بشكل مختلف دائمًا. بمعنى أنَّنا نصبٌ في شكل المرسلة الفارغ مدلولات جديدة، تخضع في مراوحتها بين حرّية التفسير، والوفاء السياقي، لمنطق الدالات. ولهذا السبب نفهم لماذا يثير الأثر الفنَّي كلُّ هذا الغني الانفعالي، وهذه المعرفة المتحدَّدة دائمًا. ولهذا السبب أيضًا نفهم كلام كروتشيه عن الكونية.

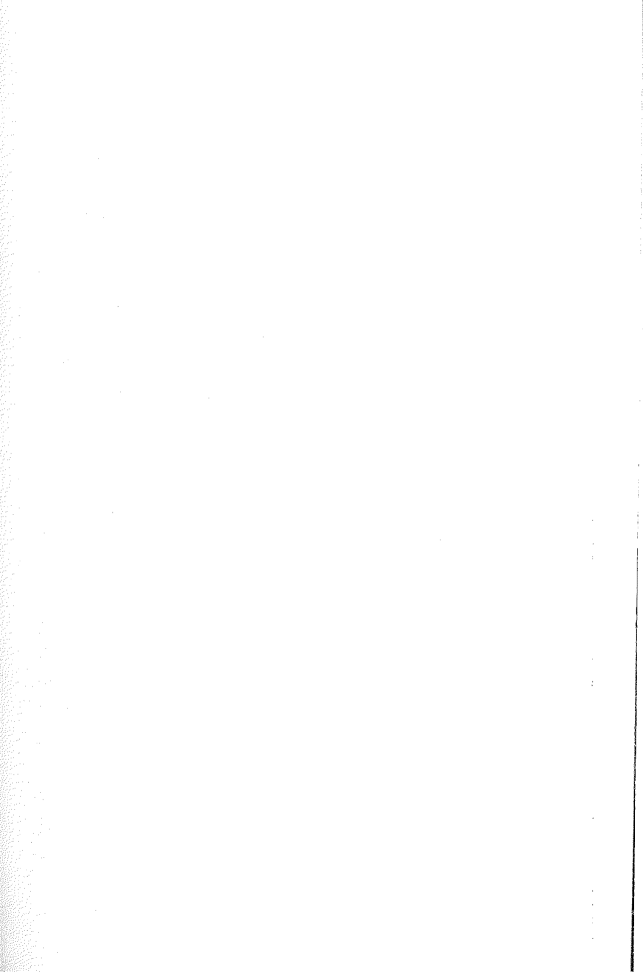
والمرسلة الغامضة والمستبطنة ذاتها ليست هي إواليّة تثير الانفعالات وحسب وإنّما هي وسيلة معرفة. معرفة تتحقّق بالنظر الى السنّة التي تنبع منها المرسلة، وبالنظر الى الأشياء المعنية التي تحيلنا إليها الدالآت عبر مدلولاتها. ٢٠٤ في الوقت الذي تبدأ فيه لعبة التفسيرات المتتالية يدفعنا الأثر الفني، الى إعادة النظر في سنته وفي إمكانيات [تحقق] هذه السنة. كل أثر فني، هو تشكيل في السنة، وتوكيد لها في الآن نفسه، هو محاولة لاكتشاف ما في السنة، من نواح لم يَرْق إليها النظر، وإمكانيات ما زالت مجهولة. والأثر بخرقه لقوانين السنة [مجموعة الأصول الفنية المتعارف عليها] يعيد صياغتها من جديد، (بمعنى أن الأدب الايطالي بعد «الكوميديا الالهية» ازداد غنى بالامكانيات) ويغير موقف القراء منها.

٣.٤ إنّ فهم المرسلة الشعريّة يقوم أيضًا على جدليّة تتبدّى في قبول ورفض السنن، والألفاظ التي [يبعثها] المرسِل وفي الآن نفسه إدخال وطرح السنن والألفاظ الشخصيّة. إنها جدليّة بين الوفاء [للنصّ] والتحرّر في التفسيرات [الدائرة حوله]، حيث نجد مرسِل [المرسَلة] يحاول أن يلبّي رغبات الغموض في مرسلته، باستعمال السنن الخاصّة به. ومن جهة ثانية نراه مدفوعًا ــ بفروض العلائق السياقيّة ــ أن ينظر الى المرسلة كما تكوّنت في ظلّ العصر الذي كتبت فيه.

في هذه الجدليّة بين الشكل والانفتاح (على صعيد المرسلة) بين الوفاء واتّحاذ المبادرة (على صعيد المرسل) يُبني نشاط التفسير الخاصّ بكل مستعمل للأثر الأدبي، كما تتحدّد بشكل أكثر دقة وخلقًا، وبطريقة هي في الآن نفسه حرّة ووفية، القراءة الخاصّة بالناقد التي تتحلّى :

- \_ في قدرته على إعادة اكتشاف آثار الظِروف والسنن الخاصّة بالمرسل. \_ في معاناته للشكل العاني ليرى الى أي حدّ يَقْبل هذا الشكل دخول المعاني الجديدة الناشئة عن سُنن الاغناء.
  - \_ في طرح السُنن الاعتباطيّة التي دخلت [المرسلة] أثناء التفسير والتي تتمنّع عن الذوبان في باقي التفسيرات.

هذا النموذج يفترض سيرورة تفكيك تتأرجح بين أعلى درجة من الصدفة، وأعلى درجة من الوفاء. الصدفة تحدث عندما يعيد الدال [معناه] الى السنن الاعتباطية، أمّا الوفاء من جهة ثانية فغير ممكن الحدوث إلّا من خلال جدليّة مستمرّة بين سُنن المرسَل إليه، وسُنن الارسال بشكل اقتراب وابتعاد متواصلين. وهكذا تبدو المرسَلة لمجموع المنتفعين بها كشكل جديد لا بدّ من تفسيره وبذلك تدخل في تشريع السُنن التفسيريّة للنقد.



#### الناس \_ الحكايات

# . «ألف ليلة وليلة» كما ينظر إليها التحليل البنيوي

تزفتان تودوروف Tzvetan Todorov

يعتبر تودورف من أوائل الذين روّجوا البنيويّة في فرنسا نظريّةً وتطبيقًا، إضافة إلى ترجمته نصوص الشكليّين الروس. والنصّ الذي نترجمه مأخوذ من كتابه شعريّة النثر (١٩٧١).

#### ١. مقدّمة

تمثّل هذه الدراسة التي ننقلها الى العربيّة اتّجاهًا من اتّجاهات النقد الحديث في فرنسا، وهي تدخل ضمن النمط النقدي العام الذي تأسّس مع الشكليّن الروس وانطلق مع المورفولوجّيين الألمان، والنقد الأنكلوسكسوني، وتركّز اليوم في فرنسا وأميركا، من خلال المدرسة البنيويّة structuralisme. إنّ أي محاولة لتبيان خصائص هذا الاتّجاه النقدي الحديث، تفرض على متناوله مسبقًا مراجعة اتّجاهين آخرين سبقاه زمنيًا.

الاتبجاه الأوّل: يمكن تسميته بالاتبجاه العرضي projective. هذا الاتبجاه يعتبر النصّ الأدبي، أو بشكل عام الأثر الأدبي، تصويرًا، أو نقلاً لمجموعة أصليّة من الأحداث، قام بها الكاتب عبر عمليّة إنتاج ذاتيّة. وهو يسبغ على الناقد صفة المعيد، المفسّر، فهو الذي يربط الأثر بالأصل الأوّلي من خلال عمليّة النقد. فإذا اعتبر الناقد أنّ حياة الكاتب هي الأصل الأوّلي الذي نتج عنه الأثر، أوصله نقده الى عرض سَيري، وإذا اعتبر أنّ الأصل

<sup>\*</sup> مواقف، العدد ١٦، بيروت تمّوز - آب ١٩٧١، ص ١٣٧ - ١٥١.

الأوّلي، هو مجموعة الظواهر الاجتماعيّة، قاده نقده الى عِرض سوسيولوجي، أخيرًا إذا اعتبر أنّ الأصل الأوّلي هو الفكر الانساني، أدّى به الى عرض ميتافيزيقي، أنتروبولوجي.

إنّ الاعتبارات الأوّليّة للأصل الأوّلي وللصور المتعدّدة التي تعرض هذا الأصل بشكل أو بآخر، تقودنا في جميع الحالات الى الانتقاص من قيمة الأثر الذاتيّة وتفرض علينا تفسيرات أقل ما يقال فيها إنها نابعة من تخيّلات الناقد وتصوّراته للعلاقة القائمة بين الأثر، و«خارجيّات» الأثر كما يذكر رولان بارت R. Barthes

الاتجاه الثاني: يمكن تسميته بالاتجاه التفسيري interprétative. هذا الاتجاه يعتبر الى حد ما النص، او الأثر الأدبي قائمًا بذاته، دون امتدادات خارجية تصل الى العصر، والبيئة، ونفسية الكاتب. إلا أن ما يعنيه من الأثر هو تفسير معانيه الغامضة، وتوضيح رموزه المغلقة، دون أيّ اهتام بالعلاقات الظاهرة أو الباطنة التي تتحكم بالنص، وبسيرورته. إنّ حدود هذا الاتجاه في النقد الأدبي معروفة، فهي تقودنا دائمًا الى التفسير المطوّل، ثم الى تفسير التفسير، بكلمة أخرى تقودنا الى التكرار الذي يغرق النص الأساسي بنصوص أخرى هي وليدة التفسير وتفسير التفسير. هذا الاتجاه كوّن منذ سنين طويلة التمارين المدرسية، والجامعيّة في تعلم الأدب.

هذان هما بشكل عام الاتجاهان اللذان تحكّما بالنقد الأدبي حتّى اليوم، فما هو الاتجاه الحديث في النقد، الذي يعرف بالبنيوي كما أشرنا؟

إنّ دراسة تودوروف هذه تنبىء الى حدّ بعيد عن مناحي هذا الاتجاه الذي يمكن تسميته بالاتجاه الوصفي descriptive. يعتبر هذا الاتجاه أنّ الأثر الأدبي مستقلٌ عن العوامل الخارجيّة (حياة الكاتب بيئته عصره) كا أنّ لهذا الأثر منطقه الخاص، وحياته الخاصة. وبالتالي فإنّ ما يعنيه من هذا الأثر أو ذاك ليس تسمية المعاني القائمة، وشرح مدلولاتها، وإنّما قلب نظام الأثر الظاهر. ومن ثمّ إظهار جميع أنظمة الأثر المكنة، التي يتكون منها، ثمّ تبيان العلاقات التي تشوب مجمل هذه الأنظمة سواء أكانت علاقات متشابهة أو علاقات متنافرة، إذ أنّ كلّ قسم من الأثر لا يكتفي بمعناه، وإنّما يتضح من خلال علاقاته ببقيّة الأقسام.

ويعتبر هذا الاتجاه أيضًا أنّ في كل أثر أدبي نقاط التقاء، ونقاط تنابذ، تشكّل عقدًا دلاليّة تتحكّم استراتيجيًّا بكلّ أجزاء الأثر، ولا بدّ من تبيانها بمنطلقات من داخل النصّ لا من خارجه (المنطلق الواعي، أو اللاواعي للكاتب والمنطلق الاجتماعي) وذلك، انطلاقًا من الدور الذي تلعبه هذه العقد للكاتب والمنطلق الأجتماعي) وذلك، انطلاقًا من الدور الذي تلعبه هذه العقد les nœuds

ثم إنّ هذا الاتّجاه ينظر الى النصّ كأنّه كيان بذاته، مقفل على نفسه، فلا حاجة للناقد الى أن يفتش عن تعليمات لموجودات النص، باستعانات من حارجه، وبالتالي فإنّ هذا الاتّجاه يضع الناقد في إطار التحقيق، والمعاينة لنظام الأثر، ولمنطقه، وعلاقاته، وما يستتبع ذلك من دلالات.

من هنا تتخذ دراسة تودوروف شكل المعقول الأدبي حتى لا نقول العلمية الأدبية، فكل محاولته هي معاينة الأشكال الحكائية في ألف ليلة وليلة، دون تفسيرها بعوامل قائمة في القصة العربية، أو في الأدب الشعبي العربي، ومن ثمّ تركيزه على عقدة هذه الأشكال الحكائية التي تتحكم بغالبية الأشكال، نعني التضمين الذي تتواصل بواسطته حكايات الكاتب.

ومن هنا أيضًا يتسنّى لدارس ألف ليلة وليلة معاينة هذا الأثر من الداخل (بعد أن أسقط من حسبانه عقدة العصر، والمؤلّف، والمصدر او المصادر تاركا ذلك للمؤرّخين والجغرافيّين) لينصب من جديد على هذا الأثر، يستطلع دواخله، ويستخرج بُنى الحكايات فيه والقوانين التي تتحكّم بهذه البُنى، منتقلاً بعد ذلك الى استخراج الدلالات المعنويّة الناتجة عن كلّ ذلك.

## ٢. اللَّاسيكولوجية الأدبيّة

ماذا تكون الشخصية إذا لم تكن تحديدًا للعمل؟ وما هو العمل إذا لم يكن رسمًا للشخصيّة؟ ما هي اللوحة أو الرواية إن لم تكن وصفًا للطبائع [الانسانيّة]؟ إن أي شيء آخر نبحث عنه نجده فيها.

هذه التساؤلات تأتي من هنري جيمس H. James وهي موجودة في مقالته الشهيرة فن القصّة The art of the fiction). تبرز هذه التساؤلات فكرتين عامّتين. الأولى تتعلّق بالصلة الوطيدة بين مختلف العناصر المكوّنة للحكاية : الشخصيّات والعمل. لا وجود لشخصيّة خارج العمل،

وليس للعمل استقلال بمعرّل عن الشخصيّة. لكن فكرة أخرى تبرز خلسة في السطور الأخيرة. إذا كان الاثنان [أي الشخصيّة والعمل] لا ينفصلان، فإنّ واحدًا منهما، مع ذلك أكثر أهمّية من الآخر، أعني الطبائع، أي السيكولوجّية. فكلّ حكاية هي «وصف للطبائع».

من النادر أن نلاحظ حالة من الذاتية المركزة كهذه، تعتبر نفسها عامة. إذا كان المثل الأعلى النظري لجيمس هو أن يخضع كل شيء في الحكاية لسيكولوجية الأشخاص، فمن الصعب تجاهل وجود نزعة أخرى في الأدب لا تكون الأعمال فيها في خدمة رسم الشخصية وحسب، لكن على العكس من ذلك، تكون الشخصيّات خاضعة للعمل؛ حيث، من جهة أخرى، تعني كلمة «شخصيّة» شيئًا آخر غير التلاحم السيكولوجي وغير وصف الطبع. هذه النزعة التي تمثّلها الأوديسيه، والديكامرون، وألف ليلة وليلة، والمخطوطة التي وجدت في سرقسطة، هي من الظواهر الأكثر شهرة، والتي يمكن اعتبارها حدًا أقصى للله سيكولوجيّة الأدبية.

لنحاول أن ندرس هذه النزعة الأدبيّة عن قرب بتناولنا للأثرين الأخيرين. [أي ألف ليلة وليلة والديكامرون La grammaire du Décameron]

نكتفي عادةً في حديثنا عن كتاب كألف ليلة وليلة أن نقول إنّ التحليل الداخلي للطبائع مفقود فيها، وإنّ وصف الحالات السيكولوجيّة لا وجود له، لكنّ هذه الطريقة في وصف اللا—سيكولوجيّة لا تخرج عن التكرار. فلكي نحدّد تحديدًا أفضل هذه الظاهرة، يجب علينا الانطلاق من شكل ما لمسار الحكاية، وذلك عندما تخضع هذه الحكاية لبنية سببيّة. باستطاعتنا حينئذ أن غثل كلّ لحظة من لحظات الحكاية بشكل جملة بسيطة، تدخل في علاقة تتابع consécution (نرقّمها بعلامة +)، أو تدخل في علاقة نتيجة تدجل السابقة، أو اللاحقة.

إن التعارض الأول بين الحكاية التي يدعو اليها جيمس، وحكايات ألف ليلة وليلة، يمكن إبرازه على الوجه التالي: إن كان هناك جملة (أ ينظر الى ب) فالمهم بالنسبة لجيمس هو \_ أ \_ [الناظر] ولشهرزاد هي \_ ب \_ [المنظور]. إن الحكاية السيكولوجية تعتبر أن العمل طريق تمكننا من فهم الشخصية التي تعمل، إذا لم تعتبره علامة، أو دلالة. فالعمل لا يقوم بذاته

وإنّما بتعدّيه transitive بفاعله. أمّا الحكاية اللا - سيكولو بعيّة فهي على العكس، تمتاز بأفعالها اللازمة intransitives : العمل مهم بذاته، وليس كإشارة الى مظهر طبائعي. من الممكن القول عن ألف ليلة وليلة بأنّها تنتمي الى أدب إسنادي فالأهمّية قائمة دائمًا في المسند وليس في المسند إليه (قائلها). إنّ المثل المعروف عن غياب الفاعل الصرفي هو حكاية السندباد البحري. حتى أوليس ماكر، فطن الخ. أمّا السندباد فلا يمكن القول عنه أيّ المعروف أنّ أوليس ماكر، فطن الخ. أمّا السندباد فلا يمكن القول عنه أيّ شيء من هذا القبيل : حكايته (مع أنّها مرويّة بصيغة المفرد المتكلّم) لا شخصية. لذا من الضروري أن لا نكتب (أ ينظر إلى ب) بل (يُنظر الى ب). إنّ حكاية السفر الأكثر برودة تقدّر هي وحدها، إنّ تنافس حكايات السفر : لنفكر برحلة سترن Stern العاطفيّة.

إن إلغاء السيكولوجية يتم هنا داخل الجملة الروائية، وهو يستمر بكثير من النجاح أيضًا في مجال العلاقات بين الجمل. إن خصلة أخلاقية ما تثير عملاً؛ ولذلك طريقتان مختلفتان. يمكن أن نتكلم على سببية مباشرة immédiate تعارض سببية موسطة médiatisée. الأولى هي من نوع (أشجاع مع ينتج أ يتحدّى الوحش). أمّا في السببيّة الثانية فظهور الجملة الأولى لا تتربّ عليه أيّة نتيجة. لكن خلال مجرى الحكاية ألجملة الأولى لا تتربّ عليه أيّة نتيجة. لكن خلال مجرى الحكاية أسبعمل واحد، لكن بمظاهر ثانويّة لمجموعة أعمال، يتباعد غالبًا بعضها عن البعض الآخر.

 السندباد يحبّ السفر (هذا من طبعه) = إذن السندباد يسافر (عمل). إنّ المسافة بين الاثنين (الطبع والعمل) تتّجه نحو التقليل الكامل.

ثمّة طريقة أخرى هي في بحثنا عمّا إذا كان للجملة الاسناديّة الواحدة في مسار الحكاية نتائج مختلفة. ففي رواية من القرن التاسع عشر يمكن أن تؤدّي جملة (أ غيور من ب) الى (أ يهرب من العالم) (أ ينتحر) (أ يغازل ب) (أ يسيء الى ب). أمّا في ألف ليلة وليلة فلا وجود إلّا لامكانية واحدة: (أ غيور من ب = أ يسيء الى ب). إنّ ثبات العلاقة بين الجملتين يجرّد الجملة السابقة من أيّ استقلال، من أيّ معنى لازم. إنّ الاستتباع يجرّد الجملة السابقة من أيّ استقلال، من أيّ معنى لازم. إنّ الاستتباع كثرت الجمل المستبعة، صار للجملة السابقة قيمة خاصّة أكبر.

نكتشف هنا خاصية غريبة للسببية السيكولوجية. إنّ مزية أخلاقية ليست سببًا لعمل وحسب، وليست نتيجة وحسب، وإنما هي الاثنان في آن كالعمل تمامًا. أيقتل زوجته لأنه قاس، لكنه قاس لأنه يقتل زوجته. إنّ التحليل السببي للحكاية لا يعيد الى أصل، أوّلي وثابت، يكوّن معنى للصور اللاحقة، وقانونها: لا بدّ، بتعبير آخر، من أن نتلمّس في الحالة البدء في هذه السببية خارج الزمن التسلسلي. السبب ليس «قبلاً» بدئيًّا، إنّه عنصر من عناصر الثنائي (سبب - نتيجة) دون أن يكون أحدهما أكثر أهمّية من الآخر. من الأصح، إذن، أن يقال إنّ السببية السيكولوجية تواكب السببية الحدثية (سببية الأحداث) أكثر ممّا تتداخل معها. الأعمال تجرّ بعضها بعضًا. أضف الى ذلك أنّ الثنائي السيكولوجي سبب - نتيجة يظهر لكن على مستوى مغاير. هذا الطبائعية يمكن طرح السؤال حول التلاحم السيكولوجي. هذه «الإضافات» الطبائعية يمكن أن تشكّل أو لا تشكّل نظامًا.

إنّ ألف ليلة وليلة تقدّم من جديد مثلاً أقصى (على ذلك). لنأخذ حكاية على بابا الشهيرة. زوجة قسيم أخي على بابا منشغلة البال لاختفاء زوجها، «أمضت الليل في البكاء». في اليوم التالي يأتي على بابا بجسد أخيه المقطّع، ويقول مؤاسيًا «زوجة أخي أحمل إليك ما يحزن أكثر مما تتصوّرين، ولئن كانت المصيبة بلا علاج، وكان هناك من شيء قادر أن يواسيك، فإني أسالك أن تنضمي الى النعم التي أعطاني إيّاها الله لك وتتزوّجيني». ردّة فعل زوجة

أخيه: «لم ترفض مقاسمته، ونظرت إليه على العكس، كسبب معقول للمواساة. ثم أخذت تمسح دموعها التي بدأت تذرفها بغزارة، وقطعت صراحها الحاد الذي اعتادته النساء اللواتي يفقدن أزواجهن، وأظهرت لعلي بابا أنها توافق على طلبه» (غالان ٣). هكذا تنتقل امرأة قسيم من اليأس الى الفرح. إنّ الأمثلة المشابهة عديدة.

من البداهة أنّنا، إذ نعترض على وجود تلاحم سيكولوجي، ندخل في مجال الذوق العام. لكن هناك \_ ولا شكّ \_ سيكولوجيّة أخرى حيث يشكّل هذان الفعلان المتتابعان وحدة. لكن ألف ليلة وليلة تنتمي الى مجال الذوق العام، وكثرة الأمثلة تكفي لتقنعنا بأنّ المراد هنا ليس سيكولوجيّة أخرى، ولا حتّى ما يناقض السيكولوجيّة، وإنّما هو لا \_ سيكولوجيّة.

الشخصية ليست دائمًا، كما يزعم جيمس، هي التي تحدّد العمل، ولا تقوم كل حكاية على «وصف الطبائع». لكن ما هي إذًا الشخصية؟ إنّ ألف ليلة وليلة تعطينا جوابًا واضحًا، تستعيده، وتؤكّده المخطوطة التي وجدت في سرقسطة. الشخصية قصّة تقديريّة virtuelle، هي قصّة حياة الشخصيّة. كلّ شخصيّة جديدة تعني عقدة جديدة، فنحن في مملكة الناس \_ كلّ شخصيّة جديدة تعني عقدة جديدة،

هذا الواقع يؤثّر تأثيرًا عميقًا في بنية القصّة.

#### ٣. الاستطرادات والتضمينات

إنَّ ظهور شخصية جديدة لا بد من أن يؤدي الى القصة السابقة، لكي تروى لنا قصة جديدة، تفسّر «أنا هنا الان» للشخصية الجديدة. لا بد من قصّة ثانية تكون متضمّنة في القصّة الأولى. هذه الطريقة تسمّى التضمين التضمين. الأولى. هذه الطريقة المناسمين التضمين التضمين.

ليس هذا بالطبع المبرّر الوحيد للتضمين. فألف ليلة وليلة تقدّم لنا أمثلة أخرى : فمثلاً في حكاية «الصيّاد والجنّي» (خوام، ٢) تستخدم القصص المضمّنة كأدلّة. فالصيّاد يبرّر فقدانه للشفقة على الجنّي بقصّة دوبان؛ خلال هذه الحكاية يدافع الملك عن موقفه بقصّة الرجل الحسود وأنثى الببّغاء، كا إنّ الوزير يدافع عن موقفه بقصّة الأمير والغول. فإذا بقيت الشخصيّات هي إنّ الوزير يدافع عن موقفه بقصّة الأمير والغول. فإذا بقيت الشخصيّات هي

نفسها في القصة المضمّنة، والقصة المضمّنة فإنّ هذا الدافع لا يجدي: ففي قصّة «الأختان الغيورتان من أختهنّ الكبيرة» (غالان ٣)، تضمّ حكاية ابتعاد أولاد السلطان عن القصر، وتعرّف السلطان عليهم حكاية العثور على الأشياء السحريّة. إنّ التتابع الزمني هو الباعث الوحيد. لكنّ حضور الناس ــ الحكايات هو بكلّ تأكيد، الشكل الأكثر تعبيرًا عن التضمين. إنّ البنية الشكلية للتضمين تطابق (من الواضح إنّ التطابق هنا ليس مجانيًا) بنية الشكل التركيبي syntaxique. إنها حالة خاصة من الاسناد، الذي تسمّيه الألسنية الحديثة syntaxique، إنها حالة خاصة من الاسناد، الذي نوضح هذه البنية، نأخذ مثلاً ألمانيًّا (التركيب النحوي للجملة في الألمانية يسمح بتضمينات أكثر بروزًا):

(من يدل على الشخص الذي قلب العمود، المرفوع على الطريق الموصلة الى «ورمز»، يفوز بجائزة) ١.

إنَّ ظهور اسم في الجملة يستدعي مباشرةً جملةً تابعة، هي ذاتها \_ كا يقال \_ تروي القصة، لكن بما أن الجملة الثانية تحتوي أيضًا على اسم، فإنها تتطلّب بدورها جملة تابعة، وهكذا دواليك، حتى توقّف اعتباطي، نستعيد ابتداءً منه على التوالي كل جملة (من الجمل) المتوقّف عندها. إن للحكاية التضمينيّة أنبنية نفسها تمامًا، وبما أن دور الاسم (الاشارة قياسيّة لما ذكر في الجملة الألمانيّة) تقوم به ألشخصيّة، فإن كل شخصيّة جديدة تستتبع قصّة جديدة.

وتحتوي ألف ليلة وليلة على أمثلة من التضمين لا تقل إدهاشًا، والرقم القياسي نفوز به الحكاية التي تقدّمها لنا قصّة الصندوق الدامي (خوام، ١) (حكاية حمّال بغداد) في الواقع هنا :

شهرزاد روت أنّ جعفر روى أنّ الحلاق روى أنّ أخوه (وله ستّة) روى أنّ...

إِنَّ القصَّة الأُخيرة هي من الدرجة الخامسة (من حيث الترتيب) لكن

الترجمة الفرنسيّة للمثل الالماني.

صحيح أنّ الدرجتين الأوليّين منسيّتان تمامًا ولا تلعبان أي دور. والأمر بخلاف ذلك في إحدى حكايات المخطوطة التي وجدت في سرقسطة (أفادورو، ٣) حيث :

ألفونس روى أنّ أفادورو روى أنّ دون لوبيه روى أنّ بيسكروس روى أنّ فرسكيتا روت أنّ...

فكل الدرجات، عدا الدرجة الأولى، مترابطة بحيث أنّها لا تفهم إذا فصلناها عن بعضها بعضًا.

حتى إذا كانت القصّة المضمّنة لا ترتبط مباشرة بالقصّة المضمّنة (من حيث هويّة الشخصيّات) فإنّ مرور الشخصيّات من قصّة الى أخرى أمر ممكن. فالحلاق يتدخل في قصّة الخيّاط (يخلّص حياة الأحدب)، بينها فرسكيتا تقطع جميع الدرجات المتوسّطة، لتوجد في قصّة أفادورو (هي عاشقة الفارس توليد)، والأمر نفسه يقال عن بيسكيروس. إنّ لهذه الانتقالات من درجة إلى أخرى وقعًا مضحكًا في المخطوطة.

إن طرق التضمين تصل الى القمة في التضمين الذاتي، أي عندما توجد القصة المضمنة في الدرجة الخامسة أو السادسة مضمنة بنفسها. هذه «التعرية في الطريقة» موجودة في ألف ليلة وليلة، ونحن نعرف رأي بورغس Borges فيما يخص ذلك «ليس هناك إقحام أكثر بلبلة من إقحام الليلة الثانية بعد الست مائة السحرية بين الليالي. في هذه الليلة يسمع الملك من فم الملكة قصته الخاصة. يسمع القصة الأولية التي تشمل بقية القصص، التي بوحشيتها حقضن ذاتها بذاتها... فلتكمل الملكة، بينا الملك بلا حراك يسمع الى الأبد القصة المقطعة لألف ليلة وليلة، التي هي من الآن فصاعدًا، دائرية، لا نهائية...» لا يعود هنالك ما يفلت من العالم الروائي الذي يشتمل على التجربة بكاملها.

إنّ أهمّية التضمين تبرز عبر إبعاد القصص المضمّنة، فهل باستطاعتنا التحدّث عن استطرادات عندما تكون القصص المضمّنة أشدّ طولاً من

القصص التي انفصلت عنها؟ هل باستطاعتنا أن نعتبر حكايات ألف ليلة وليلة كإضافة، أو كتضمين مجّاني لأنها كلّها مضمّنة في حكاية شهرزاد؟ وهكذا أيضًا في المخطوطة. ففي حين تظهر الحكاية الأساسيّة كأنّها حكاية ألفونس، نجد أفادورو الثرثار يملأ ثلاثة أرباع الكتاب بقصصه.

لكن، ما هو المعنى الداخلي للتضمين؟ لماذا تجتمع هذه الوسائل كلّها لتعطيه هذه الأهمية؟ إنّ بنية الحكاية تعطينا الجواب عن ذلك: فالتضمين هو إظهار للشخصية الأساسية لكل حكاية، ذلك أن الحكاية المضمنة، هي حكاية حكاية حكاية أخرى، تصل الحكاية الأولى [أي المضمنة] الى موضوعها الأساسي، وفي الوقت نفسه تنعكس في الصورة التي هي صورتها. والحكاية المضمنة هي في آن واحد صورة لهذه الحكاية الكبرى الغامضة التي لا تشكّل الحكايات الأخرى إلّا أجزاء بسيطة فيها، وكذلك الأمر في الحكاية المضمنة التي تسبقها مباشرة. إنّ قدر كل حكاية هو أن تكون حكاية حكاية تتحقّق عبر التضمين.

إنّ ألف ليلة وليلة تكشف عن هذه الخاصية للحكاية بوضوح خاص وترمز لها. يقال عادة إنّ الفولكلور يتميّز بتكراره للقصة نفسها. والواقع أنه ليس من النادر في الحكايات العربية أن ترد المغامرة مرّين، إذا لم يكن أكثر لكن لهذا التكرار وظيفة معنية نجهلها : فهو لا يشارك وحسب في تكرار المغامرة نفسها، لكنه يشارك كذلك في إدخال الحكاية التي قامت بها شخصية ما من المغامرة : ففي أكثر الأحيان تكون هذه الحكاية في أساس إنماء العقدة التي تتأتّى فيما بعد. ليست المغامرة التي عاشتها الملكة بدور، هي التي استحقّت من أجلها عفو الملك أرمانوس، لكن الحكاية التي حكتها عنها. («قصّة حب قمر الزمان»، غالان، ٢). إذا كانت قوت القلوب لا تستطيع أن تعجّل عقدة قصّتها، فلأنه لم يسمح لها أن تروي حكايتها للخليفة («قصّة غانم»، غالان، ٣) ولا يفوز الأمير بقلب أميرة البنغال بالمغامرة التي يعيشها لكن برواية هذه المغامرة للأميرة («قصّة الحصان المسحور»، غالان، ٣). إنّ فعل القصّ في ألف ليلة وليلة ليس عملاً شفّافًا؛ إنّه، على العكس، هو الذي يعجّل في العمل.

#### ٧. الثرثرة والفضول، الحياة والموت

إنّ عتمة طريقة التعبير تتخذ في القصّة العربيّة تفسيرًا لا يترك أيّ مجال للشكّ في أهميّته. إذا كانت جميع الشخصيّات لا تنفكّ عن القصّ فهذا يعني تقديسًا ساميًا لهذا الفعل. فأن تقصّ مساو لأن تعيش. والمثل الأكثر صدقًا على ذلك هو مثل شهرزاد التي لا تعيش إلّا إذا استطاعت أن تستمر في القصّ. هذا الموقف يتكرّر من دون انقطاع داخل القصّة. استحقّ الدرويش غضب العفريت، لكن باخباره إيّاه قصّة الحسود نال عفوه («الحمّال والجواري» خوام، ١). ارتكب العبد جريمة، ولكي ينقذ حياته، ليس لسيّده إلّا مخرج واحد: «إذا حدّثتني بقصّة أعجب من هذه أعفو عن عبدك، وإلّا مر بقتله» («الصندوق الدامي»، خوام، ١). يتهم أربعة أشخاص بقتل أحدب، يقول واحد بينهم، هو المباشر، للملك: «أيّها الملك السعيد، أتهب أحدب، يقول واحد بينهم، هو المباشر، للملك: «أيّها الملك المسعيد، أتهب أدرو حنا إذا ما حكيت لك حكاية، اتّفقت لي في تلك المدّة قبل أن ألقي هذا الأحدب الذي دخل الى بيتي خلسة؟ إنّها ولا شكّ أعجب من قصّة هذا الرجل. أجاب الملك: إذا وجدتها كما تزعم وهبت لكم أرواحكم هذا الرجل. أجاب الملك: إذا وجدتها كما تزعم وهبت لكم أرواحكم هذا الرجل. أجاب الملك: إذا وجدتها كما تزعم وهبت لكم أرواحكم المذة قبل أن ألهة قبل النتنة» خوام، ١).

الحكاية تساوي الحياة، وغيابها يساوي الموت. إذا لم تعد شهرزاد تجد قصصًا لترويها، فسيقضى عليها. هذا ما جرى للطبيب دوبان، عندما كان مهددًا بالموت: سأل الملك أن يسمح له برواية قصة التمساح؛ فيرفض طلبه، ويهلك. لكن دوبان يثأر بالطريقة ذاتها، وصورة هذا الثأر من أجمل الصور في ألف ليلة وليلة. فدوبان يقدم للملك كتابًا، على الملك أن يقرأه بينا يقطع السيّاف رأسه (رأس دوبان). وقام السيّاف بعمله، وأخذ الرأس بالكلام: «باستطاعتك أيها الملك أن تفتح الكتاب».

وفتح الملك الكتاب، فوجد أوراقه ملتصقةً بعضها بالبعض الآخر. فوضع إصبعه في فمه وبله بريقه، وفتح ورقة، ثم الثانية والثالثة والورق لا ينفتح إلا بجهد. ففتح الملك ست ورقات، ونظر فيها فلم يجد كتابة. فقال الملك أيّها الحكيم ما فيه شيء مكتوب. فقال الحكيم: قلّب زيادة على ذلك، فقلّب فيه زيادة فلم يكن إلا قليل من الزمان حتى سرى فيه السم لوقته وساعته \_ فإن الكتاب كان مسمومًا، عند ذلك تزحزح الملك وصاح وسقط

ميتًا، («الصيّاد والجنّي»، خوام، ٢).

الصفحة البيضاء مسمومة. الكتاب الذي لا يروي أي قصة يقتل. غياب القصة يعني الموت. هناك، الى جانب هذا الرسم المأساوي لقدرة «اللا – قصة» مثل آخر أكثر إمتاعًا. يروي درويش لكل المارة، ما هي الطريقة للحصول على العصفور المتكلم، لكن هؤلاء جميعًا فشلوا ومسخوا حجارة سوداء الأميرة بريزاد هي الأولى التي تحصل على العصفور، وتخلص بقية المتقدمين التعساء. «أراد الجماعة أن يروا الدرويش لدى مرورهم ليشكروه على حسن استقباله، ونصائحه المفيدة التي وجدوها مخلصة، لكن الدرويش كان قد توفّي، ولم يعرف إذا ما توفّي لكبره في السن، أم لأنه لم يعد ضروريًّا ليعلم كيف يتم الحصول على الأشياء الثلاثة التي فادت بها الأميرة بريزاد («قصة الأختان»، غالان، ٣). الانسان ليس إلّا حكاية، قد يوت منذ أن تصبح الحكاية غير ضروريّة. فالقاص هو الذي يقتل بطل القصة، حيث لا تعود لهذا البطل أية وظيفة.

أخيرًا، القصّة الناقصة، في مثل هذه الحالات، تساوي الموت. فالمباشر الذي زعم أنّ قصّته أفضل من قصّة الأحدب ينهيها موجّها قوله للملك «هذه هي القصّة العجيبة التي أردت أن أحدّثك بحديثها، هذه هي القصّة التي سمعتها البارحة، والتي أخبرك أيّاها اليوم بكل تفاصيلها، أليست أعجب من قصّة الأحدب. ما هذا بأعجب أجاب ملك الصين، وتأكيدك لا يطابق الواقع. لا بدّ من صلبكم جميعًا». (خوام، ١).

إنّ غياب القصة ليس فقط المخالفة الوحيدة للحكاية – الحياة. فأن تريد سماع حكاية هو أن تخاطر بحياتك. إذا كانت الثرثرة تخلّص من الموت، فإنّ الفضول، يجرّ إليه. هذا القانون هو في أساس عقدة حكاية من أغنى الحكايات «الحمّال والجواري» (خوام، ۱) — ثلاث جوار من بغداد يستقبلن في بيتهنّ ثلاثة رجال، ويشرطن على هؤلاء شرطًا واحدًا مقابل اللذّات التي تنتظرهم «أن لا يتكلّموا فيما لا يعنيهم فيسمعوا ما لا يرضيهم». لكن ما رآه الرجال كان من العجب بحيث أنّهم سألوا الجواري الثلاث أن يروين قصصهنّ. وما أن أبدوا هذه الرغبة حتى نادت الجواري عبيدهنّ «فاختار كلّ واحد رجلاً وهجم عليه وقلبه بالأرض بعد أن ضربه بحدّ سيفه». لا بدّ أن يموت الرجال،

فالمطالبة بحكاية أو الفضول يوصلان الى الموت. لكن كيف الخلاص؟ بفضل فضول جلاديهم. الواقع أن إحدى الجواري قالت «كل واحد منكم يحكي حكايته، وما سبب مجيئه، ثم يروح الى حال سبيله». إن فضول المتلقّي عندما لا يساوي موته، يخلّص حياة المحكومين. وهؤلاء بالمقابل يستطيعون الخلاص شرط أن يحكي كل منهم قصّة. أخيرًا تحوّل ثالث: الخليفة المتنكّر، كان من بين مدعوّي الجواري الثلاث، يستدعيهن في اليوم التالي الى قصره، ويعفو من بين مدعوّي الجواري الثلاث، يستدعيهن في اليوم التالي الى قصره، ويعفو عنهن شرط أن يروين. إن شخصيّات هذا الكتاب مأخوذون بالقصص، إن صرخة ألف ليلة وليلة ليست «المال أو الحياة» بل هي «الحكاية أو الحياة».

إنّ هذا الفضول هو في آن مصدر لحكايات لا تعد، ولأخطار لا تنتهي. يستطيع الدرويش أن يعيش سعيدًا بصحبة عشرة شبّان عور بالعين اليمنى بشرط واحد «أن لا يسأل أيّ سؤال فضولي عن سبب عاهتهم، أو حالتهم». لكنّ السؤال يطرح والهدوء يغيب. حتى يعثر الدرويش على الاجابة يذهب الى القصر العجيب، ويعيش هناك كملك يحيط به أربعون جارية جميلة. ذات يوم تترك الجواري القصر، ويسألنه أن لا يفتح مقصورة معيّنة حتى يحافظ على حالته السعيدة، ويحذرنه «إنّنا نخاف عليك أن لا تستطيع ضبط فضولك، الذي يكون سببًا لتعاستك». أجل بين السعادة والفضول يختار الدرويش الفضول. هكذا السندباد أيضًا برغم جميع مصائبه يعود للسفر بعد كل رحلة. إنّه يريد أن تروي له الحياة أشياء جديدة وحكايات جديدة.

إنّ النتيجة الملموسة لهذا الفضول هي ألف ليلة وليلة، فلو أنّ هذه الشخصيات فضّلت السعادة، لما وجد الكتاب.

## ٣. الحكاية: المكمَّلة، والمكمِّلة

لكي تتمكّن هذه الشخصيات من أن تحيا فلا بد لها أن تروي. هكذا تتجزّأ وتتضاعف الحكاية الأولى، الى ألف ليلة وليلة من الحكايات. لنحاول الآن أن ننظر، من جهة نظر معاكسة ليس الى الحكاية المضمّنة، لكن الى الحكاية المضمّنة. ولنتساءل، لماذا تحتاج هذه الأخيرة دائمًا لأن تستعاد في حكاية أخرى. كيف نفسّر أنّ هذه الحكاية لا تستطيع الاكتفاء بذاتها، وإنما هي بحاجة الى امتداد، الى إطار تغدو فيه جزءًا بسيطًا من حكاية أخرى؟

إذا اعتبرنا أنّ الحكاية لا تحضن غيرها من بقيّة الحكايات الأخرى، لكن كحكاية تحضن ذاتها بذاتها، تبرز لنا ظاهرة غريبة، تظهر فيها الحكاية، كأن فيها شيئًا ما من الزيادة، كأنّ فيها فضلة، إضافة تبقى خارج الشكل الذي نتج عن نموّ العقدة. هذا الشيء الزائد الخاصّ بالحكاية هو، في الوقت نفسه أيضًا، شيء ناقص. إنّ الزيادة هي نقص أيضًا. وحتّى يُعوّض عن هذا النقص المتولّد بالزيادة، لا بدّ من حكاية أخرى. هكذا حكاية الملك العاق الذي أهلك دوبان بعد أن خلصه هذا من الموت تحفل بشيء زائد على الحكاية ذاتها. لهذا السبب، ومن أجل هذه الزيادة، يرويها الصيّاد، زيادة قد تلخّص بذه الصيغة : يجب ألّا نرحم العاق. الزيادة بحاجة الى أن تدخل في حكاية أخرى، هكذا تغدو مجرّد حجّة يستعملها الصيّاد عندما يعيش مغامرة شبيهة أخرى، هكذا تغدو مجرّد حجّة يستعملها الصيّاد والجنّي زيادة هي بحاجة لحكاية بعنامرة دوبان مع الجنّي. لكن لقصّة الصيّاد والجنّي زيادة هي بحاجة لحكاية جديدة. ليس هناك أي سبب حتّي تتوقّف الزيادة في مكان ما وبالتالي فإنّ معاولة التكملة لا جدوى منها. إذ أنّه سيظلّ هناك دائمًا زيادة تنتظر حكاية آتة.

آتية. تتخذ هذه الزيادة أشكالاً متعددة في ألف ليلة وليلة. إن أكثر هذه الأشكال شهرة هي الحجة [حكاية الصيّاد والجنّي] في المثل السابق: حيث تغدو الحكاية وسيلة لاقناع المحادث. من جهة ثانية، تتحوّل الزيادة في أعلى مستويات التضمين الى صيغة كلاميّة، أو الى حكمة تستعملها الشخصيّات كا يستعملها القرّاء. أخيرًا إنّ دمجًا أكبر للقارىء ممكن كذلك (لكن هذا ليس من ميزة ألف ليلة وليلة). إنّ سلوكًا تستثيره القراءة هو كذلك زيادة. هنا يتأسّس قانون: بقدر ما تستهلك الزيادة داخل الحكاية تضعف ردّة الفعل لدى قارئها. إنّنا نبكي لدى قراءتنا مانون ليسكو Manon Lescaut، والأمر خلاف ذلك في ألف ليلة وليلة.

هذا مثل عن الحكمة الأخلاقية. يتنازع صديقان حول مصدر الغنى : أيكفي أن نحصل على المال في البدء؟ تلي القصة التي تبيّن موضوعًا من اثنين يدافع عنهما، ثم تأتي القصة التي تبيّن الموضوع الآخر : في الأخير نستنتج «ليس المال الأسلوب الأكيد حتى نكثر في جمعه، ونصبح أغنياء» («قصة خوجي حسن الأهبل»، غالان، ٢). الشيء نفسه يقال عن السبب والنتيجة السيكولوجيّن لذا يفترض فينا أن نفكّر هنا بالعلاقة المنطقيّة خارج الزمن

التسلسلي. هل الحكاية تسبق الحكمة أو تليها، أم الاثنان معًا. في الديكامرون مثلاً حدثت بعض القصص لترسم تشبيهًا (مثلاً: ركل البرميل) وفي الوقت نفسه تخلق هذه القصص التشبيه، لذا من النافل اليوم أن نتساءل إذا ما كان التشبيه هو الذي يخلق الحكاية أم هي التي تخلق التشبيه. حتى إن بورغيز أعطى تفسيرًا مغايرًا للمجموعة بكاملها «هذا الاكتشاف [حكايات شهرزاد] هو \_ كما يظهر \_ سابق للعنوان لا بل أن العنوان تخيل ليبرر الحكايات». إن السؤال عن الأصل لا يطرح، فنحن خارج الأصل وعاجزين عن التفكير فيه. إن الحكاية الأصيلة ليست سابقة للحكاية المكمّلة والعكس صحيح فكل منهما [الأصيلة والمكمّلة] توصلنا الى الأخرى في مجموعة انعكاسات لا تنتهي إلا إذا صارت أبديّة، وهكذا بطريقة التضمين الذاتي.

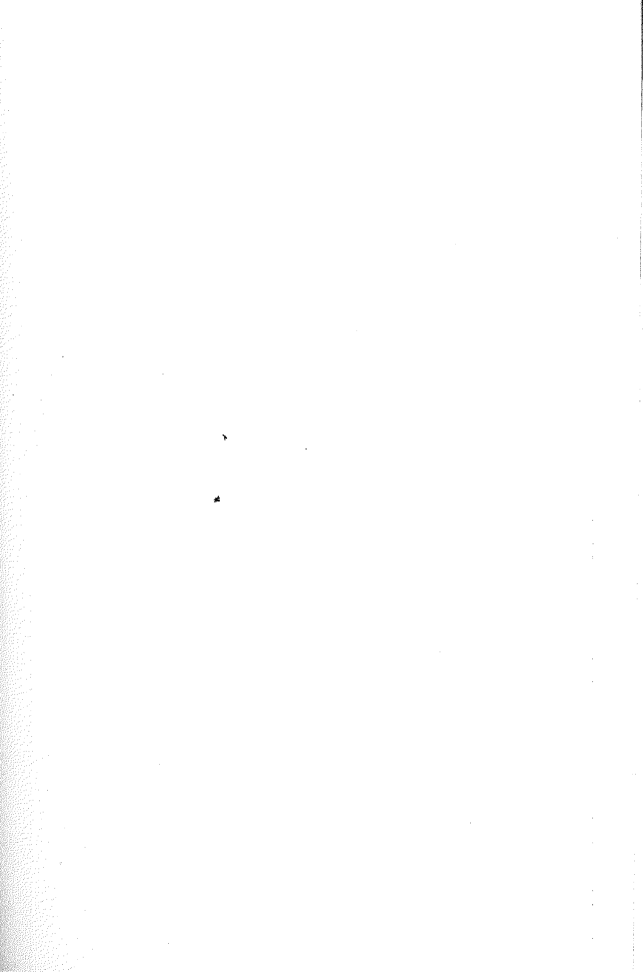
هذه هي الغزارة المتدفّقة لحكايات هذه الآلة العجيبة الراوية، التي هي ألف ليلة وليلة. كل حكاية لا بدلها من أن تفصح عن قضية تعبيرها. من أجل ذلك يجب أن تظهر حكاية جديدة تغدو فيها قضية التعبير جزءًا من العرض [العام]. هكذا تصبح القصّة المخبرة قصّة مخبَّرة، تنعكس فيها القصّة الجديدة وتجد صورتها الحقيقيّة. على كل حكاية جديدة أن تخلق من جهة ثانية حكايات أخرى في داخلها حتى يتسنى لشخصيّات هذه الحكايات أن تعبش وأن تخلق حكايات أخرى في خارجها، لكي تستهلك الزيادة التي تعبش وأن تخلق حكايات أخرى في خارجها، لكي تستهلك الزيادة التي تحملها بالضرورة.

إنّ أكثرية مترجمي ألف ليلة وليلة \_ على ما يظهر \_ عانوا من عظمة هذه الآلة الروائية، فلم يستطع أي واحد منهم أن يكتفي بترجمة بسيطة وأمينة للأصل، فكل مترجم أضاف قصصًا وأنقص أخرى. (هذا أيضًا أسلوب في خلق الحكايات الجديدة، فالحكاية هي دائمًا انتقاء). إنّ قضية التعبير، المكرّرة أو الترجمة تمثّل وحدها حكاية جديدة، لا تنتظر روايتها : فبورغيز تحدّث عن ذلك في مقاله «مترجمو ألف ليلة وليلة».

إذن هنّاك أكثر من سبب حتى لا تتوقّف الحكايات أبدًا. فلو تساءلنا بعفويّة : ماذا جرى قبل الحكاية الأحيرة؟ وماذا جرى بعد الحكاية الأحيرة؟ فإنّ ألف ليلة وليلة لا تبخل في الردّ بسخرية على أولئك الذين يريدون أن يعرفوا القبل والبعد. فالقصّة الأولى التي هي قصّة شهرزاد تبدأ بهذه الكلمات

المقبولة، بمختلف المعاني (لكن، لا يجوز أن نفتح الكتاب لنفتش عنها ما دامت حسنة في مكانها، بل علينا أن نحذرها) : «يروى». لا جدوى من البحث عن أصل هذه الحكايات زمنيًّا، فالزمن هو الذي يتأصّل في الحكاية. وحتّى، إذا كان هناك قبل الحكاية الأولى «رووا»، وبعد الحكاية الأخيرة «يروى أن» : فلكي تقف القصّة، لا بد أن يقال لنا أنّ الخليفة المعجب أمر أن تكتب بأحرف من ذهب في سجلات المملكة، أو أن يقال لنا «انتشرت هذه القصّة، ورويت في كلّ مكان بأدق تفاصيلها».

مقاربة سيميولوجية



# مقاربة سيميولوجيّة الخطاب السياسي بين الظاهر والمضمر

#### ١. مقدّمة

تنطلق مقاربتي للخطاب السياسي من علم الدلالات أو السيميوتيك، أي من العلم الذي يهدف إلى بناء نظريّة عامّة للأنظمة المعنويّة ١. وتعتبر السيميوتيك التي ننطلق منها ٢:

- \_ أنّ اللغة هي موضوع شكلي قابل للدرس والتحليل.
- \_ أنّ اللغة هي موضوع دلالي، بناءٌ من الأشكال المحملّة بالمعنى.
- \_ أن اللغة هي موضوع اجتماعي، بمعنى أنّها لا توجد إلّا من خلال عقد قائم بين أفراد المجتمع الواحد.

هذه الاعتبارات الأوليّة تقودنا الى اعتبارات أخرى تقرّبنا من الخطاب السياسي. وهي أنّ الخطاب قيل أن يكون سياسيًّا، أو أدبيًّا، أو دينيًّا، هو صنيع لغوي، حدث لغوي، وبالتالي فإنّه يخضع لما تخضع له اللغة من ممارسات ألسنيّة. يضاف الى ذلك أنّ الخطاب السياسي، هو نصّ ذو سمات مركّبة من الايحاءات المعنويّة، يفترض بنا في النهاية تحديد بعض أبعادها. ثمّ إنّ الخطاب السياسي لا بدّ له من مميّزات تفرّقه عن غيره من الخطب الدينيّة والأدبيّة والقضائيّة داخل اللغة الواحدة ".

<sup>«</sup> أَلْقيت في الحركة الثقافية - انطلياس.

J.C. COQUET: in Sémiotique, l'école de Paris, Paris 1988, p. 5.

D. MAINGUENEAU: Initiation aux méthodes de l'analyse du discours, Hachette, Paris 1976, . Y p. 15.

J.J. COURTELINE : «Quelques problèmes théoriques et métholologique en analyse du discours», . $\tau$  in Langages,  $n^{\circ}$  62, juin 1981, p. 65.

#### ٢. المنهج

ينطلق المعنيّون بتحليل الخطاب السياسي من مجموعة طرائق ترتبط عامّة بتحليل النصوص على الطريقة الألسنيّة. يتبدّى ذلك في النقاش القائم داخل البنيويّة حول علاقة اللغة بالكلام، وما ينتج عن ذلك من مفاهيم تحدّد القول، وقائل القول، والظروف الحيطة بهما كما يتبدّى من خلال تحليل الكلام حسب الطريقة التوزيعيّة، أي طريقة الأميركي هاريس. ويتبدّى أخيرًا في التراث الفرنسي بالاتّجاه الذي يقوم على إحصاء الألفاظ السياسيّة، وتبيان علاقتها بالسلطة، وإيديولوجيا السلطة ٤.

هذه الطرائق لا تخرج في حدود أبحاثها عن ثلاثة مبادىء:

أَوِّهَا، أَنَّ تَحَلَيلِ الخطابِ السياسي يجبِ أَن يَحْدَّد مدوِّنته °، أي مجموعة النصوص التي تشكّل موضوع التحليل. في وضعنا سنختار كمدوِّنة، خطاب رئيس الجمهوريّة اللبنانيّة أمين الجميّل بمناسبة عيد الاستقلال لعام ١٩٨٤.

ثانيها، أنَّ تحليل الخطاب السياسي، كي يكون فعّالاً لا بدّ له من اتّخاذ بعض الاجراءات الألسنيّة في تعامله مع الكلمة والجملة والمقطع.

ثالثها، أنّ تحليل الخطاب السياسي كي يكون ناجحًا لا بدّ له أن يأخذ بعين الاعتبار ثلاثة متغيّرات ناشئة عن اللغة وهي :

١. صاحب الخطاب السياسي.

٢. مؤضوع الخطاب السياسي.

٣. ظروف إنتاج الخطاب السياسي.

وهكذا يبدو الخطاب السياسي بكرابط تطابقي بين اللغة من جهة، والاسئلة التي تطرح حول علاقتها بالواقع السياسي والاجتماعي والثقافي من جهة ثانية. فأسئلة من نوع من المتكلم، أو بكلمة أخرى من هو صاحب الخطاب، وكيف يمكننا تمييز ظهوره في النص؟ عن أيّة موضوعات يتحدّث، ولمن يوجّهها؟ ثمّ في أيّة ظروف صِيغ هذا الخطاب؟ وكيف تمّ فهمه وتفسيره؟ أسئلة تغدو هامّة على صعيد تحليل الخطاب السياسي.

B. GARDIN: «l'analyse du discours», in La lingustique, Larousse, Paris 1977, p. 214.

C. CHABROL, E. LANDOWSKI: Le discours du pouvoir, Hachette, Paris 1983, p. 160.

سنختار في معالجتنا للخطاب السياسي ثلاث نقاط نحاول أن نحدّد معناها الألسني من حيث السؤال والجواب وهي :

١. مَن المتكلّم، ولمَن يتكلّم، أي مَن هو المرسل، ومَن هو المرسل إليه؟

٢. عنِ أيّ شيء يتكلُّم المتكلُّم، أي مَا هو موضوع الخطاب؟

٣. كيف يتكلُّم المتكلُّم، أي كيف يتوجُّه المرسِل آلي المرسَل إليه؟

#### ٣. في التطبيق

## ١.٣ من المتكلم؟

تبدو الحاجة ملحّة في الحديث عن المتكلّم <sup>1</sup> أن تُحدّد هُويّته، وهُويّة الذين يتوجّه إليهم. في نصّ الرئيس أمين الجميّل ــ موضوع التحليل <sup>٧</sup> ــ تتشكّل أنا المتكلّم في صيغة المفرد والجمع في علاقتها بالمخاطب المفرد والجمع، من الأنماط التالية. (الاستشهادات التي سترد مأخوذة من خطاب الرئيس).

الأنا المتكلّمة بصيغة المفرد، (لا يسعني)، (إني ألمح)، (أرى بسرور).

٢. الأنا المتكلّمة بصيغة الجمع، «فلنبادر متّحدين»، «آن لنا أن مُكّن الدولة»، «نقبل أقوياء بحقّنا».

لكنّ الفرق بين الأنيّين شاسع على الصعيد الدلالي من حيث السمات. فأنا المتكلّم بصيغة المفرد سماتها أنّها :

\_ تلمح بشائر غد مشرق.

\_ تحدّث... وتناشد.

\_ ترى بسرور اعتدال اللبنانيين.

ــ تدعوا الى الثقة، وتسارع إلى التأكيد.

- تحيّي صمود الجنوبيّين، وتنفّذ ما يأمر به الدستور وتعمل بموجبه. أمّا أنا المتكلّم بصيغة الجمع فهي الأنا والأنتم معًا، أي أنا الرئيس، وأنتم اللبنانيون، سماتها أنّها:

ــ دعوة للاتّحاد (فلنبادر متّحدين).

\_ لمحاسبة الذات.

٧. أنظر جريدة النهار، ٢٤ / ١١ / ١٩٨٤.

M. COLLIN-PLATINI: «une analyse d'un discours politique», in Revue de la linguistique, .7 1978, vol. 14, p. 30

- \_ لتمكين الدولة.
- \_ لاعلاء المصلحة الوطنيّة.

تبقى الأنا التي لا هي أنا المتكلّم، ولا أنا، وأنتم المتكلّمون، نراها في أنا مضمرة، أو متخفّية تُمسك بالكلام، لكن لا تعلن عن نفسها كما في هذا القول «إن الاصلاح السياسي يظل إصلاحًا ناقصًا وتسوية مؤقّتة إن لم ينفذ الى هذه الأعماق ويشمل كذلك الشأن الاقتصادي والاجتماعي ويحقّق تكافؤ الفرص في كل المجالات».

علاقة «الأنات» ببعضها في هذا الخطاب علاقة قد تكون هي التي تميّز الخطاب السياسي عن غيره من الخطابات. فأنا المتكلّم في الخطاب الأدبي كا يؤكد الألسنيّون هي أنا تزيينيّة، تعبّر ولا تعبّر عن أنا الكاتب الحقيقيّة، بينا أنا المتكلّم في الخطاب السياسي، تعلن عن هويّتها، وتتحدّد في الخطاب موضوع التحليل في علاقتها بالأنتم في أنّها أنا آمرة، منفّذة، واثقة، راشدة، بينا أنا الجمع، أي أنا وأنتم، فهي أنا مدعوّة، مطالبة بأن تكون ما تريده الأنا المفردة.

بين الأنا الآمرة، والأنا المطالبة تُنسج شبكة من الدلالات السياسيّة تعبّر عن الوضع السياسي الذي يعيشه لبنان، لا فائدة الآن من التوقّف عندها مطوّلاً.

# ٢.٣ عن أيّ شيء يتكلّم المتكلّم؟

يدور موضوع خطاب رئيس الجمهوريّة حول عدّة نقاط تتعلّق بلبنان، أو ببدائله الاسميّة، كاللبنانيين والأرض، والشعب. تحليلنا لموضوع لبنان كا هو في الخطاب نبنيه على نظريّة العوامل كما شرحناها في بعض أبحاثنا. لبنان كما جاء في الخطاب السياسي الذي ندرس ذاتٌ تبحث عن تحقيق نفسها في مجتمع توافقي.

سمات هذه الذات:

- ـــ أنّها وطن تاريخي.
- ــ حقيقة من حقائق المنطقة.
- ــ شعب موحد رغم تنوّعه.
- ــ ضرورة سياسيّة وانسانيّة لأبنائه، ولمحيطه العربي والعالم.

يعيق هذه الذات في بحثها عن تحقيق وجودها الحرّ والمستقلّ عوامل معاكسة.

سمات العوامل المعاكسة هي :

- \_ قوى إقليميّة ودوليّة.
  - \_ مشکّکون.
  - \_ مشكّكون لبنانيّون.
    - \_ فوارق اجتماعيّة.
    - \_ ولاءات متعددة.
- \_ مروّجو التقسيم، والشرذمة، والتقوقع.

أمّا العوامل المساعدة التي تساعد هذه الذات في سعيها لتحقيق وجودها من خلال نظام ديمقراطي يقوم على العدالة والمساواة فإنّ سماتها تتكوّن من:

- \_ اللبنانيُّون المعتدَّلُون.
  - \_ الجيش اللبناني.
- \_ الدول الشقيقة والصديقة.

إنّ علاقة العوامل المساعدة والمعاكسة بالذات الباحثة عن مجتمع توافقي، أي لبنان تتواصل بشبكة الضمائر التي قدّمنا. فأنا المتكلّم، وأنا وأنتم المتكلّمون هي التي تصنّف العوامل إلى عوامل مساعدة وأخرى معاكسة.

## ٣.٣ كيف يتكلّم المتكلّم؟

يدور البحث في هذه النقطة حول لغة الخطاب السياسي بالذات، فالكيف تطرح وسائل توصيل الخطاب بالكلمة، والجملة، والمقطع؛ بالاسم والفعل والحرف لذلك لن نتوقف عندها مطوّلاً وإنّما نشير الى أهميتها في أيّ بحث يتناول الخطاب السياسي بالتفصيل. نشير فقط الى أنّنا إذا قسّمنا زمن المشكلة اللبنانية الى ماض وحاضر ومستقبل، وجدنا أنّ الأفعال الماضية مرتبطة بالقوى التي كانت تتجاذب البلاد، وبالمشكلات المتراكمة. أمّا الأفعال الحاضرة فهي تتراوح بين الحاضر الحاضر الذي يعبّر عن عودة اللبنانيين الى الاعتدال والأصالة والايمان بالمصير المشترك من جهة، والحاضر المطل على المستقبل القريب، وهو الذي يشكل القسم الأكبر من الأفعال «الأماني» والأفعال «الأماني» والأفعال «الأماني»

أخيرًا، قد يتميّز الخطاب السياسي عن غيره من الخطب بعدّة أمور جئنا على ذكر بعضها فيما تقدّم، إلّا أنّه يظل الخطاب الأكثر إثارة للبس، ليس لغموضه كا يتوهّم البعض، وإنّما لجهلنا بأصول اللعبة اللغويّة التي تتحكّم بصياغته ومدلولاته. على كلّ ما قدّمناه لا يعتبر سوى مسعى نحو فهم أفضل لنصّ يتصرّف بمصيرنا، ولا نحسن نحن أن نتصرّف بكلماته.