# النبع المائدة وتقوية منه في وتقوية

في جزءين

تأليف الدكتور محمد الدكتور محمد الدكتور محمد الدكتور محمد الدكتور محمد الدكتور محمد الدكتور معمد الدكتور ا

الجزء الأول



انساشر الدارالفومية للطباءة والنشر القساهرة

## النبع المائي المائية وتقويم من المائية وتقويم ال

في جزءين

تالیف الدکتور محمن لدلنویپی

الجزء الاول



النساشر

للحار القوبية للطباعة والفنتو القساهرة

#### كتب اخرى للمؤلف

- نقافة الناقد الأدبي
  - 🎳 تتخصية بشار
- 🕳 نفسية ابي نواس
- الانجاهات الشعرية في السودان
  - طبيعة الفن ومسئولية الفنان
    - عنصر الصلق في الأدب
- ببن التقليد والتجديد بحوث في مشاكل التقدم ( جمع ومراجعة )
  - قضية الشعر الجديد

### إهد آوالك تأب المائد ا

فى سنة ١٩٣٨ استمعت الى طالب فى الحادية والعشرين من عمره يقرأ بحثا كلفته به عن « قصة الصيد فى الشعر الجاهلى » ، فأبديت اعجابك به ، وغمرت صاحبه بعبارات التشجيع ، وقلت انه فيما يبدو قد خلق ليكون معلما للأدب ثم استدعيته بعد المحاضرة الى مكتبك اتزيده من ثنائك ، ولتوجهه فى دراسة النقد الغربى ولتهديه هدية قيمة من كتبك

وفى نفس العام الدراسى استمعت الى بحث آخر عن « ميسية علقمة ابن عبدة » أعده ذلك الطالب بتكليف منك ، وحمله فيه غرور الشباب وما لقى من تشجيعك على أن يدعى أنه استكشف فى الشعر القديم ناحية لم يعن بها باحث قبله ، وهى الانسجام الصوتى الدقيق بين الجمل الشعرية ومحتواها الفكرى والعاطفى . وأثار ذلك الادعاء دهشة زملائه وزميلاته ، لكنك بكرمك السابغ وافقته عليه ، وسلمت بأنك وجيلك لم تهتموا بمثل هذه الناحية ، وقلت الحك تضع أملك فى الجيل الشاب ليضيف الى ما بدأتم ويوسع الدرب الذى شققتم ثم استدعيت الطالب مرة أخرى لتزيده من تشجيعك الأدبى ، ولتضيف اليه تشجيعا ماديا .

وفى العام الدراسى التالى أنصت باهتمام كبير الى بحث ثالث كلفت به نفس الطالب عن « سينية البحترى » وفيه ادعى أن حرف السين يلائم بجرسه الخاص جو الحزن والذكرى الآسية الذي يريد

الشاعر اثارته فى قصيدته ووصف ذلك الجرس ، ثم مضى فادعى أنه يتذوق للسين طعما ، وبرى فيها لونا ، وأخذ يصف ذلك الطعم وذلك اللون ومطابقتهما لعاطفة البحترى المعينة

فضج زملاء الطالب وزميلاته بالضحك الساخر ، لكنك دافعت عنه دفاعا حارا ، وأيدته تأييدا قويا ، ومضيت تستشهد لرأيه بقصائد أخرى من الشعر القديم اتخذت السين رو يا لها ثم شرحت لهم طبيعة « النقد الخالق » وضرورته لاستكمال بناء الشعر واجادة فهمه وتذوقه ثم كان ما كان من معونتك السخية للطالب ، دفعتها من جيبك الخاص ، وان أوهمته انها من ميزانية كلية الآداب ، وهي حفيقة لم يعرفها الا فيما بعد من آخرين

وفى ختام ذلك العام الدراسى رشحت الطالب المذكور . قبيل تخرجه ، ليشغل بعد تخرجه منصب محاضر مساعد فى معهد الدراسات الشرقية والأفريقية بجامعة لندن ثم بذلت جهدا كبيرا فى تذليل العقبات التى أقامها دون سفره نشوب الحرب العالمية الثانية

ومنذ ذلك الحين ترامت به ديار الغربة ، وتقلبت به الأيام والأحداث ، فلم يلقك الا مرات معدودات لكنه ظل يحفظ لك فى قلب مكانا لا يحتله معلم آخر ، ويكن لك من الحب والاجلال ما لا سبيل الى وصفه كمثل مثلهم ، وأستاذ موجّه ، وناقد أدبى لا يشق له غبار فى ارهاف حسه اللغوى ، وصقل ذوقه الغنى ، بل انه ليمتقد أنك أكمل ذو اقة للشعر عرفه الأدب العربى فى تاريخه كله

فها هو ذا الطالب الذي أطربته وشجعته ، ووجهته وعاونته ، يأتيك كهلا قد قارب الخمسين من سنه ، ليضع بين يديك هذا الكتاب ، معتقدا

أن دينه الأول يعود الى ثنائك على تلك الأبحاث التي سمعتها من صاحبه في ابان شبابه ، وان تجر أعلى أن يخالف بعض آرائك في الشمر الجاهلي ، وراجيا أن ترى في كتابه نمو الغرس الذي غذيت وتعهدت ، وايراق العود الذي حطت وحميت من سخر الساخرين . عسى أن يكون في هذا الاهداء شاهد على ما طبعت من حب عظيم وشكران عميق في هذا الاهداء شاهد على ما طبعت من حب عظيم وشكران عميق في نقوس المئات من مستمعي محاضراتك ، والألوف من قارئي كتبك فان ظفر منك هذا الكتاب برضي وقبول فهذه أكبر سعادة يتكلل بها حهد مؤلفه

تلمیذك الذاكر أبدا محمد ال*توبهی* 

### تمصِیت. کیف ندرس الشعر العربی

بدأت فى دراسة الشعر الجاهلى منذ ثلاثين سنة ، ودرسته لطلبتى فى بلد غربى وبلدين عربيين ( افجلترا والسودان ومصر ) على فصول دراسية يبلغ مجموعها ثمانين شهرا وفى كل سنة من هذه السنين وشهر من هذه الشهور زدته تأملا ، وازددت به تعلقا ولا أكنم قرائى أن الشعر الجاهلى هو حبى الأول فى الأدب العربى .

وهذا الحب نفسه هو ما جعلنى حتى الآن أتهيب الكتابة عنه ، وأوجل تناوله بإلدراسة من كتاب الى كتاب ، حتى تعاقبت لى كتب ثمانية فى مختلف جوانب أدبنا القديم والحديث ، لم أعالج فيها الشعر الجاهلى الا فى فصول مستطردة هنا وهناك لكنى فى خلال هذا كله لم أنس حبى الأول قط ، وما فتئت آمنى النفس بأمل التأليف عنه ، وأجدد العزم على الاقدام عليه ، حتى لم أقدر على مواصلة التسويف ، فاستخرت الله ، وأهبت بالنفس المحجمة ، وذكرتها بخبء الغيب وريب المنون ، وانتقلت من كتابى السابق « قضية الشعر الجديد » الى كتابى الراهن ، فارتدت من آخر المذاهب الشعرية فى تاريخنا الأدبى الى أولها ظهورا

فان كان بعض القراء حين قرأوا عنوان الكتاب قد عجبوا من هذا الانتقال السحيق بين كتابين متعاقبين ، فلعل فيما قلته ما يخفف من هذا المعجب ، بل لعل قراء كتابى الماضى قد لحظوا فيه أنه وان تناول أحدث المذاهب الشعرية قد بنى على نظرة خاصة الى الطبيعة الأصيلة للعبقرية الشعرية العربية ، وما تحمل هذه الطبيعة من امكانيات النمو وما تحتاج اليه من ادخال التغيير . وفى رأيى أن كل دراسة صحيحة للشعر العربى فى كل عصر من عصوره يجب أن تبنى على علم دقيق وثيق بطبيعة الشعر العربى فى مرحلته الأولى مرحلة العصر الجاهلى . فالعصر الجاهلى هو الذى وضع الأساس الذى قام عليه الشعر العربى كله وهو المرحلة التى تجلت فيها العبقرية العربية الخالصة فى حالتها البكر بكل مزاياها وحدودها دون تأثير من عبقرية أخرى ( باستثناءات قليلة جدا لم تؤثر فى جوهرها ) فاذا أجدنا فهمه خلصنا الى التكوين الأساسى لهسذه فى جوهرها ) فاذا أجدنا فهمه خلصنا الى التكوين الأساسى لهسذه من العبقرية ، واستطعنا أن تتتبع بعزيد من الدقة والاصابة ما سيدخلها من التنمية والتحوير والاتساع والتعمق بعد تغير حياة العرب وعقولهم بغير ما جاء به من مؤثرات مادية وثقافية ، وبعد اختلاطهم بغير العرب جنسا بعد جنس وثقافة بعد ثقافة الى يومنا هذا

وقد كان مما قوى من تصميمى على تدوين هذا الكتاب أن رأيت مدى الخطأ والنقصان فى الأحكام الشائعة على الشعر العربى قديمه وحديثه . وهى أحكام تنبع بكل بساطة من عدم اتقان الشعر الجاهلى . بل أرى ان العيب الأكبر فى دراساتنا النقدية الحديثة هو أنها لم تؤسس على فهم دقيق لهذا الشعر وهذا أمر يتضح لك اذا فكرت برهة فى فصيب الشعر الجاهلى من عناية دارسينا ونقادنا المحدثين .

لقد كنا ننتظر أمام تلك الأهمية الكبرى للشعر الجاهلي أن يكون الحقيقة احتفال الدارسين والنقاد به كبيرا في الكم والكيف معا لكن الحقيقة

المؤسفة الدالة على مدى الخلل وعدم التوازن فى تأليفنا الحديث هى عكس هذا أما من حيث الكم فان كل ما كتب فى تقدنا الحديث فى دراسة السحر الجاهلى — بجميع شحرائه ومجموعاته ودواوينه وقصائده — لا يبلغ ما كان ينبغى فى نظرى أن يكتب على شاعر واحد من كبار شعرائه أو مجموعة واحدة من مجموعات قصائده فى نفس العدد من السنين .

وأما من ناحية القيمة فيكفى أن تلقى نظرة على ما وضع من كتب فى دراسة الشعر الجاهلى وما يدور عليه من فصول فى كتب تاريخ الأدب العامة لترى ان مؤلفى هذه الكتب والفصول قد اصطلح معظمهم على عدد من الأقوال يتناقلونها ويرددونها فلا يأتون فيها الا بالمعاد المكرور ولا يعنى أحدهم بتمحيصها واتفقوا على موضوعات معينة يتعاورونها ويحبسون اهتمامهم عليها دون أن يزيد عليها أحدهم شيئا أو يأتى فيها بجديد أو يمتحن الآراء السائدة بمعيار الشعر الجاهلى نفسه ليرى نصيبها من الصحة أو الخطأ ومن الدقة أو التخليط

فاذا أنعست النظر في محتوى هذه الكتب والفصول تجلت لك حقيقة عجيبة: أن خير ما كتب عن الشعر الجاهلي وأحفله بالكشف القيم هو ما كتبه أستاذنا الجليل الدكتور طه حسين في «حديث الأربعاء» منذ ثلاثين سنة هذا مع ان تلك الأحاديث كانت باعتراف صاحبها فصولا صحفية خفيفة هدفه. تقريب الشعر الجاهلي الي القارىء العام لا اتقان دراسته وتمحيص دقائقه كان أستاذنا نفسه أول من سجل هذه الحقيقة بأمانته المعهودة وألح عليها في مقدمته لحديث الأربعاء فأعجب العجب وأحزن الحزن أن تظل تلك الأحاديث بعد كل هذا العدد من السنين

أجود ما كتب عن الشعر الجاهلي وأكثره نجاحا في استخراج أسرار الجمال فيه ولفتنا اليها وحملنا على الاعجاب بها والطرب لها ، كما انها أكبر ما كتب عن الشعر الجاهلي اصابة في التنبيه الي طريقته الفنية ووسائله الأدائية ، على الرغم من كل ما قيل عن «سطحية » منهجها واعتمادها على الانفعالية القريبة لا على التحليل الدقيق

يزداد عجبنا اذا تذكرنا حقيقتين آخريين مهمتين أولاهما أن تلك الأحاديث كانت الأولى من نوعها فى التذوق الفنى للشعر العربى القديم ، سواء منه ما كتبه الدارسون العرب وما كتبه غير العرب . فكان محتوما أن تتصف بما يتصف به كل عمل رائد من حدود كائنة ما كانت عبقرية صاحبه أما الحقيقة الثانية فسيزداد القارىء لها فهما حين يقرأ فصلنا الثالث المعنون « الخيال البصرى » . وهذا كله انما يضاعف من تقديرنا للعبقرية الفذة التى وهبها ذلك الناقد الأصيل من طبع فنى صاف وأذن موسيقية حساسة تغلب بهما على كثير من العقبات الطبيعية والمرحلية الى درجة تثير الاكبار

فما أشد حاجتنا الى أن نعيد تقدير الشعر الجاهلي وننظر فيه نظرة فاحصة متأنية تزيد طبيعته الفنية استكشافا ، وتستغل المقدرات العلمية والفنية التي لم تكن متاحة للرعيل الأول من تقادنا المحدثين ، وبخاصة في هذا الأوان الذي نهض فيه مذهب شعرى جديد ، سميته في كتابي الماضي « الشعر المنطلق » ، يبشر — أو ينذر ، حسبما تنظر اليه — بتطوير عميق لمفهوم الشعر العربي ووسائله الأدائية

يضاعف من حرصى على وضع مثل هذا التقدير خاطر مخيف ، لكنه لا مهرب منه ، هو أن ما لا يزال في مقدرة بعضنا من الدخول في عالم

الشعر الجاهلي ربما لا يكون ممكنا لأجيال قادمة فان التطور العظيم الذي بدأ يدخل على اللغة العربية في هذا القرن ، وجعلها تنغير في كل عقد من السنين الى مدى لم تكن تبلغه فى قرون ، ليس له الا مغزى واحد أن ما يستطيع بعضنا الآن أن يسمعوه فى تنغيم الشعر الجاهلي من نبرات وأصداء ، وما يستطيعون أن يروه في ألفاظه من ظلال وألوان ، وما يستطيعون أن يستنبطوه في معانيه الثانية من اشارات واستدعاءات، لن يكون في مقدور تلك الأجيال القادمة واذا كان هؤلاء « البعض » بيننا الآن هم قلة محدودة جدا ، وكانت هذه القلة لا تحقق ما تحققه الا بعد اجتياز عقبات جسام وصفناها تفصيلا في هذا الكتاب ، فان هذه العقبات محتوم عليها أن تتضاعف بمر العقود فما أخلق هذه القلة ، في جيلنا هذا والجيل التالي له ، أن تبادر بتدوين ما تستطيع سماعه ورؤيته وفهمه في شعرنا القديم ، قبل أن تصبير الى الاضمحلال ، وبهذا التدوين تضع الصلة الواحدة التي ستمكن قراء المستقبل من أن يتصلوا بالتراث العظيم الذي خلفه آباؤهم الأولون ، فيتسمعوا ويتبصروا ويتفهموا فيه شيئا مما كان في الامكان تحصيله

تلك العقبات التى أشرنا اليها ، والتى سيشرحها هذا الكتاب شرحا مفصلا ، يضاعف منها أننا لا نجد فى نقدنا القديم ما يعيننا على تذليلها ، وأن نقدنا الحديث الذى بنى على أسس من دراسة الآداب الغربية — وهى دراسة لا شك فى فائدتها ولزومها — محفوف بالمخاطر والمزالق التى لم ينج منها الا عدد قليل من ممارسيه . وهذه دعوى مزدوجة نحاول الآن أن ندلل على كلا شقيها

أما شقها الأول — قصور نقدنا القديم — فالدليل العملى عليه هو العجز التام الذي نراه في رجال المدرسة القديمة عن أن يشحذوا

الحس الأدبى لشبابنا الذى يتعلم الأدب بطرقهم العتيقة فهم عاجزون عن أن يبصروه بما فيه من جمال مطرب ومتعة غنية وغذاء دسم ، حتى صار الشباب على أيديهم الى نفور متزايد من الأدب العربى بل الى بغض محقق وعداء مقيم وهى حقيقة مؤلمة شرحناها فى كتاب سابق (۱) بما لا يدع لنا حاجة الى مزيد من القول ، لكننا نريد الآن أن تتبين علتها الأساسية

قد قام النقد القديم على أساس من علوم البلاغة التقليدية وهذه العلوم لم تمتلى، بالخطأ والتقصير فحسب ، بل هى قد اتخلت وجهة خاطئة منذ بدايتها ، فكان من المستحيل أن تنتج شيئا ذا قيمة فى تذوق الأدب والكشف عن جماله الحق . هذه العلوم قد دونها فى الأغلب رجال هن المتكلمين أعاجم ضعف نصيبهم من السليقة العربية وسيطر عملى عقولهم سحر المنهج المنطقى والجدلى فكبت ما قد يكون فى طبائعهم الفردية من حاسة التذوق الفنى ، وصدهم عن التلمس الجمالى للسليقة العربية التي أتنجت تلك الروائع الأدبية فى صحرائها الحرة ، وشغلوا عن ذلك التلمس باقتفاء أثر أرسطو فيما ألف عن الشمعر والخطابة والمنطق ، وتشربوا ما ترجم من الفلسفة اليونانية وما تولد منها وبنى عليها فى الحواضر الاسلامية من الفلسفة والكلام والفقه والأصول وشتى فروع الجدل الفكرى المحض فى الثقافة الاسلامية الناشئة

أما علم المعانى — ومباحثه أفرب الى علمى المنطق والكالام منها الى أن تكون بحثا بلاغيا — فقل ما شئت عن التوائه وحيده عن جادة الطربق الننى فقليلا ما تجد فى مباحث هذا العلم — الذى عدوه ،

<sup>(</sup>١) ثقافة الناقد الأدبى القاهرة ١٩٤٩

ويا للعجب العجاب ، سيد علوم البلاغة — وفى « نكاته » التى يتصيدونها ما يشحذ حسا فنيا أو يصقل ذوقا أدبيا أو يلفت الى سرحقيقى من أسرار البلاغة العربية بل هى حرية أن تزيد ذوق المتأدب فسادا وتشويها ، فان شككت فى ادعائنا الحاسم هذا فالق أحد طلابنا المساكين بعد سنة كاملة يقضيها غارقا فى تعلم هذا العلم وانظر فى آية حالة فكرية وذوقية تجده .

وأما علم البيان، وان دار على وسائل تصويرية صحيحة من تشبيه ومجاز مرسل واستعارة وكناية، فقد نظر نظرة محدودة جدا الى هذه الوسائل ولم يكد ينهمها الا كقوالب جامدة برع فى تقييد ظواهرها الشكلية وتسميتها بالمصطلحات ولكنه لم يكد يربط بين هذه القوالب وبين ما يحاول الأديب أن يضمنها من محتوى فكره واقعاله وتجربته الحية لذلك لم ينتبه معلمو هذا العلم الى هذه الحقيقة المهمة أنه مهما يكن من التشابه الظاهرى لقوالب التشبيه فان كل أديب أصيل يعطى التشبيه أو الاستعارة التى يستعملها زاوية جديدة تنسجم مع رؤيته المفنية المخاصة ومزاجه الفردى المستقل وتجعل تشبيهه أو استعارته لبنة جديدة تضاف الى معمار الصياغة الفنية فى الأدب القومى فليس يكفى فى دراسة تشبيهه أو استعارته أن نميز نوعها الخاص بين الأنواع يكفى فى دراسة تشبيهه أو استعارته أن نميز نوعها الخاص بين الأنواع القالبية التى عددها علماء البيان وان نسميها بمصطلحها المعين، فهذا العمل ليس الا الخطوة الآلية الأولى ويجب أن يتبعها انعام النظر فى محتوى قالبها وصلة هذا المحتوى بمزاج الأديب وتجربته الحية

فصل واضعو هذا العلم فصلا تاما أو شبه تام بين الوسيلة الفنية وبين مستعملها ، فنظروا اليها كأنها قوالب محايدة جامدة باردة يستعملها آلأديب كما يستعمل صانع الطوب قوالبه اذ يضع فيها ما يضع من طين أو رمل أو أسمنت فيشكله القالب دون ما اعتبار لعاطفته وذوقه ، أو كأنها « أبناط » المطبعة المختلفة الأحجام والأشكال يرصها الطابعون لكل كتاب بصرف النظر عن محتواه وحتى حين وصل اليهم تعريف أفلاطون لمطابقة الكلام لمقتضى الحال وشرح أرسطو لهذا التعبير فى مؤلفه عن الخطابة فافهم أخذوه ولم يفهموا منه الا مطابقة الكلام لحالة السامع لا لحالة المتكلم وهذا يتجلى فى قولهم ان الملك يخاطب بما لا يخاطب به السوقة وان الخاصة تخاطب بما لا تخاطب به العامة ، دون أن ينظروا فى شىء من هذا الى انسجام الكلام مع حالة قائله للقكرية والشعورية

لا عجب أن نجد معلمى علم البيان لا يفعلون شيئا آكثر من آن يدربوا طلبتهم تدريبا آليا صرفا على التطبيق الآلى الصرف لقوالبهم الجامدة وتسسيتها بأسمائها دون أن ينجحوا فى استثارة خيالهم أو ايقاد جذوة عاطفتهم أو تبصرتهم بتجربة حيوية أو حاجة انسانية وان آنس لا أنس عاما فى دراستى الثانوية ظللت فيه أحذف من كل تشبيه يرد على خاطرى فى موضوعاتى الانشائية أداة التشبيه ووجه الشبه لأن أستاذنا أخبرنا أن التشبيه المؤكد المجمل أقوى من التشبيه المرسل المفصل ، ثم أحاول جهدى أن أحول كل تشبيه الى استعارة لأن الأستاذ أخبرنا أن الاستعارة أبلغ من التشبيه ! ولن أنسى حيرتى وحزنى اذ كنت أراجع القرآن الكريم فيدهشنى امتلاؤه بالتشبيهات من كل نوع مع أنه أراجع القرآن الكريم فيدهشنى امتلاؤه بالتشبيهات من كل نوع مع أنه أن ينبغى له ألا يستعمل الا أقواها وأبلغها

أضف الى هذا كله أن علم البيان بانحصاره فى قوالب التشبيه والمجاز أهمل وسائل بيانية أخرى لا تحتوى على تشبيه ولا مجاز ،

وسائل موجودة فى تراثنا الأدبى ولها دورها العظيم كما وكيفا فى تمكين الشعراء من تأدية أفكارهم ونقل انفعالاتهم واثارة نظائرها فى قراء شعرهم ، وسائل لم ينتبه اليها النقاد القدامى البتة وبدأ بعض نقادنا المحدثين يلتفتون اليها ، وسترى فى فصولنا التالية تحقيقا لما اهتدينا اليه منها ، وهو تحقيق لم تهدنا اليه عبقرية خاصة انفرد بها مؤلف هذا الكتاب ، بل أعانه عليه ما تتبيحه الثقافة الفنية الحديثة لمتعلم الأدب .

وأما علم البديع فقد دار هو الآخر على وسائل في الصنعة الأدبية لا شك في صحتها اذا استعملت استعمالا مشروعا ، من تورية وجناس وطباق ومقابلة وما أشبه ونعنى بالاستعمال المشروع ذلك الذي لا يصطنعها لذاتها بل لما تمكنه من زيادة انسجام أدائه اللفظى مع مضمونه الوجد!ني لكن الخطأ الكبير لعلم البديع التقليدي هو انه نظر الى هذه الوسائل نظرة تامة القصور فعدها مجرد تحلية لفظية وزينة سطحية تأتى بعد استيفاء الكلام لأحكام المطابقة كما يقولون لم يهتد الى أن لها وظيفة عضوية حيوية في ارهاف الشكل حتى يكون أكمل حملا للمضمون وأجود انسجاما مع ظلاله الدقيقة وأقدر على اثارته في وجدان قارىء الأدب اثارة سليمة صحيحة لا سقم فيها ولا ميوعة ولا تنظم

ذلك ان هذه الوسائل الشكلية اذا استعملت استعمالا سليما في أدب صادق ذي انفعال قوى قاهر كانت وسائل تامة الصحة والاستقامة بل كانت وسائل ضرورية لا يستغنى عنها الأديب في بعض الأحيان اذا كانت شحنته العاطفية زائدة الارهاف لكي يؤدي انفعاله في تمام نبراته الصادقة وظلاله الدقيقة . ولست أعرف من شعراء العربية — حتى

ق أكثر العصور أسرافا في استعمال الحيل البديعية ـ من يزيد عملى الشاعر الانجليزي جيرارد مانلي هو پكنز في استعمال وسائل البديع في قصائده لكن هو پكنز يستعملها استعمالا صادقا كل الصدق فيقنع قارئه بأنه لم يكن يحاول زينة سحطية أو تظرفا أو تباهيا بالمهارة والشطارة بل كان مضمونه الدقيق المعقد يتطلب تلك الأدوات البديعية تطلبا لا مناص منه.

لكن البديميين عندنا لم يلتفتوا الى هذا ، فكانت النتيجة أنهم فتحوا الباب على مصراعيه للعابثين والمشعوذين والحواة الذين يتصيدون تلك الوسائل الشكلية لا لحاجة عضوية تتصل بضمونهم الفكرى والعاطفي اتصالا لا محيد عنه بل لمجرد التلاعب العقيم باللفظ واظهار المهارة البهلوانية في قلب المعاني وتوليدها دون ما جديد صادق من تجربة انسانية أو نظرة حيوية أو زاوية عاطفية أو ظل وجداني أو موقف انساني وشجعهم على هذا أن البديعيين عرفوا البديع يأنه العلم الذي يعرف به وجوه تحسين الكلام وسموا الوسائل التي يتناولها بالدراسة « محسنات » وقرروا انه يأتي بعد أن يستوف الكلام شروط البلاغة ففهموا هذا « التحسين » فهما سطحيا محضا لا علاقة له بالمضمون الأدبى وكم أشعر بالغثيان ثم الغضب كلما تذكرت أحد تابعي تلك المدرسة وقد قام يتلمظ بالآية القرآنية « ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة » ويهبط بها الى درك تظرفه الغث غير منتبه الى ما فى الآية من جو رهيب وما فى تكرار الكلمة من قرع مخنف .

أما تقسيم البديعيين لتلك المحسنات الى معنوية ولفظية ، فأغلب ما استعملت فيه محسنات المعنى زيادة « المعنى » تكلفا وتظرفا وكذبا

وبهلوانية أصابت « المعانى » بالمسخ والتشويه وابتعدت بها عن صادق التفكير الانسانى ولتتذكر فى هذا المجال انهم فهموا « المعنى » فهما قاصرا جدا لا يساوى ما نعنيه بالمضمون أو المحتوى فى نقدنا الحديث . لا جرم لم ينفعهم اشتراط بعضهم أن تكون الألفاظ تابعة المعانى دون العكس : وما فائدة هذا الاشتراط ان كان هذا هو أقصى فهمهم للا « معانى » فى الأدب ? ويكفى أن تنظر فى تفريقهم بين علم البديع وبين علمى المعانى والبيان وجعلهم آياه تابعا لهما ؛ اذ بهما يعرف التحسين الذاتى وبه يعرف التحسين العرضى كما يقولون فماذا تنتظر من اناس ينظرون الى وسائل أدبية كائنة ما كانت على انها لمجرد التحسين العرضى ؟ هذا من خير الأدلة على نظرتهم السطحية فى هذا العلم

وهكذا زادوا الطين بلة والذوق افسادا وشجعوا الأدباء على تعاقب العصور على الامعان في أودية الكذب والافتعال والتمادى في انصرافهم عن الاهتسام بصدق المضمون وجدته واصالته والنأى بانتاجهم عن حقيقة تجربة الحياة للبشر العاديين الذين يبلون تجارب الحياة الواقعة على ظهر هذه الأرض أضف الى هذا كله هنا أيضا ان علماء البديع على كثرة ما تصيدوه وما افتعلوه من مئات الوسائل البديعية لم يهتدوا الى وسائل شكلية أخرى لا شك في وجودها في أدبنا القديم ولها في ربط الشكل بالمضمون وظيفة عضوية لا تقل ان لم تزد عن كثير مما التفتوا اليه أو اخترعوه محض اختراع وهذه أيضا سنشرح في فصولنا القادمة ما هدينا اليه منها

هذه العلوم البلاغية اذن كانت قاصرة بطبيعتها عن أن تلفتنا الى الجمال الحقيقي في الأدب القديم كانت قاصرة عن أن تستجلى

الخصائص الصحيحة للعبقرية الأدبية العربية ، والمقومات الأساسية للنظرة الفنية العربية ، دعك من أن تقودنا أدباءنا المنشئين الى وسائل جديدة لتنمية تراثنا وتطويره ، وتفتيق عبقريتهم وتوسيع نظرتهم حتى يرتادوا آفاقا جديدة في الحساسية الفنية لا جرم سار النقد القديم معظمه في طريق خاطئة من بدايتها ، وانشفل عن وظيفته الحقيقية بمجادلات ذهنية ، واقتصر على النظرة الجزئية المحدودة في البيت الواحد ، ولم ينتبه الى البنية الشاملة للقصيدة أو للمجموعة المتكاملة من الأبيات فى الموضوع الواحد وأغرم باطلاق الأحكام الكاسحة المعممة ، ولم يعن بالبحث الدقيق في الانسجام العضوى بين المعنى واللفظ الا ملاحظات طفيفة لا عمق فيها ، وفهم « المعنى » فهما شديد القصور والضحالة ، وأغرم غراما قويا بتتبع ما سماه « سرقات » الشعراء مرتكبا في هذا التتبع عجائب مروعة ، وقصر في جملته عن أن يوفي الانتاج المدروس حقه من الفهم والتعاطف والتقدير والاستجابة ، ولم يوفق في جملته الى أن يزيد الملكة الأدبية للقارىء تفتحا أو يزيد حاسبته الفنية شحذا أو يزيد مقدرته على الانفعال بتجارب حياته سعة وغنى وحتى حين نعثر في طياته بين الحين والحين على لمحة فنية صادقة أو لفتة جمالية بارعة فانما هي نظرات عارضة وخطرات انطباعية مرسلة تلقى القاء لم يحاول أصحابها لها تعليلا أو استقصاء

لكتنا لن نطيل فى تعدادنا لعيوب النقد العربى القديم ، فما أكثر الكتب المعاصرة التى وضعت فى تبيان عيوبه وتجريح رجاله ، وان لم يتبعها فى أغلب الأحوال عمل بناء ينلافى تلك العيوب ويسد تلك النقائص . ولكن نسأل : ما الذى لفتنا الى هذا القصور فى علوم البلاغة التقليدية وفى معظم النقد القديم ؟

لم يلفتنا اليه الا اطلاعنا على الآداب الأخرى بمفاهيمها المختلفة وادراكها المختلف لوظيفة النقد بل ان اطلاعنا على تلك الآداب هو الذي أفهمنا ما الأدب وهنا نصل الى أصل الداء . فالبلاغيون والنقاد القدامي لم يقصروا تقصيرهم ذاك ويقعوا في أخطائهم تلك الا لأنهم القدامي لم يفهموا ما الأدب ، ما كنهه ، ما دوافعه ، ما منشأه من النفس الانسانية ، ما وظيفته ، ماذا يحاول ، لماذا تحتاج اليه الانسانية ، لما وظيفته ، ماذا يحاول ، لماذا تحتاج اليه الانسانية ، لماذا بهتم الأدباء بانتاجه بل يساقون اليه سوقا لا يستطيعون له دفعا ويكلفهم الكثير من الجهد ويفرض عليهم الكثير من التضحيات ، كيف نتلقى انتاجهم وماذا يجب علينا أن نحاول التقاطه منه ، وما طبيعة التجربة الفنية ، ما علاقتها بالتجربة الواقعة ، فبم تزيد عليها ، فيم تنفق التجربتان وفيم تختلفان

هذه وأمثالها مسائل بدائية لم يلتفت اليها البلاغيون والنقاد القدامى حتى يطيلوا التأمل فيها ويستكشفوا الحقائق الكامنة وراءها في صميم النفس الانسانية وموقفها من قوى الكون وتجارب الحياة تلك الحقائق التى تجلى ان انتاج الأدب والفنون الرفيعة الأخرى ضرورة لازمة للجنس البشرى لن يستغنى عنها ما دام محتفظا ببشريته ليس الأدب والفنون الأخرى اذن مجرد حلية وزينة ، أو مفخرة وأبهة لطبقات محظوظة من الناس ، أو متعة عارضة وتسلية وتفكهة ، بل هى حاجة حيوية تحتاجها الطبيعة البشرية لتستوفى كيانها البشرى وتقابل بها ما يحيط بها من حقائق الوجود وقوى المجتمع وتجارب الحياة وهذه كلها مسائل لم نبدأ نحن فى تفهمها تفهما صحيحا وادراكها ادراكا عميق الاقتناع الاحين بدأنا ندرس الآداب الغربية ونسمح لها بأن توسع من مفهومنا الأدبى وأن ترهف من حسنا النقدى

انظر فيما استطاع نقدنا المعاصر أن يحقق على أيدى رجال اتقنوا الآداب الغربية فارتادوا جوانب جديدة غنية مخصبة من أدبنا القديم وفتقوا أذواقنا لتقديره ونفوسنا لتقبله والاستجابة له بما لم يحدث له من قبل مثيل. كما استطاعوا أن يقودوا أدبنا المعاصر الى أودية جديدة من المخلق حققت فى فنون النثر والشعر تنائج ليست بالزهيدة وهى تبشر بمستقبل أغنى فى هذه الفنون والذى تلاحظه دائما وبدون استثناء ولحد أن ما يحققه أحد النقاد فى استكشاف الأدب العربى وتجديد مفاهيمه وقيمه مرتبط أوثق ارتباط بنصيبه من اجادة أدب أجنبى أما العالم الذى لا يحسن أدبا أجنبيا فمجهوده فى دراسة الأدب العربى عقيم مهما يكن قد وسعه علما وتبحر فيه اطلاعا وأضنى نفسه فى دراسته مثل هذا العالم المقصور علمه على العربية لا يستطيع أن يحسن فهم العربية نفسها — هكذا الأمر بكل بساطة

نحن اذن نسلم بما لدراسة الآداب الغربية من فائدة بل ضرورة لازمة أما وقد سلمنا هذا التسليم فاننا تنتقل الى الشق الثانى من دعوانا فنحذر تحذيرا قويا من المخاطر والمزالق التى يقع فيها كثيرون من نقادنا المحدثين حين « يطبقون » على الأدب العربى ما قرأوه من مقاييس النقد الغربى.

يجب أن نحذر أقوى الحذر من « تطبيق » مقاييس النقد الغربى ، ويجب ألا تندفع الى اقحامها على أدبنا العربى . لا شك ان هذه المقاييس تفيدنا فائدة جليلة فى توسيع نظرتنا وارهاف حسنا النقدى ، بل هى الني تفهمنا ما الأدب وما منبعه فى النفس البشرية وما وظيفته وما منزلته فى الحياة الانسانية . وبدون هذا الفهم لا نستطيع أن نحسن فهم أدبنا العربى تفسه أو أن ندرك صلته الحقيقية بمنشئيه لكن هذه المقاييس

مستخرجة من آداب مهما تنفق مع أدبنا العربى فى أصولها الانسانية الضاربة فى صميم النفس البشرية ، فهى برغم هذا تختلف عنها فى أمور كثيرة بعضها جذرى أيضا . فتطبيقها المتعسف على أدبنا لن ينتج خيرا ، بل ينتج عنه ضرر كبير اذ ذاك نكون قد نجونا من تقليد لنقع فى تقليد لا يقل عنه عقما ويزيد عليه ضررا محققا

وهذا خطر طالما نبه اليه مؤلف هذا الكتاب في عدد من كتبه السابقة ، وأعطى عددا من الشواهد على تحققه في الكثير من نقدنا المعاصر . وهو يحدث على أيدى نفر من كتابنا لم يتقنوا دراسة الآداب الغربية نفسها ، ولم يسمحوا لهذه الآداب نفسها أن توسع من نظرتهم وترهف من حساسيتهم ، بل كل ما اطلعوا عليه هو عدد من كتب مقاييس النقد الأدبى لدى الغربيين ، درسوها وظنوا أنهم فهموها ، وأنتى لهم أن يهموها وهم لا يعرفون الانتاجات الأدبية الأصيلة التي تقوم تلك الكتب عليها وتستخرج منها مقاييسها وأصولها وقواعدها لاجرم خلط وا تخليطا فظيعا في مفاهيمهم التي استنبطوها من تلك الكتب النقدية ، ولم يحققوا الا الضرر حين حاولوا أن يطبقوا مفاهيمهم تلك على أدب تختلف طبيعته ووسائله اختلافا بيِّنا عن الآداب الغربية التي نبت تلك الكتب عليها واستنبطت أحكامها منها . فلنكرر هنا ما ألححنا في شرحه في كتب سابقة أن ما نطالب به دارس الأدب العربي ليس أن يكتفي بقراءة عدد من كتب مقاييس النقد الغربي ، بل هو أن يتقن دراسة أدب غربي واحد على الأقل ، يدرس شعره وتثره ، وقصصه ودرامته ، فيجيد فهمها والدخول في عوالمها ، ويكتسب من هذه الدراسة ما ستكسبه اياه من توسيع النظرة وشحد الحاسة وتجديد القيم ، ثم يقبل بعد ذلك بنظرته الموسعة وحاسته المشحوذة وتقويمه المجدد الي

الأدب العربي يدرسه هو في ذاته ، ويستخرج منه هو قيمه ومقاييسه التي تصلح للتطبيق عليه .

وليلتفت الى هذه الحقيقة ذات الأهمية البالغة أن فائدة دراستنا للآداب الأجنبية لا تقتصر على تنبيهنا الى مواطن التشابه بينها وبين أدمنا ، بل لعل أعظم فائدتها أنها تنبهنا الى مواطن الاختلاف وهي بتنبيهنا الى هذا الاختلاف تتيح لنا فائدتين جليلتين . أولاهما أنها تزيدنا فهما لتراثنا الأدبى وادراكا صحيحا عميقا بطبيعته الخاصة وابصارا واعيا دقيقا لوسائله التصويرية المتميزة واستجابة كاملة غنية لقيمه الجمالية المستقلة وهذه من الحقائق المعروفة التي يسلم بها الكل ، أنك اذا أردت أن تزداد بصرا بالطبيعة الخاصة لشيء ما ، وادراكا لكنه خصائصه الميزة ، فلن يتسنى لك هذا ما دمت تحصر نظرك في هذا الشيء . أما اذا بدأت تقارنه بشيء مختلف عنه فانك ستزداد فهما له في كنهه الخاص وصفاته المستقلة وكم من أشياء نمر بها عرضا ونقبلها قبولا سطحيا أو غريزيا غير واع لا تساؤل فيه ولا تعجب من طبيعة بلادنا وعادات مجتمعنا ومكونات ثقافتنا حتى اذا رحلنا الى بلاد أخرى أو درسنا أدبا آخر عدنا اليها وكأننا نراها للمرة الأولى مدركين الآن تمام طرافتها وتفردها وامتاعها اذ ندرك قيمتها الخاصة المتميزة

هذه أولى الفائدتين اللتين تتاحان لنا من دراسة أدب أجنبى ، أننا نزداد تقديرا للقيمة الخاصة لتراثنا القومى أما ثانيتهما فهى انها تمدنا بمفاهيم جديدة وقيم جديدة نستخدمها ، لا فى الحكم على أدبنا القديم ، بل فى تطوير أدبنا المعاصر والدفع به فى طرق التنمية والتغيير . وكلتا انفائدتين كما ترى قائمة على الاختلاف بين الآداب لا على التشابه .

من الأدب العربي نفسه يجب أن تستنبط المقاييس التي يحكم بها عليه ، وان كنا قد سلمنا بأن الدارس الذي يقتصر على دراسته ولا يدرس أديا أجنبيا مختلفا لن ينجح في استنباط المقاييس الصحيحة وسيرى القارىء ان هذا هو ما حاولناه في كتابنا هذا قد نظرنا في الشمعر الجاهلي نفسه ، في اطاره الخاص من بيئته الخاصة وظروف زمانه المعينة المادية والثقافية ، فاستقرينا منه كل ما سقناه من أحكام وما استكشفناه من قيم وما أدركناه من مفاهيم لم نبدأ دراسته خاضعين لأحكام سابقة حاولنا أن نطبقها عليه لسنا ندعى بهذا أتنا الدراسة كنا قد اكتسبنا مما تيسر لنا من ثقافة علمية وفنية فهما عاما للفنون الانسانية ومنزلتها في مجالي النشاط البشري ، وخبرة تقدية بالوسائل الأدبية التي يستخدمها الأديب لأداء مضمونه لكننا لم نقبل على الشعر الجاهلي بمقاييس محددة مضبوطة صارمة ننتظر تحققها فيه ، ونستلزم وفاءه بها ، فنرضى عنه ان حققها ، ونسخط عليه ان أخل بها ، وهو للأسف الشديد ما يفعله كثرة دارسينا ونقادنا في اقبالهم عملي الأدب العربي بمختلف عصوره ومتعدد فنونه وموضوعاته ومشاكله

فاذا رآنا القارى، نفتتح فصولنا بكلام عام عن طبيعة الأدب والفن عامة ، أو الشعر الجاهلى خاصة ، أو بشرح مفهوم معين أو الادلاء بحكم محدد ، فاتنا نظمع منه أن يتمهل قبل أن يتهمنا بأتنا قد خالفنا مبدأنا الذى زعمناه فى هذا التمهيد ، حتى يرى أن ما قدمنا به كل فصل من شرح عام لا يخرج عا أحد اثنين ، اما حقيقة بديهية من حقائق الفن والأدب أردنا أن تنأكد من علم القارىء بها ، وقبوله لها ، واما حكم محدد استخرجناه من نصوص الشعر الجاهلى نفسه ، وأعطينا عليه محدد استخرجناه من نصوص الشعر الجاهلى نفسه ، وأعطينا عليه

المثال المفصل فى بقية الفصل ، لكننا أسلفنا شرحه فى أوله حتى نساعد القارىء على فهمه وتتبعه ، ونمكنه من الحكم لنا بأننا أصبنا فى استخراجه أو الحكم علينا بأننا أخطأنا فى توهمه

وهذا يقودنا الى تنبيه آخر نرى أن واجبنا أن نقدمه وهو أن كتابنا هذا على كبر حجمه لا يتناول الشعر الجاهلى كله — وأتى له أن يفعل هذا ، بل أنتى لكتاب بالغا ما بلغ حجمه أن يستطيع هذا ! — بل يقتصر على نماذج قليلة جدا من هذا التراث الغنى ، لا تزيد على تسع قصائد ، ست منها من كتاب المفضليات ، واثنتان من ديوان زهير أبن أبى سلمى ، وواحدة من المعلقات العشر ، بالاضافة الى مقطوعات وأبيات مفردة أخرى قليلة فأين هذا من كم الشعر الجاهلى الذى حفظ لنا فى شتى مجموعاته ودواوينه وقصائده ومقطوعاته وأبياته المتفرقة فى مراجع الأدب العربى

ومعنى هذا ان أى حكم نصدره فى هذا الكتاب على الشعر الجاهلى وطبيعته الفنية ووسائله التصويرية وقيمه الاجتماعية والخلقية والجمالية لا يستطيع بطبيعة الحال أن يرقى الى درجة البرهان القاطع ، ولا يزيد على درجة التدليل والتمثيل ، والقارىء نفسه موكول اليه أن يتم العمل الذى بدأناه بالتأمل فى سائر الشعر الجاهلى على ضوء ما قدمنا من أمثلة قليلة ، ليستكشف لنفسه مدى صحة أحكامنا واستنباطاتنا ، وليضيف اليها كل ما يتراءى له من اضافة أو تعديل أو استثناء أو تحفظ أو تصحيح .

وبهذا التعاون المشمر بين الكاتب وقارئه تتحقق الفائدة المرجوة من هذا الكتاب. على أننا في هذا الصدد تتقدم الى قارئنا برجاء واحد:

ألا يكون استداركه أو اعتراضه جدلا نظريا محضا ، بل يكون تقاشا موضوعيا مجسما مبنيا على نصوص بعينها ، كما بنينا كتابنا هذا كله على الدراسة المسهبة لنصوص معينة فهذه فى نظرنا هى الطريقة الواحدة التى سننجح بها فى استكشاف مجاهل أدبنا العربى ، واستجلاه طبيعته الفنية ، وتحقيق مفاهيمه الفكرية وقيمه الجمالية فلتكن كل دراساتنا لتراثنا العربى مبنية على نصوص بعينها محددة مضبوطة ، ولنتناقش فى فهمها وتفسيرها وتحليلها والحكم عليها ما حلا لنا النقاش .

ان آفة نقدنا الحديث هي أن معظمه مصروف في الجدل النظرى المحض حتى حين يبدأ المتناقضون في التجادث حول نص معين ، سرعان ما يتركونه ويتيهون في أودية الجدل النظرى وفحن لا نرفض الجدل النظرى في حد ذاته ، بل نسلم بأنه من أقوى الأسلحة التي يتوصل بها العقل البشرى الى الحقائق العامة والمدركات الكلية لكننا لم نمرس بعد من النصوص المعينة المحددة في تراثنا الأدبى ما يبرر لن هذا الجدل . والجدن النظرى الذي لا يستند على أرض صلبة من الدراسة التفصيلية لعدد كاف من الجزئيات يكون تام العقم ، ويكون جعجعة بلا طحن ومجرد كلام في الهواء (١) . والمنهج العلمي الصحيح هو أن نبدأ بالدراسة المادراسة المناسة التفصيلية ومجرد كلام في الهواء (١) . والمنهج العلمي الصحيح هو أن نبدأ بالدراسة

<sup>(</sup>۱) من المعزن جدا أن نرى بعض أساتنة الأدب في جامعاتنسا لا يفهمون هذه الحقيقة فيما يبدو ، فهم يسمحون لطلبة الدراسات العليا عندهم ان يختاروا لرسالة الماجستير أو الدكتوراه موضوعات عامة واسعة النطاق من المستحيل ان يقال فيها كلام مفيد في مرحلتنا الراهنة من العلم بتراثنا وهم بهذا يدلون على أنهم لا يفهمون أصلا طبيعة رسالة الماجستير أو الدكتوراه ، فهذه الرسالة يجب أن تقوم على موضوع جزئي محدد تأم الانحصار والتحديد يقتله الطالب بحثا ويستوفيه قراءة وتفكيرا حتى يصل فيه الل حقائق محددة لم تكن معروفة فتضاف الى الثروة المتزايدة من المعرفة بتراثنا وبهذه الدراسة المحصورة المحددة يتدرب الطالب على أن يتعمق في موضوع معين تعمقا رأسيا لا على أن يشمله بنظرة أففية موسعة هذه طبيعة الرسالة لدى الغربين أنفسهم ، وبعد الوف الرسالات الجزئية ربعا يأتي باحث فيستفيد من حشدها المتراكم في تقديم نظرية معمهة ،

المعينة لألوف الجزئيات، وبعدها ربما يحق لنا أن نعم ونلجاً الى التفكير الذهنى الصرف. أو ان شئت التعبير المنطقى المضبوط فقل ان الطريقة الاستقرائية فى الوصول الى المعرفة، وهى التى تبدأ باستقصاء ألوف الجزئيات وترقى منها الى الحكم العام، يجب أن تأتى قبل الطريقة الاستنتاجية التى تفرض الفرض النظرى ثم تطبقه على الجزئيات

ونعن لم ندرس بعد من نصوص الأدب العربى ما يبيح لنا الانتقال من الطريقة الاستقرائية الى الطريقة الاستنتاجية ، وأمامنا دون هذا أجيال متعددة من الدراسة العينية والاستكشاف الجزئى لتراثنا الأدبى . فلا يغرن تقادنا أنهم يجدون كتب النقد الغربى وعلم الجمال الغربى تقيض بالدراسات النظرية ، فان وراء هذه الكتب مكتبات مكدسة من الدراسة التفصيلية لنصوص بعينها أما نحن فماذا فعلنا الى الآن فى دراسة تراثنا ? قد سلمنا آتفا بما استطاع نقدنا الحديث — على أيدى رجال معدودين — أن يشمر فى ارتياد بعض الجوانب فى تراثنا ، واستكشاف بعض قيمه الفنية ، بل استخدمنا هذا دليلا على جدوى المنهج الحديث فى النقد بالمقارنة الى عقم المنهج التقليدى لكن حذار أن يأخذنا الاغترار والرضى بما حققنا ، فنحن لا نزال فى بداية الشوط ، بل لعلنا لا نزال نحبو ، وكل ما حققناه حتى اليوم لا يزيد عن تلمس طفيف لكنز ضخم ، ونظرات مبعثرة — وان يكن بعضها فيما يبدو لنا صائبا قيما — فى جنبات واد عظيم هائل الاتساع

نهم ، لا يزال تراثنا الأدبى الجسيم مجهولا فى معظم مناحيه ولا يزال كلامنا عنه قائما فى أغلبه على الافتراض والحدس والتعميم الذى لا يستند على جزئيات كافية . ومعظم انتاجات هذا التراث لم تدرس

بعد البتة أو لم تدرس الا دراسات قليلة جدا قاصرة عن التغلغل قى جزئياتها بعيدة عن الاحاطة فى مجموعها ويكفى أن تذكر الحقيقة التى سقناها فى تمهيدنا هذا أن الشعر الجاهلى — وهو أساس شعرنا كله والواضع لأوليات قيمه ووسائله الفنية — لم يدرس بعد الا عددا قليلا من الدراسات ، دعك الآن من أن معظمها لا غناء فيه فان ظننا أن ما ألفناه فى دراسة المتنبى مثلا — ولعله أسعد شعرائنا حظا فى عدد ما كتب عنه من الدراسات — قد بلغ كثرة تسمح لنا بالرضى والزهو ، فاننا سيتبخر غرورنا وتثوب الى رشدنا حين نقارن ما كتب عن شاعر انجليزى من الطبقة الأولى ، بل بما كتب عن شاعر انجليزى من الطبقة الأولى ، بل بما كتب عن شاعر انجليزى دونها بطبقات (۱) ومقار تتنا هنا أيضا محصورة فى عن شاعر انجليزى دونها بطبقات نفسنا حسرات

دعنا نلخص الآن ما أدلينا به في هذا التمهيد من ادعاءات قبل أن نتقل الى مسألة جديدة. تراثنا الأدبى لا يزال مجهولا أو شبه مجهول . فان أردنا استكشافه استكشافا صحيحا يعرفنا بطبيعته ، ويبصرنا بقيمه ، ويفتح قلوبنا لصادق جماله ومتعته ، ويغذى عقولنا بصحيح دسمه ، فلن ينفعنا في هذا السبيل أن نقتصر على المنهج التقليدي القائم عسلى علوم البلاغة التقليدية والنقد القديم لن نقهم الأدب العربي نفسه ولن نقدره حق قدره اذا اقتصر علمنا عليه ، بل لا مناص لنا من التزود بزاد غنى تكسبه من دراسة أدب غربي لكن ليس معنى هذا ان نقحم على أدبنا مقاييس نحصلها من كتب النقد الغربي ، بل يجب علينا بعد دراستنا المتقنة للأدب الغربي الذي اخترناه أن ننسي مقايسه المهينة

<sup>(</sup>۱) احصیت الکتب والبحوث والرسالات التی ألفت عن الشاعر والقصصی الانجلیزی الحدیث د ه لورنس ، فزادت علی ثمانمائة !

وأن نكتفى بالنظرة الموسعة والحاسة المشحوذة اللتين اكتسبناهما من دراسته فنقبل بهما على أدبنا العربى ندرسه هو ونستخرج منه هو قيمه ومفاهيمه ومقاييسه التى نستخدمها فى تقديره والحكم عليه . لكن هذه الدراسة يجب — لأجيال قادمة متعددة — أن تكون منصبة على نصوص محددة بعينها ندرسها هى ونستقرى منها تدريجا ما نستطيع من مفاهيم وقيم ومقاييس

فى اجابتنا على هذا السؤال كيف ندرس شعرنا العربى ، اقتصرنا حتى الآن على الجانب الأدبى الصرف من الدراسة الأدبية لكن هذه الدراسة تكون بتراء شوهاء اذا انحبست فى الثقافة الأدبية الخالصة ولابد لها من أن تقام على أرض صلبة من المعرفة الصحيحة بالحقائق العلمية التى تحيط بإنتاج الأدب ، سواء منها ما يتعلق بالأدب ككائن حى ينتمى الى الجنس البشرى الذى يرتد بتسلسله الى الأصل انحيوانى ، وما يتعلق بالبيئة الطبيعية والاجتماعية التى تحيط بالأدب وانتاجه ولا نحتاج هنا الى أن ندلل على لزوم الثقافة العلمية لدارس الأدب بعد أن أنفقنا فى هذا التدليل قسما كبيرا من كتابنا المذكور الذى وضعناه منذ سبع عشرة سنة انما نريد أن نصف المعرفة العلمية التى تطرم كل من يتصدى لدراسة الشعر الجاهلى

هذا الشعر أنتجه قوم معينون ، عاشوا فى حقبة معينة من التاريخ ، فى بيئة جغرافية محددة الطبيعة الطبوغرافية والأحوال المناخية والعناصر الأحيائية النباتية والحيوانية ، فى مجتمع معين ذى أوضاع وظروف مادية وثقافية معينة . فالدراسة الفنية لهذا الشعر تكون محض تخريف وهجس اذا لم تربطه ربطا وثيقا بهذه الأحوال والأوضاع والعناصر والظروف ،

فترى فيه تأثره بها من ناحية ، وتتلمس تأثيره فى مجتمعه من ناحية أخرى . ولا نريد هنا أن نحصى الدراسات المكتبية التى يحتاج اليها دارس الشعر الجاهلى لتحصيل العلم الذى يلزمه قبل أن يحسن فهم هذا الشعر ، بل نود أن نلفت الأنظار الى أن الدراسة المكتبية مهما تكن سعتها واحاطتها لا تغنى عن الخبرة الميدانية المباشرة .

ماذا يعتقد باحثونا الذين يتناولون أدبنا القديم بالدراسة والنقد ? هم يعتقدون انهم يكفيهم أن يظلوا قابعين في مكتباتهم متقلبين بين جامعاتهم وأنديتهم الثقافية يقرأون الكتب والمجلات ويناقشون الطلاب والزملاء ويشاركون فى الندوات والحلقات ويضعون كنبهم ومقالاتهم وأحاديثهم ومحاضراتهم لكننا نرى ان من ولجب الباحث أن يخرج من جدران مكتبته وأن يهجر أنديته وفصوله في القاهرة أو بيروت أو بفداد و غيرها من العواصم العربية المتحضرة ، وأن يقصد ركنا من أركان الصحارى العربية الفسيحة فيتجول فيه زمنا ويشهد بعينيه وهاده ونجاده ورماله ووديانه ويرقب نباته وحيوانه ويقاسى ببدنه وروحه حر نهـــاره وبرد ليله ويتلقى بوجهه عواصفه الرملية اللاذعة ويتنمنم أرواحه ويصعد بصرة في سمائه ونجومه ، ثم يتحدث الى أهله البدو ويراقب طريقة حديثهم وسلوكهم وعاداتهم وتقاليدهم ولانزعم أن هذا كله سيعطيه صورة صحيحة مضبوطة عن أحوال العصر الجاهلي السحيق: لكنه سيعطيه صورة مقاربة عظيمة الفائدة. فالأحوال المادية الجغرافية لا تزال كما كانت ، وما ينتج عنها من أنماط الحياة الاقتصادية والاجتماعية وأطرزة السلوك البشرى لا تزال فى أساسها قوية الشبه على رغم ما دخلها من تغيير ديني وسياسي وثقاف ولا يزال البدوي الصميم ابن الصحراء يستجيب لها استجابة تشبه شبها عجيبا ما كان يصدر من أسلافه منذ ألف وأربعمائة سنة

والذى لا شك فيه على أى حال هو أن الظروف الجغرافية لا تزال كما كانت فى العصر الجاهلى، فمن السهل نسبيا على الدارس أن يتخيل فيها أولئك الجاهليين القدامى بعد أن يعرض نفسه تعريضا شخصيا مباشرا لقواها وعناصرها ونحن لا نصر على أن يتجه الباحث الى بلاد العرب تفسها، فان كان هذا أمرا لا يستطيعه فليقصد أى دكن صحراوى غير بعيد عن بلده، فسيجد فيه بعض العوض.

ولسنا نظن ان هذا المطلب منا مطلب غير معقول ، فما من عاصمة عربية ألا وتجاورها بيئة بدوية أو لا تبعد عنها أكثر من سفر ساعات قليلات ومطلبنا هذا على أى حال هو ما نعتقد أنه ضرورة لازمة لكل من يريد أن يفهم الشعر القديم فهما حقيقيا وقد اعترفت فى أحد كتبى السابقة بأننى لم أبدأ فى الفهم الصحيح للشعر القديم الاحين عشت فى السودان ، وتجولت فى باديته ، وهى عظيمة القرب فى خصائصها الطبيعية من البادية العربية ، بل هى فى حقيقة الأمر امتداد لها عبر البحر الأحمر (۱)

فان تعسر هذا المطلب على بعض دارسينا فى انشغالهم بمشاغل الحياة المدنية المعقدة ، فهناك عوض آخر فيه بعض الفائدة وان لم يكن الحل المثالى . وهو أن يقرأوا كتيرا فى ثلاثة أنواع من الكتب . الكتب التى ألفت عن جغرافية بلاد العرب وأقاليم غربى آسيا وأحوالها التضاريسية

<sup>(</sup>۱) في الشهر الأول من وصولى الى الخرطوم كنت أدرس لطلبتى رائية الأخطل في مدح عبد الملك بن مروان فلما جئت الى قوله « في حافتيه وفي أوساطه العشر ، في وصف فيضان نهر الفرات قلت لهم انا لم أر العشر ، لكن يخيل الى من وصف الشعراء له ان طوله كنذا وأوصافه كيت وكيت وهنا لاحظت أنهم يبتسمون فلما سالتهم عن سبب مرحهم قال أحدهم أنظر يا أستاذ من هذه النافذة تر العشر أمام عينيك !

والمناخية والنباتية والحيوانية والكتب التى وضعها الرحالون الذين تجولوا فى بلاد العرب وعاشوا فيها زمنا ودرسوا أصوالها المادية والبشرية. وأسفار العهد القديم من الكتاب المقدس. أما كتب الجغرافيين فواضحة اللزوم والفائدة وأما كتب الرحالين فتعطينا صورا حسية وردود فعل نفسية عجيبة المشابهة لما نقرأه فى الشعر الجاهلى، مع أن كتابها رجال غربيون عاشوا فى العصر الحديث فهم مختلفو الجنس والعقلية والثقافة والحاسة الفنية عن العرب القدامى، وهذا من أعجب الشواهد على الوحدة الجذرية التى تجمع بين سلالات الجنس البشرى بجامع الانسانية المشتركة على اختلاف ظروفها المادية والثقافية وتباعب بجامع الانسانية المشتركة على اختلاف ظروفها المادية والثقافية وتباعب أحقابها التاريخية وقد قال سير جيمز ليال مترجم كتاب المفضليات ومحققه ان خير شرح على الشعر الجاهلى هو كتاب « بلاد العرب الصحراوية » للرحالة الايرلندى شارلز داوتى ونحن نوافقه على هذا موافقة تامة . وأما أسفار العهد القديم ففي شعرها أو نثرها الشعرى صور وتعبيرات تكاد تكون ترجمة حرفية لما نقرأه فى الشعر الجاهلى .

هذا ما يعتاجه دارس شعرنا القديم من الدراسة المكتبية والخبرة الميدانية للبيئة التي أنشأت ذلك الشعر لكنه يعتاج بعد هذا كله وفوق هذا كله شيئا آخر عظيم اللزوم والأهمية . هو أن يدرس الحياة . نعنى أن يفتح حسه وقلبه لها ، ويبلو تجاربها ، ويراقب سلوك البشر فيها واستجابتهم لها ، ويبذل نهاية جهده فى فهمهم والتشارك العاطفى معهم

فالأدب — كما شرحنا فى كتاب سابق — هو الثمرة العليا لتجارب الحياة الانسانية . ودراسته هي دراسة الحياة ، أولا وأخيرا ولو أن

باحثا أكب على كتب الأدب فأجاد استظهارها وحفظ شعرها ونثرها ، ثم أكب على المعارف الأدبية فأتقنها على تعددها من لغوية ونعوية وصرفية وعروضية وبلاغية ونقدية وتاريخية ، ثم أكب على حقائق العلم اللازمة لدراسة الأدب من جغرافية وأحيائية وفلكية ونفسانية ، ثم وسع دائرة قراءته فيما عدا ذلك من المعارف والعلوم التى تضمها بطون الكتب وجدران المعامل ، ولم يخرج الى عرض الحياة نفسها يحياها بعمق ويبلو تجاربها بحساسية ويذوق حلوها ومرها بتأمل وتمييز ويراقب تجارب الناس وردود فعلهم مراقبة متفهمة متعاطفة ، لما استطاع أن يفهم الأدب فهما صحيحا ولا أن يتذوقه تذوقا كاملا ، ولظل عاجزا عن أن يكسب الآخرين من طلاب وقراء فهما للأدب أو تذوقا ، ولكان أقصى ما يبلغه في كتبه وأبحاثه أن يصير موسوعة يرجع اليها الدارسون اذا جهلوا أمرا وأرادوا أن يذكروا به وهذا قد يكون جماعا للعلم وقاموسا محيطا يدب على قدمين ، ولكن مستحيل أن يكون باحثا وقاموسا محيطا يدب على قدمين ، ولكن مستحيل أن يكون باحثا وعصيفا أو ناقدا ذواقة للأدب .

فالأدباء لم ينتجوا أدبهم ليقدموا لنا ميدانا للتحذلق والتعالم واظهار السعة المعجمية والاحاطة الموسوعية ، بل انتاجهم الأدبى قطع من مهجهم حية نابضة دامية منتفضة ، وهم يريدون ممن يطلع عليها أن يشارك قلبه قلوبهم فى النبض والاضطراب للحياة ، والا فما أحسن دراسة انتاجهم .

والأدباء لم يحيوا حياتهم بعمق ويبلوا تجاربها بعنف ليقدموا لنا نصوصا نظهر فى دراستها اتقاننا للنحو والصرف واللغة والبلاغة ووسائل التصوير والأداء ومهارة التحليل والتركيب ، بل يقدمون لنا فوق هذا كله فرصة لنحيا معهم حياة جديدة فنغنى بذلك حياتنا المحدودة ونوسع آفاقها ونضيف الى تجاربنا تجارب عشرات آخرين من البشر فكأننا لم نحى حياة واحدة بل حيوات كثيرات فى دائرة عمرنا المحدودة

وهذه أيضا حقيقة ما أكثر من يغفلونها من أساتذتنا وباحثينا ونقادنا . أعرف أستاذا جامعيا جليلا كان يتباهى بأنه قد تنسك للعلم واعتزل الحياة فى جدران مكتبه ليتفرغ لدراسة الأدب وتدريسه . وكان مغرما بأن يشبه نفسه بالراهب الذى تبتل فى صومعته عن مشاغل الحياة أفيستطيع هذا أن يفهم الأدب أو يفهمه طلبته وهو لا يدرى ما الحياة وما تجاربها التى يدور عليها الأدب ? (۱)

على أن هذا العمل فى تجريب الحياة ان كان لازما لفهم كل أدب، فهو أشد لزوما لفهم أدب قديم لأن عادات القدامى وعقلياتهم تختلف اختلافا كبيرا عما نعهده ونألفه فى حياتنا الحاضرة، قلا سبيل لنا الى

<sup>(</sup>۱) حين كنت طالبا بالجامعة المصرية لم يكن همى الا الانكباب على الكتب ألتهم منها أكبر عدد استطيعه وكنت لا أغدو ولا أروح الا وفى يدى كتاب مفتوح اقرأ فيه وكان عملي هذا ــ كما أفهم الآن حين أتذكره وأحلله ـ مدفوعا بدافع مزدوج من حب القراءة والتباهى بما أفعل حتى يقال عنى أنى قارى، نهم! الى أن بلغ هذا استاذى العظيم الذى أهديت هذا الكتاب اليه فأعلن انكاره وذمه ، وأخذ يتحيل الحيل لقطعى عن هذا السلوك ، ويرغمنى على المشاركة فى الحفلات والرحلات الطويلة محرما على أن اصطحب فيها كتابا واحدا ، فكنت ادهش لسلوكه هذا ، اد كنت انتظر من اساتذتى ان يشجعونى على الاطلاع لا ان يصرفونى عني الم

وحين اتممت تعليمى فى مصر ورحلت الى انجلترا أرسلت اليه خطابا أسأله عن المناهج التى ينصحنى بدراستها والكتب التى يوصينى بقراءتها فى تحضير رسالتى للدكتوراه · فجاءنى رده أن اترك المناهج والكتب والتحضير للدكتوراه سنة أو سنتين وأقبل على هذه الحيساة الجديدة الغريبة المسوقة التى أنت فيها فاحيها كاملة ! وهى نصيحة لم استطع تلبيتها مباشرة لحاجتى للحصول على الدكتوراه من أجل التثبيت والترقية فى الوظيفة ، لكنى تذكرتها بعد ذلك · ولست أجد نصيحة خيرا منها أهديها الى المقتصرين على الدراسات المكتبية

فهمها الا اذا تعمقنا دراسة الحياة ومراقبة النفس البشرية الى درجة توصلنا الى جذورها الأساسية الضاربة فى صميم النفس والتى لم تتغير على رغم تغير الظروف والأحوال فان لم نفعل هذا فلن نشعر نحو القدامى الا بالنفور والكراهية والادانة والذم ، لأننا لم نتعمق فى ذات أنفسنا وأنفس معاصرينا تعمقا كافيا لتبصيرنا بمواطن الشبه البعيدة بيننا وبينهم

وسيرى قارىء هذا الكتاب كيف ان الجاهليين على عظم الاختلاف بيننا وبينهم فى العقائد والمثل وفى العادات والقيم وفى السلوك والاستجابة كانوا بشرا أمثالنا ، نستطيع حين تتعمق انفعالاتهم وردود فعلهم على أحداث عيشتهم أن نرى فيهم اخواننا فى الانسانية الخالدة ، فنفرح لفرحهم وناسى لأساهم وتتقبل جرائمهم وأخطاءهم بالعطف والرثاء مهما تكن اداتنا الأخلاقية لهم قوية

والى هذه الغاية من الفهم العليم المتعاطف الذى يجمع بين المعرفة الصاحية غير المخدوعة وبين القدرة على التعاطف والمرحمة يجب أن يوجه كل باحث ما استطاع أن يحصله من معرفة وخبرة بالأدب والفن والعلم وتجارب الحياة

هذا ما أحببت أن أمهد به لهذا الكتاب . وتلك هي الوسائل والغايات التي أرى وجوبها على كل من يتصدى الدراسة تراثنا الأدبى أما طبيعة المنهج المفصل الذي اصطنعته في دراسة الشعر الجاهلي فلست أحتاج الى شرحها في هذا التمهيد . فإن الكتاب نفسه بفصوله المتعاقبة سيشرح هذه الطبيعة شرحا متدرجا عمليا في الفصل بعد الفصل ، انما احتاج منذ البدء الى أن أنذر قارئي بأن هذا المنهج سيقتضيه جهدا جادا في التعاون

الخيالى والمشاركة العاطفية ان أراد أن يحقق فى دراسة الشعر الجاهلى أكبر منفعة مستطاعة . لكن هذا الجهد نفسه سأفصل الحديث فى وصفه وأمهد للقارىء سبيل القيام به وأبذل جهدى فى مساعدته على تحقيقه . وفى كل هذا أطمع أن ألقى من تعاون القارىء ما يمكننا معا من بلوغ الغاية المرسومة

الفهم العليم المتعاطف هذا ما يجب أن نسعى الى تنميته فى قلوبنا وفى قلوب أبنائنا نحو تراث الأجداد وعلى هذا الفهم وحده نستطيع أن نبنى اعتزازا قوميا صحيحا غير زائف ، لا يصدر عن محض الاغترار الجاهل ولا يقوم على مجرد الدعاوى الجوفاء ، لأنه يقدر التراث حق قدره دون أن ينتقص منه أو يبالغ فيه ، فيستمد من ذخره القيم ويسعى فى تصحيح نقائصه ، وبذلك يضع الأساس المتين لقوميتنا الجديدة الصاعدة .

# الفقت للأول عناصر الموسيق الشعرية

نبدأ بحقيقة معروفة أن الشعر يتكون من كلمات ، أى من ألفاظ لغوية لها معان ، ينسجم بعضها مع بعض فى اصدار ايقاع مرتب بنوع ما من أنواع الترتيب المطرد فالنثر أيضا له ايقاع ، لكن ايقاع النثر لا يأتى بترتيب معين يطرد فى السطر بعد السطر . من هذا نرى أن كل ما يريد الشاعر أداءه الينا من مضمون فكره وعاطفته انما يؤديه الينا عن طريق الكلمات اللغوية ، بما لها من معان وبما لها من خصائص موسيقية

وقد قصر العروضيون اهتمامهم على الأنماط النهائية التى يتخذها الايقاع الشعرى ، وسموها بحورا ولكن الشعر لا يحقق موسيقيته بمحض الايقاع العام الذى يحدده البحر بل يحققها أيضا «أولا » بالايقاع الخاص لكل كلمة أى كل وحدة لغوية لا تفعيلة عروضية للبيت ، و «ثانيا » بالجرس الخاص لكل حرف من الحروف الهجائية المستعملة فى البيت ، و توالى هذه الحروف فى كل كلمة من الكلمات المستعملة ، ثم الجرس المؤتلف الذى تصدره الكلمات فى اجتماعها فى البيت كله ثم فى تتابعها فى البيت بعد البيت فى كل قصيدة أو قسم من قصيدة

والانسجام بين جانبي الايقاع والجرس هو الذي يصدر ما نسميه

بالنغم الشعرى ، وهو اجتماع الأصوات اللغوية تحت تنظيم الايقاع فى تموج يعلو ويهبط ، ويلين ويشتد ، متلائما مع تموج الفكرة والانفعال . ومن الواضح أن العروضيين أهملوا جانب النغم ، ونحن لا نريد أن نلومهم على هذا الاهمال ، فقد كان هذا الجانب خارجا عن حدود علمهم الذى وضعوه ( وان كان يكو ن جزءا أصيلا من علم العروض الانجليزى مثلا ) انما نريد أن تؤكد أننا فى استماعنا الى الشعر يجب أن ننصت لا الى الايقاع العام وحده الذى يظهر فى بحور العروض وصحة اتباع الناظم لها ، بل ننصت أيضا الى الايقاع الخاص الكل كلمة لغوية والى الجرس الذى تصدره الحروف والى انسجام الايقاع والجرس فى النغم الشعرى للبيت الكامل ثم للأبيات المتعاقبة .

موسيقى الشعر تتكون اذن من جانبين أساسيين متلازمين متكاملين ، الايقاع والنغم . ولكى نوضح ما نعنيه بالفرق بينهما نذكر بيتين يتحدان في الايقاع العام لاتحادهما في البحر ، لكنهما يختلفان اختلافا بينا في الايقاع الخاص للكلمات كما يختلفان اختلافا بينا في النغم

فبيت امرىء القيس الذى يصف نشاط حصانه وصهيله الجياش الحامى

على الذَّ بل جيّاش كأن اهتزامه إذا جاش فيه تحميه غَلْيُ مِرْجَلِ (١) يتفق في الايقاع العام لبحر الطويل مع بيت عمر بن أبي ربيعة في

وصف حصانه المتعب الذى يشكو الاجهاد

<sup>(</sup>۱) الذبل الذبول أى ضمور جسمه جياش يجيش في عدوه كما تجيش القدر في غليانها اهتزامه تردد صهيله في صدره وحميه غليه و المرجل القدر التي يغلي فيها الماء أو الطعام ويقول على الرغم من ذبول جسمه وضمور بطنه تغلي فيه حرارة نشاطه ويتكسر صهيله في صدره مثل غليان انقدر يصف نشاطه وحميته في عدوه على ذبول جسمه

نشكَّى السَّكَمَيْتُ الجرى لما جهدُتُه وبيِّن لويسطيع أن يتكلما (١)

ولكن من الاستماع الأول يتبين لنا الاختلاف الكبير في موسيقى البيتين . وهو اختلاف ينشأ من اختلاف الألفاظ اللغوية التي يستخدمها كل من الشاعرين ، والابقاع الخاص لكل منها ، والحروف المعينة التي يتكون منها كل لفظ ، وانتظام هذه الحروف بتواليها في المقطع بعد المقطع وهذا الانتظام والتوالي هو العامل الأكبر في اختلاف النغم ، فان البيتين يشتركان في ثلاثة عشر من الحروف الهجائية ، وينفرد بيت امرىء القيس بخمسة أحرف ، وينفرد بيت عمر بأربعة أحرف فجانب التشارك أكبر في الحقيقة من جانب التفرد ، لكن التنظيم المختلف للحروف هو الذي يصدر النغم الكبير الاختلاف .

فان وجد القارىء شيئا من الصعوبة فى تتبع كلامنا هذا فاننا نستميحه قدرا من الصبر ، لأننا سنشرح فيما بعد كل هذه المسائل شرحا مفصلا ، ثم يستطيع القارىء أن يعود الى البيتين بعد هذا الشرح ليحلل ايقاعهما ونغمهما على ضوء ما سنقدم من شرح مفصل لعناصر الايقاع والنغم والمهم أن القارىء لا شك يوافقنا منذ البدء على الاختلاف البين فى موسيقى البيتين مع اتحادهما فى الايقاع العام للبحر . والموجد الأول لهذا الاختلاف هو اختلاف المعنى الذى ينقله كل من الشاعرين والعاطفة التى يريد أن يحملها الى السامع فحصان المرىء القيس يصهل فى قوة وهو على أشد نشاطه وحميته . وحصان عمر يشكو فى ضراعة وأسى وهو منهوك القوى يطلب وقف الرحلة

<sup>(</sup>۲) الكميت الحصان ذو اللون الكميت ، وهو الذي اختلطت حمرته بسواد •

ومن هذا ترى ان الاختلاف يقوم على أسباب أساسية عضوية من طبيعة المعنى المحمول والعاطفة المؤداة .

ولا شك ان نقاد الشعر القدماء التفتوا بعض التفات الى اختلاف النغم بين الأشعار . لكنه كان فى معظمه التفاتا قاصرا لم يكادوا يزيدون فيه على الاشارة الى الفروق السطحية العامة بين النغم الضخم المتين الجهزل وبين النغم اللين الرقيق العذب وهم يصوغون ملاحظاتهم فى عبارات انشائية عامة غامضة صارت مجرد أكليشيهات مكررة ، دون أن ينظروا نظرا دقيقا قيما يصدر عنه هذا النغم النهائى من دقائق الحروف والحركات والمقاطع ونظام تواليها وترتيبها فيما بينها

فان أردنا نحن أن نكون أدق نظرا فلننظر أولا فى الحروف ، وهى العناصر الأولى التى تتكون منها الألفاظ ، لكى ندقق الاستماع الى اختلاف مخارجها من جهاز النطق ، واختلاف وقعها على حاسة السمع وهذا يرغم كل دارس جاد للادب على أن يبدأ بدراسة مجملة لعلم الأصوات اللغوية (فونيتيكا) (۱) ومنه يتعلم كيف يصدر بعض الحروف من أقصى اللمان أو من وسطه أو من طرفه ، على اختلاف بينها بحسب وضع اللمان من الحنك (سقف الفم) وبعضها يمر صوته من خلال الأنف ، وبعضها يمر صوته من الشفتين ، منفرجتين أو مستديرتين أو منطبقتين . وهى تختلف صوته من الشفتين ، منفرجتين أو مستديرتين أو منطبقتين . وهى تختلف

<sup>(</sup>۱) يجد القارى، العربى عرضا حسنا لأهم حقائق هـــــذا العلم واستقرائها فى اللغة العربية فى الكتب الثلاثة الآتية ، والأول منها بنوع خاص قد أفدنا منه فى مواضع متعددة من كتابنا هذا

ابراهيم أنيس الأصوات اللغوية ، الطبعة الثالثة ، القاهرة ١٩٦١٠ محمود السعران: علم اللغة \_ مقدمة للقارىء العربي، القاهرة ١٩٦٢. تمام حسان مناهج البحث في اللغة ، القاهرة ١٩٥٥٠ .

فى كمية الهواء التى تخرج مع كل منها ، ويختلف هذا الهواء أيضا فى نصيبه من قوة الانطلاق والصوت الانسانى يختلف فى النطق بين مقطع ومقطع فى الدرجة بين حدة وعمق ، وفى الشدة بين وضوح وخفوت وبهذا كله وغيره من العوامل تختلف الحروف فى قيمتها من الهمس والجهر ، والشدة والرخاوة والميوعة والاسترسال والتكرار ، والنفث والفحيح والصفير والأزيز والجشة والغرغرة النع وهذا كله له وقع مختلف على الأذن ، بل له لوكة مختلفة فى الفم

هذا عن الحروف فى افرادها ، ولكن انظر أيضا فى تنابعها وما له من تناسق النغم أو تنافره وفى الشعر الجيد نجد تلاؤما بين هـذه الصفات الحرفية وبين نصيب العاطفة من الحـدة والعمق ، والتوتر والارخاء ، والاندفاع والضبط ، الى غير ذلك من صفات العاطفة ونجد انسجاما بين نوع العاطفة و «طعمها » أو ما تتوهم لها من طعم ، من حلاوة أو مرارة ، من فرحة منطلقة أو حسرة مكبوتة أو غضبة هائجة أو صراخ معزق أو زهو عريض أو خذى ذليل

كل هذا لا تجد دراسة جادة له فيما كتبه البلاغيون والنقاد القدامى، وهو عظيم التعلق بوظيفتهم بل هو منها جزء ضرورى. لكنك تجد شيئا منه فيما كتبه فريق آخر من العلماء، هم اللغويون القدامى. فقد التفت هؤلاء الى مخارج الحروف وفرقوا بينها، ثم زادوا على ذلك فتأملوا فى اجتماع الحروف فى الكلمة والعلاقة بين انتظامها الخاص فى الكلمة وبين معنى الكلمة. ولكن ما كتبه اللغويون فى هذا الموضوع شديد النقص اذا نظرت اليه فى ضوء العلم « الفونيتى » الحديث، لأنهم لم يدركوا مخارج الحروف ادراكا علميا صحيحا وأخطأوا فى

تصنيفها وتسميتها وهم على كل حال يشكرون على ما بذلوا من جهد ، لكن البلاغيين والنقاد لم يستفيدوا كثيرا مما دونه علماء اللغة في هذا الموضوع ، بل تجد خير الملاحظات فيه من عمل اللغويين لا من عمل البلاغيين والنقاد ، وهو في حقيقته أدخل في وظيفة هؤلاء ومن أبرع علماء اللغة في هذا المجال أبو الفتح عثمان بن جنتي في خصائصه ، فقد عقد فصلا رائعا ( سنعود اليه فيما بعد ) نظر فيه في العلاقة بين جرس الحروف وانتظامها في اللفظ وبين المعاني التي يؤديها اللفظ أما البلاغيون والنقاد فلم يكد يزيد التفاتهم فى هذا المجال على قولهم ان مخارج الحروف ينبغي أن تكون « فصيحة » ، وجعلوا أحد شروط الفصاحة عدم تنافر الحروف ، وعلى اعجابهم بالأبيات التي رأوا تحقق الفصاحة فيها ٤ معبرين عن هذا الاعجاب بعبارات عامة مائعة تخلو من التحليل الدقيق ، وذمهم للأبيات التي رأوا خلوها من الفصاحة . وحتى في مقياسهم الذي وضعوه للفصاحة ، وهو عدم تنافر الحروف ، قد خانهم التنافر ويجعلانه أمرا لازما انظر مثلا الى بيت امرىء القيس يصف شعر محبوبته ، وهم يستشهدون به على قبح التنافر

غَدائرُ م مستشرِ رات إلى العُلا تَضِلُ العِقاصُ في مُثَنِّي ومُرْسَل (١)

لا شـك ان فى قوله « مستشزرات » تنافرا بين الحروف يجعل الكلمة ثقيلة فى النطق ولكن قليلا من التفكير يهدينا الى أن هـذا التنافر لازم لزوما فنيا مؤكدا ، لأنه ينطبق على الصورة التي يريد الشاعر

 <sup>(</sup>١) غدائره خصله مستشزرات مرتفعات تضل تغیب وتتیه بعضها فی بعض من کثافة شعرها • العقاص الخصل المجموعة أو الشعر المفتول تحت الخصل مثنی فتل بعضه فی بعض • مرسل: غیر مفتول •

أن يرسمها لهذه الخصلات الكثيرة الكثيفة الثقيلة التي تتزاحم على رأس محبوبته وترتفع الى أعلى ويغيب باقى الشعر الكثيف تحتها من مفتول ظل على انتظامه وغير مفتول انطلق هنا وهناك صورة غنية رائعة ، حاشدة زاخرة مزدحمة ، اذا أجدنا تصورها واستمعنا الى «مستشزرات» أدركنا كيف انها تقتضى هذا التنافر وبدأنا نستحليه وتتلذذ بتعثر لساننا فى النطق به هو حقا تنافر ولكن ما أقوى انسجامه مع الصورة المرسومة ويزداد هذا وضوحا اذا نظرنا فى البيت الذى يسبقه فى وصف هذا الشعر أيضا

## وفَرْع يَرَينُ المَثْن أسودَ فاحم أثيث كِفِنْوِ النخلة المُتَمَثُكِل (١)

فهذه الكلمة الأخيرة التى تبدو غريبة نافرة لمسامعنا والتى تثير سخرية متعلمينا لأنهم لا ينتبهون الى صدقها التصويرى ولزومها الحيوى ، لا نظن قارئنا يحتاج الآن الى أن ننبهه الى انسجامها بحروفها وترتيب مقاطعها مع الصورة الكثيفة المتداخلة التى يريد الشاعر أن يرسمها لهذا الشعر الغزير الغنى بالتجعدات المتدلى على ظهرها . فلا شك ان ما فى ايقاع هذه الكلمة من اضطراب وفى جرسها من ثقل يحكى كثافة الصورة المؤداة وتموجها استمع خاصة الى موضع الثاء الساكنة فى هذه الكلمة ، ثم استمع الى التقاطها انغم الثائين اللتين تقدمتا فى كلمة « أثمث » .

وليعد القارىء أيضا الى البيت التالى في معلقته ، ولينظر انسجام

<sup>(</sup>۱) فرع شعر تام المتن الظهر فاحم شدید السواد • أثیث کثیر قنو النخلة شمراخها الذی یحمل الثمر المتعثکل الذی قد دخل بعضه فی بعض لکثرته • أو المتدلی من ثقل الثمر علیه •

شطره الثانى بايقاعه الداخلى المضطرب وجرسه الغليظ مع الصدورة الطبيعية التى يريد تصويرها

فلما أجزْنا ساحة الحيّ وانتحى بنا بطنُ خَبْتِ ذي حقافٍ عَقَنْقَلِ

امرؤ القيس لم يستعمل هذه الألفاظ اذن لأنه شاعر جاهلى خشن جلف يحب الحوشى من الكلمات ويعجز عن تحقيق التناسق وعدم التنافر فى كل ما ينظم ، بل لأن صورته المقصودة وعاطفته الغالبة تقتضيها اقتضاء عضويا والسبيل الى اقناع متعلمينا بهذه الحقيقة حتى يكفوا عن سخريتهم ونفورهم ويبتدئوا فى تذوق هذه التعبيرات والطرب لها هى أن نذكرهم بأننا لا نزال نفعل مثل هذا بألفاظنا الدارجة اذا اقتضى المعنى المراد. تأمل مثلا فى لفظنا الدارج « مفشكل » والفعل «اتفشكل» وقربه من كلمة امرىء القيس « متعثكل » . واستدع الى ذاكرتك ألفاظا دارجة أخرى تمثل باضطراب ايقاعها وتنافر حروفها ما يراد من معنى .

اليك بيتا آخر لا شك فى تنافر حروفه وثقل نطقها ، هو بيت تأبط شرا :

قليلُ ادَّخَارِ الزادِ إلا تَعِلَّةً فقد نَشَزَ الشُّرسوفُ والتصقّ المِمَا

لا شك أن فى قوله « نشز الشرسوف » من التنافر والثقل ما يذكرنا بجملة « خشب السقف سبع خشبات » التى كان آباؤنا واخواننا يطلبون. الينا أن ننطق بها عشر مرات حتى يضحكوا على تعثر لساننا فيها بعد المرة الثالثة أو الرابعة لكن لم لجأ تأبط شرا الى هذا التنافر ? ألأنه بدوى متوحش عديم الفصاحة ? بل لأنه يصف نفسه — وهو من الشمراء الصعاليك — بالجوع وقلة الطعام حتى أصابه الهزال فهرزت رؤوس.

ضلوعه فى صدره شاخصة للعيان أفكان يستطيع أن يؤدى صورته هذه أداء حيا بغير هذا التنافر ?

وفى شعرنا القديم أمثلة كثيرة لهذا التنافر المقصود الذي يؤدي وظيفة عضوية في التصوير الشعرى بربطه بين المعنى واللفظ لكن علماء البلاغة كرهوه فى اشتراطهم عدم التنافر ليكون الكلام فصيحا غير مدركين أنه اذا كان معنى « الفصاحة » افصاح المتكلم لما يعنيه أي اظهاره له وابانته عنه ، فقد يقتضى هــذا الافصاح التنافر اذا كانت الصورة التي يريد نقلها متنافرة لكنهم قل أن ينظروا الى الصلة التي تربط بين الحالة العاطفية للمتكلم وبين أدائه لها ، فقل أن ينظروا الى الرابطة العضوية الحية بين اللفظ ومعناه ، فاذا نظروا الى اللفظ فصلوه في الغالب عن المعنى ، واذا نظروا في المعنى فصلوه في الغالب عن اللفظ ، وليس جدالهم الطويل حول تفضيل المعنى أو اللفظ الا شاهدا على فصلهم هذا بين وجهين لم يهتدوا الى الرابطة الحيوية التي توحّــــد يينهما . وحتى الذين فضلوا منهم المعنى على اللفظ - فأعجب بتفضيلهم هذا بعض نقادنا المحدثين ورأوه دليلا على تحرر هؤلاء وتقدمهم — قد وقعوا في نفس الخطأ اذ لا مسوغ لتفضيل أحدهما فلا قيمة للفظ مفصولاً عن معناه الذي يؤديه ، ولا وجود للمعنى في الأدب الا اذا عثر على اللفظ المناسب له والأديب الحق هو الذي يوفق بالهامه وبخبرته بين الخصائص المادية للفظ وبين الظلال الدقيقة لمعناه والنبرات الدقيقة العاطفته.

لكن تترك الآن الحروف الساكنة أو الصامنة ونأتى الى ما يسمى الحروف الصائنة أو حروف اللين ، وهي الحركات التي تلحقها من فتحة ، وكسرة وضمة وقد التفت القدماء الى أن الضمة أثقل الحركات ،

وان الفتحة أخفها ، وان الكسرة بين بين ولكنها ملاحظة يكتفون بتدوينها (ويخطئ اللغويون منهم فى معرفة السبب العضوى الصحيح لها) ثم قل ان يهتموا بتلمس تنائجها الدقيقة فى النغم الشعرى للأشعار التى يدرسون ولكن من واجبنا أن نوليها اتنباهنا فهى من أهم الوسائل التى يستعملها الشعراء القدامى لنقل فكرهم وانفعالهم انظر مثلا فى قول الأعثى يصف سمنة محبوبته وضخامة أوراكها وامتلاء ذراعيها بالشحم:

### هِرْ كُولَةٌ فُنْقُ دُرُمْ مَرَافِقُهُا (١)

هذا الشطر الذي يستعيذ متعلمونا من غلظته حين يستعونه ويضجون بالضحك الساخر من قائله ، لأنهم لا ينبهون الى أن الشاعر لا يأتى به لأنه هو غليظ جلف ( وقد كان الأعثى من أرق الشعراء وأحلاهم موسيقية ) ، بل لانه يتعمد تمعدا أن يأتى بألفاظ ضخمة ليصدر الصورة الضخمة التي يريد حملها الينا بل لا شك عندنا ان هذه الألفاظ ليست غليظة على مسامعنا الحديثة فحسب ، بل كان لها في افرادها واجتماعها وقع غليظ مقصود الغلظة على آذان سامعيها من القدماء ، وأن الأعثى حين نطق بهذا الشطر تعمد أن يغالى في تضخيمها ليحمل سامعيه على مزيد من الاعجاب والسرور وهي نظير ما نستعمله في لغتنا الدارجة حين نريد أن ننقل نفس المعنى أو معنى قريبا منه فنقول مبغلط ، مرهرط ، ملهلط ، مجليظ ، ملظلظ

<sup>(</sup>۱) هركولة ضخمة الوركين فنق جسيمة فتية حسنة منعمة • درم جمع أدرم والمرفق الأدرم الذي يكسوه الشحم ويغطيه فلا يكون. عظمه ناتئا

على ان الذي نريد أن تنبينه الآن هو أثر الضمات المتتابعة في اصدار هذه الغلظة ، الضمة على التاء الأخيرة في الكلمة الأولى ، والضمات الثلاث على الفاء والنون والقاف في الكلمة الثانية ، والضمتان على الدال والميم في الكلمة الثالثة فاذا نطقت الآن بهذا الشطر تبين لك ان هـذه الضمات الست ترغمك على أن تمط شفتيك الى الأمـام وتكورهما في تكويرات متعاقبة في هيئة تحكى الصورة الضخمة المتكورة التي يريد الأعشى أن يصورها . ( يعينك في هذا المجال أن تتذكر شفتي ممثلنا الفكاهي اسماعيل ياسين ، وكيف يمطهما ويكورهما ) ولكن لا تهمل الضمة السابعة والأخيرة التي تأتى على القاف في الكلمة الأخيرة فتلتقط الصدى وتردده ترديدا نهائيا وما أظننا نلفت نظر متعلمينا الى أن هذه الصورة الضخمة متعمدة ، ونرجح لهم أن الأعشى في انشاده المبيت قد تعمد أن يضاعف من تكوير هذه الضمات ، حتى يتحول نفورهم وازدراؤهم الى اعجاب كبير واستظراف قوى لهذا الشطر المطرب. حقا إن أذواقهم الحديثة لن تبرح نافرة من هذه السمنة الزائدة لجسم المرأة الموصوفة ، لكن علينا أن نحاول اقناعهم بواجبهم في محاولة التعاطف الفني مع الشاعر والنظر الى جمال المرأة ولو نظرا مؤقتا من وجهة نظره ، وأن واجبهم على أى حال أن يعجبوا بمقدرته الفنية على أداء صورته مهما يخالف ذوقهم ذوقه وبعد فان كنا الآن لا نعجب في المرأة بكل هذه السمنة البالغة ، فلا نزال نعجب بصفة « الاستدارة والتكوير » في أجزاء جسمها ، وحسناوات هوليوود يتباهين بمدى تحقق هذه الصفة في أجسامهن ، وقد وضعوا لها لظظا حديثا خاصـــا Curvatious معناه « كثير الأقواس أو التكورات » أفلم ينجح الأعشى بضماته السبع في أن يؤدى أداء شعريا ما تؤديه صورهن الفوتوغرافية ?

ونضرب على الثقل الذي يحقق نجاحا تصويريا لحركة الضمة مشلا آخر من بيت زهير بن أبي سلمي يصف الناقة التي تجر السانية (وهي أداة الري التي كانوا يسقون بها الأرض المزروعة ، وسندرس أبياته كاملة في فصل قادم)

وخلفَها سائق يحدو إذا خشيت منه اللحاق تمد الصَّلْبَ والعنقا

انظر فى هذه الجملة الأخيرة « تمد الصلب والعنقا » ، أولا بحروفها القوية من التاء والميم والدال المشددة والصاد والباء والقاف ، وثانيا بضماتها الخمس على الميم والدال والصاد والعين والنون ، وتأمل كيف تصور هذه الضمات حركة كنفى الناقة ورقبتها اذ تقفعها وتمدها الى الأمام فى محاولتها المذعورة أن تفر من السائق الذى يلاحقها من خلفها ويهددها بالضرب .

#### \* \* \*

حين يجتمع الحرف مع حركة يكونان مقطعا ، وسمى المقطع مقطعا الأنه أصغر الأجزاء التى يمكن أن تقسم اليها الكلمة ويمكن النطق بها مستقلة فلننظر الآن فى المقاطع بعد أن نظرنا فى الحروف والحركات على حدة . نجد ان الشعر العربى يستعمل نوعين من المقاطع ، مقطع قصير ومقطع طويل . فالقصير يتكون من حرف واحد تلحقه حركة قصيرة ، فتحة كانت أو كسرة أو ضمة ، مثل الحاء المفتوحة من كلمة «حركة» ، وكذلك الراء المفتوحة والكاف المفتوحة من نفس الكلمة والطويل اما مقفل يتكون من حرف تلحقه حركة قصيرة فحرف آخر ساكن ، مثل «قد » و «لم » ، واما مفتوح يتكون من حرف واحد تلحقه حركة طويلة أى ممدودة ، مثل «ما » و «فى » و «ذو » .

وقد سوى العروضيون بين هذين النوعين من المقطع الطويل ، وسموهما باسم واحد هو « السبب الخفيف » لأنهما يتساويان فى كمهما من التفعيلة العروضية لكن بينهما فى حقيقة الأمر اختلافا موسيقيا جسيما ، لا يظهر فى الايقاع العام للبحر العروضى ولكنه يظهر فى الايقاع الداخلى لوحدات الكلمات ، كما يظهر فى النغم فالنوع الثانى المنتهى بحركة ممدودة يسمح للناطق بترجيع النغم وتطريبه ، الأمر الذى لا يسمح به النوع الأول المنتهى بحرف ساكن . فى حين يسمح هذا النوع الأول بتأكيد الجرس الصوتى للحرف الساكن كما لا يسمح به النوع الأول بالنوع الأول بالنوع الأول بالنوع الأول بالمان كما لا يسمح به النوع الثانى .

والشاعر يكثر من أحدهما دون الآخر أو يراوح بينهما حسبما ينسجم مع المعنى الذى يحمله ومع درجة عاطفته ونوع نبرته . فالمتنبى فى بيته ولا تحسبن المجدد زقًا وقينة في المجدُ إلاالسيفُ والفَتَكة البِكْرُ

يكثر من مقاطع النوع الأول المقفلة ، ولا يستعمل من النوع الثانى المنتهى بحركة ممدودة الا مقطعا واحدا فى بيته كله ، وهو «لا» . والسبب هو أن المقاطع المنتهية بتأكيد الجرس الصوتى للحرف الساكن أكبر انسجاما مع فكرته وانفعاله اذ يدعو الى الفتك وتمزيق اللحم بضربات وطعنات حادة قاسية . فاذا جئنا الى البيت التالى له مباشرة

وتضريبُ أعناق الملوك وأن تُرَى المث المبواتُ السُّودُ والعَسْكُرُ المَجْرُ

وجدناه حتى قوله « والعسكر المجر » يكثر من المقاطع المفتوحة المنتهية بحركات ممدودة ، فيستعمل منها ستة ، لأنها أكبر تمثيلا لما يريد تصويره من حركات السيف الواسعة الكاسحة التى تمتد فيها الذراع الى أقصى اليمين وأقصى اليسار لتطيح بأعناق الملوك فى كل جهة ، ولأنها

أيضا أكبر تصويرا لارتفاع الغبار الأسود العظيم الذى تثيره سنابك المخيل فيتصاعد الى كبد السماء طبقة فوق طبقة تمثلها المدات المتتالية التى تزيد نبرتها فى العلو واحدة بعد الأخرى حتى اذا أتى الى قوله « والعسكر المجر » ترك المدات فجأة ولجأ الى المقاطع المقفلة ، لأنه يعود بنا فجأة من أعلى السماء الى الأرض الصلبة لنرى عليها هذا الجيش الجرار ونسمع دبيبه الثقيل

كذلك في بيته

أصخرة أنا ؟ مالى لا تحركني هذى المُدامُ ولا هذى الأغاريد

نجده فى أول البيت يستعمل مقطعين مقفلين منتهيين بحرف ساكن ليمثل صيحته الحادة الغاضبة بنفسه وفى باقى البيت يلجأ الى المقاطع المفتوحة المنتهية بحركة ممدودة ويكثر منها حتى تسمح لصوته بالتطريب اذ يصور شجنه ولوعته ويبلغ أقصى شكواه الحزينة الشجية فتجده قد استعمل ما لا يقل عن أحد عشر من هذه المقاطع . فاستمع الى تتابعها وكيف تسمح للصوت بالتموج مع العاطفة

ما -- لى -- لا -- نى -- هــا -- دا -- لا -- ها -- غا --رى -- دو

فى العربية نوع ثالث من المقاطع زائد الطول ، حتى ان بعض العلماء المعاصرين يسمونه طويلا ويسمون « متوسط الطول » ما سميناه نحن طويلا وهذا المقطع الزائد الطول يتكون من حرف فحركة ممدودة فحرف آخر ساكن ، مثل « مال » بتسكين اللام أو « عيد » أو «حوت » بتسكين كل من الدال والتاء . أو يتكون من حرف فحركة قصيرة فحرفين ساكنين ، مثل « قلب » بتسكين اللام والباء ، أو « شد » قصيرة فحرفين ساكنين ، مثل « قلب » بتسكين اللام والباء ، أو « شد »

بالدال المشددة الساكنة. وهذا النمط الثانى منه لا يرد فى الشعر العربى ، أما نمطه الأول المكون من حرف فحركة ممدودة فحرف ساكن فيرد فى القافية فقط ، وتسمى حينئذ مقيدة مردفة

من هذا نرى أن النظام الأساسى للايقاع فى الشعر العربى هو نظام كمى ، يقوم على قصر المقاطع وطولها . والمقطع الطويل يستغرق فى نطقه ضعف الوقت الذى يستغرقه المقطع القصير وانما تختلف البحور العروضية باختلاف نظامها فى ترتيب المقاطع القصيرة والمقاطع الطويلة فبحر المتقارب مثلا (فعولن فعولن فعولن فعولن فى كل شطر) تتكون وحدته العروضية من مقطع قصير يليه مقطعان طويلان ، وتتكرر هذه الوحدة بهذا النظام أربع مرات فى كل شطر فى حين أن بحر المتدارك (فاعلن فاعلن فاعلن فاعلن فاعلن فاعلن ف كل شطر) تتكون وحدته العروضية من مقطع طويل ، وتتكرر هذه الوحدة إنظامها مقطع طويل فمقطع قصير فمقطع طويل ، وتتكرر هذه الوحدة إنظامها هذا أربع مرات فى كل شطر .

الايقاع العروضي يقوم اذن على مجرد ترتيب الطول والقصر ، أى الكم ، وليس فيه نظام المقاطع المنبورة (أى التي يقع عليها ضغط) والمقاطع غير المنبورة. لكن علينا أن تتذكر جيدا أن كلامنا هذا ينطبق على الايقاع العام فقط ، ولنتذكر ما قلناه من أن موسيقي الشعر الكاملة لا تتكون من الايقاع العام أو العروضي وحده ، بل تنشأ أيضا من الايقاع الداخلي الخاص للكلمات كوحدات لغوية لها كيان مستقل ومن تفاعل الايقاع والجرس في اصدار النغم . فان كان أساس الايقاع العروضي لا محل فيه لاختلاف المقاطع في النبر والنغم ، فان هذا الاختلاف له أثره العظيم في الايقاع الخاص لكل جملة شعرية .

فالبيتان السابقان للمتنبى ، اللذان يصوران نظرته فى المجد ، لا شك ال البيت الأول منهما ، المكون من مقاطع مقفلة ، يحتاج الى قراءة سريعة حادة بأنهاس قصيرة متلاحقة كطعنات المدية ، فى حين يحتاج ثانيهما الى قراءة طويلة النفس تشبع المدات وتطيل فيها حتى تصور الضربات الواسعة الكاسحة للسيف ، وحتى تصور تصاعد الغبار وارتفاعه طبقات الى السماء والنتيجة هى أن البيت الثانى تستغرق قراءته الشعرية الصحيحة زمنا أطول مما يستغرقه البيت الأول ، وان كان كلاهما على نفس بحر الطويل ذى الكم العروضى الواحد كما ان اجادتنا لقراءة هذين البيتين ستسمح بالظهور لعناصر موسيقية من النبر والتنغيم مختلفة جدا عما للبيت الآخر كذلك ثالث أبيات المتنبى التى مصيقي مختلفة جدا عما للبيت الآخر كذلك ثالث أبيات المتنبى التى مقناها يحتاج بعد فاتحته السريعة الى قراءة طويلة مشبعة للمدات حتى مسمح للصوت بالتموج والتطريب مع العاطفة الحزينة الشاكية

وقد قصر العروضيون انتباههم — بطبيعة علمهم بحدوده التى حددوها له — على الايقاع العام الذى يقوم على الكم وحده ، أى على قصر المقاطع وطولها ولكن نرجو أن يكون فيما قدمنا — وستأتى في فصولنا القادمة أمئلة أخرى — ما يلفت نظر القارىء الى أن الاقتصار على النظر في الايقاع العروضي والاستماع اليه وحده يعمينا ويصمنا عن عناصر موسيقية عظيمة الغنى والتنوع في الشعر القديم الأصيل الشاعرية فاذا كانوا في قصرهم اهتمامهم على الايقاع النهائي للبحر قد أهملوا النظر في الايقاع الداخلي للكلمات ، فان هذا يجب ألا يصرفنا عما للايقاع الخاص لكل كلمة من كلمات البيت كوحدة لغوية مستقلة من أثر جسيم في اصدار الموسيقية الخاصة للبيت اذا قلنا مثلا

#### صالحات عابدات قانتات

فهذه كلمات ثلاث تأتلف فى شطر من بحر الرمل ، وتقطيعه العروضى هو « فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن » وتقطيع هذه الكلمات الداخلى كوحدات لغوية هو أيضا « فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن » ولكن من الواضح أن ناظما يكتفى بجمع كلمات تنسجم مع تقطيع التفاعيل لن ينتج شعرا بل موسيقى الشعر تنتج من تنويع الشاعر لأوزان الكلمات فيما بينها ثم من ائتلافها لتنتج فى النهاية الايقاع العروضى فاذا قلنا

### عاشق صب شج مستعير

فهذه كلمات أربع تنحد هي أيضا في اصدار الايقاع النهائي لشطر الرمل المحذوف « فاعلاتن فاعلن » ولكن ايقاعها الداخلي مختلف جدا ، فتقطيعها فيها بينها هو « فاعلن فعلن فعن مستفعلن » فاذا أردنا تقطيعها بالتقطيع العروضي فعلنا هكذا

عاشقن صب / بن شجن مس / تعبرن فاعلاتن / فاعلاتن / فاعلن.

وهكذا نرى ان التفعيلة العروضية الأولى تستغرق الكلمة الأولى ونصف الكلمة الثانية والتفعيلة الثانية تستغرق النصف الثاني للكلمة الثانية ثم الكلمة الثالثة ثم المقطع الأول من الكلمة الرابعة والتفعيلة الأخيرة تستغرق باقى الكلمة الرابعة.

والقارىء ذو الأذن الشعرية سيدرك توا أن الكلمات اللغوية تستطيع أن تجتمع فى أنماط لا عدد لها من التقطيع الداخلي لتصدر في النهاية

الايقاع العام أو العروضى للبحر فالايقاع العروضى لبحر الرمل يستقيم أيضا مع التقسيمات الآتية (بتسكين العين في كل فعلن أو فعل):

فاعلن مستفعلن مستفعلن . فاعلاتن فاعلن مستفعلن . فاعلن فعلن مفاعيلن فعو فعل فعلن فعل فعلن فاعلن . فعل مفعولن مفاعيلن مفا . فاعلن فاعل فعلن فاعلن

ولكننا لن نمضى فى تعداد التقسيمات الممكنة والا ملأنا صفحات. هذا مع بساطة الرمل واتحاد تفاعيله ، فاذا جئنا الى بحور أكثر تعقيدا واختلاف تفعيلة صارت التقسيمات الممكنة أكثر بكثير فاذا أدخلنا بعض حروف العطف أو أداة التعريف أو الضمائر أو تاء التأثيث لزيادة تنويع التقسيم وجدنا ان التقسيمات الممكنة لا نهائية العدد ، أضف الى ذلك كله ما يمكن دخوله من تغييرات فى الايقاع يسمح بها علم العروض وتسمى زحافات وعللا فى مختلف تفاعيل البيت وفى قافيته

علينا اذن ألا يغفلنا الايقاع العام للبحر عن الاستماع الدقيق الى الايقاع الخاص للكلمات ( مضافا اليه اختلاف النغم ) ولتتذكر أنه لا الشاعر في نظمه ولا القارىء في قراءته يقطع البيت بالتقطيع العروضي ، بل كلاهما يلتفت الى تتالى الكلمات اللغوية ويقبل كلا منها كوحدة مادية ومعنوية قائمة ويعطى كلا منها ما تقتضيه الفكرة والعاطفة من نبر وتنغيم ويدع الايقاع العام ينجم من ائتلاف هذه الوحدات اللغوية في النهاية هذا فيما عدا بعض المتفيهقين الذين يصرون على اللغوية في النهاية هذا فيما عدا بعض المتفيهقين الذين يصرون على

التقطيع العروضي في قراءتهم فينالون ما يستحقه ذوقهم الميت من السخرية والمقت .

فاذا بدأنا نلتفت الى تنويع الشاعر فى أبياته وشطوره لهذا الايقاع الداخلى للكلمات ، أدركنا كيف ينسجم هذا التنويع مع تقلب فكرته وعاطفته . سنرى مثلا أن هناك مواضع يكثر فيها الثناعر من الكلمات القصيرة السريعة التتابع ، ومواضع يأتى فيها بالكلمات الطويلة البطيئة التتابع استمع مثلا الى بيت عمر بن أبى ربيعة يصف اقباله على ظهر حصانه الى نسوة يترقبن مجيئه وقد شغفن بحبه

بينًا ينعتنني أبصرنكي دون قِيد الييل يعدو بي الأُغَرُ

شطره الأول يتكون من ثلاث كلمات ، فى حين يتكون شطره الثانى من ست كلمات وكلا الشطرين مساو تماما للآخر فى كم الايقاع العروضى ( فاعلاتن فاعلان فاعلن ) لكن لكل من الشطرين ايقاعا داخليا مختلفا جدا فلننظر الآن فى موافقة كل للصورة الشعرية التى يريد أن يؤديها فى كل من الشطرين

فالشطر الأول يصف تلبت النسوة واتنظارهن مجى، عمر . فالحركة فيه بطيئة حتى يشعر القارى، بطول المكوث وفترة الانتظار . فاذا جئنا الى الشطر الثانى اذا بعمر مقبل على ظهر حصانه الذى يعدو به . فانظر كيف لجأ الشاعر الى ست كلمات قصيرة سريعة التنابع ليمثل هذه الحركة السريعة التى أعقبت ذلك الانتظار تشعر وأنت تقرأ الكلمات الست وينتقل لسانك من كلمة الى كلمة بهذه السرعة وتتابع الحركة . وكل كلمة تتكون من مقطعين فقط ، ما عدا الخامسة التى تتكون من مقطعى الكلمة ثم تنتقل الى مقطعى الكلمة مقطع واحد ، وأنت تقرأ مقطعى الكلمة ثم تنتقل الى مقطعى الكلمة

التالية فتحس كأنك تنقدم خطوة سريعة الى الأمام مع عدو الحصان . وكل كلمة بمقطعيها تمثل ارتفاعة وانخفاضة فى أرجل الحصان فى عدوه كما تمثل ارتفاعة وانخفاضة فى اهتزاز الراكب على ظهره

دون - قيد الـ - ميل - يعدو - بي الـ - أغر .

وتذكر مرة أخرى ان السامع ينتبه أول ما ينتبه الى تقطيع الكلمات فى حد ذاتها وتنالى ضرباتها ، وهو يتقبل كل كلمة كوحدة لغوية مستقلة يجب أن يفهمها ، وهذا يرغمه على الانتباه الى وزنها الخاص ويصرفه عن النماس التقطيع العروضى وعمر قد قطع كلماته فى الشطر الثانى ، لا الى « فاعلاتن فاعلاتن فاعلن » ، بل الى

فعل - فعلن - فعل - فعلن - فع - فعو

بتحريك العين الأخيرة وتسكين سائر العينات وبتحريك جميع اللامات انصت اذن الى هذه الضربات السريعة المتلاحقة لكل كلمة قصيرة . وقارن هذا بتقطيعه لكلمات الشطر الأول : فاعلن - مستفعلن - مستفعلن . فاذا كنت تفضل أن تعبر عن هذا بطريقة « التنتنة » فقل ان عمر لم يقطع شطريه بالتقطيع العروضي

ولكن انظر أخيرا كيف انسجت هذه التقطيعات في النهاية مع ايقاع بحر الرمل ، وكيف يحمل ايقاع هذا البحر حركة العدو وينسجم معها

انسجاما مقنعا ، حتى لنكاد نرى عمر يقبل علينا يعدو على ظهر حصانه الأغر متبخترا ، لا بل نحن معه على ظهر الحصان نهتز مع اهتزازه قفزة بعد قفزة . وهكذا تقوم موسيقى الشعر على التفاعل بين الوحدة والتنويع ، وحدة البحر وتنويع كلماته ذات الأوزان الخاصة

والحقيقة الأساسية التي يقوم عليها هذا النوع من التنويع الايقاعي هي أن البيت أو الشطر اذا تكون من كلمات قليلة طويلة أوهمنا بالبطء، واذا تكون من كلمات كثيرة قصيرة أوهمنا بالاسراع ، مع أننا نستغرق نفس المدة الزمنية في النطق بكلا النوعين ( اذا لم يرغمنا اختلاف النغم على تنويع المدة ، كما أشرنا سابقا في أبيات المتنبي ، وكما سنرى في أمثلة أخرى قادمة ) . ونظير هذا أن تمشى ثلاثة أمتار بثلاث خطوات ، ثم تمشى نفس المسافة بست خطوات مستغرقا نفس مجموع الزمن . فسترى ان حركة قدميك في المشية الثانية أسرع من حركتهما في المشية الأولى . ترى هذا جليا حين تشهد طفلا صغيرا يمشى مع أبيه ، فهو لكى يصل الى معدل سرعة أبيه يضطر الى أن يسرع بنقل رجليه القصيرتين الضيقتى الخطو أو حرك قلمك الآن على هذه الصفحة من أقصى اليمين الى أقصى اليسار في ثلاث حركات ، ثم حركه قاطعا نفس المسافة في نفس مجموع الزمن بحركات ست . يتضح لك ما يفعله اللسان -أو بالأحرى ما يخيل الينا انه يغمله - حين ينتقل بين كلمات طويلة قليلة من ناحية وحين ينتقل بين كلمات قصيرة كثيرة من ناحية أخرى .

والقارى، ذو الخبرة بالنوتة الموسيقية ، ما كان يحتساج الى كل هذا الشرح ، فاليه اعتذارنا والخلاصة هي انه كلما قل عدد الكلمات التي نقرأها في البيت أو الشطر بدا لنا بطيء الحركة ، وكلما زاد عددها بدا لنا سريعها . وكذلك كلما استعمل الشاعر مقاطع قصيرة كان أكثر

حركة ، وكلما زاد من المقاطع الطويلة ( باللجوء الى أنواع الزحاف التى تسكن الحرف المتحرك ، فحول مقطعين قصيرين متتابعين الى مقطع واحد طويل يساويهما فى الزمن ) كان أبطأ والبحور العروضية نفسها تختلف فى ابهامها بالسرعة والبطء

فبحر الطويل ( فعولن مفاعيلن فعولن مفاعيلن ) يقع على الأذن وقعا بطيئًا متأنيا لأن كل شطر فيه يتكون من أربعة مقاطع قصيرة وعشرة طويلة (أو من خسبة قصيرة وتسعة طويلة في العروض المقبوضة) وبحر الكامل (متفاعلن متفاعلن متفاعلن ) يبدو لنا أكثر سرعة وعجلة لأنه يحتوى شطره على تسعة مقاطع قصيرة وستة طويلة . على أن المهم ليس مجرد عدد المقاطع القصيرة والطويلة ، بل نظام ترتيبها وتتابعها فبحر الخفيف ( فاعلاتن مستفع لن فاعلاتن ) يتساوى مع بحر الرجز ( مستفعلن مستفعلن مستفعلن ) في احتواء كل منهما على ثلاثة مقاطع قصيرة وتسعة طويلة - هذا بصرف النظر عما يدخلهما من الزحافات والعلل بطبيعة الحال - ومع ذلك يبدو لنا بحر الخفيف زائد البطء والأناة ويبدو لنا الرجز على درجة من الاسراع والعجلة . وهذا يجعل الخفيف يصلح لحمل عواطف رزينة هادئة لا يصلح لها الرجز وحتى حين يدخل الخبن (حذف الحرف الثاني الساكن) تفاعيل الخفيف فيصير أكثر عددا في المقاطع القصيرة وأقل عددا فى المقاطع الطويلة لا يزال يبدو لنا أبطأ من بحر الرجز وان لم يدخله زحاف والسبب في ذلك فيما يبدو لنا هو ان الرجز لاتحاد تفعيلته مسترسل الايقاع لا يحس قارئه بتوقف أما الخفيف فتدخل تفعيلة « مستفعلن » ( أو مستفع لن كما آثر العروضيون كتابتها لسبب يتعلق بدوائرهم العروضية ) بين تفعيلتي « فاعلاتن » فتسبب انقطاعا في تسلسل الايقاع واسترساله .

وهذا يقودنا الى ملاءمة البحور المختلفة للعواطف المختلفة ؛ وهو ما أنكره بعض النقاد ، مستشهدين بأن البحر الواحد نجده قد استعمل لمختلف العواطف من سرور وحزن ورضى وسخط واعجاب واحتقار وهم محقون في اعتراضهم هذا ، ولكن هذا ينبغي ألا يغفلنا عن حقيقة الأمر في هذا الموضوع وهي ان البحور المختلفة وان لم تختلف في « نوع » العواطف التي تصلح لها ، فهي تختلف في « درجة » العاطفة . فبحر الطويل بايقاعه البطىء الهادىء نسسبيا يلائم العاطفة المعتدلة الممتزجة بقدر من التفكير والتملي ، سواء أكانت حزنا هادئا لا صراخ فيه أم كانت سرورا هادئا لا صخب فيه وبحر الخفيف أيضا يلائم العاطفة المتزنة المضبوطة . في حين ينسجم بحر الكامل مع العاطفة القوية النشاط والحركة سواء أكانت فرحة قوية الاهتزاز أم كانت حزنا شديد الجلجلة فاذا زادت حدة العاطفة واهتزازها لاءمها بحر الوافر فاذا بلغت درجة الاضطراب العنيف والتراوح بين شد وارخاء وسرعة وابطاء انسجم معها بحر المنسرح انسجاما عجيبا ، مهما يكن نوعها من مرح أو غضب أو تهكم أو شماتة أو دهشة كبيرة . انظر كيف لاءم هذا البحر بشار بن برد في رائيته الخبيثة

#### قد لامني في خليلتي عمر

حين أراد التعبير عن معان جنسية مثيرة من الخلاعة والتبذل واغراء النتاة البريئة والتهكم على ما أصابها من الرعب حين أفاقت من نزوتها الطائشة والشماتة الحاقدة على أهلها وعلى الناس جميعا ثم انظر كيف لاءم نفس البحر نفس الشاعر فى أبياته النونية التى نظمها فى آخسر حيته بعد أن غضب عليه الخليفة المهدى واقصاه عنه وحرم عليه الغزل والله لسولا رضى الخليفة ما أعطيت ضيًا على في شَجَن والله لسولا رضى الخليفة ما أعطيت ضيًا على في شَجَن

فعبر عن معان وعواطف مختلفة تماما ، ولكنها هي أيضا شديدة الاضطراب عنيفة التقلقل ، من الحزن الصارخ والثورة الهائجة من ناحية ومحاولة الصبر والخضوع والتعزى بذكرى اللذات الماضية والنجاح السابق من ناحية أخرى . وقد أعطينا في كتاب سابق (١) تحليلا مفصلا لهاتين القصيدتين ووظيفة الوزن في أداء عواطفهما

وهذه ناحية التفت اليها بعض تفادنا المحدثين وكتبوا فيها ملاحظات جيدة وان كانت لا تزال تحتلج الى مزيد من الاستكشاف والتحقيق والمقارنة ، والى مزيد من التعليل الدقيق القائم على الظواهر الفونيتية والموسيقية (وهذه بدورها قائمة على حقائق علمية من ناحية ، وعلى ظواهر نفسية من ناحية أخرى) أضف الى هذا انهم يخطئون أحيانا في تعسفهم في الربط بين البحر وعاطفة معينة ، في حين أننا نعتقد كما شرحنا أن الصحيح هو الربط بين البحر و « درجة » العاطفة ولنلاحظ في هذا الصدد أن العواطف قد تتعدد أنواعها في القصيدة الواحدة ذات البحر الواحد ، بين حزن في النسيب ، وسرور في وصف مجالس اللذة ، وزهو في الفخر ، واعجاب في المديح ، واحتقار في الهجاء ، لكننا نلاحظ في العادة أن هذه العواطف وان اختلفت في أنواعها تتحد في درجتها في العادة أن هذه العواطف وان اختلفت في أنواعها تتحد في درجتها في القصيدة الواحدة ، كما سنرى الأمثلة في فصول قادمة لكن نتقل الآن الى عنصر جديد من عناصر الموسيقي الشعرية ، وهو القافية

وهذا عنصر أتقنه العروضيون درسا فى حديثهم المفصل عن أنواع القافية وحروفها وحركاتها وما سموه عيوبها ، كما أتقنوا دراسة الايقاع

<sup>(</sup>١) شخصية بشار ، القامرة ١٩٥١

العام للبحور العروضية . الا أن الذي لم يهتموا به هنا أيضا — لخروجه عن موضوع بحثهم — هو مطابقة هذه الأنواع والحروف والحركات لفكر الشاعر وعاطفته ، كما انهم لم ينتبهوا البتة الي أن ما سموه عيوب القافية ربما يكون تنويعا مقصودا من الشاعر لايقاعه ونغمه لا مجرد عجز عن الاتيان بقافية سليمة من العيوب

وعلاقة القافية بحالة الشاعر موضوع بدأ بعض نقادنا المحدثين ينتبهون اليه ، وان كان لا يزال فى حاجة شديدة الى مزيد من التأمل والاستقراء . فالقارىء المطلع على الشعر القديم يلاحظ مثلا كثرة ورود حرف العين رويا لقصائد الرثاء ، الأمر الذى يلفتنا الى ما فى جرس العين من مرارة وتعبير عن الوجع والجزع والفزع والهلع ( وهذه كلها تنتهى بالعين ! ) على نحو ما سنشرح فى فصل قادم . كما يلاحظ ورود حرف السين رويا لقصائد كثيرة عاطفتها الأساسية الأسف والأسى والحسرة . ونضرب مثلا آخر على أهمية المجرى ( وهو حركة الروى المطلق ) ، فنذكر ان جريرا حين أراد أن ينقض لامية الفرزدق

إنّ الذى سَمْكُ السّماء بنى لنا يبتاً دعائمُهُ أعـــــرُ وأطولُ لم يرتح الى الضمة مجرى لروى نقيضته ، وآثر العدول عنها الى الكسرة:

لمن الديار كأنها لم تُحُللِ بين الكناس وبين طلح الأعزل وهذا من خير الشواهد على رقة جرير بالمقارنة الى غلظة الفرزدق . لسنا نعنى ان جريرا لم يستعمل الضمة مجرى للروى قط ، بل كل ما نعنيه هو انه فى هذه المناسبة لم يستطع أن يجارى الفرزدق فى ضخامته ، مع علمه بأن النقيضة يلزمها اتباع القصيدة الأصلية اتباعا

كاملا فى الوزن والقافية معا بجميع أحكامهما يؤيد ملحوظتنا هذه أن نعرف أن الفتحة أكثر الحركات شيوعا فى اللغة العربية ، وأن الكسرة ثانيتها شيوعا ، وأن الضمة أقلها (۱) . وأن نعرف أن القبائل البدوية كانت تميل الى الضم ، فى حين أن القبائل المتحضرة كانت تميل الى الكسر (۱).

<sup>(</sup>١) ابراهيم أنيس المرجع المذكور ص ٥٥

<sup>(</sup>٢) ابراهيم أنيس اللهجات العربية ، ص ١٢٤

## الفصر اللثاني من الوسائل البلاغية الحرف المتردد الحكاية الصوتية

من حديثنا الماضى عن موسيقى المقاطع والكلمات يلاحظ القارىء النسبة الموسيقية للكلمة لا تقتصر عليها هى مفردة ، بل تمتد الى موضعها من الجملة الشعرية وما بين الكلمات المتعاقبة من تنسيق وتجاوب فى النغم ، أو تنافر مقصود فيه وقد التقت العلماء القدامى الى أنواع من التجاوب كالجناس والتشريع والتفويف والتسميط ، درسوها فى علم البديع ، وعدوها مجرد مصنات للكلام ولكن هناك وسائل لم ينتبهوا اليها ، ولها وظيفتها العضوية فى أداء المضمون لا مجرد تحسين الكلام . منها ترديد الحرف الواحد فى كلمتين أو كلمات متتابعة أو متقاربة . ونظرا لأهمية هذه الوسيلة وكثرة ورودها فى الشعر القديم واهمال العلماء لها اهمالا تاما ، نخصها بقدر من عنايتنا فى هذا القصل ، وسنعدد الأمثلة عليها فى فصول قادمة

فهم قد التفتوا الى الجناس تامه وناقصه ، والتفتوا الى تكرار المحرف حين يختم الكلمات التى ترد فى آخر الجمل المتتابعة ( وهو السجع ) ، لكنهم لم ينتبهوا الى أن الكلمات قد تشترك فى حرف واحد فى أوائلها أو أوساطها ، وأن هذا الاشتراك قد تكون له قيمته التنفيمية الجليلة التى تزيد من ربط الأداء بالمضمون الشعرى وهذا الترديد للحرف م - ٥ الشعر الجاهل

الواحد موجود فى شعرنا القديم بما يكاد لا يقل عن كثرته فى الشعر الانجليزى ، حيث انتبه له العلماء ووضعوا له اصطلاحا خاصا (١)

استمع مثلا لبيت المتنبي

ومن عرف الأيام معرفتى بها وبالناس روّى رمحه غير راحم فحرف الراء الذى يتكرر فى نطقه قرع طرف اللسان لحافة الحنك (وهى الظاهرة الصوتية التى سماها اللغويون القدامى « التكرار » (٢) قد جاء فى قوله « روى رمحه غير راحم » ثلاث مرات فى أوائل الكلمات الأولى والثانية والرابعة ، ومرة رابعة فى آخر الكلمة الثالثة أتحسبه جاء هكذا بغير ارتباط بالعاطفة العنيفة التى يحملها البيت من الحقد والانتقام والقسوة والتشفى ? بل انك اذا أجهدت الانصات اليه فى مواضعه التى تردد فيها وجدته قوى الانطباق على وخزة الرمح الذى يريد الشاعر أن يغرسه بقسوة فى جسم عدوه ، حتى ليخيل الينا ان هذا الرمح يزداد ايغالا فى الجرح مع كل راء وكأن الشاعر مع كل راء من اللحم الدامى زيادة فى النكاية والتلذذ بايلام البشر الذين يكرههم ومن هذا يتضح لك

Alliteration (1)

<sup>(</sup>۲) في النطق بحرف الرا، يرتفع طرف اللسان ليقرع حافة الحنك فوق الأسنان الأمامية العليا لكنه لايقرعها قرعة واحدة بل يقرعها قرعات متكررة يصدر من تكررها صوت الراء ، فسمى لذلك حرفا متكررا ويتضع هذا التكرار بأوضيح صوره في ندائنا المعروف للخروف اررر وتسمى هذه الخاصية في الانجليزية لتال أر التعلق الراء الانجليزية تخلو من هذه الخاصية الذيميل الانجليز الى تخفيف النطق بالراء أو اهمالها تماما ، فينطقون كلمة و مذر ، ومعناها أم حكذا و مذه ، اما الذين يعطون الراء هذه الخاصية فهم الاسكتلنديون، فينطقون الكلمة و مذرر ، كما تنطق في العربية ،

انك فى النطق بهذه الجملة الشعرية يجب أن تعطى حرف الراء خقة الكامل فى علم الأصوات العربية من تكرار قرع اللسان لحافة الحنك ، وأن تفعل ذلك فى كل راء من الراءات الأربع بتلذذ قاس وتشف كبير الحقد.

واستمع الى مثال آخر هو الشين التى ترد ست مرات فى بيت الاعشى:

وقد غدوت إلى الحانوت بتبعنى شاو مِشَلٌ شَكُولٌ شُلْشُلُ شَوِلُ (1)

هــذا البيت الذي أدهش النقاد القدامي والمعاصرين معا وأثار استنكارهم. فقيل ان هذه شأشأة تنافى الفصاحة ، وعبث لا يليق بالشاعر وقيل ان ألفاظ شطره الثاني كلها بمعنى واحد فكان أحدها يغني عن سائرها ، بل قيل انه من وضع الرواة العابثين ، كأن الشاعر لابد أن يكون جادا في جميع أحواله ، ولا يحق له أحيانا أن يعبث ويلهو!

فالأعثى في بيته هذا يصف الغلام الذي يتبعه الى بيت الخمار حاملا له ما يحتاج اليه من لحم للشواء و « مزة » وفاكهة وغير ذلك ويريد أن يصور نشاط غلامه هذا ومرحه وخفة حركته وانطلاقه متراقصا وهو يعشى خلفه الى مجلس اللهو واللذة والشاعر نفسه في روح عالية من المرح والنشوة والاقبال على متع الحياة ومسراتها والانصراف عن أحزانها ومنغصاتها ، يريد أن يرى الجانب المضىء منها ويتجاهل الجانب المظلم . وهو يريد أن يصور هذه المشية المنطلقة المتبخترة المتثنية التى

<sup>(</sup>۱) الحانوت بيت الخمار شاو يشوى اللحم مشل وشلول: خفيف • شلشل كثير الحركة شول يحمل الأشياء ، يقال شلت به واشلته أو هو من قولهم فلان يشول في حاجته أى يعنى بها وينحرك فيها

لا يهمها شيء مثل تمايل « أولاد البلد » عندنا ، حين يصقلون « لاساتهم » ويهزون عصاهم ويمضون متبخترين « متعايقين » في جلابيبهم النظيفة المكوية ويصيحون « احنا الجدعان ! » ( تذكر مشية شكوكو المتمايلة في تقليدهم )

والأعشى يريد أيضا أن يحكى ترنح السكارى حين تأخذهم النشوة ، يمثلها بهذه الكلمات الخمس فى تتابع ايقاعها فى الشطر الثانى ، وعليك كلما قرأت كلمة منها أن تميل ميلة الى الأمام أو الخلف أو اليمين أو اليسار ثم يريد أخيرا أن يحكى حديثهم المتلعثم الذى تختلط فيه مخارج الحروف ، اذ يجعل الثمل لسانهم ثقيل الحركة كثير التعثر ولذلك يكثر الأعثى من حرف الثمين خاصة ، لأن السمة البارزة حديث السكارى أنهم يحولون جميع سيناتهم وكذلك الحروف ذات المخارج المقاربة لمخرج السين الى شين والى هذا الحرف نلجاً حين نريد أن نمثل حديث السكارى ( والله يا شى حشن أنا مبشوط منك خالص ! ) واليه أيضا يلجاً الانجليز لنفس الغرض

هذا هو البيت الذي عاب عليه البلاغيون والنقاد شأشأته أو شلشلته وعدم فصاحته ، غير ملتفتين الى انه يتعمد تصوير حديث السكارى المتخبط المتعثر المتلعثم المختلط ولكنك لن تقدر هذا البيت الرائع تقديرا كاملا الا اذا وضعته في موضعه بين ما يسبقه ويليه من أبيات عالية الطرب عظيمة الرشاقة والنشوة والاقبال على مباهج الحياة والهرب من همومها وأحزانها ، وهو ما سنحاوله في فصلنا الأخير حين ندرس معلقة الأعشى دراسة مفصلة كما سترى في فصولنا القادمة أمثلة أخرى كثيرة على ترديد الحرف الواحد وما له من قيمة تنغيمية ذات

وظيفة عضوية فى أداء الفكرة والعاطفة وقد وجدنا الدكتور عبد الله الطيب المجذوب فى كتابه القيم « المرشد الى فهم أشعار العرب وصناعتها » يعطى عددا من الأمثلة الجيدة على هذه الوسيلة الشعرية التصويرية . ونرجو أن يزداد نقادنا التفاتا اليها فى دراستهم للشعر قديمه وحديثه

لعل القارىء لملاحظاتنا هذه قد لاحظ اننا فى كل ما أعطينا من أمثلة فربط فى حديثنا عن موسيقى الشعر بين الجانب الصوتى والجانب المعنوى . ذلك ان الموسيقى الكاملة للشعر لا تصدر عن مجرد الصوت بقيمته الصوتية المجردة ، بل تنشأ عن براعة الشاعر المجيد فى التوحيد بين خصائص اللفظ الصوتية وبين ظلال معانيه ونبرات عاطفته . فلندرك اذن أن تحليلنا لأصوات الشعر ينبغى ألا يكون أبدا تحليلا آليا باردا ، يل يجب أن يراعى دائما الفكرة التى يحملها الشاعر والعاطفة التى يريد أداءها ، وهذه حقيقة سنزداد بها بصرا كلما مضينا فى فصول هذا الكتاب ، ولكننا فذكر من الآن أن من أهم الوسائل التى يستعملها المعراؤنا القدامى فى الابانة عن فكرهم واشعالهم حكاية ألفاظهم بجرسها الصوتى للصوت الطبيعى أو العمل أو الحركة أو الاشعال الذى ينقلونه .

وقد التفت اللغويون القدامى الى حكاية كثير من ألفاظ اللغة بجرسها للصوت الطبيعى الذى وضعت له ، كدوى الربح ، وحفيف الأشجار ، وخرير الماء ، ونعيق الغراب ، وصهيل الفرس ، وصرير المجندب ، وصرصرة البازى ؛ وكثير من الأصوات التى يصدرها الانسان فى مختلف الأفعال والحركات حتى ذهب بعضهم الى أن أصل اللغات كلها انها هو من الأصوات المسموعات كذلك اتبه اللغويون الى ملاءمة بعض المصادر بأوزانها للمعنى المراد ، مثل مصدر « فعلان »

بتحريك الفاء والعين ، الذي يعبر عن الاضطراب والحركة ، كالجولان والفيضان واللمعان .

الا أن البلاغيين والنقاد لم يستفيدوا مما نبه اليه علماء اللغة ، ولو التفتوا اليه لأدركوا أن هذه من أهم الوسائل البلاغية التي يستعملها الشعراء القدامي ، ولاستكشفوا شيئا آخر أهم مما التفت اليه اللغويون ( واللغويون لم يعنوا به لأنه خارج عن حدود بحثهم في اللفظ المفرد وداخل فيما ينبغي أن يكون من اختصاص البلاغيين والنقاد ) وهو أن الشعراء في تصوير معانيهم وأداء أفعالهم وحركاتهم لا يكتفون باللفظ الواحد الذي سبقت اللغة الى وضعه ، بل يوقعون وينغمون كلمات متعددة في جمل أو أبيات كاملة ومتعاقبة حتى تطابق بايقاعها وتنفيمها فكرهم وانفعالهم

وهذه وسيلة التفت اليها دارسو الشعر الغربى ووضعوا لها اصطلاحا خاصا فسموها « أونوماتوپيه مصحصه » . ولكننا نزعم ان استعمال شعرائنا القدامى لهذه الوسيلة لا يقل ان لم يزد عن استعمال الشعراء الانجليز لها . وليس فى هذا غرابة ، فاللغة العربية أشد اتصالا بأصولها البدائية — التى تقوم على قدر كبير من حكاية الأصوات الطبيعية — من اللغة الانجليزية التى دخلها قدر أكبر من التطبوير والتجريد والشعراء العرب القدامى أقرب صلة بالطبيعة البدائية العارية من معظم شعراء الانجليزية انما الغريب العجيب أن تظل هذه الوسيلة مجهولة أو شبه مجهولة من نقدنا قديمه وحديثه ، على أهميتها البالغة واعتماد الشعر الجاهلى خاصة عليها اعتمادا عظيما ، حتى اتنا لنزعم انها كومتيلة بيانية آكبر أهمية من كل ما درسه البلاغيون من وسائل التشبيه والاستعارة والكناية

وقد رأى القارىء ولا شك فى ثنايا أمثلتنا الشعرية الماضية لمحات من هذه الوسيلة في حكاية اللفظ بجرسه للمعنى . لكنه سيزداد بصرا بها حين يدرس تحليلنا المفصل للقصائد الجاهلية في فصولنا القادمة ، على اننا نخشي أن يكون كثير من القراء قد أنكروا علينا كثيرا مما ادعينا في حديثنا الماضي عن أثر الحروف والحركات والمقاطع والكلمات ، ولم يستطيعوا أن يروا فيها ما ادعينا من دقائق مطابقتها للمعنى. ونحن نخشى الآن أن ينتقل هؤلاء الى اتهامنا بأننا وجدنا وسيلة الحكاية الصوتية في الشعر الانجليزي ، فأحببنا أن تتصيد لها نظيرا في لغتا وشعرنا لذلك نريد الآن أن نفنعهم بأصالة هذه الوسيلة في قديم لغتنا وشعرنا ، بأن نسوق اليهم عددا من الشواهد التي قيدها أحد كبار اللغويين العسرب القدماء فانه أن كان البلاغيون والنقاد لم يهتموا بالحكاية الصوالية ، فان اللغويين كما قلنا سابقاً قد انتبهوا لها وأدركوا أهميتها في اللغة ، وان كانت ملاحظاتهم كما شرحنا سابقا مقصورة بحدود علمهم على الكلمات المفردة كما وضعتها اللغة ، لا تتعداها الى أثر انتظامها في فقرات وجمل كاملة

فلننقل اذن عددا من الشواهد التي قيدها ابن جنى فى كتابه « الخصائص » فى باب كبير القيمة والمتعة سماه « فى امساس الألفاظ أشباء المعانى » والقارىء الذي ينعم النظر فيما يقيده ابن جنى من شواهد وما يقدمه من تحليل ، ثم يعود الى ما قدمنا وحللنا من أمثلة شعرية ، ربما لا يتهمنا بالتجوز والاندفاع واطلاق العنان للخيال الجامع على غير أساس متين فى لغتنا وتراثنا الأدبى ، وربما يصير أكبر استعدادا لمتابعتنا فى أمثلة أخرى أكثر دقة وتفصيلا فى فصول قادمة

بدأ ابن جنى بنقل قول الخليل في وضعهم لفظ « صر ً » لصوت

الجندب، ولفظ « صرصر » لصوت البازى ، كأنهم توهموا فى صوت الجندب استطالة ومدا فقالوا صر ، وتوهموا فى صوت البازى تقطيعا فقالوا صرصر . ثم روى قول سيبويه فى المصادر التي جاعت على وزن فعلان لتدل بحركتها على الاضطراب والحركة ثم أتبع ابن جنى هذا بعدد من استكشافاته الشخصية فى المصادر وكيف تلائم بصيفها الأفعال التى وضعت لها . ثم قال :

« فأما مقابلة الألفاظ بما يشاكل أصواتها من الأحداث فباب عظيم واسع ، ونهج متلب (۱) عند عارفيه مأموم . وذلك أأنهم كثيرا ما يجعلون أصوات الحروف على سمت الأحداث المعبر عنها فيعدلونها بها ويحتذونها عليها وذلك أكثر مما نقدره ، وأضعاف ما نستشعره من ذلك قولهم خضم ، وقضم . فالخضم لأكل الرطب كالبطيخ والقثاء وما كان نحوهما من المأكول الرطب ، والقضم للصلب اليابس ، نحو قضمت الدابة شعيرها ... فاختاروا الخاء لرخاوتها للرطب ، والقاف لصلابتها لليابس ، حذوا لمسموع الأصوات على محسوس الأحداث ومن ذلك قولهم النضح للماء ونحوه ، والنضخ أقوى من النضح ، قال الله سسبطانه « فيهما عينان نضاختان » . فجعلوا الحاء لرقتها للماء الضعيف ، والخاء لفلظها لما هو أقوى منه . ومن ذلك القد طولا ، والقط عرضا وذلك ان الطاء أخفض للصوت وأسرع قطعا له من الدال ، فجعلوا الطاء المناطلة لما طال من الأثر ، وهو قطعه طولا

« أفلا ترى الى تشبيههم الحروف بالأفعال وتنزيلهم اياها عــلى

<sup>(</sup>١) مستقيم من قولهم اتلأب الطريق استقام وامتد

احتذائها ومن ذلك قولهم الوسيلة ، والوصيلة والصاد كما ترى أقوى صوتا من السين ، لما فيها من الاستطلاء ، والوصيلة أقوى معنى من الوسيلة ، وذلك ان التوسل ليست له عصمة الوصل والصلة ، بل الصلة أصلها من اتصال الثيء بالثيء ، ومماسته له وكونه في أكثر الأحوال بعضا له ، كاتصال الأعضاء بالانسان وهي أبعاضه ، ونحو ذلك . والتوسل معنى يضعف ويصغر أن يكون المتوسل جزءا أو كالجزء من المتوسل اليه ، وهذا واضح ، فجعلوا الصاد لقوتها للمعنى الأقوى ، والسين لضعفها للمعنى الأضعف »

ثم يضرب ابن جنى على هذا الفرق بين الصاد والسين أمشلة أخرى ، مثل صعد وسعد ، وسد وصد ، والقسم والقصم ثم يأتى بملحوظة أبرع وأدق بعد أن ساق الأمثلة الماضية السهلة ، فيقول :

« ومن ذلك تركيب « ق ط ر » و « ق د ر » و « ق ت ر » . فالتاء خافية متسفلة ، والطاء سامية متصعدة ، فاستعملتا لتعاديهما فى الطرفين ، كقولهم قتر الشيء وقطره والدال بينهما ، ليس لها صعود الطاء ولا نزول التاء ، فكانت واسطة بينهما ؛ فعبر بها عن معظم الأمر ومقابلته ؛ فقيل قدر الشيء لجماعه ومحرنجمه (۱) »

ثم يتقدم ابن جنى الى قرائه برجاء آلا يسرعوا الى انكار دعاواه هذه قبل أن ينمموا فيها النظر ( وهو رجاء نحب نحن أيضا أن تنقدم به الى قراء كتابنا هذا!) فيقول:

« فهذا ونحوه أمر اذا أنت أتيته من بابه ، وأصلحت فكرك لتناوله وتأمله ، أعطاك مقادته ، وأركبك ذروته ، وجلا عليك بهجته ومحاسنه .

<sup>(</sup>١) احرنجم القوم أو الابل اجتمع بعضها على بعض

وان أنت تناكرته ، وقلت هذا أمر منتشر ، ومذهب صعب موعر ، حرمت نفسك لذته ، وسددت عليها باب الحظوة به »

ثم يبلغ ابن جنى أقصى براعته ودقته فى الملاحظات الآتية ، وهو نفسه يدرك أن بعض قرائه لن يستطيعوا أن يتابعوه فيها فهو يقول

« نعم ومن وراء هذا ما اللطف فيه أظهر ، والحكمة أعلى وأنصع ، وذلك أنهم قد يضيفون الى اختيار الحروف وتشبيه أصواتها بالأحداث المعبر عنها بها ، ترتبها ، وتقديم ما يضاهى أول الحدث ، وتأخير ما يضاهى آخره ، وتوسط ما يضاهى أوسطه ، سوقا للحروف على سمت المعنى المقصود ، والغرض المطلوب . ومن ذلك قولهم « بحث » . فالباء لفلظها تشبه بصوتها خفقة الكف على الأرض ، والحاء فيها تشبه مخالب الأسد وبرائن الذئب ونحوهما اذا غارت فى الأرض ، والثاء للنفث والنبث للتراب . وهذا أمر تراه محسوسا محصلا ، فأى شبهة تبقى بعده ، أم أى شك يعرض على مثله ؟ »

وابن جنى يريد بهذا أن يقول ان البحث عن شىء مختف فى الأرض يبدأ بضرب الكف على سطح الأرض ، وهذا يمثله صوت حرف الباء ، ثم يليه اختفاء الكف فى الأرض ، وهذا يمثله صوت حرف العاء ، ثم يليه نبث التراب ونفثه ، وهذا يمثله صوت حرف الثاء فترتيب الحروف فى مادة « بحث » يحكى ترتيب هذه الأفعال الطبيعية . ولكن سؤاله الذى ختم به هذه الملاحظة يدل فى حقيقته على أنه يشعر بأن القارىء ستظل به شبهة وشك فى ادعائه هذا ، لأنه غير متعود على مثل هذا النظر الدقيق والتحليل المصل . وقارئنا الذى يعود الى ما قدمنا من أمثلة ، ويتتبع ما سنسوقه من أمثلة أكبر دقة ، سيشعر فيما نرجح

بنظير الشبهة والشك الذي توقعه ابن جنى من قارئه . على أن طريقتنا في التحليل لا تختلف أساسا عن طريقته ، سوى أنه قصر تحليله على ترتيب الحروف في الكلمة الواحدة ، ونظرنا نحن في ترتيب الكلمات في الجملة الكاملة والجمل المتتابعة . لكن دعنا ننظر في أمثلة أخرى مما يقدمه ابن جنى على هذه الملاحظة الدقيقة

« ومن ذلك قولهم شد الحبل و نحوه . فالشين بما فيها من النفشى (۱) تشبه بالصوت أول انجذاب الحبل قبل استحكام العقد ، ثم يليه احكام الشد والجذب ، وتأريب (۲) العقد ، فيعبر عنه بالدال التي هي أقوى من الشين لا سيما وهي مدغمة (۳) ، فهو أقوى لصنعتها وأدل على المعنى الذي أريد بها ويقال شد وهو يشد فأما الشدة في الأمر فانها مستعارة من شد الحبل و فحوه ، لضرب من الاتباع والمبالغة على حد ما يقال فيما يشبه بغيره لتقوية المراد به

« ومن ذلك أيضا جر الشيء يجره . قدموا الجيم لأنها حرف شديد ، وأول الجر مشقة على الجار والمجرور جميعا ، ثم عقبوا ذلك بالراء ، وهو حرف مكرر ، وكرروها مع ذلك في تفسها (٤) ، وذلك أن الشيء اذا جر على الأرض في غالب الأمر اهتز عليها واضطرب صاعدا عنها

<sup>(</sup>١) تفشى الشين أن هواء النفس عند النطق بها لا يقتصر في تسربه الى الخارج على مخرجها ، بل يتوزع في جنبات الفم • وهنا يراه ابن جني نبيها باضطراب الحبل قبل تمام شده •

<sup>(</sup>٢) أرب العقد أحكمه ٠

<sup>(</sup>٣) أى مشددة أو مضعفة ، لوجود دالين أولاهما ساكنة تدخل فى الدال الثانية ونحن نعرف من العلم الفونيتي الحديث أن الدال من أقوى الأصوات المسمأة بالانفجارية

<sup>(</sup>٤) يعنى ابن جنى ان حرف الراء فى حد ذاته فيه تلك الصفة التى شرحناها فى صفحة ٦٦ ، وأنه بالإضافة الى ذلك جاء مرتين فى الفعل وجر ، • لأن الراء المشددة تتكون من رائين كما هو معروف •

ونازلا اليها ، وتكرر ذلك منه على ما فيه من التعتمة والقلق ، فكانت الراء لما فيها من التكرير ولأنها أيضا قد كررت فى نفسها فى « جر » و « جررت » أوفق لهذا المعنى من جميع الحروف غيرها »

ثم يكرر ابن جنى احتجاجه لمذهبه ، بل يزيد فيدعى أن جميع ألفاظ اللغة الأمر فيها هكذا ، أى أنها وضعت مطابقة بصوتها لمعانيها ، وأننا اذا لم نر فى بعضها هذه الحكاية الصوتية فهذا عجزنا نحن عن أن ندرك حكمة الأولين الذين وضعوها ، فيقول :

« هذا هو محجة هذا ومذهبه . فان أنت رأيت شيئا من هذا النحو لا ينقاد لك فيما رسمناه ، ولا يتابعك على ما أوردناه ، فأحد الأمرين : اما أن تكون لم تنعم النظر فيه ، فيقعد بك فكرك عنه ، أو لأن لهذه اللغة أصولا وأوائل قد تخفى عنا وتقصر أسبابها دوننا ، أو لأن الأول وصل اليه علم لم يصل الى الآخر »

ولا شك أن ابن جنى يبالغ حين يعتقد ان جميع ألفاظ اللغة قد وضعت حاكية بأصواتها لمعانيها اذ بالاضافة الى أن بعض العلماء لا يوافقون على هذا ، ويرون للغة البشرية أصولا أخرى متعددة ، فجد ان اللغة — مهما يكن أصلها — تصل فى تطورها الى مرحلة تنقطع فيها عن هذه الحكاية ، وتضع فيها للأشياء والأفعال ألفاظا لا علاقة لها بأصواتها وهيئاتها ولكن لا شك أيضا ان اللغة العربية ، لقربها من أصولها البدائية ، أغنى فى هذا الباب من كثير من اللغات الحديثة التى ازدادت بعدا عن أصولها . وأغلب ظننا أن بالعربية كثيرا مما يخفى علينا الآن ، كما سنعود فنذكر بعد قليل ، ولكن ننظر قبل ذلك فى رد ابن جنى على اعتراض مهم يتوقعه من كثير من القراء ، وذلك حين يقول :

« فان قلت: فهلا أجزت أيضا أن يكون ما أوردته فى هذا الموضع شيئا اتفق ، وأمرا وقع فى صورة المقصود من غير أن يعتقد ، قيل : فى هذا حكم بابطال ما دلت الدلالة عليه من حكمة العرب التى تشهد بها العقول ، وتتناصر اليها أغراض ذوى التحصيل فما ورد على وجه يقبله القياس وتقتاد اليه دواعى النظر والانصاف ، حمل عليها ونسبت الصنعة فيه اليها ، وما تجاوز ذلك فخفى لم تيأس النفس منه ووكل الى مصادقة النظر فيه ، وكان الأحرى به أن يتهم الانسان نظره ، ولا يخف الى ادعاء النقض فيما قد ثبت الله أطنابه ، وأحصف بالحكمة أسبابه » .

ولا شك ان ابن جنى يبالغ هنا أيضا ، فليست المسألة حكمة عامدة وضعت هذه الألفاظ الحاكية لمعانيها عن عمد وتفكير ، بل هى نزعة طبيعية تنشأ عن رغبة المحاكاة الغريزية ، ولعل هذه النزعة من أهم أصول اللغة وان لم تكن كما يرى بعض العلماء أصلها الأسبق ونحن لا نزال نلاحظ هذه النزعة فى الأطفال حين يعبرون عن الشيء بتقليد صوته قبل أن يستطيعوا النطق باسمه اللغوى ، مثل الكلب والقط والحمار ، أو القطار والسيارة والطيارة . ودليل هذا ما أورده ابن جنى فى باقى هذا الباب من أسماء تحاكى أصوات الحيوان ومختلف أفعال الانسان ، وأمثلتها كثيرة فى كتب اللغة الأخرى ( انظر مشللا الباب العشرين فى الأصوات وحكايتها من كتاب فقه اللغة للثعالبي)

لكن هذا الاعتراض الذى حاول ابن جنى أن يفنده ، يدعونا الى النظر فى اعتراض مماثل لابد أن كثيرين من قرائنا اعترضوه حين قرأوا ما قدمنا من أمثلة شعرية ، وقد يكررونه حين يرون أمثلتنا القادمة . فهل

نزعم أن أولئك الشعراء جاءوا بحكايتهم اللفظية — وبعضها دقيق غاية فى الدقة — عن عمد ووعى وتلمس جاهد لأنسب الحروف والحركات والمقاطع والكلمات ?

الذي يبدو لنا ان الرأى الصحيح يتوسط بين انكار المنكرين ، وبين مبالغة ابن جنى في دعواه . فلا شك ان أصل هذه الوسيلة البلاغية ف الشعر ، مثل أصلها في ألفاظ اللغة المفردة ، جاء عن غير عمد ، من مجرد صدق الشاعر وارهاف حساسيته وقوة تمثله لمعناه وانفعاله بعاطفته حين يحاول التعبير عنهما في أدائه الشعرى ولكن لا ننس أن التعبير الشعرى يقوم على قدر من الممد والوعى أكبر مما يوجد فى وضع الأوائل لألفاظهم المفردة محاكية لأصواتها الطبيعية ولنتذكر هنا أن الشعراء الجاهليين أنفسهم عرف عن الكثيرين منهم أنهم كانوا ينظمون قصائدهم عن روية وتجويد ، وكانوا يعيدون النظر فيما نظموا فيهذبونه وينقحونه . وهؤلاء سماهم الأصمعي « عبيد الشعر » فالأرجح أنهم اذا أعادوا قراءة ما نظموا فوجدوا فيه حكاية جاءت عن غير عمد ، فكروا فى تجويدها واتقانها وابلاغها درجة الكمال. هذا فيما نرى هو الأصل المزدوج لهذه الوسيلة البيانية في الشعر القديم ، قدر منها استجابة طبيعية لحدة العاطفة وقوة تمثل المعنى ، وقدر يأتى من الروية واعادة النظر والتجويد .

ولكن مهما يكن الأمر فى أصل هذه الوسيلة البلاغية ومنشأها ، فانها لا شك موجودة فى تراثنا الشعرى ، غير مقتصرة على الألفاظ المفردة التى وضعتها اللغة . ولعلنا اذا أنعمنا النظر فى هذه القضية التى قدمناها ، وفيما تقدم وما سيأتى من أمثلة عليها ، لم نعد نتعجب من وجود هذه

الوسيلة البلاغية الجليلة في شعرنا القديم ، بل حرى" بنا أن تنعجب من طول اهمالها في علوم بلاغتنا وفي نقدنا . وقد رأينا كيف يسلم ابن جني يأن الكثير من هذه الحكاية الصوتية في الألفاظ المفردة لابد أنه يخفى عليه وعلى معاصريه ، لا لأنهم لم منعموا النظر فيه فحسب ، بل لأن للغة العربية أصولا وأوائل قد تخفى عنهم وتقصر أسبابها دونهم وهو تسليم علينا نحن أيضا - بعد ابن جنى بألف من السنين - أن نردده بل أن نزيد تأكيده ، وبخاصة اذا لم نقصر نظرتنا كما فعل اللغويون القدماء على الألفاظ المفردة وأردنا أن فنظر في محاكاة الجمل الكاملة بتعدد كلماتها وترتيب حروفها وحركاتها ومقاطعها ، وهو أمر أدق وأكبر تعقيدا ولكن لعل لدى نقادنا في عصرنا هذا مالم يتوفر لابن جني ومعاصريه من العلم الدقيق المنظم بالدراسات اللغوية الصوتية والفقهية والمقارنة ، ومن النظرة النقدية الموسعة والحس الجمالي المرهف والخبرة بآداب انسانية أخرى . فلعل هذه الميزات المتاحة لنقادنا المحدثين تعوضهم ولو بعض العوض عما يحرمهم تطاول الزمن وبعد الشقة عن عصور الأدب القديم وبيئاته ، والجهل بكثير من العناصر الصوتية التي كان العرب الأوائل ينطقونها فى لغتهم .

نحب الآن أن نختم فصلنا هذا بمثالين شعريين نحاول بهما أن نزيد القارى، شرحا لما عنيناه حين قلنا ان نظرنا فى المحاكاة الصوتية ينبغى ألا يقتصر على الألفاظ اللغوية المفردة بل يتعداها الى تركيب الجمل الكاملة ، كما نحاول أن نزيد القارى، اقتناعا بأن الاقتصار على علوم البلاغة التقليدية لا يوصلنا الى التقدير الكامل للاجادة الفنية فى شعرنا القديم والانتشاء الكامل بنشوته الحقيقية .

فننظر أولا في هذه الأبيات الثلاثة التي قالها تأبط شرا في مدح ابن عم له .

قليل النشكى للمُهم يصيبه كثير الهوى شتى النّوكى والمسالك بظل بمَوْماة ويمسى يغيرها جَحيشًا ويَعْرَوْرى ظهور الهالك ويسبق وفد الربح من حيث ينتحى بمنخرق من شَـــده المتدارك

يصف ابن عمه بالصبر والجلد واحتمال الخطوب دون شكوى ، ويصفه بكثرة الأغراض وتعدد المقاصد ، فهو دائم الحركة والقلق لا يستقر على حال ولا يطيل المكث في مكان (وهذه صفة نمتها فيهم حياتهم البدوية المترحلة المستمرة التقلب). حتى انه يقضى نهاره في قطع موماة (وهي الفلاة التي لا ماء فيها) ، فاذا جاء عليه المساء وجده في موماة أخرى وهو يفعل هذا كله جحيشا أي وحيدا لا رفيق له في أسفاره. وهو في هذه الأسفار يعرض تفسه لكثير من المخاطر المهلكة فيركبها ولا يتهرب منها ثم هو في هذا التقلب الدائم سريع الحركة الى حد عظيم ، حتى انه بشده المنخرق المتدارك ، أي بعدوه السريع المتلاحق ، يسبق وفد الربح أي الدفعة الأولى المتقدمة منها

اذا اقتصرنا على النظرة البلاغية التقليدية أو النقدية القديمة فماذا نرى فى هذه الأبيات ? سنلاحظ بسرعة الطباق — وهو الجمع بين معنيين متضادين — بين قوله « قليل » وقوله « كثير » فى البيت الأول ، والطباق الآخر بين قوله « يظل » وقوله « يسسى » فى البيت الثانى . وسنلاحظ الجناس الناقص بين قوله « الهوى » وقوله « النوى » فى البيت الأول . الجناس الناقص بين قوله « الهوى » وقوله « النوى » فى البيت الأول . وسنلاحظ الاستعارة المكنية فى البيت الثانى اذ شبه المهالك بابل خشنة المركب شرسة الطبع ثم حذف المشبه به ودل عليه بذكر لازمه وهو

الظهور . وسنلاحظ أنه في الحبيت الثاني استعمل « جحيشا » ولم يستعمل « وحيداً » لأن اللفظ الذي استعمله أكثر غرابة وأقوى جشة فهو أكبر ملاءمة لمعناه ، كما سنلاحظ ان الفعل « يعروري » كما وضعته اللغة يحكى معناه الشديد الخنين ، يقال اعروريت الفرس اذا ركبته عربا لس تحتك شيء ، فأصله من المصدر الثلاثي « عرى » ، وقد لاحظ اللغويون القدماء ان زيادة المبنى تحمل زيادة المعنى . وقد لاحظ ابن جني نفسه في بابه المذكور عددا من الملاحظات الجيدة في المصادر المزيدة. هذا في أغلب الظن هو كل ما سنلاحظه اذا اقتصرنا على النظرة التقليدية أما البيت الثالث فلن نبدى عليه ملاحظة ما ، مع انه أبرعها وأروعها جميعا ، كما سنرى ، لكن نسأل أولا هذا السؤال الذي لا يحفل به البلاغيون لماذا لجأ الشاعر الى وسائله البديعية من طباقين وجناس ? أهذا لمجرد « تحسين الكلام » بعد أن استوفى الشاعر أحكام المطابقة وشروط البلاغة كما يدعى البديميون عن كل الفنون البديمية ، أم كان استخدامه للطباقين والجناس جزءا أصيلا لازما من مقتضي مضمونه ، بحيث أن مضمونه لم يكن يتم أداؤه الشعرى بدون هذا الاستخدام ? فلنتذكر أن الفكرة الغالبة على هذه الأبيات الثلاثة هي كثرة تنقل المدوح وسرعة تقلبه في جنبات الصحراء فاذا أنعمنا النظر في الطباق بين « قليل » و « كثير » وبين « يظل » و « يمسى » ، وأرهفنا الاستماع الى الجناس الناقص بين « الهوى » و « النوى » بما فيه من اختلاف المقطع الأول القصير لكل من الكلمتين ، وهو الهاء المتحركة بالفتحة والنون المتحركة بالفتحة ، ثم ترجيع المقطع الثاني في كل منهما ، وهو المقطع الطويل المفتوح ( وي ) الذي تختمه حركة طويلة ممدودة تسمح بانطلاق الصوت ، أدركنا أن هذه الوسائل اللفظية جزء عضوى حي في

تصوير الحركة الدائبة القلقة المتقلبة التي يزيد الشاعر أن يصف بها ابن عمه . فليس المراد بها مجرد تزويق اللفظ أو تحسين النقم .

ولكن نأتى أخيرا الى بيته الثالث المطرب ، ونقف أولا أمام جملته « ويسبق وفد الربح » . ليس في هذه الجملة طباق أو جناس أو تورية أو أى وسيلة أخسرى مما بحثه علماء البديع وليس فيها تشسبيه أو استعارة أو أى وسيلة أخرى من وسائل علم البيان التقليدى . ولا هى فيها مبحث من مباحث علم المعانى ، اللهم الا اذا أصر أحد المتفيهةين على أن يصدع رؤوسنا بثرثرة لا فائدة فيها البتة حول لزوم الوصل بالواو فى أول هذه الجملة . فماذا فيها ?

فيها تصدوير فائق مبدع بحروفها وحدركاتها ، وترتيب مقاطعها وتواليها ، للحركة التي يصفها الشاعر ، والصوت الناشيء من هده الحركة . فلننظر مليا في هذا التصوير الصوتي .

### ويس / بق وف / د الرى / ح . ال

القسم الأول يتكون من مقطع قصير : فمقطع طويل مقفل ينتهى بالسين الساكنة والقسم الثانى ينكون من مقطعين قصيرين فمقطع طويل مقفل ينتهى بالفاء الساكنة . والقسم المثالث يتكون من مقطع طويل مقفل ينتهى بالراء الساكنة « در » فمقطع طويل مفتوح ينتهى بحركة الياء الطويلة « رى » أما القسم الرابع والأخير فيتكون من مقطع واحد قصير هو الحاء المتحركة بالكسرة .

فلننظر الآن فيما تصوره هذه الأقسام بمحض ايقاعها ، أي ترتيب

مقاطعها بين قصر وطول . نجد انها تتدرج في بناء هذه الحركة المتزايدة التي تصدر من هذا العدد أه السريم العدو ، حتى يخيل الينا اننا نراه يزيد سرعته مرحلة بعد مرحلة . فالقسم الثاني يزيد على القسم الأول مقطعا قصيراً . والقسم الثالث ، وان كان زمنه في الايقاع العام يساوي زمن القسم الثاني ، ( الأن المقطعين القصيرين والمقطع الطويل تساوي في الكم المحض مقطعين طويلين ) الا أن قدرا يسيرًا من التفكير والانتيام الى الموسيقي الداخلية يرينا أن الشاعر يريد منا أن نطيل في قراءة المقطع الأول « در » بتكرار الراء « دررر » ، ويريد منا أن نطيل في قراءة المقطع الثاني « ري » باطالة الحركة الممدودة « ريىي » فائد أردت دليلا على ما زعمناه من قصد الشاعر فلاحظ نطقنا في حديثنا اليومي الحي وانظر كيف نمد من صـوتنا في كلمة « طويل » فنقول « طو م يد يد يل ! » حين نريد أن نؤكد صفة الطول لشيء ما كذلك اشباعنا للحركات واطالتنا لها في مثيل هذا الغرض في ألفاظ أخرى القسم الثالث اذن يستعرق في النطق الواقعي الحي اضعاف الزمن الذي يستغرقه القسم الثاني ، وان ساواه في اللكم العروضي . وهكذا صور الشاعر بهذه الأقسام الثلاثة المتعاقبة تزايد سرعة العداء في عدوم مرحلة بعد مرحلة وتزايد هذه المراحل في الطول واحدة بعد الأخرى ، وذلك من ازدياد حميه واندفاعه كلما مضى فى عدوه حتى يبلغ آخــر الشوط. وهذا ما تستطيع أن تلاحظه اذا شاهدت سباقا في العدو في واقع الحياة أو على الشريط السينمائي . فاذا جننا الى القسم الأخير من الجملة وجدناه يتكون من مقطم واحد فقط ، مقطع قصير . ولا شك ان قارئنا يدرك الآن ماذا يصور الشاعر بهذا المقطع الواحد القصير المفاجيء هو يصور بالطبع انتهاء هذا العداء من عدوه هذا وبلوغه

هدفه الذي كان يقصده قبل أن تبلغه الريح السريعة نفسها ، فيقفه هذه الوقفة المفاجئة التي يمثلها هذا المقطع القصير المفاجيء «ح»

هذا عن « الايقاع » . لكن دعنا الآن ننظر فى « النغم » فنتأمل انسجام هذا الايقاع مع صوت الحروف التى استعملها الشاعر ليختم بها كل قسم من أقسام جملته . فالقسم الأول ينتهى بالسين الساكنة والسين من حروف الصفير ، بل السين العربية « عالية الصفير اذا قيست بها السين فى بعض اللغات الأوربية كالانجليزية مثلا » (۱) ولا شك ان صفيرها يزداد اذا وقطت عليها بالسكون فأعطيتها كل قيمتها الصوتية . أعد الآن قراءة هذا القسم « ويس » ، واستمع كيف تمثل السين الساكنة فى آخره الصوت الذى يصدر عن جسم العداء اذ يحتك بالهواء فى عدوه السريع

والقسم الثانى « بق وف » ينتهى بإلفاء الساكنة . والفاء حرف عالى الحفيف ، ويزداد حفيفها بالطبع اذا وقفنا عليها بالسكون . والفاء هى الصوت الذى نصدره من شفاهنا حين نريد أن ننفخ بأفواهنا نفخة قوية لنطفىء بها شمعة أن تؤجج نارا فهى اذن أقرب الحروف اتصالا بالنفخ . وقد اعتقد ابن سينا أنها هى الصوت الطبيعى الذى يصدر من حفيف الأشجار . واستعمال الشاعر لها ساكنة فى آخر قسمه الثانى يمثل كتلة الربح التى يقرنها بعدو ممدوحه فاذا كانت السين الساكنة فى آخر القسم الأول قد مثلت صوت الهواء الصادر من احتكاك الجسم به ، فالفاء الساكنة فى آخر القسم الثانى تمثل كم هذا الهواء وكلما زادت سرعة الجسم زاد كم الهواء الذى يحركه .

<sup>(</sup>١) ابراهيم انيس ، و الأصوات اللغوية ، م ص ٦٤٠

الآن تأتى الى القطعين الطويلين اللذين يتكون منهما القسم الثالث من الجملة . أولهما « در » يتكون من حرف الدال الاتعجارى ، فحرف الراء ذى التكرار ، وقد شرحنا من قبل صفة التكرار هذه فى الراء العربية ، وبخاصة اذا قورنت بالراء الانجليزية الا أن هذا التكرار يتضاعف حين نرى الراء مشددة ، فالراء الثانية قد بدأت المقطع الثانى ، وهذا المقطع الثانى يتكون منها ومن الحركة الطويلة الممدودة التى تعقبها . وبهذا يتوصل الشاعر الى شيئين ، أولهما انه يصور قوة انفجار هذه الربح المنبعثة وشدتها ، وثانيهما أنه يصور انطلاقها الى مدى بعيد فى أظراف الصحراء تذكر فى هذا الصدد ما قلناه فى حديثنا عن ايقاع الجملة حين شرحنا كيف يجب علينا أن نطيل من الزمن الذى يستغرقه النطق بهذين المقطعين حتى يزيدا على مجرد الكم العروضى

وأخيرا نأتى الى المقطع الواحد القصير الذى يكون القسم الرابع والأخير من هذه الجملة. والحاء من حروف الحلق ذات الحفيف. والحاء العربية من أصعب الأصوات نطقا على غير الناطقين بالعربية ، فهم يبدلون بها الهاء الا بعد تدريب طويل. والشاعر يصور بهذا الحرف الحلقى حدة الربح ، بعد أن صور صفيرها وكتلتها وقوتها وانطلاقها وتحريكه للحاء بهذه الكسرة القصيرة يمثل كما قلتا الانتهاء المفاجىء للحركة عند بلوغ آخر الشوط بعد كل ما صور من صفيرها وضخامتها وانفجارها وقوتها وسرعتها وحدتها.

هذا تحليلنا لهذه الجملة الشعرية البليغة ، وهذا تعليلنا لـ «بلاغتها» . لكن هذا التحليل الطويل الذي قمنا به ليس الا نصف المعركة ، والنصف الآخر على القارىء أن يقوم به هو نفسه ، وهو « تركيب » ما حللناه . فاذا كنا قد حللنا الجملة الى عناصرها الدقيقة من حروف وحركات

ومقاطع ، ومن ايقاعات وأنمام ، فان على القارىء الآن أن يركب كل هذه الملاحظات الجزئية المفصلة في وحدة منسجمة ، وذلك بأن يقرأ الجملة ويكرر قراءتها مرارا عديدة ، قراءة جاهرة ، يجيد فيها الانصات الى تتابع عناصرها وتآلفها وتركبها فى اصدار الأثر المتكامل لموسيقاها الشعرية ، غير فاصل بين الجانب اللفظى والجانب المعنوى لهذه الموسيقي . فان لبي رجاءنا فلعله ينتهي الى أن يسلم بأن تأبط شرا في جملته هذه لم يصف رجلا سريع العدو فحسب ، بل هو قد أرانا حركة هذا الرجل وأسمعنا صوت حركته ، وهو قد أثار في جملته الشعرية ربيحا قوية حادة سريعة تطبع على خيالنا الشعرى أثرا فنيا عظيم المحاكاة للأثر الواقعي الذي تحدثه الربح القوية الحادة السريعة في حقيقة التجربة الفعلية . أما اذا لم يستجب القارىء لندائنا وترك جميع تحليلاتنا حيث هي دون تركيب يقوم هو به ، فكل ما نستطيعه هو أن نحيله الي رجاء ابن جنى الذي تقدم به الى قرائه وكرره وألحف فيه وحذر قراءه من عدم تلبيته . وهل فعلنا نحن شيئًا آكثر في حقيقته من أن وسعنا نظرة ابن جني حتى تشمل الجملة الكاملة ولا تكتفي بالألفاظ المفردة ? وقارئنا قد أدرك الآن ولا شك لماذا وضعت اللغة للربح هذا اللفظ « ربح » ، حتى يمثل برائه ذات التكرار ويائه الممدودة ذات الطول وحائه ذات الحدة الحلقية والحفيف صبوت الربح واستمرارها وحدتها وحفيفها لكن براعة تأبط شرا هي انه وضع هذا اللفظ الذي سبقت اللُّغة الى تكوينه فى خير موضع يعطيه أتم قيمته الصوتية والمعنوية .

فلننظر الآن فى بقية البيت ، لنرى كيف يلتقط حرف الحاء فى قوله « من حيث » وقوله « ينتحى » صوت الحاء فى « الريح » ويرجعه ترجيعا يحكى به صدى تلك الريح العاصفة التى أثارها فى جمسلته

السابقة ، كأن الصحراء لا تزال تتردد جوانيها بآثار تلك الربح. وهذا مثل آخر على الوظيفة العضوية لترديد الحرف الواحد ، وهي كما ذكرنا وسيلة لم ينتبه اليها علماء البديع القدامي على كثرة ما دونوا من فنون البديم ثم نأتى الى قوله « بمنخرق » لنلاحظ كيف تحكى هــذه الكلمة معناها بايقاعها . والعدو المنخرق هو الذي لا يضبط من سرعته وشدته كما تتخرق الربح الشديدة فتأمل كيف يؤدى تتالى المقاطع في هذه الكلمة الطويلة هذه الحركة المضطربة الشديدة الاهتزاز والتأرجح والقلقلة . ولا تهمل أثر الخاء القريبة المخرج من الحاء في التقاط صداها مرة أخرى . أما كلمة « شده » فقد أغنانا ابن جنى عن تحليلها بما نقلناه عنه من تحليله للفعل « شد » ، ولا شك أن الشد بمعنى العدو القوى مأخوذ من الشد بالمعنى المعروف ، لأن العداء يبذل جهدا عنيفا متزايدا ف مضاعفته لسرعته من مرحلة الى مرحلة . فاذا وصلنا الى كلمته الأخيرة « المتدارك » سهل علينا أن نرى فيها أيضا كيف تمثل بتتابع مقاطعها ما تعنيه من السرعة المتلاحقة التي يتبع بعضها بعضا ، ولهذا وضعت اللغة مصدر التفاعل للأفعال تدارك وتلاحق وتدافع وتتابع وأمثالها ولكن على القارىء هنا أيضا أن يركب هذه التحليلات لألفاظ الشطر الثاني كما سألناه أن يركب ألفاظ الشطر الأول ، ثم عليه أخيرا أن يجمع الشطرين أحدهما بالآخير ليجيد الاستماع الى الموسيقي الشعرية المتكاملة الناجمة من تتاليهما

### \* \* \*

أما مثالنا الثاني فنأخذه من شاعر جاهلي آخر في موضوع مختلف تماما ، وهو قول علقمة بن عبدة في وصف مجلس الشرب والغناء:

قد أشهد الشَّرْبَ فيهم مزْهَوْ رَبِّمْ والقومُ تصرعهم صهباء خُوطوم كأسُ عزيز من الأعناب عتقها لبعض أحيانها حايثية حوم

فلنبدأ بفهم الشرح اللفظي للكلمات ، ثم محاولة الدخول بعاطفتنا الفنية في عالم اللهو الزاخر الذي يصوره الشاعر فالشرب هم القوم الشاربون ، جمع شارب ، لكن عليك أن تدرك ان هذا اللفظ القصير كانت له شحنة قوية فى عواطف الجاهليين وخيالهم ( وسنشرح موضوع شحن الألفاظ في فصل قادم) ، فهؤلاء الشاربون الذين يفخر الشاعر بمنادمتهم ليسوا أي مجموعة من الناس من كل من هب ودب ، بل هم من الفتية العرب الأحرار ذوى النسب القبلي الرفيع والحسب والغني ، اجتمعوا لكي ينهبوا ملذات الحياة الى أقصى حد يمكنهم منه غناهم ويقويهم عليه شبابهم العارم . والمزهر العود ، والزنم المترنم بصوت فيه تطريب أى تنويع للنغم . والصهباء خمر من عصير عنب أبيض ، والخمر الخرطوم أول ما ينزل من العنب قبل أن يعصر أو يداس بالأقدام ، فهي أصفى الخمر وأقواها فعلا ، تنقطر وحدها من العنب الذي تم نضجه ، وهي أيضا أغلاها ثمنا وقيل الخرطوم أول ما ينزل من الخمر عندما تصب ، فهي الطبقة العليا الصافية الخالصة من الرواسب لا غرو أن صرعتهم هذه الخمر أى استولت على عقولهم

أما البيت الثانى فيحمل أقوى اعتزاز بهذه المخمر النفيسة المالية المتخيرة فهم لغناهم لا يشربون خمرا عادية رخيصة من التى يحصل عليها بسهولة وتشرب فى أى يوم عادى من أيام السنة . بل هم يشربون خمرا صنعت من كرمة عنب عزيزة ، أى نادرة المثال فى نفاستها ، كما يتخير أحدنا شتلة المانجة الغالية ليزرعها فى حديقته . وبعض الشراح القدماء

يقولون ان « عزيز » معناها ملك ، فهي اذن خمر ملوكية يشربها الملوك لا السوقة ، لكننا تفضل أن نجعل « عزيز » مرتبطة بالأعناب ، ونرى ف نفاسة كرمتها اعزازا كافيا لها ، خصوصا لأننا اذا فصلنا « من الأعناب » عن ﴿ عزيز ﴾ وعلقناها بـ ﴿ كأس ﴾ كان قوله انها خمر عنب تقريرا باهتا هذه الخمر على أى حال لم تصنع صنعا سريعا ولم تشرب بعد عصرها بأيام أو أسابيع قليلة ، مثل ﴿ البوظة ﴾ وغيرها من الخمــور الرخيصة ، بل أديمت في دنها بعد أن عصرت حتى يتم تعتيقها ويقوى فعلها ثم هي لم تصنع لتشرب في مناسبات عادية ، بل احتفظ بها « لبعض أحيانها » أى لمناسبات هامة من حفل كبير أو فصح أو نيروز أو عيد آخر من أعياد النصارى أو الفرس ( وعليك أن تعرف ان أجود الخمر في الجاهلية كانت من صنع الروم أو الفرس ، ومن هاتين الأمنين كان تجارها الذين يطوفون بأحياء العرب ويقصد حوانيتهم أغنياء العرب ) وقوله هذا يذكرنا بما نقرأه في الروايات والسير الافرنجية الحديثة ، حين يريد الأرستقراطي الغني أن يحتفل بحدث كبير فيرسل رئيس خدمه الى قبو القصر ليحضر له خمرا صنعت في زمن نابليون أو عصر آخر من العصور الماضية .

ثم من صنع هذه الخمر ? قد صنعها «حانية » أى قوم خمارون نسبوا الى الحانة ، وهذا اللفظ العربي مشتق فيما يبدو من اللفظ الفارسي «خان » ومعنى هذا انهم محترفون متخصصون فهم يصنعون أجود الخمر وأغلاها ثمنا ، ليست هذه الخمر اذن «صنعة بلدى » أو «صناعة محلية » على أيدى بدو غير حاذقين من سكان الصحراء . وهؤلاء الحانية «حوم » وهو لفظ مخفف من حوم بضمتين جمع حائم ، أى هم

يحومون في مجلس الشراب هذا ويطوفون فيه باستمرار ملبين رغبات رواده من شباب العرب الشرفاء الأغنياء

ألفاظ البيتين جميعها كما رأيت محتشدة بالمعانى المكثفة المتداعية ، فان شئت أن تزداد دخولا في هذا الجو اللاهي الذي يخلقه الشاعر وتعاطفا فنيا مع رواده ، فلا مناص لك من أن تدقق النظر في الأداء الصوتى الذي استخدمه الشاعر ، لأن « الألفاظ » بكل خصائصها هي وسيلة الشعر الوحيدة لخلق عالمه الفني الخاص عد اذن الي أول البيتين واستمع أولا الى هاتين الشينين المرددتين في قوله « اشهد الشرب » ، وكرر النطق بهذه الجملة بضع مرات حتى تزداد انتباها الى قيمتهما التنفيمية ، ولاحظ انهما في الحقيقة ثلاث شينات لا اثنتان لأن لام التعريف قد قلبت شينا وأدغس في شين « شرب » . وهذه القيمة الجرسية لا تقتصر على الحلاوة الموسيقية التي يحدثها تكرار الحرف المتردد ، بل تأمل الآن كيف تمثل الشينات الثلاث ما يشيع فى جو هذا المجلس المائج اللاهي من « الشوشرة » أو « الوش » ، أو الجلبة المختلطة الناجمة عن اختلاط الأصوات المختلفة التي يعج بها المجلس ، من حديث وضحك وصياح وموسيقي وغناء فهناك ندامي يتفاكهون ويتداعبون ، وشارب يصيح بالساقي أن يسعفه بمزيد من الخمر ، وساق يصيح ملبيا مطمئنا هذا الذي يدعوه ، وقيان -- أي جوار مغنيات --يتغنين ويعزفن على آلاتهن الموسيقية . وما الى هذا مما يمتليء به مثل هذا المجلس اللاهي الطروب. فهل دخلت مرة مثل هذا المجلس وهو في أتم نشاطه ومرحه فاستمعت الى هذا الضحيج العام المختلط أو « الوش » ? أولا ترى الآن كيف تصور علك الشينات الثلاث ذلك الوش أجود تصوير ? تذكر في هذا الصدد ما قيده سيبويه ونقله عنه

ابن جنى من صفة « التفشى » التى لحرف الشين ، وهى توزع هواء النفس عند النطق بها فى جنبات الفم ، وعدم اقتصاره على مخرجها

لكن تعالى الى الجملة الثانية من الشطر الأول « فيهم مزهر رنم » ، وانصت أولا الى قوله « مزهر رنم » وتدبر حروفه وحركاته ومقاطعه ، تجده لم يكتف بأن يذكر لك أن هذا المجلس قد انعقد حول عود يترنم ، بل هو قد وضع فى شطره بالفعل عودا يترنم بأعذب الأنغام . كرر قوله « مزهرن رنس » بضع مرات متغنيا بصوتك ، فالشاعر يريدك أن تترنم بهذه الجملة ، وراقب اختياره للحروف وما تحدثه من الرئين والتجاوب والصدى والتقاط النغم وتكراره تأمل فى وضع الميمين الشفويتين المجهورتين احداهما فى أول الكلمة الأولى والثانية فى أول المقطع الأخير من الكلمة الثانية ولاحظ ان أولاهما قد جاءت بعد الميم الخاتمة لكلمة « فيهم » فتضاعف أثرهما الموسيقى الناشىء من ضم الشفتين ودفع الهواء فى مجرى التجويف الأنفى مصدرا هذه الهمهمة . الا ترى انك حين تريد أن تترنم بلحن موسيقى دون أن تنطق بكلماته الا مثل مثل هذا فتضم شفتيك وتهمهم باللحن من أنقك مقطعا أياه ومرجعا له مم تردد ايقاعات اللحن وأنفامه

ثم تأمل حدة الزاى ذات الصغير اذ تأتى بعد هذه الهمهمة المكتومة فتنفرج الشفتان بعد اطباقهما وينطلق الهواء من الفم اذ يقرع اللمان الأسنان. ثم تليها الهاء الهوائية الرقيقة المهموسة، ثم الراء ذات التكرار، ثم نون التنوين الملحق بآخر الكلمة « مزهر » فاذا جئت الى كلمة « رنم » وجدت الراء قد تكررت مرة أخرى ملتقطة جرس الراء السابقة ومرددة اياه، ثم تلتها نون أخرى التقطت هى أيضا جرس نون التنوين

ورددته ، ثم ميم جاوبت الميمين السابقتين ورجعت جرسهما ، ثم نون ثالثة جاءت فى التنوين الملحق بالكلمة فكررت جرس النون للمرة الثالثة وختمت الجملة الموسيقية بالرنين المتجاوب

ومن هذا يتضح لك ان الصوتين الغالبين فى هذه الجملة الموسيقية هما صوت الميم وصوت النون ، اذ كرر كل منهما ثلاث مرات . أما نغم الميم وملاءمته للهمهمة فقد شرحناه ، وأما نغم النون فواضح انها أكثر المحروف تصويرا للرنين ، ولهذا وضعت فى الفعل « رن » . وعليك أن تعرف بعد هذا أن كلا النون والميم حرف أغن ، أى فيه غنة . والأصوات الأخرى أصوات ثانوية مساعدة ، يتكرر بعضها مرتين ويأتى بعضها مرة واحدة ولكن عليك الآن أن تقوم بالتركيب بعد أن قمنا نحن بالتحليل ، فتكرر النطق بالجملة مرات عديدة ، ملاحظا ان الشاعر يريدك أن تتغنى بها مترانما لا أن تقرأها مجرد قراءة ، اذ ذاك بعد تكرار الترنم يتبدى لك سحرها القوى ودقتها التصويرية الفائقة

فان كانت ملاحظاتنا التحليلية هذه لم تفعل شيئا سوى أن زادت المسألة عليك تعقيدا واضطرابا ، أو لم تحملك الا على الرفض والانكار ، فلنبذل محاولة أخرى نرجو أن تسهل عليك البجد المطلوب وأن تخفف من انكارك . ابدأ هذه الجملة من آخرها فترنم أولا بكلمة « رنمن » بضع مرات ، ملاحظا أن تطيل فى ترديد نون التنوين حتى تستغرق زمنا أطول : ونمن ن ن ن ن ن ... وسرعان ما يتضح لك لماذا وضعت العربية هذه الكلمة لهذا المعنى برائها ونونها وميمها . ونحن الآن تفعل نظير هذا حين ندندن أو تتنتن بلحن ، فنقول ترن ترن ترن ترن تررن . أو نقول ترم ترم ترم ترم ترم ترم ترم

والآن أضف الى هذه الكلمة المقطع الأخير من الكلمة التي تسبقها ، وترنم بضع مرات بهذه المقاطع: رن رنمن ن ن ن ... رن رنمن ن ن ن ... ثم أعد الترنم مضيفا الهاء التي تسبق « رن » هرن رنمن ن ن ن ... ثم أضف الآن المقطع « مسز » وكرر الترنم ملتفتا الى صفير الزاى وما يدخسله على النغم من تنويع رائع والآن أضف الكلمة الأولى « فيهم » ملتفتا بنوع خاص الى ما يحدث من ادغام الميمين ، وترنم أخيرا بالجملة كاملة ، وما نخالها الا ستسكرك بحلاوتها التنفيمية وتفتنك بدقتها التصويرية

فان كنا قد أثقلنا عليك بهذا كله ولم نظفر منك الا بالسأم والسخط، فتذكر أيها القسارىء الكريم اننا نحاول محاولة صعبة جسدا، وهى أن نحمل اليك بواسطة الكلمة الصامتة المطبوعة على الورق الأخرس ارشادات واسطتها الطبيعية الصحيحة هى الاستماع بالأذن الى الصوت المنطوق فى محاضرة شفوية أو اسطوانة مسجلة فهذه هى حسدود الكتاب المطبوع اضطرتنا الى هذه الاطالة ولا نملك منها خلاصا، ولو كانت لدينا الوسيلة الى اسماعك كيف يجب أن تنطق بهذه الجملة وتترنم بها لما احتجنا منك الا الى دقيقة واحدة أو بعض دقيقة وكل ما نستطيع أن تؤكده لك هو أن الذين سمعونا ننطق بالجملة كانوا دائما ويقنعون بما ندعيه لها اقتناعا سريعا ويطربون لها طربا عظيما

ولكن ندع الشطر الأول من هذا البيت ونأتى الى شطره الثانى ، لنرى كيف يتبدل النغم فجأة ، اذ يشتد اللفظ اشتدادا لا خفاء فيه ولا حاجة الى اطالة التحليل له . ولكن تأمل كيف تأتى الصادان المطبقتان المرددتان في قوله « تصرعهم صهباء » وكأنهما تجاوبان الشينين

المتفسيتين المرددتين في قوله « اشهد الشرب » . والصاد من أصدوات الاطباق ( وهي الصاد والطاء والظاء ) وهي أصوات مفخمة ذات وقع قوى على الأذن ، وأنت تذكر ما قاله ابن جني من أن الصاد حرف قوى فيه استعلاء وتأمل هبذا اللفظ الغليظ الطويل « خرطوم » الذي تتوسطه الطاء المطبقة والذي لم يأت له نظير في طوله وبنائه الصعب في الشطر الأول ، والشطر الأول قد تكون كله من كلمات قصيرة خفيفة مريعة . وفكر الآن كيف ينسجم في الشطر الثاني هذا الجرس القوى الغليظ المليء بحروف الاطباق مع مضمونه القوى ، فهذه الخمر الخرطوم التي يشربونها هو أجود الخمور وأنفسها وهي أقواها فعلا ، فهي اذن أشدها صرعا لهؤلاء الشاربين . وضخامة الجرس في الشطر الثاني تزداد بالطبع بالمقارنة الى ما في جرس الشطر الأول من رقة وليونة وعذوبة ترنيم .

فان كنت قد رأيت عجبا في البيت الأول أو في تحليلنا له ، فان عجبك ميزداد اضعافا حين تأتى معنا الى البيت الثاني:

كأس عزيز من الأعناب عتقها لبعض أحيانها حانية حوم

فتسمعنا ندعى لك ان الشاعر فى هذا البيت لا يتحدث عن الخمر فحسب ، بل يذيقك فى بيته طعم هذه الخمر! فان كان فى بيته السابق قد خاطب حاسة السمع فيك ، فهو فى بيته هذا يلمس فيك حاسة الذوق ، ان أحسنت قراءة البيت وأحسنت لوكه فى فمك

تذكر أولا ان جميع المعانى فى هذا البيت تتعاون على الاشادة بنفاسة هذه الخمر وجودتها وطول تعتيقها وحسن تخيرها والخمر كلما جادت وعتقت زاد طعمها قوة وتركيزا ، فلم يستسغه ولم يحتسله الا أكثر

الشاربين خبرة بها ، وقدرة عليها ، وتعودا على ارتشافها . وهذه حقيقة نعرفها من الانتاج الأدبي الغزير الذي كتب عن الخبر ، في الأدب العربي وفى الأداب الغربية ، فلسنا نحتاج الى أن نكون قد خبرناها خبرة عملية . فأن لم نكن مبن خبروها هذه الخبرة العملية ، فهذا بيت علقمة يقدم الينا بديلا فنيا نستطيع أن تتذوقه حلالا رائعا مثيراً ، بل لعل فعله الفني لدى ذى الذوق الفنى الصافى أكبر لذة من طعم الخمر لشاربيها المدمنين! تأمل هذه العينات الأربع التي تتوالى في قوله عزيز ، أعناب ، عتقها ، بعض أفتحسب هذه العينات الأربع قد جاءت عبثا أ بل هي تمثل مرارة الخمر الجيدة المعتقة في الفم فالعين ، هذا الصوت الحلقى المجهور الذي يخرج من وسط الحلق ، هي أقوى الحروف العربية تمثيلا للطعم المر . وهي الصوت الذي ننطق به حين نحاول أن نعبر عن. استشناعنا لطعم الدواء المر ﴿ اع ع ع ع ا ﴾ والانجليز أيضا ، على ضعف الحروف الحلقية في لغتهم ، يصدرون صوتا قريبا منه في تعبيرهم المرارة التي يستشنعها منا من لا يشربون البخمر، ، هي بعينها ما يفتن الشاريين أقوى فتنة ويعطيهم أكبر لذة ، ولو قدمت لهؤلاء خمرا حلوة الطعم لاستشنعوها واستعاذوا منها وبصقوها كارهين تذكر هذا اذن اذا كنت قد حاولت مرة أن تذوق رشفة من الخمر فاستبشعت طعمها وأسرعت ببصقها متعجبا من أولئك المجانين الذين يستسيغون هذا الطعم الكويه

ثم تأمل، بعد تلك العينات الأربع، هذه الحاءات الثلاث التي تتوالى في قوله أحيانها ، حانية ، حوم أفتحسبها هي الأخرى قد جاعت عبئا ? بل الحاء هي الصوت الحلقي المهموس الذي يناظر صوت العين الحلقي المجهور ، يخرجان من نفس المخرج لولا جهر أحدهما وهمس

الآخر. فان كانت العين تمثل مرارة الخمر ، فالحاء تمثل حدتها. والحاء هي الصوت الذي نصدره من حلوقنا حين نذوق شيئا حادا لاذع الطعم ، فنتنحنح محاولين أن نخفف من حدثه و نحرر حلقنا من لذعه ، قائلين ها حرح حرد الله عين نذوق طعم الشطة مثلا ! (١)

أعد الآن قراءة هذا البيت ، وأطل النظر في عيناته الأربع وحاءاته الثلاث ، ودعنا نسألك الآن في الحاف واصرار أتحسب هذه الأحرف الحلقية السبعة قد جاءت هكذا متوالية هذا التوالي بغير ارتباط عضوى قوى بمضمون البيت من فكرة الشاعر وانفعاله ? ان أصر القارىء بعد هذا كله على أن يقول ان هذه الأحرف السبعة شيء عارض لا أهمية له في ربط المضمون والأداء ربطا عضويا ، فلا حيلة لنا الا أن نردد ما قاله ابن جنى لقرائه الذين يصرون على رفض ملاحظاته عن تأدية الألغاظ بأصواتها لمعانيها

ولكن ما معنى تأكيدنا هذا ؟ هل معناه اننا ندعى أن هذا الشاعر الجاهلى قد جاء بجميع حروفه السبعة عامدا ؟ هل نعنى أنه جلس يفكر فقال لنفسه « أريد ان أمثل لسامعى طعم الخعر المرة الحادة ، فلانظرن فى الحروف العربية ولاختارن أكبرها انسجاما مع المرارة والوحدة اذن أختار العين للمرارة وأختار الحاء للحدة . فلأبحث الآن عن ألفاظ عربية تتكرر فيها العين والحاء وتتوالى »

لسنا نعنى هذا ، وليس فى كل ما قلناه ما يعنى هذا ، بل المسألة

<sup>(</sup>۱) تعجبنى فى هذا المجال القصة التالية التى قرأتها فى شرح التبريزى لحماسة ابى تمام « بايع رجل من العرب أن يشرب علبة من لبن حليب ولا يتنحنع فشرب بعضها ، فلما جهده الأمر قال كبش أملح فقيل له ماهذا ؟ تنحنحت ! فقال من تنحنح فلا أفلع ! ، (شرح المقطوعة رقم ٤ من باب الحماسة )

في أساسها هي أنه شاعر صادق التجربة ، مشبوب العاطفة ، قوى الانفعال ، يتمثل معانيه وعواطفه تلمثلا مرهفا حيا قابضا . فهو اذ ينظم هذا البيت لا ينظمه بتفكير بارد ، بل ينظمه بكل عاطفته واحساسه وأعصابه ، فهو يتذكر طعم الخبر ويتمثله في حلقه تمثلا قويا عظيم الحساسية ، فتأتى ألفاظه الأولى منسجمة مع انفعاله انسجاما طبيعيا رائع الصدق ، وتنساق الى لسانه الحروف والحركات التي تجاوب بخصائصها الصوتية ظلال أفكاره ونبرات عاطفته لكنه بالاضافة الي هذه الموهبة الطبيعية التي تميز الشاعرية الصادقة من غير الصادقة ٤ فنان ذواقة ذو دربة وخبرة وبصيرة فنية ، فهو حين يعيد النظر في شعره رى مدى توفيقه في أداء مضمونه ويحب أن يزيده تجويدا واتقانا ، فيغير من بعض الألفاظ ويعدل من بعض التراكيب ، وليس غرضه من هذا مجرد التحلية والتزويق ، بل هدفه أن يزيد أداءه اللفظى دقة انسجام مع المضمون الذي أراد تأديته ، مجتهدا في ابلاغ أدائه حد الكمال التصويري الذي يستطيعه فلعله أول ما نظم بيته كان قد قال كأس نفيس من الأعناب. فلما أعاد النظر فيه ولاحظ العينات الثلاث التي جاءت فى قوله « من الأعناب عتقها لبعض » ، ولاحظ انسجامها مع مرارة طعم الخمر التي كان يتمثلها في حلقه وهو ينظم البيت ، رأى أن يزيده، عينا رابعة ، فحول « نفيس » الى « عزيز » . أو لعله أول ما فظم البيت كان قد قال : عتقها لبعض أوقاتها فلما أعاد فيه النظر لاحظ الحائين اللتين وردتا في قوله « حانية حوم » ، ورأى انسجام جرس الحاء مع حدة طعم الخمر ، فرأى أن يردد هذا الجرس ترديدا ثالثا ، وحول « أوقاتها » الى « أحيانها »

وهذا فرض منا نضربه لمجرد التمثيل ، ولكننا نعرف معرفة اليقين م – ۷ الشعر الجاهلي ان مثيل هذا التنقيح والتجويد يحدث كثيرا على أيدى شعرائنا المعاصرين ، والروايات المتعددة التي يرويها قدماء الرواة لمختلف أبيات الشعر القديم يعود عدد منها في أغلب الظن الى تعديلات أدخلها الشاعر نفسه على نصه الأول . ومثل هذا ثابت في الشعر الغربي أيضا يشهد به ويسجله ما نشره الشعراء من الطبعات الأولى لدواوينهم ، وما خلفوه من مسودات قصائدهم والشعراء الجاهليون كما أشرنا من قبل لم يكونوا ينظمون أشعارهم بالبداهة والمباشرة الارتجالية التي يظنها بعضنا ، بل كانوا — أو كان كبارهم والمشهورون منهم على الأقل — يمارسون من المعاناة والمراجعة والتجويد نصيبا يقل ويكثر ، جعل الأصمعي يسميهم « عبيد الشعر » فهذا تعليلنا لتلك البراعة الأدائية البعيدة في المحاكاة الصوتية الدقيقة التي رأينا بعض أمثلتها فيما مضى ، وسنى لها أمثلة أخى في فصول قادمة .

### \* \* \*

ملاحظة أخرى نحب أن نختم بها هذا الفصل ، ونريد بها أن نزيل نوعا من اللبس ربما ينشأ من تحليلاتنا ما مضى منها وما سيأتي .

لسنا نعنى ان الحكاية الانفعالية التى ذكرناها لحرف ما يصدر منه فى كل مرة يرد فيها هذا الحرف فى كلمة من كلمات اللغة ، ولا فى كل حالة يستعمل فيها أحد الشعراء هذه الكلمة بل تنشأ هذه الحكاية من وضع الحرف فى موضعه المعين من الجمل الشعرية التى صاغها الشاعر ، أو من تردده فى كلمات متجاورة أو متقاربة ، منسجما مع الحالة العاطفية المعينة التى كان فيها الشاعر

حقا ان كل حرف من حروف اللغة له صفة صوتية معينة ودرجة وحدة معينتان ، تنشأ من مخرجه من مختلف مخارج الجهاز الصوتى ، وسرعة

توالى الذبذبات الصوتية التى تتجه ، ومدى اتساع الذبذبة أو ضيقها وبهذه العوامل تختلف الحروف فى صفتها الصوتية المسموعة ، وفى نصيبها من الحلة والعبق ، ومن الوضوح والخفوت ، وتنقسم الى مجهورة ومهموسة ، والى اتفجارية ورخوة ومائعة ، وتكون منها الأصوات الساكنة وأصوات اللين أو الحركة وأشباه أصوات اللين ، وتسمى شفوية وذات صغير وحنكية وحلقية الخ ولكن هذه الخصائص الصوتية قد تتلاءم مع أنواع شتى من الأفكار ، وأنواع شتى من العواطف . وهذا يناظر ما قلناه فى فصلنا الماضى عن ملاءمة البحور العروضية لمختلف العواطف ، حين قلنا ان من الخطأ أن نربط بحرا معينا بنوع معين من العاطفة لا يتغير ، وان الأقرب الى الصواب هو أن نربط البحر بدرجة العاطفة ومدى شدتها ، فرحا كانت أو حزنا ، اعجابا أو احتقارا ، حيا أو بغضا

فحرف الراء الذي رأيناه في جملة المتنبى « روى رمحه غير راحم » يحكى طعنات الرمح المتتابعة المتزايدة في الولوغ والايلام ، انما اكتسب هذه الحكاية من صفة التكرار الصوتى التي فيه ( ار ر ر ) ومنشأ هذه الصفة ان طرف اللسان حين ينطق به يقرع حافة الحنك فوق الأسنان الأمامية العليا قرعا متكررا . فلما ردد الشاعر هذا الحرف أربع مرات متعاقبة في جملته الشعرية انسجمت هذه الخاصية العضوية للحرف مع تصوير الشاعر لتوالى طعنات الرمح القاسية لكن ليس معنى هذا بحال أن حرف الراء لا يصلح الا لتصوير طعنات الرمح المكررة ، فان نفس خاصيته الصوتية ربما يستعملها محب ولهان يتضرع الى محبوبته ، فتنسجم في نظمه مع الحاحه في مطالبتها بالوصال وتحكى الحافه في وصف شوقه وشكواه . فالمهم في هذا النسان هو صفة التكرار في

الراء ، وللشاعر أن يستعملها فى التعبير عن مختلف الأفكار والعواطف حين تكون أفكاره وعواطفه فى حالة تنحقق فيها هذه الصغة . وبعد فحرف الراء من أحلى الحروف العربية حين يرد رويا لقصيدة فى الغزل الناشج أو الفرحة المهتزة أو الاتتصار المجلجل .

وحرف الشين صوت رخو مهموس ذو صفير قليل ، له صفة التفشى ، اذ تتسع منطقة الهواء فى الفم عند النطق به ، ولا يقتصر هواء النفس فى تسربه الى الخارج على مخرج الشين ، بل يتوزع فى جنبات الفم ، لذلك رأينا الأعشى فى شطره « شاو مشل شلول شلشل شول » يستعمله للتعبير عن اختلاط مخارج الحرر فى نطق السكران وعن سيحان حركات جسمه بعضها فى بعض اذ يفقد السيطرة عليها فى حين وجدنا علقمة فى جملته « قد أشهد الشرب » يستعمله لتصوير الجلبة المختلطة التى تنشأ عن مختلف الأصوات فى مجلس اللهو والطرب اذ يموج بعضها فى بعض وتتآلف جميعها فى اصدار نوع مبهم من الضجيج العام . وكلا استعمال الأعشى واستعمال علقمة قائم على خاصية التفشى لصوت الشين .

وحرف النون الذي رأينا انسجام رنينه مع رنين العود المطرب في قول علقمة « فيهم مزهر رنم » ، ربها يلائم بنفس رنينه هذا رنين الألم الذي يتجاوب به صدر الشاعر اذا ردده في جمل متألمة ، كما نرى من تردده في الأبيات الخمسة الأولى من رائية عمر بن أبي ربيعة « آمن آل نعم أنت غاد فمبكر » ولهذا وضعته اللغة في الفعل « أن » كما وضعته في الفعل « رن » . فالمهم ان صوت النون حين يتردد في ألفاظ متقاربة يصدر رنينا موسيقيا واضحا ينسجم مع انفعال الشاعر حين تكون له درجة معينة وشدة معينة ، كائنا ما كان هذا الانفعال من طرب أو ألم .

وحرف العين له صفة صوتية خاصة تنشأ من خروجه من وسط الحلق ، وله قرع خاص على الأذن ناشىء من درجته وشدته . وهذا قد مكنه من أن يدل على مرارة الخمر فى بيت علقمة « كأس عزيز من الأعناب » ، هذه المرارة التى يحبها الشاعر ويتعطش الى مذاقها . ولكننا سنرى نفس صفته وقرعه يتلاءمان مع انفعالات الوجع والجزع حين يأتى رويا لاحدى المراثي القديمة

وحرف السين له جرس عالى الصفير جعله فى جملة تأبط شرا «ويسبق وفد الريح» يصلح لمحاكاة صوت الهواء حين يحتك به جسم العداء السريع العدو لكنه انما صلح هذا الصلاح فى هذه الجملة المعينة لبراعة الشاعر فى وضعه فى موضعه المضبوط من ايقاعه الشعرى . اذ وضعه ساكنا فى ختام القسم الأول من أقسام جملته ، وقابله بجرس الفاء الساكنة فى ختام القسم الثانى من جملته ، ثم قلا هذا بتكرار الراء وانطلاق الياء فى القسم الثالث ، وختم جملته كلها بحفيف الحاء المكسورة التى يتكون منها القسم الرابع لكن هذا الجرس ذا الصغير العالى الذى نجده لحرف السين قد يصلح للتعبير عن أفكار وانفعالات أخرى ، مثل الحزن القوى أو الحسرة اللاذعة ، ومن هنا وروده رويا لكثير من القصائد القديمة فى الحزن والتشاؤم

المهم اذن هو أن نحقق الخصائص الصوتية المعينة التي لكل حرف من الحروف (وذلك بدراسة علم الأصوات اللغوية)، ثم ننظر في مدى اجادة الشاعر في استغلال هذه الخصائص للانسجام مع حالته الفكرية والعاطفية الخاصة والمهم أيضا أن تتذكر في هذا كله ان الحسرف لا يكتسب هذه الصلاحية الأونوماتويية الدقيقة التي ندرسها هنا من مجرد وجوده في كلمة مفردة، بل من وضع الشاعر له في موضعه

المضبوط من ايقاع جمله وتنغيمها ، أو من ترديد الشاعر له فى كلمات اللغة متعاقبة أو متقاربة . من الخطأ اذن أن نظن ان كل كلمة من كلمات اللغة يأتي فيها حرف العين لابد أن تدل على مرارة أو وجع ، والا فكيف نعلل مجيئه فى كلمة العسل أو العذوبة ! ومن الخطأ كذلك أن نظن ان كل كلمة يرد فيها حرف السين تدل على الحزن والحسرة ، كما اتهمنا بعض الكتاب الذين أساءوا فهم ما نعنى فمضوا يذكروننا بورود السين فى كلمات عرس وكأس وأنس وسرور وسعادة ، غير منتبهين الى اننا انما عنينا السين حين ترد رويا لأبيات متعددة متعاقبة ، فتنسجم بجرسها الخاص ، وبتعاقبها فى القافية بعد القافية على طول القصيدة ، مع جو الحسرة الذي يريد الشاعر اشاعته فى قصيدته .

من هذا يرى القارىء ان مذهبنا فى الحكاية الصوتية يتوسط بين فريقين كلاهما فى نظرنا مخطىء فى تطرفه

«أولهما » يغالى فى تقويم الحكاية ، فيعتقد ان صوت الكلمات هو وحده الذى يحدد معناها ، وانه يحدده تحديدا لازما ، بحيث لا يصلح لأداء معان أخرى ويدعى أننا او لم نعرف معنى الكلمة الحاكية لاستطعنا أن نحزره من مجرد الاستماع الى صوتها ويحتج لرآيه بادعاء اننا حين نستمع الى شعر جيد فى لغة لا نفهمها ، نستطيع أن نفهم عاطفة الشاعر العامة من فرح أو حزن ، أو رضى أو غضب ، أو هدوء أو ثورة ، وأن نستجيب لهذه العاطفة استجابة فنية .

« وثانيهما » ينكر الحكاية الصوتية انكارا باتا ، ويراها مجرد وهم ، وانه ما من كلمة لغوية أو جملة شعرية تؤدى بصوتها معناها أداء حقيقيا ، بل نحن الذين من فهمنا للمعنى تتخيل فى صوته حكاية له .

فكلمة « خفيف » انما تتوهم اننا نسمع فيها احتكاك غصون الأشجار اذ تحركها الربح لأننا نعرف معناها هذا ، ولو لم نعرف هذا المعنى لما استطعنا أن نحزره من مجرد صوت الكلمة ، لأنه ليس بين صوتها وبين الصوت الطبيعي المقصود شبه حقيقي كما اعتقد ابن سينا ويستشهد هذا الفريق بأن اللغات المختلفة تضع لنفس المعاني بل لنفس الأصوات الطبيعية أصواتا لغوية مختلفة .

وعلى هذا الرأى يكون كل ما ادعيناه فى ملاءمة ييتى علقمة لصوت العود أو لطعم الخمر ، وملاءمة جملة تأبط شرا لاندفاع الريح ، وسائر ما ادعيناه من حكاية الجمل الشعرية بصوتها لمعانيها — يكون هذا كله وهما فى وهم ، ومجرد خداع نفسى لا أساس له من الحقيقة المادية .

وهذا الرأى فيما يبدو لنا مجرد رد فعل على تطرف الفريق الأول. فلا شك انسا نوافقه على انه ليس فى مقدورنا أن نستنبط الحكاية الصوتية الا اذا عرفنا معنى الكلمة أو الجملة ، لأن موسيقى الكلمات لا تصدر من مجرد صوتها ، بل تصدر كما قلنا وكررنا من اقتران صوتها بعناها لكن هذا الرأى يهمل حقيقة قائمة هى أن للألفاظ قيما صوتية مادية لا شك فى خصائصها المادية ، تكتسبها من خروجها من مخارجها المحددة فى جهاز النطق ووقعها على جهاز السمع . فاذا كان من الخطأ أن تتطرف فنرى لهذه الأصوات معنى محددا لا يتغير أو عاطفة معينة لا تتبدل ، فان من الخطأ أيضا أن نتطرف فى الجانب النقيض فننكر اذ اللغة فى أحيان كثيرة تختار من أصواتها ما يلائم بطبيعته المادية المعانى التى تريد اللغة أداءها ، نقول « يلائم » ولا نقول يشبه شبها تاما كذلك من الخطأ أن ننكر ان الشاعر الملهم القدير يفعل مثل هذا حين يرتب إيقاعه ونغمه لأداء حالته العاطفية .

نعن اذن نسلم بأن كلمة «حفيف» ليس فى استطاعة أحد أن يحزر معناها بمجرد الاستماع الى صوتها ، لكن ما ان نعرف هذا المعنى فاننا لا ندرى كيف يستطيع أحد أن ينكر ان صوت الكلمة ملائم له بحفيف الحاء الحلقية وتفخة الفاء الشفوية التى ترد مرتين ومدة الياء نقول ان هذا الصوت اللغوى ملائم للصوت الطبيعى ولا نقول انه يشبه تمام الشبه ، لأنه ما من صوت يصدره جهاز النطق الانسانى يستطيع أن يشبه يشبه تماما أى صوت طبيعى كائنا ما كان .

واختلاف اللغات في ألفاظها لا يقوم في نظرنا دليلا على بطلان الحكاية الصوتية ، اذ يتبقى علينا أن ننظر في كل لفظ منها ونرى هل يلائم الصوت الطبيعى المحكى نوعا ما من الملاءمة . فاذا كانت العربية تضع كلمة « طبل » لهذه الآلة الموسيقية ، وكانت الانجليزية تضع كلمة سلم الآلة ، فكلتا اللغتين قد تخيرت لفظا يلائم بصوته معناه وان اختلف اللفظان . استمع الى « طبل » وكرر النطق بها بضع مرات ، تجد فيها حكاية لا شك فيها للصوت الصادر من قرع الطبل ، بطائها الانفجارية المطبقة وفتحتها المفخمة وبائها الانفجارية الساكنة ولامها المجهورة ذات الحفيف المتوسط بين الشدة والرخاوة ثم استمع الى ورائها ذات التكرار وحركتها المفخمة التى تعقب الراء ثم ميمها المجهورة التوسطة بين الشدة والرخاوة

فاذا أنت قارنت الآن بين الكلمتين تجلى لك أن حروفهما وان كانت مختلفة هي متقاربة الخصائص الصوتية ، ليس معنى هذا اننا ندعى ان هذا التقارب موجود بين جميع الكلمات المتناظرة المعنى في مختلف اللغات فالكلمة الانجليزية والكلمة الانجليزية breeze

كلتاهما تحكى بصوتها اللغوى صوت الربح الخفيفة ، ولا شبه بينهما الا مدة الياء ، لكن علينا أن تتذكر هنا حقيقتين مهمتين :

أولاهما ان الأصوات الطبيعية نفسها ربعا تختلف في بيئة عنها في بيئة أخسرى اختلافا يقل ويزيد فصوت الربح تحدده طبيعة الأرض المبسوطة أو الجبلية ، المزروعة أو العارية ، كما تحدده أنواع الأبنية والأشجار وما اليها من الأشياء التي تعترض الربح وتوجهها وتجاوب صداها لا جرم أن تضع اللغات المختلفة أصواتا مختلفة تحكي بها الأصوات الطبيعي في مختلف أركان اختيار مختلف وترتيب مختلف للأصوات اللغوية لأداء المعاني المتناظرة . الواحد أو المعاني المتقاربة في اللغة الواحدة

وثانيتهما ان الأصوات اللغوية تختلف باختلاف اللغات ، ففي لغة أصوات لا توجد في لغة أخرى ، بل تفس الحرف ربما لا تكون له نفس الخاصية الصوتية المضبوطة في اللغتين ، فيختلف النطق به اختلافا دقيقا ، كما تعرف من علم الأصوات المقارن . من هذا تحتاج اللغات الى اختيار مختلف وترتيب مختلف للأصوات اللغوية الأداء المعاني المتناظرة . وتذكر في هذا الصدد أن الأثر الصوتي الشامل لا يصدر من مجرد اختيار الحروف بل يصدر من ترتيبها

هذا رأينا ، ولو خفف كل من الفريقين من غلوائه لكان فى الامكان تلاقيهما ، أو قل لو خفف أنصار الحكاية الصوتية من غلوهم لما اضطر الفريق الآخر الى التطرف فى انكارها ، فهم بهذا الغلو يضرون قضية معقولة فى ذاتها ، اذا فهمناها هذا الفهم الذى يحقق التوسط والعدالة فنحن تؤكد الحكاية الصوتية ونعتقد بأهميتها الكبيرة فى وضع اللغة

وانشاء الشعر ، لكننا لا نعتقد ان الصوت المادى وحده هو الذى ينتج ذلك الأثر الفنى الكبير الذى نراه فى الألفاظ والجمل الحاكية ، بل ينتج هذا الأثر من اقتران الصوت بمضمونه الفكرى والعاطفى ولا نعتقد ان لصوت ما معنى محددا مضبوطا لا يتعداه حتى يمكن فهم المعنى من مجرد الاستماع الى الصوت

بل ابن جني نفسه ، الذِي رأينا براعته في ربط الحروف بالمعاني في الكلمات المفردة ، ورأينا حماسته لمذهبه ومغالاته فيه ، ما نظن انه كان يعنى ان كل لفظ من ألفاظ اللغة ورد فيه أحد الحروف التي درسها يكون للحرف فيه نفس الحكاية المحددة المضبوطة التي قررها له في اللفظ الذي درسه . فهو مثلا حين حلل الحروف في الفعل « بحث » ، فرأى ان الباء لغلظها تشبه بصوتها خفقة الكف على الأرض ، والحاء تشبه مخالب الأسد وبراثن الذئب اذا غارت في الأرض ، والثاء للنفث والنبث للتراب — حين قال هذا لم يكن يعنى ان الباء فى كل كلمة ترد فيها تصور خفقة الكف على الأرض ، وان الحاء في كل كلمة ترد فيها تصور غور المخالب والبراثن في الأرض ، وان الثاء في كل كلمة ترد فيها تصور نفث التراب ونبثه . بل كل ما عناه هو أن هذه الحروف حين جاعت في هذه الكلمة المعينة بهذا الترتيب المعين انسجمت خصائصها الصوتية مع الأفعال المذكورة وانسجم ترتيبها في الكلمة مع ترتيب حدوث الأفعال في واقع التجربة . وأقصى ما بلغه تطرفه في تفرير مذهبه هو أنه ادعى ان كلمات اللغة أو معظمها تصور بأصواتها معانيها ، دون أن يدعى ان لكل حرف معنى محددا لا يخالفه ولا يتجاوزه وكيف يدعى مثل هذا وهو يعرف ان جميع كلمات اللغة التي تبلغ مئات الألوف تتكون من ثمانية وعشرين حرفا لا أكثر .

بهذه الملاحظة نرجو أن نكون قد وقينا قراءنا من اللبس أو التعميم الكاسح الذى ربما تقودهم اليه تحليلاتنا الماضية أو الآتية

# الفصلالثالث

## الخيال البصرى

فى الفصلين الماضيين ركزنا حديثنا على الجانب السمعى من الشعر ، وذلك لأهميته الأولى. ففن الشعر يقوم أول ما يقوم على حاسة السمع ، لأنها أداته الى النفوس ، وهو فى هذا يشارك فن الموسيقى ، ويخالف فن الرسم الذى يقوم على حاسة البصر ، وفنى النحت والمعمار اللذين يقوم كل منهما على اجتماع حاستى البصر واللمس ومن هنا كان اهتمامنا الذى بذلناه فى تحليل العناصر التى تتكون منها موسيقى الشعر ، واستكشاف الوسائل الصوتية التى يلجأ اليها الشعراء القدامى ، وبخاصة وسيلة الحرف المتردد ووسيلة الحكاية الصوتية ، وبذلنا ما بذلنا من جهد فى بيان ارتباط الوسائل الصوتية بالمضمون الفكرى والانفعالى الذى يريد الشاعر أداءه .

وسنزيد جانب الأداء الصوتى دراسة وتحليلا فى فصولنا القادمة على اننا نريد فى فصلنا هذا أن نخص جانب المضمون بنظرة ، لا لنفصله عن جانب الأداء الصوتى ، فهذا أمر مستحيل فى دراسة الشعر الصادق ، بل لنتبين حقيقة مهمة بمتاز بها المضمون الشعرى فى الفن الجاهلى .

ذلك ان الشاعر انما يستعمل وسائله الصوتية ، ويركبها من عناصرها التي حللناها من حرف وحركة ومقطع ، وايقاع وجرس ونغم ، لكي يحمل الى سامعه أو قارئه انطباعا خاصا تركته على مخيلته الشعرية مراقبته لمختلف الحقائق والمشاهد والتجارب فاذا نحن تأملنا في هذا الانطباع الجاهلي ، وجدنا ان من أهم الخصائص التي تميزه أنه «انطباع بصرى» ، يلعب الخيال البصرى دورا عظيم الأهمية في بنائه وتكوينه ونحن نريد الآن أن نتبين المدى العجيب الذي بلغته حاسة البصر عند الشعراء الجاهلين من الدقة والارهاف ، ومدى تأثيرها في تكوين الطبيعة الفنية الخاصة لشعرهم ، كيما ندرك هذه الحقيقة الهامة أنهم يحاولون في شعرهم أن يجعلونا « نبصر » الشيء الموصوف.

وهم يحاولون هذا بالطبع بواسطة الكلمة ، فالكلمة أداتهم الوحيدة الى تحقيق غرضهم الفنى فامرؤ القيس حين يبدأ وصفه للعاصفة المطرة فى معلقته بقوله

# أصاح ِ تَرَى بَرَقَا أَرِيكُ وميضَهُ كَالَّمُ مُكَلِّلُ عَـيٍّ مُكَلِّلُ

قد صرح بغرضه الفنى بجلاء لا جلاء بعده ان أحسنا فهم ما يقول . فهو يخاطب كل من يسمع شعره قائلا أنت « ترى » هذا البرق الذى سأتحدث عنه وأصفه لك . ثم لا يكتفى بهذا الفعل « ترى » ، بل يضيف « أريك » زيادة فى تأكيد غرضه كأنه يريد أن يقول أنت تراه رؤية سطحية أو عادية ، لكنى سأريك اياه رؤية أعمق وأدق . ثم يمضى فى اعظاء تشبيهات حسية متوالية يحاول بها أن يجعل سامعه « يرى » ما يصفى هذه الرؤية العميقة الدقيقة الوافية

مغزى هذا ان سامعا يسمع شعره هذا ، أو قارئا يقرأه ، ثم لا يقف

برهة بعد كل صورة لكى « يتخيل » ما يعرضه من أوصاف البرق وما يصحبه من سحاب وما يتبعه من مطر وسيل » « يتخيل » همذه المشاهد تخيلا بصريا ، مثل هذا السامع أو القارىء لا يكون قد قام بواجب المشاركة الفنية التى يطالبه بها الشاعر مطالبة صريحة وينتظرها منه انتظارا حازما ويقوم وصفه كله على توقع قيامه بها اذ ذاك لا يكون قد استفاد من شعره شيئا ، مهما يبذل من جهد فى فهم مدلولاته اللغوية وتتبع معانيه الفكرية

دعنا نشرح بالضبط ماذا نعنى بهذا « التخيل البصرى » المطلوب في قراءة الشعر الجاهلي .

اذا قرأ القارى، هذه الجملة « أناخ الأعرابي جمله ووضع عليه الرحل ثم ركبه » أو هذه الجملة « تقدم المسافر الى شباك التذاكر في المحطة واشترى تذكرة ثم ركب القطار » ، فأغلب ما يحدث هو انه يفهم الخبر المنقول فهما عقليا ، دون أن يتوقف ليحقق الصورة ، لأنه لا يحتاج الى هذا التحقيق كى يفهم المعنى ويفيد الخبر . فهو لا يتخيل في مخيلته اعرابيا بزيه المخاص يقبل الى هذا الحيوان الذى له شكل معين فيحمله على أن يبرك على الأرض في هيئة معينة ثم يضع على ظهره الرحل ذا الشكل المعين ثم يجلس فوق الرحل وينهض جمله . وهو كذلك لا يتخيل في مخيلته البصرية مسافرا يحمل حقيبته مثلا ويقترب من شباك التذاكر في محطة ما ويسأل الموظف وراء الشباك اعطاءه تذكرة ويعطيه ثمنها من النقود ويأخذها ويتوجه الى رصيف معين في المحطة ويصعد الى عربة من عربات القطار

لكن ذلك الفهم العقلى هو ما يفسد علينا الشعر الجاهلي افسادا

كبيرا ، فالذي يحتاج اليه هذا الشعر — دائما وبلا استثناء — هو أن تتخيل المنظر الموصوف والهيئة المسجلة والحركة المنقولة تخيلا بصريا بكل تفاصيلها ودقائقها . وأن نتأمل ترتيب أجزائها وتتبع تعاقب أحداثها بخيالنا البصرى . أى أن نغمض عيوننا برهة ننقطع فيها عن رؤية ما يحيط بنا — حتى عن رؤية الورق والكتابة المطبوعة عليه — لنستدعى المنظر الموصوف أو الحركة المنقولة بمخيلتنا البصرية التى تمكننا من استحضار الصورة المتذكرة للأشياء والأشخاص دون أن يكونوا ماثلين أمام عيوننا وأن نفعل هذا بأقصى ما نستطيع من الوضوح والتحديد والاستيفاء . وعلى درجة استجابتنا التخيلية هذه يكون فهمنا الكامل ، ثم تذوقنا وطربنا واستجابتنا الفنية القوية للشعر الجاهلي

هذا العمل التخيلي الذي نريد من كل قارىء أن يفعله كلما قرأ شعرا جاهليا ، يشبه ما يفعله الطفل الانساني في سنيه الأولى فالطفل حين يسمع هذه الأقصوصة « دخل الأمير البستان فرأى فتاة جميلة تجلس تحت شجرة والدموع تجرى من عينيها فتقدم اليها الخ » أو هذه الأقصوصة « وثب البطل على ظهر حصانه واستل سيفه من غمده وحمل على العدو أو الوحش الخ » فان هذا الطفل يترجم كل فقرة من فقرات هذا الكلام المسموع الى صورة بصرية يحققها بخياله البصرى ، ثم تتابع الصور على مخيلته ، وبدون هذا العمل لا يستطيع الطفل أن يفهم الكلام المسموع أو يتنبع أحداثه ويستنبط معانيه .

ثم يتعلم الطفل بالتدريج كيف يستغنى عن هذه العملية ويفهم من اللغة رموزها العقلية لكن كل قارىء يستطيع اذا حمل نفسه على استعادة ذكريات الطفولة أن يتذكر مناظر بعينها رسمتها مخيلته البصرية لمواقف كان لها أثر بعيد في نفسه مما سمع أو قرأ من الأقاصيص الشائقة

والحوادث المثيرة . فهو الى اليوم يستطيع أن يستدعى هذه المناظر التي كونها خياله البصرى الطفولي بتفاصيلها الدقيقة العجيبة ، التي يبلغ من دقتها أحيانا أنها لا تقل حيوية واقناعا عن مناظر واقعة شاهدها بالفعل بل ان الأمر ليختلط علينا أحيانا في تذكرنا لها فلا ندرى أشاهدناها في واقع التجربة أم كانت من نسيج خيالنا الطفولي القوى . وكاتب هذه السطور لا يزال يذكر عديدا من المناظر التي رسمتها مخيلته البصرية حين كان يستمع في سنته السابعة وسنته الثامنة الي قصة « عنترة بن شداد » يقرأها أحد شيوخ القرية بصوته الرخيم على جمع من الفلاحين اجتمعوا على احدى المصاطب بين صلاة العصر وصلاة المغرب في المواسم التي تخف فيها واجبات الفلاحة على أهل القرية وأغلب ظننا ان معظم القراء لديهم تجارب مشابهة ، وان يكن هذا عملا يحتاج الى تدريب على استدعاء الذكريات حتى يزداد تحددها وجلاؤها. هذا التخيل ، أو « التشغيل » لمخيلتنا البصرية ، هو ما يجب أن تفعله في قراءة الشعر الجاهلي الا انه يحتاج منا الي جهد ومران وتكرار محاولة . فالذي يحدث لنا حين نشب وننضج هو اننا نكتفي فى معظم سماعنا للغة وقراءتنا لها بفهم مدلولها الرمزى فهما عقلياً . وهذا فى الحقيقة هو ما وضعت له اللغة البشرية حتى تكون رموزا مختصرة توصلنا الى القهم السريم للخبر دون أن نحتاج الى رؤيته بعيوننا ، توفيرا للجهد وتركيزا للفكر واستكثارا من التجارب التي نستطيع الاحاطة بها وانستطيع قبولها من الآخرين أو حملها اليهم فلو اننا ظللنا طول حياتنا نحتاج الى أن نرى بعيوننا الجمل أو الحصان أو الفتاة الجميلة أو الرجل الجريح قبل أن نفهم مدلولاتها ، ولو أننا ظللنا طول حياتنا محتاجين الى أن تقف أمام كل جملة نسمعها أو نقرأها لنتمثلها تمثلا

بصريا ، الأضعنا وقتا طويلا ولم نحصل العلم الا تحصيلا بطيئا ، ولما بلغت اللغة ما بلغته من النمو العظيم والتطور من المحسوسات الى المعقولات والخلوص الى دقائق الفكر وروائع التجريد التى يصعب أو يستحيل تحقيق ما صدقاتها فى حقيقة الواقع

لكن هذا التخيل البصرى الذى نستغنى عنه حين نشب وينضج فكرنا هو ما نزال نحتاج أشد الحاجة الى ممارسته حين ندرس الشعر الجاهلى (١) ومن هنا تتجلى للقارىء صعوبة هذا العمل على المتعلم الناضج ومدى حاجته الى تكرار المحاولة وارغام النفس على التوقف لتحقيق التخيل البصرى وكم يلاقي كاتب هذه السطور من العناء فى حمل طلبته فصلا دراسيا بعد فصل على هذا التخيل كلما درس لهم الشعر الجاهلى ، حتى ليضطر الى أن يقطع محاضرته ويحفزهم المرة بعد المرة على أن يغمضوا عيونهم ويستدعوا المنظر الموصوف الى مخيلتهم البصرية ، محاولا أن يقنعهم بأن الفهم العقلى لا يكفى أبدا لتفهم هذا الشعر والخلوص الى دقائقه البديعة خلوصا يحقق الاستجابة الفنية الفنية .

فلنضرب الآن مثلا ، وستتعدد الأمثلة فى فصولنا القادمة ، وليكن مثلنا الذى نضربه فى هذا الفصل بيتين فى وصف ابريق الخمر نظمهما علقمة بن عبدة ، وهما يردان فى قصيدته الميمية « هل ما علمت

<sup>(</sup>۱) حقيقة الأمر هي اننا نحتاج الى قدر من هذا التخيل البصرى في في قراءة كل شعر ، جاهليا وغير جاهلي ، عربيا وغربيا لأن من أهم وظائف الشاعر كفنان أن يزيدنا وضوح رؤية وجلاء بصر بحقائق الكون والحياة الا أن الأشعار تتفاوت في اهتمامها بالمحسوسات الخارجية أو المدركات الباطنية ، والشعر الجاهلي من أكبرها اهتماما بالمحسوسات المحسوسات المدركات الباطنية ، والشعر الجاهلي من أكبرها اهتماما بالمحسوسات المدركات الباطنية ، والشعر الجاهلي من أكبرها اهتماما بالمحسوسات الحسوسات المدركات الباطنية ، والشعر المجاهلي من أكبرها اهتماما بالمحسوسات المدركات الباطنية ، والشعر المجاهلي من أكبرها اهتماما بالمحسوسات المدركات الباطنية ، والشعر المدركات المدركات المدركات الباطنية ، والشعر المدركات الباطنية ، والشعر المدركات المد

وما استودعت مكتوم » وفى نفس القسم من القصيدة الذى ورد فيه بيتاه اللذان درسناهما فى وصف مجلس الشرب والطرب

كَأْنَ إِبِرِيقَهِم ظبى على شَرَف مفدًّمْ بِسَبَا الكتّان مَوْثُومِ أَبِيض أَبِرْهِ للضَّحِّ راقِبُهُ مقلَّد قُضُب الريحان مَفْخُوم

ولنبدأ باعظاء المعنى اللغبوى الذى تقدمه الشروح القديمة لكلا البيتين فالشاعر فى أولهما يشبه انتصاب الابريق وبياضه بظبى على مكان مرتفع . ويذكر انهم قد شدوا على فم الابريق بسبائب الكتان أى شققه (هم فعلوا ذلك لتصفية الخمر حين يصبونها) والمرثوم الذى رثم أنفه أى كسر وفى ثانى البيتين يقول ان لون الابريق أبيض (نفهم من هذا انه مصنوع من الفضة) ويذكر ان راقبه ، أى حارسه وحافظه الذى كان يرقب صلاح الخمر وتعتيقها ، قد أخرجه لتصيبه الشمس والريح وانهم قد زينوه بأعواد من الريحان الزكى الرائحة والمفغوم الذى كأنه مسدود بكثرة ريح الطيب ، يقال فغمتنى ريح طيبة اذا دخلت فى أنفك فسدت خياشيمك ( قهم من هذا انهم مزجوا الخمر بأنواع العطر )

بهذا الشرح اللغوى ( وما وضعناه بين قوسين من اضافتنا ) يكتفى معظم الدارسين . ولو وقفوا أمام البيتين فأنفقوا دقائق فى تحقيق الصورة المزدوجة للابريق والظبى لراعتهم أقوى روعة بدقتها الحسية من ناحية ، وبحيويتها الدافقة من ناحية أخرى . ولرأوا أخيرا ان الابريق بهذا التشبيه لم يعد مجرد اناء جامد مصنوع من معدن جماد فضة كان أو غير فضة ، بل كاد يصير مخلوقا حيا بالغ الرشاقة والظرف عظيم الفتنة والازدهاء .

فلنتأمل نحن هذه الصورة المزدوجة ولنحاول تحقيقها بخيالنا البصري

لبضع دقائق ابذل جهدك فى أن تنخيل رابية قد انتصب عليها هذا الابريق المصنوع من الفضة فى ضوء النسس ، وانظر كيف يتلألأ عليه هذا الضوء وتتكسر على صفحته البيضاء الرائقة ألوف الأشعة فى وهج يخطف الأبصار ثم أغمض عينيك برهة لتحقق فيها جسم الابريق بتفاصيله ( يساعدك على هذا أن تكون اطلعت على صور لما تحتويه المتاحف العالمية من الأباريق الفارسية القديمة ) . من بطن نحيف مستطيل يحتوى الخمر ، وعنق طويل جميل الصنع يصعد الى السماء فى تطاول وخيلاء ، وفوهة طويلة مقوسة تمتد فى انحناءة رشيقة الى جانب الابريق وتنتهى بفتحة « مشطوفة » ستصب منها الخمر ، ويد صغيرة معقوفة فى الجانب الآخر

هل تصورت بمخيلتك البصرية هذه الصورة للابريق المنتصب على مكان مرتفع ? اترك الآن هذه الصورة وتخيل مكانا مرتفعا آخر قد انتصب عليه ظبى أبيض ، وأنت تعرف ما لجسم الظبى من ملاحة ورشاقة ، فانظر اليه هو أيضا يتألق جلده الأبيض فى ضوء الشمس ، وتمسه الربح من حوله وعليك أن تعرف ان الظبى اذا قام يتشوف انتصب على قوائمه الأربع وضمها احداها الى الأخرى ، ومد عنقه الى آخر امتداده ورفع رأسه الى أقصى علوه ، فكان أشبه بخط رأسى طويل والآن قارن بين الصورتين ليتجلى لك التشابه الرائع بينهما نفس الجسم الأبيض على وجه التقريب يلمع فى أشعة الشمس وتداعبه الربح المنطلقة . وانفس الانتصابة الفائنة المليئة بالظرف والخفة والرشاقة ( والظبى هو الرمز الأكبر على هذه المعانى فى كثير من اللغات ) .

لكن أنعم الآن نظرك فى تفاصيل دقيقة ، ستهتدى اليها ان كنت قد لبيت رجاءنا فتخيلت الصورة تخيلا بصريا فجيد الظبى الطويل

المتد الرشيق يشبه حقا فوهة الابريق الممتدة فى تقويس بديع. بل انتهاء هذه الفوهة بالفتحة المشطوفة (وشطفها يساعد على صب الخبر بدون اراقة على الجوانب ، كما ترى أيضا فى أباريق الشاى العادية التى نعرفها) يشبه رثم أنف الظبى . وهنذا الرثم من أحلى صفات الظبى الجسمية وأبعثها لحبنا واعجابنا ، حتى لنمد يدنا حين نلقاه فى حدائق الحيوان لنلمس أنفه الظريف المخملى . فالآن قد أدركت قوة هذه الكلمة الواحدة «مرثوم » ومدى ابتعاثها للعاطفة المعينة ، كما أدركت مدى دقة نظر الشاعر اذ اهتدى الى هذا التشايه اللطيف بين أنف الظبى وفتحة فوهة الابريق فاذا كان فى صورته قد وضع شقة من الكتان على فوهة الابريق ، فان عينه الدقيقة قد رأت شطفة الفوهة تحت تلك الشقة الرقيقة ، التى زاحت هذه الشطفة ملاحة وحسنا ، كما يزيد البرقع الشفاف أنف الحسناء وشفتيها فتنة واغراء

ولكن لا تنس تشابها دقيقا آخر ، هو ذلك الذيل القصير المنحنى الذى ينتهى به جسم الظبى من الطرف الآخر ، ومشابهته ليد الابريق المعقوفة التى لاحظناها

مجرد هذا التصور الحسى يقنعك بمدى التشابه الذى وفق الشاعر الى رؤيته ونقله فى تشبيهه البارع ولسنا ندعى ان الجسمين جسم الظبى وجسم الابريق متفقان فى كل شىء ، والالم تكن حاجة الى التشبيه أو كان من نوع تشبيه الماء بالماء ، وانما يجود التشبيه حين يقارن بين شيئين بينهما اختلاف ، فيلفتنا الى الشبه الموجود بينهما على الرغم من ذلك الاختلاف ، وكلما كان هذا الشبه أكبر حاجة الى دقة التصور ونشاط الخيال كان التشبيه أجود وكان امتتاننا للفنان الذى بصرنا به أعظم

فاذا أنت أعدت النظر في هذه الصورة التي وصفناها مرتين بأنها «مزدوجة »، اتضح لك لماذا وصفناها بهذا الوصف فتشبيه الشاعر لم يترك كلا من المنظرين قائما بمفرده ، بل هو قد «طبع » أحدهما على الآخر ، حتى ذاب أحدهما في الآخر وتكونت منهما معا صورة موحدة عجيبة لا ندرى فيها أيهما الظبى وأيهما الابريق وهذا يذكرك باحدى وسائل الانتقال في التصوير السينمائي من صورة الى صورة ، اذ لا تزول الصورة الأولى تماما وتحل محلها الصورة الثانية ، بل تبقى الأولى برهة وتلقى عليها الثانية ، وهو ما يعرف في الفن السينمائي Superimpose برهة وتلقى عليها الثانية ، وهو ما يعرف في الفن السينمائي المحورتين ؟ لا نستطيع أن نجيب على هذا السؤال الا اذا انتقلنا الآن الى تفهم انفعاله القوى الذي دفعه الى عمل تشبيهه ، والذي جعله يتخيل حقا ال الابريق قد انقلب الى ظبى حي

ذلك ان علينا الآن أن تتذكر هذه الحقيقة المهمة: ان الشاعر كشاعر لا يقصد من التشبيه مجرد التسجيل البارد لوجوه الشبه المادية ، مهما يكن من دقتها ، بل هو يستعين به لحمل عاطفته اليك فى تمام قوتها وحرارتها . فما عاطفته هنا ? هى حبه الزاخر لهذا الابريق وافتنانه بمنظره الذى يراه ظريفا مثيرا . فالذى فعله هذا التشبيه هو انه خلع على الابريق صفات الرشاقة والخقة والظرف التى تقرنها دائما بالظبى ، لكن هده الصفات لم تبق مجرد أوصاف حسية لأحجام ونسب ومواقف مادية ، بل لفتتك فجأة الى ما فى جسم الابريق الجيد الصناعة من صفات هدية » يراها الفنان الأصيل ويقتنع بوجودها اقتناع الآخرين بالصفات المادية التى تلمس وتحس . هذا الابريق من شدة حب علقمة له وافتتانه المادية التى تلمس وتحس . هذا الابريق من شدة حب علقمة له وافتتانه

به قد خيل الى الشاعر انه قد صار حقا مخلوقا حيا . فاذا أردت أن تزداد ادراكا لما يؤديه هذا التشبيه من « احياء » للابريق ، فسل نفسك هذين السؤالين : لماذا نصبوا الابريق على ذلك المكان المرتفع ? ولماذا انتصب الظبى على مكانه المرتفع هو أيضا ?

أما أول هذين السؤالين فقد أجاب عليه الشاعر نفسه ، حين قال « أبرزه للضح راقبه » . فالشاعر قد ذكر انهم أخرجوه لتصيبه الشمس ، والشارح القديم قد آكمل الصورة حين قال لتصيبه الريح وراقبه الذي أخرجه هو الرجل الذي كان مكلفا بحفظ الخمر وحراستها في دنها . وكان الشاعر قد وصف في بيتين سابقين كيف أبقوها في دنها سنة كاملة حتى تجود وتعتق ، وكيف أخرجوها من الدن وصبوها في الناجود أو الراووق ، وهو اناء من الزجاج تصب فيه الخمر وتمزج ، بالماء أو بالمطر أو بكليهما فالآن بعد مزاجها وترويقها قد ملاوا منها ابريقا ، ثم لم يسارعوا الى شربها ، بل نصبوا الابريق في الشمس والهواء فوق مكان مرتفع ، حتى يسوغ طعمها وتطيب رائحتها ، ويزول منها ما علق مكان مرتفع ، حتى يسوغ طعمها وتطيب رائحة تعلق بالأشياء المخزونة ( وهم في مواضع أخسرى يصفون ما علق بدنها من نسج العنكبوت ، وكيف يزيلون هذا النسج ) فهذه الشمس تطهرها وتزكيها ، وهدذه الربح تتم جلاء رائحتها وتهويتها

هذه الخبر اذن قد خرجت الآن ، للمسرة الأولى ، الى الشمس والهواء ، الى الحياة ، بعد طول قبرها فى بطن دنها المظلم المعزول عن الهواء ( وقد وصف علقمة فى بيت سابق (١) كيف بالغوا فى هذا العزل

<sup>(</sup>١) سندرس كل هذه الأبيات في الفصل العاشر

واتخذوا أقصى ما كانوا يستطيعون فى ذلك العصر من حيطة ) . وهذا يساعدنا على الاجابة على سؤالنا الثانى الذى ترك لنا الشاعر أن نجيب عليه ، والشاعر ، أى شاعر ، لا يمكن أن يقول كل شىء ، ولابد من أن يترك لنا تمثل عناصر من معناه معتمدا على مشاركتنا الفنية . افترى الشاعر جاء بالظبى المنتصب على شرف لا لسبب الا أن ذلك « أبين لحسنه وأشد لانتصابه » كما يقول الشرح القديم ?

ما ان نفكر قليلا حتى ندرك أن الشاعر يعنى ظبيا صغيرا حديث السن ، أى غزالا قد خرج من كناسه للمرة الأولى . فقد كانت أمه بعد ولادته تحفظه تحت الأشجار الكثيفة الملتفة وقاية له حتى يشتد ويقوى على أرجله فالآن سمحت له بالخروج من ظلمة الكناس هذا الغزال يصعد الى رابية فيقف عليها فى ضوء الشمس الساطع ومس الهواء المنطلق للمرة الأولى ، يقف مبهورا طروبا جذلا منتشيا بتجربته الأولى فى عالم الحياة الواسعة ، المشرقة المنعشة ، المائجة الزاخرة فهو يمد فى عالم الحياة الواسعة ، المشرقة المنعشة ، المائجة الزاخرة فهو يمد جيده الطويل الرشيق فى تشوف وفضول وتعجب وانبهار مما يرى من ضوء هذا العالم وما يحس من ريحه وحركته ونشاطه وأصواته . فما أروع والعواطف .

يساعدك على تصور هذا المنظر والاندماج فيه بعاطفتك القوية أن تكون رأيت فى واقع الحياة ، أو اطلعت على صور تصور أفراخ الطيور أول ما تكسر قشرة البيض وتمد أعناقها النحيفة العارية محملقة بعيونها الواسعة البريئة الى هذا الكون الغريب المنير خارج البيضة فى فضول وتشوق ومزيج من الخوف والرغبة فى الانطلاق ثم ما تلبث

مغامرة الحياة أن تغلب خوفها فتنطلق من البيضة بفرحة ونشاط مقبله في جرأة على هذا العالم الحافل المائج بخطوات متعثرة تثير ضحكنا لكنها تثير أيضا أقوى عطفنا وشفقتنا وحبنا

فاذا عدت الآن الى صورة الابريق المنتصب على الشرف آدركت مدى ما أكسبه هذا التشبيه من حيوية ونشاط فخيال الشاعر الذى توهم الابريق ظبيا حيا يوهمه أن الابريق في انتصابته الرشيقة يقف أيضا سعيدا مسرورا فخورا بما يحمله من خمر معتقة طروبا بما تفعله الشمس والريح من تزكيتها وتسويفها ، وانه يمد فوهته الظريفة الى الرفاق وكأنه يومى اليهم مشوقا اياهم الى اللحظة التى سيقبلون فيها عليه وينعمون بالخمر الجيدة التى يحملها . والحقيقة بالطبع هى ان الشاعر هو الذى يتطلع الى ذلك الابريق فى شغف وحبور مفركا راحتيه متشوقا الى اللحظة التى يتم فيها تطهير الخمر وتعطير رائحتها وتزكية طعمها فيصبها من الابريق فى الكأس ويسعد بمذاقها الحبيب

ففى تأملك فى البيتين لا تقصر نظرك على الفرال أو الابريق أو صورتهما المزدوجة ، بل تخيل الطرف الآخر من هذه التجربة الرائعة وان لم يذكره الشاعر ، فعليك أنت أن تتذكره ، وهو الشاعر نفسه ! الشاعر الذى حدثت له من قبل تجربة كثيرا ما تحدث لهم فى أسفارهم الطويلة فى الصحراء ، حين يشاهدون كثيرا من الوحوش فى حياتها البرية الآمنة ، فوقف عن بعد يراقب ذلك الغزال مفتونا بملاحته ورشاقته وحيوية انتصابته . ثم تذكر تلك التجربة اذ وقف يرقب هذا الابريق مروعا بجسمه القضى المتلاليء وصنعه الانسيابي الحي متلها الى خمره الحدة المعتقة .

فان أردت تجربة مشابهة مما يحدث فى واقع حياتنا المصربة المعاصرة ، تجربة تعينك على اجادة التمثل للصورة والدخول فيما تزخر به نفس الشاعر من انفعالات ، فتذكر كيف نملا « القلة » بالماء الذى مزجناه بالماورد ، ثم ننصبها فوق جدار أو « زلوع » أو حافة « بلكونة » ، بعد أن نقلدها فروع الليمون أو البرتقال أو غيرهما من نبات عبق ، زينة لها وتعطيرا لرائحتها ، وكيف تنتصب القلة على مكانها العالى انتصابتها اللطيفة المحببة الى قلوب المصريين ، وكيف نرنو اليها متشوقين خصوصا فى ختام نهار من أيام الصوم فى رمضان فان كانت هدف تجربة أفسدتها علينا الثلاجات الكهربائية فى المدن فانها لا تزال مأثورة فى قرانا نمارسها ونسعد بها كلما عدنا الى ريفنا المصرى فى يوم عطلة

أترانا كنا مبالغين حين ادعينا أن تشبيه علقمة للابريق بالظبى قد « أحيا » الابريق ؟ أترانا يجوز لنا الآن بعد أن أنعمنا النظر في هذا التشبيه أن نخالف أبا العلاء حين ذكر البيتين في « رسالة الغفران » وقال عن علقمة « أين علقمة وفريقه ، خسر وكسر ابريقه ! » ، فنصيح ألا لا خسر علقمة ولا كسر ابريقه ! (١)

<sup>(</sup>۱) ما نظن القارى، المتذوق للأدب بمحتاج الى أن نقول له اننا انما نعنى من علقمة شاعريته التى خلدت بعد ان فنى شخصه ، وانما نعنى بابريقه هذا التصوير الفنى الخالد الذى تركه باقيا ما بقى الأدب العربى بعد أن بلى ابريقه المادى الذى كان يشرب فيه الخمر واستحال ترابا ، كما طربنا من قبل لبيته « كأس عزيز من الاعناب » الذى ضمنه خمرا حلالا قلنا ان فعلها الفنى لدى ذى الذوق الفنى الصافى ربما يكون أكبر لذة من طعم الخمر لشاربيها المدمنين

ولكن دفعنا الى أثبات هذه الملاحظة هنا اننا كنا نشرنا هذا الفصل كمقالة في احدى مجلاتنا الأدبية فكتب احد أفاضل الكتاب يرد علينا وينبهنا الى أن أبا العلاء كان في مجال التفضيل لخمر الآخرة على خمر الدنيا وهكذا اعتقد ذلك الكاتب القاضل اننا نعاكس ابا العلاء فنفضل خمر الدنيا على خمر الآخرة !

## الفصّه لللرابع الحركة الحيوية

نحن محتاجون فى قراءة الشعر الجاهلى الى « تشغيل » مخيلتنا البصرية فى تصور تفاصيل المنظر الموصوف وتبع أحداث الحركة المنقولة فعلينا أن تترجم كل فقرة نقرأها الى صورتها المرئية ، كما كان خيالنا الطفولى يفعل بما نسمع وما نقرأ من الأقاصيص الشائقة والأخبار المثيرة

وقد ضربنا فى فصلنا الماضى مثالا من ببتى علقمة بن عبدة فى وصف ابريق الخمر فلنعط الآن مثالا ثانيا ، هو أطول وأكثر تفاصيل ، فهو يحتاج الى مجهود أكبر فى تصوره وتنبعه . وبخاصة لأى منظر متحرك ، فى حين أن المنظر السابق كان ساكنا التقط الشاعر فيه ابريق الخمر والظبى الصغير فى وقفة واحدة معينة

ومثالنا الجديد سيلفتنا الى حقيقة أخرى كبيرة الشأن فى الشعر الجاهلى ، وهى حكايته البارعة للحركة الموصوفة ، حتى لينقل اليك هذه الحركة نقلا حيا بوسيلة الشعر الصادقة ، وسيلة الايقاع والنغم وهذه خاصية أكبر دقة مما شرحنا آنفا ، فهى محتاجة الى قدر أكبر من انعام النظر وارهاف السمع وشحذ الذوق الفنى المتقبل

مثالنا هذا هو أبيات زهير بن أبي سلمي في وصف السانية . تجد

هذه الأبيات في ديوانه في قصيدته « ان الخليط أجد البين فانفرقا » والسانية هي الأداة التي كانوا بها يسقون الأراضي المزروعة من الآبار ، كما نروى أراضينا بالشادوف أو الساقية من الترع أوقات انخفاض النيل . فان سألت أي شيء كانت هذه السانية ، فانتظر الأبيات فانك ستجد هذا الشاعر الجاهلي يرسم لك بألفاظه هذه الأداة بمختلف تفاصيلها ، ويشرح لك بدقة كيف تعمل ، وعليك أن تتأمل التفاصيل وتتابع الشرح بكل ما تستطيع من تدقيق وتخيل بصرى واف جلي

ولنذكر أولا ان زهيرا كان فى مجال النسيب الافتتاحى ، ومن هنا اشارته فى بيته الأول من هذه الأبيات الى كثرة دموعه على فراق الأحبة ، حتى ليشبه دموعه بالمياه المتدفقة فى عملية الرى هذه . والآن نعطى هذه الأبيات بيتا ، متبعين كل بيت بشرح لغوى نبنيه على الشروح القديمة .

## ١ – كَأَنَّ عَنِنَيَّ فِي غَرْ بَيْ مُقَتَّلَةٍ من النَّواضِح تستى جنةً سُحُقا

الغرب — الدلو الكبيرة المصنوعة من جلد ثور ، يشبه بها عينه لكثرة سيلان الدموع منها كما يسيل الماء من هذا الغرب . مقتلة — ناقة تستخدم فى عملية الرى هذه ، فهى مذللة بكثرة العمل ذات دربة عليه ماهرة فى أدائه ، تخرج الدلو من البئر ملأى ولا تهريقها كما تفعل الناقة الصعبة النافرة التى لم تتعود هذا العمل ( انظر كم من المعانى يحمل هذا اللفظ الواحد المشحون للسامع الجاهلى ) النواضح — جمع ناضح وناضحة ، البعير الذى يستخدم للسقى ، من الفعل نضح أى استقى . الجنة — البستان ، وأراد هنا النخل خاصة لأنه — فيما يقول الشرح القديم — أحوج الى كثرة الماء من الخضر وما أشبهها ( وهذه

مسألة فيها نظر ، ولعلنا انما نفهم النخيل لأن الشاعر سيشير اليه في بيته الأخير ) سحقا — متباعدة الأقطار والنواحي فهي أحوج الى كثرة الماء لبعدها وسعتها . أو هي جمع سحوق ، وهي النخلة التي ذهبت جريدتها وطالت ( لكننا نفضل المعنى الأول ، لأنه أكبر انسجاما مع صورة الشاعر كما سنشرح ، ومن الغريب ان من الشراح القدامي من يدعى ان الشاعر انما استعمل هذه الكلمة للقافية ، أي ان المعنى لا يحتاج اليها ! )

٢ - تَمْطُو الرِّشَاءَ فَتُجْرِي فِي ثِنايتِها من المَحالة ثقبًا رائدا قَالِقا

تمطو الرشاء — تمد الحبل . الثناية — الحبل الذي قد أوثق أحد طرفيه بالقتب ( وهو رحل صغير يوضع على سنام الناقة الناضحة لهذا الغرض ) وأوثق طرفه الآخر في الدلو المحالة — البكرة الرائد — الذي يجيء ويذهب ( لسرعة سير الناقة ثم ارتدادها ) . القلق — الذي لا يثبت . يقول تمد هذه الناقة الحبل الذي يستقى به ، فتتحرك البكرة التي شد الحبل فوقها ، فيدور ثقبها وقوله في ثنايتها أي تجرى الثقب وهي في ثنايتها أي وعليها ثنايتها ، كما يقال خرجت في ردائي الي قلان ، تريد وعلى ودائي وقيل الثناية هنا عطفة الناقة وانثناؤها ، أي تجرى اذا عطفت وانثنت ثقبا رائدا ( على هذا المعنى الثاني يكون غرض الشاعر أن يقول ان العملية تقف حين تبلغ الناقة آخر الشوط ، فاذا انثنت وعادت الى حافة البئر واستأنفت الجر عادت حركة الحبل والبكرة والدلو من جديد )

٣ - لها مَتاع وأعوان غَدَو ن به قِتْب وغَر ب إذا ما أَفْر غ انْسَحَفا لهذه الناقة متاع -- يعنى الأدوات المختلفة التي تستعمل في هذه

العملية ، ويخص منها هنا القتب والغرب ، وفى قراءة أخرى لها أداة . أعوان — يعنى العمال الذين يتعاونون على أداء عملية الرى ، وبدونهم لا تتم . غدون به — جاءوا فى الصباح الباكر بالأدوات اللازمة وقال غدون لأن جمع التكسير تصح معاملته بالتأنيث أو التذكير ، كما تقول جاءت الرجال . انسحق — مضى وبعد سيلانه فى الأرض التى يسقونها على الرجال . السحق — مضى وبعد سيلانه فى الأرض التى يسقونها على الرجال . السحق — مضى وبعد سيلانه فى الأرض التى يسقونها على الرجال . السحق — منه اللحاق تمدُدُ الصُلْبَ والعنقا

خلف الناقة سائق يسوقها فكلما خافت أن يلحقها فيضربها مدت فقار ظهرها ورقبتها الى الأمام واجتهدت فى سيرها لتنجو منه

و - وقابِلْ بتغنَّى كلما قَبَضَت على العَراقِي يداه قائماً دَفقا القابل - العامل الذي يقف بجوار البئر ليقبل الدلو أي يتلقاها كلما صعدت ويأخذها فيصب ما فيها في الجدول وهو يتغنى عند فعله ذلك لتطرب الناقة وتسرع (ولا شك انه يحفز نفسه هو أيضا ويسليها بغنائه هذا) العراقي - جمع عرقوة وهي خشبتان تجعلان في فم الدلو على شكل صليب يشد فيهما الحبل قدرت - وصلت وقبضت دفق - صب الدلو في الجدول الذي يحمل الماء الى الأرض المسقة.

٦ عُيلُ في جدول تحبو ضفادعه حَبْوَ الجواري ترى في مائه سُاقًا يحيل — يصب هذا القابل ماء الدلو . حبو الجواري — يريد أن الضفادع تحبو وتثب كما تفعل الجواري من النساء والصبيان اذا لعبوا ويقول الشرح القديم ان الشاعر انما ذكر الضفادع ليخبر أن الجدول دائم الماء أبدا لا يبس لكثرة ما تمده هذه الناقة فقد صارت فيه الضفادع . النطق — جمع نطاق وهي الطرائق التي تعلو الماء درجات فيه الضفادع . النطق — جمع نطاق وهي الطرائق التي تعلو الماء درجات

يعلو بعضها بعضا ويتصل بعضها ببعض وانما يكون ذلك مع كثرة الماء وهبوب الريح عليه

٧ - يخرجن من شر بات ماؤها طَحِل على الجذوع يخفن الغم والغرقا يخرجن — أى الضفادع شربات جمع شربة وهى حوض صغير يحفرونه حول أصل النخل ليمتلىء بالماء فيرويها . طحل — أخضر يضرب الى الغبرة لكثرة ما يمكث الماء فيه ، والطحلة بضم الطاء لون بين الغبرة والسواد ببياض قليل ، يخفن الغم والغرق — هنا يقول الشرح القديم ان الشاعر قد أخطأ وتوهم ان خروج الضفادع هو لخوفها من الغم والغرق ( والغم هنا انسداد أفواهها وأنوفها بالماء ، من غمه غطاه وألقى على وجهه غمامة ) ويقال انه انما قال ذلك ليخبر بكثرة الماء وبلوغه أقصاه ، فأشار الى ذلك بذكره الغرق وان كانت الضفادع لا تخاف ذلك .

اتنهت هــذه الأبيات المطربة فلننفق الآن بضع دقائق ننظر فى الحــركات التى وقف ذلك الشاعر الجاهلي يرقبها وينتبع تواليها ، مترجمين تركيباته اللفظية الى صور بصرية تناظر ما رآه وهذه هى الحركات

السائق يسوق الناقة الناقة تسير مبتعدة عن البئر سيرها يشد الحبل المربوط فى القتب الذى حزم على ملتقى كتفيها الحبل يحرك البكرة اذ يمر عليها البكرة تدور حول محورها حركة عمودية البكرة تتحرك أيضا حركة أفقية ، الى اليمين واليسار على المحور وسبب هذه الحركة انها غير مئبتة باحكام كما تثبت نظائرها فى آلاتنا الحديثة ) . حركة البكرة الدائرية تسهل جذب الحبل المتدلى فى البئر ،

فيرتفع الى أعلى . العبل يصعد رويدا رويدا (والشاعر يرقب صعوده بلهفة وشوق) الى أن تخرج فى نهايته الدلو ملاى بالماء "القابل الواقف على رأس البئر يمد يديه فى اللحظة المضبوطة فيقبض على خشبتى الدلو ويفرغ الدلو فى الجدول . الماء ينصب بغزارة من الدلو الكبيرة . الماء يتدفق بقوة وسرعة فى الجدول صفحة الماء تتشكل طرائق مستديرة متواصلة متراكبة هذه الدوائر تمتحى ثم تتجدد كلما صبت دلو جديدة فى تكرر واتنظام ( يقف أمامه الشاعر مبهورا ) الربح تزيد من تمويج هذه الدوائر وذبذبة محيطاتها الماء يندفع فى جنبات البستان ويتغلغل الى أطرافه البعيدة . الماء يفعم الحياض الصغيرة المحفورة حول أصول النخيل الضفادع التى كانت مختفية فى تلك الحياض تخرج وتقفز فى الجدول وتعلو جذوع النخل ثم تقفز مرة آخرى الى الجدول وتعود الى الوثب على الجذوع ، وهكذا دواليك

هذه هى الحركات الأساسة المتتابعة فى انتظام (يبدو للشاعر رائعا عجيبا) ولاحظ أن استعمال الشاعر للافعال المضارعة واستعماله «كلما» يدل على تكرر هذه الحركات لكن ننظر الآن فيما يدخلها بين الفينة والفينة من بعض التوقف والتغيير الذى يزيد المتعة ويقلل من الرتوب. فالناقة فيما يبدو تبطىء من حركتها بين حين وحين ، أو لعل سائقها هو الذى يخشى منها هذا الابطاء ويتلافاه بأن يصيح بها من خلفها وبهز عصاه ليخيفها الناقة تخشى أن بلحقها السائق ويضربها ، فتمد فقار ظهرها وعنقها الى الأمام مسرعة فى خطوها لتنجو منه هذا يحدث فى الحركات زيادة فى الاسراع وفى قوة انجذاب الحبل لكن يعدث فى الحركات زيادة فى الاسراع وفى قوة انجذاب الحبل لكن يقابله تغيير آخر مخالف ، هو ان الناقة حين تبلغ آخر الشوط تقف ثم ترتد الى البئر لكى تبدأه من جديد. وفى ارتدادها هذا تبطؤ الحركات

المذكورة أو تقف ، وتنعكس حركة البكرة لارتخاء الحبل الذي يمر عليها وارتداده الى الاتجاه الآخر ، ويقل اندفاق الماء ، ويستريح القابل فترة قصيرة ، وتتلاشى الدوائر من على صفحة الجدول ولعل الضفادع تقف أيضا برهة من وثبها ، الى أن تصل الناقة الى البئر وتنثنى وتبدأ من جديد سيرها الذي يشد الحبل ويخرج الدلو ويعيد الحركات مرة أخرى

لا شك ان هذه دقة بعيدة واستيفاء كبير أنفقهما الشاعر فى تتبع الحركات. ولكن علينا أن نذكر الآن انه — كشاعر — لا يبهرنا بمجرد دقة نظره وجودة تتبعه ، بل يبهرنا بمقدرته على أن ينقل الينا تلك الحركات. ولكن علينا أن نذكر الآن انه — كشاعر — لا يبهرنا بمجرد فى الشعر أن يقول الشاعر ان الحركات الفلانية قد حدثت ، بل على الشاعر أن يقول الشاعر ان الحركات الفلانية قد حدثت ، بل على الشاعر أن « يحدث » لنا هذه الحركات فى مجاله اللفظى ، أى أن يرتب ايقاع مقاطعه وجرس حروفه فى نغم يخيل الينا أننا نرى تلك الحركات حقيا

فكيف استطاع هذا الشاعر الجاهلي أن ينقل الينا تلك الحركات بالوسيلة الفنية الصحيحة ? لعل طريقنا الصحيح الى تعرف وسيلته الأدائية هي أن تتأمل أولا في «عاطفته» التي ثارت فيه اذ شاهد هذا المنظر المعين ، فدفعته الى وصفه فلنتذكر ان هذا ليس عالما يصف المنظر بهدوء وحياد لمجرد التسجيل وشرح الحقيقة ولا هو مصور فوتوغرافي يكتفي بنقل الحقائق الخارجة وتسجيلها كما هي بد «كامرته» المحايدة الجامدة الصماء . هو مهما يكن مهنما بالتصوير الدقيق الوافى المفصل ليس مجرد عالم ولا مجرد مصور فوتوغرافى . بل هو «شاعر» يعزج ما يقول دائما بعاطفته القوية ، ويرى الأشياء دائما من خلال هذه

العاطفة ، ودافعه الفنى الأكبر الى النظم ليس رغبة التسجيل أو الاعلام بل محاولته أن ينفس عن تلك العاطفة وينقلها الينا نقلا يثير نظيرها فينا والمتعة الكبرى التى يقدمها الشاعر — أى شاعر — هى نقله لانفعاله الينا واستجابتنا لهذا الانفعال فما انفعال زهير اذ يرقب تلك الحركات وينقلها ويحاكيها ?

قد آشرنا الى هذا الانفعال فى ثنايا تعدادنا للحركات الموصوفة لكنه يستحق مزيدا من التأمل حتى نستجيب له استجابة كاملة . ووسيلتنا الى هذه الاستجابة ألا نقبل على هذه الأبيات بذهن قارى القسرن الذى يعرف آلات أعظم دقة وأكثر تعقيدا وأكبر دلالة على عبقرية الانسان الصانع المخترع ، فلا يرى تلك السانية التى وصفها زهير سوى أداة بدائية ساذجة ، ولا يقرنها الا بالزراعة المتخلفة اذا أقبلنا هذا الاقبال على أبيات زهير أفسدناها افسادا تاما وضاع علينا جمالها وتأثيرها ولكن لنبذل جهدنا فى أن نقبل عليها اقبال البدوى البسيط الساذج الذى لم يتعود رؤية أداة السقى هذه فى حياته البدوية العادية ، فهى تبهره وتحيره ويخالها غاية فى الدقة والمهارة ، ولم يتعود كذلك رؤية كل هذا الماء الغزير الذى يروعه ، يقف أمامه مسحورا ، ويعجب من «شطارة » هؤلاء العمال الزراعيين وقدرتهم على استخراج ويعجب من «شطارة » هؤلاء العمال الزراعيين وقدرتهم على استخراج أوقاتهم الا النزر اليسير

وأنت من تأملك لحركة الناقة قد أدركت ولا شك انها تسير فى خط مستقيم ولا تدور فى دائرة ومعنى هذا ان أولئك القوم لم يهتدوا بعد الى الحركة الدائرية المتصلة التى يسيرها الحيوان فى ساقيتنا المصرية والتى تستغل كل خطوة للحيوان فى استخراج الماء ما دام

الحيوران يدور . فإن ارتداد الناقة من آخر الشوط الى حافة البئر اضاعة للوقت والمجهود بدون استخراج ماء جديد ، وسانيتهم في هذا لا تزيد على شادوفنا سوى أنهم يستعملون عضلات الناقة في جذب الدلو بدلا من استعمال عضلات الانسان . لكن الشاعر في سذاجته البدوية لا يدرك هذا النقص بالطبع ، بل هو معجب أيما اعجاب بما تحققه تلك السانية البدائية ويرى فيه الكفاية التي لا مزيد عليها بل يرى فيه ما يفوق الحلم . وفي هذا يجب أن نبذل جهدنا في مشاركته ، ناظرين الى العملية بنظرته ، ولا شك ان البكرة ، وان بلت لنا الآن سهلة بسيطة ، كان اختراعها من أهم الاختراعات الميكانيكية التي سهلت على الجنس البشرى كثيرا من الحركات ووفرت عليه جزءا كبيرا من المجهود البدني الشاق له ولحيوانه فى عمليات الجذب والدفع والرفع واختراع البكرة معتمد بالطبع على اختراع الانسان للعجلة وحركتها الدائرية المتصلة ويزيدك تقديرا لهذا الاختراع أن تتذكر ان العجلة وحركتها شيء لا يوجد في الحياة الطبيعية بتاتا ، وانما اخترعه الانسان اختراعا كامل الأصالة الفكرية ، فحقق به حركة لا مثيل لها بين الأحياء في انتظامها واستقامتها واستغلالها لأقل مجهود في أسرع حركة . والخطوة التالية التي لم يكن أولئك البدو قد اهتدوا اليها بعد ، هي الخطوة التي تنقلنا من الشادوف الي الساقية ، وهي أن تضاف الى تلك العجلة أو البكرة التي تتحرك حركة عمودية تستخرج الماء ، عجلة أخرى تتحرك حركة أفقية ، توضع على العجلة الأولى في زاوية قائمة ، فتسمح للحيوان بأن يدور بدلا من أن يسير في خط مستقيم ثم يرتد ، ودورانه المتصل يحرك العجلة الأفقية حركة متصلة ، وهذه تحرك العجلة الرأسية حركة متصلة تستخرج الماء ىلا توقف

كل هذا الشرح العلمى بسطناه لك حتى تزداد مقدرة على النظر الى ذلك المنظر بعين ذلك البدوى وعلى تقبله بعاطفته ذلك ان من مزايا القن الجليلة انه يتطلب منا أن فكون أكبر تفاهما وتعاطفا مع مختلف التجارب الانسانية . فالقارىء الذي يقبل على أبيات زهير باستخفاف وازدراء قائلا : ماذا يعنيني في قرني العشرين من شاعر جاهلي جاهل يصف آلة بدائية متخلفة ! مثل هذا القارىء يكون قد أخطأ خطأ أساسيا بليغا في موقفه من الفن الانساني .

فاذا كان زهير ينظر الى السانية فيرى حركتها معقدة بارعة الذكاء والمقدرة ، فتذكر أنت كيف دخلت مصنعا حديثا من المصانع العظيمة التي أنتجها علم الانسان وتقدمه الفني الرائع ، مثل مصانع المحلة الكبرى أو الاسكندرية أو حلوان ، وتذكر كيف وقفت أنت مروعا أمام كثرة الآلات وضخامتها وتعقد عملياتها المنوعة المتعاقبة الدائية الحركة العجيبة الانتظام. وكيف أعجبت بمهارة الانسان الصانع وأكبرت مقدرته على تذليل الطبيعة وتسخير قوانين الحركة وتحويل المادة الغفل الى ما يريده وما ينفعه . تذكر هذا كله ( فان لم تكن حدثت لك هــذه التجربة فانتهز أول فرصة تستطيعها لتزور مصنعا حديثا) ثم تذكر شيئا آخر أن الرجل في أمة غربية متقدمة الصناعة لن يدهش من هذه الآلات دهشتك ، لأنه أكبر بها خبرة وأكثر لها ألفة ، وأنه سيحتاج لكى يقدر دهشتك من الآلات حق قدرها الى مثيل الجهد في الفهم والتعاطف الذى تحتاج أنت اليه لكي تقدر اعجاب زهير بالسانية وتشاركه انفعاله أمامها . وكاتب هذه السطور يذكر المرة الأولى التي رأى فيها مصنعا حديثا ، وكان مصنعا لمربتي البرتقال في ضواحي كمبردج فى انجلترا ، ويذكر كيف وقف مروعا مسحورا ، وكيف كان رفاقه

الانجليز يبذلون جهدهم فى اخفاء ابتساماتهم المرحة اذ شاهدوا مدى روعه وانسحاره.

مكذا بدت السانية لذلك البدوى القليل الخبرة بالآلات وحركاتها ولهذا - لا لسبب آخر - كان غرامه القوى بتتبع حركاتها بكل ذلك التفصيل . وتستطيع الآن اذا عدت الى أبياته أن تشاهد في ثنايا ألفاظه تعقبه المبهور المحركات المختلفة التي تتم في هذه العملية فتقدر شعوره تقديرا صحيحا يساعدك على التعاطف معه وتستطيع الآن أن تفهم المغزى الكامل لقوله في البيت الثالث ؛ لها متاع فهو يستكثر كل هذه الأدوات التي تحتاج اليها عملية السقى ، من دلو وحبال وبكرة ومحور تدور عليه البكرة وعمود قائم ثبت فيه المحور وقتب حزم على ظهر الناقة وربط فيه الحبل! وتستطيع أن تفهم قوله في نفس البيت وأعوان غدون به . فهو يعجب بتعدد العمال من ناحية ، وبنشاطهم الدائب من ناحية أخرى فقد جاءوا في الصباح المبكر بما تحتاجه العملية من أدوات ، ثم نصبوها وربطوها وبدأوا العملية ، ثم ظلوا يتابعونها طول النهار بلا ملل وهو غير متعود على هذا النشاط والدأب في معظم أوقاته فى حياة البادية . وأثقل أعمال هذه الحياة يقوم بها بدلا منه المييد والخدم والنساء . فان نزعت الى الاستخفاف بزهير واستقلال عماله وأدوات سانيته ، فتذكر هنا أيضا كيف استكثرت أنت عدد العمال فى بهو من أبهاء المصانع الحديثة وكيف راعك نشاطهم الدائب في متابعة أعمالهم الدقيقة كأنهم النحل الغفير

كذلك تفهم قوله فى البيت الأول ؛ مقتلة من النواضح . فهذه الكلمات تنطوى على شعور الاعجاب القوى بهذه الناقة المدربة الماهرة التى تجيد هذه العملية المعقدة والتى تطيع أصحابها فيها ساعات طويلات دون أن

تنفر أو تحرن . والشاعر فى الحقيقة يقارنها بناقته هو التى لا تستعمل الا للركوب والتى لو حاولوا حملها على مثل هذا العمل لعصت أو لنفرت فأهرقت الدلو . أما هذه الناقة المدربة فتعرف متى تمضى الى الأمام ، ومتى تقف وترتد الى حافة البئر ، وتعرف كيف تجذب الحبل الجذب اللازم بدون اسراف أو حركة هوجاء حتى لا تعجل باخراج الدلو ولا ثقلبها فيهريق ماؤها قبل أن يصل الى الجدول .

## \* \* \*

فاذا أضفنا الى هـذه كله شعور الشاعر بالروعة والاعجاب أمام كثرة الماء الذى تستخرجه السانية والذى يتدفق فى جنبات البستان ، نكون قد استوفينا فهم عاطفته ، فاستطعنا أن ننعم النظر فى الوسائل اللفظية التى تمكن بها من تصوير منظره وتمثيل حركاته ونقل انفعاله فان « الكلمة » هى أداته الوحيدة للوصول الى غايته الفنية ، وباستغلال ايقاعها ونغمها يتمكن الشاعر القدير من بلوغ غرضه .

فأول ما نلاحظه هو الملاءمة الرائعة بين الحركات الموصوفة وبين الوزن الذي نظم فيه زهير قصيدته فبحر البسيط بتنابع مقاطعه في ترتيبها الخاص (مستفعلن فاعلن مستفعلن فعلن ، في كل شطر) ينسجم انسجاما لطيفا مع هذا النوع من الحركة ، وهو الحركة التي فيها بطء ثم بعض السرعة ، فيها تراخ ثم بعض العجلة ، فيها استمرار وأناة ثم بعض الاضطراب فالاستمرار البطيء المتانى تمشله التفعيلة الطويلة «مستفعلن» والاسراع المتعجل المضطرب تمثله التفعيلة القصيرة «فاعلن أو فعلن». هي اذن حركة يسودها رتوب هاديء لكي يدخلها بعض التنوع فلو كانت القصيدة على بحر الطويل (فعولن مفاعيلن فعولن مفاعيلن) لما لاءم هذه الحركات بهدوئه النام وبطئه الشديد وخلوه

من القفز والعجلة المفاجئة التي نجدها في البسيط ولو جاءت القصيدة على بحر الكامل العظيم النشاط والتدافع (متفاعلن متفاعلن متفاعلن متفاعلن العام هذا النوع من الحركة الذي يغلب عليه الهدوء والأناة وان لم يخل من قفز وعجلة . ولو كانت القصيدة في بحر من البحور الشديدة العنف مثل الوافر (مفاعلتن مفاعلتن فعولن) أو الاضطراب مشل المنسرح (مستفعلن مفعولات مستعلن) لأخفقت تماما في حمل هذا الجو السلمي الهاديء الذي يشيع فيها ولا تحدث فيه العجلة والقفز الاليؤكدا ما يغلب عليه من سلم وهدوء ووسيلتك الى الدخول في هذا الجو أن تقرأ الأبيات جهرا بضع مرات ملتفتا الى الترابط الرائع بين العو أن تقرأ الأبيات جهرا بضع مرات ملتفتا الى الترابط الرائع بين العاطفة

وثانى ما نلاحظه هو جرس روى القاف الذى بنيت عليه الأبيات والقاف اذا أحسنت الاستماع اليها فى تواليها تنسجم انسجاما معجبا مع الماء الكثير الغزير الذى تفهق به الدلو ويدفق به الجدول وتفعم به الحياض ويتدفق الى أبعد جوانب البستان انطق بحرف القاف وانظر كيف يغرج من مخارجه وكيف يملأ عليك فمك حين يجرى مجراه فى الحنك بطريقة تذكرك بامتلاء الفم بالماء (۱) . واستمع الآن الى تتابع القافات فى كلمات القافية : سحقا قلقا عنقا دفقا نطقا . غرقا وتأمل كيف يحكى هذا التنابع تعاقب دفقات الماء من الدلو كلما صعدت من البئر وصبت فى الجدول . وتأمل كيف تأتى حركة الألف المدودة فتمد

<sup>(</sup>۱) تصدر القاف من أقصى الحنك ولاصدارها يتصلل أقصى اللسان بأدنى الحلق ثم ينفصلان فجأة فيحدث انفجار شديد وهذا الاتصال فالانفجار هو الذي يشبه امتلاء الحنك بالماء ومحاولة دفعه خارجه ثم يشبه امتلاء الدلو بالماء وانصبابه منها

الصوت وترجعه بانطلاق يحكى امتداد دفقات الماء الى أركان البستان . هذا وقد كان شاعرنا الحديث أحمد شوقى — على قلة اصالته وسطحية صنعته فى أغلب شعره — موفقا غاية التوفيق الفنى حين اختار القاف رويا لقصيدته الجميلة فى النيل « من أى عهد فى القرى تتدفق » . فاذا عدت الى قصيدته هذه وجدت كيف يساعد جرس القاف فى تواليه على تصوير الحقيقة الأولى عن النهر العظيم وهى تدفقه بالماء الغزير والفيض العميم والخير والبركة والرى والخصب والاحياء واستمع والفيض المره الرائع « وحياضك الشرق الشهية دفق » وتأمل كيف تعبر الشينان المشددتان عن العطش وتعبر القافان عن الرى الذى يأتى فيرويه .

لكن نعود الى زهير بعد هذا الاستطراد الذى انسقنا اليه لنسمع بعض التفاصيل المطربة فى ابقاعه ونغمه نستمع فى البيت الأول الى قوله « جنة سحقا » كيف تحكى سحقا بمقاطعها الثلاثة المتتالية ، وبضمتيها اللتين تدفعان بالشفتين الى الأمام فى نطقهما ، وبقافها المنطقة بالألف ، تحكى بهذا اتساع البستان وترامى جوانبه وتباعد أقطاره ( ومع هذا كان من الشراح القدماء من قال ان الشاعر لم يرد هذه الكلمة بل اضطرته القافية اليها ! ) . ويتكرر هذا النغم لكن بمزيد من الحدة الايقاعية فى قوله فى البيت الثالث « اذا ما أفرغ انسحقا » . فانظر كيف يحكى هذا الترتيب للمقاطع انصباب الماء فى سده من الدلو كيف يحكى هذا الترتيب للمقاطع انصباب الماء فى سده من الدلو الملاى واندفاعه السريع فى الجدول الى أقصى أطراف البستان تأمل فى حدة المقطع الأول « أف » فى « أفرغ » بشدة همزته (۱) ونفخة الفاء

<sup>(</sup>١) مخرج الهمزة هو أقصى المخارج الحلقية في اللغة العربية والنطق بها يحتاج الى أكبر مجهود عضلي تعرفه اللغة

فى آخره. وامتلاء المقطع «غن» فى «غ انسحقا» بفرغرة الغين ورنين النون فهذان المقطعان المقفلان، أى المنتهيان بحرف ساكن، يمثلان الانصباب العنيف من الدلو. ثم تنوالى المقاطع السريعة المفتوحة فى آخر الكلمة الأخيرة «س ح قا» لتمثل مرة أخرى الانطلاق السريع العاجل للماء فى أركان البستان

آما جملته الرائعة فى البيت الرابع « تمد الصلب والعنقا » فقد شرحنا فى الفصل الأول من هذا الكتاب كيف انها بتتابع الضمات الخمس على الميم والدال والصاد والعين والنون تحكى الحركة التى يصورها الشاعر من مد الناقة لفقار ظهرها وعنقها الى الأمام فى محاولتها النجاة من السائق الذى يتبعها ويحثها . فأنت فى نطقك لهذه الضمات المتقاربة المتتابعة تحتاج الى تكوير شفتيك ومطهما الى الأمام فى حركات متعاقبة تمثل تمثيلا بديعا تلك الحركة الموصوفة فى ظهر الناقة وعنقها ثم انظر كيف تمثل هذه الجملة الجهد الزائد الذى تبذله الناقة فى حركتها هذه بالحروف القوية من التاء والميم والدال المشددة والصاد والباء والقاف وكلها اما حروف انفجارية أو حروف تحتاج الى جهد خاص للنطق بها

وانظر الآن كيف وضع زهير الفعل « يتغنى » موضعه المضبوط في البيت الخامس. فأرغمنا — ان أحسنا القراءة — على أن نقف برهة على هذه الألف التي تختم الفعل وترجع في مدها رنين النون المشددة حتى نطلق صوتنا بشيء من التطريب وكأننا نغنى في نشوة مع هذا القابل.

ثم أنصت فى جملته الأخيرة « يخفل الغم والغرقا » الى وسيلة الحرف المتردد . فهاتان الغينان اللتان تبدآن الكلمتين المتتاليتين « غم »

و « غرق » تحكيان بجرسهما المردد المعنى الذي تحمله الجملة من غرغرة الماء في الحلق ، ثم تضاف اليهما القاف الخاتمة في « الغرقا » ، والقاف قريبة المخرج من الغين ( ولهذا تخلط بعض شعوب العربية بينهما ) كما تضاف الخاء في الفعل « يخفن » ، وهي أيضا حرف حلقي قريب المخرج فالآن اذا أعدت قراءة الجملة وتدبرت هذه الأحرف الأربعة المتتابعة خ غ غ ق ، وجدتها في تنابعها وتقارب مخارجها (١) تحكي حكاية بديمة ملا الماء للحلق وغرغرته فيه ومحاولة الغريق أن يطرده من فمه . وهذه الأحرف الأربعة هي الأصوات التي نصدرها حين نحرك الماء في حلوقنا أو نحاول اخراجه وبصقه من أفواهنا ولعلنا ندرك الآن لماذا وضمت اللغة لمعنى « غرق » هذا اللفظ بغينه البادئة وقافه الخاتمة يتوسطهما صوت الراء المكرر ممثلا بقرعته المكررة اضطراب الماء في الفه . فالنظر كيف وفق زهير في جملته اذ اختار هذا اللفظ الذي وضعته اللغة ومهد له خير تمهيد بكلمتين أخريين فيهما خاء وغين فحكى بالنغم الشامل المؤتلف من الجرس والايقاع معنى جملته أجود حكاية صوتية وتوفيقه هذا ناشىء بالطبع من شدة تمثله لمعناه واستحضاره له استحضارا حيا وهو ينظم بيته .

الشاعر اذن يحقق الحركة العامة بايقاع بحره البسيط ، ويحقق الحركات التفصيلية بدقائق الايقاع الداخلي والنغم في جمله الشعرية ، ويحقق كثرة الماء والري بروى القاف . وهذه الوسيلة ، وسيلة الموسيقي اللفظية المقترنة بالمعنى اقترانا عضويا ، هي الوسيلة الوحيدة المتاحة

<sup>(</sup>١) القاف ليست في حقيقتها حرفا حلقيا ، لكنها تصدر من أقصى الحنك ممايلي أدنى الحلق مباشرة وتليها الخاء من أدنى الحلق ، وتلي الخاء الغين من أدنى الحلق أيضا ، لكن الغين أدخل في الحلق أى أقرب الى وسطه فالأحرف الثلاثة متوالية المخارج تواليا مباشرا

للشاعر. فاذا أنت أرهفت الانصات وكررت القراءة الجاهرة لهذه الأبيات الهتديت الى أسرار روعتها وجمال سردها وتتابعها ودقة الشاعر فى تسجيلها ومقدرته المبدعة على احيائها ونقلها الينا من خلال انفعاله بما يستعمل من ايقاع ونفم ولكننا نريد الآن أن نقترح اقتراحا لعله يزيدك تقديرا للأبيات ووسيلتها الفنية الخاصة فى تحقيق هدفها باللفظ وحده وهذا الاقتراح هو أن تأخذ قلما وورقا فتحاول أن ترسم هذا المنظر الذي يصفه الشاعر بمختلف تفاصيله

ولا تحتج بأنك لا تجيد الرسم ، فكل ما هو مطلوب هو تخطيط تقريبي (كروكي) لن يطلع عليه غيرك فلا داعي لخجلك لكنك حين تبذل الجهد في هذا الرسم وترغم مخيلتك على تذكر تفاصيله وربط بعضها ببعض فاتك ستزداد تقديرا لعمل الشاعر ، وستزداد أيضا ادراكا لشيء آخر هام ، هو الفرق الأساسي بين الوسيلة التي يستخدمها فن الرسم والوسيلة التي يستخدمها فن الشعر وستستكشف بعد قليل من المحاولة ان أبيات زهير في نقلها للحركة المتعاقبة لا تشبه الرسم الساكن فوق ورقة ، بل هي أشبه بأن تكون فيلما سينمائيا متحركا ، وان كان عليك هنا أيضا أن تتذكر أن أداة الشعر مختلفة جدا عن أداة الفن السينمائي .

ثم ستدرك بعد مزيد من المحاولة ان هذا الفيلم السينمائي الذي شبهنا به أبيات زهير لمجرد التقريب ليس فيلما صامتا ، بل هو فيلم ناطق ، يلعب العنصر الصوتي فيه دوره الهام ويقترن بالعنصر الصوتي لتحقيق الهدف الفني المتكامل فلننتبه الآن الي هذا العنصر الصوتي وما يزخر به من مختلف الأصوات والأصداء المتعددة المتآلفة على اختلافها .

أنصت اذن الى صرور البكرة اذ تتحرك حركتها العمدودية ، واذ تتحرك أيضا حركتها الأفقية والى صياح السائق بالناقة يحثها والى غناء القابل يشجعها ويشجع نفسه هو على عمله المجهد والى صوت انصباب الماء من الدلو في الجدول . وصوت اندفاعه في الجدول واندفاقه في الحياض حتى يفعمها . وأنصت الي صوت الضفادع اذ تخرج من الماء فزعة (أو متصنعة الفزع كما سنشرح بعد قليل). والى أصوات ارتطامها بصفحة الماء حين تنواثب في الجدول وحين تعود من جذوع النخل فتلقى بنفسها مرة أخرى في الماء وتأمل الآن كيف يتصل بعض هذه الأصوات، وكيف يفتر بعضها ويسترخى ثم يعود الى الشدة والعلو مع مختلف نوبات العملية وتأمل كيف تتوحد جميعا عـلى تعددها واختلافها في جامعين عظيمين : جامع بحر البسيط بايقاعه الذي شرحنا انسجامه مع هذا النوع من الحركة الشاملة ، وجامع الجرس الذي في روى القاف والذي يذكرنا تردده في آخر كل بيت بأن الصوت الغالب على المنظر كله هو صوت الماء ، الماء الغزير السيال المتدفق وأحبب به من صوت يحمل بشرى الحياة والاحياء ، والاخصاب والنماء ، والخير والبركة ، فهو الصوت الذي يفتن الجاهلي أقوى فتنة ويطرب أذنه بأحلى موسيقية وأحبها الى قلبه وأكبرها تنشيطا لروحه ( ولم يكن عبثا أن يكرر القرآن الكريم في وصفه للجنة في آيات كثيرات انها تجري من تحتها الأنهار). وهي نشوة تتكهرب بها كلما نطقنا بروى القاف في آخر كل بيت فملأنا حنكنا بجرسه ومددنا صوتنا مع حركته المنطلقة في مدة الألف.

## \* \* \*

وقد رأيت وسمعت في هذه الصورة تعدد العناصر التي تشاركت

فى تكوينها واصدار حركاتها وأصواتها ، من عنصر انسانى من العمال ، وعنصر حيوانى من الناقة ، وعناصر مادية صنعها الانسان من أدوات السانية والجدول والحياض ، وعناصر طبيعية فى المسرح الطبيعى الذى يلعب عليه هذا الفصل من ماء وريح وأرض ، ونخيل غرسه الانسان وأنبتته قوى الطبيعة ولكن هذه الضفادع ما شأنها ? ولماذا جاء بها الشاعر الى صورته ? فان كان قد جاء بها لغرض ما فلماذا ادعى انها تخثى من الماء الغم والغرق ، والمعروف انها تستطيع أن تحيا فى الماء بل هى تحبه ولا تبعد كثيرا عنه ? ترى السبب بكل بساطة هو أن الشاعر وهم وأخطأ ولم يدرك هذه الحقيقة البسيطة ؟

هنا نجد الشراح القدامى — سامحهم الله -- يسرعون الى تخطئة الشاعر ، فأغلب ما يهتمون به هو الشرح اللغوى ، فأن جاوزوه أحيانا فالى النقاش الجدلى حول صحة المعنى أو عدم صحته من الناحية المنطقية الخالصة . ونحن وان كنا نحمد لهم أكبر الحمد ما صنعوا من جمع التراث وحفظه والاجتهاد فى شرحه اللغوى — وهو صنيع يبقينا فى دينهم ما بقى شحر عربى قديم يروى ويدرس ويطرب القراء — فأننا لا نملك أنفسنا أحيانا من الأسى على اهمالهم للقيم الفنية والمتعة الوجدانية فى الشعر الذى اهتموا بنقله وتفسيره ، وانفلاقهم الغريب — فى معظم حديثهم عنه — أمام روعته وسحره ، الأمر الذى كثيرا ما يوقعهم فى الخطأ فى مجالهم المختار نفسه ، مجال الشرح اللغوى والتحقيق المنطقى لأقوال الشعراء ومعانيهم

لكن قبل أن نأتى الى الناحية الفنية ، نذكر انه من الناحية العلمية الخالصة كان زهير أقرب الى الحقيقة من الشراح الذين خطأوه! فليس صحيحًا ان الضفادع تستطيع أن تعيش « فى » الماء ، لأنها ليست لها

خياشيم مثل خياشيم الأسماك تمكنها من أن تأخذ الأكسجين المذاب في الماء بل هي تتنفس الهواء الجوى بواسطة رئتين لها ، عن طريق الأنف أو الفم ، وبواسطة جلدها أيضا فلو وضعت تحت سطح الماء وأبقيت تحته لغرقت فعلا ! وانما تستطيع أن تعيش على الماء لأنها تغمر جسمها فيه ولكن تبقى أنفها فوق سطحه حتى تتنفس الهواء الجوى ، ويساعدها على هذا وضع أنفها على السطح العلوى لرأسها . فاذا غاصت تحت الماء فترة اضطرت الى اقفال فتحتى أنفها حتى لا يتسرب الماء منها الى تجويف الفم فتموت غرقا

أما كونها حيوانا «بر مائى» فالمنى العلمى الصحيح لهذه الكلمة ليس حيوانا يستطيع أن يعيش فى الماء وعملى البر فى نفس المرحلة من حياته ، كما يتوهم أكثرنا ، وكما يبدو ان الشراح القدماء قد توهموا . بل الحيوان البر مائى هو الحيوان الذى يمر فى نموه بمرحلتين مختلفتين مستقلتين فى أولاهما تكون له خياشيم تمكنه من أن يتنفس الأكسجين المذاب فى الماء كما تفعل الأسماك ، فهو فى هذه المرحلة يستطيع أن يعيش «فى » الماء كالأسماك ولا يخشى غرقا ، وهذه المرحلة هى التى تبدأ بها الضفادع حياتها بعد خروجها من البيض حين نسميها «أبو دنيبة» ثم تأخذ الخياشيم فى الضمور وتنمو بدلها رئتان وينتقل الحيوان الى مرحلته الثانية التى يصير فيها حيوانا بريا يتنفس الهواء الجوى ، وان كان لا يزال محبا للماء كثير الارتياد له والسكنى قريبا منه ، واليه يعود لكى يضع فيه بيضه فى موسم انتاجه .

هذه الحقيقة نعرفها من كتب علم الحيوان الميسرة لعامة القراء كما نعرف من هذه الكتب أيضا حقائق أخرى عن الضفادع تعيننا على فهم أبيات زهير والموسم الذي حدثت فيه القصة التي يرويها نعرف ان الضفادع توجد بكثرة فى الربيع والصيف ، ويقل ظهورها فى الخريف ، أما فى الثبتاء فان البرد يقلل من نشاطها ، فتختبىء فى الطين أو فى الشقوق بين الحجارة ، وتظل طول فصل الشتاء مختفية عن الأنظار فى سكون شتوى ، حتى اذا أقبل الربيع خرجت من مكامنها وأخذت تقفز على الأرض فى نشاط وتتردد على منابع الماء ومجاريه

فالضفادع التى يصفها زهير كانت مختفية فى شقوق الجدول وفى الشربات حول أصول النخيل فلما أحست بالماء خرجت من مخابئها تقفز وتثب على جذوع النخل ، ولو بقيت فى داخل شقوقها لغرقت حقا وقول زهير « لها متاع وأعوان غدون به » يدل على ان السانية التى يصفها لم تكن تعمل منذ فترة قبل اليوم الذى يصفها فيه فهذا الماء قد جاء الى الضفادع بعد فترة انقطاع كانت فيها مختبئة فى مكامنها وطحلة الماء الذى فى الشربات لم تأت من طول مكثه فيها ، بل من قوة اندفاعه فيها حتى ليثير ترابها ويحركه

ليس معنى هذا ان السبب الوحيد الذى دفع الضفادع الى الخروج من مخابئها هو خوف الغرق ، بل زهير يقول هذا لأن هذا هو ما تدعيه الضفادع نفسها وما تنصنعه! وهنا ننتقل من الناحية العلمية الخالصة بعد أن رأينا خطأ الشراح القدامى فيها ؛ الى الناحية الفنية التى أهملوها اهمالا تاما فهم لم يلتفتوا الى الدور الحيوى العظيم الذى تؤديه الضفادع فى المنظر الموصوف. وأأكثر ما التفتوا اليه أن قالوا ان وجودها يدل على كثرة الماء . لكن الشاعر لم يأت بها لمجرد الدلالة على كثرة الماء ، بل أتى بها لها هى ، من أجل ما تضيفه الى الصورة من النشاط والحركة والحيوية ، ومن القرحة والسعادة ، ومن الصخب والجلبة

والمرح بحيث يحق لنا أن نقول ان منظر الشاعر ما كان يبلغ ما يبلغه من الحيوية لو لم يأت بهذه الضفادع

هذا مع ان الشراح أنفسهم قد قالوا فى شرحهم « يريد ان الضفادع تحبو وتثب كما تفعل الجوارى من النساء والصبيان اذا لعبوا » ومزيد من التأمل كان كفيلا بأن يهديهم الى ان الشاعر يريد اذن أن يقول ان الضفادع هى أيضا « تلعب » فصياحها هذا ليس صادرا من خوف الغرق ، اذ ليس ما هناك ما يضطرها الى البقاء تحت سطح الماء ، بل هو صادر عن « تصنع » لهذا الخوف لأجل المزيد من اللعب والمرح .

ذلك ان الضفادع هي أيضا فرحة بهذا الماء الكثير السيال ، وانها مرحبة به سعيدة بمجيئه بعد فترة انقطاعه ، منتشية بأثره فى بل جلودها واعادة حيويتها صحيح ان جلدها رطب دائما ، لأنه — كما تخبرنا كتب الحيوان — يفرز افرازات تمكنه من اذابة أكسجين الهواء الجوى حتى ينتقل ذائبا من خلال جذور الشعيرات الدموية الى كرات الدم الحمراء لكنها مع هذا تحتاج بين حين وحين الى أن تبل جلدها بالماء حتى تزيد من رطوبته وصحته ولهذا سعادتها وفرحها بالماء وترددها الكثير على أماكنه . فضلا عن حاجتها اليه لتضع فيه بيضها فى موسم انتاحها .

فان أردت أن تزداد فهما للصورة ودخولا فى جوها العاطفى. الصاخب، فهل رأيت يوما صبية القرية من قرانا عند نزول المطر يخرجون. من منازلهم فيتقبلونه على رؤوسهم ووجوههم فرحين متصايحين، وكيف يقفزون فيه ويحجلون غير آبهين الى صراخ أمهاتهم ألا يبلوا جلابيبهم ويلوثوها بالطين، متغنين بأغانيهم الشعبية المأثورة يا نطرة رختى

رختى ، على قرعة بنت اختى الخ ... يا رب تشتى ، وابل بشتى ، واروح لستى الخ

هذه نفس الصورة التي ينقلها زهير عن تلك الضفادع ، ولهذا يشبه هو الضفادع بالصبيان والبنات في لعبها وحبوها ووثبها ، كما ذكر الشراح القدامي ، ونضيف انه يشبهها بها أيضا في صياحها نفسه ، هذا الصياح الذي يتصنع الفزع زيادة في المرح والمزاح الضفادع اذن كما يصورها زهير تستقبل الماء بفرحة وابتهاج ، ثم تتصنع انها تخرج مذعورة فتسرع الى تسلق الجذوع متصايحة في نقيق صاخب ، لكنها تعود فتقفز في الجدول وتغوص في الحياض وتستقبل الدفعة الجديدة من الماء التي تصبها الدلو الجديدة ، وهي لا تستطيع أن تبقى أسفل الماء طويلا والا غرقت حقا كما شرحنا آنفا ، فهي تعود فتخرج منه متصنعة الفزع مرة أخرى ، ثم تعود فتغطس فيه ، وهكذا دواليك كما يفعل صبيتنا فى قرانا اذ يخرجون من البيت فيعرضون أنفسهم الى المطر المنهمر ، ويرفعون وجوههم الى السماء ليتلقوه عملى جباههم وخدودهم وفي عيونهم ، يجدون لذة قوية في لطمه لوجوههم ، ثم يصيحون متصنعين الذعر ويرتدون الى داخل البيت مسرعين ، ثم لا يلبثون أن يخرجوا الى المطر مرة أخرى لا يستطيعون أن يقاوموا اغراءه ، وهكذا يستمرون حتى ينهكوا طاقتهم ويستنفدوا فورة انفعالهم أو تنجح أمهاتهم ، المذعورات ذعرا حقيقيا ، في حجزهم داخل البيت

أمامى الآن قصاصة مما تنشره احدى جرائدنا فى باب « غرائب الطبيعة » . اقتبسها هنا لا لأنها مرجع يحتج به ، بل لمحض الاستئناس . والحقيقة التى تقوم عليها هذه القصاصة مأخوذة على أى حال من حقائق حياة الضفادع كما تسجلها كتب علم الحيوان تحتوى القصاصة على

منظرين مرسومين ، أولهما لأرض صحراوية يسقط عليها المطر ، وقد كتب تحته «ها هي مياه الأمطار قد غمرت المنطقة الصحراوية القاحلة عقب عاصفة رعدية من عواصف الصيف » وثانيهما لنفس الأرض وقد بلغ المطر أقصاه وامتلأت الأرض بالضفادع ، وقد كتب على هذا المنظر الثاني : «ولكن هل أمطرت السماء هذه الضفادع ؟ هذا ما يبدو ولكنه ليس الواقع ان كل ما في الأمر هو أن هذه الضفادع قد خرجت من مخابئها لتمرح في المياه التي تمنحها الحياة »

لعل في هذا ما يزيدنا فهما بغرض الشاعر الجاهلي من الاتيان بالضفادع الى صورته والفرق الوحيد هو ان ضفادعه سعيدة بمياه البئر التي استخرجتها السانية ، لا بمياه المطر الذي ينزل من السماء والحق انك اذا تأملت في بيته السادس تشبيهه للضفادع بالبنات والصبيان الذبن يحبون في لعبهم وجدته كبير الدقة الحسية من ناحية متناهي الظرف وخفة الروح من ناحية أخرى حاول أن تتخيل الصورة بأن تتذكر منظر الأطفال وقد أقعوا وبدأوا يزحفون فى لعبهم ، أو انحنوا وبدأ بعضهم يقفز فوق بعض في لعبة « طاطى البصلة » ، وتأمل انحناء أقفائهم وبروز أعجازهم ثم استدع الى ذاكرتك شكل الضفدع ، فان لم تكن شاهدته فراجع رسومه وصوره وأوصاف جسمه في أحد كتب الحيوان، وانتبه بنوع خاص الى أن الضفدع لا رقبة له بل يتصل رأسه بجذعه العريض القصير اتصالا مباشرا وتأمل هيئته حين يقفز برجليه الخلفيتين الغليظتين ورجليه الأماميتين النحيفتين . حينئذ ستدرك الى أي مدى يشبه الضفدع أولئك الصبية في اقعائهم أو انحنائهم ذاك. فالتشبيه من ناحية التصوير الحسى هو تسجيل بصرى دقيق . لكن ليس هدفه الأعلى هو محض التسجيل ، بل هو نقل عاطفة وعدوي.

انفعال، وهو من هذه الناحية يدل على قدرة ذلك الشاعر الجاهلى على فهم عواطف الحيوان وانفعالاته، وعلى التعاطف القوى معها فانظر كيف ان الضفدع — هذا الحيوان الذى يراه أكثرنا قبيحا بشعا فلا يثير منهم الا الاستثناع لدمامته والكراهية لصوته حتى ضربت بقبحها الأمثال — لم يثر فى ذلك الشاعر الجاهلى الا العطف الكبير والاعجاب القوى والمشاركة فى شعور النشوة والابتهاج فلا شك ان زهيرا سعد من أجل الضفدع حين وقف يتأمل مرحه وطربه ويستمع الى نقيقه الصاخب الثمل بكثرة المياه ، حتى قرن نشوته بنشوة البشر على قدم المساواة ، ولم يتحرج أن يشبهه بصغار البشر من الأطفال

فهل كنا مبالغين حين ادعينا ان منظر الشاعر لم يكن يبلغ ما بلغ من الحيوية لو لم يأت فيه بهذه الضفادع اللاهية العابثة ، المسرورة المتصايحة القافزة ، فضم سعادتها الى سعادة الانسان ? لا نظن اننا بالغنا ، وبخاصة اذا صدق ترجيحنا ان القصة التى يقصها زهير حدثت في الربيع أو الصيف ، فيكون قد شاهد الضفادع في أشد مواسمها نشاطا وحمية وصخبا وحيوية ، حين يتزايد قفزها ويعلو نقيقها ( والنقيق يصدر من الضفادع الذكور وحدها ، وهو اعلانها الجنسي الى انائها أن يأتين ليبدأن مع ذكورهن موسم الانتاج ) ويكثر ترددها على الماء ولعمها ولهوها فه .

والآن تستطيع أن تعيد قراءة الأبيات والتأمل فيها كوحدة فنية متكاملة لتتدبر مختلف العناصر الفنية التى اجتمعت وائتلفت فى تكوينها . من تصوير حسى دقيق قائم على ارهاف حاسة البصر ، وحكاية صوتية غنية قائمة على ارهاف حاسة السمع ، وطاقة شعرية زاخرة قديرة على الانتشاء بنشوة الحياة والاهتزاز مع قواها المحركة والنبضان

مع نبضها المتدفق ، واستجابة الى فرحة الحيوان جنبا لجنب مع فرحة الانسان هذه الطاقة الشعرية القديرة على أن تؤلف بين هذه العناصر كلها جميعا فى قطعة فنية ذات وحدة حيوية ، وأن تؤديها بلفظ قوى التصوير والحكاية يتحد مع مضمونه اتحادا عضويا صادقا فأنتجت لنا فى النهاية قطعة فنية لا تكتفى بمحاكاة الحقيقة الخارجة مجرد محاكاة تسجيلية ، بل تخلقها خلقا جديدا وتزيدها حيوية وتكسبها حياة خالدة بما تضفى عليها من اتفعال الفنان ، وما تمزجها به من صميم وجدانه ، وبنقلها من ميدان الحدوث المادى الآلى الى ميدان التصور البشرى المادرك والتعبير البشرى العامد متخذة الى تحقيق هذا كله هذه الأداة العجية السحرية ، أداة الكلمة .

فبالكلمة — المعجزة العظمى التى اخترعها الجنس البشرى وأبدعها ابداعا — استطاع زهير بن أبى سلمى أن يخلق صورة باقية ، مبصرة ناطقة ، متحركة نابضة ، خلدت لنا ما رآه وما سمعه وما اهتز به كيانه وتدفق به وجدانه فى ركن من أركان الجزيرة العربية فى يوم من الأيام منذ ألف وأربعمائة عام

## \* \* \*

بقيت لنا فى فصلنا هذا كلمة نود أن نتجه بها الى قارئنا ، تحمل رجاء سبق أن ألححنا به ، وسنكرر الالحاف فيه ها نحن أولاء وجيما نرجو ونظن — قد أديا واجبنا النقدى بما يسعه جهدنا الشخصى المحدد ، لكن بقى عمل القارىء نفسه ، فى ترديد هذه الأبيات والاكثار من قراءتها قراءة جاهرة ، وشحد المخيلة البصرية فى رؤية مناظرها ، وارهاف السمع فى الانصات الى ايقاعاتها وأنغامها ، حتى يصل فيها الى ما ندعى وجوده فيها فان لم يبذل هذا الجهد المتوقع منه فلن

نستغرب من أن يرفض ادعاء اتنا جملة وألا يقابلها الا بالاستنكار أو السخرية

هناك طريقة واحدة لا ثانى لها للاستمتاع الكامل بالفن ، وهى أن تزيده تعليا ومراجعة حتى تزداد به ألفة وتزداد فى أسرار اجادته نفاذا فان قابلت أحدا — كائنة ما كانت موهبته — يدعى لك انه استطاع فى استماعه الأول الى سيمفونية لبيتهوفن أن يقدر كل روعتها ، أو انه استطاع من نظرته الأولى الى رسم لدافنشى أو تمثال لميكائيل انجلو أن يستجيب لكل ابداعه ، أو انه استطاع من قراءته الأولى لقصيدة لأحد الشعراء العظام أن ينفعل انفعالا كاملا بكل تأثيرها ، فثق ان هذا الشخص اما كذاب يخادعك أو موهوم يخدع نفسه ، ومثل هذا الشخص على كلا الحالين لن يصل أبدا الى التقدير الصحيح للفن ، لأنه لا يعرف انه لا سبيل اليه الا بتقبله عشرات وعشرات من المرات فى كل مرة منها انه لا سبيل اليه الا بتقبله عشرات وعشرات من المرات السابقات .

ونحن اذ شبهنا أبيات زهير في السائية بالفيلم السينمائي المتحرك الناطق كان تشبيها ناقصا أردنا به مجرد التقريب فان بين الشريط السينمائي والوصف الشعرى فرقا أساسيا ، هو أن الأول جاهز للناظر فلا « يشغل » خياله ، أما الثاني فأداته مجرد الكلمات وعلى القارى، نفسه أن يحولها بمخيلته الى الصور المقصودة ، أي ان عليه هو أن « ينتج ويخرج » الفيلم

وهذا هـو سبب رواج السينما ثم التليفزيون لدى الجماهير ، اذ يغنيهم كلاهما عن جهد القراءة ولسنا نعنى بجهد القراءة مجرد عناء العين في قراءة الحروف وفهم رموزها اللغوية ، بل نعنى جهـد

المخيلة في تصور الصور الذهنية التي تخلقها الكلمات ، والتي تحتاج الى تعاون القارىء مع الكاتب حتى يتم هذا الخلق . ولهذا أيضا لا يمكن أن تغنى السينما — أو التليفزيون — أبدا عن القراءة ، ولا أن يبلغ أحدهما — لدى القارىء المثقف — مدى لذة القراءة وامتاعها وفائدتها بل ان قدرة كليهما على استحضار المنظر كثيرا ما تكون أضعف من قدرة المفكر المثقف الذي درب على القراءة والتخيل وهذا هو السبب في خيبة الأمل التي نحس بها في أغلب الأحيان حين نرى فيلما متحركا لرواية جيدة قرأناها من قبل ولكن — لحسن حظنا — تنطمس بعد قليل صور الفيلم غير المرضية من ذاكرتنا وتعود الى البروز تلك الصور التخيلية الغنية العميقة التي اخترعتها مخيلتنا وركبتها حين قرأناها .

على القارىء اذن أن « ينتج ويخرج » لنفسه هذا الشريط الناطق المتحرك الذى ضمنه زهير أبياته ، وترك لسامعه وقارئه انتاجه واخراجه في مخيلته الفنية . وليس كل ما فعلناه في دراستنا هذه الا ايماءات نرجو أن تعين القارىء على هذا العمل الذى يجب أن يقوم هو به . فان استجاب لدعائنا واتبع ايماءاتنا فلينظر أى امتاع غنى عميق يظفر به ، ولينظر أى ارهاف للبصيرة وشحد للوجدان وتنمية لقدرة التعاطف والمئساركة تستطيع أبيات زهير بن أبى سلمى أن تقدمها البه

## الفصهل كخامس

## الحب النسيب والغزل

اقتصرنا الى الآن على مقطوعات أو أبيات مفردة من الشعر القديم ، استخرجنا منها بعض الحقائق الأولية ، المضمونية والأدائية ، عن الطبيعة الفنية لهذا الشعر لكن حان لنا أن ننظر فى قصائد كاملة ، نزداد فيها تعرفا للفن الجاهلى ، كما ننعم النظر فى التركيب العام أو البنية الشاملة للقصيدة . واذ كانت القصيدة التى سنبدأ دراستها فى هذا الفصل تفتتح بالنسيب ، شأنها فى ذلك شأن أكثر القصائد الجاهلية الطويلة ، حق لنا أن نقدم دراستنا لها بعرض لمشكلة النسيب الافتتاحى ، نبنيه على ما استنبطناه من قراءاتنا للتراث الجاهلى الذى حفظه لنا الزمن

ما بال هذا النسيب تفتتح به معظم القصائد الجاهلية ، وتكرر فيه تجربة الفراق الى درجة تثير الملل فى كثير من القراء المحدثين ، وتحملهم على التشكك فى صدق الشعراء وفى اصالتهم ?

أما التفسير الذي كنا نكتفي به كلما عرضنا الموضوع على طلابنا ، فهو ذلك التفسير البسيط القريب ، الذي يتبادر الى كل من يعسرف أبجديات الحياة الجاهلية . وهو أن ذلك النسيب ليس الا انعكاسا صادقا لطبيعة ذلك المجتمع ، الذي كان النمط الرعوى من الحياة هو النمط

الغالب عليه (۱) ، فى تنقله الدائم وراء الماء والكلا ، كلما نفدا من مكان أو أشرفا على النفاد ، اضطر البدو الى الرحيل بحثا عن مورد جديد ، فاذا وجدوه أقاموا عليه حينا

وكثيرا ما كان يحدث ، لندرة الماء فى الصحراء ، وشدة التنافس عليه ، أن تتراضى قبيلتان على التشارك فى ماء واحد . فتقوم بين أهليهما صداقات ومودات ، وتنشأ علاقات غرامية بين بعض الفتيان فى كل من القبيلتين وبعض الفتيات فى القبيلة الأخرى وهى علاقات لا ينتهى أكثرها بالزواج ، لأن التقليد السائد كان يحصر الزواج فى أفراد القبيلة الواحدة ، وما نعرفه من الشعر والقصص والتاريخ عن ذلك العهد القديم يدلنا على ندرة الزيجات بين فردين مختلفى القبيلة ثم تظل القبيلتان فى ذلك التصادق القبيلتان فى ذلك التصادق والتحاب ، حتى يشح الماء فلا يعود كافيا لكلتهما ، فتضطر احداهما والتحاب ، حتى يشح الماء فلا يعود كافيا لكلتهما ، فتضطر احداهما الى مغادرة المكان ، وتبقى الأخرى الى أن يتأذن المورد بالنفاد التام

<sup>(</sup>۱) بعض نقادنا المحدثين يعتقدون ان هذا النمط الرعوى قد بولغ فيه ، وينبهون الى ان كثيرا من القبائل عرفت الحياة المستقرة ، واختلطت بالأمم المتحضرة المجاورة وهذا صحيح في ذاته ، لكن هؤلاء النقاد يبالغون في الجانب المضاد ، ويهملون الحقيقة الواقعة ، وهي ان النمط الرعوى كان برغم ذلك هو النمط الغالب ، عليه سارت أكثر القبائل ، وبيه عاش أكثر الشعراء ونحن وان كنا غير غافلين عن بعض التأثير الدى دخل الشعر الجاهل من حياة الحضر ، نلح في هذا التقرير أن الطبيعة الأساسية للفن الجاهل ، والمقومات الأساسية له في كلا مضمونه وادانه مبنية على الحياة البدوية ، في بيئتها الصحراوية ، وكيانها الإجتماعي القبل ، وتقاليدها الرعوية ، وتجاربها البدوية لاسبيل الى انكار هذه الحقيقة ، والذي ينكرها لا ندري كيف يفهم الطبيعة الأصيلة للفن الشعرى الجاهل بل ان عناصر هذا الفن قد دام تأثيرها على الشعر والشعراء زمانا طويلا بعد ان انتهت الحياة التي كانت تبررها ، أو انزوت في اركان الجزيرة العربية ولم تعد قادرة على تقديم الهام متجدد للشعراء ، وانتقلت الحياة الغالبة الى الحواضر الاسلامية والهام متجدد للشعراء ، وانتقلت الحياة الغالبة الى الحواضر الاسلامية والهام متجدد للشعراء ، وانتقلت الحياة الغالبة الى الحواضر الاسلامية والهام متجدد للشعراء ، وانتقلت الحياة الغالبة الى الحواضر الاسلامية والهام متجدد للشعراء ، وانتقلت الحياة الغالبة الى الحواضر الاسلامية والهام متجدد للشعراء ، وانتقلت الحياة الغالبة الى الحواضر الاسلامية والمية وا

وهذه هي اللحظة الحرجة التي تبدأ بها القصيدة الجاهلية . فالشاعر يحزن لهذا الفراق المحتوم ، ويتذكر الصداقات التي كتب عليها تمزق الشمل ، ويتذكر بنوع خاص علاقات الحب أو المغازلة التي جمعته بفتاة أو فتيات من نساء القبيلة الأخرى وهو أحيانا يعترف بأن قبيلته هي التي بدأت بالرحيل ، ولكنه يدعى غالبا ان القبيلة الأخرى هي التي أسرعت الى الهجران ، ثم يدفعه حزنه القوى على ابتعاد محبوبته الى أن ينسب اليها جريرة الفراق ، ناسيا أو متناسيا انها ليست هي التي قررت الرحيل ، وانها لم تكن تستطيع الا أن تتبع قبيلتها في اقامتها وظعنها

وكثيرا ما كان يحدث لهم أيضا ، فى رحلاتهم المستمرة ، أن يمروا على مكان كانوا قد أقاموا به منذ عام أو أعوام . وهنا تفجأهم الذكرى الطاغية ، فيقفون بالمكان ويستوقفون عليه صحبهم ، ينعبون النظر فى اطلاله ورسومه ، ويتفرسون فى موضع النار وأثافيها ، وقنوات الماء التى كانوا اختطوها حول الخيام ، وآثار أخرى دقيقة بعضها بالغ الدقة يمحصونها ببصرهم الحاد المدرب على قراءة الأثر . ثم يستدعون ما يرتبط بهذه الشواهد المادية من ذكريات ، ويتساءلون ماذا حدث لمحبوباتهم السابقات ، ويذكرون أطرافا من محاسنهن ومتعهن ، ويحسون بالحنين القوى أو الرقيق الى الماضى ، ويأسون على ما ألم بهم من شيب وضعف ويجد بعضهم فى هذا كله مثارا للتعجب من صرف الأقدار وتقلب الزمن وزوال الشباب وحتم الموت ثم يرغمون أنفسهم ارغاما عنيفا على ترك هذه الأحزان والأفكار السوداء ، وعلى العودة الى الحياة على ترك هذه الأحزان والأفكار السوداء ، وعلى العودة الى الحياة الواقعة بتعدد مطالبها وواجباتها ومشاكلها ومشاغلها ، فيدفعون نوقهم الى المنوح ،

أو اسراع الى الملاهى والملذات ، أو فخر بقبائلهم وأنفسهم ، أو هجاء للأعداء وهكذا يختمون النسيب وينتقلون الى موضوعاتهم الفنية الإخرى فى قصيدتهم .

هذه التجربة الصادقة الحدوث ، المستمرة التكرر ، الحقيقية الألم ، بما أضيف اليها من ادعاء شعرى بسيط لا يصعب تقبله من أن المحبوبة هي التي بادرت بالرحيل ، هي اذن منشأ هذا النسيب ، وسبب تكرره في افتتاح معظم القصائد فقد كانت تلك الفرقة الحاسمة من أشد ما يحدث لهم في حياتهم ، لا عجب أن تثير فيهم لواعج الذكرى وأنغام الحسرة والأنين ، وأن تدفع بعضهم الى التفكر في حظهم البدوى الذي كتب عليهم في هذه الحياة ، والذي يقضى بألا يستقروا في مكان ويبدأوا في الاطمئان اليه حتى ينتزعهم منه منادى الترحال ، وألا يقيموا الصداقات والمحبات مع أهل قبيلة أخرى ، يخففون بها من نمط العداوة والتصارع السائد على علاقات القبائل ، حتى يصبح بها ناعب البين .

مثل هذا التفسير البسيط القريب هو ما أقام عليه ابن قتيبة تعليله المشهور لبدء القصيدة الجاهلية بفن النسيب فهو يقيمه على الحقيقة الواقعة التي كانت تحدث ويتكرر حدوثها في حياة البدو ، والتي يخالفون بها حياة أهل المدر ، مضيفا الى هذا السبب الواقعي سببا فنيا ناشئا عنه ، وهو ان الشعراء تعمدوا هذا البدء حتى يميلوا نحوهم القلوب وبجذبوا الانتباه والاصغاء ، لما وجدوا من أثر هذا النسيب في تشويق سامعيهم واثارة عاطفتهم ، ثم يخلصون منه الى سائر أغراضهم وعلى هذا التفسير يكون بدء القصائد بفن النسيب أمرا طبيعيا ، ويكون تكراره صدى صادقا لتكرر التجربة من جانب ، ولحق الشعراء المشروع

فى استغلال عواطف سامعيهم ما دام هذا قائما على تجربة حقيقية حيوية ونفسانية ، حدثت وتكررت لهم ولسامعيهم

والقاعدة العلمية المعروفة المسماة «قانون أقل الفروض » تطالبنا بألا تتجاوز تفسيرا بسيطا لمجرد بساطته ، الى تفسير معقد لمجرد تعقيده ، ما دام الأول كافيا فى تعليل جميع الظواهر الملحوظة فليس التعقيد فضيلة تطلب لذاتها ، اللهم الا اذا استكشفنا ظاهرة يعجز التفسير الأول عن الاحاطة بها

الا أن بعض الباحثين لم يكفهم ذلك التفسير القريب ، فالتمسوا له تعقيدا لم نجده يزيد المسألة وضوحا ولا استيفاء تعليل ، وان أضاف اصطلاحات فلسفية حديثة مغرية الرئين فقد استمعنا منذ ثلاث سنوات الى محاضرة فى نادى الثقافة الألمانى بالقاهرة ، ألقاها المستعرب الدكتور قالتر براونه ، ورمى فيها تفسير ابن قتيبة بالعجز والقصور ، والبعد وعدم الاحتمال واعتقد ان غرض الشعراء الحقيقى ليس أن يرثوا الأطلال أو يحنوا الى ما انقطع من المودات والمحبات ، بل غرضهم هو المشكلة «الوجودية » الكبرى التى يبحثها الفلاسفة والأدباء الوجوديون فى أيامنا هذه ، وهى « اختبار القضاء والفناء والتناهى » وبهذا يعلل ما يوجد فى « بعض » نسيبهم من اجتماع النقيضين الحزن والمتعة ، والألم واللذة ، والموت والحياة ، والفناء والبقاء ثم يقول ان السبب فى اقلال الشعراء بعد الاسلام من افتتاح قصائدهم بالنسيب لم يكن هو تغير حياتهم من البادية المتنقلة الى الحاضرة المقيمة ، بل هو أن ايمانهم بالاسلام قد حل لهم تلك المشكلة الوجودية

حين استمعنا الى تلك المحاضرة الممتعة كان شعورنا الأول هو أن هذا

104

التفسير الوجودي لا ينطبق — ان انطبق — إلا على « بعض » النسيب الجاهلي ، وهو الذي يتطرق فيه الشاعر من مجرد الذكرى المشجية الى قدر من التفكير الجاد حول تقلب الزمن وحتم التغيير ووجوب الفناء فكيف نعلل النسيب الآخر الذي لا يمضى الى هذا التفكير ? وكان شعورنا الثاني هو ان اصطلاح « الوجودية » لا يعود اصطلاحا مفيدا ولا يضيف شيئا قيما جديدا اذا استعمل مثل هذا الاستعمال السائح كمجرد « أكليشيه » يصرفنا عن التأمل الدقيق في مشكلة الجاهلين الخاصة التي نشأت من أوضاع معينة محددة في مكانهم وزمانهم

لكننا لم نشأ أن تتسرع في الحكم على المحاضرة ؛ فسألنا صاحبها أن يعيرنا نصها المكتوب حتى نقرأه على روية ، فتكرم مشكورا . لكننا ظللنا على اعتقادنا انه يضيف أسماء واصطلاحات جديدة « عصرية » دون أن يزيد المسألة تنويرا أو استيفاء تعليل وشعور الجاهليين الحاد بتقلب الزمن وقصر الحياة وخوفهم المرعوب من فكرة الموت ، حقيقة تامة الصدق ، عظيمة الأهمية في تحديد فلسفتهم نحو الحياة كلها ، وسلوكهم العملي فيها ، وصياغة فنهم الشعرى بأكمله ، في متعدد موضوعاته لا في النسيب الافتتاحي وحده ، كما سنشرح فيما بعد . لكن تفسير هذه الحقيقة لا يكون بمجرد اعطائها تسميات عصرية ، وادعاء انها نفس المشكلة التي يبحثها الفلاسفة المعاصرون ؛ بل يكون بالتعمق فيها في اطارها الخاص المكاني والزماني ، وربطها بطبيعة بيئة الجاهليين وظروف مجتمعهم المعينة ، وهو ما سنحاوله في الفصلين السابع والعاشر ثم في الفصل السابع عشر ولكن نكتفي هنا بأن نلاحظ أن تفسير براونه ان علل تطرق تلك الأفكار الى بعض النسيب الجاهلي فهو لا يعلل مجيء هذا النسيب في افتتاح القصيدة ، وهي المسألة التي تحتاج الي

تعلیل فتفسیره لم یکن یمتنع لو جاء النسیب فی وسط القصیدة او آخرها ، کما یجیء فعلا قسم أبیات الحکمة التی تجلی أفکارهم حول موضوع الموت والفناء و تقلب الزمن بأصرح مما یفعله قسم النسیب کما ان التفسیر المذکور لا یلتفت الی أن موقفهم من الموت والفناء لم یؤثر فی نسیبهم وحده ، بل أثر کما ادعینا وکما سنوضح فیما بعد فی موضوعاتهم الشعریة کلها ، لأنه أثر فی موقفهم الأساسی نفسه من الحیاة ورد فعلهم علی تجاربها .

ثم وجدنا للمحاضرة المذكورة صدى فى مقالة كتبها الدكتور عز الدين اسماعيل فى العدد الثانى من مجلة « الشعر » ( فبراير ١٩٦٤ ) ، فوجدناه يكرر ذلك التفسير الفلسفى « الوجودى » الذى سمعناه من براونه ، ثم يضيف اليه تفسيرا من علم النفس التحليلى ، لكنه لم يزدنا به اقتناعا ، فاضطررنا ، اتباعا لذلك القانون العلمى الذى ذكرناه ، الى العودة فى تعليل النسيب الافتتاحى وبدء القصيدة به الى التفسير البسيط القريب الذى شرحناه لم يكن هذا لأننا ممن يرفضون الاستعانة بعلم النفس التحليلى الحديث فى فهم نفسيات الشعراء القدماء ، فان لنا كتابا كاملا فى فهم نفسية أبى نواس أقمناه على ذلك التحليل (١) ولكن اذا كانت نفسية أبى نواس المعقدة الشاذة الملتوية قد اضطرتنا اضطرارا الى اللجوء الى التحليل النفسانى الحديث لمحاولة فهمها ، فليس ممنى هذا اللجوء الى التحليل النفسانى الحديث لمحاولة فهمها ، فليس ممنى هذا النا نرحب باقعام هذا التحليل فى شرح ظواهر حيوية وفنية لا تحتاج اليه احتياجا قاهرا

ثم جاء الأديب البصرى الأستاذ قصى سالم علوان ، في العدد الخامس

<sup>(</sup>١) نفسية أبى نواس القاهرة ١٩٥٣

من « الشعر » ( مايو ١٩٦٤ ) ، يشكك لا فى التفسير الوجودى والنفسانى الجديد فحسب ، بل فى تفسير ابن قتيبة أيضا . وحجته انه اذا انطبق على أول شاعر تناول هذا الموضوع ، وليكن امرىء القيس ، فانه لا ينطبق على سائر الشعراء ، الذين تناولوا الموضوع بعده ، فان هؤلاء لم يتناولوه فى نظر الأستاذ علوان الا عن محض التقليد الشعرى ، ومن باب الجرى مع التقاليد .

وهكذا يفهم الأستاذ علوان معنى الأصالة الشعرية فهما نراه مسرفا غاية الاسراف ، فهو ينظر الى « الموضوع » فقط ، ولا ينظر الى طريقة تناوله وتفاصيل استغلاله وعلى هذا الفهم المسرف يكون كل شاعر يشكو ابتعاد المحبوبة ، أو يرثى الولد المتوفى ، أو يتبرم بالشيب والهرم ، أو يعجب بجمال الوردة ، أو يرتاع أمام شموخ الجبل أو تلاطم البحر ، شاعرا غير أصيل ، لأن كثيرين قد سبقوه الى تناول هذه الموضوعات ، بل يكون هؤلاء الكثيرون أنفسهم مقلدين جميعا ما عدا واحدا هو أولهم تناولا اللموضوع ويكون على كل شاعر يريد أن يكون أصيلا أن يستكشف « موضوعا » جديدا تام الجدة ، وهذا أمر يقارب المستحيل .

ما هكذا تفهم الأصالة الشعرية أو الأصالة الفنية عامة ، بحصرها في جدة الموضوع وموضوعات الشعر والأدب عامة ، على كثرتها وتنوعها ، هي بعد موضوعات محدودة مكررة ، حتى لقد استطاع الباحثون حصرها في قوائم ، كما تعرف اذا اطلعت على كتاب في الدراسة المقارنة للأدب . بل نحن تفهم الأصالة ونحكم عليها بمقياسين اثنين : هل حدثت هذه التجربة لهذا الشاعر حقا ! فان كان الجواب بالإيجاب قبلناها

قبولا مبدئيا ، مهما تكن قد حدثت قبله لألوف آخرين وبعد هذا القبول المبدئي نسأل سؤالنا الثانى : هل تناولها الشاعر تناولا فيه شيء جديد من قسه ، بأن عرضها من زاوية مختلفة بعض الاختلاف ، أو لفتنا الى تفاصيل لم نلفت اليها من قبل ، أو مزجها بعناصر أخرى لم يكن من المعهود أن تمزج بها ، أو التمس تشبيهات واستعارات ومجازات جديدة للتعبير عنها ، أو أسمعنا في نظمه اياها ايقاعا جديدا أو نغما جديدا ، الى غير ذلك من ضروب التصوير والأداء والعرض التى تقوم في صميمها على اختلاف رؤية الشاعر واختلاف عقليته ونفسيته وذوقه واختلاف التفاصيل الدقيقة لحياته الفردية واختلاف رد فعله اختلافات تكبر وتصغر ويتوقف على مداها درجة اصالته

فاذا طبقنا هذين المقياسين على النسيب الجاهلى أجبنا على أولهما بالايجاب فورا ، فلا شك ان كل شاعر جاهلى — من شعراء البادية على الأقل ، وهم الكثرة الغالبة — قد جرب الرحيل وهجر الديار وفراق الأحبة أما ثانيهما فهو الذى يحتاج الى تريث قبل الاجابة عليه ، والى انعام نظر فى الأشعار الكثيرة التى تدور على موضوع النسيب ، والحكم على كل منها فى ذاته . فاننا لا زيد فى خلافنا المبدئى مع الأستاذ قصى سالم علوان أن نغالى فى اثبات الأصالة لكل شاعر جاهلى تناول هذا الموضوع نظير ما غالى هو فى نفى الأصالة عن جميع الشعراء ماعدا أولهم ، ولا زيد أن يصدر حكمنا عن جدل نظرى محض نقابل به حكمه النظرى المحض ، بل زيد أن تبنيه على استقراء مفصل لواقع الشعر الجاهلى فى المئات المأثورة من أشعار النسيب

والذي كنا قد انتهينا اليه بعد سنين من الدراسة والتدريس لهذا

الشعر ، هو ان الأمر يختلف بين شاعر وشاعر ، وأنه لا توجد قاعدة مطردة . فهناك من شعراء الجاهلية من يقنعوننا اقناعا قويا باصالتهم ، وهناك من لا يقنعوننا بأصالة ، لسنا نعنى بهذا اننا ننفى حدوث تجربة الرحيل والفراق لأفراد الفريق الثانى ، بل نعنى انهم فيما يبدو لنا لم يكونوا يستحضرون هذه التجربة الذاتية المعينة استحضارا قويا حارا حين نظموا نسيبهم ، فلم يعبروا عنها كما حدثت لهم ، بل كما سمعوا غيرهم يتحدث عنها بنفس الطريقة التي يموت فيها الولد لأحد الشعراء ، فلا يستحضر تجربته هذه الحقيقية الشخصية في رثائه لولده ، ولا يستمد منها وصفه وتعبيره ، بل ينظر فيما قاله الشعراء من قبله في رثاء الولد وينسج على نفس منوالهم

والذي يدفعنا الى التشكك في هؤلاء هو ما يبدو لنا من برود شعرهم في النسيب، وخلوه من أى انغمة شخصية جديدة مقنعة ومن الأسباب الأخرى اننا نوازن بين المتعة الفنية التي نحصل عليها من قسم النسيب، والمتعة التي نحصل عليها من أقسام أخرى في نفس القصيدة، فتبدو لنا هذه الثانية أقوى ، وتدفعنا الى ترجيح ان الشاعر قد اهتم بها اهتماما أكبر ، وأعطاها نصيبا أوفر من وجدانه الشاعرى ومهارته الأدائية . الأمر الذي يجعلنا تتساءل تراه كان مجرد مقلد يتبع تقليدا شعريا قد رسا وتم رسوخه حتى في ذلك العهد البعيد ، فهو يؤدى واجبه أداء فاترا ويتخلص منه الى ما يهمه حقا من التجارب والموضوعات ? ولا غرابة في أن يكون هذا حدث ، اذا تذكرنا ان الشعر الجاهلي الذي حفظ ووصل الينا — وهو لا يتجاوز قرنا من الزمان قبل البعثة النبوية — قد سبقته أجيال كثيرة من المارسة والتنمية والتطوير قبل أن يستوى قد سبقته أجيال كثيرة من المارسة والتنمية والتطوير قبل أن يستوى

على صورته التى وصل فيها الينا ، وكلنا نعرف شكوى عنترة وشكوى زهير من أن من سبقوهما من الشعراء لم يتركوا لهما جديدا يقولانه

فاذا أضفنا الى هذا ما نعرفه - وما سنزيده في فصل قادم شرحا -من الطبيعة القبلية الجماعية لشعرهم ، وعدم أخذهم بـ « حقوق التأليف » كما أخذت بها آداب أخرى ، لم نعد نستغرب وجود كثير من التقليد حتى فى ذلك العصر القديم الذي يعده العصر الأول للشعر العربي. كلهذا صحيح ، الا اننا قبل أن نسرع الى اتهام هؤلاء بعدم الأصالة وبالاكتفاء بالتقليد ، يجب أن تتحرج طويلا وأن تتذكر حقائق مهمة تحد من قدرتنا على الحكم القاطع على مدى الأصالة في ذلك الشعر القديم البعيد القدم . فبن يدرى لعل عجزنا عن تحرى هذه الأصالة هو عجز فينا نحن يمنعنا من تمام التعاطف والمشاركة الخيالية مع نمط من الحياة لا نعهده ، مهما ننفق السنين في دراسته ونبذل الجهد في أداء واجبنا من المشاركة والتماطف ربما نكون نحن الذين عجزنا عن أن نتبين تفاصيل التجربة الذاتية التي يصورها الشاعر بأصالة ، لبعد العهد واختلاف الظروف والعقول ، ولسبب آخر هام ، هو صعوبة اللغة وموت الكثير من ألفاظها وتراكيبها وفقدانها الكثير من ظلالها الفكرية ونبراتها العاطفية الدقيقة التي كان يسمعها أهلها فيها في ذلك المصر السحيق فمهما نبذل الجهد فى تبصر هذه الظلال والتقاط هذه النبرات -- وقارىء كتابنا هذا يرى مدى الجهد الذي بذلناه ودعونا قارئنا الى بذله في هذا السبيل -فلابد أن الكثير منها يغيب علينا وقد فقدناه الى الأبد.

علينا اذن أن نأخذ أنفسنا بالحذر والتحفظ ، خصوصا حين يتطرق الينا الملال من هذا الفن المكرر الذي يبدو لنا رتيبا ولنذكر الحقيقة

البسيطة التي بدأنا بها هذا الفصل ، وهي أن تكرره انما صدر في الأصل من التكرر الصادق للتجربة نفسها بل نعطى الآن نصا عجيبا يقنعنا بأن هذا التكرر لم يحدث في ذلك العصر الخالي وحده ، بل لا يزال يحدث في عصرنا هذا أيضا ، ولا يزال يحمل البدو في الصحراء العربية على مثل الانفعال ومثل الذكرى اللذين يرددهما الشعر القديم

وهذا النص نترجمه من الكتاب المشهور «أعمدة الحكمة السبعة » الذي كتبه المفامر الانجليزي ت. ا. لورنس المشهور بلورنس العرب، ووصف فيه حياته وتجاربه وانفعالاته في الصحراء العربية ومهما يكن رأينا في هدفه السياسي ودوافعه الخبيئة ، فلا شك ان كتابه يلقى أضواء عديدة على الحياة الصحراوية وما تحفل به من تجارب وانفعالات وشخصيات ، التقطها لورنس التقاطا حساسا ، وعبر عنها تعبيرا فنيا مشحوذا ، حتى انها لتذكرنا أحيانا بما قاله الشعراء القدامي ، وتساعدنا على أن زداد فهما بأشياء أحسوا بها ونظموها فهو يقول

« تلك الأذناب من الأودية التي تنتهي الى وادى سرحان غنية بالمرعي دائما . وحين يكون في تجاويفها ماء تجتمع القبائل وتملاها بقراها المتخذة من بيوت الشعر وكان من بيننا قبيلة بني صخر التي كانت قد حلت من قبل في ذلك المكان . فلما عبرنا الوهاد الرتيبة أخذوا يشيرون الى أحد المنخفضات تارة والى منخفض آخر تارة أخرى ، وهي تجاويف لا تكاد تستبان ، فيها موضع النار ومزاريب الماء ، أشاروا اليها وقالوا هنا كانت خيمتي ، وهنا ثوى حمدان الصايح . انظر الى الأحجار الجافة التي كنت أتخذها موضعا لفراشي ، وانظر الى فراش طرفة بجوارها !

لعلنا بعد قراءة هذا النص الذي كتبه انجليزي في أوائل القسرن العشرين، لا تعود نلقى تكرار موضوع النسيب في شعرنا القديم بنفس شعور الملل والتشكك في الصدق والأصالة ولعلنا نضاعف من جهدنا في العثور على ميزات الأصالة في كل مثال نقرأه من أمشلة النسيب الجاهلي، قبل أن تنهمه بمحض التقليد كما فعل الأستاذ علوان. والحق ان المستعربين من الأوربيين كانوا أكثر من الأستاذ علوان حدبا على شعرنا القديم، حتى بلغ الأمر بأحدهم أن قال ان تكرار الموضوع الواحد مع الاختلاف الذي لا ينتهى في تفاصيل الأصالة الفردية يذكره بموضوع مريم البتول وطفلها ، الذي تناوله عشرات الرسامين الأوربيين وكل منهم مؤتى بجديد غنى التنوع! لا نريد أن نكون مثل هذا المستعرب الجليل في فرط حماسته وافدفاعه ، لكننا لا نريد أن نكون في قسوة الأستاذ علوان وظلمه لتراثنا القديم

هذا الانصاف الذي نبتغيه وندعو اليه يقتضى من قارىء الشعر القديم جهدا كبيرا في التعاطف والمشاركة الخيالية. وقد شرحنا في فصلينا الماضيين ما يحتاجه الشعر القديم من قارئه من تشغيل المخيلة البصرية ، وتتبع التفاصيل الحركية ، لكننا لا نعنى الآن هذا وحده ، بل نعنى شيئا أعم وأشمل ، هو أن ينشط القارىء من وجدانه الكامل ، حتى يعيش مع الشاعر القديم بكل فكره وعاطفته وذوقه تلك الساعة من الزمان التي يقرأ فيها شعره وبدون هذه المشاركة الخيالية الكاملة لا ينجح الفن في تأدية رسالته الى متلقيه

وهذا واجب صعب ، لم ندع قط انه سهل التنفيذ فلنلاحظ أولا ان قدرا من هذه الصعوبة يوجد فى قراءة الشعر جميعه ، عربيا كان أو غير عربى ، قديما كان أو حديثا ، اذا كنا نريد القراءة الصحيحة

فنحن اذا أردنا أن نقرأ الشعر قراءة تطلعنا على ميزات جماله ، وتنفذ بنا الى أعماقه ، وتلخلنا فى تمام تأثيره ، وتعطينا الارضاء العاطفى والامتاع الفنى اللذين من أجلهما يقرأ الشعر ، فان واجبنا أن نتعاون مع الشاعر ، بأن نستثير خيالنا الى أوسع مدى نستطيعه ، حتى نحقق الصورة الكاملة ، الحسية والفكرية والعاطفية ، التي يريد الشاعر بناءها ، والتي يكتفى منها بلمسات مختارة يترك لنا تتبعها واتمامها واستيفاعها

فالشاعر، فى الأدب العربى، وفى أى أدب آخر نعرفه أو نقرأ عنه، لإ يحاول أن يعطى كل المعنى، ولا أن يرسم جميع جوانب الصورة هذا شىء قد يفعله الناثر، أما الشاعر فيكتفى باشارات موجزة، وايعاءات مركزة، ثم ينتظر منا نحن القراء أن نتم البنيان الذى وضع قواعده، ونستكمل الجو الذى أثار بعض عناصره، مستعينين على ذلك بما استعمل الشاعر من لغة مشحونة، وما أعطانا فى صياغة ألفاظه من دقائق الإيقاع والنغم فاللغة المشحونة، ودقائق الإيقاع والنغم، هى الأجنحة التى تساعدنا فى التحليق فى سماء الشعر، وارتياد آفاقه الواسعة.

الخلق الشعرى ليس عملا فرديا من المؤلف وحده ، بل هو تشارك في التجربة بين المؤلف ومتلقى تأليفه وهذا الحكم ان انطبق الى حد على كل فنون الأدب ، فهو أشد انطباقا على فن الشعر ، لأن الشعر الصحيح يقوم ، دائما وبدون استثناء ، على اللغة الموجزة المكثفة المشحونة وهذه هى الحقيقة التى يهملها معظم التدريس الرسمى فى مدارسنا العربية للأسف الشديد . والنتيجة هى ان أكثر المتعلمين يكتفون من الشعر بأول معنى يبلغ أذهانهم ، وهو الذى يحصلون عليه من التفسير اللغوى المجرد ، أو الفهم السطحى المباشر . هم يقنعون بهذا ولا يتدربون على استعمال خيالهم أوسع استعمال ، وارغام ذاكرتهم على استدعاء على استعمال خيالهم أوسع استعمال ، وارغام ذاكرتهم على استدعاء

جميع العناصر التي يريد الشاعر اثارتها ، فالتعليم الذي يتلقونه لا يشرح لهم كيف يعيشون مع الشاعر ساعة يعانون فيها في خيالهم نظير تجربته ، وينظرون الى الوجود والى الحياة الانسانية بعقله ومزاجه وذوقه ، وهكذا لا يستفيدون من الشعر الا « محفوظات » سرعان ما ينسون معظمها ، واضافات الى محصولهم اللغوى ما أزهد قيمتها في ذاتها ولو استبقتها ذاكرتهم فكأنهم لم يدرسوا شعرا ، وكيف نقول انهم درسوه وهم لم يحصلوا منه اللذة الحقيقية ، المعيقة الكاملة ، الغنية درسوه وهم لم يحصلوا منه اللذة الحقيقية ، المعيقة الكاملة ، الغنية المسعوذة ، التي يستطيع الشعر اهداءها الى عاطفتنا الانسانية وذوقنا الجمالي ، حين نجده قد زاد من قدرتنا على فهم الحياة والاحساس الواعي بتجاربنا ، وضاعف من اهتزازنا بحقائق الوجود واستشفافنا لقواه وأسراره ، وعمق من استطاعتنا التفاهم والتعاطف مع اخواننا في الجنس البشرى .

على أن واجب التعاون الذى شرحناه ، ان انطبق على قارىء الشعر بعامة ، فهو أشد لزوما لقارىء الشعر العربى الجاهلى ، فاذا كان الشعر عموما يتميز بالايجاز ، فالشعر الجاهلى يصل فى هذا الايجاز الى أقصاه ، والعرب القدامى حين آمنوا بأن الايجاز هو سر البلاغة ، قد اختزلوا ألفاظهم الى حد يفوق فى نظرنا الشعر الانجليزى نفسه ، المشهور بقوة التركيز وكتافة الشحن حتى ان السامعين القدماء أنفسهم احتاجوا الى ذكاء كبير والى تشغيل قوى لهذا الذكاء كى يحيطوا بتمام غرض الشاعر . فما بالك بنا نحن بعد هذا الزمن المديد ، وقد اختلفت البيئة ، واختلفت الميئة والقيم والمعطيات والمسموعات وسائر المحسوسات ، واختلفت المئل والقيم والمعطيات والمسلمات والمصطلحات ، واختلفت اللغة نفسها والقيم والمعطيات والمسلمات والمصطلحات ، واختلفت اللغة نفسها اختلافا بعدا

اننا اذن أكبر حاجة الى ذلك الجهد الموصوف في تشغيل خيالنا ، وشحذ وجداننا ، وحمل عقولنا وقلوبنا وأذواقنا كلها جميعا على المشاركة الفكرية والعاطفية والجمالية المطلوبة وهذا يقتضي قارىء شمعرنا القديم تدريبا طويلا وجهدا مكررا قبل أن يتقنه وينجح فى الدخول السطور متصفة بالاسهاب في الشرح ، الى درجة عابها بعض الناقدين حين رآوا البيت الواحد ربما يستغرق منا صفحات في ايفاء شرحه ، واننا فكثر أحيافا من اعطاء الذكريات الشخصية من تجارب حياتنا التي مرت بنا ، ونكثر أيضا من « ترجمة » الأسلوب الشمرى القديم الى نظائره من أسلوبنا العامى المعاصر ولم يكن ذلك كله الا محاولة منا أن تقدم للقارىء الحديث ما نعتقد انه واجب عليه أن يستحضره ويتمثله ، من حقائق الوجود وقوى الطبيعة وتجارب الحياة الانسانية العامة وتجاربه هو نفسه في حياته الخاصة ، وبهذا يستطيع أن يعيش في الشعر بكل فكره وعاطفته وخياله ، وأن يدخل في عالم الشاعر القديم أأوفى دخول يستطيعه بعد كل هذه الأجيال والقرون

على اننا لن نمضى فى هذا الجدل أكثر مما فعلنا ، وقد حان أن نعطى قارئنا مثالا على النسيب الافتتاحى الذى يقنعنا بصدقه التام ، ويحمل البنا حرارته عبر القرون ، ولا يدع مجالا لتشككنا فى أن الشاعر يتحدث عن تجربة واقعة حدثت له ، مع فتاة معينة أحبها حبا صادقا ، وحزن لفراقها حزنا مخلصا ، وانه يستحضر هذه التجربة بتفاصيلها الحية ، وهذه المحبوبة بشخصيتها الحقيقية ، ساعة نظمه لأبياته ، ولا يكتفى بمجرد انباع التقليد المأثور واجترار المعانى المعادة المكرورة هذا مع أن الشاعر قد عاش فى النصف الثانى من القرن السادس الميادى وانتمى الى الجيل قد عاش فى النصف الثانى من القرن السادس الميادى وانتمى الى الجيل

السابق للاسلام مباشرة . أى انه عاش فى آخر العصر الجاهلى وسبقته أجيال كثيرة من الشعراء الذين نظموا فى نفس الموضوع وأرسوا تقاليده المضمونية والأسلوبية ، وبرغم ذلك استطاع أن يكون أصيلا ، وأقنعنا بأصالته بما استطاع أن يسمعنا من نبرة فردية جديدة صاغ فيها المعانى المألوفة ، فدل بذلك على انه يتمثل هذه المعانى تمثلا شخصيا ويعانيها معاناة شخصية فى أنسجة عقله وخلايا أعصابه وصميم وجدانه ، ولا يكتفى بتلقيها وتكرارها مما نظمه الشعراء من قبله

ذلك هو الشاعر الملقب بالحادرة ، واسمه قطبة بن محصن ، من ثعلبة بن ذبيان من غطفان العظيمة . وهذا هو نسيبه ، وهو يحتل الأبيات الثمانية الأولى من قصيدته ، وهى القصيدة الثامنة من كتاب المفضليات (۱)

<sup>(</sup>١) كتاب المفضليات الذي سنأخذ منه ستا من القصائد التسع التي اخترناها للدراسة في كتابنا هذا ، وضعه المفضل بن محمد الضبي، العالم الكوفى الجليل الذي عاش في القرن الهجرى الثاني وتوفي سنة ١٧٨ وهو من أعظم الرواة القدامي عدلا وفضلا ، وكتابه هو أقدم المجموعات الشعرية جميعا وأوثقها وفيه عمد المفضل الى اختيار الجيد من أشعار المقلين ، ليعلمها المهدى ، تلبية لرغبة والده أبي جعفر المنصور٠ وقد قام على طبع المفضليات مع الشرح الكامل لأبي محمد القاسم بن محمد ابن بشار الأنباري ( المتوفى سنة ٣٠٥ ) المستعرب الانجليزي سعر جيمز ليال على نفقة جامعة اكسفورد في مطبعة الآباء اليسوعيين في بيروت بين سنتي ١٩١٨ و ١٩٢١ وطبعته هذه عظيمة الدقة رائعة التحقيق مستوفية لاختلاف الروايات والقراءات وقد صحب المفضليات وشرحها القديم بترجمة قصائدها الى الانجليزية ، كما صحبها بعدد كبير من التعليقات والتفسيرات والفهارس المفصلة تدل على سبعة علمه واخلاص جهده الذي استغرق منه السنين الطوال واذا كانت الحاسة اللغوية تعوزه احيانا فتوقعه في بعض الأخطاء فان هذا لا يقلل من اعجابنا بتعليقاته الحصيفة وتصويباته السديدة

١ – بَكُرتُ مُعَيَّةُ بكرةً فتمتّم وغدت غدوً مفارق لم يَرْ بَع بلوك البُعَينة نظرةً لم تُعَلِم ٣ — وتزوَّدتُ عيني غداةً لقينُهُا صَلْتَ كُمُنْتَصِبِ الغزال الأتلم ٣ - وتصد فت حتى استبتك بواضح وسنانَ حُرة مستَهل الأدمع ٤ — وبمفلَّى حوراء تحسّب طَرُّ فَها حسناً تبشها لذيذ التكرع ه – وإذا تُنازعك الحديثَ رأينَهَا من ماه أسْجَرَ طيب المستنقم ٦ – بغَريض سارية أدرَّته الصَّبا فصفا النِّطافُ له 'بَيْدَ الْمُقْلَم ٧ - ظَلَم البطاح له انهلال ُحَرِيصة ، غَلَلاً مُعلَّم في أصول الخرْوَع ٨ - لعيبَ السُّيولُ به فأصبح ماؤه

هذه الأبيات الفائقة تستحق منا وققة طويلة نحقق فيها ما شرحنا من واجب التعاون مع الشاعر والمشاركة الكاملة له ، ونجيد فيها الانصات الى ايقاعه وتنغيمه المطرب حتى نخلص الى عاطقته الشجية فنستجيب لها أقصى استجابة نستطيعها

أما البيت الأول منها

## ١ - بَكُرت سُمَيَّة بُكُرَةً فَتمتُّع وغدت غُدُو مُغارِق لم يَرْبَع

لكن هـــذه الطبعة الثمينة نادرة الوجود ويجد القــارى، بعض العوض فى الطبعة التى نشرتها وكررت طبعها مطبعة المعارف ومكتبتها بمصر ابتداء من سنة ١٩٤٢ للاستاذين أحمد محمد شاكر وعبد السلام محمد هارون وهى تحتوى على اختصار للشرح القديم يبــلغ فى كنير من الأحيان درجة الاخلال ولا يدقق فى اختيار ما اختار واهمال ما أهمل من تفسيرات المفسرين القدماء ولا يفى بحاجة القارى، الحديث كما وعد الاستاذان فى مقدمتهما الا ان النص الشعرى نفسه قد طبع طباعة صحيحة نظيفة خالية من الأخطاء المطبعية وهما على هــذا يستحقان الشميري

فيقوم فى ظاهره على التقرير المباشر ، ويبدو غاية فى بساطة السرد ، الى درجة قد تحملنا على الاكتفاء بمعانيه اللغوية القريبة ، فتصرفنا عن الانتباه الى ما يتضمن من حسرة قوية الحرارة ، وألم مر شديد اللذع ، وتصرفنا عن اجادة الانصات الى ما يحتوى من نبرات ثلاث مختلفة ، أولاها تشمل الكلمات الثلاث الأولى ، وثانيتها تتركز فى الكلمة الرابعة ، وثالثتها تشمل الشطر الثانى كله ، الأمر الذى يلزمنا فى قراءة هذا البيت الواحد الظاهر البساطة ، بتنويع صوتنا بين هذه النبرات الثلاث . واليك شرح ما نعنى

يبدأ الحادرة باخبارنا بأن محبوبته « سمية » قد بكرت بالرحيل ، ولكنه لا يكتفى بالفعل « بكرت » حتى يأتى بظرف الزمان « بكرة » فما حاجته الى هذا التكرار والشعر الجاهلى قائم على ما ادعينا من الايجاز الشديد ، والبكور لا يكون الا بكرة ولا يكون ضحى ولا ظهرا ولا عصرا ولا مساء ولا عشيا ؟ أهذا مجرد حشو لاستكمال الوزن ؟

على اجابتنا على هذا السؤال يتوقف فهمنا للفكرة الرئيسية التى يقوم الشطر الأول عليها ، والتى تنبع منها عاطفته الغالبة . فهذه الكلمة الواحدة التى قد تبدو زيادة لا لزوم لها ، تنبهنا حين نحسن الاستماع الى نبرتها العالية ، الى أن الشاعر يجد فى هذا البكور ذاته مرارة خاصة ، وان هذا البكور هو ما يثير شكواه هنا فهذا التأكيد لبكورها يشير الى أن محبوبته المفارقة قد بكرت لهذا الرحيل أكثر من اللازم ، فهى اذن متشوقة الى رحيلها هذا متعجلة اياه مقبلة عليه بشغف ونفاد صبر .

هذا الشطر يقوم فى حقيقته على تسليم الشاعر بأن محبوبته ليست المسؤولة الأولى عن هذا الرحيل ، فكأنه يجيب على اعتراض معترض

ينبهه الى أن قبيلتها هى التى قررت الرحيل ، وليس لها الا أن تتبع قبيلتها أينما حلت وأينما رحلت . فكأنه يجيب هذا حق ، وأنا لا ألومها على الرحيل نفسه لكن ما بالها مقبلة عليه بكل هذا التبكير والتشمير ، والتعجل والشوق ? الا يعرض لخاطرها لحظة انها ستخلف وراءها رجلا أحبها وأخلص الحب ، رجلا سيصعقه هذا الفراق ويؤلمه أيما ايلام ?

هنا نحتاج الى قدر من الذكرى الشخصية حتى نقدر هذا المعنى بلذعه الخاص حق قدره هل يذكر القارىء من صباه يوما أقبل فيه على رحلة مدرسية تستغرق أياما ، وتبعده عن بيته وأهله ، وكيف استيقظ لهذه الرحلة قبل ميعادها بساعات ، مبتهجا متعجلا قلقا ، يعد حقيبته ويحزم متاعه ويتحدث عن برنامج الرحلة ورفاقه فيها وما سيرون وما سيفعلون ، غير منتبه الى أمه الحائرة تطوف من حوله مضطربة جزعة ، متوجسة من ههذا الفراق الذى سترغم على قبوله والذى سيحرمها ولدها زمنا ، وهو عنها لاه فى ابتهاجه وتعجله ونشاط استعداده ?

أما كاتب هذه السطور فيذكر ذكرى أشد مرارة ، لأنه لم يقبل فيها على فراق أيام معدودات ، بل على فراق سنوات طويلات ، ولم تكن من سنى السلم العادية التي لا يخشى فيها على الراحل أذى كبير ، بل كانت سنى الحرب العالمية الثانية . وذلك حين رحل الكاتب فى أكتوبر سنة ١٩٣٩ ليتولى منصبه الأول كمحاضر مساعد فى جامعة لندن . وكان فى ريعان شبابه وقوة تفاؤله وعدم تفكيره فى خطر الموت ، لا يأبه بما يحف رحلته من المخاطر ، وبخاصة اذ كان حريصا على ألا يضيع منه ذلك المنصب السانح اثر تخرجه فى الجامعة المصرية فهو يذكر كيف استيقظ

فى قريته المصرية فى فجر يوم الرحيل ، وماذا كان منه من الفرحة والتعجل والثرثرة المرحة ، ويستظيع أن يفهم الآن ماذا كان من أبويه من الجزع والروع ، وكيف ترك البيت قبل الموعد اللازم بساعتين كاملتين . ثم يذكر صيحة أمه حين أقبل عليها يسلم عليها السلام الأخير : « بالعجل كده ! » .

هذه الصيحة من الأم: بالعجل كده! أو صيحة كل مفزوع من وشك البين حين تحل لحظة الفراق بدرى كده! ترينا ان تلك الكلمة التى كرر بها الشاعر الجاهلي مادة الفعل لم تكن حشوا ولا اطنابا ، وترينا أيضا كيف ينبغي أن نركز في نطق هذه الكلمة أعلى نبرة الشكوى والعتاب ، والفزع والارتياع ، التي يودعها الشاعر كلماته الثلاث الأولى . لكن نأتي الى قوله « فتمتع » لنسمع تبدل النبرة فجأة

انظر آولا كيف أطال الشراح القدماء أنفسهم فى شرح ما يعنيه الشاعر هذه الكلمة الواحدة ، تجدهم قد انتبهوا الى انه يعنى بها عالما زاخرا مائجا من الخواطر فقالوا « تمتع ؛ أصب متعة من وداع وحديث وسلام . فتزود من النظر اليها والسلام عليها والحديث معها أدركها واصب منها متعة من سلام ووداع وحديث ونظرة »

ونزداد لشروحهم هذه فهما حين نقراً في المعاجم ان المتعة والمتاع ما يتبلغ به من الزاد ، والمتعة الزاد القليل والبلغة . فالفعل « تمتع » في الاستعمال الأصيل لا يحمل معنى التلذذ السعيد كما نستعمله الآن ، بل يحمل معنى التعزى والرضى بالقليل وقبول الأمر الواقع والاستفادة منه في حدوده الممكنة . لذلك يستعمل القرآن الكريم المتاع والتمتع للذة الحياة الدنيا ، ولا يستعملها للحياة الآخرة

من هذا نفهم ما ذكرناه من تبدل النبرة . فالشاعر هنا لا يريد أن

يستسلم الى ما بدأ به الشطر من الشكوى والتفجع بل يرغم نفسه ارغاما قويا يمثله فعل الأمر الذى يوجهه الى نفسه ، يرغمها على التجلد ، وعلى الحكمة هو لرجولته البدوية لا يريد لنفسه أن تسترسل فى الشكاة والأنين ، ولحكمته المملية لا يريد أن يفسد لحظة الوداع — الوداع الذى لا يعلم متى يكون بعده اللقاء ، بل لا يعلم هل يكون بعده لقاء — بعتاب محبوبته ولومها على استخفافها بفراقه واهمالها لأمره . وهو بعد يتذكر انها صغيرة غريرة ، فيها ما فى الصبا من الأنانية وسرعة الانقلاب كما يرغم الأبوان تفسيهما على مثل هذا التذكر حين يؤلمهما ما يبديه ولدهما من سرور برحلته التى ستبعده عنهما وعدم اهتمام بما تسبب لهما من حزن وجزع والكاتب يذكر من تلك التجربة التى قصها كيف ظل أبوه متشجعا متحاملا باسما الى اللحظة الأخيرة ، لحظة تحرك القطار الذى حمل الكاتب الى ميناء السفر ، وفى تلك اللحظة الأخيرة ، وفى تلك اللحظة القلب وجه الأب فجأة وزاغت عيناه ...

نستطيع اذن أن تتصور الحادرة وقد كتم لوعته كتما عنيفا ، وأقبل على محبوبته الفرحة اللاهية باسما يتصنع مثل جذلها ، ويشاركها اهتمامها بتفاصيل الرحلة المقبلة وأحلامها المثيرة . وقد كان رحيل القبيلة الى مرعى جديد من أهم الأحداث التي تحدث لها ، فكان فيه تخفيف لذلك الرتوب والملل الذي يسود حياتهم العادية ، فلابد أن سمية كأمثالها ومثيلاتها من شباب القبيلة وجدت فيه اثارة قوية ومحبها في أثناء هذا كله يطيل النظر اليها وينهبها بعينيه نهب المنهوم ، ويشرب صوتها الحبيب وحديثها العذب شرب الهيم وأخيرا نستطيع أن نقدر حق التقدير هذه النبرة الجديدة ، نبرة التجلد وارغام النفس على الكظم والحكمة والاذعان ، واستغلال الفرصة الأخيرة الى أقصى حد متاح ، ينطق بها هذا الفعل

« فتمتع » ، وتأتى بعد نبرة الكلمات الثلاث الأولى فتقسم الشطر الواحد الى قسمين متموجين بين علو وهبوط .

على انه أن كان في تلك الكلمة الرابعة قد أرغم المسه على الاذعان والتجلد وعلى الانتهاز الحكيم لهذه الغرصة الأخيرة يستغل كل قطرة منها للتزود بمرأى محبوبته ومسمعها قبل الفراق ، فهو يعود في الشطر الثاني من البيت فينفجر بالشكوى بأشد مما فعل في أوله . فان كان في شطره الأول قد شكا انها تعجلت في الاستعداد للسفر بأبكر مما كان يلزم ، فهو هنا يشكو طريقة اقبالها نفسه على هذا الرحيل المبكر . هي لم تقبل عليه بمجرد رضوخ للأمر الواقع الذي لا تستطيع له دفعا ، ولو فملت هذا لخفف من ألمه كثيرا ، ولكنها أقبلت اقبال عزم وتصميم ، فغدت غدو مفارق ، أى متعمد للفارق عازم عليه مصمم على القطيعة ، ثم تزداد شكواه مرارة في قوله « لم يربع » أي لم يقهم بالمكان . أفهكذا نسيت سريما كل تلك الأوقات الهنيئة التي قضياها معا في هذا المكان حين كانت قبيلتها تشارك قبيلته مورد الماء ? حقا انه لا يلومها هي على قرار الرحيل ، وحقا أنه يدرك صغر سنها وغرارة صباها ، ويسامح أنانيتها وسرعة تقلبها ، ويفهم ابتهاجها بالرحلة المثيرة الى أرض جديدة ، لكن ... أما كان ينبغي أن تبدى ولو قليلا من واجب الذكرى والاعتراف بما كان من سهادة الحب ? أهكذا تبخرت سريما كل تلك الذكريات الحلوة ? هذا ما يشكوه الشاعر الجاهلي في شطره الثاني ، ففكرته الرئيسية هي العجب من سرعان نسسيان المسرأة وسرعة انقسلابها وربما يتذكر بعضها من صباه زمنها أحب فيه صبية ما حسا جارفا عنيفا ، وخيل اليه انها تبادله هذا الحب بنفس قوته ، ثم راعه منها الانقلاب السريع والنسيان التام حين عرض عارض ألهاها عنه وصرفها

الى ملهاة غيره فعجب أشد العجب - حتى فى سنه المبكرة - من سرعة انقلاب هذا الجنس الذى يضرب بزئبقيته المثل فى شتى اللغات

فلنعد الآن قراءة البيت الأول لنستمع في نظمه لمصداق ما شرحنا من الأفكار والانهمالات المتعاقبة ، ولنستقبل روعة ايقاعه وجرسه في البيان المنهل المنتنع ، المتناهي الانسجام الموسيقي مع المضمون الصادق الحار ، هو الميزة الأدائية التي سنشهدها في معظم أبيات هذه القصيدة التي أعجب القدماء بها اعجابا كبيرا ، وفضلوها على كثير مما نظم شمراؤهم المشهورون ، وان يكن منشؤها شاعرا مقلا لم يطر ذكره حتى كان حسان بن ثابت اذا قيل له تنوشدت الأشعار في بلدة كذا وكذا ، يقول : فهل أنشدت كلمة الحويدرة ? يعني هذه العينية ، ويصغر امم منشئها للتلميح وفرط الاعجاب والمحبة ولكن الروعة الموسيقية التامة لهذه القصيدة لن تتجلى لنا من القراءة الأولى ، ولا من القراءة العاشرة ، بل تحتاج الى أن نردد الأبيات مرارا حتى تستقيم على لساننا ، وتسهل على أسماعنا ، ويزول ما فى بعض ألفاظها وتراكيبها من عسورة القدم وتعثر الغرابة ، حينذاك يتبدى لنا سحرها النغمى العجيب الذى لا يستطيع ناقد أن يستكشف جميع أسراره . ذلك هو سحر الشعر الخالد الذى يظل كل تحليل عاجزا عن تمام تعليله

ولكن لنلتفت بنوع خاص الى تقلب الايقاع والنغم فى الموجات الثلاث ليحكى تقلب الفكرة والعاطفة الذى شرحناه . والى جمال التنوين الذى يأتى فى آخر الكلمة « بكرة » فيقسم الشطر الأول الى فقرتين موسيقيتين طويلة وقصيرة ، ويسمح للشاعر باطالة الترجيع والى جمال التنوين الآخر الذى يأتى فى آخر « مفارق » فيحدث رنينا ثانيا يلتقط

رفين التنوين فى الشطر الأول ويردده ويسمح لعاطفة الشاعر مرة أخرى بترجيع الأنين . ولنلاحظ ان كلا التنوينين يأتى فى نفس الموضع المضبوط من الشطر ، فيتجاوب الايقاع الداخلى تجاوبا منتظما بين كل من الفقرتين الطويلتين وكل من الفقرتين القصيرتين فى الشطرين ، هكذا

بکرت سمیة بکرتن ن ن ن فتمت می وغدت غدو مفارقن ن ن ن ما بر بعی

ثم لنتلقت الى روعة هذه العين التى تأتى رويا للشطرين ، وكيف تساعد بجرسها الصوتى على خلق جو الروع والجزع الذى يريد الشاعر اثارته ، وكيف تساعدها الغينان المرددتان فى قوله « غدت غدو » يغص بهما الغم فى مرارة الشكوى ثم لنستمع فى الأبيات التالية الى تكرار هذا الجرس العينى للروى المتكرر وكيف يربط البناء الموسيقى العام للأبيات المتفرقة مضاعفا بتكرره جو الروع والجزع والشكوى . والآن نتقل الى البيت الثانى لنرى عودة الشاعر ، بعد انهجاره القوى فى الشطر الماضى ، الى التذرع بالحكمة واستغلال الفرصة الأخيرة بأتم ما يستطيع فندرك كيف تقلب صوته أربع مرات فى بيتين متعاقبين بين شكوى فكظم فثورة فكظم آخر

٢ - وتزودت عيني غداةً لقيتُها بلوِّي البُنَيْنَة نظرةً لم تُقُلِّع

هذا وصف رائع ، بليغ فى اقتصاده ، اهذه النظرة المعينة ، يبنيه الشاعر من فعلين اثنين ، أحدهما مثبت « تزودت » ، وثانيهما منفى « لم تقلع » . فالشاعر قد انتهى من أشد انهجاره بالشكوى ، وهو يدرك انه مقبل على فراق طويل لا يعلم متى ينتهى ، وربما لا ينتهى أبدا . فهو يريد أن « يتزود » لهذا القراق . وما أجمله من تعبير ، فى بساطته وصدق

انطباقه على طبيعة حياتهم البدوية . كما يتزود المسافر بالطعام والماء لسفر طويل مجهد أما تزود الحادرة فهو بنظرة طويلة جائعة منهومة الى محبوبته . نستطيع أن تتخيله وقد وقف هذه الوقفة ، يوسع من عينيه حتى تكادا تجعظان ، ويحدق فى وجه محبوبته كأنه يربد أن يبتلعه ، أو كما نقول فى أسلوبنا الحديث كأنه يربد أن « يطبع » صورتها على مخيلته طبعا لا تمحى بعده أبدا ونستطيع أن تنخيله وقد ظل واقفا فى مكانه كالمسحور حتى بعد تحرك ركبها وابتعادها واختفائها عن مدى البصر وهو ينظر هذه النظرة الجاحظة المشدوهة الصعقة كأنه بادامتها يستطيع أن يستعيد الصورة المادية التى كانت ماثلة فى هذا الفراغ أمامه . فهل يذكر أحدنا مثل هذه النظرة من محب جاء يودعه عملى محطة محكة الحديد وظل مسمرا فى مكانه بعد تحرك القطار ?

وتأمل الآن كيف ان « لوى البنينة » ، وهو اسم المكان الذي كان فيه الوداع ، يزيد البيت صدقا وواقعية ، لأنه تفصيل جغرافي معين يجسم المنظر ، فيزيدنا اقناعا بأن الشاعر يتحدث عن تجربة مفردة وقعت حقا والقن كله يقوم على التفاصيل المجسمة ، وهذه طريقته الصحيحة حنى في تثبيت المدركات العقلية المجردة حقا اننا لا نعرف هذا المكان الصحراوي المعين ، فلا تتبادر الى مخيلتنا صورته المعينة كما لابد انها تبادرت الى سامعي هذا الشعر من قبيلة الشاعر الكننا نستطيع أن نحل محله في ذكرانا مكانا معينا نعرفه ودعنا فيه حبيبا راحلا أو ودعنا فيه محب مفزوع ، وليكن الرصيف رقم ٣ في محطة باب الحديد بالقاهرة .

وبعد فان « اللوى » يقوم لدى الجاهليين مقام « معطة سكة الحديد » عندنا تماما الأن اللوى كما يقول الشراح هو منعرج الرمل ، أو حيث يفضى الرمل الى الجدد . ومعنى هذا اذا تريثنا فى فهمه

انه المكان الذي تنتهي فيه كثبان الرمال المحيطة بمحلة القرية ، ويبدأ الطريق الصحراوي الصلب الذي عبدته أقدام قوافل الابل من كثرة السير عليه . فبلوغ الركب هذا المكان معناه انتهاء « الحوارى » الفرعية التي تنخلل حلة الحي وانتهاء الشارع المؤدى من ساحة الحي الى الطريق العام الذي ستسير عليه القافلة والبدء الجاد في الرحلة الطويلة. وعند هذا اللوى كان الجاهليون يقفون وقفتهم الأخيرة قبل الانطلاق في الرحلة ويكون ما يكون من وداع ، تماما كما يحدث منا على محطات سكة الحديد . ومن هنا تفهم كثرة اشارتهم الى « اللوى » و « منعرج اللوى » في أوصافهم للرحيل وكأن الشاعر كان يعزى نفسه قبسل الوصول الى اللوى بأنه لا تزال أمامه فرصة يرافق فيها مصبوبته . ومن يدرى لعله كان يمنى نفسه باطل الأمانى أنه ربعا يحدث حدث يثنى القبيلة المسافرة عن سفرها ، كما نمنى أنفسنا حتى اللحظة الأخيرة حين ممضى لتوديم حبيب يصعب علينا أن نصدق انه مفارقنا حقا . لكن ها هي ذى اللحظة الأخيرة قد حلت في لوى البنينة ، فانتهت تلك التعلات وانتهت تلك الأماني المخادعة وجد الجد وتحرك الركب. وظل الشاعر مثبتا في مكانه يحدق في الفراغ بتلك النظرة التي « لم تقلع » حتى بعد أن اختفت المحبوبة في بطن الصحراء

أما وقد وصف الحادرة ، وصفه الموجز البليغ المسحون ، ساعة الوداع بما اكتظت به من حسرة ورهبة ونظرة طويلة صمقة ، فانه يمضى في أبياته القادمة الى أطراف من الذكريات الحلوة المرة التي يحتفظ بها لتلك الأوقات الهنيئة التي قضاها مع المحبوبة أيام كانت قبيلتها مجاورة لقبيلته على مورد الماء ، ويطلعنا على لمحات من مفاتن تلك المحبوبة فلنلاحظ اذن أن الأبيات القادمة ، وان جاءت في ترتيب النظم بعد البيتين

الأول والثانى ، تتحدث عن أشياء سبقت ذينك البيتين فى الحدوث الزمنى ، أى انها ارتداد بالذاكرة الى الوراء واستعادة لذكرى الماضى ، أو ما نسميه الآن بلغة القصة والسينما « فلاش باك » فالشاعر قد بدأ قصته بآخر فصولها حدوثا زمنيا ، وهو ساعة الوداع التى اتنهى فيها كل شىء ، ثم ارتد بذاكرته الى الماضى يذكر ما كان من علاقته بمحبوبته قبل انتهاء هذه العلاقة وهى طريقة روائية نعرف الآن قوتها الخاصة ، فل انتهاء هذه العلاقة وهى طريقة روائية نعرف الآن قوتها الخاصة ، القديم وفى القصص القرآنى أيضا

٣ - وتصدَّفتْ حنى استبتْكَ بواضح صَلت كَمُنتَصِب الغزال الأَتْلَع عنى استبتْكَ بواضح صَلت كَمُنتَصِب الغزال الأَتْلَع عوراء تحسب طرْفَها وسْنانَ ، حُرَّةً مَستهلً الأَدْمُع

يخص الشاعر من محاسنها الجسمية شيئين يفتنانه أقوى فتنة جيدها الرشيق ، وعينيها الحوراوين ويخص من خصالها النفسية خصلتين تأسرانه أسرا تاما : مزجها الحياء بالجرأة في دلالها ، واسراعها الى البكاء ،

هذا الوصف بشقیه ، المادی والنفسی ، یقدم الینا صبورة عربیة صادقة العروبة ، لا نزال هی الذوق الشائع فیما یجه آکثرنا من المرأة . هذه المرأة التی « تتصدف » أی تعرض وتنحرف عنك ، وهی تفعل ذلك تدللا ، وابداء للحیاء الطبیعی أو المصطنع ، أو لعل الحقیقة فیه انه یشكون فی آن معا من جزء طبیعی یصدر عن خجل صادق ، وجزء متعمد یصدر عن قصد هادف الی زیادة تدلهك . والمرأة « الصدوف » متعمد یصدر عن قصد هادف الی زیادة تدلهك . والمرأة « الصدوف » هی التی یمتزج حیاؤها بجرأة و وضن نعرف هذا الطراز جیدا فی نسائنا الوطنیات أو لم تر الی احداهن تمشی متبخترة فی ملاءتها

« اللف » أو « توبها » ، مبقية هذا التبختر في حدود الحشمة لا يتعداها فيصير رقاعة وقحة ثم تهز كتفيها هزة خفية تسقط الملاءة أو التوب من عليها « فستانها » وصدوها ، فتسرع الى سترهما جزعة متأوهة . أو تسارقك النظر من طرف عينيها ، فاذا حدقت فيها أسرعت باشاحة وجهها وقد احمر خجلا ضادقا أو تقبل على الشباك فتنراءى لك ، أو تخرج من جانب الخباء ساعدها أو قدمها ، فاذا تأكدت انك رأيتها أسرعت بالاختفاء في ذعر نصف صادق ونصف متصنع

ونحن هنا لا نصف سلوك امرأة فاجرة رقيعة ، بل نصف فتاة بريئة ترددها بين الجرأة والحياء ، والاقبال والاعراض ، والمواجهة والانحراف . ويغضبون منه ويستنكرون ما نقول ، لأن الكثيرين منا للأسف الشديد لا يزالون يفضلون أن يغلقوا عيونهم عن حقائق النحياة ودقائق الطبيعة البشرية ولا يسلمون بأن شرف الفتاة وحياءها الصادق لا يمنعانها من استغلال فنونها الأنثوية في أسر الرجال دون أن تقصد الفاحشة فعلا أو تفكر فيها تفكيرا واعيا . ولكن لنعد الى شعر العرب القدامي الذين كانوا أكثر خبرة بالنفس البشرية وأكبر صراحة في وصف نوازعها ٤ لنرى ان فتاة الحادرة كانت تثممد هذا الانحراف لتريه منظرها الجانيي « بروفيل » وتثنى جيدها حتى يبدو جماله على أتمه وأقواه فتنة . فليس كالتفاتة الجيد تنبيه الى ملاحته ورشاقته هذا الجيد « الواضح » ، أى الأبيض الناصم البياض: « الصلت » أى المشرق الساطع أو الأملس غير الغليظ ولا كثير اللحم ثم يشبهه في انتصابه بجيد الغزال أي ولد الظبي ، الأتلم أي طويل العنق ( ولك أن تقرأ قوله « كمنتصب »

يفتح الصاد فيكون مصدرا ميميا بمعنى انتصاب، وأن تقرأه بكسر الصاد فيكون اسم الفاعل، ونحن تفضل القراءة الأولى لأنها أكبر تركيزا على الحركة نفسها) وهو تشبيه عربى صميم لكثرة الظباء فى الصحراء العربية القديمة، ولكنه فى تفس الوقت شامل الانسانية لأننا نجده فى عديد من الآداب الأخسرى، حتى ليكاد جيد الظبى يكون رمزا عالميا لرشاقة الجيد وفتنة انتصابه والتفاته.

أما ثاني البيتين فيقول أن عينيها حوراوان والحور لفظ يستعمله الكثيرون ولا يعرف حقيقته الا الأقلون ، حتى اعترف الأصمعي بأمانة يأنه لا يدري ما الحور في العين . وينكتفي الشارحون عادة بأن يقولوا هو شدة سواد العين في شدة بياضها لكننا حين ندوس النصوص والمعاجم دراسة مقارنة ننتهى الى تصديق أبى عمرو حين ادعى ان الحور الحقيقي لا يوجد في بني آدم وانما يوجد في عيون الظباء والبقر ، وهو أن تسود العين كلها ، وانما يستجمل للنساء على وجه التشبيه بالظباء والبقر . ومن هذا نفهم أن الحور الحقيقي هو أن تكون الدائرة السوداء من المقلة واسعة جدا حتى تكاد تشمّل العين كلها ، وأن يكون سوادها شديدا ليس مشوبا بلون آخر ولهذه السعة وهذا السواد التام فتنة قوية يعرفها جيد المعرفة رسامو بعض مجالاتنا العربية الذين يبرعون في رسم هذه العيون النادرة الوجود ، أو التي يكثر وجودها في صفار الأطفال عنها في عيون الكبار ( وهذا ما يجعل لعيون الأطفال سحرا خاصا ناطقًا بالبراءة الآسرة) . وبعد فان شدة السواد هذه دليل على عروبتها الخالصة ، فصاحبتها لم تختلط بها شية من دم غير عربي ، ففي هــذا الذوق الجمالي نصيب لمن الاعتزاز القومي أيضا

لكن كيف تنظر محبوبته بهاتين المينين الحوراوين ? هنا نجده يصف

نظرتها بما لا يزال أكثرنا يهيم به فى نظرة المرأة العربية من النعاس والفتور والكسل وبها تتميز عن كثيرات من النساء الغربيات ذوات النظرة الجريئة المباشرة فان هذا الطرف الوسنان الذى يتحدث عنه الشاعر يصدر هو أيضا عن عنصرين ممتزجين ، أحدهما أنوثة طبيعية ناعمة متراخية صادقة الخجل فهى لا تستطيع أن تنظر الى الرجل نظرة مباشرة طويلة ، وثانيهما تصنع عامد للفتور والاسترخاء والحياء علما منها بأن هذا يلهب من حب الرجل

وسأظل أذكر حين عدت الى مصر بعد غيبة خمس سنوات كاملات في بلد غربى ، كيف فتنتنى هذه النظرة المتكاسلة الخجول وألهبت قلبى ، من فتاة تصادف جلوسها أمامى فى « الأوتوبيس » ، فى يومى الأول بعد العودة ، فقد كنت حرمتها طويلا فى غربتى ، حيث لم أكن أرى الا عيونا تنظر نظرة مباشرة سافرة لا خجل فيها ولا ضعف ، ولا تصنع لأحدهما

أما قوله « حرة مستهل الأدمع » ، فالحرة المكريمة أى ذات الأصل العربي الشريف ، ومستهل الأدمع هو مجرى الدمع وهو وجهها . فمعنى هذا التركيب ببساطة ان وجهها وجه عربى كريم ، خالص الجمال العربي لكن لماذا لم يقلل ببساطة « حرة الوجه » ، ولماذا اختار أن يشير الى وجهها بأنه المكان الذي يجرى عليها دممها ? ترى هذا لمجرد الوصول الى القافة المنبة ؟

حاشا لشاعريته الصادقة! بل هو يريد الدموع خاصة ويتعمد ادخالها في صورته ، لأنها تسجل صفة في محبوبته تزيده بها هياما ، وهي اسراعها الى البكاء وسهولة جريان الدمع على وجهها ، حتى سماه « مستهل الأدمع » بطريقة طبيعية لا اعتساف فيها ولا افتعال ولا تصيد لغريب الأوصاف أو تعمد لمعقد التراكيب مرة أخرى نجد ان اكثارها من

استعمال هذا السلاح يصدر من ناحية عن ضعف أنثوى صادق سريع الجزع ، ومن ناحية أخرى عن معرفة بمدى تفاذه فى قلوب الرجال اذ يذكرهم بذلك الضعف الطبيعى فترق له قلوبهم ويتركون ما كانوا فيه من التأنيب والمشاحنة ، كما قال امرؤ القيس فى بيت مشهور من معلقته « وما ذرفت عيناك »

كل هذه المعانى جميلة في ذاتها ، يؤديها نظمه المتقن أداء بارعا ، فى رقة وموسيقية شجية تمتزج فيها حلاوة الذكرى ومرارتها الاأن القارىء العربي المعاصر لن ينفذ الى تمام جمالها الا اذا قام بعملين . أولهما أن يرتد بخياله الى ذلك العهد القديم حين كانت هذه المماني لا تزال غضة لم يبتذلها كثرة الاستعمال . وحين كانت تصدر صدورا صادقا عن بيئة الشاعر الجغرافية . فما أكثر من لاكوا تفس هذه المعاني ونفس هـــذه الصور لمجرد انها وردت في التراث الذي حفظوه ، وقد يكون منهم من لا يميز بين العين ذات الحور الحقيقي - التي ازدادت ندرة عصرا بعد عصر باختلاط العرب بغير العرب -- وبين العين غير الحوراء ، وقد يكون منهم من لم ير في حياته غزالا ولم يرقب التفاتة جيده ، أو ان كان رآه — في حديقة الحيوان مثلا — لم يشر فيه هذا احساسا حقيقيا شخصيا قويا بمدى ملاحته وفتنته . انما هي معان محفوظة وصور مأثورة يكررها ويجترها لاعن شعور شخصى وتجربة فردية واقتناع حار بقيمة ما يقول فلم يعد لها الارنين الأكليشيهات المحفوظة أما الحادرة فهو يصدر كل لفظ وكل تركيب عن معاناة شخصية صادقة في ذات نفسه ، وعن تمثل حى مطبوع على أنسجة مخيلته تلمس هذا الصدق التام والمعاناة الشخصية العميقة في نغمه المطرب المثير الذي صاغ به هذين البيتين ، وان كنت كما ذكرنا آنها ستحتاج الى أن ترددهما مرات كثيرات

حتى تصل الى تمام روعة انسجامهما وسجر عذوبتهما المقترنة بشجن الذكرى المشجية .

هذه المحاولة في العودة الى العصر القديم الذي كانت فيه المعاني والأخيلة والألفاظ والتراكيب لاتزال غضة نفيسة هي محاولة يحتاج اليها القارىء الحديث كثيرا في قراءته للشعر القديم ، الذي لم يكد معنى من معانيه وصورة من صوره وتركيب من تراكيبه يسلم من التكرار آلاف المرات على طول التاريخ الطويل المكتظ بالتقليد والاجترار ؟ وهي محاولة صعبة ، تحتاج الى جهد ودأب حتى تتدرب أذننا على الاستماع الى الايقاعات والتنغيمات في عصر جدتها وطرافتها وتخليها مما داخلها فيما بعد من رنة الكذب والافتعال . فاذا بلغ القارىء المرحلة التي يقبل فيها تشبيها أو تركيبا معينا من شاعر قديم ، ويرفض نفس التشبيه والتركيب من ناظم معاصر ، ويستطيع أن يبرر رفضه وقبوله بما تسمعه أذنه من نبرة الصدق في نغم الأول ونبرة الاصطناع في نغم الثاني ، فان ذوقه الأدبى يكون قد نضج حقا . نضرب لهذا التسييز الذي نريده مثالا ربما يزيد القارىء استجلاء لما نمنيه فأنت أيها القارىء تستطيع ولا شك أن تميز بين الجمال الصادق الطبيعي لحسناء بدوية أو فلاحة ترتدى زيها البدوى أو القروى وتتحلى بحليها البدوية أو القروية ارتداء وتحليا صادقين طبيعيين لأنهما نابعان من بيئتها الحقيقية ، وبين صنعة امرأة حضرية تنخذ هذا الزي والحلى لتذهب بهما الى حفلة تنكرية راقصة في أحد ملاهي المدينة أو ولائمها مثل هـــذا التمييز بين الجمال الطبيعي الصادق غير المتكلف وبين الزخرف المصطنع المتظرف هو ما تقصده ونريده في مجال التمييز الذوقى بين التشبيه الواحد حين يستعمله شاعر أصيل وحين يستعمله ناظم مقلد.

لكن نأتى الآن الى المحاولة الأخرى التى نطالب بها القارىء العربى ، حتى يزداد تقديرا لهذه المعانى ، وهى تزيد على الأولى صعوبة ، وهذه هى : أن يحاول أن ينظر الى هذين البيتين نظرة قارىء غير عربى — قل بنظرة قارىء غربى معاصر — غير متعود على هذه المعانى وعلى أن توصف امرأة بهذه الأوصاف . وفائدة هذه المحاولة انها تنتزعنا من ذوقنا القومى المسيطر الذى نقبله ولا نستغربه ولا تناقشه ، والذى نعده أمرا طبيعيا حتى ليخيل الينا انه صفة انسانية شاملة أو نزعة طبيعية مستقرة . فاذا نجحنا في هذه المحاولة الصعبة أدركنا فجأة مدى ما في ذوقنا القومى هذا من تفرد وخصوصية وغرابة ، وتجلى لنا على أتم طرافته وأقوى تميزه ، فكان لهذا وقع فذ لا يقدره الا من خبره .

وهنا أستعين برد الفعل الذي كان يحدثه هذان البيتان حين أدرسهما لطلبتي الغربيين في جامعة لندن كانوا يقبلون مباشرة تشبيه الحادرة لعنقها الطويل المنتصب بعنق الغزال، لأن هذه صورة عالمية للعنق الرشيق كما ذكرنا وكانوا يقبلون بسهولة اعجابه بشدة سواد مقلتيها ، لأنهم عودوا عملي أن يعجبوا بما يسمونه « الجمال الحالك wash beauty في سواد العين والشعر ، كما يعجبون بالنوع الأكثر شميوعا عندهم من زرقة العين وشقرة الشعر ، وان يكن « الجمال الحالك » عندهم مقترنا بظلال من الغرابة والأجتبية تناقض ما يقترن به في الخيال العربي من صدق العروبة وما تثيره هذه من الثقة والاطمئنان القومي . وفي أدبهم أمثلة مطربة للاعجاب بهذا الجمال اعجابا لا يخلو من الدهش والتوجس أما سمائر معاني شماعرنا وأوصافه فكانوا يستغربونها ولا يقبلونها الاكمثال على ذوق أجنبي طريف يشهد باختلاف الأذواق في هذا الجنس البشري العجيب التعدد .

فهذه الأنثى « الصدوف » كانوا لا يفهمونها تماما ويستكثرون فنونها فى الاعراض والانحراف وهذا السواد الواسع فى العين ، وان قبلوا لونه ، كانوا لا يقبلون حجمه الزائد ، ويرون هذا أقرب الى عيب البحوظ ، ويستدلون بأن عين البقرة فى اعتقادهم توهم بالغباوة وبلادة الطبع وقلة الذكاء . وهذا الطرف الناعس الفاتر كانوا يستغربونه ، حتى أرجعه بعضهم الى كثرة اصابة العين بالرمد وسائر الأمراض التى تضعف النظر فى بلداننا الشرقية ! وكان ظنهم هذا يزداد يقينا حين يقرأون شعر شعرائنا القدامى عن العين « المريضة » والعيون التى فى طرفها « مرض » ! وهذه الاشارة الى كثرة الاسراع باغداق الدمع كانوا لا يرتاحون اليها ويظنونها هى الأخرى مسرفة الى حد يمجونه ويستثقلونه

هذا هو رأى الآخرين فى ذوقنا الذى نكاد لا نناقشه . والسبب بطبيعة الحال هو انهم — فى عصرهم الحديث ، وليتذكر القارىء اننا نصف رد القعل عند القراء الغربيين المعاصرين — متعودون فى المرأة على طراز مختلف من الخصال والسلوك . فالمرأة عندهم أكثر جرأة واقداما واستقلال شخصية وأكبر اعتدادا بنفسها وأقل اعتمادا على ضعفها الطبيعى . وهى لذلك أقل اتصافا بالحياء وتصنعا له . تلقاك فلا تنحرف ولا تميل ولا تهتز ولا تتبختر ولا تخالسك النظر ، بل تنظر اليك فى عينيك نظرة مباشرة صامدة ، وتمد يدها اليك مصافحة فى قوة وثقة واعتداد ، وتحديث عدمة عادية وتعاملك معاملة الند .

وسبب هذا كله انها لا تفكر فيك من زاوية الجنس الواحدة كما تفعل معظم نسائنا ، وانها تشعر باستقلالها الاقتصادى عنك وعدم حاجتها للخضوع الى سيطرتك ليس معنى هذا انها لا تعرف الدلال حين تحتاج اليه ، لكن فنونها في الدلال مختلفة كثيرا في أنواعها وطرق

أدائها ، وهي بعد لا تستعمله مع كل من تلقاه من الرجال بل تحتفظ به لمناسباته الخاصة ، فهي لا تكثر من الاعراض والانحراف ولي الجيد وهز الأكتاف ورفيف الجفون كأجنحة الفراشة كما تفعل المرأة المتدللة عندنا أول ما ترى رجلا ينظر اليها وهي لا تكثر من البكاء ولا تسرع اليه كما أحست بضجر أو شكاة أو ألم أو حزن أو كلما حاول الرجل مناقشتها أو معاتبتها . بل تدخر دموعها للمواقف الشديدة حقا في حياتها . ولعل أحد هذه المواقف يفجأها وأنت معها فستأذنك وتنسحب الي حجرة النوم أو الحمام تبكي ما شامت ثم تعود اليك بعد أن تجفف دمعها وربما يعيش أحدنا في بلد من بلاد الغرب سنوات لا يرى فيها امرأة واحدة تبكي !

ما زلت أذكر حين علت الى وطنى بعد اغتراب سنوات طويلات كنت فيها قد نسيت سلوك نسائنا حين يلقين رجلا وكيف استغربت أنا أيضا هذا السلوك فى المرة الأولى التى صادفته بعد عودتى ثم رجعت الى الذكرى وتحرك فى ذوقى القديم — هل أقول الأصيل ? — فافتتنت به افتتانا قويا بل افتتانا مضاعفا ، وما أسرع ما نسيت ايمانى المكتسب بمساواة الجنسين وعدت أفضل سلوك نسائنا الضعيفات المستغلات بمساواة الجنسين وعدت أفضل سلوك نسائنا الضعيفات المستغلات لضعفهن . فان يقل بعض القراء ان هذا يدل على اننى لم أستكمل بعد أسباب التطور والرقى فأنا لا أعارضه فيما يقول ، وما أكثر ما يغلب الطبع التطبع !

بعد هذا ينساق الحادرة الى وصف جمال ابتسامتها وعذوبة ريقها ،
 ف الأبيات الأربعة التالية ، وفيها يبلغ قمة حيويته ويبلغ تنفيمه ذروة العذوبة المرقصة :

حسناً تبسمها ، لذيذ التَكْرَع ، من ماه أُسْجَرَ طيبِ الستنقَع فصفا النطاف له بُعَيْدَ المُقْلَع غَلَلًا تَقطع في أصولِ الخِرْوَع وإذا تُنازعك الحديث رأيتها
 بغريض سارية أدرّته الصّبا
 خلم البطاح له انهلال خريصة
 لعب السيول به فأصبح ماؤه

فى مواجهة هذه الأبيات المسكرة نجد من الصعب علينا أن نحتفظ بهدوء الناقد المتزن الذي يبنى تقويمه للشعر على تحليل دقيق ولا يلجأ الى صيحات انفعالية تأثيرية . ولكن نبذل جهدنا في تملك انفعالنا فنقول ان هذه الأبيات تقوم على تشبيه واحد يذكر لنا الشاعر جوانبه المتعددة ، فيضعه فيما يسميه البلاغيون استعارة تمثيلية . فهو يشبه عذوبة فمها بماء المطر الذي نزل على بقعة زكية من بقاع الصحراء ولكن الشاعر مع هذا التفصيل لا يقول لنا كل شيء ، بل يكتفي في كل عنصر من عناصر صورته بلمسة سريعة مركزة ، مكثفة مشحونة ، وبترك لنا نحن أن نتم بناء الصورة ونستوفى كل ايحاءاتها ، وأن نستجيب لظلال المعاني ودقائق الاستدعاءات التي تستدعيها ألفاظه بمعناها الثاني ، أو معناها « الذي مين السطور » ، وبتنغيم ايقاعها وجرسها فليتذكر القارىء ما قلناه في أول هذا الفصل من ضرورة التعاون والمشاركة بينه وبين الشاعر وبخاصة في قراءة الشعر القديم . ولننظر على هذا الأساس نظرة تفصيلية في هذه الأبيات محاولين أن نستخرج ما نستطيع من المعانى الثانية والعواطف الدقيقة والاستدعاءات المحتشدة التي كانت مرتبطة بكل كلمة من كلماتها حين يسمعها العربي في ذلك العصر والمكان

يبدأ الشرح القديم شرحه للبيت الأول بأن يقول: « منازعتها الحديث محادثتها اياه » وهذا مثال طيب على الشرح اللغوى المخل. فاننا ان

اكتفينا بهذا الفهم لعبارته « واذا تنازعك الحديث » ضاع علينا موضع الجمال الحقيقي في هذا التعبير فقول الحادرة « تنازعك الحديث » ليس معناه « تحادثك » وحسب ، والا فلم لم يقل « تحادثك » وينته ، والشعر الجاهلي يمتاز بالايجاز ولا يأتي بكلمة واحدة لا لزوم لها ?

فلنأمل نحن في الصورة الكاملة التي تستثيرها عبارة « منازعة المرأة الرجل الحديث » حين يستعملها من يعنيها ولا يطيل عبارته لمجسرد التشدق . هي « تنازعك » اياه في أخذ ورد ، وتمنع وقبول ، وتصريح وتلميح ، ورضا ثم رفض ،وجرأة يتبعها حياء ثم حياء تتبعه جرأة ، فكأن الحديث بينك وبينها حبل تتجاذبانه ولا تريدهي أن ينقطع فكلما شددته أرخته ، ولكنها لا تريد كذلك أن يتهدل الى حد يعرضها للخطر فكلما ارتخى عادت فشدته مستعملة في ذلك كافة فنونها الأنثوبة الغربزية والواعية في دلال يحيرك ويزيدك بها افتتاكا. تراك وقد عقد الخجل لسانك فتشبحك بالكلمة الجريئة ، ثم تراك تجيبها بالسؤال الصريح فتراوغك بمهارة الظبي النافر . فان تهورت في مطاردتها أوقفتك عند حدك بالزجرة الحازمة فان عدت فلجأت الى التلميح الماكر اجابته بتلميح لا يقل عنه مكرا ولا يدع لك اليها سبيلا . حتى اذا أحست بأنها قد تمادت في التلاعب بك حتى بدأت تيأس أو تضجر عادت فاسترضتك بابتسامتها الحلوة الرائعة التي ذكرها الشاعر في شطره الثاني ، تشرق بها أسارير وجهها الصبوح فيذوب أمامها غضبك وتعود كأعظم ماكنت تولها بها

فان ظن القارى، انسا أسرفنا فى فهم المعانى المقترنة بهذا التعبير « تنازعك الحديث » فاننا لم ننجح بعد فى اقناعه بضرورة استقصاء المعانى الثانية والظلال الكاملة التى تشحن بها التعبيرات الشعرية حين يستعملها شاعر يعنيها ويقصد استثارتها فى تقوس سامعيه وقرائه . لسنا نعنى ان السامع أو القارى، يقف ليعدد كل هذه المعانى والظلال ، لكنه

لا شبك يستحضرها استحضارا سربعا مزدحما مكثفا يجبل للتعبير « شحنة » فكرية وعاطفية خاصة تمسه مس شحنة الكهرباء ، ان كان ذا حساسية متفتحة للشعر . وتوالى هذه الشحنات المتتابعة هو ما يعطينا الاهتزاز الخاص والأرهاف القوى والمتعة العظيمة المتميزة التى نحصل عليها من قراءة الشعر .

هنا أيضا في سردنا لفنونها في منازعة الرجل الحديث لم نقصد امرأة خليمة متبذأة ، بل قصدنا — وان غضب الغاضبون — فتاة عادية على نصيب من الحياء والاستقامة ، لكن غريزتها الأنثوية الدافقة تدفعها الى استغلال قواها في الاغراء ، وليست هذه المنازعة صادرة عن مبارزتها للرجل وحده ، بل هي صادرة أيضا عن مقاومتها لغريزتها تلك بسدود العقل والحكمة والتقاليد ومن طريف ما حدث اننا حين نشرنا منذ سنوات تحليلا لهذه الأبيات الأربعة في احدى المجلات ، كتب أستاذ جليل ينكر منا أن ننسب هذه الصفات الى نساء الجاهلية ، ويقول انها انما تنطبق على امرأة من نساء عصرنا هذا تدربت على الكيد والدهاء . كأن الأنثى الخالدة لم تعرف فنون الاغراء ولم تمارسها ممارسة تمتزج فيها البراءة بالمهارة والحياء بالجرأة الا في قرننا العشرين !

والآن ، بعد كل هذا التنازع ، وبعد هذه البسمة الراضية المسترضية ، سمحت له بأن يقبلها ، وهو يصف طعم ريقها العذب بأن يقول « لذيذ المكرع » والمكرع هو المصدر الميمى للكرع ، وهو الارتشاف من الماء العذب الطيب ، فهنا استعارة شبه فيها ريقها بالماء اللذيذ ، أما في أبياته الثلاثة التالية فهو يفيض في وصف المشبه به فيذكر لنا انه ماء سائغ شهى نزل من سحابة ممطرة على واد زكى طاهر من أودية الصحراء . و نريد الآن آن نتبع أوصافه التي يحقق بها تمثيل الاستعارة الصحراء . و نريد الآن آن نتبع أوصافه التي يحقق بها تمثيل الاستعارة

وأن تتأمل مليا في الصورة الطبيعية الرائعة التي يرسمها ، لنرى كيف يتخبر كل كلمة من كلماته بحيث تضيف الى المنظر عنصرا جديدا ، فليست منها كلمة واحدة جاءت عبئا ونريد أن نبذل الجهد الواجب حتى نستخرج من كل كلمة ما نستطيع من معانيها الثانية المرتبطة بها ، وما كانت تثير في نفوس سامعيها في ذلك العصر والمكان من استدعاءات فكرية وعاطفية وبذلك و وحده — نحصل على الشحنة الشعرية الكاملة التي تتضمنها كل كلمة ، أو الأحرى بنا أن نقول نحاول أن نحصل على أقصى شحنة مستطاعة بعد مرور هذا الزمن الطويل وتغير الأحوال البيئية والثقافية .

## ٣ - بغريض سارية أدرّته الصّبا من ماء أسجرَ طيّبِ المستنقّع

يقول انه ترشف تلك القبلة كأنه يترشف من « غريض سارية » والغريض هو الطرى من كل شيء ، تقول اللحم الغريض ، والماء واللبن الغريض وهو يعنى ان هذا المطر قريب عهد بالسحابة التي أسقطته ، أي انه لم ينزل منها الامنذ مدة وجيزة ، ولم تمض على نزوله أيام طوال ، فهو اذن لا يزال طازجا لم يأسن ولم يتسنته ، ولم يلوثه ورود الانسان أو وحوش الصحراء ، وهذا بالطبع أنظف له وأزكى .

ولكن أى محابة هذه التى نزل منها ذلك المطر ? هى سحابة هسارية » أى سحابة جاءت ليلا . ولم يختار الشاعر سحابة تجىء بالليل لا بالنهار ? أليس السبب الذى نتنبطه هو أن هذا أبرد لمائها ، لم تسخنه حرارة الشمس ، فهو بارد سائغ طيب المذاق ? أضف الى ذلك ان فى تخير الليل زمنا لقصته اشاعة لروح الدعة التى يريد أن يبثها فى صورته ، فالليل فترة الهدوء والخفض ، تنتهى فيه جلبة النهار وضجيجه ، وتسكن فالليل فترة الهدوء والخفض ، تنتهى فيه جلبة النهار وضجيجه ، وتسكن

صراحات حياتنا الكادحة ، ونلتس كنفا نأوى اليه ونستلهم منه الحنان الوادع والمرحمة السابغة الليل اذن ينسجم بصفائه وطراوته وبرقته وراحته وسعادته الخاصة مع الصورة الصحراوية التي يريد أن يرسمها لنا ، وينسجم أيضا مع حالته النفسية التي أحس بها حين انتهت كل تلك المنازعة الجاهدة التي ذكرها الى ابتسام محبوبته له وتقبيلها اياه

لهذا جعل الماء غريضا ، وجعل معابته مارية ولكن هذا ليس كل شيء ، بل هو يتخبر الربح التي تحمل هذه السحابة ، فيجعل الربح التي تجلبها هي « الصبا » وانما خص الصبا ، كما يقول الشرح القديم ، لسكونها ولينها ولأن المطر يأتي بها سهلا وفعن نعرف السبب من معلوماتنا الجغرافية ، فالصبا أهدأ الأرباح العربية وأقلها عاصفة ، لأنها تهب على شبه الجزيرة العربية من الشرق ، عبر القارة الأسيوية ، فتكون القارة قد استنفلت معظم حدتها ولا تخلص الى شبه الجزيرة الا وقد تبدد رعدها المزمجر وبرقها المخيف ولم يبق من مطرها الا قدر رحيم لا ينتج طوفاتا كاسحا مدمرا كالذي تنتجه الرياح التي تهب رأسا من الجنوب عبر المحيط ، وهي الرياح « الموسمية » . ففكر اذن فيما تشبعه هذه الكلمة الواحدة « الصبا » في جو الصورة من الرقة والوداعة واللين ، ومن الخير غير المقترن بالدمار والهلاك واعرف في هذا سببا من الأسباب التي أحب لها العرب ربح الصبا ، وأكثروا من ذكرها في أشعارهم المليئة بالرقة والحنان

ولكن كيف جلبت الصبا هذا المطر ? يقول الحادرة انها « أدر ته » ، أى استخرجته من السحابة كما يستخرج الحالب اللبن من الضرع ، فما مغزى هذا وما فائدته في بناء الصورة ? كيف يستخرج الحالب اللبن ؟ انما يستخرجه بأن يلمس ضرع الحيوان لمسا دقيقا يجمع بين الحركة

القوية والمس اللطيف الرحيم انظر كيف تأتى البدوية أو الفلاحة الي ناقتها أو بقرتها لتحلبها ، فتهدىء أولا من روعها وتبتعث حنانها - أو « تحننها » كما نقول في قرافا المصرية - بأن تحدثها حديثا رفيقا وتناجيها مناجاة لينة وتربت على جلدها برفق وحدب ، ثم تمد أناملها فتدلك ضرعها في مس مرهف دقيق قضت أسابيع في تعلمه والتدربعليه. فان ظننت ان هذا عمل سهل يستطيعه أي انسان دون تدريب فحاوله وانظر هل تنجح في استدرار قطرة واحدة تأمل اذن هــــذه الكلمة الجديدة « أدرته » التي لم يأت بها الشاعر عبثا ، بل هي تضيف عنصرا جديدا الى الجو الذي يريد أن يخلقه ، من اللين والشفقة والرفق والتحاب والاستجابة المطيعة الراضية وهي أيضا باشارتها غير المباشرة الى اللبن - وهو الغنفاء الأساسى لعرب الصحراء - تضاعف من استدعاءات الخير والبركة والرزق المقترنة بماء المطر وبعد فان ماء المطر هو الذي يعطى الحلوبة الشراب الذي تروى منه وينبت العشب الذي تطعم به ، فيؤدى في النهاية الى اللبن الذي تغذو به وليدها والذي يفيض خيره العميم على الناس. والشاعر اذ تنصت أذنه الى ذلك الصوت المطرب صدوت قطرات المطر تسقط على الأرض ، يشعر بنفس اللذة ر السعادة التي ينصت بها الى صوت شخب اللبن اذ ينبجس من الضرع الى الاناء.

أما وقد فهمت هذه المعانى والظلال والاستدعاءات التى تقترن بها الألفاظ الأربعة التى استعملها الشاعر فى شطره الأول من هذا البيت ، ففكر الآن فى حقيقة هامة هى التى سترشدك الى القوة الشعرية الخاصة التى كانت له لدى سامعيه الأوائل . وهى انهم لم يكونوا يحتاجون الى كل هذا الشرح الذى بسطناه كى يقرنوا كل لفظة بمقترناتها ، بل كانت

هذه المقترنات تتوالى على ذاكرتهم ووجدانهم تواليا سريعا مركزا مكثفا مشحونا ، ومن هذا التوالي كما قلنا آنفا تنتج الكهرباء الخاصة التي تعطى قراءة الشعر لذتها الخاصة.. ومغزى هذا ان حاجتنا الى هذا الشرح تقلل بالضرورة من عنف مس الشعر لنا وسبيلنا الوحيدة الى تلقى هذا العنف - أو أكبر مقدار مستطاع منه - هي أن نقرأ هذا الشمر مرارا عديدة ونزيد ألفتنا به حتى تنوالي شحناته على وجداننا تواليا يشبه أو يقارب تواليها على سامعيه القدماء ولكن كلما ازدادت قراءاتنا في الشعر القديم فازددنا ألفة له تزايدت مقدرتنا على الدخول السريم في عالمه الانفعالي الخاص هذا الدخول نستطيعه بنصيب أكبر من السرعة حين نقرأ شعرنا العامي المعاصر المكتوب بالهجتنا الدارجة ، لكن لا سبيل لنا اليه في الشعر القديم الا بكثرة القراءة وتكرار المحاولة واستمرار التدريب. هذا اذا كنا نطمع أن نحصيّل من الشعر القديم أكبر نذِته الفنية المستطاعة ، ولا نكتفي بمعانيه القريبة . هذه المحاولة المتكررة والتدريب المستمر يحتاجان في مراجلهما الأولى الى قدر من استعداد التأثر وطواعية الاستجابة ، وهذه حقيقة نسلم بها ولا نماري فيها ، لكنها تنطبق على تعلمنا للتقدير الفني في جميع الفنون ، ولهذا يقــول. الانجليز ان تقدير الفن عمل من الايمان ، يعنون أن المبتدىء يحتاج الى مرحلة من الاستسلام الذوقي قبل أن تنمو مقدرته الحقيقية على التقدير الفني الكامل. أما اذا أصر منذ البدء على ألا يرى في سيمفونية لبيتهوفن. أو تمثال لميكائيل انجلو أو رسم لدافنشي أو قصيدة لشكسبير ما يراه فيها الخبيرون ، فانه بطبيعة الحال لن يرى فيها شيئا أبد الآبدين .

ماء طرى طازج لم يتأسن ، جاءت به سحابة رحيمة تسرى بالليل الهادىء الوديع ، حملتها الين الرياح العربية وأكثرها سكونا ، وأسقطت

ماءها المبارك برفق وحدب ولكن أيين أسقطته ? يأبي الحادرة الا أن يتخير مكانا يصلح خير صلاح لهذا الماء البارد العذب الهنيء ، فيقول انه « طيب المستنقع » ، أرض من الصحراء زكية طاهرة ليس فيها خبث ولا دنس يلوث هذا الماء ، وكلما طاب الموضع من الأرض طاب له الماء كما يقول الشرح القديم .

لكن ما قوله «ماء اسجر» إلى هنا أن تختار بين قراءتين ، في أولاهما تضع كسرة واحدة تحت « ماء » ، فيكون مضافا الى « أسجر » ، ويكون الأسجر هو الغدير الحر الطين ، أى الطيب الطين ومغزى هذا أن هذا الشاعر الجاهلي لتمام صدقه وواقعيته لا ينفي أن بقرار هذا الغدير الذي استقر فيه ماء المطرطينا ، لكنه طين حر ، والحرمن الرمل والطين الطيب ، والطيب ضد الخبيث ، هدذا الطين اذن يفسد طعمه .

وفى القراءة الثانية تضع كسرتين تحت كلمة « ماء » أى تتونها ، وتخفف همزة اسجر فيستقيم الوزن وعلى هذه القراءة تكون اسجر صفة للماء ، والماء الأسجر هو الذى يكون فيه قليل من الكدرة . وعلى هذه القراءة أيضا يروعنا الشاعر الجاهلي بصدقه وازومه حد الواقع وعزوفه عن المبالغة غير المعقولة ، دالا بذلك على شاعريته الصادقة ، وصفار النظامين هم الذين يلجأون الي المبالغة غير المعقولة يظنون انهم بها يقوون من تأثير نظمهم فهو يعترف لنا بأن هذا المطر على صفائه والأرض من تأثير نظمهم الشيء حين نزل من السماء فخالط الأرض ، والأرض لا تخلو من قدر من التراب والرمال مهما تكن حرة وهو يصدقه هذا يزيدنا به اعجابا — ان كنا ذوى ذوق أدبى ناضج — ولا يشين من صورته ولا يقلل من قوة أثرها المقصود ، ويقنعنا بأنه

يصف منظرا حقيقيا ولا يختلق عالما رومانسيا لا وجود له الا فى محض أوهامه ، وبهذا أيضا نكون أكبر استعدادا لتصديقه حين يدعى لنا فيما بعد أن هذه الكدرة لم تلبث أن زالت تماما فلننظر الآن كيف يحملنا فى بيته القادم على قبول ادعائه هذا :

٧ – ظلم البطاح كه انهلال حريصة فصفا النطاف كه بُميد المقلم يفعل هذا بكلمتين اثنتين ، قوله ان المطر جرى على « بطاح » ، وقوله انه « حريصة » أما البطاح فجمع أبطح وهو كما يقول الشرح القديم بطن الوادى يكون فيه حصى صغار لكننا نسأل ما فائدة هذه « الحصى الصغار » ? هذه الحصى الصغار ، كما نعرف من علمنا الحديث ، تساعد على ترشيح الماء وترسيب ما فيه من الأكدار ، وامرار الماء في مستودع يكون فيه حصى صغار طريقة لا تزال متبعة في تصفيته ، لأن الماء اذ يندفع عليها فيصطدم بها تعوق من جريان الأكدار العالقة به وترسبها الى القاع . لهذا يسقط الشاعر مطره على بطاح ، لا عملى أودية خالية من الحصى ، وهو بالطبع لم يكن يعرف السبب العلمي الذي نعرفه لهذه العملية ، لكنه لخبرته الطويلة بأحوال الصحراء أدرك ان المطر الذي ينزل على البطاح ويجرى عليها قبل أن يستقر في غديره يكون أسرع الى التنقى والصفاء وسامعوه الأوائل كانوا هم أيضا يعرفون هذه الظاهرة ويستدعونها الى ذاكرتهم استدعاء مباشرا أول ما يسمعون الكلمة المشحونة « بطاح »

أما « الحريصة » فهى المطرة التي تحرص وجه الأرض أى تقشره . ولكن المطر لا يحرص وجه الأرض الا اذا كان نزوله على أرض صلبة ، أما اذا نزل على أرض رخو متربة فان ترابها يتشربه ويختلط به فيلوثه تلويثا شديدا ويحوله الى حمأة سريعة العفن . فحين جعل الحادرة مطره يسقط على أرض صلبة فيقشرها ، أى ينتزع منها القطع الصغيرة من

الحجارة التى تعلوها ، فانه قد قلل من الكدر الذى لابد أن يختلط به الى أدنى حد نستطيع تصديقه ، وبخاصة حين تتذكر ان هذه الحجارة ، بالاضافة الى أنها لا تلوث الماء كما يلوثه التراب ، سترسب بسرعة الى القرار حين تقل سرعة الماء لا غرو أن نسرع بتصديقه حين يدعى لنا فى آخر شطره الثانى أن نطاف هذا المطر أى مياهه قد صفت من جميع أكدارها « بعيد » المقلع ، أى بعد اقلاع السحابة وانتهاء نزول المطر بمدة وجيزة وانظر هنا أيضا كيف ان هذا الشاعر حين استعمل صيغة التصغير لظرف الزمان « بعد » فانه عنى بها معنى دقيقا محددا ولم يحور اللفظ لمجرد اطاعة الوزن ، فقوله « بعيد » لا « بعد » هو اللفظ الصائب الذي يقصده بالضبط .

لكن استعماله للحريصة ، وبخاصة اذ قال « انهلال حريصة » ، والانهلال هو شدة صوب المطر ، قصد به شيئا آخر يزيدنا اعجابا بصدقه وواقعيته . فهو على الرغم من محاولته أن يشيع فى أبياته جو اللين والرفق والمرحمة ، لا ينكر ان نزول المطسر ، اذا كان يحتوى على قدر كاف من الماء يرحب به الناس ويسعدون له ، لابد أن يكون فيه شىء من الماء يرحب به الناس ويسعدون له ، يجعلنا أسرع اقتناعا بالنهاية العنف ، لكنه اذ سلم لنا هذا التسليم ، يجعلنا أسرع اقتناعا بالنهاية منرى فى بيته الثامن . أما قوله ان هذا الانهلال قد « ظلم » البطاح ، فلك أن تفهم منه أحد معنيين . اما ان هذه المطرة قد ظلمت البطاح لأنها جرت فيها وأحدثت فيها ما أحدثت من القشر دون أن تبقى فيها ، بل تركتها واستقرت فى ذلك الغدير بعد أن خلفت فيها أكدارها مختلطة بعصاها الصغار ، وأصل الظلم وضع الثىء فى غير موضعه . ( ومثيل بعصاها الاستعمال أن نقول ان النيل يظلم بلاد الحبشة ، لأنه يجرى على

أرضها ولا يبقى فيها بل ينتهى الى مصر ليخصها بخيره وخصبه ) واما أن نفهم منه — وهو ما نفضله — ان هذه المطرة جاعت فى غير وقته ، فيكون لهذا مغزى سنتبينه بعد قليل

نأتى الآن الى بيته الأخير فى هذه الصورة ، لنرى انه لم يكتف بكل ما مضى من عناصر صورته ، حتى أضاف اليها فى بيته هذا

٨ -- لعبَ السيولُ به فأصبح ماؤه غَلَلاً تقطَّع فى أصول الخِرْوع
 أضاف اليها عنصرين جديدين ، أحدهما اللهو والمرح والجذل ،
 وثانيهما الجمال البصرى

فهذه السيول المندفعة من البطاح الى قرارة الوادى ، بعد أن تملا ذلك الغدير ، تظل فى اقبالها عليه من كل شق وناحية ، فتتلاقى وتتدافع وتفيض منه وتندفق على جوانبه والشاعر يجرى ماءه لأنه ما دام الماء يجرى ظل طازجا متجدد النقاء ، أما اذا وقف وركد فانه يبدأ فى التأسن . لكن هذا ليس كل شىء ، بل هناك سبب حيوى أوما اليه الشرح القديم حين قال عن السيول : « فكأنها فى اتيانها اياه لاعبة » . فما أجمل هذه الكلمة الواحدة « لعب » وما أكبر رشاقتها وظرفها فى موضعها . والمعنى الكامل لهذا الخيال الشعرى الجميل هو ان الشاعر يتخيل ان هذه السيول صبيان أقبلوا على ميدان لعبهم يلعبون ويلهون ، فهذا الغدير السيول صبيان أقبلوا على ميدان لعبهم يلعبون ويلهون ، فهذا الغدير ويلاحق أحدهم الآخر ويدفع بعضهم بعضا ويثب بعضهم فوق ظهور بعض فى مرح ونشاط واقبال على لهو الحياة وجذلها وعب من كأسها الطروب وعزوف عن همومها وشواغلها . انظر اذن فى روعة هذا التعبير

البسيط المركز « لعب السيول به » وسحره الخاص ، وكيف يضيف هذه الروح الجديدة الى ما سبق أن بثه من معانى الطهارة والزكاء ، والعذوبة والحلاوة ، والرفق والمرحمة ، والخير والبركة ، فيضيف الى الصورة حيوية ونشاطا جديدين

لما أفعم الماء الغدير وتدفق على جوانبه أصبح غللاً . وقبل أن نفهم معنى الغلل نقف برهة أمام « أصبح » فالشاعر لا يعنى بها مجرد « صار » كما نستعملها الآن في أسلوبنا غير الدقيق ، بل يعني صار في وقت الصبح. فتذكر أن ذلك المطر قد نزل ليلا ، وكان منه ما كان مما وصفه الشاعر في أثناء الليل ، حتى اذا أقبل الصبح كان قد ملأ الغدير وسال منه على جوانبه ، فأصبح « غللا » والغلل كما يقول الشرح القديم هو الماء الذي يجرى في أصول الشجر . ولكن لماذا يجيء الشاعر الى صورته بشجر ولماذا لم يبقها فى العراء كما كانت حتى الآن ? الجواب سهل ما أن نسأل السؤال. فهذا الشجر بخضرته ونضارته سيكسب الصورة البصرية بهاء جديدا ، يمتع العين ويشرح الصدر ، ويخفف من تلك الطبيعة الصحراوية العارية الجرداء التي رأيناها في الصورة الى الآن . ثم ان هذا الشجر سيظلل الماء بغصونه وورقه فيقيه أشعة الشمس الحامية التي سيأتي بها الصباح ويحتفظ بكثير من برودته ومساغ طعمه الى أطول مدة ممكنة وهنا نزداد تقديرا لقول الشاعر « أصبح غللا » ، أى لم يأت عليه الصبح بما سيكون من شمسه وحرارته حتى كان قد وصل الى أصول الأشجار وانساب تحتها ولا يعرف قدر الشجر في الصحراء الا من اكتوى بحرها ساعات ثم سعد أعظم السعادة حين وصل الى شجرة يستظل بظلها ولا يعرف جمال اللون الأخضر ومدى بهجته الخاصة واسعاده للنفوس الا من سار فى الصحراء أياما

آلم عينيه فيها لونها القاسى العارى الرتيب ثم تهلل حين أقبل على واحة زاهية أو واد نضير . وكاتب هذه السطور يذكر المرة الأولى التى حدثت له هذه التجربة ، حين عاد الى وادى النيل الحبيب بعد عشرة أيام قضاها فى رحلة جامعية فى الصحراء الشرقية ، فهو لا يزال يذكر ، ولن ينسى ما حيى ، كيف رقص بكل كيانه طربا حين رأى الوادى الأخضر بعد تلك الغيبة التى لم ير فيها الا رمالا وتلالا وأحجارا ، وكيف صاح الآن فهمت لماذا نصف الجنة باللون الأخضر ، ويدعو بعضنا لبعض بأن يجعل الله « أيامنا خضرة ! »

لكن أى شجر يختاره الحادرة لصورته ? هل يختار شجرا غليظا جافيا يدخل فيها الفلظة والجفاوة ? بل يختار لها الشجر « الخروع » فان ظننت ان هذه كلمة انما جاء بها من أجل القافية ، فعد الى الشرح القديم ، واقرأ مادة « خرع » فى معاجم اللغة ، تجد ان الشجر الخروع هو اللين الخوار ، والخروع هو النبت الذى شرب الماء فلان وتثنى وتعم فصار خروعا وعنترة يقول فى بيت له فى وصف النساء الناعمات « أفخاذهن كأنهن الخروع » ويقال شباب خروع اذا كان سهلا لين المعاش وانخرع النبت اذا كان لينا ناعما والخريع الناعمة المتثنية من النساء والخرع لين المفاصل ، والرخاوة من كل شىء وقد خرع الرجل من باب طرب أى ضعف فهو خرع بكسر الراء

وبعد هذا كله أصر ذلك الأستاذ الجليل الذي أشرنا اليه آنها على أن الشاعر لم يأت بالشجر الخروع الا لحكم القافية! وما نعرف بعد هذا ظلما لثناعر ولا عجزا عن الاستجابة لاثارته الفنية والأستاذ المذكور قد أخطأ على أي حال فهم « الخروع » فظنه اسما للنبات المعين الذي نسميه الآن بهذا الاسم ، ولم ينتبه الى أنه في بيت الحادرة صفة

لا اسم ، صفة لكل نبت طرى لين خوار ولو اتبه الى هذا لما قال انه لو كانت القصيدة بائية لقال « التنضب » ، ولو كانت ميمية لقال « السلم » ، ولو كانت رائية لقال « السمر »

الآن تمت هـذه الصورة التي أعطاها الشاعر ليصور بها تلذذه وسعادته وراحة قلبه حين رشف ريق محبوبته «سمية» بعـد طول منازعتها. فإن أعدت النظر في جوانبها المختلفة ودققت التأمل في عناصرها الغنية أغنانا هذا عن أن تنطلق الآن في عبارات انفعالية نصف بها اعجابنا وانسحارنا بابداعها وكمالها لكننا لا ندرك بعد جمالها الكامل الا اذا تذكرنا حقيقة هامة ، هي ندرة الماء في الصحراء ونفاسته

قد رأيت هذا الشاعر الجاهلي يشبه لذة المحبوبة ، لا بالخمسر ، ولا بالعسل ، بل بالماء ، الماء فقط وما أحسب كثيرين من القسراء المعاصرين ، خصوصا المصريين منهم ، الا سيضيع عليهم جانب كبير من القوة الايحائية لصورته ان لم يقبلوا عليها بعقلية البدوى الذي يعاني أشق المتاعب في الحصول على الماء ، والذي ليست حياته العاملة الا سعيا دائبا لا يفتر وراء الماء

فالمصريون عامة لا يعرفون قدر الماء الا معرفة نظرية ، لأنهم يصيبون منه كفايتهم وفوق كفايتهم فى كل يوم من أيام السنة فان كانوا فى المدن فما أسهل أن يفتحوا « الحنفية » فينهمر الماء ما تركوها مفتوحة . وان كانوا فى القرى فالترع ملأى به يحملونه منها بالجرار دون حساب . فان غاضت مياه الترع فى أيام التحاريق القليلة ( وقت انخفاض النيل ) فطلمبات القرية لا تنى عن صب الماء كلما حركوا ذراعها ، لأن معينه تحت سطح التربة فى الوادى لا ينضب فكيف يستطيعون أن يقدروا الماء حق قدره وأن « يشعروا » بنفاسته شعورا نفسيا ، لا مجسرد

«علم» نظرى ، وهم لا يحرمونه أبدا فان كنا الآن بعلمنا الحديث نعلم حاجة بلادنا الى مزيد من الماء للمحافظة على مستقبلها رخيا زاهرا وتوسيع الرقعة المزروعة من أراضيها ، ومن أجل هذا نحصر أقوى جهدنا الوطنى فى بناء السد العالى ، فهذا لم يتعد بعد — لمعظمنا على الأقل — حد العلم النظرى ، ولم يصل بعد الى الشعور الفردى الحسى الذى يلتهب به البدوى فى الصحراء

أما ان أردت أن تفهم جمال تلك الصورة فهما كاملا أو قريبا من الكمال ، وأن تقدر قوة ايحائها ولذتها وفرحها ومرحها وسعادتها ، ففكر فى فرح البدو وسعادتهم الكبرى حين يسقط المطر والمطر لا يسبب لنا في مصر في أغلب الأحوال الا الضجر والتبرم والسخط ، لما تقرنه به من البلل والوحل والطين والقذارة والزلق وتجمع المستنقعات الراكدة بل كلمة « مستنقع » لها في أذهاننا اقتران مختلف جدا عما كان لها في الشعر القديم ولكن فكر فى الصحراء المحرقة الجدباء ورمالها الحارة العطشى ، يعز فيها الماء حتى يصير أثمن من زنته ذهبا ، وتتقاتل القبائل مستميتة في الوصول اليه والحصول عليه والدفاع عنه أضف الي هذا حقيقة تزيدك ادراكا لبهاء الصورة التي رسمها الحادرة ، هي أن الماء فى الصحراء ليس قليلا عزيزا فحسب ، بل أغلبه آسن راكد متعفن ملىء بالأكدار والأقذاء ملوث بالدود والقذر مما يخلفه من يرده من الحيوان والانسان ، ورغم ذلك يضطرون الى شربه شاكرين فان ظننت أننا نبالغ فسل من تجول في الصحراء أياما من هذا ترى أن الحادرة اذ يختار لصورته ماء لم يصل الى هذه المرحلة بعد يختار لها ماء زائد الندرة والنفاسة ، ونستطيع الآن أن نذكر عنصرا في صورة الحادرة تعمدنا تأخير الحديث عنه ، هو قوله ان ذلك المطر قد « ظلم » البطاح ،

اذا فهمنا ظلم بمعنى جاء فى غير وقته . فلم يجىء الحادرة به فى غير وقته الأن هذا يكون أشد اثارة لفرح البدو به وابتهاجهم بنزوله فهو نعمة لم يكونوا يتوقعونها ، وخير جاءهم من حيث لا يحتسبون ، والمطر اذا جاء فى موسمه المنتظر سعدوا به بلا شك ، لأنهم يخشون دائما اخلافه وعده ، أما اذا جاء فى فصل الجفاف التام ، وهو الفصل الذى ينزل الحادرة فيه مطره ، فكم يزداد طربهم له وسعادتهم به ، كالهدية التى تأتى على غير انتظار . فتصور اذن أولئك البدو العطاشي المضرورين يرفعون أبصارهم الى السماء دهشين فرحين لا يكادون يصدقون هذا الحظ السعيد .

هذا «مضمون» هذه الصورة. ولكن فى أى لفظ أدى الشاعر الينا هذه الصورة الفذة ? فى لفظ رائع الموسيقية تام السلاسة بارع التنغيم ، ما بعد عذوبته عذوبة . وبعض سحره الموسيقى يقرعنا بلاشك من القراءة الأولى ، لكن براعته الفائقة لا تتجلى على أدقها الا اذا قرأنا هذه الأبيات الأربعة مرارا

فليكرر القارىء قراءتها حتى تلين ألفاظها على لسانه ، وتنسجم مقاطعها على أذنه ، وتثير حساسيته الموسيقية على أقوى ارهافها ثم ليلتفت الى الحروف تتوالى حرفا بعد حرف والى المقاطع تتتابع مقطعا بعد مقطع والى الكلمات تندفق ويأخذ بعضها برقاب بعض كما كان يقال ، كأنما هى تتجاذب فى رقصة مطربة يساعدها على هذا الأثر الرشيق النشيط المتراقص بحر الكامل الذى اختاره الشاعر لقصيدته بكثرة حركاته وتواليها المتدفق ، والكامل أكثر البحور العربية حركات ، ومن هنا اسمه .

فليقرأ مثلا هذا الشطر « ظلم البطاح له انهلال حريصة » ، الذي

يصور بجرس حروفه وتنابع مقاطعه انصباب قطرات المطر وتدافعها على الأرض الصخرية ، وليستمع الى تجاذب الأحرف المطبقة ، الظاء والطاء والصاد ، مع سائر الحروف وهى حروف منفتحة ، كما تسمى فى علم مخارج الأصوات ، وبخاصة اللام والحاء والنون والهاء ، ولينظر كيف ينسجم الاطباق مع الانفتاح فى نظم الشطر انسجاما رائعا . وليكرر قراءة هذا الشطر عشرين مرة ولينظر أى انتشاء فنى يجلبه اليه هذا النغم الراقص المنعش . ثم ليكرر كذلك قوله « بغريض سارية أدرته الصبا » ولينظر مدى حلاوته وعذوبته ورقته الآسرة وليتدبر رشاقة تخفيف الهمزة فى قوله « من ماء اسجر » ، ان اختار قراءة التخفيف كما نفعل نحن وليستكشف روائع أخرى فى هذه الأنغام المسكرة التى يضمنها الشاعر أبياته الأربعة ، ولعله ينتهى الى موافقتنا على ادعائنا ان هذه الأبيات تبلغ درجة الاعجاز الأدائى الذى يستطاع فى شعر ، وان من البيان لسحرا

وليتذكر القارىء هذا كله تلك المحاولة التى وصيناه بها من قبل ، وهي أن يجتهد في الاستماع الى موسيقى الألفاظ بآذان سامعيها الأوائل . وهي محاولة واجبة في كل الشعر القديم ، لكنها في هذه الأبيات تلزمنا لزوما ضروريا ، لأن بعض ألفاظها قد اختلفت استدعاءاته فاختلف وقعه في استعمالنا الحديث عما كان له في الاسستعمال القديم فكلمة « المكرع » مثلا ربما لا يجد لها القارىء الحديث وقعا حسنا ، بل على العكس ربما يجد لها وقعا منفرا ، لأنه يقرنها الآن بهذا الصوت الكريه الذي نسميه « التكرع » وهو التجشؤ . فليحاول أن يخليها تماما من هذا الاستدعاء ، وليدرك ان الفعل « كرع الماء يكرعه » كان له على أسماع البدو القدامي وقع لذيذ متناه في اللذة والحلاوة ، فليبذل القارىء البدو القدامي وقع لذيذ متناه في اللذة والحلاوة ، فليبذل القارىء

الحديث جهده فى أن يسمع فى هذا الفعل ومصدره الميمى نظير ما كان يجده القدامى فى الاستماع اليه من عذوبة منعشة كذلك قول الشاعر «طيب المستنقع» فليخل القارىء الحديث هذه الكلمة مما تقترن به فى أذهاننا الآن من المياه الراكدة وأمراض البلهارسيا والانكلستوما وغيرها فى حديثنا عن واجب الحكومة فى ردم البرك والمستنقعات وليدرك ان الكلمات نقع واستنقع ومستنقع كانت تقترن فى الاستعمال القديم بالماء العذب البارد الذى يروى العطش والذى يتجمع صافيا نقيا فى الغدير ذى الطين الحركما تدلنا معاجم اللغة فليحاول هنا أيضا أن يجد فى هذا اللفظ ما كان يجده القدامى من حلاوة وصفاء وسعادة وارتياح حين يسمعونه

وهذا أقصى ما نستطيع أن نفعله فى لفت القارىء الى السحر الأدائى العجيب الذى فى هذه الأبيات وهو كما يرى القارىء ناشىء من حيوبة التجربة نفسها ، وارهاف الشاعر فى تقبلها والانفعال بها ويتبقى عليه هو ذلك الواجب الذى لن يغنيه عنه ناقد على وجه الأرض وهو أن يتلو هذه الأبيات تلاوة جاهرة مرات ومرات ويتذوقها بلسانه وينصت اليها بأذنه ويعود اليها فى مختلف أوقاته وحالاته النفسية مستدعيا تجربتها الحيوية أنشط استدعاء يستطيعه حتى يزداد بها ألفة ويدخل فى أعماق عالمها الشعرى المثير

## 幸 幸 衆

لسنا ندرى هل وفقنا الى اقناع القارىء المعاصر بحاجته فى دراسة الشعر ، والشِعر القديم خاصة ، الى تشغيل خياله واستحثاث تعاطفه حتى يستجيب أقوى استجابة مستطاعة للاستدعاءات والايحاءات الفكرية والعاطفية الكثيرة المتعددة التى يكثفها الشاعر فى ألفاظه المركزة فى شحنات متعاقبة شبهناها بالشحنات الكهربائية . هذا هو الدرس الأكبر

الذى يجب علينا أن تتعلمه فى دراستنا للشعر ، والذى بذلنا جهدنا فى شرحه والتمثيل له فى فصلنا هذا اذ بدون تعلمه لا يكون دارس الشعر قد استفاد من الشعر شيئا ذا قيمة . ولكن تضرب للقارىء مثلا نرجو به أن نزيد ما نعنى ايضاحا واقناعا .

هبك أيها القارىء الكريم قد طلب اليك أن تشرح لمجموع من الطلاب من بعض بلدان شمالي أوروبا هذين الشطرين من شعرنا الشعبي

> أكل البلح حلو لكين النخل عالى به والقلب داب وانكوى ماحد دارى به

شرحا يدخلهم الى أقصى مدى مستطاع فى العالم الفكرى والشعورى المائج الذى يحمله هذان الشطران لمن يسمعهما من المصريين. فماذا تراك تفعل ?

ستبدأ بتفسير الألفاظ اللغوية حتى تتأكد من أن طلبتك الأجانب يفهمون معانيها المعجمية . ثم تفهمهم المعنى المجازى المقصود من كل من الشطرين كأن تقول ان مغزى الشطر الأول هو الشكوى من قيام الحوائل العسيرة دون منى القلب . وان الشطر الثانى يدل على أن هذا القلب يتعذب في صمت ولكنك ستجد انك ان وقفت هنا فان هذا التفسير اللغوى وهذا الفهم العقلى لا يكفى أحدهما أو كلاهما لحمل العاطفة المتضمنة من ناحية ، أو الجمال التصويرى من ناحية أخرى ، وبذلك لا يكون للشطرين الا وقع سطحى فاتر على أولئك الطلاب لا يدانى بحال ما يثيران فينا من انفعال .

لذلك ستسترسل فى شرح طويل قد يستغرق ساعة كاملة ، تبدأه بأن ترسم لهم نخلة عالية أو تطلعهم على صورة لها فى كتاب . وتحاول أن

تفتح ذوقهم الى جمالها المتميز ورشاقتها الخاصة بجذعها العالى الذى يرتفع فى زهو وخيلاء الى عنان السماء ، حتى اذا بلغ أقصى ارتفاعه بدأ يتفرع الى فروعه ويحمل ثماره

ثم تشرح لهم كيف تنضم النخلات احداها الى الأخرى لتكون واحة نخيل فاتنة الجمال وكيف تزداد الواحة فتنة حين تقرنها بما يحيط بها من صحراء عارية مجدبة جرداء

ثم تلفتهم الى ثمرها الحلو الشهى المتعدد الأنواع والألوان والطعوم، وتلفتهم بعد ذلك الى قيمته الغذائية الكبيرة، وربما تستعين هنا ببعض الحقائق العلمية. وتعرفهم بأن هذا الثمر هو الغذاء الأساسى أو الوحيد لكثيرين من الناس فى بقاع مختلفة من بلداننا العربية، وان امتلاك النخيل هو مصدر ثروة هؤلاء الناس ومن هنا تحاول أن تقرّب الى طلابك كيف يمتزج التقدير الجمالى بالمنفعة المادية فى شعور هؤلاء الناس وعاطفتهم العميقة نعو النخيل وربما تجد غرضك يزداد اقترابا حين تذكر لهم حالة مسافر أضناه السفر الطويل فى الصحراء بحرها المضطرم وظمأها واجدابها، حتى اذا بلغ واحة نخيل متفردة فى وسط هذه الطبيعة البخيلة القاسية فرح أقوى الفرح وطعم من بلحها وروى من مائها واحتمى بظلها ووجد فيها ملاذا يربح جسمه ويحيى وحجه ويجدد نشاطه.

بعد هذا تلفتهم الى أن هذا الثمر الشهى المحيى صعب تحصيله ، لطول النخلة الباسق وارتفاعها العمودى الشاهق وعدم تفرعها الى شماريخها الا بعد أن يبلغ جذعها أقصى ارتفاعه فتشرح لهم كيف يتسلقون الجذع على حزوزه الشائكة المدمية للأقدام مستعينين بالحبال ، وكيف لا يحصلون على الثمر الا بعد مشقة وخطر معلقين بين الأرض

والسماء ، وانهم يقعون أحيانا من ذلك العلو الكبير فيصابون بالرضوض والكسور وقد يلقون حتفهم

والآن تشرح لطلابك الأوربيين أن هذين الشطرين ينطبقان بنوع خاص على أهل القرى النائية فى الصعيد والنوبة ، وتذكر لهم ما يحدث من هجرة الرجال الى القاهرة والاسكندرية وغيرهما من المدن التماسا للرزق فيغيبون عن أهليهم الشهور الطوال ويخلفون وراءهم النساء والشيوخ والأطفال ويؤدى ذلك الى كثير من فصم العلاقات وتباعد الأحباب والخلان ويتسبب فى كثير من الحزن والحسرة والشوق والحنين والآن لكى تزيد الشطرين تجسيما تطبقهما على حالة واحد من أولئك المخلفين يحن الى حبيبه المغترب ويعانى فى بعده ضرام الشوق . أب شيخ أو أم مسنة يتحسر أحدهما على فراق ولده الشاب القوى ، أو زوجة تحن الى زوجها بكل جسمها وروحها وقد طالت بها الوحدة والأشواق . أو أخت تفتقد أخاها الفتى القوى الذى يعزها ويحميها

وهكذا تكون قد بسطت لطلابك الأجانب هذه الاستدعاءات الكثيرة المسحونة التى تنبعث فى أعماقنا بطريقة ايحائية سريعة حين نسمع الشطرين فيحدثان فينا من الشجى ما يحدثان . ( وفى هذه الأثناء ربما تكون أنت أيضا قد ازددت ادراكا لأسرار الايحاء العاطفى فى الشطرين ، وما أكثر ما نزداد نحن المعلمين بصيرة بالشعر حين نحاول أن نعلمه طلابنا ) فتستطيع الآن أن تنب طلابك الى الجمال الأدائى فيهما وما يحتويان من ايقاع وجرس يتجاوبان فى موسيقية مع انفعالات الشوق والحرقة والحنين والتمزق (١) . وربما تقرأ لهم الشطرين بصوت تقلد فيه

<sup>(</sup>١) الايقاع الجملة الأولى « أكل البلح حلو » تتوالى فيها المقاطع القصيرة أو الطويلة المقفلة في سرعة تمثل اللهفة المتعجلة • ثم تأتى =

تغنى الفلاحين أو الصعايدة البسيط فى مواويلهم ثم تكلفهم بقراءة الشــطرين مرارا حتى يستسيغوهما وينفذوا من أدائهما الى أعساق مضمونهما والآن تشعر انك قد أديت واجبك فى الشرح والتقريب والباقى موكول الى جهدهم الشخصى وقدرتهم الفردية عــلى التخيل والتعاطف والاستجابة والمشاركة

أما اذا كان كاتب هذه السطور هو المدرس فانه كان يختم هذا كله بتجربة شخصية وقعت له ، لأنه ليس ممن يتحرجون من الاستشهاد بتجاربهم الشخصية ان رأى فى ذلك عونا للمتعلمين على زيادة الفهم والتعاطف وربط الشعر بتجارب الحياة وذلك حين كان مغتربا فى انجلترا فى سنى الحرب العالمية الثانية وتسلم فى أحد الأيام خطابا أرسلته أمه التى خلفها فى مصر وبدأته بهذين الشطرين دون ديباجة التحية المعهودة . فكان لهما وقع عنيف على تفسه ، اذ بصراه فجأة بمبلغ حنينها اليه وخوفها عليه مما يبلغها من أخبار الغارات الألمانية الهوجاء وأنباء الطائر ات والقنابل والتدمير والموت

<sup>=</sup> القاطع الطويلة المفتوحة المختومة بحروف مد في « لكين » و « عالى » فتعرقل استمرار السرعة وتمثل قيام العقبات وتمثل أيضا الارتفاع الشاهق للنخل وتسمح للصوت باطالة الترجيع مع العاطفة المضطرمة وكذلك المقاطع الخمسة الطويلة المفتوحة في الشطر الثاني في «داب» و «انكوى» و «ما» و «دارى» والشطران مبنيان على بحر البسيط ولكن أولهما يخرج على هذا البحر ويحدث تنويعا في الايقاع عند كلمة «لكين» وهذا التنويع يزيد من تصوير العقبات التي تحجز الشاعر عن مناه - الجرس العاء ان المتتاليتان في «البلح حلو» تصوران بحة الحلق وحرقته اذ يتوق الى الطعم الحلو الذي حرم عليه ، ثم تضاعف الخاء في «النخل» والعين في «عالى» من هذا الأثر اما الشطر الثاني فتكثر فيه حروف الانفجار الهمزة أو الجاف والباءات الثلاث والدالات الثلاث ، مصورة شدة تمزق القلب بالشوق المجلجل المكظوم

اذا كان أولئك الطلاب الأجانب من ذلك البلد المزعوم من شمالي أوروبا يحتاجون الى كل هذا الشرح والتمثيل والاستشهاد قبل أن يبدأوا في تقدير الشطرين المذكورين حق قدرهما ، فاننا أيضا — نحن العرب المعاصرين — نحتاج الى ما يشبه ذلك الجهد في دراستنا لتراثنا الشعرى القديم حقا ان هذا الشعر لا يزال من وجوه كثيرة أقرب الى بيئتنا وأحوالنا والى عقليتنا ومزاجنا ، فنحن أقدر على فهمه وتذوقه . لكننا في سبيل هذا الفهم والتذوق نحتاج الى جهد في الدراسة والاطلاع والتفكير والمشاركة والتعاطف والاستجابة ، وخصوصا لأن بالشعر القديم أشياء كثيرة لا تقل غرابتها علينا ، أو لا تقل كثيرا ، عن غرابتها على الأوربيين

بل أذكر الآن حقيقة لمستها في سنوات عديدات من التدريس للغربين ، وان دهش لها القارىء العربي وأنكرها وهي انهم في أحيان كثيرة يكونون أسرع الي فهم أدبنا القديم والي التعاطف معه من كثيرين من طلابنا أنفسهم لأنهم ان كانت اللغة أجنبية عليهم ، والبيئة وأحوالها تامة الاختلاف عما يعهدون ، فلديهم اتقان أكبر لطرق الدراسة الأدبية ، وقدرة أعمق على الارتداد بخيالهم التاريخي الي عصر قديم ، وفهم أكبر اصابة لرسالة الشعر في الحياة الانسانية ، وتدريب أطول على التعاطف مع روائع الآداب الكلاسيكية العتيقة . ومنذ أربع سنوات درست لفصل مشترك من فصول الدراسات العالية ، تكون من ثلاثة طلاب غربين وثلاثة عرب ، وكنا ندرس سير الشعراء والرجاز الأمويين في كتاب الغاني فلم يكن بين الثلاثة العرب الاطالب واحد ضارع الشلاثة الغربيين في قدرتهم على فهم نصوص الأغاني وتذوقها وادراك مغزاها الغربيين في قدرتهم على فهم نصوص الأغاني وتذوقها وادراك مغزاها

فى تصوير أحوال العصر وشخصيات الأدباء والاستجابة الوجدانية الصحيحة لها.

وبهذه الحقيقة المؤسفة أختم هذا الفصل ، راجيا أن يكون لنا فيها عبرة وعظة ، وأن تنبهنا الى مبلغ اهمالنا الشنيع لتراثنا العظيم ، وتقصيرنا فى تدريسه لناشئتنا تدريسا صحيحا ، والى حاجتنا الى اصلاح طرق دراسته وتعليمه ، لا فى المستوى الجامعي فحسب ، بل فى المرحلة التعليمية السابقة له ، لأنها هي المرحلة التي يبدأ فيها تكوين الأذواق وشحذ الملكات وتفتيق البصائر ، ولأن الضرر الذي يوقع بمتعلمينا في هذه المرحلة يبلغ أحيانا من الفداحة درجة يستعصى علاجها فى التعليم المجامعي .

## الفصلالسادس

## القيم الاجتماعية الفخر القبلي

حين دعونا قارىء الشعر القديم ، وألححنا فى الدعاء ، أن «يشغل» خياله أقوى تشغيل ممكن ، وأن يستجيب للنص بكل كيانه ووجدانه ، لم نكن نعنى مجرد الاطلاق للخيال الجامح غير المستند على الحقائق الموضوعية المتعددة التى تحيط بالانتاج الفنى وتؤثر فيه . والا كان هذا التخيل مجرد تخريف وهجس ، يتوهم فى النص ما كان مستحيلا أن يوجد فيه ، وينسب الى الشاعر ما كان مستحيلا أن يقصده أو يعنيه ، لخروجه على امكانيات بيئته ومجتمعه ، المادية أو الثقافية

فلندرك ان الشاعر ، مهما يكن من عبقريته وأصالته وتفرده ، يتأثر في التكوين النهائي لطبيعته الفنية بأحوال الجنس والبيئة والعصر التي عاش فيها ، من سياسية ومعاشية ، مادية وفكرية . قد يكون هذا التأثر واضحا جليا ، وقد يكون مستترا خفيا ، لكنه دائما موجود ، وعلينا في كل حال أن تنبينه ونستجليه وتنعرف الحدود التي فرضها على الشاعر قبل أن نفهم اتناجه الفهم المصيب ، وتقدره التقدير الصحيح وقد رأى القارىء في فصولنا الماضية اننا في محاولتنا الوصول الى الاستجابة العاطفية والتذوق الجمالي لم نستطع هذا الا بعد أن وضعنا النص في بيئته وعصره ، وربطناه بأحسوال قومه المادية والفكرية والعاطفية ، فحاولنا أن ننظر فيه بعيونهم ، وأن نستمع اليه بآذانهم ، وأن نرى فيه فحاولنا أن ننظر فيه بعيونهم ، وأن نستمع اليه بآذانهم ، وأن نرى فيه ما الشعر الجاهلي

صدى تجاربهم المعينة المحددة فى مكانهم وزمانهم ، وما كانوا يشهدون حولهم فى الطبيعة من مشاهد ، ويبلون فى نمط معيشتهم من أحداث ، صاغتها وحددتها المرحلة التطورية المعينة التى بلغوها فى حياتهم الاجتماعية بعد هذا ، لا قبله ، استطعنا أن نستخلص القيمة الباقية لانتاجهم الشعرى ، وأن نتلمس فيه جوامع الانسانية الشاملة التى تجمع بيننا وبينهم على اختلاف الأزمان والعقول والأوضاع

وسناتى الآن الى موضوع يقتضينا أن نضع تركيزنا ، لا هملى الاستجابة العاطفية والتذوق الجمالى ، بل على الفهم التاريخى والدراسة الاجتماعية ، فيكون هذا الموضوع مجالا طيبا نبرز فيه ما يسمى بالمنهج التاريخى الاجتماعى فى دراسة الأدب ، وهو الذى يعطى أكبر اهتمامه ، لا الى المتعة الفنية فى النص الأدبى ، بل الى أهميته كمرآة تعكس لنا أحوال مكانه وزمانه ، وسجل حى نابض نستقرى فيه دقائق الظروف المعاشية التى أنسبج فيها ، والتى خضعت لشتى عوامل البيئة المادية والثقافية .

حقا اننا ينبغى علينا آلا نسى أن الأديب نفسه لم ينتج أدبه بقصد التسجيل التاريخى ، بل أنتجه فى المحل الأول لينفس عن حاجته العاطفية والجمالية التى ثارت به وهزت وجدانه لكن الاتتاج الأدبى برغم هذا له أهميته التاريخية الكبيرة ، التى تبلغ فى بعض الأحيان درجة تزيد على جميع الوثائق التاريخية الأخرى فالقصيلة الشعرية الواحدة ربما تمكنك من الدخول فى عصرها وفهم الأحوال التى وجدت فى مكانها وزمانها بكيفية أكبر دقة وحيوية ومباشرة مما تستطيع أن تحصل عليه من قراءة عدد من الكتب والبحوث العلمية والتاريخية التى وضعت فى دراسة ذلك العصر . وليس عليك اذا أردت أن تتأكد من صحة هـذا

الادعاء الا أن تدرس نقائض الفرزدق وجرير ثم تقارن ما تحصل عليه منها من القهم الشخصي العميق الحي لأحوال عصرها بما تستطيع أن تحصله من دراسة شتى الكتب والرسالات التي ألفت عن هذا العصر باللغة العربية أو اللغات الأوروبية

بل يحدث أحيانا ان القيمة التاريخية للانتاج الأدبى تفوق ما تبقى له من قيمة فنية خالصة فالأحوال والأذواق قد يبلغ من اختلافها بين عصر الأديب وعصرنا أننا لا نستطيع أن نجد في انتاجه لذة فنية كبيرة مهما نبذل من جهد التخيل والاستجابة والمشاركة ولكن تبقى للانتاج قيمته الجليلة التي نجد فيها بعض العوض ، وهذا ما نجده اذا درسنا النقائض ، وما سنجده الآن حين نستمر مع الحادرة في قصيدته العينية التي بدأنا دراستها في فصلنا الماضي ، فننتقل معه من نسيبه الرائع المطرب الذي رأينا مدى ارضائه العاطفي وامتاعه الجمالي ، الى فن جــديد ربما لا نجد فيه ارضاء أو امتاعا كبيرا ، هو الفخر القبلي

فالحادرة ، بعد أبياته الثمانية التي قرأناها في النسيب ، ينتقل فجأة الى الفخر بقبيلته في الأبيات السبعة التالية

سَقِمٍ يُشار لِقاءَه بالإِصْبَع

 ٩ -- أَسْمَى و يُحَكِ! هل سمعتِ بِغَدْرة رُفع اللواه لنا بها في مجمع ١٠ – إنا نَمِفَ فلا نُرب حليفنا ونكف شُحَّ نفوسِنا في المَطْمَع ١١ – وَ نَتَى بَآمَنَ مَالِنَــا أُحــابَنَا ﴿ وَنَجِرُ فَى الْهَيْجَا الرَّمَاحَ وَنَدُّعَى ١٢ - ونخوض غَمْرةً كلِّ يوم كريهة م تُرُدى النفوسَ وغُنْمُها للأشجع ١٣ – ونُقيم في دار الحِفاظ بيوتَنا ﴿ زَمَناً وَيَظْمَنُ غَيْرُنا للأَمْرِعِ ١٤ – وعملٌ مَجْدٍ لا يُسَرِّح أهلُه يومَ الإفامةِ وألحلولِ لمرتم ١٥ — بسبيل تُغَرِّ لا يسرّح أهله

لاشك فى أن هذه الأبيات لا تزال تنسم بما اتسمت به أبيات النسيب السابقة لها من رشاقة الأسلوب ، وحلاوة التنغيم ، فتدل بذلك على انها صدرت من نفس المنتج الذى لا نخطىء طابعه الخاص ، من عذوبة تسيل كالماء الجارى ، ونغم يتوالى فى موسيقية متآلفة لا نشعر فى خلالها بنبو صوت أو تقور مقطع أما من حيث الممضمون الذى يحتويه هذا الطابع الرشيق ، فربما لا نجد للأبيات امتاعا كبيرا ، على الأقل اذا قار ناها بأبيات النسيب الزاخرة التى سبقتها ، لهذا يقتصر تأثيرها فينا على التأثير السطحى .

لكن يجب هنا أن نتحرج في اصدار حكمنا الشخصى ، فلعلنا متأثرون بذوقنا الحديث الذي لا يرى في فن الفخر ذاته جمالا كبيرا ، والذي قد يفضل التعبير الشخصى عن عواطف الفرد الذاتية على التعبير الجماعي عن قضايا الجماعة ومثلها ربعا يكون السبب اذن هو عجزنا عن أن تنقبل هذه الأبيات كما تقبلها سامعوها القدامي ، مهما نبذل من محاولة ، وما يدرينا لعل أولئك السامعين القدامي كانوا يفعلون العكس تماما ، فيطربون لهذا الفخر الجماعي أكثر مما طربوا لأبيسات الحب الشخصى التي سبقتها

والذي يقلل من اعجابنا بهذه الأبيات هو ما ترغمنا عليه من الانتقال المفاجىء من فن الى فن آخر لا تراه أذواقنا منسجما معه . فما أبعد البون فى نظرنا بين الحب الفردى والفخر الجماعى ، وبين ما مضى من ألم الفراق وحسرة الوداع ولواعج الحب ومفاتن الحبيبة ، وما سيلى من زهو عريض بمحامد القبيلة التي ينتمى اليها الشاعر . ما أجفى هذا الانتقال من أنين الشكوى وتباريح الوجد ، الى رنة الانتصار والتيه والاستعلاء .

ثم ان الطريقة التي يستعملها الشاعر للربط بين الموضوعين ، بتوجيه الخطاب في موضوعه الجديد الى نفس المحبوبة التي نسب بها ، وشكا آلام الحب والفراق اليها ، قائلا أسمى ويحك! ، ربما تبدو لنا غاية في السذاجة وهذا كله يؤدى بنا في النهاية الى اصدار حكمنا الذي نصدره كثيرا على شعرنا القديم ، وهو خلو القصيدة من الوحدة الفنية كما نفهمها في العصر الحديث

لكن هنا أيضا يجب أن تتحرج وألا نسرف فى تطبيق ذوقنا الحديث بمقتضياته الفنية الجديدة على الشعر القديم ، وآن نضاعف من جهدنا فى النظر الى هذا الشعر بعيون أهله والاستماع اليه بآذانهم وتقبله بأذواقهم ربما يحق لنا أن نطالب شعراءنا المحدثين بالوحدة الفنية فى القصيدة ، ولكن لا شك أن القدامي لم يجدوا في هذا الخلط بين الموضوعات شيئا تنفر منه أذواقهم وهذا موضوع سنحققه في فصل قادم . ولا شك أبدا — مهما يكن الأمر — في أن أبيات الفخر القبلي هذه لا تقل في صدقها واخلاصها عن أبيات النسيب الماضية

نلمس دلائل هذا الاخلاص والصدق ونسمعها فى أسلوب الشاعر ونبرة عباراته وأصداء موسيقيته التى لا يزال فى وسعنا التقاطها ، فترغمنا على التسليم باخلاصه وصدقه وان لم نستجب استجابة قوية الى شعره . كما يحدث لنا حين نسمع خطيبا يدافع بحرارة عن قضية لا تؤمن بها أو لا نكترث بها ولا تثير منا اهتماما ، فنرفض قضيته أو نظل أمامها فاترين ولكن نسلم له هو بالصدق التام فى الايمان بها وباخلاص الدوافع التى تدفعه الى بسطها وتأييدها والدعوة اليها

أما الطبيعة الجماعية لهذه الأبيات فواضحة تمام الوضوح . تتجلى ٢١٣ فى تحدثه فيها جميعا بصيغة الجمع وعدم استعماله صيغة المفرد مرة واحدة . فجميع ضمائره ضمائر الجمع انا . حليفنا نفوسنا . مالنا . احسابنا بيوتنا . غيرنا . وأفعاله يستتر فيها ضمير جمع نعف . نريب . نكف نقى . نجر ندعى . نخوض نقيم

واضح اذن أن الحادرة حين نظم هذه الأبيات قد ذاب كيانه الفردى في الكيان الجماعي لقبيلته هذا صحيح وبه نسلم ، لكن ما مغزاه ؟ هل مغزاه انه ينظم شعورا لم يشعر هو به ، أو انه متجه في المحل الأول الى ارضاء قبيلته واسماعها ما تحب أن تسمع ? بل هو لا يزال دافعه الأول أن ينفس عن شعور مخلص يجده في صميم نفسه ، ويضطرب به كل كيانه ، فان جئنا بعد أن ينتهي من تعبيره فاستكشفنا ان هذا الشعور في حقيقته هو شعور الجماعة ، وأن كيانه قد ذاب في كيان القبيلة ، فلنحذر من أن نقع في الخطأ الذي يقع فيه كثيرون فيظنون ان الشاعر كان مجرد أداة لرأى الجماعة ، ويقرنونه بالأديب أو الفنان في دولية شمولية حديثة ، تملى عليه الدولة ما ينبغي أن يقول وتحدد له مضمونه وقاليه معا

لم يكن الشاعر الجاهلي من هذا النوع فلنتذكر انه لا ينظم فخره القبلي لمجرد انه الرأى السائد في مجتمعه ، لا ولا لأنه رأى ان « واجبه » هو أن يروج لآراء جماعته ويقوم بالدعاية لها ، بل لأنه هو أحس احساسا عنيفا قاهرا بهذه العاطفة ، فاجتاز مرحلة ذاتية اضطرمت فيها تفسه واتقد وجدانه بها وهو حين نظم فخره القبلي لم يكن دافعه المباشر الا أن ينفس عن هذا الاتفعال الذي غلب على مشاعره ؛ من حب ملتهب لقبيلته وفخر مجلجل بهآثرها وسعادة مجنحة بانتمائه اليها

وبغض قوى لأعدائها واحتقار ذريع لهم . وهذه مسألة درسناها في مجال آخر (۱) واتنهينا من دراستها الى تأييد رأينا في أن كل العواطف التي يعبر عنها الأدب الصادق هي عواطف شخصية وأقمنا على هذا الرأى رفضنا للذين يغالون في تفسيرهم لالتزام الأدب فيريدون من الأدباء أن يكرسوا انتاجهم لخدمة القضايا الجماعية دون ما نظر الى مدى اقتناعهم بها أو اضطرامهم بضرامها وهؤلاء المغالون قد قلوا كثيرا عددا وجلبة في أيامنا هذه لحسن الحظ عما كانوا حين نشرنا رأينا المذكور منذ سبع سنوات .

على هذا الأساس ندرس هذه الأبيات بيتا بيتا بشيء من التفصيل التاريخي والاجتماعي ، مناقشين الشروح القديمة لها ، فان بعض تلك الشروح لاتقنعنا وربما يستغرب القارىء الحديث من ناقد في هذا العصر المتأخر الذي يفصله عن ذلك الشعر ما يزيد على ألف وثلاثمائة منة ، أن يجرؤ على معارضة شراح كانوا أقرب الى ذلك الشعر زمانا ومكانا لكن هناك حقيقتين جديرتين بأن تخففا من ذلك الاستغراب .

أما الحقيقة الأولى فهى ان أولئك الشراح القدماء لم يكونوا تامى القرب من عصر الشاعر، فانهم هم أيضا يفصلهم عنه ثلاثمائة أو أربعمائة من السنين ( أبو محمد القاسم بن محمد بن بشار الأنبارى ، شارح المفضليات الأكبر ، توفى سنة ٥٠٥) ربما تقول ان ثلاثمائة أو أربعمائة لا تزال أقل من ألف وثلاثمائة ، ولكن هناك مدى من الاقتراب اذا جاوزته لم يهم كثيرا هل جاوزته بميل أو بخمسة ، ولا شك ان أحوال

<sup>(</sup>١) « عنصر الصدق في الأدب » ، القاهرة ١٩٥٩ ، ص ٧٨ ــ ٠٨٣

الشراح فى صميم العصر العباسى كانت مختلفة من معظم الوجوه ، سياسية ومعاشية ، مادية وثقافية ، دينية وأخلاقية وجمالية ، عن أحوال شعراء الجاهلية .

وأما الحقيقة الثانية فهى اتنا فى عصرنا هذا قد يكون لدينا مما يعوضنا عن هذا البعد السحيق مالم يكن متوفرا لأولئك الشراح ، من امكانيات الدراسة وأدوات النقد التى تعين على التأمل المنهجى المنظم ، واتقان البحث التاريخى الذى يقوم من ناحية على التجرد من الهوى والاغراض ، ويقوم من ناحية أخرى على القدرة المشحوذة على التخيل لعصر قديم والتعاطف معه والدخول العميق فى عالمه الخاص . فلننظر اذن فى أبيات الحادرة .

ه السي و يحك ا هل سمت بغدرة رفع اللواء لنا بها في مجمع قلنا ان بدأه فنه الثانى بتوجيه الخطاب الى نفس الحبيبة التى دار عليها فنه الأول يبدو لنا ربطا ساذجا لا يلغى ما نحس به من تنافر وعدم انسجام بين الفنين ، لكننا ربما نفضل هذا الربط الساذج نفسه على التكلف المسرف الذى لجأ اليه كثير من الشعراء فيما بعد فى ربطهم بين متعدد موضوعات القصيدة أضف الى هذا ان توجيهه فخره الى محبوبته لا يخلو فى ذاته من اطف ورعاية ، فهو يدل على انه يعتقد ان المرأة مخلوق يستحق أن يتخذ ندا يوجه اليه الحديث فى غير الشئون الغرامية ، فى الشئون الغرامية ،

وشعراء الجاهلية كثيرا ما يوجهون فخرهم القبلى، وفخرهم الشخصى أيضا ، الى محبوباتهم ، وكثيرا ما يتلو هذا الفخر حديثهم عن رحيل المحبوبة وقطعها حبال المودة ، كما ترى اذا رجعت الى معلقتى عنترة

ولبيد مثلاً . وهم في هذا الخطاب يزعمون ان المرأة لم تكن تعرف هذا الذي سينبئونها به ، وهذا ان دل من ناحية على ان المرأة كانت بمعزل عن شئون الرجال وما يتحادثون به ويتجادلون فيه في أنديتهم وأسواقهم ، فهو يدل من ناحية أخرى على أن بعضهم على الأقل كانوا يحدونا الى أن ندخل تعديلا على الصورة الشائعة التي تجعل المرأة للجاهليين مجرد أداة للمتعة الجنسية ولا شك ان ما وصل إليه هؤلاء الشعراء من حديث الى المرأة في مشكلاتهم العامة واشراك لها في أفكارهم الواسعة هي مرحلة يقف دونها كثيرون من أهل البوادي والقرى في عصرنا هذا نفسه ، هؤلاء الذين يعدون عارا وانتقاصا من الرجولة أن يحادثوا المرأة في شيء مهم ، بل هؤلاء الذين لا يمارسون معها المتعة الجنسية نفسها الا في صمت يشبه صمت الحيوان ثم ينصرفون عنها بعدها دون كلمة واحدة . فان استغرب بعض قرائنا دعوانا هذه فليس هذا الا لعدم معرفتهم بحقيقة الأحوال والتقاليد في أركان متعددة من مجتمعنا المعاصر أضف الى هذا كله انه ان يكن من الشعر الجاهلي ما تحدث عن المرأة حديثا جنسيا غليظا واتخذها مجرد أداة للمتعة الحيوانية ، فان منه أيضًا ما خاطب المرأة خطابًا رقيقًا وارتفع بحبه لها على مستوى الشهوة البدنية الجافية الى مستوى المناجاة الوجدانية الرفيعة .

فاذا عدنا الى خطاب الحادرة « أسمى ويحك » زاد من قدرتنا على سماع لهجة الرفق والحنان فيه أن نلاحظ حلاوة الترخيم فى ندائه لها اذ حذف تاء التأنيث من اسمها ، وأن ندرك ان قوله « ويحك » لم تكن له اللهجة الحادة أو الخشنة التى يتخيلها الكثيرون منا اذ يخطئون فهم

هذا التعبير ويخطئون استعماله الصحيح فويحك لم تكن تساوى ويلك كما يستعملها الآن كثيرون ، وكما قرأنا قول أحدهم ويحك أيها المجرم! ، بل كانت تناقضها تماما فقد كانت « ويح » كلمة رحمة و « ويل » كلمة عذاب . فويحك أو ويح لك لم تكن تزيد على أن تكون صيحة تنيه رقيقة من صديق الى صديق ، فان تضمنت شيئا من اللوم فهو عتاب رقيق يترقرق حنانا كما نخاطب الآن حبيبا أو صديقا في رقة قائلين اخص عليك! فليحاول القارىء الحديث أن يسمع فيها رقة الحنان التي وصفناها

أما قوله في الشطر الثاني « رفع اللواء لنا بها في مجمع » فقد أخذه بعض الشراح القدماء على انه حقيقة لا مجاز فقالوا « وكانوا في الجاهلية اذا غدر الرجل رفعوا له بسوق عكاظ لواء ليمر فوه الناس » وأضافوا ان لكل غادر لواء لكن هذا الفهم لا نجد عليه دليلا في مراجع التاريخ والأدب التي تسجل أخبارهم المفصلة ، ويبدو لنا صعب التصديق اذا أجدنا فهم أحوالهم في ذلك العصر ، فهو يبدو لنا مجرد خطأ في فهم هذا الشطر للحادرة . لذلك نرجح قول الشراح الآخرين الذين فهموه على انه تعبير مجازي محض ، فقالوا « والغادر كأنما رفع له بغدره لواء نصب له في الناس ليعرفوه به » ، واستشهدوا لهذا بقول زهير

# وتُوقَدُ نارُكُم شَرراً ويُرفع لَكُم في كُل مَجْمَعة لِواه

فاذا عدنا الى هذا البيت فى ديوان زهير وشرحه القديم ( وهو البيت الأخير من همزيته « عفا من آل فاطمة الجواء » ) ازداد يقيننا من أن هذا التعبير فى كلا بيتى الحادرة وزهير مجاز محض الأن التعبير

الذى يسبقه فى بيت زهير « توقد ناركم شررا » هو أيضا مجرد مجاز معناه كما يقول الشارح القديم « يظهر أمركم وينتشر خبركم . وقوله شررا أى ليست بنار حطب انما هى نار شهرة يطير لها شرر فى الناس ، وضرب الشرر مثلا لما ينتشر عنهم ويشهر من أمرهم . والنار يضرب بها المثل فى الشهرة » وهنا استشهد الشرح القديم لديوان زهير ببيت للأعشى ثم استمر يقول « ويرفع لكم فى كل مجمعة لواء » هذا أيضا مثل ، أى يظهر أمركم فى المحافل ويشهر غدركم وجاء فى الحديث « لكل غادر لواء يوم القيامة »

وهكذا يعطى شرح ديوان زهير بقية القدول الذى بتره شرح المفضليات ، فاذا به حديث عما سيحدث يوم القيامة لا اخبار بما كان يحدث فى أيام الجاهلية وقد كنا نرجو أن يتدبر هذا الاستاذان الفاضلان شاكر وهارون فى طبعتهما للمفضليات التى نشرتها دار المعارف قبل أن يسرعا فى تلخيصهما للشرح القديم الى تقرير المعنى الحقيقى دون اشارة الى احتمال المجاز

أما افتخار الحادرة فى هذا البيت بأن قبيلته لا يصدر منها غدر ، فسنرى رأينا فيه بعد ، ولكن ننظر قبل هذا فى بيته التالى الذى يتم هذا المعنى

١٠ ـ إنَّا نعف فلا نريب حليفنا ونكف شخ نفوسنا في المطمع

يقال رابنى الشيء ريبا اذا تيقنت منه بالريبة ، وأرابنى اذا كنت فيه شاكا ومعنى هذا ان أراب تدل على التشكك الخفيف ، وراب تدل على الشك القوى الذي يكاد يبلغ مرتبة اليقين ومن هذا ندرك ان فخر الحادرة يكون أقوى اذا قرأنا « نريب » بضم الراء لا بفتحها ،

الشطر الأول يتم معناه الذي بدأه في بيته الماضي ، فيقول ان قبيلته لا يصدر عنها غدر ، ليس هذا فحسب بل لا يصدر عنها أهون سلوك يثير مجرد التشكك في نفوس حلفائها أما الشطر الثاني ففسره يعض الشراح على أن الشبح هو البخل ، وقالوا ان معناه نمنع أنفسنا من البخل عند طمع الطامع في معروفنا . وبهذا حولوا مجرى الفخر من افتخار بالوفاء الى افتخار بالكرم . لكننا لا نقبل هذا الشرح ، ونراه عجزا تاما عن فهم السياق الذي فيه الشاعر فقوله « في المطمع » لا يعني طمع الآخرين في معروفنا ، بل يعني طمعنا نحن في الحليف . فالشاعر لا يزال في معرض الفخر بوفائهم لحليفهم وعدم غدرهم به والشبح على شرحنا هذا هو الجشع ونجد لهذا المعنى ما يعززه في شرح آخر قديم « ان افتقرنا لم نأكل حلفاءنا وجيراننا ، أي لا تشح نفوسنا فتحملنا على أكلهم ان أضقنا ، بل نعف عن ذلك ونتكرم ولا نجعل أموالهم وقاية لأموالنا » لكننا لا نوافق على قول هذا الشرح « ان افتقرنا » وقوله « ان أضقنا » بل نرى ان المعنى هو : ان أصاب حليفنا ضعف وأمكنتنا منه الفرصة وضمناً أن نعتدى عليه ونسلبه ماله دون أن يستطيع لنا دفعا أو منا انتقاما فاننا مع ذلك لا نفعل ولا نغدر بطفنا معه . بل نكف ما يثور في نفوسنا من الطمع فيه ونؤثر أن نحتفظ بوفائنا وأن نبر بدممنا ، فلا تغدر به بل لا يصدر من سلوكنا العملى أقل بادرة على رغية الغدر ، وذلك لأننا نقمع هذه الرغبة قمعا شديدا وبهذا يكون هدا الشاعر الجاهلي يعترف اعترافا جميلا بثورة الطمع ورغبة الاعتداء في نفوسهم البشرية المعرضة للاغراء القوى (وقد كان طروء الضعف على الحليف اغراء قويا استجاب له كثيرون منهم ، كما سنشرح بعد قليل ) ، نكنه يعتز بأن قومه يكبحون هذه الرغبة كبحا شديدا .

وبعد ، فقد رأينا أول صفة يفخر بها الحادرة لقومه لم تكن الشجاعة ، ولا الكرم ، ولا شيئا آخر غير الوفاء وعدم الغدر بالأحلاف . فما رأينا في هذا ، وعلام يدل فخره هذا من صفات العرب القدماء وأحوالهم في ذلك العصر الجاهلي ?

هذا سؤال صعب يتعلق بمشكلة دقيقة هى: كيف نفهم فخر الشعراء بصفات معينة فيهم أو فى قبائلهم ، وكيف نفسر دلالة هذا الفخر ? هل نستدل به على شيوع هذه المحامد وثبوتها للعرب الجاهليين جميعا ? هذا ما يفعله من يأخذون دلالة الكلام مأخذا سطحيا ، فيسرعون بأن يقولوا كان العسرب فى جاهليتهم ثابتى الوفاء ، بارين بعهودهم وخمهم ، يربأون بأنفسهم أن يغدروا بحلفائهم ، فاذا وعد أحدهم وعدا أوفى به وأوفت معه قبيلته ، يعظمون الأحلاف فلا ينقضونها مهما يقاسوا بسببها من حروب ، بدليل قول الشاعر أسمى ويحك هل سمعت بغدرة انا نعف فلا نريب حليفنا

وهكذا يمضى هؤلاء فى رسم صورة مبالغة للعرب الجاهلين ، يشتون لهم فيها كل الفضائل ، وينفون عنهم جميع الرذائل ، ويجعلونهم آية منقطعة النظير بين أجناس البشرية وشعوبها جميعا فعلى نفس القياس يثبتون لهم الكرم ، والشجاعة ، والنجدة ، والمروءة ، والتعفف ، وغيرها من الخصال الحميدة ، وينفون عنهم أضدادها ، مستشهدين بأقوال الشعراء الذين افتخروا بهذه المحامد ونفوا أضدادها عن أتفسهم أو قبائلهم

والحقيقة البسيطة التي يغفلها هؤلاء السذج هي ان هذه الأشعار التي يستشهدون بها ، لو انتبهوا اليها وأحسنوا فهمها وتعمقوا دلالتها ،

تشهد هى نفسها بأن العرب الجاهليين كان منهم الغادرون ، وكان منهم الجبناء ، وكان منهم البخلاء ، وكان منهم المتهربون من اغاثة الملهوف ، والجشعون الذين لا يعرفون تعففا ، والا لم يكن داع لفخر الشاعر ما دامت تلك الفضائل صفات مشتركة للجميع وما دامت أضدادها لا تقع أبدا من أفراد آخرين أو قبائل أخرى وهل كان الحادرة يفخر مثلا بأن قومه ليسوا من أكلة لحوم البشر ؟ بل كان العرب جميعا قد تجاوزوا من قديم هذه المرحلة البدائية ، التي ظلت عليها أجناس وجماعات أخرى في آسيا وأفريقيا بعد ذلك التاريخ بمئات السنين ، فلم يعد مسوع لأن تفخر احدى القبائل العربية بأنها لا تأكل لحوم الآدميين

فبيتا الحادرة ان دلا على أن قبيلته لا يحدث منها غدر بالحلفاء ، فهما يدلان أيضا ، دلالة عكسية لا محيد عنها ، على ان بعض القبائل الأخرى يحدث منها الغدر ويشتهر أمره بل قد رأيت كيف اعترف الحادرة بصدقه الرائع انهم هم أنفسهم يثور بهم الطمع فى حليفهم فيحتاجون الى أن يكفوه

وأما أعداء العرب فيتطرفون في الناحية المضادة ، ويرسمون لهم صورة تامة الحلكة ، ينسبون فيها اليهم الغدر الدائم وانعدام الوفاء ، ويجعلونهم لا شيء أكثر من لصوص وقطاع طرق لا يؤمن جانبهم أبدا ويستشهدون لهذا بكثرة حوادث الاعتداء والاغارة والسلب والنهب بين قبائلهم ، وخصوصا قبل الاسلام لكنهم لا يقصرون ادانتهم على العرب الجاهلين يصورونهم كما يشاءون ، بل يزيدون فيدعون ان الغدر طبع أساسي في العربي يلزمه دائما ولا يمكن تجرده منه وهذه هي الصورة الشائعة عن العرب في كثير من الكتب والمقالات الغربية التي وضعت ولا تزال توضع في دراسة تاريخ العرب وأحوالهم

والذي ينساه هؤلاء المتعصبون على العرب هو أن ينظروا في طبيعة العصر وأحوال البيئة ومرحلة الاجتماع . وأن يتأملوا في نظرة الجاهليين أنفسهم الى حوادث الاعتداء التي يستشهدون بها ، وما تواضعوا عليه وقبلوه بشأنها . فالعرب قبل الاسلام كانوا يعدونها أمورا طبيعية وأعمالا مشروعة ، لأن مجتمعهم الذي ارتكز على وحدة القبيلة ولم يعرف وحدة غيرها في صحرائهم المجدبة القاسية ، كان قائما على تنافس القبائل وتصارعها في العصول على موارد الرزق القليلة المتناثرة ، كما كانت أمم العالم الى عهد قريب تظن مثل هذا التنافس والتصارع أمرا مشروعا بين الأمم لا يثير منها استنكارا أو ادانة فكل قبيلة كانت تتوقع من القبائل الأخرى أن تغير عليها وتسلبها ما تملك ان استطاعت ، وكانت تنتظر هذا الهجوم وتستعد له وتسعى لصده بكل ما يسعها جهدها ، فاذا نجحت في الاحتفاظ بمالها كان هذا هو البرهان الوحيد على حقها في امتلاكه ، والا قلا

لم تكن القبائل اذن تنظر الى هذه الغارات المتكررة على انها خيافة أو غدر يستثير الذم والانكار ، اللهم الا فى حالة واحدة ، هى أن يكون هناك حلف أو ولاء بين القبيلة الغازية والقبيلة المغزوة . والحلف يكون بين قبيلتين متكافئتى القوة تجدان من مصلحتهما المشتركة أن تتماهدا على كف اعتداء احداهما على الأخرى أو على التشارك فى ماء ومرعى أو فى تأمين طرق القوافل المارة بأرضيهما والولاء يكون بين قبيلة قوية وقبيلة ضعيفة تحتمى بها

فالهجوم فى ذاته لم يكن العرب الجاهليون يعدونه غدرا ، بل لم يكونوا يعدونه سرقة ، الا اذا حدث من قبيلة على قبيلة يجمعها بها حلف أو ولاء . والحلف فى الأصل هو القسم ، والحلف والحليف

هو الصديق يطف لصديقه ألا يغدر به ، كما تخبرنا معاجم اللغة والولاء من ان الولى يتولى أمر مولاه ويتكفل بنصره وحمايته ومن هذا تزداد فهما لمعنى الفخر فى بيتى الحادرة ، ولماذا يخص « الحليف » بالذكر فى ثانيهما ومن يتجاوز هذا المفهوم فى الحكم على غارات القبائل قبل الاسلام ، فيعد كل غارة تحدث غدرا ، يتجاوز حد الانصاف الواجب فى كل دراسة تاريخية يجب أن تراعى أحوال العصر وقيم المجتمع حتى لا تسقط فى التشويه التاريخي الذى يدل على اقفار صاحبه من الحاسة التاريخية

ليس معنى هذا اننا بالضرورة نوافق كل مجتمع على جميع قيمه ما دام هو يقبلها ويرتضيها ، ولا معناه اننا تتنازل عن حقنا فى الحكم على المرحلة الأخلاقية المعينة التى بلغها مجتمع ما بمعايير تستقريها من تطور الضمير الأخلاقي عبر التاريخ الانساني فنحن مثلا نسلم بأن الجاهليين كانوا فى معظمهم على مستوى أقرب الى البدائية فى كثير من نواحى سلوكهم الشائع . انما الذى نعيبه هو الاسراف المتنطع فى ادانة قوم بمطالبتهم بدرجة لم تكن ظروفهم المكانية والزمانية ، المادية والثقافية ، تسمح لهم بأن يبلغوها هذا العمل لا يقل فسادا وسخفا عن ادانة الطفل لأنه لم يبلغ من القوة البدنية أو التفتح العقلى أو التمييز الأخلاقي ما بلغه الكبار

هذا عن العرب الجاهليين أما حين جاء الاسلام فقد تغير الوضع ، وصار من حقنا أن تأخذ على القبائل استمرارها فى التعادى والتغازى فقد جاءهم دين رفيع لا يحرم عليهم الغدر بين الحلفاء والموالى فحسب ، بل يحرم عليهم مجرد هذا التصارع القبلى ، ويدعوهم الى أن يحلوا بينهم السلام والتآخى والوحدة ، ويضم شملهم جميعا فى أمة متحدة ،

فينقلهم بذلك من طور أخلاقى الى طور لا شك فى انه أعلى منه وأكثر تقدما

فاذا لزمنا هذا الاتزان التاريخي الواجب وعدنا الى العرب قبل الاسلام، لنناقش مسألة الوفاء والغدر بينهم، قلنا انهم بلا شك كانت تكثر بينهم حوادث الغدر، أي اعتداء القبيلة على حليفها أو مولاها، هذا ما نسلم به ولا ننكره، لكنهم كانوا في أواخر العصر الجاهلي يذمون هذا الغدر ويستشنعونه، وبدأت القبائل الكبيرة على الأقل تعده عارا كبيرا ينبغي أن تتبرأ منه

وهذه هى المرحلة الأخلاقية التى يدل عليها هذان البيتان للحادرة . فهما من ناحية يشتان وقوع الغدر من بعض القبائل ، ومن ناحية أخرى يشتان تعالى بعض القبائل عليه فاذا أردنا أن نزداد تقديرا لهذه المرحلة المتوسطة بين بين ، فلنلجأ الى شعراء آخرين ، ولنقرأ فى حماسة آبى تمام قول أحدهم ( المقطوعة رقم ١٤٩ من باب الحماسة )

قتلوا ابن اختهمو وجار بيونهم من حَيْنهم وسفاهة الألباب غدرت جَذِيمة غير أنى لم أكن أبداً لأولِف غَدرة أثوابى وإذا فعلتم ذلكم لم تتركوا أحدا يذُبُّ لكم عن الأحساب وقول الآخر (المقطوعة رقم ١٧١ من نفس الباب)

ونحن الذين لا يروَّع جارُنا و بعضهمو للغدر صُمَّ مسامعُه وقول الآخر ( المقطوعة رقم ١٤ من باب الهجاء )

لقد كان فيكم لو وفيتم لجاركم للحق ورقاب عَرْدة ومناخِرُ أَى لاثبتم بذلك انكم رجال حقا لا صبيان ، رجال ذوو لحي

وذوو رقاب صلبة شديدة وذوو حمية . وقول الآخر ( المقطوعة رقم ٣٣ من باب الهجاء ) :

غدرتَ بأمر كنت أنت دعوتنا إليه و بنس الشيعةُ الغدرُ بالعهد وقد يَرَك الغدرَ الفتى وطعامُه إذا هو أمسى حَلْبَةٌ من دم الفصد

أى برغم كونه فى جوع شديد يضطره الى أن يفصد عرق بعيره فيصنع منه طعاما لا يجد سواه رادا لجوعه .

ما أعظم حاجتنا اذن الى أن نعدل من كتبنا المدرسية الرخيصة في تاريخ الأدب، التي ترسم للعرب الجاهليين صورة مبالغة تثير استهزاء أعدائنا وتفتح لهم بابا للطعن فينا اذ يسهل عليهم اثبات كذبها وأن نحل محلها صورة أخرى تكون في وقت واحد أقرب الى الحقيقة والصدق وأكثر انصافا للجاهلين وتعاطفا مع حدودهم التي تحددوا فيها. فواقع الحال بينهم في ذلك العصر القريب من الاسالام كان نزاعا بين تقليد جاهلي قديم يقوم على « شريعة الغاب » التامة القسوة والدموية ، التي يفتك فيها القوى بكل من هو أضعف منه دون رحمة أو رعاية لعهد أو ميثاق ، وبين حس أخلاقي جديد ظهر أولا في عدد من أفرادهم الممتازين المفكرين ثم بدأ يسود القبائل الكبيرة ذوات الأنساب والأحساب أما شريعة الغاب القديمة فقد صورها زهير في قولته المشهورة « ومن لا يظلم الناس يظلم » ، وان كان ينبغي علينا أن ندرك ان زهيرا - وكان من أرفعهم مستوى أخلاقيا -- لم يقصد أن يقول انه راض عن هذه الحال ، بل هو يسجل واقعا بغيضا لا يحبه هو ولا يوافق عليه ويزيد من تأففه بالحياة السائدة في عصره وأما الضمير الأخلاقي الجديد فلعل من الأسباب التي ساعدت على تنميته وتقويته هو أن تلك القبائل الكبيرة

كانت تعتمد في جزء عظيم من مصدر رزقها ، لا على رعى الابل التي لم تكن تكفى فى ذاتها لتحصيل رزق غنى حقا ، بل على ارشاد القوافل وحماية طرقها المارة بأرضها ، تلك القوافل الثمينة بين الجنوب والشمال - أي بين اليمن والهند والجهزر التي نسميها الآن أندونيسيا من ناحية ، وبين الامبراطوريتين العظيمتين بيزنطة وفارس من ناحية أخرى ، عبر الشام والعراق — هي التي أملت كبار أغنياء العرب بالمورد الحقيقي لفناهم . لا عجب أن تدرك هذه القبائل انه لا بقاء لمصدر غناها هذا ان لم تحتفظ بشهرة الأمانة والوفاء وتتنزه من الغدر مهما يكن قوى الاغراء أضف الى هذا ان عددا من مفكريهم قد انتهوا من تجاربهم المرة الى أن هذا الغدر المتبادل لا يفيد في النهاية أحدا منهم بل يضرهم جميعاً . ونحن نقرأ في ختام أخبار داحس والغبراء نصيحة قيس بن زهير « عليكم بالوفاء فبه تتعايشون » ثم جاء الاسلام فنصر هذا الضمير الجديد وسعى في تغليبه ، ومن هنا نفهم الحاح القرآن في آيات متعددة لا في علاقات المسلمين بعضهم ببعض فحسب ، بل في علاقاتهم بغيرهم مالم يبدأ الآخرون بنقض العهد

لكن طبيعة الصحراء ، وقوة التقاليد العتيقة ، كثيرا ما عاندت تعاليم الاسلام أو دفعت البدو الى الارتداد عن قيمه الرفيعة لذلك لم يخل تاريخيم بعد الاسلام من أعمال الغدر ومن مجرد الاعتداء الذى جاء الاسلام ينهاهم عنه لا عن الغدر وحده أما قبيلة الحادرة قبل الاسلام للاسلام ينهاهم عنه لا عن الغدر وحده أما قبيلة الحادرة قبل الاسلام اذا صدقنا فخره ، ونحن مقتنعون بصدقه — فكانت ممن ارتفعوا أو بدأوا يرتفعون على شريعة الغاب الجاهلية القديمة ، ان لم يكن فى تحريم الاعتداء اطلاقا ، ففى استنكار الغدر بين الحلفاء .

والحادرة نفسه يصور في بيته العاشر ان قومه لم يستطيعوا هــــــذا التعفف الا بعد صراع قوى مع ما يثور فى تفوسهم من غريزة الطمع . لكننا نزداد تقديرا لبيتيه اذا قارناهما بقول النجاشي يهجو بني العجلان:

فهو لا يقول هذا مدحا لهم ، بل احتقارا من شأنهم ( ولهذا صغر « قبيلة » ) ، فهو يعتقد ان تجردهم من الغدر بدمهم والاعتداء على الناس ظلما هو منقصة لهم ، لأنه يدل على ضعفهم ، ولو كانوا قبيلة قوية لغدروا وظلموا ! روى ابن قتيبة في سيرة النجاشي في « الشعر والشعراء » أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه لما شكا اليه بنو العجلان هجاء النجاشي اياهم بهذا البيت قال ليت آل الخطاب هكذا كانوا

بل استمع الى هذا الشاعر الآخر ، قريط بن أنيف ، يتأفف من ضعف قومه بني العنبر من تميم ، ويستدل على ضعفهم هذا بانتفائهم من الشر ، وغفرانهم لأهل الظلم ، ومقابلتهم الاسماءة بالاحسان ، وخشيتهم الله ! ( القصيدة الأولى في باب الحماسة من حماسة أبي تمام ) :

لكنّ قومي و إن كانوا ذوى عدد ليسوا من الشرّ في شيء و إن هانا يَجْزُون من ظلم أهل الظلم مغفرة ومن إساءة أهل السوء إحسانا

كَأَنَّ رَبُّكُ لَمْ يَخْلَقَ لِخُشْـــيته سواهمو من جميع الناس إنسانا!

وهذا هو القطامي التغلبي يفخر بقومه الأقوياء ( القصيدة رقم ١١٧ من باب الحماسة )

فـــأىّ رجال بادية ترامًا قَناً سُلُباً وأفراسا حِسانا

من تكن الحضارةُ أعجبته ومن رَبَط الجحاشَ فإنَّ فينا وكنَّ إذا أغرن على جَناب وأعوزهن نَهَبُّ حيثُ كانا أغرن من الضَّباب على حُلولِ وضبّةً ، إنه من حان حانا وأحياناً على بكر أخينا إذا ما لم نجد إلا أخانا !

ومن المهم جدا أن تنتبه الى أن القطامى قد قال هذه الأبيات في معرض الفخر باحتفاظ قومه ببداوتهم ورفضهم للحضارة الجديدة ، فهم اذن يصرون على البداوة القديمة بكل تقاليدها العتيقة ويرفضون النظام الحضارى الجديد الذى جاء الاسلام يدعو العرب اليه ويسعى فى تقلهم اليه بما مهد لهم من وسائل روحية ومادية ، سياسية واجتماعية وثقافية .

واستمع أخيرا الى جواب جعيل بن علقمة التغلبي حين سأله عبد الملك ابن مروان ما مبلغ عزكم ? فقال لا يطمع فينا ولا تؤمن !

ما أعظم ارتفاع الحادرة قبل الاسلام على هؤلاء البدو الذين أصروا على الاحتفاظ بروحهم الجاهلية القديمة .

#### ...

أما وقد فخر الحادرة بوفاء قومه فى بيتيه الماضيين ، فانه ينتقل فى بيته التالى الى الفخر بكرمهم أى سخائهم بالمال فى الشطر الأول ، وببلائهم فى الحروب فى الشطر الثانى

11 - ونقى بآمن مالنا أحسابنا ونجُرِهُ فى الهَيْجا الرماح وندَّعى للاحظ انه قدم السخاء على البلاء فى الحروب ، والسبب هو ان السخاء أكبر صلة بما كان فيه من فخر فى بيتيه الماضيين فكما ان قبيلته تحرص على سممتها الطيبة أن تشوبها شائعات الغدر ، فتكف طمعها فى الاستيلاء على مال الحليف ، كذلك هى تحرص على الاحتفاظ بأحسابها ، فتحميها ببذل مالها النفيس وأحساب القبيلة ما تكتسبه

لاسمها من ذكر حميد بأعمالها المجيدة ، في حين أن الأنساب هي موضعها السلالي من تفرعات القبيلة العربية . وواضح ان القبيلة لا يد لها في هذه الأنساب ، فهي لا تستطيع أن ترتفع بنسبها اذا كان وضيعا بمعايير الأنساب الجاهلية ، أي اذا لم تنتم الي جماعة من الجماعات التي كانوا يعدونها شريفة النسب وقد بلغ من ايمانهم بالنسب أن اعتقدوا ان النسب الوضيع ، أو اللئيم كما سموه ، لا يزكيه عمل مهما يكن حميدا . ومن هذا تدرك انهم قبل الاسلام كانوا يؤمنون بأرستقراطية مسرفة تساوى في اسرافها الأرستقراطية الانجليزية في العصر الفكتورى ، حين كان الانجليز يؤمنون أن بعض الدماء زكية أو « زرقاء » بطبيعة وراثتها ، وان من ولد من العامة لا يصير أبدا الي أن يكون من الأشراف ، حتى قالوا ان الملك يستطيع أن يمنح الألقاب ولكنه لا يستطيع أن يجعل من الشخص العادى « جنتلمان »

ومن هذا تدرك أيضا ان من أبعد الأشياء عن الصحة أن ننسب الى الجاهلين أى ايمان بالديمقراطية الصحيحة . ويجب علينا في هذا المجال ألا نخلط بين الديمقراطية الصحيحة ... وهى التى تنبع من ايمان عميق بأن الناس متساوون في قيمتهم الانسانية ، وان لكل منهم حقا متساويا في الحياة الكريمة ... وبين التقارب في الحالة الاقتصادية الذي فرضته على معظم الجاهلين طبيعتهم الصحراوية الشحيحة القاسية ، كما يجب ألا نخلط بين الديمقراطية وبين الفوضي أو شبه الفوضي التي شاعت بين القبائل ، والتي جعلت البدو شديدي الرعونة كثيري الشغب نافرين من الخضوع للحكم والسلطان فهم برغم ذلك كله قد آمنوا وسلموا بأن بعض الناس بطبيعة ميلادهم أشرف من سائرهم ، وظلت تلك عقيدتهم الأرستقراطية حتى جاء الاسلام يحاربها كما حارب معظم قيمهم الجاهلية ،

ويعلمهم ان المرء بعمله لا بأصله ، فلم تلق منهم هذه القيمة الجديدة قبولا كبيرا أول الأمر ، واحتاجت الى زمان طويل قبل أن يقتنعوا بها . استمع الى قول عمرو بن معديكرب فى ديوان الحماسة ( القصيدة رقم ٣٥ فى باب الحماسة ) :

ليس الجال بمِيْزَرِ فاعلم و إن رُدِّيتَ بُوْدا إن الجال معادن ومناقب أورثن مجدا

وهو يعنى بالمعادن الطبائع الشريفة التي يرثها الرجل الشريف عن آبائه الأشراف. فهذا الشاعر الاسلامي لا يكتفي بالمناقب، وهي الأعمال الحميدة التي يقوم بها الفرد، بل يصر على المعادن أيضا قبل أن يسلم لفرد بالمجد، بل المناقب نفسها لابد أن تكون متوارثة من الآباء!

وهذا أيضا جميل بن معمر يقول ( المقطوعة رقم ١٠٣ من باب الحماسة ):

بنوالصالحين الصالحون ومن يكن لآباء صدق يلْقَهُم حيث سيّرا

فهى نفس العقيدة الجاهلية ، وان كان الشاعر فى شطره الأول قد استبدل بالشرف والمجد كلمة اسلامية : الصلاح ونرى خير رد عليه مثلنا العامى : يخلق من ظهر العالم فاسد !

لكن حتى اذا كانت القبيلة ذات نسب شريف فانها يجب عليها أن تدعمه بأعمال مجيدة ، والكرم من أهمها . وكلما كان علو نسبها كانت حاجتها الى أن تؤكده بالقيام بمستلزماته وواجباته ، من اكرام الضيف ، ومعونة المحتاج ، وحمل الحمالات أى الديون والديات التى لا يستطيع غارموها أداءها ، وسائر الواجبات التى عددوها وألزموها ساداتهم فالحادرة يفخر بأن قومه يحمون أحسابهم ببذل آمن مالهم ، وآمن المال

بكسر الميم هو المال الخالص الشريف الذي أمن لنفاسته أن ينحر ، أي الابل والخيل التي يبلغ من جودة سلالتها انهم لا يذبحونها ، وكان العرب يحتفظون بشجرات الأنساب لابلهم وخيلهم العتاق . فان قرأت آمن بفتح الميم كان أفعل تفضيل ، أي أوثقه في تقوسهم ، فيكون وصفا لعاطفتهم نحو هذا المال من الاعزاز ، وهم لا يعزونه الالشرفه وجودة سلالته

وهذا يضطرنا الى أن نناقش مسألة كرمهم أى سخائهم بالمال كما ناقشنا مسألة وفائهم . وهنا أيضا يتوقف الأمر على طريقة فهمنا لدلالة الشعر ، أما الصورة الشائعة فتدعى ان العرب الجاهلين كانوا نهاية الكرم ، وتذكر لنا أخبار حاتم الطائى وقصصه المديدة ، ومن أشهرها قصته اذ نحر فرسه النفيس ليطعم به رسول قيصر الروم ، وكان القيصر قد أرسل رسوله ليمتحن ما بلغه عن كرم حاتم بأن يسأله أن يهب له ذلك الفرس ، فالصورة الشائعة تريد منا أن نصدق انهم كانوا جميعا عملى هذه الدرجة من السخاء . ولا ينتبه المستشهدون بهذه القصة — التى اللا شك لدينا في انها مخترعة — الى انها لم تشتهر الالأنها على أى حال ترسم مثلا أعلى نادر الوجهود أثار عجب العرب أنفسهم كذلك لا ينتبهون الى أن هذه الأشعار الكثيرة التي يستدلون بها على قضيتهم لها دلالتها المكسية لو أنعموا النظر فيها ، والا لم يكن داع الى تفاخر الشعراء بكرمهم لو كان الجميع كرماء

ومن الناحية الأخرى نجد لأستاذنا الكبير الدكتور طه حسين فصلا طريفا في كتابه « فى الأدب الجاهلى » يكذب به هذه الصورة الشائعة فيتطرف فى النقيض اذ يطيل الحديث عن بخل العرب وحرصهم على المال ، ويستمد صورته من القرآن الكريم وتصويره لبخلهم وحرصهم وحبهم للمال وغرامهم بالربا ثم يستعمل هذا التناقض بين الصورة

التي يرسمها القرآن والصورة التي يعتقد ان الشمر الجاهلي يرسمها لكرمهم حجة من حججه في رفض صحة هذا الشمر واثبات نحله .

والطريف في هذا ان أستاذنا الكبير في جهاده لهدم الصورة الشائعة عن كرم العرب لا ينتبه الى انه قد وقع في نفس الخطأ الذي وقع فيه من يرسمونها ، فأخطأ الدلالة الصحيحة التي يدلها الشعر الجاهلي ، وظنها مناقضة للصورة التي يرسمها القرآن ، والحق أن لا تناقض ، فالشعر الجاهلي لا يرسم للعرب الجاهليين صورة الكرم التام الا اذا أخطأنا الاستنباط وغفلنا عن دلالة الكلام ، والا اذا كانت معرفتنا بالشعر الجاهلي معرفة محدودة وهذا الخطأ لا يقوم حجة على الشعر الجاهلي

فاذا تركنا كل هذا التجادل بين الفريقين المتطرفين والتمسنا الحقيقة التاريخية الهادئة التى تشهد بها أخبار الجاهليين وأشعارهم ، وجدناها ذات شقين : أولهما ان العرب كسائر الأجناس البشرية كان فيهم الكرماء والبخلاء ، فهم لم يتفردوا بين البشر جميعا بطينة تعلو على الطينة الآدمية . وثانيهما انهم مع هذا قد توفرت لهم أسباب مادية واجتماعية جعلت الكرم مثلا رفيعا من أعلى مثلهم ومن أكبرها حثا لهم على محاولة تحقيقه والاقتراب منه ، ولكن حدت معظمهم عن بلوغه حدود عديدة . فلنحاول الآن أن تثبت كلا شطرى الحقيقة ، وأن تنبين طبيعة هذه الحدود .

تجد فى حماسة أبى تمام أشعارا لبخلاء يعتذرون عن بخلهم ، وأشعارا يتخوف أصحابها من الفقر ويذمونه ويبررون سعيهم الى الغنى وحرصهم على المال وأشعارا تذم البخلاء أضف الى هذا كله ان كل افتخار بالكرم يثبت البخل فى آخرين ، كما شرحنا طريقة الاستدلال الصحيح .

هذا كله حق ، ولكن الفهم التاريخي الصائب ، دعك من العدل ، يقنعنا بأن الكرم كان يحتل في قائمة الفضائل عندهم مكانا يفوق مكانه لدى أم أخرى كثيرة ، وانهم قد أجلوه اجلالا عميقا وبلغ من تقديرهم له انهم بالرغم من تقديسهم الذي شرحناه للنسب الرفيع ، اعتقدوا ان البخل يزرى بهذا النسب ، ولعله الخلة الوحيدة التي اعتقدوا انها تهدم النسب . بل تأمل في تسميتهم السخاء بالكرم ، والكرم في الأصل ليس السخاء بالمال ، بل هو عتق السلالة ورفعة النسب ، تجدها دليلا على قرنهم بين الوصفين ، واعتقادهم بضرورة تلازمهما ، فكريم الأصل لابد أن يكون كريم الفعل أي سخيا وعلى هذا الضوء تستطيع أن تجيد فهم هذه الأبيات التي قالها السموأل ( القصيدة رقم ١٤ في باب الحماسة ) :

صَفَونا فلم نَكَدَرُ وأُخلَص سَرَّنا إِنَاتُ أَطَابِت خَلَنَ الْ فَولَ عَلَوْنَا إِلَى خَدِيرِ البَطُونَ نُزُولَ عَلَوْنَا إِلَى خَدِيرِ البَطُونُ نُزُولُ فَنَا إِلَى خَدِيرِ البَطُونُ نُزُولُ فَنَا إِلَى خَدِيرِ البَطُونُ نُزُولُ فَنَا إِلَى خَدِيرِ البَطُونُ نُولًا فَنَا يُمُدَ بَخِيلُ فَنَا يُمُدَ بَخِيلُ فَنَا يُمُدَ بَخِيلُ

انظر كيف انساق الشاعر ، وهو فى معرض الحديث عن شرف سلالتهم ورفعة نسبهم ، انسياقا طبيعيا الى نفى البخل عنهم ، فكيف يكون منهم البخيل ونسبهم على هذا الصفاء والزكاء ?

ومن هذا أيضا نستنبط حقيقة أخرى هامة ان الكرم كواجب مفروض كان يلزم اشرافهم وحدهم ، أما للآخرين فهو مثل عال يجلونه ويسعون جهدهم اليه لكنهم لا يلامون اذا قصروا فى بلوغه . فذوو النسب الشريف يحتاجون الى ممارسته ليحفظوا أحسابهم التى تعزز أنسابهم ، وغيرهم يقلدونهم وفق المثل المشهور : الناس على دين ملوكهم ، وهذا بدوره يدفعنا الى أن ننظر نظرة موضوعية فى حقيقة الكرم الجاهلى

الذي تمدحوا به قبل الاسلام ، حتى نرى اختلافه الجسيم عن نوع الكرم الذي جاء الاسلام يعلمهم اياه ويحضهم عليه

فالحق ان السبب الأساسى فى ايجاد ذلك الكرم الجاهلى واحلاله منزلته العالية فى قائمة فضائلهم الاجتماعية كان سببا اقتصاديا فتلك الحياة البدوية المتنقلة كانت مهددة دائما فى أساس رزقها ، وهو ماء المطر الذى قد ينقطع سنة أو سنين متعاقبة عن أراضى القبيلة . فما من قوم أغنياء الا وهم عرضة لأن يصيروا فقراء فى أشد الحاجة اذا أصابتهم السنة أى القحط . والذين يقوم معظم ثرائهم على ارشاد القوافل وضمان سلامتها لا يأمنون أن تتحول طرقها عن أراضيهم ، وهى قد تحولت مرارا عديدة فى تاريخ ما قبل الاسلام .

اهتدى الجاهليون الى « الكرم » كوسيلة للاحتياط من هذا التقلب ، وتخفيف أسوأ عواقبه ، فهو نوع من ضمان المستقبل ، أو سمه « التأمين الاجتماعي » ان شئت . فالمال كما يقول شاعرهم غاد ورائح ، ولا يبقى منه الا الأحاديث والذكر ، فان اشتهر عنك انك كنت كريما فى زمن غناك ، فهذا أجدر أن يحمل الآخرين على معونتك اذا افتقرت واحتجت . لذلك يقول أحد شعراء الحماسة ( المقطوعة رقم ٣٣ فى باب الأدب ) :

ولا تحرم المولى الكريم فإنه أخوك ولا تدرى لعلك سائله ويقول آخر ( المقطوعة رقم ١٩ فى نفس الباب ) وإنك لا تدرى إذا جاء سائل أأنت بما تعطيه أم هو أسعدُ عسى سائلُ ذو حاجة إنْ منعتَه من اليوم سُؤلًا أن يكون له غد

الحقيقة اذن هي ان كرم العرب قبل الاسلام كان منظورا في معظمه الى الفائدة المادية التي تعود على صاحبه ، أو « الاستكثار » كما سماه

القرآن الكريم في نهيه الرسول عليه السلام عن هذا النوع من الاحسان. لا نريد بهذا أن نطعن في فضله أو ننكر فائدته الاجتماعية الجليلة ، فنحن ممن يسلمون بأهمية العوامل الاقتصادية في تحديد مقايس الفضيلة التي تشيع في مجتمع معين ، لكن نريد أن تشين منزلته الحقيقية بين الفضائل ، لنرى انه كان فضيلة أو « قيمة » اجتماعية ولم يكن فضيلة نفسية ، نعنى انه لم يكن ذلك النوع الخالص من الكرم القلبي الصادر عن تعاطف عميق وتألم وجداني يشعر به المرء نحو المعدمين فيأسي لما يعانون من الضر ولا كان صادرا عن ضمير أخلاقي رفيع يستنكر تقاوت الحظوظ ويسمى الى عمل الميسزان المختل بين الموهوبين والمحرومين . أما الذي جاء يعلم العرب هذا النوع السامي من الكرم ، هذا النوع الذي يفعله صاحبه لمجرد حب الخير ، ولا ينتظر عليه جزاء بل لا ينتظر عليه شكورا ، والذي يفعله صاحبه خفية لا مباهاة ولا مراءاة ولا اكتسابا للفخر ودعما للحسب وصيانة للنسب ، يفعله خفية حتى لا تعلم شماله ما أعطت يمينه — فذلك هو الاسلام .

لسنا ندعى ان العصر الجاهلي خلا من أفراد فهموا هذا النوع العالى من الكرم ، ومنهم ممدوح زهير الذي وصفه ببيته الرائع المشهور :

تراه إذا ما جُنتَ متهلّلًا كأنّك تعطيه الذي أنت سائله وبيته الآخر الذي يتلوه:

وذى نسب ناء بعيد وصلتَه عالي وما يدرى بأنك واصله

لكنهم كانوا فى ذلك العصر قلة ؛ وليس أدل على قلتهم من أن تتذكر الانبهار العظيم الذى أحسوا به أمام بيت زهير المذكور ، وتقرأ شرح ديوان زهير لترى كيف يحاول بعض الشراح أن يفسر البيت تفسيرا

يلغيه ، كأنه يستكثر على انسان أن يوصف بهذا الوصف ثم تعود الى تفاسير القسرآن لتقرأ محاولة بعضهم أن يفسروا الآية الكريمة «ولا تمنن تستكثر» تفسيرا يجعل النهى فيها موجها الى الرسول عليه السلام وحده دون أمته ، وانه نهى تنزيه لا تحريم ، الأمر الذى يدل على انهم وجدوه يعسر على البشر العاديين أن يعملوا به (١)

فاذا تأملت فى البيت الثانى الذى رويناه لزهير ، وجدته يومى النسب حقيقة أخرى ، هى ان معظم كرمهم كان مقصورا على ذوى النسب القريب وفى سيرة الفرزدق فى كتاب الأغانى قصة يصمم فيها ثلاثة من مشهورى الشعراء على أن يمتحنوا ثلاثة من أجواد العرب المشهورين بالجود فيذهبون الى أولهم يسألونه الهبة ، لكنه يسألهم أولا عن نسبهم . فينصرفون عنه الى الثانى ، فيسألهم أيضا ممن هم . فينصرفون عنه الى ثالثهم ، وهو أبو الفرزدق ، فيعطيهم دون أن يسألهم عن قبائلهم ، فيحكمون بأنه أكرمهم لذلك يروون عن أبى الفرزدق ، وهو غالب فيحكمون بأنه أنه كان لا يبالى ما أعطى ومن أعطى .

وفى ديوان الحماسة أشعار كثيرة في الشكوى من بخل القبيلة على

<sup>(</sup>۱) يميز علماء الأخلاق بين مراتب اخلاقية ثلاث و في أدناها يفعل المرء الخير ويتجنب الشر طلبا للثواب المادى وتحاشيا للعقاب المادى و وفي أوسطها يكون دافعه رغبة ثناء الناس وحمدهم وحذر ذمهم وتشهيرهم، وفي اعلاها يكون دافعه الوحيد حب الخير من أجل الخير وكره الرذيلة في ذاتها وارضاء الضمير دون اهتمام بما يقوله الناس ولما كان الاسلام دينا موجها للناس جميعا على اختلاف مراتبهم ، وجدنا القرآن يستعمل هذه الدوافع الثلاثة في مخاطبة البشر لكنه لاشك يرسم لهم المثل الأعلى الذي يحضم على الاقتراب منه جهدهم ، وهو الذي يفعلون فيه الخير من أجل الخير نفسه ابتغاء مرضاة الله وحده فلا يفسدون عملهم بالمن ، ولا يبتغون من المحسن اليهم جزاء ولا شكورا

من ليس ذا نسب قريب فيها . كقول أحدهم ( المقطوعة رقم ١٢٢ في باب الحماسة )

لمسرى لَرهطُ المرء خيرُ بقيةً عليه و إن عالَوْا به كل مَوْكَب من الجانب الأفصى و إن كان ذا غنى جزيلٍ ولم يخبرك مشلُ مجرَّب إذا كنتَ في قوم ولم تك مهمو فكلُ ما عُلِفْتَ من خبيثٍ وطيب

بل لهم أشعار يشكون فيها ان أقاربهم أو مواليهم وجدرانهم لا يعطفون عليهم . منها (القصيدة رقم ١٠٤ في نفس الباب)

إذا المرء لم يَشرَحْ سَواماً ولم يُرِحْ سواما ولم تعطف عليه أفاربه فلموتُ خيرُ للفتى من قعوده عديماً ومن مولئ تدبّ عقاربه وقول الآخر ( المقطوعة رقم ١٧٣ فى نفس الباب )

إذا كنتَ في سعد \_ وأمَّك منهمو \_ غريباً فلا يغرُرُك خالُك من سعد ِ فإنَّ ابنَ أختِ القوم مُصنَّى إناوُه إذا لم يزاحم خالَه بأب جَــلْد

وقوله « مصغى اناؤه » أى ممال اناؤه ، ومعناه ينقص حظه ، لأن الاناء اذا أميل نقص ما يسعه . ومعنى الشطر الأخير اذا لم يكن أعمامه أقوى من أخواله . ومن هذا نعرف انهم لم يبخلوا على ذى النسب البعيد فحسب ، بل بخلوا على أولاد الأخت واليك شاعرا آخسر يشكو اساءة الجيرة ويصوغ شكواه فى تهكم وسخرية لاذعة ، ويندم على تركه لقومه ( المقطوعة رقم ١٢٣ فى تفس الباب ) :

فَيْمُ الحَى كُلُبُ غِيرَ أَنَّا رأينا في جِوارهمو هَناتِ ونَم الحَى كُلُبُ غِيرَ أَنَّا رُزْنَا من بنين ومن بنات فإن الغدر قد أسى واضى مقيا بين خَبْتَ إلى المُسات

تركنا قومَنا من حرب عام ِ الله يا قوم للأمر الشـــتات وأخرجْنا الأيامَى من حصون بها دارُ الإقامــة والثبات فإن نرجع إلى الجبلين يوماً نُصالحُ قومَنـــا حتى المات

فنرى ان بخل هؤلاء قد بلغ في نظر الشاعر درجة الغدر .

ولكن لن نعضى فى الاستشهاد بالأشعار الكثيرة التى تدل على ان كرم الجاهليين كان محدودا يحدود . ويكفى أن ترجع الى باب الأضياف والمديح من ديوان الحماسة لترى ان الشعراء لا يكادون يفخرون بأنهم كرام حتى برموا آخرين بأنهم بخلاء ، أما ما يحتويه باب الصفات من مقطوعات لشعراء يصرحون بأنهم يكرهون الضيف ويجتهدون فى طرده عنهم فلن نستشهد بها ، لأنها ربما تكون قد قيلت من باب التظرف . ولم يتبق علينا فى هذا الموضوع الذى نستقصيه الا أن نعم النظر فى حاتم الطائى نفسه ، هذا الذى طار صيته فى الكرم والجود حتى صار مضرب الأمثال ، لنرى أى رجل كان فى حقيقته ، وأى نوع من الكرم كان كرمه . فان اضطرنا هذا التمحيص الى مزيد من الاطالة فى هذا الموضوع فاننا نقصد أن نعرضه مثالا على ما ينبغى فى نظرنا أن يكون التمحيص التاريخي الصحيح لدلالة الأدب التاريخية والاجتماعية ، لأن هذه الدلالة عنصر كبير الأهمية فى الدراسة الأدبية المتكاملة ، ولأننا نعتقد ان معظم ما يكتب فيها من دارسينا وتقادنا يحيد عن جادة الصواب .

أما الذى يتتبع أخبار حاتم وأشعاره فى مراجع الأدب والتاريخ بعين فاحصة ، فلن يمضى طويلا حتى يتضح له ان الكثير من هذه الأخبار مخترعة ، وان الكثير من هذه الأشعار موضوعة لتدعيم الأسطورة . حتى لقد زعمت طبىء ان قبره لم ينزل به أحد الا قراه ( والقرى اطعام

الضيف ) ، ويروون فى هذا أقاصيص لا نكلف أنفسنا عناء تكذيبها ولكن لا شك فى صحة الكثير من أخباره ، ولا شك فى انه كان جوادا مسرفا فى الجود ، ولكن أى نوع من الكرم كان كرمه ، وماذا كانت دوافعه الحقيقية ? هذا هو السؤال المهم

لا تذكر عليه انه بدأ بشيء من الكرم الحقيقي ، ويبدو انه تعلم عادة الجود من أمه ، فقد كانت لا تمسك شيئا تملكه ، حتى اضطر أخوتها الى الحجر عليها ، ومن القصص التي تروى عنها ندرك أن كرمها كان أقرب الى العته منه الى أن يكون فضيلة كما قلدته ابنت سفانة (بتشديد الفاء) في كرمه لكنه لم يلبث أن اندفع في كرمه هذا اندفاعا يجزم بتصنعه ومن هنا الأخبار العجيبة التي تصور مدى اسرافه في الكرم ، وكيف كان يهلك ماله حتى ليبيت هو وزوجته وأطفاله جائمين ، متدم عليه امرأة تشكو جوع صبيانها فيقوم الى فرسه التي لم يبق عنده غيرها فيذبحها ويطعمهم منها ويطعم سائر الحي ولا يذوق هو منها شيئا وهو أشد جوعا ! كأن مضغة قليلة منها كانت محرمة عليه . ويقال انه قسم ماله ، أي وزعه كله على المحتاجين ، بضع عشرة مرة ، بقي بعد كل منها معدما ، لكن سنعرف بعد قليل من أين كان يأتيه مال جديد يستأتف به هوسه في الكرم

فهو وان يكن بدأ عن غيرية صادقة وعن تأثر بوالدته ، قد استحلى ما جلبه اليه كرمه من شهرة وصيت ، فلم يلبث أن صار الى الافتعال وتعمد الاسراف الغريب استكثارا للشمهرة وبيته المشمهور الذى يخاطب به زوجته ماوية

أماوى ال الأحاديث والذكر ويبقى من المال الأحاديث والذكر هو لمن يفقهه شاهد على ما ندعى ، فالكريم حقا — بمعنى الكرم

الاسلامى الذى شرحناه — لا يهمه من انفاق المال الحصول على الأحاديث والذكر . وفى أشمار أخرى يصرح بأنه بجوده يبتغى السؤدد ويبتنى المجد وانظر فى قصته اذ مر به وهو يرعى ابل جده ثلاثة من مشاهير الشعراء ، فطلبوا اليه أن يطعمهم ، فنحر لهم ثلاثة من الابل ! فقال أحدهم إنما أردنا اللبن ، وكانت تكفينا بكرة اذا كنت لابد متكلفا لنا شيئا فقال حاتم ! قد عرفت ، ولكنى رأيت وجوها مختلفة وألوانا متفرقة ، فظننت ان البلدان غير واحدة ، فأردت أن يذكر كل واحد منكم ما رأى اذا أتى قومه !

بل تأمل فيما قال لابنته سفانة يلومها على اسرافها اذ أخذت تقلده في الحلاكه المال ، فقال يا بنية ، ان القرينين اذا اجتمعا في المال أتلفاه ، فاما أن أعطى وتمسكى أو أمسك وتعطى ، فانه لا يبقى مع هذا شيء !

وماذا كان يفعل بعد كل اندفاعة يهلك فيها ماله ? كان يذهب الى أقاربه يطالبهم بأن يعوضوه ما أتلف ، متبجعا عليهم بأنه قد أكسبهم بكرمه ذاك مجدا . وكان يدخل فى مسابقات لمجرد الماجدة ، أى المفاخرة والتنافس فى اكتساب المجد ، ويذهب الى أقاربه يستعينهم حتى لا يخسر المماجدة ، فمنهم من يساعده ، ومنهم من يأبى ويذم عمله وقصصه وأشعاره مليئة بأخبار اللوم والذم الذى كان يوجه اليه على اسرافه ، حتى لقد هجره جده ورفض أن يساكنه بعد حادثة وهب فيها حاتم كل ابل جده لكن هذا الذم الذى ناله لم يصدر من زوجته ووالده وجده وأقاربه وحدهم ، بل من كثير من معاصريه

لكن البدو بعد أن ذموا أعماله فى حياته ، عادوا فخلبتهم أخباره ورأوا فيها حلما ذهبيا وهاجا يعزيهم عما يعانون من ضنك ، ومن هنا

تزيدوا فيها حتى جعلوا منها أسطورة وحتى خدعتهم -- وخدعت معظم باحثينا الى يومنا هذا — عن حقيقة الأمر فى كرم حاتم ودوافعه . ولكن ها نحن أولاء قد تعرفنا حقيقته ، ولعلنا الآن أكثر فهما وأكبر تقديرا لما فعله الاسلام اذ جاء فذم هذا الاسراف وأبى أن يعده فضيلة ، بل عدم رذيلة نهى عنها في عدد من الآيات القرآنية فقد بني الاسلام اداتنه لهذا الكرم المسرف على سببين ، عملى وخلقى . فالعملى ما يسببه من أذى وضر الأهل المسرف دون ذنب جنوه والخلقي ان أغلب ذلك الكرم لم يصدر عن عطف حقيقي على المحتاجين بل عن تظاهر وتماجد وتفاخر . فأمر الاسلام العرب والمسلمين جميعا اذا أنفقوا أن يتوسطوا بين الاسراف والتقتير ، ونهاهم عن كلا الطرفين غل اليــد الى العنق وبسطها كل البسط فيقعد صاحبها ملوما محسورا ( تأمل جيدا في كل من النعتين ، ملوما ، ومحسورا ) . ثم رسم لهم ما ذكرناه من المثل الأعلى للكرم الاسلامي ، الذي ينبع من شفقة صادقة ولا يقصد به صاحبه الا ابتغاء وجه الله ولا يريد بها الجزاء أو الشكور ولا يفسده بالمن . ولقد كان الاسلام — وهو الدين العملي الحكيم — يعلم ان هذا المثل عسير على معظم الناس ، وبخاصة على العرب في بقية جاهليتهم ، لذلك قبل منهم الصدقات التي يبدونها ووعدهم بالمثوبة عليها ، لكنه في نفس الوقت الفتهم الى فضيلة أرفع بكثير فى المعايير الأخلاقية ، وهي أن يخفوا صدقاتهم ولا يظهروها ، فاخفاؤها خير لهم ( الآية ٢٧١ من سورة البقرة ) . هذا هو المثل الذي وضعه الاسلام أمام معتنقيه ودعاهم الى محاولته وحثهم على مقاربته ، فما أكبر اختلافه عن المثل الجاهلي الحاتمي الذي قام على المباهاة والتماس المجد والشهرة والسؤدد ، وما أعظم علوه في مدارج القيم

فاذا عدت الآن بعد هذا النقاش الطويل الى بيت الحادرة نفسه مه وجدته يصرح بالدافع الذي يدفع قومه الى بذل آمن مالهم ، وهو وقايتهم لأحسابهم واذا علت الآن الى الشعر الكثير الذي يفخرون. فيه بكرمهم وجدت هذا التعليل صريحا أو متضمنا في أكثره ، خصوصه حين يصوغ الشاعر فخره في صيغة حوار شائق بينه وبين زوجته التي تلومه على اسرافه في كرمه . حتى ليخيل الينا أن أحدهم ما يكاد يتكرم. عليك اليوم الا ليفخر غدا بعمله هذا في قصيدة مدوية تسير بها الركبان . لكن دعنا الآن ننتقل مع الحادرة من فخره بكرم قومه في شطره الأول من البيت ، الى فخره ببالائهم في الحروب في شطره الثاني ، وذلك حين يقول « ونجر في الهيجا الرماح وندعي » أما اجرار الرمح فهو أن يطمن الرجل الرجل ثم يترك الرمح فيه ولا ينتزعه من جسده . ويقال أجر فلانا طعنه وترك الرمح فيه يجره ويقول الشرح القديم انه يفعل ذلك ليكون ذلك أعنت للمطعون ألى أكثر ايلاما له ولا شك ان ترك الرمح في الجسم يسبب ايلاما أفظم وأطول زمنا مما لو انتزع منه (كما تفعل الرصاصة اذا بقيت في جسم المصاب ، لذلك يعمل الجراحون على استخراجها بأسرع ما يمكن ) والجاهليون كانوا شديدى القسوة في حروبهم ، وكانوا يفخرون بقسوتهم هذه . وهذا هو الحادرة الذي رأينا مبلغ رقته في نسيبه ، نرى الآن مبلغ قسوته وتلذذه بايلام الأعداء حين انتقل الى فخره القبلى فقد كانت شجاعة الجاهليين ممزوجة بقدر كبير من الغلظة وتعمد القسوة والتمثيل بالجثث وصفات أخرى لا نسميها الا وحشية . حتى جاء الاسلام فسعى هنا أيضًا في أن يهذبهم ويزكيهم من هذه الخصال البدائية . نص اذن نوافق على أن قوله ﴿ نجر الرماح ◄ تصوير منه لمبلغ نكايتهم بالأعداء ، لكن يخيل الينا أيضا ان فيه فخرا

آخر ، هو الفخر بغنى قومه ، حتى ليستغنوا عن الرمح ولا يسعون الى استخلاصه ، فيتركونه فى جسد عدوهم يجره الى دياره اعلانا عن قعلتهم

وأما قوله « وندتى » فهو أن يطعن الرجل خصمه ويقول خذها وأنا ابن فلان أو وآنا الفلاني . فهو يدعى الى قومه أى ينتسب اليهم ليعرف كما يقول الشرح القديم لكن هنا أيضا لا نفهم الفخر الكامل الا اذا أدركنا ان العكس كان يحدث كثيرا ، وهو القتل غيلة . فما أكثر ما كان الرجل يمضى الى خصمه أو خصم قبيلته متخفيا فيقتله ثم يسرع بالهرب ، حتى لا تقع عليه ولا على قبيلته جريرة القتل ، خصوصا حين يوجد بين القبيلتين حلف أو ولا ، وعد الى أيام العرب وتأمل أحداثها وأسبابها لترى مصداق ما ندعى . وقد صوروا القتل غيلة في كثير من وأسبابها لترى مصداق ما ندعى . وقد صوروا القتل غيلة في كثير من مناسرهم فالحادرة يفخر بأنهم ليسوا مين يقتلون أعداءهم مخالسة ثم ينكرون ما فعلوا تخلصا من العقاب أو الثأر بل يفعلون فعلتهم معلنين عن أنفسهم ومتحملين جميع العواقب .

## ١٢ - ونخوض غَنْرة كلِّ يوم كريه ي تُر دي النفوس وغنمها للأشجع

هنا يصف جسارة قومه وجلدهم على الوقائع الشديدة التى تهلك الناس ولا ينتصر فيها الا ذو الشجاعة القصوى والفيرة والفير فى الأصل الماء الكثير والبحر العظيم . ووجه الاستعارة ناشىء من خوف البدو للبحر وركوبه ، لقلة ألفتهم به وعدم خبرتهم بملاحته . ولهذا اتخذوه مدارا لكثير من تشبيهاتهم واستعاراتهم للشداد والمخاطر وللرجال ذوى المهابة ، واستعمله القرآن فى آيات متعددة لتصوير الرهبة القوية ورحمة الله بعباده اذ ينجيهم من هول البحر الى أمان البر . ويقول

الشرح القديم « تردى الناس أى تهلكهم ولا يظفر فيها الا الشجاع » . وبهذا يفسد على الشاعر ما قاله فالشاعر يستعمل أفعل التفضيل ◄ الأشجع ◄ ويعنيه ، لأنه يريد أن هذه الشدائد لا يغنم فيها الشجاع ذو القدر العادي من الشجاعة ، بل من بلغت شجاعته الغاية القصوى . وسبب هذا ان الشجاعة كانت صفة سائلة فيهم لا نريد بهذا أن ننكر انهم كان منهم الجبناء ، فهجاؤهم الكثير للجبن والجبناء ، وذمهم لمن يهربون من المعارك أو يتجنبونها مفضلين الحياة مع الذل على الموت الكريم ، تدل على وجود الجبناء بينهم لكننا يقودنا التحقيق الهادىء الى أن نقرر أن الشجاعة لا الجبن كانت الصفة الغالبة على رجالهم . ليس هذا لأنهم خصوا بقدر زائد من الشجاعة بفضل تكوينهم العنصرى ، فاننا لمننا ممن يعتقدون ان الأمم تتمايز في أخلاقها بتركيبها العنصري أو نقائها السلالي، بل لأن طبيعة حياتهم القبلية بتصارعها الدائم وخطرها الماثل في صحرائهم القاسية قد ربت فيهم خلال الصبر والجلد والشجاعة الى درجة لا توجد عادة بين الحضر الذين لا يتعرضون في حياتهم اليومية الى مثل هذه المخاطر كما ادعى ابن خلدون فكان محقا في فصله المشمور « في أن أهل البدو أقرب الى الشجاعة من أهل الحضر » لذلك يحتاج أحدهم الى قدر زائد من الشجاعة حتى يكون لفخره مبرر. ١٣ ـ ونَقيم في دار الحِفاظ بيوتَنا ﴿ زَمَنا ۗ وَيَظْمَنُ غَــــيرُنا للأَمْرِعِ قال الأصمعي في شرح هذا البيت: « دار الحفاظ التي لا يقيم فيها الا من حافظ على حسبه وصبر على ما لا يصبر عليه ، وذلك أنه لا يحافظ على حسبه إلا الشريف ». وهو يعني بالشريف ذا النسب الرفيع. وهكذا نرى مرة أخرى تمييزهم بين النسب والحسب ، ثم ادعاءهم ان الحسب لا يكون لمن لا نسب له ، وان يكن ذو النسب محتاجا الى جهد دائم

ليحافظ على حسبه ولكن ماذا يعنى بقوله « صبر على ما لا يصير عليه » ? يقول الشراح انه يعنى الجدب الذي يصيب ديارهم في بعض الأحيان . مرة أخرى لا تفهم وجه الفخر الا بمقارنته بما يدل عليه من وجمود العكس بينهم وهو ان كثيرا من قبائلهم ان لم يكن آكثرها لم تكن ترتبط بأوطانها بعاطفة قوية ، ولم يكن يشدها اليها الا درجة خصوبتها ، فان أجدبت رحلت عنها باحثة عن الأمرع ، وهو المكان الأكثر خصبا ان قرأت الكلمة بفتح الراء ، أما ان قرأتها بضم الراء فهى الأمكنة الخصيبة جمع مرع

فالحادرة يفخر بأنه حين يفعل الآخرون هذا (وهو تسجيل منه لكون هذا هو القاعدة العامة) يظل قومه مستمسكين بدارهم على اجدابها . فالشاعر يفخر بصفة قليلة الوجود بينهم ويتخذها دليلا على شرفهم الزائد وما يستتبعه من حفاظ شديد على حسبهم ، حتى انهم ليفضلون اعزاز الوطن والتمسك به على أن يهجروه الى مرعى أخصب . وبفخره هذا يدلنا على أن القبائل الرفيعة عندهم بدأت تعرف الصلة بأرض الوطن واعزازها على الرغم مما يصيبها فى أوقات الضنك .

لكن فخره هذا يكون لا معنى له ، أو يكون مجرد حماقة منهم ، لو كانت دارهم ستظل مجدبة الى الأبد ، وكانوا سيظلون مقيمين فيها على اجدابها الى الأبد ، فان هذا يكون منهم انتحارا . اذن لابد أن تكون للمعنى بقية يفهمها السامع ، وهى افهم انما يبقون فيها فى وقت جدبها لأنهم يأملون وينتظرون أن تعود الى سابق خصبها مرة أخرى ، بعودة الأمطار اليها . ففخره اذن هو انهم لا يسرع اليهم للخوف والجزع حين تصيبهم سنة ، فيسرعون الى هجران الدار بحثا عن مكان مخصب ،

بل هم يصبرون فيها ويتجلدون على شدائلها الى أن تتغير الأحسوال مرة أخرى . والشرح القديم يستشهد بثلاثة أبيات أخرى في هذا المجال ، ومنها نستنبط علة أخرى لبقائهم في دارهم وان أجدبت ، وهي أن يشتهر عنهم انهم ذوو حفاظ عليها ، وانهم ليسوا ممن يتركونها بسهولة ، فلا يطمع فيها طامع حين ينتهى الجلب ويحل بها المطر والخصب . وهذا يجيز لنا أن نضيف معنى آخر لقوله « دار الحفاظ » أزيد مما قاله الشراح القدماء . فحفاظهم عليها لا يعنى صبرهم على جدبها حين تجدب فحسب ، بل يعنى أيضا صبرهم على قتال الطامعين فيها المهاجمين لها حين تكون مخصبة ، الى أن يشتهر عنهم ذلك فلا يعود أحد يطمع فيها ، وهو معنى سيزيده الحادرة ايضاحا في بيت قادم له

ولكن لاحظ بعد هذا كله ان الحادرة لا يفخر بأنهم يقيمون فى دارهم الى الأبد، بل يقول « زمنا »، وهو يعنى بالطبع زمنا طويلا، لكن حتى قبيلته لم تعرف بعد الارتباط الدائم بمكان واحد لا يتغير، فقد كان هذا مستحيلا على معظم قبائلهم فى البادية ونحن نعرف من أخبار التاريخ التنقل الدائم الذى كان يحدث فى أماكن القبائل ومدارات هجراتها، وقد كان هذا من أهم الأسباب فى وقوع وقائعهم المشهورة بأيام العرب. لكن نعود فنقول ان بعض القبائل، ومنها فيما يبدو ثعلبة ابن سعد بن ذبيان، قبيلة الحادرة، كانت قد بدأت تطيل الاقامة فى بعض الديار حتى تشتهر بها فالبيت يسجل مرحلة تاريخية متوسطة بين البادية المستمرة الترحل والحاضرة الثابتة الاقامة

بعد هذا يأتى بيتان متقاربا المعنى ، يضطرب القدماء فى روايتهما ، وأولهما من رواية ابن الأعرابي وحده ، والشطر الأول من كليهما يكرر

نفس التعبير « لا يسرح أهله » فلسنا ندرى أهكذا نظمهما الشاعر وقصدهما معا فالتكرار فيهما مقصود لتأكيد المعنى ، أم أحدهما تقيح قام به الشاعر نفسه ملغيا به الآخر ولكن الرواة احتفظوا بكليهما ، أم هذا التكرار من مجرد اختلال الرواية وكل هذه القروض الثلاثة جائز وكلها له نظائر في روايات الشعر الجاهلي لكننا سندرسهما كما وردا وان كنا نرجح الفرض الثاني ، تاركين للقارىء أن يرجح ما يشاء . وهذا أول البيتين :

### ١٤ ـ ومحلِّ مجـــد لا يُسرّح أهلُه يومَ الإقامةِ والخاولِ لمَوْتم

يبدو هذا البيت مكررا للفخر الذى تقدم فى سابقه ، لكنه يضيف تفصيلا مفيدا ، وذلك حين يقول « يوم الاقامة والحلول » ، ويعنى الوقت الذى ينبغى فيه عليهم أن يقيموا بالمكان ويحلوا فيه خيامهم ولا يغادروه ، فما هذا الوقت ? يقول الشرح القديم « وان كنا فى جلب لا تترك أحياءنا وعشائرنا ونرحل فى طلب الخصب » فالجديد هنا اشارته الضمنية الى ما يسميه الشرح « أحياءنا وعشائرنا » وهذا يعنى الأحياء والعشائر الأخرى التى تنتمى الى نفس القبيلة الكبيرة بنى ثعلبة . ومن هذا تفهم المعنى الجديد ، وهو انه اذا أصاب الجدب ذلك المحل لم يبادر حى الشاعر الى هجرانه مخلفين وراءهم سائر أحياء القبيلة ، بل هم يبقون معها وينتظرون ما تقرره كوحدة متضامنة ، ولا ينتهزون الفرصة ليسبقوا غيرهم الى احتلال مكان آخر خصيب .

فلنتذكر مرة أخرى انه إلا وجه للفخر ان لم يكن ما ينفيه عن حيه يحدث من آخرين . ولا غرابة في هذا اذا تذكرنا الفقر العظيم الذي يسود الصحراء فيثير في كثيرين خصال الطمع والمبادرة الى اقتناص المنافع مهملين

واجباتهم نحو أقاربهم فان يبد لنا هذا مخالفا للصورة الشائعة عن القبيلة وشدة ترابطها ، فان ما تقوله وما ذكره الشرح القديم وما أشار اليه الشاعر نفسه ضمنا تشهد به حوادث كثيرة تجدها في أخبارهم القديمة ، وتجدها أيضا في أخبار أيامهم أي وقائمهم العربية المشهورة ، وتجد صداها في نقائض الأخطل والقرزدق وجرير فقد كانت بعض أحياء القبيلة الواحدة تهجر سائر الأحياء لا في وقت الجدب فحسب ، بل في وقت هجوم العدو ، تاركة لسائر الأحياء أن تلقى هذا الهجوم وحدها ، غير عابئة بما ستكسب بهذا من العار فيما بعد

أما قوله « ومحل مجد » فهل يعنى به المعنى الأصلى أو المعنى المجازى للمجد ? أما المعنى المجازى فكلنا يعرفه وهو الآن الاستعمال الوحيد الذى نستعمل فيه كلمة المجد وأما المعنى الأصلى الحسى فمن قولهم مجدت الابل وقعت فى مرعى كثير ، ونالت من النبات الرطب قريبا من الشبع ومجدها الراعى أشبعها أو علنها مل بطنها أو نصف بطنها . فالمجد كما ترى يدل على الشبع أو ما يقاربه . فان قلت انه قد يدل أيضا على نصف الشبع ذكر قاك بأن هذا أيضا خير وبركة للبدو فى صحرائهم ذات الموز الشديد ، فهم قل ان يأملوا فى الشبع الكامل ، فاذا أصابوا نصفه قنعوا به وسروا تزداد ادراكا لهذه الحقيقة اذا عرفت نظام ورودهم للماء ، فما قلناه عن الطعام ينطبق أيضا على الشراب فهم قل ان استطاعوا أن يردوا الماء بابلهم كل يوم ، وأكثر ما يطمعون فيه عادة أن يردوه يوما ويظمأوا يوما وقد يردونه يوما ويظمأون يومين ، أو ثلاثة ، أو أربعة . ولكل من هذه الأنظمة حساس خلوى خاص

ومن هذا المعنى الحسى للمجد جاء المعنى المجازى للمجد بمعنى

الشرف أو الكرم أو كرم الآباء خاصة ، لأن القبائل العزيزة النسب هي التي تفوز عادة بتلك المراعي الخصيبة التي تعطى ابلها الشبع أو ما يقاربه ( وقد يفضل القارىء أن يعكس السبب والمسبب ، اذا كان من المؤمنين بالتفسير الاقتصادي للتاريخ ) كما ان كثيرا من ألفاظ العربية ان لم يكن أكثرها لها أصل حسى وان دلت على معان تجريدية ( والشرف تفسه أصله المكان المرتفع من الأرض ) .

والذي نراه هو ان الحادرة قصد الى مزيج من المعنيين الحسى والمجازى . فهو يقول انهم لا يهجرون هذا المكان وان أجدب ، لأنه أول ما نزلوا به لم يكن مجدبا بل كان خصيبا يعطيهم الشبع أو قريبا منه ، فالآن اذ حل به الجدب يؤثرون أن يظلوا به مخلصين لهمتمسكين به ، آملين أن يعود المطر فيغيثه بعد ان ضن عليه ، لأنه ارتبط في أذهانهم بمعنى الشرف والكرم فصار مكانا عزيزا على تفوسهم ، خصوصا لأن بعض أحيائهم تقرر البقاء به الى حين فلا يخونهم قوم الشاعر ولا يهجرونهم فان صح رأينا في ان « المجد » في هذا البيت مزيج من المعنيين الحسى والمجازي ، كان هذا البيت شاهدا طريفا على اختلاط المدلولين في ذهن الشاعر القديم . وكان هذا يحدث في زمان شباب اللغة قبل أن تتحول المجازات الى أكليشيهات محفوظة تنفصل لدى مستعمليها عن أصولها الحسية ونظيره لا يزال يحدث للاطفال حين يبدأون في الانتقال من الفهم الحسى الى الفهم المجازى للتعبيرات اللغوية . ومن هذا نستنبط درسا هاما ، هو اننا في قراءتنا للشعر القديم ، وللنثر القديم أيضا ، يجب علينا دائما أن تتذكر المعنى الأصلى الحسى للكلمة أو التعبير ، وأن تتمثله تمثلا حاضرا في مخيلتنا ، والا أضعنا على أنفسنا كثيرا من عناصر الحيوية والجمال في الأدب القديم.

#### ١٥ - بسبيل ثغر لا يسرّح أهله سَقِم يُشارُ لِقِساءه بالإصبع

هذا هو البيت الأخير فى فخره بقومه فان صح ترجيحنا انه صياغة جديدة يحلها الشاعر محل بيته السابق « ومحل مجد » ، كانت الباء فى قوله « بسبيل ثغر » متعلقة بقوله « تقيم بيوتنا » فى البيت الأسبق . ونستطيع فى ضوء شرحنا الماضى أن تقهم هذا البيت الجديد الذى اضطرب الشراح القدماء فى فهمه ، فقالوا « لا يسرح أهله أى لا يسرحون ما لهم من خوف العدو » وقالوا أشياء أخرى لا تقل خطأ . والحقيقة هى ان هذا البيت يعطى النتيجة التى تنتج مما ذكره الشاعر من قبل من اصرارهم على الحفاظ على ديارهم وان أجدبت أحيانا اذ يشتهر عنهم انهم قوم يحافظون على وطنهم ولا يتخلون عنه بسهولة ، فترهبه القبائل انهم قوم يحافظون على وطنهم ولا يتخلون عنه بسهولة ، فترهبه القبائل الأخرى ولا تطمع فى غزوه حين يعود اليه الخصب بل هى تتحاشاه اذا مرت به فى أسفارها ولا تقترب منه بل تشير اليه باصبعها فى خوف شدهد

وتعبيره « يشار لقاءه بالاصبع » تعبير جميل فى تصويره للفزع والتحاشى بهذه الحركة الحسية . نكاد نرى رجال القبائل الأخرى يمرون بالمكان عن بعد فيرتعدون خوفا ويمدون أيديهم المرتعشة يشيرون اليه ويقولون « هـذه دار بنى ثعلبة بن سـعد بن ذبيان فاحـذروها ولا تقربوها 1 » أما وصفه للمكان بأنه « سقم » فوصف غاية فى الدقة والجمال فقوله « سقم » معناه مخوف يخشاه الناس وهنا يقول الأستاذان اللذان لخصا الشرح القديم وطبعاه طبعة حديثة ان هـذا المنى لكلمة « سقم » لا يوجد فى المعاجم وهو حقا لا يوجد فى المعاجم ، ولكنه تعبير شخصى مبتكر من هذا الشاعر ، ومن واجبنا أن

شكر ماذا عنى الشاعر بتعبيره المبتكر هذا ? هو يصور به ما يشعر به الخائف فى أحشائه من المقم والغثيان ، وهذا شعور نعرفه جميعا اذا تذكرنا تجربة أحسسنا فيها بالخوف الشديد فشعرنا بأثره فى أحشائنا . ومن الطريف ان هذا التعبير الذى استعمله هذا الشاعر العربى الجاهلى يذكرنا بالتعبير الانجليزى الذى يسلويه تماما : sickening fear ، في خوف يؤدى الى المرض والغثيان وهذا مثل طريف على تشابه أى خوف يؤدى الى المرض والغثيان وهذا مثل طريف على تشابه التعبيرات الانسانية الناشئة عن تشابه الانفعالات الانسانية على الرغم من الاختلاف السحيق فى الجنس والبيئة والزمان

وأما وصفه المكان الذي يقيمون فيه بأنه ثغر فيعنى به فخرا زائدا فالثغر هو المكان المفتوح ، ومنه سمى الفم ثغرا لأنه فتحة في الوجه والمكان المفتوح هو المكان غير المحصن تحصينا طبيعيا ، فهو عرضة الهجمات الأعداء لأنهم يستسهلون غزوه ومن هذا سميت حدود الوطن القريبة من أراضى الأجانب ثغورا لأنها عرضة لغزوهم ( واستعمالنا الآن للثغر بمعنى المرفأ البحرى فقط هو استعمال ناقص لا يعطى كل المدلول الأصلى للكلمة ) . ووجه هذا الفخر هو انهم يقيمون بهذا المكان لأن لديهم في عددهم وقوتهم وبأسهم وشجاعتهم ما يفي بحمايته دون حاجة منهم الى جبال عالية تحيط به أو أراض وعرة تصونه من هجوم الأعداء . فهذه الكلمة الواحدة « ثغر » فيها كما ترى زهو قوى وادلال كبير من فهذه الكلمة الواحدة « ثغر » فيها كما ترى زهو قوى وادلال كبير من الشاعر ببأس قومه . ولم تكن القبيلة تجرؤ على الاقامة بمثل هذا المكان الا اذا كانت واثقة من نفسها حقا ، أما أغلب القبائل فكانت تبذل جهدها في أن تتخير لاقامتها مكانا له بعض التحصين الطبيعي وبهذا شهم القوة الكاملة للفخر في سائر البيت ، فبرغم ان هذا المكان ثغر مفتوح

غير محصن ، يخشاه الآخرون كل هذه الخشية التى صورها الشاعر ، لمجرد اقامة قبيلته به

\* \* \*

بهذا يتم الحادرة فخره القبلى ، وينتقل الى فخره الشخصى الذى منتابعه فى فصلنا القادم أما فى هذا الفصل فقد رأى القارىء المنهج التاريخي الاجتماعي الذى اصطنعناه فى دراسة فخر الحادرة بقبيلته ، وكيف حاولنا أن نستقرى من هذا الفخر ، مضافا اليه ما قاله الشعراء الآخرون فى الجاهلية وصدر الاسلام ، عددا من أهم القيم الاجتماعية التي سادت الحياة الجاهلية .

كما رأى القارى، كيف استخدمنا منهجنا هذا فى تحقيق حيساة العجاهلين بين المثل من ناحية ، وواقع الحال من ناحية أخرى ، وكيف قادنا هذا المنهج الى تعديل طائفة من الآراء الذائعة والمسلمات المقررة ، تلك الآراء والمسلمات التى يلوكها ويرددها كثير من الكتاب ومؤلفى. الكتب المدرسية فى تاريخ الأدب ، ويتناقلونها واحدا بعد الآخر ، دون أن يعنوا بتسحيصها والتثبت من مدى موافقتها للحقيقة .

ونحن لا ندرى هل اقتنع القارى، بكل ما بسطناه أو بعضه ، ولا فأمن أن يكون فى آرائنا التى عرضناها نصيب من الخطأ كبير أو صغير ، وجل من لا يخطى، ولا يسهو ولكن الحقيقة الواحدة التى لا نشك فيها ، والتى نعتقد ان فصلنا هذا قد جلاها ، هى حاجتنا الشديدة الى أن نعيد النظر فى جميع الأحكام الرائحة فى تاريخنا الأدبى . وأن نخضعها لمنهج فى البحث أكبر دقة . وبهذا نحقق هدفين ربما يبدوان متناقضين ، لكنهما فى الحقيقة متكاملان لا يقوم أحدهما بدون الآخر

أولهما التحقيق الموضوعي النزيه المجرد من الهوى والتعصب والحلم الرومانسي بالماضي ، وثانيهما انصاف الجاهليين في حدودهم الزمانية والمكانية التي حددت أوضاعهم المعاشية فحددت امكانياتهم الفكرية والأخلاقية

اما أن نمضى فى تقديس الجاهليين والنظر اليهم من خلال منظار وردى لا يرى فيهم الا جماعا للفضائل كما يفعل البعض، أو فى تحقيرهم وتقبيح جميع أحوالهم وعاداتهم والنظر اليهم من خلال منظار أسود لا يرى فيهم الا كتلة من الرذائل كما يفعل البعض الآخر، فسنظل فى كلا الحاليين عاجزين عن معرفتهم معرفة موضوعية صحيحة، وعاجزين عن التعاطف الصحيح لا يقوم على الجهل عن التعاطف الصحيح لا يقوم على الجهل بالحقائق أو تجاهلها واعماء البصر عنها، بل يقوم على فهمها وادراكها ادراكا عاقلا حكيما يربطها بأوضاع بيئتها وظروف زمانها

ومهما يكن من قيمة دراستنا هذه فى ذاتها ، فنحن فرجو أن يكون فيها حافز يحفز باحثينا ونقادنا على تجديد نظرتهم الى تاريخنا الأدبى واعادة تقويمه ، ولعل فيما بسطناه هنا ما يصلح أساسا لنقاش جاد خصيب يتناوله من يعقبنا من الباحثين والنقاد بالتصحيح والاكمال حتى يقود الى معرفة أوفى وفهم أعمق للعرب القدماء فان الحقيقة المحزنة هى ان تاريخنا الأدبى لا يزال غاصا بالأخطاء والأوهام والأكاذيب وأنصاف الحقائق ، لا عجب أن نجده لا يصلح البتة كأساس نقيم عليه فهضتنا الجديدة التى فعاول فيها أن نحقق قوميتنا العربية بمفاهيمها العلمية الحديدة

## الفصِّ الكسَّابع نشوة الحياة اللذة العنيفة والألم العنيف

أما وقد فخر الحادرة بقومه هذا الفخر العريض ، الذي تبيّنا أهميته التاريخية الاجتماعية ، ولكن لم نستطع أن نستجيب له استجابة فنية قوية ، فانه يقدم الآن على الفاخر بنفسه في الأبيات الباقية من القصيدة ، وهي ستة عشر بيتا . فيفخر أولا باقباله على حياة اللهو والملذات واكثاره من شرب الخمر في صحبة الفتية الأمجاد ويفخر ثانيا بسخائه على المضرورين المحتاجين وتعجيله طبخ الطعام لهم ويفخر ثالثا باقدامه على الأسفار الطويلة المضنية وجلده على مشاقها .

وفى فخره الشخصي هذا يعود الحادرة الى مجال نستطيع أن نجد فيه نهاية المتعة الفنية ، ويتسنم من جديد ذروة الحيوية والنشاط ، ويصير فى امكاننا مرة أخرى أن نطرب طربا قويا لفنه الشعرى من كلتا ناحيتيه المضمونية والأدائية ، بل لا فخالنا مسرفين اذا ادعينا انه في بعض هذه الأبيات يبلغ مدى الاتقان البياني الذي لا مرتقى وراءه لنظم شعرى وهذه أبياته فى فخره بالصفة الأولى

باكرتُ الْمَنْهُم بأدكنَ مُتْرَع بَمَرًى هناك من الحياةِ ومَسْمَع

١٦ \_ فسُمَى ما يُدريك أنْ رُبَ فِتيةٍ ﴿ ١٧ ـ نُحْمرُ أَوْ عَقِبَ الصَّبوحِ عيونُهم ١٨ \_ بَكُروا على بُسُخْرَة فِصَبَحْتُهُم من عاتق كدم الغزال مُشَعْشَع

١٩ ـ مُتَبطَّحين على الـكنيف كأنهم يبكون حول جِنازةٍ لم تُرْفَع ولنعط أولا شرحا لفويا لكل من الأبيات الأربعة :

١٦ — باكرت لذتهم = عجلت اليهم بالخبر اللذيذة في الصباح الباكر. أدكن = صفة من الفعل دكن ( بكسر الكاف) أي مال لونه الي السواد، وهو يعني زقا، والزق وعاء مصنوع من الجلد كانوا يحملون فيه الخمسر، وكونه من الجلد يبقى الخبر ندية طرية، كما لا نزال — أو كنا الى عهد قريب — نحمل الماء في قربة أو زمزمية، خصوصا اذ كانوا يجزون شعر الجلد ولا ينتفونه، فبقية الشعر تساعد على امتصاص ما يرشح من الخمر الى سطح الزق، وبتعرضه للهواء وتبخره فيه يحتفظ بطراوة الخمر مترع = مملوء الى آخره.

۱۷ — الصبوح = خمر الصباح . بسرى = مخففة من بمرأى والشطر الثانى معناه اللغوى انهم كانوا حيث يرون ويسمعون من الحياة كل ما يشتهون من ملذات ومتع

۱۸ — السحرة = قبل الصبح صبحتهم = أعطيتهم الصبوح عاتق = خمر معتقة أبقوها بعد صنعها زمنا قبل أن يشربوها كدم الفزال = مثل دم الظبى الصغير المذبوح فى الحمرة والطراوة ويروى كدم الذبيح ، أى الدابة المذبوحة فدمها طرى مشعشع = قد أضيف اليه قدر معتدل من الماء لا قليل ولا كثير ، وكانوا كثيرا ما يضيفون الماء المخمر القوية لترقيقها

۱۹ - متبطحین = مستلقین علی وجوههم الکنیف = مکان تکنفه أی تحوطه الأشجار ، یلجأون الیه لتحمیهم الأشجار من الریح والبرد ، أو یضعون فیه ابلهم الجنازة = جثة المیت ، أو السریر الذی توضع علیه الجثة . لم ترفع = لم تحمل الی القبر بعد . وبعض الروایات تقدم هذا البیت علی البیت الماضی ، ولکننا تؤثر جعله آخر هذه الأبیات

هذا هو الشرح اللغوى للأبيات ولكنه ليس الا الخطوة الأولى لفهمها وتقديرها ، فليبذل القارىء معنا واجب المشاركة الفنية حتى يستجيب لابداع تصويرها وتنفيمها ، وكلها رائعة التصوير ، ساحرة النغم ، ولكنه يصل الى ذروة موسيقيته ، كما نستطيع الآن أن نسمعها ، في الشطر الأول من البيت السادس عشر ، ثم في البيت الثامن عشر .

اقرأ ذلك الشطر «فسمى ما يدريك أن رب فتية »، وكرر قراءته مرات حتى يستولى سحره الكامل عليك، وانظر أى ثمل فنى يأخذك ثم حاول أن تستعيد هدوءك وأن تنظر فى الشطر نظرة فاحصة لتتبين أسرار تنفيمه الذى فتنك كل هذه الفتنة، تجدك فى النهاية غير مستطيع أن تعلله تعليلا كاملا. ربما تلتفت الى حلاوة الترخيم فى قوله «فسمى» والى رشاقة العطف بالفاء فى بدء هذه الكلمة وربما تستعذب المقطع الطويل المفتوح «رى» فى قوله «ما يدريك»، وتجد حلاوة فائقة فى هذه الراء العذبة الممدودة بالياء، خصوصا اذ يأتى هذا المقطع برقته السيالة بعد قلقلة الدال وربما تعجب برشاقة التخفيف فى باء «رب» وتجده يزيد من نشاط الحركة وسرعة تتابع الأنفام فى الشطر وربما تلتفت الى لذة ترديد الراء فى «يدريك» و «رب». وربما تلتفت الى أشياء أخرى غير هذه، ولكن هذا كله لن يكفيك تعليلا، وستضطر أمام هذا الشطر العجيب الى أن تلجأ الى أقوال عامة غامضة تصف بها هذا السحر الغفى الذى يستولى عليك من قراءة الشطر

وهنا تتجلى لنا هذه الحقيقة التى لا مناص لنا من اقرارها على الرغم من كل ما تكلفنا فى هذا الكتاب من عناء التحليل والتعليل. وهى ان فى القن معجزات يعيينا تعليلها مهما نحاول تدقيق التحليل واستقراء الأسباب واستنباط الأصول وتقعيد القواعد ولعلك تنذكر هنا أمثلة أخرى من

الفن يقف أمامها النقاد صعقين متحيرين لا يستطيعون لها تعليلا كافيا لعلك تتذكر مثلا ما يصدر عن النقاد الانجليز من انفعال يكاد يبلغ الهوس حين يقفون أمام وصف شكسبير لزهور النرجس الأصفر (الدافوديل) ، التى تنبت فى انجلترا فى شهر مارس ، والجو لا يزال باردا عاصف الريح ، ولكنها لا تخشاه ، بل تستقبله مزهوة بجمالها ، فهى « تأتى قبل أن يجرؤ السنونو على المجىء (۱) ، وتصعق بجمالها رياح مارس »

**Daffodils** 

That come before the swallow dares, and take The winds of March with beauty.

والا فماذا تقول أمام تلك الأبيات الأربعة ? هل تقول ان جميع حروفها تنساب انسيابا رائع العذوبة تام السيولة ، وينتالى أحدها بعد الآخر فى تعانق مرقص ، وانها تنسجم جميعا فى تدفقها واسترسالها مع وزن الكامل العظيم الحركة والنشاط كما تتتابع الأنغام من أصابع البيانو النفيس حين تدق عليها يد ملهمة فى سرعة حاذقة ، ولكنك بعد أن تقول هذا وآكثر من هذا ستنتهى الى تفض يديك من محاولة التعليل وتكتفى بأن تردد القولة الرائعة التى قالها الرسول عليه السلام : ان من البيان لسحرا

لكن استمع بنوع خاص الى البيت الثالث من هذه الأبيات واطرب ما شاء لك الطرب ، بل اسكر ما شاء لك السكر الفنى الحلال ، بتنفيمه الباهر وايقاعه المرقص . وأنا ما جئت الى هذا البيت الا ودفعنى الى تكرار قراءته عشرات المرات قبل أن أمتلك نفسى وأكفها عن الترديد اذ يبلغ بى الدوار الغنى مبلغه . وهل تستطيع ألفاظ اللغة أن تزيد على هذا

<sup>(</sup>١) السنونو طائر يهجر انجلترا في فصل الشتاء الى البلدان الجنوبية الدافئة ثم يعود اليها في الصيف

النظم فى خفة التساوق ورشاقة الانسياب وحيوية التراقص ? هنا مرة أخرى لا فائدة من محاولة التعليل ، وان كنا مرغمين على أن نخص بانتباهنا هذه اللفظة الأخيرة « مشعشع » وما تشيع فى البيت كله من « الشعشعة » ، بحيث يخيل الينا ان البيت لم يعد مجرد الفاظ لغوية بل قد استحال الى رقصة منتشية مرعشة يستجيب لها القارىء بكل كيانه الجسمى والوجدانى ، اذ يستخفه الطرب فينطلق صوته بأغاريد لا تدل الا على فرط المرح والجذل ونشوة الحياة وأنا ما قرأت هذا البيت الا وتخيلت الحادرة قد وقف أمامى ينشده ، فيوقعه على آلة موسيقية أمسك بها فى يده وانطلق على ضربات أنغامها يشدو بهذا البيت ويتمايل مع ايقاعاته وأنغامه المتخايلة الطروب

« نشوة الحياة » . هذه هي الصفة الكبرى التي تمتاز بها هذه الأبيات ، والروح العظمى التي تدب فيها ، والسر الأعلى الذي تحاول الأبيات أن تكهرب سامعها بكهربائه . و « نشوة الحياة » هي الميزة الأولى التي نصف بها الشعر الجاهلي ان طلب الينا أن نحدد ميزته الأولى بأوجز عبارة وهي تتجلى في هذه الأبيات الأربعة على أتمها وأعنفها فلننظر الآن فيها بيتا بيتا لنتعرف هذه الميزة الفريدة ، متذكرين ان تأثير الشعر لا يصدر من الأداء وحده مهما يكن متقنا ، بل يصدر من المضمون أيضا بل موسيقية الشعر نفسها انما تنتج من تعانق اللفظ ومعناه ، مهما يبد لنا أن اللفظ هو مصدر هذه الموسيقية

17 منسى ما يدريك أن رب فتية باكرت لذتهم بأدكن مترع انظر أولا كيف يوجه الحادرة فخره الشخصى الى تفس المحبوبة التى وجه اليها فخره القبلى ، فيحقق بهذا ترابطا جميلا بين الفخرين .

ونحن ان كنا لم نقتنع بربطه بين ذاله الفخر القبلى وبين نسيبه فى مطلع القصيدة ، فاننا نقبل الربط بين الفخرين ونستجيب لجمال الربط بالفاء ، كأنه يقول : الآن يا سمية قد عرفت الى أية قبيلة أنتمى ، فاسمعى حديثى عن نفسى أخبرك أى فتى أنا

وتأمل فى الحلاوة المضاعفة لاسمها الرشيق حين يكرره للمرة الثالثة ، ويكرره مرخما للمرة الثانية ، فيحدث تآلفا موسيقيا بين أقسام القصيدة يساعدنا على تحمل انتقاله من موضوع الى موضوع ، ويقنعنا مرة أخرى بحبه الكبير لها ، فلهذا يستعذب اسمها ويحب تكراره على لسانه وكأن هذا الشاعر الجاهلي الذي آلمه الفراق وعذبه الشوق الى المحبوبة المهاجرة يدفع نفسه دفعا عنيفا الى ما سيقبل عليه من التلذذ العنيف علتمسا التعزى والتسرية .

ثم انتبه الى القيمة الكاملة لهذه الكلمة الواحدة « فتية » فهو لا يعنى بها مجرد الشبان ذوى السن الفضة ، بل كانت هذه الكلمة رمزا قصيرا الى مجموع حاشد من الخلال التى كان الجاهليون يقدرونها ويجلونها فى قادة مجتمعهم ورجاله البارزين . ف « الفتى » ليس الشاب كائنا ما كان ، بل هو الشاب الذى يجمع بين قوة الشباب ، وشجاعة القلب والنجدة والمروءة ، والسخاء والأريحية ، ثم الذى يضم الى هذه الخلال كلها شيئا آخر لابد منه ، بل هو فى نظرهم منبت جميعها ، الا وهو شرف النسب وكرم الأصل . ومن هنا قول طرفة :

إذا القوم قالوا: من فتي ؟ خلت أنني عُنيت ، فلم أكسل ولم أتبلَّد

فتخيل الآن هؤلاء الفتية الأمجاد ، هؤلاء « الجدعان » ، الذين يرافقهم الحادرة في حياة لهوه ، والذين لا ينادم الا اياهم في مجالس شرابه ، وقد تفجرت فى عروفهم الشريفة دماء الحيوية ، وعلت وجوههم العربية الكريمة نضرة الشباب ، اذ يحصرون الآن كل قوتهم وجلدهم ونشاط شبابهم كما يحصرون كل ما تملك أيديهم من الغنى واليسار فى « نوبة » من نوبات اقبال المسرف على ملذات الحياة ، ينهبونها نهبا ، ويتبارون فى اظهار « جدعنتهم » بمدى قدرتهم على العب منها دون أن تكل أجسادهم ، حتى يبلغوا جميعا درجة الصرع التام الذى سيصفه الحادرة فى بيته التاسع عشر .

الى هؤلاء « الفتية » — وأنت الآن تعرف المغزى الجاهلي الكامل لهذه الكلمة ، فتقدر كل قيمتها الموسيقية - دفع الحادرة في الصباح « أدكن » والام تومىء ؟ هذا الزق قد ضرب لونه الى السواد من كثرة استعماله في احتواء الخمر وهذا بدوره يدل على انهم على شبابهم الفض قد طال عهدهم بمعاقرة الخمر ليسوا اذن من « الأولاد الخام » الذين يشربون الخمر للمرة الأولى ويستعملون زقا « جديد لنج » . هل تتذكر خجلك حين بدأت تتعلم لعبة « التنس » مثلا وفي يدك مضرب « جدید لنج » ، وأنت تتوق الى اليوم الذى تكون فيه قد أكثرت استعماله حتى اسمر لونه من العرق والشمس ? أو تتذكر خجلك اذ ذهبت تشتري أول « ماكينة حلاقة » تستعملها لحلق تلك الشعرات القليلة التي بدأت تطر" في ذقنك فتملأك بشعور جديد رائع من الزهو والكبرياء من ناحية ، والخجل من قلتها وخفتها من ناحية أخرى ? لكن الحادرة ورفاقه ليسوا من هؤلاء الشبان الأغرار ، بل هم على حداثة شبابهم قد عرفوا الخمر منذ زمن طويل.

ملا الحادرة هذا الزق بالخمر الى آخره ، وقدمه الى رفاقه في بكرة

ذلك اليوم ، يبادرهم بلذتهم المفضلة تأمل الآن جمال التعبير ورشاقته في قوله « باكرت لذتهم » فهم ما ان تفتحت عيونهم من فترة النوم التي كانوا قد لجأوا اليها حتى أسرعوا الى الحادرة فبادرهم بالزق مملوءا الى آخره . لكن ماذا ألجأهم الى نومهم هذا ? سنفهم من البيت القادم انهم انما التمسوا فترة قصيرة من الراحة بعد ليلة طويلة صاخبة حافلة بالشرب واللذة واسراعهم الى الحادرة وتعجيله لهم بالصبوح فور ما يستيقظون يدل — عرضا — على انه هو زعيم هذه « الشلة » فى نوبة السكر هذه

#### ١٧ ـ مُحْمَرٌ أَوْ عَقِبَ الصَّبوحِ عيونَهُم بمرَّى هناك من الحياة ومَسْمَع

ولكن كيف تحمر عيونهم بعد شربهم لكأس الصباح مباشرة ? وهل تكفى هذه الكأس الواحدة لجلب الاحمرار الى العين ? الآن نفهم ان هذه الحمرة ليست من خمر الصباح ، بل هى من الشرب الطويل المسرف الذى اندفعوا فيه طول الليلة البارحة والذى فعلته هذه الكأس هى أنها ساعدتهم على الاستيقاظ التام وساعدتهم على تفتيح عيونهم ، فلما فتحوها تبدى احمرارها الذى يدل دلالته على نوع السهرة التى سهروها كما قال أبو نواس فى بيته الرشيق

#### تفتيرُ عينيكَ دليلٌ على أنَّك تشكو سهر البارحه!

ومن هذا نفهم لماذا بادرهم الحادرة بالخمر فور ما أقبلوا عليه . فهذه كأس التداوى التى يجد فيها الشاربون خير علاج لما فعلت بهم الخمر في الليلة السابقة . وتتذكر قول الأعشى « وأخرى تداويت منها بها » وقول أبى نواس « وداونى بالتى كانت هى الداء » ونفهم أيضا هذه الظاهرة التى شاهدناها فى كثير من الأفلام السينمائية وقرأناها فى كثير

من الروايات أن الشاب يستيقظ من نومه مخمورا يحس بالصداع والدوار والغثيان ، ويحس بجفاف حلقه واحتراقه وتبلد أوصاله وتخاذلها ، فلا يشفيه الآأن يسرع الى الزجاجة يصب منها كأسا جديدة يبتلعها بنهم ، فاذا برأسه قد ثبت على كنفيه بعد دورانه ، وبنفسه قد استقامت بعد غثيانها ، وبجسمه قد نشط وعقله قد تفتح بعد أن طارت عنهما أبخرة السكر ودب فيهما من جديد دبيب الخمر ، نفس الداء ونفس الدواء!

أولا نعرف نحن مدمنى التدخين تجربة مشابهة ? الا يستيقظ أحدنا فى الصباح يعانى ما يعانى من أثر الافراط فى التدخين فى ليلته البارحة ، فلا يكون دواؤه الا سيجارة جديدة يدخنها «على الريق» ، فتفعل فعلها العجيب فى تطهير حلقه وتسليك زوره وانعاش روحه واتمام صحوه بعد فترة لابد منها من السعال والدمع ? فان قلت لنا — أنت أيها السعيد الحظ الذى لم يقع فى براثن هذه العادة المؤذية ، بل القاتلة كما يؤكد لنا الآن الأطباء — ان قلت لنا ان هذا الدواء ليس الا انفراجا مؤقتا ، اذ يقدم الى الأعصاب دفعة جديدة من سم النيكوتين الذى تعودت عليه ، وانه يزيد الخطب تفاقما والداء تمكنا ، فانا نشكرك على نصيحتك ، ونوافقك تمام الموافقة على صحتها ورشادها ، ولكن نعتذر اليك عن عجزنا عن اطاعتها ، والى أن تحدث المعجزة على أى حال لا مناص لنا من أن خمر البارحة بخمر الصباح !

أما شطره الثاني « بمرى هناك من الحياة ومسمع » ، فنكاد نستكثره على شاعر عربي جاهلي .

هذا الشطر نادر المثال في الشعر العربي كله في دقة نفاذه الى سر الحياة وكهربائها انظر أولا كيف يشرح الشراح القدماء هذا الشطر

بأن يقولوا «أى حيث يرون ما يشتهون ويسمعون » لكن هل يكفى هذا الشرح فى الاحساس بكهرباء هذا الشطر ?

ان الحادرة لم يرد أن يقول انهم فتيان أغنياء يجدون كل ما يريدون من أسباب اللذة ، ويرون أحسن ما تراه عين ويسمعون أحسن ما تسمعه أذن ، من خبر وشواء ونقل وفاكهة ، وورود ورياحين ، وقيان جميلات ، وغناء شجى ، وموسيقى مطربة ، وطقس لطيف ، وشجر ملتف ، وطبيعة ساحرة — لم يرد أن يقول هذا فحسب ، هو أراد هذا كله ( والى هذا أشار الشراح بعبارتهم المقتضبة المخلة «حيث يرون ما يشتهون ويسمعون » ، وان كانوا يعتمدون على معرفة قارئهم بما يقوله الشعراء الآخرون من وصف مجلس الشراب ومباهجه ) نقول هو أراد هذا كله ، ولكنه أراد شيئا آخر أعلى منه ، وأدق منه

أراد ان هؤلاء الفتية الأمجاد ، ذوى الغنى واليسار ، والصحة والقوة ، والنشاط والحيوية ، والكرم والأريحية ، قد بلغ من امتلاكهم لنعم الحياة ، واقبالهم العنيف على ملذاتها ، انهم قد خلصوا الى «الحياة» نفسها خلصوا الى هذا السر الغامض الخالد الذى يفرق بين الوجود والعدم ، وبين الجمود والحركة ، هذا السر الذى يدب فى الأحياء ويحركهم ويعطيهم قدرات النمو والحركة الارادية والانتعاش والانفعال والوعى والادراك والذاكرة والفكر خلصوا اليه فرأوه وسمعوه والوعى وذاقوه ، وانتفضوا برعشة كهربائه ، فهم لم يعودوا يرون ويسمعون مسرات الحياة وملذاتها ، بل صاروا يرون ويسمعون ألحياة » نفسها

فكلمة « الحياة » هنا كانت تكتب بحروف كبيرة « كابيتال »

لو أن الرسم العربى يعرف هذه الحروف لأن « الحياة » هنا مشخصة » أى هى اسم علم على شخص علم وهذا الشطر من الأمثلة القليلة التى وصل فيها شعرنا القديم الى « التشخيص » الحقيقى الذى نعرفه فى الشعر الغربى وهى الأمثلة التى تبلغ فيها حساسية الشاعر وشفافية وجدانه وقوة استجلائه لقوى الكون ودقة تفاذه الى سرها الأزلى المحرك انه يرى هذه القدوى ماثلة أمام عينه كأشخاص لها أجسام يحسها باحساساته فان أردت أن تزداد فهما لما عناه الحادرة فى شطره هذا فتذكر ما يقوله المتصوفة عن ساعة الكشف والتجلى حين تتكشف فتذكر ما يقوله المتصوفة عن ساعة الكشف والتجلى حين تتكشف الجسمى والروحى ، هذا — لا أقل منه — هو ما أحس به هذا الشاعر الجاهلي حين نظم شطره هذا « بمرى هناك من الحياة ومسمع » ، وان يكن قد أدى مضمونه بما أتيح له من قدرات اللغة فى عصره ، ولكن يكن قد أدى مضمونه بما أتيح له من قدرات اللغة فى عصره ، ولكن الناظه البسيطة جاءت مشحونة بطاقة مركزة عنيفة لا نملك أنفسنا من التكهرب بها ان أحسنا الاستماع الى هذا الشطر وأحسنا قراءته التكهرب بها ان أحسنا الاستماع الى هذا الشطر وأحسنا قراءته

فكيف نحسن قراءته ونحسن الانصات اليه ؟ أنظر أولا كيف جاء تخفيفه للهمز في «مرأى » حين جعلها «مرى » غاية في الخفة والسيولة، فزاد من سرعة الشطر وحيويته ، واقترب به من اللهجة المحلية لبعض القبائل التي تخفف الهمز ابتغاء السهولة والسرعة والنشاط في الحديث اليومي الحي . ثم استمع الى المدة في «هناك » واطل فيها صوتك وزد من شدته واعل بدرجته ثم ضاعف هذه الخصائص الصوتية الثلاث الزمن والشدة والدرجة — مرة أخرى حين تأتي الى المدة الثانية والكبرى في « الحياة » . ثم انطق بقوله « ومسمع » بأقوى ما تستطيع من الخيلاء والفخار ، متذكرا صيحة « أولاد البلد » عندنا احنا

الجدعان!. وفي هذا كله ابذل جهدك في أن تنفعل أعنف انفعال بمضمون الشطر حتى يتموج به صوتك تموجا صادقا مخلصا وحتى تلقيه بأقصى ما تستطيع من الزهو والاعتزاز، والرعشة والتوفز، والاندفاع والجموح، والعنف والتحدي، كلها جميعا

بعد ذلك نأتى الى البيت الذى تبلغ فيه مقدرته الموسيقية ذروة عذوبتها ورشاقتها ، ونشاطها وتدافعها وحيوبتها ، والذى قلنا اننا ما سمعناه الا وخيل الينا أن الحادرة قد قام أمامنا بوقعه على آلة موسيقية وهو يهتز بكل كيانه مع ايقاعاته وأنغامه المرقصة

۱۸ ـ بكروا على بسُخرة فصبحتهم من عاتق كدم الغزال مشعشع استمع بنوع خاص الى التنوين الذى يأتى فى آخر التفعيلة الثانية ، ثم التنوين الآخر الذى يأتى فى آخر التفعيلة الرابعة ، وانظر كيف يقسم هذان التنوينان البيت الى ثلاث جمل موسيقية متساوية متجاوبة

بكروا على بسحرة فصبحتهم من عاتق كدم الغزال مشعشع

وتأمل تنابع كلمات البيت احداها بعد الأخسرى فى خفة وسيولة منسابة ، وتذكر ما قلناه عن أثر الكلمة الأخيرة فى « شعشعة » البيت كله . ثم اقرأ الآن هذا البيت — قراءة جاهرة! — عشرين مرة ، نرجوك هذا ونلح فى الرجاء ، لتستكشف سهولته التامة فى الانسياق على اللمان ، وبساطته البادية فى السرد ، لكن هذه السهولة وهذه البساطة هما ما سماه البلاغيون القدامى بالسهل الممتنع ، لأنه على سهولته الظاهرة لا يستطيعه الاقلة من الفصحاء البلغاء

والآن في بيته التاسع عشر يصور حالتهم حين بلغوا نهاية هذه النوبة التي اندفعوا فيها وكان فتيان العرب في الجاهلية يسترسلون في مثل هذه النوبة أياما وليالي متوالية ، حين يقدم على حيهم أحد تجار الخمر من الروم أو من الفرس ، فيقيم حانوته بجوار الحي ، ويتسابق اليه فتيان الحي متنافسين في اظهار غناهم من ناحية ، وجلدهم على اجتراع الخمر وانتهاب الملذات من ناحية أخرى ، حتى يأتوا على كل ما لديه من الخمر فالآن يصور لنا الحادرة كيف بلغوا المدى فصرعوا صرعا تاما ولكننا حين نصل الى هذا البيت

## ١٩ \_ متبطّحين على الكنيف كأنّهم يبكون حول جنازة لم تُرفع

نسأل القارىء أولا أن يتذكر ما قلناه من قبل من ضرورة الانصات الى الشعر القديم بآذان أهله ، وبذل الجهد فى تعرية الألفاظ من ارتباطاتها الحديثة حتى نكون أقدر على أن نسمع فيها ما كان يسمع فيها القدامى من موسيقى وعلى أن تتابع ما كانت تثير فيهم من معان ثانية واستدعاءات فكرية وعاطفية وجمالية . فان الشطر الأول من هذا البيت يحتاج منا الى هذه المحاولة احتياجا خاصا والا أفسدناه على أنفسنا افسادا شنيعا ذلك اننا لا نستعمل الآن كلمة « الكنيف » الا فى فى مدلول كريه ، فاذا اقتصرنا على هذا المدلول لم نستطع أن نرى فى قوله « متبطحين على انكنيف » الا صورة بشعة ولم نستطع أن نسمع فى الشطر الا جرسا منفرا للاذن . أما فى الاستعمال القديم فلم تكن كلمة « الكنيف » تختص بهذا المدلول المنفر . فالكنيف هو كما شرحنا المكان الذى تكنفه الأشجار فتقيه لذع الربح والبرد وكانوا يلجأون الى مثل هذا المكان للراحة والاستجمام وللشرب والمنادمة وكانوا كما يصف شعراؤهم يجدون

لذة خاصة فى شرب الخمر فى اليوم الغائم الذى يكسو فيه الغيم السماء، وفى مثل هذا اليوم تكثر الربح، فلجوؤهم الى ذلك المكان المكتنف بالأشجار يحميهم منها

تخيل اذن مساحة من الصحراء خارج مضارب الحى قد أحاطت بها الأشجار من كل مكان فحمتها ، وما أقل وجود الأشجار فى الصحراء ، تجده منظرا جميلا مريحا للعين والنفس . وتخيل أولئك الفتيان قد لجأوا الى هذا الكنيف يحتمون بشجره ويتخذونه مسرحا لشربهم ومنادمتهم ولذتهم ، تجد المعانى المقترنة به فى هذا الاستعمال معانى ممتعة سارة بهيجة فان أردت منظسرا قريبا منه فتذكر — ان كنت رأيت — « التعريشة » التى توجد فى الحقسول فى ريفنا المصرى يلجأ اليها « جدعان » القرية متسترين بها مقبلين فى كنتها على متعهم المسترقة من خمر أو حشيش !

اذا قمت بهذه المحاولة وبذلت هذا المجهود الضرورى فلعلك لا تعود تجد فى قوله « متبطحين على الكنيف » ما تنفر منه نفسك وتضجر منه أذنك ، ولعلك تستطيع أن ترى وتسمع فى هذا التعبير ما رأى فيه القدماء وسمعوا من البراعة التصويرية ومهارة الأداء الموسيقى للصورة المقصودة وبعد فاذا كنا الآن لا نستعمل لفظ « الكنيف » الا فى ذلك المدلول الكريه ، فاننا لا نزال نستعمل الفعل كنفه واكتنفه فى مدلولات غير منفرة بل مدلولات جميلة ، فى مثل قولنا قصر تكتنفه الأشجار والحدائق ، وفى قولنا عاش فى كنف من الخير ، وفى كنف فلان ، وعشت فى كنف الله ورعايته فلعل تذكرك لهذه المدلولات السائرة يساعدك على أن تخلى اللفظ من مدلوله الحديث وأن تسمع موسيقيته الأصلية الرقيقة وترى منظره الجميل المتع

فلنتأمل الآن فيما بطح رفاقه أى ألقاهم على وجوههم على تلك الأرض. هى اللذة الطاغية حين بلغوا مداها فصرعتهم أجساما وعقولا فأجسامهم من عنف اللذة قد تجمدت وتشنجت فهى لا تستطيع حراكا وعقولهم قد تخدرت فهم لا يعون ما حولهم فى نشوتهم الكبرى واتصالهم المرهف الحاد بلذة الحياة . أما حين نأتى الى قوله « كأنهم يبكون حول جنازة لم ترفع » فاننا نأتى مرة أخرى الى تعبير نكاد نستكثره على شاعر جاهلى .

ماذا يعنى الحادرة بهذا التثنيه الغريب ؟ وكيف يجوز له أن يشبه حالتين عظيمتى الاختلاف بل هما فيما يبدو تامتا التناقض ، حالة الشاربين الذين استولت عليهم نشوة الخمر والملذات ، وحالة الذين ثكلوا حبيبا عزيزا عليهم فاستولى عليهم الألم الشديد ؟

حين تفكر في هذا السؤال يتجلى لنا مبلغ شفافية هذا الشاعر وعمق تفاذه الى أسرار التجارب البشرية فقد استطاع بشفافية نظرته وعمق نفاذه أن يدرك هذه الحقيقة الدقيقة العجيبة ان المتناقضات كثيرا ما تتشابه ، وان الأضداد كثيرا ما تتلاقى ، وان اللذة والألم اذا وصل كلاهما الى نهايته فما أشد شبهه بالآخر ، حتى ليصعب علينا أن نميز الذة هو أم ألم .

وتجارب الحياة التي تشهد بهذه الحقيقة تجارب عديدة منوعة ، تتراوح بين تلذذ أحدنا بأكل الشطة اذ تلهب فمه وتحرق حلقه فتدمع عيناه ويصيح متلذذا بألمها الحاد (وهل لتنصور لو اخترعت شطة خالية من اللذع الحارق ان أحدنا يجد فيها لذة ?)، وبين كبرى لذاتنا الجسمية جميعا اللذة الجنسية فحين تبلغ هذه مداها هل يعرف أحدنا أين

تنتهى اللذة ويبدأ الألم ? وهل نستطيع أن تنسنم قمتها دون أن تلذعنا بسوط الألم الذي تقشعر منه أبداننا ?

أولا تبكى العين من شدة الفرح كما تبكى من شدة الحزن ? فانظر الآن في هذين المنظرين المتناقضين اللذين شاءت موهبة ذلك الشاعر الجاهلي أن تقرن بينهما وتدعى تساويهما فتيان قد كهربتهم لذة الخعر انعنيفة حتى وترت أجسامهم وشلت عقولهم فصرعتهم على الأرض جاحظي العيون زائغي النظرات لا يستطيعون حركة وعيونهم المحمرة مغرورقة بتلك الدموع التي نعرف ان السكاري يذرفونها حين يبلغون المرحلة الأخيرة من سكرهم وأناس مات شخص حبيب اليهم فهم ملتفون من حول جثته يبكون ويندبون ، ولاحظ ان جثته لم ترفع بعد الى القبر فهي تظل ماثلة أمامهم حتى يصلوا الى نهاية الألم فاذا به يصرعهم الا يتشايه المنظران حقا ?

لكن لاحظ ان التشابه لا يقتصر على المنظر المرئى وحده ، لا يقتصر على كون هؤلاء وهؤلاء قد جمدت أجسامهم وزاغت أبصارهم واحمرت عيونهم وتحدرت دموعهم من عنف الذة الخمر أو من عنف ألم الثكل . بل التشابه أدق وأعمق ، فالتشابه المهم هو في حالتهم النفسية الوجدانية من الوصول في اللذة أو في الألم الى قمة من الشحذ والتوتر لا يستطيع الجسم الانساني والعقل الانساني أن يتحمل عليها مزيدا ، فكلا الفريقين يبلغ ما وصفنا من الجمود والخدر والانصعاق والشلل والشرود والذهول فكر في هذا كله ثم اعجب من تلاقي الأضداد في تجارب جنسنا البشري ، واعجب لهذا الشاعر الجاهلي الذي نفذ الى هذا السر العجيب في تجارب النفس البشرية

وبهذا يتم الحادرة فخره بصفته الأولى التي يرى فيها مجالا للفخر ، كما كان فتيتهم يفعلون ، والآن ينتقل الى الفخر بصفته الثانية ، وهي عطفه على الفقراء الجائعين وتعجيله طبخ الطعام لهم ، في البيتين التاليين :

٢٠ ومُعَرَّضَ تَغْلِى المَراجِلُ تحته عَجَّلْتُ طَبْخَتَه لرَّ هُطْ جُوَّع رَحَاتُ طَبْخَتَه لرَّ هُطْ جُوَّع رَحَاتُ اللهِ المَراجِلُ تحته قَسَمًا الله أنضجتَ ! لم يتورَّع ٢١ ـ ولدى أشْ مَتُ باسطْ ليمينه قَسَمًا الله أنضجتَ ! لم يتورَّع

( المعرض = اللحم الذي لم يبلغ نضجه المراجل = جمع مرجل وهو القدر يطبخ فيها الطعام، وكانوا يصنعونها من الحجارة أو النحاس. الرهط = العدد القليل من الرجال الى العشرة أو دون العشرة.

الأشعث = المضرور ، وأصله من شعث الرأس وهو تلبد شعرها واغبراره لم يتورع = أقسم قسمه هذا وهو يعرف كذبه وذلك من شدة جوعه )

هل تستطيع أن تسمع فى قوله « ومعرض تغلى المراجل » أزيز القدر الكبيرة تغلى فوق النار الصاخبة ? كرر هذه الجملة بضع مرات وأنصت فيها إلى صوت العين يجاوبه صوت الغين ، والى الراء المشددة فى الكلمة الأولى ترددها الراء الممدودة بالألف فى الكلمة الثالثة ، والى الضاد المطبقة فى الكلمة الأولى تجاوبها الجيم المنفجرة فى الكلمة الثالثة . وتلمس فى هذه الأصوات فى ترتيبها المعين صوت الماء يفور اذ تغليه النار وصوت الحطب يتكسر اذ تقضمه النار وفى رواية أخرى « ومجيس » وصوت الحطب يتكسر اذ تقضمه النار وفى رواية أخرى « ومجيس » أى مرجل يجيش بالغلى ، وهى رواية لا تقل أونوماتوبية . ثم انظر الى اتساق الشطر الثانى مع هذا الشطر بعينيه وجيماته الثلاث وطائيه

ثم قف أمام هذه الصورة المحزنة التي رسمها الحادرة في بيتيه لهؤلاء الجياع المضرورين ، رمز الحادرة لبؤسهم وفقرهم يهذه الكلمة الموجزة «أشعث». وتأمل كيف بمد أحدهم يده اليمني في نطقه بالقسم، كما كان العرب يفعلون اذ يقسمون، ومن هنا تسمية القسم باليمين وانظر كيف يستعجل ويلحف في الرجاء لفرط ما آذاه الجوع حتى ليدفعه الى تلك اليمين التي يؤكدها باللام وقد والتي يعلم انها كاذبة، فالطعام لم ينضج بعد، لكنه لا يستطيع أن يصبر حتى يتم نضجه. وتأمل كيف يصور الحادرة لهفة هذا الرجل بالالتفات السريع الذي استعمله حين حكى قوله حكاية مباشرة

ثم فكر الآن في هذا التناقض الكبير بين الصورة التي يحملها البيتان الهؤلاء الجياع المعدمين، وبين الصور التي حملتها الأبيات الأربعة السابقة لأولئك الأغنياء اللاهين المتنعمين، واسأل ما الذي حمل الحادرة على الاتيان بهذا التناقض الكبير? تجده قد قصد هذا التناقض متعمدا، لأنه يريد أن يؤكد لنا انه ليس رجلا أنانيا قاصر النظرة محدود الأفق، تعميه سعادته هو وسعادة رفاقه ذوى اليسار عن ادراك شقاء الآخرين، الذين يكونون جزءا كبيرا، بل الجزء الأكبر، من المجتمع الجاهلي فهو يؤكد لنا ان ما ذكر آنها من اقباله على ملذات الحياة ونعمها لا يعنى انه فاقد المرحمة ميت الضمير لا يهمه سوى متعته الخاصة، بل انه ليدرك مبلغ شقاء الجانب الآخر من ذلك المجتمع، ويفعل ما في وسعه لتخفيف كربه ومداواة جراحه.

ولا نستطيع أن تترك هذين البيتين دون أن نستنبط أهميتهما التاريخية الكبيرة فلعلك تذكر ان من الأسباب التي دفعت أستاذاتا الكبير طه حسين ، في كتابه المشهور «في الأدب الجاهلي» ، الي رفض صحة الشعر الجاهلي وادعاء نحله ، ان هذا الشعر فيما يعتقد أستاذنا لا يصور الاحياة الأغنياء وحدهم ، ولا يصور حياة الفقراء وما يحملهم

فقرهم من ضر وما يعرضهم له من أذى ، بل يصور الجاهلين وكأنهم جميعا كانوا راضين جميعا كانوا يحيون حياة كلها غنى وترف ، وكأنهم جميعا كانوا راضين عن هذه الحياة . أما القرآن والقرآن وحده فهو الذى يعطينا الصورة الحقيقية لحياتهم الاقتصادية ، « فستعرف من القرآن ، ومن القرآن وحده ، أن قد كانت للعرب فيما بينهم وبين أنفسهم حياة اقتصادية سيئة وقت ظهور النبى ، لعل سوءها كان من الأشياء التى حببت الاسلام الى قلوب ناس كثيرين منهم » أما الشعر الجاهلى « فأنت تستطيع أن تقرأ المرأ القيس كله وغير امرىء القيس ، وأنت تستطيع أن تقرأ هذا الأدب الجاهلى كله ، دون أن تظفر بشىء ذى غناء » يمثل لك تلك الحياة الأدب الجاهلى كله ، دون أن تظفر بشىء ذى غناء » يمثل لك تلك الحياة الاقتصادية السيئة حتى ليسأل أستاذنا « ألم يكن بين هؤلاء العرب البائسين من انطلق لسانه مرة بالشكوى من هذه الحياة السيئة المنانة مرة بالشكوى من هذه الحياة السيئة المنانة مرة بالشكوى من هذه الحياة السيئة المنانة مرة بالشكوى من هذه الحياة السيئة

وجوابنا على هذا السؤال: بلى ، كان بينهم كثيرون ، انطلق لسانهم بالشكوى مرارا ، بل منهم من لم يقتصر على الشكوى اللسانية حتى لجأ الى الثورة الفعلية فالحقيقة هي ان أستاذنا الكبير ، حين كتب كتابه في فورة شبابه ، أغفل اغفالا تاما مدرسة مهمة من مدارس الشعر الجاهلي ، هي مدرسة الشعراء الصعاليك ، الذين انطلقت ألسنتهم بنفس الشكوى التي يريدها أستاذنا من الشعر الجاهلي ، والذين كونوا عصابات قامت بغارات منظمة على الأغنياء والأغنياء وحدهم ونيرجع القارىء الي قصيدة عروة بن الورد زعيم الصعاليك

أقلَى على اللوم يا ابنية منذر ونامى، وإن لم تشتهى النوم فاسهرى والى أبياته:

ذريني للغني أسعى فإنى رأيت الناس شرعهم الفقير

ليجد هذه الشكوى القوية الثائرة وليرجع الى شعر الشنفرى ، وتأبط شرا ، وغيرهما من الصعاليك

نيس هذا فحسب ، بل الشعراء الأغنياء أنفسهم ، الذين يبدو ان أستاذنا حين ألف كتابه قصر انتباهه عليهم ، بقرينة قوله « مخالفة كلّ المخالفة لهذه الحياة التي يجدونها في المطولات وغيرها مما ينسب الي الشمراء الجاهليين » - هؤلاء الشعراء الذين انتموا الى الطبقة الأرستقراطية الغنية ، تكثر في شعرهم الاشارات الى أولئك الفقراء وما يعانون من ضر وأذى فلبيد في مطولته يصور حالة الجائعين المضرورين والأرامل واليتامي الذين يؤويهم الى أطنابه ويطعمهم ويكسوهم ويوقد النيران لتدفئتهم في أيام البرد وامرؤ القيس نفسه ، الذي ذكره أستاذنا بالاسم ، له في معلقته ثلاثة أبيات يقارن فيها جوعه بجوع الذئب الذي يعوى ، ويشكو فيها قلة غناه ، حتى ان بعض العلماء القدامي أنكروا نسبتها الى امرىء القيس ونسبوها الى تأبط شرا، ورأوها أشبه بكلام اللص والصعلوك لا بكلام الملوك ، دون أن يتذكروا فى انكارهم هذا ان امرأ القيس مر فى حياته بفترات كان فيها شريدا معدما . الشديد ، فلجأ الى الفقراء يعيش معهم ، وعزى نفسه بأنه لو شاء ربه لجعله ذا مال كثير وبنين كرام مثل كبار أغنيائهم وسادتهم المسودين .

ولا نستشهد على أستاذنا ببيتى الحادرة ، ولا نستشهد عليه بالشعر الآخر الكثير الذى نجده فى المفضليات ، وفى ديوان الحماسة ، وفى غيرهما من مجموعات الشعر الجاهلى ، والذى يصور ضنك الفقراء وشدة ضرهم ، وشكواهم من قلة المال وكثرة العيال وبؤس الزوجات وذل اليتم ، وشكواهم من الأغنياء المستأثرين ذوى البخل والفظاظة ،

بل شكواهم من بخل الأقارب وعقوقهم وظلمهم لا نستشهد بشعر هؤلاء فما نظن أستاذنا كان يتذكرهم حين كتب كتابه ، ولكن نسأل ، على من يتكرم أولئك الأغنياء ان لم يوجد فقراء يحتاجون الى ذلك السخاء الذى يفخر به أغنياء الشعراء ?

بل الحقيقة هي كما ذكرنا في فصلنا الماضي ، ان أستاذنا الكبير قد أخطأ الدلالة الصحيحة للشعر الجاهلي على أحوال مجتمعه ، وبني رفضه له لا على الصورة الصحيحة التي يقدمها هذا الشعر اذا ما أحسن فهمه ، واستقصيت نصوصه ، بل على الصورة الشائعة عنه ، هذه الصورة المستمدة من قراءة تقتصر على شعر الأغنياء في مطولاتهم ولا تحسن فهم هذا الشعر نفسه ، ولا تعرف النصوص الغزيرة التي نظمها الشعراء المغمورون من البدو العاديين وفاضت بها مراجع الشعر الجاهلي من قصائد ومقطوعات وأراجيز خارج المعلقات السبع والمعلقات العشر . وآفة تاريخنا الأدبى الرائج انه مقصور على هذه المعلقات وحدها.

قد سلمنا من قبل بأن معظم كرم هؤلاء الأغنياء كان مظاهرة اجتماعية لتدعيم الحسب وكسب الصيت الحسن لكنه على أى حال يثبت خطأ الرأى الذى ارقاك أستاذنا الكبير فى فورة شبابه فاذا عدنا الى بيتى الحادرة وجدنا رجلا من أولئك القلة الذين صدر كرمهم عن عطف حقيقى على الفقراء فى شدة بؤسهم فانك حين تنعم النظر فى بيتى الحادرة تجدهما لم يصدرا عن مجرد رغبة الفخر وان جاءا فى سياق فخسره الشخصى ، بل هما ممزوجان بعاطفة لا يمكننا أن نخطئها من الرثاء القوى لحالة هؤلاء الجياع المضرورين تتضح هذه العاطفة فى تصويره الشعث رؤوسهم وأيديهم المبسوطة الملحفة فى التوسل وقسمهم الكاذب الذى لا يتورعون عنه . وتزداد اتضاحا حين نقارن بين البيتين بصورتهما

البائسة وبين الأبيات السابقة لهما فندرك غرض الحادرة من الاتيان بهما بعد تلك الأبيات مباشرة . فالحادرة يجلني ذلك الضمير الذي وجد فى خيرة رجالهم والذي سيعتمد عليه الاسلام ويسعى فى تقويته واشاعته حين يجيء بعد الحادرة بجيل من الزمان فيدعو دعوته القوية الى تحقيق العدالة الاقتصادية وانصاف الفقراء من الأغنياء

وهكذا نجد الحادرة بين فخره القبلى وفخره الشخصى يجلى جانبين في تفسيته بينهما اختلاف طريف فهو فى فخره القبلى لم يذكر بذل قومه لنفيس مالهم الا تباهيا بما لقومه من الأحساب ، ولكنه حين جاء الى الفخر بكرمه هو لم يملك نفسه أن يثور بها شعور قوى من الشفقة لأولئك البائسين الذين لم يسعدهم الحظ بما أسعد به قومه من ميسرة وهذا له أهميته التاريخية الخاصة ، اذ يدلنا على أن بعضهم قد بدأ يتحرك فيه الضمير الشخصى المستقل عن كيانه الجماعى كعضو فى قبيلته وهنا مرة أخرى سيأتى الاسلام ليقوى هذا الضمير الشخصى ويعلى شأنه على الرابطة التى تربط الفرد بقبيلته ، بل على العرى الوثيقة التى تربطه بأقرب أقاربه من أبوين وأخوة وزوجة وأبناء اذا تعارضت هذه الرابطة مع الضمير الجديد فسعى الاسلام فى تفتيت الوحدات القبلية ليحل محلها وحدة أشمل وأعلى هى وحدة الأمة الاسلامية ، ورفع عروة الاسلام « الوثقى » على كل العرى الأخرى

\* \* 4

لكننا نعود الى الحادرة الجاهلى ، متذكرين انه برغم هذا كله كان جاهليا فى أغلب تكوينه ، فننتقل معه الى فخره الشخصى الثالث ، وذلك فخره بجلده على الأسفار الطويلة المضنية فى الصحراء ولنبدأ باعظاء الأبيات الخمسة الأولى من هذا الفخر ، متبوعا كل منها بشرح لغوى .

٢٢ - ومُسهد ن الكلالِ بعثهم بعد الكلالِ إلى سَواهِمَ ظُلَّع المسهد = الممنوع من النوم الكلال = الاعياء السواهم = الابل الضامرة لشدة التعب. الظلع = التي أصابها الظلع ، وهو أن يصيب أيديها وجع يجعلها تعرج في مشيها

## ٢٣ ـ أَوْدَى السِّفارُ برِمِّها فتخالُها هِباً مقطَّعةً حِبالُ الأذرُع

السفار = المصدر القياسى للفعل سافر الرم = مخ العظم يقال أرم العظم أى جرى فيه الرم وهو المخ. ويقال للشاة اذا كانت مهزولة ما يرم منها مضرب أى اذا كسر عظم من عظامها لم يصب فيه مخ ويقول الشرح القديم أى ذهب السفار بلحومها وشحومها هيما = جمع هيماء ، من الهيام ، وهو داء يأخذ الابل شبيه بالحمى من شهوتها الماء ، فتشرب فلا تروى ، فاذا أصابها فصد لها عرق فيبرد ما تجد حبال الأذرع = عروق أذرعها .

## ٢٤ \_ تَخِدُ الفّيانِيَ بالرِّحال ، وكأنَّها يعدو بمُنخَرِقِ القميص سَمَيْدَع

تخد = من الوخدان ، وهو سير سريع للابل توسع فيه من خطوها وترمى بقوائمها الى الأمام كما يفعل النعام . الفيافى = جمع فيفاء وفيفاة ، وهى الصحراء المقفرة . الرحال = جمع رحل ، وهو ما يوضع على ظهر الابل ليركب عليه راكبها ، وهو أيضا ما يحمله المسافر معه من الأثاث . منخرق القميص = رجل قد انخرق قميصه لمعالجته السفر واجهاده فيه نفسه . السميدع = الشاب الجميل الشجاع ، والسيد الكريم الشريف السخى الموطآ الأكناف ، والرجل الخفيف فى حوائجه ، ومن معانيها أيضا : الذئب ، والسيف .

٢٥ ـ ومَطِيّة خَلْتُ رَخْلَ مَطيّة حَرّج مُن العِتار بدَعْدَع

المطية = الدابة ، من الفعل مطا أى جد فى سيره وأسرع . حملت رحل مطية = يريد انه اذا أنضى مطية فى السفر حتى لم تعد تستطيع مواصلة الرحلة حمل رحلها على غيرها ، وانما يكون ذلك فى شدة السير . حرج = الناقة الضامرة تنم = ترفع أو تغرى على النهوض العثار = اذا عثرت فى سيرها دعدع = كلمة كانوا يقولونها فى الجاهلية للابل اذا عثرت ليغروها بالنهوض والارتفاع (ثم كرهوها فى الاسلام فقالوا بدلها اللهم ارفع وامنع)

٢٦ ـ وَ تَقِي إِذَا مُشَّت مَّنَاسِمُهَا الْحَصَى وَجَعًا ، و إِن تُزْجَرُ به تترفُّع

تقى = أى تقى اخفافها اذا آلمها الحصى الذى تسير عليه بأن ترفعها . مناسمها = جمع منسم ، وهوخف البعير تزجر به = بقولهم دعدع تترفع = تبذل جهدها فى الارتفاع من عثارها والاسراع فى السير مرة أخرى .

لا شك ان القارىء من مجرد هذا الشرح اللغوى قد أدرك الجهد الشديد والألم القاسى اللذين تصورهما هذه الأبيات فى وصفها للأسفار الشاقة التى يقدم عليها الشاعر برفاقه وابله . وهذا يجعلنا نسأل أولا ما الداعى الى هذا الفخر ، وما مغزاه الكامل ?

نتذكر ان الحادرة فى فخره الشخصى الأول قد صور حياة الملذات التى يحياها مع نداماه فى مجالس الشراب ثم خشى أن نظن من ذلك انه من الذين تعميهم ملذاتهم الشخصية عن بؤس الفقراء المحرومين ، فصحح هذا بفخره الثانى وكأن هذا التصحيح لا يكفيه ، وكأنه يخشى أن نظن من ذلك الفخر الأول انه من ذلك الشباب الطرى المخنث الذى أفسد

التنعم رجولته وأذهبت الملذات جلده وخشونته فهو الآن يؤكد لنا ال هذا لم يحدث ، وانه محتفظ بجلده وخشونته على أشدهما وأقواهما رجولة هذا يكفينا الآن فى فهم دافعه الى هذا الفخر الجديد ، أما مغزاه الكامل ، وما يدل عليه من فلسفة الجاهليين فى الحياة ، فنؤجل الحديث عنه حتى نجيد دراسة هذه الأبيات وما سيليها فى نفس الموضوع ، ونستخرج من مجموعها صورتنا عن موقف الجاهليين من تجارب حياتهم بكل ما تحفل به من مسرة وألم

#### ٢٢ \_ ومسهدين من الكلال بعثنهم بعد الكلال إلى سواهم ظلّع

نفهم من قوله « بعثتهم » انه كما كان قائد رفاقه فى الاقبال على حياة اللذة ومجالس الشراب ، كذلك هو قائد رفاقه فى الاقدام على الأسفار المنهكة . ولكن ما معنى قوله انهم مسهدون من الكلال ? وكيف يمنعهم اعياؤهم من النوم ؟ أو ليسخليقا بأن يسرع من استيلاء النوم عليهم، هنا نجد تعبيرا كبير الدقة عظيم الصدق ، فقد بلغ بهم اجهاد السفر أن عيونهم لا تستطيع أن تذوق النوم فور اضطجاعهم وهى حالة نعرفها جميعا حين يشتد بأحدنا التعب فيؤوى الى فراشه يلتمس راحة النوم ، ولكن جسده المضنى لا يستطيع أن يهدأ ويستقر ونفسه المتوترة لا تستطيع أن تسترخى الا بعد مدة غير قصيرة ولعل أحدنا لا يحس بمقدار اجهاده ما دام مواصلا لعمله المضنى ، فاذا انقطع عنه وبدأ يتطلب الراحة أحس بمدى اعيائه فى كل عضلة وناشرة من جسمه وأعصابه

وقوله انه بعثهم بعد الكلال هو أيضا تعبير جميل فهم حين أقبل الحادرة عليهم يحثهم على النهوض من استلقائهم ومواصلة الرحلة لم يكونوا بعد قد أخذوا قسطهم من الراحة ، بل لعل احساسهم بعدى

اجهادهم كان قد زاد، لكنه لحدة نفسه وقوة مضائه لم يسمح لهم بفرصة أطول ينالون فيها راحة حقيقية ، وأصر على أن يهبوا الى ركوب ابلهم واستئناف رحلتهم انظر الى نفس الرجل الذى كان يبادر نداماه بزق الخمر المترع فى سحرة أيام اللذة ، يسرع الآن الى رفاق سفره المنهكين يسوقهم بلا رحمة الى مواصلة السفر قبل أن يتم استجمامهم .

ولكن أى ابل كانت هذه الابل وفى أى حالة كانت ؟ سنرى ان الحادرة فى أبياته هذه كلها لا يصف نفسه هو بالاجهاد وصفا مباشرا ، وفى وصف رفاقه بالاجهاد يكتفى بهذا البيت ولا يزيد عليه . أما فى سائر حديثه فيؤثر التركيز على حالة الابل نفسها كأنه لا تجيز له رجولته أن يطيل فى وصف اعياء الرجال ، مكتفيا بأن وصفه لاعياء الابل سيكون وصفا غير مباشر لحالة راكبيها . فهى ابل ضامرة من شدة التعب ، ألحوا عليها بالسفر الطويل حتى أحست بالوجع فى أيديها فأخذت تعرج فى سيرها

اقرأ الآن هذا البيت وانصت الى موسيقيته البارعة وانظر جمال تكراره لكلمة « الكلال » . هذا شاعر يعرف متى يكرر نفس الكلمة ولا يلتمس مرادفا لها ، ونحن نعرف قوة التكرار المقصود فى آيات من القرآن الكريم ثم انظر كيف ينتج تكراره هذا تقسيما موسيقيا رائعا للبيت ، حتى يصير الى هذه الفقرات الثلاث التى تنساب احداها فى الأخرى

ومسهدين من الكلال ، بعثهم بعد الكلال ، إلى سيواهم ظلم ،

وتأمل كيف تتوالى ضربات الايقاع وأجراس التنغيم فى سرعة فائقة

مع مقاطع بحر الكامل النشيط الحركة ممثلة الحركة الدائبة التي لا تفتر . ثم يستمر في تصويره لمدى اجهاد الابل

٣٣ \_ أودى السفار برمها فتخالها هياً مقطّعة حبال الأذرع

يقول الأستاذان شاكر وهارون فى طبعتهما الحديثة للمفضليات انهما لم يجدا « السفار » فى المعاجم . ولست أدرى هل يريدان أن يجدا جميع المصادر القياسية لجميع الأفعال فى المعاجم ? حقا ان الاستعمال الشائع هو السفر لا السفار ، لكن علينا أن نسأل لماذا عدل الحادرة عن هذا الاستعمال الشائع وأصر على المصدر القياسى ?

اكنفى العرب بالسفر دون السفار لأنهم كانوا يستعملون السفر المرحلة الطويلة لا للرحلة القصيرة ، ومنه التعبير القرآنى « كنتم على مفر » نكن الحادرة يريد أن يقول ان رحلاته تزيد فى طولها حتى على المعهود فى الرحلات الطويلة ، لذلك لم يكتف بالسفر ولجأ الى السفار لأنه يدل بصيغته على الجهد واستمرار المحاولة ، وهذا هو المعنى المقترن فى أذهان العرب بصيغ فاعل فعالا ومفاعلة

أما تعبيره «أودى السفار برمها » فتعبير بالغ الدقة لكن الشرح القديم يفسده اذ يقول فى شرحه ان السفار قد ذهب بلحومها وشحومها فالشاعر لا يريد أن يقول ان السفار قد ذهب بلحومها وشحومها فحسب ، وهو معنى ذكره كثيرون غيره فى وصف الابل المجهدة ، بل يقول انه جاوز ذلك فتطرق الى داخل العظم نفسه وأصاب مخ العظم أفلا تتذكر مثل هذه التجربة ، حين لا يحس أحدنا بالتعب فى عضلاته وحدها ، بل يخيل اليه انه قد تغلغل الى العظام نفسها فهو يحس بالاجهاد من داخلها ومن الطريف ان فى الانجليزية تعبيرين مشابهين ،

أحدهما «عظامى تفسها كانت موجعة My very bones were aching»، وثانيهما أقرب من هذا الى تعبير الحادرة: « أحس بالتعب فى مخ العظم تفسه He felt it in his very bone-narrow

ثم يزيد الحادرة في وصف حالة ابله فيشبهها بالابل التي آصيبت بالهيام ، وهو فيما يصفونه داء يصيبها بمثل الحمى ، فنقهم من هذا ان حرارتها ترتفع ارتفاعا شديدا ، فتندفع الى الماء كالمجنونة ، ولكنهم من طول خبرتهم كانوا يعرفون ان هذا يزيد حالتها سوءًا ، فكانوا يمنعونها من ورود الماء ويفصدون لها عرقا حتى تخف حرارتها بما تفقد من الدم ، وبعد ذلك يسقونها الماء قليلا قليلا وفي لسان العرب انها كان يحدث لها هذا من شرب الماء اذا كثر طحلبه واكتنفت الذبان به وربما يجوز لنا أن نفهم من هذا ان ذلك الماء قد تلوث بجراثيم الملاريا أو ما يشبهها . ولكن لاحظ ان قول الحادرة « فتخالها » يدل على ان ابله لم تصب بذلك الداء فعلا ، ولو أصيبت لما كان في هذا مجال للفخر ، بل هي من شدة اجهادها وطول عطشها تبدو وكأنها أصيبت به ، وهو تصوير قوى لمبلغ سوء حالها كذلك قوله « مقطعة حبال الأذرع » يصف الابل الهيم ولا يصف ابله هو ، فهو ورفاقه لم يفصدوا ابلهم ، ولكن السفر الطويل هو الذي أصاب عروق أذرعها بالتمزق ثم تذكر ان هذا كله لا يصف حالة الابل فحسب ، بل يصف بطريق غير مباشر حالة راكبيها . فاذا كانت الابل ، وهي أكبر المخلوقات ملاءمة لأحوال السفر في الصحراء ، واستطاعة للزحف على الرمال بأخفافها ، وصبرا على العطش الطويل - اذا كانت الابل قد حدث لها هذا ، فما بالك براكبيها من نني الانسان ? والآن نأتى الى بيت يبلغ فيه الحادرة مرة أخرى ذروة الاتقان فى التصوير وروعة الايقاع والتنغيم

# ٢٤ تخد الفياف بالرحال وكلها يعدو بنخرق القميص سميدع

هذا البيت يبلغ من قوة تصويره للحركة الموصوفة انه أشبه شيء بشريط سينمائي متحرك سريع الحركة لكن الشاعر يحقق هذا التصوير بوسيلة الشعر الخاصة ، وسيلة الايقاع والنغم فاقرأ البيت بضع مرات — قراءة جاهرة ! — وانظر كيف تنوالي حروفه وتتدافع مقاطعه وتنساب أصواته في تمثيل ناطق ملموس للعدو السريع ، حتى ليخيل اليك من قراءته انك ترى بعينيك وخدان هذه الأبل بل تحس به في اضطراب أعصاب جسمك انظر كيف يبلغ وزن الكامل مرة أخرى أعظم انسجامه مع الحركة السريعة النشيطة المتعاقبة الدفعات

ثم تأمل الآن فى الصورة البهية المثيرة التى يرسمها باقى البيت لهذا الفتى الذى تحمله كل من تلك الابل. الحادرة يصفة بأنه «سميدع» وقد رأيت من شرحنا اللغوى المعانى الكثيرة المزدحمة التى تعطيها المعاجم لهذه الكلمة. ومنها تستنتج ان هذه الكلمة الواحدة كانت تعبيرا موجزا عظيم الشحن قوى الاثارة العاطفية لعدد من الخلال التى أعجب بها العرب وقدروها فى رجالهم ذوى القوة والشجاعة ، ذوى الخفة والمضاء ، ذوى الشرف والمجدد ، ذوى الكرم والنجدة والأربحية والصيغة الخماسية للكلمة — وهى صيغة قليلة الاستعمال فى العربية — تصور

بايقاعها بلوغ المعنى نهايته وهذه الكلمة «سميدع» لغرابتها علينا وعدم ألفة آذاننا لها ربما نجد فى جرسها ثقلا . ولكن عليك أن تكرر النطق بها مرات حتى تلين على لسانك وتخف على أذنك وتزول منها غرابتها فتستطيع أن تنفذ فيها الى ما سمعه القدماء فيها من موسيقية مطربة مليئة بالفخر والزهو والنشوة وما أجمل افتتاحها بالسين وتوسطها بالياء واختتامها بالعين . وعليك وأنت تنطق بها أن تتمثل كل تلك الخلال التي شحنها بها القدامي حتى يساعدك هذا على أن تابقط رنينها الصادق ، فإن موسيقية اللفظ ليست شيئا منفصلا عن معناه ، بل هي وحدة كاملة متكاملة بين صوته ومعناه الأول ومعانيه الثانية واستدعاءاتها الكثيرة الفكرية والعاطفية التي تتداعي الى ذاكرة مستعمليه ووجدانهم كلما نطقوا به . وقد يساعدك في هذا المجال أن تتذكر الصفات التي يقرن بها أولاد البلد عندنا تعبيرهم الذي يختم هو الآخر بالدال والعين «مجدع» ، وإن كانت الكلمة العربية القديمة فيما يبدو لنا أكثر امتلاء وشحنا

ثم انظر الآن فى هذا التصوير الفذ اذ صور هذا الفتى بأنه «منخرق القميص». ولم جعله منخرق القميص ? من طرائف ما سمعت فى تفسير هذا التعبير انه لبس قميصا قديما باليا فى هذه الرحلة ليوفر قمصانه الجديدة! ولكن الشرح القديم يكاد لا يقل تقصيرا، فهو يقول « لمعالجته السفر وابتذاله فيه نفسه» ولا شك ان القميص قد انخرق من هذه المعالجة وبذل الجهد، ولكن أهذا كل ما عنى الشاعر بصورته هذه ? بل هى تصوير حى دقيق يزيد المنظر حيوية ونشاطا. فهذا القميص المنخرق سيسمح لك بأن ترى العضلات القوية المفتولة لهذا الصدر الفتى، وهى تتحرك فى نشاط وسيولة وانسجام. وسيسمح للريح

التى يحدثها الوخدان السريع بأن تدخل من خلال القميص وتصفقه على الصدر فى كل وثبة من وثبات البعير . استحضر اذن هذه الصورة وأعد قراءة البيت بأقصى ما تستطيع من سرعة وتدافع وحيوية ، وانظر فيه الى هذا الشاب العربى الجميل الشجاع ، الكريم الشريف السميدع ! وهو يعلو ويهبط على ظهر بعيره فى انسجام رائع مع حركاته كأن جسمه قد صب مع جسم البعير فى قالب واحد وقد تمزق قميصه وانفتح فأظهر لك عضلات جسمه الأسمر القوى الرشيق المليح فى حركاتها لانسيابية المنسجمة ، وظلت الربح تدخل فيه وتخرج منه كلما علا وهبط واهتز مع حركات البعير فتصفقه على صدره العريض القوى المتفجر بدماء الصحة والشباب . تذكر كيف يغرم بعض المثلين السينمائيين — فى هوليوود وفى بلادنا أيضا — بأن يلبسوا القميص « الأسبور » ويتركوا أزراره مفتوحة حتى يكشفوا عن صدورهم الفتية القوية ! لكن أصحاب الحادرة قد انفتحت قمصانهم من الجهد الحق لا للتظاهر

وانتبه الى كلمة «الفياف» لتنصور المسرح الطبيعى الذى تجرى عليه أحداث هذه الصورة تلك الصحراء العريضة الواسعة الممتدة الى ما لا نهاية بفلواتها الخاوية المقفرة لا ترى فيها الا هؤلاء الفتية الأمجاد يتحركون على صفحتها حركتهم السريعة مع ابلهم واستعن فى تخيلك لهذا المنظر بما قد تتذكره من مناظر مقاربة فى أفلام « الكاوبوى » — وبعضها جيد التصوير متقن الفن السينمائي — لشباب أبطال يعدون عدوا سريعا على ظهور خيولهم ثم عد الى البيت العربى متذكرا ان الحادرة يؤدى اليك هذا المنظر بوسيلته الشعرية الصحيحة من الايقاع والنغم ، فعليك أن تبذل جهد المشاركة فى تركيب صورة تخيلية حية تنسجم مع ايقاعه ونغمه .

## ٢٥ ـ ومَطِيَّةً حَمَّلتُ رحلَ مطيةً حَرَّجٍ تُنَّمُ من العِثار بدَعْدَع

هل تتذكر من بعض الأفلام التاريخية التي شاهدتها هذا المنظر للعروف قبل اختراع القاطرة البخارية فارس مقبل على سفر سريع لشأن هام ، يصل بحصانه المجهد الى حانة من الحانات التي كانت توجد على مراحل السفر ، فينزل من حصانه ويتركه بفناء الحانة وينقل سرجه مسرعا الى حصان آخر يقدمه له صاحب الحانة ، فيمضى على ظهره توا بدون أن يريح نفسه ، ويواصل السفر الى مرحلة جديدة يخلف فيها هذا الحصان ويمتطى حصانا ثالثا ، وهكذا يفعل حتى يتم سفره العجل وقد أنضى خيلا متعددة ? هذا هو المنظر الذي يحمله اليك الحادرة في بيته هذا ، دالا به على فرط نشاطه وجلده وصبره اذ يعيى الابل المتعددة هون أن يسمح هو للاعياء بأن يغلبه . وانظر الى تكراره لكلمة « مطية » وكيف ان هذه الوسيلة على بساطتها تمكن موسيقية البيت من أن تصور هذه العملية المكررة اذ ينزل الراكب عن ظهر ناقة بلغت من الاعياء نهایته فیحمل رحلها علی ظهر ناقة أخری ، ویستمر علی ظهر هذه حتی تبلغ هي أيضا نهاية الاعياء قد قلنا من قبل ان هذا شاعر يعرف متى يكرر نفس الكلمة .

لكن هذه الناقة لا تبلغ هذا الحد الا بعد أن تكون قد استنفدت حقا آخر «أوقية » من عضلاتها وأعصابها . ذلك لأنها ناقة كريمة أصيلة لا تسمح هي أيضا للتعب أن يتغلب عليها الاحين تبلغ المدى الذي لا مزيد بعده لجهد مجتهد وهذه هي الحقيقة التي يصورها الحادرة في شطره الثاني فهذه الناقة التي قد ضمرها السفر الطويل تبدأ في التعثر من اجهادها ، لكنها لا تستسلم بعد ، ولا تبرك حارنة ترفض

مواصلة السير كما تفعل النوق غير الكريمة أول ما تحس بالاجهاد . بل يكفى أن يقولوا لها « دعدع » حتى يحملها هذا النداء على أن تنهض مرة أخرى وتواصل السفر على رغم اضنائها ثم يكرر الحادرة هذه الحقيقة فى بيته التالى بعد أن يزيد من تصويره لمبلغ هذا الاضناء :

٢٦ ــ وتقي إذا مست مناسمها الحصى وجعاً ، وإن تزجر به تترفع

فأخفافها قد دميت وتمزقت ، حتى لا تطيق أن تلمس الحصى بهذه الإخفاف التى برتها حجارة الأرض ، فما تمس الحصى حتى تسرع برفعها عن الأرض من شدة وجعها (كما نفعل اذا حاولنا المشى على قدم أصابها جرح أو وجع). ولكنها مع هذا — مع هذا كله — حين يزجرونها بذلك النداء « دعدع » تترفع أى ترغم نفسها ارغاما على الارتفاع مرة أخرى وقلنا فى الأبيات السابقة انه يقصد بوصفه لاجهاد الابل أن يصور بطريق غير مباشر اجهاد أصحابها لكننا لا نستطيع أن نقول نفس الشىء عن هذا البيت . فواضح انه يهتم الآن بأن يصور حالة الابل نفسها من أجلها هى ذلك انه قد غلبته الآن عاطفة قوية من الاعجاب بهذه النوق الأصيلة ذات العتق والكرم ، ذات الجلد والصبر المتناهى ، ومن العطف عليها والرثاء لحالها وان يكن هو الذى حملها عليه ، ومن التقدير للمجهود الذى تبذله والامتنان العميق لاخلاصها لأصحابها وطاعتها لهم وتعاونها معهم مهما يكلفوها من جهد وان يكن هذا كله ممزوجا بنبرة قوية من الزهو والفخار بامتلاكهم لهذه الابل العريقة .

أما وقد أدى لهذه الابل الكريمة المطيعة حقها من الوصف والثناء ، والعطف والتقدير ، فانه يعود الى نفسه فى بيته القادم ليفخر بشجاعته على مواجهة المخاطر التى تتخلل الرحلة الموحشة ونشعر من فخره هذا انه ينتقل الى تصوير رحلة أخرى غير التى وصفها فى أبياته الماضية ، فتلك كان فيها فى صحبة رفاق له ، أما هذه فهو فيها وحيد

٢٧ ـ ومُناخِ غيرِ تئِينًا ـ قَرْسُتُه قَرْنِ من الحَدَثانِ نَابِي المَضْجَع المناخ = موضع اناخة الابل التئية = التمكث والانتظار ، يقال قد تأبيت بالمكان أى نمكثت به عرسته = نزلت فيه آخر الليل

قمن من الحدثان = خليق وجدير بأن تحدث فيه ، وهي حوادث الدهر ونوائبه ، لأنه مكان موحش مخوف . نابي المضجع = لا يطمئن فيه من ننزل به ، لخوفه منه

انظر كيف ينقل معناه بتعبيرات ثلاثة بارعة ، يصور بها مدى وحشة المكان ومخافته ، فيصور بهذا مدى ادلاله هو بشجاعته وتحديه المخاطر أولها قوله « مناخ غير تئية » ، وهو تعبير شديد الايجاز بالغ الجمال ، فهذا المكان الذي نزل فيه آخر الليل لم يكن في حقيقته يصلح لأن يمكث فيه ، فهو ليس من الإماكن التي يختارها المسافرون ليرتاحوا فيها بعض الوقت ، ولكنه برغم ذلك قرر النزول فيه متحديا غير عابيء بما قد يحدث ، ومن هنا تفهم قوة التحدى في قوله «عرسته » وتعبيره الثاني هو قوله « قمن من الحدثان » ، وهو الآخر تعبير بديع الايجاز والشحن ، فهذا المكان لا يستغرب أن تحدث فيه نوائب الدهر ، بل يستغرب ألا تحدث فيه ، لأنه بالضبط الموضع الموحش المحفوف بالخطر الذي يقدم مجالا سانحا لهذه النوائب وتعبيره الثالث « نابي المضجع » لا يقصد به عسورته المادية ، فهذا معنى سيصوره في بيته القادم ، بل يقصد به خطره ومخافته فانظر الآن في هـذه التعبيرات الثلاثة المتوالية الموجزة المكثفة ، وتعرف فيها خاصة من أهم خواص الشعر الجاهلي وهي تركيزه الكبير

## ٢٨ ـ عَرَّسته ووِسادُ رأسي ساعد خاظِي البَضِيع عروقُهُ لم تَدْسَع

خاظی = من الفعل خظی لحمه اكتنز وصلب وركب بعضه بعضا والبضع والتبضيع القطع والشق وتقطيع اللحم ، ومن هذا تفهم ان البضيع ليس معناه اللحم اطلاقا كما يقول الشرح القديم \_ الذى فسر أيضا فى تفسير خاظى \_ بل معناه اللحم الذى يبدو لك وكأنه قطع مقطعة ، وواضح انه يعنى العضلات القوية المتراكبة على الساعد . ويزيد رأينا ترجيحا قول بعض اللغويين ان البضيع جمع فادر للبضع ، مشل رهين جمع رهن وكليب جمع كلب ، والبضعة من اللحم القطعة المجتمعة . نم تدسع = لم تنتفخ كعروق يد الشيخ ، لم تمتلىء من الدم كما يحدث للشيوخ وامتلاؤها هذا فى الشيخوخة يحدث كما نعرف مما نسميه تصلب الشرايين الذى يعوق مجرى الدم ، والدسع الدفع ، والسد ، وكلاهما يحدث فى الحالة المذكورة ، اذ يضيق مجرى الدم فيضطر الى زيادة قوة اندفاعه أو ضغطه ليمر فيها ، فتنفر العروق وتبرز

ف هذا البيت يصور مبلغ تخشنه وجلده على المشاق الجسمانية ، بعد أن صور جرأته القلبية وتحديه للمخاطر ، ثم يفخر بصحته وازدهار شبابه انظر أولا كيف يبدأ البيت بتكرار قوله «عرسته» ، فيحدث تجاوبا موسيقيا مضاعف الرنين بين البيتين ، ويؤكد بهذا الرنين المكرر شجاعته واقتحامه للمخاطر ، ويكسب الموسيقي حلاوتها المضاعفة التي يحدثها التكرار اذا كان هذا التكرار حصيفا وكانت له وظيفة عضوية في حمل المضمون ألم نقل لك ان هذا شاعر يعرف متى يكرر اللفظ ؟ وهو حين رقد في ذلك المكان الموحش المخيف التماسا لقسط من الراحة الجسدية لم ينل ما أراد منها وكيف ينالها وهو لم ينم على وسادة

مريحة أو حشية طرية ، بل توسد ساعده على الصخر الصلب ، هذا كل ما توسده ولكن أى ساعد هذا ? لم يكن ساعدا سمينا ناعما طريا حتى يريح رأسه ، بل كاد لا يقل عن الصخر صلابة ، بعضلاته القوية المكتنزة المتراكبة . لكنه ساعد شاب فى ميعة شبابه وتمام ازدهار صحته ، فأنت لا ترى فيه عروقا نافرة بارزة قد انحبس فيها الدم كما يحدث فى سواعد النبيوخ . بل دم الشباب فيه جار متدفق ونحن حين نسمع قوله وخاظى البضيع عروقه لم تدسع » نكاد نراه وقد رفع ساعده أمامنا مزهوا بقوته يرينا مقدار صلابته وتراكب عضلاته ، كما نرى الملاكمين ورافعى الانقال يفعلون فى « پوزاتهم » التى يتخذونها أمام الكاميرا بل استمع الى هذين الحرفين المطبقين الظاء والضاد فى قوله « خاظى البضيع » فانك تكاد تسمعه وهو يطرق عضلات ساعده الأيمن براحة يده اليسرى فى ادلاله بقوة عضلاته

7٩ ـ فرفعتُ عنه وهو أحر ُ فاتر تد بانَ منى غيرَ أنْ لم يُقطَع قد فخر الحادرة فى بيته الماضى بجريان دم الشباب فى عروق ساعده متدفقا لا يعوقه عائق ولكن انظر الآن ماذا حدث له بعد أن توسده فترة من الوقت على الصخر الصلب فانحبس الدم فى عروقه . والحادرة فى وصفه هذا يبلغ درجة بعيدة من اجادة الوصف الحسى الدقيق والاحساس الذى يصفه نعرفه جميعا حين يطول اضطجاعنا على ساعد أو ساق ، فنحس بثقلها وتخدرها اذ انحبس الدم فى عروقها فاحمرت ، وآسترخت أعصابها من الثقل عليها فتعطل اتصالها بالمخ ، فخيل الينا وأسترخت أعصابها من الثقل عليها فتعطل اتصالها بالمخ ، فخيل الينا نحس بثقلها المؤلم واذكر قصة قصيرة قرأتها عن رجل يعانى فى نومه نحس بثقلها المؤلم واذكر قصة قصيرة قرأتها عن رجل يعانى فى نومه كابوسا مزهقا ، اذ يحلم بأن وحشا فظيعا يجثم علية ويكتم أنهاسه

فلما استيقظ بعد صعوبة اذا به قد رقد على ذراعه فثقلت وتخدرت ، وكان قد طوى ساعده حتى التف بعنقه فلما قرأت القصة تذكرت هذا البيت للحادرة بوصفه الحسى الدقيق

## ٣٠ فترى بحَيْثُ توكَّأْتُ ثَفِياَتُهَا أَثُواً كَمُفْتَحَص القَطَا للمَهْجَم

هب الحادرة واقفا من رقدته فتأمل ساعده كما رأينا ، لكنه لم يلبث أن انصرف عن هذا وأقبل على ناقته ينهضها من بروكها ليستأنف رحلته . فرأت عينه الفاحصة هذا الأثر الدقيق الذي يصفه في هذا البيت ، وهو الأثر الذي تركته ثفنات الناقة حيث بركت على الأرض وثفنات الناقة هي الأجزاء التي تمس الأرض من صدرها ، ومواصل دراعيها وعضديها ، وركبها ، اذا بركت ، وهو يشبه هذه الآثار الخمسة بأفاحيص القطا ، وهي الحفر الصغار التي يحفرها هذا الطائر الصحراوي في الرمل ليضع فيها بيضه ثم يهجم أي يرقد عليها ولكي تفهم هذا التشبيه لابد أن تعرف ان نجائب الابل كانت توصف بصغر ثفناتها . فالذي يعنيه الحادرة هو أن هذه الناقة الأصيلة على كبر حجمها لا تترك على الأرض حين تبرك أثرا أكر مما يتركه هذا الطائر الصغير حين يحفر حفرا صغيرة يضع فيها بيضه ( وهو يحفرها برجليه وصدره ويحفرها ضحلة غير عميقة ) . فاذا تركها غطاها بالرمل وأخفاها فلا يكاد يبين منها أثر ، بل هي لا يهين منها أثر الا لعين البدوى لحدة نظره وخبرته الطويلة بأحوال الصحر اء

وبهذا البيت يحقق الحادرة غرضا مزدوجا . فهو من ناحية يرينا نجابة ناقته وعتق أصلها ، لأننا تفهم من صغر الآثار التي تتركها على الأرض ، لا صغر ثفناتها فحسب كما يقول الشرح القديم ، بل خفتها ورشاقتها

فى بروكها على الأرض فهى حين تبسرك لا تتهالك على الأرض ولا « تنبط" » عليها فى ثقل واسترخاء غليظ كما تفعل الدابة البليدة التى « تفر" ش » على الأرض ، بل هى قبرك بركة خفيفة رشيقة ولا تزال فى بروكها منتصبة لذكاء قلبها وحدة نفسها شأن النوق النجيبة ولهذا — لا لصغر ثفناتها فحسب — لا تنزك على الأرض الا آثارا صعيرة لا تزيد على أفاحيص القطا ، وما أضخم الغرق بين جسم الناقة وجسم القطاة.

ومن ناحية أخرى يقنعنا الشاعر بحدة نظره ودقة تفرسه والبدو تروى عنهم الأعاجيب التي يكاد لا يصدقها ساكنو المدن في دقة الفراسة وقص الأثر حتى انهم ليمرون في الصحراء الواسعة العريضة بأثر هين يكاد أحدنا لا يراه مجرد رؤية ، فينتبهون اليه ويعرفون لأى حيدوان هو أو طائر ، بل يستنبطون منه خصائص دقيقة لصاحبه .

أما البيت القادم ، وهو آخر الأبيات فى القصيدة كما وصلت الينا ، فيبدو انه موضوع فى غير موضعه المناسب ، بل هو لم يرد الا فى رواية واحدة هى رواية الأنبارى ، وهذا هو

٣١ ـ ومَتاعِ ذِعْلِبَةٍ تَخُبُ راكب ماضٍ بشِيعته وغــــيرِ مشيّع

متاع الناقة ما يحمل عليها والنعلبة الناقة السريعة كالنعلب، والمتنعلب الخفيف الثياب والمنطلق فى استخفاء، والفعل اذلعب انطلق فى جد واسراع، وهذه الكلمة الغريبة غير المألوفة لدينا نستطيع بتكرار القراءة والانصات أن نسمع فى جرسها حكايته لمعناها بل نكاد نرى هذه الناقة « النعلبة » تسرع فى عدوها وتنقلت فى خطوها وتدلف فى حركتها السيالة، حتى حركتها بخفة وانسياب دون توقف أو اختلال فى حركتها السيالة، حتى

انك لا تراها فى موضع الا وقد جاوزته الى موضع آخر بحركة تكاد لا تبين من سيولتها وسهولتها وأغلب ظننا ان فعلنا العامى « يدحلب » أى يمضى متلصصا مسترق الخطو مأخوذ من تلك الكلمة العتيقة ، وهذا يساعدنا على تذوق جرسها وفهم معناها

هذه الناقة تعدو براكبها عدوا خببا ، وهو عدو تنقل فيه يدها اليمنى ورجلها اليمنى معا ، ثم تنقل يدها اليسرى ورجلها اليسرى معا وهذا الراكب لفرط ثقته بناقته وضمانه انها ستصل به الى غايته لا يسافر دائما مع أصحاب مرافقين ، بل يجرؤ أحيانا على أن يسافر وحيدا فى الصحراء ، وهو ما كان يندر أن يفعلوه لكن فى هذا فخرا بالراكب تفسه أيضا ، والكلمة الهامة هنا هى « ماض » ، فهو اذا عزم على سفر مضى فيه ولم ينتظر حتى يجد له رفاقا ، كما كانوا فى الأغلب يفعلون ، لجسارته واقدامه من ناحية ، ولثقته بهذه الناقة التى يمتلكها .

وهذا بيت لم نستطع أن نجد له موضعا مناسبا بين أبيات القصيدة كما وصلت الينا ويخيل الينا انه ينتمى الى مجموعة من الأبيات سقطت من القصيدة فى مرحلة من المراحل المتعددة التى مرت بين نظم الشاعر لها وتداولها بين مختلف طبقات الرواة الى أن تم تدوينها وهذا أمر لا يبعث منا العجب اذا تذكرنا ان أجيالا كثيرة من التناقل الشفوى قد انقضت قبل هذا التدوين ، ثم أعقب هذا أخطاء النساخ الصادرة عن جهلهم أو اهمالهم . بل الذى يثير عجبنا — ويستحق أعمق شكراننا — هو اننا قد وصل الينا كل هذا الجمع من الشعر القديم . فينبغى أن نشكر حظنا السعيد وألا نأسى على ما فاتنا من الشعر الجاهلى ، ولا على حظنا السعيد وألا نأسى على ما فاتنا من الشعر الجاهلى ، ولا على الاضطراب الكثير الذى يدخل رواياته ، والخلل الذى يعترى بعض أبياته ، واختلاف الرواة فى الاضافة والحذف والترتيب ، والبتر المفاجىء

الذى تنتهى به بعض القصائد. أضف الى هذا حقيقة أخرى أن عقلية الشاعر الجاهلى — وعقلية مستمعيه — كانت تختلف عن عقليتنا ، فما نراه فجوة فى القصيدة أو بترا ربما لا يرجع الى هفوات الرواة أو النساخ بل يرجع الى سرعة انتقال تلك العقلية وقفزها من موضوع الى موضوع على موضوع لأنها لم تكن تتطلب فى ترتيب الأفكار وانسجام الموضوعات ما نتطلبه نحن باصرارنا على الوحدة الفنية لكل قصيدة كما نفهم الآن هذه الوحدة ، وهو موضوع سنشرحه تفصيلا فى فصلنا الحادى عشر

#### \* \* \*

الرجل الذي عطف على الفقراء الجائمين وعجل لهم طبخة المرجل، هو نفس الرجل الذي أوغل رمحه في جسد العدو بقسوة وتركه في جسده حتى يكون أعنت له والرجل الذي باكر نداماه بالصبوح في سحرة أيام اللذة هسو نفس الرجل الذي استعجل رفاقه في النهوض لاستئناف الرحلة المضنية ولم يمهلهم حتى ينالوا بعض الراحة . ونفس الشبان الذين أقبلوا على ملذات الحياة يجرعونها بذلك العنف الكبير حتى صرعتهم أجساما وعقولا ، هم الذين اندفعوا في مشقات ذلك السفر ومخاطره بعنف لا يقل . فلم كان هذا ، وهل يوجد تعارض بين السلوكين ?

لا ، ليس من تعارض ، فهو نفس الموقف من الحياة ، وهم نفس الرجال فى صميم طبيعتهم الجاهلية فهى طبيعة صفتها الأولى الحدة والعرامة فى كل ما تفعل طبيعة عنيفة فى كل سلوك يصدر منها . عنيفة فى انتهابها لملذات الحياة ، وعنيفة فى اقدامها على ألم الحياة العنف ميزتها الكبرى فى كلا الحالين ، والعنف مفخرتها العظمى

ولم يكن هذا من الجاهلين الا استجابة طبيعية لقسوة الحياة عليهم » في صحرائهم ذات الطبيعة المضنية ، ومجتمعهم المليء بالاضطراب والانقلاب ، والحاجة والحرمان ، والتنافس والصرااع على المتع القليلة التي تقدمها تلك الطبيعة الصحراوية الشحيحة . فهم اذا وصلت أيديهم الى تلك المتع قبضوا عليها بعنف ، واندفعوا في التلذذ بها الى أن يبلغوا المرحلة القصوى التي تقترب فيها نشوة اللذة من لذعة الألم لكنهم لم يخذوا أمام الآلام الكثيرة التي فرضتها عليهم حالة بيئتهم وأوضاع مجتمعهم ، بل ردوا عليها بأن تقبلوها بصبر وجلد ورأوا في هذا دليل الرجولة ومثال الفتوة ، لا بل هم يجدون لذة قوية في تحمل ذلك الألم والوصول منه الى نهاية ارهافه حيث تكون له نشوة تلسع الأعصاب والوصول منه الى نهاية ارهافه حيث تكون له نشوة تلسع الأعصاب انتصارهم ، بأن تقبلوه الى نهايته ثم كان لهم انتقام آخر ، هو أن يقسوا في التشفى من أعدائهم الكثيرين من بنى البشر ، ويعاملوهم يقسوا في التشفى من أعدائهم الكثيرين من بنى البشر ، ويعاملوهم بلا رحمة كما عاملتهم ظروفهم البيئية بلا رحمة

حياة متطرفة لا تعرف التوسط ، مندفعة تحتقر الاتزان ، عنيفة تأبى الهدوء وتظنه ضعفا وقلة رجولة . وتلك كانت مثلهم — أو بالأحرى مثل أكثرهم ، فقد كانت فيهم قلة ارتفعت بتفكيرها وسلوكها على تلك المثل البدائية ، وأدركت مذمة تطرفها وضرر جموحها — حتى جاء الاسلام ليذهب عنهم الحمية حمية الجاهلية ، وليذهب عنهم نخوة الجاهلية وتفاخرها ، ويدفعهم الى الطموح بأبصارهم الى مثل أعلى ، وقيم أصلح . لكنهم لم يستطيعوا بلوغها الا ما داموا مستمسكين بعروة وقيم أصلح . لكنهم لم يستطيعوا بلوغها الا ما داموا مستمسكين بعروة فترات متعددة من الانتكاس ، فسرعان ما تستحوذ على أكثرهم مثل فترات متعددة من الانتكاس ، فسرعان ما تستحوذ على أكثرهم مثل

740

الصحراء العتيقة وزيد الآن أن نعطى نصا آخر من كتاب « أعمدة الحكمة السبعة » يذكرنا بآخر فترة من فترات ذلك الانتكاس ، حين تجول فيها لورنس في عامى ١٩١٧ و ١٩١٨ قال لورنس

«كان الدم أبدا على أيدينا ، اذ كان لنا مباحا ، وكأن الجرح والقتل كانا ألمين عارضين سريعى الزوال ، لأن الحياة كانت شديدة القصر وشديدة المرارة علينا واذ كان شقاء الحياة على هذا العظم ، كان لازما أن يكون شقاء العقاب لا رحمة فيه . عشنا لليوم ومتنا له وحين وجد سبب للعقاب ورغبة فيه كتبنا درسنا بالبندقية أو بالسوط على لحم المعانى العابس المتربد . ولم يكن للقضية استئناف ، فما كانت الصحراء لتسمح بالعقوبات المهذبة البطيئة ألتى تقدمها المحاكم والسجون »

# الفصه لالشامن

### من النسيب التقليدي إلى الناقة الحبيبة

القصيدة الجديدة التي سنبداً دراستها في هذا الفصل ، نظمها شاعر سبق الحادرة بجيلين ، وهو علقمة بن عبدة التميمي ، الذي عاصر امراً القيس في النصف الأول من القرن السادس ، وكانت له معه مشاحنة شخصية ومنافسة شحرية سبجلتهما كتب الأدب ولعلقمة في كتاب المفضليات قصيدتان أعجب بهما القدماء اعجابا كبيرا ، وقالوا عنهما «هاتان سمطا الدهر » وقد اخترنا للدراسة أولاهما نظما ، وهي في رأينا أكبرهما امتاعا فنيا ، وان تكن أقلهما شهرة . تلك هي القصيدة المائة والعشرون في المفضليات ، وهي تستهل كالمعتاد بالنسيب ، لكنه نسيب من نوع مختلف جدا عن نسيب الحادرة فلنعط أولا أبيات في النسيب متبعين كلا منها بشرح لغسوى ، وقد أضفنا الي شرح المفضليات شرح الأعلم الشنتمري لديوان علقمة

١ \_ هل ماعلت ومااستُودِعت مكتوم أم حبلُها إذ نأتُك اليوم مصروم

هذا بيت نعترف بأننا لا تفهم معناه المضبوط حقا اننا ندرك ان محبوبته قد فارقته — أو هذا ما يدعيه . وان « ما علمت وما استودعت » أى ما ائتمنت عليه وطلب اليك كتمانه هو الحب الذي كان بينهما . لكن ما معنى « مكتوم » هذه ؟ هل معناها تكتمه ألث ، أو تكتمه هي ؟ ربما يخيل الينا أن قوله « ما استودعت » يؤكد أو برجح المعنى الأول ،

لكن قليلا من التفكير يرينا ان المعنى الثاني جائز أيضا . وبين كلا المعنيين لهذه الكلمة بتراوح فهمنا للبيت كله بين امكانين . أحدهما هو هي قد هجرتني الآن وبعدت عني ، لكن تراها في وقت مستقبل ستعود فتصل حبيل الود الذي قطعته ، فينبغي عملي اذن أن أظل كاتما لما استودعتني من حبها اياي ، أم تراها لن تعود الى مصادقتي أبدا ، فلا حرج على حينتذ من أن أبوح بما كان بيننا من الحب ? هذا هو الامكان الأول ، والامكان الثاني هو ؛ تراها لا تزال مشوقة الى استئناف مودتنا ، فتظل وفية لحبنا كاتمة اياه ، أم تراها ستنساه سريعا وُلا تعده الا مجرد لهو وتسلية انقضت مناسبتها ، فتشيع خبره يين رفيقاتها متفاخرة بما كان من تدلهي بها ? والامكانان يختلف فيهما الشراح القدامي ، بل يضيفون امكانا ثالثا يعتمد على فهم « مصروم » على أن معناها أصرمه أنا لا تصرمه هي فيكون الامكان الثالث هو هي قد نأت اليوم عني ، فهل أظل برغم هذا وفيا لحبنا فأظل كاتما له لا أذيعه بین رفاقی ، أو أقابل هجرها ایای بقطع حبل مودتها قطعا حاسما ، وفی هذه الحال لا حرج على من أن أعلن من حبها ما كنت أكتم ?

ونحن والحق يقال حائرون بين الامكانات الثلاثة ، نرجح أحدها حينا ثم نميل الى آخر ، فلنترك قارئنا يختار ما يفضل ، مكتفين بأن ننبهه الى انه وان يكن معظم الشعراء ينسبون صرم الوصل الى المحبوبة ، فان منهم من يعترفون بأنهم هم الذين هجروا المحبوبة وصرموا حبلها ، كما سنبين بعد استمام الشرح اللغوى .

٢ ـ أم هل كبير بكى لم يَقْضِ عَبْرتَه إثرَ الأحبَّةِ يومَ البَيْن مَشكوم
 كبير = شيخ كبير السن . لم يقض عبرته = لم يشتف من البكاء

لأن فى ذلك راحة له اثر الأحبة = عند فراق الأحبة . مشكوم = مكافأ عملى بكائه مجزى بفعله من الفعل شكمه يشكمه ( بضم الكاف ) شكما أى جزاه وكافأه بحسن صنيعه هنا يعود اليه بعض الأمل فى استئناف الصحبة ، فعماها أن تسمع بما قاساه بعد فراقها ، فتعود الى الحنين اليه وتكافئه على وفائه وقد يخيل اليك أن هذا البيت يحسم الاختلاف بين الامكانات الثلاثة المذكورة ، لكن تفكيرا يسيرا سيهديك الى أن جميعها لا يزال ممكنا

٣ لم أدر بالبين حتى أزمعوا ظَمَناً كُلُّ الجال قُبيل الصبح مَزْموم لم أدر = لم أشعر ولم أعرف أزمعوا = أجمعوا وعزموا ، ثبتوا عزمهم عليه ومضوا قيه ولم ينثنوا عنه ظمنا = ارتحالا مزموم = مشدود الزمام

٤-رد الإماء جال الحي فاحتملوا فكلها بالتزيديات معكوم رد الاماء = رددن الجمال من المرعى الى الحي للارتحال ، فهذا البيت يشرح ما حدث قبل البيت الثالث . وخص الاماء لأن الرعى كان موكلا الى العبيد والإماء والخدم والصبية وقال الأصمعي انه خص الجمال لأن النساء يحملن عليها دون النوق ، لأنها أشد وأذل تفسا من النوق ، أي أقوى على الرحلة وأقل حرونا وعصيانا ، واستشهد بقول لمرىء القيس «عقرت بعيرى يا امرأ القيس فانزل » لكن أبا عبيدة خالفه وقال ان البعير يكون جمالا وناقة ، واستشهد ببيت أوله « لا تسقني لبن البعير » التزيديات = ثياب منسوبة الى قبيلة من قضاعة يقال لها تزيد بن حلوان أو تزيد بن حيدان وهي ثياب حمر تجلل بها الهوادج ، أو برود فيها خطوط حمر تشبه طرائق الدم . معكوم = من الفعل عكمه يعكمه ( بكسر الكاف ) شده بثوب

• \_ عَقَلًا ورَقْمًا نظلُ الطيرُ تخطَفه كأنه من دم الأجواف مدموم

العقل والرقم = ضربان من الوشى فيهما حمرة جللوا بهما الهوادج. والعقل خيط يعتقل بخيط آخر يلخل فيه من تحته ثم يرفع على خيط، فسمى عقلا لأن الناسج اذا أراد أن ينسجه عقله بذلك الخيط الآخر الذى يدخله تحته والرقم ضرب مخطط من الوشى أو الخز أو البرود، وخطوطه مستديرة كما يقول أحد الشراح تخطفه = تضربه تحسبه من حمرته لحما . مدموم = من الفعل دمه يدمه ( بضم الدال ) طلاه بالشيء أو بالدم

٦ \_ يحملن أَتُرُجَّةً لَضْخُ العبير بها كَأَنَّ لَطْيابَهَا في الأنف مشموم أترجة = امرأة كالأترجة في طيب رائحتها ، والأترجة من الكلمة الفارسية ترنح ، فاكهة من الحوامض وهي نارنج كبير . وفي شرح آخر : يعني امرأة اطلت بالزعفران فاصفر لونها وطابت رائحتها ، وكان النساء يضمخن أجسامهن بالطيب. النضخ = ما كان رشا ، أو هو البلل وهو أقوى من النضح العبير = الزعفران ، أو أخلاط من الطيب تجمع بالزعفران . تطيابها = مصدر تفعال من الطيب . مشموم = كأن ريحها فى الأنف أى انه باق من طيبها ليس مما اذا شم ثم ترك ذهبت رائحته ولكنه يعبق ، أي ريحها لا يفارق الأثف وفي شرح آخر مشموم شامل ، أي طيبها شمل أنف شامها اذا شمها . وفي قول آخر : كأن طيبها في أتفها من طيب أنفها فأنت تشمه من أنفها اذا قبلتها ، وجعلها أترجة يصف ان كل شيء منها طيب ليس بها عيب من بخر ولا تفل ( النتن وتغير الرائحة ) لأن البخر قد يكون في الأنف (أي لا من الفم وحده ). وفي قول آخر الن المشموم هنا هو المسك ( وهذا أضعف الآراء في نظرنا ، وهو يحاول أن يتخلص من صعوبة قوله « كأن » )

٧ ـ كَأَنَّ فَارَةً مِسْلُتُ فَى مَفَارِقِهَا لَابِاسِطُ الْمُتَعَاطِي وهو مزكوم

فارة المسك = حيوان صغير يؤخذ منه المسك ، كانوا يذبحونه ويجمعون دمه فى حقيبة من الجلد حتى يتجمد فيصير مسكا . وقد تطلق الفارة على الحقيبة نفسها ، وهو المعنى المراد فى هذا البيت . مفارقها = مقرق شعرها الباسط المتعاطى = الذى يبسط يده اليها ليتعاطاها أى ليحتضنها مزكوم = مصاب بالزكام ، الأن الزكام يفقده حاسة الشم أو يضعفها فيه ، ومع ذلك يشم رائحتها الطيبة ، فكيف بغيره .

٨ ـ فالمينُ منى كأنْ غَرْبُ تَحُطُّ به دَها، حارِكُها بالقِتْبِ محزوم

يشبه سيل اللموع من عينه على فراق الأحبة بسيل الماء من غرب تجره السانية في عملية الرى الغرب = الدلو الكبيرة تصنع من جلد ثور تحط به = تعتمد في جذبها اياه على أحد شقيها أي جانبيها دهماء = ناقة دهماء أي سوداء ، وانما جعلها دهماء لأن الدهم أقوى الأبل وأضلعها وأجفرها وهي أوسع الابل جلودا ولكن في شرح الديوان انما جعلها دهاء لما شملها من القطران وقد بين ذلك بعد . الحارك = ملتقى الكتفين عند أصل العنق وهو مقدم السنام . القتب = الرحل الصغير الذي يوضع على ظهر الناقة لتربط فيه الدلو خاصة ، أما الذي يستعمل للركوب عليه فهو القتب بفتح القاف والتاء . محزوم عمدود عليه .

٩ ـ قد عُرِّیت زمناً حتی استطف ما کِنْرُ کِدافة کِیر القَین ملوم
 عریت عریت من الرحل ، أی ترکت دون أن ترکب أو تستعمل
 فی عمل ( لانها أصیبت بالجرب فترکوها مدة ترعی فی المرعی دون أن
 تعمل الی أن تشفی ) . وفی قراءة قد عزبت حقبة ، أی أقامت عازبة

فى المرعى لا ترجع الى أهلها حينا من الزمن استطف = ارتفع وامتد على الجنبين واستوى كالطف من الوادى وهو جانبه المشرف وذلك من شدة امتلائه . الكتر = ما ارتفع من سنامها واستدار . كير القين = منفاخ الجلد الذى ينفخ به القين وهو الحداد ناره ملموم = مجموع مدار

10 ـ قد آدبر القرّ عنها وهى شاملُها من ناصع القَطِران الصَّرف تَدْسيم أدبر = ولى وذهب . العر = الجرب شاملها = قد عم جسمها . الناصع = الخالص الصرف = الذى لم يخلط بغيره التدسيم = الأثر ، والطلاء والتسويد . أى شفيت هذا الناقة من جربها ولكن لا يزال جسدها مكتسيا بأثر القطران الذى طلوها به علاجا للجرب . وفي رواية

الديوان ترسيم أي أثر من طلائها ، من الرسم

١١ ـ تستى مَذَانِبَ قد زالت عَصيفتُها حَدُورُها من أَنِيِّ الما مطموم

المذانب = المجارى التى يندفع فيها الماء الى الرياض ، جمع مذنب ( بكسر الميم وفتح النون ) العصيفة = ورق الزرع ، وهو الورق المحيط بالثمر خاصة . زالت = تفرقت وانفتحت ( لأن الثمر قد نضج ) . وفى شرح آخر مالت من ريها ونعمتها وطولها ويروى قد طالت عصيفتها ، ويروى أيضا قد مالت ، فيقول من ريه وكثرة مائه وطوله قد تمايل وفى شرح آخر زالت عصيفتها أى جز أعلى الزرع جزة ثم سقى ليعود . حدورها = ما انحدر منها وانخفض . ويروى حدورها بضم الحاء ، وهى الأحواض الصغيرة التى حفروها حول أصول النخل قد طمها الماء من كثرة ما تسقيها هذه الناقة ، أو ما حول الأرض المزروعة من خافة مرتفعة تحبس الماء ويروى أيضا جدورها جمع جدار وهى

لنفس الغرض . أتى الماء = سيله الذى يسيل بقوة . مطموم = مُملوء ..
١٢ ــ من ذكر سَلْمَى وما ذكرى الأوانَ بها

إلا السَّــفاهُ وظنُّ الغَيبِ ترجيم

يقول = كثرة بكائى الذى وصفته من تذكرى لسلمى الأوان = الآن، أى بعد ما نأت عنى بها = أراد لها، وحروف الجرفى العربية القديمة كثيرا ما يحل بعضها مكان بعض السفاء = الطيش والخفة فى العقل ظن الغيب = الأمل فى الشىء المخفى ترجيم = مبالغة فى الرجم وهو التكلم بالظن، والرجم فى الأصل هو الرمى بالحجارة، والمرمى. هو الطير، وهذا هو الفال أو الطيرة، وأصله أن العرب كانوا يرقبون الطائر اذا مر بهم، فاذا أولاهم جانبه الأيمن تفاءلوا به خيرا، واذا أولاهم جانبه الأيمن تفاءلوا به خيرا، واذا أولاهم جانبه الأيمن تفاءلوا .

١٣ ـ صِفْرُ الوِشاحَيْن مِلْ ٩ الدَّرع خَرْعَبةُ

كأنها رَشَــاً في البيت ملزوم

صفر الوشاحين = خالية الوشاحين لأن بطنها ضامر مل اللسع = تملا قميصها لعظم عجيزتها وضخامة أوراكها خرعبة = فاعمة لينة الملس ، وأصله العود الضعيف من النبات الرشأ = الظيى الصغير حين يقوى ويمشى مع أمه ملزوم = مربى فى البيوت ، وهو أحسن له ، أو تربيه الجوارى فى البيوت فليزمنه ولا يفارقنه اعجابا به . هذا هو نسيب علقمة ، ولعل خير وسيلة الى تقديره وتعرف لونه الخاص أن تقارنه بنسيب الحادرة الذى درسناه فى الفصل الخامس حينئذ يتجلى لنا سريعا ان هذا نسيب من نوع مختلف ، أو قل أنه أقرب

الى الطبيعة الأولى لفن النسيب آول ما ظهر فى الشعر الجاهلى ، وان سيب الحادرة الذى عاش بعد علقمة بجيلين من الزمان يمثل مرحلة متأخرة من التطور الفنى . فنسيب علقمة ليس مقصورا على المحبوبة ، بل هو فى حقيقته حزن على رحيل قبيلة بأجمعها . فان خص الشاعر امرأة معينة بالذكر فى خلال هذا النسيب ، فهذا أشبه بأن يكون قد جاء عرضا أما همه الأكبر فموجة الى اعلان حزنه على رحيل القبيلة للفارقة ، بكل رجالها ونسائها وصداقاتها وموداتها فهو فى البيت الثانى يتحدث عن « الأحبة » ، وفى الأبيات الثانى والثالث والرابع والخامس يصور رحيل القبيلة كلها وكيف تم الاستعداد له والبدء فيه . فعين يأتى فى بيته السادس فيقول « يحملن أترجة » فهذا يؤيد اعتقادنا ان محبوبته لم تذكر الا عرضا أو بما يقارب العرض

والذى نلاحظه فى نسيب علقمة على قدمه ، هو ان هذا الفن قد تم ارساء قواعده وتقاليده ، فعلقمة يقبل على موضوعه بثقة وثبات ، ويبسط مضمونه الفكرى والعاطفى ويشكل أداءه اللفظى بصقل وتجويد ، أضف الى هذا ان الوزن والقافية قد استوت أحكامهما وتم اطرادها . وهذا كله لم يكن يتاح له لولا ان قد سبقته أجيال كثيرة من الممارسة والتنمية والتجويد . وفى هذه الأجيال كان الشعراء قد تواضعوا على عدد من المعطيات الفنية التى يرونها مناسبة لفن النسيب — ولنتذكر ان فنهم الشعرى كان فنا جماعيا — تواضعوا عليها وان يكن بينها وبين واقع الحياة الجاهلية اختلاف طفيف ، فصارت أشبه بالاجازات الشعرية التى يقبلها السامعون من الشعراء .

فهو يدعى فى بيته الأول ان المحبوبة هى التى ايتعدت عنه ، وهو التقليد الذى سيتبعه آكثر الشعراء ، لأنه آكبر تصويرا لحزنهم واستدرارا

لعظف سامعيهم ، وان كان واقع حياتهم البدوية ، كما شرحنا فى تناولنا الأصل النسيب فى القصل الخامس ، يشير الى انهم كانوا هم المفارقين فى بعض الأحيان فاذا كان نقصان الماء والكلا يحمل احدى القبيلتين المتجاورتين على الرحيل ، فليس من المعقول أن تكون هى قبيلة المحبوبة فى جميع لأحوال لا عجب أن نجد بعض الشعراء يخالفون التقليد السائد ويصرحون بأنهم كانوا هم المفارقين ، ومنهم بشامة بن عمرو فى القصيدة العاشرة من المفضليات اذ يقول

هجرتَ أمامةَ هجرا طويلا وحَمَلكُ الناْئُ عبنا ثقيلًا أتننا تُسَائل ما بَثْنا فقلنا لها: قد عزمنا الرحيلا فيادرتاها بمستعجِل من الدمع بنضَح خدًا أسيلا والمسيب بن علس في القصيدة الحادية عشرة:

أرحلت من سلمى بغير متاع قبل المُطاس ورُغتَهَا بوداع وثعلبة بن صعير في القصيدة رقم ٢٤ ؟

هل عند عَمْرة من بنات مسافر ذى حاجة متروّح أو باكر سئم الإقامة بعد طول ثَواثه وقضى لُبانته فليس بناظر لعِدات ذى أرب ولا لمواعد خُلُف ولو حلفت بأسحم ماثر

ومن الطريف ان هذا الأخير يبرر هجرانه لها ورحيله عنها باخلافها المواعيد . وعديدون آخرون من الشعراء يقررون أن قلبهم قد صحا من حب المحبوبة وانهم قد صرموا حبلها .

ثم نجد علقمة فى بيته الثالث يدعى ادعاء آخر يصعب علينا تصديقه ، وهو زعمه انه لم يعرف بعزم القبيلة المفارقة على الرحيل الا بعد أن قر قرارهم عليه ، ففوجى، برؤية جمالها وقد شدت بأزمتها قبيل الصبح ولكن رحيل احدى القبيلتين المتجاورتين ما كان يتم بهده المفاجأة والسرية بل كان حدثا ضخما هاما يتناقش فيه الرجال أياما طوالا أو أسابيع ويترددون في اتخاذ قراره ، هدل يستطيعون أن يستمروا فيما بينهم ويطول خلافهم وهذا ما يزيدنا زهير تأكدا منه بقوله في أحدى قصائده

رد القيان جمال الحي فاحتماوا إلى الظهيرة أمر يينهم لَبِكُ ما إن يكاد يخلّيهم لوجهتهم تخالج الأمر إن الأمر مشتَرك ما إن يكاد يخلّيهم لوجهتهم

ومن هذين البيتين نعرف ان الجدل واختلاف الرأى استمر حتى بعد أن بدأ استعدادهم للرحيل وحملوا أمتعتهم على جمالهم ، فظل أمرهم لبكا أى مختلطا وتأخرت رحلتهم الى وقت الظهر لاختلاطهم وكثرتهم واختلاف آرائهم ، وتخالجهم فى الأمر اختلافهم فى الرأى وتنازعهم فيه يقول هؤلاء نصنع كذا وكذا ويقول آخرون نصنع كذا وكذا ، وذلك يقول هؤلاء نصنع كذا وكذا ، وذلك لأن أمرهم مشترك بينهم لم يتفقوا فيه على رأى واحد . وهذا هو الذى نستطيع أن نصدقه من فهمنا لطبيعة الحياة الجاهلية فلنا أن نسأل أين كان علقمة طول هذه الأيام التى سبقت قرار الرحيل ، فان كان غائبا عن القبيلتين فأين الدليل على هذا ? بل أغلب ظننا ان هذا ادعاء يدعيه الشاعر كى يزيد من رئائنا لحاله . وهو ادعاء سيكرره عنترة حين يقول فى معلقته

إن كنتِ أَرْمَعَتَ الفراقَ فإنما زُمَّتُ رِكَا بُكُمُو بليل مظلم ما راعني إلا حَمِولةُ أَهْلِها وَسُطَ الديارتَسَفُ حَبُّ الخِمْخِم

وعنترة كما ترى يدعى ادعاء آخر ، هُو انها هى التى أزمعت الفراق ، متناسيا ان قبيلتها هى التى قررت الرحيلة وليس لها أن تخالفهم وتبقى بعدهم . الأمر الذي يزيدنا ثقة فى أن هذا كله تقليد شعرى تراضى عليه الشعراء وسامعوهم

مهما يكن من الأمر فالواضح ان نسيب علقمة أقسرب الى الفن الجماعي من نسيب الحادرة ، ألذي وجدناه شخصيا محضا ، منصلة على المحبوبة وحدها ، لا يذكر قبيلتها الراحلة بكلمة واحدة ، ويقصر حزنه على رحيل هذه المحبوبة الواحدة دون غيرها . ولعل هذا مما يجعل نسيب الحادرة أكبر اثارة لتذوقنا الحديث ففي هذا النسيب يحق لنا أن نقول ان « النسيب » القديم قد تحول الى فن جديد ، هو فن « الغزل » الذي هو أقل ارتباطا بالقبيلة وأقل اهتماما بتصوير رحيلها الجماعي وأكبر تركيزا على المحبوبة الواحدة واهتماما بتفصيل ما يعانيه الشاعر من مشاعر شخصية تجاه هذه المحبوبة ولعل هذا أيضا من الأسباب التي تجعل نسيب الحادرة ذاك أكبر رنينا بنبرة الصدق لآذاننا الحديثة من هذا النسيب الأقدم ، وان كنا هنا يلزمنا الحذر قبل أن تتهم علقمة بالكذب أو التصنع التام ، قلا شك انه حزن لرحيل القبيلة الراحلة ، وأسى على ما انقطع من صداقات ومودات ، وأغلب الظن اننا نحن العاجزون عن التعاطف الكامل مع ذلك الفن الجماعي. لكننا لا نملك أنفسنا من أن تتعاطف مع الخادرة الذي أخذ نفسه بالجلد والرجولة ولم يشر الى حزنه اشارة مناشرة واحدة ، أكثر مما نتعاطف مع علقمة الذي صرح بأنه يبكي وأنه كبير السن لكي يستدر عطفنا عليه ويحملنا على الرثاء لحاله

لكن وصف علقمة لاستعداد القبيلة للرحيل لا يخلو من صــورة

تروعنا بحيويتها ، حين يصف الثياب التي شدت بها الجمال المعدة لركوب النساء ، فيقول انها كانت حمراء اللون ، وان حمرتها كانت شديدة كأنها طليت من دم الجوف ، ودم الجوف أشد حمرة وآكثر غزارة من دم الجلد السطحى ، ويقول انه بلغ من حمرتها أن الطير تحاول أن تخطفها هذه صورة بديعة يحقق الشاعر حركتها بقوله « تظل » ، فيفهمنا ان الطير يخدعها هذا الصبغ الأحمر القانى فتظنه لحما ( مع ان الطير مشهورة بنظرها الحاد ) ، فتهوى اليه طامعة فى غذاه شهى ، حتى اذا وقعت عليه بنظرها الحاد ) ، فتهوى اليه طامعة فى غذاه شهى ، حتى اذا وقعت عليه السرب ، فى صورته الخداعة المغرية فتنقض عليه من جديد تحاول التهاشه وهكذا تظل أسراب الطير فى ارتفاع وانقضاض ، مواصلة انتهاشه وهكذا تظل أسراب الطير فى ارتفاع وانقضاض ، مواصلة هذه الحركة الرأسية السريعة الخاطفة ، بينا القافلة بهوادجها الحمراء الواسعة تواصل حركتها الأفقية الهادئة الرتيبة فى سيرها عبر الصحراء الواسعة المتدهة .

صورة جميلة منعشة تستحق منا ألن نغمض أعيننا برهة لنحقق حركيتها « السينمائية » . ولكن لا نغفل ما تجلى لنا من ذوق ساذج فى أولئك البدو ، أو قل انه يبدو لنا فى تهذيبنا الحضارى ساذجا بدائيا فهذه المبالغة فى درجة الثياب من الحرة تدلنا على افتتانهم بهذا اللون ، فالحق انه لم يخلب الطير وحدها بل خلب بصر الشاعر نضمه فتأمله مروعا مفتوانا ونحن ثلاحظ ان الجماعات البدائية — أو قل الأقل تقدما — يعجبها من الألوان ما كان صارخا حاد الصبغة ، كما يعجبها من الموسيقى ما كان شديد البروز فى ايقاعه والحدة فى جرسه ، كما يعجبها بمجبها أيضا من الروائح ما كان شديد النفاذ قوى الصدم للأنف ، وهو ما سنشهده فى علقمة نصه فى بيتيه التالين ، أما المتحضرون فكلما زاد

تهذيب أذواقهم مالوا الى الألوان الهادئة والموسيقى الخافتة والروائح الخافية التي تكاد لا تستبان الا مسا خفيفا

لكننا لا نكون عادلين مع علقمة اذا حكمنا على ذوقه بأذواقنا ، والذي يجب علينا تذكره في هذا الشأن هو ان « الألوان » كانت في حياتهم البدوية قليلة مكررة فأكثر ثيابهم لا لون لها الا اللون الطبيعي غير المصبوغ لشعر الحيوان ووبره ، الأنهم لم يكونوا يحسنون الصبغة (كما كنا في مصر الى عهد قريب جدا لا نصنع من أكلمة الصوف الاذات اللون الطبيعي الباهت ) لذلك كان انبهارهم قويا أمام ثوب مصبوغ صبغة جيدة ، وهذا متاع لم يكن يملكه الا أغنياؤهم . ومن هذا تدرك ان وصف علقمة لتلك الثياب التي جللت بها جمال القبيلة المفارقة فيه ايماء الى مبلغ يسارهم اذ يستطيعون أن يكسوا ابلهم بتلك الثياب النفيسة . وتزداد ادراكا لهذا حين تتأمل في قوله « التزيديات » في بيته الرابع فهي منسوبة الى قبيلة من أصل يماني كانت تسكن العراق واشتهرت بصناعة البرود المتقنة واليمانون كما نعسرف قد سبقوا العدنانيين الى الحضارة ، وان تكن حضارتهم تلك قد انحدرت قبل العصر الذي نحن بصدده بزمن طويل فقد استبقوا عددا من صناعاتهم الحضارية التي لم يحسنها العدنانيون ، والتي يذكرها الشعراء كثيرا ، مثل صناعة السيوف والجلود والأقمشة وغيرها والآن نفهم قوة الشحن الكاملة فى قوله « التزيديات » فتلك القبيلة لا تكسو ابلها بأنسجة بدوية رديئة الصنع باهتة اللون « شغل بلدى » أو « صنعة محلية » كما كنا - وما زلنا! - تقول ، بل هي تستعمل مصنوعات مستوردة « شغل بره ٧ . أو كما تفخر المرأة الحديثة بأن ثيابها من صنع ديور . هذه هي الشحنة العاطفية للـ « تزيديات » ثم انظر كيف يزيد تلك التزيديات

تفصيلا بقوله « عقلا ورقما » ، ويجب أن تقرأ هذين اللفظين بفخر شديد ومباهاة قوية ، والفرق بينهما كما ترى اذا أنعمت النظر فى الشرح اللفوى الذى تقدم ، هو ان العقل حمرته « سادة » أى خالصة لا نقش فيها ، وحليته هى فى زركشته به « الشراريب » وتعقيد نسجه ، فهو كما تقول « مدندش » أو « مشرشب » بينما الرقم مخطط بخطوط مستقيمة اذا اتبعنا القاموس ، أو مستديرة اذا اتبعنا أحد الأقوال فى الشرح القديم فقوله « عقلا ورقما » يشبه تعدادنا فى مباهاة قوية « اشى ساده واشى مخطط! »

والآن انظر فى بيتيه السادس والسابع لترى دليلا جديدا على ذوقه البدوى الساذج. فتشهد أعجابه العظيم بالرائحة الشديدة النفاذة للعطر الذي تتطيب به محبوبته وهو لا يكتفي في وصفه بتعبير واحد، بل يزيد في تصوير قوته ونفاذه خُطوة بعد خطوة فيبدأ بأن يشبهها بالأترجة ، وهي فاكهة ليست طيبة الرائحة فحسب ، بل لرائحتها حدة تقارن مزازة طعمها ، كما نعرف في رائحة الحوامض عامة ثم يقول انها منضوخة بالعبير ، وهو أخلاط الطيب تجمع بالزعفران فهذا الاختلاط في الروائح المتعددة يفتنه ، ورائحة الزعفران الغالبة على هذا الخليط هي أيضا رائحة نافذة وقد قال نضخ العبير بالخاء المعجمة ولم يقل نضحه بالحاء المهملة ، والنضخ أقوى من النضح ، كما تعرف اذا تذكرت تحليل ابن جنى لهذين اللفظين حين قال « فجعلوا الحاء لرقتها للماء الضعيف ، والخاء لغلظها لما هو أقوى منه » كما تقدم في فصلنا الثاني . ثم قال « كأن تطيابها في الأنف مشموم » ، وقد رأيت من الشرح اللغوى ان معناه ان رائحة طيبها تشمل الأنف وتبقى فيه زمنا طويلا حتى بعد أن تذهب هي ، وذلك من شدة عبقها 1

ثم لم يكفه هذا كله حتى زاد — كدنا نقول الطين بلة ، لكن نقول — الرائحة نفاذا ، حين خيل اليه فى بيته السابع انها تحمل فى مفرق شعرها فى وسط رأسها حقيبة كاملة من المسك « الخام » الذى لم يخفف بعد . وستعرف ضخامة هذه الرائحة اذا كانت لديك فكرة عن قوة المسك الخالص ، فتعرف ان ذرة صغيرة منه تكفى لأن تطلق فى الغرفة كلها رائحة شديدة تبقى عالقة بها زمنا طويلا بل المسك الخالص ليس لأريجه رائحة مقبولة يحتملها الأنف وترتاح اليها النفس ، وانما يصير عطرا زكيا حين يخفف ويستعمل منه قدر هين ثم يأتى بمضاعفته السادسة والأخيرة — والكبرى — حين يقول ان المزكوم نفسه يشم هذا الطيب ، والزكام كما نعرف يضعف حاسة الشم أو يلغيها . فأى رائحة هذه التي يبلغ من نفاذها ان المزكوم يشمها ، وما بالك بغيره ?

أمامى الآن قصاصة من صحيفة تحتوى على نصيحة توجهها احدى الطالبات الجامعيات في القاهرة الى زميلاتها ، هذه ترجمتها من الانجليزية:

« العطر يجب أن يكون هاربا ( أى لا يسلم ادراكه وتبين مصدره ) ، فان ما يثير شغف الرجل هو أن يتحير ويتساءل من أين يأتى هذا الشذى اللذيذ يا ترى ? هو لا يريد أن يشعر كأنه على مسافة خطوات قليلة من مصنع للعطور »

لا شك ان علقمة كان يسعده أن يكون فى داخل مصنع العطور نفسه !

لكن علينا قبل أن تنمادى فى التأفف من هذه الرائحة التى صعقبا بها الشاعر الجاهلى وزكمنا زكما – وهى بعد لا تزال الذوق المفضل لدى كثير من نسائنا ، ورجالنا أيضا ! – أن نبذل جهدنا فى التعاطف

مع ذوقه الساذج في مستوى عصره يساعدنا على هذا التعاملف أن نعرف حقيقة مهمة ان نساء البدو لم يكن يتميزن — ولسن الآن يتميزن — بطيب الرائحة ، بل معظمهن أقرب الى العكس والسبب مادى صرف قبل أن يكون ثقافيا ، وهو تدرة الماء في الصحراء ، فما كان البدو في أغلب أوقاتهم ليضيعوا هذا الماء النفيس في غسل بدن أو ثوب . وهم في كثير من الأحيان يضنون به على أنفسهم حتى في الشرب ، فيسقونه خيولهم النفيسة وابلهم التي لا حياة لهم بدونها ، ويكتفون بشرب ألبانها أو فصد عرق من عروقها يشربون دمه والآن تعرف السر في الحاح الشعراء القدامي في تأكيدهم لطيب رائحة محبوباتهم ، وتزداد فهما لقول الشارح القديم ان محبوبة علقمة ليس بها عيب من بخر ولا ثفل ، أي تتن وتغير رائحة .

على اتنا في مجال النقد الأدبى يجب أن فحاول — وان تكن محاولة صعبة — أن تفرق بين حكمنا الشخصى على ذوقه الشخصى ، وبين تقديرنا له كشاعر ذى مقدرة فنية على التعبير . ولا شك ان علقمة بتصويراته المتوالية المتراكمة في هذين البيتين قد نجح في أداء ذوقه الخاص أداء شعريا ناطقا لكننا اذا عدفا فقارنا وصف علقمة لمحبوبته بوصف الحادرة لمحبوبته ازددنا تقديرا لغزل الحادرة وتفضيلا له على نسيب علقمة لا شك ان غزل الحادرة يمثل مرحلة أسعى بكثير في تطور العرب العاطفي والجمالي فالحادرة يولي اهتماما أكبر لوصف شخصية محبوبته ، وحين يعرض لجمالها الجمدى يهتم بسحر عينها والتفاتة جيدها ، وحتى حين يذكر هذين الجزءين من جسمها لا يهتم بجمالهما المادي وحده بل بما تدل عليه نظرتها والتفاتة جيدها من خصال الدلال والمغازلة والرقة الأنثوية ، ثم هو يهتم بوصف فتنة حديثها الدلال والمغازلة والرقة الأنثوية ، ثم هو يهتم بوصف فتنة حديثها

وحلاوة ابتسامتها وقبلتها ذلك الاهتمام الرائع الذى رأيناه . فأين من هذا كله تركيز علقمة على شدة عبير محبوبته ( وسيزيد تركيزه على صفاتها الجسدية فى بيت قادم )

بعد هذين البيتين يعود علقمة الى وصف ألمه للفراق ، فيشبه دموعه الكثيرة بالماء الذي يسيل من غرب السانية وما ان تقرأ أبياته في هذا الموضوع ( ٨ — ١١ ) حتى تدرك انها أصل التشبيه الذي استعمله زهبر واستغله استغلاله البارع المتقن الذي تتبعناه في الفصل الرابع ، وتبيناً مدى حركته وحيويته فان قارنا أبيات زهير بأبيات علقمة ففضلنا أبيات زهير لمزيد حيويتها ودقة حركاتها المفصلة ظلمنا علقمة ، اذ ينبغي آلا ننسى انه كان السابق الى هذا التشبيه ، وزهير انما بني على أساس وضعه له علقمة الذي سبقه بجيل من الزمان ، فاستطاع أن يجيد ما أجاد وأن يضيف بعبقريته الشعرية ما أضاف لنحصر اذن نظرنا في أبيات علقمة لنتبين اجادتها في ذاتها فأول ما يعجبنا هو استعماله في أول هذه الأبيات وهو البيت الثامن للفعل « تحط به » ، أي تعتمد في جذبها اياه على أحد جانبيها وهذه ملاحظة دقيقة من علقمة ، لم يكتف بأن يقول ان الناقة تشد الغرب، بل صور لنا بدقة حركتها في شده، وانحرافها الى جانب وهي سائرة الى الأمام فاذا أنعمنا النظر في هذا الانحراف فهمنا سبيه ، وهو أن الحبل المربوط أحمد طرفيه بالقتب والطرف الآخر بالدلو يمرر بالطبع الى جانب من جانبيها حتى يتجنب ارتفاع السنام ، فهي تعتمد على الجانب الآخر في شدها له وهو ما تفعله نحن أأيضا حين بجر من ورائنا شيئا ثقيلا فنحتاج الى مجهود أكبر في شده ، ولما كان جانبنا الأيمن أقوى عضلات من جانبنا الأيسر لدى معظمنا - رأيتنا نجعل هذا الثقل من ورائنا الى اليسار ثم

نميل بقوتنا على جانبنا الأيمن ونحن نجره لنستغل هذا الجانب الأقوى ، ولو كان هذا الثقل خلفنا بالضبط ووزعنا جهدنا فى جره على كلا جانبينا بقدر متساو لما نجعنا نفس النجاح فى جره ولك أن تجرب هذا لتتآكد من صحته ، أو يكفى أن تشاهد رجلا يجر من ورائه ثقلا حين تراه فى المرة القادمة .

أما في البيت التاسع فلا تنس في فهمك لمعانيه اللغوية أن تنبين العاطفة القوية التي استولت على الشاعر وهو ينظمه تلك هي عاطفة الاعجاب الكبير بهذه الناقة السمينة القوية . فهي اثر اصابتها بالجرب قد تركت فى المرعى تأكل وتمرح دون أن تكلف بعمل ، فكانت هذه « الأجازة المرضية » نعمة كبرى لها ، حتى ارتفع الآن سنامها ، وهو لا يرتفع ا الا اذا كانت الناقة في رغد من العيش مكنها من أن تخزن الشحم الزائد في سنامها وهذا السنام لم يرتفع فحسب بل استدار أيضا ، وذلك من فرط شحمه وجلوس هذا الشحم طبقات بعضها فوق بعض ، فهو لم يعل في الارتماع فحسب بل نما واكتنز من كل ناحية حتى تمت استدارته وامتد على جنبيها وأشرف عليهما وحين نستمع الى ألفاظ الشاعر نكاد نراه وهو يقوس لنا راحتى يديه ويهزهما فى دائرة قوية ليصور لنا ضخامة هذا السنام واكتنازه واستدارته أما تشبيهه له بالكير الذى يستعمله الحداد للنفخ فى ناره فقد بلغ به نهاية التشبيه الدقيق فهذا الكير مصنوع من الجلد كما ان سنام الناقة يكسوه الجلد . ولون جلد الكير أسود من كثرة الاستعمال ودخان النار ولون جلد السنام أسود لأن الناقة دهماء ولطلائها بالقطران الذي سيذكره في بيته التالي. والكير حين يكون فارغا من الهواء يتهدل جلده في تعاريج كما كان جلد السنام متهدلا متعرجا حين كانت مريضة هزيلة ألما الآن

فقد امتلا سنامها بالشحم المكتنز واشتد الى آخر حدود اشتداده فزالت منه الغضون والتعاريج كما تزول عن كير الحداد حين يمتلىء بالهواء الى آخر طاقته فيشتد ويستدير ثم لاحظ شيئا آخر أن هذا التشبيه لا يصور حجم السنام ولونه واستدارته فحسب ، بل يصور ملاسة جلده أيضا ، فقد صار هذا الجلد تام الملاسة لما امتلا وتم استواؤه واشتداده واستدارته ، كما يصير جلد الكير أملس حين تزول غضونه المتهدلة بنفخ الهواء له والحق ان الحاسة الغالبة على هذا الشطر هى حاسة اللمس . فاذا أنت أجلت الانصات الى حرف الكاف الذى يردده الشاعر ثلاث مرات « كتر كحافة كير » ، وجرس الكاف يشسعرنا بالاحتكاك ، كلت ترى الشاعر وقد مد يده يتحسس بأنامله هذا الجلد القوى المشدود الناعم الأملس في تلذذ كبير ونشوة حسية قوية

كذلك في البيت العاشر علينا أن نلاحظ عاطفة الاعجاب القوية ، حين يتأمل هذه الناقة السوداء التي لا تزال تكسوها طبقة من القطران الصرف الناصع الذي طلوها به شفاء لجربها ( واستعمالهم للقطران الصرف غير المخلوط يدل ضمنا على غناهم ) فماذا يصور علقمة بوصفه لهذه الطبقة من القطران بل من القطران الخالص على جلد ناقة هي بطبيعتها سوداء اللون ? واضح انه يصور لمعان الجلد في أشعة الشمس ، فهو يبرق بريقا أخاذا اذ تتكسر عليه مئات الأشعة ، فالناقة تتألق بجلدها الأملس الذي كساه القطران الصرف كأنها الباقوتة السوداء تبرق في ضوء الشمس بريقها الذي يخطف الأبصار لكن هذا البريق لا يخلب العين فحسب ، بل يمتع النفس أيضا ، اذ تتذكر أن تحت هذا القطران جلدا مشدودا ناعما من تحته جسم قوى مكتنز ينبض بالصحة والعافية ويتفجر بالقوة والنشاط فاذا كان البيت السابق قد ركز على حاسة

اللمس ليؤدى عاطفته المحمولة ، فهذا البيت يركز على حاسـة النظر ، واقتران الحاستين باقتران البيتين يبلغ تمام الأداء التصويرى للانفعال الحسى من جانب والنشوة الوجدانية من جانب آخر

ثم يأتى البيت الحادى عشر فيضيف الى الصورة المتألقة البهية المنتفضة بالقوة والصحة والعافية ، عناصر أخرى من الخير والبركة والرزق العميم هذا الماء الغزير الذى يتدفق بقوة ويندفع فى مجاريه كأنه السيل فى قوة اندفاعه ، فيبلغ آخر جوانب الأرض المزروعة أو يطم أماكنها المنحدرة والأتى بمعنى السيل هو فيما يسدو صيغة فعيل للمبالغة من الآتى ، أى الذى يأتى بشدة واندفاع وهذا الزرع الذى نضجت ثماره فتفتحت أوراقه وتفرقت دلالة على تمام النضج ، أو طالت عيدانه وثقلت بما حملت من ثمر خصيب وما شربت من ماء وفير وبعد ما قلناه فى فصلنا الرابع لا فحتاج الى أن ننبه القارىء الى اللذة الخاصة والسعادة المضاعفة التى يشعر بها البدوى اذ يتأمل الماء الغزير الفياض والزرع الخصيب الناضج ، هذا البدوى الذى يعيش معظم حياته الفياض والزرع الخصيب الناضج ، هذا البدوى الذى يعيش معظم حياته يتوق الى جرعة ماء وحفنة طعام .

وكأن علقمة يخشى بعد أبياته الأربعة الرائعة أن نكون قد نسينا لم جاء بهذا التشبيه المطول، فهو يذكرنا بسببه، أو الأحرى ذريعته، في بيته الثانى عشر، اذ يقول ان ذلك الدمع الكثير الذى بكاه كان من ذكر سلمى، فيصرح لنا باسمها، أو باسمها المدعى، للمرة الأولى منذ بعده قصيدته ولكننا برغم تذكيره هذا يجعلنا تتساءل أهذا حقا هو السبب الذى جاء من أجله بهذا التفصيل ? أم ترانا يحق لنا أن نعتقد ان مناسبة النسيب لم تكن الا ذريعة اتخذها ليقدم الينا صورته المعتمة ? الأقرب الى ظننا هو ان هذا الشاعر البدوى يقصد أن يعطينا المعتمة ؟ الأقرب الى ظننا هو ان هذا الشاعر البدوى يقصد أن يعطينا

صورة الناقة التى تجر الدلو ، وأن يرسم لنا ذلك المنظر البهيج الذى أثار الفعاله القوى بما حفل به من الصحة والقوة والخير والبركة والخصب والنماء . هذه تجربة حيوية وفنية قوية أراد الشاعر أن ينقلها لنا ، فانتهز أول مناسبة عنت له ، والتمس لاعطائها هذا التشبيه الذى افتعله . والذى يزيد من اقتناعنا بافتعال التشبيه ، وثقتنا من أن المشبه به مقصود لذاته لا لبيان المشبه ، هو الاختلاف بل التناقض بين الجو العاطفى فى كل من طرفى التشبيه فبينا المشبه ذو جو حزين ملىء بالحسرة والبكاء ، اذ بالمشبه به ذو جو سعيد متألق بالفرح والمرح والتفاؤل ولا نستطيع هنا أن نقول ان الشاعر قد قصد الجمع بين المتناقضين وبيان نقطة التقائهما حين يصل كلاهما الى نهايته كما فعل الحادرة فى جمعه بين السكارى والمثكولين

كما اننا حين نسمع فى بقية البيت الثانى عشر زعمه ان استمراره فى ذكر سلمى ليس الا سفاها ، واعلانه لنا أن أمله فى لقائها مرة أخسرى ليس الا رجما بالغيب ، ربما يحق لنا أن نسأل : أهذا كله صحيح ? أكان علقمة حقا — حين نظم أبياته هذه — يأمل فى لقاء محبوبة معينة ، ثم ييأس من هذا اللقاء ، فيصور لنا أمله تارة ويأسه تارة أخرى ، أم هذا كله تقليد فى تقليد ، فهو لم يبدأ بالنسيب الالأن التقليد الذى تم توطده يطالبه بهذا ، وهو الآن فى حقيقته يعد عدته للانتهاء من هذا النسيب الذى يعتقد انه أدى واجبه فيه بما فيه الكفاية فهو يتصنع اليأس كما تصنع الأمل حتى يخلص من ذلك النسيب ويتأهب للدخول فى موضوعه الجديد ، الذى سنجده يستحوذ عليه بأقوى وأعنف وأصدق مما شعر به حين نظم أبيات النسيب ?

هذا سؤال نحتاج فى حسمه الى أن تتذكر كيف يكرر الشعراء

الآخرون نظس الحيلة في التخلص من النسيب الى ما يليه من فنون ، فنجد الكثيرين منهم لا يقنعوننا بصدق هذا التخلص ، ونجد في تخلصهم هذا من العجلة والجفاوة وحدة الخطاب الموجه الى المحبوبة ما يقنمنا بأنهم يتمجلون الانتهاء من النسيب التقليدي ليأتوا الى موضوع أكبر اثارة لاهتمامهم الحقيقي أو اهتمامهم الأقوى ولعل هذا أيضا يعلل لنا ذلك التشبيه المطول الذي استطرد فيه علقمة في خلال نسيبه ، فالشاعر ينتهز كل فرصة للهرب من فن النسيب الى أى موضوع آخر يجد أوهى ذريعة للهرب اليم، فيأتينا بتلك الصورة الجيدة التي لا علاقة لها بعاطفته نحو المحبوبة في حقيقة الأبر فاذا عدنا الى أبيات زهير في نفس التشبيه ازداد اطمئناننا الى هذا التعليل ، فلا شك ان المشبه به فى أبيات زهير السبعة التي صور بها عملية الرى - لا شك أبدا ان هذا المشبه به كان مقصودا لذاته لا التصوير كثرة دموعه وهكذا نستطيع الآن أن نفهم ظاهرة من أهم الظواهر في الفن الجاهلي ، وأجدرها بالتفكير الطويل ، وهي اطالة التثنيبه والاستطراد فيه الي حد يبدو لنا مسرفا . فهذه الظاهرة لا يمكن تعليلها تعليلا مقنعا ما دمنا نصدق ادعاء الشاعر انه جاء بالتشبيه ليوضح المشبه ، ولم ندرك ان هــــذا التشبيه الطويل المستطرد ليس الاحيلة يحتالها الشاعر للخلاص من موضوع يعتقد انه وفاه حقه الى موضوع آخر يريد أن يعطيه عنايته ، فيتلمس هذا الربط المصطنع ليبرر انتقاله ، فان بقى فى صدرنا ريب من صحة هذا التعليل فما نخاله الا يزول تماما حين نأتى في قسم قادم من هذه القصيدة الى تشبيه أكثر طولا وأكثر ااستطرادا سينظم فيه علقمة ثلاثة عشر بيتا بالتمام.

لكن علقمة قبل أن يسترسل في موضوعه الجديد الذي مهد له باعلان

يأسه من لقاء محبوبته ، يودعها ببيت أخير ، هو البيت الثالث عشر فيعود فى شطره الأول الى وصف محاسنها الجسدية ، ويأتينا بهذا التعبير المزدوج « صفر الوشاحين ملء الدرع » الذى سنرى الأعشى بعده وترى شعراء آخرين يفتتنون به فيقتبسونه ويكررونه فاذا كان علقمة أول من استعمل هذا الوصف المزدوج فى الشعر العربى ، فقد حق له أن يسجل له ابتكار رائع فى تاريخ هذا الشعر

والشراح القدماء يقولون انه يعنى بتعبيره « صفر الوشاحين » ان بطنها ضامر ، ومن هذا نفهم ان العرف القدماء وان أحبوا السمنة الزائلة في معظم أجزاء المرأة كانوا لا يحبونها في البطن ، وفي هذا على الأقل يتفق ذوقنا الحديث مع ذوقهم . لكنك كي شهم كيف يدل خلو الوشاحين على ضمر البطن ، تحتاج الى أن تتذكر كيف يلبس الوشاحان ( والوشاح جلد عريض مرصع بالجواهر ) فأحدهما يوضع على الكتف اليمني ويشد الى الجانب الأيسر من الخاصرة ، وثانيهما يوضع على الكتف اليمني اليسرى ويشد الى الجانب الأيمن من الخاصرة ، فأذا أغمضت عينيك برهة وتصورت موضع التقائهما وجدتهما يلتقيان فوق البطن ، فموضع الالتقاء هذا هو الذي يصفه الشاعر بأنه صفر أي فارغ خال ، أي ان هناك مسافة فراغ بين الوشاحين الملتقيين وبين بطنها ، فهما لا يلمسان البطن ، ولو كان بطنها سمينا متكرشا للمساه فالشاعر فيما يبدو لنا من تلمسه الحسى المتلذذ أو التخيلي المشغوف قد مد يده فأدخلها في هذا الفراغ وتحسسه .

لكنك اذا زدت الصورة انعام نظر وجدتها لا تصور ضمر البطن فحسب ، بل تصور شيئا آخر ، هو نهوض الثديين وارتفاعهما وبروزهما الى الأمام ، فهما اللذان يدفعان بالوشاحين الى الأمام حين يمر كل منهما

على جانب من جانبى صدرها ، فيحدثان ذلك القراغ الذى يفصلهما عن البطن ، ولو كانت مسحاء أى ثدياها لا حجم لهما أو متهدلان غير ناهدين للمس الوشاحان بطنها مهما يكن خميصا

لكن دقة هذا التعبير « صفر الوشاحين » لا تتبدى على أتمها الاحين ننظر في طرفه الآخر « ملء الدرع » . وهو يعني به ان عجيزتها وأوراكها سمينة ضخمة تملأ قميصها من الخلف وتشده الى آخر مدى اشتداده فطرفا التعبير المزدوج متقابلان كما ترى ، يتم كل منهما الآخر ، ولا يقوم أحدهما وحده ، لأنهما معا يصوران تناقضا جميلا يفتتن به الشاعر في تأمله لجسم محبوبته ، وهو في تأمله هذا ينظر اليها من منظرها الجانبي « بروفيل » ، فيجده ناهضا مرتفعا حيث الثديان يبرزان الى الأمام والى أعلى ، هابطا مقعرا حيث البطن ضامر مطوى في قوس هو عكس اتجاء القوس الذي يكونه ثدياها ، متضخما مستديرا حيث العجيزة تتكور في قوس في نفس اتجاه قوس البطن لكنه أكبر بكثير ، متضخما مستديرا أيضا في القوسين المتقابلين اللذين يكونهما كل من وركيها وخلاصة هذا التعبير ان جسمها بالعبارة الأفرنجية الحديثة Curvaci us أي يصنع أقواسا كثيرة ( ولن تجد هذه الكلمة في معجم انجليزي ، لأنها لا تزال عامية لم تقبل في اللغة المحترمة! ) فهي ليست هزيلة عجفاء « ناشفة معصعصة » يصنع جسمها خطوطا ذات زوايا حادة Angular ، بل كل جسمها أقواس في أقواس!

ولكى تزداد تقديرا لهذه الصورة تحتاج الى أن تتذكر ان القميص العربى القديم كان فى بساطة صنعه مستقيم القد ، فلم يكونوا يعرفون بعد كيف يصنعونه من أقسام مختلفة ينسجم كل منها انسجاما تاما مع حجم كل جزء من أجزاء الجسم ، من صدر وبطن وظهر وعجيزة ، أى انه

كان قريبا من « مودة الشوال » التي كانت شائعة بين نساء عصرة من سنوات قليلات ومثل هذا القسيص يكون متهدلا لا تشكيل فيه اذا لبسته امرأة لا يتميز جسمها بالصفات التي صورها علقمة ، أما اذا كانت ناهدة الثديين ممتلئة الردفين فان منظره يكون بديعا حقا لأن بساطة قده يشكلها تكوين جسمها ذو الأقواس فيلغي هذه البساطة ويزيل تهدلها ، ومغزي هذا انه لا يصلح الا لقليلات من النساء اللاتي يستطعن أن يملأنه ويشكلنه ، كما قد تتذكر اذا كنت تتذكر الوقت الذي شاعت فيه تلك المودة فكانت قبيحة منفرة على معظم من الوقت الذي شاعت فيه تلك المودة فكانت قبيحة منفرة على معظم من القديم تعليقا على هذا البيت : « وقيل لبعض العرب صف لنا النساء . فقال خذها بيضاء جعدة لا يصيب قميصها منها اذا قامت الا مشاشة منكبيها وحلمتي ثديها ورانفتي أليتيها » (۱) وهي نفس الصورة التي نظمها عمر بن أبي ربيعة في بيته

أبت الروادف والثدئ لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا

لكن أبن هذا النظم البارد الركيك من التعبير الدقيق الذكى الموجز الذي يستحث الخيال « صفر الوشاحين ملء الدرع »

صحیح !ن الذوق الحدیث وان أعجب بصفة التقوس التی صورها علقمة ( کما تری من صور فاتنات هولیــوود التی تنشرها مجلاتنا المصورة ، وصحفنا الیومیة أیضا ) لا یعجب بالضخامة الزائدة التی أحبها علقمة وأحبها انعرب القدامی معه لما فی داخل تلك الأقواس (۲)

<sup>(</sup>١) المشاشة = رأس العظم ، الرائفة = الطرف الأسفل للألية ،

<sup>(</sup>٢) انظر وصفاً لمدى تُلك الضّخامة في كُتابِنا « ثقاّفة الّناقد الأدبى » ص ٢٢٧ ـ ٢٢٩

لكن هنا ينبغى ألا يحكم على ذوقهم القديم بالذوق السائد فى أيامنا ولنتذكر على أى حال ان كثيرين من رجالنا فى قرانا وبوادينا لا يزالون مغرمين بذلك الذوق العتيق الذى يزداد بالمرأة افتتانا كلما ازدادت سمنة ولنتذكر أيضا ان ذلك الذوق كان له هو الآخر أصله المادى فقد كان معظم نساء البادية للفقر السائد هزيلات عجفاوات ، فسمنة احداهن تدل على غناها وتنعمها ، كما يصرح الشعراء أنفسهم أحيانا ، وفى ذكر علقمة للوشاحين الثمينين اشارة ضمنية الى هذا الغنى

هذا قوله « صفر الوشاحين ملء الدرع » ونستطيع الآن أن نفهم ما فيه من لطف الايجاز ودقة الاشارة ، فهو لم يذكر من الجسم مواضع معينة بأسمائها بل ذكر ما يلبس فوقها وترك لنا استنباطها ، وقد اضطررنا نعن فى شرحه أن نفصل ما أوجز . أما فى سائر البيت فان علقمة ينتقل — للمرة الأولى فى نسيبه — من مجرد الوصف الحسى الى شىء من الوصف المعنوى . صحيح ان قوله « خرعبة » معناه ناعمة لينة الملمس ، وهذا لا يزال وصفا حسيا ، لكنه يعنى به انها عملى ضخامتها وسمنتها التى وصف ليست جهمة ولا غليظة الطبع ، بل هى رقيقة خفيفة لينة الطبع كالعود الضعيف ويزيد هذا جلاء بتشبيهها بالغزال الذى يربى فى البيوت ، وهذا يكون أكثر استئناسا وليونة ورقة وطاعة من الغزال الوحثى ، اذ يحيطه نساء البيت بالرعاية والتدليل وصطينه أحسن الطعام ، فمحبوبته أيضا لها من غناها خدم وحشم ويعنين بحاجاتها ويحتفلن بما تريد ، فهذا االتنعم المادى يكون له أثر فى يعنين بحاجاتها ويحتفلن بما تريد ، فهذا االتنعم المادى يكون له أثر فى رقتها النفسة .

فلننتقل مع علقمة من نسيبه الذي أدى به واجبه التقليدي ، الى فنه الجديد الذي يعنى به عناية فائقة ، وهو وصفه لناقته في أبيات أربعة سيبلغ فيها تمام الاجادة . ولننظر أولالا في طريقة هذا الانتقال :

هل تُلْحِقَنِي بُأُخرى الحي إذ شَحِطوا جُلْذِيَّة كأ تان الضَّحْل علْكوم

هذا هو الانتقال الذي اهتدي اليه الشعراء القدماء وتعاوروه ورأوا فيه تخلصا حسنا من فن النسيب الى ما يليه من الفنون يشتد بالشاعر حزنه وألمه على فراق أحبته فلا يرى منجاة منهما الا أن يعلو ظهر ناقته فيسرع عليها ، اما الى اللحاق بتلك القبيلة المهاجرة ، واما الى الفرار من الديار المهجورة التي هاجت عليه تلك الذكري الأليمة وعلى كلا الزعمين يتيح له هذا التخلص أن ينتقل الى وصف ناقته وأسفاره على هذه الناقة ثم الى التحدث عن ممدوحه الذي يريد مدحه أو أعدائه الذين يريد أن يهجوهم أو فخره الذي يريد أن يفخره بقومه أو بنفسه . ونحن لا ننفى ان هذا التخلص يكون أحيانا سلسا منسجما قريبا الى الاقناع ، ولكنه كثيرا ما يصدمنا بفجاجته وكان خيرا للشاعر في نظرنا لو لم يتوسل به . ولعلك تذكر ان الحادرة لم يلجأ اليه بل آثر أن ينتقل من غزله الى فخره مباشرة ، مكتفيا بتوجيه خطابه الى نفس المحبوبة . وعلقمة على أي حال أبعدهم عن أن يقنعنا بصدق تخلصه هذا ، لأنه منذ بيتين فقط قد أعلن لنا يأسه من لقاء محبوبته وعزمه على الاقلاع عن ذكرها ، فكيف يأتي الآن فيحاول أن يلحق بقبيلتها التي شحطت أي بعدت ، وبأخرى الحي وهي الفرقة الأخيرة في القافلة المسافرة ، وكانت تشمل النساء في هوادجهن

لكن ندع تخلصه مهما يكن من اقناعه أو فجاجته ، وننظر فى فنه

الجديد في ذاته ، مكررين جهد التعاطف معه عسانا أن نكون أقدر على مشاركته عاطفته في هذا الفن الجديد والحق اننا ان كنا لم نصب نجاحا كبيرا في التعاطف معه في نسيبه ، فان الأمر يختلف جدا في موقفنا من وصفه لناقته ، لأننا سنقتنع اقتناعا تاما بصدقه وحرارة اخلاصه في هذا الوصف ، بل لعلنا سننتهي الى أن هذا الشاعر الجاهلي اهتم بناقته وأحبها بأكثر مما ظفرت به محبوبته سلمي من الحب والاهتمام!

الا أننا قبل أن نمضى فى قراءة هذا الوصف نذكر قارئنا بما قلناه سابقا من ان الشاعر -- نعنى بالطبع الصادق الشاعرية ، لا المتكلف ولا المتظرف - لا يصف شيئا البتة لمجرد الوصف التقريرى فهو ليس عالما محايدا ، وليس مصورا فوتوغرافيا يكتفى بنقل الحقيقة وتسجيلها أو اضافة « رتوش » سطحية اليها . بل هو دائما « شاعر » يشعر بعاطفة معينة نحو الشيء الذي يصفه ، حبا أو كرها ، اكبارا أو احتقارا ، اطمئنانا أو توجسا ، وما الى ذلك من أصناف العواطف الانسانية التي لا نهاية التعددها وتداخلها وتعقدها وليس جهد أدائه الفنى فى المحل الأول الا محاولة منه لنقل هذه العاطفة الى ملتقى فنه واعدائه بعدواها

حقا انه يجد لذة خاصة فى اتقان وصفه لما يصف لكنه لا يتجه أساسا الى وصف شيء الا اذا آثار هذا الشيء عاطفته الشخصية نوعا ما من الاثارة. وهذه العاطفة الشخصية هى التى ستحدد موقفه من الشيء الموصوف وهى التى ستملى عليه طريقته الفنية المخاصة فى اختيار الألفاظ وتشكيل الأشكال وصياغة الايقاع والنغم وليس « الاتقان الفنى » فى حقيقته الا مدى قدرته فى أداء عاطفته وحملها الى متلقى فنه . لذلك ينبغى أن يكون همنا الأكبر فى قراءة شعره ومفتاحنا الأعظم الى تسييز فنه و تقديره ، هو أن نميز تلك العاطفة و نفهمها ، ثم نخلص من التمييز فنه و وتقديره ، هو أن نميز تلك العاطفة و نفهمها ، ثم نخلص من التمييز

والتفهم الى جهد التعاطف القوى . فان لم تفعل فما أحسناً قراءة الشعر وما أحسنا الاستفادة منه فى شحذ حساسيتنا وتوسيع خيالنا وتنمية مقدرتنا على التجاوب الرحيم مع تجارب الانسانية

حقا ان هذا الواجب تقوم دونه عقبات كبار نحاول شرحها وتوضيح الطريق الى تذليلها في كتابنا هذا ، وحقا ان هذه العقبات تهزمنا أحيانا كما فعلت بعض أبيات علقمة في نسيبه ، وكما فعل فخر الحادرة بقبيلته . لكن هذه الهزيمة ينبغي الا تحملنا على اليأس ، بل يجب أن تزيد من تصميمنا على جهد المشاركة العاطفية والحق ان شعراءنا القدامي لو فتحنا لهم قلوبنا وزودنا عقولنا بالزاد الفكرى اللازم لفهمهم وتقديرهم لراعونا بمدى قدرتهم على سكب عواطفهم على ما يتناولون من التجارب والأشخاص والأشياء الأمر الذي يشهد لهم في فطرتهم البدوية وبرغم ثقافتهم المحدودة بعظم حساسيتهم وارهاف مشاعرهم وغنى انفعالهم وقوة استجابتهم للحياة . بل نزيد فندعى انهم في هذه القدرات قد بلغوا درجة لا تزال كثرتنا الغالبة في يومنا هذا متخلفة عن اللحاق بها على الرغم من تفوقنا الفكرى والحضارى عليهم ولعل من أسباب تخلفنا هذا اننا لم نستفد استفادة كافية من جولاتهم الفنية الرائدة في الحياة العاطفية والذوقية حتى نبني عليها مزيدا من الكشف لجنبات الروح الانسانية ، وأن ما استفدناه في هذا المجال من الثقافة الأوربية ظل أكثره عقيما لأنه لم يتزاوج تزاوجا حيا مخصبا مع روائع تراثنا القديم. وما من آمة تستطيع أن تؤسس ثقافتها الحديثة على مجرد الأخذ من ثقافة أجنبية مهما تكن هذه غنية في ذاتها بل لابد لها من أن تقرنها بعناصر كينوتنها القومية العربقة لكي تولد من هذا القران الحي تناجا جديدا تكتتب به الى محصول الثقافة الانسانية العامة

فان عجب القارىء لدعوانا ان شعراءنا القدامى بلغوا من قدرة التجاوب الحساس مدى تقصر عنه كثرتنا الغالبة ، فاننا نذكره بما قاله زهير عن الضفادع فى وصفه للسانية ( انظر الفصل الرابع من هذا الكتاب). فقد رأينا كيف تعاطف هذا الشاعر الجاهلى مع ذلك الحيوان الذى يراه أكثرنا قبيحا بشع الخلقة منفر الصوت. لكن الشاعر الجاهلى رأى فيه جماعا لنشوة الحياة كلها اذ راقب فرحه بدفعات الماء الغزير وتتبع قفزه اللاهى كالصبيان اذ يتلاعبون وانصت لضجيجه الصاخب يعبر به عن منتهى نشاطه وسعادته وحيويته

والأبيات الأربعة التالية لعلقمة فى وصف ناقته مثال جديد لمقدرة الشاعر الجاهلي على سكب عاطفته على موضوعه المختار ، ولحاجتنا الى أن نبذل أقصى جهدنا المستطاع حتى ندخل فى عالمه العاطفي المائج وهذه هى متبوعة بشرح لغوى

أخرى الحى = الفرقة التى هى آخرهم (وفيها هوادج النساء) شحطوا = بعدوا . جلذية = شديدة صلبة اتان الضحل = الصخرة يجرفها السيل فتبقى فى الماء ، شبه الناقة بها لصلابتها ، لأن الصخرة اذا كانت فى الماء املاست (أى صارت ملساء) وصلبت . والضحل = الماء القليل ، وفى شرح ديوان علقمة أنه الماء انكثير وهو دون الغمر علكوم = غليظة

10 \_ كَأَنْ غِسْلَةَ خِطْمِى مَشْفَرَهِ فَى الْحَدَّ مَنْهَا وَفَى اللَّحْيَيْنِ تَلْغَيِمِ الْخَسْمِ الْخَسْمِ الْخَسْمِ = نبات يَعْلُونُه فَى المَاء

الحار ثم يغتسلون به المشفر = شفة الناقة . لحيها = منبت لحيتها تلغيم = صيغة تفعيل من اللغام ، وهو زبد تخلطه خضرة مما رعت ولغم الجمل كمنع رمى بلغامه لزبده

١٦ ـ بمثلها تُقطّع المَوْماةُ عن عُرُض

إذا تبغم في ظَلْمــائه البـــوم

الموماة = الفلاة ، وهي الصحراء لا ماء فيها عن عرض = أي يعترضها أي يعتسفها يسير فيها على غير قصد تبغم = صوت صوتا مختلسا.

١٧ ـ تُلاحظ السَّوْطَ شَزْرًا وهي ضامزة

كَمَا نُوجَّسَ طَاوِى السَّكَشَّح موشوم

الشزر = النظر بمؤخرة العين من حدتها ضامزة = لا ترغو من ضجر ولا تجتر وهي عاضة على أنيابها توجس = تسمّع طاوى الكشح = ضامر الخاصرتين ، وهو بعنى ثورا وحشيا موشوم = في قوائمه خطوط سود

ماذا نرى فى هذه الأبيات اذا اقتصرنا على مثل هذا الشرح اللغوى ? وهل يساعدنا هذا الشرح فى ذاته على فهمها فهما حقيقيا ? بل هى لا تزال برغمه تبدو لنا حوشية الألفاظ صعبة التراكيب جافية الأسلوب وهنا يقوم خطر كبير ! أن نعتقد اننا اذا شرحناها شرحا لفظيا فهمنا منه معانيها اللغوية فقد أدينا كل واجبنا نحوها وهذا هو البلاء الأكبر فى معظم تعليمنا المدرسي ، بل هذا هو النقص الأعظم فى الشروح القديمة التى وصلت الينا والتي تقتصر فى أغلبها على الشرح اللغوى والنقاش النحوى

والصرفى . فان اقتصرنا على هذا العمل اللغوى الصرف فهل يحق لنا أن نقول اننا درسنا هذه الأبيات أو در سناها لمتعلمينا تدريسا يقربها اليهم ويحببها فى قلوبهم ويفتح لهم النافذة الى آفاقها العاطفية الزاخرة ? إنظر مثلا فى البيت الأول من هذه الأبيات الأربعة . لا شك انه يحتوى على ألفاظ عسرة . لكن المفتاح الى فهمه وتقديره تقديرا مصيبا هو أن ندرك أن هذا الشاعر لم يستعمل هذه الألفاظ العسرة لأنه جاهلى بدوى خثىن جلف . بل لأنه يصور صورة قوية شديدة فيتخذ لها ألفاظا تحكيها بل نظنها كانت شديدة على معاصرى الشاعر أنفسهم والشاعر يتعمد بل نظنها كانت شديدة على معاصرى الشاعر أنفسهم والشاعر يتعمد الاتيان بها لتوافق مضمون بيته . فهو يقصد قصدا أن يضخم من جرسه ويفخم من موسيقاه ، وضخامته وفخامته هاتان ليستا زائفتين كالطبل الأجوف ، بل هما صادقتان فنيا مقبولتان ذوقيا لأنهما تنسجمان انسجاما عضويا مع محتواهما فمحتواهما ضخم فخم ، وما كان يستطيع أن يؤديه أداء فنيا صادقا بدونهما

بل هو قد بدأ محاولته هذه فى شطره الأول ، فألحق نون التوكيد الثقيلة بالفعل « تلحقنى » ، واستعمل « شحطوا » بدل « بعدوا » العادية لأنه لفظ أكبر جشة ومن الطريف أن تلاحظ ان القرآن الكريم لا يستعمل هذا اللفظ ويستعمل « بعد » دائما ، والقرآن كما نعرف يجانب فى أغلب استعمالاته الألفاظ العسرة ويتخير أسهل الألفاظ وأقلها غلظة . ثم يزداد تقديرنا لعسورة الألفاظ التى اختارها الشاعر حين تتبع موادها فى معاجم اللغة ، فندرك ان « الجلذية » لفظ وضعه أهل اللغة ليحكى بجرسه القوى معناه القوى ، ونرى هذا فى مشتقاته الأخرى . فالجلذاء بكسر الجيم الأرض الغليظة ، والجلوذ بكسر الجيم المرابيم الجيم الأرض الغليظة ، والجلوذ بكسر الجيم الأرض الغليظة ، والجلوذ بكسر الجيم

وتشديد اللام المفتوحة الغليظ الشديد ثم تأتى الضاد المشددة في « الضحل » فتردد هذه الغلظة ، والضاد صوت غليظ يصدر من جانب الفم مع الأضراس الطواحن الثلاث ، وهي من أصعب الحروف العربية نطقا ، بل كان نطقها صعبا على بعض القبائل العربية أنفسها ثم تأتى الحاء الساكنة في « الضحل » تردد الجشة التي مسمعناها في « شحطوا » . وأخيرا تأتي « علكوم » التي توميء بجرسها وايقاعها الى الغلظة والشدة ، ونزداد بهذا بصراحين ننظر في الأصل الثلاثي « علك » للمادة الرباعية « علكم » ، وأغلب الكلمات الرباعية في اللغة لها كما نعلم أصل ثلاثى زيد عليه حرف لتقوية المعنى أو الزيادة فيه فالفعل علكه معناه مضغه ولجلجه (أى حركه فى شدقيه) وعلك اللجام حركه فى فمه وعلك نابيه حرق أحدهما بالآخر فحدث صوت وطعام عالك وعلك متين المضغة والعلك بكسر العين صمغ الصنوبر والأرزة والفستق والسرو وأشجار أخرى . وعلك القربة تعليكا أجاد دبغها وعلك يديه على ماله شدهما بخلا . والعلكة بفتح فكسر شقشقة الجمل عند الهدير والعلكات الأنياب الشداد . واعتلك الشعر كثر واجتمع . والعلكة الناقة السمنة الحسنة.

كل هذه الاستعمالات سردناها حتى تعيننا على أن نستمع فى هذا اللفظ الى الجرس الذى كان القدامى يسمعونه فيه ، ونستدعى المعانى التى كانوا يقرنونها به ، بل نتذوق « الطعم » الذى كانوا يجدونه فى أفواههم حين ينطقون به ، وهو كما اتضح لنا طعم شديد مر يملأ الفم ويحرك عضلاته حركة شديدة

لمل هذا كله يقنعنا بصحة ما ادعينا من قبل ، من أن شدة هذا البيت

لا تأتى من جفاوة قائله ، بل هى شدة متعمدة يصور بها قوة ناقته ، كما نفعل نحن الى الآن برغم تحضرنا وترققنا اذا أردنا أن نحكى معنى صلبا قويا . فالشاعر القديم يملأ فمه بهذه الألفاظ الشديدة ليرسم بها صورته المقصودة ، كما نملأ نحن أفواهنا حين نصف جسما ضخما فنقول بلهجتنا الدارجة انه «مجلبظ» أو «مبغلط» . وواجب معلم الأدب حين يشرح هذا البيت لتلامذته ليس أن يعتذر لهم عن جفاوته ، بل أن يقنعهم بالحقيقة التى شرحناها وأن يلفتهم الى انهم هم أنفسهم يلجأون الى نفس الانوماتوبية حين يعبرون عن معنى مشابه أما ان ظن أحد أن العربية لأصلها البدوى الخشن تختص بهذه الألفاظ والتراكيب الضخمة فما أكبر خطأه . فهذه هى الانجليزية تحتشد بألفاظ لا تقل شدة وغلظة حين تكون لها معان تستدعى هذه الصفة وهذا شكسبير شاعرها الأعظم تتخلل شعره تراكيب لا تقل ضخامة حين يحتاج مضمونها الى ضخامة الجرس وانما نلوم المتشدقين الذين يتحرون الضخامة لذاتها وان لم يتطلبها مضمونهم ، ظانين ان الضخامة في ذاتها تدل على قوة امتلاكهم للغة .

لكن هذا المعلم لن يتم له اقناع تلامذته واغراؤهم بتقبل البيت اذا لم يتجاوز هذا كله الى فتح قلوبهم أمام العاطفة القوية التى يحملها فهذا البيت لا يسجل مجرد حقيقة وصفية ، بل هو ينفس عن انفعال قوى يحمله الشاعر نحو ناقته ، هذا التابع المطيع والرفيق الأمين الذى يصحبه فى أسفاره المجهدة ، والذى تنوقف عليه حياته ومجرد بقائه فى ظروف الصحراء القاسية وهذا الانفعال هو الاعجاب القوى والزهو العظيم بمدى صلابة ناقته وقوتها وهو الفعال يتفجر تفجرا فى الألفاظ التى استعملها ، فلا جدوى من قراءة هذه الألفاظ ان لم ننطق بها بمثيل الاعجاب والزهو الذى فاض به قلب الشاعر وهو يتفوه بها . وأنت تكاد

تراه وهو ينطق بجرسه الفخم وقد ضم أصابعه فى راحة يده وهزها فى قبضة قوية يريك بها متانة هذه الناقة ، أو كور يديه ليريك استدارة عضلاتها القوية .

وعلى معلم الأدب حين يقدم مثل هذا البيت الى تلامذته أن يذكرهم بتجربة مماثلة يستطيعون أن يفهموها من حياتهم الشخصية . كأن يصور لهم حالة أب يفخر بحجم وليده ، أو أخ يعجب من ضخامة أخيه الصغير ، فيكور يديه وشفتيه وهو يقول «أما واد مبغلط مجلبظ ، يا هوه!» بل ان تفهمنا للعاطفة التى اضطرب بها الشاعر ومحاولتنا تمثلها تعيننا على أن نفهم فى ألفاظ الشعر القديم معانى لم يفهمها الشراح القدماء أو هم أهملوها . فحين يقولون ان صخرة الماء التى يجرفها السيل وتستقر فى الماء تصير ملساء صلبة فهم ينسون صفة أخرى هامة ، هى أنها تصير مستديرة ، ومن هنا ملاستها لأن السيل حين يعطها من أعلى الجبل بدحرجها مرارا على حيود الجبل وتنوءاته فتبرى تنوءاتها ، ولا تستقر في أسفل الجبل الا وقد استدارت وصقلت كأنها مررت على مدوس الصيقل ( وهو المسن الحجرى الذى يجلو به السيف ) ثم يتم الماء الذى تستقر فيه صقلها اذ يذيب الطبقة الهشة التى تعلوها فلا يبقى الا أساسها الصخرى الصلب

فالشاعر بتشبيهه يصور امتلاء جسم الناقة بالعضل القوى المفتول الذى شد جلدها وملأه حتى خلا من كل غضون واسترخاء، ثم هو بهذا يصور شيئا آخر يصور لمعان جلدها المشدود الملىء بالصحة والقوة حين تنعكس عليه أشعة الشمس كما تلمع صخرة الماء المستديرة المصقولة في الماء والماء يضاعف من انعكاس الأشعة حين تترك الطبقة الجوية فتخترق الطبقة المأية وتتكسر فيها بتغير اتجاهها . فمعاني الصحة المتألقة

واللمعان الخاطف والأشعة المنعكسة يجب أن تضاف الى معاني الشدة والصلابة التي ذكرها الشراح القدامي ، وبهذا نحقق المعاني والانفعالات التي ثارت بالشاعر القديم فرمز اليها بلغته المكثفة المشحونة وبهذا أيضا نفهم شيئا آخر لا سبيل الى فهمه اذا اقتصرنا على الشرح الذى يقدمه الشراح القدامي وتكتفي به معاجم اللغة ، وهو : لماذا سمي العرب تلك الصخرة المستقرة في الماء « أتان الضحل » ? فالآن نفهم انهم بهذا التعبير شبهوا تلك الصخرة بالأتان الوحشية التي ترعى الربيع وتمرح وتلهو حتى يشتد جسمها وتستدير عضلاتها وتتفجر صحة وقوة وحيوية ، ثم تندفع بنشاط من أعلى الجبل لتستحم في الماء المتجمع عند قدمه فيلمع جلدها المبتل المشدود وسنزداد فهما لهذه الصورة حين ندرس قصة حمار الوحش في فصلين قادمين فاذا عدت الى تشبيه علقمة وجدته فى حقيقته تشبيها مركبا ، لأنه يشبه ناقته بصخرة الماء ، ويسمى هذه الصخرة تسمية تقوم على تشبيهها بالأتان الوحشية ولا شك ان هذه الصور الثلاث المختلفة المتشابهة للناقة والصخرة والأتان كانت تنداعي الى مخيلة السامعين القدماء تداعيا سريعا متراكبا يزيد التصوير تكثيفا وشحنا

أما البيت الثانى من هذه الأبيات الأربعة فمن خير الأمثلة على تقصير الشرح القديم فى الكشف عن غرض الشاعر ، وحاجتنا الى اكمال الشرح اللغوى بتشغيل تفكيرنا واستحثاث خيالنا وارهاف مشاركتنا العاطفية والا فماذا تفهم من الشرح القديم وماذا نستفيد منه فى تعرف عاطفة الشاعر ? فان أردت أن تزداد فهما بالخطمى الذى يقوم عليه التشبيه ، ولجآت الى القاموس المحيط مثلا ، وجدته يقول ! « نبات محلل منضج ملين نافع لعسر البول والحصا والنسا وقرحة الأمعاء والارتعاش ونضج ملين نافع لعسر البول والحصا والنسا وقرحة الأمعاء والارتعاش ونضج

الجراحات وتسكين الوجع ومع الخل للبهق ووجع الأسنان مضمضة ونهش الهوام وحرق النار ، وخلط بزره بالماء أو سحيق أصله يجمدانه ، ولعابه المستخرج بالماء الحارينفع المرأة العقيم والمقعد » . ومن هذا نفهم انه أحد النباتات التي كان العرب يتداوون بها ويجدون فيها منافع طبية شتى ولكن ماذا يقصد علقمة بتشبيهه ووصفه ؟

انك اذا اكتفيت بهذا الشرح اللغوى خيل اليك ان الشاعر لا يزيد على الوصف المادى لصورة حسية وتسجيلها تسجيلا فوتوغرافيا وانه لم يستخدم تشبيه الخطمى الا ليؤكد اللون الأخضر الذى كسا فم الناقة ووجهها من رعيها للبقل ، لأننا نفهم بسهولة من تشبيه الشاعر وشرح المعاجم ان نبات الخطمى لابد أن السائل المستخرج منه كان أشد تخانة ولزوجا وأقوى اخضرارا من السائل الذى يعتصر من البقل العادى ، والا لم يكن داع لأن يشبه علقمة الزبد الذى يكسو فمها ووجهها بغسلة الخطمى ولكن هل هذا هو كل ما يقصده الشاعر ؟ وما علاقته بما كان يصفه في بيته الماضى من قوة ناقته وصحتها ؟

بل هو يريد أن يقول ان ناقتى هذه التى وصفت متاتها وصحتها ناقة شرهة أكول قوية الشهية عظيمة الجشع فهى تلتهم طعامها الأخضر وتطحنه طحنا بأسنانها بنهم كبير وتلوكه بلسانها وشفتيها وشدقيها بتلذذ عظيم وهى تحشو به فمها بشراهة مخيفة حتى يسيل لعابها الغليظ ممتزجا بالعصارة الخضراء ، يسيل من مشفرها ويتدفق من شدقيها فيلوث خدها كله ثم ينحدر على وجهها حتى يصل الى لحييها فيتعلق بهما لكثافته ولزجه والصورة التى يؤديها البيت نشهد مثيلها في قرانا المصرية حين يأتى موسم البرسيم ، هذا الزرع النضر الطرى الذى تشتهيه حيواننا اشتهاء كبيرا وتتلذذ به تلذذا

عظیما ، فنری الجمل وقد ملا فمه بما خضم من البرسیم الشهی یلوکه ثم ینفخ نفخة قویة فی شدة تلذذه وسعادته ، هذه النفخة التی نسمیها « یضرب بالقلة أو بالجلة » ، فیتدفق من شدقیه زبد أخضر لزج یکتسی به وجهه .

لكن بأى عاطفة نحو ناقته يقول هذا ? هو يقوله باعجاب كبير بناقته ، وفخر قوى بصحتها المزدهرة ، وشهيتها المكتملة ، وسرور يهزه حين يشاهد هذا المنظر ويرقب مدى استمتاع ناقته بما هى فيه من خير وبركة ، وشكران عميق أن قد تمكن من أن يوفر لناقته الحبيبة هذا الرعى الخصيب ، وهو مالم يكونوا يستطيعونه فى معظم فصول السنة . ويقوله أيضا وهو يضحك من فرط جشعها وشدة نهمها وتلوث وجهها كله تلوثا تاما بهذا اللعاب الغليظ دون أن تعبأ أو تهتم . وما نخاله الاقد صاح بها ضاحكا متفكها : ما هذا الجشع أيتها الشيطانة ! فرمقته بمؤخر عينها غير مكترثة ثم مضت فى التهامها النهم ولكنه ضحك ممزوج بالحب والاعجاب والزهو العالى بناقته القوية المكتملة الصحة والمشاركة العاطفية القوية لتلذها وسعادتها ونلاحظ فى هذا المجال فهو يأمل أن يكون فى هذه الأكلة الشهية التى تستمتع بها ناقته ما يزيدها ضحة وقوة وازدهارا.

هل نظرت يوما الى طفلك الصغير وهو يلتهم أكلة لذيذة من « الفتة والملوخية » مطلقا لشهيته العنان ، يحشو فمه حشوا ويعب انسائل اللذيذ عبا ، دون أن يأخذ تفسه بما كنت تعلمه من آداب المائدة و « اتيكيت » الطعام ، فالصبغة الخضراء اللزجة تبلوث لا فمه وحده بل وجهه كله وتقطر على عنقه وصدره ممتزجة بلعابه الجشع ? فاند

اقتربت منه محاولا أن تدعوه الى أن يخفف من جشعه ويآكل بأدب ونظافة رفع رأسه من الطبق والسلطانية ونظر اليك برهة بوجهه المخضر نظرة غير مكترثة وعاد فأقبل على طعامه اللذيذ بنفس الشراهة وشفتاه تتلمظان وعيناه الصغيرتان تجحظان من قوة تلذذه ? وهل تذكر مشاعرك ازاء هذا المنظر لطفلك الحبيب وسعادتك الكبرى اذ ترقب تلذذه وزهوك القـوى بصحته وشهيته ، ثم انفجارك بالضحك الشديد من منظره الملوث ?

هكذا كان ذلك الشاعر الجاهلي حين وقف يراقب ناقته ضاحكا متهقها مسرورا معجبا فخورا مشاركا لتلذذها المادى بتلذذ عاطفي متيمنا بصحتها وتمام قوتها وهو يضمن بيته هذه الانفعالات المتعددة كلها جميعا ويؤديها أداء فنيا صحيحا بوسيلته الشعرية لا تنغيم الايقاع والجرس فأنصت الآن الي جرس الحروف وايقاع المقاطع تجد البيت يكاد ينطق بمضمونه تكاد تسمى فكى الناقة وهما يخضمان الطعام ويلوكانه في فمها ، وتكاد تسمع صموت لعابها يرغو ويزبد ويفيض ويتحدر على وجهها تدبر تتالى الحروف وبخاصة الغين والتاء والخاء والطاء واللام والحاء . وتأمل وضعها في مواضعها من الايقاع ، وانصت الى مادة « لغم » وكرر النطق بها بضع مرات لترى كيف تحكى صوت اللعاب الغليظ وهو يجول في الأشداق ويرغو في الفم ويتفجر من الشفتين . فاذا استعرنا طريقة العلامة اللغوى القديم ابن جني في تحليل الألفاظ وتعليل حروفها ( انظر الفصل الثاني ) ، قلنا أن الغين تتوسط المادة لتصور الرغاء الذي يملأ الفم ، واللام تسبقها التحركه في الفم تحريك اللسان ، والميم تختم الكلمة لتمثل انضمام الشفتين لاغلاق الفم ثم انفراجهما للسماح للعاب الدائر بالخروج ثم تذكر الآن فعلنا العامى

« لغمط » واسم المفعول منه « ملغمط » تجدك مقتنعا بأن كلمتنا العامية ترجع الى ذلك الأصل العربى القديم « لغم » وتضيف اليه طاء لتزيده « لغمطة » . أفلا يساعدك هذا على أن ترى وجه ناقة علقمة « الملغمط » بالزبد الأخضر كما نرى وجه طفلنا « الملغمط » بالملوخية ? أعد الآن قراءة هذا البيت المطرب — نعنى القراءة الجاهرة المسموعة ! — رابطا بين مضمونه ولفظه ، مستحضرا صورته ، مستدعيا ما يموج به من الانفعالات التى شرحناها وباذلا أقوى جهدك فى مشاركتها ومجاوبتها وأنت تنطق بأصواته وتوقع حركاته وسكناته ومداته

افتخر علقمة فى بيتيه الماضيين بقوة ناقته وصلابتها ، وبريقها وصحتها ، وشهيتها وشراهتها ، ولكن لم فخره هذا ? يأتي الآن فى بيته الثالث فيطلعنا على سبب هذا الفخر ، ويدلل لنا على انها تستحق كل هذا الاعجاب والزهو وتستحق كل هذا الطعام الوفير الذى يمكنها منه ولا يبخل عليها به فهو يفخر بمقدرتها الكاملة على اجتياز الفلوات الخالية التي لا ماء فيها ، واستطاعة راكبها أن يثق فيها ثقة تامة . فهى لن تخذله بضعف ولن تخالف أمره بعصيان . ولولا ثقته بصبرها وتحملها للعطش الطويل والسفر المنهك لما جازف بقطع الموماة . بل يبلغ من تمام . فقما معنى هاتين الكلمتين ? يقول الشارح القديم «عن عرض أي يعترضها أي يعتسفها يسير فيها على غير قصد » . ولكن ما معنى هذا القارىء فهم عبارة . الحديث ? اننا لنخشى خشية كبيرة أن يخطىء هذا القارىء فهم عبارة . وعلى غير قصد » القديم . هذا القارىء فهم عبارة .

هنا يجب أن نعرف ان معظم أسفار البدو في الصحراء الواسعة الرحيبة لا تسير كيفما اتفق ، بل هي تلتزم طرقا دقيقة حددتها تضاريس.

الأرض أى طبيعتها الطوبوغرافية ، وتوزيع آبار المياه وعيونها لذلك تلتوى هذه الطرق وتتعرج وترتد الى الوراء ثم تستأنف الاتجاه الأصلى لكى تختار أرضا سهلة ، أو تتجنب جبالا حاجزة أو وهادا مضنية ، ولكى تضمن التزود بالماء مرة كل بضعة أيام من الآبار المعروفة ، ولكى تضمن ألا تضل وتنيه فى الصحراء التي لا نهاية لها اذا لم تلتزم الطريق النهج الذى عبدته أقدام الابل من تتابع قوافلها عليه وقد ينتج عن هذا أن المسافة التي تفصل بين مكانين ولا تزيد على عشرات الأميال ، تبلغ في حقيقة الرحلة مئات الأميال ولكن هل يضطر شاعرنا الى التزام هذا النهج المطروق والقصد المأمون ? كلا ! فأن ثقته بناقته وقوتها وصبرها وجلدها تجرئه على أن يقطع المسافة « بالعرض » متخذا أقصر وصبرها وجلدها تجرئه على أن يقطع المسافة « بالعرض » متخذا أقصر خط الى غايته دون أن يقيد نفسه بطريق معلمة فهو يعتسف الأرض غير عابىء بمصاعبها متجها الى غايته اتجاها مباشرا «كما يطير الغراب » حسب التعبير الانجليزى

ليس هذا فحسب ، لا يقطع الموماة هذا القطع الجرىء فى رائعة النهار المضىء فحسب ، بل يبلغ من ثقته بناقته انه يغامر بها فى القفار الموحشة فى الليل البهيم وظلامه المخيف حيث تكمن الأخطار وتنوارى المهالك ، وحيث يصوت اليوم صوته المختلس الذى قرنه العرب وقرنته شعوب أخرى بالموت والخراب والوحشة والضياع ولنذكر هنا ان العرب القدامى — كسائر الشعوب فى نفس المرحلة البدوية — كانوا يرهبون الظلام لا مجرد رهبة مادية مما يخفى من الوحوش الكاسرة والعراقيل المستترة ، بل يرهبونه أيضا رهبة روحية مما يتخيلون فيه من الطلاق القوى الخفية والعفاريت والجن والمخلوقات الأسطورية

ومن هذا كله يتجلى لك أن هذا البيت مكون من أربع نبرات

متزايدة فى الارتفاع متضاعفة فى الزهو يبدأها الشاعر من أول كلمة مفتخرا حين يقول « بمثلها » كما نقول نحن « آدى الناقة والا بلاش! » . ثم يعلو بفخره حين يقول « تقطع الموماة » مطيلا هذه الألف الممدودة حتى يسمح لسامعه ببرهة يستحضر فيها فى خياله كل ما يقترن بالموماة من استدعاءات العطش والجهد والاضناء ثم يزيد نبرة فخره ارتفاعا حين يصيح متحديا « عن عرض » ، وأنصت فى هذا الى ترديد العين المروعة ثم يبلغ أقصى ارتفاعه فى شطره الثانى كله ، مضاعفا القيمة الصوتية للغين المسيددة فى الفعل « تبغم » ، مطيلا الألف الممدودة فى « ظلمائه » ، مرعدا صوته بكل ما يقترن بالظلام والبوم وتصويته المكروه من خواطر الرعب والخطر والخراب والهلاك . وفى كلمته الأخيرة « البوم » يزم شفتيه ليركز فى بائها الانفجارية وواوها الناعبة وميمها المكتومة ذات الغنة أقصى ما يستطيع من نعيب الفزع والهلاك

ناقة قوية صلبة ، كاملة الصحة والنشاط عظيمة الشهية والنهم ، كبيرة الصبر على مشاق السفر يستطيع راكبها أن يأمنها أمنا تاما فى أشده وعورة وأكبره خطورة فلنأت الآن الى فخره الأخير فى بيته الرابع بصفة أخرى جليلة فى ناقته ، لعلها منشأ كل تلك الخصال فيها فاذا اتقنا فهم البيت فهما لا يقتصر على ما تقدمه الشروح اللغوية ، أدركنا الميزة العظمى لتلك الناقة وان لم يصرح بها الشاعر بلفظ صريح وهى الميزة العظمى لتلك الناقة وان لم يصرح بها الشاعر بلفظ صريح وهى كرم أصلها وعتق نسبها فى عالم الابل فهذه فاقة عريقة حرة كريمة ، لذلك تأبى أن يمسها السوط ، وما حاجتها إلى السوط وهى تبذل آخر جهدها لمحض نجابة أصلها وكرم نسبها ? فهى تنظر اليه بمؤخر عينها نظرة مليئة بالغضب والاباء والكبرياء والكرامة ، كأنها تقول لصاحبها ما كانت بك حاجة الى أن تحمل هذا السوط ! اياك أن تمس جلدى به !

وهى لكرمها هذا مهما تشتد مصاعب الرحلة لا تنطلق منها آهة واحدة من الشكوى أو الضجر ، بل تلقى المتاعب المتزايدة وهى ضامزة أى عاضة على أنيابها مطبقة فمها فى عزم وتعميم ، بل لا تحرك فمها ولا لمجرد الرغاء والاجترار وان يكن فى هذا تخفيف لما تقاسيه ، فهى تبقى فمها مطبقا بهذه الهيئة الحازمة المليئة بالاصرار

ثم يشبهها في الشطر الثاني من البيت بالثور الوحثى حين يتوجس هذا الثور، أي حين ينصب أذنيه ويقلبهما ويرهف سمعه ليلتقط الصوت الخفى، وهو يفعل هذا لأنه يخثى تعقب كلاب الصيد، فهو في أتم انتباهه وحذره وارهاف سمعه فهكذا حذرها من السوط واستماعها اصاحبها حتى تبادر باطاعة أقل صوت أو اشارة تصدر منه، كيلا تسمح له بحجة لاستعمال السوط عليها، لا خوفا من ايلامه ولكن إباء وكبرياء، شأن كل حر كريم فالعبد يقرع بالعصا والحر تكفيه الاشارة كما قال ناظمهم وعلقمة لم يذكر الثور الوحثى بالاسم بل اكتفى بوصفه على عادة الشعراء الجاهليين في ايجازهم واعتمادهم على ذكاء سامعيهم ليعرفوا أي حيوان يقصدون (كما قال من قبل « دهماء » وعنى ناقة دهماء ، وعنى ناقة دهماء ، وعنى ظليما خاضبا) فوصف الثور بأنه طاوى الكشح أى ضامر ويعنى ظليما خاضبا) فوصف الثور بأنه طاوى الكشح أى ضامر فيما عدا هذه الخطوط أيض اللون)

فمعنى هذا التشبيه ان ناقته على صلابتها التى وصفها من قبل حين قال « جلذية علكوم » تنميز بحدة عظيمة وذكاء مفرط وحساسية بالغة ، وما هذا الا من نجابة أصلها وعتقه ، فهى ليست بطيئة رد الفعل بليدة غبية متثاقلة ، بل هى على طول الرحلة تبقى أذنيها المدببتين محددةين

مرهفتى السمع متقلبتين تلتقطان أدق الأصوات وتلبيان تلبية عاجلة أهون رغبة لراكبها وهذا معنى لا تقدره تقديرا كاملا الا اذا ركبت ناقة نجيبة فعلوت ظهرها ونظرت الى رأسها من أعلى ، لا من أسفل كما تنظر اليه عادة ، فتأملت فى أذنيها الصغيرتين وطرفيهما المدبين وتدبرت انتصابهما وحدتهما ودقة التفاتهما اذ ذلك يروعك ما تدل عليه هاتان الأذنان من الحدة النفسية والذكاء والحساسية وقوة الانتباه ، كما وصفهما طرفة فى معلقته اذقال « مؤللتان — أى محددتان — تعرف العتق فيهما » واذ ذاك لا تعود تنظر الى الابل كأنها حيوان سخيف العقل أهوج كما صار معظم سكان المدن بيننا ينظرون اليها واذ ذاك تزداد اقترابا من تقدير هذا الحب العظيم والاعجاب العميق والزهو القوى الذي أحس به ذلك الشاعر الجاهلي وهو ينظم هذا البيت وتتخيله وقد استوى على ظهر ناقته الكريمة وأطلق لها العنان معتزا فخورا يستقبل عليها ربح الصحراء ويقدم بها على ما تخفيه الرحلة فخورا يستقبل عليها ربح الصحراء ويقدم بها على ما تخفيه الرحلة من مغامرات

وهكذا تدرك ان العرب القدامى لم يقصروا نظرتهم الأرستقراطية على البشر ، بل طبقوها على الابل — وعلى الخيل أيضا — فآمنوا بأن بعضها يتميز بطبيعة سلالته على الابل والخيل الأخرى وهم قد استعملوا نفس الصفات — العتق والكرم والنجابة والشرف والحرية — فهذه الحيوان كما استعملوها للانسان . بل العلم آمنوا بها فى الحيوان قبل أن يؤمنوا بها فى الانسان ، ولعل ايمانهم هذا مشتق من ايمانهم ذلك ، لأنهم شاهدوا ان بعض سلالات الابل والخيل تمتاز فعلا على السلالات الأخرى ، ولم يهتدوا بعد الى أن الأمر فى الانسان مختلف ، وهل نستطيع أن نلومهم على هذا ونحن فى عصرنا الحديث لم ندرك

الا منذ زمن قريب جدا ان الاختلافات العقلية والخلقية بين السلالات البشرية راجعة الى الظروف البيئية والأوضاع الاجتماعية والمراحل الثقافية لا الى التكوين السلالى (١) ؟

لكن نعود الى بيت علقمة لنعيد قراءة شطره الأول وننصت الى حكايته الرائمة بصوته لمعناه « تلاحظ السوط شزرا وهي ضامزة » تأمل في تتابع هذه الحروف النافرة الظاء فالسين فالشين فالزاي فالضاد فالزاى وكرر قراءته مرات لتسمع كيف يؤدى بهذه الحروف صوت الناقة الأبية الغاضبة التي ضمت فكيها في عزم واصرار وصممت على ألا تطلق تأوها واحدا يدل على تعب أو شكوى وأنصت في هــذه الحروف الى أزيز أسنانها وصريف فكيها وتذكر قولنا « يجز على أسنانه » واستمع في الفعل « يجز » الى أزيز الزاى المشددة يحكى المعنى المراد. ثم عد الى الشطر الذي نظمه علقمة لترى في حروفه المتتابعة كيف بلغ حــد الكمال في تصوير المعنى بجرسه تصويرا عضويا حيا دقيق التفصيل. وأنا أذكر المرة الأولى التي قرأت فيها هـ ذا البيت متبوعا بشرح مختصر . وقال الشرح ان « ضامزة » معناها لا ترغو من ضجر . فصحت قائلا ان « ضامزة » بضادها وميمها وزايها لابد أن يكون معناها انها مطبقة فمها بشدة ، وان عدم الرغاء يأتي من هذا الاطباق الشديد الغاضب. وكم أسعدني حين علت الى الشرح القديم المطول والى معاجم اللغة أن أرى صحة المعنى الذي حزرته من جرس اللفظ ومن موضعه الذي جاء فيه من مضمون البيت وموسيقاه .

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>۱) انظر عرضنا لهـــذه الحقيقــة في البـاب الثالث من كتابنا « ثقافة الناقد الأدبي » .

أيها القارىء الحديث: ربما تكون من ساكنى المدن الذين ابتعدت بهم حياتهم الحضرية عن عيشة البادية وظروفها ومتاعبها ومفاخرها. وربما كنت قبل قراءتك لهذا الفصل ممن يستغربون الابل ويستسخفون شكلها ولا يقدرون نجابتها وكرمها وذكاءها وحساسيتها بل ربما تمضى عليك الشهور الطوال لا ترى ناقة ولا جملا فلو أقبل عليك متحدث يقص عليك نبأ شاعر قديم حمل فى قلبه ما رأينا من الحب والاعجاب والاعتزاز والفخار نحو ناقته لضحكت ساخرا وآثرت أن تفخر بسيارتك الشفروليه أو المرسيدس ( دعك من الياجوار والكاديلاك!) وقمت تلمس بأناملك جسمها المعدنى المصقول وتتأمل فى هيكلها الانسيابي الرشيق وتنسمع طنين موتورها القوى الجياش وتزهو بسرعتها الفائقة اذ تقطع بسهولة وليونة وانسياب مائة وكذا كيلومترا فى الساعة مفضلا هذا الحديث على أخبار بلهاء عن حيوان عتيق خشن المركب أهوج الحركة يذكرك بعصور الهمجية وقرون الفقر والشظف والتأخر

لكن هذا هو الشاعر الجاهلي علقمة بن عبدة التميمي ، الذي عاش في الصحراء العربية منذ ما يزيد على ألف وأربعمائة من السنين ، يصف لك ناقته القوية المتينة ، ويريك بريقها وملاستها ، ويذكر لك سعادته اذ يراقب صحتها وشهيتها ، ويعتز بجلدها على الأسفار وأمنها التام في المخاطر ، ويعجب اعجابا عميقا بنجابة أصلها وعظم ابائها وحدة ذكائها وفرط حساسيتها ، ويقدم لك هذا كله في لفظ ينبض نبضانا بفكره الجياش وانهعاله المهتز ، فيقدم اليك فرصة لتقدير شعره ومشاركته عاطفته نحو ناقته ، ان التهزيها واستغللتها الى أبعد مدى تستطيعه وجدته يزيد حساسيتك الوجدانية شحذا ، وذوقك الجمالي معة ، وامكانياتك العاطفية عمقا وغنى ، ويزيد ن مقدرتك على التجاوب

الرحيم مع تجارب الآخرين مهما تختلف عن تجاربك الفردية فى بيئتك المحدودة أو قل بعبارة واحدة انه يزيدك انسانية ، فانما يتمايز نصيبنا من الانسانية وتعلو طبقتنا فيها ويكمل استحقاقنا لأن تفخر ونعنز بالانتماء اليها عملى قدر درجتنا من تفهم اخواننا فى الجنس البشرى وقدرتنا عملى التعاطف معهم والمشاركة لهمومهم وأفراحهم كبيرها وصغيرها والمجاوبة لتجاربهم وأزمانهم والفن هو أداتنا العظمى التى اخترعناها نحن البشر لهذه الغاية فان اقتنعت بهذا فلا حاجة بنا بعد الى أن نحدثك حديثا قد يثقل عليك أو ترتاب فى صدق نيته عن واجب الوطنية وأصول القومية العربية وفريضة التراث القومى

## الفصهل لتاسِنع

## الحيوان الوحشي. الطبيعة

أربعة أبيات أفرغ فيها علقمة كل عاطفته نحو ناقته أربعة أبيات رائعة مثيرة ، محتشدة بالفعالات الاعجاب والتقدير ، والزهو والفخار ، والحب والسعادة ، والثقة والائتمان ، والزمالة المخلصة والمشاركة الوجدانية العميقة فهل بالغنا حين قلنا انه يقنعنا بحب لناقته أكثر مما يقنعنا بحبه لسلمى ?

لكنها أربعة أبيات فقط ، ضمنها علقمة ما يريد من انفعالاته بما رأينا من التكثيف والشحن وقد انتهى مما يريد أن يقول الآن فى هذا الموضوع ، والشعراء الجاهليون اذا أتموا موضوعا أحبوا أن يتركوه سريعا الى غيره ، فالعجلة صفة أصيلة فيهم وعلقمة يريد أن ينتقل من وصف الناقة الى موضوع لا يقل عنه بهجة وروعة ولا يقل عنه ائارة المساعره ، وهو أن يصف مشهدا حيا دافقا بالحركة من مشاهد الحياة فى الصحراء . ذلك هو مشهد الظليم أى ذكر النعام ، وقطاع من حياته «العائلية » . فكيف ينتقل من وصف الناقة ، ذلك الموضوع الذي كان منذ برهة وجيزة يستحوذ على عاطفته بكل ما رأينا من الصدق والعمق ، الى الموضوع الجديد الذي لا تقل عاطفته نحوه صدقا ولا عمقا ?

الحل بسيط: أن يشبه ناقته في سرعة عدوها بهذا الظليم في سرعة عدوه. وما ان يعرض له هذا التخلص الوجيه حتى يسرع الى اتخاذه ،

فيقول « كأنها خاضب » ، وبعد هذه الكلمة الواحدة « كأنها » بضميرها الذي يعود على الناقة ، ينسى المثبه نسيانا تاما ، ويستطرد فى «التشبيه فى ثلاثة عشر بيتا كاملة لكننا لا نظننا سننخدع الآن بهذا التشبيه المزعوم ، وسندرك من الأبيات الثلاثة عشر بتفصيلها الكبير بيتا بعد بيت ان المشبه به مقصود لذاته ، لا لبيان سرعة المشبه فعلقمة عنده تجربة حية فابضة راقب فيها ذكر النعام مراقبة دقيقة ، وخلص الى أدق أسرار حياته « المنزلية » وهو يريد أن يمتعنا ويثيرنا بهذه التجربة كما أمتعته وأثارته ، فعليها سيحبس الآن كل مقدراته الفكرية والعاطفية ، وقصوى اجادته الشعرية ، ليقدم لنا قطعة فنية من أدق ما نجد فى الشعر الجاهلى ، بل هى تستحق أن تعد مفخرة للشعر العربى كله

وقبل أن نسوق أبياته نعطى خلاصة للقصة ، تساعد القارىء الحديث في تتبعه لأحداثها ، وتعاونه في التغلب على صعوباتها اللغوية والقصة تتكون من خسبة فصول

١ \_\_ ببدأ الفصل الأول من هذه القصة الممتعة والظليم في مرعى خصيب ، يزخر بالنبات الذي يحبه ويستسيغ طعمه ، وقد خلا له الجو ، فهو يأكل منه ما شاء من حب وورق ، في سعادة ومرح لا يكدرهما مكدر. وينتهز الشاعر هذا الفصل الأول لينعم النظر في بعض الصفات الجسمية العجيبة لهذا المخلوق العجيب ، أطائر هو أم حيوان ?

٢ — لكن السعادة لا تدوم لأحد ، فبينا الظليم فى مرتعه يأكل
 ما لذ وطاب ، اذ بالجو يتغير ، فهاجت الريح ، وكدر الغيم صفحة
 السماء ، وبدأ المطر يسقط رذاذا فأدرك الظليم من خبرته الطويلة

بأحوال الصحراء ان هذه نذر عاصفة ممطرة من تلك العواطف المرعدة المبرقة ذات السيل المدمر التي تحدث في الصحراء من آن لآن خشي الظليم أن تدركه هذه العاصفة في البرية الخالية بعيدا عن بيته الذي يأوى اليه ، وتذكر ذكرى أخرى زادته فزعا وتلهفا أن يصل بيته بأسرع ما يستطيع تذكر أسرته العزيزة ، زوجته الحبيبة وأفراخه الصغار ، وتذكر بنوع خاص بيضاته التي تركها في رعاية زوجته ، وعليه الآن أن يحل محلها في احتضانها

٣ — هنا لم يضع الظليم وقتا ، بل أسلم للريح ساقيه ، وانطلق في عدو شديد متلاحق لا يبالي بتعبه ، موسعا من خطاه وقاذفا برجليه الى الأمام ، محاولا أن يدرك بيته قبل حلول الظلام

\$ - فى آخر هذا العدو السريع المجهد نجح الظليم فى الوصول الى بيته قبل أن يتم اختفاء قرص الشمس فى غروبها وراء الأفق . وصل الى « بيت الزوجية » الذى فيه أسرته العزيزة وبيضاته النفيسة . لكنه لشدة حذره ، وبرغم تشوقه ، لا يبادر بالدخول ، بل يطوف بالبيت مرتين ، يتفرس فى الأرض المحيطة به ليرى هل بها أثر لدخيل اقتحم بيته فى غيابه ، وكمن فيه ينتظر ايابه ، من سبع أو صياد بشرى .

اطمأن الظليم أن لا خطر يختبىء له فى بيته ، فدخله مشتاقا متلهفا ، وأوى الى أفراخه الصغار الضعاف ، وتهالك على بيضاته المركومة ، وأخذ يناجى زوجته المحبة السعيدة بعودته ، وأخذت تجاوبه مناجاته فى انفعال شديد وهكذا تنتهى القصة هذه النهاية السعيدة كما بدأت بداية سعيدة ، بعد ما تخللها من الخوف والفزع والعدو المضنى والحذر والتوجس

القصة فى ذاتها ممتعة طريقة ، ولكن الذى يهمنا هو أن زى مدى نجاح الشاعر فى أدائها أداء فنيا بوسائل الشعر الصحيحة وهذا سيحتاج منا الى بذل مجهود فى تفهم ألفاظه وتراكيبه ، خصوصا لأن الشراح القدماء لم يحسنوا فهم بعضها ، وارتكبوا هنا — كما ارتكبوا في سائر أقسام هذه القصيدة البعيدة القدم — قدرا من الخطأ والتقصير . بل هم قد أساءوا ترتيب الأبيات نفسها ، الأمر الذى يدل على انهم لم يعنوا بتتبع أحداث القصة المتتالية ، وحصروا اهتمامهم على تفسير كل بيت بمفرده ، وهذا فى ذاته أضل شرحهم عن التفسير الصحيح أحيانا فلنظر نحن فى الأبيات بعد أن نتبع كلا منها بخلاصة شروحهم اللغوية ، مستغلين فى هذا النظر مقدرات فنية وعلمية يتيحها لنا العصر العباسى

## ١٨ ـ تأنها خاصب زُنْرْ قوادمُه أُجنَى له باللَّوَى شَرْيْ وتـ وْمُ

كأن الناقة فى سرعتها هذا الظليم ، الخاضب = الذى قد رعى الربيع فاحمرت قوائمه وأطراف ريشه ، أو الذى يخضب فى الشتاء وهو أن يحمر جلده وساقاه ويظهر عليه جلد أحمر ويكثر لحمه ويشتد عصبه ويعفو (أى يكثر ويطول) ريشه ، ولا تطلب الخيل الظليم اذا خضب فى الشتاء ، فاذا قاظ (أى دخل فى صميم الصيف) استرخى فانتثر ريشه وسمن بطنه فطلبته الخيل وقيل بل يخضب أيام الصفرية فانتثر ريشه وسمن بطنه فطلبته الخيل وقيل بل يخضب أيام الصفرية (وهى نبات فى أول الخريف أو هى تولى الحر واقبال البرد) ، وفى قول آخر : اخضب اخضرت له الأرض زعر = قليلة الريش ، وقيل قد أسن (أى هرم) فتحاص (أى سقط) ريشه القوادم = الريشات المتقدمات فى أول الجناح . أجنى = أدرك وبلغ أن يجتنى اللوى = المتقدمات فى أول الجناح . أجنى = أدرك وبلغ أن يجتنى اللوى =

منعطف الرمل . الشرى = شجر الحنظل والظليم يأكل حب الحنظل التنوم = شجر له ثمر مثل الشهدانج (القنتب) وورقه ينحت (يسقط) في الصيف ويرب (ينمو ويكثر) في الشتاء ، وقيل هو الشهدانج البرى .

رأى القارىء ولا شك مدى اختلاف الشراح بل تخبطهم فى شرح الألفاظ وتحديد زمن القصة بين ربيع وشتاء وخريف . ومفتاحنا الى حل مشاكلهم هو أن تتأمل فى هذه الكلمة «خاضب» ، فهى أهم كلمة فى البيت ، بل هى المفتاح الى القصة كلها . فما معناها الصحيح ? نستطيع أن نهمل الرأى القائل بأن معناها اخضرت له الأرض ، فواضح ان الشاعر يثبت صفة فى الظليم نفسه . وهذه الصفة كما تقول سائر الشروح هى احمرار يعلو قوائمه وأطراف ريشه ، أو يعلو جلده وساقيه ، أو يبدأ كما نفهم من لسان العرب فى مستدق ساقيه ولكن نسأل ما الذى يجلب اليه هذا الاحمرار ؟ أهو مجرد آكله للنبات الكثير ؟ هنا نترك هذه الشروح ونعود الى اللسان لنجده يقول ان الخاضب هو الظليم اذا اغتلم الشروح ونعود الى اللسان لنجده يقول ان الخاضب هو الظليم اذا اغتلم الذكر لا يعرض للائشى . وهنا نصيح وجدناها ! (١)

<sup>(</sup>۱) يبسط لسان العرب في شرح الخضب رأيين مختلفين . أحدهما انه خضرة تكسو ساقيه من أكل النبات الأخضر أو تصبغ أطراف ريشه من أكل الأنوار والشاني أنه حمرة طبيعية تطرأ على عنقه وصدره وفخانيه ، الجلد لا ألريش ، وليست مجرد صبغة خضراء تصبغه من أكل البقل أو النور واحتج أصحاب هذا الرأى بأنه لو كان مجرد صبغة لاتختلف ألوانه على قدر ألوان النور والبقل بين صفرة وخضرة وكانت الخضرة تكون أكثر لأن البقل أكثر من النور م وأصروا على أن الخضب الذي يعرض للظليم هو حمرة شديدة لا خضرة ولا صفرة ، =

علقمة اذن لم يصف أى ظليم ، بل اختار ظليما فى موسم الانتاج ، وهذا الاحمرار الذى علاه هو اذن من العلامات التى تحدث للذكور فى كثير من أجناس الحيوان فى هذا الموسم وحده . ونحن نعرف من دراستنا لعلم الحيوان نظائر كثيرة لهذا . فكثير من الذكور تكتسى جلودها بألوان زاهية براقة فى موسم الانتاج لتستعملها فى اغراء الاناث ، ثم يصير جلدها منطفئا باهت اللون بعد انتهاء الموسم وكثير من الذكور مثل الوعول تنبت لها القرون فى موسم الانتاج وحده حتى تستخدمها فى صراع الذكور الأخرى للفوز بالاناث ، ثم تضمحل القرون وتسقط عنها ولا تنبت مرة أخرى الا فى موسم الانتاج التالى . وكثير من الطيور صوتها بالغناء الشجى الا فى موسم الانتاج ، بل هى لا تطلق صوتها بالغناء الشجى الا فى هذا الموسم ، فيكون غناؤها نداء غزليا الى الاناث ، ومناجاة لها ، أو اعلانا عن حقها فى المكان الذى اختارته لها ولأسرتها ، وعزمها على الاستئثار به والدفاع عنه وحمايته من كل طائ آخ

والأمثلة كثيرة جدا . وموسم الانتاج لمعظم أجناس الحيوان يكون

<sup>=</sup> وأنه غريزة تعرض له في زمن غلمته وحدها ولا علاقة لها بما يأكل، والا لم يقتصر على الذكور دون الاناث كما اعترضوا على احد الأعراب الذي قال أن هذه الحمرة تحدث للظليم من أكله الأساريع ( وهي دود يكون في البقل ) ، فردوا عليه بأنه لو كان هذ. هو السبب لكان ما لم يأكل الأساريع لا يعرض له الخضب ، وبأنه يعرض للداجنة في البيوت التي لا ترى اليسروع البتة ، وبأنه لا يعرض لاناتها وحججهم هذه لا تقاوم في نظرنا ، ومنها نقطع بأن الخضب لون أحمر شديد الحمرة ، وأنه يحدث لذكور النعام دون أنائها ، وأنه يحدث لها في زمن غلمتها وبسبب هذه الفلمة ولا علاقة له بما تأكل وأنه لون طبيعي أو كما يقولون غريزة وليس مجرد صبغة خارجية يصطبغ بها

فى الربيع ، وقد يكون فى الخريف ، لكنه لا يكون فى صميم الشتاء ولا الصيف وبهذا نحدد زمن هذه القصة فنقول انه فى آخر الشتاء وأول الربيع . أما لماذا اختار علقمة ظليما فى موسم انتاجه فأمر لا يصعب علينا الآن فهمه فهو يكون على أتم قوته وأشد نشاطه وأكبر عنفه وحدته ، ولقد أصاب ذلك الشارح القديم الذى وصف اشتداد عصبه وان الخيل نفسها لا تستطيع أن تدركه فى هذا الموسم ، فان يكن قد جعل هذا فى الشناء فأغلب ظننا انه عنى آخر الشناء وأول الربيع ، بدليل قوله انه اذا دخل فى صميم الصيف زال هذا عنه . وهنا تنذكر الشروح الأخرى التى تضع زمن الخضب فى الربيع

فى ضوء هذه الحقيقة نستطيع أن نتابع فصول القصة ، فنفهم لماذا يضطرب هذا الاضطراب من أجل زوجته وأفراخه وبيضاته ، ولماذا يسرع هذا الاسراع فى عدوه العنيف ، ونكون أكبر فهما لما سيعطينا الشاعر من تفاصيل دقيقة حين يدخل الظليم الى بيته ويكون منه ما يكون مع أفراخه وبيضه وأنثاه

ولكن تتم نظرنا في البيت الأول ، فنلاحظ ان كلمة «خاضب» هي اذن كلمة قوية الشحن والاثارة ، يقرنها السامعون الخبيرون بأحوال الصحراء بكل تلك المعانى المستدعاة من نشاط الظليم وسرعته ، وهياجه وحدته ، واشتداد عصبه وعرامة ذكورته ، وهم بالطبع لم يكونوا يعرفون التعليل العلمي الذي نعرفه ، لكنهم من خبرتهم الطويلة تداعت هده الأفكار والانفعالات الى ذاكرتهم تداعيا سريعا . والشاعر نفسه فيما يبدو قد تأمل في هذا اللون الأحمر البهيج الذي كسا الظليم فانفعل به انفعالا قويا ، وأحس احساسا غريزيا حين رأى توهجه بتأجج النشاط الجنسي

فى هذا الحيوان ، فوقف أمام هذا اللون الأحمر مبهورا مستجيبا بأتم حيويته الشعرية .

تجد هذه الاستجابة أيضا في الشطر الثاني من البيت ، حين بقول ان هذا الظليم قد أجنى « له » الشرى والتنوم وأهم كلمة في هذا الشطر هي أقصر كلمة فيه ، كلمة « له » ، يقولها علقمة بتعاطف كبير مع الظليم ومشاركة قوية في سعادته فهذا النبات قد نضج له هو ، من أجله هو وحده ، كأن الطبيعة قد استجابت لرغبته الخاصة فجادت له بما أحب من النبات ، فاقرأها بنبرة قوية من المشاركة العاطفة

لكن هذه المشاركة العاطفية على قوتها معزوجة بقدر من التهكم والتعجب من ذوق هذا المخلوق العجيب. فالنبات الذي يستسيغه ويتلذذ بأكله مر شديد المرارة لذوق الآدميين أما الحنظل فنعرف مرارته ونضرب بها المثل، وأما التنوم الذي لا نعرفه فتقول معاجم اللغة ان ورقه يستعمل شربة لاخراج الدود، وأيضا اذا رجعنا الى الشهدائج أو القنب البرى الذي يشبهون ثمره به نجده يستعمل لعلاج مختلف الأمراض فنرجح أن يكون التنوم أيضا بشع المذاق كما نعرف من كل شربة تستعمل فذرجح أن يكون التنوم أيضا بثع المذاق كما نعرف من كل شربة تستعمل من الصيدليات قد أضيف اليها ما يحلى طعمها ويخفف من مرارتها قليلا أو كثيرا أما تلك الأشربة الصرف التي كانوا يتجرعونها للتداوى فلابد أقا كانت فظيعة المرارة، كما قد يتذكر بعضنا من طفولته المبكرة في قرئة أو حلته.

اذا فهمنا هذا التهكم والتعجب استطعنا أيضا أن نفهم العاطفة الحقيقية من وراء قوله فى الشطر الأول « زعر قوادمه » فلنتذكر أولا ما قلناه وكررناه مرارا من أن الشاعر لا يصف شيئا لمجرد الوصف

والتسجيل ، بل لأن عاطفة معينة قد ثارت به نحو هذا الشيء . والعاطفة هنا هي التعجب من قلة ريش الظليم اذا قورن بضخامة جسمه . ونحن تعرف ان ريشه وجناحيه أيضا ليست بالطول الكافى لأن تمكنه من الطيران فالشاعر الجاهلي يقف محتارا أمام هذا المخلوق العجيب ، أطائر هو ? لكن ريش قوادمه قليلة اذا قورنت بحجمه الكبير ، وتزداد قلتها وضوحا اذا قورن بطائر آخر يصغر عنه كثيرا أهو حيوان اذن ? لكن ملاحظتين سيلاحظهما في بيته الثالث تمنعانه من أن يعده حيوانا كالجمل مثلا ، لكنه قبل أن يأتي الي هذا يزيد ذوقه العجيب في الطعام تأملا في البيت التالي

## ١٩ ــ يظل في الحنظل الخطبان يَنْقُفُهُ وما استَطَفَّ من التُّنُّوم مخذوم

الخطبان = الذي صارت فيه خطوط تضرب الى السواد ولم يدخله ماض ولا صفرة ، يقال قد أخطب الحنظل وفى قول آخر = اذا صار فيه خطوط خضر وصفر وهو أشد ما يكون مرارة ينقفه = يكسره ومستخرج ما فى جوفه من حب ليآكله استطف = ارتفع وأمكن مخذوم = مقطوع ومأكول.

ينبغى ألا نهتم كثيرا باختلافهم فى لون الخطوط بين سواد وخضرة وصفرة ، فالحقيقة هى ان العرب القدامى لم يحسنوا تمييز الألوان وخلطوا بينها كثيرا ، فالأسود والأخضر والأزرق كلها تتناوب فى استعمالهم ، وكان ذلك تتيجة طبيعية لقلة الألوان فى صحرائهم ، وهذا مبحث درسناه فى مجال سابق وليس هنا مكان تفصيله والمهم هو ان المحنظل حين تبرز فيه هذه الخطوط يكون قد بلغ أشد مرارته ، وهذا والطبع بلغ أتم نضجه والآن تفهم بغير صعوبة عاطفة الشاعر فى هذه

الكلمة « الخطبان » ؛ ففيها يزداد تعجبا من ذوق هذا المخلوق الغريب ، الذي لا يلذ له الحنظل فحسب ، بل يلذ له أشده مرارة وعليك في قراءة الكلمة أن تطيل من ألفها الممدودة وتموج بنبرتها تمويجا يعبر عن نهاية الاستغراب والتعجب « الخطبان يا ناس ! تصوروا ! » كذلك تفهم قوله « يظل » ، فالظليم لا يأكل من هذا النبات مرة واحدة يسد بها جوعه ان كان جائما ، بل يستمر في هذا الأكل الشهى متلذذا به مدة طويلة وهذه الكلمة تطيل أيضا من الفصل الأول للقصة قبل أن يأتى الفصل الثانى الذي ستتكدر فيه هذه السعادة .

ولكن ننظر الآن فى هـذا التفصيل البارع الذى يعطيه الشاعر الطريقتين مختلفتين من تناول الطعام فهـو لم يكتف بأن يقول انه « يأكل » الحنظل و التنوم ، بل قال انه « ينقف » الحنظل و « يخذم » التنوم فلم نوع هذا التنويع ، وهل كان يجوز أن يقول انه يخذم الحنظل وينقف التنوم ?

أما الحنظل فانه يأكل حبه ، فهو يكسر الثمرة بمنقاره ويستخرج ما فى داخلها من حب ليأكله . فاذا أنت نطقت بمصدر « النقف » وكررته بضع مرات تبين لك ان جرسه بحروفه المتوالية من النون والقاف والفاء يمثل تمثيلا ناطقا حركة المنقار القوى الحاد اذ يمتد فى سرعة خاطفة الى الأمام فيضرب الثمرة ليفلقها ويستخرج حبتها من داخلها ، كما يحكى الصوت الناتج من هذه العملية وتزداد لهذه الحركة وهذا الصوت تقديرا اذا عرفت ان منقار النعام له ضربة فائقة القوة ، يستطيع أن يكسر بها أشد الأشياء صلابة

وأما التنوم فانه يأكل ورقه فاذا تأملت في هذه الأحرف الثلاثة م ـ ٢٣ الشعر الجاهلي

« خذم » ونطقت بها بضع مرات وجدتها تحكى صوتا مختلفا وتمثل حركة مختلفة هما الحركة والصوت اللذان يصدران حين يتناول الطائر بمنقاره أو الحيوان بشفتيه عددا من أوراق الشجر يجمعها ثم يأتى برأسه بحركة مفاجئة يقطع بها هذه المجموعة من الأوراق ويخضمها راقب فى قرانا المصرية جاموسة أو حمارا يجمع بشفتيه عددا من عيدان البرسيم الطرى ثم استمع الى الصدوت الذي يصدر حين يجذبها أو « ينتشها » بحركة من رأسه ، تجد « الخذم » تصويرا رائعا لهذا الصوت . وتذكر هنا ما نقلناه في فصلنا الثاني عن ابن جني حين وصف وظيفة الخاء في « خضم » لتصوير أكل الرطب كالبطيخ والقثاء وما كان نحوهما من المأكول الرطب ، ومقارنته بينها وبين القاف في « قضم » للصلب اليابس وهذا يزيدك التفاتا الى التقابل بين قاف نقف وخاء خذم والآن كرر النطق بكلا المصدرين أحدهما بعد الآخر بضع مرات لتزداد انصاتا الى تقابلهما: نقف نقف نقف نقف نقف ... خذم خذم خذم خدم خدم ... متمثلا مع كل منهما في ذاكرتك البصرية والسمعية الحركة المؤداة والصوت المحكى.

لكن تذكر ان علقمة فى تسجيله الدقيق لهاتين العمليتين يمزج تسجيله بالتعجب والتهكم من ذوق هذا المخلوق فى شهوته للنبات المر البالغ المرارة. فاقرأ الكلمتين «ينقفه » و «مخذوم » بمبالغة تعبر عن تهكم الشاعر ، كما نبالغ فى تقليد الشيء اذا أردنا التهكم عليه . ولهذه المبالغة التهكمية تحول فى الكلمة الثانية من الفحل «يخذمه » الى اسم المفعول «مخذوم » ليطيل من مدة الواو تهكما ، كما نقول بأسلوبنا العامى «أما التنوم يا سيدى فهو مخذوم أهه ! »

٢٠ ـ فُوهُ كَشَقَّ العصا لَأَيَّا تَبَيَّنُهُ أَسَكُ مَا يسمع الأصواتَ مصاوم

فوه كشق العصا = لا يستبين ما بين منقاريه ولا يرى خرقهما اذا ضمهما كأنه من خفائه شق فى عصا ، فمه لاصق ليس بمفتوح لا تكاد ترى شدقه . لأيا = بطيئا وقوله لأيا تبينه = لا تتبين فمه الا ببطء لخفائه .اسك = من السكك وهو صغر الأذن ولصوقها بالرأس . وقوله اسك ما يسمع الأصوات = ما هنا اسم موصول ، أى اسك الجزء الذى يسمع به الصوت وهو أذنه ، كقولك حسن ما بين العينين . مصلوم = مقطوع الأذنين . وهناك شرح يجعل ما مبتدأ ومصلوم خبره ، أى الذى يسمع به الصوت مصلوم أما الشرح الذى يجعل ما نافية للفعل الذى يسمع به الصوت مصلوم أما الشرح الذى يجعل ما نافية للفعل يسمع فيوقع الشاعر فى خطأ لا داعى لنسبته اليه ، فما خصب علقمة فى خبرته الدقيقة بالنعام يتوهم فيه الصمم ، بل هو خطأ وقع فيه بعض الشراح فقالوا ان النعام كلها صم وهذا من بعدهم عن البادية وجهلهم بكثير من حقائقها

هذا البيت يبدو محض تسجيل يسجل به علقمة حقيقتين نعرفهما عن النعام احداهما منقاره الطويل الذي يلتصق شدقاه التصاقا شديدا اذا أطبقهما فلا يظهر منها الا خط دقيق وثانيتهما ان أذنيه صغيرتان جدا . لكن تتذكر مرة أخرى ان الشاعر يضمن تسجيله انفعاله بالحقائق التي يسجلها ، وانفعاله هنا هو مزيد من التعجب والاستغراب لهذا المخلوق ، أطائر هو أم حيوان ? ولو قبله الشاعر على انه طائر لما استغرب هاتين الخاصتين . فهكذا منقار كل طائر ، وان تكن هذه الخاصية أبرز في منقار النعام لضخامته وطوله وهكذا أيضا أذنا كل طائر ، لأن الطيور ليست لآذانها صواوين خارجة ، أو صوواينها صغيرة جدا ( وهذا ينتج عنه ان حاسة السمع فيها ضعيفة ، لأن أكثر اعتمادها على نظرها البالغ الحدة ، ولكن ليس معنى هذا انها صماء ) . لكن علقمة لا يقبل بسهولة الحدة ، ولكن ليس معنى هذا انها صماء ) . لكن علقمة لا يقبل بسهولة

أن يعده طائرا ، وكيف يعده طائرا وهو لا يطير ، وجناحاه وريشه على ما وصف من الصغر ، وجسمه ضخم الى حد لم ير له نظيرا فى طائر آخر ، وهو يقترب فى هيئته العامة من الجمل مثلا ? أحيوان هو اذن ؟ لكن كيف يكون حيوانا وله هذا الفم العجيب الدقيق الذى لا تتبينه الا بعد لأى ، وليس له ما نعرف للحيوان من فم واسع الفتحة كبير الشدقين ? فكر فى فم الجمل أو الحصان أو الحمار مثلا ولاحظ هنا ان الشاعر يسمى منقاره فما ، وهذا سر تعجبه ، انه يقارنه بأفواه الحيوان لا بمناقير الطير .

وعلى نفس المنوال تستطيع أن تفهم تعجبه فى الشطر الثانى فكر فى أذنى الحصان أو الحمار ، وحتى الجمل الصغير الأذن لأذنه صيوان واضح بارز حاد مدبب ، فما بال هذا المخلوق الأسك الذى يبدو وكأنه كانت له أذنان ثم صلمتا ? بل هو يرفض أن يسميهما أذنين ، وان سلم بأن له شيئا عجيبا يسمع به الأصوات ، وهذا تفسيرنا لتركيبه « أسك ما يسمع الأصوات » الذى أتعب الشراح تعليله . ولكن هل نلوم علقمة على رفضه أن يعد النعام طائرا ? وهل نقتنع نحن حقا بأنه طائر برغم معرفتنا العلمية ? قبل أن تسرع الى لومه اذهب الى حديقة الحيوان فانظر النعام وراقبه برهة من الزمن وانظر ماذا ترى ...

بهذا ينتهى الفصل الأول من القصة ، ويليه الفصل الثانى الذى يتضمنه البيت التالى

٢١ ـ حتى تذكر بيضات ، وهيَّجه يومُ رَذاذ ، عليه الريحُ ، مغيوم

ظل الظليم يرعى ما لذ له وطاب من الخطبان والتنوم حتى تذكر بيضه الذي خلفه ، وهاجه هياجا شديدا ما بدأ يسقط من الرذاذ وهو المطر

الخفيف وقوله عليه الربح أى اشتملت عليه الربح فى شدة ، وفى قراءة علته الربح: أى غلبت عليه ومغيوم أى فيه غيم . وهو بخبرته السابقة يلموك ان هذا الرذاذ سيصير بعد قليل مطرا هطالا ، وان هذه الربح ستصير عاصفة كاسحة ، وان هذا الغيم سيصير سحابا "قيلا متراكما ونحن نعرف من علم الحيوان ان كثيرا من أجناس الحيوان البرى — والمستأنس أيضا — لها احساس دقيق بما يطرأ على الجو من تغيرات ، يفوق احساس الانسان بمراحل عديدة لا جرم أن يهيجه هذا كله هياجا شديدا ، وأن يزيد من تذكيره ببيضاته التي خلقها وضرورة الاسراع فى العودة اليها .

وسنعرف من باقى القصة ان الظليم مشوق الى أسرته كلها ، أتناه وفراخه وبيضه ، فلم يخص البيضات فى هذا البيت ? لا نجد جوابا على هذا السؤال فى شروح المفضليات ، ولكن نجد شرح ديوان علقمة يقول « يسرع الى بيضه لئلا يفسد ويتغير » ، أى حتى يرقد عليه ليحميه من البلل الذى يفسده . ولكن الظليم حين ترك البيض قد تركه فى رعاية أثناه ، وليس من المعقول أن تقوم من عليه وتهمله هذا الاهمال هنا مسعفنا علم الحيوان بالتفسير الصحيح ، فنعرف ان ذكر النمام يشارك أثناه فى حضن البيض ، ويتناوب معها هذا الواجب ، وانه فى العادة يحضنه فى الليل ومن هنا نفهم جزعه اذ آدركته نذر العاصفة بعيدا عن أسرته ، وسببا من أهم الأسباب لاشتداده فى عدوه ، فقد جاءت فوبته أو « ورديته » التى عليه أن يقوم بها ، و " ، أيضا يعانى قدرا من تأنيب الضمير اذ ابتعد عن أسرته كل هذا الابتعاد ، وأطال غيابه كل هذا الوقت الى ان دنا الأصيل ، وذلك حين آغرته تلك النباتات الشهية فيها نقفها و خذمها

أما وقد فهمنا مضمون البيت فلنستمع الآن الى أدائه ، لنسمع هذه الموسيقية الحلوة الشجية التي تسود ايقاعه ونغمه ، فيستجيب بها الشاعر استجابة قوية التعاطف مم مضمونه فالظليم قد هاج به الحنين ، واضطرب لمجيء العاصفة وهو بعيد عن عياله الذين كان ينبغي أن يكون معهم ليحميهم من شر هذا الانقلاب الجوى ، والبيت لذلك يتقطع حنانا ويتهدج اضطرابا فهو يتقطع الى أربع فقرات موسيقية مختلفة الطول متجاوبة الايقاع والنغم ، أولاهما « حتى تذكر بيضات » وثانيتهما « وهيجه يوم رذاذ » تختم كلتاهما بألف ممدودة يليها حرف منون فاقرأ الفقرة الأولى متهدجا بصوتك في « بيضات » في شيء من الغناء الحزين . واقرأ الثانية بحيث تنصت في « رذاذ » الى تجاوب ألفها مع ألف بيضات وتجاوب تنوينها مع تنوينها أما الفقرة الثالثة « عليه الربح » والرابعة « مغيوم » ففي أولاهما مدة الياء وفى ثانيتهما مدة الواو ، وكلتاهما أثقل من مدة الألف ، وفيما بينهما نجد مدة الواو أثقل من مدة الياء . فالشاعر يعتمد في أداء عاطفته على المدات الأربع ، ويتدرج في ترتيبها بحيث تزداد شدة ، حتى تمثل بذلك ازدياد العاصفة في الشدة من ناحية ، وازدياد عاطفة الظليم نُفسه في الهياج والاضطراب من ناحية أخرى واستمع أيضا في الفقرة الثالثة الى الضربة الحادة للياء الساكنة فى « عليه » ، تليها كلمة « ريح » بنغمها ومدتها ، فتمثلان هبات الريح اذ بدأت تهب وأخلت تشتد في الصحراء

والآن يبدأ الفصل الثالث الذي يصور فيه علقمة عدو الظليم في الائة أبيات:

٢٢ ـ فلا تَزَيُّدُه في مشيه نَفِقٌ ولا الزَّفيفُ دُوَيْنَ الشَّدِ مسؤوم

التزيد = المشى فى العنق ( بفتح العين والنون ، وهو سير مسرع للابل والدواب ) نفق = ناقص منقطع ، سريع الذهاب والانقطاع ، يقال نفق المال والزاد ( بكسر الفاء ) اذا نفد ، وتفقت الدابة والانسان ( بفتح الفاء ) اذا هلكا الزفيف = عدو للنعام أقل سرعة من الشد قليلا مسؤوم = مملول .

هنا نجدهم يعتقدون ان « التزيد » نوع خاص من السير أو درجة خاصة من سرعته ، ويجعلون لجرى النعام درجات مختلفة أبطأها الزفيف وأسرعها الثند، والتزيد درجة متوسطة بينهما. لكننا لا نرتاح الي هذا التضمير ، ونعتقد أن « التزيد » ليس معناه سوى المعنى المصدري المعروف للتفعل من الفعل تفعل ، أي جهد الزيادة في سرعة الجرى فالذي يعنيه الشاعر هو هذا : حين بدأت نذر العاصفة كان الظليم يمشى مشيا عاديا ، فبدأ يزيد من سرعة مثبيه شيئا فثبيئا ، وهو في هذه الأثناء يزداد تفكيرا في بيته الذي تركه وادراكا لواجبه في العودة اليه ؛ فتحولت خطواته المسرعة الى جرى ؛ ثم أخذ يزيد من سرعته دفعة بعد دفعة بازدياد قوة الذكرى وشدة العاصفة وازدياده هو حمية في الجرى لكن هذ الظليم له فنون في العدو لا تنتهي ولا تقف عند حد ، يخيل اليك انه بلغ سرعة لا مزيد عليها ، فاذا به يروعك بسرعة أزيد منها ، فتثق من انه الآن قد بلغ آخر سرعته المستطاعة ، فاذا به يبهرك مرة أخرى بزيادة جديدة فيها . فهذا معنى قوله أن تزيده لا ينفق ، فهو طويل النفس جدا واضطرابه العاطفي الشديد يكسبه حمية زائدة . لكنه في الشطر الثاني يضع فترات بين كل دفعة ودفعة يخفف فيها الظليم من سرعته قليلا ، ليسمح له بشيء من الاستجمام وتجديد القوة ، حتى لا يقع في مبالغة ، والشاعر الجاهلي قل ان يرتكب مبالغة في وصفه . فهو يسلم بأن الظليم ،

لطول المسافة التي عليه أن يقطعها ، يطرأ عليه شيء من التعب بعد مدة ، فيخف من سرعته برهة ، لكنه يؤكد لك انه حين يهبط بسرعته لا يصل بها درجة المشي ، دعك من الوقوف التام ، بل أقل سرعة يهبط اليها هي الزفيف ، فهذه سرعة لا يملها مهما تطل مسافة جريه فالشطران على شرحنا هذا متقابلان متكاملان ، يصور أولهما السرعة العظيمة التي يبلغها ، وهي سرعة لا حد لها ، ويصور ثانيهما أبطأ سرعة يسمح بها لنفسه ولعلك اذا تأملت في قوله « فلا ولا » ازددت اقتناعا بهذا الشرح .

أما وقد بدأ علقمة يصور سرعة الظليم ببيته هذا ، ويستمر في تصويرها في البيتين التاليين ، فاننا فبدأ في الاحساس بحقيقة سنزداد بها ادراكا بيتا بعد بيت ، وهي ان بحر قصيدته لا يسعفه هنا ، فبحر البسيط لا يصلح لتصوير العدو السريع المتلاحق المجهد الذي يريد الشاعر أداءه ، ولو كانت القصيدة على بحر الكامل مثلا ، أو على بحر الوافر ، أو لو كان في استطاعة الشاعر القديم أن ينوع بحوره على حسب ما يقتضيه مضمون كل قسم منها ، لزاد نصيبه من نجاح الأداء وقوة التصوير . وهكذا تتعرف تقصا من النقائص التي اضطرهم اليها التزامهم البحر الواحد في القصيدة الطويلة ذات الموضوعات المتعددة والذي يهمنا الآن هو أن نستكشف كيف يحاول علقمة أن يعالج هذا النقص ، فهو اذ يخذله ايقاع الوزن ، يزداد لجوؤه الى الصور البصرية واعتماده عليها ، ويزداد استعماله للتشبيهات وهو سيأتي بصورة قوية جدا في بيته القادم

٢٣ ـ بكاد مَنسِمُه يختـــــ لُ مُقلتَه كأنه حاذرٌ النَّخس مشهوم

كيف يستطيع شاعر من الشعراء أن يصور لنا سرعة الجرى تصويرا فنيا مقنعا ? هو لا يحقق هذا الاقناع الفنى اذا اكتفى بأن يقول ان الذى يجرى كان يجرى بسرعة عظيمة أو سرعة مذهلة أو غير هذا من الصفات مهما يكثر من حشدها ولا بأن يقول انه كان يجرى بسرعة ستين ميلا فى الساعة ، فالأرقام لا معنى لها فى الشعر لكنه يؤدى غرضه أداء فنيا باحدى وسيلتين أو بكلتيهما اذا أمكنه ( وحينئذ يبلغ نهاية الاتقان التصويرى ) أما بأن يصوغ ألفاظه فى موسيقى تحكى لنا بايقاعها ونغمها هذاالعدوالسريع حتى نحس به فى اهتزاز أعصابنا ونسمع حفيف الحادى عشر واما بأن يرسم لنا بأوصافه وتشبيهاته أحوال العداء فى مختلف مراحل عدوه وقد ذكرنا ان بحر القصيدة لا يمكن علقمة من الوسيلة الأولى ، فلننظر كيف يلجأ الى الوسيلة الثانية ، ولنعط أولا شرحا لغويا لهذا البيت .

منسمه = يعنى ظفره ، والمنسم فى الأصل طرف خف البعير . يختل = يخرق ويشق . يقول انه يزج برجليه زجا شديدا (أى يدفعهما الى الأمام) ويخفض عنقه فيكاد ظفره يشك عينه . حاذر للنخس = بعير يخشى أن ينخسه راكبه فهو يجد فى العدو ويستخرج أقصى جهده مشهوم = فزع مروع .

أما صورته الثانية اذ يشبه الظليم ببعير يخشى النخس فلا نجد فيها جمالا كبيرا ولا جدة . ولكنها لا تخلو من مغزى طريف مهم . فلنتذكر ان علقمة جاءنا بقصة الظليم أول ما جاء بها مدعيا انه يريد بها أن يشبه سرعة ناقته فهذا هو قد نسى ادعاءه سريعا فعاد فشبه الظليم المسرع

ببعير مسرع ! وهذا يزيدنا ثقة مما قررناه من أن التشبيه ليس الاحيلة للتخلص وان المشبه به مقصود لذاته .

وأما صورته الأولى فتروعنا حقا تصور هذا الظليم في اسراعه الجاد المستعجل يدفع برجليه الى الأمام دفعا شديدا ليزيد من سعة خطوه الى آخــر مدى يستطيعه ، وفي نفس الوقت يخفض من عنقه (كما يفعل العداءون من البشر في المباريات الرياضية التي نشهدها ، وذلك حتى يخففوا من مقاومة الهواء ويزيدوا قدرتهم على شقه والمروق فيه ) فيبلغ به الحال أن يكاد ظفره يصل الى مقلة عينه فيختلها . صورة رهيبة ، لكنك لن تقدر رهبتها الحقيقية الا اذا عرفت القوة الهائلة التي وضعتها الطبيعة في رجل الظليم ، وقوة التمزيق التي وضعتها في ظفره الكبير ، حتى انه يستطيع برفسة واحدة من رجله الجبارة أن يصرع حيوانا قويا ضخم الجسم ( ورفسة النعامة مشهورة نستعملها في شتائمنا العامية ) وللظليم في كل من رجليه اصبعان فقط احداهما عظيمة بالغة القــوة يستعملها في تمزيق لحم العدو نكاد نرى الشاعر وقد وقف يراقب الظليم وقلبه يكاد يقف خوفا أن يصل هذا الظفر الفظيم الى تلك المقلة الحساسة فيمزقها شر ممزق لكن الظليم في جهد اسراعه وتلهفه على عياله لا يبالي بهذا الخطر.

ولا تترك البيت قبل أن ننظر فى تسميته ظفر الظليم منسما ، فهذا يؤكد لنا انه لا ينظر اليه كطائر بل كحيوان ، لذلك يتبادر الى خياله تشبيهه بالبعير أو تشبيه البعير به لشدة التقارب فى شكلهما العام ، ولهذا كان تعجبه من صفاته التى يخالف بها شبيهه من الحيوان ، كدقة فمه وصلم أذنيه

٧٤ \_ وضَّاعة ألَ كيمين الشُّرُع جواجُوه كأنه بتَّناهِي الرَّوض عُلْجوم

هنا نجد مثلا آخر بليفا على أخطاء الشراح القدامى وعجزهم عن أن يفهموا المعانى الحقيقية للشعر ، دعك من أن ينفذوا الى عاطفتها عن طريق التأمل الجيد فى خيالها التصويرى . فهذا ما يقولونه فى شرح البيت :

وضاعة = من الوضع ، وهو عدو سريع للابل ، فهى صيغة مبالغة مثل علامة ونسابة . عصى الشرع = أوتار البربط ، وهو العود ( الآلة الموسيقية ) جؤجؤه = صدره . تناهى = جمع تنهية وهى الأماكن المطمئنة (أى المنخفضة ) لها من جوانبها ما يمنع الماء أن يخرج منها ، وفى شرح الديوان : حيث ينتهى الماء ويستقر الروض = جمع روضة وهو موضع مطمئن يجتمع فيه الماء ويكثر نبته ، ولا يكون روضة الا باجتماع ماء ونبت فان كان أحدهما دون الآخر فليس بروضة . العلجوم = البعير الطويل المطلى بالقطران ، وطائر الماء وهو أبيض (أى مع ان الظليم أسود ، فهم لا يرتاحون الى هذا التصير) ، ويقال هو الليل فشبه سواد النظيم بسواد الليل ، والجمل الضخم ، والآدم (أى الأبيض) من الظليم بسواد الليل ، والجمل الضخم ، والآدم (أى الأبيض ) من الظليم بواد الليل ، والجمل الضخم ، والآدم (أى الأبيض ) من تخبطهم ، والرجل الضخم (وهكذا يبلغون في هذه الكلمة منتهى تخبطهم ، وسنرى ان أقرب المعاني هو الذي لم يرتاحوا اليه ) .

فما معنى هذا كله ? وماذا يريد الشاعر أن يقول ؟ وما مغزى تشبيهه صدر الظليم بأوتار العدود ? وما المعنى الصحيح المقصود بالعلجوم ? وما العلاقة بين شطرى البيت ؟ أم تراهما ليسا الا تشبيهين مختلفين لا جامع بينهما ?

الشاعر يريد أن يمثل لك سرعة الظليم فى عدوه بأن يعطيك صورتين مختلفتين له فى وضعين مختلفين ومسافتين مختلفتين صورة له وهو قريب منك ، وصورة له اذ يبتعد عنك بسرعة فائقة أما فى الصورة الأولى فأنت تراه قريبا منك مشرفا عليك بارتفاعه فترى فى اسستبانة ووضوح وتفصيل صدره المقوس العارى من الريش البارز الضلوع كأنه صدر العود فى تقوسه وبروز عصيه ( وصدر العود مكون من شرائح من الخشب يضم بعضها الى بعض لتكون الشكل المحدب ، فالشاعر يرى أماكن الوصل بين الشرائح كأنها الأضلاع فى الصدر ) والى هذه الصورة التى ذكرها شرح المفضليات يجب أن تضيف تفصيلا آخر ذكره شرح ديوان علقمة ، هو عنقه الطويل الذى يشبه عنى العود أيضا فامتداد الصدر مع العنق هو الذى يقصده الشاعر بتشبيهه وأما فى الصورة الثانية فأنت تراه بعد برهة وجيزة وقد ابتعد عنك فى سرعته الخاطفة وبلغ آخر الروضة التى كان فيها . فالكلمة المهمة هنا هى سرعته الخاطفة وبلغ آخر الروضة التى كان فيها . فالكلمة المهمة هنا هى الماء ، أو البطة الذكر ، أو الضفدع الذكر ، كما نجد هذين المعنين المغنين فى المعاجم وان لم يذكرهما الشرح

فعلقمة يريد أن يقول ان هذا الظليم سريع المدو جدا ، يينا هو قريب منك مشرف عليك حتى ترى صدره وعنقه بهذا الوضوح والتفصيل ، اذ به فى اللحظة التالية مباشرة قد وصل الى أبعد أطراف الرياض فبدا عن بعد صغير الحجم وكأنه ليس الاطائرا من طيور الماء ، أو ضفدعا ، أو بطة فالشطران متكاملان وليس كل منهما وصفا مستقلا ، بل يراد بهما تصوير السرعة الخاطقة بتصوير الاختلاف فى حجم الظليم بين قربه وبعده هذه اذن هى ثانية الوسيلتين الفنيتين اللتين شرحناهما لتصوير السرعة ، كيف تصغر الأجسام فى ومضة عين . والى شرحناهما لتصوير السرعة ، كيف تصغر الأجسام فى ومضة عين . والى

نفس الوسيلة لجأ شاعرنا الحديث أحمد شوقى ليصور سرعة انطلاق الطائرة بتصوير تضاؤل حجمها كلما ازدادت بعدا في السماء

شال بالأذناب كل ورى بجناحيــه كما رُعْتَ النعاما ذهبت تسمو فكانت أعقُبا فنسورا فصــــقورا فحماما

كما انه استعمل نفس الوسيلة فى تصوير عكس الحركة وازدياد حجم الطائرة للمين كلما اقتربت من الأرض

واستعماله للفاء فى العطف استعمال جيد يراد به سرعة التلاحق فى الصور الموصوفة

أما الأبيات الثلاثة القادمة فقد أخطأ الشراح القدامى ترتيبها الصحيح بل عكسوه عكسا تاما ، فالبيت الذى لا شك لدينا فى انه أولها جعلوه ثالثها ، وجعلوا أولها ما لا شك لدينا فى انه ثالثها ، وقد أبحنا لأتفسنا أن نعيد ترتيبها كما يحتم سياق القصة واستطرادها ، وان كان هذا شيئا لا تفعله الاحين نضطر اليه اضطرارا ، لمعرفتنا بأن الشاعر الجاهلى لا يأخذ تفسه دائما بما تؤثره نحن من الترتيب المنطقى للافكار لكن المسألة هنا ليست مشألة ترتيب منطقى ، بل هى الترتيب الصحيح لوقائع القصة التى لا تستقيم القصة ولا نستطيع فهم ألحداثها الا اذا التزمناه . ونحن واثقون ان القارىء بعد انعام نظره سيقبل ترتيبنا ، فاذا قبله فسيكون هذا دليلا جديدا على حبس الشراح القدامى لاهتمامهم فسيكون هذا دليلا جديدا على حبس الشراح القدامى لاهتمامهم على البيت المفرد ، الأمر الذى يفسد عليهم كثيرا من شرحهم اللغوى نفسه على البيت المفرد ، الأمر الذى يفسد عليهم كثيرا من شرحهم اللغوى نفسه

كما رأينا وكما سنرى ، فضلا عن تقصيرهم فى الالتفات الى القيمة العاطفية والفنية الصحيحة للشعر الذي يشرحونه .

70 حتى تَلاقى وقرنُ الشمس مرتفع أَدْحِيَّعِرْسَيْن فيه البيضُ مركوم تلافى = تدارك . قرن الشمس = جانب من جوانبها . مرتفع = أى وعليه نهار الأدحى = المكان الذي يضع فيه النعام ييضه ، لأفه يدحوه بأرجله أي يبسطه ويسهله . عرسين = أى هو والنعامة ، هو عرس لها وهي عرس له ( والعرس امرأة الرجل ورجلها ، أى كل من الزوج والزوجة ) مركوم = ركب بعضه بعضا لكثرته .

انتهى الآن ذلك العدو السريع المتلاحق ، الفزع المروع ، الذي صوره الشاعر في أبياته الثلاثة الماضية ، فنجح الظليم في الوصول الي أمحيه ولكن انظر دقة الشاعر في وصف هذا الوصول وزمنه فهو يقول « تلافى » أي بالكأد وصل قبل تمام غروب انشمس ، « يا دوبك 1 » كما نقول في لغتنا العامية ، كما تدرك قطارا في اللحظة الأخيرة وقد بدأ تحركه من المحطة . ويقول « قرن الشمس » وهو أيضا استعمال دقيق ، أى لا يزال من قرص الشمس المستدير قرن أي قوس مرتطع فوق الأفق ، وتفهم من هذا ان معظم هذا القرص قد انحدر تحت الأفق ولم يبق منه الا ذلك القرن الضئيل ، وسيتلوه هذا القرن في الغيوب سريعاً . وهكذا تفهم سببا آخر لاسراع الظليم وفزعه ، فهو يريد أن يدرك أدحيه قبل تمام غيوب الشمس ، لأنه يعرف بتجربته ان غيوبها سرعان ما يتلوه الظلام الدامس ، ونحن نعرف في خطوط عرضنا كيف يحل الظلام مباشرة بعد غروب الشمس ، فنحن لا تتمتع بالشفق الطويل الذي تعرفه البلدان الشمالية والذي يظل فيه العالم مضيئا بعد الفروب بساعة أو سياعات طوال.

أما الشطر الثاني من البيت فيتضمن فكاهة رائعة ، نفهمها حين نعرف ان « العرسين » هما الزوج والزوجة من بني آدم ، فنفهم غرضه من قوله « فيه البيض مركوم » . هو متعجب من هذه الأسرة الحيوانية التي تشابه أسرة الانسان في أشياء ، لكن تخالفها في أشياء أخرى تشابهها فيما سنرى من المحبة والمودة والمتعاطف بين أفرادها ، وحماية الذكر لأنثاه وصفاره ، واعتماد الأنثى على ذكرها وسكونها اليه . لكنها تخالفها في هذين الزوجين الغريبي الشكل اللذين ليسا من البشر وان أحب كل منهما الآخر واطمأن اليه كما يفعل الزوجان من الآدميين ففي قوله « عرسين » تشبيه للظليم وأانثاه بالزوجين البشريين لكنه تشبيه يقصد به التهكم والمفارقة فانظر الى أى شيء تجد في « بيت الزوجية » هذا تجد فيه بيضا كثيرا مزدحما قد ركب بعضه بعضا! وهل دخلت قط بيتا لزوجين من الانس فوجدت نسلهما بيضا مركوما ? الا أننا حين قلنا ان انفعال الشاعر هو انفعال بالتعجب والتهكم لم نقصد أنه يسخر من النعام سخرية متمالية محتقرة ، بل عاطفته نحوه هي الاعجاب والتقدير والتعاطف القوى ، وأن لم يملك نفسه أن تشعر بشيء من التهكم الحنون كما تتهكم على أحبائنا الأثيرين الى قلوبنا حين يكون منظرهم مضحكا أو عاداتهم غريبة فيزيد تهكمنا عليهم من حبنا واعزازنا لهم .

٢٦ فطاف طَوْقَيْن بالأدحى يَقْفُرُه كَأْنه حاذر النخس مشهوم
 طاف طوفين = دار دورتين . يقفره = ينظر اليه هل يرى أثرا سبق
 صاحبه الى البيض ، من القفر وهو اتباع الأثر

الظليم وقد وصلل الى أدحيه بعد ذلك الجهد المرهق مشتاق بالطبع

أشد الاشتياق الى أن يدخله ليرى عرسه ونسله . لكن انظر الى حرصه برغم هذا الشوق ! فهو يطوف بالأدحى ، لا مرة واحدة بل مرتين اثنتين ، يتفرس فى الأرض من حوله هل يرى أثرا لأجنبى دخله فى غيسابه ? فما يدريه لعل وحشا مفترسا من سباع الصحراء قد دخله وهو بعيد عنه ففتك بزوجته والتهم فراخه وبيضه ثم بقى كامنا فيه ينتظر عودته ليفتك به هو الآخر . أو لعله صياد من أولئك الآدميين البغاة الذين كثيرا ما رآهم يطاردون أمثاله من الحيوان الوديع بالصحراء — وربما كانوا قد طاردوه هو أحيانا — فليتأكد اذن قبل أن يدخل الأدحى

وعلقمة يقول هذا باعجاب قوى بحذر الظليم وفطنته ، فهذا البدوى الجاهلي قد علمته هو أيضا حياته المحفوفة بالمخاطر ضرورة الحذر الدائم الذي يكاد لا يفتر برهة . أما الشطر الثاني من هذا البيت فمجرد تكرار للشطر الثاني للبيت ٢٣ وهو تكرار نكاد نجزم بأنه لم يصدر من الشاعر بل كان تتيجة لسقوط أحد الشطرين في رواية الرواة أو نسخ النساخ ، فاستعاضوا عن الشطر الذي سقط بأن كرروا الشطر الذي تبقى ، وشرح ديوان علقمة للأعلم الثنتمري يسقط هذا البيت كله ولما كان التشبيه أنسب للبيت السادس منه لهذا البيت كان أغلب ظننا الخلل حدث لهذا البيت

٢٧ - يَأْدِي إلى حِسْكِلِ زُعْرِ حواصِلُه كَانَهِنَ إِذْ بَرَّ كُنْ جُرْ تُوم

الحسكل = الفراخ ، جمع حسكلة ، وكذلك هو من صغار الصبيان والغنم حواصلها = معداتها أو قوانصها . جرثوم = جمع جرثومة وهي أصول الشجر تسفى الربح عليها التراب حتى يغيبها ، فشبه فراخ النعام بها لاجتماعها وبروكها ولصوقها بالأرض . وفي قراءة = يأوى

الى خرق ( بضم الخاء وتشديد الراء ) ، أي لوازق بالأرض لأنها صغار لا تطيق النهوض ، ويقال للشيء انا فزع ولصق بالأرض قد خرق .

اطمأن الظليم الى تتبيجة تفرسه في الأرض حول الأدحى ، فهو الآن يدخله ويسرع الى فراخه الى هنا كانت القصة ممتعة دقيقة التصوير عجيبة الخبرة بأحوال الحيوان الصحراوي ولكنها ابتداء من هذا البيت ترتفع الى قمة جديدة تبهرنا كل البهر وتستثيرنا أقوى استثارة بقدرتها الفذة على التعاطف الكامل مع الحيوان الأعجم أنصت أولا الى الموسيقية الشجية للشطر الأول ، اذ ينقسم الى فقرتين موسيقيتين متساويتين ترددان العاطفة وتتجاوبان الشجي ، تختتم أولاهما بالتنوين الذي عليك أن تردد رنينه متيحا لماطفتك أن تهتز معه يأوى الى حسكلن ن ن ن ... وتختتم ثانيتهما بواو المد التي عليك أن تطلق معها صوتك وتطيله متهدجا به مع تهدج الانفعال القوى زعر حواصلهو و و و أعد الآن قراءة الفقرتين معا لترى كيف تتجاوبان وأنشدهما بشيء من التفني تضمنه كل ما تستطيع من حنان وعطف وعذوبة .

وتأمل الآن ما في تعبيره « يأوي الي » من حنان ومرحمة . فالتعبير يأوى اليها ليس معناه كما يقول أحد الشراح يصير اليها فيأتيها فحسب ، بل هو كما يشير شرح آخر من قولك أويت له رحمته ورققت عليه . وهنا يروون الحديث : ﴿ كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسُلَّمَ يَقُومُ فَى الصلاة حتى نأوى له ، أي نرق له من طول قيامه » . ويروون بيتا لشاعر يقول فيه « اية لنفسي » ( بكسر الهمزة وتشديد الياء ) أي رحمة لنفسي -

وتعال بعد ذلك الى كلمة « حسكل » تفسجا ، ولا يصدنك عنها غرابتها وعدم ألفتها ، بل كرر نطقها بضع مرات حتى تستطيع أن تلتقط

ما كان في ايقاعها وجرسها للأذن القديمة من حنان وعطف على هؤلاء الأطفال الصغار الضعاف. والحسكل هي الفراخ وصغار الصبية والغنم والصغير من ولد كل شيء ولا شك ان اللغة قد وضعت هذا اللفظ ليحكى بصوته ما يقترن في قلوبنا نحو هؤلاء الصغار من انفعالات الحب والمرحمة والشفقة والعطف على ضعفهم وعجزهم وقلة حيلتهم ، ممزوجا كلهذا بشيء من التهكم الخفيف، التهكم الحنون الرحيم الذي بذوب رقة ولطفا ، على مدى عجزهم وصغر أجسامهم الضعيفة العارية . انظر الى فرخ صغير عار من الريش من فراخ الطير ، أو الى حسل صغير قد ولد حديثاً ، أو الى طفل انساني كام العجز والضعف والعرى ، ثم اقرأ تلك اللفظة الرقيقة الحنون « حسكل » ، واستمم في صوتها الى تلك النغمة الخاصة التي تتخذها أصواقنا والى الرطانة الخاصة التي تلتوى بها السنتنا حين نناغي أطفالنا ونناجيهم في لغة مناغاة الطفولة . وهي رطانة انسانية عريقة سمعها كاتب هذه السطور من أم مصرية ومن أم انجليزية ومن أم ألمانية تناجى كل منهن وليدها فراعه اتفاق اللهجة على اختلاف اللغات . فتخيل أما حديثة تناغى رضيعها بهذه الرطانة الخاصة الحنون فتقول له « ايه يا بنت يا حلوة يا أمتوله ( قمورة ) يا محسكلة يا مفشكلة يا لوحي ( روحي ) ! ﴾ أفلا يتضح لك الآن أن « الحسكلة » أو « الفشكلة » الظريفة المحببة التي نجدها في هذا الجسم الصغير الضعيف الذي لم يستو بعد غلى اقدامه ولم يتم امتلاكه القدرة السيطرة على أعضائه وحركاته فهو يحبو حبوته المتعثرة الضعيفة المتهدلة التي تثير شفقتنا وضحكنا وحبنا في آن معا وبعد فلماذا لا تضم « فشكل » مكان « حسكل » حتى تزداد تقديرا لذلك اللفظ

القديم وما كان يقترن به من العواطف ، فما نحسب لفظنا العامى الحديث الا نابعا من نفس منبع الحنان والشفقة والضحك الرؤوف الرحيم الذى نبع منه ذلك اللفظ العتيق . وما نحسب « الحسكلة » الا مثيلا لكلماتنا العامية « فشكلة » و « لعبكة » و « لخبطة » و « لغمطة » تصور بايقاع مصدرها الرباعي وجرس حروفها ما تؤديه من المعاني .

هكذا كانت تلك الأفراخ الصفار الضعاف التي خرجت من البيض من مدة قصيرة تثير أشد عطف الشاعر ورحبته كما أثارت عطف والدها اذ عاد الى بيته فرأى صغاره العاجزين وما نحسب هذه الأفراخ أو بعضها على الأقل الا قد خرجت من بيضها فى فترة الساعات التي قضاها يرعى ويرتع بعيدا عن بيته فهو يراها الآن للمرة الأولى ف «يأوى اليها» ومن هنا تفهم العاطفة المشحونة فى قوله « زعر حواصلها » وفى قراءة أخرى « زغب حواصلها » ، من الزغب وهو الشعر أو الريش الصغير الناعم الذى يولد به الوليد — فهذا ليس مجرد تسجيل للواقع المادى بل فيه اشفاق عظيم وحنان عميق على هذه الأفراخ العاجزة العارية التي لم تكتس بالريش الحقيقي بعد فهى فى عربها تامة الانكشاف والتعرض لقسوة الطبيعة وافتراس الأعداء لولا حماية والديها.

وعلى هذا النسق أيضا تستطيع أن تفهم التشبيه في الشطر الثاني من هذا البيت فهذه القراخ قد بركت أي سقطت على اعجازها لأن أرجلها لا تقوى بعد على حملها والنهوض بها ، فهي لا تدرج خطوة الا سقطت على الأرض و « انبطت » في ضعف يثير أشد عطف الشاعر ورحمته ، فيشبهها بأصول المشجر التي تسفى الربح عليها التراب والتشبيه أولا حسى دقيق يصور لصوقها بالأرض وما يكسو أجسامها

العارية من تراب الأرض ، ثم هو معنوى يصور ضعفها وعجزها وقلة حيلتها ، والعرب يضربون أصل الشجرة المجثوثة مثلا لهذه المعانى ، ومنه الآية القرآنية « فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية » .

البيت كله اذن تصوير دقيق الحسية ، رائع المشاركة العاطفية ، من الشاعر الجاهلي للظليم وأطفاله اذ يأوى اليها ويحتضنها ويبسط عليها كنفه وحمايته ويذوب قلبه عطفا على ضعفها وعريها وعجزها وتخاذل أعضائها . ولكن تعال الى الأبيات القادمة لنرى ونسمع روائع أخرى من هذه الدقة البصرية والمشاركة العاطفية والحكاية الصوتية

٢٨ ـ يوحِي إليها بإنقاض ونَقْنقة كَا تَرَاطَنُ في أَفْدانها الرُّوم

يوحى اليها = يصو"ت لها فتفهم منه الانقاض والنقنة = من أصوات النعام ، والانقاض عام للنعام واللجاج والعقرب والضفدع والعقاب وحيوانات أخرى ، أما النقنقة فصوت الظليم خاصة ومنه سمى نقنقا . التراطن = كل كلام تسمعه ولا تفهم معناه ككلام العجم الأفدان = جمع فدن ( بفتح الفاء والدال ) وهو القصر وانما أراد ان الظليم يكلم النعامة بما لا يفهمه غيرهما كما تتكلم العجم بما لا تفهمه عنها العرب ، وانما ذكر الأفدان لأن الروم أهل أبنية وقصور

هذا بيت تستطيع أن تقول ما تشاء فى حلاوته ورقته ، وظرفه وتهكمه ، وعطفه العميق وتراحمه البليغ ، دون أن تخشى اسرافا تأمل أولا تعبيره الرائع « يوحى اليها » . أى ان هذا الظليم ، هذا الأب الذى رأينا فزعه وجزعه من أجل أسرته ، ورأينا عدوه السريع الملهوف فى عودته اليها ، يقبل الآن عليها فرحا سعيدا بعودته اليها ووجده اياها

سالمة ، لكنه لا يزال فى اضطراب عاطفى شديد ، فيناجيها بصوت تفهمه هى وان كنا نحن البشر لا تفهم حديثه ، لكننا بذكائنا نحزر انه انما يعبر لها عن حبه وفرحته ، وعن عطفه وشفقته ، ويؤكد لها استمرار حرصه عليها وحمايته اياها وعدم نسيانه لها أو خذلانه اياها وان تكن غيبته قد طالت .

ثم أرهف السمع لوصفه الدقيق لاختلاف صوت الظليم في مناجاته لأسرته بين « انقاض » و « نقنقة » . وان تكن الشروح والمعاجم القديمة لا تسعفنا بتمييز جيد بين الصوتين ، فنحن نستطيع من كلام الشاعر نفسه أن نستنبط الفرق بينهما . فالانقاض فيما يبدو أطول زمنا وأقل تكسرا ، وان يكن هو أيضا متموجا بالعاطفة ، ولكن الموجات الصوتية للنقنقة أقصر زمنا وأكبر حدة ، فالظليم بلجأ اليها حين يزيد اضطرابه العاطفي فيزداد تصويته سرعة وتكسرا ، ثم يهدأ بعض الثيء فيعود الى الانقاض ، فيزداد تصويته مرة أخرى فيعود الى النقنقة ، وهكذا يستمر حتى يتم استفاده لانفعاله وتهدأ عاطفته الجياشة

وتأتى أخيرا الى فكاهته الرائعة المطربة التى تحملنا على الضحك القوى فى شطره الثانى فهو يشبه ذلك الحديث الغريب الذى يدور بين هذه الحيوان فيفهم أحدها الآخر فهما كاملا ، بحديث الروم اذ يتحادثون فى قصورهم برطانتهم الأعجمية ! وهكذا يتجلى لك سبب من الأسباب التى تجعل هذا التشبيه لنا قوى الظرف والاضحاك ، الى درجة لم يقصدها الشاعر تفسه ، اذ كشف دون أن يدرى عن سذاجته البدوية . فهو يطلعنا على عقلية البدوى الجاهلى الذى يعتقد ان لغته وحدها هى اللغة الآدمية القصيحة ، ونظرته الى غير الناطقين بالعربية كأنهم

مخلوقات غريبة لا تحسن الكلام الآدمى ، ومن هنا تسميته لهم بالأعاجم لأن العربية وحدها هى لغة إلابانة وسواها عجمة ، ولهذا وجد علقمة فى تراطن الروم تشبيها طبيعيا جدا للغة النعام !

وحتى القصور المبنية العالية التي يسكنها أولئك الروم لا ينظر اليها هذا البدوى نظرة الاكبار، بل ينظر اليها نظرة تعجب واستغراب، فكأن المسكن الطبيعى المعقول للانسان هو هذه الخيام التي يتخذها البدو، ويحملونها معهم أينما ذهبوا، لا تلك الأفدان الغريبة التي يبنيها الأعاجم فيسجنون فيها أنفسهم فتقيد حريتهم وتشل انطلاقهم! ففي قراءتك لقسوله « في أقدانها » لا تنس أن تمسزج نبرتك بشيء من الاستغراب والتهكم، وان يكن تهكمه هنا أيضا تهكما خفيفا متعاطفا، كأنه في سعة نظرته وقوة تسامحه يقبل تلك المخلوقات العجيبة الغريبة ويسلم بحقها في اختلاف اللون والشكل واللغة والمسكن، ولله في خلقه شئون!

اذكر مساء قضيته مع أحد أقاربي من الفلاحين في حقله ، وكان يدير جاموسته في الساقية لرى أرضه وفجأة بدأت الجاموسة تعلو بصوتها في اضطراب شديد ، فأخذ يهدى ، من روعها ويربت على رقبتها ويحادثها برقة ولطف ، مؤكدا لها أى ان الرى سينتهى بعد قليل فسألته ، لماذا تصيح الجاموسة هذا الصياح ? فقال لى : انها تقول لى انها تريد أن تعود الى الزريبة لتأكل وتستريح ، وان دورانها قد طال جدا فسألت : كيف فهمت منها هذا ? فأجابني هذه الاجابة التي أتذكرها كلما قرأت تشبيه علقمة هذا ، قال « أصلها بتكلمني بالانجليزى ! » قرأت تشبيه علقمة هذا ، قال « أصلها بتكلمني بالانجليزى ! » محاولا أن يفهمني انه يفهم لفتها غير الآدمية كما أفهم أنا رطانة الانجليز محاولا أن يفهمني انه يفهم لفتها غير الآدمية كما أفهم أنا رطانة الانجليز

التى أتعلمها فى مدرستى ، تلك الرطانة التى لا يفهمها هو ولكنه يسلم بأننى أستطيع فهمها ، وبأن الانجليز أنهسهم يستطيعون أن يتفاهموا بها بطريقة ما بقى أن أذكر ان قريبى نجح فى « تفاهمه » مع جاموسته ، فهدأت واستمرت فى ادارة الساقية الى أن تم رى الحقل بعد زها ، ساعة من الزمن .

٢٩ ـ صَعْلُ كَأَنَّ جِناحِيه وجُوْجُوَّه لِيتٌ أَطَافَت به خَرْقاه مهجوم

صعل = صغير الرأس دقيق العنق جؤجؤه = صدره بيت = خيمة من شعر أو صوف . خرقاء = امرأة غير صناع ، أى لا تحسن عملا . مهجوم = ساقط مصروع ، يقال قد هجم بيت اذا نقضه وأسقطه .

هنا نجد مثلا آخر للأخطاء الجسيمة التي يقع فيها الشراح القدامى . فقد قال أحدهم ان التشبيه في هذا البيت معناه ان الظليم يرفع جناحيه في عدوه ويحطهما فكأنه بيت شعر أو صوف ترفعه امرأة خرقاء غير صناع فمتى ترفعه يسقط . لكن أين الشاعر الآن من عدو الظليم الذي التهى منذ أربعة أبيات ? ولو كان البيت يروى في القسم السابق من القصة لربما سامحنا ذلك الشارح على خطأه ، ومن العجيب انهم ينسبون هذا الشرح للضبى هسه جامع المفضليات ولكن شراحا آخرين قد فهموا المعنى الصحيح للتشبيه فقالوا ان هذا الظليم جاء فسقط على ييضه فشبهه في سقوطه عليه ببيت ضربته خرقاء فلم تحسن أن تستوثق منه فسقط .

لكن هذا الشرح تفسه لم يوف التشبيه حقه ، فعلقمة لم يرد أن يقول ان الظليم جاء فسقط مرة واحدة على بيضه ، بل هو ما يسميه

البلاغيون بالتثبيه المركب، والمتعدد، وهو أيضا تثبيه حسى وعقلى معا. فعلقمة يصور الاضطراب العاطفى الشديد الذى انتاب الظليم حين عاد الى أسرته، وهو اضطراب بلغ منه انه لا يستطيع هو أن يستقيم على رجليه فى وقفته ويحتفظ بتوازنها، فهو يتهالك على أسرته فى اضطراب قوى ولا يقوم على رجليه حتى يسقط مرة أخرى باسطا عليها جناحيه وصدره محاولا أن يضمها اليه ويحتضنها وهو نفس ما يفعله أحدنا حين يعود الى أسرته بعد غياب طويل خصوصا بعد حادثة مخيفة نجا منها بالكاد أو نبأ مفزع بلغه عن أسرته فأسرع اليها فوجدها سليمة لم يسسسها سوء. ولعل منا من شاهد أبا يستقبل ولده العائد بعد غيبة طويلة فلا يقوى على النهوض على رجليه كلما قام سقط.

يشبه علقمة حالته هذه بالخيمة (وعليك كلما قرأت كلمة «بيت» في الأدب القديم أن تتصور خيمة لا بيتا مبنيا من بيوتنا ، ومنه قوله تعالى وان أوهن البيوت لبيت العنكبوت ) التي تحاول أن تقيمها امرأة بدوية لا تحسن العمل (وقد كانت اقامة الخيام من عسل الجواري) ، فهي لا تقيمها من ناحية الا لتسقط من ناحية أخرى ، فتسرع الى الناحية التي سقطت فزعة خائفة لتقيمها فتسقط الناحية الأخرى التي كانت أقامتها ، وهكذا تستمر في جريها المرتاع حول الخيمة وهي تصبيح «ياختي ! يادهوتي ! » (أو ما كانت البدوية تصبيح به في ذلك الزمان !) فلا تزيد نفسها الا اضطرابا وعجزا ولا تزيد الخيمة الا تداعيا وسقوطا

ونحن نعرف فى قرانا هذا النوع من النسوة الذى سماه علقمة بالخرقاء ، نعرف هذه « الخايبة » التى لا تطبخ طبيخا الا أحرقته ، ولا تقرص رغيفا الا « لخبطته » ، ولا توقد كانونا الا ملأت الدار دخانا

دون ما لهب، ولا تستطيع أن تحلب جاموسة أو بقرة مهما يبذلوا الجهد في تعليمها . ولكن لاحظ ان علقمة لا يأتي بهذا التشبيه في سخرية قاسية محتقرة ، بل في تهكم رحيم وشفقة قوية على هذه الغرقاء في ذعرها واضطرابها من ناحية ، وعلى ذلك الظليم في اضطرابه العاطفي الشديد من ناحية أخرى . كذلك قوله « صعل » يريد به أن يتهكم تهكما رقيقا من ذلك الحيوان العجيب الذي لا يتناسب رأسه الصغير الخفيف وعنقه اللدقيق مع ضخامة جسمه ، ويريد أيضا أن يشير الى الحركة المستمرة لهذا العنق والرأس في كل تلك الحركة المضطربة التي صورها

٣٠ ـ تَحُفُّهُ هِفَلَةٌ سَطْعاله خاضعة تُجيبه بزِمارٍ فيــــه ترنيم

تحفه = تأتيه من حافته وتحيط به وتفشاه الهقلة = النعامة ، والذكر الهقل سطعاء = طويلة العنق كأن عنقها سطاع ، وهو عمود في وسط البيت أو مقدمه . خاضعة = تخضع عنقها أى تميله ، ويقال هي التي أمالت رأسها للرعي (!) الزمار = صوت النعامة الأنثى والفعل زمر كضرب ، والعرار صوت الذكر ، يقال عر الظليم يعر بكسر العين ، وعار الظليم النعامة عرارا ومعارة صوت لها ترنيم = تطريب للصوت

بوصول علقمة الى البيت الأخير فى قصته يبلغ مدى منساركته العاطفية . انظر ألولا الى هذه الكلمة الجميلة المعبرة « تحفه » . فانها تريك مقدرة هامة عند الشاعر الأصيل ، وهى انه يأتى الى الكلمة البسيطة فيجيد وضعها فى موضعها المناسب فيكسبها قوة جديدة ، واذا بنا فجأة قهم كل معناها وتتذوق استدعاءاتها المشحونة وكأننا نسمها للمرة الأولى . فالنعامة « تحف » ظليمها ، كما يعود أحدنا الى بيته بعد غياب

يوم طويل فيداعب أطفاله ويراقصهم ويغنى لهم ، وزوجته المحبة الوفية تقف عن كثب ترقب هذا المنظر السعيد بين زوجها الحبيب وأطف الها الأعزاء وقلبها يدفق سعادة وهي قريرة العين راضية ، كذلك كانت هذه النعامة تقف الى جوار زوجها وأبي أطفالها تراقب فرحته بهم وفرحتهم به ، ثم تقترب منه وتلف من حوله وتنمسح به فى فرط حبها وحنانها وشكرانها وهي تمد عنقها الطويل وتميله وتثنيه من جانب الى جانب فى مراقبتها وتتبعها لتلك الأحداث السعيدة . ثم يقول أحد الشراح انها تميل رأسها للرعى ! وأى رعى هنا ? بل يعنى الشاعر امالتها لعنقها الطويل وتحريكها له فى تتبع وفضول ومشاركة عاطفية قوية .

ثم نأتى الى الشطر الأخبر من هذه القصة المبدعة ، لنستمع فى موسيقيته الى تهدجه بالحنان والمشاركة العاطفية القوية لهذين الزوجين المتحابين المتناجيين فان لم تقرأ الشطر بأقصى ما تستطيع من الرقة والتعاطف وتهدج الصوت فما وفيته حقه انظر كيف ميز العرب بين صوت الظليم وصوت النعامة الأثنى فوضعوا لكل منهما لفظا خاصا وتأمل فى هذه المناجاة العاطفية الرائعة التى يصورها الشاعر بينهما فالأثنى « تجيبه » — وما أبسطه وأحلاه من لفظ — بصوتها الأنثوى الخاص ، ولكن الانفعال القوى يغلبها فيصدر صوتها بهذا لا فى طبقته العادية بل وقد دخله الترنيم أى تنوعت طبقاته بين حدة وعمق ، وتنوعت شدته بين وضوح وخفوت

\* \* \*

هذه هي الأبيات العظيمة التي قال عنها ابن الأعرابي انه ما من أحد وصف نعامة الا احتاج الى علقمة بن عبدة . فهل قحتاج نحن الى أن

زيد على ما قلناه فى دراستنا المفصلة لها لكى نصف تأثرنا ببراعتها الأدائية وامتاعها العاطفى ولذتها الجمالية أ بل نحتاج الى أن تتمالك انفعالنا القوى لنسجل فى هدوء هذه الخصائص الثلاث التى نستقربها من مقدرة هذا الشاعر الجاهلى القديم.

أولاها ان لديه معرفة بأحموال الحيوان الوحشى في الصحراء ودقائق حياته لا يمكن أن تنجم الا عن خبرة طويلة ومراقبة متكررة ودراسة مشغوفة صابرة لهذا الحيوان في مختلف مراحل حياته وأحداث معيشته فكل هذه القصة بتفاصيلها لا تصدر الا عن رجل عاش في صميم البيئة الصحراوية وأرهفت فيه قدرات البصر والسمع والمراقبة وشفف شغفا عظيما باستعمال هذه القدرات وممارستها . وليس يكفي الطبيعة وعاشروا وحوش الصحراء فلاغرابة أن يخبروا أحدوالها فان هذه الأبيات لا تصدر من بدوى عادى بل تصدر من شخص زائد الحساسية والارهاف ، فائق القدرة على مراقبة الحيوان وفهمه وقد كان شعراؤهم بطبيعة الحال أعظمهم حساسية ودقة مراقبة ، بل ان هذه القصة تذكرنا بما يفعله علماء الحيوان في عصرنا هذا اذ يأخذون معهم آلات التصوير فيختبئون في داخل الأحراش والأدغال أياما طوالا وأسابيع يراقبون حياة الطير والوحوش ويلتقطون الصور لشتي أحداثها من غزل وتزاوج ووضع ونمو وآكل وشرب وتعاون وتنافس ومشاجرة وما اليها من أحداث تكتظ بها معيشة الطير والوحوش ، إلا أن عين الشاعر الجاهلي كانت هي كامرته الدقيقة وذاكرته الحادة كانت الفيلم الحساس الناطق الذي طبع عليه ما التقطت عينه من صور وما سمعت أذنه من أصوات .

وثانيتها ان مقدرة هذا الشاعر لا تقتصر على التسجيل الدقيق لحقائق الطبيعة ، والا لكان عالما ولم يكن شاعرا بل هي تمتد فتصل الى استطاعته أن يتعاطف تعاطفا تاما مع العواطف المنقولة ، بحيث يضطرب لها كيانه اضطرابا تنتقل الينا عدواه القوية ، فان أنت أعلت الآن قراءة أبياته بعد أن تكاملت قصتها لديك وجدت الشاعر في فصلها الأول سعيدا مع الظليم يمرح معه ويرتع وان تهكم تهكما رقيقا على ذوقه الغريب في التلذذ بالنبات المر ووجدته يتتبع عدوه مروعا مبهور النفس مشاركا اياه فزعه من أجل أسرته ووجدته يبلغ تمام تعاطفه وذروة مشاركته في الفصل الأخير العظيم الاضطراب والجيشان . والحق ان علقمة بن عبدة يهدو لنا من أبياته هذه ، على بساطته وسذاجته البدوية ، انسانا واسم القلب عسيق الانسانية ، قد تفتح قلبه الرحيم لكل المؤثرات وان حدته عقليته البدوية بحدود فهو يتعاطف مع النعام ، ذلك الحيوان الغريب الذي تحيره خلقته وعاداته . ويتعاطف مع الأعاجم الروم ، برغم رطاناتهم الغريبة وقصورهم العجيبة . ويتعاطف مع الخادمة البدوية الخرقاء التي لا تحسن عملا ؛ ومثيلاتها بيننا في يومنا هذا لا ينلن في أغلب الأحيان الا السب والاحتقار وربما الضرب والعقاب.

أما ثالثتها فهى التى تجعل منه شاعرا ممارسا . تلك هى مقدرته الفائقة على أن يصور لنا بألفاظه دقائق الصور المنقولة ، وأن يحمل الينا بهذه الألفاظ ظلال عواطفه المرهفة ، فهو يضع لنا فى لوحته اللفظية التفاصيل الحسية الدقيقة ، والحركة النشيطة ، والأصوات الناطقة ، ويصوغ ايقاعه ونغمه بحيث يثير فينا نظير اتفعالاته . فان خانه البحر العام للقصيدة — كما يخونه فى مرحلة عدو الظليم — عاد الى وسيلة التصوير الحسى الدقيق يجد فيها عوضا هذه بالطبع هى المقدرة الأدائية الكبرى التى

لا يكون بدونها شاعرا ، مهما يكن من دقة ملاحظته كراقب ، ومن عمق انهماله كانسان فليس كل من يلاحظ الأشياء والأحداث ملاحظة دقيقة وينفعل لها انهمالا قويا بقادر على أن ينظم ألفاظه بحيث تحمل الينا ملاحظته وانفعاله حملا فنيا صحيحا يقربها الينا ويكهربنا بحيويتها ويثير نظيرها فينا ويدخلها في صميم كياننا التخيلي والعاطفي بل هذه هي الموهبة الشعرية الفامضة التي قرنتها شعوب كثيرة بعمل الساحر والكاهن والنبي والتي نتابع نحن معشر النقاد نتائجها وندرس خصائصها ونعلل والنبي والكن أنى لنا بتعليلها هي في كنهها الغامض وماهيتها الخفية .

والآن نريد أن نقدم لقارئنا بعض حقائق علم الحيوان عن النعام عساها أن تزيده تقديرا لهذه القصة ثم مقدرة على الدخول فى العالم العاطفى الذى دخله ذلك الشاعر الجاهلى فأهم ما يميز حياة النعام من وجهة نظر قا نحن البشر هو التحاب التام والمودة الكبرى بين ذكر النعام وأثناه وذكر النعام ليس « متعدد الزوجات » مثل حمار الوحش وحيوانات أخرى كثيرة ، بل يتخذ أنثى واحدة يقتصر عليها ويخلص لها طول حياته وهذه الحقيقة فى حد ذاتها كفيلة بأن تزيدك تقديرا لروعة القصة التى قصها علقمة وتعاطفا معها .

وحياة الزوجين تمتاز بالتشارك التام فى أداء واجب الأبوة نحو البيض والفراخ فليس الظليم من أنواع الحبوان التى يقتصر اهتمام الذكر فيها بالأتثى على ساعة الاتصال الجنسى ثم يتركها وحدها تعنى بالبيض والأفراخ. فالظليم وأنثاه يتناوبان حضن البيض، والأنثى تضع حوالى ثلاثين بيضة فى أدحى واحد، ثم ترقد عليها ساعات النهار، فاذا جاء الماء حل محلها الذكر فرقد على البيض طول الليل وحين يرقد

أحدهما على البيض ويذهب الآخر للرعى يبقى قريبا من الأدحى يطوف به من آن لآن ويحرسه من الدخلاء ، ويهاجم كل من يقترب منه بشراسة هائلة . ومن هنا تزداد فهما لما وصفه علقمة من ذعر الظليم عند هبوب العاطفة وسبب اسراعه المرعوب الى أدحيه يحاول بلوغه قبل تمام غيوب الشمس . فالظاهر ان هذا الظليم قد تمادى فى رعيه وأغراه خصب المرعى وصفاء الجوحتى ابتعد عن الأدهى أكثر مما ينبغى وأطول زمنا مما يفعل النعام عادة حتى أدركه الأصيل وأزف الوقت الذى يجب فيه أن يقوم بر « ورديته » ويحل محل أثناه فهو الى جانب خوفه من أجل أسرته يشعر بالخزى وتأنيب الضمير لاهماله هذا ، كالزوج الذى يفيب عن أسرته فى أحد الملاهى أو المقاهى فى سهرة ممتعة ثم يسرع الى بيته ندمان أسفا

والنعام كسائر الطير يبلغ أقصى حدته وحرصه على أنثاه وحبه لها في فصل الاتتاج، وهو الفصل الذي اختاره علقمة لقصته كما نفهم من خصبه وتراكم البيض وافراخ بعضه أفراخا ضعافا عاجزين وحيئذ تبلغ عرامته الوحشية وحبه الزوجي وعاطفته الأبوية مداها وعلماء الحيوان يقولون ان ذكر النعام من أكثر الآباء بين الحيوان تفانيا في خدمة صغاره والسهر على أمنهم وراحتهم . ولكن نأتي الآن الى ناحية أخرى تزيدنا بهذا الحيوان اعجابا ، وهي غزله الرائع مع أنثاه في موسم انتاجهما

ولنشرح أولا أن الحيوان لا يتم التلاقح بين ذكره وأنثاه كما يتخيل معظمنا بمباشرة وجفاوة نضرب بهما المثل فى الشهوة التى لا رقة فيها ولا مناجاة . وسبب هذا الخطأ الذى يقع فيه معظمنا هو ان معلوماتهم مقصورة على بعض الحيوانات المستأنسة التى لا يحدث بينها غزل قبل

التلاقح لأنها لا تحيا حياة طبيعية طليقة ، يتدخل الانسان فى حياتها فلا يسمح للذكر بالاقتراب من الأنثى فى موسم الاتساج الا لساعة محدودة ثم يفصل بينهما فصلا قاسيا أما الحيوان البرى والطيور فيحدث بينها فى أغلب أجناسها غزل طويل ومداعبة رائعة ومناجاة عظيمة الحنان . والذكر يتغنى للأنثى غناء طويلا منوع الإيقاعات والأنغام يسكب فيها روحه الرقيقة الحنون ، أو يرقص أمامها رقصا معقدا مثيرا يعرض فيه قوته أو رشاقته أو جمال ريشه أو جلده أو عظمة قرونه . وقد تشاركه الأنثى بعد مدة رقصته هذه بطريقة تذكرنا بتراقص الفتى والفتاة فى صالات الرقص فى مجتمعنا الحديث .

والأمثلة كثيرة جدا تفيض بها كتب علم الحيوان ويستكشف منها العلماء بدائع جديدة باحثا بعد باحث ومن حقائقهم التى تعجبنى, بنوع خاص ما يفعله الطاووس حين يتخايل آمام أثناه بريشه ذى الألوان المتعددة الزاهية حتى يثيرها . ويجب أن تعرف أولا ان الألوان الزاهية في عالم الطير والحيوان مقصورة على الذكور وحدها ، أما الاناث فباهتة اللون رتيبته وسبب ذلك ان التبرج فى عالم الحيوان ، عكسه في عالم الانسان ، هو من وظيفة الذكر ، فهو الذى عليه أن يبدى أحسن زينته ويستعرض أبرع جماله ليفتن الأنثى ويثير حبها واعجابها . فذلك الطاووس اذ يختال أمام أثناه جيئة وذهابا لا يبسط من جناحيه الا الجناح المواجه لها ، ويبقى الآخر مطويا ، حتى اذا ارتد بسط هذا وطوى ذاك ، فما حاجته الى بسط الجناح الذى لا تراه ؟!

أما مثلنا الثانى الذى قحب أن نقدمه للقارئ، فعن النعام خاصة ، لكننا لن تأخذه من كتب علم الحيوان ، التي يسهل عليه الحصول عليها ، بل من مقالة كتبها فنان من جنوب أفريقيا اسمه چان چوتا ، يصف فيها

زيارة قام بها لاحدى مزارع تربية النمام فى ضواحى كيپتاون ، وهذه المزارع تكثر فى ظلك البلاد لأنها مورد هام لثروتها الاقتصادية وقد نشرت هذه المقالة فى عدد ديسمبر سنة ١٩٤٨ من « مجلة جمعية المحافظة على حيوان الامبراطورية » (١) فلنترجم بعض فقراتها تاركين للقارىء أن يستكشف قرب بعض أوصافها وتعبيراتها من أبيات علقمه وان تكن المناسبة مختلفة

يبدأ الكاتب بأن يصف منظر النعام اذ انتصبت بأجسامها الطويلة ومن خلفها الأفق المضىء ، فيقول « هنالك وقفت تلك الطيور العظام ، طويلة مثيرة للروعة ، وأعناقها الدقيقة الطويلة ورؤوسها الصغيرة كرؤوس الأفاعي تميل وتهتز من جانب الى جانب على ارتفاع ثمانية أقدام من الأرض وكانت مواجهة لى اذ اقتربت ، فبدت ومن خلفها السماء المضيئة كأنها نوع من الأشجار النامية »

وبعد أن يسرد عددا من الحقائق عن حياة الظليم مع أنثاه وبيضه ، يؤكد بها اخلاصهما وتفانيهما ، يصف رقص النعام ، ويذكر غرامه بالرقص وبخاصه فى موسم الانتاج ، وكتمهيد لاتصال الذكر بالأنثى . ثم يعطى تفصيلا لاحدى هذه الرقصات التمهيدية ، تترجمه فيما يلى

« جلس الظليم على الرمل فى عظمة ملوكية ، وأخذت أنثاه تدور وتدور من حوله . وكان لونها رماديا أغبر لا روعة فيه اذا قورن بجمال ذكرها وفخامته فى لونيه الأسود والأبيض وكان جناحاها المتهدلان يرتعشان ، وهى تصدر صوتا متقطعا مثل القعقعة الخفيفة للصاجات

Jan Juna Journal of the Society for the Preservation of the (1)
Rauna of the Emplre.

الصغيرة (الصنج) وفجأة هب الذكر، ومد جناحيه الى آخر امتدادهما، وريشاته البيضاء المتجعدة ترتفع وتنخفض فى حركة متموجة، والمجموعة العظيمة من الريش التى تكون ذيله منتصبة. وببطء سار اليها فى مشية مختالة متبخترة، ثم واجه أحدهما الآخر، وتماست أطراف أجنحتهما، وبدآ شعيرة الرقص، وأخذا يدوران فى بطء، فى مثل رقصة «الفالس»، وعنقاهما الطويلان يتقوسان وبهتزان اهتزازات موقعة ... ظلا يدوران ويدوران، وفجأة كسرت الأنثى هذا الايقاع، وبركت على الأرض، وجناحاها ممتدان الى آخر امتدادهما، ورقبتها الطويلة ممتدة تكنس الأرض من جانب الى جانب وتنسيج على سطحها المتيق الذى تبقى من دهور سحيقة القدم، يثير الرغبة الجنسية الى قمة المتحقيق العليا، ذلك الرقص الذى استسر عبر أحقاب التطور من الحيوان المدفوع بغريزته الى الانسان الذى يطلب اللذة الجنسية طلبا الحيوان المدفوع بغريزته الى الانسان الذى يطلب اللذة الجنسية طلبا واعا ارادما»

## . .

هنا قد يكون الموضع المناسب لاثارة هذه المسألة العامة مسألة الطبيعة في الشعر العربي القديم . واذا كنا سنلجأ الآن الى أحكام معممة ، فانها ليست أحكاما مسبقة ولا آراء استنتجناها من محض التفكير النظري — كما تفعل أكثر الأقوال الشائعة عن هذا الشعر للأسف الشديد — بل هي ملاحظات استخرجناها من دراسة استقرائية متمهلة لئات الشواهد . ولعل فيما يحتويه كتابنا هذا من أمثلة تقدمت وأمثلة ستلى ما يحين القارىء على اعادة النظر في الشعر القديم حتى يتعرف نصيب أحكامنا التالية من الصحة أو الخطأ

وفى سوقنا لهذه الأحكام سنحتاج الى أن ننقل صفحات من كتاب سابق لنا ، كتبناه منذ سبعة عشر عاما ، هو كتاب « ثقافة الناقد الأدبى »، لم يكن مختصا بدراسة الشعر الجاهلى ، لكننا لم نستطع استيفاء موضوعه الخاص دون نظرة فى ذلك الشعر الذى يكون الأساس الأول للعبقرية الشعرية العربية أما وقد خصصنا كتابنا الراهن لتقدير الشعر الجاهلى ، فلعله لا يكون علينا حرج أن ننقل هنا الفقرات التالية الشعر الجاهلى ، فلعله لا يكون علينا حرج أن ننقل هنا الفقرات التالية من اتهام الشعر العربى القديم بأنه أهمل وصف الطبيعة أو قصر فيها ، وهو اتهام كان يتداوله الكتاب ولا يزال يردده كثيرون منهم فقلنا ما يلى فى الرد عليهم :

و أكثر الناس يظنون ان العرب القدماء أهملوا الطبيعة ولم يهتموا بها ، أو لم يهتموا بها اهتماما كافيا وهذا خطأ مبين ما أتتجه الاعدم اتقانهم لدراسة الثمعر الجاهلي والثمعر الأموى ، واقتصارهم عملي يضع قصائد مشهورة يحفظونها ويرددونها ولا يعرفون غيرها »

العرب اهتموا بالطبيعة اهتماما عظيما ووصفوها وصفا طويلا منوعا . وهذا هو ما كنا ننتظره من أناس ارتبطت حياتهم بالطبيعة العارية الى ذلك الحد . وشعرهم فى الطبيعة عظيم ، من ناحية الكم ومن ناحية الكيف معا فان كان فى شعرهم بعض التكرار فليس منشؤه فقرهم الفنى أو قلة اهتمامهم بالطبيعة ، بل منشؤه فقر الطبيعة نفسها ليس العجيب انهم لم يقولوا أكثر مما قالوا بل العجيب انهم قالوا كل ما قالوا اذا تذكرت فقر طبيعتهم الصحراوية وتشابهها وقلة التنوع فى مناظرها وألوانها ونباتها ، وهم لم يتركوا ناحية منها الا وصفوها فأتقنوا الوصف وفصلوه والتفاتهم الى هذه الطبيعة المملة للعين الراتبة المناظر والألوان وفصلوه والتفاتهم الى هذه الطبيعة المملة للعين الراتبة المناظر والألوان

الى الحد الذى التفتوا اليه يدل على عظم اهتمامهم بها والا ما استكشفوا الذى استكشفوا من أوصافها وانك لتجد فى الشعر العربى القديم (۱) وصف البيئة الصحراوية بكل ما فيها من رمال وصخور ، ووهاد وتلال ، ووديان وغدر ، وقيعان وجبال ، ودروب ومفاوز ، وما يعلوها من السماء والنجوم ، والسحاب والغمام ، والرعود والبروق ، وما يخرقها من الرياح والنسمات ، والأمطار والسيول ، وما يتقلب عليها من فصول السنة المختلفة ومن الطقوس المتفاوتة ، من ربيع وصيف وشتاء ، ومن حر ملتهب وبرد قارس ، وشمس لواحة وبرد وصقيع ، وما يحيا فيها من جميع أجناس الحيوان الصحراوى من لبونات وطيور وزواحف وقوارض وهوام وحشرات ، وما تستطيع أن تنبته من مختلف أنواع العشب والنبات والزهر والشجيرات والأشجار

وصفوا الديار المهجورة بعد رحيل المحبوبة ، وكيف تسقط عليها الأمطار وتتوالى الرعود والبروق وينبت فيها العشب الكثيف وتأوى اليها الحيوانات الوحشية من شتى الأجناس وتعيش فى ربوعها مستمتمة بحياة هادئة حرة لا يزعجها الانس ، ترعى النبت الغمير وتتوالد باخصاب وترضع أطفالها وتعدو وتقفز وتمرح أو تسير بنؤدة وهدوء والصحراء تردد أصواتها وتجاوب صيحاتها

وصفوا مفاوز الصحراء وأماكنها الموحشة المهجورة حيث يسافر الشاعر أو يذهب للصيد ، ووصفوا ما يمرون به من حيوان ومن بوم تنعق وحرباء تنسلق الصخور والأغصان وأفاع تسكن بطون الوديان .

<sup>(</sup>۱) نعنى بهذا التعبير الشعر الجاهلى ثم الشعر الذي نظم في صدر الاسلام الى آخر العصر الأموى ، لأن هـــذه هى الحقبة التى نستطيع فيها أن نظمئن الى أن الشعر \_ فيها عدا مواضع قليلة جدا \_ يصور العبقرية العربية الخالصة

وصفوا العيون النائية التي يردها الشاعر أو يردها الحيوان الوحشى وما يكسو مياهها من ريش الطيور ونسيج العنكبوت وما يعج في هوائها من آلاف البعوض والذباب والهوام وما ينبت فوقها وحدولها من النبات المائي.

وصفوا دروب الصحراء الطويلة الواضحة الخاوية ممثلثة بأفاحيص القطا ، ووصفوا منسرباتها الخفية التي لا تكاد تستبين ، وتفرسوا فيها وميزوا فيها كل هضبة وتل بل كل صخرة وكل حفرة .

وصفوا مروج الربيع المعرعة تكاثف فيها النبت المخصب وازدحم فيها النحل والذباب يتغنى ثملا بنشوة الحياة وسكر الربيع وكثرت فيها بيضات النعام.

وصفوا الجبال الشامخة الشماء تعيش فيها العقبان والنسور والصقور والحبارى والحمام أو تعجز عن بلوغ قممها الباذخة وتتسلقها الوعول ووصفوا مخارمها وأطوادها وأنوفها وأطرافها وحيودها

وصفوا الآل والسراب يهتز من بعد على وجه الصحراء كأنه الذئب الأعرج ، وتتبعوا بعيونهم الهباء المنين تثيره أخفاف الابل فتلوى به الصحراء

وصفوا الأنهار وطيور الماء تمتطى أمواجها وتسبح فيها مرحة وتختفى ثم تظهر

وصفوا النجوم تميل الى المغرب أو تختفى تدريجا فى ضوء النهار كأنها قطعان الوعول تتسلق جبلا ووصفوها تطلع فى الشرق فى فجر أيام الصيف ، ووصفوها تنحدر عن السمت فى ليالى الشتاء ، ووصفوها تبرق ووصفوها تسكن ، ووصفوها تتحرك ووصفوها يخيل الى العين الناظرة انها جاثمة فى مكانها لا تريم .

وصفوا ساحة القتال بعد اتنهاء الموقعة وقد أسرعت ضوارى الوحوش وجوارح الطيور والضباع والنسور والغربان تلتهم الموتى أو تنتزع عيونهم . ووصفوا الضبع يترقب المحتضر وينتظر صعود تفسه الأخير كي يلتهمه

وصفوا الربيع بنبته الغزير ومرجه الخصيب ورياضه المعتبة الخضراء وكيف تعج الصحراء فيه بالحياة ووصفوا انصيف بحره الشديد حين تتحول الديدان الى فراشات وتتسلل الأفاعى خارجة من كثبان الرمال حيث أوت فى فصل الشتاء وتطرح جلودها ، والفراخ تخرج من بيضاتها والطيور تعلم أولادها الطيران .

وصفوا حرارة منتصف النهار ، الظهيرة القائظة حين يتقلب الجراد على الصخور الملتهبة مصوتا من شدة الألم وتتلوى الأفاعي ألما من حر الرمل ويكاد يذوب رأس الضب وتضطر العصافير الى أن تلجأ الى جحور الضباب وتأوى الظباء والبقر الى كتاسها وتصعد الحرباء فوق الصخور وفوق جذوع الأشجار تواجه الشمس مبدلة ألوانها بتأثير الحر

وصفوا ليالى الشتاء وبردها الأليم حين تتسلل الأفاعى الى داخل الكثبان طلبا للدفء وتعجز الكلاب عن النباح من شدة القر وتحارب سيدها لتحصل على مكان بقرب النار ويكسو الصقيع الأرض فيضطر الكلاب الى اتخاذ الجحور

وصفوا شدة ظلام تلك الليالي الشتوية . وصفوا آخر الليل ووصفوا الصباح الباكر حين تشقشق العصافير وتصيح الديوك

وصفوا الرعود والبروق والأنواء بأنواعها المختلفة التي لا يفهمها تمام الفهم الاعالم بعلم الأحوال الجوية ، وصفوا السحاب والغمام على شتى أنواعها وأحجامها وألوانها ومختلف سرعاتها ، وصفوا المطر الهادى، اللين والمطر الوبيل المهطل والمطر المتقطع والمطر المتصل ومطر كل ساعة من ساعات النهار والليل . وصفوا السيول المكتسحة المدمرة تطرد أمامها الوحوش بل تعلو فتبلغ الطيور فتغرقها وتستخرج القوارض من جحورها وتصل الى الوعول فى أعلى قممها فتنزلها ، ووصفوا ما تحدثه من الدمار والخراب وما تقتلعه من الأسلجار وما تحطمه من الأبنية المسقفة ثم وصفوا منظر الأرض بعد انتهاء السيل الصاخب وما يتبعه من هدوء وسلام والأرض مكسوة بجثث الوحوش والطيور الغرقى والعصافير تشقشق منتشية بالهواء الصافى والجو الرطب والماء الكثير والوعول تبقى فى جبالها خوفا من أن تنغرس فى الطين

ثم انهم فى وصفهم لابلهم وخيلهم شبهوها بالحيوانات الوحشية وبالطيور فانتهزوا هذا التشبيه فرصة ينسون فيها ابلهم وخيلهم ويتتبعون حياة هذا الحيوان بوصف مدقق مستفيض يذكرونك فيه بعلماء الحيوان المحدثين الذين يخرجون الى الغابات والأدغال بعدسات تصويرهم ويقضون أياما مختفين يراقبون الحيوانات والطيور ويصورونها خلسة . بهذه الإستفاضة وهذا التدقيق وصفوا حياة النعام وحياة الحمار الوحشى وحياة الثور والبقرة الوحشيين وحياة القطا ووصفوا حركات العقاب والنسر ومختلف أنواع الصدقور والبزاة والشياهين

بل فى وصفهم للرجال والنساء والأطفال انتزعوا تشبيهاتهم من الطبيعة المحيطة بهم وحققوا كثيرا من هذه التشبيهات تحقيقا يحيرنا بدقة تتبعه لمختلف عناصر الطبيعة الجامدة والحية ودقة دراسته لعادات مختلف الحيوان.

وبعد هذا كله يقول أناس ان العرب لم يهتموا بالطبيعة ! سامحهم الله فى جهلهم وسامحهم فى ظلمهم للأدب العسربى وليس ما قدمت الاعرضا سربعا موجزا ولو سمح حجم الكتاب لزدت كلامى تفصيلا

ولكن الذى أريد أن أقرره وألح فيه هو ان العرب لم يصفوا كل هذا وصفا جامدا أو وصفا سطحيا ، فلم يكونوا من أولئك الذين ليست الطبيعة عندهم الا زراكش وبهارج سطحية يبهرهم أحمرها وأصفرها وأخضرها ، أو ظلا يستريحون اليه ومهادا وثيرا وهواء بليلا ، أو مسرحا للقصف واللهو وانما كانت الطبيعة لهم شيئا حيا نابضا بالحياة استجابوا لما فيها من حيوية واهتزوا لمؤثراتها اهتزازا شديدا وتتبعوا ما يحدث لها من تقلبات على مر قصول السنة المختلفة » اتهت .

فى فقراتنا هذه نسبنا ذلك الاتهام الذى حاولنا تفنيده الى جهل القائلين به لكن له سببا آخر غير الجهل ، هو تطبيق المقاييس النقدية الغربية على الأدب العربي . وهذا موضوع طرقناه فى أكثر من كتاب من كتبنا السابقة ، ثم أعدنا لقت النظر اليه فى تمهيد كتابنا الراهن هؤلاء الكتاب يطبقون على الأدب العربي مقاييس ينتزعونها من قراءتهم لكتب النقد الغربي ، مهملين الاختلاف الأساسى بين طبيعتى الشعرين فهم يريدون نوعا معينا من وصف الطبيعة ، فاذا لم يجدوا هذا النوع المعين في الشعر العربي القديم اتهموه باهمال الطبيعة

فلنتخذ الشعر الانجليزى هنا مثالا ، لأن معظم الأحكام النقدية التي أقحمت على الشعر العربي قد استمدت من كتب النقد الانجليزى ، ولانه هو الشعر الغربي الذي ربما يحق لمؤلف هذا الكتاب أن يتحدث عنه بقدر من الاطمئنان .

الهم الأكبر للشاعر الانجليزى فى وصفه للطبيعة هو أن يستكشف من خلال العالم المادى عالما غير محدود يعلو على عالم الحس. فهو فى ملاحظته الدقيقة للعالم المادى يلتقط منه لمحات تتبدى له من ذلك الوجود غير المحسوس، فيقبض عليها ويترقى معها الى ذلك العالم الخفى، محاولا أن يصل اليه وأن يندمج فيه، ويتزود بروحانيته، ويفنى فى وجوده المطلق وعلى ضوء استشفافه له ينظر الى العالم الحسى، فتتبدى له فيه وحدة حيوية تؤلف بين جميع مظاهره وحقائقه على تعددها وتناقضها

وهذا ما لا يحاوله الشاعر الجاهلي ، ولا يفهمه ولا يحلم بامكانه ، الا قليلا جدا وكتابنا هذا يحتوى على بعض هذه اللمحات النادرة ، ولكنها استثناءات لا تغير الحقيقة العامة التي ذكرناها

بهذا نسلم ، ولكن ... هل يكفى هذا سببا لاحتقار الشعر الجاهلى أو الغض من نجاحه العظيم الذى حققه فى حدوده الخاصة ? فلنبدأ بأن نقرر اتفاقا أساسيا عظيما بين الشاعرين ، العربى والانجليزى ، هو انكلا منهما يمتاز بالحساسية المرهفة ، والعاطفة المشبوبة ، والقدرة على أن يدرك باحساساته الخمسة من حقائق الوجود الحسى ما لا يدركه الآخرون ، وعلى أن يصل فى انفعاله بتجارب حياته الى أعماق من كيانه الوجدانى لا يبلغها غير الفنانين ثم ان كلا من الشاعرين ، فى تأديته لرؤيته واتفعاله ، لا يكتفى بتسجيل العالم الموجود كما هو ، بل هو اذ يراه من خلال عاطفته ومزاجه يعيد ترتيبه وتنظيمه فى خلق أكمل ونظام أتم . وهذه القدرة الخالقة هى التى يكون بها فنانا

صحيح ان الشاعر الجاهلي يقف هنا ، فتنحصر مقدرته في الرؤية والفهم على العالم المحسوس ، كما تنحصر مقدرته في اعادة الخلق على

ما تدركه الحواس الخمس ، أما الشاعر الانجليزى فى كلتا المقدرتين في تتجاوز عالم الحس الى عالم آخر براه أو يتوهم وجوده ، ويسعى فى أن يزيده روحانية لكن الشعر الانجليزى الذى يستطيع هذا هو الشعر الانجليزى حين بلغ تمام نضجه وتمت له طبيعته الميزة ، أما بدايات هذا الشعر فلا تزيد فى هذه الناحية على شعرنا الجاهلى شيئا اذ هى أيضا منحبسة فى العالم المحسوس وهذا ما ينساه الذين يطبقون مقاييس الشعر الانجليزى الناضج على شعرنا الجاهلى ، وهذه أيضا حقيقة مهمة تعيننا فى الرد على كل متعصب يدعى ان السبب هو تفوق سلالى لجنس على جنس ، اذ الأمر لا يزيد على المؤثرات البيئية والزمانية وفعلها فى تكوين العقلية لشعب من الشعوب ، فحين تتغير والزمانية وفعلها فى تكوين العقلية لشعب من الشعوب ، فحين تتغير التاريخى للشعب ، تنظور صفاته العقلية وتقافية ، على مدى التطور الفنية والتاريخى للشعب ، تنظور صفاته العقلية وتتسع امكانيات عبقريته الفنية (۱)

ولكن ننظر الآن فى دليل آخر طريف جدا ، هو ان النقاد الغربين أنفسهم ، فى محاولاتهم أن يحددوا ما الشعر ، كانوا فى تعريفاتهم المبكرة يقتصرون على صفات متوافرة فى شعرنا الجاهلى ، فكانوا يركزون على امتياز الشاعر بالحساسية والتوفز العاطفى ، وعلى دقة ملاحظته وقدرته على الرؤية الجلية والتذكر الحى لتجربته ، وعلى اعادته لترتيب مواد الكون فى صورته الفنية ، وقدرته على أن يصنع قالبا فنيا يحمل فكركه وانفعاله فيثير نظيرهما فى قارىء شعره .

<sup>(</sup>۱) انظر شرحنا المفصل لهـــذه الحقيقة فى كتاب الشافة الناقد الادبى » ، البابين الثالث والرابع ، وذلك فى مناقشتنا لادعاء المازنى والعقاد أن عبقرية ابن الرومى عبقرية يونانية

لكنهم كلما مضوا قدما ، بعضى الشعر الانجليزى فى تطوره ، ازدادوا تركيزا على قدرة الشاعر على النفاذ الى العالم الروحى غير المنظور . فوجدنا شللى يعرف الخيال بأنه « تعبير الجمال الذى يستكشف الحقيقة التى تعلو على المحسوسات ، وميزته العظمى هى مقدرته على الايحاء والتجلى » ووجدنا امرسون يقول ان الشعر هو « الجهاد المخالد فى التعبير عن (روح) الأشياء » . ووجدنا براوننج يقول ان الشعر المخالد فى التعبير عن (روح) الأشياء » . ووجدنا براوننج يقول ان الشعر المؤالد فى التعبير عن (روح) الأشياء » . ووجدنا براوننج يقول ان الشعر المؤالد فى التعبير عن (روح) الأشياء » . ووجدنا براوننج يقول ان الشعر المؤالد فى التعبير عن (روح) الأشياء » . ووجدنا براوننج يقول ان الشعر المؤالد فى التعبير عن العالم والآله ، بين الطبيعة والروح ، بين الواقع والمثال »

ووجدنا من يقول ان الفن هو اطلاق الروح من سجن الواقع بل تمادى بعضهم ، وهم المؤمنون بمذهب الفن للفن وحده ، حتى فصلوا فصلا تاما بين التجربة الفنية والتجربة الحيوية المعاشة ، فقال أحدهم « طبيعة التجربة الجمالية هي أن تنفصل عن عالم الحقيقة ، فلا تكون جزءا منه ، ولا نسخة له ، بل تكون عالما مستقلا بذاته ، كاملا ، يتمتع بالحكم الذاتي » . وقال آخر : « لكي نقدر عملا فنيا لا نحتاج الى أن نستمدأى شيء من الحياة ولا نحتاج الى أي معرفة بأفكارها ومشاغلها ، ولا أي خرة بعواطفها » (۱)

وهـذا التمادى فى مذهب القن للقن ، وان سلمنا بأنه يصـدق على « بعض » ما أتنجه شعراء الغرب — وهناك من النقاد الغربين من يرفضون قبوله على الشعر الغربى نفسه — فان الذى لا شك فيه هو أنه لا يصدق البتة على الشعر العربى عامة ، والجاهلى خاصة ، لكن هذا لا يضير شعرنا شيئا ، بل عساه أن يكون له ميزة .

<sup>(</sup>۱) انظر فی هذا کتابنا و طبیعة الفن ومسئولیة الفنان ، ، الطبعة الثانیة سنة ۱۹۲۶ ، ص ۱۰ – ۲۶ و ۵۰ – ۲۰

فان عدنا فسلمنا بأن الشعر الذي يتجاوز نطاق العالم المحسوس الى العالم غير المحسوس يدل على نمو وارتقاء في مقدرات منشئه ، فان هذا ينبغى ألا يغفلنا عما استطاع الشعر الجاهلى أن يحققه داخل حدوده . فان يكن هذا الشعر محدودا بحدود عالم الحواس ، فما أكبر دقته في رؤية هذا العالم ، وما أعظم حدته في الانفعال به ، والتهكرب بحيويته ، والاستجابة لنبضه الدافق ، والاهتزاز بحركته الزاخرة والطرب لجماله والتلذذ بلذاته والتألم بآلامه وأحزانه ، والاندماج الوجداني التام مع قواه العظيمة ، وما أقوى قدرته على أن ينقل الينا هذا كله تقلا فنيا تام الصحة الفنية ، نقلا يشحذ فينا جميع احساساتنا من بصر وسمع وذوق وشم ولمس ، فيزيدنا ارهافا وعمقا وغنى ، وينفذ من خلالها الى صميم كياننا الانساني فيهزه هزا

وهذا شيء ينبغي ألا نستهزيء به أو نقلل من شأنه بل ان من النقاد الانجليز من يعتقدون ان آفة الفن الحديث هي انه قد ضعفت صلته باحساسات الجسد ، في اسرافه في التجريد والتحليق والتوهم والانعزال المقلاني أو الترفع الجمالي ، فهم يدعون الى أن يعود الفن الى الانقعال القصوى باحساسات الجسد والاحتفال بها واحترامها وتقديرها بل وجد أديب انجليزي حديث ، هو د . ه لورنس ، جعل هذه الغاية رسالته الكبرى في شعره وقصصه ومقالاته في فلسفة الفن . فلنذكر في هذا الصدد بعض التعريفات المشهورة في النقد الغربي نفسه . لنذكر قول ملتن ان الشكل الشعرى هو شيء « بسيط ، مثير للحواس ، ومثير للعاطفة » وقول وردسورث أن الشعر هو « الحقيقة تحملها الماطفة حية الى القلب » ، وهو « روح المعرفة الواسعة الدقيقة » وهو « الفيضان التلقائي للاحساسات القوية ، الذي ينبع من تذكر العاطفة

فى حالة من الهدوء » ولنذكر أخيرا قولة أرانولد المشهورة ان الشعر هو نقد الحياة . وما كان هناك شعر تصح عليه هذه التعريفات ، ولا كان شعر أصلح لأن يسمى نقدا للحياة ، بالمعنى الدقيق الذي عناه أرنولد ، من الشعر الجاهلي .

فلنتذكر ، مهما قبل عن اقتصار الشعر الجاهلي على العالم المحسوس ، حقيقة مهمة رأينا عليها أمثلة في فصولنا الماضية ، وسنزداد اقتناعا بها في فصولنا القادمة ، وهي ان هذا الاقتصار لا يجرده من الطابع الفني الصادق ، ولا يدخله في دائرة التسجيل اللافني الجاف فان الثناعر الجاهلي لا يزال يقبل على حقائق الكون والوجود اقبال فنان ، وينفعل بتجارب الحياة اتفعال فنان ، ويؤدى هذه الحقائق والتجارب أداء فنان يحييها أمامنا ويخلدها لنا وينفخ فيها من عاطفته ويلونها برؤيته فيعدينا بعدوى اتفعاله ومزاجه فالذي نجده في الشعر الجاهلي ليس تجارب الحياة « الخام » نفسها ، ولا حقائق المادة مسجلة الجاهلي ليس تجارب الحياة « الخام » نفسها ، ولا حقائق المادة مسجلة تسجيلا آليا مقتصرا على المحاكاة ، بل كما تصورها الفنان وانفعل بها وتذكرها ، تصورا وانفعالا وتذكرا تزيدها حدة وعمقا وغني وتزيدنا بها وعيا وادراكا وتأثرا .

ومهما يكن من ايماننا بأن النسعر الأرقى يتجاوز عالم الحس ، ويستشف العالم اللامنظور ، ويصل الى وحدة الوجود ، فلنتذكر ان الشعر لا ينجح فى شيء من هذا ، بل هو لا يتحقق أصلا ، الا اذا نجح فى تقييد هذا العالم اللامادى فى أشكال محسوسة نسمعها بآذاننا فى التركيب اللفظى ، ونبصرها بمخيلتنا البصرية لأن الفن مهما يكن من روحانية نظرته قائم كله على نقل غير المحسوس الى عالم المحسوس ، وترجمة الخواطر والهواجس والرؤى والمثل الى ما يدرك بالاحساسات

الخمسة والفن كله قائم على الخصوصيات لا العموميات ، وعلى التفاصيل المجسمة يجسمها الفنان في مادته المختارة التي نراها بعيوننا أو نسمعها بآذاننا أو نلمسها بأصابعنا ، من كلمات اللغة في الشعر ، والألوان والمساحات في الرسم ، وأحجام الحجارة أو المعدن وأشكالها في النحت ، وأصوات الآلات في الموسيقي ، وايقاعات الصوت البشرى وأنفامه في الغناء ، وحركات الجسم في الرقص

ويعجبنى فى هذا الصدد ما تقوله الكاتبة الانجليزية اليزابث درو، اذ تقول فى كتاب لها عن فهم الشعر وتقديره (١)

« ان الشعر يشيع الحياة فى الانسان ، أو كما قال يبتس « انه دم وخيال وفكر يتدفق معا » ، ويقول أيضا « انه يدفعنا لنلمس العالم ونتذوقه ونسمعه وزاه ، ويعلمنا كيف ننصرف عن كل ما هو من نتائج العقل وحده ، بل عن كل شيء ليس نافورة تتفجر من كل آمال الجسم وذكرياته وأحاسيسه » . حتى استعماله لكلمتى تتدفق وتنفجر يصور الحماسة والاندفاع فى عملية الخلق الفنى وتنبثق نافورة الشعر من الجسم ، ومهما تكن فيه من خواص سحرية أو روحانية ، لا يمكن أن نفصلها عن الحواس ان اللغة نفسها وسيط حسى ، وهى تخلق جسما جديدا ماديا لوعى الشاعر ، ولكن بالاضافة الى ذلك فان عالم الحواس وعالم الفكر الداخلى والعاطفة لا ينفصلان لدى الشاعر ، ففى ألفاظ الشعر يتداخل كلا العالمين »

<sup>(</sup>۱) « الشعر كيف نفهمه ونتذوقه » ، ترجمة الدكتور محمد ابراهيم الشوش ، بيروت سنة ١٩٦١ ، ص ٣٩

الكاتبة ، ومما اقتبسته من كلام ييتس ، أكثر مما تنطبق على الشعر الجاهلي فلنتذكر أخيرا ان الشعر الجاهلي وان اقتصر على العواس الخمس وما تدركه من مدركات وما تمارسه من متع وآلام ، فانه بتصويره الفني لها قد ارتقى بها درجات فوق مجرد الممارسة الحسية الواقعية الغليظة ، لأنه قلها الى مجال الممارسة الفنية وهذا هو آثر الفن في زيادة وعينا بحياتنا وتجاربنا ، وفي الترقى بانفعالاتنا الحسية قسمها اذ ينقلها من مجال الواقع العادى الى مجال الانفعال الفني المتعاطف

ذلك أن الذي نشهده في الشعر ليس الشاعر وهو يعاني التجربة الواقعية ، بل الشاعر وهو يتذكرها بذاكرته التي تعيد احياءها ، ويتخير عناصرها الهامة ويعيد ترتيبها بخياله الفني ، وينظر اليها من خلال مزاجه الخاص ويمزجها بعاطفته القوية فيضيف اليها من مزاجه وعاطفته عناصر تزيدها تكاملا وانسجاما وتجلى أهميتها الحقة ومغزاها الكامل له ولاخوانه في البشرية ، ثم يصوغها في ألفاظ مركزة مكثفة قوية الشمحن والتداعي ، وينظم هذه الألفاظ في موسيقية تساعدنا بايقاعها وتنغيمها الدخول الا اذا شحذنا قدراتنا على التفاهم والمشاركة والتعاطف ، وعلى الاستجابة القوية لتأثير الألفاظ بمعانيها المشحونة وموسيقيتها المثيرة وبهذا يحقق الفن رسالته المزدوجة في زيادة وعينا بتجارب الحياة وتعمقنا لمغزاها الحقيقي من ناحية ، وفي الترقي بهذه التجارب ، وبانفعالات الحس تفسها ، اذ يرفعها من مستوى الممارسة الحسية المباشرة الى مستوى المشاركة الفنية التي تقوم على التذكر والتخيل والتعاطف

# الفصهلالعَاشِر نلسفة الموت والحياة

« إِنْ هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا اللُّهُ نَيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُو ثِينِ »

بينا نحن تتابع علقمة فى قصته الشائقة المثيرة عن حياة النعام ، ونصل معه الى فصلها الأخير الحافل بالسعادة والحب ، فنراقب معه هذه الأسرة الحيوانية الفرحة المتعاطفة ، الآمنة المطمئنة ، وقد عاد اليها ربها ليحميها ويسط عليها كنفه ورعايته ، ويسعدها بحبه واخلاصه ، ويسبغ عليها من عطفه ومرحمته ، اذا بالشاعر يفجأنا فجأة عنيفة ، فينقلنا قلا مباغتا الى أبيات حزينة متشائمة ، يترك فيها عالم الحيوان السعيد الى عالم الانسان الشقى ، فيتأمل فى اضطرابه وتقلبه وانعدام الأمن والاستقرار فيه ، وقلة المودة والتراحم بين أبنائه

وهذا هو قسم الحكمة من القصائد الجاهلية ، وهى فى أغلبها حكمة مليئة بالأسى والحسرة وخيبة الأمل ، وعلقمة يأتى فى هذا القسم من قصيدته بثمانية أبيات غاية فى الحزن والتشاؤم لماذا فعل بنا علقمة هذا ? أو لعل الأحرى أن نسأل ! لماذا حدث له هذا الانقلاب الفكرى والعاطفى العنيف ? لن نستطيع أن نحسن الاجابة على هذا السؤال الا اذا أنعمنا النظر فى أبياته ، وهذه هى

٣١ ــ بل كل قوم و إن عَزُّوا و إن كَثْرُو.

عَريفُهـــم بأثافى الشر مرجــــوم

العريف = سيد القوم المعروف منهم العارف بأمورهم . الأثافى = جمع أنفية ، وهى الأحجار التى تنصب القدر عليها ، وكانوا ينصبونها على ثلاثة أحجار ، أو يستغنون عن الحجر الثالث بأن يسندوها الى سفح الجبل ، وهذا هو « ثالثة الأثافى » فى قولهم المشهور رماه بثالثة الأثافى ، أى بشر كأنه الجبل فى ضخامته وأثافى الشر = عظائمه ، أو دواهيه التى هى كأمشال الجبال الرجم = الرمى بالحجارة يقول = كل قوم وان كانت لهم منعة فتصيبهم نوائب الدهر ، وكل من كان ذا عزة وكثرة فلابد أن تصيبه حوادث الدهر ومكارهه فيذل بعد العز ويقل بعد الكثرة لأن الدهر سريع التغير كثير الاختلاف والتقلب .

ما كان الشاعر ليأتى بهذا البيت لولا انه تيجة مراقبته الطويلة الحساسة لأحداث الحياة الجاهلية هذه الحياة العسرة القاسية فى طبيعتهم الصحراوية البخيلة ، يشع فيها الماء ويقل المطر ، وقد ينقطع عن أرض القبيلة موسما كاملا بل أعواما متوالية ، فتنفق دوابهم وتحصدهم المجاعة ، ويقلون بعد كثرة ويذلون بعد عزة . وكأن الانسان لم تكفه مصائب تلك الطبيعة المعادية فأبى الا أن يزيد من شقائه بتناحره الدائم فى عصبياته القبلية وتراته الدموية ، الأمر الذى آدى الى التغازى المستمر ، فما من قبيلة غنية بمالها عزيزة ببأسها تأمن أن يصبح عليها الغد بهجمة من قبيلة أقوى بأسا تذهب بمالها وتهدم عزها الى هذه الحياة الشديدة الاضطراب الدائمة التقلب المعدومة الأمن القريبة من العياة من الفوضى نظر الشاعر الحساس فأحزنه ما رأى وابتداؤه البيت تمام الفوضى نظر الشاعر الحساس فأحزنه ما رأى وابتداؤه البيت بكلمة « بل » للاضراب يعيننا على فهم القلابه . فكأنه يقول : مالى أنسى قسى هذا النسيان مع ذلك الحيوان الوحشى ف نعم ذلك الحيوان سعيد

متحاب ، لكن ماذا بنا نحن بنى البشر ، وقد كان ينبغى أن نكون بامتيازنا عليه أكثر سعادة وتعاونا على نوائب الحياة ، ولكن هل نجح عقلنا الأكبر فى أن يوفر لنا مزيدا من الحماية والأمن ?

٣٧ ـ والحد لا يُشترَى إلا له ثمن عا يضِنَ به الأقوامُ معــاوم

الئىء الوحيد الذى يمكن أن يخفف من كرب هذه الحياة ويقى الناس شر دواهيها هى أن يعاول بعضهم بعضا ، ولكن هل هناك كثيرون يفعلون هذا ? بل هم فى أغلب الوقت متعادون متباغضون ، يشاحن بعضهم بعضا ويذم بعضهم بعضا فان سمعت قوما يحمدون آخرين فلا تسرعن الى استنتاج مبتسر ، بل أنعم النظر تجد هؤلاء لم ينالوا ما نالوا من الحمد الا بعد أن دفعوا له ثمنا ثقيلا على تقوسهم ، اذ ضحوا من أجله بعال تفيس تضن به تفوسهم ، فهم لم يبذلوه عن حب وطواعية ، وحامدوهم لم يحمدوهم الا لأنهم تقاضوا ثمن حمدهم ، فكلا الغريقين فى حقيقة أمره أنانى يفكر فى مصلحة تهسه ، لا هؤلاء يجودون عن غيرية صادقة ، ولا هؤلاء يحمدونهم عن اعجاب مخلص ، بل كل شىء فى هذه الحياة الانسانية له ثمن ، وهذا الثمن معلوم هذا بيت يصل احتقاره لأخلاق الناس وتشاؤمه من طبيعتهم معلوم هذا بيت يصل احتقاره لأخلاق الناس وتشاؤمه من طبيعتهم البشرية الى حد الكلبية والبيت القادم سيؤكده ويبرهن على صحة المعنى المزدوج الذى فهمناه فيه

٣٣ ـ والجود نافية للمال مَهْلِكَة والبخل باق الأهليه ومذموم الهاء في « نافية » للمبالغة و « باق » في هذا البيت بمعنى مبق ، وفي قراءة أخرى = مبق الأهليه ، أي يوفر مالهم ويبقيه لهم

ليس أحد من الناس سعيدا أو راضيا بحاله ، لا الأجواد سعداء م ـ ٢٦ الشعر الجاهل راضون ، ولا البخلاء سعداء راضون . أما الأجواد فهم حقا يكسبون الحمد ، ولكن كيف ? باهلاكهم مالهم حتى يعودوا فقراء مضرورين . وأما البخلاء فهم حقا يحتفظون بمالهم ، ولكنهم يكتسبون لأنفسهم ذم الناس . تأمل دقة الشاعر في استعمال واو العطف « باق ومذموم » ، فمعناه أنه باق ولكنه مع ذلك مذموم . وهل تظنهم يسعدون حقا بمالهم وقد باءوا من أجل الاحتفاظ به بكره الناس واحتقارهم ? وماذا نختار لأنفسنا من الشرين وكلاهما فظيع ? أو لم يكن من المستطاع أن يتيح لنا القدر نظاما أصلح وأرحم ، نفوز فيه براحة المادة ورضى الناس في وقت معا ?

٣٤ والمال صوف قرار بلعبون به على نقدادته ، وافي ومجاوم القرار = الغنم عامة ، أو هي النقد وهي صغار الغنم ، ويقال انها قصار الأرجل قباح الوجوه ، ويقال انها على صغر أجسامها أو قبح أشكالها تعطى أجود الصوف والنقادة جمع نقد بفتح النون والقاف ، ونقد جمع نقدة ، أى أن النقادة جمع الجمع ، أو أن الهاء أدخلت لتأنيث الجمع كما يقال فحال وفحالة واف = تام الصوف غير مجزوز مجلوم = مجزوز

هذا بيت لم يفهم الشراح القدامى معناه الصحيح كما يخيل لنا وهم فى جميع أبيات الحكمة هذه يضطربون كثيرا ولا يوفون المعانى حقها . والسبب ان معظم همهم مبذول فى تفسير الألفاظ المفردة ؛ فان حاولوا استنباط المعنى الشامل للبيت أخذوا البيت كوحدة قائمة بذاتها مستقلة عن الأبيات التى تسبقها والتى تليها صحيح ان كل بيت يحتوى على فكرة معينة ، لكن جميع أفكار علقمة فى هذا القسم من القصيدة متداعية مترابطة ترمى كلها الى هدف موحد لا سبيل الى تبينه الا بفهم متداعية مترابطة ترمى كلها الى هدف موحد لا سبيل الى تبينه الا بفهم

حالته الفكرية والدخول في عاطفته الراهنة فهم يعطون للبيت معنيين مختلفين ، أحدهما هو يريد أن من الناس من يعطى القليل ومنهم من يعطى الكثير كما أن الصوف على النقد قليل وكثير ؛ فاللفظ على الصوف والمعنى على المال ولو كان هذا هو معنى البيت لكان معنى تافها لا يستحق أن يعني الشاعر بنظمه . والمعني الثاني هو : الناس مختلفون منهم الغني المكثر ومنهم الفقير الذي لا مال له ، كالقرار على صغر أجسامه منه ما هو وافي الصوف أي كثيره ومنه ما لا صوف عليه . وهذا الشرح وان يكن أقل خطأ من الأول فانه ينتقص المعنى انتقاصا يفسده اذ يضيع أهم فكرة فيه هذه الفكرة هي المحتواة في قوله « يلعبون به » أي يتداولونه فيتناقل بين أيديهم كما يتناقل المال في لعب الميسر فليس المهم ان الناس مختلفون منهم الغنى ومنهم الفقير ، بل المهم أن نفس الشخص الذي يكون غنيا في يوم يكون فقيرا في يوم آخر . وليس صحيحا ان الغنم المذكورة منها ما هو كثير الصوف ومنها ما لا صوف عليه ، بل الصحيح ان نفس الغنم تكون وافية الصوف يوما ثم تصبح واذا بأهلها قد جزوا صوفها فهو يصف عبث الدهر بالناس كراما أو لئاما ، أجوادا أو بخلاء . وقوله « على نقادته » معناه أنه على قبح شكله يعطى صوفا جيدا لا يستغنى عنه الناس ، كذلك المال يستقبحه الشاعر فى ذاته ولكنه يسلم بفائدته والجميع يرغبون فيه ، الا أن المال لا يبقى لأحد كما أن الصوف لا يبقى على ظهر غنم . لا تقرح اذن بمالك أيها الانسان اذا كنت غنيا ؛ ان الغنم الصغير اذا فرح بصوفه الوافى لا يلام ، لأنه لا يدرك ماذا لابد أن يحدث له غدا ، ولا يدرك ان أصحابه انما يطيلون صوفه ليجزوه في النهاية فيحس بالبرد والعرى والأذي أما أنت أيها الانسان فقد كان ينبغي أن يكون لك من عقلك

المدرك ومراقبتك الخبيرة بصروف الزمان وتقلب الحظوظ ما يعلمك هذه الحقيقة

٣٥ .. ومُطْعَمُ الغُنْمُ يومَ الغُنْمُ مُطْعَمَهُ أَنَّى تَوجَّهُ ، والمحروم محروم ف هذا البيت يصل ايمانه الجاهلي بالقدر الى حد اليأس التام الذي يقسود الى السلبية المطلقة والفقرة الهامة في البيت هي قوله « أنتى توجه » . ومعنى البيت هو معنى قولنا العامى « المبخوت مبخوت وقليل البخت يلاقي العضم في الكرشة » وقد أخطأ أحد الشراح القدامي خطأ فادحا اذ قال: المعنى ان قضاء الله عز وجل كائن لا محالة . وبهذا ساوى بين ايمان الجاهلي بالقدر ايمانا يائسا سلبيا ، وبين ايمان المسلم بقضاء الله ايمانا لا يوقعه في الياس والسلبية ولا يقعد به عن السعى والاجتهاد وما جاء الاسلام الا لينقذ الناس من ذلك التشاؤم العاجز ويعلمهم فى الحياة فلسفة ايجابية فعالة مجاهدة تملأ الفراغ الروحى والفكرى الكبير الذي كان فيه مفكروهم وذوو الحساسية منهم اذ اقتصرت نظرتهم على النظرة الحسية المادية التي لم تزدهم المحسوس وجودا مثاليا يرتفعون اليه بأبصارهم ويهتدون بهديه في معيشتهم الأرضية

٣٦ - والجهل ذو عَرَضِ لا يُسْتَرَاد له والعلم آوِنَةً في الناس معدوم لا يستراد له = لا يراد ولا يطلب ، أي يعرض لك وأنت لا تريده ولا تطلبه آونة = أحيانا ، جمع أوان . مرة أخرى نجد أحد الشراح يخطىء خطأ كبيرا فيقول ان معنى البيت هو الناس يسرعون الى الشر فمتى ما أرادوه وجدوه مع ان الواضح ان الشاعر يقول انهم يجدونه

دون أن يريدوه أو يسعوا اليه ، فهو الذي يسعى اليهم ويعرض لهم ويسرع اليهم ، كما قد تجد المرعى دون أن ترتاد له وقد كان شارح ديوان علقمة أقرب الى الصحة اذ قال: يعنى ان الجهل أغلب على الناس وأكثر من الحلم ، فلكثرة الجهل يعرض وان لم يطلب ، ولقلة الحلم يعدم وان احتيج اليه فى أوقات

أصاب هذا الشارح حين أضاف « وان احتيج اليه في أوقات » فلن نفهم المعنى الصحيح للبيت الا اذا أدركنا ان علقمة في بيته هذا لا يذم الناس ولا ينعى عليهم أخلاقهم ، بل يرثى لطبيعتهم البشرية التي لا حيلة لهم في تفييرها ، ففي هذا البيت يعود من كلبيته فيحزن من أجل البشر ويتراحم منهم ويخفف من لومه لهم قالجهل يعلبهم دون أن يريدوه ، والحلم يهرب منهم وهم يحاولونه ويسعون اليه وهل منهم من يريد أن يكون جاهلا ولا يفضل أن يكون حليما " فهذا نفس المعنى الذي قاله بشار في أبياته الحزنة:

طَبِمتُ على ما فيَّ غيرَ مخيَّر موايَ ولو خُيرت كنت المهذبا وقصر على أن أنال المغيبا وأصبح ما أعقبت إلا التمحبا لتسلى فكانت شهوة النفس أغلبا رشاد وأنى لا أطيق التجنبا

أريد فلا أعطَى وأعطى ولم أرد وأصر َفعن قصدى وعلميَ ثاقب لممرى لقدغالبت نفسي على الموي ومن عجب الأبام أن اجتنابها

على اننا قد نسامح الجاهلين في جهلهم وسرعة غضبهم وقلة حلمهم ، لأنهم خضعوا للمؤثرات المادية لبيئتهم القاسية دون أن يكون لديهم ايمان رفيع يملأ فراغهم الروحي ويطهر أخلاقهم ويصحح سلوكهم فسلوكهم الجاهل لم يكن صادرا عن أسباب مادية فحسب ، بل كان

صادرا عن افتقارهم الى ايمان قوى يفسر لهم تناقض الحياة ويرفعهم على صرفها المتقلب ويغلب في نفوسهم الجانب الانساني الرقيق على اللجانب الحيواني المسرع الى الشر والجهل ومن عجيب الصدف ان الكلمة التي يبدأ بهما يبت علقمة ، « الجهل » ، والتي تسبب حزنه وتشاؤمه فيه ، هي الصفة التي سيختارها القرآن ويجعلها علما على نمط الحياة الذي جاء يقاومه ويلغيه ؛ الجاهلية لكن بشارا كان لديه الوسيلة الى التهذيب والعلم والرشاد ، في نور الاسلام الذي رفض أن ينير به قلبه ، ولو فعل لساعده كثيرا في سعيه للتغلب على شهوة نفسه ، وحل له ما حيره وزاد عذابه من مشكلات فكرية حاول أن يحلها بعقله وحده فقصر عنها علمه . ونحن لم نسبق في حديثنا هذا بمجرد الاستطراد وحده فقصر عنها علمه . ونحن لم نسبق في حديثنا هذا بمجرد الاستطراد أو رغبة الوعظ والارشاد ، بل لكي نزداد فهما لمشكلة علقمة وأمثاله من الجاهليين ، وتفسيرا للتناقض الكبير الذي نجده في انفعالاته المتعاقبة في أقسام القصيدة المتوالية ، وهو تفسير سنقدمه حين نتم عرض قصيدته .

### ٣٧ ـ ومن تعرَّض للغِربان يزجُرها على سلامتـــه لابدَّ مشؤوم

يعطون لهذا البيت تفسيرين يقوم كل منهما على فهم مختلف لمعنى الزجر فى هذا البيت فالأول يفهمه على انه الطرد، فيقول الغربان يتشاءم بها، فمن تعرض لها يزجرها ويطردها خوفا من أن يصيبه الشؤم فلابد أن يقع بما يخاف ويحذر. فمغزى هذا التفسير ان الحذر لا ينفع الانسان شيئا وان من قدر له السوء فلابد أن يصيبه مهما يسع فى دفعه لكن على هذا الشرح لا يكون فى البيت معنى جديد يضيفه الشاعر الى ما قال من قبل . لذلك نرجح الشرح الآخر الذى يفسر الزجر بالطيرة .

أى استحثاثها من قعدتها على الأرض للنظر فيما تظهر فى اتجاه طبرانها من فأل سعيد أو شؤم. ويؤيدنا فى تفضيل هذا المعنى قوله « تعرض » ، وقوله « على سلامته » أى برغم كونه فى حالته الراهنة سليما ، فما دام سليما فلماذا يتعرض للغربان يتفاءل بها ويتشاءم منها ? فتكون هذه اضافة جديدة الى المعانى السابقة ، ويكون المغزى هو أن الانسان لا يكفيه ما فى الدهر من أذى وتقلب وما فى طبعه هو من غلبة الجهل عليه حتى يسعى الى حتفه برجله ويثير على تفسه الشر بيده ، فهو حين يكون سليما لا يقنع بسلامته الراهنة بل يذهب الى الشؤم فيستثيره ويهيجه وهذا مقارب لمثلهم المعروف على نفسها جنت براقش ، ويذكرنا بالحكمة الانجليزية القائلة اترك الكلاب النائمة ترقد ، أى لا تهجها فتعضك وتصيبك بالأذى

#### ٣٨ ـ وكلحصن وإنطالتسلامته على دعائمه لابد مهـدوم

المعنى اللغوى للبيت واضح ، فهو كما قالوا كل حصن دامت ملامة أهله فيه فانه لابد أن يهلكوا ويخرب الحصن . ولكن المهم هو الا تخدعنا السهولة الظاهرة للبيت عن أهميته الحقيقية بين جميع أبيات الحزن والتشاؤم التى جاء بها علقمة . فهذا البيت الذى استبقاه الى الآخر ليختم به تفكيره يتضمن فى حقيقته السبب الأعظم والدافع الأول لكل ما مر من تشاؤم وحزن ، ويأس وكلبية . ذلك هو علم الانسان بيقين الموت والفناء ، هذه الحقيقة الرهيبة التى تزيد فظاعتها وافزاعها للانسان على كل ما تشتمل عليه حياته من آلام ومصائب ، وتقلبات وكوارث فهو لن ينجيه من هذا الهلاك المحتوم حصن عزيز مهما يطمئن اليه ومهما تدم سلامته فيه طويلا والبيت يصدور حتم الموت

بنفس التصوير الذي ستستعمله الآية القرآنية اينما تكونوا يدرككم الموت ولو كنتم في بروج مشيدة .

لكن الاسلام وان ذكر الناس بحتم الموت فقد جاء لهم بايمان رفيع يعليهم عليه وعقيدة ثابتة تشجعهم على لقائه ، وهل استكشف الانسان الى يومنا هذا ما يقويه على مواجهة تلك الحقيقة الرهيبة \_ أرهب حقائق الحياة جميعا \_ كما يقويه الايمان الدينى ؟ لكن ذلك الشاعر الجاهلي لم تكن عنده عقيدة تعطيه مثل هذه القوة والتشجيع والاعلاء، فماذا يفعل حين تلح عليه الفكرة المفزعة ؟

ان قارئنا وقد تعود الآن على اتتقاله المفاجى، وانقلابه من حالة فكرية وعاطفية الى حالة تبدو تامة المناقضة لها ، وأخذ يفهم السر العميق تحت هذا الانتقال والانقلاب ، وهو سر يعلله ويلغى تناقضه الظاهر ، لن يدهشه فيما نعتقد أن ينتقل علقمة من هذه الأفكار السوداء الى صبعة أبيات فى نهاية المرح والنشاط والاقبال العنيف على مجالس الشراب واللهو والغناء اذ سيدرك ان هذا ليس الا محاولة هستيرية من الشاعر فى تناسى تلك الحقيقة المرعبة وكل ما أثارت فيه من خواطر الحزن واليأس والتشاؤم ، باللجوء الى ذلك المجلس اللاهى الذى سيعطينا له وصدفا من جأود الأوصاف ، والى الخمر التى سينظم فيها عددا من أروع الأبيات فى الشعر العربى كله ، ومن هنا أطالته فى وصف الخمر وكيفية خزنها وتعتيقها ، ثم اخراجها وتكريرها ومزجها ، ثم صبها الخمر وكيفية خزنها وتعتيقها ، ثم اخراجها وتكريرها ومزجها ، ثم صبها الخمر وتزكيتها الما الأول والثاني من هذه الأبيات السبعة :

٣٩ قد أشهد الشَّرب فيهم مِزْهَرٌ رَبَّمٍ

والقب ومُ تصرعهم مهباء خُرطوم

## . ٤ - كأسُ عزيز من الأعتاب عتقها لبعض أحيانها حارِثية حوم

فقد درسناهما دراسة مفصلة فى فصلنا الثانى ، حين استشهدنا بهما على القوة الانوماتوبية فى الشعر القديم ، وحاولنا أن نبين ما فيهما من تصوير جرسى ناطق لما فى هذا المجلس اللاهى من الجلبة المختلطة ، ولقوة فعل الخمر بعقول شاربيها ، ولما لها من طعم مر حاد ادعينا ان الشاعر يذيقنا اياه فى حلوقنا بما أكثر من استعمال حروف الحلق فى بيته الثانى ، اذ استعمل فى هذا البيت أربع عينات وثلاث حاءات . ولكن القارىء وقد عرف الآن موضع هذين البيتين من قصيدة علقمة ، يستطيع أن يفهم المغزى الكامل لقوله « والقوم تصرعهم » تصرعهم عن ماذا ؟ تصرعهم عن الانسياق فى تلك الأفكار السوداوية ، وتصرعهم عن مواجهة حقيقة الموت الرهيبة ، كتلك وسيلتهم الوحيدة أو وسيلتهم الكبرى فى نسيانها فلنمض الآن الى بيته الثالث من هذه الأبيات :

٤١ ـ تشفى العثداع ! ولا يؤذيك صالبُها! ولا يُخالطها في الرأس تدويم!

صالبها = ما صلب منها وقوى ، أو وجع فى الرأس يدور منه ، أو حمياها وسورتها (أى حدتها وعنف فعلها بالعقل والأعصاب) تدويم = دوار ، يقال دوم الطائر تدويما اذا طار وتحلق فى السماء .

هذا بيت لا يمكن أن يصدر الا عن حب عظيم للخمر ، حب بلغ به ان حمله على هذا الادعاء العجيب الذى يتضمنه البيت ، وهـو ادعاء لا نستطيع أن تقبله قبولا كاملا نحن نفهم بالطبع انه يريد أن يقول انها خمر نفيسة غالية ، لذلك يكون فعلها بك لطيفا متدرجا ، لا كتلك الخمور الرخيصة ، « السبرتو الخالص » ، الغليظة الجافية ، التى تخبط رأسك خبطة مدوخة فى أم الدماغ أول ما تجرعها بل هى خمر تعطيك

لذتها وتسعدك بسعادتها دون أن يكون لها ذلك الفعل الفظيع الذى للخمور الرخيصة الجافية هذا ما بدأ علقمة يقوله ، والى هذا الحد نوافقه ، ولكن انظر كيف تمادى به انفعاله حتى ادعى ادعاءات لا يمكن أز تصدق على الخمر الجيدة ، ولو صدقت عليها لما كانت فيها ميزة خاصة يبتغيها شاربوها ، ولكان فى استطاعتهم أن يشربوا بدلا منها عصير الليمون أو العرقسوس ! وما فائدة خمر لا تدير عقل شاربها ولا تحلق به كما يحلق الطائر فى السماء ؟ وهل يستطيع شاربها أن يستمتع بها ، مهما يكن من لطفها ورقتها ، دون أن يدفع الثمن فيما يصيبه فى صبيحة فيما يصيبه فى صبيحة اليوم التالى من صداع شديد ؟

ونحن نعرف مبالغة الشاعر اما بالخبرة الشخصية ، واما بمشاهلة أثر الخمر فى شاربيها ـــ وهو أثر لا نحتاج الى ذكاء كبير لكى تفهمه واما بتذكرنا لما يقوله الشعراء الآخرون عن الخمر وفعلها ، فهم يقولون عكس ما يدعيه علقمة تماما ، ويفخرون بما تصيبهم به من رعدة وحميا وسورة ودوار بل ألا يناقض علقمة هنا ما قاله فى بيته الأول عن الخمر اذ وصف صرعها للقوم ، ويناقض ما سيقول فى بيته القادم حين يصفها بأنها « قرقف » ؟

كل هذا قد يكون صحيحا ، لكنه ينبغى ألا يصرفنا عن السؤال: لم بالغ علقمة فيما ادعى للخمر ؟ لهذه المبالغة فيما نعتقد تفسير مزدوج . فهو من ناحية كما أشرنا قد اندفع من فرط حبه للخمر ووقوعه فى أسرها وانتشائه بنشوتها ، حتى أقدم على هذا الادعاء المناقض للحقائق المعروفة . واقدامه هذا وان دفعنا الى مخالفته وتخطئته ، لا يجعلنا

تهمه بالكذب الفنى ، بمعناه الدقيق المعروف فى عالم الفن (١) . الأنه وهو يتفوه بهذا الادعاء يعتقد بصدقه فى قوة تحمسه من أجل الخمر . فهو بهذا يمثل حالة عاطفية تمر بنا جميعا حين يتملكنا الاعجاب والزهو والحب لشخص ما أو لشىء ما عزيز على تقوسنا ، فنكون فى هذه الحالة صادقين اذا فهمنا الصدق على أنه مطابقة عقيدة المتكلم ، المطابقة الواقع . هل سمعت مدمنا للتدخين يعطيك سيجارة ويقول لك : اشرب با شيخ هذه السيجارة التى تجلو اللخ وتروق الدم وتصحصح العقل اوالتدخين لا يفعل شيئا من هذه الأشياء الثلاثة ولكن يفعل عكسها تماما ، فان كان له فى هذه المجالات أثر فليس الا أثرا مؤقتا يزيد الداء تمكنا والصداع استحكاما ولعل هذا المدمن يقول لك قولته هذه وهو يسعل سعالا شنيعا وعيناه مغرورقتان بالدمع !

وهذا يقودنا الى تفسيرنا الثانى لمبالغته ، وهو أنه يخاطب بهذا البيت فتى غرا قليل التجربة غير متعود على الخمر متخوفا من عواقبها فعلقمة يحاول أن يغريه ويشجعه على شربها ويبلد خوفه مما سمعه عن فعلها بشاربيها وهذا موقف سيأتى أبو نواس فيغرم باتخاذه ومحاولته مع أصحابه من الشبان الأغرار وينظم فيه عددا من أجمل مقطوعاته وعلقمة هنا أيضا لا يكون قد خرج عن دائرة الصدق الفنى ، لأنه وهو يتوجه بهذا الاغراء الى صديقه قد وقع هو فى حبائله وأوهم نفسه بصحته ، فهو مخادع مخدوع ، ولولا انخداعه هو بحجته ساعة قوله لها لما استطاع أن يقنع بها صديقه تلمسدليلهذا الانخداع المخلص فى نبرة هذا البيت الحارة وموسيقيته المطربة ، وعليك أن

<sup>(</sup>١) انظر شرحنا المفصل لهمدنا المعنى فى كتابنا « عنصر الصدق في الأدب » .

تقرأه بكل ما تستطيع من حماسة ونشوة وحب وفخار . وأن تعلو بهذه الانفعالات طبقة بعد طبقة فى نطقك بالجمل الثلاث المتعاقبة التى يتكون منها البيت

27 ـ عانِيَّة قَرَّ قَف لَم تَطَلَعْ سنةً يَجُهُمُ الله الطين مختوم عانية = منسوبة الى عانة ، وهى قرية من قرى الجزيرة (أرض العراق بين دجلة والفرات) على فهر الفرات ، نسبت العرب اليها الخمر الجيدة القرقف = التى تأخذ شاربها منها رعدة . لم تطلع سنة = مكت سنة فى دنها لم ينظر اليها ، حتى عتقت ورقت . يجنها = يسترها، وسمى الجنين جنينا لاستتاره فى بطن أمه . مدمج = يعنى دنا قد أدمج بالطين أى طين به (أى كسوه بطبقة جيدة من الطين ) مختوم = وضعت عليه علامة .

كل وصف من الأوصاف الستة التي يتضمنها هذا البيت مشحون بالمعاني التي تدل على مدى احتفالهم بهذه الخمر النفيسة وعنايتهم بأخذ كل حيطة لاتقان صنعها وحفظها فقوله انها خمسر «عانية» يضيع علينا الآن قوة استدعائه المباشر، لأن عانة لم تعد مشهورة بصنع الخمر الجيدة الغالية، فعلينا لكي نحرز قوتها الايحائية أن نبدل بها مكانا مشهورا بصنع مثل هذه الخمر في عصرنا هذا، مثل بوردو وبورغوني وموزل وشارتريز فمغزى هذا مرة أخرى أنها ليست خمرا محلية رديئة الصنع مما يخمره البدو في خيامهم لاستهلاكهم اليومي وشربهم الغليظ، مثل «البوظة» في مصر أو «المريسة» في السودان وحين تقرأ في الشرح أن عانة اسم قرية، فعليك أن تتذكر كلما قرأت كلمة تقرأ في الأدب القديم انها لم تكن مقترنة بما نقرنها به الآن من

تأخر وفقر ، بل على العكس تماما كانت تعنى التقدم والحضارة والغنى، لأنها كانت تقابل البادية ، فى حين أنها فى استعمالنا الراهن تقابل المدينة. أما « قرقف » فمن الواضح أن اللغة وضعت هذا اللفظ بقافه ورائه الساكنة وقافه وفائه لتحكى الرعدة التى تأخذ شارب الخبر الجيدة المعتقة ، انطق به بضع مرات تشعر فعلا بهذه الرعدة ، وتذكر وضع العرب للفظ « قر » للبرد الشديد المرعد ، والقرقرة للصوت المتهدج

وأما باقي البيت فيصور كيف عنوا أكبر عناية بحفظها وتعتيقها بعد أن عصروها فهم قد وضعوها في الدن وتركوها فيها سنة كاملة قبل أن يفتحوها ، بل هم لم يسمحوا لعين أن تنظر اليها في خلال هذه المدة هذه الدن « تجن » الخمر طول هذه السنة ، ولنا أن تفهم من هذا اشارة الى الأم التي تحمل جنينها في بطنها محميا مصونا حتى يأتي أوان وضعه بعد أن يتم نضجه هكذا احتوت الدن على الخمر بحرص وحنو وهم بعد أن ملاوا الدن بالخمر طلوها أو « ليسوها » بطبقة جيدة من الطين ، ونفهم أن هذه كانت وسيلتهم لعزلها عن الهواء حتى لا يدخل الدن فيفسد الخمر ، والطين حين يجف يكون طبقة دقيقــة المسام جيدة العزل ، وهو ما لا يزال يفعله فلاحونا في تخزين القمح من العام الى العام ، اذ يضعونه في صومعة أو زلوع ثم يحسنون تمليس جدارها فتمنع دخول الهواء وتمنع « تسويس » القمح سنة كاملة وأخيرا بعد هذا كله أغلقوا فم الدن وختموه بخاتم خاص ، ذي علامة مميزة ، لأن هذه خمر « مخصوصة » لها « ماركة مسجلة » وليست. خمرا عادية لا اسم لها سوى أنها «خمرة». وهذا يذكرنا مرة أخرى بما نقرأه من عادة الشاربين الغربيين حين يحمل اليهم الساقى زجاجة خمر نفيسة ، فقبل أن يسمحوا له بفتحها يأخذونها منه وينعمون النظر

فى « الختم » الموضوع على فوهتها ، ويفحصونه فحصا دقيقا ، مستعملين عدسة مكبرة أحيانا ، ليتأكدوا من شيئين ، أولهما أنه حقيقى غير مزور — وما أكثر ما تزور أختام الخمر المشهورة — وثانيهما أنه لم يفض ثم تفرغ خمره وتستبدل بها خمر رخيصة ثم يعد لصقه وهذه أيضا حيلة فى غش الخمر تفعل كثيرا فى الحانات والمراقص أرأيت مدى اهتمام أولئك الخمارين باتقان صنع خمرهم وحفظها وصيانتها ؟ لكن لا عجب ، فهم أعاجم محترفون متخصصون فى هذه الصناعة والتجارة وهم يذكروننا بما تفعله الحكومات الغربية فى عصرنا هذا اذ تخضع صناعة الخمر لمراقبة حكومية دقيقة لتضمن عدم غشها وتضمن صحة تعتيقها للمدة المقررة فى البطاقات الملصقة بها

٤٣ \_ ظلَّت تَرَقَرَق في الناجود يَصْفِقها وليدُ أُعجِمَ بالكَتَّان مفدوم

ترقرق = تذهب وتجىء ، أو تصفو ونرق ، أو تحول من اناء الى اناء لتصفو الناجود = اناء من الزجاج يصبون فيه الخمس ليمزجوها بالماء أو العطر أو بكليهما يصفقها = يمزجها ، أو يحولها من اناء الى اناء لتصفو . وليد أعجم = غلام رجل أعجم ، أو خادم ملك أعجم بالكتان مفدوم = مشدود على فمه بالفدام ، وهو خرقة كان الفرس يشدونها على فم الساقى لئلا يخرج من فمه شىء فيصل الى القدام

هذا بيت مطرب يترقرق لفظه نظير ما يصف من ترقرق الخمر فهم بعد أن كسروا خاتم الدن أفرغوها فى اناء من زجاج ، وقد حسم لنا السير جيمز ليال فى تعليقاته على المفضليات معنى الناجود اذ ذكر الأصل السرياني لهذه الكلمة ، وقال ان المعانى الأخرى التى أعطاها

الشراح القدامي للكلمة هي محض تخمينات ، ولذلك أهملناها ولكن عليك أن تتذكر أن الزجاج في ذلك الوقت ، كان شيئا غاليا عزيزا لا يملكه الا أغنياء القوم ، لصعوبة صنعه وصعوبة نقله وسهولة كسره، فكلما قرأت « الزجاج » في الأدب القديم ، شعرا أو نثرا أو آية قرآنية ( المصباح في زجاجة ) ، فتخيل شيئا نفيسا ، ولا تتخيل كوبا من مصانع ياسبن لا يكلفنا الآن الا بضعة قروش بعد أن سهلت الكيمياء الحديثة صنعه وأرخصت ثمنه صبوا الخمر في الاناء الزجاج وأخذوا يحركونها بمغرفة ويمزجونها بالماء أو العطر قليلا قليلا مع ادامة التحريك ، حتى يتم مزجها ويرق جرمها لكن البيت لا يصف هذه العملية وحدها ، بل يتضمن أيضا وصف أولئك الشاربين المترقبين ينظرون الى هــذا المنظر الرآئع باعجاب وافتتان وتلهف وظمأ ، اذ يرقبون الخمر النفيسة الصافية وهي تترقرق في الاناء كلما حركوها وتنعكس عليها أشمة الضوء في تلالؤ يخطف أبصارهم ويزيد شغفهم ، ولهذا وضعوها في ذلك الزجاج الشفاف حتى يرقبوا هذا المنظر المثير والزجاج لا شك يزيد أيضًا من تكسر الأشعة هل أقبلت ظهيرة يوم حار على بائع شراب التمر هندي تشتري منه كوبا ، فرأيته يرفع باطيته عاليا ويميل فوهتها ليصب منها الشراب في الكوب، وقد باعد بينها وبين الكوب. مسافة طويلة حتى يريك السائل اللذيذ المثلج وهو يترقرق فى الهواء قبل أن يصل الى الكوب فيملأه . وهل تذكر كيف راقبت هذا الترقرق البهيج وحلقك العطشان متشوق الى الشراب المنعش باستعجال و تفاد صبر .

ولكن من ذلك الذي يقوم بعملية الرقرقة والمزج هـذه ؟ كان « وليد أعجم » ، ولا داعي هنا أيضا لأن ندخل في الصورة ملكا حتى.

يتم بهاؤها، فالأعجم هنا هو تاجر الخمر، ووليده أعجمى مثله، فتصور غلاما مليحا من غلمان الفرس أو الروم ( وقد وصف شعراء الجاهلية ملاحة هؤلاء الغلمان )، يقوم بهذه العملية، وهذه اشارة الى أفسا عملية « فنية » معقدة لا يحسنها الا أولئك الأعاجم المتخصصون فيها، كما يتفاخر السقاة أو الشاربون الآن بجودة مزجهم للكوكتيل أو « الينش » ثم تأمل هذا المنظر الرائع اذ تجد هذاا الغلام قد شد على فمه بخرقة من الكتان، لئلا يخرج من فمه وهو يصفق الخمر فى الناجود شيء يصل اليها فيلوثها، فاعجب ما شاء لك العجب من فرط احتفالهم بالمحافظة على نقاء الخمر وصفائها، أولا يذكرك هذا بالأطباء والمرضات في أيامنا هذه اذ يضعون كماماتهم على وجوههم في أثناء اجراء العملية الجراحية حتى لا يصدر من أفواههم أو أنوفهم شيء يصل الي الجراح الذي يفتحونه ويطهرونه ويضمدونه ؟

الا أنهم بعد هذا كله ، على شدة اشتياقهم للخمر ، لم يبادروا اللي شربها ، بل وضعوها في ابريق من الفضة ، وشدوا على فم الابريق بسبائب الكتان ، وقلدوه قضب الريحان ، ونصبوه على مكان مرتفع لتصيبه الشمس والربح فيزداد طعم الخمر طيبا وزكاء ، ووقفوا ينظرون اليه في افتتان مسحور وتشوق ملهوف . وهو ما يصفه علقمة في بيتيه على شَرَف مقدَّم بسَبًا الكَتَان مرثوم على مُفرة من الريحان مفنوم على أبرزه الضيح راقِبُه مقلًد قصب الريحان مفنوم على مُفرة من الريحان مفنوم على مُفرة على الريحان مفنوم على مُفرة على مُؤرّد على مُفرة على مُف

وهما البيتان اللذان درسناهما بتفصيل فى فصلنا الثالث ، حسين ضرباناهما مثالا على حاجتنا الى تشغيل مخيلتنا البصرية لكى نحسن فهم الشعر الجاهلى ونحسن تذوق جماله الفنى ، فرأينا كيف « أحيا »

هذا التشبيه ابريق الخبر، اذ جعله مخلوقا حيا بديع الرشاقة والخفة والظرف والانسياب فاستعد هنا ما قلناه سابقا ، لترى كيف بختم علقمة أبياته في وصف مجلس الخبر ببلوغ هذه الذروة العالية من التخيل الشعرى والاتقان الفنى ، ولتحكم بأن هذه الأبيات السبعة المتكاملة التي بدأت بقوله « قد أشهد الشرب » هي من أفخر المقطوعات في شعرنا العربي .

بعد هذا الفخر بمجالس شربه ولهوه ، ينساق علقمة الى مفاخر أخرى له ، في اثنى عشر بيتا ، يفخر فيها بشجاعته في القتال ، واسرافه فى لعب الميسر كى يطعم الجياع فى زمن القحط ، حتى ليعلن عن استعداده لأن يذبح من أجله فرسه الكريمة ، وتحمله الأسفار الشاقة فى الحر الأليم كأنه لهب النار ، مع رفاقه من ذوى الفتوة ، وتبختره بفرسه الكريمة الكاملة الخلق أمام أهل حيه ، وامتلاكه لابل كثيرة يتقدمها فحل نجيب ولن ندرس هذه الأبيات هنا ، لأنها وان احتوت على عدد من الصور الجيدة والأداء الجرسي المتقن ( خصوصا في حكايته لصوت الابل الكثيرة وهي هائجة حين ترد الماء) ، لا تتطلب منا كشفا جديدا لأسرار الاتقان في الشعر الجاهلي لذلك نفضل أن ندعها للقارىء يدرسها وينعم النظر فيها والانصات اليها بالمنهج الذي اتبعه معنا في دراسة ما مر بنا من الشعر في فصولنا الماضية ففي هذا الكتاب الذي اضطررنا فيه \_ على كبر حجمه \_ الى الاقتصار على نماذج قليلة جدا من الشعر الجاهلي العظيم ، تؤثر أن توضح هــذه النماذج أكبر عدد ممكن من الجوانب الفنية المتعددة التي يشتمل عليها هذا الشعر ، حتى يستطيع قارئنا على منهجها أن ينظر في سائره

فلننتقل اذن الى المسألة الجليلة التى استبقيناها الى ختام الفصل ، وهى فلسفة الجاهليين في الموت والحياة .

. . .

قد رأينا علقمة ينتقل انتقالا مفاجئا من قصة الظليم البهيجة السعيدة الى أبياته القوية الحزن والتشاؤم ، ثم ينتقل مرة أخرى من هذه الأفكار السوداء اليائسة الى طربه العظيم ونشوته المثيرة فى وصف مجلس الخمر ، والقارىء الذى يتابع باقى أبياته سيرى كيف ينتقل انتقالا مفاجئا ثالثا الى التحدث عن القتال الجرىء وعن عذاب السفر الطويل وما فيه من طعام فاسد وماء آسن وحر مسموم كأنه النار اللافحة فما سبب كل هذا الانتقال والمفاجأة ؟ هل يكفى فى تعليلهما أن نقول ان الشاعر الجاهلى كان يخلط بين مختلف الموضوعات فى القصيدة الواحدة لأنه لم يكن يحفل بالوحدة الفنية ؟

أم هل يكفى فى تعليلهما أن نقول ان الشاعر الجاهلى كان عظيم المقلق سريع الانتقال من النقيض الى النقيض ؟ ألا تحتاج هذه الظاهرة نفسها الى تعليل يستكشف السر الذى يكمن وراءها ، والذى يلغى هذا النتاقض الظاهر ؟ أترى قارئنا يوافقنا الآن على أن هذا السر هو رهبة الجاهليين من حقيقة الموت الفظيعة ، وعدم امتلاكهم لايمان يعليهم عليها ويشجعهم على مواجهتها ؟

للشاعر الانجليزى وردسورث أبيات يدعى فيها أن وجود الانسان الحقيقى يكمن فى الوجود اللامحدود ، ذلك الوجود الذى سينتهى اليه مصيره ، وأن ذلك الوجود هو وحده الذى يبرق فيه أمل الانسان الوحيد ، أمله الذى لا يمكن أن يتطرق اليه الموت . بل يدعى أن هذا

الأمل هو وحده الذي يدفع الانسان في حياته الدنيا الى ما يصدر عنه من مجهود وترقب ورغبة وتوقع لئيء ينتظر في كل لحظة أن يحدث.

لكن الشاعر الجاهلي لم يؤمن بشيء من هذا ، بل اعتقد عكسه تساما اعتقد أن وجوده كله محصور في العالم المحدود لا عالم آخر فوقه أو وراءه أو بعده لكن هذا اليأس التام من وجود غير الوجود المحدود لم يحمل الجاهلي على ما انتظره وردسورث من قتل المجهود والترقب والرغبة والتوقع ، بل حمله على العكس ، على الاقبال المنهوم على هذه الحياة الفانية التي لا يؤمن بغيرها ، والاندفاع بكل طاقته في استغلالها واعتصار كل قطرة منها قبل أن تولى صحيح ان هذا اليأس يستولى عليه في قسم الحكمة من قصائده ، فيتفوه بأفكار تامة السلبية ، لكنه ما يلبث أن ينتزع نفسه منها فيهب الى الحياة بما رأينا من العنف والصخب والاندفاع الهستيري في تطلب ملذاتها والترحيب بآلامها على حد سواء .

أحس الجاهليون احساسا قويا بالموت وحتم وقوعه ، ورأوا رأى العين تلاعب القدر بهم وتقلب صرفه عليهم فى هذه الحياة المحدودة الفانية صحيح أن غيرهم من الشعوب فى مختلف الأزمان والبيئات أدركوا هاتين الحقيقتين فأثرتا فيهم ، لكن احساس الجاهليين بهما كان زائد الحدة يبلغ درجة العنف وذلك لقسوة الطبيعة عليهم قسوة نادرة النظير ، واضطراب نظامهم الاقتصادى الذى يعتمد على المطر القليل النزول فى مناخهم الصحراوى ، وقيام مجتمعهم على وحدة القبيلة المنفصلة وتناحر القبائل فى سبيل الاستيلاء على الماء النور والمرعى السريع الفناء ولعلها لا تكون مبالغة ، أو لا تكون مبالغة والمراحي السريع الفناء ولعلها لا تكون مبالغة ، أو لا تكون مبالغة

كبيرة ، أن نقول ان أحدهم ما كان يأمن الموت في يوم من أيام حياته ، بل خطره ماثل أبدا فان ضمن الطعام لموسم من مواسم السنة فهو لا يضمنه للموسم التالي ، وان ارتاح في خلال موسم الخصب من عداوة الطبيعة فهو لا يرتاح من عداوة القبائل الأخرى،الدائمة الاغارة والغزو والنهب والسلب ان بات الليلة ومن حوله أبله الكثيرة التي يسمعه بامتلاكها ويفخر بكثرتها ، فهو حوفيا للا يأمن أن يصبحه الفد بغارة من عدو يذهب بها جميعا ، ولعل هذا هو السبب الذي سموا له المجموعة من الابل « هجمة » ، فهي مال تأتي به هجمة وتذهب به هجمة

لذلك كان احساسهم بقصر الحياة وتهددها الدائم حادا عنيفا ، وكان ادراكهم لتقلب الدهر قويا بليغا وقد رأينا فى أبيات الحكمة التى نظمها علقمة كيف تصدر عن الشاعر تلك الفلسسفة الحزينة المتشائمة وكيف تحمله فى أحلك ساعات تفكيره الأسسود على اليأس والسلبية ، فكل قوم مهما تبلغ عزتهم وكثرتهم معرضون لدواهى الدهر والناس يزيدون من شر الدهر بعدم تعاونهم على نوائب والقدر الأعمى يسيطر على المصائر ، فبعض الناس ينال حظا سعيدا أنى توجه ، وبعضهم كتب عليه الحرمان الدائم والناس عامة يغلبهم الجهل ويندر بينهم الحلم فهم بسوء طباعهم أكبر عون للدهر على أنفسهم ، بل هم يأبون الا أن يزيدوا من شقائهم بتعرضهم للشوم والهلاك دون ما ضرورة وكل حصن وان دامت سلامته على دعائمه لا بد مهدوم ـــ وقد احتفظنا بألفاظه هذه لأننا لا نجد أوجز منها فى أداء فكرتها .

وأبيات طرفة مشهورة ذائعة ، معجبة رائعة ، في تصــور نظرتهم اليائسة نحو حتم الموت ، وكيف يأتي فيسوى بين الناس جميعا كرامة ولئاماً ، مسرفين وبخلاء ، بل لعله يؤثر الكرام فيعجل اليهم :

أرى قبر نحام بخيسل عاله كقبر غوى في البطلة مفد مفائح صم من صسفیح مسند وما تنقص الأيام والدهر ينفد لكالطول المرخى وثنياه باليد

كريم يروى نفسسه في حياته ستعلم إن متنا غداً أبنا الصدى تری جثوتین من تراب علیهما أرى الموت يعتام الكرام ويصطني أرى العيش كنزا ناقصا كل ليلة لعمرك ان الموت ما اخطأ الفتي

وبيته الأخير يروعنا بما في تصويره البدوي من بساطة وصدق . لكن بيته الأول يلفتنا الى السر وراء هذا التشاؤم: انهم لم تكن لديهم عقيدة دينية تخفف من مرارة فكرة الموت ، وتؤملهم في حياة أخرى تعقب الحياة الدنيا

فالحق أن الشعر الجاهلي ما عدا أبياتا قليلة جدا لا يصور الا فلسفة دنيوية محضا ، خالية من اليقين الديني الذي يفعل فعله العظيم في مداواة جروح الانسان وشفاء نفسه وتصبيره على كرب الحياة وتقلبها وعلى رهبة الموت ولذعه . ومهما تقرأ في كتب التاريخ عن وجود بعض العقائد الدينية من سماوية وغير سماوية ، فان الشعر الجاهلي تفسه يثبت أن هذه العقائد كانت ضعيفة التأثير في كثرتهم الغالبة ، ولم يكن فى دياناتهم الوثنية السائدة ما يغنى الانسان فى ذعره من الموت ، لأن سلطة آلهتهم وأربابهم كانت مقصورة على الحياة لا تتعداها لا الى الخلق ولا الى المعاد بل اليك زهير بن أبي سلمي نفسه: هذا شاعر

تقبل بلا شك طائفة من العقائد الدينية ، وآمن بالاله والبعث والحساب. لكن هل نجح هذا في أن يخفف كثيرا من حزنه وتشاؤمه حين تأمل في اضطراب الحياة الجاهلية وظلمها وانتهائها بالموت الأكيد ؟

رأيت المنايا خبط عشواء من تصب تمتمه ومن تخطىء يسر فيهرم ومن هاب أســـباب المنايا ينلنه ومن يعص أطراف الزُّجاج فإنه ومن لم يذد عن حوضه بسلاحه يهدّم ومن لا يظلم الناس يظلم

وإب يرق أسباب الساء بسلم يطيع العوالى ركبت كل لهذم

وأشعارهم فى حتم الموت وانقضاء نعيم الحياة كثيرة مختلفة الطول، قد يقتصرون على البيتين أو الثلاثة ، وقد يسهبون في أبيات متوالية . استمع الى ما قاله الأسود بن يعفر في القصيدة رقم ٤٤ من المفضليات، وعد الى شرح المفضليات ان شئت أن تستعين بشرحها اللغوى :

أن السبيل سبيل ذي الأعواد من دون نفسی ، طارفی وتلادی والقصر ذي الشرفات من سنداد كعب بن مامــة وابن أم دؤاد

نام الخــــليّ وما أحسّ رقادى والهمّ محتضر لدىّ وســـــادى من غير ما سقم ولكن شقنى هم أراه قد أصاب فؤادى ومن الحوادث لا أبا لك أنني ضربت على الأرض بالأسداد ولقد عامت سوى الذى نتبأتني إب المنيّة والحتــوف كلاها يوفى المخارم يرقبــان سوادى لن يرضيا منى وفاء رهينــــــة ماذا أوْمل بعـــــــد آل محرّق 

جرت الرياح على مكان ديارهم فكأنما كانوا على ميعـــاد ولقد غنوا فيها بأنم عيشـــة في ظــــل ملك ثابت الأوطاد نزلوا بأنقرة يسميل عليهمو ماء الفرات يجيء من أطمواد

فإذا النمــــيم وكل ما ياهي به يوماً يصــــير إلى بلي ونفاد

تأمل كيف استولت هذه الأفكار على الشماعر حتى بدأ بهما قصيدته ، على خلاف عادتهم فاذا كان هذا هو مصير أولئك الملوك العظام في جناتهم الخصيبة ، فماذا يأمل البدوى التعيس في صحرائه المجدية ؟ لكن هل يستسلم هذا الشاعر الى اليأس اذن ؟ عد الى قصيدته فانظر في الأبيات التالية كيف ينتزع نفسه انتزاعا عنيفا من أفكاره السوداء ليقبل اقبالا عنيفا على ملذات الحياة العاجلة ، من خمر خالصة ونساء بيض نواعم وركوب على حصانه الجواد يسرع به الى الأودية البعيدة ليصيد الحيوان الوحثى ، لكن يعود فى آخرها فيختم قصيدته بأن يقول ان هذا وذاك لا بقاء لهما

فإذا وذلك لا مهما لذكره والدهر يعقب صالحاً بفساد

وهذه فكرة نجدها منذ أقدم الشعر الجاهلي الذي وصل الينا فهذا المرقش الأكبر يقول في قصيدته رقم ٥٤ من المفضليات ، وهي قصيدة يبلغ من قدمها انها لم تستو بعد على الوزن العروضي :

ليس على طول الحياة ندم ومن وراه المسرء ما يعلم يهلك والد ويخسلف مسو لود وكل ذى أب يبستم والوالدات يسيتفدن غيني ثم على المقيدار من يعقم

وما هذا الذي من وراء المرء والذي يعلمه المرء علما مؤكدا ؟ هو

الضعف والشيخوخة ثم الفناء الأبدى وهذا هو الشنفرى ، في المقطوعة رقم ١٦٥ من باب الحماسة في حماسة أبي تمام ، يعبر عن عدم ايمانهم بحياة تعقب الموت ، ويفضل أن يترك جسده للضبع تأكله على أن يوضع في قبر لا فائدة فيه ولا جدوى من ورائه ، في ثلاثة أبيات تقطع نياط القلوب:

إذا احتماوا رأسي وفي الرأس أكثرى وغودر عنـــد الملتق شم الري 

بل ان هذه الفكرة القديمة لديهم لم تختف تمام الاختفاء بعد مجىء الاسلام ، فاننا لا ندعى أن الاسلام قد أكسبهم يقينه بسهولة أو بسرعة ، فقد احتاج الى جهاد طويل ضد العقلية الجاهلية وهذا هو متمم بن نويرة ، وهو شاعر اسلامي صحابي ، يقول نفس الفكرة فى قصيدته رقم ٩ من المفضليات ، بعد أن وصف الخمر فيصور مصيره المحتوم في أبيات عظيمة الروعة ، يتخيل فيها مجيء الضبع اليه وهــو يحتضر في رمقه الأخير ، مترقبة موته حتى تأكله وتطعم صغارها من لحب :

> ألهو بهيا يوماً وألهى فتيـــة ظلّت تراســــدنی وتنظر حولها وتغلل تنشـــطني وتلحم أجريا لوكان سيبي باليميب ضربتها

عن بثُّهم إذ ألبــــوا وتقنَّعوا جاءت إلى على ثلاث تخسـم وسط العربن وليس حيّ يدفع عنَّى ولم أَوْكُل وجنبي الأُضيع

ومن بيته الأخير يتضح لنا اباؤه أن يستسلم لموته المحتوم دون ما تحد أخير ، مع علمه بأن هذا لن يؤجل منيته ولن ينيده شيئا ثم. يقوده هذا الى تذكر أعماله البطولية المجيدة في حياته وكرمه المسرف الذي لا يندم عليه الآن ، فليس الضياع هو انفاق المال كيف يشاء ما دام حيا ولو قطع يده بمدية ، بل الضياع هو أن يموت وتأكله الضبع ، ومن هذا يسترسل في تصوير جاهلي محض لحتم الفناء ، باذلا جهده في أن يتقبله بجلد ورجولة كما تقبل صروف الحياة :

أيدى السكاة كأنهس الخروع ولقد يمرّ عليّ يوم أشـــنع زو النيـــــــة أو أرى أتوجع ؟ للحادثات ، فهل تريني أجزع ؟ فنركنهم بلداً وما قد حمّمـــوا ولهنَّ كان أخو المصـــانع تبّع فدعوتهم، فعلمت أن لم يسمعوا ! أبأرض قومك أم بأخرى تصرع يبكي عليــــك مقنَّماً لا تسم

ولقد ضربت به فتسقط ضربتي ذاك الضياع ، فإن حززت بمدية كنّى ، فقولى محسن ما يصنع ولقد غبطت بميا ألاق حقبة أفبعـــد من ولدت نسيبة أشتكي أفنـــــ بين عادا ثم آل محـــــر ق ولمن كان الحـــارثان كلاها فسيددت آبائي إلى عرق المثرى ذهبـــوا فلم أدركهمو ودعتهمو لابدّ من تلف مصيب فانتظــــر وايـــــأتين عليـــــك يوم مرة

أنظر كيف استولت العقلية الجاهلية الخالصة على هذا الشاعر الاسلامي ، فلم يقف في تفكيره المتشائم لحظة واحدة يسال فيها « أين » ذهب آباؤه ، « وأبين » سيذهب هو ، ليسعفه ايمانه الجديد بأنه لن يذهب الى فناء تام وتأمل كيف لا يجد عزاءه فيما سيكون من حياة آخرة يجزى فيها كل امرىء بما قدمت يداه من خير أو شر، بل يجد عزاءه فيما يستطيع أن يغنم فى هذه الحياة الدنيا من متسع العيش، وفى قدرته على أن يتحمل شنائعه

وهكذا كان الموقف الجاهلي لما لم يؤمن الجاهليون بغير هذه الحياة ، وجدوا حلا واحذا يخلق بكرامة الانسان ورجولته: أن يتحدى بقوته المفردة صروف الدهر ، وأن يبذل كل جهده في استنزاف كل قطرة من الحياة قبل أن تنتهى انتهاءها الأبدى ولسنا نعنى استنزاف ملذاتها فحسب ، بل استنزاف مشاقها وآلامها أيضا فهم ينهبون كل متعة تقدمها الحياة نهبا شرها ، وهم يتحملون كُل قسوة تسلطها عليهم فى جلد وصبر هم يؤمنون بهذه الحياة الدنيا ولا يؤمنون بغيرها ، فليجعلوها اذن حياة كاملة وافية ، حياة حادة عنيفة يحيون بعنف كل الحظة من لحظاتها ، وينفعلون بكل ما يستطيعون من نشاطها وحركتها قبل أن يخمدهم سكون الموت الأبدى فهم لم يروا بلسما لهم الا الصراع الصراع الرجولي الجلد ، الصراع المر اليائس المفروغ من تتيجته بين الانسان والقدر، والصراع القاسي بين الانسان الجلد الصحبور وبين قوى الطبيعة البدائية الهائلة العارية التي تتقاذفهم وتتلاعب بهم في كل ساعة من ساعات حياتهم ، والصراع العنيد بين القبائل فى تزاحمها على الرزق الزهيد واحتفاظها بالعداوات والشارات على تعاقب الأجيال . وفي هذا الصراع المتعدد الأركان وجدوا انتقامهم الأكبر الذي يردون به على قسوة القدر والطبيعة والانسان جميعا

فشعرهم يمثل الانسان ، وحيدا فى الكون ، دون عقيدة تسنده ، أو أمل فى حياة أخرى تلهمه العزاء والتفاؤل . فاعتمدوا اعتمادا كليــــا

على الانسان نفسه ، على قوته فى الشجاعة والمخاطرة وفى الجلد والتحمل الى أقصى حدودها البشرية يريد الانسان أن يثبت نفسه فى اباء ورجولة وشمم أمام كل التحديات التى تنحداه لذلك يدور شعرهم على الانسان وحده ، فى علاقته بعضه ببعض ، وفى تقلبه فى أركان الطبيعة القاسية الكنود ، وفى علاقته بالحيوان من أليف ووحشى ، وفى صموده الى آخر لحظة يستطيعها أمام القدر والشيخوخة والتغير والموت والفناء

فى مواجهة هذا الفناء الذي اعتقدوا أنه مصيرهم الوحيد ، كان رد الشاعر الجاهلي أن تطرف في تأكيد حياته الحاضرة ، كما تطرف في الايمان بها « ان هي الاحياتنا الدنيا نموت ونحيا وما نحن بمبعوثين ». « ما هي الاحياتنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا الا الدهر » . فاندمج في هذه الحياة أتم اندماج يستطيعه ، وعنى في شعره بوصف الحياة والحركة والنشاط والجنس والولادة والانتاج والنمو والتكاثف ف الانسان والحيوان الأليف والحيوان الوحشى والنبات. وعنى فوق كل شيء بتصوير الصراع من أجل الحياة ، الصراع بين الأحياء والأحياء ، والصراع بين الحياة وقوى الطبيعة المعادية المميتة واستنفد آخر رجفة من الانفعالات البشرية البدائية التي تصدر عن اللاوعي للجنس البشرى . ومن هنا جاء تعاطفه الكبير مع الحيوان الوحشي حين يروى قصة حياته ، كما رأينا علقمة يفعل فى قصة الظليم ، وكما سنرى شعراء آخرين يفعلون في قصة الحمار الوحشي وقصة الثور الوحشي . فهــو يجد في هذه الوحوش زملاءه في كفاح البقاء ضد الفناء ، وصراع الكائن الحي ذي الحاجات والرغبات الحيوية مع قوى الطبيعة القاسية المعادية أو الصماء غير المكترثة ومن هنا كانت كل حواسه الخمس

حادة مرهفة ، يستقبل بها الحياة والوجود والكينونة بأقصى طاقة عضلية وعصبية وعقلية يستطيعها ، ويتغلغل الى أعمق قرار يقدر على بلوغه ، ويرتفع الى أعلى شحذ يطيقه ، قبل أن يدهمه الخمود الأبدى .

لذلك كان شعرهم شعر هذه الحياة بكل حدودها وكل امكانياتها الفانية ، فمن وراء هذا الشعر يكمن احساسهم بالزمن ومأساة انقضائه احساسا قويا بليغا عظيم المرارة تجلى هذا الاحسساس فى مختلف موضوعاتهم الشعرية فى وصفهم لرحيل المحبوبة وانقصام الصداقات وتبدد الشمل وخراب الديار التى كانت آهلة . وانقضاء الربيع الرحيم الخصيب ومجىء الصيف الجاف الحار والشباب الذى يولى سريعا بكل عنفوانه ومباهجه وملذاته . ومصارع الحيوان الوحثى . وتقلبات الصراع بين الانسان والانسان من نصر الى هزيمة ومن حياة الى موت . فقلسفتهم فى الموت والحياة لم تنحصر فى قسم الحكمة من قصائدهم ، بل شاعت وتغلغلت فى أقسامها الأخرى فمن ورائها جميعا تكمن الحقيقة الرهيبة ، حقيقة الموت والفناء التى تنتظر كل مخلوق وكل حالة . بل حين نقرأ وصفهم لمجالس لذتهم ولهوهم واستمتاعهم بمباهيج الحياة لا ننسى أن تلك الفكرة الرهيبة لا تزال كامنة فى أعماقهم ، فان نسينا فهم يذكروننا بها كما ذكرنا الأعشى بعد أبياته المطربة فى معلقته اندقال

فى فتية كبيوف الهند قد علموا أن هالك كل من يحفى وينتمل وما أكثر ما ينتقلون من وصف اللذة والبهجة الى وصف الموت والفناء ، وما أكثر ما يمزجون فى الأبيات القليلة المتتالية بين البهجة والتشاؤم ، والفرحة والحزن وهم يحاولون فى بعض أشعارهم أن يقنمونا بألا تناقض ، فنفس الحقيقة التى تثير حزفهم وتشاؤمهم هى الحقيقة التى تدفعهم الى تلذذهم العنيف بكل ملذات الحياة يقول أحد شعراء الحماسة ( المقطوعة رقم ٣٣ من باب النسيب )

هم خليك والنواية قد تصبى هم نحى المنتشين من الشرب إذا ما تراخت ساعة فاجعلنَّهـــا للحير فإنَّ الدهر أعضل ذو عضب فإن يك خير أو يكن بعض راحة ﴿ فَإِنْكُ لَاقَ مِنْ غُمُومُ وَمِنْ كُرِبِ ۗ

ويقف آخر ( المقطوعة رقم ٣١ من نفس الباب ) عشرة أبيات كاملة على وصف ملذاتهم من الخمر والمنادمة وأكل اللحم وركوب الركائب النجيبة ، ثم يقول فجأة :

ثم يعود في البيت التالي الي وصف القيان المغنيات والنساء الجميلات المترفات ، ويعقبه مباشرة بهذين البيتين يختم بهما قصيدته : نَطُوتُ مَا نَطَــوْفَ ثُم يَأْوَى ﴿ ذَبُو الْأَمُوالُ مُنَّــهِ وَالْعَدْيُمِ الْعُدَّامِ الْعَدْيُمِ إلى خُفَــر أسافلهن جُــوف وأعلاهن صـــقاح مقـــيم وهذا شاعر آخر ( المقطوعة رقم ١٠ من باب الأدب ) يصور نفس الموقف في أبيات قصيرة الوزن عظيمة الاهتزاز والاثارة ، ووزنها أيضا خارج على عروض الخليل ، الأمر الذي يشهد بقدمها

> والعسر كالبسر ، والغني أهلكر طسما وبعده

إن شـــواء ونشوة وخبب البــازل الأمون يجشمها المرء في الهــوى مسافة الغائط البطــين والبيض يرفل كالدمى في الرَّبط والمُذْهَب المصون والكثر والخفض آمناً وشرع المزهر الحنسون من لذة الميش ، والفتي الدهر ، والدهر ذو فنون كالعدم ، والحي للمنون غذی بهم وذا جدوب

#### وأهــــل جاش ومأرب وحتى لقمان والتقــــون

بل ذلك هو سيدهم جميعا في تصوير هذه النظرة السوداء ، الفتي الذي مات مقتولا في سن العشرين ، ولكنه لحسن حظ أدبنا العربي ترك لنا معلقته الباهرة قبل ميتته المبكرة ، وضمنها أبياته التي لا ندرى الحساسية المفرطة التي حملت فتي لم يبلغ العشرين على أن ينفعل بهذه الخواطر الرهيبة التي لا تشتد علينا عادة الاحين يدركنا الهرم. فعد الى أبياته التي رويناها منذ صفحات (ص ٤٢١) وافهم منها سبب موققه الذي صوره في الأبيات التي تسبقها من معلقته

ألا أمهـذا اللائمي أحضر الوغي وأن أشهد اللذات: هل أنت مخلدى فإن كنت لا تستطيع دفع منيتي ولولا ثلاث هنّ من عيشة الفتي

فدعنی آبادرها بما ماکت بدی وجدًّك لم أحفل متى قام عوّدى

ثم يذكر هذه الثلاث ، وهي شرب الخمر ، والاسراع على ظهر حصانه الذكى لاغاثة المستغيث به من عدوه ، والاستمتاع بالمرأة الحسنة الخلق السمينة الناعمة وعد الى المواضع الأخرى في معلقته التي يصور فيها اندفاعه العنيف في طلب ملذات هذه الحياة في أبيات عظيمة النشوة والتوتر العصبي .

هذا هو دين الجاهليين ان حق له أن يسمى دينا الايمان بالحياة الحاضرة والايمان بها وحدها ، وسبق الموت بقضاء كل رغباتهم من حيويتها ونشاطها ولذتها وألمها ومباهجها ومشاقها ، كما لخصها أحدهم ( في المقطوعة رقم ٣٨ من باب الحماسة في حماسة أبي تمام ) :

متى يأت هذا الموت لا تلف حاجة لنفسى إلا قد قضيت قضاءها اذا كان هذا هو موقف الانسان الجاهلي الحساس من الملكون والحياة ، حين حرم نعمة الايمان الديني وشفاءه ، فالشعراء الجاهليون أعظمهم به احساسا ، وأقواهم له تصويرا . فشعرهم هو متنفس موقفهم الدنيوى ، وشعرهم نفسه كان تحديا آخر عظيما تحدوا به الموت والفناء فب يقهرون الموت والفناء القهر الوحيد المتاح للانسان في هذه الدنيا اذ به خلقوا شيئا جديدا من ذات أنفسهم وصميم أحشائهم وأعصابهم وأنسجة عقلهم ، لكنه منفصل بوجوده الذاتي ، فهو يبقى بعد أن يفنوا هم وهذا من أعظم الدوافع التي تدفع الانسان ، مؤمنا وملحدا ، الى الخلق الفنى اذا كان قد كتب عليه الزوال بجسمه وشخصيته من هذه الدنيا ، ومهما يكن من ايمانه بحياة آخرة ، فهو يحب أن يخلف من ورائه خلفا يبقى . وادا كان البشر العاديون يجدون في الولد عوضهم الكافي عن زوالهم من الدنيا ، فالفنان لا يجده الا في خلقه الفني .

هم اذا كانوا قد اتنقموا من الموت بكل الوسائل والحيل الأخرى ، باللذة ، بالحب ، بالخمر والنساء والشواء والغناء والندامى والعطر والزهرر ، بركوب الابل النجيبة والخيل الكريمة ، بالصبر على السفر المجهد ، بالصيد ، بالقتال واثبات الشجاعة الكبيرة بل الاقدام المتهور ، بالانفاق المجنون للمال حين يجدونه ، فقد وجدوا انتقامهم الأكبر ، وعزاءهم الأكبر ، فى نظمهم الشعر فالشعر سلاحهم الأقوى ضد الزمن ، وردهم الأثبت على قسوة الحياة وتقلب الدهر وحتم الموت ، لأنه — هو وسائر الفنون الرفيعة التى لم يكن لهم نصيب فى انتاجها أعظم اختراع صنعه الانسان وقرر به انسانيته وأكدها وضمن لها الخلود والتجدد فى هذه الدنيا ، وغاص به فى أعماق نفسه الحية

شيء آخر جليل قدمه اليهم نظم الشعر ف حياتهم المضطربة ذات الانفعالات الطائرة الثائرة ، وطباعهم التي شكا أحدهم اسراع الجهل اليها ، كان الخلق الفني يعطيهم مجالا لا نظير له لضبط الانفعال والتنظيم الخاضع للقواعد فلنتذكر أن الانتاج الفني ، مهما يبد انا ثائرا فائرا ، لا يتسنى للفنان الا اذا ملك زمام انفعالاته المباشرة وأرغمها على قدر من الهدوء والروية حتى يحسن فهمها ويتم الاحاطة بها ويجيد تنظيمها لكي يعيدها في صورة فنيئة تكفل بقاءها وتخليدها واثارة نظيرها في متلقى فنه وما كان هناك في حياتهم البدوية مجال آخر يستطيع أن يعطيهم اللذة الخاصة العظيسة التي يجدها الانسان ف الضبط والترتيب والتنظيم بل نستطيع أن نزيد على هذا فنقول ان حياتهم البدوية القائم أغلبها على الهدم والتدمير والتخريب والابادة ، والتي لم يعرف فيها معظمهم زراعة أو صناعة أو معمارا ، لم تقدم لهم فرصة للخلق والبناء سوى فرصة الانتماج الشعرى ــ اذا استثنينا الولادة والنسل، وهو نشاط يشركهم فيه الحيوان الأعجم، فليست فيه انسانية متميزة يستطيع أن يعتز بها الانسان على غيره من المخلوقات، ويثبت بها تفوقا خاصا

## فهرس الجزءا لأول

صفحة

0

اهسسداء السكتك

#### كيف ندرس الشعر العربي ؟

كثرة الخطأ والنقصان في الأحكام الشائعة على الشعر العربى . الأهمية الكبرى للشعر الجاهلى قصور النقد القديم وعلوم البلاغة التقليماية النقد الفربى فوائده واخطاره حذار من التطبيق المتعسف لمقاييس النقصد الفربى مقاييس الادب العربى يجب أن تستقرى منسسه هو اسراف نقدنا الحديث في الجدل النظرى حاجتنا العظيمة الى الاكثار من دراسات النصوص. الام نحتاجلكي نتقن دراسة الشعر القديم

### الفصل الأول عناصر الموسيقي الشعرية

الحرف والحركة والمقطع الايقاع والجرس والنفس القيسم الصوتية للحروف وملاءمتها لخصائص العاطفة والفكر الصوتية للحروف وملاءمتها لخصائص الحركات أو الحروف الصائنة . المقطع القصير والمقطع الطويل المقطع المفتوح والمقطع المقفل . الايقاع العروضي العام للبحر والايقاع الداخلي الخاص لكل بيت . الكلمات الكثيرة السريعة والكلمات القليلة البطيئة خصائص البحور المختلفة وملاءمتها لمختلف درجات العاطفة القافية وعلاقتها بحالة الشاعر . أمثلة من أبيات لامريء القيس ، وتأبط شرا ، والاعشى ، وزهير ، والمتنبى ، وعمر بن أبي ربيعة ، وبشائر ، والفرزدق ، وجرير

41

70

1.7

### الفصل الثـــاني من الوسـائل البلاغيـة

اهمال البلاغيين والنقاد القدامي لوسيلتين عظيمتي الأهمية . وسيلة الحرف المتردد وسيلة الحكاية الصوتية ما قاله اللفويون في الحكاية الصوتية لمحات بارعة لابن جني مثالان من بيت للمتنبى وبيت للأعشى . دراسة بيت لتأبط شرا في العدو السريع ، وبيتين لعلقمة في مجلس الطرب وطعم الخمر . نصيب الشعراء من العفو ومن العمد اختلاف الآراء حول الحكاية الصوتية رأى المؤلف

## الفصل الشالث الخيال البصري

شرحه وتحسديده اهميتسه في الشعر الجاهلي ، حاجتنا الي « تشغيل » مخيلتنا البصرية قوتها في الاطفال والبدائيين وضعفها في الكبار والمتمدنين كيف نعيد تنشيطها وتدريبها دراسة بيتين لعلقمة في تشبيه أبريق الخمر بالظبي

### الفصل الرابع الحركة ، الحيوية

براعة الشعر الجاهلي في نقل الحركة بالابقاع والجرس والنغم براعته في حمل الحيوية ونشاطها الزاخر أبيات زهير في وصف السانية ((كان عيني في غربي مقتلة / سحقا )) حركات الطبيعة واصواتها نشاط الحياة موقف الشاعر الجاهلي من ألماء . انفعاله بالطبيعة النشيطة ، واجب القارىء في القراءة الجاهرة ، وفي التخيل البصري ، وفي المشاركة العاطفية الشعر ليس مجرد تسجيل بل اعادة خلق ما يضيفه الشاعر من عاطفته وحساسيته يحيى التجربة ويجددها ويخلدها

171

184

#### الفصل الخامس

#### الحب النسيب والغزل

عينية الحادرة ((بكرت سهية بكرة فتهتع) النسيب الافتتاحى بين الأصالة والتقليد تعليل فن النسيب ابيات النسيب من عينية الحادرة الرحيل الأليم والوداع المتجلد المحبوبة الفاتنة ومحاسنها العربية الخالصة واجب الارتداد الخيالى الى العصر القديم واجب المنساركة العاطفية بين القارىء والشاعر قبلة عذبة وغدير نمير صورة طبيعية رائعة يرسمها الحادرة . أهميسة الماء مرة اخرى محاولة الاستماع بالاذن العربية القديمة محاولة النظر بغير النظرة العربية مثال العربية القديمة معاطفيسة من بيتين من شعرنا المصرى السدارج

## الفصل السيادس

#### القيم الاجتماعيسة: الفخر القسلي

أبيسات الفخر القبلى من عينية الحادرة المنهج التاريخي الاجتماعي في دراسة الادب الاهمية التاريخية والاجتماعية للشعر الارتباط الوثيق بين الشعر واحوال بيئته وعصره المادية والاجتماعية الطبيعة الجماعيمة للشعر الجاهلي الطريقة الخاطئة والطريقة الصحيحة في الاستدلال التاريخي والاجتماعي هل نستطيع في عصرنا الحديث أن نفهم الشعر الجاهلي فهما أصح مما فهمه النقاد القدامي ؟ نصيب الجاهليين الصحيح من الوفاء والفدر ، والكرم والبخل ، والشجاعة والجبن استشهادات من ديوان الحماسة لابي تمام حاتم والجبن استشهادات من ديوان الحماسة لابي تمام حاتم الطبائي ودلالته الحقيقيسة الجاهليون بين المتعصبين لهم والمتصبين عليهم ، حاجتنا الي تعديل الكثير من أحكامنا الرائجة ٢٠٩

#### الفصل السابع

#### نشوة الحياة : اللذة العنيفة والألم العنيف

ابيسات الفخر الشخصى من عينيسة الحادرة سحر النغم قد يعجز كل تحليل وتعليل . مجلس الشرب واللذة تشخيص

400

797

الحادرة للحياة تلاقى الأضداد فى تجارب الحياة نشوة الحياة هى دين الجاهليين السخاء على المحتاجين كثرة الفقراء واختلال الميزان الاقتصادى فى العصر الجاهلى الصبر على السفر الطويل المجهد تنقيمه الموسيقى الباهر وتصويره السينمائى المتحرك مبدأ الجاهليين فى العنف والتطرف الإقبال على الملذات الحادة وتحمل الآلام الحادة عنف اللذة وعنف الألم فى حياة الصحراء

الفصل الشامن من النسيب التقليدي الى الناقة الحبيبة

ميمية علقمة بن عبدة ( هل ما علمت وما استودعت مكتوم » . ابيات النسيب من الميمية للذا نجد نسيبها باردا السلامة الجماعي والفزل الشخصي صبورة رائعة للقافلة السائرة افتتان الذوق البدائي باللون الصبارخ والعطر النافذ وصف السائية حيلة التشبيه المستقصي هي وسيلة في الخروج على تقاليد القصيدة الصارمة ابيات علقمة المطربة في ناقته حبه العظيم لهسا وزهوه الشديد بها وامتنائه العميق لخدمتها وطاعتها كيف يستطيع القارىء الحديث ان يشارك الشاعر وطاعتها عاطفته ، تقصير الشروح القديمة وعدم كفاية التفسير اللغوى عاطفة الشاعر هي المفتاح الصحيح الى فهم الفاظه فهما كاملا

الفصل التاسع الحيوان الوحشي ، الطبيعة

قصة الظليم في ميمية علقمة الروعة العظيمة لهذه الأبيات دقة الشاعر الجاهلي في مشاهدة الطبيعة خبرته الطويلة باحوال الصحراء قدرته الفنية على نقل المشاهد مقدرته البعيدة على التعاطف مع الحيوان الوحشي كيف ينقل عاطفتيسه بموسيقاه الشعرية حقائق علمية عن حياة النعام الطبيعة ومنزلتها الصحيحة في الشعر العربي القديم اختلاف الشعر

العربى عن الشعر الانجليزى اقتصار الشعر الجاهلى على العالم المحسوس لا ينقص من اجادته فى دائرته الخاصة . نجاحه العظيم فى تصوير هذا العالم حساسيته المرهفة وانفعاله المائج بتجارب الحياة الدنيا الفن ليس لمجرد التسجيل . كيف يرتقى الشعر بالتجارب الحيوية من مسنوى الممارسة الحسية الى مستوى الممارسة الفنية التى تقوم على التذكر والتخيل والتعاطف

337

# الفصيل العاشر فلسفة الموت والحياة

ابيات الحكمة من ميمية علقمة رهبة الجاهليين امام الموت تشاؤمهم وياسهم بسبب فراغهم الابمائي . هربهم من هذا الياس والنشاؤم الى الاسراف في تجارب الحياة المادية ابيات علقمة في مجلس الطرب والخمر . اشارة الى ابياته في الرحلة الشاقة امثله أخرى على فلسفة الموت والحياة من المفضليات ومن حماسة ابى تمام الانسان وحيدا في الكون دون ايمان يسنده أو عقيدة تعزبه الاهمية المضاعفة الشعر لدى الجاهليين شعر هذه الحياة الدنيا هو عزاؤهم الاكبر وردهم الأكبر ووسيلنهم العظمى للخلق والبناء

444



في جزءين

تأليف الدكتور محمن اللنويبي

الجزء الثاني



الدار القومعة الطعامة والنعتمر القـــا هرة



في جزءين

تأليف الدكتور محمن اللويبي

الجزء الثاني



القصوة للطماعة والنسورة القصاهرة

# الفصّهل كحادى عشر الوحدة الحيوية

# من النسيب الى الناقة الى الظليم الى حمار الوحش الى الخمسر الى الهجساء

حقيقة تبدت لنا من دراستنا المفصلة لقصيدتى الحادرة وعلقمة أن الحكم الشائع فى نقدنا الحديث على القصيدة الجاهلية بخلوها من الوحدة الفنية أو العضوية يحتاج الى قدر من التعديل ولنحد منذ البدء موقفنا بأن نقول: اننا وان وافقنا على هذا الحكم فى عمومه ، نعتقد أنه يتعسف \_ على يد بعض قائليه \_ فى تطبيق المفهوم الغربى للوحدة على شعرنا القديم ، وأنه فى تعسفه هذذا يهمل جوانب كان ينبغى أن يدخلها فى حسابه ، لا لغرض العدل والانصاف وحده ، بل من أجل صحة التقدير واكتمال التذوق الفنى لهذا الشعر ، فلعلنا لو تعمقنا هذه الجوانب لاستكشفنا نوعا مختلفا من الوحدة بين متعدد أقسام القصيدة

فلنشرح ما نعنيه بموقفنا هذا لا شك ان دراستنا للأدب الغربى قد أكسبتنا فهما جديدا بما ينبغى لكل قصيدة من وحدة فنية ، تقوم على تنمية الشاعر تنمية عضوية لأقسامها المتعددة أحدها من الآخر . فليس معنى هذه الوحدة \_ كما اعتقد بعض من تناولوا هذه المسألة \_ أن تحتوى القصيدة على موضوع واحد ، لأنه ما من قصيدة ذات طول

تستطيع أن تنحصر فى موضوع واحد لا فى الأدب العربى ولا فى الأدب الغربى انما يتحقق ذلك فى القصيدة ذات العدد القليل من الأبيات ، قل من العشرة الى العشرين أو زهاء ذلك لكن معناها أن يكون بين موضوعاتها انسجام فى العاطفة المسيطرة ، وفى الاتجاه المركزى نحو حقائق الكون و تجارب الحياة . والشاعر يحقق هذه الوحدة فى بنائه لقصيدته بأن يرتب موضوعاته ترتيبا يقوم على النمو المطرد ، بحيث ينشأ أحدها من سابقه نشوءا عضويا مقنعا ، ويقود الى لاحقه بنفس الطريقة ، وبحيث تتكامل أجزاء القصيدة فى توضيح عاطفتها المسيطرة واتجاهها المركزى ، حتى اذا قرأنا القصيدة ازددنا بالتدريج دخولا فى عاطفتها وبصرا باتجاهها ، فتركت علينا فى النهاية أثرا فنيا موحدا متكاملا لم نشعر فيه بخلل أو تناقض أو انتكاس من الشاعر عن اتجاهه الذى كان يتخذه .

صحيح أن هذا النمو المطرد يحمل الشاعر على أن يعدد من صوره التى يستخدمها لتجلية عاطفت واتجاهه ، وربما يقوده الى موقف « مختلف » بعض الشيء عن الموقف الذي بدأ به . لكن هذه الصور على تعددها ينبغي أن تكون متآلفة متعاونة على اداء هدفها الجوهري، وهذا « الاختلاف » ينبغي ألا يصل الى درجة التناقض والتنافى أو الانقلاب التام في الاتجاه . بل ينبغي أن يقنعنا بأنه قد تطور تطورا حتميا من انعام الشاعر نظره في تجربته واستكماله لجوانب فيها لم يكن قد اتنبه لها أول ما بدأ يعالج التجربة . هذا التطور في النظرة والموقف هو اذن شيء طبيعي نقبله بل هو شيء ضروري نتظره من كل قصيدة طويلة ، والا لم يكن لطولها داع ولا مبرر وكان الأفضل لها أن تكون

أقصر ، لأن سائرها لا يكون الا اطنابا لا فائدة فيه أو حسوا يهبط بقيمتها أو بلغيها .

أما اذا وصل الاختلاف الى درجة التنافى أو الانقلاب فقد كان يجب على الشاعر أن يتوقف فورا عن المضى فى قصيدته وأن يعيد النظر والتفكير فى دافعه وهدفه حتى يلغى أحد القسمين المتنافيين ، أو على أقل تقدير أن يخصص لكل منهما قصيدة مستقلة توفيه حقه على حدة . ولنذكر هنا اننا وان طالبنا الشاعر بوحدة العاطفة والاتجاه فى كل قصيدة لا نطالبه بها بين جميع قصائده لأننا ندرك أن الشاعر مثله مثل كل انسان ـ تعرض له فى مختلف أوقاته عواطف واتجاهات متناقضة بتغير نوع تجربته أو تغير مزاجه ونظرته الفكرية والعاطفية وتغير رد فعله على التجارب تبعا لذلك .

فلنفكر قليلا في هذا المفهوم للوحدة الفنية ، أي وحدة الأثر الجمالي الذي تتركه القصيدة على قارئها ، وما يقوم عليه هذا المفهوم من وحدة عضوية ، أي انسجام الأجزاء التي ركب منها الشاعر بناءه العام للقصيدة ونمو هذه الأجزاء وتطور بعضها من بعض بحيث تكون جميعها بنية موحدة متكاملة . نجد بعد تفكير قليل أن هذا المفهوم لا يتحقق للشاعر الا اذا توفر له شرطان : أحدهما وحدة الباعث أو الدافع الذي دفعه الى نظم قصيدته ، وثانيهما وحدة الغاية أو الهدف الذي يهدف اليه من نظمها أما ان تعددت البواعث أو سمح لها بالتعدد ، أو شتت مجهوده في محاولة تحقيق غايات مختلفة ، فان قصيدته تنهدم وحدتها العضوية وتنهدم تبعا لذلك وحدتها الفنية ، فلا تترك على قارئها الا

وقد اضطرنا الى تقديم هذا الشرح لمعنى الوحدة الفنية أننا وجدنا كثيرين ممن طرقوا هذا الموضوع ، سواء منهم من ينفي هذه الوحدة عن شعرنا القديم ومن يثبتها له ، لم يفهموا معناها الصحيح فيما بدا لنا من كلامهم وقد حاولنا أن نجعل شرحنا واضحا بقدر ما نستطيع ، ولعله سيزداد اتضاحا كلما مضينا في هذا الفصل قدما.وكم كنا نود لو سمح لنا المجال الراهن بأن نقدم دراسة مفصلة لاحدى القصائد الانجليزية الطويلة نبين بها كيف يتطور كل قسم منها من سابقه تطورا مقنعا ، وكيف تتعاون صور القصيدة وأقسامها على ابراز باعثها الجوهرى وتحقيق غايتها الأساسية بتآلف وتكامل وانسجام حتى تحمل الى قارئها عاطفتها الغالبة واتجاهها المركزي بلا تشتت أو اضطراب أو تناقض فتكون كل صورها وأقسامها المتوالية كموجات البحر المتعاقبة ، يدفع كل منها الآخر في نفس الاتجاه حتى يبلغ التيار المستمر غايته اما الى البر في حركة المد واما بعيدا عنه في حركة الجزر ، ولا تضطرب هذه الموجات فيما بينها وتتعاكس فيلغى بعضها بعضا وتنعمدم الحركة الوحدة المستمرة ولا نحصل الا على حشد فوضوى من الحركات المتعاكسة لا يحقق غاية ولا يبلغ هدفا وهذا يكون بالطبع ضد غرص الفنان الأكبر في تنظيم الدوافع وفرض الوحدة الغائية على تصوره الفنى لحقائق الوجود والتجربة الانسانية

هذا المفهوم للوحدة الفنية فى الأثر ، وما تقوم عليه من وحدة عضوية فى البناء ، لا يتحقق فى العدد الأكبر من القصائد الطويلة ولينتبه القارىء الى قولنا « الطويلة » \_ فى شعرنا القديم هذا ما نسلم به ولا نحاول فى ملاحظاتنا القادمة أن ندحضه ، بل نحن نخالف

الذين دفعهم حبهم القوى لشعرنا القديم الى محاولة انكاره وعلى رأسهم أستاذنا الكبير الدكتور طه حسين ، الذي ادعى في « حديث الأربعاء » لقصائد الشعر القديم كلها ما سماه بالوحدة المعنوية ، وانها وجدة متقنة متمة اتماما لا شك فيه ولا غبار عليه وقرر أن كلا منها قد جاءت ملتئمة الأجزاء قد نسقت أحسن تنسيق وأجمله وأشده ملاءمة للموسيقي ، وان ما قد يوجد فيها من تفكك انما مرجعه الى قصور ذاكرة الرواة وما أحدثت من الاضاعة والخلط والاضطراب وجاء الى معلقة لبيد فادعى أنها بناء متقن محكم لا تستطيع أن تقدم فيه وتؤخر أو تضع بيتا مكان بيت دون أن تفسد القصيدة وتشوه جمانها ودون أن تفسد البناء كله وتنقصه نقصا فالشعر العربي القديم « كغيره من الشعر » قد استوفى هذه الوحدة المعنوية فلما حاول أستاذنا أن يثبت رأيه اذا به يروى الأبيات الافتتاحية من معلقة لبيد ، وهي الأبيات التي يصف فيها الديار المهجورة وما توالي عليها من الأمطار وما سكنها من الحيوان الوحشى ، فيقول انك لا تستطيع أن تقدم في هذا القسم ولا أن تؤخر ، وانما أنت مضطر الى أن تدعه كما وضعه صاحبه . ثم يقول ان وصوله من هذا القسم الى ناقته هو وصول بسير لا تكلف فيه ولا تصنع ولا جهد ولا مشقة .

وهذا قد يكون صحيحا على تلك الأبيات ( بل انه لصحيح ) لكن أستاذنا الجليل فى حبه العظيم للشعر القديم ، ومحاولته النبيلة أن يحببه فى قلوب القراء المحدثين من الشباب ، قد أغفل المعنى التسحيح للوحدة المطلوبة . فليست هى ما يضرب به المثل من التتابع المنطقى بين أبيات انقسم الواحد من القصيدة ، بل هى ما شرحنا من النمو العضوى والتطور المطرد بين الأقسام المتعددة للقصيدة لل وليس هذا النمو

والتطور هو ما سماه النقاد القدامى ، ووافقهم عليه أستاذنا ، « التئام الأجزاء » ، وما سماه علماء البديع حسن التخلص ، وحسن التحيل ، وحسن النسق ، وسائر ما ذكروه من محسناتهم البديعية التي يبدأونها بحسن الابتداء أو براعة المطلع ، وينهونها بحسن الختام ــ معتقدين أنهم بهذا الترتيب لأبوابهم يحققون في تأليفهم العلمي الشروط التي يطالبون بها الأديب في خلقه الفني !

أضف الى هذا كله أن ما حققه لبيد من الترابط المعنوى بين أبيات القسم الافتتاحي من قصيدته ، لا يحققه كثير من الشعراء القدامي بين أبيات القسم الواحد من قصيدتهم ، كما سنضرب المثل في فصلنا هذا ، ولا نستطيع في كل حالة أن نرجع العيب الى ذاكرة الرواة وما أحدثت من الاضطراب والخلط والاضاعة نحن اذن نسلم بانتفاء الوحدة العضوية فالفنية عن أكثر القصائد الطويلة في شعرنا القديم فلنعد النظر مثلا في عينية الحادرة ، نجد تنافرا عضويا وفنيا لا يقبله الذوق الحديث بين غزلها الافتتاحي وبين ما تلاه من فخر قبلي ثم فخر شخصى لسنا نعنى بهذا مجرد أن الشاعر قد انتقل فجأة ولم يأت بما يسمونه حسن التخلص أو التحيل ، فاننا في حقيقة الأمر نفضل انتقاله المبتور على تخلص المتخلصين وتحيل المتحيلين ولكن نعنى أن بين الموضوعين تنافرا في العاطفة ، وتنافرا في الهدف ، لا يستسيغهما الذوق الحديث كذلك في ميمية علقمة في انتقالها من النسيب التقليدي الى ما يليه من وصف الناقة ، وان يكن الشاعر قد تحيل لهذا الانتقال بقوله « هل تبلغني بأخرى الحي اذ شطحوا جلذية » أين حديثه الحزين الشاكي عن سلمي محبوبته من حديثه المفتخر المزدهي الطروب عن ناقته ولسنا نعنى الآن اقتناعنا أو عدم اقتناعنا بصدق حزنه ،

فحتى لو كان حزنه صادقا لظلت العاطفتان متنافرتين تنافرا غير سائغ للذوق الحديث

فلنتذكر حقيقتين أخريين زادتا من تفكك الشعر القديم ، وقامتـــا عقبتين عسيرتين دون تحقيق الشاعر لما تتطلبه الآن من التآلف والتكامل بين أقسام القصيدة أولاهما الوحدة اللفظية والمعنوبة التامة لكل بيت ، ووجوب انفصاله لفظيا ومعنويا عن كل بيت آخر من الواضح أن هذه المواضعة الفنية قد زادت من ميل الشاعر القديم الى بتر أجزاء قصيدته بعضها عن بعض ، وسهلت له التقلب والاستطراد والاتتكاس، كما أنها شجعته على أن يفرد كل بيت بصورة قائسة بذاتها ، وهذا الافراد في حد ذاته لا ضير فيه لو استطاع أن يبقى صوره المتتابعة ــ كما استطاع بعضهم فعلا فى القسم الواحد ــ متآزرة متكاملة في توضيح دافعه الأساسي وهدفه المركزي لكن لما كان الكثيرون منهم غير قادرين على هذا ، وجدوا في استقلال البيت بلفظه ومعناه محرضا قويا على التمادي في تفككهم وتشتيتهم الى حد التمزق والتفسخ . وهذا عيب فني بدأت آثاره تظهر في الشعر الجاهلي نفسه ، لكنها لم تستفحل الا فيما تلاه من العصور ، حين أصروا على اطاعة نفس المواضعة بعد زوال العلل التي كانت تبررها أو على الأقل تسامحها .

وأما الحقيقة الثانية فقد تبدو فى ظاهرها عاملا مساعدا على الوحدة العضوية والفنية لا معارضا لها وهى قيام الشكل العروضى على وحدة الوزن والقافية فى القصيدة كلها من أول بيت الى آخر بيت فيها لكننا اذا دققنا فيها النظر استكشفنا خطرها العظيم ، وهو أن

تخدع الشاعر بوحدتها الشكلية المحض المفروضة من الخارج فلا يسعى فى أن يحقق الوحدة الداخلية المبنية على وحدة الباعث العاطفى ووحدة الهدف الفنى ، وهذا يزيد من ميله الى تفكيك الصور وبعثرة الأغراض ويقلل من حاجته الى تنمية البنية الشاملة لقصيدته من أقسام متطورة متآلفة فى تحقيق البناء العضوى الموحد ، مكتفيا بما تحققه وحدة الشكل من انسجام ظاهرى قالبى ، صارفا النظر عما تخفيه من تفكك داخلى وتشتت مضمونى

وهذا أيضا خطر قد تحقق في الشعر الجاهلي نفسه ، لكنه هو الآخر لم يستشر خطبه الا فيما تلاه من العصور ، حين تغيرت حياة العرب من بداوة مترحلة الى حضارة مقيمة ، واختلفت تجاربها ومشاكلها وآمالها اختلافا كبيرا ، فزال ذلك المبرر الذي كان يجيز للشاعر أن يبدأ قصيدته بوصف الأطلال والحنين الى القبيلة المفارقة والمحبوبة الهاجرة ، ثم الانتقال الى وصف ناقته وتشبيهها بمختلف التشبيهات ، ثم الانتقال الى غرضه التالى من مدح أو هجاء أو فخر أو غيره . أضف الى هذا ان تخلصات الجاهليين كانت على تصنعها محدودة في حدود معقولة ، كما أشار الدكتور طه حسين في تخلص لبيد من وصف الديار الى ركوب الناقة . بل كان بعضهم لا يصطنع أى تخلص ويكتفى بأن يقول «دعذا» أى دع الآن هذا النسيب وانفذ الى موضوعك الجديد من وصف للناقة أو مديح أو غيره لكن من تلوهم أخذوا يتنافسون في اظهار المهارة والشطارة بالتخلصات المبعدة في الغرابة ، وحين نمت فنون البديع زادتهم تكلفا وحذلقة صنعة ، حتى تردوا في هوى سجبقة من الكذب الفنى والغثاثة واعوجاج الذوق

هذه الحقيقة الثانية ، اضرار الوحدة الشكلية الخارجية بالوحدة الداخلية العضوية ، قد فصلنا الحديث عنها في كتابنا الماضي « قضية الشعر الجديد » . حيث بينا ان الوحدة العضوية قد تقتضى الشاعر أن ينوع من وزنه ونظام تقفيته \_ أو يحمله على نبذ القافية \_ حتى يحتق الاتحاد بين مضمونه وادائه في الموجات المتعاقبة من قصيدة فاذا نحن عدنا الآن الى ميمية علقمة تذكرنا كيف خانه بحر البسيط حين جاء في قصة الظليم الى الفصل الذي يعدو فيه عدوا سريعا متلاحقا مجهدا لبلوغ أدحيه . وقد كان نصيب علقمة من الاتقان يزيد اضعافا لو سمح له التقليد الشعرى بأن يترك بحر البسيط الى بحر أكبر انسجاما بابقاعه العام مع الحركة التي يريد أن يصورها . وربما كان أيضا يترك قافيته المطلقة المردوفة الموصولة باللين الى نوع آخر من أنواع القافية ويغير روبها الميمي الى روى آخر ، فيحقق بهذا كله اتحادا أكبر بين المضمون والأداء .

لكننا بعد كل هذا التسليم نعود فنقول اننا نسرف اسرافا كبيرا ادا تعسفنا فى مطالبة الشعر القديم بما نفهمه الآن من الوحدة ، فسخطنا عليه ان لم يحققها ، ولم نرض عنه الا اذا حققها لا شك اننا يحق لنا أن نطالب شعراءنا المحدثين بأن يحققوا لنا هذه الوحدة فيما ينتجون الآن من قصائد ، لأن ذوقنا الحديث قد تطور بحيث صار يتطلبها تطلبا ضروريا فى الشعر الحديث . لكن من التجنى أن نطالب القدامى بمفهوم للوحدة لم يدركوه ولم يحتاجوا اليه. اننا بهذا ان أثبتنا أننا قدتثقفنا ثقافة حديثة وطورنا ذوقنا تطويرا جديدا ، نكون قد أثبتنا فى الوقت نفسه عجزنا عن مقدرة هامة جدا ، هى القدرة على تذوق الأدب القديم فى حدوده الخاصة ، ونكون قد اتخذنا موقفا خاطئا من أساسه

في الاقبال على الأدب القديم . فالموقف الوحيد السليم هو ان نحساول اولا أن ننظر اليه منظرة اهله ، وان تتذوقه بتذوقهم ، وان نستخرج منه المقاييس التي يحق لنا أن نطبقها عليه ليس معنى هذا اننا تتنازل عن حقنا في ان نعود فنصدر حكمنا « النهائي » على انتاجهم كما يشاء ذوقنا ، فنصفه ان شئنا بالتمزق وانعدام الوحدة ، لكننا لا نستطيع أستعمال هذا الحق ، ولا يجوز لنا استعماله ، الا بعد ان نكون قد بذلنا ما شرحناه وكررنا شرحه فى طول كتابنا هذا وعرضه من واجب انتعاطف مع الشعراء القدامي ، والنظر الى الأشياء بعيونهم والاستماع اليها بآذانهم ، والاقبال عليها باتجاههم الفكرى ونزعتهم العاطفية ، حتى نشاركهم أقوى مشاركة فنية نستطيعها ، وبهذا نستطيع أن نقدر القيمة الصحيحة الكاملة لاتناجهم ، ونستخلص منه أكبر ما نستطيع من المتعة والفائدة وحين نستوفى قيمته الخاصة ونقدرها حق قدرها في ذاتها ، يكون لنا بعد هذا \_ لا قبله \_ أن نصدر حكمنا المقارن عليه ، وأن نستنبط منه الدروس والعبر التي تفيدنا في تطوير شعرنا الحديث ، وأن نسعى في استكمال نقائصه وسد خلله فيما ننتج «الآن» من انتاج شعری .

الموقف الصائب اذن هو نستخرج من الشعر القديم نفسه مقاييسه ومفاهيمه التى نستخدمها فى تفهمه وتذوقه وتقديره ، ومعنى هذا فى موضوعنا الراهن هو أن نقبل كل قسم من أقسام القصيدة القديمة كأنه وحدة مستقلة أو قصيدة منفردة ، فنبذل جهدنا فى تعرف جماله الخاص ، واستكشاف دافعه المستقل وهدفه القائم بذاته ، منفقين أقصى مقدرتنا التعاطفية والتخيلية فى تعمقه وتذوقه والاستجابة له . وما يدرينا فعلنا لو فعلنا ذلك بكل قسم من أقسام القصيدة ، لاستطعنا أن

نستكشف في ذلك الشعر القديم أو بعضه ، لا نقول وحدة عضوية وفنية تشبه الوحدة الغربية ، بل نقول بناء شعريا من نوع مختلف ، ليس متهدما كما يخيل الينا اذا نظرنا اليه بالنظرة الغربية ، با، له انسجامه الخاص الذي لا يمجه ذوقنا اذا أحسن تفهمه والتعاطف معه هذا البناء الشعرى لم يعد يكفى في اقناعنا به ما يقوله النقاد القدماء ويردده بعض النقاد المحدثين اذ يصفون كيف يأتى الشاعر القديم على ظهر ناقته الى ديار القبيلة المهاجرة ، فينعم النظر في هذه الديار ، ويتذكر ذكرياته الحزينة لأهلها ولمحبوبته ، ثم يسرع بناقته للنرار منها ، فيصف سرعة ناقته واكتمال خلقها ، ويشبهها بما يعن اله من الحيوان الوحشي ، ثم يمضي على ظهرها الى ممدوحه ليمدحه أو الى قبيلته ليفخر بها أو الى مجالس لهوه ليلهو فيها هذا التفسير ان أقنعنا بصدق النسيب الافتتاحي \_ وهو أحيانا لا يقنعنا حتى بهذا \_ فانه لا يقنعنا اقناعا كاملا بترابطه بما يليه من موضوعات ، وبترابط هـذه الموضوعات فيما بينها آن الأوان اذن الأن ننبذ هذا التفسير ، وان نحث عسانا أن نجد تفسيرا أكثر منه اقناعا وأقل تكلفا والتفسير المبتغى لا نريد أن نأتى به حكما مسبقا وصلنا اليه من محض التفكير النظرى ، فاننا لزاهدون في مثل هذه الأحكام التي تكون أغلب بضاعة من يتصدون للحديث عن شعرنا القديم ، ولكن نريد أن يكون استخراجا نستخرجه من الدراسة الاستقرائية المفصلة لواقع الشعر القديم وهذا شيء لن نستطيعه الا اذا تعمقنا النظر في عقلية الشاعر القديم ونفسيته ، وفي حالته العقيدية وموقفه من الكون والحياة و فلسفته فيهما ، ولم نقتصر على النظر السطحى اليه فى وقفته على الأطلال وعدوه على ظهر الناقة الخ ...

وقد خطونا خطوتنا الأولى نحو هذا التفسير في دراستنا المتأنيــة لأقسام كل من القصيدتين اللتين درسناهما للحادرة وعلقمة فدراستنا لعينية الحادرة قد مكنتنا من استكشاف الوحدة العاطفية التي تجمع بين أفكار القسم الواحد من القصيدة وان بدت هذه الأفكار مبعثرة مفككة . وذلك حين تأملنا في انتقاله في فخره الشخصي من فخر باندفاعه فى طلب اللذة العنيفة الى فخر بعطفه على الجياع واطعامه لهم الى فخر بجلده على الأسفار المضنية وترحيبه بها ففهمنا أنه يريد أن يقول ان طلبه للذته الشخصية لا يغفله عن ضرر المضرورين ولا يغلق قلبه دون بؤسهم وشقائهم من ناحية ، ولا يجعل منه شابا ناعما طريا متخنثا من ناحية أخرى ومثل هذا الربط لا يقوم على نظرة سطحية أو فكرة مبتسرة ، بل يقوم على دخول عميق في نفس الشاعر وتتبع لما يجول فيها من خواطر لا يصرح بها ويترك استنباطها لسامعه ولا شك لدينا فى أن سامعيه الأوائل قد فهموا ما يريد أن يقول دون أن يصرح لهم به ، فلم يحتاجوا منه الى أن يقول لا تظنوا أن طلبي للذة قد جعلني أنانيا مغلق القلب أو طريا قليل الجلد

ثم فهمنا من هذا القسم نفسه شيئا آخر فهمنا أن الشاب الذي يتطرف يسرف هذا الاسراف في طلب اللذة ، هو نفس الشاب الذي يتطرف في تحمل الآلام بل في التعرض لها ونشدانها نشدانا متعمدا . وأن ليس من تناقض بين الحالتين ، بل كلتاهما تنبع من نفس الصفة الواحدة ، صفة التطرف والجموح والعنف في كل ما يفعل فلما جئنا الى بيمية علقمة ازددنا فهما لهذه الصفة وتعمقا لعلتها ، حين عرضنا لفلسفتهم في الموت والحياة ، ورأينا فراغهم الايماني الكبير ، وانحباس نظرتهم على الوجود المحسوس والدنيا الفانية ، وما قادهم اليه من اندفاع على الوجود المحسوس والدنيا الفانية ، وما قادهم اليه من اندفاع

عصبى مستعجل فى الانفعال بكل تجاربها من لذيذة ومؤلمة قبل أن تولى ويعقبها الفناء الأبدى ثم قادنا هذا الفهم الى أن تتعدى التآلف بين مختلف الخواطر فى القسم الواحد من أقسام القصيدة ، فننظر فيما قد يكون بين هذه الأقسام من تآلف ، لا ندعى أنه يبلغ درجة الوحدة العضوية الفنية المعروفة فى الشعر الغربى ، لكنه لا يترك القصيدة ممرقة متفسخة كما كان يخيل لنا

فلا شك ان بين قصة الظليم النشيطة السعيدة ، وأبيات الحكمة السلبية الحزينة ، انعداما في الوحدة اذا طبقنا عليها المفهوم الغربي كذلك بين هذه الحكمة وما يليها من طرب قوى بملذات الحياة انعدام في الوحدة منشأ هذا الانعدام هو تناقض الباعث الذي يكمن وراء كل من القسمين ، وتناقض الهدف الذي يسعى اليه الشاعر من كل منهما . فهو في أحدهما متشائم سلبي يريد أن يثير حزن القارىء وزهده في الحياة وانعزاله عن نشاطها ، وهو في الآخر سعيد متفائل يريد أن يشرك القارىء في استمتاعه بمراقبة حياة الظليم المثيرة والطرب لنهايتها السعيدة ، أو مرح متدفق بالحيوية يريد أن يحمل القارىء على الاقبال على الحيّاة الانسانية نفسها وانتهاب ملذاتها لكننا حين دققنا النطر فى نفسيته وعقيدته استكشفنا العلة التي تدفعه الى هذا التناقض الظاهر ، وهي علة لا تجعل هذا التناقض مقبولا لدى مقاييس النقد الغربية ، فقد كان لا يزال على الشاعر بحسب هذه المقاييس أن يفرد كل قسم فى قصيدة مستقلة . لكن آن الأوان لأن نحرر أدبنا القديم من التطبيق المتعسف لمقاييس منتزعة من آداب تخالفه في طبيعته وهدفه ، وان نضع له مقاييس نستمدها منه هو .

مثل هذه المقاييس التي نحاول استقراءها لن تطالب القصيدة

القديمة بأن ينمو كل قسم من أقسامها نموا مطردا بحيث تتعاون جميعها في السير في اتجاه واحد وبلوغ هدف واحد ، ولكن ستقنع بأن تكون هذه الأقسام نابعة نبوعا صادقا مخلصا من نفسية قائلها مهما يكن في هذه النفسية من تبدل المزاج وتناقض الغايات المهم اذن هو أن ينجح الشاعر في اقناعنا بأن هذا التبدل والتناقض قد صدرا صدورا مخلصا حقيقيا عن تبدل حالته الفكرية والعاطفية بين قسم وقسم ، لا عن مجرد تكلف أو تحيل للربط المصطنع بين الأقسام والتخلص من أحدها الى الآخر ولعلنا نزداد فهما للتبدل الذي نقبله والتبدل الذي لا نقبله اذا قرأنا السطور الآتية إلتي كتبها فقيدنا الكبير عباس محمود العقاد في مقالة جيدة عنوانها « الصحيح والزائف من الشعر » ، كتبها في منة ١٩٢٧ و نشرها في كتابه القيم « ساعات بين الكتب » قال منة ١٩٢٧ و نشرها في كتابه القيم « ساعات بين الكتب » قال

«أسمعنا بعض المتعلمين قصيدة يصف فيها الحرب ويستهلها بالغزل ، وأظنه استطرد من الغزل الى وصف الحرب بجامعة المشابهة بين الدماء التى سفكتها الحسناء والدماء التى تسيل فى ميادين القتال! بين الدماء التى سفكتها الحسناء والدماء التى تسيل فى ميادين القتال! وكان بعض السامعين يعجب ويستحسن ويشتد اعجابه ويعظم استحسانه لهذه المشابهة الظريفة وهذا الانتقال البارع! وكل أولئك السامعين ممن يقرأون الشعر ويتصفحون كتب الأدب ويعرفون أن هناك شعر صناعة وشعر سليقة ، وان من الكلام ما يتكلف ومنه ما يرسل عن وحى البديهة الصادقة والذوق السليم فعجبت لاعجابهم ودهشت لاستحسانهم ورأيت ان المسافة بينهم وبينى فى النظر الى ذلك الشعر كالمسافة بين من يقبل على المائدة متشهيا متلذذا وبين من تغثى نفسه من الخلط والغثاثة . نعم! فان للنفس لغثيانا كغثيان المعدات ، وان للمعانى.

لخلطا كخلط الطعام وان رجلا لا ترفض نفسه احساس الغزل ممزوجا باحساس النكبات والكوارث لأعجب عندى من رجل لا ترفض معدته العسل ممزوجا بالخل والتوابل ، وذوب السكر ممزوجا بذوب اللح وما اليه!

لا شك اننا نوافق أستاذنا الراحل على استبشاع ذلك الخلط الذي ذكره بل نحن مدينون له بالخطوات الأولى في تحريرنا من ذلك الذوق بمثل تلك المقالات الجيدة التي كان يكتبها منذ ما يقرب من ثلاثين سنة ولا شك عندنا ان ذلك « المتعلم » الذي ذكره لا هو أحس احساسا صادقا بتجربة الحب ولا هو أحس احساسا صادقا بشناعة الحرب انما هو تحيل منه و « حسن تخلص » كما درس في كتب البديع ومثل هذا التخيل قد غص به الشعر العربي في العصر العباسي وما تلاه من عصور الانحدار ولكن سؤالنا الآن هو هل في انتقال علقمة من قصة الظليم الى أبيات الحكمة الى أبيات الخمر واللهو ما يجانس ذلك « الخلط والغثاثة » الذي غثيت منه نفس العقاد وحق نها أن تغثى ؟ ما أظننا نحتاج الآن الى أن نطيل في الاجابة على هذا السؤال. فمن الواضح ان انتقال علقمة لم يصدر عن كذب فني أو فساد ذوقى ، بل صدر عن تبدل حقيقى مخلص فى فكره وعاطفته ومزاجه ، وهذا التبدل مرده الجذرى الى نفسيته البدوية المتناقضة وعقليته الجاهلية التي لا تؤمن بغير العالم الحسى المحدود وحياته الفانية ، ولا تعرف من الأفكار والانفعالات الا ما يتصل بهذه الحياة من لذة وألم ، وسعادة وحزن ، وأمل ويأس ، تجمح فيها جميعا الى مداها فان كانت تنقصها روحانية الايمان بوجود أكمل ، وقيم أعلى ، فهي من ناحية أخرى تجرع كأسها الدنيوية حتى ثمالتها ، وتتذوقها تذوقا عنيفا ، وتستنزف آخر قطرة من حيويتها

نحن اذن نود أن نضع مقياسا مختلفا للوحدة التي يحق لنا أن تنطلبها من شعرنا القديم ولا نسميها « الوحدة الفنية » أو « الوحدة العضوية » ، ولا « الوحدة المعنوية » كما سماها أستاذنا الدكتور طه حسين ، بل نسميها « الوحدة الحيوية » وليس اقتراحنا لهذه التسمية المختلفة صادرا عن مجرد الرغبة في ابتكار تسميات جديدة بل نحن مضطرون الى هذا اضطرارا حتى نميز مفهومها عن مفهوم الوحدة الغربية ، وعن مفهوم الوحدة التي فسرها نقادنا القدامي وتبعهم أستاذنا واقتنع بها وتسميتنا اياها بالوحدة الحيوية يبررها ، بل يفرضها فيما نعتقد ، شرحنا لها الذي بدأنا فيه في هذا الفصل ونريد الآن أن تتابعه ونزيده تفصيلا لكننا في هذا التفصيل لن نسترسل في الكلام الجدلي ، بل سنلجأ الى منهجنا المفضل ، وهو أن نركز حديثنا على نص شعرى بعينه نستخرج منه هو ما نستطيع من ملاحظات تفصيلية فنقدم الآن لقارئنا قصيدة جاهلية ثالثة متعددة الموضوعات ، بل موضوعاتها أكثر تعددا مما رأينا في كلتا قصيدتي الحادرة وعلقمة ، لأنها تشتمل على النسيب الافتتاحى ، ثم وصف الناقة ، فوصف الظليم ، فقصة حمار الوحش ، ثم وصف مجلس الشراب ، ثم الهجاء ، وهـــذا الهجاء نفسه ينقسم في حقيقته الى مرحلتين ، أولاهما ذم القبيلة التي بحمل الشاعر عليها والسخرية منها ، وثانيتهما محاولة استرضائها والتصالح معها ونحاول أن نقنع القارىء ان هذه القصيدة برغم هذا التعدد قد استوفت شرط الوحدة الحيوية الذي بدأنا شرحه ، ونحاول من خلال دراستنا لها أن نزيده ايضاحا وتحديدا

هذه القصيدة هي همزية زهير بن أبي سلمي ، وتجدها في ديوانه المصحوب بشرح الأعلم الشنتمرى الذي حققه المستشرق السويدي لندبرج وطبعه بليدن ، ثم أعيد طبعه في مصر طبعة تجارية رخيصة مكتظة بالأخطاء ، كما تجدها في ديوانه المصحوب بشرح ثعلب الذي طبعت دار الكتب المصرية سنة ١٩٤٤ ، ثم أعادت طبعه الدار القومية للطباعة والنشر مصورا عن طبعة دار الكتب سنة ١٩٦٤ وهذه الطبعهة ، زيادة على جودة تحقيقها ، وجمال طباعتها ثم تصويرها ، وحسن ورقها ، تضيف في هوامشها تلخيصا حسنا للمواضع التي يختلف فيها شرح تضيف في هوامشها تلخيصا حسنا للمواضع التي يختلف فيها شرح الشنتمري عن شرح ثعلب ورواية ثعلب هي الرواية الكوفية ، في حين بأخذ الشنتمري برواية الأصمعي البصرية ، ونحن في أغلب المواضع نأخذ بها

ولنذكر أولا ان زهيرا الذى سنلقاه فى هذه الهمزية ، ليس زهيرا المعروف لدى أكثرنا بمعلقته وحدها ، ذلك الشيخ الجليل الهادى المتزن ، ذا الفلسفة الحزينة التى لا تخلو من تشاؤم ، والتى لاءمها بحر الطويل ببطئه وهدوئه وجلاله ، بل هو زهير الشاب فى عنفوان شبابه ، يفيض صحة وأملا واستبشارا ، ويقبل على ملذات الحياة اقبالا عنيفا ، ويغلب تفاؤل شبابه على ما يلقاه من المنغصات ، ويصر على أن يرى الجانب البهيج من الحياة ويتناسى جانبها الكئيب ، لذلك يلائمه بحر الوافر الذى نظم فيه همزيته ، بتدافعه السريع ونشاطه العظيم ، ملاءمة ما كانت تصلح له حين نظم معلقته ، أو غيرها من القصائد الجليلة التى نظمها فى شيخوخته

وفهمنا لحالته الانفعالية هذه هو المفتاح الذي سيدخلنا في مختلف ده

أقسام قصيدته ، وتعمقنا لها هو الذي سيحل لنا متناقضاتها العديدة ، فيؤلف بينها في وحدة حيوية قوية ، اذ يجلى لنا عاطفت المسيطرة المتحدية لكل ما تلقاه من هموم، المتصارعة مع ما يفرضه التقليد الشعرى من الحزن في قسم النسيب ، والغضب في قسم الهجاء ذلك ان من أطرف الأشياء التي سنلقاها في هذه القصيدة ، هي أن نراقب صراعه مع ما يقتضيه التقليد الشعرى ، ونجاحه البعيد في أن يرضى هذا التقليد دون أن يسقط في الكذب الفني ، وفي أن ينتهز كل فرصة للخروج عليه النجاح في تحقيق هذا الغرض المزدوج يشهد وحده شهادة كافية بمقدرته الفنية الفائقة ، التي مكنته من أن يعبر عن عاطفته الصحيحة تعبيرا وافيا شافيا لنفسه ولكل من يتعمق قصيدته ، وصانته في نفس الوقت من أن يلجأ الى تحيلات متكلفة متحذلقة أو يقع في خلط يغثى النفوس. فلننظر الآنكيف حقق هذا الغرض المزدوج ، ولنبدأ بأبيات النسيب الافتتاحي، متبعين كلا منها بشرح لغوى وسنتبع فى ترتيبها ترتيب ثعلب لها ، لأنه فى اعتقادنا أحسن نظاما من ترتيب الشنتمرى

## ١ — عفا مر آل فاطمة الجواه فيُمْنُ فالقَـــوادم فالحِساء

هذه كلها أسماء أماكن بعينها ، يقولون انها فى بلاد غطفان ، ولكن لها معانى مأخوذة من طبيعة الأرض أو صفاتها فالجواء الأرض المنحدرة ، مفرد أو جمع جو ، وقيل كلما خرجت من مضيق الى متسع فهو جواء واليمن فيما يبدو الأرض التى تجدها عن يمينك اذا دخلت بلاد القبيلة ، والقوادم فيما يبدو الأراضى المتقدمة ، أو أول ما يلقاك فى بلادها اما الحساء وكذلك الأحساء فجمع حسى ( بفتح فسكون ) ،

وهى أرض غليظة فوقها رمل يجمع ماء المطر ، كل هذه الأماكن عفت من أهلها أى خلت منهم فتغيرت بعدهم ، واندرست معالمها

٢ - فذُو هاش فيت عُر يَنْمنات عَمْ عَفَتْها الربحُ بعددك والسماء

ذو = كلمة كان العرب يضيفونها الى اسم مكان أو اسم شخص ، وما يليها يكون علما مشهورا في تلك الأرض أو صفة بارزة ، مشل ذو قلاع وذو عكاظ وذو جدن وذو يزن وهاش = يبدو ان أصلها هاش بتشدید ِالثمین ، وهو النبات الهش میث = جمع میثاء ، وهی الرملة السهلة ، ويقال هي الطريق الواسعة الي الماء ، ويقولون اذا كان مسيل الماء مثل نصف الوادى أو ثلثيه فهي ميثاء ، ويقال لمجرى الماء الى الوادى اذا كان صغيرا شعبة ثم تلعة ثم ميثاء ونفهم من هذا أنها الدلتا الواسعة التي ينتهي اليها مجرى الماء حين تبطؤ سرعته وتكثر رواسبه فينفرش على مساحة واسعة من الأرض. وعريتنات = قد تكون من العرتن ، وهو شجر يدبغ به هذه الأماكن عفتها الربح أي درستها وغيرت رسومها بأن سفت التراب عليها والسماء هاهنا المطر لأنه من السماء ينزل ، أي مجاز مرسل علاقته السببية ، تقول العرب نزل السماء ورعينا السماء وهم يقرأون « بعدك » بفتح الكاف ، ونفضل نحن كسرها خطابا للمحبوبة .

٣ — فذَرُوةُ فالجِنابُ كَأْنَ خُنْسَاا \_ ـــ تُماجِ الطاويات بها المُلاء

واضح ان اسم المكان ذروة مأخوذ من ارتفاعه ، وان الجناب من انعزاله الى جنب . الخنس = جمع خنساء وهى القصيرة الأنف ، وبذلك توصف البقر النعاج = أناث البقر الطاويات = الضامرات البطون ، لأنهن يجزأن بالرطب فتخمص بطونهن ، أى يستغنين عن شرب الماء بأكل

النبات الأخضر لما فيه من عصارة غزيرة . لكن هناك سببا آخر لضمرهن، هو فرط نشاطهن فى فصل الربيع ، وهو الفصل الذى يعنيه زهير الملاء = أردية الحرير ، جمع ملاءة ، شبه بها البقر لبياضها والبقر العربى أبيض اللون

# ٤ - يشمِنَ بُروقَه ويَرُشُ أَرْىَ الـ حِنوبِ على حواجبها العَماء

يشمن = ينظرن الى بروق هذا المكان ، أراد انهن فى خصب ، فكثرة البرق هنا تدل على كثرة الأمطار أرى الجنوب = المطر الذي جلبته ريح الجنوب ، وانما خص الجنوب لأنها احمد الرياح واجلبها للمطر العماء = السحاب الرقيق ، وهنا يقول الشنتمرى انه لم يقصد الى العماء وانما أراد السحاب فاضطرته القافية الى العماء

## ه - تَحَمَّل أهلُها مها فبانوا على آثار من ذهب العَفاء

تحملوا = ترحلوا من المواضع التي ذكرها وهم يختلفون في معنى الشطر الثاني أهو مجرد اخبار عن حالة تلك المواضع اذ طرأ عليها الدروس ، ام هو دعاء عليها بالدروس فيكون المعنى ان من ذهب لم آس عليه ولم اشفق لذهابه او أنه انما دعا عليها ضجرا بما يقاسي من الشوق الى أهلها

## ٦ - كَأْنَ أُوابِدَ الثِّيران فيها هَجايِّن في مَعَابِها الطَّلاء

الأوابد = التى تسكن القفر فتتأبد اى تنوحش ، هجائن = جمع هجان وهى الناقة البيضاء الكريمة ، ويقولون كل هجان كريم المغابن = جمع مغبن ( بفتح الميم وكسر الباء ) ، وهو باطن أصل

المرفق والفخذ ، أى الابط وحيث ينثنى الفخذ على الرجل ، وهو مس كل موضع يجتمع فيه الوسخ والعرق ، وما خبىء من الانسان الطلاء = القطران شبه بقر الوحش فى بياض جسمها ما عدا الخطوط السوداء التى على مغابنها بابل بيضاء قد طليت مغابنها بالقطران

٧ — فلمّا أل تُحَمَّل آل ليلي جرت بيبي وبيهمو الظباء

فى رواية الشنتمرى = ظباء ، ويقول الشرح هذا البيت = لما ارتحل آل ليلى من هذه الديار سنحت لى ظباء فتشاءمت بها

٨ - جرت سُنعًافقلت لها: أُجِيزى نَوًى مَشْمولة أَمْ مَنْ اللقاء

سنحا = جمع سانح ، وهو ضد البارح ، وقد اختلف اللغويون في السانح والبارح ، فقيل ان السانح هو ما ولاك ميامنة من طائر أو ظبى أو غير ذلك ، وان البارح ما ولاك مياسره ، وقيل عكس ذلك في شرح اللفظين وقال ابن الاعرابي السانح ما جاءك عن يمينك يريد شمالك (وهذا يوليك مياسره بالطبع) ، والبارح ما جاءك عن يسارك يريد يمينك (وهذا يوليك ميامنه) كذلك اختلفوا في أيهما يتيمن به وأيهما يتشاءم به ، وقالوا بعضهم ان أهل نجد يتيمنون بالسانح ويتشاءمون بالبارح ، وأهل الحجاز عكسهم ، وقد يستعمل النجدي لغة الحجازي أجيزي = انفذي وجاوزي واقطعي ، يقال أجزت الوادي اذا قطعته وخلفته وراء ظهرك ، وجزته اذا سرت فيه أو توسطته. النوى = البعد والارتجال . مشمولة = يريد سريعة الانكشاف ، أخذه من أن الريح الشمال اذا كانت مع السحاب لم يلبث أن يذهب وينقشع وثعلب يرويها « مشمولة » بالنصب .

٩ - لقد طالبتُها ولكلّ شيء إذا طالت لجَاجَتُه انتهاء

فى رواية الشنتمرى = وان طالت . لجاجته = يعنى لجاجة الانسان فيه ، أى لكل شيء غاية ينتهى اليها وان طالت مطالبة الانسان له ، ضرب هذا مثلا لطول مطالبته وتتبعه هذه المرأة ورجوع نفسه عنها

١٠ - تَنَازَعَهَا إِلَمَا شَبَهَا وَدُرُّ ال بُحُورِ وَشَاكَهَتْ فَيِهَا الظَّبَاء

فيها شبه من كل من هذه الثلاثة ، فهذه الثلاثة تنازعتها في الشبه ، المها وهي بقر الوحش ، والدر المستخرج من البحور ، والظباء وفي رواية الشنتمري = در النحور ، وخصه لأنه أملح ما يكون اذا تقلد أي لبسته الحسناء في نحرها لكننا نفضل رواية ثعلب « البحور » ، لأنها أخلق بعالم الطبيعة الذي يلتمس منه تشبيهاته شاكهت = شابهت وشاكلت وسيفصل التشبيه المثلث في البيتين القادمين

١١ — فأمَّا ما فُو يْقَ العِقْدِيمها فر أَدْماءَ مرتعها الخلاء

ما فويق العقد = هو عنقها ، لأن العقد موضعه النحر ، والعنق فوق النحر وصغر « فوق » لتقارب ما بين العنق والعقد أدماء = ظبية بيضاء الخلاء = الموضع الخالى ليس فيه أحد ، فهو أحسن لها اذا كانت وحدها ، ويقول الشنتمرى = انما خص الظبية لأنه أراد انها اذا نفرت تجزع فتتشوف وتمد عنقها وذلك أحسن لها

١٢ – وأما المُقلتار فن مَهاة وللــــدر المَلاحة والنقاء

عيناها تشبهان عينى البقرة فى السواد أو فى الحور ( وقد شرحنا الحور فى فصلنا الخامس ) ، وهى تشبه الدرة فى ملاحتها ونقائها أى صفاء لونها وفى رواية الشنتمرى = والصفاء .

١٣ - فَصرِّمْ حَبْلَها إذ صرَّمَتْه وعادَكَ أن تُلاقيها العَداء

صرم حبلها = اقطع ما بينك وبينها من سبب العشق اذ قطعته هي بمفارقتها لك عادك = صرفك، وعداك شغلك، أو هما بمعنى واحد وفي رواية الشنتمرى = وعادى العداء = هنا بمعنى المنع أو الشغل، ويكون في غير هذا الظلم والجور، أى منع وصرف من لقائها أمر شاغل

أول ما نلاحظه على هذه الأبيات انها تنافى الرأى الذي أدلي به الدكتور طه حسين حين ادعى أن أبيات القصيدة الجاهلية تكون وحدة متقنة تامة لا شك فيها ولا غبار عليها ، وتكون بناء متقنا محكما لا تستطيع أن تقدم فيه وتؤخر أو تضع بيتا مكان بيت دون أن تفسد القصيدة وتشوه جمالها ودون أن تفسد البناء كله وتنقضه نقضا فمن الواضح الجلى أن هذه الأبيات ـ عكس أبيات لبيد التي استشهد بها أستاذنا \_ شديدة التفكك ، يذهب فيها الشاعر ويجيء ، ويقف ويستطرد ، ويمضى الى الأمام ثم يرتد ومن الواضح أيضا انك تستطيع أن تقدم بعض أبياتها أو تؤخرها دون أن تفسدها ، أو قل دون أن تزيدها تفككا على التفكك الذي جاء به الشاعر نفسه ، بل لعلك ببعض هذا التقديم والتأخير تستطيع أن تزيد حظها من الترتيب المعنوى والتسلسل المنطقى أكثر مما فعله الشاعر فاذا أنت أنعمت فيها النظر استكشفت أن تفككها هذا لا نستطيع أن نوقع اللوم فيه على ذاكرة الرواة ، وان يكن الشنتمرى قد أخطأ ترتيب بعض الأبيات وصححه تعلب بل مرد هذا التفكك الى الشاعر نفسه ، وتفسيره يكمن في تعمق حالته الانفعالية ومن هذا يتضح لنا أننا اذا حاولنا أن

نعثر على جامع يجمع بين الأبيات فى نوع من الوحدة ، فلن نجد هذا الجامع فيما ادعاه أستاذنا من وحدة معنوية ملتئمة متقنة محكمة ، ولكن نجده فيما اقترحنا من تأمل فى نظرة الشاعر الحيوية وتقبله لشتى تجارب الحياة على اختلافها وعلى تناقضها أحيانا

فكر فى موقف زهير اذ أقبل على نظم هذه القصيدة التقليد الشعرى يقتضيه أن يبدأ بفن النسيب الآسى الحزين لكنه فى صميمه أبعد الناس فى هذا الأوان عن الأسى والحزن ، فهو يتفجر مرحا ونشاطا واستبشارا ورتفاؤل شباب فكيف يوفق بين النقيضين دون أن يقع فى الكذب الفنى ؟

هنا تسعفه ذاكرته فيتذكر فتاة كان أحبها فى زمن مضى ، وكان حبه ذاك قويا مخلصا ، وكان قد حزن لرحيلها حزنا صادقا والآن بذاكرته الفنية يستطيع أن يسترجع تلك التجربة ، وأن يستعيد انفعاله بها ، كما نستعيد فى خيالنا انفعالنا بتجارب مرت وانقضت . حقا انه قبل أن ينظم هذه القصيدة كان قد تغلب على حزنه ذاك من زمن ، وكان فى فورة شبابه \_ وما أكبر تقلب الثباب وما أسرع نسيانه \_ قد تناساها ثم هذه يعطينا الدليل على نسيانه اياها ، وأغلب ظننا انه يعطينا اياه دون أن يدرى ! فهو يسميها فى بيته الأول فاطمة ، ويسميها فى بيته السابع ليلى ، ومغزى هذا انه قد نسى مجرد اسمها ! ومن منا يستطيع أن يتذكر أسماء كل من صاحبهن من فتيات ؟ لكنه الآن يستعيد ذكرى تلك العلاقة ، صحيح ان الذى حمله على هذه الاستعادة فى المحل الأول هو واجب النسيب ، لكنه ما يلبث بمقدرته الشعرية المتميزة أن يحيى هذه

الذكرى احياء قويا نابضا فلنتذكر هنا أن الفن \_ أو الفن الجيد المتقن \_ لا يصدر عن الفنان فى أثناء معاناته لواقع التجربة « الخام » ، انما يصدر عنه حين يستعيدها فى مخيلته الفنية القوية .

حين استعاد زهير ذكرى تلك العلاقة القديمة ، استكشف حقيقة نعرفها حين نستعيد أمثال هذه الذكريات ، وهى ان تلك العلاقة قد التهت حقا ، لكنها خلفت فى قلبه أثرا عميقا وان لم ينتبه اليه فى معظم أوقاته ، ومجرد قدمها وانتهائها يحلها فى قلبه محلا خاصا أثيرا نحتفظ به دائما لغرامنا السابق مهما تتجدد بعده الغراميات

وهكذا وفق زهير بمقدرته الفنية القوية بين النقيضين واحتفظ بالصدق في كليهما فنحن نلمس الصدق في أبياته الآسية التي يذكر فيها المحبوبة القديمة وديارها المهجورة ، ونلمسه أيضا في محاولته المكررة أن يتغلب على هذه الذكرى وأن يعود الى الاقبال على متعه الجديدة فعاطفته الراهنة مزيج من الذكرى الصادقة لمحبوبة جميلة شغف بحبها زمنا ، ومن تخطى هذا الحب القديم والانشغال بشواغل جديدة تدفعه اليها فورة شبابه وجيشان حيويته ومن هنا تردده الذي لاحظناه من بيت الى بيت ، تغلبه الذكرى تارة ، وتعود حمية شبابه فتطغى عليه وتنتزعه منها ، فيبرر هذا الاتنزاع بتصريحه المكرر ان ما فات مات وأنه لا يستطيع أن يحمل عبء الحب القديم الى الأبد وهكذا يتجلى لك أن تفكك الأبيات ناشىء من تفككه هو وتنازعه بين انفعالين لا ينجح فى أن يحسم بينهما الا فى البيت الثالث عشر . ويتجلى لك أيضا أن من يدعى لهذه الأبيات وحدة معنوية لا تفكك فيها يكون مخطئا ، كذلك يكون مخطئا من يعيب عليها تفككها دون أن بدرك

أنه فى ذاته تصوير صادق الحيوية لتجربة عاطفية متنازعة بين نوعين مختلفين من الانفعال ونوعين مختلفين من الأفكار

ونحن نلمس أيضا هذا الصدق الحيوى فى انتهازه كل فرصة لينفجر بنشاطه ومرحه ، حتى من خلال أبياته الحزينة ، كما سنشرح بعد قليل ونلمسه أخيرا \_ ولكن ليس آخرا \_ فى موسيقيته الرائعة البارعة التنغيم ، التى تجمع جمعا فائقا بين حلاوة الذكرى وبين مرارتها ، وتجمع بين الأسى الشجى وبين المرح الدافق المنبجس

اقرأ مثلا أبياته الثلاثة الأولى وأنصت الى موسيقاها المطربة ربما تبدو لك من القراءة الأولى مجرد حشد لأسماء أمكنة ، وربما تري أنها بعد هذا كله أسماء غريبة جافية لا رشاقة فيها لكن كرر قراءة الأبيات مرارا وأجد النطق بها والاستماع لها حتى يتقنها لسانك ويألفها سمعك ، حينئذ سترى مقدار ما فيها من الحلاوة والشجى اليك مثلا هذا الشطر المرقص فذو هاش فميث عريتنات أهذه ألفاظ غريبة صعبة ؟ أجل هي كذلك أول ما تقرأها وتسمعها ولكن انطق بها مرات موقعا اياها مع وزن الوافر الى أن تلين على اللسان وتخف على الأذن ، تجدها غاية في رشاقة الايقاع وعذوبة التنغيم التفت بنوع خاص الى المقطع الهوائي الرقيق « ها » في الكلمة الثانية ، وكيف يجاوبه المقطع الرنان « نا » في الكلمة الرابعة ثم الى نغم الشين في. « هاش » يجاوبه نغم الثاء في « ميث » ثم الى المقطع المنتهى بالتنوين « شن » في آخر الكلمة الأولى يجاوبه المقطع الأخير في الكلمة الأخيرة « تن » منهيا الشطر بهذه « التنتنة » الرنانة ثم في رقة المقطع « مي » فى الكلمة الثالثة بيائه المستعملة كحرف لين ، تجاوبه حدة المقطع

« رى » فى الكلمة الرابعة بيائه المستعملة ساكنة ولكن عليك الآن أن تجمع كل هذه الملاحظات فى قراءة سهلة متغنية توحد بينها حتى تسمع كيف تتآلف جميع الحروف والحركات فى اصدار الموسيقية المنسجمة ولعلك حين تتذوق هذه الموسيقية ستمضى فى ترديد الشطر بنشوة تكاد لا تطيق معها أن تنقطع عن ترديده قبل أن يجهد نفسك ويبح صوتك

ولكن في قراءتك لهذه الأبيات الثلاثة وترديدك الموسيقي لها لا تنس أن تبذل جهدك في تخيل مغزاها العظيم لذلك الشاعر هي لنا مجرد أسماء ، لكنها كانت له حافلة بالذكريات الثبجية المشحونة وطريقتك الى هذا التخيل أن تستبدل بها أسماء من ذكريات صباك وأول شبابك ، وأن تتأمل مدى عمق مغزاها وتكثيف شحنها اسمح لكاتب هذه السطور أن يفعل هذا الآن فيتذكر من صباه في قريت المصرية الترعة الصغيرة التي كان يستحم فيها خلسة ويضرب كلما ضبط أو وشي به واش الى أهله والترعة الكبيرة التي كانت تروعه فيعجب بمن يستطيع سباحتها من الرجال الأقوياء والنساء يملأن منها الجرار. والفتيات يغسلن فيها الثياب والأوانى والجميزة التي كان يستطيع تسلقها لضخامة فروعها ، والتوتة التي كانت تعجزه لنحافتها . والطاحونة المهجورة المخيفة التي لم تعد تستعمل و « وابور » للري كانت تملكه الحكومة ثم خرب فأهملته للصدأ والتآكل وللصبية يتبارون في تسلقه . والجرن والجبانة ، والدوار والساقية والفاخورة لكن نكف أنفسنا عن الاسترسال ، فان كنا أمللناك به ، أو كان زهير قد أملك بأسمائه التي لا معنى لها ولا أهمية عندك ، فتذكر أنك أنت أيضا لا بد أن تكون عندك أسماء مشحونة بالذكريات ، وانك قد تمل سامعك ان

مضيت تسردها عليه ، ان لم يبذل جهده فى التعاطف معك ، ولم ينتهز الفرصة ليتيه هو فى عالمه الخاص من الذكريات

وأخيرا انظر في بيته الثالث الى تشبيهه بقر الوحش في بياض أجسامها بأردية الحرير البيضاء هو تشبيه بسيط غاية في البساطة ، ولكن لا تخدعك بساطته عن انعام النظر فيه لتستكشف روعة هذا اللون الأبيض الخالص البياض لعين الشعر الجاهلي ، ولكي تقدر افتتانها بهذا البياض المتألق تذكر أن اللون الأبيض نادر الوجود في الصحراء ، اذ يسودها لون رتيب مرهق مغبر من الرمال والجبال والحجارة والحجارة البيضاء قليلة الوجود جدا ، وكثيرا ما يغطيها الرمل والتراب فاذا حصلوا على ثوب أبيض اللون فسرعان ما يتسخ ويغبر ، وهم لقلة الماء ونفاسته وانعدام « الصابون » لا يستطيعون في أغلب أحوالهم أن يجيدوا غسله بل لعلهم لا يغسلونه الا من العام للعام تخيل اذن هذا الشاعر الجاهلي وقد فتنت عينه فتنة قوية اذ رأى عن بعد تلك الأجسام البيضاء لبقر الوحش وهي تلمع وتبرق وتعكس الأشعة ، فيشبهها بشيء يندر ان يعثروا عليه ، بأردية التحرير الغالية الناصعة البياض التي لا يمتلكها الا كبار أثريائهم ، ثم انظر كيف أن هذه البقر لبعدها عن نظر الشاعر لم يعد يميز أعناقها ورؤوسها وأرجلها ، فلم يتبين منها الا مساحات مستطيلة بيضاء هي ظهورها تتلألأ في ضوء الشمس ، لذلك شبهها بالملاء ، والظاهر أنه أطل عليها من مكان عال والا لم يتمكن من رؤيتها على هذا البعد

والآن نأتى فجأة الى تصويره فى بيته الرابع أنعم النظر فى هذا التصوير المثير وتأمل ما فيه من انفجار مفاجىء لمرح الحياة بينا هو

في ذكراه الحزينة ، واستجابة قوية لحيوية الطبيعة بقر الوحش التي -سكنت مساكن القبيلة الراحلة تحيا الآن حياة خصيبة في موسم كثير الأمطار متوالى البرق والرعد وهي تستجيب ويستجيب الشاعر معها وتنفعل وينفعل الشاعر معها لقوى الطبيعة الدافقة حتى يدعى الشاعر أنها تنظر الى البروق ، وهي لا تنظر اليها خائفة مرعوبة ، بل تنظر اليها فرحة مبتهجة ، مستبشرة بما تعنيه من مطر زائد وخصب مضاعف . بل هي تبتهج بمجرد لمعانها الخاطف وترقبه ، كما يفعل الأطفال اذ يروعهم منظر البرق فى السماء ويثير أقصى حيويتهم ونشاطهم وقفزهم ورقصهم ثم انها كلما خف انهطال المطر برهة خرجت لتتلقاه على حواجبها ! ما أجمل هذا التعبير الذي استعمله زهير « على حواجبها » وما أكبر ظرفه ورشاقته وهي لن تتلقي ماء المطر على حواجبها اذا ظلت مختبئة في كناسها ، أو حانية لرؤوسها ، بل تتلقاه على حواجبها اذا خرجت اليه فرفعت رأسها فاستقبلت السماء بوجهها وتعمدت تلقى المطر عليه ، تماما كما يفعل أطفالنا في يوم ممطر ، اذ يندفعون من باب البيت الى الشارع يثبون ويتراقصون ويتلقون المطر على رؤوسهم ويستقبلونه بجباههم غير مبالين بما يصيبهم من البلل وهو يستثير أعنف حيويتهم واهتزازهم

هكذا ترى هذه الروح المرحة المتفائلة التى يدخلها زهير فجأة فى نسيبه قاطعا بها نغمة الذكرى الحزينة التى كان قد أثارها فى نفسه ، وترى هذا الامتزاج الصادق بين أسى الذكرى القديمة ومرح الساعة الراهنة . وهكذا ينتقل فى لحظتين متعاقبتين بين انفعال بالأسى على الماضى وانفعال بالمرح فى الحاضر ، وانتقاله هذا تام الصدق بعيد أتم البعد عن كل تكلف . وتزداد تقديرا لقوة انفعاله حين تعرف أن ريح الجنوب

اليست كما قال الشارح القديم أحمد الرياح وأجلبها للمطر فحسب، يل أشدها عنفا وأكثرها رعدا وبرقا ، لأن هذه هي الرياح « الموسمية » التي تهب رأسا من المحيط على شبه الجزيرة العربية ولا تزال محملة مكل مطرها وبرقها ورعدها قارن اختياره لريح الجنوب باختيار الحادرة لريح الصبا اللينة الهادئة التي تهب من الشرق فتأتى بالمطر لينا سهلا فالحادرة كان يرسم صورة لينة رحيمة ، وزهير يريد أن يرسم صورة متفجرة عنيفة اما قول الشارح القديم انه أراد السحاب فاضطرته القافية الى العماء وهو السحاب الرقيق ، فانسا نسلم بأن الشعراء الجاهليين أنفسهم كانوا يضطرون أحيانا الى أن يدفعوا ضريبة القافية الموحدة لكل القصيدة ، لكي لا ينبغي أن نلجاً الى هذا التفسير الا اذا أعجزنا التماس وجه آخر ومن الواضح أن بقر الوحش نفسها على شدة نشاطها لا تستطيع أن تخرج الى هذا المطر في وقت اشتداده ، فهي تنتظر حتى يخف بعض الشيء لتخرج فتتلقاه ، ثم تسرع الى شجرها تحتمى به حين يشتد مرة أخرى ، وهكذا تظل فى خروج واختباء الى أن ينتهى المطر أو تستهلك هي طاقتها الحيوية وتحس بالاجهاد التام الراضي

لكن تعالى الى البيت الخامس لترى كيف يعود زهير ثانية الى الذكرى الحزينة فى شطره الأول « تحمل أهلها منها فبانوا » ، يقول هذا بنغمة آسية كسيفة ولكن انظر كيف ينقلب مرة أخرى \_ فى البيت نفسه ! \_ انقلابا مفاجئا فيصيح « على آثار من ذهب العفاء ! » وأثفهم الوحيد الصحيح لهذه الجملة انها جملة دعائية لا خبرية لكن لا تظنن فى هذا الدعاء تنكرا لذكرى المحبوبة القديمة أو قسوة فى الحديث عن مساكنها المهجورة ، بل فيها قسوة من الشاعر على نفسه ،

اذ يأخذها أخذا شديدا بأن تذر ما هي فيه من تحسر لا فائدة منه على شيء ولى ولا رجعة له ، ويطالبها بأن تلتفت الى حياتها الراهنة فتنتهزها بأقوى ما تستطيع فقوله هذا نظير قول أحدنا اذ يفارقه صديق عزيز عليه جدا يا شيخ في داهيه! هو أنا حاقعد بقي أعيط الى الأبد! فهذا القول لا يدل على زهد في الصديق المهاجر ، بل يدل اذا أتقنا فهم النفس الانسانية وانفعالاتها وطرق تعبيرها على حزن كبير نجده لذكرى الماضي الذي ولى ، حزن يبلغ من شدته اننا لا نطيقه ونبذل جهدا عنيفا في التغلب عليه والانصراف الى مشاغلنا الراهنة

ثم يعود في بيته السادس الى تصوير الديار التي دعا عليها بالعفاء في بيته الماضي ، فيصف ثيرانها الوحشية ، ويأتي بملاحظة غاية في الدقة البصرية وذلك حين يشبه أجسامها التي تتميز بالبياض فيما عدا تلك الخطوط السوداء على مغابنها ، بابل بيض على مغابنها طلاء القطران الأسود ويخطىء الشرح القديم حين يعتقد أن تلك الابل قد طليت بالقطران على مغابنها وحدها ، ويهمل بهذا وجه الدقة في الملاحظة فهذه الابل لم تطل مغابنها وحدها بالقطران \_ وما الداعي الى تخصيص المغابن بالطلاء ؟ \_ بل كانت قد طليت جميع أجسامها به لكن هذا كان في زمن مضى ، حين كانت مصابة بالجرب فعالجوها بهذا الطلاء ، أما الآن فقد شفيت من الجرب واستعادت كامل صحتها وقوتها (تذكر أبيات علقمة في نفس الفكرة) وزال ما كان عليها من القطران من معظم أجزاء جسمها ، وتبدى بياضها مرة أخرى ، فيما عدا هذه المواضع الدقيقة التي رأتها عين الشاعر الدقيقة فان تأملت في هذا التصوير أسرعت بتصديق الشاعر ، لأن هذه المواضع المختبئة التي ينثني فيها عضو على عضو ويوجد فيها غور في الجلد هي بالضبط المواضع التي

نتظر أن تحتفظ ببقية من الطلاء بعد أن ينجرد عن سائر الجسم كما ترى اذا خضبت راحتك بالحناء ثم انجرد اللون الأحمر ولم يتبق الا في داخل الخطوط التي يكونها انتناء الراحة بعضها على بعض لكن لا تصرفك الدقة البصرية لهذا التصوير عن تأمل عاطفته ، وهي الانبهار مرة أخرى باللون الأبيض ، والسواد الذي يعارضه من بقايا القطران في أجسام الابل أو تلك الخطوط في أجسام البقر انما يزيده بالمعارضة تألقا وبهاء

هذا وقد كنا نفضل \_ لو أننا طالبنا الشاعر بالترتيب المنظم لمعانيه \_ أن يقدم هذا البيت السادس على بيته الخامس ، فكان بذلك يأتى بوصف الثيران بعد وصف البقر مباشرة ، ولا يقطع وصفه للديار وحيوانها الوحشى بالبيت الخامس الذي يحدث في هذا الوصف المسترسل بترا ، وكان بذلك أيضا يجعل بيته الخامس « تحمل أهلها منها » أقوى صلة ببيته السابع « فلما أن تحمل آل ليلى » لكننا تتحرج من ادخال هذا التغيير على ترتيب الأبيات ، لأننا لا نفعله الا اذا اضطررتا تمام الاضطرار ، لعلمنا بأن الشاعر الجاهلي لا يأخذ نفسه بالترتيب المعنوى ، بل يحوم كيفما شاء له فكره وعاطفته في سرعة تقلبهما وقفزهما هذا يصدق على الشاعر الجاهلي عموما ، فما بالك بزهير في موقفه الخاص الشديد التنازع في هذه الأبيات

فلنأت اذن الى بيتيه السابع والثامن ، وفيهما يصف تلك الظباء التى جرت بينه وبين القوم الراحلين ولتلاحظ أولا أن المغزى الصحيح للبيت السابع هو أنهم ارتحلوا مسافة بعيدة جدا عنه ، يبلغ من بعدها أن الظباء تجرى فيها والظباء لا تسكن الأرض الا اذا كانت فسيحة

ممتدة ، لأن سلاحها الوحيد في صراع الحياة هو العدو السريع تهرب به من متعقبيها من السباع أو الصيادين أما قوله في البيت الثامن انها جرت سنحا ، فقد رأيت اختلاف اللغويين في السانح والبارح الى حد التناقض لكي يبدو أن اختلافهم هذا منشؤه اختلاف العرب أنفسهم فى التسمية ، واختلافهم فيما يتيمنون به ويتشاءمون منه والذى يبدو لنا هو أن اختلافهم هذا أساسه اختلاف وجهة نظرهم حين يتيمنون أو يتشاءمون ، هل يراعون جسم الطائر أو الظبى ، أو يراعون جسم الانسان الذي ينظر اليه فالطائر أو الظبي الذي يأتي عن يمينك يريد شمالك يوليك جانبه الشمال ، والذي يأتي عن شمالك يريد يمينك يوليك جانبه اليمين ، فان كنت تراعى جسمه تشاءمت بالأول وتيمنت بالثاني ، وان كنت تراعى جسمك أنت فتنظر هل جاءك عن يمينك أو جاءك عن شمالك فعلت العكس لأن الشيء الثابت الذي لا شك فيه فى كل هذا الاختلاف والتناقض هو أن العرب ــ كغيرهم من شعوب الانسانية \_ تفاءلوا خيرا بالجانب الأيمن وتشاءموا شرا بالجانب الأيسر بل هذا هو سبب تسميتهم نفسها ، فاليمين واليمني من اليمن والبركة ، ومنه بلاد اليمن السعيدة وهي عن يمين القبلة في الكعبة والشمال سموه الشؤمي والمشأمة من الشؤم ، ومنه بلاد الشام لأنها عن مشأمة القبلة ، ويبدو أن العرب أو بعضهم تشاءموا بها لخوفهم من الدولة البيزنطية القوية فاذا كانوا قد سموا الجانب الشمال يسارا أو أيسر \_ وكان الصحيح أن يسموه أعسر ، بدليل استعمالهم للأعسر للرجل الذي يعمل بشماله \_ فما هذه الا ظاهرة نجدها في مختلف اللغات اذ تسمى الشيء المشئوم اسما متيمنا رجاء أن تزيل التسمية شؤمه ، ومنها تسمية العرب القدماء للملدوغ الذي لدغته الحية باسم

السليم ، والصحراء التي لا ماء فيها والتي قل أن ينجو من يسلكها باسم المفازة ، وتسميتنا الحديثة للكوب الفارغ باسم المليان رجاء ألا يفرغ كوبنا من الخير أبدا وسبب هذا التيمن الانساني العام بالجانب اليمين والتشاؤم بالجانب الشمال هو بالطبع أن اليد اليمني \_ في معظم الناس \_ أقوى وأمهر في أداء الأعمال من اليد اليسرى أو العسرى ونفس الاقتران بين اليمين والتيمن وبين الشمال والتشاؤم موجود في اللغات اللاتينية وفي كلمتين دخلتا الانجليزية من اللاتينية

فاذا عدنا بعد هذا الاستطراد الى قول زهير « جرت سنحا » ، فهل قال هذا متيمنا بتلك الظباء أو متشائما ؟ لا نستطيع أن نعتمد على قولهم ان أهل نجد يتيمنون بالسانح ، وقد كان زهير من أهل نجد ، لأنهم يضيفون أن النجدى قد يستعمل لغة الحجازى فيتشاءم به ، وبوردون أمثلة شعرية على ذلك والحق أننا في كل هذا الاختلاف لا نستطيع أن نعتمد الا على سياق الشعر نفسه والواضح لنا أن زهيرا تيمن بتلك الظباء السانحة ، ولا ندرى لماذا قال الشنتمرى انه تشاءم بها ، فبقية البيت تحمل أملا قويا في أن يكون هذا البعاد سريع الانكشاف ، كالسحاب الذي تحمله ربح الشمال وسرعان ما ينقشع ومعنى هذا أن زهيرا حدث له انقلاب آخر عجيب بين بيته السابع وبيته الثامن فهو في البيت السابع كان يفكر تفكيرا حزينا في أهل محبوبته الذين رحلوا رحيلا بعيدا ، والذين تفصله عنهم مسافات شاسعة تجرى فيها الظباء لكنه ينعم النظر في هذه الظباء ليرى كيف تجرى ويتخذ منها فألا بالخير أو الشر يا لسعد حظه ! انها تجرى سنحا ، وهذه بشارة الخير استمرى اذن أيتها الظباء ذات الفأل السعيد واقطعى الوادى بسلام الىحيث تقصدين، فأنت لاتدلين على الهجر والبعاد كما كنت أعتقد

بل تحملين بشارة الخير واليمن ، واني لأعتقد أن هذه النوى ستنكشف سريعا ويعقبها لقاء جديد ثم يزيد أمله فيسأل في شوق متى هذا اللقاء ؟ هكذا نرى كيف غلبته الذكرى القوية فأنسته أن هذه المحبوبة قد هجرته منذ زمان ، فيخيل اليه لحظة أنها لم تهجره الا بالأمس القريب فيأمل في اللقاء القريب ، وهي حيلة تلعبها عليها ذاكرتنا اذ تشتد بنا عاطفة الحنين قبل أن نفيق منها والذي ساعد ذاكرته على هذا الخداع هو أن حالته النفسية الأصلية هي حالة مرح واستبشار ، فهو في هذا البيت الثامن يمزج مزجا بارعا بين حنين الذكرى الى الماضي الذي ولي وبين أمل الحاضر الذي يغلبه بسعادته واستبشاره

لكنه في بيته التاسع يفيق من هذه الذكرى الواهمة والأمل المخادع، فينتبه الى حقيقة أمره الراهن ، ويوطن نفسه للتخلص من تلك الذكرى، ويمهد في الوقت نفسه تمهيدا صادقا لا تكلف فيه لقرب انتهائه من فن النسيب فهو في هذا البيت يعتذر لهذا الانتهاء ، ويدفع عن نفسه تهمة الخيانة وسرعة النسيان فيقول انه قد طالبها طويلا ، لكن اللقاء لم يقدر لهما ، فهل يلومه أحد اذا اجتهد في تناسى هذا الحب والتغلب على ذكراه والانصراف عنه الى مشاغله الجديدة ؟ هل خانها حين كانت علاقته بها قائمة متصلة ؟ بل قد أخلص في حبها وألح في طلابها ، أما الآن وقد اتنهى هذا كله ، فهل يلام اذا انصرف عن ذكراها الى متع أخرى ؟ أليس كل شيء في حياتنا الى انتهاء مهما يطل زمنه ؟ لكن لاحظ أنه لا يقدم هذا الاعتذار والدفاع الى غيره ، وانما يقدمه الى نفسه ، الأمر الذي يدلنا على أن ضميره لا يزال يؤنبه بعض الشيء ، لأنه برغم اعتذاره هذا يدرك في صميمه أنه قد نسيها \_ أولم ينس مجرد اسمها ؟ \_ ووجد ملهاة كاملة في أخريات ولكن كم من الشباب

الفائر الحيوية يستطيع الثبات على العهد القديم والاخلاص للذكرى الغابرة ؟ كم عدد المحبين العذريين بين الشبان ؟ أولا نلجا نحن أيضا الى مثل هذا الدفاع عن النفس ــ بيننا وبين أنفسنا ــ حين نذكر فجأة صداقة قديمة كنا قد نسيناها تماما ، فنعجب لهذا النسيان ونخزى منه ؟

أما وقد وطن نفسه على حسم هذه الذكرى ، فانه يأبي الا أن يودعها الوداع الأخير بأبياته الثلاثة التالية ، العاشر والحادى عشر والثاني عشر ، فيرسم لمحبوبته السابقة صورة مليحة بهية ، يجمع فيها بين هذه التشبيهات الثلاث بالمها والدر والظباء في آن معا وهذه أبيات تحتاج لكى تقدرها حق قدرها الى أن تنظر فيها بنظرة من مسمعوها في عصرها أول ما نظمت ، حين كانت هذه التصويرات لا تزال ظريفة فتية لم تبتذلها بعد كثرة الاستعمال فالحقيقة المؤسفة هي أن هذه الصور في افرادها وتركيبها قد لاكها الشعراء الذين لا عدد لهم من بعد حتى لم تعد تحمل الى آذاننا الا رنة الكذب والسقم والافتعال ولكن ابذل جهدك وأنت تستمع الى نظم زهير لها فى أن تنسى هذه الرنة المكتسبة وفى أن تلتقط من هذا النظم نبرته الصادقة كما سمعها أول من تلقوه اذ ذاك ستجد له بهجة وظرفا وامتاعا فلتلاحظ أن ما تفعله هذه الأبيات الثلاثة هو أنها تضع في البيت الأول منها لغزا أو أحجية أو « فزورة » كيف تجمع هذه الفتاة بين شبه المها والدر والظباء في آن واحد ، وكيف تشبه كلا من الثلاثة الى درجة أن ثلاثتها تتنازع فيها فكل يقول بل هي تشبهني ؟ هذه هي الفزورة التي يضعها زهير في البيت الأول ويحلها في البيتين التاليين ولاحظ أيضًا أنه يعتقد أن فزورته ماهرة شاطرة ، ولا شك أن مستمعيه الأوائل

اعتقدوا هذا أيضا فان بدت لنا الآن بسيطة ساذجة بل مضحكة فى سذاجتها فهذا مثال آخر لوجوب اقبالنا على الشعر القديم بنظرة أهله فليكن ضحكك رحيما متعاطفا لا ساخرا متعاليا فاذا كنت الآن لا تشعر الا بالسأم حين تسمع فزورتنا العصرية الحديثة «الست قاعدة فى سرايتها ودموعها نازلة على جتتها ــ الشمعة!» ، فتذكر كيف بهرتك أول ما سمعتها فى صباك ورحت ترددها على أقرانك وتختبر ذكاءهم فى حلها

لكن زهيرا بنظمه لهذه الصورة الجميلة في هذه الأحجية «الماهرة» قد أتم واجبه لذكرى محبوبته القديمـــة وأتم واجبه لفـن النسيب الافتتاحي ، وأرضى في نفس الوقت عاطفته الصادقة الحنين التي ثارت به مع الذكرى ، فله الآن أن يحسم هذه الذكرى ولجوؤه الى هذا التصوير الفكه لما يثور بين المها والدر والظباء من التنازع الظريف الذي هو أقرب الى اللعب والمداعبة ، هذا اللجوء في ذاته يدل على أن تلك الذكرى قد خفت الآن وزالت مرارتها ولم تبق منها الا لمحاتها السعيدة الباسمة . فله الآن أن ينتهى منها وينصرف عنها الى شيء آخر . ولكن كيف يفعل زهير ذلك ؟ هنا نصل الى أكبر خلافنا مع التفسير القديم لالتئام القصيدة وحسن تخلصها فلو أن زهيرا أقبل على فنه الجديد اقبالا مباشرا ، كما فعل الحادرة ، لقنعنا به ، ولفهمنا من تصويره المداعب في الأبيات الثلاثة الماضية ايذانا كافيا بانتهاء فن النسيب لكنه يدفع ضريبة التقليد الشعرى المستحكم ، ويأتينا ببيته الثالث عشر الذي لا نرى له ضرورة البتة ، بل نراه على العكس يضعف التأثير الذي تركه فينا الى الآن ، فيأمر نفسه بأن يصرم حبلها ، ويشتد في هذا الأمر فيأتي بالفعل على صيغة التفعيل لا مجرد الفعل ،

ويبرر تصريحه هذا بحجتين لانرى لهما داعيا ، واحداهما كانت تغنى عن الأخرى على أى حال فوجودهما معا يشككنا فى كلتيهما فيقول أولا انها هى التى قد بدأت بتصريم المودة (متناسيا هنا ، كما يفعل غيره من شعراء الجاهلية ، انها ان تكن فعلت ذلك فقد فعلته مضطرة ، فأهلها هم الذين قرروا الرحيل ، وهى لا تستطيع أن تبقى بعدهم ، الحقيقة التى شرحناها آنها ) ، ويقول ثانيا أن شواغله قد شغلته عن لقائها !

وهو سيصرم حبلها بركوب ناقته والانطلاق بها ، كما سنرى فى بيته القادم من هذا يرى القارىء أن ما كان القدماء يشترطونه من التئام أجزاء القصيدة ، ويعجبون به ويرونه دليلا على حسن التخلص وبراعة التحيل ، لا يحقق في نظرنا وحدة القصيدة بل يضعفها ، ونحن اذا كنا نرى في القصيدة وحدة حيوية نحاول تفهمها واستجلاءها فليست هذه الوحدة « بسبب » حسن التخلص ، بل هي « برغم » حسن التخلص وهكذا نرى مرة أخرى هذه الظاهرة العجيبة ان ما بلغنا من الشعر الجاهلي ، وان يكن أقدم عصور الشعر العربي التي نعرفها ، كان قد تم خضوعه لتقاليد محكمة قاسية ، قل من الشعراء من تجرأ على الخروج عليها ، واضطر معظمهم الى طاعتها حتى حين لا يحتاجون اليها ، وحين تضعف اضعافا محققا من أثرهم الفنى وهي ظاهرة ستزداد استفحالا في العصور التالية ، وتسبب أضرارا وبيلة للكثرة الغالبة من بين الكم العظيم الذي يتكون منه تراثنا الشعرى ، وتضاعف من حاجته الى التغيير الجذرى ، كما شرحنا تفصيلا في كتابنا الماضي

لكن دعنا نرجع الى نسيب زهير لنتخذ منه مجالا نبدى فيه رأينا

في هذه المسألة الشائكة ، مسألة موقف الجاهليين من المرأة محاولين أن نمحص الحقيقة الهادئة التي تشهد بها مئات القصائد والمقطوعات ، وأن ننقذها من تطرف المتطرفين في كلا الجانبين المتناقضين فالفريق الأول رسم للجاهليين صورة مبالغة الشناعة ، نسبوا فيها اليهم أنهم لا ينظرون الى المرأة الا نظرة شهوانية غليظة ، بل حيوانية منحطة ، لا تهتم بها الا من حيث أنها أداة للمتعة الجنسية الصرف ، واستشهدوا لِرأيهم هذا بعدد من الأشعار التي لا شك في شهوانيتها وفي حيوانيتها ثم قام الفريق الثاني كرد فعل على تطرف هؤلاء ، لكنه تطرف في رد فعله الى الجانب النقيض ، فأخذ أنصاره يرسمون لشعور الجاهليين نحو المرأة صورة غاية في الرقة والتهذيب ، واندفع بعضهم الى اثبات المثالية والروحانية لهم ، حتى استكشف بعضهم للحب العذرى \_\_ الاسلامي المحض ــ شواهد وسوابق في الشعر الجاهلي وهــذا الفريق أيضا استشهد لرأيه بعدد من الأشعار التي لا شك في رقتها وتهذيبها ، بل في مثاليتها وروحانيتها ان شئت .

وأنت تستطيع بالطبع أن تثبت أى رأى اذا قصرت نظرتك على الشواهد التى تؤيده ، وأهملت الشواهد التى تعارضه ، ولم تحاول أن تنبين نسبة هذه الى هذه . وقد رأينا فى قصيدة الحادرة مثالا للغزل الرقيق المهذب ، وسنرى فى فصل قادم مثالا للغزل الشهوانى الماجن ( وان كانت حدود النشر لن تسمح لنا بأن نروى نماذج أشد منه شهوانية وأكثر وقوعا فى الدعارة الصريحة ) لكن لا هذا ولا هذا يمثل أغلب الغزل الجاهلى ، بل أغلبه يمثله نسيب زهير الذى درسناه فى صفحاتنا هذه وهو غزل فيه رقة وصدق حنين ، لكنه بعيد بعدا كبيرا عن أن يسمى مثاليا أو روحانيا ، أو أفلاطونيا أو عذريا . فأصحابه

لم يعرفوا الاخلاص لمحبوبة واحدة يبقون على حبها طول حياتهم ، بل ينتقلون منها الى غيرها من النساء بغير صعوبة ولا تباطؤ ، وهم أنفسهم يصرحون بهذا ويعتذرون له بمختلف الأعذار ، بل منهم من يفخر به ويراه دليلا على رجولته وأصحاب هذا الغزل على رقتهم فى خطاب المرأة لا ينظرون اليها نظرة اعلاء واحترام ، بل يأخذونها حقيقة مسلما بها أنها من جنس منحط بطبيعته عن جنسهم ، وأنها ليست أضعف منهم جسما فحسب ، بل هى أيضا أضعف عقلا وخلقا ، وأكثر غدرا وخيانة فلا تصدق ما تقرأه فى بعض الكتب من أن الجاهلين أو كثيرين منهم نظروا الى المرأة نظرة عالية ، فقد نظر اليها معظمهم نظرة منخفضة ، وان رقوا لها وحنوا عليها

صحيح أنهم فى المدة التى تدوم فيها علاقتهم بالمرأة يشعرون نحوها بكثير من الحنان ، ولا يسقط معظمهم فى الغلظة التى ينسبها اليهم أصحاب الرأى الأول ، ويعبرون عن عواطف رقيقة واضحة الصدق لكن عواطفهم هذه ، ككل عواطفهم جميعا ، كانت سريعة الانقلاب ، وعلاقتهم بالمرأة كان يهددها أهون عارض ، فسرعان ما يصرمون الحبل، وهم أحيانا يصرمونه بقسوة بالغة لا يتحرجون من وصفها ، وسرعان ما يحملون أنفسهم على التناسى ، وسرعان ما يعقب التناسى بالنسيان التام ، فينصرفون بكليتهم الى علاقات جديدة ، وتظل القصة تتكرر طول حياتهم

نحن اذن نرى فى حبهم ما نراه فى سائر تجاربهم من عنف الاقبال وعنف الاعراض وسرعة التقلب ، فلنعد الى زهير لنرى مصداق هذا هو فى بيته الثالث عشر قد أعلن أن لديه شاغلا آخر شغله عن تلك

المحبوبة ، وانه لذلك سيحسم أمرها بالاقبال على هذا الشاغل الجديد الذى سينجيه منها ومن ذكراها وهذا الشاغل الجديد هو ناقته أفلا ننتظر منه أن يخصص لناقته اذن بضعة أبيات ؟ لكن كل ما يعطينا في وصف هذه الناقة هو بيت واحد فقط!

١٤ – بَآرِزَةِ الفَقارةِ لم يَخُنْهَا قِطافٌ في الرِّكاب ولا خِلاء

يقول صرم حبلها وتسل عنها بناقة آرزة الفقارة ، وهى الدانية بعضها من بعض ، أى أنها مجتمعة ملتئمة مدمجة الخلق وذاك أشد لها والفعل أرز كنزل أرزا وأروزا اجتمع ودنا بعضه من بعض ، والفقارة مفرد فقار ، وهى أجزاء السلسلة الفقرية فى الظهر لم يخنها لم تصب بأحد هذين العيبين فيقصر بها القطاف = مقاربة الخطو وضيقه الخلاء = أن تحرن الناقة فتبرك ولا تبرح الركاب = الابل ، لا مفرد لها من لفظها بل مفردها راحلة .

معنى البيت اذن أن ناقته لا هى من الابل البليدة الضعيفة المتقاربة الخطو فى مشيها ، ولا هى من الابل الشديدة العنف والحران التى تعصى صاحبها فتبرك وترفض القيام بل هى تجمع النشاط والحدة الى الطاعة والامتثال لأمر راكبها . وهو لاشك وصف جميل ، لكن هل يبرر هذا البيت الواحد «حسن تخلصه » من النسيب ؟ نعتقد أن الحق الآن قد صحصح ، وهو أن وحدة القصيدة ، حين تكون لها وحدة ، لا تلتمس فى أمثال هذه الحيل التى رأى فيها القدماء وسيلة الشاعر الوحيدة لربط قصيدته واحداث الالتئام فيها ، بل تلتمس فى تعمق نفسية الشاعر نفسه وفهم حيويته المتوفرة النشيطة العجلة التى لاتطيق أن تستقر طويلا على حالة واحدة ، والتى تندفع فى تطلبها النهم لتجارب

الحباة فتحاول أن تحيط بأكبر عدد ممكن من هذه التجارب ، قبل أن تولى هذه الحياة الفانية فلننظر الآن كيف ينتقل زهير من هذا البيت الواحد بحيلة أخرى فيشبه الناقة بالظليم ، ليصفه في بيتين اثنين .

١٥ - كَأَنَّ الرَّخْلَ مَهَافُوقَ صَمْلِ مِن الظُّلُّدَانِ جُوجُونُهُ هُوا،

شبه الناقة فى سرعتها بالظليم ، فكأن رحلها فوقه صعل = ظليم صغير الراس دقيق العنق الظلمان = جمع ظليم ، جؤجؤه هواء = صدره خال كأنه لا قلب له ، وانما أراد أنه ليس له عقل ( والأدب القديم يستعمل القلب للعقل ) ، وكذلك الظليم هو أبدا كأنه مجنون فيقول : كأن بناقته هوجا لنشاطها ( لكن أليس هذا مخالفا لما ادعى لها فى البيت الماضى ؟ ) ويحتمل أن يريد بقوله جؤجؤه هواء أنه فزع مذعور فكأنه لا قلب له لشدة ذعره واذا ذعر كان أسرع له ( وهذا أيضا وان صور سرعته لا ينسجم مع ما ادعى لناقته فى البيت السابق )

١٦ – أُصَكُ مُصَلِّم ِ الأذنين أُجْنَى له بالسِيِّ تَنُومْ وآء

أصك = من الصكك وهو تقارب العرقوبين واصطكاكهما ، وانما يكون ذلك اذا مشى ، أما اذا عدا فليس كذلك ( ولكن أليس زهير يصف ظليما مشرعا فى العدو لا ماشيا ؟ ) مصلم الأذنين = مقطوعها من أصولهما ، وبذلك توصف النعام . أجنى = أدرك وحان أن يجنى السى = اسم أرض ( ولعل أصلها من سية القوس وهى ما عطف من طرفيها ، فتكون أرضا منحنية شديدة التقعير ) التنوم = شجر شرحناه فى شعر علقمة الآء = ثمر السرح ، جمع آءة ( والسرح شجر ضخم مرتفع له ظل كبير يستظلون به ، بل هو من النباتات القليلة فى

الصحراء العربية التي تستحق أن تسمى شجرا ، ولكن ليس له ثمــر يأكله الناس ، وقل أن تأكله الابل )

واضح أن هذين البيتين هما أيضا لا يغنيان فتيلا ، وأن زهيرا أخذهما بمعانيهما ومعظم ألفاظهما من شعر علقمة ، مختصرا بقوله « جؤجؤه هواء » تلك الصور البديعة المفصلة التي أعطاها علقمة في تصوير العدو المفزوع لظليمه ، ومحولا أسك الى أصك ، اللهم الا اذا كان هذا من تحريف الرواة ، ومستبدلا بالحنظل آء ، وان يكن هذا أيضا حسن التصوير لما للظليم من ذوق غريب في الطعام ، فالناس لا يسيغونه ، والابل نفسها قل أن تأكله لكن لا يزال لعلقمة فضل السبق ، وزهير لم يضف اليه شيئا

لكن ما مغزى كل هذا الاتتقال من نسيب الى ناقة الى ظليم الى غيره ؟ أليس واضحا أن زهيرا يبحث فى مختلف تجاربه ويتلمس فى احداها موضوعا يثير اهتمامه الحقيقى ويستحوذ على عاطفة قوية صادقة تعطيه مجالا للخلق الشعرى ؟ لكنه لسبب ما لم يجدها فى الناقة، ولم يجدها فى الظليم ، ومن يدرى لعله بعد أن نظم فى الظليم بيتيه هذين اتضح له أنه لن يستطيع أن يزيد على ما قاله علقمة شيئا ، بل لن يستطيع أن يقارب ابداعه الفائق ، واتضح له أنه فى البيتين نفسيهما كان عالة على علقمة ، فانصرف عن اتمام قصة الظليم ، وزهير ليس ممن يحبون أن يكتفوا بتكرار ما قاله الآخرون ، بل من أجود ميزاته الفنية أنه يحاول دائما أن يأتى بجديد ، وأن يطرق الموضوع من زاوية مختلفة ، وهى ميزة ستزداد اتضاحا لنا فى هذه القصيدة وفى قصيدة ثانية سندرسها له فى فصل قادم

قد يكون في هذه الأبيات تفكك وتشبت هدف ، لكن هي نفسها تزيدنا بصرا بهذا البدوى الجاهلي في طبيعته الزئبقية ، وتفتيشه الفائر الذي لا يهدأ عن تجارب في الحياة تهزه بحيويتها وتثير فيه أعنف نشاطه وأخيرا بعد التفتيش وجد زهير ضالته ، لحسن حظه وحسن حظنا العظيم فعثر الآن على موضوع سيثيره أقوى اثارة ويمكنه من أن ينظم فيه عددا من أروع الأبيات وأكثرها حركة وأعنفها حيوية ، وهو قصة حمار الوحش ، التي سيخصص لها أبياته الخمسة عشر القادمة

وقصة حمار الوحش موضوع أغرم الجاهليون بتناوله ، وجاء عدد منهم فيه بطائفة من أجمل شعرهم ، وبلغ به لبيد احدى قممه فى معلقته . وهى قصة متعددة الفصول ، مختلفة النهاية بين خاتمة حزينة يصرع فيها حمار الوحش وأناثه على يد الصياد ، وسعيدة ينجو فيها أو لا يعرض له صياد أصلا وفى فصل قادم سنعرض هذه القصة عرضا وافيا ، لكننا هنا نقتصر على الفصول التى سيتناولها زهير منها ، وهى فصول أربعة :

الفصل الأول موسم الربيع الحمار الوحشى يحيا حياة سعيدة مع أنثاه ينعمان فيها بالمرعى الوفير

الفصل الثانى مجىء الصيف وجفاف المياه حمار الوحش يضطر الى ترك المكان للبحث عن ماء جديد

الفصل الثالث الحمار يفتش عن الماء هنا وهناك ، مرغما أنثاه على العدو معه ، ومحافظا عليها حتى لا تهرب منه .

الفصل الرابع الحمار يعثر أخبرا على مكان غزير الماء ، ويرده هو وأنثاه ، وينعمان مرة أخرى برغد الحياة .

من هذا نرى أن زهيرا أبى أن يختم قصته بخاتمة حزينة ، كما يفعل بعض الشعراء ، لأن الحزن لا يوافقه فى حالته العاطفية الراهنة كما نرى أنه جعل للحمار أتانا أى أنثى واحدة ، وهو نفس ما فعله لبيد فى معلقته ، وخلاف ما يفعله الآخرون ، الذين يجعلون للحمار عددا من الأتن ، لأن الحمار حيوان « متعدد الزوجات » ، وليس مثل الظليم وسنرى بعد قليل لماذا أفرد زهير لحماره أنثى واحدة

١٧ – أذلك أم شَتِيمُ الوجه جَأْبُ عليه من عَقِيقَتِه عِفاء

أذلك الظليم الذي وصفته تشبهه ناقتي في سرعتها ، أم حمار شتيم الوجه أي كريه الوجه ، جأب أي غليظ جاف . والعقيقة = شعر الحمار الذي ولد به ، وشعر كل مولود من الناس والبهائم والعفاء = يقول ثعلب انه صغار الوبر وصغار الريش ، وانه هنا شعر الحمار الذي ولد به وهو عليه ، ويقول القاموس انه الشعر الطويل الوافى ، ويقول الشنتمرى انه الشعر والوبر والشنتمرى يشرح الشطر بأن يقول « انما وصفه بهذا لأنه حين بدأ في السمن اذا خرج من الربيع وجاء الصيف انجرد من عفائه وأسقط وبر حوله (أي سنته الماضية) بانتهاء سمنه ، وأراد بالعقيقة ذلك الوبر الحولى ولم يرد العقيقة بعينها لأنه مسن غير فتي كما وصفه آخرا »

لكننا نرى أن زهيرا قصد العقيقة بعينها ، وهى كما رأينا الشعر الذى ولد به ، وليس فى آخر القصة ما يدل على أنه عنى حمارا مسنا ، بل نعتقد أنه عنى حمارا فتيا فى أول بلوغه وعلى شرحنا هذا تكون « من » بدلية لا تجريدية ، ويكون العفاء هو الشعر العادى كما يقول الشنتمرى نفسه ، أو الشعر الطويل الواقى كما يقول القاموس ،

ولا يكون شعره للذى ولد به كما يقول ثعلب ، ويبدو أن ثعلب خلط بين العقيقة والعفاء

ولهذا النقاش اللغوى أهمية فنية كبيرة ، لأنه اذا صح تفسيرنا كان زهير يصف الحمار فى مرحلة فريدة شائقة، حين بلغ نضجه للمرة الأولى، وسقط عنه نهائيا شعره الذى ولد به واستبدل به شعرا عاديا سيسقط كل سنة ، وهذا دليل اكتمال ذكورته فهذا الحمار يحس للمرة الأولى بذلك الاحساس الغريب الذى يهيجه ويحميه ويدفعه الى طلب الاناث وبهذا يكون زهير قد تناول قصة الحمار الوحشى من زاوية خاصة تجعل لها جمالا طريفا ولا تجعلها مجرد تكرار لما نظمه عشرات الشعراء القدامى

۱۸ — أَقَبُ كَصدراً سمر ذَى كُوبِ له من كُلِّ مُلْمِمَة إِباء اقب = ضامر البطن دقيق الخصر (وهذا يعزز رأينا فى أنه فتى لم يسمن بعد) أسمر ذى كعوب = الرمح ، شبه به الحمار فى الضمور . ملمعة = أتان حامل قد أشرقت ضروعها باللبن (فهى تلمع لامتلائها واشتدادها)

هذا الحمار الفتى حين دفعته غريزته الجديدة أخذ يطلب أتانا ، لكنه لسوء حظه ، أو لقلة خبرته ، كان يأتى أتنا قد تم حملها ، فهى ترفضه وتطرده عنها وسنفهم مما يلى أنه عثر فى النهاية على أتان قبلته، دون أن يذكر الشاعر لنا ذلك ، وباقى القصة ستدور عليه ومعه الأتان.

١٩ - تَربَّع صارةً حتى إذا ما فَنَى الدُّخلانُ عنه والإضاء

تربع صارة = أقام في هذا المكان زمن الربيع الدحلان = جمع

دحل ( بفتح الدال ) وهي البئر الجيدة الموضع من الكلا الاضاء = جمع أضاة وهي الغدير

بهذه الجملة القصيرة « تربع صارة » يكتفى زهير فى سرد الفصل الأول من القصة ، فى حين يطيل آخرون فى أبيات عدة كما أنه يكتفى بباقى البيت فى تصوير مجىء الصيف واشتداد الحر وجفاف المياه لأنه كما سنرى يريد أن يركز وصفه على الفصل الثالث الذى يصور فيه عدو الحمار ويجد فى تصويره منبجسا قويا لعنفه وحيويته .

٢٠ - تَرَفَّع للقَنانِ وكلِّ فِج طَبَاهُ الرَّفي منه والله
 ترفع للقنان = ارتفع لهذا الجبل الفج = الطريق الواسع بين جبلين ، وهو مخصب أبدا . طباه = دعاه . الرعى = ما يرعى من الكلاد
 الخلاء = خلوه من الناس

بدأ زهير فصله الثالث بفعل قوى يدل بصيغته على عنف الجهد الذى بذله الحمار فى صعود الجبل باحثا عن ماء جديد ويزيد من حدة هذا الفعل « ترفع » تكراره للايقاع والجرس اللذين بدأ بهما بيت الماضى « تربع » ، وفى هذا توكيد للحدة وانفجار النشاط . هذا الحمار لذكائه يقصد أجدر الأمكنة بأن يكون فيها ماء وكلا ، وهى الطرق الواسعة بين جبلين يحجزان فيها المياه ، لكنه لسوء حظه أو لقلة خبرته برغم ذكائه ، لم يوفق فى محاولاته الأولى ، فوجد تلك الفجاج قد جفت ، ولعله قد تأخر فى نشدان الماء ، أو لعله اذا وجدها غنية بالماء اذا بالناس قد سبقوه اليها ، وهو لا يطلب مكانا به ماء ورعى فحسب ، بل من الضرورى أن يكون خاليا من الناس ، ومنذ قول زهير « ترفع » سنرى الأبيات تنعاقب تعاقبا سريعا مجهدا .

٢١ - فأوردها حِياضَ صُنكَبِعاتِ فأَلْفُاهُنَّ ليس بهن ماء

الضمير في الفعل اوردها يعود على اتانه التي يسوقها معه في بحثه عن الماء ، أشار اليها الشاعر دون أن يذكرها من قبل اعتمادا على معرفة سامعه يحياة الحمار الوحشي ، أو كما يقول الشنتمري « اورد الحمار الأتان ، فأضمرها ولم نجر لها ذكر لأن ذكره الحمار يدل عليها ، اذ كان لا يكاد يخلو منها فهو في بحثه عن ماء جـديد يكون وسط كلاً جيد ويكون بعيدا عن الناس ، ساق أمامه اتانه كما يســوق الراعى ناقته الى الحياض في هذه الأرض « صنيبعات » وزهير لا يعنى حياضا حقيقية بناها الناس وانما عنى مناقع الماء الطبيعية ، لكنه من شدة تمثله للحمار كراع يسوق ناقته امامه ليوردها الماء قال « حياض » هكذا نرى زهيرا يجعل لهذا الحمار اتانا واحدة ، والسبب قد اتضح الآن ولا شك ، وهو أنه يصف حمارا أول ما بلغ وصار يستطيع الزواج ، فيبدأ في استخلاص أنثى واحدة ، وفيما بعد حين يزداد قوة وخبرة ستتبعها اناث أخريات ولكنه فيما يبدو سعيد الآن قانع بتلك الواحدة التي ظفر بها بعد محاولات كثيرة خائبة.

لكن لماذا يقول زهير ان الحمار حين ورد بأتانه مناقع صنيبعات لم يجد بها ماء ؟ هذه اشارة الى أن هذا الحمار الفتى لم يتعلم بعد كل ما يمكنه أن يتعلمه عن موارد الماء . ولكن لها فى نفس الوقت وظيفة فنية جيدة ، فلو وجد الحمار الماء فى أولى محاولاته لاتنهى هذا الفصل الذى يريد زهير أن ينظم فيه بضعة أبيات ينفجر فيها بحيويت هو ونشاطه ! وهذا الاخفاق يكسب القصة مزيدا من التشويق ، لأنسا سنتتبع الحمار باهتمام أكبر لنرى هل ينجح بعد أو لا ينجح أضف

الى ذلك كله أن الحمار نفسه يزداد فزعه وغضبه كلما أخفق فيزداد عدوه شدة وجهدا ، ويزداد الشاعر معه حيوية ونشاطا والآن أعد النظر فى الفعلين اللذين يحتويهما هذا البيت ، وضمهما الى الفعلين اللذين بدأ بهما البيتان السابقان ، وتأمل فى توالى هذه الأفعال الأربعة « تربع — ترفع — فأوردها — فألفاهن ) لترى كيف تتعاون الأفعال الأربعة فى تواليها السريع على بث الحيوية والنشاط فى الأبيات ، ثم أجد الاستماع الى ايقاعها لترى تنويعه ، فالفعلان الأول والثانى جاءا على صيغة تفعل وتوصلا الى شدتهما بتشديد عين الفعل ، والفعلان الثالث والرابع جاءا على وزن أفعل وتوصلا الى عنفهما بالهمزة القاطعة التي يبدأ بها كلاهما ثم انظر كيف يبلغ نظمه أقصى حدته وعنفه فى البيت التالى:

الله الله الم يجد الحمار بصنيبعات ماء زاد ذعره وجن جنونه ، فشج بها الأماعز شجا ، والأماعز جمع أمعز ومعزاء المكان الغليظ الكثير الحصى . الأماعز شجا ، والأماعز جمع أمعز ومعزاء المكان الغليظ الكثير الحصى . فهو يندفع بأتانه اندفاعا شديدا الى تلك الأراضى الصخرية حتى يكاد يفلقها ويشقها ، وتذكر أنه كان من قبل يبحث عن الماء فى الأماكن المرتفعة ، فلما لم يجده فيها دفع الأتان أمامه بعنف وأسقطها بقسوة الى الأراضى المنخفضة ، فقوله « شج بها » يصور ما يسبب لجسمه وجسم الأتان من الكدم والايذاء فى اندفاعه المحموم . ثم يشبه سقوطها المفاجىء من أعلى الى أسفل بسقوط الدلو الممتلئة بالماء اذا انقطع حبلها فهوت الى البئر اما قول الشارحين القديمين ان شج هنا معناها صعد وان هوى معناها أسرع فناشىء عن عدم انتباه الى الحركة التى يصورها زهير بتشبيهه والتى تلى ما وصفه سابقا من ارتفاع الى الجبال .

لكن زهيرا لا يصور الحركة فحسب بل يحكيها حكاية صوتية ، فلاحظ عنف الفعل «شج» بجيمه المشددة ، ونلاحظ تنابع الهاء والياء والواو فى قوله « فهى تهوى هوى » يحكى بها انقطاع النفس من الهبوط المفاجىء ، كما يحدث لنا اذا ركبنا أرجوحة فى حركتها الهابطة ، أو مصعدا كهربائيا يهبط فجأة

٧٣ — فايس كماقه كلحاق إنن ولا كنجائها منه نجاء الالف الصاحب يصف زهير هنا محاولة الأتان في كل هذا العدو أن تهرب من الحمار ، ولحاقه بها واصراره على الاحتفاظ بها لنفسه فهى تفر منه فرارا لا مثيل له في سرعته وتصميمه على الهرب ، وهو يلاحقها ملاحقة لم يحدث نظيرها من صاحب يلاحق صاحبه كلاهما اذن باذل أقصى جهده ، مسرع أكبر اسراع يستطيعه والوظيفة الفنية لهذا البيت في القصة هي انه يزيد من تشوقنا الى تنبعها وتلهفنا على معرفة ما سيحدث ، مما يسميه الانجليز suspence ، أى الانتظار المتوتر الأعصاب لما سيتلو من الأحداث فنحن في هذا البيت لا نعرف من سيفوز في هذا الصراع ، لأن كلا منهما يسرع اسراعا خارقا لم يسبق من سيفوز في هذا الصراع ، لأن كلا منهما يسرع اسراعا خارقا لم يسبق له مثيار

لكن للبيت مغزى آخر أعمق ، ندركه حين نستجمع ماقاله الشعراء الآخرون فى نفس القصة ، وهو ان هذه الأتان تتصرف تصرفا غبيا جدا فى محاولتها الهرب من الحمار ، فهو انما يريد أن يعثر لها على ماء ومرعى جديد لن تحيا بدونه صحيح ان هذه الأتان لم تطل عشرتها بعد مع هذا الحمار ، فهذا اول موسم لها معه ، ولذلك لم تألفه بعد تمام الألفة لكن الشعراء الجاهليين عموما يصورون الأتن بأنها

غبية قصيرة النظر لا تفهم ما ينفعها وما يضرها ، فهى تريد أن تبقى في المكان القديم رغم نضوبه أو اشرافه على النضوب ، أما الحماد فهو وحده الحكيم البعيد النظر الذى يدرك حاجتها الى مورد جديد ، فهو لا يكترث بممانعتها السخيفة ويرغمها ارغاما قاسيا على ان تمضى معة ، وينفق كل جهده وحيلته فى منعها من الهرب فى أثناء الرحلة ربما كان هذا يحدث حقا من الأتن ، لكننا نرى فى وصف الجاهليين لسلوكها تحيزا قويا منهم الى صف الحمار الذى تجمعهم به جامعة الذكورة ضد الإناث الغبيات ! فهم يريدون ان يقولوا ان الاناث يجب ان يرغمن ارغاما على ما فيه مصلحتهن وسنرى أمثلة أخرى من هذا التحيز حين ننعم النظر فى الأبيات القادمة

٢٤ - وإن مالا لوَعْثِ خاذَمَتُهُ بأُلَـواحٍ مفاصِلُها ظِماء الوعث = الرمل الذي تغيب فيه الأقدام خاذمته = عارضته الواح = عظام ظماء = صلاب قليلة اللحم لا رهل فيها

حين يخلصان في سباقهما هذا من الأرض الصخرية الى رمل ناعم تغيب فيه الأقدام ، تعارضه الأتان بعظامها الصلبة ، أى تضربه بكتفيها ضربا قاسيا ولكن نسأل لم تفعل ذلك حين يصلان الى مكان رملى ناعم ؟ الجواب هو أنه هنا تتجلى مهارة الحمار الزائدة وتفوقه على اتانه في العدو فماداما يجريان على أرض صلبة فهي تستطيع أن تباريه ، لكن اتنظر حتى يقدما الى أرض رملية تغيب فيها الأقدام ، حينئذ يتجلى لك أيهما أمهر في اقتلاع أقدامه من الرمل والاستمرار في العدو السريع ! فهذا مثل سباق الحواجز الذي يحتاج الى جهد وتدبير زائدين

يؤيد فهمنا هذا ما نقرأه فى أيام العرب عن فرس كريمة لبسطام ابن قيس ( من أعظم فرسان الجاهلية ) ، أنها كانت اذا أجدت ( أى جرت فى الأرض الجدد وهى الأرض الغليظة المستوية ) لم يتعلق بها شيء من خيلهم ، فاذا أوعثت كادوا يلحقونها فماذا تفعل تلك الأتان حين لا تستطيع أن تباريه فى الوعث ؟ تلجأ الى مصادمته بعظامها ، والمغزى انها لا تستمر فى المباراة الشريفة المشروعة ، بل ترتكب «فاول» كما يفعل الغلام المغلوب حين يمسك بخناق زميله الذى سبقه فى الجرى ليعطله ، أو كما يفعل بعض لاعبى كرة القدم ! وزهير يريد أن يضحكنا على هذه الأتان التى تلجأ الى هذه الوسائل ، وببين مرة أخرى انحيازه الى صف الحمار فى هذه المباراة الحامية

## ٢٥ - يخِرُ نبيذُ ها عن حاجبيه فليس لوجهه منه غطاء

الآن كادت المباراة تنتهى (وستنتهى بفوز الحمار بالطبع!) ، لأن الأتان قد أخذ التعب يستولى عليها ، ولم تفلح حيلتها فى مصادمة صاحبها ، ولم تستطع ان تبتعد عنه كما كانت تفعل ، فهو الآن خلفها مباشرة ، حتى ان نبيذها أى ما تنبذه بحوافرها من الغبار يضربه فى حاجبى عينيه ثم يسقط عنهما الى الأرض فوجهه اذن قريب كل القرب من حوافرها ، ولعلها هنا تستعمل حيلتها الأخيرة فتكثر من اثارة الغبار فى وجه الحمار حتى تعميه عن تعقبها (كما يفعل بعض الصبيان الغبار فى وجه الحمار حتى تعميه عن تعقبها (كما يفعل بعض الصبيان أيضا!) لكن كل هذا لا ينفع ، فهو لا يبالى بشىء من هذا ، وهو يتحمل كل ما تسببه له من الأذى والعناء حتى يدفع هذه الأنثى الغبية الى الماء

٢٦ — يفضّله إذا اجتهدا عليه تمامُ السنِّ منه والذَّكاء

عليه = على الوعث الذى صارا اليه تمام السن = انه أتم منها سنا ، أى سقطت كل أسنانه التى ولد بها واستكمل أسنانه الدائمة ، وهذا دليل على دخوله عصر شبابه ، لا على أنه مسن بمعنى كبير السن كما يعتقد الشرح القديم ومن هنا نفهم انه اختار أتانا أصغر منه سنا ، ولعلها كل ما استطاع أن يغلب عليه فى موسمه الأول من تمام الذكورة ، والذكاء فى الاستعمال القديم ليس نباهة المنح كما نستعمله الآن ، بل هو حدة النفس وعنفها

وبهذا البيت ينتهى الفصل الثالث ، وعليك ان تقرأه بزهو شديد من أجل الحمار وفخر قوى بانتصاره فى هذه المباراة ، كما تسمع انصار الرياضة يتباهون بانتصار فريقهم المختار من أهلاوى أو زملكاوى! وزهير يسمح لنفسه هنا بأن يصرح بما كان يومىء اليه فى أبياته السابقة ، كأنه يقول ما أحمق هذه الأنثى اذ تعتقد أنها تستطيع أن تسبق حين يبذل كل منهما نهاية جهده فى العدو ، وحين يطول هذا العدو مدة كافية ، وتتعرض له عقبات قاسية الامتحان ، وذكرها قد بلغ عنفوان شبابه وتمام حدته النفسية ؟ أين هى منه ، أو « ايش جاب لجاب » كما نقول؟ وفى رواية ثعلب « اذا اجتهدت » ، فهو يغلبها مهما تبذل أقصى جهدها

وكلا الشنتمرى وثعلب يضعان هذا البيت بعد البيت القادم ، ولكن من الواضح أن هذا خطأ فى الترتيب صدر من الرواة لا من الشاعر ، فهذا البيت يتم فصل العدو سعيا الى الماء ، أما البيت القادم فيبدأ الفصل الأخير الذى يصور الماء الجديد وسعادة الحمار فى بلوغه

والاستمتاع به مع انثاه لكن قبل أن نبدأه يستحق منا فصل العدو ان نعيد قراءته والاستماع اليه لنرى ان زهيرا في ذلك الفصل لا يصور عدو الحمار واتانه فحسب ، بل هو يعدو معهما في أبياته المتعاقبة عدوا سريعا لاهثا منقطع النفس يؤديه بجرس حروفه وايقاع مقاطعه ويؤديه بالايقاع العام لبحر الوافر الذي نظمت فيه القصيدة وفي هذا الفصل من قصة حمار الوحش يبلغ الوافر منتهى صلاحيته لتصوير الحركة السريعة اللاهثة ، ويتضح بأجلى صورة ما يتميز به من الخفة وكثرة الحركة هذه الميزة تنشأ من كثرة المقاطع القصيرة فى تفعيلته « مفاعلتن » وزيادتها مقطعا على المقاطع الطويلة ، ففيها ثلاثة مقاطع قصيرة ومقطعان طويلان ، وهي في هذا تساوى تفعيلة بحر الكامل « متفاعلن » ، بل هي في الحقيقة مقلوبها «علن متفا»، أما جميع التفاعيل العروضية الأخرى فتتكون اما من مقطع قصير واحد ومقطعين طويلين ( فعولن وفاعلن ) ، واما من مقطع قصير واحد وثلاثة مقاطع طويلة (مفاعيلن ومستفعلن وفاعلاتن ومفعولات) والفرق بين الوافر والكامل أن الوافر أقصر ، لأن تفعيلته الثالثة تختزل من مفاعلتن الى مفاعل° أو فعولن ، وهو ما يسمى القطف ، وهو اجتماع علة الحذف (اسقاط تن) مع زحاف العصب (اسكان الخامس المتحرك وهو حرف اللام) وهذا الفرق وان كان يجعل الكامل أكثر حركات ( ومن هنا تسميته بالكامل لأنه أكمل البحور حركات ) ، فانه في الوقت نفسه يجعل الوافر بمجرد اختزاله المذكور صالحا صلاحية خاصة لتصوير الحركة التي يدخلها عنف ومفاجأة وقفز أعد اذن قراءة الأبيات السبعة الماضية واقفز فيها مع الشاعر فى قفزه الايقاعى النشيط مع حمار الوحش واتانه ، وحاول أن تنبع هذه الحركة بنفس التتبع

اللاهث المبهور الذي تتابع فيه تنقل الكرة بين أرجل اللاعبين في مباراة تشهدها في الملعب أو على شاشة السينما أو التلفزيون ، متذكرا أن زهيرا « المعقب الرياضي » يتحيز تحيزا واضحا ظريفا لأحد الفريقين المتباريين وينتظر منذ البدء انتصاره ويهلل لفوزه .

## ٢٧ – يغرّد بين خُرْم مُفْضِيات صَوافٍ لم تُتكدِّرُها الدِّلاء

نجح الحمار في بحثه ووصل الى الماء الجديد ، ونجح في الاحتفاظ بأنثاه ولم يدعها تفلت منه لكنه لم يصل الى قطعة ماء منفردة ، بل تكلل سعيه الطويل وجهده المضني بوصوله الى مياه كثيرة يصفها زهير بأنها « خرم » أى غدران قد انخرم بعضها الى بعض فسال هذا في هذا وسال هذا في هذا وهي « مفضيات » أي يفضى بعضها الى بعض ويتصل به مجرد وفرتها اذن يروع العين ويسعد النفس (خصوصا اذا نظرت اليها بعين البدوى الذي يحرم الماء الكثير في أغلب أوقاته ) لكنها ليست غزيرة فحسب بل هي صافية أيضا لم تكدرها دلاء الناس الذين يردون الماء يستقون منه معنى هذا أن الحمار قد نجح أخيرا في الوصول الى مياه أمينة في موضع مقفر بعيد عن ازعاج البشر ، فهو يستطيع هنا أن يسعد ويرتع ويمرح دون خوف، والحمار يعلن عن نجاحه وفخره وسعادته بأن يطلق عقيرته بالصياح ويرفع به صوته عاليا لكن انظر ماذا يسمى زهير صياحه هذا الذى نسميه نهيقا ونعده أنكر الأصوات؟ انه يسميه تغريدا! وليس بعد هذا دليل على تمام التعاطف بين زهير وحماره الأثير ، حتى انه تنتقل اليه عدوى طربه فيلذ له أن يستمع الى صياحه العالى الجهير ينفس به عن حيويته العنيفة الطاغية ويعلن به انتصاره على أنثاه الغبية العنيدة

ويفخر به بما وجد من ماء غزير متصل صاف أمين . ثم يستمر فى تصوير صياحه هذا فى البيت القادم .

## ٢٨ – كأنّ سَحيلَه في كلّ فجر على أُحْساء يمؤُود دُعاء

السحيل صوت الحمار ومنه سمى مسحلا ( بكسر الميم وفتح الحاء) ويمؤود اسم موضع هنا يقول الشنتمرى « شبه صوت الحمار بصوت انسان يدعو صاحبه ويناديه ، وانما يريد أنه في وقت هياجه ، فهو يدعو الأتن ويجاوب الحمر » وهذا التفات جيد قل أن نجده في الشروح القديمة الى المغزى الحقيقي للشعر ونزيده شرحا فنقول ان هذا الحمار الذي نجح في العثور على مياه غزيرة يصيح بأعلى صوته يتحدى الحمير الأخرى محذرا اياها من أن تقترب من مياهه التي عثر عليها فصارت ملكا مخصصا له ولأنثاه التي حصل عليها (كما تفعل أجناس كثيرة من الحيوان والطير في موسم الربيع موسم الاتناج) ويدعو الاناث لينضم اليه عدد أكبر منها ، فهو الى الآن قد ظفر بأنثى واحدة ولكنه يشعر بعد فوزه فى مباراته معها ونجاحه في العثور على هذا الماء انه قد « أثبت رجولته » وصار جديرا بأخريات قديرا على امتلاكهن ورعايتهن ثم لاحظ قول زهير « في كل فجر » ، وشرح تعلب يروى أن أكثر ما يكون الحمار نهيقا في السحر . تخيل اذن هذا المنظر الرائع الذي تثيره هذه الفقرة: الصحراء المترامية الساكنة وقد بدأ ضوء الفجر يشق ظلمتها ، وفجأة يتمزق سكونها بهذا الصياح العالى يستقبل به الحمار فجر اليوم الجديد منفسا به عن شدة حيويته معلنا فيه استعداده لبدء يوم جديد ملىء بالنشاط والتحدى والعراك ، حاثا به الاناث ومتحديا به الذكور ( وبعضها سيقبل التحدي

فتشب معارك يصورها شعراء آخرون) ثم تأمل أخيرا فى ظرف هذا التشبيه الذى شبه فيه زهير صوت الحمار بصوت رجل يصيح ويدعو آخرين ، لترى مرة أخرى تمام انسجامه مع الحمار الوحشى حتى كاد ينسى أنه حيوان ويدمجه فى بنى الانسان ، وان كان علينا أن نضيف أن صياح البدوى الهائج يبدو لآذاننا الحضرية قريبا من زمجرة الوحوش حقا

## ٢٩ -- فَأَضَ كَأْنَهُ رَجِلٌ سَلِيبٌ على عَلْياءَ ليس له رِداء

ان بقى فى صدرنا شك فى انسجام زهير مع الحمار ونظره اليه كأنه من البشر فهذا البيت يلغى كل شك هذا الحمار قد « آض » أى رجع كأنه رجل « سليب » أى عريان ، واقف على « علياء » أى أرض مرتفعة لا يلبس على جسمه أى رداء وهنا يقول الشنتمرى ان الشاعر لم يقصد الى الرداء وحده وانما اضطرته اليه القافية ، أي أنه يقصد غيره من الملابس ، والذي ينساه الشارح هنا أن البدو لفقرهم كانوا في أغلب أحوالهم يكتفون بالقطعة الواحدة من الملابس ، فان كانت ثوبا يلبسونه على الجسد مباشرة كان بها ( وهو الشعار ) ، وان كانت رداء قديما يملكونه اكتفوا بوضعه على جسدهم واستغنوا به عن الشعار ، وقل أن يستطيعوا الجمع بين الشعار والدثار لكن الشنتمرى ينسينا خطأه هذا ويحملنا على التجاوز عنه حين يستمر فيقول جملته الصائبة « وانما أراد أنه يطارد الأتن ويغار عليهن ويصاول الفحول دونهن ، فقد أضمره ذلك وطواه » وقبل هذا شرح التشبيه بأن قال « وصفه بالاندماج والضمر وذكر أنه قد ألقى وبره الحولي 

البيت اذن انتقال قافز من أول الربيع الى آخر الصيف وقد أثبت الحمار في هذه المدة تمام ذكورته واكتمال خبرته ، فطارد أتنا كثيرة وفاز بهن ، وانتصر على ذكور آخرين وغلبهم على الأتن بعد مصاولة وعراك ، وفي هذا كله كان دائم النشاط والعدو والقفز والمصارعة وقد تم ضمور جسمه واندماج خلقه وفتل عضلاته ، وقد سقط عنه شعره السنوى ولم ينبت له بعد شعر جديد ، وعرى جسمه من الشعر يزيد من اظهار متانة جسمه وفتله ثم يلتقط له زهير هذه اللقطة البارعة وقد اتنصب بجسمه الضامر المدمج فوق مكان مرتفع ، في قوة وصحة وزهو واعتزاز ، فخيل الى زهير اذ يرقبه عن بعد أنه لا يرى حيوانا وحشيا بل يرى رجلا من البشر قد خلع ملابسه وانتصب عاريا في الشمس والهواء . وهو ما كان يفعله البدو كثيرا ولا يزالون يفعلونه في الصحراء الواسعة أو قد يكون زهير عنى بقوله « سليب » رجلا قد سلب قطاع الطرق كل ما يملك حتى ملابسه فتركوه عاريا ، وهذا ا يقترن بقوله « دعاء » في البيت الماضي ، فيكون دعاؤه صياحا يستنجد به ثم يزيد زهير تصويره جلاء بتشبيه آخر في بيته القادم

٣٠ - كَأْنَّ بَرِيقَه بِرَقَانُ سَعْلِ جَلا عن مَثْنِه حُرُضُ وماهِ

بلغ الحمار تمام صحته ومنتهى قوته وفتل عضلاته ، واشتد جلده على جسمه المدمج وسقط عنه شعره ، فصار يلمع فى أشعة الشمس ويبرق بريقا خاطفا للأبصار يدل على الصحة والقوة والنشاط فيشبه زهير بريقه هذا ببريق سحل أى ثوب يمان أبيض قد غسل بالحرض والماء . فلننفق برهة تتأمل فيها الجوانب الكثيرة المشحونة لهذا التشبيه فهذا الثوب يمان أى جيد النسج غالى الثمن ، وقد ذكرنا اختصاص

اليمانين بالصناعات الحادقة وفخر العدنانيين بامتلاكهم هذه المصنوعات. وهذا الثوب أبيض اللون ، وقد ذكرنا أيضا ندرة اللون الأبيض في الصحراء وصعوبة الاحتفاظ به ناصعا نظيفا وكأن زهيرا يتوقع منا هذه الملاحظة فهو يذكر لنا أن الثوب الذي يعنيه قد غسل بالحرض والماء فتم جلاؤه من كل اتساخ والحرض سائل كانوا يصنعونه من بعض النبات ويغتسلون به للنظافة والصحة ، فقد كانوا يرونه نافعا للجرب والحكة جلاء منقيا مدرا للظمث كما نقرأ فى المعاجم فلفظ الحرض يقترن فى أذهانهم كما ترى بالصحة والعافية وزوال المرض وتمام الشفاء بالاضافة الى النظافة أما قوله انهم غسلوه أيضا بماء فليذكر القارىء ما قلناه من أنهم قل أن يستعملوا الماء في العسل لقلته ونفاسته هكذا يتجلى لك أنه تشبيه بهيج تتكثف فيه المعاني وتشحن العواطف فانظر الآن كيف يؤديه زهير بلفظ يبرق هو الآخر بريقا أَخَاذًا أَنْصِت الى قوله « كَأَنْ بريقه برقان » ، وتأمل كيف تعمد أن يكرر نفس المادة اللغوية أولا في المصدر العادي فعيل ثم في مصدر فعلان الذي يحكي بصيعته الحركة ، وكرر هذين اللفظين « بريقــه برقان » بضع مرات لتسمع كيف يحكى تتابع حروفها وتكرارها واختلاف مصدريها وسرعة توالى حركاتها تلك الصورة الخاطفة للأبصار

٣١ - فليس بغافل عما مُضِيع رَعِيَّتَه - إذا غَفَل الرِّعاء!

بهذا البيت يتم زهير قصته عن حمار الوحش ، وفيه يبلغ تمام تعاطفه مع الحمار ، بل ان انفعاله هنا لا يقتصر على « التعاطف » ، وانما يتعداه الى مرحلة أعلى ، مرحلة « التقمص » فالضمير في « عنها »

يعود الى الأتن التي نجح الحمار في استخلاصها لنفسه واخضاعها لمسيطرته دون الذكور الآخرين ، كما فهمنا من ثنايا أبياته السابقة لهذا يجعلها زهير « رعية » للحمار ، لأنه يرعاها ويصرفها على حكمه ، كما يرعى الراعي قطعانه ويرعى الرجل حريمه ، لكن ما أمهر هـــــذا الحمار في حكم رعيته! هو لا يغفل عنها ولا يضيعها ، أي يسيطر عليها سيطرة تامة ولا يسمح لها بالهرب منه ولا يمكنها من عقد علاقات مع ذكر آخر هو يحرسها حراسة لا تغفل لشدة غيرته عليها وفطنته الى طبائعها وادراكه رغبتها في خيانته مع آخرين لو ترك لها الفرصة وهنا نضيف زهير غمزته النافذة فيقول « اذا غفل الرعاء! » فما معزى هذه الكلمات الثلاث ؟ زهير يعرض ببعض الرجال الذين يعفلون عن زوجاتهم فيستطعن أن يخنهم مع رجال آخرين ! وهكذا نرى زهــيرا فى تمام انسجامه مع الحمار الوحشى بل تقمصه له يفضله على كثير من البشر المغفلين ويعجب بل يزهو أقوى زهو بفطنته وانتباهه وشدة تسلطه على اناثه فياليت كل الرجال يكونون مثله!

والآن ينتقل زهير من قصة الحمار الوحشى الى موضوعه الجديد ، وهو فخره بما يحياه من حياة اللهو والمتعة وشرب الخمر مع أصحابه من الشباب الكرام ذوى اليسار وسينظم فى هذا الموضوع أربعة أبيات فقط ، لكن ما أكبر نشوتها وأقوى زهوها ، وما أحلى نغمها وأعذب موسيقيتها ، وما أشد طربها لحيوية الحياة وقدرتها على حمل هذا الطرب الى مستمعيها ولكن كيف ينتقل زهير الى هذا الموضوع الجديد ؟ من المهم أن تلاحظ أنه ينتقل اليه مباشرة بدون تحيل على التخلص والربط ، وما حاجته الى هذا وهو قد بلغ الآن تمام نشاطه وحيويته فاستطاع انفعاله فى حد ذاته أن يحمله الى موضوعه الجديد

حملا طبيعيا منسجما يجلى الوحدة الحيوية التى نحاول تمحيصها في هذا الفصل هذه الوحدة التى ألفت بين أقسام قصيدته جميعها على تعددها واختلافها الظاهر ، هذه الوحدة التى تنبجس من روحه المسيطرة ، عاطفة النشوة بالحياة والاعتزاز بالشباب والتدفق بالحيوية والمرح تلمست هذه العاطفة كل منفذ تستطيعه في فن النسيب الحزين ، وأخذت تبحث حتى وجدت في قصة الحمار الوحشى متدفقا قويا لها ، والآن تنفجر تمام الانفجار وتبلغ كمال التصريح في هذه الأبيات الأربعة

٣٦ - وقد أغدو على ثُبَةً كرام نشاوى واجِدين لما نشاء الثبة = الجماعة من الناس نشاوى = جمع نشوان وهو السكران، من النشوة ، واجدين لما نشاء = قادرين على ما نشاء من الطعام والشراب والطيب والغناء

٣٣ – لهم راح وراوُوق ومِسْك تَعَلَّ بــه جُلودهمو وماء

الراح = الخمر ، سميت كذلك لارتياح صاحبها اليها والى الجود . الراووق = الاناء الذى يروقون فيه الخمر ويصفونها ، وقال الشنتمرى انها المصفى وهى خرقة تصفى بها الخمر ( والأحسن أنه يعنى الاناء أى الناجود الذى شرحناه فى أبيات علقمة ) . تعل = تدلك وتطيب بالمسك مرة بعد مرة ، وهو من العلل وهو الشرب الثانى ، خلاف النهل وهو الشرب الأول ماء = يقول ثعلب انه الماء الذى تمزج به الخمرة الشرب الأول ماء = يقول ثعلب انه الماء الذى تمزج به الخمرة على النهرود وقد تمشت حُميًا الكأس فيهم والغناء

البرود = ثياب موشية تمشت فيهم = مشت في مفاصلهم . حميا

الكأس = سورة الخمز وصدمتها فى الرأس (أو صالبها كما قال علقمة) وقوله يجرون البرود أى يتبخترون فيها اذا عملت فيهم الخمر وأخذت منهم وثعلب يؤخر هذا البيت بعد البيت القادم، لكن موضعه الصحيح هنا كما روى الشنتمرى وشرح ثعلب يقول «مشى صلابتها فى مفاصلهم »، وهو تحريف واضح صحته «مثى صالبها »، لا «مشت صدمتها » كما يعتقد مصحصو طبعة دار الكتب

٣٥ – تَمَثَّى بين قَتْلَى قد أُميبت نفوسهمو ولم يُمْرَقُ دِماء

تنمشی الخمر بین سکاری قد صرعتهم فکأنهم قتلی قد أصیبت نفوسهم = أذهبت الخمر عقولهم وقواهم فکأن نفوسهم مصابة وفی ثعلب « ولم تقطر دماء » ثعلب « ولم تقطر دماء »

هذه الأبيات الأربعة التي وضعها زهير في وسط قصيدته بالضبط، يسبقها واحد وثلاثون بيتا ويليها واحد وثلاثون بيتا ، هي في صميمها واسطة العقد في الهمزية كلها تحتوى على عاطفتها الرئيسية ، وتعطى المفتاح لفهم حالتها النفسية المسيطرة ، وتشع حيويتها على ما سبقها وما تلاها من الموضوعات . وهي في نظرنا السبب الحقيقي العميق الذي دفعه الى نظم القصيدة حتى ينفس عن هذه العاطفة الزاخرة فان كان القدماء يقولون انه نظم القصيدة بسبب موضوع الهجاء الذي سيلي هذه الأبيات ، فما نحسب هذا الموضوع الا مجرد المناسبة التي انتهزها زهير ليتدفق بهذه القصيدة ، أو الشرارة التي أوقدت لهيبه السكامن فلننعم فيها النظر

هو فىأول هذه الأبيات يذهب فى الصباح الباكر الى رفاقه ليشاركهم المتعة والبهجة وهو يعنى بالثبة هنا

ما نعنيه في مصر بـ « الشلة » ويسميه السودانيون « الجوقة » ، وهم الزمرة المصطفاة من الأصحاب الذين يطلعهم على أخص أسراره ويزاملهم فى اللهو والمسرات ولكن ممن تتكون « شلته » هذه ؟ هي مكونة من « الكرام » وحدهم ، من ذوى النسب العريق والمجد الأصيل وذوى الأربحية والجود ، لا يصاحب الرعاع وسفلة الناس ثم يصفهم بهذه الكلمة الواحدة التي تكشف انفعال القصيدة كلها « نشاوي » فالنشوة مطلبهم الأعظم والنشوة صفتهم العليا ، والنشوة ميزة هذه القصيدة الأولى وهم أغنياء ، وهم ينفقون غناهم ولا يكنزونه على مسراتهم ولذائذهم ، يحصلون منها على كل ما يشاءون ، مما عدده الشرح القديم من طعام وشراب وطيب وغناء ، ومما لم يعدده وذكره الشعراء الآخرون تفصيلا ، لكن زهيرا يفضل في موقفه هذا أن يجمله بهذه العبارة العامة « واجدين لما نشاء » ، ويجد في ابهامها المتعمد تنفيسا أقوى عما تتضمنه من دعوى عريضة كاسحة تشمل كل شيء تنوق اليه النفس وفي انصاتك لهذا البيت تأمل في ملاءمة الوافر بضرباته المتدافعة لهذه الأريحية المتراقصة المتدفقة مع دفقات الشباب وحيويته ولاحظ أن الجناس الرائع بين « نشاوى » و « نشاء » قد جاء طبيعيا رشيقا لا تكلف فيه فضاعف الموسيقية المطربة من ناحية وزاد من ابراز التراقص والخيلاء من ناحية أخرى

وفى بيته الثانى يعود فيخصص بعض تلك النعم التى ينعمون بها هؤلاء الفتية الأحرار الذين يجمعون بين رفعة النسب ونشوة الشباب ويسار الحال وسخاء الانفاق ، عندهم الخمر الجيدة التى يهش لها شاربها ويرتاح والتى تثير منه أريحيته القوية وعندهم اناء الزجاج

النفيس الذي يصفقون فيه الخمر ويصفونها ويرقبون تلألؤها الوضاء وعندهم المسك يدلكون به جلودهم ويطيبونها المرة بعد المرة . وعندهم أخيرا الماء وما نحسبك الآن سترى في ذكره الماء هبوطا مستدالته من ذكر الأشياء النفيسة الغالية من راح وراووق ومسك ، بل نحن واثقون أنك ستدرك توا أن هذا الماء قد يكون أنفس منها جميعا ، حتى ليجدونها ولا يجدونه ، ويسرفون في استعمالها ويقتصدون فيه لكن «شلة» زهير يجدون من الماء أيضا كل ما يشاءون ، ويستعملونه بسخاء لا في مزج الخمر فحسب كما يقول الشرح القديم ، بل يتبردون به ويغتسلون به ويغسلون به آنيتهم ويرشونه على الأرض من حولهم بدون حساب حتى يتم طيب المجلس ورقته ونقاؤه ورخاؤه

ولعل القارىء قد لاحظ تردد فكرة أو « موتيف » الماء فى مختلف أقسام القصيدة فماء المطر ينزل من السماء على الديار المهجورة للمحبوبة الراحلة وبقر الوحش التي سكنت تلك الديار تمرح فيه وترتع وتشيم بروقه وتتقبل رشه على حواجبها . حتى ماء البحر الملح يستخرج منه الدر الذي يشبه ملاحة محبوبته وصفاء جلدها . وحمار الوحش لايندفع مع أنثاه فى عدوهما السريع المجهد الا بحثا عن الماء فى كل مكان ، الى أن يعثر منه على غدران يسيل بعضها فى بعض ويفضى بعضها الى بعض، غدران صافية لم يكدرها ورود الناس واستقاؤهم وجسم هذا الحمار يبرق فى تمام صحته واندماجه كالثوب اليمانى الأبيض الذى قد غسل بالحرض والماء حتى تم جلاؤه والآن هذا زهير نفسه هو ورفاقه بالحرض والماء حتى تم جلاؤه والآن هذا زهير نفسه هو ورفاقه ما تقدم من الأقسام ، يظهر ويختفى ويظهر ، تيارا متدفقا من الحيوية ما تقدم من الأقسام ، يظهر ويختفى ويظهر ، تيارا متدفقا من الحيوية

ينبثق حينا فوق سطح الأرض ثم يجرى فى باطنها ثم يصعد مرة أخرى ، لكنه يمدها بنهر متصل من الخصب والنشاط والمرح والاستبشار

وما نظن القارىء بحاجة الى أن نلفته الى ما فى هذا البيت من جناس مطرب بين « راح » و « راووق » ، ونفس حرف الراء بجرسه الخاص المكرر الممدود بمدة الألف يضاعف من شعور الأربحية الغالب على الأبيات ولكن نأتى الى ثالث هذه الأبيات لنرى نشوة الحياة تبلغ بهؤلاء الرفاق أقصاها فيهبون من جلستهم يتمايلون ويتخايلون في ثيابهم الغالية الموشية يجرون على الأرض ذيولها الطويلة وهـذه كناية عما هم فيه من الخفض والغنى والأمن ودعة العيش ويسار الحال ، لأن أغنياء العرب كانوا يطيلون ثيابهم فى زمن السلم والخفض ويقصرونها في الاستعداد للحرب والمشقات وقد دب في عروقهم دبيب الخمر وتغلغلت سورتها فى مستدق أعصابهم وصعدت صدمتها الى رؤوسهم ، ثم ضاعف من أثرها ما يسمعون من الغناء المطرب من القينات الجميلات يعزفن على آلاتهن الشجية استمع الآن الى ما يشيع في البيت كله من زهو قوى حتى لنكاد نرى بعيوننا رفاق زهير وقد نهضوا أمامنا يتبخترون على ضربات بحر الوافر .

أما آخر الأبيات ، وهو فيما نرى ملهم أبى نواس ببيته البديع ، وان جعل دبيب الخمر احياء لا قتلا

### فتمشّت في مفاصلهم كتمشّى البرء في السقم

فتأمل فيه ما يحدثه هذا التكرار الحصيف للفعل « تمشى » من موسيقية مضاعفة ومن تعبير زائد الارهاف والوخز عما أخذهم من حدة الانفعال تكاد تلمس في هذه الشين المشددة قشعريرة الخمر

هذه الخمر التى بلغ فعلها بهم فى هذا البيت الأخير حد الصرع التام » فكأنهم قتلى وان لم تر منهم دما مهراقا وهذا أيضا معنى قد كرر فيما بعد حتى ابتذل ورخص ، ولكن حين تقرأه فى بيت زهير فحاول. جهدك أن تستمع اليه حين كان لا يزال جديدا ظريفا يبدو لسامعيه رائعا عجيب البراعة فلابد انهم فى بساطتهم المحببة قد أعجبوا كثيرا بظرفه وحذقه ما أعجب هذا الشىء الذى يقتل الرجال دون أن يريق منهم قطرة دم واحدة!

لا فائدة من أن تقرأ هذه الأبيات قراءة صامتة تتبعها بعينيك ، بل لا فائدة من ان تقرأها وانت جالس في مقعدك جلسة هادئة انما السبيل الوحيدة الى تقديرها تقديرا صحيحا ان تهب أنت أيضا من مقعدك فتنشدها بزهو قوى ونشوة مستجيبة تتمايل فيها بجسمك مع ضربات الوافر ، مطيلا من حروف المد حين ترد في آخر التفعيلة ، ومترنما فيها بصوتك ، ومطيلا الوقوف على أواخر المقاطع المقفلة حتى تعطى حروفها الساكنة أقصى قيمتها الجرسية ، وملاحظا تجاوب. هذه الأجراس وتقابل تلك المدات أعد مثلا قراءة البيت الأول \_ نعنى انشاده والتغنى فيه ! وقد لاحظنا الجناس الواضح بين « نشاوى » و « نشاء » ولكن ليس هذا كل ما فيه فتغن أولا بالتفعيلة الأولى « وقد أغدو » مطيلا من مدة الضمة برهة ، ثم تغن بالتفعيلة الثانية « على ثبتن » مرددا لرنين نون التنوين حتى تساوى في الزمن مدة الواو ، وانظر اختلافهما وتقابلهما ثم تغن بالتفعيلة الثالثة المقطوفة « كرامن » ولكن مطيلا من مدة الألف ضعف الزمن حتى تساوى. طول التفعيلة الكاملة ، وطرب صوتك في هذه المدة قدر ما تستطيع من التطريب ، وردد رنين نون التنوين وانظر مجاوبتها لتنوين

التفعيلة الثانية ثم أدم رنين هذه النون فى آخر « كرامن » حتى يتصل برنين النون فى أول « نشاوى » منتجا رنينا رائعا قوى النشوة . ثم التفت الى تكرار المقطع « وا » فى آخر « نشاوى » وأول « واجدين » ، وأطل المدة فى ثانيهما ثم انظر كيف يجاوبه المقطع الطويل فى آخر « لما » مطيلا أيضا لهذه الألف المحدودة وانظر كيف يتكرر نفس المد مرة اخرى فى المقطع الأوسط من « نشاء » بنفس الطول

كذلك في تغنيك بالبيت الثاني من هذه الأبيات الحظ تبادل المدات في آخر المقاطع المفتوحة ، ورنين نون التنوين التي تختم كل تفعيلة من التفاعيل الثلاث في الشطر الأول لهم راحن ذذذ وراووقن ذنن ... ومسكن ذنن ... ثم لاحظ رد المدات عليها فى تفاعيل الشطر الثاني بين ياء وواو والف ـ أي كل المدات المعروفة في العربية : تعل بھی ییی جلودهمو ووو وما اااءو والآن تترکك لتتبع نفس المنهج في التغنى بالبيتين الباقين ، ملاحظ في البيت الثالث المدتين بالواو في « يجرون البرود » وكيف تحكيان انسحاب الذيول الطويلة ، وكثرة المقاطع المقفلة في باقى هذا البيت تحكى صدمة الخمر ، وملاحظا في البيت الرابع عودته الى الاكثار من المدات يأتي منها بخمس مدات قبل المدة السادسة في القافية ، وملاحظا في البيتين معا ترديد جرس الشين في الشينات الأربع ، وكيف يلتقط هذا الترديد جرس الشينين في جناس البيت الأول « نشاوي ــ نشاء » ، ومتذكرا في هذه الشينات الست ماقلناه في تحليلنا لشطر الأعشى « شاو مشل شلول شلشل شول » من حكاية الشين لنشوة السكران وتلعثم لسانه فى مخارج الحروف

وفى كل هذا التمحيص لدقائق الأداء الصوتى فى الأبيات الأربعة لا تنس ربطها بما تحمله من المضمون فكل ماتسمعه فيها من الرنين ليس رنينا فارغا أجوف ، وكل ما تلاحظه من تقابل الايقاع وتجاوب النغم والتقاطه ليس مجرد محسنات لفظية وبرقشة سطحية ، بل ستجد فيها مصداقا لما ادعيناه فى تمهيد الكتاب وتأكيدا لما ضربنا له الأمثلة فى فصليه الأول والثانى من ان الوسائل اللفظية فى الشعر الصادق تأتى مرتبطة ارتباطا عضويا مع ما تحمل من تفكير وما تنقل من انفعال

وأخيرا يأتى زهير الى الغرض الذى يقولون انه سبب نظمه للقصيدة ، وهو هجاء بنى حصن من عليم ( بضم العين ) من كلب وقد تسأل كيف يتفق فن الهجاء ، وهو القائم على الغضب والحقد والعداوة ، مع ما رأينا فى القصيدة الى الآن من سيطرة روح المرح والاستبشار ؟ ولكن انتظر تجد هجاءه من نوع خاص ، نوع شديد المرح والنكتة أقرب الى المزاح الحاد منه الى الغضب الجاد ،ملىء بالتهكم المضحك والسخرية اللاذعة ثم تجده يتوزع بين تهديد المهجوين بالعقاب ، ومحاولة التلطف معهم ومخاطبة ضمائرهم ، ودعوتهم الى حكم يحكم بينه وبينهم فى هذه الخصومة ، الأمر الذى يؤكد انه لا رغ فى أن تتطور هذه الخصومة الى حد العداوة الحقيقية

ولنرو أولا قصة هذه الخصومة كما يرويها ثعلب والشنتمرى ، فان تأملنا فيها حرى بأن يهدينا الى سببين آخرين لهذه الموقف المصالح الذي يتخذه زهير من القوم الذين يهجوهم

« كان زهير بن أبى سلمى وأبوه وولده فى (أى نازلين فى جوار) بنى عبد الله بن غطفان حلفاء لهم وكان أبو سلمى تزوج الى رجل من بنى سهم بن عوف بن سعد بن ذبيان يقال له الغدير فولدت له زهيرا

وأوسا وولد لزهير من امرأة من بنى سحيم وكان زهير يذكر فى شعره فعال بنى مرة وغطفان ، وكان سيدا فى الجاهلية كثير المال حليما ، وكان يعرف بالورع وكان رجل من بنى عبد الله بن غطفان أتى بنى عليم فنزل بهم فأكرموه وأحسنوا جواره وواسوه وكان رجلا مولعا بالقمار ، فنهوه عنه ، فأبى الا المقامرة ، فقسر مرة فردوا عليه ، ثم قمر أخرى فردوا عليه ، ثم قمر الثالثة فلم يردوا عليه فرحل من عندهم وشكا ما صنع به الى زهير والعرب اذ ذاك يتقون الشعراء اتقاء شديدا فقال يهجو عليما »

وهذه رواية ثعلب ، لكن رواية الشنتمرى تضيف تفصيلا آخر لا بد منه لفهم بعض الأبيات القادمة ، وهو « أن ذلك الرجل لما خلع من ماله ( أى خسره كله فى المقامرة الأخيرة ) رجاء أن يحوز الخصل ( وهو السهم الغالب ) رهن امرأته وابنه ، فكان الفوز عليه » كما يقول الشنتمرى انه لما غلب « رحل من عندهم وانطلق الى قومه فزعم انهم أغاروا عليه »

تأمل جيدا ما ترويه هذه القصة من ان الرجل « كان رجلا مولعا بالقمار » ، ورجل مثل هذا لابد أن يشتهر عنه هذا الادمان ، فحين عاد الى قبيلته صارخا معولا وادعى ان بنى عليم قد أغاروا عليه وسلبوا ماله وزوجته وابنه ، يبدو ان زهيرا لم يصدقه وشك فى الأمر ونحن نرى من القصة مبلغ كذب هذا الرجل وافترائه على بنى عليم . فهم أولا حين نزل بهم أكرموه وأحسنوا جواره وواسوه وهم ثانيا حين حمله ولعه بالقمار على ان يطلب اليهم ان يقامروه نهوه عن هذا فآبى الا المقامرة ثم هم ردوا عليه ماله مرة ومرة بعد ان خسر فى كل

منهما ، فلا يستطيع أحد ان يلومهم اذا لم يردوا عليه ماله فى المسرة الثالثة ولما لجأ الى المقامرة بامرأته وولده لم يردوا عليه كذلك ، ولعلهم ارادوا ان يلقنوه درسا ، أو ان يتخلصوا من جيرة هـذا الضيف البغيض وكل هذا لم يعرفه زهير حين نظم قصيدته ، ولكن من الواضح أنه من خبرته بأخلاق هذا الرجل ومن استماعه الى دعاواه قد شك فى صدقه ، فهذا فيما يبدو لنا من الأسباب التى جعلته لا يتخذ من عليم موقفا عدائيا قاطعا

والسبب الثانى تدركه حين تتبين ان زهيرا لم يكن ينتمى الى قبيلة الرجل ، بنى عبد الله بن غطفان ، فأصله من مزينة من فسرع آخر مختلف تماما ، وهو فرع طابخة من الياس ، أما بنو عبد الله فمن فرع غطفان من قيس عيلان ولكنه كان هو وولده وأبوه من قبله نازلين فى جوار عبد الله بن غطفان حلفاء لهم وحتى حين تزوج أبوه من غطفان ، لم يتزوج من بنى عبد الله ، بل من قبيلة أخرى من ذبيان ابن غطفان فليس بينه وبين عبد الله صلة نسب لا من جانب الأب ولا من جانب الأب عرره من تعصب العصبية القبلية ، ومكنه من ان يرى الحقائق بنظرة عرم موضوعية

والحق ان معيشة زهير طول حياته بين قوم ليسوا هم قومه ذوى العصب ، كانت من أهم الأسباب التي مكنته من ان يعلو على العصبيات القبيلية المتناحرة ، وان يرى فظاعة الحرب وجنايتها على الفريقين المتصارعين جميعا دون أن تشوه نظرته نعرة قبلية رعناء ، حتى وصل الى فلسفته السلمية السامية التي جلتها معلقته فان كان يمدح

رجالا من بنى مرة (وهم قوم آخرون من ذبيان غير أخواله) ويمدح آخرين من غطفان ، فانما كان يمدحهم لاعجابه الصادق بجهدهم فى حقن الدماء بين عبس وذبيان واحلال السلام محل الحرب ، ولصفات أخرى جليلة رفيعة فى ممدوحيه سنبصرها حين ندرس فى فصل قادم قصيدة أخرى له

ولعله يساعد القارىء على ادراك هذه الحقيقة أن نعطيه جدولا مبسطا بأهم انساب العرب، يتبين فيه مكان زهير ومكان بنى عبد الله ومكان بنى عليم من هذه الأنساب يجد القارىء هذا الجدول المبسط على الصفحة التالية

ولنأت الآن الى أبيات هذا « الهجاء » ولنلاحظ كيف ينتقل زهير مرة أخرى الى موضوعه الجديد بدون حاجة الى حسن تخلص أو تحيل

٣٦ – ومأأدرى وسوف إخالُ أدرى أقوم آلُ حِصْنِ أم نساء ؟

هو يبدأ هجاءه بنكتة بارعة لابد انها أضحكت سامعيه طويلا وبنو حصن هم من بنى عليم ، ونكتته قائمة على تصنعه أنه قد تحير في الأمر ولم ينته بعد الى رأى حاسم : أرجال هم أم نساء ؟ ولو رماهم مباشرة بأنهم نساء لكان هذا مجرد سباب ولضاع تهكمه الساخر هو تارة ينظر اليهم فيجدهم في الظاهر رجالا لهم هيئة الرجال ولحى الرجال ولكنه ينظر في أعمالهم من الغدر وقلة الوفاء فيراهم أقرب الى طبيعة النساء ارجال هم اذن أم نساء ؟ أفتوني يا ناس فقد احترت واحتار دليلى ! وقوله « وسوف اخال أدرى » يزيد من لذع الاستهزاء ، فمعناه انه سيواصل البحث والتفتيش عن حقيقة أمرهم



حتى يصل الى الخبر اليقين (وراهم وراهم لحد ما أعرف الحقيقة!). و ٣٧ — فان قالوا النساء مُخَبَّات فحُقَّ لـكلّ مُحْصَنة هِداء!

يستمر هنا في نفس النكتة ليستغلها الى أقصاها ، بل يزيدها لذعا حين يتصور انهم سيردون قائلين بل نحن نساء ! معتذرين بهذا عن طبيعة الغدر فيهم (وهو عذر كاف في رأى البدوى الجاهلي ١) فيتصنع أنه يقبل عذرهم هذا بكل جد ، وانه ليس له اذن الا اشتراط واحد هو أن يزفوا اذن الى أزواج ، والهداء زفاف العروس الى زوجها واضافته « مخبآت » الى ردهم المزعوم منصوبا على الحال يضاعف من أضحاك هذا المزاح ، فهو لا ينسب اليهم انهم سيقولون انهم نساء فقط ، بل سيؤكدون انهم النساء المخبآت المصونات ، لا النساء العاديات المبتذلات! وهذا يضاعف بدوره من فكاهة رده ، اذ يقول اذا كان هذا كذلك فان كل محصنة ، وهي هنا المرأة البكر ، لابد ان تزوج من بعل وان تزف اليه ، لأن الزواج هو أفضل صون واحصان للبكر ، وبدون هذا لا تأمن عليها ولا تأمن منها! فلو زف بنو حصن الى أزواج يحفظونهم ويلون أمورهم لما كان منهم هــــذا السلوك الطائش الأرعن ( او ترانا كان ينبغى ان نقول يحفظونهن ويلون أمورهن لما كان منهن النخ ... ؟ )

لاحظ ان قوة هذه النكتة يضيع أكثرها على القارىء الحديث اذ يحتاج الى ان تشرح له ، فهو يحتاج الى ان يشرح له معنى محصنة في هذا البيت ، ومعنى الهداء ، وهو يحتاج في البيت السابق الى ان يدرك ان العرب القدماء استعملوا « القوم » للرجال فقط دون النساء ، لا كما نستعملها الآن للناس ذكورا وأناثا ونشتق منها كلمة

« القومية » فالمقابلة بين « قوم » و « نساء » كانت أقوى بكثير وأسرع مبادرة الى اذهان العرب القدماء منها الآن ، ومن ذلك قوله تعالى « لا يسخر قوم من قوم عسى ان يكونوا خيرا منهم ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيرا منهن » ومن المعروف ان احتياج النكتة الى الشرح يفسدها او يضيع أقوى تأثيرها ، ولكن ابذل الآن جهدك بعد ان قرأت هذا الشرح في ان تقبل على البيتين اقبال من سمعوهما أول ما نظما في عصرهما وفهموهما فهما مباشرا أو بعد تفكير شخصي قاموا هم به بدون حاجة الى ان يشرحهما لهم شخص آخر فان أنت اقبلت على البيتين هذا الاقبال اتضحت لك حقيقة أخرى أنهما متعففان جدا اذا قورنا بما كان يصدر عن البدو في تهاجيهم فى ذلك العصر وفى امتداد التقليد الجاهلي حتى بعد مجيء الاسلام ويكفى ان تقرأ بعض ما كانوا يقولونه في الهجاء ثم تقرأ ما سيقوله الفرزدق وجرير في تهاجيهما في العصر الأموى ليتضح لك ان زهيرا لم ينحدر الى درك الاسفاف والهجر الذى تردى فيه كثيرون آخرون لسنا نعنى بهذا ان زهيرا لم يفحش فى شعره قط ، فان له فى ديوانه أبياتا رائية من ابذأ الهجاء ، لكنه في سائر شعره عظيم التعفف ، وليس العجيب انه افحش في بعض شعره ، بل العجيب انه في حياته الطويلة المليئة بالأحداث الجسام بين القبائل احتفظ في معظم شعره بالمستوى الرفيع الذي احتفظ به وهذه ظاهرة قد يكون نماها فيه ما ذكرنا من معيشته بعيدا عن النعرة القبلية المباشرة ، لكن هـذا التعليل لا يكفى ، بل لابد أن يكون هو بطبعه ذا خلق نبيل

وبهذين البيتين الساخرين يكتفى زهير فى وخزه لبنى حصن اما بعدهما فيخاطبهم خطابا جادا فهم بالطبع لن يجيبوا هذا الجواب

المضحك الذى افترضه فى بيته الماضى ، وزهير لا ينتظر منهم أن يجيبوا مثل هذا الجواب ، بل ينتظر منهم ان يقولوا \_\_ أو يحاول ان يدفعهم الى ان يقولوا \_\_ بشمم وكبرياء انهم رجال كاملو الرجولة فان كانوا كذلك حقا فواجبهم ان يسلكوا سلوك الرجال ذوى العرق والكبرياء ، لهذا يوجه اليهم الأبيات القادمة يخيرهم فيها بين حلول ثلاثة ، ويقرر ان سلوك الرجال ذوى الحسب لا يمكن ان يخرج على هذه الثلاثة

٣٨ – فامّا أن يقول بنو مَصاد إليكم إننا قـــوم كراء ٣٩ – وإما أن يقولوا قد وَفينا بذمتنا فعـادتُنا الوفاء ٤٠ – وإما أن يقولوا قد أبينا وشر مواطن الحسب الإباء وبهذه الأبيات الثلاثة نبدأ مرحلة جديدة فى القصيدة تختلف بعض الثيء ، فزهير فيها يضبط ما سبق من مرحه ليجادل هؤلاء القوم جدالا جديا لكن ما كان فيه من سعادة وبهجة وتفاؤل يترك أثره على هذا الجدال ، فهو لا يحتد فيه الى درجة الغضب والمعاداة ويميل فيه ميلا قويا الى المسالمة ويبذل كل جهده فى العثور على أساس يتصالحون عليه وهكذا يحتفظ لقصيدته بوحدتها الحيوية التي كانت تنهدم لو استولى عليه الغضب فعكر عليه ما كان فيه من الفرحة والرضى والاستبشار

وبهذه الأبيات الثلاثة أيضا نأتى الى قسم من القصيدة ربما لا يكون له نفس المتعة الفنية التى وجدناها فى الأقسام السابقة ، لكن له أهميته التاريخية الكبيرة ، اذ يساعدنا على فهم الكثير من تقاليد الجاهليين ومواضعاتهم الاجتماعية ومحاولة بعضهم أن يهذبوها ويرتفعوا بها

لذلك سنعدل فى دراسة هذا القسم من الطريقة الفنية الى الطريقة التاريخية الاجتماعية وهنا سنجد الشروح القديمة شديدة التقصير ، فهي اما غامضة مبهمة مختزلة تحتاج الى كثير من التوضيح والتفصيل ، واما مخطئة تحتاج الى التصحيح فالحق ان أولئك الشراح الذين تفصلهم عن العصر الجاهلي عشرات الأجيال ، والذين عاشموا في بيئة ومجتمع مختلفين اختلافا كبيرا عما عاش فيه شعراء الجاهلية ، كانوا مفتقرين الى الحاسة التاريخية التى تنميها فى دارسينا المحدثين دراستهم العلمية الحديثة ، والمقدرة التخيلية التي تشحذها الدراسة المنهجية المقارنة فتمكن هؤلاء الدارسين من أن يحسنوا الارتداد بخيالهم الى عصر قديم فيدخلوا فى عقلية اصحابه وعواطفهم لذلك سنقدم فيما يلى فهمنا لهذه الأبيات والأبيات التالية لها ، متخذين من الشروح القديمة نقطة البدء ، ومدخلين عليها ما نرى ضرورة ادخاله من تعديل أو استيفاء أو تصحيح ، وتاركين للقارىء المهتم أن يعود الى الشروح القديمة ليقارن ويختار ما يهديه اليه تفكيره الشخصي وعلمه بأحوال الجاهليين وأشعارهم

على دعاوى الرجل ، ولعل ذلك كان احتقارا له واستعلاء عن ان ينزلوا الى درك محاجته ، كما قد يحدث منا اذا اتهمنا شخص بتهمة نرى انها احقر من ان نرد عليها ونرى ان الشخص احقر من ان نجادله الكن زهيرا يريد منهم وقد اتهموا ودأب ذلك الرجل على ترويج دعاواه عليهم ان يعلنوا براءتهم حتى تنقطع الألسنة التى تخوض فيهم وبهذا يبدى زهير حرصه على كرامة بنى مصاد وحسن سمعتهم

والحل الثانى ان يعترفوا بأن الرجل قد سلب حقا وهو فى جوارهم ولكن يعلنوا استعدادهم لأن يردوا عليه ما سلب ، وبهذا يفون يذمتهم ، لأن ما سلبه الرجل يكون دينا عليهم وينبغى أن يفوا به بما أنه كان جارهم وهذا الحل قائم على امكان ان يكون السالبون بعض نفر من صغارهم ، أو عشيرة أخرى من بنى حصن أو من بنى عليم عامة ، وهذا كان يحدث كثيرا ، فلا يحترم بعض عشائر القبيلة العهد الذى وهذا كان يحدث كثيرا ، فلا يحترم بعض عشائر القبيلة العهد الذى أعطاه على أنفسهم بعض عشائرها الأخرى ( وسنرى لهذا مثلا فى خصلنا القادم ) لكن العشيرة التى أعطت العهد لا تقبل ما فعله ضغارها ، أو ما فعلته عشيرة أخرى من نفس القبيلة ، فيفون هم المجارهم ما سلب ، لأنهم يعدون أنفسهم ، طبقا للتضامن القبلى ، مسئولين عما يرتكبه كل فرد منهم وكل فرد من العشائر الأخرى من نفس القبيلة

والحل الثالث هو أن يقولوا نعم قد سلبناه كما يدعى ، وسنحتفظ بما سلبناه ونأبى ان نرده اليه ، فافعلوا ما شئتم وهذا أيضا كان يحدث من كثير من البدو حين يغتصبون حقوق الغير ويتهضمون حقوق الجار ويفخرون بهذا الاغتصاب والتهضم ولا يرون فيه منقصة بل

يتخذونه دليلا على قوة بطشهم وتحديهم ولهم فى هذا حوادث كثيرة واشعار تقدم ذكر بعضها فى فصلنا السادس ولهذا يقول زهير «فشر مواطن الحسب الاباء»، ويعنى ان أقل ما ينبغى للقبيلة ذات الحسب حين تعتدى وتغتصب أن تصرح بفعلها هذا فى فخر واباء أما أن تسرق خلسة وتنكر ما فعلت فهذا ما لا يفعله الا اللئام الأخساء، وزهير لا يريد لبنى مصاد أن يكونوا من هؤلاء ومن قوله «شر» تضح لك ان زهيرا فى صميمه لا يفضل هذا الحل ولا يرى فخرا فى الاغتصاب والادلال بالبطش والتحدى ، لكنه مضطر لأن يسلم بأن هذا قد تفعله القبيلة ذات الحسب ومع ذلك تحتفظ بحسبها ، اما ما دونه فجبن وخسة ونذالة تامة يجب أن يترفع عنها ذوو الأحساب

من هذا يتجلى لنا مدى ارتفاع زهير ، حتى فى شبابه ، وقبل أن تنضج حكمته وفضيلته التى ستسطع بها معلقته والقصائد الأخرى التى نظمها فى كبره ، على المستوى الأخلاقى السائد فى عصره ذلك ان الفهم الصحيح لهذه الأبيات ، والأبيات التى ستليها ، ليس أن نعتقد أنها تصوير لعادات الجاهليين كما يظن من يبتسرون الأحكام ، بل هو أن ندرك أنها محاولة للارتفاع بهذه العادات الى مستوى أخلاقى لم يؤمن به الا القليلون ، ولم يحققه الا الأقلون زهير هنا يحدد القيم ويعلن المثل التى ينبغى لذوى الفضل أن يحققوها لذلك أعجب المسلمون به اعجابا عظيما ، وعلى رأسهم الخليفة عمر بن الخطاب رضى المسلمون به اعجابا عظيما ، وعلى رأسهم الخليفة عمر بن الخطاب رضى الاسلام فيجاهد فى تعليمها العرب وحملهم على تحقيقها كما أعجبوا الاسلام فيجاهد فى تعليمها العرب وحملهم على تحقيقها كما أعجبوا بعصافة بيته القادم ورأوا فيه تلخيصا دقيقا لوسائل احقاق العق وازهاق اللاطل :

### ٤١ - فإنَّ الحقَّ مَقَطَعُه ثلاث مين أو ينار أو جَلاء

هناك ثلاث وسائل يبين الحق باحداها اما يمين يقسمها المتهم فيقسم على انه برىء مما اتهم به ، وهذا الحل قائم على قبول الخصم لهذه اليمين واكتفائه بها واما تنافر الخصمين — اذ لا يرضى أحدهما اليمين — الى حكم يتبين حججهما ويحكم بينهما واما جلاء وهو أن ينكشف الأمر وينجلى وتعلم حقيقته فيقضى به لصاحبه دون يمين أو خصام فاذا فكرنا فى هذا المقطع الثالث وجدنا أنه يتحقق باحدى وسيلتين ، اما بأن تقوم بينة تثبت براءة المتهم ويقتنع بها الخصم دون حاجة الى تحاكم أو استحلاف ، واما باعتراف المتهم بصحة التهمة ، سواء أتبع هذا رده ما اغتصب أم تبعه اباؤه أن يرده ، وفى هذه الحالة الأخيرة لا يكون سبيل لاحقاق الحق الا بالقسر الذى ينفذه الحاكم أو الحرب التى تشنها قبيلة الرجل المظلوم

فاذا أنت تأملت في هذه الحلول الثلاثة التي يقدمها زهير وفهمت دلالتها الحقيقية على أحوال العمر ، تبدى لك أن دلالتها عكسية ، نعنى أن العادة السائدة بين الجاهليين لم تكن أن يقبل أحد الخصمين يمين الآخر ، ولا أن يتراضيا على التحاكم الى حكم يقبلان حكمه ، ولا أن يرضى المتهم برد الحق المغصوب دون يمين أو خصام ، بل كانت العادة الجاهلية السائدة ولهذا سميت حالتهم السائدة بالجاهلية ويرى هى أن يصر المغتصب على الاحتفاظ بما اغتصب بغطرسة وحمية ، ويرى أن له الحق في الاحتفاظ به بمجرد قوته وبأسه ، ويرى في رد الحق الى صاحبه اذلالا له وانتقاصا من عزته وشممه والا ما احتاج زهير الى أن ينظم ما نظم من أبيات ، وما احتاج الاسلام فيما بعد الى جهاده

الطويل المرير ضد أخلاقهم وعاداتهم وقيمهم ومقاييسهم القائمة على العصبية الرعناء والنعرة الباطشة والحمية حمية الجاهلية كما يتبدى لك أن زهيرا في صميمه يؤثر السلم ولا يريد العرب الا أن يضطر اليها قد قلنا في تقديمنا لهذه القصيدة أن زهيرا الذي نظمها غير زهير الذي نظم معلقته المشهورة لكن ها نحن أولاء محتاجون الي أن ندخل على قولنا ذاك بعض التعديل فنقول ان زهيرا الشاب نفسه برغم شبابه وحدته ، وبرغم بيتيه اللاذعين ٣٦ و ٣٧ ، كان في صميم تكوينه ومنذ بدئه مسالما رقيقا مؤثرا للتصالح والوفاق لا يرى فخرا في السطو والاعتداء وسفك الدماء ، فهذه هي البذرة النفيسة التي ستنمو فيه كلما كبرت سنه ونضج عقله وزادت خبرته وتجربته بمآسي التقاليد الجاهلية وأذاها البليغ وهذا يزداد اتضاحا في بيته القادم الذي يحاول به أن يغرى بني مصاد بالتصالح وأن يشفي ما قد يكون في نفوسهم من احنة

٤٢ – فذلكمو مقاطعُ كُلِّ حق ملاث كَالهنَّ لَكُم شِفاء على أنه لا يكتفى بهذا البيت في محاولة التصالح والاسترضاء، فيضيف اليه بيته القادم العجيب

٤٣ — فلا مستكر َ هون لما مَنعتم ولا مُعْطُون إلا أَن تشاءوا

فهنا يبلغ حدا من استرضاء الخصوم نكاد نستكثره على زهير نفسه ، لأنه يصرح فيه منذ الآن بأنه لن يلجأ الى حرب لاسترداد حق الرجل ان رفضوا أن يردوه وتصريحه العجيب هذا لا يخرج تعليله فى نظرنا عن أحد تفسيرين ، وقد يحتاج الى كليهما أنه كما قلنا غير مقتنع بادعاء ذلك الرجل الذى اشتهر بولعه بالقمار ، فهو يعتقد أنه

حتى اذا كان ادعاؤه صادقا فلا بد أنه ارتكب عملا كان ما حدث له جزاءه العادل أو أنه يعنى أن لديه ثقة كاملة فى أنهم سيلبون رجاءه ويكونون عند حسن ظنه فيهم وثقته بخصالهم الكريمة ، فهو يقول هذا ليبتعث فيهم خلقهم النبيل ويثير الجانب الخير من نفوسهم ليغلبه على الجانب الشرير فاذا كان هذا هدفه فما أروع ايمانه بأن النفس البشرية على كثرة شرها لا تخلو من عنصر الخير ، وأن الملاينة والقول الحسن قد يستحث هذا الجانب الخير بما لا تفعله الشدة والاساءة ان زهيرا بهذا يكون قد تفوق على الكثيرين منا ، نحن المسلمين المعاصرين ، مع أن لدينا كتاب الله العظيم نقرأ فيه هذه الآية السامية المعاصرين ، مع أن لدينا كتاب الله العظيم نقرأ فيه هذه الآية السامية «ولا تستوى الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن فاذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولى حميم »

لكن حان لنا أن نضبط من اعجابنا بزهير قبل أن يبلغ حد الاسراف ويتجاوز الحقيقة ، فلا ننس أن زهيرا مهما يكن من سموه لم يكن اسلاميا ، وكان ابن بيئته وعصره الى درجة لأ يستطيع بشر أن يتطهر منها اللهم الا أن يكون نبيا معصوما ولا ندهش اذن اذا رأينا زهيرا في بعض أبياته القادمة يعود الى التهديد واغلاظ القول ، لا لبنى مصاد أو بنى حصن وحدهم ، بل لبنى عليم جميعا ، فهكذا كان اعتقاد الجاهليين بالمسئولية القبلية ، لم يأتهم بعد دين يبين لهم أن كل نفس بما كسبت رهينة ، وأن لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ، وأن لا تزر وازرة وزر أخرى لكنه قبل أن يأتى الى التهديد والاغلاظ يستمر في مجادلتهم بالحسنى في بضعة أبيات أخرى

٤٤ - جِوارْ شاهد عَدُلْ عليكم وسِيًّانِ الكَفالة والتَّلاء

# ٥٥ - بأى الجيرتين أجرعوم فلم يصلُخ لـكم إلا الأداء

يقول كان هذا الرجل جارا لكم ، وجواره بين مشهور ، فهــو شاهد عليكم انكم أصحابه ، يستوى في هذا أن تكونوا أتتم قد تكفلتم بجيرته ، أو تكون هذه الجيرة قد أتليت عليكم أى حولت اليكم من آخرین ومعنی هذا أن یکون قد نزل بآخرین فحولوه الی بنی حصن، وهو ما سموه التلاء أو الحوالة ، ومثله الحمالة ، أن تتحمل عن مغرم دينا لست ملزما به لكن تقبل حمله عنه حين يعجز عن أدائه وكان اشراف العرب ذوو الأحساب الرفيعة يرون أن من واجبهم تحمل الحوالة والحمالة وقيل التلاء أن يكتب الرجل على سهم « فلان جار فلان » ، ویدفعه الی آخـر دلیلا علی اجارته له ، فاذا أخذه هـذا وصار الى قبيلة أراهم ذلك السهم وجاز ولم يصبه أذى زهير اذن يرد بهذين البيتين على حجة ربما يقدمها الخصوم ، وهي أن يقولوا ان هذا الرجل لم يكن جارا أصليا لنا تكفينا بجبرته وانما أحيل الينا من آخرين فيقول لهم في كلتا الحالتين يجب عليكم أن تؤدوا اليه حق الجيرة أو أن يقولوا ان هذا الرجل لم يكن جارنا ، لأنه وان نزل في جوارنا فنحن لم نعطه جيرة ولم نكتب له عهدا فيقول لهم انه كان جاركم وجواره بين مشهور لا تستطيعون أن تنكروه فمجرد نزوله فى جواركم وسماحكم له بهذا النزول يقر له حق الجيرة عليكم ويكفل له هذا الحق دون أن يكون هناك تلاء أى تعهد بذمة وكتابة مكتوبة بعهد

فاذا تأملنا في هذين البيتين تجلت لنا أشياء عدة منها أن زهيرا لا يزال يشك في صميمه أن يكونوا قد أجاروا الرجل ثم اعتدوا عليـــه

كما يدعى ، بل يغلب على ظنه أنه هو الذى فرض نفسه عليهم ضيفا غير مقبول ، فيقول لهم حتى على هذا الفرض يخلق بكم أن تعطوه حقوق الجيرة الكاملة . ومنها أن زهيرا هنا أيضا يرفع لهم سلوكا مثاليا لم يكن أكثرهم يحققه ، لكنه يرى أنهم ينبغى أن يأخذوا أنفسهم به تأمل جيدا فى قوله «لم يصلح لكم » ، فمعناه أن هذا الرد قد يصلح لآخرين لكنه لا يصلح لكم فى حسبكم الرفيع يزداد هذا جلاء لنا حين نقرأ فى مختلف أخبارهم وأيامهم حوادث الاعتداء الكثيرة على الجار وخيانة الجيرة وعدم التقيد بالعهد الذى يعطيه فرع آخر من القبيلة ومنها أن زهيرا لا يزال يخاطب فيهم جانبهم الفاضل ويضرب على وتر شرفهم العالى حتى يستجيبوا له

## ٤٦ — فإنكمو وقوماً أخفروكم لكالدِّيباج مالَ به العَباء

هذا البيت لا يرويه الشنتمرى ، ولا ترويه الا نسخة واحدة من النسخ الخمس التى اعتمدت عليها طبعة دار الكتب لشرح ثعلب والشرح الذى تقدمه هذه الطبعة فى هامشها يعتقد أن « أخفروكم » معناه نقضوا عهدكم وعلى هذا يجعل البيت خطابا للمغدور به وقومه، ويفسره انكم وهؤلاء القوم الذين نقضوا عهدكم كالحرير فضل عليه العباء وهى من الصوف الخشن مع أنكم أشرف منهم وهذا فى نظرنا تفسير مخطىء ، يحدث التفاتا لا داعى له اذ يحول الخطاب من الخصوم الى أصحاب زهير ، والخطاب فى نظرنا لا يزال موجها الى بنى حصن وأخفروكم ليس معناه نقضوا عهدكم ، بل معناه حملوكم خفارتهم ، أى الجارتهم ومنعهم حقا ان الخفر من الأضداد ، فهو يعنى الاجارة ويعنى نقض العهد والغدر وعلى تفسيرنا يكون زهير لا يزال يستحث فيهم نقض العهد والغدر وعلى تفسيرنا يكون زهير لا يزال يستحث فيهم

شرفهم ، فيقول لهم انكم أشرف من أولئك الذين حملكوكم جيرتهم ، كما أن الديباج الحرير أشرف من العباء الصوف ، فلا ينبغى أن يميل العباء بالديباج ، بل ينبغى أن يحمل الديباج العباء ويقوم به

٤٧ ـ وجار سار معتمدا إليكم أجاءته المخـافة والرجاء
 ٤٨ ـ فجاورمُكُرَماً حتى إذاما دعاه الصيف وانقطع الشتاء
 ٤٨ ـ ضَمِنتم مالَه وغدا جميعاً عليكم نَقْصُـه وله النَّماء

بهذه الأبيات الثلاثة يرد زهير على حجة أخرى ربما يستعملونها فيقولون ان ما حدث لهذا الرجل من نقصان مال لم يكن ذنبنا ولا من فعلنا ، بل هو نقصان طبيعي ، مما كان يحدث لهم كثيرا اذ يصيب المرض أو الوباء حيوانهم فيقول لهم انه على أى حال ومهما تكن حقیقة ما حدث قد کان جارکم وأنتم ملتزمون حین تنتهی جیرته ویرحل عنكم بأن تكملوا له ما نقص من ماله ان أصابه نقص ومن الواضح أنه لا يزال يرسم لحق الجيرة مثلا رفيعا يريد منهم أن يحققوه ، وفي سبيل اقناعهم بهذا يستمر في مخاطبة الجانب الطيب فيهم فيصور لهم كيف جاء هذا الرجل ليكون جارا لهم محتميا بهم مما أصابه من خوف وواضعا رجاءه فيهم ، وكيف أكرموا جواره ـــ لأن زهيرا لا يستطيع أن يصدق أنهم أساءوا جيرته ، وقد كان محقا في حسن ظنه هذا كما نعرف من القصة \_ حتى انتهى الشناء المجدب الذي كان قد ألجأه الى جيرتهم ، وجاء الصيف وكثر الخصب ورجع الى أهله كما كان كل جار يعود الى أهله بعد أن ينتهى الشتاء بشدته وعدم خصبه وكثرة غاراته من بعضهم على بعض فهنا ينبغي عليهم أن يتموا من ماله ما

يكون قد نقص ورواية ثعلب تحول الضمير في «اليكم» و «ضمنتم» الى « الينا » و «ضمنا » فيكون معنى الأبيات أن زهيرا يضرب لهم المثل بما يفعله هو وأصحابه حتى يحضهم على أن يقلدوهم في كرم جيرتهم لكننا نفضل رواية الشنتمرى التي تستمر في مخاطبة بني مصاد وحصن وعليم عامة مستحثة كرمهم ونستثقل أن يتوجه زهير اليهم في المجال الراهن بذلك الفخر بنفسه وأصحابه

٥٠ \_ واولا أنْ ينالَ أبا طريف إسارٌ من مَليكِ أولِحاء ١٥ \_ لقد زات بيوتَ بني عُلَيْم من الكلمات آنيـــة ملاء

أبو طريف هو المأسور ، فهو اذن ابن الرجل المقامر الذي خسره في المقامرة كما خسر زوجته والاسار سوء الأسر وشدته والمليك الذي أسره ، لأنه صار يملكه واللحاء الشتم والكلمات هنا القصائد ، جعلها آنية ملاء أي مملوءة شرا من الهجاء يبدأ زهير بهذين البيتين فى تهديدهم بالهجاء ، ويقول ان ما يمنعه من أنْ يهجوهم هجاء يجلب الشر عليهم هو خوفه من أن يضروا بالأسير ويشتدوا عليه وبهذا يسلم مرة أخرى بأنه وان كان في أسرهم فهم الى الآن يكرمونه لاحظ أن زهيرا لا يهجوهم بعد ولكن يهددهم بالهجاء الشديد ، ولكن أغلب ظننا أن هذين البيتين موجهان في حقيقتهما الى قبيلة الرجل المقامر ، بني عبد الله بن غطفان ، وأن زهيرا في الحقيقة يعتذر بهما الى بني عبد الله لعدم اشتداده في هجاء عليم ، فيقول انه لا يريد أن يغضبهم لئلا يسيئوا معاملة أسيرهم هذا هو اعتذاره ، وحقيقته أنه بحكمته وتجرده من النعرة القبلية لا يريد أن يسوء الأمر بين عبد الله وعليم من أجل رجل سيء السيرة ومن هذا يجوز لنا أن نستنتج أن عبد الله كانوا قد

جاءوا الى زهير غاضبين على عليم ، مصدقين ما ادعاه لهم رجلهم ، مطالبين زهيرا بحق جيرته لهم واشتهاره بأنه شاعر غطفان ومادح رجالها العظماء أن يهجو عليما فزهير يحاول أن يوفق بين هذا الطلب وبين محاولته الحكيمة أن يصلح بين القبيلتين

٥٢ \_ فتُجْمَعُ أَيْمُنْ منَّا ومنكم بُمُقْسَمَةٍ تَمَـورُ بها الدِّماء

الأيمن جمع يمين وهى القسم والمقسمة موضع القسم ، واراد بها مكة حيث تنحر البدن فتمور بها الدماء أى تسيل ويقول ثعلب انها موضع الحلف عند الأصنام ، لكننا نفضل أن يكون زهير قد عنى مكة ، لأننا نعرف من معلقته اعزازه للبيت الحرام لاحظ مهارته في هذا البيت الذى يوجهه الى عبد الله بقدر ما يوجهه الى عليم فأقصى ما يتصوره من اشتداد الخلاف بين الفريقين أن يذهبا الى مكة في موسم الحج فيقسم كل منهما الأيمان على هذا الحق الذى بينهما وبهذا يقود الفريقين قيادة حصيفة الى طريق السلم والتصالح ، حيث كان الجاهليون ينتهزون فرصة الحج لحقن الدماء والتهادن وابرام الكثير من المصالحات

٥٣ \_ ستأتى آلَ حِمن حيث كانوا من المَثُلات باقيــة أُ ثِناء

يستمر فى تهديدهم بالهجاء . لاحظ انه لا يهجوهم بعد ولكن لايزال يكتفى بأن يصور قسوة النجهاء الذى يستطيع أن يرميهم به ، راجيا أن يكون فى هذا ارضاء كاف لبنى عبد الله والمثلات جمع مثلة وهو أن يمثل بالانسان أى يسب وينكل به والباقية التى تبقى على الدهر ، والثناء أن تثنى وتردد مرة بعد مرة تذكر ما قالته القصة من أن العرب كانوا اذ ذاك يتقون الشعراء اتقاء شديدا

فزهير يعتمد على خوفهم هذا من الهجاء راجيا الا يضطر الى هجائهم فعلى .

٥٤ ـ فلم أو معشراً أسروا هَدِيًّا ولم أو جارَ بيت يُستَباء

الهدى الرجل ذو الحرمة ، وهو ان يأتى القوم يستجير بهم أو يأخذ منهم عهدا ، فهو هدى مالم يجر أو يأخذ عهدا ، فاذا أخذ العهد وأجير فهو حينئذ جار وسمى هديا على معنى أنه له حرمة مثل حرمة الهدى الذى يهدى الى البيت الحرام ، فلا يرد عن البيت ولا يصاب ومعنى هذا انهم حتى اذا رفضوا اجارته ينبغى الا يصيبوه بسوء ، بل يردوه سالما وقوله « يستباء » معناه تتخذ امرأته أهلا ، من الباءة وهى النكاح وقيل يستباء من البواء وهو القود ، وذلك أنه اتاهم يستجير بهم فأخذوه فقتلوه برجل منهم ولكن المعنى الأول انسب للمناسبة الراهنة ، اذ يشير زهير الى احتفاظ عليم بولد الرجل وزوجته

لاحظ ان زهيرا حين يقول انه لم ير هذا يحدث فهو لا يعنى ما يقول حرفيا ، فلقد رأى بالطبع عشرات الأمثلة من مثل هذه الأعمال فى حياته الطويلة التى عاصرت عددا من أشد الحروب والغارات فى تاريخ الجاهلية انما يريد ان يعبر عن استنكاره القوى لمثل هذه الأعمال ، وعن دهشته البالغة لأن يصدر مثل هذا من بنى عليم وهو أسلوب نستعمله كثيرا فى التعبير عن استنكارنا ، كأن نقول عمرى ما شفت ولد يعصى أبوه كده! ويستعمله الانجليز فى تعبيرات عمرى ما شفت ولد يعصى أبوه كده! ويستعمله الانجليز فى تعبيرات شائعة لابداء التعجب (١) فهو لا يزال يطالب عليما بما ينتظره من رفعة شرفهم

I never saw the like of it! (1)

## ٥٥ \_ وجارُ البيتِ والرجل المُنادِي أَمَامَ الحَيِّ عَقْدُها سَــواء

المنادى المجالس، وهو من النادى والندى بمعنى المجلس وقال « أمام الحى » لأن مجالسهم كانت امام الحى لئلا يسمع النساء كلامهم ويطلعن على تدبيرهم ( وهى اشارة هامة الى موقفهم من المرأة!) يقول من جاور قوما ومن جالسهم فحقهما سواء وذمتهما واحدة، أى ان لم يكن هذا الرجل جاركم فله حرمة بمجالسه أياكم فحقه واجب عليكم كوجوب حق الجار من الواضح ان زهيرا يعود هنا الى حجته التى بسطها فى البيتين ٤٤ و ٥٤ ، وعودته اليها يؤكد ما فهمناه من انه غير مقتنع فى حقيقته بأن عليما اجاروا الرجل ثم خانوا الجيرة ، وأنه يريد منهم أمثل سلوك

## ٥٦ \_ أَبِّي الشُّهداه عندكَ من مَعَدِّ فليس لما تدبُّ له خفاء

ابتداء من هذا البيت وفى الأبيات الأربعة التالية يدخل نبرته شيء من الاشتداد ، ويوجه خطابه الى شخص معين لا يذكر من هو ، ولا تساعدنا الشروح القديمة على تعرفه ، ولكن يبدو انه رجل من عليهم تحدث عن الموضوع حديثا غليظا بلغ بنى عبد الله فزاد من غضبهم ويظهر من حديث زهير عن هذا الرجل أنه سفيه أرعن ، وزهير يكره مثل هؤلاء الجاهلين الذين يضاعفون الشر بين القبائل فيتهمه زهير بأن غرضه الحقيقي هو أن يفسد بين القومين عليم وعبد الله ، وانه انما يستغل هذه الحادثة لهذا الافساد ، لذلك يسمى سعيه « دبيبا » ، ويقول له ان غرضك الحقيقي لا يخفي على الناس ، فعليه شهداء من معد ( وهو ابن عدنان ووالد نزار ، ونزار هو والد ربيعة ومضر ، فمعد هم عرب عدنان أو كثرتهم الغالبة ) شهدوا سعيك وأبوا الا ان يشهدوا بالحق

٥٧ \_ تُلَجْلِجُ مُضْفَةً فيها أُنِيضٌ أصلَتْ فهي تحتَ الكَشح داء

هذا البيت يزيدنا فهما لما فعله ذلك الرجل من عليم ، فالظاهر أنه رفض بشدة أن يرد بنو مصاد ولد المقامر وزوجته ، وحرضهم على الاحتفاظ بهما ومن هنا يمكننا ان نفهم انهم حتى قبل إن تبلغهم قصيدة زهير كانوا قد فكروا فى رد الأسيرين حسما لشر الرجل ، وزيادة فى التكرم لكن هذا الرجل من عليم عارضهم واصر على الاحتفاظ بهما ، ولا تخلو قبيلة من السفهاء مهما يكن نبلها فزهير يشبهه بمن اخذ فى فمه مضغة أى قطعة من اللحم بلجلجها أى يرددها فى فمه لا هو يبتلعها ولا هو يبصقها ويقول ان هذه المضغة فيها أنيض وهو اللحم اذا تغير وفسد ، وانها أصلت أى أتنت فاذا ما المتفاه فان تهنأ بها بل ستصير لك داء تحت جنبك ، ويعنى بالمضغة ما اخذوه من مال المقامر وأهله ، ويستمر فى وصفها بيبته التالى

٥٨ \_ غَصِصْتَ بِنيتُها فَبِشِمْتَ عَنها وعندكَ لو أردتَ لهـا دواء

هذه المضغة نيئة غص بها حلقك فلم تستطع أن تبتلعها وانصرفت عنها نفسك ، فلماذا تصر على استبقائها فى فمك وانت تستطيع ان تتخلص منها بالقائها ؟ والتفسير الوحيد لهذا الغصص والبشم والنيء والانتان هو ما استنبطناه من ان قومه غير راضين عن استبقاء مال المقامر وزوجته وولده . فهو لن يهنأ ما دامت قبيلته غير راضية .

٥٩ \_ فإنى لو لقيتُك واجتمعنا الكاب لكلِّ مُنْدِيَةً لِقاء

المندية الداهية التي تندى صاحبها عرقا لشدتها ، وقوله لقاء أى شيء يتلاقى به حتى يصلح الله أمرها وفى ثعلب « لكان لكل منكرة كفاء » أى مكافأة شر بشر لاحظ انه حتى حين يهدد زهير

هذا الرجل بملاقاته شخصيا فان زهيرا لن يكون البادى، بالشر ، لكنه لن يعجز عن لقائه أو مجازاته

# ٦٠ \_ فَأَبْرِي مُ مُوضِحاتِ الرأسِ منه وقد يَشنى من الجَرَب المِنِــاء

الموضحات هى الشجاج التى بلغت العظم فأوضحت عنه أى أظهرت بياضه ، والهناء القطران يقول ابرىء ما فى صدرك من منع الحق والالتواء كما يبرىء الهناء الجرب فى هذا البيت يلتفت زهير عن خطاب هذا الرجل وكأنه خاطبه بما فيه الكفاية تأمل كيف يكتفى زهير حين يلتقى بالرجل بأن يبرئه ويشفيه مما فيه من منع الحق والالتواء ، لا يعاقبه ولا ينتقم منه ، وهذا الشفاء لا يكون الا باقناعه بخطأ عمله لكن شراحا آخرين قالوا انما هو مثل ما قاله شاعر آخر شنفى صداعهمو برأس مصدم » والمصدم القوى على الحرب ، أى نقتلهم فيستريحون من الصداع وقد يكون زهير تعمد أن يستعمل أسلوبا مبهما يفهم منه بنو عبد الله انه يهدد بقتله فيرضون ، ولكن يسمح له بأن يحاول اقناعه بالحسنى وشفاء حقده وتقويم اعوجاجه بغير القتل

### ٦١ \_ فه لد آلَ عبد الله عَدُوا مخازى لا يدِبُ له الضّراء

آل عبد الله هؤلاء هم حى من كلب ، وليسوا عبد الله بن غطفان وقد يجوز لنا أن نستنبط انهم حى الرجل الذى يتهدده زهير ، فهو يتجه اليهم بالرجاء أن يقمعوه ويبطلوا دبيبه بالعداوة وقوله عدوا مخازى أى اصرفوا عن انفسكم هذه المخازى التى تنالكم بالغدر ولا يدب لها الضراء أى لا يخفى أمرها ، والضراء ما تواريت به من

شجر ، ويقال للرجل اذا اخفى أمره دب الضراء أى استتر بأمره كما يستتر بالضراء من دب فيه

٦٢ \_ أَرُونَا سُنَّةً لاعيبَ فيها يسوَّى بيننا فيها السَّــواء

بهذا البيت يبلغ زهير أصرح دعوته الى التفاهم والتصالح والسنة العدل أى الطريق المستقيم .يقول جيئونا بسنة ليس فيها عيب حتى نبرأ وتبرأوا ، تسوى بيننا فى الحق ، أو تسوى الطريق السواء أى العدل التى لا ميل فيها بيننا وبينكم

٦٣ \_ فإنْ تَدَّ عوا السَّواءَ فليس بيني وبينكمو بني حصــــــــن بَقاء

السواء العدل ، ومنه قوله عز وجل « تعالوا الى كلمة سواء » يقول ان تتركوا العدل فلا بقاء بينى وبينكم وواضح انه لا يهددهم بالخصام الا لأنه لا يزال على أمل كبير أن يختاروا المصالحة

٦٤ \_ ويب\_قى بيننا قَذَعٌ وُتُلْفَوْا إِذاً قوماً بأنفسهم أساموا

القذع القبيح من القول ، يقال اقذع لفلان اذا قال له قولا قبيحا ، وفي الحديث « من قال في الاسلام شعرا مقذعا فلسانه هدر » هذا البيت يبين كراهية زهير لأن يستفحل الأمر بينهم حتى يحدث بينهم كلام قبيح ، وأنه يكره هذا من أجل بني حصن كما يكرهه من أجل نفسه وأصحابه وبهذا يرتفع زهير مرة أخرى على السباب الجاهلي الذي كثر في عصره والذي استمر بعد الاسلام على ألسنة شعراء لم يتأدبوا بأدب الاسلام وآثروا ان يحتفظوا بهجر القول برغم الآيات والأحاديث التي تحرمه

٦٥ \_ وتوقَدْ نارُكَمَ شَرَراً ويُرْفَعُ لَكُم فَى كُلِّ مَجْمَعِ إِلَواء

یظهر أمرکم وینتشر خبرکم ، وقوله شررا أی لیست بنار حرب انما هی نار شهرة یطیر لها شرر فی الناس ، وضرب الشرر مثلا لما ینتشر عنهم ویشهر من أمرهم والنار یضرب بها المثل فی الشهرة ، وهنا یستشهد الشنتمری ببیت للأعشی والشطر الثانی أیضا مثل ، أی یظهر أمرکم فی المحافل ویشهر غدرکم ، وجاء فی الحدیث « لکل غادر لواء یوم القیامة »

وبهذا البيت يختم حديثه الى بنى حصن ، ويختم قصيدته الجياشة ومن الواضح ان تهديده في هذا البيت الأخير ما كانت تكون له قوة لولا ان القبائل العظيمة الحريصة على أحسابها كانت تتبرأ من تهمة الغدر وتكره أن يشيع عنها أنها غدرت وهكذا نرى الأهية التاريخية الكبيرة لهذه الأبيات في تصويرها لما قام قبيل الاسلام من صراع بين الجاهلية القديمة بتقاليدها القائمة على البطش والاغتصاب والاعتزاز بالقوة والبأس وبين ضمير جديد ووعى أخلاقي متفتح أخذ يبرم بما شاع بين الجاهليين من سطو وظلم وقسوة ودم مسفوك ، ويميل الى العفو والمرحمة والسلم وحقن الدماء

نمت هذه النزعة الجديدة في عدد من مفكريهم ذوى الرجاحة والحنكة ، وأخذت تعتنقها بعض البيوتات الكبيرة لأنها رأت فيها دعما لأحسابها من ناحية ، وتعزيزا لسمعتها الطيبة في التجارة وحماية القوافل من ناحية أخرى ووجدت في زهير أبلغ معبر عنها وأصدق معتنق لها ، لما كان فيه من تكوينه الشخصى من ميل الى المسالمة والتعفف ، ولظروف حياته المغتربة بعيدا عن نعرة العصبية القبلية ، م زادت هذه النزعة فيه كلما كبرت سنه وكثرت تجربته ونضج تفكيره،

فقد شاهد فظائع الحروب التي هاجت بين عبس وذبيان بسبب داحس والغبراء ، ودخلت فيها واكتوت بنارها قبائل أخرى كثيرة

وبهذا أرهصت هذه الفئة الحكيمة المفكرة بقرب نزول الوحى من السماء يؤيد نزعتها ، ويختمها بخاتم النبوة ويقدسها بقداسة الرسالة ، وقد لاحظت فى ثنايا الشروح القديمة استشهادهم لمعانى زهير والفاظه ببعض القرآنية والأحاديث النبوية ، كما تعرف بلا شك ما تجليه معلقته من ايمان بالله والبعث والحساب ، فضلا عن ايمانه بالسلم وتصويره لفظائع الحرب فى أبيات من أرفع ما نظمه العرب فى تاريخهم كله بل يروى بعضهم عنه انه كان ممن حرموا فى الجاهلية على أنفسهم الخمر والأزلام ، فان كان هذا صحيحا ( وهو لن يصح على أنفسهم الخمر والأزلام ، فان كان هذا صحيحا ( وهو لن يصح يزيد من اجلالنا له

فلنختم دراستنا لهمزيته بهذه الخبر الذي يروونه في ختامها «قال الأصمعي فلما بلغهم قول زهير بعثوا بالابل اليه ، وأرسلوا الى زهير يخبرونه خبر صاحبه ويعتذرون اليه ، ولاموه على ما فرط منه فأرسل اليهم زهير انى والله لقد عجلت اذ فعلت ، وأيم الله لا اهجو أهل بيت من العرب أبدا » وأضاف بعضهم « ان زهيرا كان يقول ما خرجت بليل قط الا خثيت أن يصيبني عذاب من السماء بظلم أهل بيت من العرب كرام » وفي رواية أخرى « قال ما خرجت في ليلة ظلماء الا خثبيت ان يصيبني الله بعقوبة لهجائي قوما ظلمتهم » وهكذا تنتهي القصة نهاية سعيدة ، فكان بنو عليم عند حسن ظنه بهم ، بل كانوا فوق ذلك نبلا وكرما ، وأبدى زهير أيضا كرم خلق اذ ندم كل هذا الندم على ما قاله فيهم ، مع أنه في حقيقة الأمر خلق اذ ندم كل هذا الندم على ما قاله فيهم ، مع أنه في حقيقة الأمر

لم يفحش فى هجائهم ، وأغلب ما قال تهديد بالهجاء لا هجاء فعلى ، اذا استثنينا البيتين اللاذعين اللذين افتتح بهما حديث ، وأين هما مما قاله الشعراء المتهاجون قبل الاسلام وبعده ؟ أضف الى هذا ما رأيناه كرره من ملاينة ودعوة الى التصالح والمسالمة لكنها حساسيته الأخلاقية المرهفة تتأذى حتى من هذا الوعيد الذى صدر منه

ترى ماذا كان يكون منه لو تأخر به الزمن شيئا قليلا فأدرك ظهرور الاسلام ، واثلج صدره وأتم برء نزول وحى السماء يؤيد فكره وخلقه وسلميته وتعففه وتحنفه وأى شاعر عظيم كان الاسلام يكسبه شاعر يعلو درجات على ابنه كعب وعلى حسان بن ثابت وعلى من دونهما من أصاغر الشعراء فى تمام التطهر من آثام الجاهلية ، وفى فحولة الشاعرية وخصوبة الخيال واتقان الأداء لكن نعود من هذا التساؤل غير المجدى لنقول انه ربما يكون قد أدى واجبه الانساني أداء كافيا بما مهد لأفكار الاسلام وعقائده ودعوته الاجتماعية والأخلاقية ونعود من هذا الاستطراد الى موضوعنا ، لنقذف بأنفسنا فى فصلنا وشهوة الى لجة المجتمع الجاهلى بما غص به من غدر وغضب وحرب وشهوة انتقام

# الفصّه النافي عشرً الغضب الحاسة

الهجاء الذي رأيناه في همزية زهير لم يكن هجاء حقيقيا ، اذ خلا من الغضب والحقد ، وكان أميل الى ملاينة الخصم واستمالته الى الصلح . لكننا نريد ان ندرس في هذا الفصل قصيدتين فاضتا بالغضب الحقيقي وهما قصيدتان قصيرتان ، لا تتجاوز احداهما ثلاثة عشر بيتا ، وتقتصر الأخرى على أحد عشر بيتا ، لكن كلتيهما تغص بالحقد وتستعر بالغضب الكاوى ؛ فهما تعطياننا صورة جيدة عن البدوى حين يتلظى كرها للعدو ويتحرق شهوة الى الانتقام منه فتأخذه حماسة القتال

أما أولاهما ، وهى القصيدة رقم ١٠٩ من المفضليات ، فسببها اقدام احدى القبائل على عمل دنى، من أعمال الخيانة أثار أشد سخط الشاعر وذمه والشاعر هو منقذ بن الطماح ، ولقبه الجميح ( بالتصغير ) ، من بنى أسد ، وهم أخوة كنانة من خزيمة بن مدركة ابن الياس بن مضر وأبوه الطماح هو معاصر امرى، القيس الذى كان بينه وبين امرى، القيس عداوة ، فقال فيه امرؤ القيس بيته المشهور

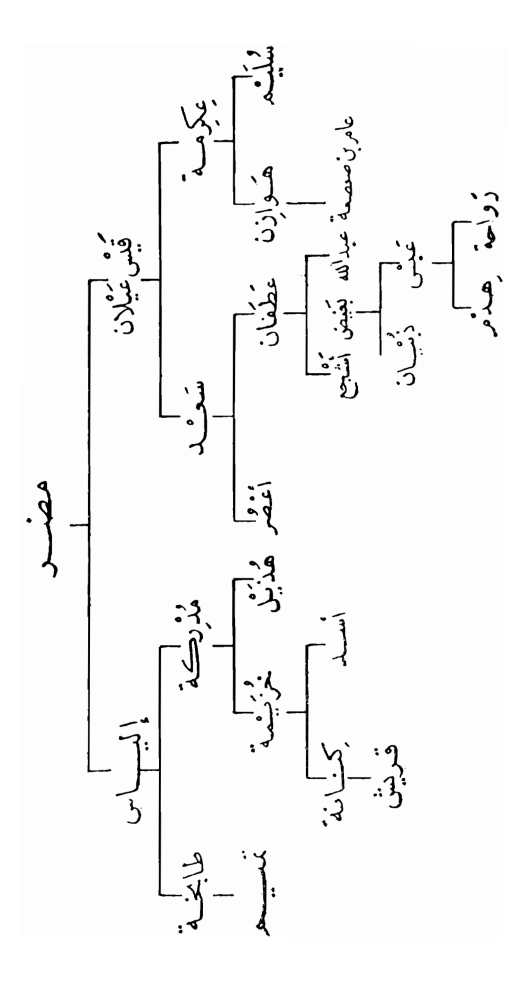
لقد طمح الطمّاح من بُعد أرضه ليُلبسني مر دائه ما تلبَّسا

فالجميح اذن من الجيل التالى لجيل امرىء القيس. وكان من فرسان أسد المعدودين ، ومن أبطالهم يوم شعب جبلة ، تلك الحرب المشهورة التى وقعت بين عامر بن صعصعة تحالفها عبس ( وكلتاهما من قيس

عيلان) ، وبين دارم من تميم تحالفها أسد (وكلتاهما من الياس) وتحالفها أيضا ذبيان (من قيس عيلان) وفريق من كندة (وهى من العرب القحطانيين) وكان النصر لعامر وعبس بعد ان لجأتا الى خطة مشهورة فى اخبار أيام العرب ، وكان نصرا مدويا جعل هذه الحرب الحدى الحروب الثلاث التى يعدها العرب أكبر أيامهم فى الجاهلية ، وهى شعب جبلة ، ويوم الكلاب الأول ، وذو قار وقد وقعت حرب جبلة خوالى سنة ، وكان غزاء أى كثير الغزوات ، وكان صاحب الغارة على قتل الجميح ، وكان غزاء أى كثير الغزوات ، وكان صاحب الغارة على ابل النعمان بن ماء السماء ، من ملوك الحيرة المشهورين

كانت أسد قبيلة الشاعر تسكن وسط نجد مع غطفان ، وكان بينهما حلف تعاون فيه الفريقان على حماية الطريق الشمالي للقوافل التجارية من العراق الى يثرب والقصيدة التي سندرسها له تدور على مقتل رجل من قبيلته هو نضلة بن الأشتر ، وهو أيضا من فرسان أسد ، وكان قتله غدرا والذي نستنبطه من القصيدة هو ان نضلة كان قد نزل في جيرة عشيرة من بني عبس اسمها رواحة لكن عشيرة أخرى من عبس اسمها هدم ، جاءت تطالب رواحة بتسليمه اليهم ليقتلوه ، لثأر بني هدم فقتلوه وسنرى ان الشاعر يصب أشد سخطه واحتقاره بني هدم فقتلوه وسنرى ان الشاعر يصب أشد سخطه واحتقاره على رواحة الخونة ، لا على هدم القتلة ولكن لعلك تحتاج أولا الى جدول مبسط لأنساب مضر لتنعرف فيه مواضع هذه القبائل والعشائر في تفرعات الأنساب ، وقد وضعناه في الصفحة التالية

يصف احد الشراح مقتل نضلة فيقول « اجتمع من كل فخذ منهم رجل واخذوا قناة واحدة ثم انتظموا ايديهم فيها فطعنوه بها



كلهم طعنة رجل واحد لئلا تخص فخذ واحدة بطلب دمه » وهذا الوصف لا دليل عليه في القصيدة ، بل هو ناتج عن اساءة فهم من هذا الشارح للتنظيم والنظم المذكورين في البيت الثانى وهو يدل على عجز ذلك الشارح عن أن يفهم السخرية المرة التي ترشح بها الأبيات الثلاثة الأولى من القصيدة وهو مثل محزن على اخطاء الشراح القدماء اذ لم يحسنوا فهم الشعر الذي يروونه ويتخذونه مجالا للتفسير اللغوى المحض دون ان يجيدوا فهم الموقف الذي فيه الشاعر المنعوى المحض دون ان يجيدوا فهم الموقف الذي فيه الشاعر أو الدخول في روحه المسيطرة ، فيقودهم هذا الى الخطأ في الشرح اللغوى نفسه ويقود بعضهم الى اختلاق ادعاءات لا صحة لها فلنأت الآن الى هذه القصيدة الفائرة لنرى عاطفتها الجياشة المهتزة ، ونراقب كيف ينجح الجميح نجاحا فنيا بعيدا في حملها الينا بايقاعه ونغمه حملا عنيف الوقع اذا أحسنا قراءتها والاستماع اليها

أول ما نلاحظه هو هذا الوزن الذي اختاره الجميح لقصيدته فهو ينظمها على بحر الكامل، وقد ذكرنا فيما مر كثرة حركات هذا البحر وسرعة تواليها لكنه لا يستعمل الكامل التام، بل يستعمل الكامل الأحذ، أي الذي دخله الحذذ، وهو حذف الوتد المجموع الأخير من التفعيلة الأخيرة في كل شطر فالصورة التامة للكامل (وهي التي استعملها الحادرة لعينيته) تحتوي على ثلاث تفاعيل تامة في كل شطر، هي « متفاعلن متفاعلن متفاعلن » لكن الجميح يستعمل الصورة الحذاء، وفيها تحذف « علن » من التفعيلة الثالثة في كل

شطر فيصير « متفاعلن متفاعلن متفا » او « متفاعلن متفاعلن فعلن »

ولهذا الحذذ وقع شديد على الأذن ، واثارة عنيفة للنفس ، بما يحدث من البتر المفاجىء فى آخر كل شطر تشعر بهذا الوقع اذا نطقت بالصورة التامة بضع مرات ، « متفاعلن متفاعلن متفاعلن متفاعلن ما لهذا نطقت بالصورة الحذاء « متفاعلن متفاعلن متفا » ، فسمعت ما لهذا البتر من مفاجأة وعنف ، وأدركت ان الصوت يرتفع فى « متفا » الأخيرة فى كل شطر بصرخة طويلة حادة وهذا ينسجم انسجاما قويا مع ما يغلى فى نفس الشاعر من الغضب المزمجر والحقد المتلظى .

فاذا تذكر سرعة حركات الكامل فى ذاته ، ثم اضفت اليها هذا البتر المفاجىء العنيف الذى يدخلها ، رأيت أن القصيدة بمجرد ايقاعها العام جيدة التصوير لهذا البدوى فى أشد غيظه يجيش صدره كالمرجل ويزلزل الغضب كل عصبة من جسمه ، وينتقل على هذا الايقاع المجلجل فى الموجات الثلاث المتتابعة التى تتكون منها هذه القصيدة القصيرة من سخرية مرة وهجاء أليم ، الى توعد مخيف بالانتقام الملحق ، الى صرخة مجروحة على صديقه الذى قتل غدرا ثم اذا تأملت فى الضرب ، وهو الجزء الأخير من الشطر الثانى فى كل بيت ، وجدته قد دخله الاضمار ، وهو تسكين الحرف الثانى بدلا من تحريكه ، وهو التاء فى « متفا » وبهذا تتوالى فى آخر كل بيت السمع والقلب طعنات متوالية كطعنات المدية ، فتضاعف من اضطرابنا السمع والقلب طعنات متوالية كطعنات المدية ، فتضاعف من اضطرابنا بسخط الشاعر وتوعده وصرخته

فلننظر الآن فيما في البيتين الأول والثاني من سخرية أليمة تقطر

مما فهو بقوله « يا جار نضلة » يخاطب بنى رواحة الذين اجاروا قريبه وصديقه ، ويقول لهم قد أنى لكم أى آن وحان الوقت الذى ينبغى فيه عليكم ان تسعوا بجاركم نضلة اى تطلبوا ثأره وتنتقموا لمقتله ، من بنى هدم الذين قتلوه ألم يكن جاركم ؟ أو لم يقتله آخرون وهو فى جيرتكم ؟ أولا يجب عليكم اذن أن تسعوا بالثآر ممن قتلوا رجلا وهو فى حماية جيرتكم ؟ لماذا لم تفعلوا هذا الى الآن ؟ لكنى واثق انكم ستفعلونه ، لأنكم لستم من العشائر الوضيعة التى تدع دم جارها يذهب هدرا لابد اذن انكم كنتم تستعدون لهذا الثأر ، فها قد آن وقته فافعلوا !

البيت اذن قائم كما ترى على تصنع ان مقتل نضلة لم يحدث برضى رواحة وتسليمهم ، والجميح يتصنع انه واثق كل الثقة ان رواحة سيثأرون من قتلته ، فمن غير المعقول ان أمثالهم يقتل حارهم ثم لا يثأرون لجيرتهم التى استبيحت ام تراهم يبلغ بهم اللؤم والخسة والجبن الى هذا الحد ؟ لكنك لن تقدر الوقع الأليم الذى كان لهذا البيت والبيتين التاليين حق قدره الا اذا عرفت ان رواحة كانوا فعلا من أشرف عشائر غطفان ، بل كانوا هم أكبر سادات عبس ، ومنهم قيس ابن زهير سيد عبس كلها ، فهو قيس بن زهير بن جذيمة بن رواحة أتاح للجميح سخريته اللاذعة ، فلو انه كان يخاطب أناسا من صغار القوم وسفلتهم لما كان لسخريته وجه ومن هنا تعرف أيضا أن الخيانة والغدر لم يقتصرا على وضعاء القوم ، بل حدثا احيانا من كبار بيوتاتهم وارجع الى أيام العرب لترى الأمثلة المتعددة

لكن دعنا تتابع استمراره في سخريته حين يقول في البيت الثاني

« متنظمین جوار نضلة » فلیس معنی هذه الفقرة اتنظامهم أیدیهم بالرمح کما قال ذلك الشارح ، بل هو کما قال شارح آخر « أی جعلوا بیوتهم حوله كالنظم لیمنعوه فلم یفعلوا » فالجمیح فی تهکم قوی یصف هذا التنظم البدیع الذی نظموا فیه بیوتهم حول نضلة حین نزل جارا علیهم مصممین علی حمایته لکن لاحظ أن وصفه هذا هو فی ذاته تهکم قاس ، فهو یتصنع أنه لا یمکنه أن یتصور شیئا آخر ، لا بد أن مثل هؤلاء القوم اذا نزل بهم جار یحیطونه هذه الاحاطة ویحرسونه هذه الحراسة . فهو یبدی اعجابه الکبیر — الساخر طبعا — بهذا النظم الهندسی الرائع . ما كان أجمله من تنظیم « یا سلام علی ده تنظیم ! » لکن هل نفع هذا النظم البدیع شیئا حین جد الجد وجاء بنو هدم یطلبون الی بنی رواحة أن یدعوهم یقتلون نضلة ? كلا لم ینفع فتیلا ، فسرعان ما انفضوا من حول جارهم و ترکوه لهدم یقتلونه

وهنا يترك الجميع سخريته فجأة ويصيح فى غضب مزلزل « يا ١١١ شاه الوجوه لذلك النظم! »

أى ما أقبحها من وجوه اتنظمت حوله لتحميه ، فهى قد خذلته حين دهمه الخطر وسرعان ما اضمحلت من حوله ولم يغنه تنظمها الرائع من حوله شيئا وقد كررنا الألف بعد « يا » ثلاث مرات لتنبيه قارىء البيت الى وجوب اطالته لهذا المقطع مع العلو بصوته والاحتداد به تعويضا عن الوتد المحذوف . فصيحته المفاجئة « يا ١١١ شاه الوجوه! » تشبه ما يحدث منا اذ نتحدث بسخرية عن رجل وسيم المنظر قبيح المخبر ، فنقول أما شكل جميل! يا حلاوة يا حلاوة! ثم نصيح فجأة بإصقين باحتقار شديد اخص على ده شكل! اسفخص على ده شكل! مغذان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهذان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهذان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهذان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهذان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراءتهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراء تهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراء تهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراء تهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراء تهما مرة أخرى سهدان البيتان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراء تهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن نعيد قراء تهما مرة أخرى سهدان البيتان الرائعان يستحقان منا أن بيد قراء تهما مرة أخرى سهدان البين البيتان البيتان البيتان البيتان البيتان البين البيتان ا

بل مرات ــ لنستجمع كل ما يفعمان به من سخرية ذريعة حين يتصنع الشاعر أن رواحة الأشراف الأمجاد ليسوا ممن يقعدون عن الشأر لجارهم ، دعك من أن يكونوا أسلموه الى قتلته ، ثم تهكم لاذع على احكام تنظيمهم حوله ليحموه ، ثم لعنة قوية مفاجئة يبصق بها على هؤلاء الخونة الذين أسلموا جارهم بعد أن تعهدوا بحمايته يصوغ ذلك في بيتين قصيرين ينقلان انفعاله المضطرب المهتز أجود نقل بايقاعهما القائم على حركات سريعة جياشة يليها بتر عنيف مفاجى، وتنتهى في آخر كل بيت بثلاث ضربات واخزة ، فيهزناننا هزا عنيفا ويحملاننا على الانسجام السريع والاستجابة الفنية الكاملة مع هذا البدوى الثائر الساخر اللاعن المغيظ ولكن لا تنس في هذا كله أن تجيد الاستماع الى اسم « نضلة » يكرره الجميح مرتين فيدخل فى وسط هذا الخضم المائج من السخرية واللذع والغضب واللعن نبرة حنونا آسية عميقة تضاعف من فظاعة الجريمة ، كما ننطق باسم ولدنا المتوفى بحب عميق وأسى بليغ فيكون مجرد نطقيل المكرر باسمه مشحونا بآلم الانفعالات خانوا نضلة! قتلوا نضلة!

# ٣ \_ وبنو رواحـــة ينظرون إذا نظر النَّـــدِئ بَآنُكِ خُثْم

هذا بيت قاسى الهجاء . وقسوته مركزة فى كلمته الأخيرة «خثم» أما الندى والنادى فهو مجلس علية القوم الذى كانوا فيه يتشاورون فى الأمور المهمة للقبيلة ، ويقضون مصائرها من حرب أو سلم أو هدنة أو حلف أو ارتحال أو اقامة والآنف جمع أنف ، وهو جمع قلة يريد به تقليل عددهم زيادة فى استحقارهم والخثم جمع أخثم ، وهو الأنف الضخم الكثير اللحم ليس برقيق ولا أشم ، من الخثم ( بالتحريك )

وهو عرض الأنف وغلظه هنا يقول الشرح القديم عيرهم بأن أنوفهم خثم لكن ما مغزى هذا الوصف ، وما وجه هذا التعبير ، وهل يقتصر معناه على المعنى الحسى فيكون الجميح يهجوهم بعيب جسمانى قبيح فيهم كما لو هجاهم بأنهم عور أو صلع ؟ بل المغزى أعمق بكثير ، فهو يرميهم بأنهم ليسوا عربا صريحى العروبة فالعلامة التى لا تخطىء على العروبة الخالصة هى الأنف الأشم ، والشمم هو ارتفاع الأنف واحديداب وسطه فى قوس كبير ومنه أخذ الشمم بمعنى الكبرياء والاباء وفى كتاب سابق (١) وصفنا هذا الأنف العربي ورسمنا له رسما ونقلنا له صورة لأحد فرسان الصحراء العربية فى أوائل هذا القرن فهذا البيت ليس الاكناية عن اختلاط دمائهم بدماء غير عربية والأنف الأخثم الذي يصفه هو الأنف الغليظ الجالس الذي ينشأ عن اختلاط العنصر العربي بالعناصر الزنجية ذات الأنف الأفطس . فهو اذن يصفهم بأنهم بأنهم أبناء اماء .

فلنلاحظ أن قوة هذا الهجاء لا تتم الا اذا كانوا أو كان بعضهم لهم هذا الأنف الأخثم حقا ، والا كان البيت مجرد سباب ، وهو ما نستبعده جدا فى موقف الجميح الراهن من هذا تتجلى لنا هذه الحقيقة : وهى أن العرب ، حتى قبل أن يجىء الاسلام فيخلطهم عامدا بالأمم المفتوحة ، ليكسر بهذا من عنجهيتهم العنصرية ، كانوا قد اختلطوا ببعض العناصر غير العربية ، وتطرقت آثار هذا الاختلاط الى بعض بيوتاتهم الرفيعة وهذه حقيقة لها شواهد أخرى متعددة فى الشعر الجاهلى غير هذا البيت ، ولابن خلدون فى مقدمته فصل مهم عنوانه « فى اختلاط الأنساب كيف يقع » ، يؤكد فيه حصول هذا

<sup>(</sup>۱) ثقافة الناقد الأدبى ، ص ۲۲۶ ـ ۲۲۷

الاختلاط حتى فى البداوة الصريحة ويعلله بل لو كان جميعهم شم الأنوف لما كان هناك مبرر لافتخارهم ومديحهم بهذه الصفة فاذا قرنت هذا البيت بالبيتين السابقين اتضح لك معناه الكامل فهو بعد لعنته الساخطة يعود الى السخرية فيقول: ولكن لماذا أستغرب على بنى رواحة أن يخونوا جارهم ويسلموه لقتلته ؟ أهم عرب أحرار نقيو العروبة حتى أنتظر منهم حماية الجار؟ بل هم هجناه (جمع هجين وهو من أبوه عربى وأمه أمة ، ثم أخذ منه الهجين بمعنى اللئيم) لا عجب اذن ألا يلزموا أنفسهم بما يلزم به نفسه كل سيد عربى من السادات الذين يحضرون الندى ويقضون أمور القبيلة فاذا تذكرت ما قلنا من أن بنى رواحة كان منهم البيت السيد فى عبس كلها ، ازددت تقديرا للذع هجائه ، اذ يأتى فيدعى أنهم ليسوا بعرب أحرار النسب ، دعك من أن يكونوا سادة عبس .

فاذا أعدت الآن نظرك فى الأبيات الثلاثة تجلت لك ظاهرة طريفة :
هى أن كل غضب الشاعر ومقته واحتقاره الذريع مصبوب على بنى
رواحة دون بنى هدم . فبنو هدم لم يفعلوا شيئا الا أن قتلوا نضلة ،
ولا بد أنهم قتلوه لثأر قديم ، والحلف الذى كان بين أسد وغطفان
كان فى الحقيقة بين أسد وذبيان على عبس ، حين وقع الشر بين الأختين
عبس وذبيان فى حرب داحس والغبراء فاستعانت كل منهما بأحلاف من
قبائل أخرى فى حربها على شقيقتها ، لكن نضلة الأسدى كان قد نزل
جارا على بنى رواحة من عبس ، فله حرمة الجار المعينة فان كان
بنو هدم قد قتلوه فسيعود أهله ويقتلون منهم أخذا بثأره هذا هو
العرف المتداول الذى لا غرابة فيه وان استنكره بعض مفكريهم من
ذوى الضمير الزائد الارهاف أما بنو رواحة فشأنهم مختلف ، فهم

الذين اكتسبوا لأنفسهم العار الأشنع الذى لا ترضاه لنفسها عشيرة ذات سؤدد هل تستطيع الآن أن تتخيل الحالة النفسية لرواحة اذ ركز الجميح انتباهه على خثم أنوفهم فرأى فيه تفسيرا كافيا لخيانتهم النكراء ؟ لا جرم أن العرب كانوا اذ ذاك يخشون الشعراء ويتقونهم اتقاء شديدا ، كما قالت القصة التي رويناها في فصلنا الماضي لم يكن ذلك مجرد خوف من طول لسانهم وبذاءته ، بل لأنهم بحدة ملاحظتهم وقوة خيالهم كانوا يستطيعون أن يستخرجوا « الهيكل العظمي المخبأ في الصيوان » كما يقول المثل الانجليزي ، أي أن يمزقوا أستار المجد والسؤدد التي يتستر بها ذوو الأنساب والأحساب ليستكشفوا من ورائها ما كمن من نقص ومعرة ، وأي بيت يخلو من الأسرار المخزية مهما يكن رفيعا ؟

والآن يأتى بيتان عجيبان رائعان

ع \_ حاشا أبا تَوْبانَ ، إن أبا ثوبان ليس بِبُ كُمَةً فَ لَهُ مَوْبانَ ليس بِبُ كُمَةً فَ لَهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المُلْحَدُ اللهُ مَا إِنْ بِهِ ضِنّا عَنِ المُلْحَدُ اللهُ والشَّتُم

واضح أن الجميح على شدة سحطه وغضبه على بنى رواحة يستثنى منهم هنا رجلا اسمه عمرو بن عبد الله وكنيته أبو ثوبان . فلم يستثنيه المؤال لا يجيب عليه الشراح بل لا يحاولون أن يسألوه على أهميت الكبيرة لفهم البيتين ، لكننا نستطيع أن نستكشف جوابه بعد تأمل في البيتين نفسيهما فالجميح حين استثنى أبا ثوبان هذا وصفه بأنه ليس أبكم ولا عيى اللسان ، أى وصفه بالفصاحة والبلاغة وبحسن الشهم وصواب المنطق وتفكير قليل في هذا الوصف يهدينا الى السرفيه فلا بد أن أبا ثوبان كان الوحيد الذى خالف رواحة في عزمهم فيه فلا بد أن أبا ثوبان كان الوحيد الذى خالف رواحة في عزمهم

على اسلام جارهم الى هدم فالذى نستطيع أن تتصوره هو أن هدما جاءوا الى رواحة يطالبونهم بأن يسلموهم نضلة ليقتلوه بثأرهم القديم فتشاور بنو رواحة فى الأمر ، وتغلب فيهم تعصبهم لبنى عمومتهم هدم على حق جيرتهم لذلك الأسدى ، طبقا للمذهب الجاهلى « انصر أخاك ظالما أو مظلوما » ، وقر رأيهم على تسليم نضلة لكن أبا ثوبان عمرو ابن عبد الله لم يوافقهم على هذا الرأى ، وخالفهم خلافا شديدا ، وقام بينهم فى جرأه أدبية كبيرة فعارض قرارهم فى خطبة بليغة ذات منطق سديد وانما كانت هذه منه جرأة أدبية كبيرة لأن أهل العصبية فى نظامهم القبلى الوثيق كان يندر أن يخرج أحد منهم على اجماع أصحابه ، ولسان حالهم بيت دريد بن الصمة :

#### وما أنا إلا من غزية إن غوت غويت وإن ترشد غزية أرشد

لكن أبا ثوبان كان من هؤلاء القلة ذوى الضمائر الحية والنظر البعيد ، ولا بد أنه نبههم الى خطأ قرارهم وعار خياتهم تنبيها قويا استفاض ذكره حتى بلغ الجميح . وثانى البيتين يؤكد هذا المعنى الذى فهمناه ، فانه يصفه بأنه يربأ بنفسه عن كل ما يعود عليها باللائمة والشتم

والذى يبهرنا هو أن هذا الشاعر الجاهلى على شدة غضبه ، واستعار غيظه ، وعظم احتقاره لبنى رواحة ، أخذ نفسه بالعدل والانصاف ، فتذكر أن يستثنى منهم أبا ثوبان ، وأن يمدحه هذا المديح الجميل لكننا لا ننسى مع ذلك أن هذا الاستثناء قد زاد من نكاية حملته على رواحة ، وان لم يقصد ذلك ، اذ أظهره بمظهر الحكم العدل المنصف الذى لا يصدر فى اداتنه وذمه عن مجرد الحقد هذا وللبيتين

وظيفة فنية دقيقة ، هي أنهما أحدثا ارتخاء في انفعال الشاعر نحو رواحة خاصة ، فمهدا لاتهاء هذه الموجة من القصيدة ، وبدء موجة أخرى يتجه فيها الى التعبير عن وعيده وتهديده ، ثأرا لنضلة ولكن الى من يوجه هذا الوعيد ؟ هل يوجهه الى رواحة الخونة وهدم القتلة وحدهم ؟ أو يتجاوزهم فيوجهه الى قبيلتهم عبس كلها ؟ بل هو يزيد على هذا كله ، فيوجه تهديده الى غطفان كلها ، تلك المجموعة العظيمة من القبائل، بما فيها جميع عشائر عبس وبيوتها الأخرى ، وقبيلة ذبيان الكثيرة العدد القوية الشوكة ، وقبائل كثيرة أخرى فى فروع غطفان غير فرع بغيض، مما ذكرناه ومما لم نذكره فى جدولنا الماضى المبسط وهكذا نرى كيف بعم الذنب فى العرف الجاهلى فيتسع مداه اتساعا كبيرا ، بل ان الجميح ، فى العرف الجاهلى ، قد أبدى كثيرا من ضبط النفس اذ قصر حقده على غطفان ، ولم يعممه على قيس عيلان ، الشعب العربى العظيم الذي يناظر شعب الياس الذى ينتمى اليه ذلك الشاعر الأسدى !

# ٢ ـ لا تَسْــقِني إن لم أُزِرْ سَمَراً غطفانَ موكبَ جَحْفَل دُهُم

يقول « لا تسقنى » وفقا لعادة الجاهليين أنهم اذا كان على أحدهم ثأر لم يدركه بعد لم يشرب الخمر ولم يحلق رأسه ولم يقرب النساء حتى يدرك ثأره الا أن لأحد الشراح القدامى شرحا آخر لقولهم لا تسقنى ، وهو : لا تدع لى بالسقيا ، أى بالمطر الكثير ، حيا أو ميتا وقوله « أزر » هى صيغة أفعل من الفعل زار ، لتعديته الى مفعولين ، تقول زرت القوم وأزرت أخى القوم ومفعولاها هنا هما « غطفان » و « موكب » وقوله « سمرا » أى فى وقت الليل ، لأنهم كانوا يسيرون بجيشهم الغازى فى الليل فيهاجمون العدو فى آخره أو فى

الفجر التالى بهذا البيت يبدأ الجميح فى وصف الجيش الذى يتواعد غطفان كلها بسوقه اليهم فهو جحفل أى جيش عظيم ، دهم بفتح الدال وضمها أى كثير العدد ، واصل هذه الكلمة من الدهمة بمعنى السواد ، لأن الأرض تسود من كثرته فاذا عدت الى قوله « أزر » رأيت فى استعمال الفعل تهكما ، فهذه الزيارة لن تكون زيارة بين أصدقاء يرحب بها المزور بل ستكون زيارة تجلب الشر والضر والهلاك الى المضيف ، وهو نوع من التهكم نجده فى بعض الآيات القرآنية

٧ \_ لَجِبِ إِذَا ابْتَدُّوا قَنَــابِلَه كَنشَاص يوم ِ الْمِرْزَم السَّجْم

لجب = ذى أصوات لكثرته ابتدوا = أخذوا بجانبيه القنابل = جمع قنبل وقنبلة ، طائفة من الناس والخيل النشاص = ما ارتفع من السحاب وتراكم طبقات بعضها فوق بعض مملوءة بالمطر . المرزم = اسم احد الأنواء الممطرة السجم ، السائل ، وهو هنا الكثير انسيلان .

هذا الجيش العظيم الذي سينتقم به الجميح لمقتل نضلة كثير الجلبة عالى الأصوات من كثرة فرسانه ، ومن صهيل خيله وقعقة سلاحه أيضا . وفاعل « ابتدوا » اما أن يعود على الأعداء ، أي تشتد جلبته حين يهاجم أعداؤه جانبيه ، كالوحش الضاري يشتد زئيره حين تهاجمه ، واما ان يعود على فرسان الجيش نفسه حين ينظمونه ويتقسمون طوائف يأخذ بعضها ميمنته ويأخذ الآخر ميسرته هذه الطوائف المكونة من الفرسان بسلاحهم على خيلهم كانت بمنزلة كتائب الدبابات أو الكتائب المدرعة أو المصفحة الثقيلة في جيوشنا المعاصرة ثم يشبهه بالسحاب الثقيل المتراكم في نوء المرزم الكثير المطر وهو تشبيه فوجره متعددة ، منها الكثرة وتعدد الطبقات ، ومنها اسوداد

اللون ، فهذا الجيش يسود به وجه الصحراء كما تسود صفحة السماء بذلك السحاب المتراكم ، ومنها الصوت العظيم الذي يحدثه الجيش كالرعد القاصف ، ولمعان السلاح كالبرق الخاطف ، اما كثرة قطرات المطر فتقابلها كثرة الطعن والضرب التي تسيل الدماء الغزيرة

اما تفصيل المشبه به فقد كان العرب يقسمون السماء الى ٣٨ نوءا ، كل منها يستمر ١٤ يوما ، ماعدا العاشر الذى يستمر ١٤ يوما وكانوا يسمون كل نوء باسم النجم الذى يبزغ فى الأفق الشرقى فى فجر ذلك اليوم ، ويعتقدون ان لهذا النجم تأثيرا فى الأحوال الجوية للنوء فاذا كان بعضها ممطرا عزوا هذأ الامطار الى تأثير نجمه اما نجم المرزم فيختلفون فى تحديده ، هل هو النجم على عنق الكلب الأصغر أو غيره وهم على اى حال يقرنونه بالمطر الكثير ، والفعل أرزم الرعد اشتد صوته ونحن نسمع فى الفعل «أرزم » وفى الأسم وكثرة الحروف الانفجارية فى شطره الأول حكاية للدوى الشديد ومن الواضح ان الشاعر فخم من صوته حين جاء الى نظم هذه الأبيات الفخمة فى وصف جيشه

#### ٨ ـ تَجْرِ يَغَصُّ به الفضاه له سَلَفٌ يمور عَجاجُه. فَخْم

نلاحظ احتفاظ النبرة بفخامة رنينها ، والكلمة الأخيرة التي يصف بها الجميح جيشه « فخم » تصلح صفة لوصفه نفسه هذا الجيش مجر اى ثقيل بطىء المشى من ثقله حتى يخيل اليك انه لا يتحرك ، وثقله ناشىء من كثرة السلاح الذى يحمله المحاربون ، وهو من كثرته بغص به فضاء الصحراء على سعته كما يغص الحلق بشىء

لا يستطيع ان يبتلعه . وسلفه اى الكتيبة المتقدمة من خيله يثير بسنابكه غبارا يذهب ويجىء وفى قراءة يموج عجاجه ، أى يعلو ويضطرب كموج البحر هذا عن سلفه وحده ، فما بالك بسائره

٩ ـ يَنْمُون نَصْلَةَ بَالرَمَاحِ عَلَى جُرْدٍ أَمَـكُدُّسُ مِشْيَةَ الْعُصَمِ

هؤلاء الفرسان يطعنون برماحهم ويقولون وانضلتاه! فنعيهم لنضلة لن يكون بالبكاء والعويل بل بطعن اعدائه وهذا يذكرنا بعادة بعض آهل الصعيد حين يقتل منهم قتيل فلا يقيمون سرادق التآبين ولا يتقبلون العزاء الا بعد أن يقتلوا قاتله ، وقد تمضى سنون قبل ان يتم لهم ذلك وهم يركبون على خيل جرد اى قصيرة الشحور، وقصر شعورها لأنهم قصوها اعدادا لها للحرب كما كان يفعل العرب ، أما الخيل التي يتباهون بركوبها في وقت السلم فكانوا يطيلون شعورها. هذه الخيل تتكدس أى تحاول الاسراع في سيرها وهي مثقلة بفرسانها المدججين بالدروع والسلاح ، فهي تضطر الى ان تنتزع اقدامها من الأرض انتزاعا شديدا في أسراعها هذا وهذا هو وجه تشبيهها بمشية العصم ، وهي الوعول او تيوس الحبال ، فالذي يجتهد في ارتقاء جبل مرتفع يجد انه يضع كل ثقله على رجليه ليثبت توازنه ثم ينتزعهما هذا الانتزاع ، واليه تضطر الخيل مع انها تسير على ارض منبسطة من ثقل ما تحمل هو كما ترى تشبيه يقوم على الملاحظة الدقيقة لمشية الوعول ، التي يضرب بها المثل في العربية وغيرها على تسلق اوعر الجبال

۱۰ \_ من كل مُشْتَرِفٍ ومُدْمَجةٍ كَالْكَرِّ، من كُمْتٍ ومن دُهُم يزيد من وصف الخيل، فيقول انها بين حصان مشترف اى يمشى

عالى الرأس منتصب الجسم ، وذكور الخيل توصف بالاشراف في جريها ، أما الاناث فتوصف بخضوع أعناقها وهى تجرى وفرس مدمجة أى معصوبة الخلق ، ثم يشبه اندماجها بالكر أى بالحبل في فتله ويذكر أبضا تنوع الوانها بين كميت وسوداء ، واللون الكميت أحمر داكن أو « بنى محمر » كما نقول . هذا التعداد لأنواع الخيل والوانها هو وسيلته الفنية لاقناعنا بكثرتها ، لأنه لا يصل الى غرضه كشاعر بمجرد ذكر عدد من الأعداد

## ١١ \_ حتَّى أُجازِيَ بالذي اج\_ترمت عيسُ بأَسُو أَ ذلك الجُرْم

قوله « حتى أجازى » هو بقية قوله فى البيت السادس « لا تسقنى » . وقوله « بأسوأ ذلك الجرم » معناه بأسوأ عقاب يستحقه ذلك الجرم الذى ارتكبوه وهو ينسب هذا الجرم الى قبيلة عبس ، بما فيها من عشائر كثيرة سوى رواحة الخوبة وهدم القتلة لم تكن لها يد لا فى الخيانة ولا فى القتل . لكن تذكر انه لن يقصر انتقامه على عبس ، بل سيحله بغطفان كلها ، هكذا تقديره لسوء ذلك الجسرم الذى ارتكب .

بهذه الأبيات الاحدى عشرة أتم الجميح تنفيسه عما يغلى به صدره من انفعالات نحو أعدائه ، والآن ، أخيرا ، يكشف عن سبب كل هذه الانفعالات ، فيلتفت الى قريبه وصديقه المقتول ليصور لنا عاطفته ازاء موته :

١٢ ـ يانضلَ للضيفِ الغريب ، ولا جار المَضيم ، وحاملِ الغُرم
 ١٣ ـ أو من لأشعثَ بَدْ لِ أَرْمَلَةٍ مثلِ البَلِيَّةِ ، سَمْلَةِ البِدْم

وهما بيتان يروعاننا روعة قوية بايجازهما العظيم ، ثم بشدة اهتزازهما وتقطعهما مع العاطفة الشديدة الاضطراب ونعنى بايجازهما شيئين ، أولهما ان تركيبهما اللفظى في ذاته غاية في الاقتصاد اللفظى ، وثانيهما انه لم يزد عليهما في رثاء نضلة بيتين اثنين فقط يكتفى في رثاء صديقه العزيز الذي قتل خيانة وغدرا على ايدى قبيلة أخرى غير قبيلتهما وبعدهما يقف وينهى قصيدته ، بمجرد ان أحس بأنه قد أتم التعبير الشعرى الصادق عما يجيش بنفسه هؤلاء شعراء صادقون وفنانون أصيلون يقتصرون على ما يكفيهم ولا يزيدون ، ولا يتخذون من الرثاء مجالا سانحا للتطويل والتهويل . ولكن أعد الآن قراءة البيتين لتلاحظ التهدج الكبير الذي دخل صوت الشاعر اذ بلغ أشد اضطرابه وحرقته ، فتقسم البيتان الى فقرات قصيرة سريعة متجاوبة ، بدأت بالمنادى الذي دخله الترخيم

يعبر عن تحسره لموت نضلة وعظم الخسارة التي خسرها المجتمع بموته فيقول الآن وقد مت يا نضلة من يساعد هؤلاء في محناتهم المتعددة ؟ أولهم الضيف الغريب ولكي تقدر « الغريب » حق قدرها يجب ان تعرف ان معظم الجاهليين لم يكونوا يجودون الا على الضيف الذي تجمعهم به أواصر قبلية من نسب أو مصاهرة أو حلف أو ولاء اما الغريب فكانوا يرفضون ان يكرموه أو يتهربون منه هذه هي الحقيقة النزيهة التي تستقريها من أخبارهم وأشعارهم اذا استوفيتها واجدت النظر فيها ، ولم تنأثر بفكرة مسبقة مما تغص به كتب تاريخ الأدب الرخيصة وعد الي فصلنا السادس لتراجع ما وصفناه من حقيقة الكرم الجاهلي ، ولتتذكر كيف كان مشاهير أجوادهم أنفسهم لا يعطون الضيف الا بعد ان يسألوه من انت

أو من انت ولولا هذه العادة فى قصر الكرم على ذوى الأواصر لما احتاج القرآن الكريم الى أن يحضهم على اكرام « ابن السبيل » فى آيات متعددة ولهذا جعل الله ابن السبيل فئة من الفئات الثمانى التى فرض لكل منها فريس، فى الصدقات ، وأحصاها على سبيل الحصر ( الآية ٢٠ من سورة التوبة )

وثانيهم هو الجار المضيم وهو الذي يستجير بقوم من ظلم حل به هنا أيضا لا تصدقن ما تقرأ من ان الجاهليين كانوا يغيثون كل ملهوف يستصرخهم ، فقد كان لكل قبيلة ما يكفيها وزيادة من ثاراتها الخاصة التي يجب عليها أن تثأر لها ومن خصوماتها وعداواتها الخاصة التي يلزمها ان تحتاط لها حيطة لا تغفل ثم من التزاماتها الرسمية بنصرة حلفائها ومواليها ، فمن يلومها اذا رفضت أن تجير مضيما لا تربطها به رابطة وأخبار العرب وأيامهم مليئة بأسماء المستجيرين الذين يترددون على القبائل يسالون حمايتها فترفضهم القبيلة بعد القبيلة

وثالثهم هو حامل الغرم وهو من يتحمل عن غيره دينا أى أنه ليس هو المدين ، لكن مروءته تدفعه الى تحمل الدين عن المدين ، ثم يعجز عن الوفاء به ، فيلجأ الى نضلة ، فاذا تحمل نضلة عنه حمالته فهو يتحمل دينا من الدرجة الثالثة فى وجوب الأداء ، لا من الدرجة الأولى ولا من الدرجة الثانية ومع ذلك كان يفى به كما لو كان دينا مباشرا واقعا عليه هو وما نظنك تحتاج الى ان تؤكد لك ان هذا شىء كان نادر الوجود ، ولهذا كان « الغارمون » أى المدينون الذين يعجزون عن أداء دينهم احدى تلك الفئات الثمانى التى حصر الله فيها الصدقات. ولكن ربما نحتاج الى ان تؤكد ان كثيرين ممن يقع عليهم دين من ولكن ربما نحتاج الى ان تؤكد ان كثيرين ممن يقع عليهم دين من

الدرجة الأولى كانوا يماطلون فى اداء دينهم ، وعلى هذا أيضا شواهد شعرية متعددة ولولا هذا لما احتاج القرآن الى ان يحضهم اذا تداينوا بدين الى أصل مسمى على أن يكتبوه ، صغيرا كان أو كبيرا ، فى آية تكررت فيها الكتابة مرات الحاحا فى ضرورتها ، وهى من أطول آيات الذكر الحكيم ( الآية رقم ۲۸۲ من سورة البقرة )

ورابعهم هو من يصوره في بيته الأخير وهو رجل بائس فقير يرمز الى حاجته بأن شعر رأسه « أشعث: » ، أى متلبد مفبر ( وهو نفس التصوير الذي رأينا الحادرة يستعمله ) وهذا المعدم زوج لأرملة ، أى امرأة محتاجة مسكينة ، سملة الهدم ، أى تلبس ثوبا خلقا باليا وهل نحتاج الى ان نذكر القارىء بكثرة الآيات القرآنية التي تحضهم على اطعام المساكين ، والبائس الفقير ، وأن نطلب اليه ان يتعمق مغزاها الحقيقي ، وان يفكر في السبب الذي جعل القرآن يصف الكافر الذي يرفض دين الاسلام بأنه الذي لا يطعم المسكين ، والذي لا يحض على طعام المسكين ، في عدة آيات ؟ لكن تتأمل في تشبيه الجميح لتلك المرأة بالبلية ، وهذه اشارة الى عادة من عادات الجاهلية لدى بعض القبائل. فالبلية هي البعير الذي كان لرجل يركبه في حياته ، فاذا مات الرجل شد بعيره عند قبره وفقئت عيناه وشد عقاله تحت الرحل ، وربط بحيث لا يستطيع أن يبتعد عن القبر ، وترك بلا علف حتى يموت والشراح القدماء يعللون هذه العادة الجاهلية بأن الجاهليين كانوا يعتقدون ان صاحب البعير اذا حشر يوم القيامة ركب عليه في المحشر ولكن أحدهم يتشكك في وجود هذه العقيدة لدى الجاهليين ، فمن الواضح أنها من تأثر الشراح بعقائدهم الاسلامية ، والجاهليون الذين كان لديهم مثل هذه العقائد في الحشر يوم القيامة كانوا افرادا قليلين جدا ، فلا يمكن ان نفسر بهم عادة قبلية انتشرت

لاى بعض القبائل وسير جيمس ليال فى تعليقاته على المفضليات يوافق على هذا التشكك ، ويقول ان هذه ليست الا عادة من عادات الدفن المعروفة لدى جميع الشعوب والأزمان ، وان البعير الذى يضحى به كان مقصودا به ان يستعمله الميت فى عالم الظلام الذى يعيش فيه الموتى بعد دفنهم والفرق واضح بين تعليل ليال وبين تعليل الشراح القدماء ، فعلى تعليله لا يكون هؤلاء القوم يؤمنون بالبعث الصحيح أمام الله فى يوم القيامة ، بل هو مجرد اعتقاد الكثير من الشعوب والجماعات البدائية بأن الحياة تستمر على شكل ما بعد الموت ، فيحتاج صاحبها الى ما كان يحتاج اليه على الأرض من المون ومتاع أو زوجات أو عبيد وخدم

وليال محق فى تعليله كما تطلعنا الدراسات الأنثروبولوجية ، ولكننا نسأل: ما وجه الشبه بين البلية وبين تلك المرأة المسكينة ؟ وجه الشبه بينهما ان كلتيهما مقرونة الى صاحبها تتحمل مصيره دون ذنب جنته فالبعير يحكم عليه بالموت جوعا لموت صاحبه ، وهذه الزوجة أيضا تتضور جوعا طول حياتها لأنها مربوطة برابطة الزواج الى ذلك الأشعث لا تستطيع منها فكاكا

ومن هذا التشبيه نستنبط ان الجميح لم يكن ممن يوافقون على هذه العادة بل رأى ظلمها وقسوتها والشطر الأول من البيت له روايتان أخريان ، احداهما « أم من لأيتام وأرملة » ، وثانيتهما « أم من لأشعث لا ينام وأرمل » ، أى لا ينام من شدة الجوع وأولى هاتين الروايتين تدخل الأيتام فيمن كان نضلة يعطف عليهم ، وما نظن القارىء المسلم الذى يحسن تفهم كتابة المجيد بمحتاج الى ان نذكره باهانة الجاهليين لليتامى وهضمهم حقوقهم ، وشيوع

هذا السلوك شيوعا جعل اكثرهم لا يرون فيه حرجا ، وهنا أيضا تعزز الصورة التى يعطيناها الثبعر الجاهلى اذا احسنا استقراءه الصورة التى يرسمها القرآن الكريم بل لقد عدوا اليتم فى ذاته عارا ومذلة اما الرواية الثانية فنلاحظ فيها انها لا يدخلها الحذذ ، بل تستوفى وزن الشطر فى ثلاث تفاعيل تامة ، خارجة بذلك على جميع الشطور الأخرى وهذه ظاهرة سنتأمل فيها حين ندرس قصيدتنا الثانية فى هذا الفصل ، فسنجد فيها نفس الظاهرة

قد لاحظنا ما في البيتين الأخيرين من ايجاز رائع ، نفهم الآن سببه ، فكل صفة وصف بها نضلة كانت نادرة الوجود ، وكل منها مشحون لذلك بطاقة قوية من الثناء والالما احتاج الجميح أن يسأل: من لهؤلاء بعد وفاة نضلة ؟ لكن القصيدة كلها في قصرها وتركيزها عظيمة الشحن والتكثيف ، والجازها هذا يساعدها على الاحتفاظ بوحدة عضوية وفنية صادقة قل ان نجدها في القصائد القديمة الأكبر طولا لكنك لا تستطيع ان ترجع وحدتها الى مجرد قصرها ، فقد رأيناها على قصرها هذا تتكون من ثلاث موجات مختلفة . أولاها موجة السخرية السامة والتقبيح القوى لخيانة بني رواحة وثانيتها موجة التعبير عن شهوة الاتتقام الساحق الذي يتوعد به الجميح غطفان كلها ، من اشترك منها في الخيانة والقتل الغادر ومن لم يشترك وثالثتها موجة التحسر الموجع على فقد نضلة هذه الموجات الثلاث تقود احداها الى الأخرى وتنمو كل منها نموا عضويا صادقا وتسير جميعها في اتجاه واحد متعاونة على تحقيق هدفه بالطريقة الصحيحة التي يعنيها الغربيون حين يطالبون القصيدة بهذه الوحدة فيكون لها فى النهاية برغم تعدد انفعالاتها أثر فنى موحــد على قارئها

لا يدخله تشتت ، أثر متدرج ينمو خطوة بعد أذ يكشف الشاعر في موجاته المتعاقبة عن الجوانب المتعددة لفكرة وعاطفته التي مسها مقتل نضلة ، ثم تتكامل كل هذه الجوانب تكاملا « عضويا » بالمعنى الصحيح ، « فنيا » بالمعنى الحديث ، لا بالمعنى القديم الذي يقوم على « التئام » الأجزاء وحسن التخلص وبراعة التحيل

ملاحظة أخيرة مهمة نحب أن ننبه اليها القارىء ونحدد بها ما عنيناه . حين قلنا كل ما قلنا عن اضطراب الشاعر واهتزازه ، وجيشان عاطفته وجلجلتها وزلزلتها فاننا لم نكن نعنى أنه كان لا يزال يعانى هذا الانفعال معاناة واقعية مباشرة حين نظم أبياته فلو كان في مثل هذه الحالة لما استطاع أن يؤدى انفعاله هذا الأداء الفنى المنظم المتكامل الذي ينقل انفعاله الينا بل لو كان في مثل هذه الحالة لما استطاع الكلام العادى أكثر من صرخات مزمجرة لا يكاد يفهم معناها ولا تكاد تستبين ، دعك من أن تتصف بالفصاحة والبلاغة انما استطاع ما استطاع من أداء فني بعد مضى فترة من الانفعال الواقعي ضيط فيها هذا الانفعال وأمسك بزمامه ، ونقله من مجال المعاناة الواقعة الى مجال التذكر والتخيل ، فاستطاع أن يحيط به ويجيد تمثله وأن يتخير له الصياغة الفنية الكفيلة بالتعبير عنه تعبيرا يجدده ويخلده وبحمل عدواه الى متلقى فنه وهذه هي الحقيقة التي تصدق على كل عمل فنى جيد فاذا قرأت قصيدة يرثى بها أب ولده رثاء صادقا يهز القلوب ، مثل دالية ابن الرومي في رثاء ولده الأوسط ، فلا تظنن أنه نظمها وهو يقاسى الصدمة العارية الفطيرة اثر موت الولد بل قد مرت أيام وأسابيع امتلك فيها انفعاله وأعاد النظر في خواطره ومشاعره واتقن تفهمها واستجلاءها وأجاد تنظيمها وصياغتها وبذلك تمكن

من أن يطبعها بطابع الفن وأن يؤديها لنا أداء يحييها أمامنا كلما قرأنا قصيدته لسنا ننكر بهذا أن هناك قصائد يرتجلها الشاعر فور معاناته لتجربته ، لكنها تكون ساذجة غير ناضجة ، ولا شك أن سذاجتها تكون لها فى ذاتها حلاوة خاصة ، لكنها لا تشبع حاجتنا الفنية ، ونحن لا نستطيع أن نقصر قراءتنا على الفنون الساذجة ، فان متعة السذاجة سرعان ما تزول ، ولا نستطيع أن نقضى حياتنا مع السذج ، فهم سرعان ما يملوننا

#### 歩 歩 幸

نريد الآن أن نزداد معرفة بفن الحماسة الجاهلي ، بأن ندرس قصيدة أخرى مليئة بالغضب والوعيد وسنجد القصيدة الجديدة تتفق مع دالية الجميح في أشياء تتفق معها في اتخاذها وزن الكامل الأحذ ، الأمر الذي يؤيد ما قلناه عن انستجام حدده مع العاطفة الشديدة الحدة والهياج . وتتفق معها في ايجازها الشديد ، فهي لا تزيد على أحد عشر بيتا يدخل الشاعر في موضوعها بدون مقدمات ، وعلامة هذا الدخول المباشر أنه \_ كما فعل الجميح \_ لم يأت ببينه الأول مصرعا ، والتصريع هو أن تتساوى العروض مع الضرب ، أى الجزء الأخير من الشطر الأول مع الجزء الأخير من الشطر الثاني ، تساويا تاما فى الوزن والروى ثم ينتهى الشاعر منها بمجرد شعوره بأنه نفس عن انفعاله تنفيسا كافيا وتتفق معها في روح الغضب الجياشة التي تهز أبياتها والوعيد الذي تتضمنه بقتال العدو وتتفق معها أخيرا \_ أو كان ينبغي أن نقول أولا \_ في أن مصدر هذا الانفعال اعتقاد الشاعر بأن العدو الذي يهجوه ويتهدده قد سلك سلوكا معيبا يشتمل

على الخيانة ولا يتفق مع الخلق القويم والمعاملة الشريفة ولكنها تختلف عنها بعد ذلك في موضوعها وتفاصيلها اختلافا كبيرا

فهي أولا لا تتكون الا من موجة واحدة ، لذلك نجدها أكشر بساطة وأقل نضجا من دالية الجميح ، ونفتقد فيها ما استمتعنا به في قصيدة الجميح من تعدد جوانب الانفعال ونموها وتكاملها في وحدة عضوية وفنية فنحن لا نستطيع أن نقول ان القصيدة الجديدة تحقق الوحدة ، اذ ليس فيها تعدد يحتاج الى توحيد ، والوحدة بمعناها الاصطلاحي ليست الافراد ، بل تقتضي وجود التعدد الذي يؤلف الشاعر بينه في بنية عضوية مطردة متكاملة والنتيجة هي أن أثرها الفني ، على امتاعه وطرافته ، أقل نضجا وعمقا من أثر دالية الجميح ، فهو أشبه بالأثر الذى تخلفه علينا مئات الأراجيز البسيطة المرتجلة التي نظمها رجال البدو ونساؤه في مختلف أغراضهم المباشرة الفورية ، من حض على القتال ، أو حداء للابل ، أو تصبير على العمل الشاق ، أو غناء وترقيص لصبى صغير أو صبية ، أو ماثل هذا من الأغراض لسنا ندعى أن هذه القصيدة تقف عند هذا المستوى ، فهي لا شك تعلو عليه قدرا ، لكنها لا تبلغ مستوى الجميح ، فهي في الحقيقة في مرتبة بين الأرجوزة الساذجة الفورية المرتجلة وبين القصيدة المعقدة الناضجة التي تريث الشاعر في امتلاك خواطرها وانفعالاتها حتى أتم ضبطها وتنظيمها وصياغتها فى أداء فنى منتخب

وموضوعها ليس منازعات بين قبائل البدو الصحراوية فيما بينها ، بل هو نزاع بين العقلية البدوية التي لا ترضى بالاستقرار والهدوء تحت حكم السلطان وبين ملك يفرض سلطانه المدنى على قبائل البدو المتاخمة لملكه ذلك أن العدو الذي تهجوه القصيدة هو النعمان بن المنذر ملك

الحيرة الكبير المشهور في آخر التاريخ الجاهلي ، والذي كان حكمه من سنة ١٨٥ الى سنة ١٠٥ م ، أى الى قبل البعثة بخمس سنوات وكان ملوك الحيرة يسعون في بسط سلطانهم على قبائل البدو المجاورة حتى يؤمنوا ملكهم في جنوب العراق من غزواتهم وكانت الدولة الفارسية قد اتخذت من ملك الحيرة حاجزا يمتص صدمات البدو ويصونها هي أيضا من هجماتهم وقد سلك ملوك الحيرة الى غرضهم هذا مختلف الوسائل ، من اغراء بالمال ، واتباع لسياسة « فرق تسد »، ولجوء الى الشدة والقمع بجيوشهم المنظمة الحسنة العدة والتدريب اذا احتاج الأمر الى استعمال القهر (١)

هذه هى القصيدة رقم ٧٨ من المفضليات وناظمها هو يزيد بن الخذاق الشنى ، نسبة الى شن وهو فرع كبير من عبد القيس ، وعبد القيس من أكبر قبائل ربيعة وربيعة ، أخوة مضر كانوا يسكنون فى الشمال الشرقى من نجد وفى أماكن مختلفة جنوبى العراق ، وكانت عبد القيس تسكن على الساحل الشمالى الغربى للخليج المسمى بالفارسى الذلك كان اتصال ربيعة بملوك الحيرة قويا علم بعض قبائلها الاستقرار تحت سلطانهم لكننا سنجد هذا الشاعر أحد البدو الذين لم يتعلموا هذا الخضوع وأبوا الا الاحتفاظ بتمردهم البدوى الذي تعودوه طويلا.

أما سبب نظم القصيدة فلا نعرفه منها ، ولا يقدمه لنا الشراح القدامى، لكننا نستنبطه من القصيدة التى تليها فى المفضليات (رقم ٧٩) ، وهى

<sup>(</sup>۱) لابن خلدون فى مقدمته فصل عنوانه « فى أن البوادى من القبائل والعصائب مفلوبون لأهل الأمصار » بين فيه الوسائل التى يلجأ اليها السلطان المدنى لبسط سيطرته على أهل البادية المجاورين له المدنى المسلطان المدنى المسلط سيطرته على أهل البادية المجاورين له المدنى المسلطان المدنى المسلط سيطرته على أهل البادية المجاورين له المدنى المسلطان المدنى المسلط سيطرته على أهل البادية المجاورين له المدنى المسلطان المدنى المسلط سيطرته على أهل البادية المجاورين له المدنى المسلطان المدنى المسلطان المدنى المسلط سيطرته على أهل المدنى المسلط المس

لنفس الشاعر فى نفس الموضوع ومن هذه القصيدة الثانية نعرف أن النعمان بن المنذر فرض على شن مكوسا ، فالشاعر يرفض لقبيلته أن تؤدى هذه المكوس ويراها علامة المذلة ، فيقول:

الا ابْنَ الْمُلَلِّي خِلْتَنا وحسبتَنا صَرادِيٌّ نُعطى الماكسين مُكوسا

والصرارى الملاحون ، يشير الى ملاحى السفن على الخليج الفارسى الذين ليست لهم عصبية قبلية تحميهم من الخضوع والانقياد لجامعى المكوس من قبل الملك

وحين نقرأ دالية يزيد بن الخذاق سنطرب ولا شك لحماستها القوية ونستجيب لانفعالها الجياش ينقله وزن الكامل الآكحذ ولكننا ان لم نقتصر على الطرب الفني وأردنا التأمل في موضوعها السياسي لم ندر أنعجب بشجاعته البالغة أم نسخط على تهوره الأحمق اذ يتحدى ذلك الملك القوى الذي لا قبل له ولا لقبيلته كلها بمقاومة سلطانه ولعل هذا الشعور المزدوج أو المتناقض من جانبنا مما يضاعف من تأثير هذه القصيدة علينا في فهمنا الحديث لتلك الأحداث التي كانت تهز العرب فى أخريات حياتهم الجاهلية فنحن من ناحية لا نملك الا أن نعجب بهذا البدوى الشجاع وتتعاطف مع رغبته في الاحتفاظ بحريته المطلقة دون ما خضوع لحكم يقيد منها ويحدها بحدود لكننا من ناحيــة أخرى ندرك أن ملوك الحيرة \_ وهم عرب خالصو العروبة ، من لخم من كهلان ، وكهلان أحد الفرعين العظيمين كهلان وحمير للعرب العاربة أو القحطانية ـــ كانوا يحاولون أن يحتفظوا بشيء من النظام والطاعة للقانون لا تستقر الحياة المتحضرة بدونه وبهذه المحاولة أدوا دورهم التاريخي الهام في تحضير بعض قبائل الأعراب وتعليمهم قدرا من

الاستقرار ولين العريكة . فمهدوا بعض التمهيد لعمل الاسلام السياسى حين يجىء فيكبح جماح الأعراب ويذهب عنهم النعرة القبلية ويضمهم في أمة واحدة ترتفع على المناحرات القبلية العتيقة وتواجه ملك الفرس أنفسهم فتغلبه وتأخذ من حضارة الفرس وغيرهم من الأمم التي سبقتها الى الحضارة عناصر هامة تمزجها بعبقريتها الخاصة لتكون واحدة من أنضج الثقافات التي عرفتها الانسانية في التاريخ القديم والوسيط

اذا تذكرنا هذا الصراع بين بداوة الأعراب وحضارة الحيرة ساعدنا في فهم بعض الأبيات الغامضة التي لا يساعدنا الشراح القدامي على فهمها والحق أنهم يقصرون تقصيرا شديدا في فهم هذه الأبيات القصيرة الشديدة التركيز المحتشدة بالعاطفة ، ويعجزون عن تتبع القفزات السريعة التي تقفزها عقلية هذا البدوى من بيت الى بيت ، لأنهم بالطبع لم يحاولوا أن يتعمقوا نفسيته ولم يدركوا حقيقة الصراع الذي كان يمثل هو جانبا منه ويمثل النعمان بن المندر الجانب الآخر .

١ - أغددتُ سَبْحَةَ بعدما قَرِحَتْ ولَبِسْتُ شِـكَلَةَ حازم جَـلْدِ

سبحة = اسم فرسه ، وهو فيما يبدو مأخوذ من جريها السهل الذي ينساب كأنها تسبح في الماء قرحت = تم طلوع أسنانها اذا أتمت من عمرها خمس سنوات الشكة = السلاح أما حين يصف نفسه بأنه حازم فانه يشير الى تردد غيره من أهل قبيلته في قبول المكوس التي فرضها النعمان أو رفضها لكن هو قد حزم أمره على الرفض ، وليكن ما يكون ، فهو جلد على كل ما يأتى به المستقبل من مغبة عصيانه نحن يروعنا بلا شك هذا البدوى الشجاع الساذج الذي يعتقد أن فرسه القارج وسلاحه الذي يلبسه كافيان لتمكينه من مقاومة النعمان فرسه القارج وسلاحه الذي يلبسه كافيان لتمكينه من مقاومة النعمان

كفيلان بتخويف النعمان وصد اعتدائه . وهذا يذكرنا بما يحفل به تاريخ البدو فى القديم والحديث من أمثلة البسالة المتناهية أمام جيوش بفوقهم نظاما وتدريبا وتحصدهم بأسلحتها المتفوقة حصدا أنصت الآن الى تصوير البيت بجرسه للحزم والعزم والتصميم ، منذ بدأه بالفعل «أعددت » . بهمزته القاطعة وداليه وتائه ذوات الانفجار واقرأ «شكة » بارعاد قوى للصوت وتأكيد لاحتكاك الكاف المشددة يمثل ما للسلاح الفولاذى من حدة و «شك » . واقرأ «جلد » بتفخيم يعبر عن التصميم وقوة الاحتمال وانظر فى انسجام هذا كله مع الكامل الأحذ الذى شرحنا ابقاعه

#### ٢ - لن تَجْمعوا وُدّى ومَعْتِبَتى أو يُجْمَعَ السَّيْفان في غدد

معتبى = موجدتى ومعاداتى ، أى أنكم لن تستطيعوا أن تحتفظوا بصداقتى وغضبى فى آن واحد ، والشطر الثانى مثل على الاستحالة التامة لا يحبرنا الشراح من يخاطب يزيد بهذا البيت ، لكن بعض التفكير يرينا أنه يخاطب قومه بنى شن . ويظهر لنا منه أن قومه لاموه على اندفاعه فى عصيان النعمان ، وكان رأيهم الأول أن يطيعوا هذا الملك الذى لا يستطيعون مقاومته . لكن يزيد خالفهم خلافا شديدا ، وخيرهم بين أن يتبعوا رأيه وأن يهجرهم والظاهر أنه بهذه القصيدة وبالقصيدة الأخرى قد الهب مشاعرهم وأثار نعرتهم حتى وافقوه على رأيه فتغلبت الحماسة على العقل ، ثم ندموا ولات حين مندم حين لم يجلب عليهم هذا التحدى الا شرا كبيرا ، كما سنذكر فى آخر دراستنا يجلب عليهم هذا التحدى الا شرا كبيرا ، كما سنذكر فى آخر دراستنا للقصيدة ومواجهته اياهم فى هذا البيت بهذا التخيير بين أن يحتفظوا بودة وأن يوطنوا تفوسهم على هجرانه اياهم يدلنا على أنه كان يحتل

فى قلوبهم مكانا عزيزا لا يجعل من السهل عليهم أن يتخلوا عنه ، ربما لشجاعته الكبيرة ، وإنهم حاولوا جهدهم أن يسترضوه ويقنعوه بشتى الحجج بضرورة الامتثال لأمر النعمان لكنه أصر على موقفه وما زال بهم حتى غلبهم ببلاغته وأعداهم بعدوى حماسته

#### ٣ - نعانُ ! إنك خائن خَـدِع يُحنى ضميرُك غيرً ما يبدى

نكاد نراه في هذا الالتفات السريع وقد جذب ثيابه بعنف من أيدى قومه الذين كانوا يتوسلون اليه أن يهدى، من ثورته ، ليوجه خطابه الى النعمان خطابا مباشرا يصارحه برأيه فيه دون تحفظ أو تمويه ومجرد مخاطبته اياه باسمه « نعمان ! » دون كنيته ولقبه الملوكي اهانة كبيرة تدل وحدها على التحدى وهو يتبع هذا الخطاب المهين بأداة التوكيد « ان » ليعزز اتهامه الجريء والحاءات الثلاث التي تتردد فى قوله « خائن خدع يخفى » تنسجم مع شعور الاحتقار والاشمئزاز الذي يشعر به ، كما نقول « اخيه ! » و « اخص ! » فاذا تأملنا اتهامه هذا أدركنا مغزام الهام ذلك أنه حين يتهم النعمان بالخيانة والخداع والنفاق انما يعبر عن موقف البدوى الساذج الصريح الذي يريد الصراحة والمصارحة في الصداقة والعداوة ، ويعبر عن حنقه على ذلك الملك الداهية الذي يلجأ الى حيل الدهاء السياسي وألاعيبه ليبسط سيادته على القبيلة والظاهر من هذا البيت أن النعمان الى الآن لم يلجأ الى الشدة والقهر لتحقيق سيادته على شن ، ولكنه نجح الى حد كبير في استمالتهم اليها بوسائل المصانعة والاغراء وحوك المؤامرات والخلوص الخفى الى بعض رؤسائهم ، وغير هذه من وسائل « الدبلوماسية » ، حتى أقدم الآن على فرض المكوس عليهم ، وحتى

مالوا فعلا الى الموافقة على تأديتها ، وهى ليست الا اعلانا عن قبولهم لسلطته وهذه الوسائل الماهرة هى التى تثير سخط الشاعر ، فهو لا يستطيع أن يجد فى أعمال النعمان الى الآن عداء صريحا لقبيلته ، لكنه بغريزته يهتدى الى غرض النعمان الحقيقى فى اخضاعهم فهاهو ذا فرض المكوس قد جاء فأثبت صحة توجسه ، وكشف القناع عن غرض النعمان الذى طالما موهه، لذلك يتهمه بالخيانة والخداع والنفاق غرض النعمان الذى طالما موهه، لذلك يتهمه بالخيانة والخداع والنفاق عرض النعمان الذى طالما موهه، لذلك يتهمه بالخيانة والخداع والنفاق عرض النعمان الذى طالما موهه، لذلك يتهمه بالخيانة والخداع والنفاق عرض النعمان الذى طالما موهه، لذلك يتهمه بالخيانة والخداع والنفاق عرض النعمان الذى طالما موهه، لذلك يتهمه بالخيانة والخداع والنفاق

الأثلة من أكبر شجر الصحراء وأجوده خشبا ، تصنع من خشبها الصلب القصاع والجفان ، ضربها مثلا لعزتهم ونحتها تجريدها من لحائها ، فاذا جردت منه جفت وماتت بعد قليل والحرد القصد والتعمد. واستعماله لمجاز كشط اللحاء بدلا من الاجتثاث أو الاستئصال مهم الدلالة فيزيد واثق تمام الوثوق من أن النعمان في كل سياسته الى الآن كان هدفه الحقيقي أن يهدم عزتهم ، وليس فرض المكوس الا الضربة الأخيرة التي تنم ما بدأ وان كان قوم الشاعر لا يوافقونه لطيبتهم وغفلتهم فاذا كان هذا هو غرض النعمان فلماذا لا يقصده قصدا صريحا ولينظر ماذا يحدث له ، ولم يلجأ الى كل هذه الحيل الخداعة المنافقة ؟ مرة أخرى نرى حيرة البدوى أمام ألاعيب السياسة وسخطه على نجاحها حتى الآن في التأثير على قومه الطيبين وتحديه للخصم أن يصارحه بعداوته حتى يريه ماذا يستطيع أن يفعل انظر كيف يتحدى النعمان بقوله « فعليكها ! » ويحرضه على امتحان قوته معهم ، كما يقول أحدنا لخصمه : تعال ادخل لي وريني أمال ! ويستعمل « ان » الدالة على التشكك في قوله « ان كنت ذا حرد » ، زيادة في التحريض ، كما نقول: أن كنت راجل صحيح!

#### ه - يأنَّى لنا أَنَّا ذوو أنفُ وأصولُنا من تَحْتِه المجد

الأنف بتحريك النون مأخوذ من الأنف العربى الشامخ الأشم الذى وصفناه ومحتد المجد أصله بهذا البيت يعلن الى النعمان اباء قبيلته أن تخضع له وتقبل سلطانه وتؤدى مكوسه وحذفه لمفعول « يأبى » يفيد التعميم فيضاعف من أنفهم أن يقبلوا أى لون من ألوان الاذلال والصغار ولا بد أن هذا البيت كان من أقوى الأبيات التى نجح بها في اشعال حماسة قومه وتغليبها على حذرهم حتى وافقوه على عصيان النعمان ، اذ ضرب فيه على وتر مجدهم الأصيل القديم غير المكتسب وعزة نفوسهم وشممها المعروف فالبيت في نظرنا موجه الى قومه بقدر ما هو موجه الى النعمان ما هو موجه الى النعمان النعمان

## ٦ إِنْ تَغْـــزُ بِالْخُوْقَاءِ أَسْرِتَنَا ۚ تَلْقَ الكَمَانُبَ دُونَنَا تَوْدى

هذا تفصيل لتحديه « فعليكها » الذي ألقى به فى البيت الرابع وحين يبدأ بيته بحرف الشرط « ان » مرة أخرى فهو يريد أن يكرر تشككه فى عزم النعمان الحقيقى على مواجهتهم بالحرب ، ويعلن اعتقاده أن تهديد النعمان مجرد كلام وجعجعة ، كل ذلك ليزيده تحريضا والخرقاء هى الخصلة الخرقاء ، أى الجهل والحماقة يقول ان يحملك خرقك وفساد رأيك على غزونا حقا فستجد دوننا كتائبنا أى جماعات خيلنا تردى ، من الرديان وهو جرى متوسط للخيل أسرع من المشى وأبطأ من العدو ( والذي يمنع خيلهم من بلوغ سرعة العدو هو ثقلها بما حملت من سلاح ، ففي نفس الفعل تهديد مضاعف ) فلنذكر أن يزيد يوجه كثيرا من هذه الأبيات الى قومه بقدر ما يوجهها الى النعمان وهكذا يتهم هذا البدوى المتحمس ذلك الملك الداهية بصفة النعمان وهكذا يتهم هذا البدوى المتحمس ذلك الملك الداهية بصفة

ربما كانت أكبر انطباقا عليه هو وهكذا يثبت لنا أنه ليست عنده فكرة صحيحة عن مدى قوة النعمان وفى شرح رواه ليال لمستشرق آخر ( الأستاذ بيڤان ) أن الخرقاء صفة لكتيبة النعمان ، فيزيد يشبه هذه الكتيبة بالمرأة الغرقاء ، وهى التى لا تحسن صنعة ، أى نتهمها بعدم التبريز فى القتال وفى رواية ان تغز بالملحاء ، والملحاء اسبم لأحد الجيوش التى كانت لملوك الحيرة ، واسمها مأخوذ من اللون الأملح وهو الذى يختلط فيه البياض والسواد ، بياض سلاحها وسواد دروعها ومن الكتائب الأخرى لملوك الحيرة الشهباء ، من اللون الأشهب ، ودوسر ، وهى الكتيبة التى وجهها النعمان الى شن عقب تحدى يزيد بن الخذاق ، واسمها قد يكون معناه القوية الضخمة ، أو قد تكون كما يقول ليال تسمية فارسية «دو سر » أى ذات الرأسين.

٨ – ومَكرُّتَ مُعْتلياً عَخَنَّتنا والمكرُ منك علامةُ العَسد ما نحسب هذا البيت الا مؤيدا لفهمنا الذي فهمنا به هذه الأبيات وموقف الشاعر فيها والمخنة الأنف ، من الفعل خن بمعنى قطع ، وخن القوم وطيء مخنتهم فكما اتخذ العرب الأنف الأشم رمزا للعزة فاستعملوا منه الأنف والأنفة بتحريك النون ، رمزوا الى الذل بقطع فاستعملوا منه الأنف والأنفة بتحريك النون ، رمزوا الى الذل بقطع فاستعملوا منه الأنف والأنفة بتحريك النون ، رمزوا الى الذل بقطع فاستعملوا منه الأنف والأنفة بتحريك النون ، رمزوا الى الذل بقطع فاستعملوا منه الأنف والأنفة بتحريك النون ، رمزوا الى الذل بقطع في النون ، رمزوا الى الذل بوروا الى الذل الذل بوروا الى الذلك بوروا الى الدلك بوروا الى الذلك بوروا الى الدلك بوروا الى الوروا الى الدلك بوروا الى الدلك بوروا الى الدلك بوروا الى الدلك الدلك بوروا الى الدلك بوروا الى الدلك الدلك بوروا الى الدلك الدلك الى الدلك ال

الأنف أو بارغامه أى وضعه فى الرغام وهو التراب ومنه قولهم فعل ذلك رغم أنفه وأرغم الله أنفه أى الصقه بالتراب هكذا يزيدنا البيت استجلاء لعاطفة القصيدة وادراكا لما يأخذه الشاعر على النعمان بن المنذر فهو هنا يسجل أن النعمان فى كل محاولاته الى الآن لتذليلهم لم يستعمل سوى المكر ولم يصارحهم بغرضه فى بسط سيادته عليهم لكن يزيد يرى فى هذا المكر دليلا كافيا على قصده العدائى والميمات التى تتردد فى كل كلمة من كلمات البيت تصور بضمها المتوالى للشفتين هذا القصد العامد الذى يصر على نسبته الى النعمان

### ۹ - وهززتَ سيفَك كي تُحاربَنا فانظُر بسيفك من به تُر دى

هذا أيضا بيت مهم من الناحية السياسية لاحظ أن النعمان الى الآن لم يستعمل سيفه أى لم يلجأ إلى القوة الفعلية ، بل اكتفى بهزه أى بالتهديد والشاعر يقبل منه هذا التهديد ويتحداه أن ينفذه حتى يرى هل يهلك به أحدا تأمل فى سخريته القوية فى تعبيره « فانظر بسيفك » وتكراره حرف الجر مرتين مرة مع السيف ومرة مع ضميره يزيد من سخريته من هذا السيف الذى يهتز ولا يقطع شيئا

# ١٠ وأردتَ خُمَّلَةَ حارم بطل حيرانَ أَوْ بَقَهُ الذي يُسْدى

هذا بيت يبدو لنا غامض المعنى، وغموضه ناشىء من ايجازه الشديد وابهام الفتحة التى على آخر كلمة «حيران» فهل هذه الكلمة منصوبة فتكون حالا من الفعل «أردت»، أو هى مجرورة وعلامة جرها الكسرة لمنعها من الصرف فهى صفة أخرى لـ «حازم» ؟ هذا الرأى الثانى هو أول ما يبدو لنا، لكن الرأى الأول هو الصحيح والذي يعنيه يزيد هو أن يقول للنعمان أنك بهزك سيفك، أى بتهديدك ايانا

واستعمال القوة ، وبما فرضت علينا من المكوس تظن أتنا سنؤديها صاغرين ، قد حاولت خطة لا يقدر عليها الا حازم بطل ، في حين أنك أبعد الناس عن الحزم والبطولة ، انما أنت حيران متخبط في سياستك مضطرب مشتت الرأى ، وكل ما أسديته (أى حكته من المؤامرات ، من أسدى الثوب أى حاك سداه ، وسدى الثوب هو ما مد منه ) لن ينفعك شيئا بل سيوبقك أى يهلكك هكذا يعتقد هذا البدوى الساذج ينفعك شيئا بل سيوبقك أى يهلكك هكذا يعتقد هذا البدوى الساذج أن استعمال النعمان لمختلف حيل السياسة ومكايدها وعدم حزمه وانتفائه القوة الصريحة ليس الا دليلا على حيرته وتخبطه وعدم حزمه وانتفائه من البطولة الحربية فيزيد لا يعرف الا طريقا واحدة يغلب بهالخصم خصمه أن يستل سيفه فيمضى اليه طالبا المبارزة والمناجزة والنعمان لم يفعل هذا الى الآن اذن هو جبان متردد ولا شك اذن أن قصيدة يزيد ستزيده خوفا وترددا!

١١ - ولقد أضاء لك الطريقُ وأُنهجتْ سُبُلُ المسالك والهُدى يُعْدى

آنهجت = وضحت يعدى = يعين ويساعد على النجاح يعتقد يزيد أنه بهذه القصيدة قد بصر النعمان بحقائق الموضوع ، بل يأمل في أنه وقد وضح له الطريق السوى سيستمع النعمان لانذاره ويصيخ الى داعى الهدى ويقلع عن محاولته الخرقاء فهو ببساطته البدوية وطيبته التى تثير عطفنا يرجو للنعمان الهدى والتوفيق ، ولا يدرى المسكين ماذا ستكون نتيجة هذه القصيدة

هنا نلاحظ ملاحظة فنية مهمة أن الشطر الأول من هذا البيت الأخير قد زال عنه الحذذ فجاء تام الوزن ، تفعيلته الأخيرة « متفاعلن » لا « متفا » . فما تعليل هذه الظاهرة ؟

الذي يبدو لنا أن يزيد وقد أتم قصيدته أتم التنفيس عن انفعاله الجياش ، فدخل نفسه بعض الهدوء ، لذلك لم يحتج الى حدة الحذذ في هذا الشطر ، وان كان الحذذ لا يزال داخلا على الشطر الثاني لحكم، القافية وفى ترك الحذذ واللجوء الى الوزن التام اشعار بانتهاء القصيدة وقد لاحظنا نفس الظاهرة في احدى الروايات التي يروى بها البيت الأخير من قصيدة الجميح ونرى نفس الظاهرة في بعض القصائد القديمة الأخرى ومن الطريف أن نلاحظ نظيرا لهذه الظاهرة في النظم الانجليزي ، اذ قد يطول البيت الأخير فتكون به تفعيلة زائدة ، وقد يستعمل الشاعر الانجليزي عكس الطريقة فيكون البيت الأخير أقصر وزنا ، وكلتاهما اشعار بأنه قد هدأت نفسه وانتهى من أداء ما أراد التعبير عنه فاذا أعدنا النظر في هذا البيت الأخير وجدنا به ظاهرة ايقاعية أخرى ، هي أن الاضمار لم يدخل أية تفعيلة من تفاعيله الست. ما عدا التفعيلة الأخيرة ، وهذه دخلها الاضمار بحكم القافية ( والاضمار تسكين الثاني المتحرك ) أما جميع أبياته السابقة فيدخل كلا منها اضمار واحد على الأقل ، وأغلبها يدخله اضماران أو ثلاثة ، وواحد منها وهو البيت الثانى الذى يصيح فيه بقومه يدخله أربعة اضمارات فقد كان الاضمار ملائما لما كان فيه من عنف وحدة ، أما وقد أفرغ انفعاله وهدأ في بيته الأخير فان حركات التفاعيل تنساب بغير اضمار .

وبعد ، فماذا حدث لما أتم يزيد بن الخذاق التنفيس عن عاطفته ، ونجح فى استثارة قومه وتحريضهم على عصيان النعمان ؟ بعث النعمان اليهم كنيبته المسماة دوسر ، فاستباحتهم ، أى قتلت من رجالهم واستولت على أموالهم وفضحت نساءهم فقال سويد بن الخذاق ، أخو يزيد:

ضَربَتْ دَوْسَرُ فينَا ضربةً أثبتت أوتادَ مُلْكِ فاسْتَتَقَرَّ غَزاكَ اللهُ من عبد كفر

وارسال النعمان لكتيبته هي دليلنا على ما ادعيناه من نجاح يزيد في تأليب قومه على النعمان ، فلا يعقل أن يفعل بهم النعمان هذا عقابا على هجاء قاله أحد شعرائهم كذلك يؤيده قول أخيه « أثبتت أوتاد ملك فاستقر » أما الشطر الأول من البيت الثاني فيخاطب به سويد النعمان بن المنذر ويدعو الله أن يجزيه خيرا على ضربته فيهم ، لأنها أعادت الأمن والاستقرار بينهم ، ويعترف بأن النعمان صاحب نعمــة عليهم والشطر الثاني من البيت يتحدث فيه عن أخيه يزيد ، الذي جر عليهم هذا الشر برعونته وعصيانه ، ويعلن تبرؤه مما ارتكب أخوه من كفر بنعمة مولاه النعمان ومن هذا يتبدى لنا أن أخا يزيد كان على خلافه من البدو الذين تعودوا على معاملة الحكام المدنيين والخضوع لسلطتهم وهكذا نرى اختلاف المواقف في الأسرة الواحدة بين أخوين فى قبول الحكم المدنى أو رفضه وهذا يتيح لنا أن نبدى رأينا فى تلك المسألة التي اختلف فيها كتابنا المحدثون بين نقيضين ، حول علاقة العرب الجاهلين بالحضارات المحيطة بهم

ففى جانب وجدنا الذين يبالغون فى عزلهم عن تلك الحضارات ، فيجعلونهم بدوا أقحاحا لم يتطرق اليهم أهون تأثير من الحضارات المجاورة وفى جانب آخر وجدنا الذين يلفتون الأنظار الى علاقات نشأت بين بعض قبائلهم وبين تلك الحضارات ، وقامت على حراسة القوافل وعلى التجارة والزيارة وعلى خضوع بعضهم لسلطان المناذرة

ملوك الحيرة وما يليهم من السلطان الفارسي ، أو سلطان الغساسنة ملوك الشام وما يليهم من السلطان البيزنطي ثم تطرف أصحاب هذا الرأى حتى خيلوا الينا أن معظم الجاهليين أو عددا كثيرا منهم قد تم تحضرهم واستقرارهم وتنورهم قبل مجيء الاسلام والحقيقة التاريخية التي يشهد بها شعرهم نفسه هي ان كل تلك التأثيرات التي لا ننكرها لم تؤثر في أغلبهم ، بل لم تؤثر فيمن اتصل منهم بتلك الحضارات الا تأثيرا متفاوتًا ، كما رأينا في اختلاف الأخوين ، وأن علاقة الجاهليين بها كانت على الدوام مضطربة مزعزعة ، وأن سلطان المناذرة والغساسنة لم يثبت ويستقر قط حتى على القبائل التي وقعت تحت حكمهم المباشر ، كما تشهد كثير من الحروب والفتن والثورات والغارات ، وكما تجلى معلقتا عمرو بن كلثوم والحارث بن حلزة ، وكما تجلى قصائد أخرى منها قصيدة يزيد بن الخذاق التي درسناها ، وقصيدته الثانية التي تليها في المفضليات ، وقصيدة أخرى هي القصيدة رقم ٨١ من المفضليات ، تنسب الى الممزق العبدى ، وهو من فرع آخر من نفس قبيلة عبد القيس ، وقال بعضهم انه هو يزيد بن الحذاق نفسه ، وناظم هذه القصيدة كائنا من كان يتحدث عن تحدى النعمان ومعاندته ومخالفة أمره ، ويفخر بحزم قومه وبأسهم في الحرب هذا فى حين أننا نرى فى القصيدة رقم ٢٨ من المفضليات شاعرا آخر هو المثقب العبدى ، وهو فيما يقولون خال المزق ، يمدح النعمان ويصف بسطه لسلطانه على قبائل في البادية ، ويعتذر اليه عما حدث من قومه من عناد ومخالفة وميل عن الحق ، ثم يرجوه أن يطلق سراح رجالهم الذين أسرهم من كهول وولدان

وهذا كله جدير بأن يحملنا على الحذر من أن نبالغ فى تحضر الجاهليين ، فالحق أن طابعهم الغالب هو الطابع البدوى الرعوى غير المستقر ، وأن هذه هى الصفة الأساسية لفنهم الشعرى ، برغم ما يظهر فيه من بعض المؤثرات الحضرية المادية والثقافية ، وكل من يتجاهل هذا الطابع البدوى الغالب أو يقلل من صبغته لن يفهم تاريخهم السياسى والاجتماعى ، ولن يحسن تقدير فنهم الشعرى ، ولن يقدر جهاد الاسلام اياهم وحملة القرآن على حميتهم ورعو تتهم وتصويره لعتيهم واصرارهم ، بل لن يفهم لماذا سمى حياتهم باسم « الجاهلية »

# الفصكل لثالثعشر

#### هـــدوء المشيب

وداع الشباب قصة الصيد ، الحصان الكريم والانسان الكريم

فى الفصل الحادى عشر رأينا زهيرا الشاب فى عنفوان فتوته وفرط شرته فلنقرأ له الآن قصيدة نظمها فى كبره ، لنستمتع بما حوته من جمال فنى فى ذاتها ، ولنرى تطور فن زهير ونضجه ، ولنشهد عبرة أخرى تضاعف من تأثيرها كيف يلحقنا نحن البشر تغيير الأيام ، فتهدأ فورة الشباب فى عروقنا ، ونأخذ أنفسنا بالرزانة والجلال ، ليس ذلك لأننا نريد الرزانة والجلال ونفضلهما فى صميم أنفسنا على حدة الشباب ، ولكن لأننا لا نملك للأمر تبديلا ولا تحويلا ، فنحن نجعل من الضرورة فضيلة كما يقول المثل الانجليزى

والقصيدة التى اخترناها للدراسة هى لاميته « صحا القلب عن ملمى وأقصر باطله » ومجرد ورودها على بحر الطويل ، فى حين أن قصيدة شبابه الهمزية وردت على بحر الوافر ، ايذان بالفرق بين العهدين فكما لاءم الوافر بضرباته السريعة وقفزاته النشيطة المتدافعة فورة الشباب وحميته ، سنجد الطويل بضرباته البطيئة الهادئة « فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلن » يلائم هدوء الشيخوخة ورزانتها ، ومن الصعب علينا أن تنصور زهيرا الشيخ ينظم على بحر الوافر فاذا بحثنا عن السر

وجدنا أولا أن الوافر أقصر زمنا ، لأنه يحتوى على ١٣ مقطعا فى كل شطر فى حين أن الطويل يحتوى على ١٤ مقطعا

لكن هذا القرق في مقطع واحد ليس كل شيء فلننظر في نسبة مقاطعهما الطويلة ومقاطعهما القصيرة نجد الوافر يحتوى على ٧ مقاطع قصيرة و ٢ طويلة ، أما الطويل فيحتوى على ٥ قصيرة و ٩ طويلة (وحديثنا دائما عن الشطر الواحد) فاذا عرفنا أن المقطع الطويل يستغرق من الزمن ضعف ما يشغله المقطع القصير ، أدركنا أن الوافر يستغرق ١٩ وحدة زمانية في حين أن الطويل (برغم أنه لا يزيد في عدد المقاطع الا مقطعا واحدا) يستغرق ٣٣ وحدة زمانية . لكن هذا ليس كل شيء ، بل المهم أيضا هو توزيع المقاطع بين طويلة وقصيرة فالوافر يتتابع فيه مقطعان قصيران في كل من التفعيلتين الأولى والثانية «مفاعلتن مفاعلتن »، وذلك في « علتن » من كل منهما ، وهذا لا يحدث في أي طويلان في كل من التفعيلتين الأولى والثانية شفعان مقطعان مقطعان الطويل ، ويحدث في الطويل العكس ، اذ يتتابع مقطعان طويلات في كل من التفعيلتين الأولى والثالثة ، وتتتابع ثلاثة مقاطع طويلة في تفعيلته الثانية

هذا اذا قسنا البحرين بالمقياس الحديث وهو قصر المقطع وطوله فاذا رجعنا الى المقياس القديم وهو توزيع الحركة والسكون ، وجدنا في الوافر أن كلا من التفعيلتين الأولى والثانية تتتابع فيها ثلاث حركات دون فاصل من سكون ، أما الطويل فلا تتتابع ثلاث حركات في أى من تفاعيله

فلنترك الآن هذا النقاش العروضي والموسيقي بعد أن نستخلص مغزاه ، وهو أن القارىء بينما ينبغي عليه أن يقرأ الوافر بأقصى

ما يستطيع من الحدة والنشاط والاضطراب، ينبغى عليه أن يقرأ الطويل بأكمل ما يستطيع من التؤدة والرزانة والهدوء ولننظر الآن فى الأبيات الأربعة الأولى من لامية زهير:

١ - صحاالقلبُ عن سلمى وأقصر باطله وعُرِّى أفراسُ الصِبا ورواحِله
 ٣ - وأقصرتُ عمّا تعلمين ، وسُدِّدت على ، سوى قصد السبيل ، مَعادِله
 ٣ - وقال العذارَى : إنما أنتَ عمُّنا! وكان الشباب كالخليط - بزايله
 ٤ - فأصبحتُ ما يعرفن إلا خَليقتى وإلا سوادَ الرأس والشيبُ شامله

هذا النسيب الافتتاحى أقرب الى أن يكون اضرابا عن الحب ووداعا له ، فهو فى هذا مختلف عن الغرض الأصلى من النسيب الجاهلى ، وهو بيان ما يأخذ قلب الشاعر من لواعج الحب وحرقت . فاذا تأملنا فى السبب لم نجد الموضوع هو رحيل المحبوبة ، بل هو رحيل الشباب وفى هذا يتفق زهير مع سلامة بن جندل فى الأبيات الثلاثة الأولى من بائيته « أودى الشباب حميدا ذو التعاجيب » (القصيدة ٢٢ من المفضليات) ومع قليلين آخرين من شعراء الجاهلية

والشعور الذي تتضمنه هذه الأبيات من حسرة على انقضاء الشباب هو شعور لا يستطيع أن يدركه حق الادراك الا من ولى شبابه أو أخذ يولى نعم يا قارئنا العزيز ، دعنا تؤكد لك انك اذا كنت دون الأربعين من عمرك ، فمهما يكن من مقدرتك على المشاركة العاطفية والتخيل الفنى ، فان في هذه الأبيات لوعة لن تقدرها حق قدرها ، ولن تعرف طعمها الحقيقي ومدى مرارته فان ظننت غير هذا فانتظر حتى تدخل

فى كهولتك وارجع الى هذه الأبيات وقارن بين ماستشعر به فيها حينذاك وما تظن انك تفهمه فيها الآن

يبدأ زهير أبياته بأن يعلن أن قلبه قد صحا عن سلمى ، كأن حبها لم يكن الا سكرة أو غيبوبة أفاق الآن منها وعاد الى كامل صحوه ووعيه وصوابه . ويؤكد هذا الادعاء بقوله « وأقصر باطله » ، مدعيا أن ما كان فيه فى شبابه من أمور الحب واللهو والمتعة كان باطلا وقد كف الآن ثم يزيد ادعاءه تأكيدا بشطره الجميل المشهور فى علوم البلاغة « وعرى أفراس الصبا ورواحله » جعل للصبا خيولا وابلا كان يركبها اليه ، أما الآن فقد عربت هذه الخيول والابل أى طرحت عنها سروجها ورحالها وبقيت ظهورها عارية لا تركب ، فهو لم يعد يذهب الى متع الصبا على حصان ولا على جمل فاذا تذكرنا أن هاتين كانتا وسيلتيهما فى النقل ، وان الحصان كان أغلى من الجمل ، أدركنا أن هذه الكناية التى استمدها من بيئته البدوية شبيهة بقول أحدنا في عصرنا هذا : لقد عزف عن ارتياد الملاهى والكباريهات ، ولم أعد أركب اليها تاكسى ولا أوتوبيس !

ويبدأ بيته الثانى مستمرا فى هذا الادعاء ، فيقول مخاطبا سلمى « وأقصرت عما تعلمين » ، يقول الشنتمرى أى كففت عما عهدتنى عليه من الصبا ويقول ثعلب أى كففت عما تعلمين من الباطل لكن تعبيره أدق وألطف بكثير ، فهو يلمح تلميحا مهذبا الى أشياء حدثت لا يجد ذكرها الآن لائقا بجلال شيخوخته ، فهو يرمز اليها هذا الرمز الخفيف الذى لا يخلو من تهكم على نفسه ، كما يقول أحدنا « اللى بالك فيه! »

وفجأة يتغير حديثه فى باقى البيت ولعلك قد لاحظت كل ذلك الادعاء الملح الذى يكرره ويؤكد به أنه الآن قد صحا وترك الباطل وكف عنه ، حتى كرر « أقصر » فى بيتين متواليين ولعل هذا الالحاح نفسه قد أثار ارتيابك ، كما يقول المثل الانجليزى « يخيل الى ياسيدى أنك تلح فى التأكيد أكثر من اللازم! » فالآن فى باقى البيت الشانى يصدقنا الخبر هو يسلك الآن قصد السبيل ، أى السراط المستقيم ، لكن لا باختياره ، ولا لأنه السلوك الأمثل ، بل اضطرارا ، لأن معادله قد سددت دونه ، وهى جمع معدل ، وهو كل ما عدل فيه عن القصد . هذا اذن هو السبب ، أن أسباب اللهو والباطل لم تعد متاحة له ، فلم يعد يجد فى نفسه القوة والجلد على ورودها والارتواء منها ومن له بقوة الشباب وجلده على الرغم من باطله وحيده ، فمكره أخاك بقوة الشباب وجلده على الرغم من باطله وحيده ، فمكره أخاك اللهطول الم المناه وحيده ، فمكره أخاك النفل المناه القوة والجلد على الرغم من باطله وحيده ، فمكره أخاك النفل المناه القوة الشباب وجلده على الرغم من باطله وحيده ، فمكره أخاك النفل المناه النفل المناه المناه المناه وحيده ، فمكره أخاك النفل المناه النفل المناه المناه وحيده ، فمكره أخاك النفل المناه ال

على أن حسرته تتضح بأشد مرارتها فى الشطر الأول من بيته الثالث « وقال العذارى انما أنت عمنا ! » وروعة هذا الشطر أنه يشارك هؤلاء العذارى فى تهكمهن عليه ، فيتهكم هو على نفسه ، ومجرد نقله لتهكمهن مشاركة فيه ( وعليك أن تقرأ قولهن بنبرة أنثوية تركزها على « عمنا ! » ) فبعد أن كان العذارى يقبلنه كخدن لهن ، ويعاملنه بصفته شابا يناظرهن فى الشباب ، بكل ما فى هذه المعاملة من ألفة ومساواة ومرح وعدم تحرج ، صرن الآن يتأدبن فى مخاطبته ويتكلفن الرزانة أمامه ، ولا يخاطبه الا بقولهن « يا عم زهير ! » وما أشد مرارته من لقب يلقبنه به ! وما أكبر رغبته لو استمررن فى مخاطبته كما كن يفعلن من قبل بألفة ومرح وبلا كلفة وبلا احترام ، فيقلن له بأسلوبنا: واد يا زهير ! وكلمة « انما » تلفتنا الى حقيقة أخرى ، هى أنه أحيانا واد يا زهير ! وكلمة « انما » تلفتنا الى حقيقة أخرى ، هى أنه أحيانا

ينسى حقيقة السن وفاصلها فيداعبهن ، فانظر كيف يكون رد فعلهن على هذه المداعبة من الاستغراب والحرج ، ومن السخرية والتهانف » وسرعان ما يرددنه الى وعيه بأن يقلن له بأسلوبنا « الله! عيب يا عم زهير! » أو هيء دا أنت عمنا! »

أعد الآن قراءة البيت لتلاحظ المدات التسع التى دخلت كل كلماته ما عدا كلمة « انت » لتسمح بالتطريب الشجى مع هذه الذكرى اللاذعة لكن الذى يضاعف من مرارة هذه المعاملة هو ابطاؤه هو فى ادراك هذه الحقيقة أنه لم يعد الآن كما كان شابا فتيا ، بل صار شيخا هرما وكلنا يبطىء طويلا فى ادراكها ، يرفض الاعتراف بها حتى بينه وبين نفسه ، ويؤجل هذا الاعتراف الى أطول مدى يستطيعه ، فاذا أدركناها واعترفنا بها حدث هذا فجأة ، بعد طول تلكؤ ورفض وتأجيل ، فخيل الينا أن هذا الهرم قد أخذنا بغتة ، واننا كنا الى الأمس، نعنى الأمس الحرفى القريب ، شبانا فى أتم عنفوان الشباب ، فأين تولى شمانا وكيف زال عنا بهذه الفجاءة ؟

ونحن حين لا نزال فى غرة شبابنا نعرف بالطبع أنه سيأتى علينا زمن نكون فيه شيوخا ، لكن ذلك الزمن يبدو لنا بعيدا بعيدا ، ومعرفتنا تلك ليست الا معرفة نظرية محضا لا تأثير لها فى خيالنا أو عاطفتنا ، أما حين بأتى الزمن الموعود فنصير شيوخا حقيقيين فما أكبر استغرابنا لسرعة انقضاء الزمن ! أذكر حين كنت فى الثالثة والعشرين من عمرى وجاءنى مندوب احدى شركات التأمين يغرينى بأن أعقد معها عقدا يستوفى مدته عند بلوغى الستين ، فقهقهت ساخرا من قوله ، فخفض المدة الى سن الخمسين ، وقال لى هذا معناه بعد سبع وعشرين سنة فقط ! فازددت مرحا لكلمة « فقط » هذه والآن وقد تولت هذه

السنون السبع والعشرون أو كادت ، هل أصدق أنها مرت حقا ، وبهذه. السرعة ؟

هذه الحقيقة النفسية التي تحدث لنا جميعا هي ما يحاول الآن. بسطه ، فهو في الشطر الثاني من بيته الثالث يقر بالحقيقة الأليمة التي. رفضها طويلا ، أن الشباب مهما تطل جيرته لا بد أن يفارقنا ونفارقه ، ويتخذ لهذا الفراق المحتوم مثلا من حياتهم البدوية ، اذ تتجاور قبيلتان فى موسم ما على مرعى واحد ، لكنها جيرة مقضى عليها بالانفصام ان عاجلا وان آجلا وهكذا ترى مرة أخرى أن زهيرا لم تتح له اجادة التعبير عن هذه العاطفة الانسانية الشاملة الخالدة الا لأنه تلمس. لتعبيرها أداء منتزعا من صميم بيئته وأحوال عصره ، فلنتذكر هـذه الحقيقة في كل دراسة فنية نقوم بها ثم يأتي في بيته الرابع فيبدى. دهشته من السرعة التي حدث بها هـذا الفراق فهو حين يقول. « فأصبحت » ( وفى رواية تعلب فأصبحن ) يخيل اليه أن هذا قد حدث ذات صباح ، بين عشية وضحاها والسينان والشينان التي تتنابع فى الشطر الثاني تمثل اضطرابه وتلعثمه اذ واجهته الحقيقة المؤلمة بهذه المفاجأة المحيرة يخيل اليه أنه أوى البارحة الى فراشه وهو مستمتع بكل شبابه وقوته وشرته ، فلما أصبح هذا الصباح اذا بشباب الأمس, قد تولی ، هکذا سریعا

لكى نقدر قوة تعبيره يجب أن تتذكر أن العرب القدامى كانوا دقيقين فى استعمال «أصبح» وأخواتها ، فهم يعنون بها زمنها المحدد ولا يستعملونها لمجرد معنى «صار» كما نفعل الآن وهى حقيقة ذكرناها فى دراستنا لعينية الحادرة فان كنت يا قارئى العزيز فى ميعة وكرناها

شبابك فأكبر ظنى أنك تسخر من هذا الشعور أو تعتقد أن فيه مبالغة . ولست أملك الا أن أقول لك مرة أخرى انتظر حتى تدخل أنت فى كهولتك ، وحتى تفيق فى أحد الأيام مدهوشا محتارا تسأل أحقا قد صرت كهلا ؟ أحقا قد انقضى على سنة تخرجى كذا وعشرون سنة ؟ . مستحيل !

ونعن ننظر فى المرآة فنرى وجهنا ورأسنا فى كل صباح حين نغتسل ونسرح ونعلق ، فهل يلاحظ أحدنا ما بدأ يدب اليهما من علائم انقضاء الشباب ونذر الشيخوخة ؟ هل يلاحظ أحدنا هذه الغضون والتجاعيد التى أخذت تتكون فى جباهنا وخدودنا وتحت أذقاننا وفى رقابنا ؟ لا ، حتى يفاجئنا وجهنا يوما فنصحو من شبه غفوة فاذا بنا نطالع وجها جديدا لا عهد لنا به ، وجها غريبا ننكره أشد انكار فهو أشبه بأن يكون وجه شخص آخر واذا بشعرنا قد ابيض جميعه حتى كأنه قد ابيض في ليلة واحدة منذ البارحة نعم لقد لاحظنا فيه من قبل شعرات شهباء فى جهلنا ـــ وما أشده من جهل ! ــ كنا نرحب بها ونسر لها ونفخر وانعتقد أنها زينة ووجاهة وعلامة على اكتمال الرجولة وتوفر الحكمة والوقار أما الآن فأين لنا بسواد الشباب ! أفلا يود أحدنا فى صميمه لو استبدل بكل حكمته ووقاره هوس الشباب وغرارته ؟

هكذا بدا الأمر لزهير كما يبدو لنا جميعا اذ نفاجاً بالحقيقة المرة فاستمع اليه فى بيته الرابع يصفها ، وفى استطاعتك الآن أن تفهم السر من وراء هذا البيت ، وهو أن هذا كله قد حدث بغتة فيما يبدو له كان بالأمس شابا ، فأصبح اليوم شيخا أمسى البارحة وهو أسود شعر

الرأس كله ، فأصبح اليوم وقد شمل الشيب شعره كله كان بالأمس، يداعب الفتيات ويداعبنه ، فأصبحن اليوم ينكرنه ولا يكدن يعرفنه الا من خليقته وزهير يعنى بالخليقة كما يقول ثعلب «طبيعته وشيمته » أو بمعنى أدق تلك الأوصاف التي تبقى في أحدنا دون تغير على امتداد العمر ، من شكل الرأس والعظام ، وحجم الأنف والفم ، وطول الجسم, وطريقة هز العنق أو اليد أو الأكتاف ، وأمثالها من « اللوازم » الخاصة التي تلزم كلا منا فنستطيع بها أن نميز شخصا كنا نعرفه في عهد مضى. ولم نلقه من زمن بعيد وان تغيرت كل أوصافه الأخرى

ولنلاحظ الآن حقيقة نفسية أخرى عظيمة الأهمية ، هي أن زهيرا في حديثه عن « العذارى » ينسى أن عذارى اليوم اللائى ينفرن منه لسن عذارى شبابه اللائى كن يقبلنه ويبادلنه الغزل وهذه أيضاحقيقة تحدث لنا كلنا وهي سر الخلط الذى نقع فيه ، وما يتبعه من حسرة وخزى حين ندرك غلطتنا ونصحو من غفوتنا أذكر يوما في العام الماضى لقيت فيه شابا في حوالى العشرين من عمره وكان به شبه قوى بشاب كنت أعرفه أيام تلمذتى في الجامعة المصرية فخطوت اليه أهم بالتسليم عليه ، وفجأة تذكرت الحقيقة أن هذا الشاب مستحيل أن يكون ذاك ، لأن الشاب الذى كنت أعرفه لابد أن يكون اليوم في الخمسين من عمره! اذ ذاك صدمتنى لوعة الذكرى ، وأدركت مرة أخرى مغزى هذا بالنسبة لى أنا أيضا

وكم مرة ضبطت فيها نفسى وأنا أنظر الى الكهول بنفس الشعور الذى كنت أحسه نحوهم وأنا شاب ، ناسا أننى صرت كهلا مثلهم وهل حدثت لك أيها القارىء هذه التجربة أنك توجهت لشأن من

الشئون الى الكلية التى تخرجت فيها من سنوات طويلات ، فرأيت فتيانها وفتياتها يذهبون ويجيئون فى الطريق المؤدية اليها ، ويقفون ويتحادثون ويتضاحكون ويتجادلون فى ردهاتها وفوق سلالمها ، فخيل اليك أنهم نفس الشبان والفتيات الذين كانوا رفاقك أيام تلمذتك ؟ اذا كنت لم تحدث لك هذه التجربة فانى أنصحك بألا تسعى اليها ، فان لها لوقعا جد أليم

وكأن زهيرا تشتد به لوعة الذكرى فلا يطيق احتمالها أكثر من هذا ، فهو يضرب عن ذكرى الشباب واقبال الهرم ، ويستأنف قصيدته كأنه يبدأها من جديد ، ولهذا يدخل التصريع على البيت الخامس

ه - لمن طَلَلُ كَالُوَحْي عاف منازله عفا الرَّسُّ منه فالرُّسَيْسُ فعاقله

يكف عن التأمل الباطنى فى نفسه ، فيجد شيئا من العزاء فى أن يلحظ ما طرأ على العالم الخارجى أيضا من تغير فتلك الديار التى كانت آهلة بالأحياء قائمة العمران قد صارت هى الأخرى أطلالا قد درست وهو يشبهها بالوحى أى الكتاب أو الخط المكتوب وهو تشبيه يوجزه فى كلمة واحدة ، لكننا نفهم تصويره الكامل من الأشعار الجاهلية الأخرى ، فنعرف أنهم كانوا يشبهون الأرض اذ انجردت وامحت معالم عمرانها ولم يبق منها الا أطلال شاخصة ورسوم ، بالكتاب القديم الذى جف مداده وبليت حروفه فان أردت أن تزداد فهما لهذا التشبيه فتذكر أن « الكتاب » الذى يتحدثون عنه لم يكن كهذا الكتاب الذى تقرأه الآن مصنوعا من ورق أبيض اللون أملس الصفحة ، الكتاب الذى تقرأه الآن مصنوعا من ورق أبيض اللون أملس الصفحة ، بل كان مصنوعا من مادة غليظة جافية كثيرة الندوب من جلد أو كاغد سميك داكن اللون غير مستوى الصفحة ، فلونه وجرمه أقرب الى

أرض الصحراء ويمكنك أن ترى أمثلة من هذا فى غرفة المخطوطات المعروضة بدار الكتب المصرية ، وان لم تبلغ فى قدمها العصر الذى نتحدث عنه ، الا أنها تعطيك فكرة عما نعنى ثم تذكر أيضا أن الحروف التى يصفونها لم تكن كهذه الحروف الدقيقة اللطيفة فى خط النسخ ، بل كانت حروفا غليظة ضخمة ترسم بخطوط مستقيمة ليس فيها تقويس واستدارة ، فشكلها أقرب الى شكل ما كانوا يخطونه على الأرض حين يقيمون فى دار من الديار فاذا تخليت ذلك الكتاب القديم بمادته وجرمه ولونه وحروفه ، وقد عراه البلى فامحت بعض حروفه أو امحت أجزاء منها ولم تعد متصلة وانجرد مدادها فلم تعد واضحة ، ثم تخيلت الأرض الصحراوية وقد طمست معالمها وأغارت عليها الرمال الدائمة التحرك مع الرياح ، استطعت أن تحزر الصورة التى يغرم الجاهليون بتصويرها بتشبيههم هذا

لكن دعنا الآن نجيد الاستماع الى هذا البيت والبيتين التاليين له لنسمع ما فيها من موسيقية فائقة يؤديها زهير بمهارة معجبة

من طلل كالوحى عاف منازله عفا الرس منه فالرسيس فماقله
 ٢ – فرَقْدٌ فصاراتٌ فأكنافُ مَنْمِجٍ فشرقٌ سَلْمَى حوضُه فأجاوله
 ٧ – فوادى البَدِيِّ فالطَّوِيُّ فثادقٌ فوادى القَنان جَزْعُه فأفاكله

هذه كلها أسماء أمكنة ، منها الجبال ومنها الوديان ومنها المياه والأكناف فى البيت السادس هى الجوانب ، والأجاول هى النواحى التى يجال فيها ، جمع أجوال وأجوال جمع جول ، أى أن أجاول جمع الجمع. والجزع فى البيت السابع هو منعطف الوادى ، والأفاكل جمع أفكل

بمعنى الناحية وهم يختلفون فى تحديد مواضعها وفى وصف طبيعتها ، والحق ان معظم مايقولون فى هذا المجال مجرد تخمين لكن هناك حقيقتين لا شك فيهما أنها أماكن مهمة فى حياة الشاعر الشخصية مقرونة فى مخيلته بشحنات قوية من الذكريات ، وأن زهيرا فى نظمه لها قد أجاد ترتيبها بحيث يصدر ايقاعها ونعمها موسيقى عظيمة الرخامة والشجى .

فان ظننا أنها مجرد قائمة بأسماء غريبة ثقيلة الوقع على الأذن، فنحن نحتاج الى أن تكرر قراءة الأبيات مرات حتى تلين على لساننا وتخفف على سمعنا ، فندرك مدى عذوبتها ونبصر مهارة زهير في تنسيقها ابدأ بأن تكرر بضع مرات قوله « لمن طللن » وانظر كيف تتوالى الحروف في خفة ورشاقة ، وكيف يلتقط التنوين في آخــر الكلمة الثانية رنين النون في آخر الكلمة الأونى ويردده كترديد الأجراس والحق أن « رنين الأجراس » هو خير وصف لهذه الجملة القصيرة البارعة التي يفتتح بها زهير موسيقية هذه الأبيات وتلاحظ أن جميع حروفها ما عدا واحدا هي من الأحرف الثلاثة اللام والميم والنون ، وهي من أخف الحروف العربية نطقا ( ما يسمى حروف الذلاقة ) والميم والنون حرفان أغنان واللام والنون من أوضح الحروف في السمع وأقربها في الوضوح الى أحرف اللين ( الألف والياء والواو) أما الحرف المستثنى وهو الطاء فيأتى باطباقه الفخم فيجعل لهذا الرنين طنينا ويكسبه فخامة وشجى تنقذه من السقوط في الميوعة ما نظن في امكان شاعر أن يأتي بكلمات لغوية ذات معان تقترب من أن تكون موسيقى خالصة أو « تنتنة » مجردة أكثر مما فعل زهير في قوله « لمن طلل »

ثم تأمل فى جمال السين المرددة أربع مرات فى «عفا الرس منه فالرسيس»، وكيف تحدث بعد ذلك الرنين الفخم همسا رقيقا يأتى كهمس الناى بعد رنين النحاس والآن تتبع تقسيمه الماهر لفقراته تجده يتبع أطرزة موسيقية مختلفة ينوع بينها فالشطر الأول من البيت السادس قسمه الى ثلاث فقرات موسيقية ينتهى كل منها بالتنوين فتتجاوب التنوينات الثلاثة فرقدننن فصاراتننن فأكناف منعجننن ولابد أنك لاحظت أيضا جمال النون فى «أكناف» وفى همنعجنن وكيف تجاوبان نغم التنوين وتدخلانه الى داخل الكلمة، ولاحظت ان كلا من الفقرتين الأولى والثانية مكونة من كلمة واحدة، ثم يخشى زهير أن يقع فى الرتوب لو جاء بكلمة ثالثة واحدة، فهو يجىء بكلمتين مرتبطتين بالاضافة وثعلب يروى هذا الشطر « فقف فصارات بكلمتين مرتبطتين بالاضافة وثعلب يروى هذا الشطر « فقف فصارات تتكرر بهذا ست مرات فتضيف الى دنين النون نفخة الفاء التى

وفى الشطر الشانى من البيت السادس يضرب عن رنين النون والتنوين ، ويعكس الطراز فيأتى بالفقرة الأولى مضافا ومضافا اليه « فشرقى سلمى » خاتما اياها بمدة الألف ، ويأتى بالفقرتين الثانية والثالثة مكونة كلتاهما من كلمة واحدة مضافة الى الهاء

أما الشطر الأول من البيت السابع فتلاحظ فيه جمال الياء المشددة اذ رددها في آخر « البدى » ثم في آخر « الطوى » ونحن هنا نفضل هذه الرواية للشنتمرى ألف مرة على رواية ثعلب وهى « فهضب فرقد فالطوى فثادق » ، وأغلب ظننا انها صيغة مبكرة نظمها زهير ثم لما أعاد النظر في أبياته \_ وهو مشهور باطالة التروى فيما ينظم وكثرة تنقيحه

لشعره \_\_ تبين له املالها ورتوبها فعدل عنها . وفى الشطر الثانى يكرر طراز الشطر الثانى للبيت السادس ولكن مع اختلاف جرس الحروف . وفى رواية تعلب « حزنه فمداخله » بدل « جزعه فأفاكله » ، ولكنه نفس الطراز الايقاعى كما ترى

وتزداد استكشافا لتنويعه الموسيقى حين تتأمل كيف ينوع فى هذه الأسسماء بين النكرة والمعرف باللام والمعرف بالاضافة فلا يكاد يستعمل اثنين من نوع واحد حتى يتبعهما بثالث من نوع آخر وبهذا وبالوسائل الأخرى التى لاحظناها ينقذ أبياته من أن تكون مجرد قائمة أو « لستة » مملة يتجلى لك هذا لو فرضت انه قال عفا الرس فالرسيس فالأجاول الخ أو قال عفا رقد فصارات فمنعج الخ أو قال عفا أكناف منعج فشرقى سلمى فوادى البدى الخ اذ ذاك كان يقع فى الرتوب والاملال كما تلاحظ انه فى استعماله لطراز الاضافة ينوع أيضا بين الاضافة الى اسم والاضافة الى ضمير ، وهنا أيضا لا يستعمل أحد النوعين من الاضافة أكثر من مرتين متواليتين ، ولا يقول مثلا : عفا كذا فعاقله فأكنافه فحوضه الخ ...

والآن تأمل فى تجاوب فقراته الموسيقية بين الأبيات الثلاثة تأمل مثلا فى هذه الفقرات الأربع وكل منها على وزن « فعولن فعولن » وانظر كيف يوزعها بين الأبيات: عفا الرس منه فشرقى سلمى فوادى البدى فوادى القنان. واستمع كيف تتضاعف حلاوة تجاوبها لأنه فصل بينها بأطرزة موسيقية أخرى مخالفا مخالفة حاذقة بين الأساسين اللذين تقوم عليهما الموسيقى ، وهما التكرار والتنويع ولو قامت على التكرار وحده لكانت رتيبة مملة

بدائية ، ولو قامت على التنويع وحده لصارت خلطا متنافرا من الأصوات لا وحدة له ولا انسجام ، وتذكر فى هذا الصدد ما قلناه فى فصلنا الأول عن ضرورة الاتباه للايقاع الداخلى الذى تكونه الكلمات اللغوية فى داخل كل بيت والذى يتألف فى النهاية ليكون الايقاع العروضى العام الذى قصر علماء العروض نظرهم عليه ويساعدك على تعرف فن زهير أن تكون سمعت أو قرأت أمثلة من النظم الخسيس الذى يكتبه أصاغر المتشاعرين فيكتفون فيه برص مرصوص من الأسماء أو من الصفات تحقق الايقاع العروضى لكن ما أكبر رتوبها واملانها

هذا التنسيق الماهر العذب لأسماء الأماكن هو احدى خصائص زهير الفنية وقد رأيت مثالاً آخر عليها في همزيته وهو يكثر من ذكر أسماء الأماكن في مطولاته ، لكنك لن تقدر اعتماده على هذه الوسيلة الفنية تقديرا كاملا الا اذا تذكرت ماقلناه في دراسة الهمزية من انها له ولسامعيه الأوائل أسماء مهمة مشحونة بالذكريات مثيرة للانفعالات الحلوة المرة ، وأن سبيلنا الى الاستجابة لها هي أن تتذكر نحن أيضا أماكن مشحونة بالذكريات الشخصية من صبانا وأول شبابنا حتى نصير أقدر على التعاطف مع زهير حين تهيج به الذكرى فيسترسل في سرد هذه الأسماء فاذا أضفنا شجى الذكرى الى موسيقية التنسيق تبين لنا أن وسيلته الفنية في هذا المجال هي ما يسميه الانجليز « الشعر التعويذي » أى الذي يقوم على ترديد ألفاظ يكون أثرها مثل تخدير السحر برقاه وتعاويذه

وبهذا انتهى زهير من القسم الأول من لاميته ، وهو قسم النسيب والآن يريد أن يحسم هذه الذكريات المشجية وأن يتخلص منها ويخلصنا

معه وأن يقدم لنفسه ولنا شيئا نستمتع به وتتلذذ منه لكنه لا يتحيل على هذا التخلص كما فعل في همزيته ، بل ينتقل الى موضوعه الجديد بمباشرة تدلنا على أنه الآن أكبر ثقة بنفسه وفنه وأقل حاجة الى تصيد وسائل التخلص ولعله يعتمد على ان موضوعه الجديد وان يكن مختلفا ليس منافرا لما عبر عنه في نسيبه من رزانة الهرم وجلاله فهو لن يرى لنا قصة من ذكريات غرامه ولهوه ومجالس شربه في شبابه ، بل يختار نوعا من المتعة لا حرج على الشيوخ الأجلاء فى أن يمارسوه أو يتلذذوا بروايته ، وهو قصة خروجه مع أهله وخدمه لصيد الحيوان الوحشى وفي هذه القصة حركة ونشاط بلا شك ، لكنهما لا يبلغان ما رأيناه في قصة الحمار الوحشى وأتانه من الحدة العنيفة وسنرى على أى حال انه هو لن يقوم فيها بدور ايجابي عنيف ، بل سيكتفي بدور المراقب والموجه ، تاركا لغيره أن يقوموا بما يحدث في القصة من أعمال مجهدة ، قانعا بالملاحظة والمشاورة والنصح والتعليم فلنستمع الآن الى قصة من أبرع القصص التي ترد في شعرنا القديم

يبدأ قصته بوصف المسرح الطبيعي الذي ستدور عليه حوادثها

م وغَيْثٍ من الوَسْمِى حُوِّ تِلاعُه أجابت روابيه النَّجا وهُواطله
 انظر كيف اكتفى فى الانتقال بواو رب. وهو يعنى بالغيث ما تتج

انظر ليف النفى في الانتقال بواو رب. وهو يعنى بالعيث ما نتج عنه من النبات والوسمى أول مطر الربيع ، سمى كذلك لأنه يسم الأرض بالنبات بعد عربها والتلاع جمع تلعة وهى مجرى الماء من أعلى الأرض الى بطن الوادى والحو جمع أحوى وحواء ، من الحوة وهى الخضرة الشديدة التى تبدو من شدتها سوداء وقد اسودت التلاع لما كساها من النبت الكثيف فنفهم انه بعد أن ذكر الوسمى

أراد أن هطول المطر قد تكرر حتى اكتست مجارى الماء نفسها ، لا بطن الوادى وحده ، بهذه الخضرة الشديدة

اما الشطر الثانى فوصف رائع لكثرة المطر واستجابة الأرض الطيبة له بانباب النبت الغزير ، ثم نزول مطر آخر يلبى حاجة هذا النبت الى ماء زائد فالزوابى هى الأراضى المرتفعة وهو يؤكد ارتفاعها بأن يصفها بأنها نجا ، وهذه مقصورة من النجاء جمع نجوة وهى ما ارتفع من الأرض هذه الروابى قد أجابت الأمطار ، واجابتها لها إنها تتقبل ماءها بترحيب فتنبت النبت الكثير ، شأن الأرض الطيبة ، وبخلاف الأرض الخبيثة التى تبتلع ماء المطر دون أن تنبت شيئا والهواطل جمع هاطلة وهى السحابة التى يدوم ماؤها فى لين ، وهى أغزر من الديمة ، فهى اذن سحابة تعطى الماء الكثير ولكنها لا تعطيه جارفا عنيفا يسبب الدمار ، بل تجمع بين كثرة المطر ولينه (قارن هذا بالأمطار الجنوبية المبرقة التى أنزلها على الديار المهجورة فى همزيته )

وبهذا الشطر ايجاز شديد ، فهو يعنى ان الروابى أجابت بالنبت وان الهواطل أجابت بالمطر تأمل اذن فى هذا التجاوب الطبيعى الرائع الذى يصوره زهير الروابى فى عطشها وجدبها تطلب الماء وكأنها تتضرع الى السماء أن تغيثها بالمطر ، فتستجيب لها الهواطل بالماء الغزير اللين فتتقبله الروابى تقبلا حسنا وتنبت نباتا حسنا ، لأنها أرض طيبة شكور لكن هذا النبات يحتاج الى ماء جديد لينمو ويكثف ويشتد ولا يموت سريعا فى حر الصحراء فتجيبه الهواطل بماء جديد ، ينبت بدوره نباتا جديدا وهكذا يستمر هذا التجاوب الثنائى المطرب بدوره نباتا جديدا وهكذا يستمر هذا التجاوب الثنائى المطرب أو « الدويت » فى الاصطلاح الموسيقى — بين الأرض والسماء ،

بين النبت والمطر وهكذا يلتفت زهير الى الوحدة الحيوية بين عناصر الطبيعة فى شطر فريد من أبرع ما خلفه لنا التراث الجاهلى وهناك رواية أخرى للشطر «أجابت روابيه النجاء هواطله» تكون فيها الروابى منصوبة على انها مفعول به لكن هذه الرواية تقصر الاجابة على جانب واحد من الثنائية وتقلل من هذا التجاوب الذى يروعنا فى الرواية الأولى ، كما انها تضيع مافى التركيب من ايجاز بالحذف يكثر فى أسلوب الشعر الجاهلى وفى أسلوب القرآن النكريم ويخيل الينا ان هذه الرواية الثانية من عمل بعض اللغويين الذين أرادوا أن يصححوا للشاعر قصره للهمزة وان يلغوا ما تعمده من الايجاز ، ولم يلتفتوا الى مافى هذا القصر فى ذاته من خفة ورشاقة وترخيم للصوت ، وما فى الايجاز من اعتماد على ذكاء السامع ومطالبة له بأن يشارك باكمال المعنى

اما وقد وصف زهير ببيته الواحد \_\_ لكن ما أكبر شحنه للصور \_\_ هذا المسرح الذي ستلعب عليه قصته ، فانه يأتى الآن فيقدم الينا حصانه الذي ذهب عليه الى ذلك الوادى الخصيب وسنرى أن حصانه هذا سيكون البطل الأول للقصة

## ٩ - هبطتُ بمَمْسُود النواشِر سابح يُمَرَ أُسيلِ الخَدْ نَهُدُ مَراكُلُهُ

فى رواية ثعلب صبحت ، أى أتيت غدوة . والنواشر جمع ناشرة وهى عصب الذراع وهو ممسود النواشر أى شديدها مفتولها كأنها الحبل الممسود ، أى ليس برهل وهو يعدو بخفة وانسياب كأنه يسبح فى الماء ولا يجرى على الأرض ، أى من سيولة عدوه تكاد لا ترىمايبذله من جهد وهو ممر أى شديد الفتل موثق الخلق ، أسيل الخد أى أملسه ناعمه ثم ان مراكله نهدة أى ضخمة ، والمراكل جمع مركل أى

حيث يركله الفارس فهى جانباه وهذا الوصف يعنى انه عظيم الجوف، وبذلك توصف الخيل العتاق كما يروى الشنتمرى

كل هذه الأوصاف والأوصاف التى ستليها ليست مجرد تسجيل مادى لصفات الحصان ، بل كل منها فخر قوى وازدهاء عال بهذا الحصان النبيل النفيس الذى يمتلكونه فاقرأ كلا منها بنغمة الفخر والزهو ، واعل فيها وصفا بعد وصف بهذه النغمة وصدرك يزداد اتساعا وتعال الآن الى سبب آخر من أسباب فخره القوى بهذا الجواد.

١٠ - تَمْيِمٍ ۚ فَلَوْنَاهُ فَأْ كُمِلَ صُنْعُهُ فَيَّمٌ ، وعَزَّتُه يداه وكاهـــله

هو تميم أى تام الخلق كامله ، لا تجد فيه نقصا في أى عضو من أعضائه أو وصف من أوصافه فلوناه أي فطمناه لكن ما المغزى الكامل لقوله انهم فطموه ؟ مغزى هذا أنه من استنتاجهم هم ، قد أجادوا تخير أبويه وقرنهما أحدهما الآخر ، وأحسنوا الاعتناء بأمه في حملها ووضعها له ، وأهتموا به في أشهره الأولى الدقيقة وحاطوه بكل عناية وسخوا عليه بالرضاعة ، حتى نشأ ونما سليما صحيحا معافى . فحين فطموه أكمل صنعه أى تم خلقه وكمل من كل ناحية هذا اذن ليس حصانا عاديا أو حصانا اشتروه من آخرون مجهول النسب بل هو جواد أصيل هم الذين اختاروا أبويه واستولدوه وهم الذين ربوه وقاموا على تنشئته باذلين فيه كل جهد وتكليف لا غرو أن يكرر زهير للمرة الثالثة أنه « تم » ثم يضيف أنه على تمامه وكماله في كل شيء قد زادت يداه وكاهله وغلبتا سائر اجزائه في التمام والكمال يقول الشنتمرى وبذلك توصف الجياد والسبب من وراء قولهم هذا أن يديه وكاهله هي أهم شيء فيه لضمان فوزه في

حلبة السباق واتصافه بسرعة العدو واستقامة الاتجاه ، لأنها هي التي توجهه في جريه (كما أن العجلتين الأماميتين للسيارة أهم بكثير من الخلفيتين في توجيه السيارة وتوازنها وأمنها نوجه هذا التشبيه الى القراء المعاصرين الذين قد يعرفون عن السيارة أكثر مما يعرفون عن الحصان)

كذلك حين وصفه في البيت السابق بأنه عظيم الجوف فقال الشنتمري ان الخيل العتاق توصف بهذا ، فالحصان العربي الأصيل يتميز كما سنعرف بعد قليل بضخامة قلبه ، وهذه الضخامة تعطيه قدرة أكبر على تنظيم دورته الدموية وامداد سائر جسمه بكمية زائدة من الدم الحامل للأكسجين في أثناء جريه ، فلا يسرع اليه الخفقان وانقطاع النفس وفي رواية ثعلب « قليلا علفناه » بدلا من « تميم فلوناه » وفي الهامش « يصفه بأن القليل من العلف يستبين فيه لكرم عنصره » لكن هذا يلغى ما يريده زهير من اعتنائهم بتنشئته وفلوه وسخائهم عليه بكل شيء حتى أكمل صنعه كما أنه يلغى التكرار الجميل الذي يلح فيه زهير بألفاظه الثلاثة « تميم » « أكمل » « تم » ، وهو تكرار يتعمده زهير من شدة اعجابه حتى بقنعنا تمام الاقناع بأنه بلغ حد الكمال والحصان كان ولا يزال غالى الثمن باهظ التكاليف في الصحراء العربية ، فلا تقدر على اقتنائه الا البيوت الغنية ، ولا تحسن تربيته الا اذا سخت عليه بكل ما يحتاجه ، بل هم يؤثرونه على أنفسهم بالشراب وعلى أبلهم بالشراب والغذاء ، فلا وجه الأن يذكر الشاعر قلة علفه و تعلب نفسه يقول ان « أكمل صنعه » معناه « احسنا القيام عليه »

## ١١ - أمين شَظاه لم يُخَرَّقُ صِفاقُهُ بِمِنْقَبَةً ولم تُقَطَّعُ أباجـــله

الشظى هو اصابة الحصان في شظيه ، وهو عظمة صغيرة لاصقة بالذراع ، فاذا انتقلت من موضعها قبل شظى الحصان فحصانه هذا مأمون أن يحدث له الشظى ، لا تخشى عليه أن يحدث هذا له مهما تجهده في الجرى ، لجودة تكوينه وصواب حركته وهو لم يصب قط بمرض يعالج منه بأن يخرقوا صفاقه بمنقبة ، والصفاق هي الجلدة انسفلي من بطنه التي تحت الجلدة الظاهرة التي عليها الشعر ، والمنقبة حديدة البيطار التي ينقب بها ما يعالجه من الحيوان كذلك لم يحدث له قط أن قطعت أباجله ، وهي عروق في يده واحدها أبجل ، يقابله النسا في الرجل أما نقب الصفاق فيكون اذا تجمع تحت سرته ماء ، فيخرق صفاقه ويزال هذا الماء وأما قطع الأباجل فيكون اذا أصيبت يداه باجهاد يسبب لهما ما يسمونه الخمال ( بضم الخاء ) فيظلع الحصان منه ، فيعالجونه بقطع الأبجل أما وقد نفى عنه أمثال هذه العيوب باستعلاء ، فلاحظ في البيت عمل القافات الأربع في التعبير عن احتقاره لفكرة أن تعرض لحصانه هذه الأمراض فيحتاج الى تلك العمليات

وهكذا ترى زهيرا للمرة الثالثة يخص يديه أى رجليه الأماميتين بالوصف وصفهما أولا حين قال « ممسود النواشر » ، ووصفهما ثانيا حين قال « عزته يداه » ، ووصفهما ثالثا فى قوله « لم تقطع أباجله » كل هذا لأهميتهما الزائدة التى شرحناها و ثعلب يضع هذا البيت الحادي عشر قبل سابقه ، لكننا نفضل ترتيب الشنتمرى ، لأنه يصف مرحلة بعد الفلو

هذا وصفه الفخم للحصان فى أبيات ثلاثة تفيض بالحب والأعجاب والفخر ولكن لماذا أكبره كل هذا الأكبار وزها به كل هذا الزهو ؟ تزداد فهما لهذا الوصف وتقديرا لعاطفته اذا عرفت بعض الحقائق عن صفات الحصان العربى ، ومبلغ حب العرب له واعزازهم اياه قدامى ومعاصرين ، وعن شهرته العالمية .

والصفات التى سنرويها الآن عن الحصان العربى شائعة يعرفها محبو الخيول وهواة تربيتها ، وقد ذكروها فى مختلف الكتب والمقالات فبالاضافة الى خصائصه التشريحية التى ربما لا تهم الاعلماء الحيوان ، مثل عدد الفقرات فى سلسلة ظهره وذيله ، له منظر شكلى متميز لا تخطئه عين الناظر دماغه يمتاز بشدة البروز والتحدد وأذناه صغيرتان طويلتان مدببتان « كأنهما شوكة » كما وصفهما أحد الكتاب الغربيين ، يوحى منظرهما بالذكاء الحاد « كأنهما لسانان من لهب » كما وصفهما كاتب غربى آخر والجلد على خديه مشدود شدا وثيقا ( ولهذا وصفه زهير بأنه أسيل الخد ) .

ووجهه عريض الجبهة فى أعلاه ثم يضيق حتى يصل الى فم صغير . وصغر فمه يجعل المنخرين يبدوان أوسع مما هما ، وهما فى ذاتهما واسعان جدا والعينان أيضا واسعتان وموضوعتان الى الأمام فى مقدمة وجهه ، الأمر الذى يمكنهما من النظر الى الأمام بالاضافة الى نظرهما الى كلا الجانبين وهاتان العينان كما وصفهما كاتب غربى نظرهما أهم ما يميز الحصان العربى عن سائر أجناس الخيل ، فهما تشعان ذكاء ، وتدلان على اجتماع الحدة والنشاط مع الوداعة ودمائة الخلق » .

نأتى الآنالي الصفات الجسمية التي كانت سبب ميزاته العملية والنفسية فليس الحصان العربي أضخم الخيول ، بل هو صعير الجسم اذا قيس الى خيول أخرى ، كما أنه ليس أسرع الخيول في حلبة السباق كما تعتقد الفكرة الشائعة ، اذ هناك أجناس تسبقه في مجرد سرعة العدو في ميادين السباق أما ميزته الكبرى فهي قوة الاحتمال وطول الجلد ، وهذه ناشئة من صفات جسمية يمتاز بها فرقبته زائدة الضخامة حتى تحتوى على قصبته الهوائية الزائدة الحجم وعظام صدره أعظم مما هي في أكثر الخيول الأخرى والقفص الذي يحتوى رئتيه عظيم السعة وحوضه يمتاز بطوله الكبير (ولهذا كله وصفه زهير بأنه نهد مراكله أى عظيم الجوف ) وقلبه زائد الضخامة قوى العضلات الى درجة فريدة وأفخاذه الأربعة وقوائمه الأربع تمتاز بعضلاتها الفائقة القوة « كأنها مصنوعة من حديد مطروق » كما وصفها كاتب غربي ( ولهذا وصفه زهير بأنه ممسود النواشر ) هذه الصفات بالاضافة الى سعة منخريه هي التي أعطته قوة جلده وأحتماله ، وتروى عنه في هذا المجال أخبار رائعة بعضها يبدو صعب التصديق لولا أن شهودها لا شك في صدقهم

والخصال الثلاث الأخرى التى تميز الحصان العربى هى ذكاؤه الحاد ، وطبعه الرقيق الوديع ، وطاعته لراكبه واجتماع هذه الخلال الأربع هو سبب افتتان الغربيين به ، فضلا عن جمال منظره الذى يفضله كثيرون من محبى الخيول على جميع الأجناس الأخرى

وكل من خبروا الحصان العربي يشهدون بفرط ذكائه وحساسيته يتجلى ذكاؤه وحسه المرهف في ثقة وضعه لأقدامه حتى ليؤمن عليه

العثار (ولهذا وصفه زهير بأنه أمين شظاه) وطاعته لراكبه يبلغ بها الأمر أنه لا يحتاج الى شكيمة أو لجام ، بل يكفيه عنان (حبل يربط بأعلى رأسه) فهو يطيع راكبه اذا مسه بفخذه وركبته أهون مس ، أو أصدر اليه أقصر اشارة صوتية ، فيفعل ما شاء راكبه من جرى أو انتناء أو ارتداد أو وقوف مفاجىء واخلاصه لراكبه تضرب به الأمثال ، فهو يوقظ صاحبه عند دنو الغرباء أو وحوش الصحراء ، ويقف بلا حراك فى شمس الظهيرة بينما ينام صاحبه فى ظله،وفى الحروب يرفس فرسان الأعداء وخيولهم بأقدامه ويعضهم بأسنانه ، فاذا سقط صاحبه ظل واقفا بجواره لا يتحرك الى أن تأتى النجدة

أما وداعته ودماثة خلقه فقد نشأت من حب العرب له واعزازهم اياه ، فقد كانوا ولا يزالون يعاملونه برفق كبير وحدب عظيم ، ويبذلون في تربيته كل جهد وتكليف على أنك لن تفهم هذا الأعزاز حق الفهم الا اذا عرفت أن الحصان في بلاد العرب قديما وحديثا لا يملكه الا كبار القوم وأغنياؤهم ، مثل الأمراء ومشايخ القبائل وكبار التجار وذلك لكثرة تكاليفه وقلة فائدته الاقتصادية ، فالحق أن الحصان ليس ذا فائدة مادية لهم مثل الأبل والأغنام والماعز ، بل كل قيمته ، بالأضافة الى تبريزه في القتال ، هي في فخرهم بامتلاكه على أن الحصان الذكر أقل قيمة اقتصادية من الفرس الأنثى ، التي تعطيهم البانها وتلد لهم ، لذلك يذبحون معظم الذكور في شهورها الأولى ، ولا يبقون الا ما يستجيدونه للانتاج وقد يصل الأمر بالعرب المعاصرين الى أنهم يرسلون الفرس مئات الأميال من أجل اللقاح

وهـذا يزيد من نفاسة الحصان ، لأنه لا يقدر على امتلاكه الا أكبر القوم غنى . لذلك يحرصون عليه أكبر الحرص ، ولا يركبونه

فى الأسفار الطويلة ، بل يركبون الابل ويسحبون وراءها خيولهم ، وانما يمتطونه فى مناسبة عظيمة كزيارة الى أمير ، أو استقبال لضيف كبير ، أو احتفال فى الحى وكانوا فى أيام الغزوات يركبون ابلهم حتى يصيروا على مسافة ميل أو ميلين من العدو الذى يريدون غزوه ، فينتقلون الى ظهور الخيل ويخلفون الابل وراءهم ، ويعدون بالخيل الى أقصى سرعتها فى هجمة مفاجئة يباغتون بها العدو ، ثم يفرون على خيلهم بما سلبوه حتى يعودوا الى ابلهم فيركبونها ويسحبون الخيل وراءها

تلك الخلال الكريمة التى تميز الحصان العربى لم تكن وليدة الصدفة ، بل كانت نتيجة الانتخاب السلالى الدقيق من مربيه عبر أجيال عديدة ، يبذلون نهاية جهدهم وعلمهم وحذقهم فى تخير سلالته ، ويتناقل الأبناء عن الآباء معلوماتهم الدقيقة فى انتخاب الخيل وطريقة تنشئتها وتدريبها كما كانت نتيجة المراس الطويل القاسى الذى تفرضه طبيعة الصحراء العربية

أما الأدب العربى فيفيض بحب الخيل واجلالها منذ الشعر الجاهلى الى أن قال المتنبى « أعز مكان فى الدنى سرج سابح » وبالاضافة الى القسم الذى يخصص لوصف الحصان أو الفرس فى القصيدة الطويلة ، نجد قصائد كثيرة مقصورة على حب الخيل واعزازها وبعضها يصور شجارا طريفا يثور بين الشاعر وزوجته اذ تغار من فرط حبه لحصانه وايثاره اياه بالطعام والشراب فالقصيدة رقم ١١٠ من المفضليات يرد بها الشاعر على زوجته التى تلح عليه أن يبيع حصانه منتهزا ماحدث فى أثمان الخيل من زيادة ، حتى يستفيدوا من

ثمنه . وتشتد عليه في اللوموالعصيان ، لكنه يجيبها ببرود أنه سواء عليه أأسرت برأيها في « ثادق » حصانه أم أعلنته ، ويمضى فيصف محاسنه وفضائله والمقطوعة رقم ١١٨ في باب الحماسة من حماسة أبي تمام نرى فيها زوجة تشكو زوجها لأنه يؤثر عليها حصانه « الورد » بلبن الناقة ، وتنفجع وتوجع ، فيرد عليها الشاعر بأنها لا تستوى هي مع الورد ساعة يصيبهم الفزع ، فهي اذ ذاك تقوم مرعوبة وتسرع بالعدو منخوبة القلب لا قناع عليها لدهشها ، أما الورد فيكون على أتم أستعداد حين يقوم اليه باللجام ، وهنالك يجزيه حصانه بما كان يؤثره باللبن واحسان المعاملة ، وكأنه يقول لزوجته ايش جابك للورد! والمقطوعة رقم ٢٠٤ من نفس الباب أرجوزة قصيرة لرجل هجرته امرأته لأنه حلب لقحة ( أي ناقة بها لبن ) لحصانه « الورد » ، فيقول لها انها جهلت من كرمه ونجابته ما يعرف هو ، فيصف عنقه الطويل الذي يمتد في الغارة ، وينظر نظرة طويلة في عطفه الذي لا يستقر من النشاط ، ويصف تبريزه اذا جاءت جياد الخيل تردى مملوءة بالغضب قاصدة للعدو والمقطوعة رقم ٤٩ من نفس الباب نرى فيها رجلا طلب منه بعض الملوك فرسا يقال لها « سكاب » ، فرفض أن يعطيه اماها وقال

أُبَيْتَ اللَّهْنَ إِنَّ سَكَابٍ عِلْقَ نفيسُ لا تُعـار ولا تُباع مفــــدَّاةٌ مكرَّمة علينــــــا يُجاعُ لها العِيالُ ولا تُحِاع إذا نُسِبا يضمهما الكراع سليلة ســـا بقَيْن تَناجــلاها فلا تعلمع ، أبيتَ اللمنَ ، فيها ومَنْهُكَما بشيء يُستطاع! والكراع في البيت الثالث اسم فحل عظيم ، سمى كذلك من الأنف م-11 الشعر الجاهلج٢

094

الذي يتقدم الجيل وبهذا نكتفي في بيان منزلة الخيل في شعرهم أما القرآن الكريم فيحتوى على اشارات عدة للخيل وفضائلها ، وفي سورة العاديات قسم بالخيل السريعة العدو التي تقدح بحوافرها الشرر من الصخور وتغير على الأعداء في الصبح فتثير الغبار وتتوسط جمع الأعداء كما أن هناك أحاديث نبوية متعددة في حب الخيل وتفضيلها ، منها قوله صلى الله عليه وسلم « الخيل معقود بنواصيها الخير الى يوم القيامة » بل قد سموا الخيل « الخير » وبه فسرت الخير الى يوم القيامة » بل قد سموا الخيل « الخير » وبه فسرت الآية « انى أحببت حب الخير عن ذكر ربى »

وقد قالوا ان العرب كانت لا يهنيء بعضها بعضا الا على مولود يولد ، أو شاعر ينبغ ، أو جواد يفطم هذا عن حب العرب للحصان واعظامهم لشأنه في القديم والحديث أما لدى محبى الخيول من الغربيين فالحصان العربي ينال اجلالا يكاد لا يقل عما ناله من أهله وهم يتحدثون عنه دائما بلهجة من الحب والحماسة لا تصدر عنهم في حديثهم عن جنس آخر من أجناس الخيل ويعدونه أجمل الخيول جميعا وأذكاها وأرقها طبعا وأكثرها صبرا وأقواها جلدا وأكبرها طاعة لراكبه ومهما يكن من تفضيلهم الأجناس أخرى من حيث ضخامة الحجم أو تفوق السرعة في مسافات السباق ، فهم يجمعون على أنه أحسن الخيول الخفيفة المستعملة للركوب ويتباهى الأمريكيون بأن الحصان الذي ركبه جورج واشنطن في أثناء الثورة الأمريكية كان جوادا عربيا ويذكر المؤرخون أن الحصان الذي حمل نابليون في عودته الطويلة المحفوفة بالمخاطر من موسكو الى فرنسا بعد غزوته الخائبة كان جوادا عربيا وقد أثبت الجواد العربي تفوقه في نظر الغربيين لما أدركوا في حروبهم في القرون الوسطى امتيازه في ساحة

القتال بما وصفنا من الذكاء والجلد والشجاعة وتمام الطاعة لذلك كان هو المفضل في الجيوش الأوربية في العصور الماضية حين كانت الفروسية تحتل مكان الصدارة في تنظيم الجيوش وادارة رحى الحروب أما الآن وقد زالت هذه الحاجة الى الحصان العربي في الجيوش الغربية ( كما زالت أيضا في بلاد العرب باستتباب الأمن وانتهاء غزوات القائل ) ، فلا يزال الغربيون يستعملونه في مجالات متعددة من النشاط يؤهله لها جمعه بين تلك الصفات التي لا يجمعها جنس آخر من الخيل ، في لعبة البولو الدقيقة المرهقة ، وفي استعراضات الوثب ، وفي الصيد ، وفي السباق أيضا وخير أجناس الخيل في بولندا والمانيا والمجر هي ما دخل تكوينها عرق قوى من السلالة العربية ، لذلك لا تزال دور تربية الخيل أو الاسطبلات العالمية المشهورة تتنافس في اقتنائه وتدفع فيه أغلى الأثمان اذا ثبت لها أصالة نسبه ، وهو نسب يمتد الى الفين من السنين ! وهم يشترون الخيول الأصيلة من شبه جزيرة العرب ويتكلفون في الحصول عليها أكبر المساق وابهظ الأثمان ، لأن أصحابها يضنون بها أكبر الضن تماما كما رأينا ذلك الشاعر الجاهلي يرفض أن يعطى ذلك الملك فرسه بأى ثمن .

قدمنا اليك هذه الحقائق لعلك على ضوئها تكون \_ أيها القارىء العربى ! \_ أكبر تقديرا لحصان زهير وقدرة على فهم أوصافه والاستجابة لعاطفة صاحبه اذا أعدت الآن قراءة أبياته الثلاثة أما وقد وصف بطل قصته فهو يستمر في سردها ، لكنه يربط بينها وبين وصفه ليطلها بهذا البيت

١٢ إذا ما غدونا نبتغي الصيدَ مرةً متى نَرَهُ فإننا لا نُخاتله

يقول نحن واثقون من جودة حصاننا ، مدلون بسرعته ، فاذا رأينا الحيوان الوحشى الذى نريد صيده لا نسارقه ولا نأخذه خلسة ، بل نجاهره ونواجهه ، ثقة منا بأنه لا يستطيع أن يفلت من حصاننا وهذا ليس افتخارا بسرعة الحصان وحدها بل بصفاته الأخرى التى شرحناها من الصبر والجلد ، والذكاء والمهارة ، والطاعة التامة

١٣- فبينا ُنَبَغًى الصيدَ جا، غلامُنا يدِبُّ ويُخْفِي شخصَه ويُضائله

في نعلب نبعي الوحش ونبغيه نبتغيه ، وقد استعمل صيغة التكثير ليعنى بها أنهم يبحثون عن الصيد هنا وهناك حتى يعثروا عليه بينا هم في هذا البحث اذ جاء اليهم غلامهم ... وسنزداد معرفة بهذا الغلام فيما بعد \_\_ يحمل اليهم نبأ العثور على الصيد والآن استمع الى ذلك الشطر الثاني الرائع المطرب ، وتأمل في قوة تصويره بايقاعه وجرسه للصورة التي يريد نقلها ، والعاطفة التي يريد أداءها فهذا الغلام فرح فخور بما يحمل اليهم من نبأ سعيد وأغلب ظننا أنه كان أول من رأى الوحوش التي سيصفها ، فهو يعود اليهم يملأه الزهـو والانتصار ، ولكنه شديد الحرص على ألا يعلو بصوته فيسمعه الوحش فينفر ، فلابد أنهم نصحوه طويلا بوجوب الحذر والصمت ، الا أنه فى غرارة سنه يبالغ فيما يأخذ به نفسه من الحذر والكتمان ، فالعاطفة التي يريد زهير اثارتها فينا بهذا الشطر هي مزيج من الاعجاب بهذا الغلام الذكي الذي تعلم ما لقنوه من درس ؛ والضحك منه لمبالغته في الحرص وهو بالطبع ضحك ملىء بالحب والعطف على قلة تجربته ، فان الصيد بعيد عن المكان الذي هم فيه الآن ، وسيرحلون طويلا قبل أن يصلوا اليه فلا يحتاج الأمر الى كل هذا التخفى الذي يأخذ به الغلام نفسه

فأنصت الآن الى الجمل الثلاث المتتابعة التي يقسم بها زهير هذا الشطر في تصويره لهيئة الغلام وتأمل في ايقاع كل منها وجرس حروفها ، ثم في اجتماع ثلاثتها في انتاج المنظر المصور استمع الي حركة الدبيب في صيغة « يدب » وفي دالها وبائها المشددة التي يتريث عليها النطق برهة تم الى ايقاع « ويخفى شخصه » وكيف جاء بجملة من كلمتين بعد جملة من كلمة واحدة ، والى نغم الخائين في الكلمتين ، تجد أن الخاء الساكنة تحكى حركة الهبوط وترددها مرتين ثم تأتى جملة ثالثة مكونة مرة أخرى من كلمة واحدة « ويضائله » ، فيحكى الفعل بمدته الوسطى المفخمة لمجيئها بعد الضاد وبهائه النهائية المنقطعة النفس ، ذلك الجهد الذي يبذله الغلام في هذه المشية الحريصة الحذرة التي يقلل فيها من طوله \_ وهو لحداثة سنه ليس زائد الطول على أي حال! ــو يخطو خطوات سريعة قصيرة متواثبة محاولا أن يلصق جسمه بالأرض زاحفا عليها حتى لا يراه الصيد ، وأين الصيد منه الآن

فماذا يقول الغلام حين يأتى اليهم بهذه الهيئة ؟ اسمع الآن كيف يحمل اليهم النبأ السعيد المثير ، وتأمل كيف يحكى زهير ببراعة عظيمة قوله الهامس الذى يتنازعه حرصه على خفضه من ناحية وانفعاله القوى الجياش من ناحية أخرى ، فيصدر محتبسا أجش:

١٤ - فقال: شِياهُ راتعات بقفرة بمُستأسِدِ القُرْيانِ حُوِ مَسائِله

يقول الغلام: قد عثرت على شياه ترتع فى مكان مقفر بواد مستأسد القريان والمستأسد هو النبات الذى طال وتم وقوى والقريان جمع قرى (على وزن نبى ) وهو مجرى الماء الى الروضة ، من قريت الماء

اذا جمعته والحو جمع أحوى وهو النبات الذى يضرب الى السواد من شدة خضرته والمسائل جمع مسيل حيث يسيل الماء فزهير يصف لنا على لسان الغلام (كما يفعل شكسبير كثيرا على ألسنة أشخاصه الدرامية) ذلك المنظر البهيج للوادى الخصيب الذى كانت الشياه تسرح فيه مستمتعة بالنبت الكثيف والماء الغزير حتى فاجأها الصيادون والغلام يقول ان الحيوان الوحشى الذى رآه هو «شياه» ، والشياه في الحقيقة هى بقر الوحش ، لكننا سنرى أن الحيوان التى يصطادونها ليست بقرا وحشية بل هى حمير وحشية فلماذا قال الغلام شياء ولم يقل حمير وكلاهما يصح به الوزن ؟ تراه أخطأ وهذا كل ما في الأمر ؟ هنا يكتفى الشراح القدماء بأن يقولوا الشياه هنا الحسير لكن نعود فنسأل لماذا ؟

اذا تذكرت ما قلناه من أن الغلام يحاول خفض صوته والهمس به ، وأن زهيرا يحكى فى نظمه هذه المحاولة ، أدركت السبب فى استبدال « شماه » به « حمير » كرر النطق بكلتا الكلمتين بصوت تحاول خفضه وانظر أيتهما أكثر صلاحية للصوت الهامس الخفى تجد أن « شياه » أصلح لهذه المحاولة بحروفها الثلاثة ، الشين المهموسة ، والياء مبه اللينة ، والهاء المهموسة ، من « حمير » بميمها المجهورة ورائها المجهورة ذات التكرار بل تكاد « شياه » لا تزيد على نفخة لينة هامسة تصدر من الفم ولا يتجاوز صداها مسافة قصيرة ثم انظر الآن فى السينات الثلاث التى تأتى فى الشطر الثاني وكيف تضاعف من حكاية الهمس . وستراه يكثر من السينات فى بيته القادم أيضا

١٥ ـ ثلاث كأقواس السَّراء ومِسْحَلْ قد اخضرَّ من لَسِّ الغَمير جَحافله

بواصل الغلام وصفه للحمر التي عثر عليها ، فيقول انها ثلاث أتن ضامرة كأنها في ضمورها القسى المصنوعة من شجر السراء \_\_ والذي أضمرها كما نعرف من قصة الحمار الوحشى هو نشاطها الكبير واجتزاؤها برعى النبات الرطب عن شرب الماء \_ ومعها مسحل أي حمار ذكر ، سمى كذلك من صوته وهو السحيل ، وفي رواية ثعلب و ناشط ، وهو الذي يخرج من بلد الى بلد ، من الفعل نشط من المكان كنزل أي خرج ، لكن هذا وصف لا يستعملونه الا للثور الوحشي ، والقصة تدور بلا شك على الحمار وأتنه لا على الثور ، فالظاهر أنها رواية تنجت من فهم الشياه بمعناها الأصلى هذا الحمار يرعى الغمير وهو النبت الذي تكاثر بعضه فوق بعض حتى غمر بعضه بعضا ، أو نبت يطول ثم يصيبه مطر فيخرج تحته نبت أخضر فيكون غميرا لهذا الطويل أى مغمورا فالحمار يلس هذا النبت أى يتناوله بمقدم فمه \_ وهي في ذاتها كلمة جيدة الحكاية بصوتها لمعناها \_ ومن كثرة لسه للغمير قد اخضرت جحافله ، جمع جحفلة وهي الشفة للخيل والبغال والحمير وبهذا كله يزيدنا زهير على لسان الغلام بصرا بذلك المكان الخصيب الذي كانت فيه الحمر

هذا معنى ما يقوله الغلام ، أما أداؤه فلا بد أنك لاحظت كثرة الحروف المهموسة من الثاء والسين والحاء والخاء والفاء ، تنفث همسها في مختلف أجزاء البيت ، فتحكى محاولة الغلام في خفض صوته والحروف المهموسة تحتاج الى جهد زائد في نطقها لكن لاحظ أيضا وضعه البارع للمدات الثلاث بالألف في الكلمات الثلاث الأولى ، وكيف تسمح هذه المدات للصوت بالتطريب مع العاطفة المضطربة الا أننا بالاضافة الى الحروف الهامسة نجد في الشطر الثاني ثلاثة أصوات بالاضافة الى الحروف الهامسة نجد في الشطر الثاني ثلاثة أصوات

لا تلائم محاولة الخفض، هي الضاد العسيرة النطق والراء ذات التكرار والجيم الانفجارية وهذه ترينا أن الغلام لم ينجح في الاستمرار في خفض صوته، اذ تغلبت عليه انفعالاته القوية، أو لعله رأى تهكم مامعيه وضحكهم على محاولته فأدرك أن لا داعي بها، وهو سينفجر بانفعاله في البيت القادم ويدع محاولة الهمس اذ يبلغ انفعاله أقصاه بالنبأ الجديد

١٦ — وقد خرَّم الطُّرَّادُ عنه جِحاشَه فلم يَبْقَ إلا نفْسُه وحَلائِـله

انظر كيف علا صوت الغللم واشتد ، وكيف جاءت الراءان المشددتان في « خرم الطراد » بتكرارهما القوى المتردد كأنهما زغردة الفرح

يكتفى الشراح بأن يقسولوا ان الطراد هم الصيادون لكن الطراد هم الرجال الذين كانت فرقة الصيد ترسلهم أمامها ليفتشو عن الحيوان الوحشى ويطاردوه ويوجهوا جريه حتى يدفعوه الى المكان الذى يحاصر فيه وتتم الحملة الأخيرة عليه وهو نفس ما تفعله الطبقة الأرستقراطية الانجليزية في عصرنا الحديث اذ ترسل عددا من أتباعها وخدمها ليقوموا بهذا العمل في صيدها للثعلب والتيس أولئك الطراد في مطاردتهم للحمار قد خرموا عنه جحاشه ، أى أخذوها واحدا واحدا والسبب بالطبع أن صغاره هذه لم تكن تستطيع أن تجرى بنفس سرعته، فكان يخلفها وراءه فيأخذها الطاردون واحدا بعد واحد والآن لم يبق الا الحمار وأتنه الثلاث والطراد يحاصرونها الآن حتى تأتى فرقة الصيد من زهير وأصدقائه من سراة القوم فتهاجمها لاحظ كيف سمى أتن الحمار « حلائله » ، أى زوجاته اللائي يحللن له ، وذلك

من شدة تمثله للعلاقة بين الحمار وأتنه كالعلاقة بين الرجل وزوجاته من البشر .

١٧ ــ فقال أميرى: ماترى رأى مانرى ؟ أنختِــله عن نفسه أم نصاوله ؟

أميره هو صديقه الذي يؤامره أي يشاوره ( ونحن الآن نستعمل المؤامرة في الشر وحده ، ولكنها كانت في الاستعمال القديم للمشاورة عامة ) ومن هذا نعرف أن لزهير صديقا حميما يقف بالقرب منه ويشاوره في توجيه العملية وقوله ما ترى رأى ما نرى ؟ معناه ما رأيك في الرأى الذي ارتأيناه ؟ أي قد رأينا كذا وكذا فما رأيك فيه ؟ أنأخذ الحمار خلسة بالخديعة والمسارقة ، أم نواجهه جهرة ؟ وهذا البيت يبعثنا مباشرة على ملاحظتين أولاهما أن زهيرا لم يذكر رأيهم أبالختل هو أم بالمصاولة ، كما لم يذكر رده أبالموافقة هو أم بالمخالفة وثانيتهما أن سؤالهم هذا يتعارض مع فخره في البيت الثاني عشر بأنهم اذا رأوا الصيد لا يخاتلونه بل يهاجمونه جهرة لكن لا تظنن أن هذا التعارض مجرد سهو ونسيان من زهير ، بل هو أمر متعمد فهو لذكائه وجودة فنه القصصى يريد أن يزيد من فضولنا وتشوقنا حتى نتتبع الأحداث القادمة ونعرف منها ما سيحدث وسنسمع زهيرا فيما بعد يوصى الغلام بأن يتحين من الصيد غرته فيفاجئه قبل أن ينتبه اليه وهذا أيضا معارض لفخره السابق ، لكننا حين ننعم النظر في القصة سنستكشف أنها ليست القصة العادية للصيد، بل هي مناسبة خاصة يجيز فيها زهير استعمال الخديعة ولا نزيد على هذا الآن لئلا نفسد على زهير ما أراده من اثارة التشويق!

١٨ فبتنا عُراةً عند رأس جوادنا يُزاولنا عن نفسه ونُزُاوله

نفهم أن الغلام جاء اليهم بنبأ العثور على الصيد وقد دنا المساء، فلا يستطيعون أن يهاجموه حتى يولى الليل ويقبل ضوء الصبح ولا أيضا يحدث في قصة الصيد الانجليزية التي قد تستمر أياما قبل أن يجهزوا على الثعلب) فهو في بيته هذا يصف كيف قضوا ليلهم يعدون الحصان للمطاردة النهائية والحملة التي ستجهز على الوحوش يحاولون أن يضعوا اللجام حول رأسه وفي فمه لكنه يرفض ويتأبي ويجاهدهم جهادا شديدا ، حتى اضطروا لفرط ما لاقوه من العناء في ترويض هذا الحصان أن يتجردوا في أزرهم ( جمع أزار ) ويقضوا ليلهم عراة الصدور عند رأسه ليكونوا أقدر على الجامه وقيل عراة أى قضينا ليلنا بالعراء وهي الأرض العارية من الشجر وقيل من العرواء وهي الرعدة تأخذ الصائد من شدة حرصه على الصيد لكننا نفضل المعنى الأول ونراه أنسب للصورة المرادة والمعنيان الآخران حذلقة لا لزوم لها

الآن نبدأ نفهم المناسبة الخاصة التى اختارها زهير لقصته فقصة الصيد معروفة مكررة فى الشعر الجاهلى عشرات المرات وزهير بملكته الفنية المجودة لا يريد أن يكرر قصة سبق سردها من قبل مرارا ، ويريد ان يعطيها من زاوية جديدة لم يسبق تناولها فلا يختار لقصته حصانا فد تم ترويضه وتعويده على صيد الحيوان الوحشى ، بل يختار حصانا لم يركب من قبل فى رحلة صيد ولنتذكر هنا أن هذا الحصان لا يزال حدث السن لم يكتمل نضجه الا قريبا ، ولهذا قال فى بيته العاشر

( فلوناه » فزهير سيعطينا الى جانب المتعة المعهودة التى نعرفها فى قصة الصيد متعة مبتكرة ، هى مشاهدة كيف يروضون الحصان ويعدونه للصيد أول مرة وسيعطينا متعة جديدة آخرى سنفهمها بعد قليل

والآن يأتى هذا البيت الرائع المثير

١٩\_ ونضر به حتى اطمأنَّ قَذالُه ولم يطمئنَّ قلبُـــه وخصائله

هذا الحصان النبيل (وقد سماه زهير فى بيته السابق جوادا ، وهم لا يسمون كل حصان جوادا كما ترى من قول زهير نفسه فى قصيدة أخرى « فضل الجواد على الخيل البطاء ») لحدة نفسه وعظم حساسيته وفرط كبريائه يأبى أن يمكنهم من رأسه حتى يعقدوا اللجام ، ويجاهدهم جهادا عنيفا ، حتى ليضطرون الى ضربه ضربا كثيرا ، وأخيرا يخضع لهم فيخفض رأسه ويمكنهم من قذاله ، وهو معقد لجامه فى رأسه خلف الناصية لكنه ان يكن قد خضع لهم بجسمه مضطرا من شدة ضربهم له وتكاثرهم عليه ، لم يخضع لهم بروحه ، فهو لا يزال عظيم الغضب والاباء ، لا يزال قلبه يخفق خفقانا شديدا مما أرغم عليه من الخضوع ، ولا تزال خصائله تنتفض ، والخصائل جمع خصيلة وهى كل لحمة فى عصبة ، أو كل عصبة فيها لحم غليظ ، وقيل لحم الفخذين والساقين والعضدين والذراعين

ما أجمل الشطر الثانى من هذا البيت وما أشد تأثيره ، وما أروع تصويره لا لهذا الحصان وحده بل لكل أبى كريم يضطره القهر الذى لا طاقة له به الى الخضوع ببدنه ، لكن روحه لا تزال أبية متعالية غاضبة محتفظة بكبريائها

هذا ما يصوره زهير مما حدث طول تلك الليلة الليلاء ، ومنه نفهم أن هذا الحصان كان يركب الى الآن بلا لجام ، ولكنهم سيحتاجون الى الجامه في مطاردة الصيد ، فهو يرفض اللجام الى أن يرغم عليه لكننا من معرفتنا بالجواد العربي ندرك أنه بذكائه العظيم لن تنتهي ليلته حتى يتقبل هذا الترويض ويعىدروسه ، فيقبله بعد راضيا ولا يجد فى الخضوع له ما ينافى كبرياءه ونفسه العالية ، بل سيتعلم أن مجده الحقيقي في طاعة صاحبه والاخلاص له ، وبذل أقصى جهده وأسرع جريه ومنتهى ذكائه وفطنته فى خدمته ومعاوتنه وتلبية رغباته وبعد هذا الترويض الذي وصفه لنا زهير ذلك الوصف المثير سيتصف الحصان بما هو مأثور عن الجواد العسربي الأصيل من طاعة وذكاء وسرعة استجابة طيرت صيته في آفاق الأرض ولو خضع لهم من أول محاولة لكان بليدا خسيسا منتفيا عن الكرم والعتق ، وسنرى في قصة زهير أن الحصان حين يقبل على الصيد سينطلق خلفه بأقصى سرعته ويبذل كل جهده في متابعته حتى ينجح في أداء واجبه

٢٠ ومُلْجِمُنا ما إن ينالُ قَذالَه ولا قدماه الأرضَ إلا أنامله

هذا بيت ممتع يصور به زهير ارتفاع جسم الحصان والعناء الذي يجده ملجمه في بلوغ رأسه ، وملجمه هو من يحاول عقد اللجام على قذاله هو حقا بعد الضرب الكثير قد خفض رأسه وسمح لهم بعقد اللجام لكن تعبهم لم ينته بعد ، لأنه عظيم الارتفاع ، فلا يكاد ملجمه يصل الى قذاله الا بصعوبة كبيرة ، ولا يصل اليه حبى يهب على أطراف أصابع قدميه فيكاد يكون معلقا في الهواء هذه هي الصورة التي يرسمها البيت ، ولنلاحظ عمل المدات الثماني بالألف في تصوير الملجم يرسمها البيت ، ولنلاحظ عمل المدات الثماني بالألف في تصوير الملجم

وهو يشب على أطراف أصابعه ويبذل جهده في الارتفاع ليصل الى أعلى رأس الحصان ومن الواضح أنه يرسمها بفخار عظيه بارتفاع هذا الجواد ، وأنه أيضا يراقب محاولة الملجم بتهكم وضحك وسرور من شدة عنائه في بلوغ ناصية الجواد ، الأمر الذي يزيده زهوا بارتفاع حصانه ومن هذا نفهم أن الحصان الذي يصفه زهير كان زائد الارتفاع على الحصان العربي العادي ، فالارتفاع المعهود له هو حوالي ١٥٠ سنتميترا أي متر ونصف متر وهذا يزيدنا تقديرا لاعتزاز زهير بهذا الجواد النادر الارتفاع ، ولتكراره وصفه بأنه تميم أكمل صنعه فتم والارتفاع الذي يصوره زهير لم يكن يتوفر الا للفحول النادرة التي يعظم صيتها وتبقى شهرتها ونحن لا نخلى زهيرا من شيء من المبالغة حملة عليها حبه واعجابه بحصانه ، فقد تكون الحقيقة بين بين ، فحصانه أكبر أرتفاعا من الحصان العادى ، لكنه لا يبلغ هذا المدى الذي يدعيه ، الا أن يكون ملجمه هو نفس الغلام الذي رأيناه وسمعناه من قبل ، والذي سيعود الينا في البيت القادم ، حينئذ تكون صورة زهير صحيحة لا مبالغة فيها ، ويكون هذا الحصان المرتفع أعلى مما يستطيع الغلام أن يبلغه بسهولة .

٢١\_ فَلَأْيًا بِلَأْيِ ما حملنا وليدَنا على ظهر محبوكِ ظِماء مفاصله

لأيا بلأى أى بطءا بعد بطء أى جهدا بعد جهد كما نقول «شوية بشوية » أو «حبة بحبة » الحصان قد أمكنهم من رأسه ليعقدوا اللجام ، لكن ليس معنى هذا أنه يمكنهم من حمل راكب على ظهره ، فهذا شيء آخر يحتاج الى ترويض جديد ، ونفهم أنه كلما حملوا الراكب على ظهره ألقى به على الأرض كما نرى فى الأفلام

السينمائية التى تصور المباريات الخاصة بركوب الخيل غير المروضة ولكن ليس هذا لأنه لم يركب من قبل ، وانما لأنه قد اشتد انفعاله وغضبه فهو ينتقم منهم ما استطاع لكنهم بعد جهد طويل ومحاولة مكررة نجحوا فى ابقاء الراكب فوق ظهره وهو يصفه بأنه محبول أى شديد الخلق مدمج وبأن مفاصله ظماء (وهو نفس التعبير الذى استعمله في همزيته لوصف الأتان الوحشية ) ومعناه أن مفاصل جسمه قليلة اللحم صلبه لا رهل فيها وقد ذكرنا من قبل العضلات القوية الفائقة القوة التى يمتاز بها الحصان العربى

لكن اتتبه الى هذه المفاجأة الجديدة التي يضعها رهير في بيته هـ ذا فهم لا يضعون عـ لمي ظهر الحصـان العاضب راكبا محنكا يطمئنون الى مقدرته على الصيد ، بل يضعون ذلك الغلام الغرير الذي رأيناه في الأبيات السابقة! وهنا نفهم التجديد الثاني الذي يدخله زهير على قصة الصيد المعهودة فهو يريد أن يصف لنا كيف يدربون غلاما من غلمانهم على الصيد. لا شك أن هذا الغلام يعرف ركوب الخيل من قبل ، الأنهم يركبون صبيانهم الخيول من سن مبكرة جدا ، ولكنهم حينئذ يركبونهم خيولا وديعة تم ترويضها ، ويركبونهم اياها لجرى عادى فى غير صيد ولا مطاردة أما زهير فيضع غلامه غير الخبير بالصيد على ظهر فرس حديث العهد بالترويض لا يزال محتفظا بقدر من صعوبته وجموحه وهذا التدريب المضاعف قد يبدو في نظرنا الحضرى المنعم مجازفة كبيرة وقسوة زائدة لكن هذه التنشئة الأسبرطية الخثينة هي ما كانوا يدربون عليه صبيانهم منذ الصغر حتى يصيروا أقدر على تحمل حياتهم المليئة بالقسوة والمشقة والخطر في

الصراع الحاد الذي لا يغنم فيه الا الأشجع كما قال الحادرة أو لا يبقى فيه الا الأصلح كما يقول أسلوبنا الحديث والواضح في البيت أن زهيرا يحب هذا الغلام حبا جما ، فنحن نسمع في قوله « وليدنا » رنة عالية من الاعزاز والفخر ، فليس ما سيحمله عليه من مشقة وخطر ناشئا عن قسوة متعمدة عليه ، بل هو اعداده لواجب الرجولة في حياة الصحراء ولسنا ندري أهذا الغلام مجرد خادم لزهير أم هو ابن له فان كان الثاني فلعله أصغر أولاده رزق به على كبر فهو يحبه حبا خاصا ، وان كان خادما فهو على أي حال قد ولد في بيت زهير ورعاه زهير منذ الصغر ولذلك يسميه « وليدنا » ، وحبه له في كلا الحالين زهير من فرض هذا الواجب العسير الخطر على كتفيه الغضتين ، اختبارا له وتدريبا وفي ثعلب قد حملنا غلامنا

٢٧ ـ وقلت له: سَدِّدْ! وأبصر طريقَه! وما هو فيه عن وَصاتى َ شاغله

هذا بيت قوى الفكاهة كبير الظرف يصف زهير كيف أقبل على الغلام ينصحه ويلقنه الدروس ، فيقول له سدد! أى قوم صدر الحصان وخذ به على قصد السبيل لاحظ كيف تصور الدالات الانفجارية الثلاث ما يتكلفه زهير فى نبرة الحزم فى مخاطبة الغلام لينصحه ويعلمه ومعنى هذا أن الغلام وقد علا ظهر الحصان لا يستطيع بعد أن يوجه صدره التوجيه الصحيح ، وأن يحسن ضبط حركاته حتى يلتزم خطا مستقيما فى جريه ، والسبب هو أن الحصان لا يزال شديد الاضطراب والعنف فهو يحتاج الى قدر زائد من المعالجة والضبط لا يستطيعه بعد هذا الغلام القليل الخبرة بركوب الخيل الجامحة وقيل ان معنى سدد استقم على ظهره لا تمل يمنة ولا

يسرة ومعنى هذا أن الحصان فى شدة غضبه واضطرابه يهز الغلام هزا عنيف فالغلام لا يستطيع بعد أن يحتفظ بتوازنه على ظهره دعك من أن يضبط حركات الحصان ثم يقول له أبصر طريقه ! أى انظر الى الأمام حى ترى أين تسلك به فلا تمر به على حجر أو جرف أو ما أشبه ومعى هذا أن الغلام منهمك فى محاولته أن يضبط حركات الحصان وأن يحفظ توازنه فوقه فهو لا يلقى بالا الى الطريق التى يسر عليها

ولكن هل يستمع الغلام بسهولة الى هذه النصائح والدروس القيمة وهو فى حالة تشعله عن الانصاب لها لأنه يعالج هذا الحصان النشيط المضطرب، ويجاهد فى مجرد الاحتفاظ بنفسه على ظهره ؟ كم يذكرنى هذا البيت الطريف بتجربتى فى تعليم ركوب الدراجة « البسيكليت » ومعلمى يوجه الى نفس النصائح، فيقول لى استقم على الكرسى واثبت عليه! مالك ترقص يسينا ويسارا! ويقول لى لا تنظر الى « الجادون » ولا تنظر الى العجلة نفسها! ارفع رأسك وانظر الى الأمام! وهى نصائح ما كنت أستطيع أن أطيعها، لأن نظرى كان ملصوقا بهذه الآلة الخطرة المهتزة المائجة من تحتى التى تحاول بشيطانية خبيئة أن تتخلص منى وتلقى بى على الأرض، فكيف يطلب المعلم الى ألا أنظر اليها وأن أنظر الى الأمام!

من هذا ندرك أن زهيرا لم يترك الغلام يمضى على الحصان الجامح وحده بل صاحبه على ظهر حصان آخر فى أول جريه حتى يلقنه هذه النصائح ، ويبدو أن الغلام بعد شىء من المراس قد بدآ يستمع اليها ويستكشف أنها تساعده حقا على ضبط حركات الحصان

وعلى الاحتفاظ بتوازنه فوقه فى آن واحد فاستطاع بعد مدة أن يستقيم على ظهره وأن يحسن ضبطه وتوجيهه ، لأن زهيرا فى البيت القادم سيعطيه نصائح أخرى تتعلق بالصيد نفسه وفى ثعلب « فقلنا له » بدل « وقلت له » ، لكننا نفضل أن يكون هذا تعليما شخصيا للغلام من زهير وحده ، فزهير يتابع هذا التعليم الشخصى فى بيته القادم

### ٢٣ ـ وقلت تَعَـلُم أَنَّ للصيد غِرَّةً وإلاَّ تُضِيِّعُها فإِنَكَ قاتــله

يقول الشنتمرى « قوله تعلم أى اعلم ، ولا يصرف منها فعل فى غير الأمر ، لا يقال تعلم يتعلم بمعنى علم » ولسنا ندرى ما الحاجة الى كل هذا التكلف في الشرح ، ولماذا لا يكون قوله تعلم معناه هنا هو المعنى المنتظر من صيغة الأمر للفعل تعلم يتعلم حقا ان فعل الأمر تعلم معناه فى أبيات أخرى اعلم ببساطة لكن زهيرا يعلم الغلام درسا لم يكن يعلمه ويريد منه أن يتعلمه مهما يكن الأمر فزهير هنا يرشدنا الى جواب السؤال الذي سبق في البيت السابع عشر ، أيأخذون الصيد ختلا أم يجاهرونه فندرك أنه برغم اعتداده بهذا الحصان يقص تجربة ترويضه على الصيد للمرة الأولى ، والغلام نفسه لم يكن قد تدرب على مواجهة الصيد بعد ، فهو يسمح له هنا أن يخاتل الصيد ، وينبهه الى أن الصيد تكون له غرة أى وقت غفلة يسهل فيها أخذه من حيث لا يشعر ، ويوصيه بأن ينتهزها ولا يضيعها ، والا نفر منه الصيد وعجز عن قتله هذا اذن استثناء خاص في هذا الظرف المعين ، أما بعد أن يتم ترويض الحصان وتدريبه على الصيد فسيستطيعون أن يواجهوا به الحيوان الوحشى

# ٢٤ - فتَبَعَ آثارَ الشياهِ وليدُنا

## كَشُوْ بُوب غيثٍ يَحْفِشُ الْأَكُمُ وابله

من الواضح أن الغلام الآن قد استقام على ظهر الحصان وتمكن من توجيهه كما يشاء فهو يتتبع به آثار الحمير وزهير لا بزال يسميها هنا شياها اتباعا لما سماها الغلام من قبل وقوله تبع مثل أتبع أى تطلب الآثار ، ومن الواضح أن تبع ببائها المشددة أقوى حكاية للانطلاق العنيف الذي يصوره ثم يتلوها في الشطر الأول خمس مدات تصور مدى هذا الانطلاق واتصاله أما الشؤبوب فهو الدفعة من المطر ، يقول الشنتمرى « شبه انصباب الفرس وحفيف جريه بالشؤبوب وصوته » ويعجبنا جدا ذكره للحفيف والصوت فهذا من المواضع النادرة التي يلتفتون فيها الى حكاية الشعر بصوته لمعناه والحق أن الشطر الثاني يحكى الصوت المقصود حكاية رائعة أولا بايقاع كلماته الناتج من توزيع المقاطع المقفلة والمفتوحة المنتهية يمدة ، وثانيا بجرس حروفه ، واستمع خاصة الى جرس الشينين تتوسطهما الثاء وقوله يحفش الأكم معناه يسيل عليها بكثرة وعنف حتى يستخرج ما فيها ومن الواضح أن الفعل حفش بحائه وفائه وشينه قد وضعته اللغة ليحكى بصوته معناه ، استحضر الآن الي ذاكرتك السمعية صوت يدك وهي تقلب مجموعة من الورق و « تفحتشها » ، وهذه كلمة عامية تحتوى على نفس الحروف وتزيد عليها تاء وتؤدى معنى قريبا والأكم جمع اكام ، والاكام جمع أكمة ، وهي التل والرابية وما اجتمع من الحجارة في مكان واحد وهـذه يتجمع تحتها ويختبىء فيها أوراق الشجر والنبات التي جفت وسقطت

ومختلف القوارض والحشرات والوابل هو المطر الشديد العظيم القطر أو أغزر المطر وأعظمه قطرا وزهير يستمع الى صوت انطلاق الحصان وحفيف الريح بجسمه المسرع بتلذذ كبير سببه اعجابه بكلا الحصان والغلام وسروره من نجاحهما فى التدريب ، وهذه العاطفة القوية هى التى تجعله يجيد الانصات الى الصوت المطرب ويتلمس له تشبيها مطربا من صوت المطر الغزير المتدفق وما أحبه من صوت الى آذانهم

هذا وقد اتضح لنا أن عددا من الفاظنا العامية الحديثة لها أصول أو على الأقل نظائر في العربية القديمة ، تؤدى نفس المعانى أو قريبا منها بنفس الحكاية الصوتية أو قريب منها رأينا منها فيما سبق الذعلبة والمذعلب واذلعب وشبيهتها « ادحلب » ورأينا متعثكل وحسكل وشبيهتهما « فشكل » ورأينا لغم وشبيهتها « لغمط » وها نحن اولاء نرى حفش وشبيهتها « فحتش » ولعل من علماء اللغة والأصوات اللغوية عندنا من يهتم بهذه الظاهرة ذات الأهمية

٢٥ ــ نظرتُ إليـــه فظرةً فرأيته على كلّ حالٍ مرّةً هو حامله

قوله « نظرت اليه نظرة » يدلنا على أن زهيرا كف عن مصاحبة الغلام وان كان لا يزال يتابعه عن بعد وينظر اليه والى الحصان ليرى كيف يمضيان ، على استعداد لانقاذ الغلام اذا تعرض لمأزق أو خطر أما الشطر الثانى فله تفسيران مختلفان ، احدهما ان الغلام يحمل الحصان من السير على كل حال مما أحب أو كره ، أى أن الغلام قد نجح الآن فى امتلاك زمام الحصان وتوجيه جريه كما يشاء وثانيهما أن الحصان يحمل الغلام مرة على الطمع ومرة على اليأس ومرة على

الهلاك لنشاطه وحدته ، أى أن الحصان لا يزال على رعوته وجموحه والغلام لا يزال يعانى منه الأمرين ولو تقدم وضع البيت لقلبنا هذا المعنى الثانى ، أما وكلا ثعلب والشنتمرى يضعه هنا فنحن نفضل الشرح الأول ونراه اليق بالمرحلة التى وصلنا اليها فى سرد القصة ولكن حتى على الشرح الثانى تتذكر أن الحصان مع هذا كله لم يتمكن من طرح الغلام عن ظهره ، وسيحمله الغلام برغم جموحه وعنفه الى الصد تعقه

#### ٢٦ ــ يُثِرْنَ الْحَصَى في وجهه وهو لاحق سِراعٌ تو اليه صِيابٌ أوائــله

زهير لا يزال يتبع الغلام والحصان عن بعد ويراقبهما بنظره ولكن لا داعي الآن لقلقه ، فقد نجح الغلام في معالجة الحصان وتوجيهه تمام النجاح ، ولحق بالحمر ، بل هو قد اقترب منها حتى أن الحصى التي تثيره بحوافرها من الأرض بضرب الحصان في وجهه والحصان نفسه قد زالت رعونته وتم تعلمه ، بل هو فيما يظهر قد تعلم لذة الصيد وأخذته حميته ، فهو يلاحق الحمر غير مكترث بما تثير في وجهه من الحصى ، تم الآن تدريب الغلام ، وتم ترويض الحصان ، وسرعة تعلمهما هذه دليل على ذكائهما ونجابتهما هكذا يكون الغلام العربي الفطن ، وهكذا يكون الجواد العربي الأصيل ثم يصف زهير عدوه الانسيابي المنسجم بأن أوائله ، أي رجليه الأماميتين وصدره ، صائبة فى وجهتها تحسن توجيه باقى الجسم التوجيه الصحيح المصيب ، وهذا مدح للحصان في حسن عدوه ومدح أيضا للغلام في حسن قيادته ؛ وبأن تواليه ، أي رجليه الخلفيتين وعجزه \_ وسماها تواليه لأنها تلى مقدمته وتتبعها في الحركة \_ سراع ، أي تتبع مقدمته بسرعة

ولا تخذلها .فهو كله يعدو قطعة واحدة منسجمة كأنه السهم المارق ثم استمع الى التقسيم الايقاعى للشطر الثانى فى نصفين ينقسم كل منهما بدوره الى قسمين ، وتتفق جميع الأقسام اتفاقا تاما مع تقطيع الوزن فعولن / مفاعلن // ولاحظ عمل الوزن فعولن / مفاعلن // ولاحظ عمل المدات فى كل قسم من الأقسام الأربعة ، وتجاوبها جميعا وتعاونها على تصوير الحركة المتدفقة المنسابة المنسجمة وهذا أقصى ما يستطيعه زهير فى بحر الطويل الذى لا نظنه يستجيب أكثر من هذا لشاعر مهما تكن قدرته وما نظن زهيرا فى رزانة سنه يريد أكثر من هذا على أى حال .

#### ٧٧ ـ فرَدَّ علينا العَيْرَ من دون إِلْفِه على رَغمه يَدْمَى نَساه وفائـــله

نلاحظ أن فخر زهير هنا وفي البيتين القادمين هو بالحصان لا بالغلام ، فهو على شدة حبه لغلامه واعجابه بسرعة تعلمه يأبى الا ان يجعل الفخر الأكبر والأخير لبطل القصة الأول ، ذلك الجواد العربى النبيل فيجعل هذا الجواد هو الذي رد عليهم الحمار دون الفه ، أي فصل بين الحمار وأتنه فطارد الحمار حتى أرجعه اليهم . وقد أرغمه على أن يرتد الى حيث هم منتظرون لفرط سرعته وجودة مطاردته للحمار حتى وجهه الوجهة التي يريدها ولم يسمح له بالانفلات في الصحراء الواسعة . لم يستطع الحصان والغلام اذن أن يظفرا الا بالحمار ، وفرت منهما الأتن ، ولكن هذا نصر كاف اهما في صيدهما الأول ، وباقي فرقة الصيد ستتبع الأتن وتصيدها وحين ارتد الحمار اليهم كان نساه وفائله قد دميا من الطعن الذي أصابه به الغلام ، فهما مديح ضمني للغلام ، اذ أحسن تخير المكان الذي يطعن فيه الحمار وأجاد اصابته ،

لكن زهيرا يعنى أن الفضل الأكبر في هذا نفسه للحصان ، فما كان الغلام ليستطع هذه الاصابة الدقيقة لولا أن الحصان أطاع توجيهه وثبت على الوضع الذي أراده والنسا عرق في الرجل ، والفائل عرق في الفخذ ، وثعلب يقول انه اذا طعن في ذلك المكان لم يحبسه شيء عن الجوف ، أي لا يوجد عظم يحول بين الطعنة واصابة العرق ، والشنتمري يقول انه انما خصهما ليخبر بحذق الوليد بالطعن واصابة المقتل ونحن نفضل « اصابة المقتل » هذه ، لأن كلا النسا والفائل عرق كبير من العروق الرئيسية في الدورة الدموية ، فاذا طعن الحمار فيه ظل ينزف الى أن يموت ، وهم بالطبع سيجهزون عليه حين يرده الغلام اليهم هذه اذن أول خبرة لكلا الحصان والغلام بما يسميه الأبلام اليهم هذه اذن أول خبرة لكلا الحصان والغلام بما يسميه الانجليز في صيدهم « التدميم الأول » فهي مناسبة عظيمة لكل منهما

#### ٢٨ ـ ورُحْنا به يَنْضُو الجيادَ عشيّةً فَخْشَبَةً أُرسَاعُهُ وعوامله

عادوا بالحصان مساء ذلك اليوم الى بيوتهم بعد انتهاء صيدهم ، وهو ينضو سائر الجياد أى يتقدمها ويسبقها ، وقد خضب دم الحمار أرساغه وعوامله أى قوائمه التى تحمله ، فحملها اياه عمل وفعل ، وفى ثعلب وحوامله هنا يقول الأصمعى « لم يصب فى نعته ، لأنه وصفه بسرعة المشى ، ولا توصف العتاق بذلك » وكلام الأصمعى صحيح ، لأن كرام الخيل توصف بالجرى السريع والمشى الهادى المتزن ولكن الذى نسيه الأصمعى هو أن زهيرا لا يصف هنا حصانا قد تم تعليمه ، بل يصف حصانا حدثا لا يزال فى فورة عنفوانه ، ولنذكر أيضا أنه عائد من تجربته الأولى فى مطاردة الوحش والصيد والتدميم ، فقد أثارته هذه التجربة اثارة عنيفة لم يهدأ منها بعد وما يقوله فقد أثارته هذه التجربة اثارة عنيفة لم يهدأ منها بعد

فقد أثارته هـذه التجربة اثارة عنيفة لم يهدأ منها بعد وما يقوله الأصمعى هنا مثال على تبرع أولئك الرواة واللغويين بنقد الشـعراء دون أن يعنوا أولا بتفهم تجربتهم الحيوية وحالتهم العاطفية التى يريدون اداءها ولو قللوا من انتقاداتهم الباردة المتحذلقة وزادوا من محاولة تفهم الشـاعر والاستجابة له لزادوا من ديننا لهم وامتناننا لفضلهم العظيم فى حفظ التراث وتفسيره لغويا ، ولقللوا من ضيقنا بحذلقتهم الخاطئة وسخطنا على شروحهم الناقصة كيف ننتظر من هذا الحصان أن يمشى هادئا متزنا وهو لا يزال يشم دم الحمار الطازج الذى خضبت به أرساغه وقوائمه ، وهو لا يزال فى اندفاعه أو ميعته كما يقول زهير فى أول البيت القادم ، كأنه يرد على الأصمعى

٢٩ ـ بذى مَيْعةٍ لا موضعُ الرمح مُسْلِمٌ لَبُطْء ولا ما خلفَ ذلك خاذله

الميعة السير المندفع ، من الفعل ماع الفرس يسيع جرى وميعة الشباب أوله ، وميعة النهار أوله ، والمعنيان مترابطان كما ترى ، وهذا الحصان مندفع فى سيره لأنه لا يزال فى أول شبابه ولأنه فى أشد حميته واثارته ولكنه مع ذلك ، وبرغم كل هذا العنف والحمية ، ينسجم جسمه كله انسجاما تاما حتى فى هذا الاندفاع ، لأنه جواد عربى أصيل ، ورث صفات النجابة من سلالته العتيقة ، فهو لا يتخلع فى سيره فتذهب مقدمته ناحية وتذهب مؤخرته ناحية أخرى كالدابة الرخيصة أو البغل الكسيح ، بل موضع الرمح منه ، وهو مقدمته ، حيث كانوا يحملون الرمح بسحاذاة صدره ، لا يسلم مؤخرته لبطء ، بل هو سريع الحركة وما خلفه من رجليه الخلفيتين وعجزه لا يخذل مقدمته بل يتبعها فى حركة انسيابية متصلة تامة الانسجام ومن هذا نرى أن يتبعها فى حركة انسيابية متصلة تامة الانسجام ومن هذا نرى أن

«سراع تواليه صياب أوائله» لكنه عكس التعبير فنسب السرعة هنا لمقدمته ، وهذا العكس سواء أكان متعمدا أم لم يكن يؤكد أن كلتا مقدمته ومؤخرته قطعة واحدة متصلة منسابة منسجمة فى حركتها ، وتكراره للصورة يدل على أنها تحتل مكانا خاصا من اعجابه بالحصان

هنا نجد حذلقة أخرى من عالم آخر جليل من العلماء القدامى قال أبو عبيدة « لا موضع الرمح مسلم يعنى الطريدة التى يطلبها من الوحش لا تفوته »! ولن نعلق على هذا الرأى بشىء حتى لا نسىء الأدب الى أولئك العلماء الذين نشعر لهم بامتنان صادق على رغم كل أخطائهم ونقائصهم ، بل نشير الى ان صفة الانسياب المنسجم التى أعجبت زهيرا ذلك الاعجاب ، أثارت أيضا اعجاب بالجريث ، المستعرب البريطانى المعروف ، اذ وصف الانسياب العجيب الذى يحققه العواد العربى فى عدوه السريع ، ووقوفه المفاجىء وهو فى ميعة عدوه ، وانثنائه الى جانب ، ودورانه الى عكس الاتجاه يفعل هذا كله بليونة تامة وطاعة تامة لأبسط توجيه من راكبه « حتى يحس راكبه احساسا حقيقيا بأنه هو نفسه قد أصبح النصف البشرى من سنتور » والسنتور ( أو قنطورس ) حيوان خرافى بعضه بشر وبعضه حصان

\* \* \*

أما وقد أتم زهير تحفته الفنية الفريدة فى قصة الصيد ، التى قدم الينا فيها جوادا عربيا أصيلا من عالم الحيوان ، فانه ينتقل الآن الى فنه الثالث والأخير فى هذه القصيدة ، فيقدم الينا جوادا عربيا آخر من عالم الانسان هو حصن بن حذيفة بن بدر الفزارى سيد

ذبيان ، ورئيسها يوم شعب جبلة وهو سيد ابن سيد ، من أرفع بيوتات ذبيان فى فزارة بل من أرفع بيوتات قيس عيلان كلها وزهير ينتقل الى فنه الجديد مرة أخرى انتقالا مباشرا لا تكلف فيه ولا تصيد لحسن تخلص ، مكتفيا هنا أيضا بواو رب والقارىء الذى تشربت نفسه وصف زهير للحصان وعاطفته نحوه ، والذى قدر تقديرا صحيحا جلال الحصان العربى وعتقه ، لن يجد انتقاله المباشر من الحصان الكريم الى الرجل الكريم نشازا ولا خلطا ولا مفاجأة ، بل سيجد انسجاما تاما واسترسالا طبيعيا ووحدة حيوية ، تدور على تصوير الكرم العربى فى مختلف صوره ، وزهير نفسه يقول فى قصيدة أخرى قافية فى مدح هرم بن سنان « فضل الجواد على الخيل البطاء »

الفن الشعرى الذي يأتى اليه زهير الآن هو اذن فن المديح وليس بين فنون الشعر العربى فن طرأ عليه من التبدل والانحطاط ما طرأ على فن المديح وليس بين هذه الفنون جميعا ما ينفر منه ذوقنا الحديث كما ينفر من هذا الفن ذلك أن معظم ما نظم فيه على طول الشعر العربى ذى التاريخ الطويل قد تلبس بالكذب والنفاق ، والمداهنة والملق ، والاصطناع الأدائى والتكلف التعبيرى ، حتى صار هذا الكم الأكبر من المديح الجزاف هو السبة الأولى في جبين تراثنا العظيم ( والسبة الثانية هى الهجاء المفحش ، لكنها هى نفس الحقيقة معكوسة كما ترى )

لكن عليك أيها القارىء حين تقدم على مديح زهير أن تنسى كل هذا التاريخ المظلم وان تقبل عليه باقبال مختلف تماما فمديح زهير \_\_\_ كمعظم المديح الجاهلي \_\_\_ يمثل المديح العربي في أصله الصافى الطاهر ،

حين كان يصدر عن اعجاب حقيقى بأبطال حقيقيين ، وتصهره نار الصدق في مضمونه وادائه معا ، فلا يتكلف عاطفة ولا يغالى في تعبير هذا الفن الذي صار فيما بعد أحط أغراض الشعر العربى ، كان في مبدئه أجلها وأكرمها ، اذ حاول أن ينفس عن عاطفة من أشرف العواطف الانسانية وأنبلها ، عاطفة التقدير والاكبار لأناس يستحقون من البشرية التقدير والاكبار

واذا كان جنسنا البشري الضعيف يكتظ بعدد من الانفعالات المزرية التي تحط بانسانيته ، مثل الحسد والحقد ، والكراهية والشماتة، والجبن والخيانة ، والغدر والتنكر للصداقة ، والانتهازية والوصولية ، مساوىء تنشأ فيه من معيشته الأرضية الحيوانية القائمة على الطمع والتنافس ، والاصطراع والتكالب على أعراض الحياة المادية ، فكم يروعنا منه ويعيد ثقتنا فيه أن نراه أحيانا يعلو على هذه الصفات الأرضية الحيوانية ، فيبلغ أرفع أنسانيته حين يضطرب قلبه بالتقدير المخلص والحب الحار لما يمتاز به بعض أفراده من فضائل علوا بها على المستوى العادى للطبيعة البشرية ، فلا تثير فيه غيرة وحسدا بل تثير فيه الاعجاب وتحمله على الأقرار بالامتياز وتوقد له أقباسا تضيء له بعض حياته المظلمة ، فيرى في هؤلاء الأفراد مثله العليا التي يرفع اليها بصره وهو متخبط في حمأته ، ويرى فيهم الطبع الذي يؤثر ان يكون عليه والسلوك الذي يتوق الى أن يصدر منه لو استطاع أن ينتزع نفسه من قيمه الأرضية المادية التي تلصقه بالتراب ولا يفتأ الأمل يداعبه في أن يصير الى هذه الحالة المرتجاة يوما ما

ومادامت فى جنسنا هذه الروح من تقدير الفضيلة والاعجاب بالبطولة فى شتى مجاليها ، فليس لنا أن نفقد الأمل فيه مهما تتعدد

جرائمه ومخازيه ، ولنا أن نجدد الأمل في العصر الذهبي الذي نطمح الى أن نصير اليه حين تتنزه نفوسنا من أوضارها ويستطيع جنسنا أن يحقق بأعماله ما حلم منذ القدم على لسان انبيائه وفلاسفته وفنانيه بأن يكونه على رغم مؤثرات حياته الأرضية ونوازع جسمه الحيواني . وكل المديح الذي خلفه لنا زهير في قصائده هو من هذا النوع الصادق الأصيل ، الرفيع النبيل ، قدر به عددا من سادات عصره كانوا يستحقون التقدير ، ولم يكن يبغى بمديحه زلفي ولا جزاء ، فالرجل كان هو نفسه سيدا كثير المال كما يروون . فان كان من ممدوحيه من أهداه الهدايًا فالحصول عليها لم يكن هو الغرض الذي رمى اليه بمديحه ، بل كانت هذه الهدايا مجرد صلة يراد بها التكريم ولقد أعجب القدماء بصدق زهير في مديحه اعجابا كبيرا ، وكلما كان تمكنهم من الروح الاسلامية الصحيحة كان اعجابهم أعظم ، لذلك نجد على رأس المعجبين به عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، الذى فضل زهيرا على الشعراء لأنه لا يغالى في مدحه ولا يمدح الرجل الا بما فيه

والحق أن هؤلاء قد رأوا فى مديح زهير ارهاصا بالمثل الرفيعة التى سيأتى الاسلام فيعلى لهم منارها . وكفى أن نذكر ان أهم مديحه وأروعه وأخلده هو ذلك الذى مدح به فى معلقته ذينك السيدين العربيين اللذين أخمدا سعير الحرب وحقنا دماء الناس وتحملا ديات القتلى فى الحرب الضروس ألتى استطار شرها ، حسرب داحس والغبراء التى دامت بين القبيلتين الشقيقتين عبس وذبيان ، من غطفان من قيس عيلان ، من غلفان من قيس عيلان ، حتى كادت تهلكهما ، وتعداهما شرها الوبيل الى قبائل أخرى كثيرة ذانك هما السيدان المشهوران هرم بن سنان والحارث بن عوف وهو مديح قاده الى أبياته الرائعة العظيمة فى ذم الحرب ومدح السلم ، أبياتا مديح قاده الى أبياته الرائعة العظيمة فى ذم الحرب ومدح السلم ، أبياتا

خرج بها على العرف الأخلاقي السائد في عصره ، وأرهص فيها بمجيء دين السلام الى تلك الأرض المعذبة

لكن قبل أن ندرس مديحه في قصيدتنا هذه نحتاج الى وقفة قصيرة نسأل فيها مادلالة المديح على أخلاق العرب الذين عاصروه ؟ وانما نقول وقفة قصيرة لأننا ما نحسب قارئنا يحتاج بعد ما مر من نقاشنا في هذا الكتاب الى أن تؤكد ان المديح لا يدل على أخلاقهم السائدة ، كما يستدل به من يكتفون بالنظرة السطحية وينساقون الى الأحكام المبتسرة ، فيقولون كان من أخلاق العرب كذا وكذا بدليل قول الشاعر كيت وكيت بل يدل على المثل التي طمحوا الى أن يتحلوا بها ، والتي لم يتحل بها منهم في واقع الأمر الاعدد قليل ولو حققوها كلهم أو معظمهم لما كان فيها وجه للمدح بها تمثل هذه المثل أفراد ممتازون من شعرائهم وراعهم تحققها الفعلى فى أفراد ممتازين من صفوة رجال مجتمعهم ، فأمسكوا بها بحساسيتهم المرهفة ، وصوروها بقدرتهم الفنية الخاصة على التصوير ، ورفعوها أمام سائر رجال عصرهم اقباسا مصيئة تبهرهم وتبتعث اعجابهم وتجدد فيهم ما وصفناه من أمل الانسانية الذي لا سوت

حاول اذن أن تقبل على مديح زهير الاقبال الصحيح الذي وصفناه، وأن تفهم منه دلالته الصائبة التي شرحناها ، والا أفسدته على نفسك وأخطأت روعته الفنية ودلالته التاريخية في وقت معا ثم حاول محاولة أخرى ضرورية ان تجرد ما سيستعمله من عبارات وتركيبات مسا دخلها فيما بعد من الرخص والابتذال حين أكثر النظامون من تكرارها واعادتها وأكثروا من استعمالها فيمن يستحقونها ومن لا يستحقونها سـ

وكان استعمالهم لها فى هؤلاء أكثر اجتهد اذن فى أن تستمع اليها فى نبرتها الأولى الصادقة المخلصة قبل أن تقترن بما اقترنت به بعد من الكذب والزلفى ، وهى كما شرحنا سابقا محاولة جد عسيرة ، ولكن عليك بكل بساطة أن تحاولها وتلح فى محاولتها والا فلا تضع وقتك فى قراءة مديح زهير

اليك الصفة الأولى التي سيمتدحها زهير في حصن بن حذيفة بن بدر الفزارى ، وهي الجود لا نحتاج بعد ماقلناه في الفصل السادس الي أن نعيد شرح القيمة الحقيقية لهذه الفضيلة في المجتمع الجاهلي ويكفى أن تنذكر ان الجود لم يكن شائعا بين البدو كل هذا الشيوع الذي ننسبه الآن اليهم ، وان معظم ماكانوا يفعلون من أفعال الجود كان مقصودا به الفخار والتظاهر « كالذي ينفق ماله رئاء الساس » أما ممدوح زهير في هذه اللامية فسنرى كيف كان من أولئك القلائل النادرين الدين دفعهم الى الجود رحمة صادقة وحب لفعل الخير من أجل الخير نفسه ، وسنرى كيف يقبض عليه زهير بكلتا يديه لكي يرفعه سراجا وهاجا يريد من البشر العاديين أن يسعوا جهدهم في الاقتباس من نوره فاذا كان الشعراء ، كما رأينا في قول شللي ، هم المشرعين للبشرية وان لم يعطوا سلطة التشريع الرسمية ، فان زهير بن أبى سلمى كان أبعد المشرعين الجاهليين نظرة ، وأرفعهم مثالية ، وأرهفهم حسا أخلاقيا

٣٠ وأبيضَ فيتاضٍ يداه غمامة ﴿ على مُعْتَفيه ما تُغِبُّ فواضله

سنتبع في هذه الأبيات ترتيب الشنتمرى وحده ، لأن ترتيب ثعلب عظيم الاضطراب وروايته أيضًا لبعض الأبيات بينة الخطأ وصف

ممدوحه أولا بالبياض ، وهي صفة جسمية رأى فيها العرب \_ كما رأت شعوب أخرى كثيرة \_ رمزا معنويا للصفات النقية الطاهرة فهي تمثل النواحي المضيئة في النفس البشرية في مقابل النواحي المظلمة منها ولعل أصل هذه النزعة شبه العالمية الى تقدير البياض هو خشية الانسان البدائي من ظلمة الليل وما تخفيه من أخطار حقيقية كالوحوش المؤذبة والعثرات المردية والأعداء المختفين ، أو متوهمــة كالأرواح الشريرة والآلهة الغاضبة ، وشعوره بمزيد من الطمأنينة في النهار المنير لكن افتتان العرب باللون الأبيض كان أقوى من بعض الشعوب الأخرى ، للسبب الذي شرحناه آنفا وهو ندرة اللون الأبيض في طبيعة صحرائهم وسرعة اتساخه في ثيابهم ورياشهم التي لا يستطيعون في معظم الأحوال أن يعسلوها أو أن يجيدوا جلاءها ، ولسبب آخر نذكره الآن ، وهو أن بشرتهم نفسها بطبيعتها السلالية كان البياض الناصع فيها قليل الوجود لذلك كان البياض احدى الصفتين العظيمتين لجمال المرأة المثالي في نظرهم ، ولا يزال في نظر معظم أحفادهم ( والصفة الثانية هي السمنة ، وهي أيضا كانت قليلة الوجود في مسواهم الاقتصادي الذي لم يزد في معظمه على الكفاف ) يزداد هذا اتضاحا لك حين تعرف أن شعوب شمال أوروبا لا تولى بياض المرأة كل هذا الاهتمام ، لأنه اللون الشائع في سلالاتهم ولأنه كثير الوجود في طبيعتهم المكسوة بالثلوج بل وصف المرأة في الانجليزية بأنها بيضاء كثيرا ما يحمل رنة الاستخفاف والانتقاص ، وتحضرني الآن أبيات ساخرة يبدأها الشاعر بقوله أيتها المرأة السمينة البيضاء ، الى أين تذهبين !

وانما ذكرنا لك كل هذا لنحملك على أن تعيد الاستماع الى قوله « وأبيض » واضعا اياها في ملابساتها الصحيحة من البيئة ورابطا بين

أصلها الحسى ومعناها الرمزى ربطا قويا ومخليا اياها من رنين الاكليشيه الذي غلبها في مثل تكرارنا غير المتبصر للأيادي البيضاء وكم له من يد بيضاء ، حتى تكون أقدر على الاستجابة لشحنتها القوية الأصيلة التي كانت فيها قبل أن ترخص وتبتذل فمجرد استعماله لهذه الكلمة المفردة في قوله « وأبيض » كان له مسيس الكهرباء في حس سامعيه وخيالهم بأكثر وأعنف مما قد يخيل اليك اذا قرأتها قراءة سريعة عاجلة مكتفيا بمعناها الرمزى « فاضل نقى النفس » ولم تقف عليها مليا وأقرب اصطلاح الى الاستعمال العربي القديم هو استعمال الأمريكيين البيض في الولايات المتحدة حين يفخر أحدهم بأنه أبيض أو يمدح آخر بأنه أبيض أو يثنى على عمله بأن يقول This is white of you « هذا منك عمل أبيض » أى نبيل كريم وانما دفعهم الى هـذا الاصطلاح احساسهم في صميمهم بشعور ذنب فظيع تتج من اضطهادهم للسود في بلادهم فهم يحاولون أن يعطوه بهذا التفاخر والتمادح ببياض لونهم ويحملنا داعى الحق على أن نقرر أن الجاهِليين لم يخلوا من شيء من نفس الاحساس ، نشأ من اختلاط بعض أنسابهم بشيات من السلالات الأفريقية والآسيوية عن طريق الاماء اللائي لم يخل منهن بيت من بيوتاتهم . والنتيجة المتوقعة هي وجود عدد من « الهجناء » كما سموهم حتى فى نسل ساداتهم وقد شرح ابن خلدون فى بعض فصول مقدمته حقيقة اختلاط الأنساب وأكد وقوعها في البادية نفسها وقبل الاسلام وبعد فان « أغربة العرب » مشهورون في الجاهلية وفي الاسلام ثم تذكر أيضا ما قلناه في الفصل الماضي حين درسنا هجاء الجميح لعشيرة من أرفع عشائرهم بأن أنوفهم خثم

وخلاصة مانعنيه هو ان مدح زهير لحصن بأنه أبيض ماكانت تكون له قيمة لو كان جميعهم أو أكثرهم بيضا سواء بالمعنى الحسى وبالمعنى الرمزى فلننظر فى باقى البيت لنرى كيف أخذ يصفه بصفة الجود وهنا أيضا يجب ألا نقرأ تعبيراته بعجلة مقتصرين على معناها القريب الواضح ، بل يجب أن ننعم فيها النظر لنتأمل مصادر مجازها من طبيعة الحياة الصحراوية حتى تتعرف مدى صدقها القديم وحرارتها الأولى اذ يلتمسها الثاعر من صميم حياتهم وآلامها ومشاكلها وآمالها ، وهذا هو دليل الصدق الأولى

فهو يبدأ بأن يقول ان حصنا « فياض » فيشبهه بالسيل الذي يفيض به الوادى ، وهو مالا يحدث في صحرائهم الا مرة كل بضع سنوات ، وهم يترقبونه بلهفة خصوصا اذا توالت عليهم سنوات القحط، فما أكبر فرحتهم حين يحدث اما ممدوح زهير فهو كما تدل صيغة فعال كثير الفيض مستمره ثم يترك المنظر الأرضى ليلتمس مصدره في السماء ، فيشبهه بالسحابة التي تأتى بالمطر ولا تخلف وعدها ، وما أقل السحاب الذي يرونه في سمائهم الصحو في معظم أوقاتها ، وما أكثر ما تخيب السحابة أملهم فتكون خالية من المطر أو تتجاوز أرضهم لتسقطه على أرض أخرى ولولا كثرة هذا الاخلاف لما وضعوا اسما خاصا للريح اللاقح والريح العقيم ، ولما ضربوا المثل بالسحاب الخلب أى الذى لا مطر فيه وبالبرق الخلب أى المطمع المخلف كما يقول القاموس المحيط أما ممدوح زهير فسحابة مستمرة الأمطار على معتفيه أي الذين يقصدونه سائلين عطاءه ومن هنا تفهم قوة هذه الكلمة الواحدة « على » ، فبها يكتفي زهير في وصف النزول المستمر للمطر على كل من يضعون أملهم في تلك الغمامة وتخيل الآن هذه

الصورة البدوية البسيطة الرائعة فى بساطتها اذ جعل يدى حصن غمامة والذى نعنيه هو التخيل البصرى المادى الذى شرحناه فى فصلنا الثالث ، فهكذا تخيلها سامعوه حين سمعوا بيته ولم يكتفوا برمزها المجازى كما نفعل الآن . بل هم تخيلوا فعلا يدين عظيمتين بيضاوين ترتفعان فى السماء فوق رؤوسهم وتنهمران بالمطر المحيى عليهم ، ثم تأملوا فيهما فاذا هما يدا حصن بن حذيفة بن بدر ... فان لم تفعل مافعلوه ضاعت عليك روعة هذا التشبيه وما كان فيه من اثارة قوية لسامعيه أيام كانت مجازات اللغة غضة حية شديدة العلاقة بأصولها الحسية

ثم يعود من السماء الى الأرض ليلتمس مجازا آخر أقوى لأنه أكثر ثباتا ، فالسحابة على أي حال سريعة الانقضاء ، والسيل لا يأتي الاعرضا مفاجئًا اما مجازه الجديد في قوله « ما تغب فواضله » فهو من الحوض التي يبنيها الناس على عين ماء يستكشفونها فيأملون في استدامتها زمنا. ولكن حتى هنا لا يستطيعون أن يجازفوا باستنزافها كل يوم ، خشية أن يستنفدوا ماءها سريعا ، فهم ينظمون ورودهم عليها فيما بينهم تنظيما دقيقا . وهذه هي القوة الحقيقية لمديحه في قوله « ما تغب » فالفعل غب وأغب من الغب وهو ورد يوم وظمء آخر وتذكر في هذا المجال ما قلناه سابقا من انهم ندر أن يستطيعوا ورود الحوض كل يوم ، وأعظم ما كانوا يحلمون به في معظم أيامهم أن يستطيعوا وروده بحيوانهم كل يومين مرة ، وألا يضطروا الى الخمس أو ماهو أطول من الخمس اما حصن فيفوق الغب نفسه ، اذ عطاياه لا تنقطع يوما ، بل هي متاحة للسائلين كل يوم فهو هذا الشيء النادر الذي يكادون لا يعرفونه فى حياتهم حوض يستطيعون ورودها فى كل يوم من أيام حياتهم

هكذا ترى أن تعبيراته المتعددة فى هذا البيت يأخذها جميعا من أشياء قليلة الحدوث فى حياتهم ، فان لم تتذكر قلة الحدوث هذه اخطأت قوتها الحقيقية أما اذا سلمت بهذه الحقيقة فانك تزداد اقتناعا بأن س يصفه هو طراز نادر من الرجال فى مجتمعهم فاذا نظرت فى هذه التعبيرات من حيث صياغتها رأيت تفنه فى تنويعها لم يكتف بأن يحشد الأسماء والنعوت التى وضعتها اللغة لفضيلة الجود ، بل جاء بنعتين متواليين ثم أتبعهما بجملة اسمية ، ثم أتبع هذه بجملة فعلية وكل منها يقوم على صورة حسية متميزة

لكنه لا يستمر في هذه الطريقة نفسها أكثر من هذا البيت الواحد يلجأ بعده الى وسيلة مختلفة تماما ، هي أن يقص علينا قصة صغيرة ، عظيمة الامتاع والفكاهة ، مأخوذة من صميم الحياة البيتية فالذي سيفعله الآن هو أن يصور لنا مجى نساء حصن اليه يلمنه على جوده المسرف ، ويتحايلن في حمله على الاقلاع عنه أو الاقلال منه وهذا منهن حرص طبيعي نعهده في الجنس الشريك الذي منه أمهات أولادنا وربات بيوتنا ، فهن أكبر جزعا على فلذات أكبادهن ، وأكثر معرفة بحاجات البيت اليومية وما يلزمه من نفقات ثم انهن فى حكمتهن الغريزية في كل ما يختص بشئون الأسرة واطعام النشء أبعد عن الانسياق في انفعالات الأربحية التي قد نندفع فيها في ساعة حماسة هل رأيت رجلا معاصرا يعود الى بيته بعد جلسة على المقهى صرف فيها كل ما كان في جيبه من نقود في طلب « الطلبات » الأصدقائه وجلسائه فتتلقاه زوجته مولولة على اسرافه نادبة لحماقته واندفاعه ذامة لـ « خيابته » ، متحيرة من أين تنفق على الحاجات الضرورية لأولادها وبيتها استمع لهذه القصة « العائلية » الظريفة يقصها زهير من الف وأربعمائة سنة فيرينا مدى تشابه النفس البشرية وتقارب المشكلات البيتية على تباعد العصور واختلاف البيئات والأحوال ساكر تُن عليه غُدوةً فرأيته تُعودًا لديه بالصَّريم عوادله

لاحظ أولا كيف يستحوذ زهير على مزيد من اهتمامنا حين نراه يضرب عن طريقة الوصف المباشر التي استعملها في البيت السابق ويبدأ يقص علينا قصة ، فنرهف اليه السمع شأننا دائما مع محدث يحدثنا كلما بدأ يقول « يحكي أن » أو « وفى ذات يوم من الأيام » ذلك هــو حبنا الغريزى لسماع القصص يستغله زهير بمهارة ثم انظر كيف بئبت مهارة زائدة بتحديد زمان القصة ومكانها ، فيزيدها بذلك واقمية ويزيدنا قدرة على تخيلها هذا الموضوع يتكرر في الشعر الجاهلي ، لكن ليس منهم من يؤديه هذا الاداء القصصى الشخصى المجسم العظيم « الخصوصية » فالزمان هو الصباح الباكر من يوم من الأبام قصد فيه زهير حصنا ليزوره أو يكلمه في شأن ما ، فوجد نسوته قد اجتمعن حوله وقعدن بين يديه وأخذن يعذلنه على اهلاك ماله في الجود والمكان هو « الصريم » جمع صريمة وهي رملة تنقطع عن معظم الرمل والذي نستطيع أن تنخيله هو أن حصنا كان قد غادر بيته في بكرة الصاح ولجأ الى ذلك الرمل المنفرد ولعله فعل ذلك طلبا لدفء الشمس المشرقة وانتظارا للزائرين والضيوف ، كما يقعد أهل قرانا على « المصطبة » خارج الدار يتشمسون ويتشاورون في صباح يوم من أيام الشستاء فاذا فهمنا زمان القصة على أنه فصل الشتاء فصل الجدب والمجاعة كان هذا أقوى تصويرا لجود الممدوح وسبب مبادرة نسائه الى عذله وقد يكون أحس في بيوته بهمهمة تنذر بجدل طويل بينه وبين نسائه فحاول أن يبتعد عنهن محتميا بمن قد يزوره من الرجال ( ومنا من

يلجأ الى هذه الحيلة الى يومنا هذا!) لكنهن كن قد اجمعن أمرهن ، ولعلهن قد بيتن مؤامرتهن بليل فما أصبح الصبح حتى أسرعن اليه وتبعنه الى مكانه المنعزل فوق الصريم فان كن قد رأين زهيرا مقبلا عن بعد ليزور حصنا فقد أهملنه أو تجاهلن قدومه وواصلن عذلهن ، فاضطر زهير الى أن يقف بعيدا أما وقد رأيت كيف يجسم زهير القصة بتحديد المكان الذي تدور فيه فانظر كيف أن قوله « قعودا » يزيد أيضا من تجسيم الأحداث ولو أنه قال « ذهبت اليه يوما فرأيت نساءه يعذلنه » دون أن يذكر وقت الذهاب وهو الصباح الباكر ، ومكان اللقاء وهو الصريم ، وهيئة النساء قعودا لديه ، لما كان لقصته ما نجد لها من التجسيم والخصوصية ودقة الواقعية أما قول بعضهم ان الصريم هنا هو الليل أو هو الصبح فلا تتريث في رفضه ومن عجائب الشرح القديم ما يرويه الشنتمرى من قول بعضهم « وقيل الصريم ههنا الصبح ، وهو أشبه بالمعنى ، لأنه يسكر بالعشى فاذا أصبح وقد صحا من سكره لمنه! » لم يلتفت صاحب التفسير الى ما سيقوله زهير في البيت الرابع والثلاثين الذي سيأتي بعد بيتين اثنين فقط فينفى مثل هذا الامكان نفيا صريحا هكذا ترى مرة أخرى كيف ينظرون في البيت بمفرده ولا يربطونه بسائر الأبيات في نفس الموضوع ، دعك مما في شرح الصريم بالصبح أو بالليل من اضاعة للتجسيم المكانى من ناحية واطناب بل حشو بعد أن قال « بكرت عليه غدوة ».

٣٧ ـ 'يفَدِّينه طورًا وطورًا يَلُمنه وأَعْيا فما يدرين أين عَاتله هؤلاء نسوة حاذقات بسياسة الرجال ، يعرفن كيف ينوعن أسلوبهن بين لين وشدة ، واعلان للحب واظهار للغضب فهن تارة يؤكدن

اخلاصهن له ويقلن فديناك بأنفسنا وآبائنا وأمهاتنا ، محاولات بهذه الزلفي أن ينفذن اليه من ناحية ضعفه ورقته ، وتارة يشتددنعليه في اللوم مستعملات سلاح ألسنتهن القارعة \_ وما آلمه وأمضاه من سلاح! لكن بنات حواء لسوء حظهن قد وجدن هذه المرة من يهزم جميع حيلهن ويعيى مختلف وسائلهن في مخادعته واصابته ، فبقى جالسا على الرمل ثابتا كالطود لا يلقى اليهن بالا ولا يظهر لهن احتفالا كأنه لا يسمع حرفا مما يقلن ، حتى يئسن منه وانصرفن عنه وكم منا كان يستطيع أن يثبت مثل هذا الثبات في مثل هذا الموقف ، بل كم منا يستطيع أن يثبت طويلا أمام محايلة زوجة واحدة دعك من زوجات متعددات! تصور الآن زهيرا وقد صادفه هذا المنظر فوقف على مسافة يرقبه ويتابعه باستمتاع وشغف ، معجبا أكبر أعجاب برسوخ بطله وجلده على مأزق ربما لا يقل حرجا عن مآزق الحرب والقتال ، وقد ألصقه فضوله الشديد بالبقعة التي وقف عليها فلم ينصرف عن هذا المنظر البيتي الشديد الخصوصية ، وهو يختزنه في تجربته الشعرية حتى يأون الأوان لاستغلاله في فنه . هكذا فضول الفنانين الصادقين ، والافكيف يصورون تجاربنا البشرية في فنهم ؟

٣٣ فَأَ قُصَرِنَ منه عن كريم مُرَزَّ أَ عَزوم على الأمر الذي هو فاعله

انظر كيف يسجل زهير انتصار بطله على جميع حيلهن بسرور وفخر واعجاب، وكيف يتلذذ بهزيمتهن اذ نفضن أيديهن وكففن عنه وانصرفن مدحورات يبدو أن زهيرا على رغم محاسنه الأخرى لم تكن لديه ثقة كبيرة بجنس النساء أو رأى حسن فيهن ولعلك تذكر موقفه من حمار الوحش وأتانه في همزيته التي درسناها في الفصل

الحادى عشر فكما انتصر ذلك الزوج الوحشى في مباراته مع الأتان ثم أثبت سيطرته على الأتن التي جمعها فلم يسمح لها بالمراوغة وعقد العلاقات مع ذكور آخرين ، كذلك اتنصر هذا الزوج الآدمي في معركته الصامتة الثابتة مع نسائه المحاملات وكيف يستطيع هؤلاء النسوة أن يثنينه عن عادته في الكرم وهي ليست مجرد عادة مكتسبة ولكن هي طبيعة فيه أصيلة فهو «كريم» ، الكرم طبيعته اللازمة التي لا تحويل لها و « الكرم » في الاستعمال القديم ليس مجرد السخاء بالمال كما نستعمله الآن بل هو رمز قصير الى مجموع محتشد من الفضائل والصفات شحن به العرب هذه الكلمة القصيرة ، فهو يتضمن أولا شرف النسب وعتق الأصل ، ويتضمن رفعة الخلق والتسامي على الصغائر ، ويتضمن الآباء والكرامة الهادئة التي لا صخب فيها ولا غطرسة ، لأنها تنبع عن يقين عميق بالعلو والامتياز ، ويتضمن المروءة والنجدة والشجاعة والاسبسال ، ويتضمن الجود والسخاء والأريحية ، ويتضمن صفات معددة أخرى تتحسسها اذا أكثرت من قراءة الشعر القديم والنثر القديم فدخلت في نفوسهم وعقلياتهم ، وعرفت أنه ليس كل غنى سخى بماله كريما فى اصطلاحهم ، وأدركت أنه مقترن في عقيدتهم الأرستقراطية بالسلالة العتيقة اقترانا لا ينفصم ، فهو من هذه الناحية كبير الشبه باصطلاح الـ « جنتلمان » لـ دى الانجليز ، لا يستعملونه استعماله الصحيح الا للأقلين ، ولهذا أجاب السموأل بن عادياء « ان الكرام قليل » على تلك التي عيرته بأن قومه قليل عددهم ، فاذا رجعت الى أبياته الجميلة الجليلة ( وهي القصيدة رقم ١٤ من باب الحماسة في ديوان الحماسة ) وجدته يصور بعض

الشروط التي اشترطوها في تسمية الكريم ، ووجدت واسطة العقد منها النسب العالى الصافى من كل كدر

لكن ممدوح زهير ليس كريما بطبعه فحسب بل قد امتحته التجارب فأثبتت كرمه الأصيل ، فهو « مرزأ » أى كثيرا ما رزى، في ماله بالنقصان فلم يذعر ولم ينصرف عن سخائه الى الشح والحرص ، والذين لا ينبع سخاؤهم من كرم أصيل قد يسخون مرة ومرتين وبضع مرات ، لكن هل يستطيعون أن يثبتوا على طول الامتحان ؟ وهذا الامتحان الطويل بدوره قد أكد فيه عادة السخاء فتعاونت العادة والطبع ، فليس الى صرفه عنهما من سبيل ، وليس ممن يثنيهم عذل الناس نساء كانوا أو رجالا ، عن أمر عقد العزم على فعله

رأيت في هذا البيت كيف عاد زهير الى أسلوب تعداد الصفات « كريم مرزأ عزوم » دون أن يخشى املالا ، فقد فصل بين هذا التعداد وبين تعداده الأول « أبيض فياض » بتلك القصة الطريفة التى استغرقت منه بيتين وجزءا من بيت وهو يضيف صفة أخرى « أخى ثقة » فى أول البيت القادم

٣٤ أخى ثقة لا تُتلف الحررُ ماله ولكنه قد يُهلك المالَ نائله هذا الرجل الذى جمع بين الطبع الأصيل والعادة المتكررة تستطيع أن تثق به ثقة تامة اذ لا تثق بغيره ممن قد يجودون يوما ويبخلون يوما ثم يلجأ زهير الى الجملة الفعلية بعد الصفات التى توالت، فيصفه بها وصفا عظيم الروعة قليل الوجود في مجتمعهم الجاهلي فلكي تقدر هذه الجملة تقديرها الحق تذكر أن الاسراف في شرب الخمر واهلاك المال فخر في شرائها لأنفسهم ورفاقهم كان من المناقب الكبرى التي طالما فخر

بها الشعراء الجاهليون ، ووجدوا فيها داعيا للزهو العريض ، وقسد سموا الخمر الراح لما يجد شاربها من الارتياح اليها والى الجود وقد بلغ من كثرة افتخارهم بهذا السلوك أن أحد الشراح كما رأينا قد فسر به البيت الحادى والثلاثين وحتى عنترة حين يقول فى معلقته « واذا صحوت فما أقصر عن ندى » قد سبق هذا بقوله « فاذا شربت فاننى مستهلك مالى » أما حصن فى ارتفاعه على المستوى الأخلاقى السائد فى عصره فلم يجد فى هذا الاستهلاك داعيا للفخر ، بل وجد الفخر كل الفخر أن يهلك ماله فى الجود على من يحتاجون العطاء لا على رفاق السكر و « الليالى الحمراء » ولحسن حظه وجد فى شعراء عصره واحدا ارتفعت مقايسه الأخلاقية هو أيضا على مقايس زملائه من الشعراء فطرب لهذا السلوك فى ممدوحه واستجاب له بهذا البيت الحار

والآن يأتى بيته العظيم المشهور

ه الله الذي أنت سائله عند الذي أنت سائله

ان كان ممدوح زهير هكذا حقا \_ ونحن لا يخامرنا شك في صدق زهير \_ فهذا هو الكرم الحقيقي ، الكرم النادر الوجود ، لا بين الجاهليين وحدهم ، بل في الطبيعة البشرية جمعاء وقد أعجب القدماء بهذا البيت اعجابا كبيرا ، وقرروا أن جمال وصفه هو أنه يسجل صفة مخالفة لما جرت به العادة من محبة النفس للأخذ وكراهيتها للعطاء حصن اذن لا يبذل ماله تأكيدا لنسب أو تدعيما لحسب أو اكتسابا لجاه ، بل لأنه يجد في نفسه حبا صادقا غريزيا لفعل الخير ، ويجد في فعله لذة لا تعادلها لذة وتصوير زهير رائع في بساطته

٣٦ وذى نسب ناء بعيد وصلتَه بمال ومايدرى بأنَّك واصله

هـذا البيت من الأدلة التي نستدل بها على مازعمناه في فصلنا السادس ، من أن جود الجاهليين كان معظمه مقصورا على أقاربهم وأهل قبيلتهم ومن تجمعهم بهم صلة نسب قريب واضح معروف لكن حصنا ليسمن هؤلاء ، فكرمه يشمل من ليس بينه وبينه نسب قريب و ثيق. انظر كيف أكد معناه بنعتيه « ناء بعيد » وما ذلك التأكيد منه الا لأنه كان شيئًا نادرا حقا بينهم بل كان منهم من بخل على ذوى النسب القريب أنفسهم ، كما نفهم من قول زهير في قصيدة أخرى يمدح هرما: « وليس مانع ذي قربي ولا نسب » ، وفي رواية: « ولا رحم » . ثم هو يفوق معاصريه في صفة أخرى عظيمة الجلال أنه لا يفعل الخير رياء وتظاهرا لكي يشتهر عنه فعله ويرتفع ذكره ، بل هو يفعله في خفية وتستر ، فلا يرسل عطاءه الى الشخص المقصود مباشرة ، بل يعطيه الى آخر ويكلفه بتوصيله اليه دون أن يذكر له مصدر العطاء . نقول : ومن حسن حظ الانسانية أن هذا النوع على ندرته لا يخلو منه بعض الناس فى كل مجتمع ، وكاتب هذه السطور كان يعرف من قريته المصرية سيدة جليلة من هذا النوع ، كما عرف من اقامته في السودان عددا من هؤلاء الأفراد أما الشنتمرى فيشرح هذا البيت بقوله « وما يدرى بأنك واصله يعنى أنه وصل قوما فوصلوا غيره من صلته فكان هو سبب ذلك الوصل وهم لا يعرفون ذلك وانما قال هذا اشارة الى كثرة

معروفه وسعة أفضاله حتى يغنى من سأله فيتفضل سائلوه على غيرهم لغناهم وكثرة ما عندهم » وهكذا يفسد هذا الشرح معنى البيت الحقيقي ، ويعفل عن الصفة النادرة التي يسجلها للممدوح ، ويجعله لا شيء أكثر من وصف آخر لكثرة عطاياه في العدد ، لا لامتيازها في النوع وفي هذا العجز دليل جديد على قلة هذا النوع من الكرم حتى أن كثيرًا من الناس لا يفهمونه أو يستبعدونه فيلجأون الى تأويل آخر فليلاحظ القارىء أننا فى هذا الموضوع بالذات لا نريد أن تتجنى على الجاهليين فنرميهم بندرة هذا الكرم المستتر بينهم وحدهم ، بل يدعونا واجب الانصاف الى أن نقرر أنه نادر بين الناس فى كل عصر ولهذا وجدنا الاسلام \_ هذا الدين الحكيم الذي يجمع بين الحكمة العملية المتبصرة وبين أرفع المثل ــ لا يلزم جميع الناس به فهو يقبل منهم الصدقات المبداة ويعدهم بالمثوبة عليها ، لكنه في نفس الوقت يلفتهم الى أن اخفاءها أفضل لهم ، وذلك فى الآية رقم ٢٧١ من سورة البقرة ٣٧ ـ وذى نعمة تممنتها وشكرتها وخَصْمٍ يكاد يغلب الحقُّ باطله ٣٨ دفعتَ بمعروف من القول صائب إذا ما أضلَّ الناطقين مفاصله

الشطر الأول من هذين البيتين استمرار في تصوير كرم الممدوح ، ووصفه بصفة جديدة زائدة وهنا أيضا نجد الشرح القديم قد عجز عن فهم هذه الصفة لندرتها قال الشنتمري « تمتتها وشكرتها يعنى أنه يتم ما أنعم به ويشكر ما أنعم به عليه . وأراد ورب ذي نعمة أنعمت بها فتممتها ونعمة أسديت اليك فشكرتها ، وحذف احدى النعمتين لدلالة اللفظ عليها » ونحن نعترف بأن مثل هذا الحذف مألوف في الأسلوب الجاهلي والأسلوب القرآني أيضا ، ولكننا لا نرى

أن هذا هو المراد ، بل النعمة التي يتحدث عنها زهير هي نعمة واحدة ، وهي تصدر من الممدوح الى الآخرين لا العكس فزهير يقول ان حصنا حين ينعم على أحد بنعمة يبقيها تامة ولا يعود فينتقصها بمن أو يلغيها بايذاء فزهير هنا مرة أخرى قد أرهص ببعض القيم الرفيعة التي سينزل القرآن الكريم مبشرا بها ومعلما العرب اياها حين يتحدث فى آيتين مختلفتين ( البقرة ٢٦٢ و ٢٦٤ ) عن عدم اتباع الانفاق منا ولا أذى وعن عدم اذهاب الصدقات بالمن والأذى ويتوسطهما بآية تقول ان الصدقة التي يتبعها أذى يكون خيرا منها قول معروف ومغفرة كان الجاهليون في أكثر سخائهم ما يعطيك أحدهم عطاء الا بادر فأذاع نبأه وفخر به واتخذه عدة جديدة في « ادخار » المجد وكانوا لسرعة تقلبهم وعجل تغصبهم أو قل بكلمة واحدة «جاهليتهم» لا يكادون يكرمونك ويحسنون معاملتك يوما الا أضروك وأساءوا اليك في اليوم التالي له أو لم يكن من المسلمين أنفسهم من ذهبوا الى رسول الله يمنون عليه أن أسلموا!

هذا قوله « تممتها » فما قوله « وشكرتها » ؟ يرتفع حصن بن حذيفة بن بدر ويرتفع معه زهير الى ذروة جديدة من السلوك فحصن لا يتمم نعمته على المنعم عليه فحسب ، بل هو « يشكرها » ، بعطيك عطاءه ثم يشكرك على هذا العطاء الذى أعطاك اياه ! لأنه يحب فعل الخير للخير ذاته ، ويسعد بكل فرصة تتاح له لبذله لمن يحتاجون اليه ، ويجد سعادته الكبرى وجزاءه الأوفى فى اذهاب ضرهم وجلب السعادة اليهم ، فهو يشكرهم شكرا صادقا عميقا لا زيف فيه اذ أتاحوا له هذه الفرصة ليشبع طبيعته الأصيلة فى الجود والذين

عاشوا منا بين الانجليز يعرفون كيف يقدم أحدهم اليك الخدمة ويقول لك « أشكرك » ، وكيف يعطيك محصل النقود فى المركبات العامة تذكرتك ويقول لك « أشكرك » ، وكيف يعطيك باقى نقودك ويقول لك « أشكرك » ، وكيف يعطيك باقى العادة الاجتماعية لك « أشكرك » على أن ما يقوله الانجليز بمحض العادة الاجتماعية وقواعد « الاتيكيت » كان يفعله حصن عن شكران حقيقى عميق للمنعم عليه

بهذا يزداد ممدوح زهير ارتفاعا في نظرنا ، ويزداد زهير نفسه علوا بمقدرته على فهم هذه الصفة الدقيقة في ممدوحه وتقديرها والثناء عليها في هذا الشطر الجميل في بساطته وحلاوته وهدوئه الذي يتضمن عمق الاعجاب وبهذا يكتفى زهير في وصف حصن بفضيلة الجود النابعة عن طبيعة الكرم الأصيلة ، وحق له أن يكتفى فهو ينتقل في باقى البيتين الى فضيلة جديدة ، ما أقل وجودها هي الأخرى، خصوصا بين أولئك الجاهليين السريعين الى الغضب ، المغرمين بفاحش القول ، حتى احتاجوا الى آيات قرآنية متعددة تقبح اليهم هذا الافحاش والفضيلة الجديدة فضيلة مزدوجة ، لأنها قوة المنطق وبراعة الحجة ، ولكن في لطف وتعفف وبلا لجوء الى سباب وقذع كما كانوا يفعلون في جدالهم تأمل كيف يلجأ زهير هنا أيضا الى الوسيلة القصصية ، فيصور لنا هذا الخصم الذلق اللسان الحاذق المجادلة المتقن السفسطة ، يقبل يوما على جدال حصن بثقة وغرور ، لكن حصنا يغلبه ويفحمه ، ويفعل ذلك بقول معروف ( وهو سلوك سيمتدحه القرآن بنفس التعبير) يصيب به وجه الحقيقة فيرى السامعين أين أخطأ ذلك المخاصم اللسن بعد أن عجز سائر ذوى النطق والفصاحة عن الوصول الى مواضع النقص فى حجته المزركشة والشطر الأخير

مستعار من صنعة الجزار الحاذق اذا أراد القطع أصاب المفصل ، أما غير الحاذق فيكثر من الحز وتمزيق اللحم واسالة الدماء دون أن يصل الى المفصل ، وهي كناية رائعة عن أن حصنا ينتصر في الجدل دون أن يلجأ الى التجريح الشخصى فيمزق الأعراض ويفضح الأسرار هذه الفضيلة التي سميناها مزدوجة تقوم اذن في حقيقتها على ثلاث قدرات اجتمعت في حصن فلديه حصافة التفكير المنطقي التي تهديه الى مواطن الصواب والخطأ في الحجج المعروضة وتصونه من الانخداع بزخرف القول ولديه بلاغة البيان وفصاحة اللسان التي تمكنه من صوغ حجته بعبارة تبلغ هدفها ولديه التعفف الذي يلزمه دائما القول المعروف ويجنبه هجر الكلام

هذه اذن هى الحقيقة الثانية التى يمتدحها زهير فى ممدوحه ، والحلم ذكرها بعد الكرم . والآن يأتى الى صفته الثالثة ، وهى الحلم ، والحلم على من ؟ على من قد يكون أصعب الناس جميعا فى اغرائنا بالحلم عليه، وكظم الغيظ عنه ، على مثل هذا الرجل :

٣٩\_ وذى خَطَلٍ فى القول يَحْسَب أنه مصيبٌ فما 'يلْمِمْ به فهو قائله ٤٠ عَبَأْتَ له حِلْمًا وأكرمتَ غيرَه وأعرضتَ عنه وهو بادٍ مقاتله

يعترف كاتب هذه السطور بأنه مهما تكن الحياة قد علمته من وجوب الحلم وكظم الغيظ فان هذا الصنف من الناس لا يزال يهيج منه غضبا لا يملك له فى أكثر الأحيان كبحا لاحظ أولا أن « الخطل » هو كثرة الكلام وخطأه ، فالقول الخطل هو الخاطىء الكثير وليس الخاطىء فقط كما نستعمل الآن هذه الكلمة فهذا الشخص

يجمع بين فساد المنطق وبين ذلاقة اللسان و « الرغيان » وهـو كلمـا أكثر في كلامـه أكثر في خطـاه ، حتى ليحـيرنا لمـــاذا وهب الله ـــ تعـــالت قــدرته وخفيت حكمتــــه ! ــــ مثل هذا السفيه هذه القدرة العجيبة على سرد الألفاظ في هذر طويل لا ينتهي ، ولو كان قد أصيب بالعي نظير ما أصيب بالسفه لكان هذا أنسب، نقول هذا ونستغفر الله العظيم من شبهة اعتراض على حكمه ثم لاحظ كيف أصاب زهير المحر في قوله « يحسب أنه مصيب ، فما يلمم به فهو قائله » فالبلية الكبرى في مثل هذا الشخص أنه لا يدرك أنه مخطى ولا يعرض له ابدا امكان ان يكون مخطئا في قول يعن له تأمل جيدا في التعبير البارع « فما يلمم به فهو قائله » كيف يصور اسراع هذا الصنف الى التفوه بكل ما يطرأ على عقله الفارغ فهو « يدش » في كل موضوع يثار ، و « يدب » في كل فن يذكر ، معتقدا قى نفسه العلم الوفير بكل موضوع على وجه الأرض اذا تحدث الناس في السياسة فهو أعلمهم بخفايا اسرارها وبواطن معضلاتها ، فاذا انتقلوا الى أدب أو علم ، أو صناعة أو تجارة ، أو سينما أو مسرح أو شأن من شئور الجد أو اللهو، فهو أعلم منهم جميعا بكل فرع من فروع المعرفة وفن من فنون الخبرة والممارسة وكاتب هذه السطور يذكر كيف لقيه بعض هؤلاء اثر عودته بعد غربة سنوات طويلات قضاها فى انجلترا، فأخذوا يجادلونه فى عادات المجتمع وأوصاف البيئة وأحوال الطقس في تلك البلاد وليس منهم من زارها زيارة قصيرة فضلا عن أن بكون أقام بها اقامة طويلة

وقد وضع الانجليز في لغتهم لأمثال هؤلاء وصفا يشيرون به الى أن ذلاقة اللساذ وسهولة تبادر الألفاظ وطلاوة الأسلوب لا يصحبها

دائما صحة الفكر وصواب المنطق ، فيقولون ان مثل هذا الشخص قد أوتى لغدة والتراغيان في معاجمنا القديمية الدش والرغيان فاذا عدت الى مادة «خطل» في معاجمنا القديمية زادتك استعمالاتها المتعددة بصرا بظلال هذه المادة فالخطل الخفة والسرعة ، والطول والاضطراب في الانسان والفرس والرمح ، ومن المرأة فحشها وريبتها ، وهي خطالة فحاشة أو ذات ريبة ، والتلوى والتبختر ، وقد تخطل في مشيته ، والخطل بكسر الطاء الأحمق الذي يطعن بسرعة وعجلة ، ومن السهام مالا يقصد قصد الهدف ، والثوبينجر على الأرض طولا ، ورجل خطل بالمعروف عجل عند العطاء ، والخطلاء الشاة العريضة الأذنين ، ومن الآذان المسترخية ، والمرأة الجافية الطويلة الثديين ومن هذا كله تعرف لماذا استعملوا الخطل للكلام الفاسد الكثير ، الذي بارك الله له في طوله ولم يبارك في سداده

فاذا كان حصن بن حذيفة بن بدر قد اسسطاع أن يحلم حتى على هذا الصنف من الناس فقد أوتى فى نظرنا نهاية الحلم لكن لاحظ أن حصنا نفسه فى تعبير زهير يجد صعوبة فى استجماع حلمه لملاقاة هذا الصنف \_ ومن يستطيع أن يلومه ؟ \_ فيحتاج الى أن « يعبأ » له حلمه ، يقولون عبأ المتاع والأمر هيأه والجيش جهزه ، من العبء وهو الحمل والثقل من أى شىء وهو يحلم عليه لا عجزا عن افحامه وكشف خطأه ، فقد كان سهلا عليه أن يصيب منه مقتلا ، بل تعففا منه وكرم نفس ، لعلمه بأن مثل هذا الشخص \_ ولنلاحظ أنه خلاف الخصم الذى وصفه فى البيتين الماضيين \_ لا علاج لدائه ، فان أفحمه مرة أو أخراه وكشف جهله وفساد قوله فلن يتوب عن دائه العضال لذلك يؤثر حصن أن ينصرف عنه كلية ولا يجادله ،

وان سمح له هذا الانصراف بأن يعتقد أنه هو الذى كسب الجدال. ولعله يفعل هذا رحمة به وشفقة ورثاء لدائه الذى طبع عليه فلا حيلة له فيه. وكم منا يستطيع أن يجد فى نفسه هذه الدرجة من الرحمة فيضرب صفحا عن المجادل اذا استطاع هدمه واخزاءه أمام السامعين ؟

أما قول زهير « واكرمت غيره » فقد فسره الشرح القديم هكذا « أى جمعت له الحلم وهيأته له وصفحت عنه وقد بدت لك مقاتله ، فأكرمت بحلمك عنه وعفوك غيره ممن راعيت حقه فيه ويحتمل أن يريد بغيره نفسه (أى نفس حصن) أى أكرمت نفسك باعراضك عنه » ولا شك أن حصنا يصون كرامة نفسه باعراضه عن ذلك الشخص ، وربما يراعى فى هذا الاعراض عنه حساسية غيره من أقاربه وأصحابه ، لكننا لا نظن أن هذا هو المعنى الذى قصده زهير ، بل المعنى أن أقصى ما يعاقبه به حصن على سفهه وثرثرته هوان يلتفت الى غيره مسن المتحدثين فيهتم به ويكرمه بالتحية أو الاستماع اليه ومناقشته تصور اذن حصنا وقد استمع الى ذلك «المدب» صامتا ، فلم يرد عليه بحرف ، بل ابتسم له ابتسامة هادئة ثم انصرف عنه يحدث غيره ، وفى هذا عقاب بل ابتسم له ابتسامة هادئة ثم انصرف عنه يحدث غيره ، وفى هذا عقاب كاف لو كان أمثال هؤلاء ممن يحسون

أما وقد مدح زهير حصنا نفسه هذا المدح الجميل الجليل ، فانه يلتفت الآن الى نسبه الرفيع ، فيذكر انه ان كان سيدا فأبوه كان سيدا وجده كان سيدا

21 حُذَ يَهَةُ يَنْمِيه و بَدْرٌ كلاهما إلى باذخ يعلو على من يُطاوله فكلاهما ينميه أى يرفعه أو ينسبه الى شرف عال لا يستطيع أن يبلغه منافس له فى الشرف وكلا أبيه وجده كان سيدا من اعظم

سادات العرب وأشهرهم ، ولكل منهما ذكر عريض فى أخبار الجاهليين وأيامهم وبهذا البيت يرينا زهير خضوعه هو نفسه لقدر من مقاييس عصره ، فقد كان العرب القدامى لا يعدون المجد الصحيح الالمن جاء من نسب رفيع وحسب تليد ، ولم يكن يكفى لايصال أحدهم الى مرتبة السؤدد أن يكون هو فاضلا أو كريم الفعال قال زهير فى مدح هرم بن سنان والحارث بن عوف

إلى معشر لم يُورِث اللؤمَ جدُّه أصاغَرهم وكلُّ فحلِ له نَجْلُّ وختم تلك المديحة بقوله

فَمَا يَكُ مِن خَـِيرٍ أَتَوْهُ فَإِمَا تُوارِثُهُ آبَاءُ آبَائُهُ مِن خَـيرٍ أَتَوْهُ فَإِمَا تُوارِثُهُ آبَاءُ آبَائُهُ مِن خَـيرٍ أَتَوْهُ فَإِمَا وَشِيجُهُ وَتَغْرِسَ إِلَّا فِي مِنابِتُهَا النَّخْلُ وَشِيجُهُ وَتَغْرِسَ إِلَّا فِي مِنابِتُهَا النَّخْلُ

وقد احتاجوا الى أن ينتظروا حتى يأتى الاسلام ليعلمهم ان قيمة المرء بنفسه لا بآبائه واجداده ولا بعشيرته وأنصاره وهو تعليم وجدنا الكثيرين منهم لم يعوه الى يومنا هذا.

والآن ، بعد كل هذه الصفات التى عددها زهير لممدوحه ، وكلها كما رأيت صفات سلمية ، يأتمى زهير ، أخيرا ، الى تبريز حصن فى الحروب

24\_ ومن مثلُ حصن في الحروب ومثلًه لإنكار ضَيْم أو لخَمْم يحاوله وهذا التأخير منه لهذه الصفة يرينا الى أى حد هو متعلق بحب السلم مؤثر اياه على الحروب ، على أنه مهما يكن لها كارها فهو يدرك أنها قد تكون شرا لا محيد عنه ، وعلى المرء اذا اضطر اليها ان يكون شجاعا جلدا فاذا تأملت في بيته رأيت أن الحرب التي

يعنيها دفاعية لا حرب هجومية ، يضطر اليها حصن لدفع الضيم الذى أريد به لا للتفاخر بالقتل والبأس وسفك الدماء لسنا نقول أن حصنا لم يشارك في حياته الإفي حرب دفاعية ، ولكن نقول ان زهيرا يفرد مثل هذه الحروب بالذكر والثناء ، كما هو واضح في قوله « لانكار ضيم » ، ولذلك فضلنا رواية « أو لخصم » التي يعطيها الهامش في طبعة دار الكتب على الرواية الأخرى « أو لأمر » ، وفاعل « يحاوله » في نظرنا يعود على خصم ومفعوله يعود على حصن ، أو يعود على ضيم ، أى أن حصنا لا مثيل له في حربه على خصم يحاول البطش به أو يحاول أن يضيمه وسيزيد المعنى تأكيدا في البيت القادم لكننا فروى أولا مناسبة نظم هذه القصيدة كما يقصها شرح ثعلب ، فهذا فرون أولا مناسبة نظم هذه القصيدة كما يقصها شرح ثعلب ، فهذا

« وقال يمدح حصن بن حذيفة بن عدر بن عمرو الفزارى قال حماد وكان عمرو بن هند حين قتل حذيفة \_ وكانت الحرب بين غطفان \_ طمع فى حصن وفى غطفان أن يصيب بهما حاجته وكان حصن والحليفان ( أسد وغطفان ) لم يدينوا لملك قط فأرسل الى حصن الى ممدك بخيل ، فادخل فى مملكتى ، وأجعل لك ناحية من الأرض فأرسل اليه حصن ما كنت قط أفرغ لحربك منى الآن ولا أكثر عدة ، فان كنت لا يكفيك ماجرب أبوك فدونك لا تعتلل ( أى تعال الى الحرب ولا تنصيد حجة أو علة لها ) ، فانه ليس لى حصن الا السيوف والرماح ، وأنا لك بالفضاء وأقبل حصن بالحليفين أسد وغطفان حتى وزل زبالة ( بضم الزاى ) ، فصد عنه عمرو بن هند وكره قتاله »

وان تكن القصة تذكر عمرو بن هند ، وهو عمرو بن المنذر بن ماء

السماء فزهير فى بيته القادم يذكر النعمان أخا عمرو ، وكان عمرو يؤمره على جيوشه قبل ان يقتل عمرو ويخلفه النعمان

عليه فأفضى والسيوف معاقله عليه فأفضى والسيوف معاقله يكرر زهير اباء حصن للضيم ليؤكد انه لا يريد الحرب لكنه لا يقبل الضيم يحرق نابه بالرفع على أنه الفاعل أو بالنصب على أنه الفعول به أى تحتك أسنانه أو يحك أسنانه بعضها ببعض من الغيظ فيسمع لها صريف أفضى أى صار الى أرض فضاء خالية من الحصون ، لكنه لعزته وكثرة أنصاره كفته السيوف عن الحصون

٤٤ عزيزٌ إذا حَلَّ الحليفان حولَه بذى أَجَبِ لَجَّاتُهُ وصَواهله

حين يقولون ان الحليفين هما أسد وغطفان فهم يعنون بغطفان ذبيان وسائر فروع غطفان دون عبس ، لأن هدا الحلف كان ضد عبس ومن حالفها من قبائل فقد بلغ من اشتداد العداوة بين القبيلتين الشقيقتين عبس وذبيان ان كلا منهما كانت تستعين بقبائل أخرى أبعد نسبا في حربها على شقيقتها ، وأحيانا كانت هذه الأحلاف من قبائل خارجة على انساب غطفان بل على انساب قيس عيلان ، مثل أسد من مدركة وتميم من طابخة ، وكلتاهما كانت حلفا لذبيان ، وكلتا مدركة وطابخة من الياس المناظرة لقيس عيلان في تفرع انساب العرب وأكثر من هذا ان ذبيان في يوم شعب جبلة كانت تحالف كندة من العرب القحطانية ، كما ذكرنا في الفصل الثاني عشر حين درسنا ميمية الجميح الأسدى وارجع الى الجدول المبسط لأنساب العرب الذي بعن درسنا ميمية العميح الأسدى وارجع الى الجدول المبسط لأنساب العرب الذي بعل الحليفان حوله ، وهو بهذا يجعله رئيسا لهذا الحلف ولا شك

أن زهيرا هنا يزهو زهوا قويا بعزة ممدوحه ، تسمعه فى ترديد الحاء فى الكلمات الثلاث المتعاقبة «حل الحليفان حوله » ، وتسمعه فى الجناس الناقص فى « لجب لجاته » يحكى به لجب هذا الجيش أى جلبته وصوته ، واللجات جمع لجة وهى اختلاط الأصوات ، ويعنى باللجات أصوات الناس ، والصواهل الخيل الصاهلة وأنصت أيضا الى جرس حرف اللام يلوكه بطرف لسانه فى حنكه سبع مرات فى «حل الحليفان حوله لجب لجاته صواهله »

هذا الجيش يبلغ من شدته وكثرته انه يهد له أن يكسر ويزلزل مادون رملة عالج من الأرض ، ورملة عالج على طريق مكة ، ويعنى مادون رملة عالج من الأرض ، ورملة عالج على طريق مكة ، ويعنى بالغور أيضا الأرض المنخفضة التى فيها مكة وتهامة ، الى هذا المدى تبلغ وطأة ذلك الجيش ورهبته من مكانه فى هضاب نجد ، حتى أن ساكنى الغور تزول زلازلهم أى تأخذهم زلزلة من رعب ذلك الجيش فينجلون عن مواضعهم خوفا منه وهذا هو التفسير الصحيح لقوله «زالت زلازله » ، أما الشرح الذى يجعله اخبارا عن الممدوح ، ويفسره بأن الممدوح اذا حل الحليفان حوله أمن واعتز ، فهو واضح التكلف ، يدخل فى نظم زهير معاظلة لم يكن هذا الشاعر الذى اشتهر بتجويد نظمه ليقع فيها

ونلاحظ أنه فى هذا البيت أيضا يكثر من لوك اللام تلذذا بهذا التصوير لكثرة الجيش لكن اذا كان زهير فى هذا البيت وسابقه يزهو زهوا قويا بكثرة حلفاء ممدوحه ، فلا ننس أنه لن يطول به الزمن حتى يعبر فى معلقته عن سعادته الكبرى بانتهاء تلك الحسرب

الضروس بين الشقيقتين عبس وذبيان ، وخشيته المرعوبة أن يفسد الصلح مفسد ، واعجابه العظيم بالسيدين اللذين سعيا بالصلح وتحملا ديات القتلى

وبهذا البيت تنتهى القصيدة فى رواية الأصمعى ، ونحن نفضل روايته فى معظم المواضع ، وان كنا نخالفه فى الكثير من شرحه لكن بعض الرواة الحقوا بها بيتين آخرين ليسا لزهير ، ولا يمكن ان يكونا له:

وأهلِ خِباء صالح ِ ذاتُ بَيْنِهِم قد احتربوا في عاجل أنا آجله فأقبلتُ في الساعين أسأل عنهمو سُؤالَكَ بالشيء الذي أنت جاهله

وقرر الشنتمرى انهما لشاعر كان من فساق العرب فى الجاهلية ثم أسلم وحسن اسلامه وشهد بدرا ، وهو خوات بن جبير الأنصارى . ولابد ان خواتا هـذا نظمهما فى زمن جاهليته وفسقه ، فهو يفخر فيهما بأنه أوقع بين قوم مصطلحين وسعى بينهم بالفساد حتى أعاد الحرب بينهما ، ثم يصور بلذة خبيثة كيف جاء بعد أن بعث الحرب بينهم بكيده يسأل عن الساعين بالشر المهيجين له بين القوم كما يسأل الانسان عما جهل ، كأنه لم يكن هو الساعى المفسد وما أبعد هذا عن طبيعة زهير بن أبى سلمى شابا وشيخا ، وما أعجب أمر الرواة الذين أضافوا هذين البيتين الى زهير من دون شعراء الجاهلية جميعا

\* \* \*

هذا هو زهير بن أبى سلمى المزنى درسنا فى هذا الفصل لاميته التى نظمها فى نضج سنه ، ودرسنا فى الفصل الحادى عشر همزيته

التى نظمها فى شرة شبابه وكم كنا نود لو سمح لنا حجم الكتاب وتوازن موضوعاته بدراسة قصائد أخرى من فنه المبدع لكننا نرجو أن نكون فيما قدمنا من دراسة قد ساعدنا القارى، فى تعرف عدد من خصائصه الفنية ، فهو يستطيع الآن ان ينعم النظر فى سائر شعره ليزيد هذا الفن تجلية

ولا أكتم قرائى ان زهيرا هو أحب شعراء الجاهلية الى قلبى ، لأسباب متعددة ، منها سبب أعترف بأنه اخلاقى اجتماعى هو ارتفاعه في تفكيره وفي مثاليته على المسوى السائد في عصره الجاهلي ، ومقاومته لمقاييس الجاهليين الذين كانوا يتباهون بالبطش والاعتداء وقسوة الانتقام ، ونزعته العميقة الى السلم والتصالح وحملته القوية الحارة على الحرب وبطولاتها الدموية ، ومديحه الجميل المخلص لأفراد سموا هم أيضا بطباعهم وعاداتهم على الشائع المألوف في ذلك العصر وكل هذا يحله في ضميرنا الحديث محلا رفيعن

لكنى أوثر زهيرا لأسباب أخرى فنية هى تناوله المتخصص لفن الشعر، وتجويده لأدائه، دون أن يسقطه هذا فى الكذب والتكلف فقد أثر عنه انه كان ينفق سنة كاملة فى نظم القصيدة من مطولاته، لذلك سميت قصائده بالحوليات وقد يكون فى هذا الخبر بعض مبالغة، لكنه يشير الى حقيقة رأينا عليها أمثلة كثيرة فيما درسنا من شعره، هى حرصه الكبير على انتخاب لفظه، واتقان ايقاعه وتنغيمه، وخياله التصويرى الخصيب، واختياره لزوايا مبتكرة ينظر منها الى التجارب والموضوعات التى تداولها سائر شعراء الجاهلية، الأمر الذى يضمن لنا فى شعره الطرافة والأصالة والتنويع والفنان الذى يستطيع أن يجمع

بين المضمون الطبيعى الصادق الذى لا زيف فيه ، والمغزى الأخلاقى الرفيع والرسالة الاجتماعية النبيلة التى تفيض مرحمة انسانية ، والتناول المبتكر الجديد ، والأداء المتقن المجود ، يبلغ بلا شك أعلى قمم الفن ، ويعطينا من المتعة الكاملة والاشباع الفنى التام ما لا يعطينا الفنان غير المتخصص مهما يكن صدقه ، ومالا بعطيناه الفنان الذى قد يساويه في اجادة ادائه ولكنه يهبط عنه في قيمة رسالته الأخلاقية والاجتماعية ، مثل أبى نواس

نحن اذن لا نجعل الحكم الأخلاقي الاجتماعي هو حكمنا الأول على الانتاج الفني ، لكن نجعله حكمنا الأخير نعني بهذا اننا لا نطبق هذا المقياس للتمييز بين الفن وغير الفن ، لكننا نطبقه لتحديد مرتبة الانتاج المعين بين مراتب الفن المتصاعدة (۱) فلا نحله الذروة العليا الا اذا جمع بين صدق الانفعال ، وجودة الأداء ، ونبل الرسالة سبب آخر أصرح بأهميته عندى في تفضيل زهير ، هو مجرد الكم فزهير قد قدم لنا من القصائد الجيدة الممتعة عددا لا يجاريه فيه شاعر آخر ، فلست أعرف من شعراء الجاهلية \_ حتى ملكهم امرىء القيس \_ من خلف لنا سبع قصائد طويلة في نفس الجودة مع الطول . هذا خلاف عدد آخر من المقطوعات والقصائد التي لا تبلغ نفس الجودة

هذا كما يرى القارىء تصريح منى بأنى أدخل الكم فى حسابى حين أرتب الشعراء مراتب ليس هذا لأنى أوثر الكم على النوع بطبيعة

<sup>(</sup>۱) انظر شرحنا لهذا المقياس في الصفحات ٧١ ـ ٧٧ من كتابنا « عنصر الصدق في الأدب » ، سنة ١٩٥٩ ، وانظر تحديدنا لمسئولية الفنان الأخلاقيسة في الصفحات ٧٥ ـ ٩٢ من كتابنا « طبيعة الفن ومسئولية الفنان » ، الطبعة الثانية ، سنة ١٩٦٤

الحال ، فلا يزال للنوع المحل الأول فى التقدير ، ولكنى اذا وجدت شاعين متساويى الجودة ، ووجدت أحدهما قد أعطانا عددا أكبر من الأعمال الفنية المرضية ، رفعته فوق الآخر درجة أو درجات فلست أوافق الذين يقولون ان الشاعر أو القصاص الفلانى فى الأدب الفلانى قد بلغ ذروة المكانة الشعرية أو القصصية بقصيدته أو قصته الفلانية التي لم ينشىء غيرها وأنكر أقوى انكار قول من قالوا مشلا ان شكسبير لو لم يخلف لنا سوى « هاملت » لكفت هذه المسرحية الشعرية الواحدة فى ابلاغه ما بلغ من المنزلة العليا فى شعر البشرية . بل أرى أن من أهم الأسباب التى تقدر لها شكسبير تقديرنا الخاص الذى لا نمنحه شاعرا آخر غيره ، عدد الأعمال الممتازة التي أورثناها

## الفصّه اللرابع عشر دقائق التنغيم الصــوتى العــزن الرثاء

نعود من ديوان زهير الى المفضليات لنبدأ دراسة القصيدة رقم ١٢٦، وهي عينية أبي ذؤيب « أمن المنون وريبها تتوجع » تجد هذه القصيدة أيضا في « ديوان الهذليين » الذي طبعته دار الكتب بين سنتى ١٩٤٥ و ١٩٥٠، ونشرت الدار القومية للطباعة والنشر بالقاهرة نسخة مصورة عن طبعته المذكورة سنة ١٩٦٥، وهي فيه القصيدة الأولى.

والقصائد الجاهلية التي درسناها في سائر هذا الكتاب نظمت قبل الاسلام ، أما هذه العينية فقد نظمت بعد الهجرة بما يقرب من عقدين من السنين لكن العصر الجاهلي بمعناه الأدبى لم ينته بمجرد ظهور الاسلام ، بل استمرت التقاليد الفنية الجاهلية تسود قسما عظيما من الشعر العربي بعد ظهور الاسلام أجيالا كثيرة ، وذلك لسببين أولهما استمرار جزء كبير من العقلية الجاهلية بل التقاليد والعادات والأحوال الاجتماعية الجاهلية برغم حرب الاسلام عليها ، فلم يستطع العرب التغلب عليها الا بعد جهاد طويل ، وصدق رسول الله حين أعلن في فتح مكة انهم انتهوا من الجهاد الأصغر وبدأوا الجهاد الأكبر ، جهاد النفس وثانيهما افتتان العرب بالفن الشعرى الجاهلي الى درجة جعلت تقليده غاية المراد

لدى كثيرين منهم ، على الرغم من تبدل الظروف التي ولدت ذلك الفن وبررته

وسنرى ان هذه القصيدة بمضمونها الفكرى والعاطفى وأدائها الفنى تنتمى الى العصر الجاهلى ، باستثناء الشطر الأول من البيت الأول ، الذى تدخله فكرة اسلامية وفيما عدا هذا الشطر الوحيد نجد القصيدة جاهلية محضا فى روحها العامة وموققها الفكرى والعاطفى من تجارب الحياة وحتم الموت ، وفى موضوعاتها وخيالها التصويرى وثروتها اللفظية وتراكيبها اللغوية لكن فظرا لقرب عهدها من العصر التاريخي الجاهلى نرجع هذه الظواهر الى أول السبين الذين ذكرناهما دون الثاني

وفى دراستنا للقسم الأول من هذه القصيدة ، وهى أبياتها الخمسة عشر الأولى التى سنتناولها فى هذا الفصل ، نريد أن تتعرف عاطفة جديدة من عواطف الشعر الجاهلى أو هى بالأحرى عاطفة لم نشر اليها الا اشارة سريعة فى البيتين الأخيرين من مسية الجميح التى درسناها فى الفصل الثانى عشر ، وهى عاطفة الحزن لموت الشخص الحبيب الى القلب ، العزيز على النفس كما نريد فى نفس الوقت أن تتخذ هذه الأبيات مجالا نزيد فيه طريقتنا الخاصة فى دراسة الشعر القديم تدقيق نظر وارهاف سمع ، حتى نزداد خبرة بدقائق الارتباط العضوى فين المضمون والشكل فى الشعر العربى القديم

فطريقتنا هذه كما رأى قارىء كتابنا قائمة على الربط الوثيق بين مضمون الشعر وشكله ذلك اننا نعتقد ان أفدح خطأ يرتكب فى دراسة الشعر هو أنن يفصل بين مضمونه وشكله ، أو بين ما سماه القدماء معناه ولفظه ، وهذا ما فعله معظم نقادنا القدامي ، وما لا يزال يفعله كثيرون من نقادنا المحدثين

هذا الفصل الخاطىء لا يرتكبه الذين يفضلون اللفظ على المعنى وحدهم ، فلا يرون فى الشعر الا الألفاظ الجزلة الفخمة ، أو الألفاظ الحلوة الرقيقة ، ويبررون تفضلهم هذا بأن يقولوا ان المعانى متاحة للجميع ، وانما يتمايز الشعراء بمقدرتهم على نظمها فى ألفاظ رائقة مختارة بل يقع فيه أيضا من يفضلون المعنى على اللفظ ، ويظنون الهم بهذا التفضيل يثبتون رجاحة عقلهم وامتياز ذوقهم ويدللون على انهم ليسوا ممن يأخذهم بريق الألفاظ وبهرجها

كلا الفريقين مخطى، ، لأن العلاقة بين المعنى واللفظ فى الشعر ، كالعلاقة بين المضمون والشكل فى الفن الحق جميعه ، هى علاقة جوهرية جذرية ، لا علاقة عرضية سطحية وقد نفينا فى موضع سابق أن تكون هذه العلاقة كالعلاقة بين الحسناء وثوبها ، أو بين السائل وانائه ، بحيث نستطيع أن نتصور امرأة فاتنة الحسن فى أسمال بالية ، أو امرأة منفرة القبح فى ثياب بديعة « القماش » والنسج والحياكة ، ونستطيع أن نتصور خمرا غالية نفيسة فى اناء رخيص ، أو خمرا رخيصة فى اناء نفيس ، دون أن تؤثر طبيعة الثوب أو الاناء فى طبيعة المرأة أو الخمر ، وان أضافت اليها تحسينا أو تقبيحا عرضيا طارئا بين المضمون الشعرى والشكل الشعرى ارتباط عضوى تام بحيث لا تتحقق الحياة لأحدهما بدون الآخر ، فهما يتكونان معا ، ويتشكلان معا ، ويولدان أى يبرزان الى عالم الوجود معا

لا نريد هنا أن ندخل فى المسألة المشهورة هل يمكن الانسان أن يفكر بدون لفظ ? أى هل يمكن أن تدور بذهنه أفكار دون أن تصحبها ألفاظ لغوية تعبر عنها ? وحسبنا أن نقول ان هذا ان تحقق فى عالم

التفكير الذهنى ، فهو لا يتحقق فى عالم الخلق الفنى فالمضمون الفنى لا يوجد البتة ، بل لا يبدأ فى التكون ، الاحينما يبدأ فى التشكل فى الألفاظ والايقاعات والتنغيمات الملائمة لأدائه حقا انه قد يسبقه انفعال ما ، أو فكر ما ، لكن هذا الانفعال والفكر لا يبدآن فى التهيؤ الفنى الذى يدخلهما عالم الوجود الفنى الا ببداية عثورهما على الأداء الكفيل بتمثيلهما وتخليدهما فى صورة باقية تنقلهما الى المستمع أو القارىء وتثير نظيرهما فيه وتعطيه المتعة الخاصة التى نحصل عليها من سماع الفن الشعرى أو قراءته

وليست عملية الخلق الشعرى التى يقوم بها الشاعر الا محاولة لتحقيق المضمون بالبحث عن الشكل الذى يحققه ولولا اللفظ لما ولد معناه ، ولولا المعنى لما كانت هناك حاجة للفظ ومنذ اللحظة الأولى التى يبدآن فيها بالتكون يؤثر أحدهما فى الآخر علوا وهبوطا ، وطولا وقصرا ، وتركيزا وتفشيا ، واهتزازا وسكونا ، بحيث يؤدى أقل تغيير فى أحدهما الى تغيير جوهرى فى قرينه وتوأمه والشاعر حين يعود الى لفظه ليزيده تجويدا ، انما هو يعود فى حقيقة الأمر الى معناه ليزيده دقة وعمقا

حقا اننا لغرض تسهيل الدراسة ربما نميز — تمييزا مؤقتا — بين الجانبين ، فننظر فى المضمون ونحاول أن نزيده تفهما ، أو ننظر فى الشمكل ونحاول أن نزيده استجلاء بارهاف الاستماع اليه وتحليل عناصره الصوتية وكمه الزمنى وصفاته الموسيقية لكن ان تركنا دراستنا هكذا ظل عملنا النقدى ناقصا ابتر ، انما يتم عملنا النقدى حين نعود بعد هذا التمييز المؤقت فنصل بين الجانبين ، وندقق النظر فى مدى ترابطهما وتبادلهما التأثير

من هنا نستطيع أن نضع تعريفا للشعر ومقياسا لمدى جودته الفنية ، فنقول ان الشعر هـو ما ارتبط مضمونه الفكرى والعاطفى وأداؤه اللفظى ، وكلما زاد هذا الترابط واقترب من الاتحاد العضوى التام الذى لا خلل فيه علت منزلة هذا الشعر فى مراتب الفن العظيم وازداد اقترابا من المثال وكلما قل هذا الترابط أو دخله خلل هبطت درجته ، حتى اذا وجدنا نظما ينفصم معناه ولفظه أبينا أن نسميه شعرا ، وألحقناه بالنظم الكاذب المفتعل الذى يزيد رنين لفظه على قيمة معناه ، أو الغث الردى الذى يقصر لفظه الكسيح عن معناه الطموح

لسنا نعنى بهذا الترابط مجرد الملاحظات السطحية التى اكتفى بها نقادنا القدامى فكونت معظم بضاعتهم ، حين قالوا ان المعنى الشريف الفخم يحتاج الى لفظ قوى جزل ، وان المعنى الرقيق السهل يحتاج الى لفظ رشيق عذب ، وحين أدلوا بمثل هذه العبارات العامة وأكثروا من استعمال ألفاظ عامضة مثل الديباجة والحاشية والوشى والنسج والرونق والأسر بل نحن نعنى أشنياء أدق من هذا بكثير ، وادخل الى بواطن الأفكار وخلجات العواطف ، والى دقائق الحروف والحركات والمقاطع والكلمات والتركيبات فى الفقرات والجمل ومجموع الأبيات . مما رأى القارىء عليه أمثلة فيما تقدم من فصولنا ، وما نرجو أن نزداد به خبرة وفحصا فى هذا الفصل .

فى استماعنا الى الشعر اذن ، لا نستطيع أن تتذوق جانبه الشكلى من ايقاع وجرس مؤتلفين فى النغم ، تذوقا صادقا يحقق المتعة الفنية الرفيعة ، الا اذا ربطناه بجانبه المضمونى ، من فكرة يحملها الشاعر الى سامعه ، ومن انفعال يحاول أن ينقله اليه وأن يعديه بعدواه وهده

حقيقة تصدق على جميع الأشعار ، ولكنها في اعتقادنا الشخصى أشد انطباقا على شعرنا القديم في قرونه الأولى ، حين كان الشاعر يخلق انتاجه بالنطق والتفوه المسموع ، منها على الأشعار التي ينتحها أصحابها كتابة صامتة بقام أخرس على ورق جماد

فلنذكر دائما ونحن نقرأ شعرنا القديم ان الشاعر كان ينتجه بأن يلوكه فى فمه ، ويدير حروفه وحركاته ، ومقاطعه وكلماته ، فى جميع أعضاء جهاز النطق ، منذ أن تتكون الأصوات فى أقصى الحنجرة ، الى أن تخرج من الشفتين والأنف وواضح تمام الوضوح ان هذه الأعضاء الحية ، المكونة من لحم ودم وعظم وأوتار وغضاريف وعضلاب ، كانت تهتز اهتزازا دقيقا ينطبق على دقائق الانفعال الذى كان يعانيه الشاعر أثناء تحقيقه لفكرته وابرازه لعاطفته لذلك كان مضمونه يخرج مها منصهرا بحرارة هذا الأتون الفكرى العاطفى الحى ، ان كان شاعرا صادق الشاعرية ، حتى ال لم يع هو ذلك أو يحاوله عمدا فما بالك به اذا كان شاعرا ذا خبرة ودربة ، وذا وعى فنى عامد

اننا حين نجيد الانصات الى كلام الناس الحى ، الذين نلقاهم فى حياتنا اليومية ، نجد انهم حين يشتد بهم الانفعال ، وان لم يكونوا شعراء ، يتخذ كلامهم أنماطا من الايقاع والتنغيم تتموج مع اهتزازهم القوى ، وتتراوح بين الشدة والخفوب ، والحدة والعمق ، والطول والقصر ، تراوحا يساير تقلبات انفعالهم (۱) فلنذكر أن هكذا كان منتج الشعراء القدامي شعرهم ، بالنطق الجاهر والتغوه المسموع ،

<sup>(</sup>۱) شرحنا هذه الحقيقة وضربنا أمثلة عليها في الصفحات ٢٧ ـ ٣٨ من كتابنا « قضية الشعر الجديد » ، القاهرة ٢٩٦٤

ولنربط بين مضمون انتاجهم من فكرة وعاطفة ، وبين تشكيله اللفظى فى مختلف عناصره اللفظية وقيمه الصوتية حتى نصل الى هذه العلاقة الحية العضوية التى ذكرنا ، فنكون بذلك قد « درسنا » شعرهم حقا من هذا كله تتضح لنا الأهمية العظيمة للطريقة التى نقرأ بها الشعر ، وكيف ينبغى أن تكون قراءة دقيقة حساسة تمثل دقائق الاهتزاز الفكرى والعاطفى الذى سجله الشاعر بشعره ، فتتجاوب معه تجاوبا متفاهما متعاطفا وتنموج معه تموجا طبيعيا صادقا . ذلك ان سببا من أهم الأسباب التى صرفتنا عن استكشاف الدقائق الصوتية فى شعرنا القديم ، ومدى اتحادها العضوى مع مضموناتها ، تلك الطريقة الخطابية الفجة التى اتحادها العضوى مع مضموناتها ، تلك الطريقة الخطابية الفجة التى انقرأ بها الشعر ونلقيه فى المحافل وعلى أسماع المتعلمين

يقوم الخطيب آمام جمهوره ، أو المعلم آمام تلامذته فيهم بالقاء قصيدة من الشعر ، فاذا به تتخذ سحنته سمة الجد والوقار ، وتتعقد أساريرد فى تقطيب التعاظم والاستعلاء ، ويشد أوتار حنجرته ويعقد فكيه ويضم شفتيه ضما شديدا ، ثم يطلق صوته فاذا هو قطع من الصخر تنهال على آذان سامعيه ، فهو يأخذه بأقصى ما يستطيع من التفخيم والتضخيم ، ولا يكتفى بأن يعطى مخارج الحروف قيمتها الصوتية الصحيحة بل يبالغ فى تضخيمها حتى يكسبها من البروز اضعاف ما يجوز لها ويطرب سامعوه ذوو الذوق الفج لكل هذا الضجيج الكاذب والطنطنة الجوفاء ، ويظنون أن هكذا ينبغى أن يقرأ الشعر ، فيلهبون أكفهم بالتصفيق ويبحون حناجرهم بالاستعادة

هذا الالقاء المصطنع المبالغ في التضخيم صرف المتأدبين عن الاستماع الصحيح الى ما نظم في العصور الأولى من شعر عربي صادق لا يؤدي

صدقه العاطفى بهذا الالقاء الكاذب، وأصم آذانهم عن أن تنصت الى النبرات الدقيقة الحية ، النبرات العظيمة التنوع والغنى ، للعواطف الصادقة التى يحفل بها تراثنا الشعرى ، وحول الشعر كله الى تهريج وضجيج وجأر وخوار

ربما يقول بعضهم ان هذا الالقاء يصلح على أى حال لنوع من الشعر هو شعر الحماسة والحرب لكن خطباءنا فى مبالغتهم السخيفة فى تضخيم أصواتهم ، وتفخيم القائهم ، وشد حناجرهم وأشداقهم ، والتلمظ بحروفهم ومقاطعهم ، يفسدون هذا الشعر الحماسى الحربى نفسه ويقضون على ما فيه من دقيق النبرات وتنوع الوسائل الصوتية ، ان كان شعرا صادقا جيدا فى موضوع الحماسة والحرب ، مثل القصيدتين اللتين درسناهما فى فصلنا الثانى عشر للجميح الأسدى ويزيد بن الحذاق الشنى (۱) فهل نظن أن خطيبا يلقيهما هذا الالقاء الذى وصفناه يستطيع أن يلتفت أو يلفت سامعيه الى ما رأينا فى كلتيهما من دقائق التموج والاهتزاز ، وتقلبات الفكر وظلال الانفعال ؟

كانت هذه هى طريقة القائنا للشعر الى عهد قريب جدا ، بل هى لا تزال الطريقة المفضلة فى الكثير من محافلنا الشعرية فلما بدأت غثاثتها تنضح ، وبدأت الأسماع الحساسة تنفر منها ، ماذا لقينا بعدها ؟ كان داهية الدواهى ان منشدى الشعر بيننا هجروا الطريقة الخطابية الى طريقة مبتدعة لا تقل عنها كذبا وتكلفا ، وان كانت على الطرف النقيض منها نعنى القراءة الرقيقة المسرفة فى الترقيق ، الهامسة

<sup>(</sup>۱) انظر مثالا آخر حللناه فى مقالة بمجلة «الثقافة» ١٩٦٤/١/٢٨ ، وهو ابيات المتنبى المشهورة فى المجد الحربى ، من قوله « ذر النفس تأخذ وسعها قبل بينها » الى قوله « تداول سمع المرء أنمله العشر »

المتهالكة فى الهمس ، التى يكاد فيها منشد الشعر يذوب رقة وتهالكا وضعفا الى حد تغثى به النفوس السليمة ولا ترضى عنه الا الأذواق المريضة

فاذا أتيح لك أن تنظر الى أحد المنشدين الذين يتبعون هذه الطريقة الجديدة فى قراءة الشعر وجدت أمرا عجبا وجدته هو أيضا يحتفى للالقاء احتفاء خاصا ، يختلف جدا عن احتفاء الخطيب المتشدق المتعاظم ، لكنه لا يقل عنه تكلفا وزيفا فهو يأخذ سحنته بأمارات الرقة البالغة والحنان الذائب ، ويشرد بعينيه فى الأفق البعيد كأنه حالم أو مسحور لم يغتى بعد من حلمه أو مس سحره ، ويغلق جفونه ثم يفتحها برقة ناعمة ورفيف يحكى رفيف أجنحة الفراشة ، ويصدر صوته الخفيض الخفيض فاذا به مبالغ فى النعومة والهمس ، معرق فى الحلاوة التى تقطر عسلا ، كأنه يناجى طفلا نائما يخشى أن يوقظه ، أو كأنه يخاطب جنيات العالم المسحور بعيدا بعيدا فوق قمم الضباب والأوهام

هذا ما يظنونه تجديدا ، ويعالجون به تطرف الخطابة المفخمة ، فيتطرفون فى نقيض لا يقل افسادا للشعر الصادق ربما يظن بعضهم ان هذه الطريقة الرومانسية المسرفة تصلح على أى حال للشعر الرقيق الحزين ، أو للغزل ذى الشكوى والمناجاة لكننا نزعم ان هذه الطريقة باسرافها فى التهالك والمرض العاطفى تفسد هذا النوع نفسه ولا توفيه حقه من دقائق الايقاع والنغم ان كان صادرا عن عاطفة صادقة لا عن تكلف سقيم (۱)

<sup>(</sup>۱) ضربنا على هـذا مثالا بتحليل أبيات المتنبى المشهورة « عيد بأية حال عدت يا عيد » الى قوله « وجدتها وحبيب النفس مفقود » في مقالة « بمجلة « الثقافة » ١٩٦٤/٢/٤

كيف نريد أن يقرأ الشعر اذن ? نريد أن يقرأ بطريقة طبيعية لا تكلف فيها ولا مبالغة ، لا فى تضخيم يضخم كل أبياته وأصواته ولا فى تنعيم ينعم كلها وحين نقول «طبيعية » فلسنا نعنى أن تكون هادئة باردة ، أو فاترة محايدة معاذ الله أن نعنى ذلك ، فالشعر — وبخاصة شعرنا القديم — يتطلب دائما حرارة التمثل والاستجابة ، لكننا نريدها حرارة طبيعية تتجاوب مع مضمون الشعر تجاوبا دقيقا ، مع ارتفاعه وانخفاضه ، وشده وارخائه ، وأنينه وبحته ، واحتداده وجشته ، واسراعه وابطائه ، وغليانه ثم كظمه ، والقصيدة الصادقة تتراوح بين هذه الحالات المختلفة فى أبياتها المتعاقبة ، كما سنشرح بعد قليل

القراءة الطبيعية اذن هي التي تجاوب المضمون مجاوبة صادقة غير متكلفة ولا مسرفة ، وتتمثل تجربة الحياة الواقعة التي ينبع منها هذا المضمون ، فلا تتكلف أسلوبا معينا من الالقاء تخضع له القصيدة كلها ، اما بالتفخيم الخطابي ، واما بالترقيق المريض ، واما بالبرود المميت لكن نكتفي بما تقدم من شرح عام ، فلسنا ممن يحبون أن ينفقوا فصلهم كله في الجدل النظري والاحتجاج الذهني ، لأننا نرى هذه الوسيلة قليلة الجدوي في تبصير القارىء واقناعه ، وتؤثر أن نسند قضايانا على المجدوي في تبصير القارىء واقناعه ، وتؤثر أن نسند قضايانا على وارهاف الاستماع له ، ومنه نستخرج أحكامنا ونرسل دعاوانا فلنأت الآن الى مرثية أبي ذؤيب الهذلي

وأبو ذؤيب — واسمه خويلد بن خالد — شاعر ولد فى الجاهلية وأدرك الاسلام فأسلم وحسن اسلامه ومرثيته هذه تدور على تجربة فظيعة ، فهو لم يمت له ولد واحد ، بل هلك أولاده الخمسة ، وتعاقب موتهم فى سنة واحدة أما كيف حدث هذا فأنهم كانوا قد ذهبوا من

موطنهم فى الحجاز ، حيث قبيلة هذيل قرب مكة ، الى مصر ، فأصابهم الطاعون ونحن نعرف من التاريخ ان طاعونا عظيما أصاب مصر فى سنة ١٨ هجرية ، وهذا يساعدنا على تأريخ القصيدة ( ونحن مدينون فى هاذا الى المستشرق سير جيمز ليال ، فى تعليقاته على قصائد المفضليات ) وهذه هى الأبيات التسعة الأولى منها

والدهرُ ليس مُمُنتِبٍ من يَجْزَعُ مُ ١ \_ أُمِن المَنوب ورَبِها تتوجّع ؟ منذ ابتُذِلْتَ ، ومثلُ مالك ينفع ؟ ٢ \_ قالت أُمَيْمة: ما لِجِسمك شاحباً إلا أُقَضَّ عليك ذاك المضجع! ٣ \_ أم ما لجنبك لا يلائم مَضْجَعًا ٤ \_ فأجبتهـ ا أمّا لجسمي أنّه أودى َ بَنِيٌّ من البلاد فودّعوا بعـــد الرقاد وعبرةً لا تُقلِــع ه \_ أُودى بنيَّ ! وأعقبوني غُصَّةً فتُخُرِّموا، ولكل جنب مصرع ٣ \_ سبقوا هَوَىَّ وأعنَةوا لهواهمو وإخالُ أنَّى لاحقٌ مستثَّبَع ٧ \_ فَغَبَرْتُ مِعدهمو بعيش ناصب فإذا المنيـةُ أقبلت لا تُدفـع ۸ \_ ولقد حرصت بأن أدافع عنهمو ! أَلْفيتَ كُلَّ تَميمــة لا تنفع ٩ \_ وإذا المنيــة أنشبت أظفارَها

فلنفكر برهة فى حال أب يموت ولده ، ويكون هذا الأب شيخا قد أصابه الكبر ، ويكون ذلك الولد قد شب ونضح وأثبت رجولته ( والشراح القدماء يروون لنا ان أبناء أبى ذؤيب كانوا رجالا ولهم بأس ونجدة ، وقد كانت هجرتهم الى مصر مع الجيش الاسلامى لفتحها ) واطمأن الأب الى أن ابنه هذا ، بعد ما عانى فى تنشئته وتربيته وحمايته والحفاظ عليه السنين الطوال ، قد رسخت قدماه فى الحياة ، وانه سيخلفه ويعيش بعده ، ويحمل اسمه ويحيى ذكره فهو عزاؤه الأكبر حين تفجأه

فكرة الموت ، ويتذكر الله هالك لا محالة بعد عدد قليل من السنين لن يطول

وهذا من أقوى الأسباب لحبنا لأبنائنا ، اننا نعلم انسا ميتون ولن نستطم الخلود في هذه الدار ، فاذا تركنا ولدا يحيى بعدنا ويحمل اسمنا ففي هذا لنا نوع من العزاء هذا هو النوع الوحد من الخلود المادى الدنيوى الذى نستطيعه ، أن نخلد في أبنائنا الذين هم نطفة من اجسامنا أو قطعة من أصلابنا واستمرار لعرقنا والذين يحملون اسمنا ويزيد هذا الشعور فينا كلما علت سننا في الشيخوخة وأشرفنا على نهايتها المحتومة ، اذ ذاك يكون لنا في أبنائنا عزاء كبير حين تتأملهم ونشهد قوتهم ورجولتهم ونفكر في نجاحهم في حياتهم وفي أعمالهم المشرفة وصفاتهم الطيبة ان كانوا مثل أولاد أبى ذؤيب فاذا فقدناهم فجأة فانعكست سنة الحياة التي تجرى في الغالب بأن يموب الأب المسن قبل الأبناء الكبار ، فماذا تحس به من الانهيار ? وكيف نشعر كما لو ان جذورنا في الأرض قد اقتلعت فصرنا كأعجاز نخل خاوية انقطع صلتها بعروقها التي ترسخها في التربة وتحمل لها عصارة الحياة أو جفت هذه العروق فلابد أن يتبعها جفاف الأعجاز وموتها بعد قليل

هذا الشعور الدقيق من الزعزعة العنيفة والانهيار المذهل هو ما يشعر به الوالد الشيخ الذي يموت ولده قبله وربما يسطيع القارىء \_ كما يستطيع كاتب هذه السطور \_ أن يحققه اذا تذكر بين من عرفهم في تجاربه أبا شيخا فقد ولده فتذكر حالته وسلوكه وكلامه ومن عجيب ما أذكر ، أم انجليزية مات ولدها الوحيد في الحرب العالمية الثانية ، فشبهت نفسها بشجرة اجتثت من جذورها فهي لا قرار لها ، مع انها لم تكن تعرف التعبير القرآني

ولكن عد الآن الى أبى ذؤيب فى حالته الخاصة وهو فى كبره يأتى اليه النبأ بموت أحد أبنائه ، ثم ما يلبث أن يتلوه النبأ بموت ولد آخر ، فثالب فرابع فخامس هذا ان لم يصدمه النبأ بموتهم جمعا أو موت عدد مسهم فى وقت واحد ، كما نعرف من استطارة عدوى الطاعون وابطاء ارسال الأنباء فى تلك العصور القديمة الى أى مدى يصل شعوره بالزعزعة والانهيار وماذا ننتظر من مثل هذا الأب الشاعر حين ينظم قصيدة يضمنها استجابته لتجربته هذه البالغة الشناعة ? الا ننتظر منه أن تكون استجابته عنيفة شديدة التزعزع والاهتزاز ?

بلى ، وهذا ما سنجده فى أبياته اذا أحسنا النطق بها والاستماع لها لكن نسأل أولا أى نوع من التعبير عن التزعزع ننتظر ? أما ان كنا ننتظر النوع الرخيص المبالغ فى التهويل ، الذى يطير فيه ناظمه الى الأكليشيهات المطروقة المبتذلة ، فيدعى ان الكون كله قد تزعزع واضطرب لوفاة من توفى ، وان نظامه قد اختل ، وان عقد الأفلاك قد انحل ، وان النجوم قد تساقطت والشهب قد تهاوت ، والشمس قد انكسفت ، والأرض قد تفجرت براكينها وزلزلت زلازلها ومادت جبالها الكسفت ، والأرض قد نقلناها عن قصائد متعددة تكرر هذه العبارات المرصوصة ) — ان كنا ننتظر مثل هذا من التهويل الكونى الذى يكثر فى الرثاء الكاذب المقتعل ، والذى يلجأ اليه أكثر شعرائنا المقلدين ولا يعرفون سواه وسيلة لتصوير كارثة الموت ، وفداحة الخطب (۱) ، فاننا لن نحد شيئا من هذا عند أبى ذؤب

<sup>(</sup>۱) سبق أن نفذنا هذه الظاهرة في الصفحات ٣٣٨ ـ } ٣٩ من كتاب « ثقافة الناقد الأدبي »

أما الذي نجده عنده ، فتعبير صادق بسيط شخصي عظيم الشخصية ، يقتصر على أب محزون قابع في ركن من أركان بيته ، الى جانبه امرأة واحدة تحاول أن تخفف من ألمه ، فيرد عليها ويناجى نفسه وينفس عن انفعاله بأسلوب يعبر عن اهتزازه هذا لا بالتهويش والتهويل والادعاء المحض ، والتقريرات العارية ، ولا بحشد الأكليشيهات المعروفة المألوفة ، بل تعبيرا عضويا دقيقا بايقاعه وجرس ألفاظه وتنعيم جمله فانقاعه وجرسه ونعمهما ، حين نحسن النطق بها وتتقن الاستماع لها ، وحين نسمح لكياننا بأن يهتز معها في مجاوبة فنية صادقة التعاطف ، عميقة التفاهم ، تعبر عن حالته ، لا بمجرد معانيها اللغوية ، بل بدقيق ما تتخذ من حروف وحركات ، ومقاطع وكلمات ، في انسجام عضوى تام مع تقلبات فكرته وتموجات عاطفته وهذا ما نرجو أن نوفق الى استجلائه الآن في فصلنا هذا ، طامعين في أن يسايرنا القارىء ويبذل معنا جهد المشاركة الذي ينتظر منه ان أراد أن يحسن دراسة الشعر ومتابعة النقد

وأول ما نود أن يلتفت اليه القارى، من الجانب اللفظى لهذه الأبيات هو رويتها وقد شرحنا فى الفصل الثانى من هذا الكتاب ما لحرف العين من طعم مر ، ولكن لنلتفت الآن الى ما لوقعه على الأذن من قرع خاص عنيف قوى الوضوح ، قوى التمثيل لاتفعال الروع ، والجزع ، والفزع ، والهلع ، كبير الملاءمة لمشاعر التوجع ؛ والتفجع ولعل هذا هو السبب الذى جعل كل هذه الألفاظ اللغوية تختتم بحرف العين !

هنا نذكر القارىء بما قدمناه من احتياط فى فصلنا الثانى ، لئلا يعتقد الننا نعنى ان كل كلمة عربية يرد فيها حرف العين فهى تحتوى على طعم

مر ، أو تدل على انفعال موجع مفزع مروع ، فيسألنا عن العسل والعذوبة وأمثالهما ! فنحن انما نتحدث عن هذه الألفاظ التي عددناها ، والتي نعتقد ان كل قارىء سيوافقنا على ما ادعيناه فيها اذا كرر النطق بها والتفت الى موقع العين منها بضع مرات والذى نستطيع أن تؤكده على أي حال هو طعم العين ووقعها حين تأتى رويا للقصيدة ، فانها ترتبط ارتباطا قويا بالانفعالات والمشاعر المذكورة حتى هنا لا ندعى ان كل قصيدة عينية فلابد أن تؤدى هذه الانفعالات ، ولقد شرحنا اختلاف وظائف الحروف باختلاف مواقعها من الكلمات والقصائد ، انما نعني حقيقة لا نرى كيف يشك فيها قارىء مطلع ، وهي ان العين حين تأتي رويا لقصائد الرثاء والحزن والخوف يكون لها ارتباط قوى بمضمون القصائد ، وفعل قوى في خلق الجو الانفعالي الذي يبتغي الشاعر أن يهيئه ، ومن هنا ورودها رويا لكثير من أروع المراثي القديمة وأصدقها ، ورويا لكثير من القصائد القديمة التي تعبر عن الحزن أو الخوف والتي تؤثر فينا تأثيرا قويا ويكفى أن يجهر القارىء بنطق الكلمات التي تختم الأبيات التسعة السابقة ، واحدة بعد واحدة ، ويتأمل لوكنها في الفم وقرعها للأذن ، وعليه في النطق بها أن يشبع الضمة اللاحقة بها حتى تصير واوا تطيل النغم وتردده

تتوجعو. يجزعو ينفعو. مضجعو. ودعوا تقلعو مصرعو. الخ..

اذا كان القارىء قد استجاب لرجائنا ونطق بهذه الألفاظ جهرا ، فما نشك فى انه قد أدرك تماما ما نعنيه وتحقق من صحته

أعد الآن قراءة الأبيات كلها جهرا ، ملتفتا فى كل منها الى أثر روى العين حين يجىء جرسا ختاميا للبيت ، ومتتبعا تعاقب هذا الجرس فى

البيت بعد البيت بعد البيت وما يحدثه هذا التعاقب من ترديد الصدى وبناء الهيكل العاطفى العام فى وحدة شاملة تبنى لبنة لبنة ، وتشتمل فى داخلها على ما سنرى من دقائق التقلب الفكرى والتنويع العاطفى

والآن ندرس الأبياب لنفعل ثلاثة أشياء ننظر في مضمون كل بيت من فكرة وعاطفة وننظر في جانبه اللفظى من حروف وحركاب ومقاطع وكلماب رابطين اياه بمضمونه ربطا عضويا حيا وننظر أخيرا في أثر كل بيب في الاضافة الى المضمون الكلى جزءا بعد جزء ، لبناء الوحدة الفكرية والعاطفية المنسجمة ، وأثره في تنمية الجانب اللفظى تفصيلا بعد تفصيل حتى يتكون من مجموع الأبيات الشكل الشامل الذي يحتوى جميع العناصر المضمونة في القطعة الشعرية في انسجام نهائي فكرى وعاطفي ولفظى

فى البيت الأول

١ ـــ أمن المنون وريبها تتوجع ؟ والدهرليس متب من يجزع (١)

نجد هذا الشيخ المسن ، هذا الأب الذي رزى، ذلك الرزء الجلل بموت أبنائه الخمسة في عام واحد ، يصر برغم ذلك على المقاومة ، ويحاول الظهور بمظهر التماسك لا يبدأ قصيدته بالثورة ، ولا بالتفجع ، بل يبدأها بجهد قوى في التصبر والتعزى ذلك انه يعتقد ان وقار سنه لا يناسبه اظهار الوله والتصريح بالحزن وهو يتلمس الى ذلك التجلد مختلف الوسائل في شطره الأول يخاطب نفسه بحجة دينية وفي شطره الثاني يخاطبها بحجة عملية

<sup>(</sup>۱) المنون = المنيـة ، او الدهر وعلى المعنى الثـانى يروى « وريبه » معتب = مرجع اليه ما سلبه اناه ، والعتبى المراجعة

فالشطر الأول يقوم على نبرة متعجبة مستخزية مما تهم به نفسه من ابدائه الوجع في صيغة الاستفهام الاستنكاري يقول لنفسه ان ابداء الوجع من ريب المنون أمر لا يليق به وهذه حجة استمدها من الدين العديد الذي آمن به فصدق الايمان فلا شك ان الفكرة التي يسوقها الى نفسه في هذا الشطر هي الفكرة التي تعلمها العرب من هذا الدين بعد ان كان شعراؤهم في أغلب الأوقات لا يذكرون حتم الموت الا ثائرين عليه برمين به أو متشائمين يائسين ، معلنين سخطهم البشري على هذا القدر الغاصب ، متوقعين لا شيء الا العدم التام بعد الموت ، تعلموا من عقيدتهم الجديدة ان الموب من أمر الله وتقديره ، وانه يوفي نفوسهم الى بارئها ، فخليق بهم اذن أن يقبلوه ويرضوا به

لكن هذه الحجة الدينية لا تكفى لجلب العزاء اليه ، وأتى للعقيدة الجديدة ، التى تطالب الانسان بسلوك مثالى ، أن تتعلب بهذه السرعة و قل من جيل كامل — على عادات فكرية صاغتها القرون ، ووطدتها المؤثرات الجاهلية الثقافية والمادية واذ تخفق هذه الفكرة فى جلب العزاء المنشود فى الشطر الأول ، يحاول الشاعر فى شطره الثانى أن يتلمس عزاء آخر ، ليس عزاء دينيا ، بل هو مأخوذ من الحكمة العملية التي عرفها الجاهليون من قبل الاسلام ، والتي تعرفها الانسانية من حياتها اليومية العادية وهي ان ابداء الجزع من صرف الدهر لن يفيد شيئا على أى حال ، فالدهر اذا رأى جزعنا لن يرق قلبه فيندم على ما فعل بنا فيعيد الينا ما أخذ منا فما فائدة الجزع اذن ? أو ليس الأخلق بالانسان ، والأليق بكرامته وجلاله ووقاره ، أن يكتم حزنه فلا يسمح له بالظهور ؟ بلى ، وهذا هو رد الانسان الوحيد على تلاعب القدر به ونكايته فيه

وبهذا وحده يستطيع أن يثبت تعاليه على كل ما يرميه الدهر به ، فيحتفظ لنفسه على أقل تقدير بوقارها وكبريائها

هذه هى الأفكار التى تراود الشاعر فى شطريه ، وهذه محاولته القوية المكررة فى التماسك وعدم الاسسلام للضعف والانهيار ، وهى محاولة لها مدلولها العكسى ، فما كان يحتاج اليها لولا شدة تزعزعه من أثر الكارثة عليه ، وادراكه انه بعد كل ما أخذ به نفسه من جلد وكظم مقبل الآن على ثورة عاتية لن يستطيع لها كبحا ولكن انظر كيف يصوغ هذه الخواطر بعبارات عظيمة البساطة أولا ، شديدة الايجاز ثانيا

فلو حاولت أن تحل نظم البيت وتعيده نثرا لما استطعت أن تعيد ترتيب الفاظه بترتيب أسهل ولا أكبر طبيعية من ترتيبه لها وانظر كيف تحول الأسلوب من صيغة الاستفهام الانكارى فى الشطر الأول ، الى صيغة الجزم اليائس فى الشصر الثانى ، لما تبين له عدم جدوى الطريقة الانكارية وانظر الى ابتداء الشطر الثانى بواو الاستئناف دلالة على ان الشطر الأول لم ينفعه فى محاولة التجلد

وتأمل كيف ان البيت ظاهره الهدوء وتكلف الوقار ، ولكن باطنه يغلى بالانفعالات المكبوحة كبحا قويا ، لكنها تحاول الانبثاق فى تقطيعات هذا الوزن لبحر الكامل ، وفى العينين الملتاعتين اللتين تختمان الشطرين وبحر الكامل كما شرحنا كثير الحركات السريعة المتتالية ، فالبحر نفسه لا يلائم محاولة التجلد التى يحاولها أبو ذؤيب ، ولو قد نحح فيها لاختار بحرا أكثر هدوءا وأقل حركة وأكبر سكونا ، كالطويل أو الخفيف

ثم انظر أخيرا كيف لا يزيد الشاعر في سوق هذه الخواطر على هذا البيت الواحد لا يطنب ولا يكرر ولا ينساق في ثرثرة هاذرة الى تصيد

الحكم وضرب الأمثال فى عبث الاحتجاج على صرف الزمان كما يفعل شعراؤنا المقلدون حين يلذ لهم ضرب الحكم والأمثال فى مثل هذا المجال ، فيسفون ويهذرون ، ولا يتركون المعنى الواحد البسيط حتى يمطوه مطا ، ويقتلوه قتلا فى أبيات متعددة ، دون أن يضيفوا الى مضمونهم شيئا قيما ، أو يأتوا بجديد فى الفكرة أو فى الصياغة ، انما هى أفكار مكررة معادة وأكليشيهات محفوظة قد سمعناها من قبل مئات المرات لكن ذلك الشاعر القديم الصادق الشاعرية ، الذى كان ينظم فى عصور أصالة الشعر العربى ، كان رائعا فى ايحازه ، اكتفى بذلك البيت الواحد ، وانتقل بعده الى شىء مختلف جديد فانظر الآن الام ينتقل فى بيتيه القادمين

الميمة: ما لجسمك شاحبا منذ ابتذلت ؟ ومثل مالك ينفع (١)
 منذ ابتذلت ؟ ومثل مالك ينفع (٢)
 من ما لجنبك لا يلائم مضحعا إلا أقض عليك ذاك المضجع ! (٢)

ترك أبو ذؤيب محاولته العزاء وضرب الحكمة تركا سريعا ، لكنه لم يتركهما الى اعلان الثورة والانفجار مباشرة ، بل مهد فى هذين البيتين لما سيتلو فى الأبيات القادمة من اعلان الثورة واختار لتمهيده وسيلة قصصية بارعة فهو الآن يحكى لنا قصة ، فيستحوذ على اهتمامنا

<sup>(</sup>۱) الشحوب = التغير والهزال ابتلات = على البناء للفاعل ابتدات نفسك ومات من كان يكفيك ضيعتك من بنيك مثل مالك ينفع = أى تشترى منه من يكفيك ضيعتك ويقوم عليها وفي قراءة = ابتدات بالبناء للمجهول أى امتهنت ، يريد أنه امتهن نفسه في الأسفار والأعمال لانه ذهب من يكفيه

<sup>(</sup>٢) اقض = صار تحت جنبك مثل قضيض الحجارة ، وهي الحجارة الصفار

وتشوقنا الى معرفة ما حدث ، وهى الغريزة الاستطلاعية التى ينبع منها شخفنا بالفن القصصى فماذا كانت قصته ? كانت قصة بيتية أو « منزلية » بسيطة ، قصة « عائلية » متواضعة ، لكنها رائعة الصدق فى قربها من تجارب الحياة اليومية الواقعة فهو يروى لنا كيف جاءت أميمة هذه اليه ، تتصنع معاتبته على ما حل به من شحوب وما هو فيه من قلق وعدم استقرار

ونحن لا نعرف بالتأكيد من تكون أميمة هذه أهى أمة خادمة له ، طالت خدمتها له وصحبتها اياه فلها عليه دالة اللوم والعتاب ، أم هي زوجة ، أم تراها ليسب زوجة فحسب بل هي أم أولاده الذين ماتوا أو أم بعضهم هي على أي حال امرأة شديدة القرب اليه ، قوية الحدب عليه ، عظيمة الحزن على ما أصابه ، تبذل جهدها في التسرية عنه ، لكن تبذله بطريقتها الأنشوية الخاصة الماهرة فان كانت أما لأولاده أو بعضهم ، فهذا يزيد من روعة ما فعلت ، اذ يكون معزاه انها في شدة حرصها عليه ورأفتها به واخلاصها له تناسب حزنها العظيم بشكلها تناست هذا الحزن الذي لا يقل عن حزنه بل ربما يزيد ، في محاولتها أن تسرى عن زوجها وأبى ولدها وليس في هذا من غرابة ، فهي حقيقة نشهدها في كثير من الزوجات الوفيات الى يومنا هذا ، لم تخل الانسانية في عصر منهن لحسن حظنا العظيم وهي حقيقة تزيدنا تقديرا بل تقديسا لمنزلتهن في العمران البشرى ، وتزيدنا شكرا لخالقنا أن أنعم علينا معاشر الرجال بهذه النعمة العظمي ، نعمة الزوجاب الرقيقات الوفياب المضحيات المنكرات للذات ، مهما يصدر منا أحيانا معاشر الرجال من دلائل الجحود والعقوق ، أو أعمال البطر والغرور

فاستمع الآن الى ما تقوله أميمة كائنة من كانت ، ولاحظ ان الشاعر يصوغ حديثها صياغة درامية صادقة ، لا تقل اجادة وتركيزا وتشبعا بالمعانى والعواطف المتضاربة عن حديث مماثل الطول لشخصية درامية فى مسرحية عالية فانك اذا أجدت الانصات الى لهجتها وجدتها مزدوجة النبرة بين جزع لما أصاب جسمه من شحوب وجنبه من قلق ونبو عن المضاجع ، وبين محاولتها أن تخفى جزعها هذا تحت أسلوب تتصنع فيه الحدة عليه والغضب من سلوكه فصوتها يمزقه هذان الانفعالان المتعارضان انفعال الجزع من أجله ، وانفعال الخشونة المتصنعة عليه

عليك اذن أن تقرأ البيتين بهذه اللهجة المعقدة المزدوجة المتنازعة بين اشتداد تحاوله ورقة تخونك وتكسر صوتك ولكى تحسن أداء هذه اللهجة تذكر أسلوب حديثك الى ابن أو أخ صعير لك جرح يده مثلا ، فأنت تضمد له جرحه وتوبخه على بكائه وتتصنع الخشونة والشدة فى خطابه ، لكن صوتك بالطبع يتهدج بالرغم منك حنانا ويتكسر عطفا على ما أصابه من ألم فاذا أحسنت قراءة البيتين فستجد انهما برعم وجود اللهجة المزدوجة فى كليهما ، تغلب على أولهما نبرة الخشونة ، لكن تغلب على ثانيهما نبرة الرقة

ففى أولهما تنجح أميمة فى الاحتفاظ بنبرة الشدة التى تتكلفها ، اذ تصيح به ما هذا يا رجل ? لماذا شحب جسمك هذا الشحوب ؟ أهذا شىء يليق بك ? « أنت عيل صعير ? » فاذا أنعمت النظر فى حديثها فى هذا البيب وجدته يقوم على ادعاء الجهل بسبب شحوبه هى اذن تدعى انها لا تعرف ان سبب تغيره وهزاله هذا هو موت أولاده ، لكنها لا تقتصر

على هذا الادعاء ، بل تمضى خطوة أخرى ، فتنسب شحوبه الى غير سببه الحقيقى ، فتدعى انه لم يسبب للحقيقى ، فتدعى انه لم يسبب له هذا الهزال الا ارهاقه نفسه فى العمل

وما ان تعرض لها هذه الحيلة الجديدة في التجاهل حتى تمضى في استغلالها وتأكيدها ، فتزعم عليه أنه لم يسقه الى هذا الانهاك في العمل الا بخله وتقتيره على نفسه

فهو لتقتيره هذا لا يريد أن يستأجر أكرة أو يشترى عبيدا يقومون. على خدمة ضيعته وتعهدها (١) بل يصر على أن يعمل كل الأعمال في ضيعته بيديه هو ، مع ان عنده من المال ما يكفى لامتخدام العمال الذين يريحونه من كل هذا العناء ، فينجو من هذا التغير والهزال!

وهذا هو المعنى الكامل لقولها « ومثل مالك ينفع » ، فكأنها تقول له أيها الرجل البخيل المقتر على نفسك ، أما ترحم ضعفك وشيخوختك ? حتى متى تظل هكذا تجمع المال وتعدده تعديدا وتكنزه كنزا ? وما فائدة المال ان لم ينفعك فى الاستمتاع بالراحة وتوفير الجهد ? انظر كيف تسبب ارهاقك لنفسك فى شحوب جسمك ! ألم يأن الأوان لتدرك انك الآن شيخ ضعيف فتخفف على نفسك وتستخدم بعض هذا المال الذى كدسته فى شراء من يقوم عنك بالعمل ? انظروا يا ناس الى هذا الشيخ البخيل فى شراء من يقوم عنك بالعمل ? انظروا يا ناس الى هذا الشيخ البخيل « العجوز الجلدة الميت ع الفلوس ! »

أعد اذن قراءة البيت لتسمع لهجتها الأنثوية الصادقة في معاتبة

<sup>(</sup>۱) كانت هذيل ، كما نعرف من أشعار شعرائها ، تمارس كثيرا من الزراعة ، وتربية النحل

الرجل ، وانظر الى التوافق الايقاعى والترديد الموسيقى بين القسمين الأخيرين في الشطرين

## ما لجسمك شاحباً مثل مالك ينفسع

ينتهى أولهما بأنين نون التنوين ، وينتهى ثانيهما بلوعة العين ، وتتوسط كلا منهما كاف المخاطب ، وهى صوت شديد مهموس يتكون في أقصى الحنك ، وحين ينتهى الى خارج الفم ينفجر فى دفعة شديدة من الهواء ، فهو فى توسطه لكلتا الجملتين ينفس عن حرقتها القوية التى تحاول فى هذا البيت كبحها ثم استمع الى ترديد الميم البادئة فى « مثل مالك » ، والى ترديد اللام فيهما أيضا ، والى التقاط هذا الترديد لجرس المقطعين الأول والثانى فى « ما لجسمك » ، وما يصوره هذا الترديد للميم واللام من تململ صوتها فى الشكوى من سلوكه وعتابه والالحاح عليه بتقريعها الأنثوى المردد فى ولولة أنثوية ناطقة ، وهو يستمع اليها صامتا قبل أن ينفجر

وكلما أنعمنا النظر فى غضبها المدعى هذا ازددنا اعجابا وتقديرا لمحاولتها الشجاعة ، واهتز قلبنا لها هى أيضا لا لأبى ذؤيب وحده ، ولا شك أبدا ان هذا هو ما يريده أبو ذؤيب ويتعمده ، يريد منا أن نعجب بها ونكبر اخلاصها له ومحاولتها الأنثوية الحاذقة فى التسرية عنه فحقيقة هذه المحاولة هى انها تثير كل هذه المشاجرة وتتهمه بهذه التهمة الظالمة حتى تعطيه الفرصة لكى يثور ويحتج ، ويصيح وينفجر

فنحن ندرك من تهمتها هذه ماذا حدث لأبى ذؤيب حين مات أولاده الخمسة ندرك انه قد كبح حزنه الى الآن كبحا قويا ، وأخذ نفسه

أخذا شديدا لا يرحم ، لم يسمح لنفسه بالتعبير القوى الواضح عما تشعر به ، بل اختزن حزنه فى أحشائه ، كما نرى بعض الرجال يفعلون فى يومنا هذا أمام النكبات الكبار وهذا وان أثب رجولتهم ، قد يكون شر ما نفعله انسان ، لأن الحزن الدفين حينئذ بأكل أحشاءه ويسزقها وندرك أيضا لماذا ابتذل نفسه فى العمل ، فقد اتحه الى عمله فى ضيعته فانشعل به انشعالا شديدا ، وأرهق به جسمه يتلمس فى اضناء الحسم اجهاد العقل ، وفى الانشعال بمشاكل العمل ومتاعبه صرف نفكره عن تذكر مصابه الجسيم

وهذه نفس الوسيلة التي يلجأ اليها بعضنا في تناسى همومهم ونحن نختلف في وسائلنا منا من يعبر عن حزنه تعبيرا صريحا مباشرا قويا فيفرج عنه ويطهر نفسه منه ومنا من يلتمس النسيان في الكأس يعرق فيها همومه كما يقال ، أو يكثر من التردد على دور اللهو ومنا من لا ترضى رجولته أو أخلاقه أو تدينه باحدى هاتين الوسيلتين ، فيقبل على عمله اقبالا عظيما غير معهود ولا ضرورة مادية له وهذا ما فعله أبو ذؤيب في محاولته كتم حزنه وتناسيه وهذا هو ما يحيف الميمة عليه فهي بغريزتها الأنثوية المرهفة تعلم انه خير له لو صرح بحزنه وانهجر حتى يخرجه من أحشائه ويبرىء من جرحه المتقيح أعماق نفسه ( ومن يدرى لعل انفجار النساء بانفعالاتهن وعدم لجوئهن الى الكظم كما يفعل الرجال من الأسباب التي تطيل متوسط أعمارهن على موسط أعمار الرجال) فهي لا تنهمه بالبخل ولا تثير عليه هذه المشاجرة المنزلية الا لتقدم له فرصة يكذب فيها اتهامها وينفجر بالسبب الحقيقي لشحوبه و قلقه وسنرى ان حيلتها نجحت فعلا ولنلاحظ أن حيلتها هذه هى نفس ما يلجأ اليه بعض الزوجات فى حياتنا المعاصرة تعود الى بيتك وتجلس لتناول طعامك فاذا بزوجتك قد أشاطت الطبيخ مرة أخرى برغم كثرة شكواك ونصيحتك من قبل لكنك هذه المرة تصر على الصمت التام، فتزم شفتيك بعزم وحزم وتقبل على المضغ باصرار وتصميم فتتلمس الزوجة سبيلا الى اخراجك من صمتك المخيف، فتقول انت غاضب أنى أضعت القروش الستين ثمن كيلو اللحم سدى! وهنا لا تملك غضبك أن ينفجر فتصيح أنت تعرفين جيدا اننى لست غاضبا للقروش المضاعة ، لكنى غاضب من جهلك و « خيابتك » الخ وبذلك تنجح حياتها فتنفس عن حنقك ، ويتبع هذا ما يتبعه من التفاهم والتصالح

هـذا في أول هذين البيتين الرائعين أما في ثانيهما فان أميمـة لا تستطيع أن تحتفظ بعضبها المدعى طويلا ، فيتهدج صوتها بالحسرة القوية لما أصاب رجلها أوسيدها فانظر كيف ينبض أسلوبها في هذا البيت بالحنان والتحسر الذي يبلغ أقصاء في صيحتيها المتهدجتين «عليك ذاك » استمع الى هذه الكاف المرددة مرتين في آخر الكلمتين المتناليتين ، وأولاهما تسبقها صرخة حادة في الياء الساكنة ، وثانيتهما تسبقها صيحة عالية في ألف المدة فقف أمام هاتين الكلمتين مليا ، واقرأهما بحيث تطلق صرخة حادة مع الياء الساكنة ، وصيحة عالية مع واقرأهما بعيث تطلق صرخة حادة مع الياء الساكنة ، وصيحة عالية مع الكلمتين في تعاقب ايقاعهما واختتامهما بالكاف التي شرحنا قيمتها الكلمتين في تعاقب ايقاعهما واختتامهما بالكاف التي شرحنا قيمتها الصوتية ، تمثلان أقوى تمثيل تفجعها القوى من أجله ، وتحسرها على ما أصابه ، حتى لنكاد نراها بعيوننا تحرك ذراعيها وكفيها مع الكلمتين

فى الحركة التي نصفها في لغتنا الدارجة حين نقول انها « تشلشل » أى تحرك كفيها حركات سريعة أمام صدرها ذهابا وارتدادا وأصابعهما تنقبض وتنبسط ، وذراعاها ترتفعان وتنخفضان حين تقول المرأة من نسائنا الوطنيات : يا حسرتي عليك يا حسرتي ! يا خيبتي عليك يا خويا ! ولكن انظر كيف تحتفظ أميسة مع ذلك بشيء من الخشونة في نبرتها ، تنجلي في كلمة « مضجع » المكررة مرتبن بضادها الساكنة وجيمها المنفجرة ، وفي الفعل « أقض » بهمزته القاطعة وقافه المنفجرة وضاده المشددة التي تردد جرس الضاد في « مضجع » وتضاعفه وهذا ينسجم مع محاولتها التي تستبقيها من البيت الماضي في أن تشتد عليه في اللوم والتقريع ولكن له سببين آخرين عضويين أولهما ملاءمة المعني الذي تعبر عنه من نبو المضجع به وعدم ارتياح جنبه اليه كأنه يرقد على حجارة صغار وثانيهما التعبير عن الصفة الجشاء البحاء التي تأخذ صوتنا حين تستدعى عاطفتنا الحقيقية أن يكون صوتنا رقيقا لينا حانا ولكننا نرغمه على التخشن والتشدد فيصير أجش أبح فأن اذا استمعت جيدا الى كلماتها الثلاث هذه « مضجعا ، أقض ، المضجع » سمعت اختناق صوتها بالدمع الذي تجاهد في حبسه

نأتى الآن الى الأبيات التالية التى ينفجر فيها أبو ذؤيب بثورته المكظومة ، لنرى كيف نجحت حيلة أميمة ، وهى الأبياب التى تبدأ بقوله

ع \_ وأجبتها أما لجسمي أنه اودى بنيَّ من البلاد! فودعوا! (١)

<sup>(</sup>۱) اما = ان ما ، وما هـذه بمعنى الذى فودعوا = كان = كان = عهدهم بى وعهدى بهم فجعله كالوداع منهم

كأنه يقول لها ما فائدة هذا التجاهل يا امرأة! أنت تعرفين جيدا سبب شحوبي واقضاض المضجع على اليس هو ارهاقي نفسي بالعمل لبخلي المزعوم ، بل هو هلاك أولادي ، ومعادرتهم اياى معادرة نهائية ، لا لقاء بعدها أبدا

تأمل أولا فى هذه الهمزات الأربع التى يبدأ بها كلماته أجبتها أما أنه أودى وانظر كيف تعلن بشدتها الصوتية المرددة فى دفعات متعاقبة عن تصميمه الآن على أن يبوح بسره وينفجر بثورته التى طال اختزانه لها والهمزة هى أقصى حروف الحلق فى العربية ، وأشد حروف العربية تطلبا للجهد فى النطق بها

وتأمل ثانيا في قوة المعاني التي تحملها ألفاظ الشطر الثاني ، وكيف تحملها حملا ينسجم معها انسجاما عضويا فمعنى « أودى » هلك هلاكا تاما ، وقد وضعت اللغة لهذا المعنى لفظا يتكون من صيحتين متواليتين ، تبدأ أولاهما بالهمزة ، أشد الأصوات العربية جميعا ، وتنتهى بتأوه الواو الساكنة وتبدأ الثانية بالدال ، وهي من حروف الانفجار ، وتنتهى باطلاق الصوت في الألف الممدودة التي تطلق الانفجار وتردده . ومعنى قوله « البلاد » انهم تركوا هذه الدنيا جميعها ، فلا وجود لهم في الحجاز وطنهم الأصلى بجوار أبيهم ، ولا وجود لهم في مصر ، البلد الحجاز وطنهم لا يزالون أحياء على وجه الأرض في مكان ما ، يقومون الجديد بأنهم لا يزالون أحياء على وجه الأرض في مكان ما ، يقومون بالأعمال العظيمة ويؤدون رسالتهم العربية الاسلامية في فتـح البلد الجديد . أما الآن فقد تركوا الدنيا كلها ، وخلت منهم الأرض بما رحبت ، وهجروا هجرا مطلقا وهذا الاطلاق يعبر عنه باطالة مدة الألف في

« البلاد » ، وبخاصة اذا أنعمت النظر في موقع هذه الكلمة من ايقاع الشطر الثاني وموقع الألف في ختام تفعيلته الوسطى فلابد أن تطيل من هذه المدة اطالة مضاعفة ، وأن تسمح لصوتك فيها بالتنوج والرعشة ومعنى « ودعوا » انهم قد تركوا أباهم الآن لا الترك المؤقت الذي يرتجى بعده لقاء ، بل الترك النهائي الحاسم الترك الأخير الذي لا لقاء بعده والفعل « ودعوا » يعبر عن هذا بجميع حروفه الواو البادئة المتأوهة (۱) ، والدال المنفجرة المشددة ، والعين المروعة المتفجعة ، ثم مدة الواو التي تطيل الصيحة الملتاعة وتردد جرسها

لسنا ندرى ماذا يرى القارى، فى ربطنا هذا بين المعانى وبين حروف الكلمات فان رأى اننا نسرف فيه فليرجع الى الفصل الثانى من هذا الكتاب وليعد قراءة ما نقلناه من أقوال العالم اللغوى القديم أبى الفتح عثمان بن جنى وليدقق النظر فيما قاله عن ارتباط دقائق المعانى بحروف الأفعال بحث ، وشد ، وجر ، وعن الفرق بين خضم وقضم ونضح ونضح ، وسد وصد ، وغيرها من الأمثلة التى عددها لعل القارىء ينتهى الى اننا لم تتكثر ولم يجمح بنا الخيال ، وان ما نسبه الى اللغة العربية هو أمر يستقيم مع طبيعة هذه اللغة فى دقتها البعيدة وغناها التصويرى المرهف ، وانما العلة كما قال ابن جنى فى عدم انتباهنا لدقائقها

ولكن ما شرحناه فى هذا البيب حتى الآن ليس كل ما فى هذا البيت العجيب من دقائق الايقاع والجرس والتنغيم ، بل فيه روائع أخسرى

<sup>(</sup>۱) انظر وظيفة الواو فى وى وا وبل ويح ثم فى الصيغ المتعددة التى ترويها المعاجم لصيحات العرب فى الشكانة أو التوجع: أونه (بتثليث الهان) أوَه . أو أونه آوُوهُ آو . أوّتاهُ آوياًهُ أواهُ ثم فى الأفعال آه أوها واوه تأويها وتأوه تأوها

تحتاج منا الى جهد أكبر فى الشرح ومن القارىء الى جهد أكبر فى المتابعة والاستجابة الا اننا سنحتاج قبل هذا الى مقدمة قصيرة نشرح فيها بعض الخصائص الصوتية التي توجد فى الألفاظ اللغوية ، وما ينتج عنها من قيم موسيقية ثلاث

أولاها «الشدة»، وبها تختلف الأصوات في نصيبها من الوضوح أو الخفوت، وتنقسم الحروف الى انفجارية أو شديدة، وغير انفجارية أو رخوة، ومائعة أو متوسطة ليست بالشديدة ولا الرخوة وهذه القيمة الصوتية تعتمد على حجم الذبذبة أى مدى اتساعها أو ضيقها، فكلما ضاقت ازداد الصوت شدة أى وضوحا وكلما اتسعت قلت شدته أى صار خافتا

وثانيتها « الدرجة » ، وبها تختلف الأصوات فى نصيبها من الحدة أو العمق ، وتعتمد على سرعة توالى الذبذبات ، أى على عدد الذبذبات فى الثانية الواحدة . فالصوت الحاد أكثر عدد ذبذبات فى الثانية ، والصوت العميق أقل وبهذه القيمة تختلف الحروف بين مهموسة ومجهورة

والدرجة هي القيمة الصوتية التي تبينها رموز الموسيقي السبعة دو ري مي فا صول لا سي ، مرتبة بحسب تدرجها من العمق الي الحدة أما الشدة فهي التغير الذي يحدث للصوت اذا أدرت زرجهاز « الراديو » لتزيد وضوحه أو تجعله أكثر خفوتا ، ومن الملاحظ ان الصوت سيحتفظ بنفس درجته سواء أزدته وضوحا أم زدته خفوتا واجتماع هاتين القيمتين ، الشدة والدرجة ، وتنوعهما بين وضوح وخفوت ، وحدة وعمق ، في خلال ضربات الايقاع ، هو ما يعطى الكلمة الواحدة بحروفها المختلفة ، والجملة بكلماتها المجتمعة ، صفة صوتية

عامة نسميها « النغم » ، وتترجم بهذا الاصطلاح ما يسمى فى الانجليزية « ميلودى melody » أما « الايقاع » ( وهو ما يسمى فى الانجليزية ريذم rythm ) ، فينشأ فى العبروض العربى عن القيمة الصوتية الثالثة ، وهى « الكم »

وهذا الكم يقابل ما يسمى فى الموسيقى « الدوام الزمنى » ، وهو ينتج من اختلاف المقاطع قصرا وطولا فالمقطع القصير يتكون من حرف واحد متحرك بحركة قصيرة ، مثل واو العطف أو لام الجر والمقطع الطويل يتكون من حرف متحرك بحركة قصيرة يليه حرف ساكن لا تتبعه حركة ، مثل أداة الجزم « لم » أو يتكون من حرف متحرك بحركة مد ، مثل « لا » و « فى » و « ذو » والدوام الزمنى للمقطع الطويل هو ضعف الدوام الزمنى للمقطع القصير واختلاف البحور العروضية الستة عشر ينشأ من اختلاف نظامها فى ترتيب المقاطع بين قصيرة وطويلة وهناك نوع ثالث من المقاطع زائد الطول نهمله هنا ، لأنه لا يعرض فى الشعر العربى الا فى آخر القافية ، ولا يوجد فى قافية القصيدة التى ندرسها الآن

هناك قيم صوتية أخرى لا نخوض الآن فيها ، مكتفين بالقيم الثلاث التى ذكرناها ، من شدة ودرجة وكم ، ينتج عن ائتلافها جميعا ما سميناه باسم النغم الشعرى لكننا نريد أن اننبه الى حقيقتين هامتين أولاهما ان اعتماد العروض العربى التقليدى على الكم وحده فى التفريق بين البحور العروضية قد أغفل معظم الدارسين والنقاد عن القيمتين الأخرين ، الشدة والدرجة ويتجلى هذا الاغفال بأقبح صوره فى القراءة العروضية المدرسية التى لا تهتم الا بالتقطيع العروضي للتأكد

من صحته واستقامته على أوزان الخليل ، وتنطق بجميع الأصوات بنغم واحد رتيب يزيل منها نبراتها الحية المنوعة بتنوع الأفكار والعواطف

والحقيقة الثانية هي اننا في نطقنا الواقعي الحي ننوع من نصيب الكلمة من كل من هذه القيم الثلاث طبقا لما تعليه الحاجة الى تبيين المعني المراد أو العاطفة المحمولة أو تأكيدهما ومن تنويعنا هذا يصدر النغم كما ذكرنا ، ويختلف باختلاف نوع عاطفتنا من حزن وفرح ، ورضي وسخط ، واعجاب وازدراء ، وتقرير واستفهام وتهكم وما اليها ، كما يختلف بمقدار العاطفة من الثورة والهدوء ، والقوة واللين والذي نزيد أن تؤكده بنوع خاص هو أن الدوام الزمني يختلف وليس شيئا ثابتا فكلمة « راح » مثلا يختلف نطقنا بها في جملة تقريرية عادية مثل « التلميذ أخذ كتبه وراح » ، عن نطقنا بها في جملة انفعالية قوية عن ولد مات « ابني راح ! » فهي في الجملة الثانية أكبر شدة ، وأحد درجة ، وهي أيضا أطول زمنا راااح! هذا مع انها هي نفس الكلمة بنفس الحروف

أما اهمالنا لتنوع الشدة والدرجة فانه يغفلنا عن كثير مما فى الشعر القديم من تنوع غنى وحيوية تابضة وأما اهمالنا لتنوع الدوام الزمنى فسببه حرصنا على تحقيق الصحة العروضية ، لكنه هو الآخر يصرفنا عن كثير من النبرات الحية فى شعرنا القديم فلننظر على ضوء هذه الحقائق الصوتية فى أبيات أبى ذؤيب ولنعد قراءة البيت

فأجبتهــــا أما لجسمى أنه أودى بني من البلاد! فودعوا!

لكى نرهف السمع لهذه المدات الموجودة فى شطره الأول ، وتبين الطريقة الصحيحة للنطق بها نجد فى هذا الشطر أربع مدات ، ونستطيع

الآن أن نهمل المدة الثانية منها في « أما » لأنها ثانوية ، ونقصر نظرنا على المدات الثلاث الأخرى

ماذا يفعل الشاعر بهذه المدات ? هو يريد بها أن يتدرج فى اخراجه لثورته المختزنة دفعة بعد دفعة ، اذ أعطته أميمة فرصة الانفجار بها فعليك لكى تحسن النطق بها أن تزيد من كمها تدريجا ، فتجعل الثانية ضعف الأولى فى الطول ، وتجعل الثالثة ضعف الثانية ، على الطريقة التالية ، وسنرمز للطول المطلوب بتكرار المدة مرة واحدة أو مرتين أو أربع مرات

فأجبتها ا

أما الجسمى ي ي

أنه*و و و و و* 

هكذا يتدرج اخراجه لعاطفته المكبوتة فى موجات ثلاث متعاقبة الموجة الأولى منها مختومة بمدة الألف وعليك أن تقرأ هذه المدة بالطول الطبيعي للمدة ، ومقدار هذا الطول يعتمد بالطبع على معدل السرعة التي تتخذها فى قراءة البيت ، وهو على كل حال ضعف الطول الذى تعطيه لحركة الفتحة القصيرة وقد رمزنا لطول هذه المدة بتكرار الألف مرة واحدة

كذلك مدة الألف فى آخر «أما » التى تبدأ الموجة الثانية ، لكن حين تأتى الى مدة الياء التى تختم هذه الموجة فعليك أن تطيلها ضعف مدة الألف ، أى ضعفى الحركة القصيرة ، لأن من الواضح ان انفعال الشاعر يزداد هنا انطلاقا عن انطلاقه فى الموجة الأولى ، لذلك رمزنا اليه بتكرار الياء مرةين

أما حين تأتى الى الموجة الثالثة ، فانفعال الشاعر يتضاعف مرة أخرى ، فاقرأ مدة الواو التى تختم هذه الموجة (والتى نسج من اشباع الضمة على الهاء) بضعف الطول الذى قرأت به مدة أباء السابقة ، ولذلك كررنا الواو أربع مرات

ولا تكترث في هذه المضاعفة للدوام الزمنى بخروجك على الايقاع العروضي المجرد ، فلا يزال هذا الايقاع موجودا لكل من يريد أن يقرأ الشعر قراءة باردة لا تتحرى الا صحة التقطيع العروضي ولكن لا تكتف بمضاعفة الطول في المدة بعد المدة ، بل ضاعف أيضا من درجة صوتك أي من نصيبه من الحدة ، تبدأ من الصوت العميق « القرار » ثم تأخذ في الاحتداد درجة بعد درجة ، بمضاعفة عدد الذبذبات في صوتك ولا تخش في هذا انك كأتي شيئا مصطنعا ، فانما أنت تطابق النطق الطبيعي الصادق الذي يتهدج به الصوت البشري حين تزداد به قوة الانفعال موجة بعد موجة ، والا فاستمع في الفرصة الأولى التي تسنح لك الى شخص يطلق العنان لانفعاله وصوته خطوة بعد خطوة ، أو الى اثنين يتجادلان فيبدآن بالحديث الطبيعي ثم تزيد حدتهما تدريجا

لكن هذا اليس كل شيء ، بل تأمل الآن في تنويع ثالث يأتى به هذا الشاعر القدير ، وهو تنويعه في « شدة » صوته ، أي نصيبه من الوضوح ، بتضييقه لمسافة الاهتزازة فان يكن من قرائنا من لم يقتنعوا بما قلناه عن مضاعفة الطول ومضاعفة الدرجة ، فما نحسبهم الا مقتنعين بما سنقول عن مضاعفة الشدة ، اذا كانوا يعرفون اختلاف القيمة الصوتية لأحرف المد العربية الثلاثة ، الألف والياء والواو ذلك ان أبا ذؤيب يختم موجته الأولى بمدة الألف ، وهي أقل المدات العربية العربية

شدة ، وأسهلها نطقا ، لأنها أكبرها اتساع ذبذبة ثم يختم موجته الثانية بمدة الياء ، وهي أضيق من مدة الألف وأقل ضيقا من مدة الواو ثم يختم موجته الثالثة بمدة الواو ، وهي آكثر المدات العربية ضيقا أي أعظمها شدة ، وهي لذلك أصعبها في النطق هذا الاشتداد المتدرج ينسجم بطبيعة الحال مع اشتداد انفعاله موجة بعد موجة

وبهذا يستعمل الشاعر جميع المدات الثلاث التي تعرفها العربية ، وتأتى في بيته مرتبة هذا الترتيب البديع المتدرج في الشدة والضيق ، ألف فياء فواو فانظر الآن نظرة شاملة في هذا الشطر المعجب

#### فأجبتها اأما الجسمي ي ي أنهو و و و و

والى تدرج الصوت فيه طولا ودرجة وشدة ، حتى يصل فى آخره الى أقصاه طولا زمنيا ، وحدة درجة ، وشدة وضوح وتعال الآن الى هذه الضربة المفاجئة العظيمة المفاجأة فى قوله فى الشطر الثانى

#### أودى بني ً !

فاستمع الى هذه الياء المشددة فى آخر « بنى " » ، وانظر كيف تأتى حادة عالية ، صارخة نافذة ، بعد تلك المدات الثلاث الطويلات المتموجات ، وكيف يبلغ الصوت فيها أقوى طعنه واختراقه للقلب فكأن الشاعر قد علا بصوته فى الشدة وزاده فى الحدة وضاعفه فى الطول طبقة بعد طبقة حتى ينتهى به فجأة الى هذه الطعنة النافذة التى تخترق القلب كالمدية المسنونة وهذا يذكرنا بما يحدث فى بعض التأليفات الموسيقية من توالى قرع الطبول فى موجات متصلة متعاقبة متزايدة فى الشدة والدرجة ثم اختتامها اختتاما مفاجئا بقرعة من الآلات النحاسية « سيمبال »

أو الصنج ، وما يكون لهذا من الوقع العنيف والنجاح في تصوير وصول العاطفة الى قمتها والتعبير الموسيقي هو

roll of drums followed by crash of cymbals.

ولاحظ ان حرف الياء ، مع انه صوت متوسط بين الرخاوة والشدة ، وهو أميل الى الرخاوة اذا جاء مفردا متحركا ، يزداد شدة اذا جاء ساكنا ، ولهذا نستعمله في صيحتنا من الألم القوى المفاجىء أي ! وتزداد طعنته وخرا اذا جاء مشددا ، لأن الياء الثانية تسمح بالتريث على الياء الأولى الساكنة وزيادة تأكيدها ، حتى ليقترب في جرسه من الجيم الشامية المبالغة التعطيش المشبهة للحرف الفرنسي « چا ز ) (۱)

ثم تذكر ما قلناه عن «أودى» التى تسبق « بنى " » حتى ترى ان طعنة الياء المشددة فى « بنى " » قد سبقتها طعنتان أخريان فرعيتان فى مقطعى الفعل «أودى » وانظر الآن كيف يعود الشاعر بعدها الى وسيلة ألف المدة فى « البلاد » ، وعليك كما قلنا آنها أن تطيل من صوتك فى النطق بهذه المدة وأن تموج فيها صوتك بأكبر ما تستطيع من الرعدة والاهتزاز ثم انظر كيف يختنم البيت بهذه الكلمة « ودعوا ! » بما فيها من الواو المتأوهة ، والدال المنفجرة المشددة ، والعين المرة المرتاعة تتلوها مدة الواو الضيقة فتبلغ أقصى مرارتها وتفجعها واقرأ هذه الكلمة بصوت يعلو بنبرة ممتزجة من الألم والاستغراب ، نعبر عنها أحيانا بالعلامتن ؟!

<sup>(</sup>۱) كانت بعض القبائل العربية تقلب الياء جيما ، فتزيد بدلك من شدتها ، وهذا يسمى « العجعجة » انظر شرح الدكتور ابراهيم أنيس لها في كتابه « اللهجات العربية » ، ص ۷۸ – ۸۹ ومن أمثلته تستنبط أن الياء لم تكن تقلب جيما الا أذا جاءت ساكنة

وأخيرا ألق نظرة شاملة على كل هذه الملاحظات التي لاحظناها في هذا البيت وما به من دقائق الايقاع والنغم ، نترى كيف تتتابع وتترابط ويقود بعضها الى بعض وتأتلف جميعا في وحدة منسجمة عظيمة الروعة قوية الأداء للمضمون الى حد يجعل البيت شديد التأثير الفني

نقف هنا برهة لنجيب على سؤال أغلب ظننا ان القارى، يهم به وهو هل نعنى بهذا كله ان أبا ذؤيب أتى بهذه الوسائل الصوتية عن عمد وتخير وانتخاب لحروفه وحسركاته ومقاطعه وكلماته ? هل قال أبو ذؤيب لنفسه مثلا أنا أريد أن أصور تصريحى المتدرج بانفعالى المختزن خطوة بعد خطوة فلأبدأ كل موجة من موجاب تنفيسى بحرف الهمزة الثديد القاطع ولأختم موجتى الأولى بمدة الألف لأنها أكثر المدات العربية اتساعا ولأختم موجتى الثانية بمدة الياء لأنها أضيق من الألف ولأختم موجتى الثائمة بمدة الواو وهى أكثر المدات العربية ضيقا وأعظمها لذلك شدة ولأتخير فى الشطر الثانى الفعل «أودى » بمقطعيه ، و « بنى " » بيائها المشددة ، و « البلاد » بمدتها ، و « ودعو! » بحروفها المتأوهة المنفجرة الملتاعة المطالة بمدة الواو

هذا سؤال أجبنا على نظيره فى فصلنا الثانى بعد أن حللنا بيت علقمة فى طعم الخمر ، لكن لأهميته نعيد الاجابة عليه فنقول اننا لا نعنى هذا فأبو ذؤيب لم يأت بهذا النوع من التعمد والاختيار ، انما هو لصدق شاعريته ، وصدق أصالته ، وصدق انفعاله بعاطفته ، وقوة تمثله لها وهو ينظم بيته ، أخلص فى محاولته التعبير الشعرى عنها ، وكان ذا دربة على النظم وامتلاك لناصية اللغة ، فواتته هذه الألفاظ كما تواتى كل شاعر صادق أصيل حاذق هكذا نفسر توفيقه البعيد فى الربط بين

مضمونه ولفظه ، ولكن تفسيرنا هذا لا ينفى ما يكون من الشاعر المجيد من عودة الى شعره بعد نظمه الأول له يهذبه وينقحه ، ويزيده دقة تعبير وتمام انسجام بين اللفظ ومضمونه ، وهذا التهذيب حقيقة معروفة عن كثير من شعراء الجاهلية أنفسهم ، الذين سمتوا «عبيد الشعر» ، فليس الشعر الجيد بالفورية والمباشرة وعدم المراجعة التى يظنها كثيرون من المقراء ، حتى فى أقدم العصور الأدبية التى بلغتنا نحن نعتقد اذن آن أبا ذؤيب فى هذا البيت وسائر الأبيات ، واتنه معظم هذه التوفيقات فى نظمه الأول الذى صدر عن ارهافه الفنى وقوة استجابته لعاطفته ، ثم عاد الى هذا النظم يزيده شحذا وتنسيقا على هدى ثروته اللغوية وخبرته الفنية هذا هو جوابنا الكامل على ذلك السؤال

نعود الى أبيات أبى ذؤيب ، لنقرأ البيت التالى

## ه \_ أودى بنيَّ ! وأعقبوني غُصَّة به \_ د الرقاد وعبرة لا تُقلع

فنلاحظ توا ان الشاعر قد كرر طعنته الواخزة التي جاءت في البيت الماضى . كأنه لم يكفه أن يطعن صدره مرة واحدة حتى أعاد المدية المرقة يدفعها في صدره مرة ثانية فاستمع الى ما لهذا التكرار الموسيقى من جمال فائق وتأثير مضاعف يذكراننا بروعة الجمل المكررة في التأليف الموسيقى الجيد ، فهي اذا كررت بمهارة واقتصاد وبلا اسراف وكانت هناك حاجة فنية قوية الى تكرارها يكون لها أثر فني مضاعف يزيد على أثرها حين وردت أول مرة ، اذ تزيد السامع انتباها الى قيمتها الصوتية في ذاتها والى أهميتها في التنفيس عن العاطفة المرددة ودورها العضوى في الربط بين فقرات البناء الموسيقى الشامل

هذا عن بدئه البيت بتكرار «أودى بني » لكن قبل أن نستوفى

الكلام في الجانب اللفظى لهذا البيت الجديد ننظر برهة في مضمونه ، لنعجب كل الاعجاب بتواضع الشاعر وعزوفه عن المبالغة والتهويل وايثاره الاقتصاد والاقلال هذا الأب الذي مات أولاده الخمسة في عام واحد كان طول يومه يباشر عمله المجهد ويلقى الناس كاظما لحزنه لا يسمح له بالظهور في نبرة كلمة أو اختلاجة عين فلما جاء الليل وأوى الناس الى مضاجعهم يرقدون وأوى هو الى فراشه ، هل كان يترك انفعاله يحتدم ويتفجر ? بل كان يواصل أخذه لنفسه بالكبت الشديد ، اللهم الا غصة تأخذ حلقه وعبرة تترقرق في مقلته ، حين تشتد به الذكرى في خلوته أما الغصة فتدل هي نفسها على محاولته القوية أن يكبح حزنه كبحا يؤدى الى اختناق حلقه بمرارة نكبته وأما العبرة فلاحظ كيف انه لا يدعى انه يذرف الدموع مدرارا ويفجرها أنهارا وبحارا دعك من أن يدعى أنه يبكى بدل الدمع دما كما يقول النظامون الكاذبون الذين لا يفهمون الرثاء الا رخصة للمبالعة والتهويل ولو قبلنا المبالغة من أحد لقبلناها من أب شيخ مسن مات له خمسة أبناء وتعاقب موتهم في سنة واحدة . لكنها عبرة واحدة وحيدة تجول في مآقيه حائرة لأنه يبذل جهده فى كبحها ولا يسمح لها بالانحدار على خده ، فهي في مقلته تذهب وتجيء كالسحابة الحائرة على صفحة السماء لا هي تمطر ولا هي تولى ، كما نرى أحيانا من رجل يجاهد في حبس دمعته من السقوط من عينه فتكسو مقلته بسحابة رقيقة تتحرك فوقها ، أو كما يقول التعبير الافرنجي « تغشتيها بفيلم مائي »

والآن وقد أدركنا مضمون البيت ننظر فى أدائه اللفظى لنرى كيف ينسجم انسجاما عضويا تاما مع هذا المضمون فاستمع بعد صرخت المكررة « أودى بنى! » كيف يعبر باقى البيت بجرس حروفه عن تلك

الغصة المختنقة التى تأخذ حلقه نتيجة لمحاولته الجاهدة فى كتم صوته حتى لا يصرخ بالشكوى وحبس عبرته حتى لا تسقط على خده يعبر عنها تعبيرا بارعا بالاكثار من «حروف الحلق» حتى لا تخلو كلمة من كلماته الست من أحد هذه الحروف ، ويجتمع فى بعضها حرفان حلقيان فغى «أعقبونى» همزة وعين يتلو أحدهما الآخر ، وفيها أيضا قاف وهى تخرج مما يلى الحلق مباشرة من الحنك وفى «غصة» غين وفى «بعد» عين وفى «الرقاد» قاف وفى «عبرة» عين وفى «لا تقلع» عين وقاف . فاقرأ هذا البيت — ونستحلفك الله أن تنطق به جهرا! — موليا انتباهك الى لوكة العينات الأربع والغين والقافات الثلاث فى الفم وكيف تصور هذه الحروف الحلقية أو القريبة كل القرب من الحلق حين تتوالى هكذا ،

رأعق) بونى \_ (غ) صة \_ ب (ع) \_د \_ الر (ق) \_اد \_ و (ع) برة لا تـ (ق) لـ (ع)

كيف تصور تصويرا عضويا دقيقا بالغ الفعل والنجاح حركة الازدراد الصعبة المرة فى الحلق حين تأخذ أحدنا غصة من محاولته كظم انفعاله فيحاول أن « يبلع ريقه »

أترى اللفظ يستطيع أن يزيد على هذا صدق ارتباط مع المعنى وعضوية اتحاد مع العاطفة ودقة تجاوب مع الانفعال ? أولا تجد فى هذا البيت العجيب دليلا جديدا على ما ادعينا من الرابطة العضوية الحية بين الشكل والمضمون فى الجيد من شعرنا القديم ?

لكن نعيد النظر في هذا البيت والبيت الذي سبقه ، بعد أن نظرنا في كل منهما على حدة ، حتى نربطهما ونقارن بينهما ونزداد التفاتا الى براعة الشاعر في تنويع وسائله الأدائية . ففي البيت الرابع

## فأجبتها أما لجسمي أنه أودى بني م البلاد فودعوا

وجدنا وسيلته الغالبة هي استعمال المدات الثلاث المعسروفة في العربية ، من ألف الى ياء الى واو ، والتنويع بينها طولا ودرجة وشدة ، مع اختتامها بالصرخة الطاعنة للياء المشددة وفي البيت الخامس

أودى بني ! وأعقبوني غصة بعد الرقاد وعــــبرة لا تقام

وجدنا وسيلته الغالبة بعد افتتاح البيت بتكرار الصرخة الطاعنــه هي استخدام جرس الحروف لا الحركات الممــدودة فهو يكثر من استعمال حروف الحلق

هذا التنويع بين الوسيلتين لم يصدر عن مجرد مهارة حرفية ، بل نشأ من سبب عضوى دفعه الى التنويع فالبيت الرابع يعبر عن العاطفة فى أقوى انطلاقها وثورتها ، ولذلك احتاجت العاطفة الى المدات أما البيت الخامس ، فبعد افتتاحه بتكرار الطعنة النافذة ، يعود فيه الشاعر الى محاولة التماسك وكبح العاطفة الثائرة ، ومن هنا يختنق صوته بتلك الغصة التى تطرأ على حلقنا حين نبذل الجهد فى كظم انفعال قوى ومحاولة الحديث بصوت طبيعى هادىء

ومن هنا أيضا يتجلى لك سر من أسرار الصدق العظيم فى هـنه الأبيات وهو تراوحها فى انفعال العاطفة صعودا وهبوطا وحـدة وارتخاء ، وصياحا واختناقا ، وشحذا وغلظة

ذلك أنك اذا راقبت فى واقع الحياة رجلا يعبر عن عاطفة قوية ، ويستمر فى تعبيره زمنا ، فلن تجده يسمر فى صراخه الا مدة معينة . يصيح فيها ويرعد ويتحدى ويصرخ ثم يأخذ صوته التعب والكلال

فيرتخى ويهبط ، ويصدر أنات مختنقة وبحات غليظة جشاء ، يستمر فيها فترة حتى يستريح صوته بعض الشيء ، ثم يعاود صياحه وثورته العالية وهكذا يظل صوته بين ارتفاع وانخفاض ، وحدة وعمق ( بالمعنى الموسيقى المضبوط لهذه المصطلحات ) ، الى أن ينتهى من ثورته العاطفية ويتم التنفيس عنها فيهدأ ويسكن

فها أنت ذا قد رأيت أبا ذؤيب ، بعد أن بلغ صوته فى البيت الرابع ما بلغ من الحدة والشدة ، عاد فى هذا البيت ، بعد تكرار صرخته ، الى الهبوط ، فغلبته الأصوات الحلقية المجهدة المختنقة ، بعد أن أنهكته المدات الصارخة المرتعدة فحروف الحلق هنا تعبر عن أشياء متعددة تعبر عن الإجهاد الذى دخل صوته بعد صراخه العنيف فاضطر الى الهبوط التماسا لقدر من الراحة وتعبر عن محاولته العامدة أن يأخذ نفسه الآن بقدر من التجلد والكظم بعد أن أطلق العنان لثورته فى البيت الماضى وفى أول هذا البيت وتعبر أيضا عن صدق استجابته الأدائية لمعنى البيت حين يصور الغصة المختنقة التى تستولى على حلقه بألفاظ لا تؤدى المضمون بمعناها اللغوى فحسب بل « تكونه » تكوينا عضويا بجرس حروفها الحلقية وشبه الحلقية الثمانية المتعاقبة .

وعليك منذ الآن أن تتبع هذا التراوح العاطفى بين صعود وهبوط في كل مرثية صادقة تقرأها (١) أما اذا قرأت مرثية يحتفظ فيها الناظم بالنبرة الصارخة في عدد كثير متعاقب من أبياته دون هبوط أو ارتخاء ، فلك أن تشك في صدقه أو ترجح أنه كاذب مفتعل ، لا يعبر عن حزن

<sup>(</sup>۱) انظر شرحنا لهذه الظاهرة فى تحليلنا لمرئية ابن الرومى فى كتابنا د ثقافة الناقد الأدبى ، ، ص ٣٤٥ ـ ٣٨٠

حقيقى ؛ فهو أقرب الى الناديات المأجورات اللاتي يؤجرن على مواصلة الصراخ ، وكلما ازدادت مقدرتهن على الاحتفاظ بهذا العلو مدة طويلة راجت سوقهن وكثر الطلب عليهن في ما تم النساء .

أما وقد هبط أبو ذؤيب وأراح صوته بعض الشيء في بيته الخامس، فلنأت الى بيته السادس لنرى كيف يعود الى الثورة العارمة

## ٣ \_ سبقوا هوئ !! وأعنقوا لهواهمـــو

فتُخُرُّ مُوا !!! ولكل جنب مصرع .. (١)

ما ان تقرأ هذا البيت حتى يتضح لك أنه عاد الى الصياح العالى الحاد . يتجلى هذا فى جملته الأولى « سبقوا هوى !! » فهى على نفس اليقاع « أودى بنى ! » وعلى نفس اختتامها بطعنة الياء المشددة العظيمة النفاذ وهكذا يكرر أبو ذؤيب للمرة الثالثة هذه الطعنة المؤلمة الا أنه وقد استعمل « أودى بنى » مرتين من قبل ، لا يستعملها مرة ثالثة ، ولو فعل لحملنا على الملل ، فكرر الايقاع والطعنة بلفظ جديد يؤدى مضمونا جديدا وهذا يدلنا على مهارته الموسيقية الكبيرة .

ولكن لا تنرك « هوى » هذه حتى تسأل ، لماذا استعمل أبو ذؤبب هذا البناء الغريب للكلمة ? لماذا لم يقل « هواى » فيستقيم وزنه أيضا ? هنا يساعدنا اللغويون القدامي مساعدة كبيرة بأن يخبرونا أن هذه لغة

<sup>(</sup>۱) هوى = هواى بُلفة هذيل اعنقوا: اسرعوا . ماتوا قبلى وكنت أحب ان أموت قبلهم ، او لأنهم أرادوا الهجرة والجهاد فهاجروا وكان هواه ان يقيموا معه تخرموا = أخذوا واحدا واحدا يقال تخرمتهم المنية اذا أخذتهم واحدا واحدا ، وخرم الصياد الصيد اذا قتله واحدا بعد واحد .

هذيل. أى أن قبيلة هذيل ، التى منها أبو ذؤيب ، حين تضيف ياء المتكلم ، الى كلمة مختوسة بالألف ، تقلب هذه الألف ياء وتدغمها فى ياء المتكلم ، فتقول هوى وعصى وفتى ( بتشديد الياءات ) ، بدلا من هواى وعصاى وفتاى ، وهذه لغة قريش

لكن هذا التعليل اللغوى لا يكفينا ، لأننا نعود فنسأل ، لماذا اختار أبو ذؤيب فى هذه الكلمة بالذات أن يتبع لغة قبيلته ? أوتراه اتبع هذه اللغة فى سائر ألفاظه ، أم اتبع لغة قريش التى كانت هى اللغة الأدبية الفصحى التى تراضى عليها الشعراء حتى قبل الاسلام ?

أول ما فلاحظه فى اللاجابة على هذا السؤال الجديد هو أن صيغة «هوى » فى ايقاعها وجرسها أقرب انسجاما مع كلمة « بنى » مما لو قال « هواى » لكن هناك سببا أعمق ، بجعل استعماله للهجته القبلية الخاصة هنا ليس مجرد صنعة موسيقية ماهرة ، بل استجابة طبيعية صادقة لما تقتضيه العاطفة حين تبلغ أقوى انفعالها

فالذى نلاحظه فى واقع الحياة هو أن أحدنا حين يأخذه غضب عظيم مفاجى، ، أو ألم شديد مفاجى، ، تأتى صيحته هذه على نبرة لهجت المحلية ، فى الحى من أحياء المدينة أو القرية أو الإقليم . ربما يكون هذا الشخص فى حديثه العادى يأخذ تفسه باللهجة الراقية التى تدل على التثقيف والتهذيب وارتفاع المنزلة الاجتماعية . ولكن انظر كيف انه فى التعبير عن غضبه أو ألمه المفاجى، يرتد الصعيدى الى لهجته الصعيدية ، والشرقاوى الى لهجته الشرقاوية ، ومن أصله من حى المدبح أو زينهم والشرقاوى الى لهجته الشرقاوية ، ومن أصله من حى المدبح أو زينهم أو الدرب الأحمر (هذه كلها أحيا، « بلدية » فى القاهرة ) الى لهجته « البلدى »

وكاتب هذه السطور يذكر واقعة طريفة روتها صحف انجلترا في

أثناء الحرب العالمية الثانية . وهي أن بعض الشرطة شكوا في رجل يركب القطار ورجعوا أن يكون جاسوسا ألمانيا متخفيا وكان الرجل يتكلم الانجليزية بطلاقة تامة ولهجة لا تشوبها لكنة أجنبية فتعمد أحدهم أن يدوس قدمه دوسة قاسية مفاجئة فلما صرخ الرجل الصرخة الألمانية المعبرة عن الألم ، لا الصرخة الانجليزية ، صار شكهم يقينا وقبضوا عليه !

وفى رواية انجليزية حديثة (۱) نجد جماعة من الفتيات الوافدات من مختلف أقاليم بريطانيا يعشن فى منزل فى لندن وتحاول احداهن فى يوم أن تخرج من نافذة الحمام الضيقة لتصعد منها الى سطح المنزل، فتنحشر فيها، فتصيح من الألم والخوف بالحروف الصائتة (الحركات) التى يستعملها أهل المقاطعات الوسطى فى انجلترا فلما تم انقاذها وتهدئتها كان دليل ذلك أنها عادت بالتدريج الى استعمال الحروف كما ينطق بها فى « الانجليزية المعتمدة »، وهى لهجة جنوب انجلترا انتى تعد اللهجة الراقية المهذبة، والتى كانت تلك الفتاة تصطنعها منذ وفودها على لندن!

فأبو ذؤيب لا يلجأ الى صرخته الجديدة «سبقوا هوى!» بلهجته الهذلية لمجرد تسوية القالب واجادة الصنعة الموسيقية ، وان كان هذا ينتج من طبيعة ترديد الايقاع والجرس ، بل لأنه وقد عاد الآن أنى انفعاله الحاد لم يجد مناصا من أن يصرخ بلهجته القبلية الخاصة تاركا صيغة قريش الأدبية المعتمدة ، مع أن الصيغة القرشية كانت تصلح لتحقيق الوزن العروضي .

Muriel Spark the Girls of Slender Means. Macmillan & (1) Co Ltd, London, 1963, p. 52.

تزداد هذه الحقيقة جلاء حين تفكر فى معنى البيت وما فيه من ادعاء عجيب يبلغ به أبو ذؤيب أقصى مرارته وحنقه من موت أولاده فما معنى قوله انهم سبقوا رغبته وأسرعوا الى رغبتهم فى الموت ? وهل من المعقول أن يكونوا هم الذين اختاروا لأنفسهم الموت وأسرعوا اليه متعمدين أن يموتوا قبل أبيهم ?

هذا لا شك ادعاء غير معقول ، لكن عدم « معقوليته » لا ينفى صدقه التام ، نعنى حدوثه حقا فى واقع الحياة من الوالد المفجوع ، حين تبلغ به لوعته على ولده أن ينقلب الى غضب عنيف على الولد الميت نفسه فالوالد المقروح الذى أطاش الألم رشده يخيل اليه حقا فى تلك الأوقات أن ولده قد تعمد الموت ، وأنه تعمده ليغيظ والده المسكين ويصيبه بالحسرة ولكى يعصيه ويعانده ويشمت فيه ، والا فلماذا يموت وهو يعلم مدى حب والده له وحرصه عليه ويعلم مدى ما سيصيبه من العذاب اذا مات ?

هل حدث لك أيها القارىء أن سمعت والدا — أبا أو أما — يرثى ولده بحرقة قوية ، ثم ينقلب فجأة فيصيح ، كده تموت يا بنى وتسيبنى ! كده تعملها فى ! كده أهون عليك ؟ اخص عليك يا محمد !

والى القارىء مصداق ذلك من بعض ما تنشره جريدة « الأهرام » من كلمات الرثاء والذكرى في صفحتها قبل الأخيرة

— « يا من كنت لى نعم الشقيق . هل حقا فارقتنا منذ أربعين يوما ونحن أحوج ما نكون الى عطفك وحنانك ? وهل هان عليك ما نقاسيه من حسرة ولوعة لفراقك مع أنك كنت فى حياتك بلسما لجراحنا وآلامنا ... »

- « فارقتنى وأنت فى مقتبل العمر تاركا لى اللوعة والأسى ولم ترحم قلبى وكنت أملى فى هذه الحياة ومؤنسى فى وحدتى والدتك .» - « لقد فضلت الرحيل مع بابا وتركتنى لتزيد النار اشتعالا والدتك الحزينة »

— « لماذا أسرعت الرحيل دون وداع »

هذا هو القسم الأول من ذلك البيت «سبقوا هوى » فلننظر فى قسمه الثانى « وأعنقوا لهواهمو فتخرموا » نر مباشرة انه يعود الى الصياح العالى ويعبر عنه بالمدات المتعاقبة ، أى يعود الى نفس الوسيلة التى استعملها فى البيت الرابع ولا يحتاج القارىء الآن الى أن نطيل الشرح كيف ينبغى أن يقرأ كل كلمة من الكلمات الثلاث بمضاعفة طول الواو دفعة بعد دفعة

وأعنقوو لهواهمووو فتخرمووووو

وهنا مرة أخرى قد رمزنا الى الطول المتدرج بتكرار حرف الواو مرة ثم مرتين ثم أربعا ومع زيادة الطول ينبغى أيضا أن نزيد الصوت حدة ونزيده شدة ولننتبه هنا الى ما فى جرس مدة الواو حين تطول ويرعد بها الصوت من محاكاة قريبة لقشعريرة الألم اللاذع الذى يرتعد به الصوت ، كما يحدث لأحدنا اذا كوت النار يده فجأة فهزها وهو يطلق تأوهه المهتز . ولهذا استعمل العرب القدامى حرف الواو فى صيحاتهم المتعددة التى ذكرناها للشكوى أو التوجع ولكن نضيف الى ما قلنا ثلاث ملاحظات نرجو أن ينتبه لها القارىء هنا

أولاها أن الشاعر اقتصر هنا على مدة الواو ، فكررها ثلاث مرات ، ولم ينوع بينها وبين مدة الألف ومدة الياء كما فعل فى البيت الرابع . وسبب اقتصاره هنا على مدة الواو أنه يريد الآن أن يبلغ بصوته أقصى حدته وشدته ، والواو كما شرحنا أشد الحركات العربية ضيقا واجهادا لجهاز النطق وسنرى فى باقى أبيات القصيدة أن أبا ذؤيب بعد ان بلغ هذه الغاية القصوى فى هذا البيت السادس لا يعود الى نظير الحدة والشدة بعد ولا يحاول أن يكررهما . فجميع صيحاته القادمة أقل درجة وشدة وسيبدأ يتغلب عليه الهدوء التدريجي والهبوط وهذا من الاسراف ، ولا يتمادى اكثر مما احتاج اليه فعلا لتنفيس انفعاله ، ولا يمضى فى استغلال وسيلة فنية واتته الى أن يحيلها الى وسيلة رخيصة مملة جاوزت مداها وصارت مجرد صنعة أذ انتهت الحاجة العضوية الهيا

وثانيتها أنه مهد لهذه المدات الثلاث بالواو بمدة بادئة فى قوله «سبقوا» ، لكنها مدة ثانوية لا يقع عليها ارتكاز فطولها هو مجرد الطول العادى ، لكن لها أثرها فى التمهيد للمدات الثلاث التى ستتلوها ، فحين تأتى هذه فى « أعنقوا لهواهمو فتخرموا » وتلتقط جرس الواو البادئة يكون لهذا وقع مضاعف فى انسجام النغم ، واشارة الى ضرورة الزيادة من اطالة المدة وارعادها وذبذبتها واوا بعد واو .

ربما يسأل القارىء ما دليلنا على أن أبا ذؤيب يقصد أن يزيد من طول مداته واو ا بعد واو ? وجوابنا هو أننا انما نستدل لهذا بواقع ما يحدث في صياحنا كلما ازداد انفعالنا حدة وعنفا . وليس على القارىء

الا أن يجيد الاستماع الى رجل فى أشد انفعاله يصيح بمثل هذه الجمل المتوالية ، « بقى دة كلام يا ناس ? أروح منك فين ؟ بريه يا ناس بريه ! يا هوه ! » فيلاحظ كيف يزيد طول المدات خطوة بعد خطوة ؛ حتى اذا وصل الصائح الى أقصى انفعاله وارتفع صوته الى أعلى طبقاته بلغت المدات أطولها ومد الصائح يديه الى ملابسه فأمسك بها وأخذ يحركها تحريكا شديدا على عنقه وصدره كأنه يريد أن يمزقها عن جسمه فى فرط غضبه وضيقه يزداد اقتناعنا بهذه الحقيقة حين نأتى الى جملته التى يختم بها البيت « ولكل جنب مصرع » فلاحظنا ما فيها من الهبوط الكبير عاطفة وأداء صوتيا ، فأدركنا من هذا الهبوط أن هناك فجوة زمنية بينها وبين سابقتها « فتخرموووو ! » فوقف هنيهة يستريح قبل أن العظيمة الطويلة « فتخرموووو ! » فوقف هنيهة يستريح قبل أن يسترسل فى الكلام بصوت مختلف تماما ، كما سنشرح بعد قليل .

وثالثتها انه مع استعماله فى هذا البيت السادس لنفس الوسيلتين الموسيقيتين اللتين استخدمهما فى البيت الرابع ، قد عكس هنا ترتيبهما ففى البيت الرابع بدأ بوسيلة الصياح العالى المعبر عنه بالمدات ، وأعقبها بوسيلة الصرخة الحادة المعبر عنها بطعنة الياء المشددة فى « بنى » أما فى البيت السادس فهو يجىء أولا بصرخة الياء المشددة فى « هوى » ثم يتبعها بمدات الواوات الثلاث وفى هذا العكس للقالب الموسيقى تنويع جميل ممتع للتنغيم الموسيقى؛كما ترى بمزيد من الوضوح اذا وضعناهما هكذا

٤ — فأجبتها أما لجسمى أنه أودى بنى!

٣ - سبقوا هوى !وأعنقوا لهواهمو فتخرموا

وانظر الآن كيف توسط هذين البيتين بالبيت الخامس فهذان البيتان الرابع والسادس اللذان يستعملان نفس الوسيلتين ولكن معكوستى الترتيب، قد فصل بينهما ببيت يبدأ بالتقاط وسيلة الطعنة الحادة ثم يتبعها بوسيلة ثالثة مختلفة هي حروف الحلق المختنقة

أودى بنى!

وأعقبوني غصة بعد الرقاد وعبرة لاتقلع

فلنعد الى البيت السادس لنتم نظرتنا فيه أما وقد بلغ الشاعر أقصى حدته وشدته الصوتية على كلمة « فتخرموا » ومدتها الزائدة الطول والارعاد ، فانظر الآن كيف يهبط فى باقى البيت هبوطا مباغتا قوى المباغتة حين يتمه بقوله:

### ولكل جنب مصرع

وهى كلمات تخلو خلوا تاما من المدات ومن حرفى الياء والواو الساكنين ، كأنه بعد أن علا الى أعلى قمة يستطيعها بصوته انهار فجأة انهيارا تاما من فرط اجهاده وكأنه قد استنفد ثورته واحتجاجه مؤقتا فعاد الى الهدوء والسكون و « القرار » فانظر كيف ينسجم هذا الأداء اللفظى مع هذه الحالة النفسية الجديدة ، وكيف ينسجم أيضا مع «الفكرة » التى تتولد من هذه الحالة النفسية والتى تعبر عنها الألفاظ بمعناها اللغوى ، انسجاما عضويا كاملا فهو بعد ثورته المحتجة وصيحاته المولولة يعود الى اليأس المذعن ، ويدرك أن لا فائدة من

الثورة على صرف الزمان ، وأن هذه سنة الدنيا ، فكل جنب مهما علا في تحد واتنصب في شموخ واغترار لا بد أن يأخذ « الوضع الأفقى » فيصرع على الأرض وكما يهبط هذا الجنب بعد أن علا هبط صوته بعد أن علا ، فجاءت مقاطعه في هذه الكلمات الثلاث « ولكل جنب مصرع » كلها مقفلة ، واتفقت في ضرباتها المتعاقبة مع حركة الهبوط والصرع والسقوط والتردى ، بعد أن كانت في الجملة السابقة « وأعنقوا لهواهمو فتخرموا » مختومة بمقاطع مفتوحة مطلقة

وهو يحتفظ بمعظم هذا القرار في بيته التالي

# ٧ \_ فَغَبَرْتِ بِمدهمو بِعِيش ناصب وإخال أنَّى لاحق مستتَّبَع(١)

استمع الى حروف الحلق الثلاثة ، الغين والعينين ، فى الشطر الأول، بما لها من مرارة فى النطق ولكن لاحظ الباءات الأربع تتلو أولاها الغين ، وتسبق ثانيتها وثالثتها كلتا العينين ، وتختم رابعتها الشطر الأول منونة ولاحظ أيضا كيف يعود صوته الى شىء من الرعدة فى مدتى الواو فى «بعدهمو» والألف فى «ناصب» وفى طعنة الياء الساكنة فى «بعيش». الا أنها لا تصل الى الرعدة فى البيت السادس أو البيت الرابع ثم تزيد هذه الرعدة قليلا فى المدات الثلاث فى شطره الثانى ، الألف والياء والألف فى قوله « واخال أنى لاحق » ولكنها هنا أيضا لا تصل الى الدرجة التى بلغتها فى البيتين المذكورين وهى سرعان ما تنتهى وتختتم بهذه الكلمة التى تتوالى فيها المقاطع المقفلة « مستتبع »

فلنتأمل الآن في مضمون هذا البيت لنرى انسجامه مع الأداء اللفظى

<sup>(</sup>۱) غبرت بقیت ناصب ذی نصب آی شدهٔ

الذى نظرنا فيه نجد شطره الأول يحمل فكرة قوية المرارة فى وقعها العاطفى على نفسه ، وهى مقدار ما هو فيه من العناء والشدة بعد موت أولاده ، وكيف يفتقدهم افتقادا كريها . عبر عن الشدة بالباءات الأربع ، والباء من الحروف الشديدة أو المنفجرة ، وعن مرارة الفقد بالغين والعينين

أما الشطر الثانى فرائع الصدق فى تسجيل فكرة مخيفة تعرض له فجأة فلا يخفيها عنا ، بل يحمله صدقه الفنى العظيم على البوح بها لاحظ أولا أن الفكرة التى يحملها هذا الشطر هى ما نصدق بوروده على خلد مثل هذا الشيخ الكبير ، الذى زعزعه موت أولاده وتوالى موتهم حتى أحس باجتثاث جذوره التى كانت تربطه بالحياة ، وتعقد الصلة الوثيقة بينه وبينها على الرغم من كبره فأحس كأنه الآن شجرة اجتثت من فوق الأرض ، سرعان ما تذوى وتجف فيها عصارة الحياة .

لكن الرائع فى هذا الشطر اذا أجدت الاستماع الى نبرته هو أنه لا يقول هذا مرحبا بهذه الفكرة الجديدة حين تطرأ على ذهنه . لا يقول : أهلا ومرحبا بالموت القريب فقد ضاع كل أملى فى الحياة وفقدت كل رغبتى فى البقاء بعد موت أولادى . بل يعنى العكس تماما أنه تزعجه هذه الفكرة المباغتة . فكأنه يقول لنفسه آه يا واد! يظهر الدور جه على أنت كمان!

وهذا واضح فى قوله « واخال » فانه ما كان يقول « واخال » لو كان يرحب بفكرة موته هذه وما ان بدأ الشطر بالفعل « اخال » حتى مكننا من أن تتبع نبرة الشطر كله فى التخوف من هذه الفكرة الطارئة والانزعاج لها وانظر أخيرا كيف أن توالى المقاطع المقفلة فى

كلمة « مستتبع » هذا التوالى الثقيل — خصوصا فى المقطع الثانى المكون من تائين متتابعين متعثرتين \_ يصور كيف يجره الموت رغم أنفه وهو يقام ويتشبث ، كما تجاهد الناقة العصية قائدها الذى يجرها بالحبل

اننا لنعجب أكبر الاعجاب بصدق هذا الشيخ الفاني الذي يصارحنا برغم شيخوخته وبرغم فقده أولاده الخمسة بكراهيته لفكرة الموت ودوام حرصه على الحياة وتشبثه بالبقاء في هذه الدنيا واننا لنفضل صدقه هذا — اذا كنا ذوى ذوق أدبى ناضج — على ادعاءات المهوشين الكذابين الذين يزعمون ان موت الفقيد قد أضاع رغبتهم في البقاء بعده ، وهم في أكثر الأحيان لا يربطهم بالفقيد المزعوم ما كان يربط أبا ذؤيب ببنيه لكن يزيد اعجابنا اضعافا حين نتذكر حقيقة كان أولئك المهوشون يستغلونها في مثل هذا الموقف وهي ان أولاده ماتوا وهم في الجيش الاسلامي الفاتح ، فان كان موتهم بالطاعون فهو لا يزال نوعا من الشهادة ، لأنهم لم يرحلوا الى مصر الالأداء واجبهم في نشر دين الله ، تصور الآن ماذا كان يقوله ناظم آخر لا يساوى أبا ذؤيب صدقا فنيا ، وكيف كان يصدع رؤوسنا ويغثى نفوسنا بحشد الحكم الرخيصة والأمثال السوقية والادعاءات المنافقة ويحول المناسبة من حزن على أبنائه الى فخر بهم وبنفسه لكن هذا الشاعر الصادق والفنان الأصيل أبي أن يتدلى الى شيء من هذا ، وعبر عن حزنه عاريا صريحا ، ثم عبر عن جزعه من فكرة موته هو ، فذكرنا بصراحة ابن الرومي العظيمة التي حللناها في مجال سابق حين قال في مرثيته لولده الأوسط

وما سرنى أن بعتـــه بثوابه ولو أنه التخايد في جنة الخـالد

ولا بعته طوعا ولكن غُصبته وليس على ظلم الحوادث من مُعد ولكن نأتى الى بيته الثامن ؟

٨ – ولقد حرصت بأن أدافع عهمو ! وإذا المنيــة أقبلت لا تُدْفَع

لنراه فى شطره الأول يعود الى شىء من الغضب والاحتجاج ، لكنه تغلب عليه المرارة والتعجب حين يتذكر ما أنفق من جهد فى رعايتهم والحفاظ عليهم فى طفولتهم وصباهم وأول شبابهم ، يطعمهم من جوع ويؤمنهم من خوف ، يستر أجسامهم ويداوى جراحهم ويعالج أمراضهم ويقيهم شرور الأحداث ، لكى يخيب هذا الجهد كله الآن ويتبدد هباء — الآن وقد شبوا ونضجوا واستووا وبدأ يثق فى استمرار بقائهم ! فما أعجب هذا التقدير وما أمر"ه . لكنه يرجع فى الشطر الثانى الى تسليمه واذعانه اليائس ، ويحافظ على هذا التسليم فى البيت القادم ، وان أدخل فيه صورة عنيفة يصور بها حتم الموت واستحالة دفعه

٩ – وإذا المنيــة أنشبت أظفارها الفيت كل تميمـــة لا تنفع

انظر كيف ينسجم البيت بايقاعه وجرس حروفه وتنغيمه مع الصورة العنيفة ، فهو يشبه الموت بطائر جارح أو وحش كاسر أنشب مخالبه في فريسته ، من معزى أو حمل صغير أو ما أشبه ، ويحاول صاحبها أن يخلصها من مخالبه ولكنه لا يستطيع أن يستخلصها حية ولابد أن هذه كانت تجربة كثيرة الحدوث في حياة البدو وهو يبدأ ألفاظه الثلاثة المتوالية « أنشبت أظفارها ألفيت » بحرف الهمزة ويمهد لها بالهمزة في الكلمة الأولى « واذا » والهمزة حرف شديد ، بل هي كما ذكرنا سابقا قد تكون أشد الأصوات العربية جميعا ، لأنها تصدر من أقصى سابقا قد تكون أشد الأصوات العربية جميعا ، لأنها تصدر من أقصى

الحلق، وهي أقصى الحروف العربية من هذا المخرج ( وقد أخطأ الخليل اذ اعتقد ان العين هي أقصاها ، فان الهمزة ادخل من العين في أسفل الحلق ) ، والنطق بها يحتاج الى انطباق فتحة المزمار انطباقا تاما ، فلا يسمح بمرور الهواء الى الحلق ، ولا تسمع ذبذبة الوترين الصوتين ، ثم تنفرج فتحة المزمار انفراجا فجائيا يحدث صوتا انفجاريا هو ما نسميه الهمزة وهذا الانحباس التام للهواء عند المزمار ، ثم الانفراج المفاجىء لفتحته ، عملية تحتاج الى جهد عضلى يعتقد بعض لغويينا المحدثين انه ربما يزيد على ما يحتاج اليه أى صوت آخر

فعد الى بيت أبى ذؤيب وأتقن قراءته وأعط الهمزة نصيبها المشروع من التحقيق والقطع ، تجد فى تتاليها هكذا تصويرا جيدا لغرس الطائر الجارح أو الوحش الكاسر لمخالبه الطويلة القوية الحادة فى جسم الفريسة ، والجهد المضنى الذى يبذله صاحبها دون جدوى لاستخلاصها من مخالبه القاسية التى توغلت توغلا عميقا فى لحمها ، فإن استخلصها فانما يستخلصها جثة هامدة

وفى الشطر الثانى يضرب عن هذه الصورة ويحل محلها صورة أخرى ليصور ضياع الجهد المبذول ، هى تعليق التمائم على الطفل الصغير دون أن تقيه هذه التمائم من القدر المقدور حين يحل . فاذا أنت فكرت قليلا فى هذا الأسلوب المجازى الجديد استكشفت فيه حقيقة عجيبة ، تتضح لك ما ان تسأل نفسك هذا السؤال لماذا يتحدث أبو ذؤيب عن حمل التمائم والتمائم لا يحملها الا الأطفال ، وأولاده المتوفون لم يكونوا أطفالا بل كانوا رجالا أشداء ذوى بأس ونجدة ? أهذا كما يشير الشراح القدامي مجرد مثل عام استعمله فهو لا ينظر فيه

الى مطابقته أو عدم مطابقته للحالة الخاصة التى كانت له ؟ بل الجواب الصحيح تجده فى الحقيقة النفسية المعروفة عن الآباء والأمهات ، أنهم يصرون على النظر الى أولادهم مهما يكبروا على انهم لا يزالون صبية ضعافا يحتاجون الى رعايتهم وحراستهم ، والى ارشادهم وتحذيرهم ، وهذا الاصرار تتولد منه مشكلات كبيرة ومشاجرات بين الولد ووالده ، وبخاصة أمه التى تصر على عده طفلا صغيرا لا يؤمن على نفسه ، وتأبى أن تسمح له بالاستقلال الذى يطالب به ويرى الآن انه أهل له .

ثم تذكر ان أبا ذؤيب شيخ مسن ، فهذا الشيخ المسن حين يأتيه النبأ بوفاة أولاده يراتد بذاكرته الى الماضى البعيد ، كما يحدث لكل الشهيوخ الذين يتذكرون الماضى البعيد بأوضح وأدق مما يتذكرون حوادث الأمس القريب ويعينه على هذا الارتداد الزمنى ما أصاب عقله من دهش اذ فاجأه المصاب ، فاذا فكر الآن فى أولاده المفقودين فان الصورة التي تتبادر الى ذاكرته ليست صورتهم الأخيرة وهم رجال فان الصورة التي تتبادر الى ذاكرته ليست صورتهم الأخيرة وهم رجال غان الضجون ، بل صورتهم القديمة حين كانوا لا يزالون أطفالا صغارا عاجزين يحتاجون الى حفظه وحراسته

هذا اذن هو السبب الحيوى الذي يلجئه الى صورة التمائم ، لا مجرد انه يلتمس مجازا عاما غير محدد يصلح لعموم الأحوال . بل انك اذا رجعت الى صورته الأولى فى نفس البيت ، وجدتها هى الأخرى تقوم على تصورهم وهم صغار ضعفاء عاجزون عن دفع الخطر المهاجم ، فالطائر الجارح أو الوحش الكاسر الذي يطارده أهل الحي ليستخلصوا منه الفريسة لا يهاجم حيوانا كبيرا يستطيع الدفاع عن نفسه ويثقل عليه حمله ، بل يهاجم حيوانا صغيرا يأمل فى الفرار به فاذا رجعت أيضا

الى بيته السابق فنظرت فى قوله « ولقد حرصت بأن أدافع عنهمو » اتضح لك ان البيتين مرتبطان فى موجة واحدة من الذكرى حملته الى زمن طفولتهم

ثم يعود الى تصوير حاله بعدهم ، فيلتمس تشبيها يكون قويا عنيف التصوير لحزنه وسوء حاله ، ولكن انظر أى تشبيه يستعمل

١٠ ـ فالعَيْنُ بعدَهمو كَأنَّ حِداقَهَا سُمِلت بِشُولُ فَهِي عُورٌ تَدْمَع (١)

هذا أقصى ما يسمح به لنفسه من التشبيه العنيف لا يلجأ هذا الشاعر الصادق المقتصد الى زلزلة الأرض واضطراب الكون ، بل يأخذ تشبيها بسيطا من طبيعة حياتهم البدوية ، فلابد ان هذه التجربة كانت تحدث لكثيرين منهم لكثرة النبات الشائك فى صحرائهم المجدبة هكذا عينه اذ تغشاها الحزن وجالت فيها سحابة الدمع ، كأن شوكة قد أصابت مسوادها فصفته لاحظ العينات الأربع فى البيت ، خصوصا فى هور » ، وعليك أن تقرأ هذه الكلمة مركزا فيها أكبر عنف البيت ، وذلك بتقوية وضوح العين واطالة مدة الواو وارعادها وتأكيد تكرار الراء .

ويمضى فى تصوير حاله اذ تتابعت عليه الأرزاء ، فيلتمس مرة أخرى تشبيها من صميم بيئتهم

١١ حتى كأنى للحوادث مَرْوَةُ بِصَفَا الْمُشَرَّقِ كُلَّ يوم تُقْرَع (٢)

<sup>(</sup>١) حداق = جمع حدقة ، وهي سواد العين سملت = فقئت

<sup>(</sup>۲) المروة = واحد المرو ، وهى حجارة بيضاء تقدح منها النار الصفا = جمع صفاة الحجر الصلد الضخم لا ينبت المشرق = المصلى ، أو هو مسجد الخيف خلف أبى قبيس ، أو مسجد العيدين في منى ، وروى = المشقر ، وهو سوق الطائف ، وانما خصه لكثرة مرور الناس به وقيل المشرق جبل لهذيل كل يوم = كل حين

مرة أخرى نعجب بصدق الشاعر واقتصاده اذ أراد أن يصور كثرة توالى النكبات عليه فاختار تشبيها واقعيا من حقيقة تجارب حياتهم الا من انفجار كونى مزعوم وقد رأيت من الشروح التى أعطيناها فى الهامش اختلاف الشراح فى تحديد « المشرق » هذا ، لكنه على أى حال اسم علم لمكان معين محدد عرفه سامعو الشاعر فكان فى ذكره تجسيم جغرافى زاد من قوة الصورة وتأثيرها فيهم وهو كائنا ما كان موضع يكثر مرور الناس به أو ورودهم عليه ، من مسجد أو سوق ، وكلما داسوه بأقدامهم أو خبطوه بأيديهم تولد من حجارته البيض شرر ، وهذا الشرر هو الحرقة التى تقدح بقلب أبى ذؤيب كلما قرعه خطب من الخطوب التى توالت عليه

وبهذا البيت يبلغ أبو ذؤيب كفايته من تصوير سوء حاله والرثاء لنفسه ونحن وان كنا عادة نستقل الرثاء للنفس وننفر منه ، فما نظن أبا ذؤيب في مصابه الفظيع المخمس الا فائزا بأكبر مقدار من تسامحنا وتعاطفنا وهو على أي حال لا يطيل في هذا الرثاء للنفس ، ولا يزيد على ما قال الآن بيتا واحدا ، بل يلجأ الآن الى محاولة أخرى هي محاولة تعزية نفسه واستعادة ضبطها ورباطة جأشها ، وهذا ما يفعله في بيتيه القادمين :

# ١٢ ـ وتَجَـــ لُّدى للشامتين أريهمو أنَّى لريب الدهر لا أتضمُّضع

هذا بيت شديد التأثير فينا بمعناه الظاهر ومعناه الباطن معا لاحظ أولا ان كلا المعنيين يقوم على واقعية رائعة ، فهذا الشاعر المنكوب لا يدعى كما يدعى غيره من الكذابين المهوشين ان الناس كلهم جميعا قد حزنوا لموت الميت ، وانهم قد شغلوا جميعا بهذا النبأ العظيم حتى

ألهاهم عن مشاغلهم الخاصة وعن أسفارهم ، دعك من أن يدعى ان الكرة الأرضية قد مالات والكون قد انقلب رأسا على عقب بل هو يسلم بالحقيقة المؤسفة ، ان له خصوما ومنافسين سيفرحون لمصابه ويشمتون فيه وأينا يخلو من خصوم ومنافسين يسرون بما يبتلي به من نكبات ? أما المعنى الظاهر للبيت فهو ان أبا ذؤيب يريد أن يرى هؤلاء الخصوم انه لم يتضعضع لما رزأه به الدهر فلا يشمتوا فيه وأما حقيقته فهي انه يوجه هذا البيت الى نفسه هو لا الى شامتيه ، في محاولته أن يحمل نفسه على التماسك هو يعتقد انه قد عبر عن حزنه ونفس عن انفعاله بما فيه الكفاية ، وان المضى أكثر من هذا أمر لا يليق برجولته لكنه لا تزال به بقية من انفعال تتطلب التنفيس ، فهو يقاومها ويقمعها ويفكر في الحجج التي يقنع بها نفسه ويحملها على استعادة الهدوء والرزانة فيقول لنفسه : عيب يا أبا ذؤيب ! تذكر ان لك خصوما ومنافسين سيسرهم أكبر سرور أن يروك قد ضعفت وتهالكت . فلماذا لا تتجلد أمامهم حتى تكيدهم وتعمهم وتحرمهم فرصة الفرح بمصابك والشماتة من انهيارك ? وهو في حقيقة الأمر لا يقصد كيدهم وتخييب فرصتهم في المحل الأول ، بل يريد أن يرغم نفسه على امتلاك انفعالها بصرف النظر عما يقوله خصومه أو يفعلونه وهكذا نحتج على أنفسنا بمختلف الاحتجاجات العملية حين نريد أن نقنعها بسلوك لا تريده هي ولكننا نعتقد انه السلوك الصائب اللائق

وبهذا البيت تبدأ حركة هبوط سريع أو حل للأزمة تمهد للانتهاء من هذا القسم من القصيدة والاتتقال الى الأقسام الثلاثة التالية وتستمر هذه الحركة الهابطة فى البيت القادم ، الذى افتتن به القدماء افتتانا شديدا ، وأكثروا من الاستشهاد به ، وعده بعضهم أبرع بيت قالته

العرب ، على طريقتهم فى انتخاب بيت مفرد يغدقون عليه أكبر اعجابهم:

ونحن وان لم نوافق القدماء على محاولاتهم المكررة أن يخصوا بيتا معينا بأنه أبرع بيت أو أحكم بيت أو أشجع بيت أو أغزل بيت ، وهلم جرا ، لا نملك الا أن نشاركهم اعجابهم القوى بهذا البيت فهو عظيم الصدق ، وصدقه أعمق بكثير مما قد يبدو من بساطة تعبيره ، وهو ليس مجرد « حكمة » من الحكم الرخيصة الرائجة التي كثر طروقها وابتذالها ، بل هو حقيقة نفسية عميقة عن نفسنا البشرية التي لا يقف طمعها عند حد ، ولكنها اذا أرغمت على القنوع استكشفت ان معظم ما تتوق اليه تستطيع أن تستغنى عنه تأمل أيها القارىء الحديث فيما يحيط بك في بيتك من الأثاث والرياش والأجهزة ، تعتقد الك لا تستطيع أن تحيا بدونها ، ولا تتصور امكان الاستغناء عنها فكر فيما يصيبك من الجزع والسخط وضيق الصدر واللعنات حين تتعطل ثلاجتك الكهربائية ، أو تفرغ أنبوبة « البوتاجاز » ، أو تفسد « الحلة البخارية » ، أو فكر في أشياء أخرى تظنها أكبر من هذه لزوما وضرورة ، من ماء ينقطع عن بيتك بضع ساعات ، أو متنوع اللحـوم والخضر والفاكهة ثم فكر في استعدادك للسفر الى مصيفك السنوى ، وحيرتك كيف تضع في حقائبك كل الأشياء التي تعتقد انها ضرورية للمصيف ، من بدل وقمصان وغيارات وأحذية وأدوات وأمتعة وصابون حلاقة وكولونيا هل تستطيع أن تتصور ان بامكان الانسان أن يعيش بجلباب واحد على جلده ، ونعلين في قدميه ، وكسرة من الخبز الجاف أو حفنة من الذرة أو الأرز في يديه ? لكن هل تظن أن حاجياتك هذه ،

مهما كثرت وتنوعت ، تقارب ما يستعمله الأمريكي المعاصر ويعتقد أنه لا يستطيع أن يحيا يوما واحدا بدونه ? هكذا النفس البشرية ، لا منتهى لما تعتقد انه ضروري ، فليس لطمعها حد

ثم فكر في معظم الآمال والرغبات والمشاغل والأحزان والمضايقات التي تستنفد أغلب جهدك وتفكيرك وأعصابك ، من علاوات ودرجات وترقيات وخصومات ومنافسات ، هل تستطيع أن تتصور انك بامكانك أن تستغنى عن معظمها وأن تعلو على معظمها ، وان هذا لن يقلل من سعادتك بل ربما يزيد منها ? ثم اقرأ بعض القصص الكلاسيكية الجيدة في الآداب العالمية ، التي تصور الحد الأدنى الذي يستطيع الانسان فعلا أن يكتفى به اذا اضطر اليه ، في حرب أو حصار أو مجاعة أو فقر شديد ينزل به أو سفر يضل فيه ، فاذا انتهت من قراءة هذه القصص وأدركت مدى الاحتمال الذي تستطيع النفس البشرية أن تتحمله حتى في ضرورات الطعام والشراب والملبس والمسكن والطقس والخطر في ضرورات الطعام والشراب والملبس والمسكن والطقس والخطر فعد الى بيت أبي ذؤيب لتزداد ادراكا لحقيقته العميقة الخالدة

لكن لاحظ ان أبا ذؤيب لم يوفق الى هذه الحقيقة النفسية العميقة الخالدة لأنه كان يتصيد الحكم والأمثال ليتفاخر ببراعته فى سردها وحشدها وتعدادها كما يفعل نظامونا الرخيصون ومتنطعونا الأخلاقيون ، بل لأنه استقطرها من حالته الشخصية الخاصة وتجربته الفردية المعينة الشديدة الخصوصية ، ووجهها الى نفسه هو يحاول، تعزيتها وتصبيرها فى محنتها المحددة ، لا الى القراء أو السامعين يحاول أن يبهرهم بشطارته فى نظم الحكم ورص الأمثال ، كما أغرم يحاول أن يبهرهم بشطارته فى نظم الحكم ورص الأمثال ، كما أغرم

شاعرنا الحديث أحمد شوقى فى حكمه الخسيسة ، وكما جار عشرات ممن قصروا حتى عن اجادة سبكه

وبهذا البيت ينتهى أبو ذؤيب من القسم الأول من قصيدته ، وحق له أن ينتهى ، فلقد كفى نفسه وكفانا بما لا مزيد عليه من التنفيس لحزنه ، والتصوير لحاله لكن نسخة فيينا من المفضليات تزيد عليه بيتين

١٤ ولئن بهم فجَع الزمانُ وريبه إنى بأهل مودتى لمفجَّع الزمانُ وريبه كانوا بعيشٍ قبانا فتصدّعوا
 ١٥ كم من جميع الشمل ملتئم القُوى كانوا بعيشٍ قبانا فتصدّعوا

وأغلب ظننا ان هذين البيتين هما من نظم أبى ذؤيب حقا ، لكنه حين أعاد النظر فى قصيدته عاد فحذفهما ، اذ اتضح له ان نظمهما لا يرقى الى المستوى الذى كان عليه ، وانهما لا يضيفان جديدا ذا بال على أى حال ، فما فيهما من معان بعضها قد تضمنه ما سبق من أبياته ، وبعضها سيصوره فى باقى القصيدة تصويرا قوى التجسيم والتفصيل أما الأبيات الثلاثة الأخرى التى يرويها ديوان الهذليين وترويها جمهرة أشعار العرب بين البيتين الحادى عشر والثانى عشر ، وهى

لابد من تَلَفِ مقــــيم فانتظر أبأرض قومك أم بأخرى المصرع ولقد أرى أن البكاء سَـــفاهة ولسوف يُولَع بالبــكا من يُفجَع وليأتينَ عليــك مقنّما لا تَسْمع وليأتينَ عليــك مقنّما لا تَسْمع

فنراها واضحة الخروج على الحالة الفكرية والشعورية التي كان فيها أبو ذؤيب فى قصيدته هذه ، لذلك نرجح رواية المفضليات التي لا تضعها فى هذه القصيدة ، وتضع أولها وثالثها فى قصيدة أخرى لشاعر آخر ،

هو متمم بن نويرة فى قصيدته رقم ٩ من المفضليات « صرمت زنيبة حبل من لا يقطع » ، وهما أقرب الى أسلوب متمم كما يتجلى فى القصيدة المذكورة وأما ثانى هذه الأبيات فلا شك عندنا ان قائله ، كائنا من كان ، ليس أبا ذؤيب ، لانحطاطه الشديد عن مستوى نظم أبى ذؤيب حتى حين يكون هذا النظم ضعيفا فلنتقل فى فصلنا القادم الى الأقسام الباقية من قصيدته ، لنرى روائع أخرى من فن هذا الشاعر المجيد

# الفصّه للكخامِسُعَشر دقائق التصوير الحركي

محاولة العزاء: مصارع الحيوان والانسان

نظم أبو ذؤيب الهذلى عينيته العظيمة لما مات أولاده الخمسة فى عام واحد وهى قصيدة طويلة من خمسة وستين بيتا لكن عدد أبياتها التى تدور على مصابه هذا لا يتجاوز خمسة عشر أما سائر هذه القصيدة — خمسون بيتا كاملة — فلا تدور على هذا الموضوع ، بل تتناول ثلاثة موضوعات آخرى ، فتصور مصرع الحمار الوحشى ، ومصرع الثور الوحشى ، ومصرع فارسين من البشر تقاتلا فقتل كل منهما الآخر وهذه ظاهرة عجيبة تحتاج الى تفهم

اذا عدنا الى الأبيات الخسمة عشر نفسها ، التى درسناها فى الفصل الماضى ، وجدنا ان الأبيات الأحد عشر الأولى منها هى التى تدور على نكبته بموت أبنائه ، وتصور حزنه ولوعته وسوء حاله ، أما الأبيات الأربعة الأخيرة منها فتحاول شيئا آخر ، تحاول التجلد والتصبر ، فيذكر أبو ذؤيب فيها نفسه بأن له شامتين سيفرحون ان رأوه يجزع ويتضعضع ، وبأن النفس البشرية لا حد لطمعها اذا أرخى لها عنان الطمع ، ولكنها تقنع بالقليل اذا حملها صاحبها على القناعة ، وبأن هذه لم تكن مصيبته الأولى فى حياته على أى حال ، فكثيرا ما فجع فى أهل مودته من قبل وأخيرا يذكر نفسه بأنه ليس الوحيد الذى نكبه الدهر

وفرقه عن أحبابه ، فكم من أحباب كان شملهم مجتمعا وحبلهم ملتئما ثم مزق الدهر شملهم وبتر حبل مودتهم

والظاهر ان هذه الأبيات الأربعة لم تنجح فى تهدئة ثائرته ، ولم تكف لجلب العزاء اليه ، فهو لا يزال قوى اللوعة على أبنائه ، فماذا يفعل ؟ هل يعود الى الحزن والثورة مرة أخرى ? هو يأبى هذا لنفسه ، ويعتقد انه قد عبر عن ولهه بأقصى ما تسمح به له رجولته هل يستمر اذن فى نظم أبيات الحكمة يعزى بها نفسه ، فيتحدث حديثا عاما عن تقلب الزمان وخيانة القدر وبطش الدهر وحتم الموت وتصدع المودات ؟

هنا تتجلى لنا روعته الشعرية وصدقه الفنى على أتمهما فهو يرفض هـذه الطريقة التى أولع بها كثيرون من الشـعراء والنظامين المقلدين فيما بعد، الذين اتخذوا الرثاء مجالا سانحا لاقتناص الحكم ورصها رصا مسرفا مملا، فجاء أكثرها سوقيا مبتذلا رخيصا، يعتمد على الألاعيب الذهنية واللفظية المحض ولا يصدر من القلب صدورا حارا ولا ينبع من التجربة الشخصية المعينة وانما يسترسل فى الأقوال المعممة الباهتة المسيخة وأبو ذؤيب ببصيرته الفنية الصادقة يدرك انه أن تمادى فى هذه الطريقة السهلة فلن يستطيع أن يحتفظ باجادته الفنية بل هو فيما رجحنا قد عاد فحذف البيتين الأخيرين من تلك الأبيات الأربعة، وآثر أن يلجأ الى وسيلة أخرى غاية فى الطرافة والتأثير الفنى فهو يترك مأساته هو ويتعزى بالنظر فى ثلاث مآس أخر ، يأخذ اثنتين منها من عالم الحيوان ، ويأخذ ثالثتها من عالم الانسان فلننظر الآن فى المأساة الأولى ، قصة حمار الوحش ومصرعه

قصة حمار الوحش من أهم الموضوعات الفنية التي تناولها الشعر

القديم ، من ناحية الكم وناحية الكيف معا فقد أغرم بها الشعراء وأكثروا من ايرادها ، وقد رأينا مثلا عليها في همزية زهير التي درسناها في الفصل الحادي عشر لكن زهيرا لم يطل فيها كما يفعل شعراء آخرون ، وكما سيفعل أبو ذؤيب ، والشعراء الذين أطالوا فيها قد اتخذوها مجالا رائعا يكشفون فيه عن علمهم الواسع بأحوال الصحراء ، وملاحظتهم الطويلة لظواهرها وأحداثها ، وخبرتهم الدقيقة بما تعج به من حياة الحيوان والنبات ، وقدرتهم الفنية الكبيرة على الوصف الحي المحيى لما يسجلون من صور وما يؤدون من عواطف

لكن أغلب الشعراء يقصون هذه القصة في مناسبة واحدة ، هي أن يشبهوا ناقتهم في سرعة جريها بحمار الوحش في عدوه السريع ، ثم يتناسون هذا التشبيه ويستطردون في قصة الحمار الوحشي . أما أبو ذؤيب فيورد قصته هذه في مجال الرثاء ، اذ يضربها لنفسه مثلا على حتم الموت وتصدع الجمع وتمزق شمل الأصحاب والخلان وهو يستخدم قصة الحمار الوحشي هذا الاستخدام في عينيته هذه ، وفي أبيات ثمانية من قصيدة أخرى له (۱) وهناك ثلاثة شعراء آخرون يستخدمون القصة أيضا في مجال الاعتبار والتعزى عن حتم الموت وبطش الدهر ، ولكنهم جميعا من قبيلة هذيل (۲)

<sup>(</sup>۱) ديوان الهذليين ، القسم الأول ، ص ١٢٤ – ١٢٦ ، الأبيات الله منه الدار القومية للطباعة والنشر ، القاهرة ١٩٦٥

<sup>(</sup>۲) نفس المصدر ، القسم الثانى ، شعر صخر الغى ، ص 77 - 77 ، الأبيات 9 - 191 ثم شعر أبى خراش ، ص 110 - 111 ، الأبيات 110 - 110 ثم شعر أسامة بن الحارث ، ص 100 - 110 ، الأبيات 110 - 110

وهذه ظاهرة تستوقف الانتباه ، لماذا اختص هؤلاء الشعراء الهذليون بايراد القصة في هذا الغرض ، في حين ان سائر الشعراء يوردونها في مجال التصوير لسرعة الناقة أكان ذلك لكثرة مصائبهم في قبيلتهم هذيل ، أم كان مجرد تقليد شعرى نشأ في هذيل ، فان كان هذا فلم لم ينتشر بين غيرهم من الشعراء ? أسئلة لا نستطيع لها جوابا مقنعا ، والظواهر الأدبية لا نستطيع دائما أن نقدم لها تعليلا ، فلنكتف بأن نضيف ان أولئك الشعراء الهذليين يستخدمون لنفس الغرض قصة الثور الوحشي أيضًا ، والوعول والنعام ، والصقر الذي يصيد الأرنب ، ويضربون هذه الأمثال قبل قصة الحمار الوحشى أو بعدها ولنقصر اهتمامنا الآن على قصة الحمار الوحشي ، لكن قبل أن نروى أبيات ذؤيب ننتهز هـــده الهرصة لنعطى خلاصة المعانى والصور التي يسوقها الشعراء القدامي حين يقصون هذه القصة ، نظرا لما قلنا من أهميتها الكبيرة كما وكيفا في شعرهم ، وحتى نكون أقدر على تعرف نزعة أبي ذؤيب الخاصة في سردها ، وماذا يقول وماذا يدع ، وفى أى فصول القصة يطيل وفى أيها يوجز

والقصة حين ترد بتمامها تنكون من سبعة فصول ، لكن قل ان ترد جميعها فى قصيدة واحدة ، والأفكار والصور التى سنذكرها بعد قد جمعناها مما يقول مختلف الشعراء وهذه هى الفصول السبعة (١)

<sup>(</sup>۱) ملخصة من رسالة نال بها المؤلف درجة الدكتوراه في الأدب العربي من جامعة لندن سنة ١٩٤٢ ، موضوعها « الحيوان في الشعر العربي القديم ما عدا الابل والخيل » كذلك لخصنا من هذه الرسالة سردنا القادم لقصة الثور الوحثي أو البقرة الوحشية والشعر القديم المعنى في عنوان الرسالة هو الشعر الجاهلي وشعر صدر الاسلام وشعر العصر الأموى ، فهذه هي العصور التي نستطيع أن نطمئن فيها إلى أن ما يقوله الشعراء هو من نتاج العبقرية العربية الخالصة ما عدا حالات قليلة جدا

١ -- الزمان موسم الربيع الأمطار قد توالي نزولها فاخضرت الأودية بالنبات الغزير المكان أحدهذه الأودية الخصيبة المرعة. حمار الوحش يرتع ويمرح ، متمتعا بهذا المرعى الغنى ، يأكل ما شاء من عشب وبقل هو سعید حر لا یقید مرحه قیود ، یجری من واد الی واد ، ومن مسرح مخصب الى مسرح لا يقل عنه اخصابا وهو يجد شرابا كافيا في عصارة النبات الطرى الذي يأكله ، فلا يحتاج الى أن يرد عينا من العيون ، وهذا يجعله أكثر حرية وانطلاقا في الوديان وهو يتدفق بالحيوية والنشاط ، لا يني عدوا وقفزا ، فالغداء الطيب قد ألهب قوته الذكرية ونشط جسمه ونفسه معا هو قوى البدن مفتول العضل ، وجهد الجرى والوثب ، مضافا اليه عدم احتياجه الى شرب الماء ، قد أنقذه من السمنة وأضمر جسمه وصانه من البلادة والكسل في مرتعه الغنى وهو يلتمس المجالات المختلفة للتنفيس عن فرط نشاطه وحيويته ، بأن يصيح بأعلى صوته صياحا تردده جنبات الصحراء ، وبأن يقبل على انائه اللاتي جمعهن وسيطر عليهن ، فله في أغلب الأحوال أكثر من أنثي واحدة ، لأنه بطبيعته حيوان متعدد الاناث ( لا كالنعام مثلا ) . فهن ثلاث أو أربع ، وقد يصلن الى الثماني عدا وهـو يفرض عليهن سطوته القاهرة ، بعزم بل بقسوة ، فهو يقتادهن حيثما شاء بين الأودية والمسارح، ويدفعن أمامه بخشونة غير عابىء باحتجاجهن وهو يحتفظ بهن جميعا لنفسه ، ولا يسمح لذكر آخر أن يقربهن ، لذلك ترى جسمه مكسوا بالجروح والندوب التي سببها صراعه مع الذكور الآخرين بل هو بغار عليهن من أولاده منهن ، فيطرد هؤلاء الأولاد عن أمهاتهن المحبات بقسوة بالغة الى أن يختفوا لكن انائه لا يستسلمن لهذه السيطرة الذكرية الدكتاتورية بدون صراع ، فهن يجالدنه ويعضضنه ويرفسنه

ويحاولن الهرب منه ، مبتغيات الخلاص من سلطانه والحرية لأنفسهن ، لكنهن ينتهين دائما بالاخفاق ، ويعدن الى الاستسلام ، فهو أقوى من أن يستطعن له غلبا ، وهو أقسى منهن عضا ورفسا ، وأسرع منهن عدو اذا لجأن الى الهرب لكن العلاقة ليست هكذا دائمة الخصومة ، بل يتخللها كثير من التراضى والملاعبة والمزاح ، فينعمن بالحياة الرغدة والطعام الوفير فى حماية ذكرهن المقتدر وهكذا يستمر الحمار مع أتنه طول موسم الربيع ، فى تمام السعادة والنعيم والمرح

٧ — لكن مثل هذه السعادة لا يمكن أن تدوم فالطقس يبدأ في التغير ، اذ يشرف الربيع على الانتهاء ، ويليه الصيف بحره الحرردة شدة وقسوة حتى يبلغ درجة لا احتمال لها الأرض تلتهب بالحرارة ، والتلال تتوقد ، والماء يجف في الغدران والعيون ، والنبات يذوى وتجف عصارته فيضمحل. كانت هذه الحيوانات حتى الآن مستغنية عن الماء بما تجد من رطب النبات ، أما الآن فالعطش يشتد بها ، وحلوقها تحترق من الربح اللواحة والحجارة الموقدة من حولها ، حتى تكاد يغمى عليها من شدة الظمأ وأخيرا ، بعد تفكير طويل ، يحزم الحمار أمره ، فيستقر عزمه على أن يترك هذا المكان الذي ألفه وقضى فيه كل ذلك فيستقر عزمه على أن يترك هذا المكان الذي ألفه وقضى فيه كل ذلك الوقت السعيد ، وعلى أن يفتش عن مكان آخر قد استبقى قدرا من الماء لكنه ينتظر مجيء الليل ، فهو لا يستطيع أن يبدأ جريه في حر النهار فيقف على الرابية حارسا لأتنه ، منتظرا اللحظة المناسبة .

٣ — تأتى هذه اللحظة ، فيقدم الحمار على تنفيذ عزمه ، ويصيح فجأة باناثه ، ويبدأ فى دفعهن أمامه ، ولا يدع لهن مجالا لمخالفة أمره ويظل وراءهن حتى لا يسمح لهن بفرصة الرجوع ، ويستمر فى طردهن

أمامه ، يصدمهن بألواح كنفيه ، ويعضهن بأسنانه ، غير مبال بالرفسات القوية التى تصل الى جبهته من حوافرهن ذلك انهن لغبائهن لا يفهمن مبب هذه الرحلة ، ولو تركن وأمرهن لظللن فى ذلك المكان الجاف حتى يمتن عطشا ، لكنه وهو رئيسهن المسؤول عن سلامتهن يمضى فى أداء واجبه يظل الحمار وأتنه فى هذا العدو السريع المجهد والغبار يتصاعد عاليا من حوافرها ، وهو يركض بهن فوق الصخر والرمل والجبل والسهل ، ويجتاز الدروب ويرتاد مختلف الأماكن مفتشا عن ماء لم يجف بعد ، وباذلا كل جهده ومهارته فى الاحتفاظ بهن ، الى أن ينجح أخيرا فى سعيه ويعثر على ماء جديد

إلى الفرج بعد الشدة ، فعثرت الحيوان على هذا الماء الجديد ، وهو ماء كثير بارد سائغ طعمه ، يحيط به النبت الثقيل العالى تدخل الحيوان الظمأى هذا المورد بلهفة وتشوق ، وتبدأ فى النهل من مائه العذب ، فتمد أعناقها وأفواهها فى شراهة ، وتأخذ فى العب من صفحته الصافية ، وتغيب بأرجلها فيه ، وتبل به جلودها المحترقة

وهنا تنتهى القصة لدى كثير من الشعراء ، اذا كانوا فى حالة نفسية سعيدة ، كما رأينا فى تناول زهير لها ، فيعود الحمار وأتنه الى فترة جديدة من السعادة والمرح وقد يستمر الشاعر فيروى الفصل القادم الذى يرمى فيه الصياد الحيوان بسهامه ، لكنه ينهيه نهاية سعيدة ، فيجعلها تفر منه سالمة أما اذا كان الشاعر فى حالة نفسية تعسة فانه يجعلها أو يجعل بعضها تلقى مصرعها ، وذلك فى الفصول القادمة

ه - بينما الحمر تنعم بالماء اللذيذ ، اختبأت الكارثة بالقرب منها ، وهذه المياه العذبة الصافية انما جرتها الى حتفها فهناك ، قريبا من عين

التى يدفعها عطشها الى ورود العين وهنا يدخل بعض الشعراء فى الله ، يختفى الصياد وراء صخرة عالية أو ربوة ، مترقبا ورود الحيوان أوصاف طويلة للصياد وفقره وحاجته ، وزوجته البائسة التى تعيش معه ، وأولاده المضرورين ، وسهامه وقسيه التى يعدها للصيد ، وكيف يقضى ليلته فى حذر شديد وحرص وصمت تام ، منتظرا ورود الحيوان ، ففى صيد الحيوان اعتماده الوحيد لاطعام نفسه وأسرته البائسة

7 — ما أعظم فرحة الصياد اذ يرى هذه الحمر تندفع الى الماء الكنه لا يتعجل ، بل ينتظر حتى يتم انصرافها الى شرب الماء العذب ، وحينئذ يرفع قوسه القوية الجيدة الصنع ، ويخرج من كنانته سهامه التى أحسن انتخابها وبريها واراشتها (أى لصقها بالريش الذى يساعدها على الطيران المستقيم) ، فيرمى . فيصيب بعضها فتسقط الحيوان التعسة الحظ على الأرض ، ويفر بعضها لكنه كثيرا ما يخطىء فيصيب السهم صخرة ينكسر عليها وتنجو جميع الحمر ، ويعض الصياد المسكين على أصابعه ندما

√ — الحيوان الهاربة تسرع فى النجاة ، يدفعها الرعب العظيم ويكاد يمزق جلودها ، فى عدو مجنون لا استرخاء فيه حتى تبتعد وتصير آمنة مرة أخرى ، فتتنفس الصعداء سرورا بنجاتها ، ويعلن الحمار فرحه بالقفن العالى ، ويصعد رابية يشم فوقها ريح الحرية مرة أخرى ، وتتجاوب الصخور بصياحه الفخور

وغنى عن الذكر ان الشعراء لا يسردون الأحداث المذكورة هـذا السرد العارى ، بل يحققون هدفهم الفنى تحقيقا فنيا صحيحا ، تارة بتنظيم ايقاعهم ونغمهم ، وتارة بالتشبيهات والاستعارات التى يصوغونها ، وتارة بالجمع بين هاتين الوسيلتين الفنيتين وهم يختلفون

بالطبع في نصيبهم من الاجادة ، لكن الشيء المعجب هو أن كثيرين منهم لا يملوننا من هذه القصة المكررة ، بل يعطوننا شيئا طريفا يمتعنا ، آو تفصيلا جديدا يروعنا ، أو التفاتة ذكية حسية أو نفسية ، أو اصالة فى التعبير والتنغيم أما وليس فى وسعنا فى مجالنا الحاضر أن نحيط بجوانب فنهم ، فلنكتف بالتأمل في فن أبي ذؤيب ، وليضف القارىء اليه ما تقدم في الفصل الحادي عشر من فن زهير ، وما تقدم أيضا في الفصل الثالث عشر من قص زهير لقصة الصيد ليدرك كيف قص زهير قصة حمار الوحش فيها من زاوية أخرى ، وهي زاوية البشر المصطادين لا زاوية الحيوان الذي صيد ، وكيف جعل مصرع هذا الحيوان على يد الصيادين الأغنياء الذين يخرجون للصيد على خيولهم الجياد لمجرد اللهو ، لا على يد الصياد الفقير الذي يكمن للوحش عند مورد الماء ويرتزق من صيده وهذه النماذج الثلاثة ربما تكفى لاعطاء القارىء فكرة عن مدى الغني والتعدد الذي يبلغه الشعراء القدامي في تناولهم لقصتهم المحببة

17 والدهر لا يبقى على حَدَثانه جَوْنُ السَّراة له جَدائدُ أربع بالشطر الأول يحدد أبو ذؤيب الغرض الذي من أجله يسوق قصة الحمار الوحشى ، وبربطها بما تقدمها من أبيات في محاولة التجلد والصبر حدثان الدهر احداثه وغيره والجون الأسود الى حمرة والسراة أعلى الظهر ، وسراة كل شيء أعلاه نجد في هذا الوصف «جون السراة » مثلا آخر على ايجاز الشعر الجاهلي ، فالشاعر لا يذكر اسم الحيوان الذي يصفه ، معتمدا على ذكاء سامعيه الذين سيحزرون أي حيوان هو من وصفه له والحمار الوحشى في شبه الجزيرة العربية أسود اللون . لكن القارىء الذي تابع فصولنا الماضية سيدرك أن وصفه

للحمار بذلك اللون الأسود الضارب الى شيء من الحمرة لا يقصد به مجرد تسجيل الحقيقة المادية ، بل يوميء الى التماع جسمه المليء بالصحة والقوة وتألقه في أشعة الشمس ثم جعل له أتنا أربعا والجدائد جمع جدود ( بفتح الجيم ) ، وهي الأتان التي خف لبنها ، وأصل الجد القطع . ولكن لم يصفها بهذا الوصف ، وما أهميته في هذا الفصل الأول ? سؤال لا يسأله الشراح القدامي ، لكن تدبرا يسيرا يهدينا الى أنها قد خفت ألبانها أو انقطعت لأنها بدأت تنتهي من عملية الارضاع لصغارها ومغزى هذا أن صغارها بدأت تستقل عنها وترعي النبات ، وهذا يجعلها أكبر حرية وعودة الى النشاط والجرى والقفز مع ذكرها ، بعد أن أهملته فترة انصرفت فيها الي صغارها وكما نعرف من شعراء آخرين سيقوم الحمار بعد قليل بطرد هؤلاء الصغار عن أمهاتهم ليستأثر بهن مرة أخرى.

### ١٧ - صَخِبُ الشُّوارب لا بزال كأنه عَبْدُ لآل أبي رَبيمة مُسْبَع

تعبيره «صخب الشوارب» هو تعبير بالغ الروعة ، يدلنا على ايجاز الشعر القديم وشحن ألفاظه من ناحية ، وعلى مقدرة الشعراء على ضم ألفاظ اللغة ضما جديدا ينتج تركيبات جديدة يقدمونها الى المحصول اللغوى والأدبى فتنمو بها اللغة وتغنى ، وهذا عمل الشعراء الأصلاء فى كل لغة حية . والشوارب هى عروق فى الحلق ؛ أو مجارى الماء فى العنق ، أو مخارج الصوت فى الحلق فقوله ان الحمار صخب الشوارب يعنى أنه كثير الصياح قوى الجلبة التى يصدرها من حلقه منفسا بها عن الحيوية العظيمة التى تدب فى عروقه فى ذلك الموسم النضر الخصيب عتى تتوتر عروق عنقه من شدة صياحه وواضح ان ألشاعر فى تعبيره هذا قوى التعاطف مع الحمار وان تعاطفه ممزوج بقدر من التفكه عليه .

فهو يجد في تأمله مسلاة عن حزنه الشخصى . ثم يزداد هذا وضوحا حين يلتمس لتصوير نشاطه وصياحه تشبيها غاية فى الابداع والظرف يحملنا على الضحك المرح فيقول انك يخيل اليك حين تستمع الى صياحه العالى بصوته الذي لا يفهم انه عبد لآل أبي ربيعة وأبو ربيعة الذي يعنيه الشاعر هو بلا شك أبو ربيعة بن المغيرة ، جد عمر الشاعر الأموى المشهور أما الشراح الذين جعلوا أبا ربيعة رجلا من ذهل بن شيبان أو من كنانة فقد أخطأوا كل الخطأ ولكي تفهم هذا التشبيه يجب أن تنذكر ان بني مخزوم كانوا من كبار أثرياء قريش وأهل العز فيهم منذ الجاهلية ، وان بيت أبى ربيعة بن المغيرة كان من أغنى بيوتات بنى مخزوم كانت لهم ضياع واسعة وتجارة ناجحة ، وكان لهم عبيد كثيرون ، حتى ان الرسول عليه السلام فكر فى أن يؤلف منهم كتيبة فى فتح اليمن وقد ظل فيهم هذا الغني بعد الاسلام ، حتى لقد كان عبد الله ابن أبى ربيعة - أبو عمر الشاعر - يسمى العدل ( بكسر العين ) ، الأنه كان يكسو الكعبة من ماله سنة ، وتكسوها قريش كلها سنة ، فهو عدل لهم جميعا

مثل هذا البيت السرى يكون عبيده فى نعمة ورغد من العيش وطعام كثير ، فيكونون أصحاء أقوياء الأجسام والمسبع الذى قد أهمل مع السباع فصار كأنه سبع لخبثه . ونحن نعرف من كتب الرحالين المعاصرين ان رعى القطعان فى الصحراء الغربية لا يزال مهنة الخدم (١) ، وانهم

<sup>(</sup>۱) من الخطأ أن نعتقد أن العرب اذ قامت حياتهم على الرعى كانوا هم الذين يقومون بمهنة الرعى نفسها ، فالحق أن هذه المهنة كانت موكولة الى العبيد والنساء والخدم واصاغر الناس ، كما يصور الشعراء القدامى فعنترة مثلا يصف فى معلقته العبد الحبشى « الأعجم الطمطم ، الذى يرعى الابل ويشبه به الظليم فى سواده

لا يزالون يهملون في البرية ولا يكادون يعاشرون انسيا ، فتكاد معرفتهم باللغة الآدمية تنقطع ويكون صياحهم عاليا جافيا غليظا قريبا من جفاوة الحيوان وغلظته من كثرة معاشرتهم له ويقال ان « مسبع » معناه الذي وقع السبع في غنمه فهو يصيح ، أي يصيح ليطرد هذا السبع لكننا لا تؤثر هذا الشرح ونفضل المعنى الأول ففيه الكفاية في وصف صياحهذا العبد وزمجرته الصاخبة الأعجمية فانظر الآن في طرافة هذا التشبيه وامتاعه ، وهو لا شك يذكرك بتشبيه علقمة لصوت النعام بصوت تراطن الروم في قصورهم ، ويذكرك بتشبيه زهير لحمار الوحش ببدوي قام على ربوة عالية وأخذ ينادى صاحبه أو يطلب النجدة فان أردت أن تزداد تقديرا لتشبيه أبى ذؤيب فاستبدل ببنى المغيرة أسرة غنية باذخة الغنى في أقطار وطننا العربي الحديث ، أو أسرة من الأسر الأرستقراطية التي كانت تحتكر الثروة في مصر الي عهد قريب ، مثل بيت البدراوي عاشور ، ثم تخيل ما لخدمهم الكثيرين من نعمة وسمنة ، ومن بطر وأشر واستكبار واعتزاز بأسيادهم الذين ينتمون اليهم

# ١٨- أكل الجميمَ وطاوعتُه سَمْحَجُ مثلُ القَناة وأزْعلته الأُمْرُع

ذلك الحمار الوحشى قد أكل الجميم . وهو النبت الكثيرالذى تراكم بعضه فوق بعض كأنه جمة الشعر ، من الفعل جم بمعنى اجتمع وهذا نبت الربيع الذى أنبتته الأمطار الغزيرة المتوالية حين سقطت على أرض طيبة . والسمحج الطويلة على وجه الأرض أو الطويلة الظهر ، يعنى الطول الأفقى لا الارتفاع الرأسى مرة أخرى لم يسم الشاعر الحيوان فيقل طاوعته اتان سمحج ، بل اكتفى بالوصف دون اسم الموصوف ثم يشبه طاوعته اتان سمحج ، بل اكتفى بالوصف دون اسم الموصوف ثم يشبه طاوعته الطويل بفرع الشجرة الذى يتخذ للرمح ، وهم يختارون للرمح

فرعا صلبا مستقيما تام الاستقامة وهذا الحمار قد أزعلته الأمرع أى نشطته ، من الزعل وهو النشاط والمرح (ونحن الآن نستعمل هذه الكلمة في لغتنا العامية في الحزن والغضب فقط ، ولكنها في الاستعمال القديم للانفعال الحاد عموما ، وان كان القدماء قد قالوا أيضا أزعله من المكان أي أزعجه) وفي رواية «أسعلته » أي صيرته مثل السعلاة وهي المتمردة من الجن أما الأمرع فمعناها الخصب ، يقال قوم معرعون اذا كانوا مخصبين ، ومكان مربع ( بفتح الميم ) أي مخصب ، وهي جمع يستعمله أبو ذؤيب خاصة فكأن مفرده مرع أو مرع ( بفتح الميم وسكون الراء أو فتحها ) وهذا دليل آخر على حرية الشعراء في صياغة الألفاظ وجمع الجموع

وبهذا البيت يصف أبو ذؤيب المسرح الطبيعى الذى أقبل هذا الحيون مع أقنه على التنعم بنباته الوفير ، وما تتج له من النشاط والشرة . يؤدى هذا الوصف بتركيبات موجزة قوية الشحن ترينا ما كان للعربية من حيوية وتكثيف . والأوصاف تتوالى فى سيولة وخفة وانسجام يعاونها وزن الكامل ولكن الشاعر قد ذكر للحمار أتنا أربعا قبل بيتين ، فلم يأتى الآن ويقول «طاوعته سمحج» ، ومن تكون هذه بينهن ؟ تفكير يسير يهدينا الى انه يخص منهن كبراهن وأقدمهن مع الحمار ، فهى أكثرهن ألفة له واخلاصا لعشرته ومطاوعة لأمره هذه التفاتة لطيفة من الشاعر الي وجه من وجوه الشبه بين الأسرة الحيوانية والأسرة الانسانية ، وقد رأيت فى فصولنا السابقة أمثلة أخرى على الملاحظة الدقيقة التي لاحظ بها الشعراء القدامي حياة الحيوان وانسجامهم الكبير معها وتعاطفهم القوى الذي جعلهم يخترقون الحاجز بين الانسان والحيوان ليروا كثيرا من التشابه فى العادات والطباع والشخصيات

فالرجل مهما تتعدد زوجاته يكون له فى العادة واحدة هى كبراهن وأقدمهن ، وتكون هى المقدمة عليهن فى المنزلة والاحترام والكرامة مهما يكن من شباب الأخريات وجمالهن وسنزداد بهذه الحقيقة بصرا فى باقى القصة ، وسنرى كيف يؤدى اخلاص هذه الأتان الكبرى لسيدها الى مصرعها قبل مصرعه ، حين نأتى الى النهاية المفجعة التى تنتهى بها القصة

# ١٩\_ بقَرارِ قِيعانٍ سيقاها وابل واه ، فأَنْجَمَ بُرُهةً لا يُتَلِع

استمع أولا الى هذا التنغيم العذب الناتج من القافين المترددتين. « قرار قيعان » ومن الجناس الناقص « وابل واه » ، ومن التنوينات الثلاث المطربة ثم لاحظ تردد القاف أيضا في الفعل « سقاها » ثم فى الفعل « يقلع » ، وكيف تتعاون القافات الأربع ، بالاضافة الى موسيقية ترديدها ، على تصوير ذلك الماء الكثير الفياض الذي امتلأت به الوديان ، وتذكر في هذا الصدد ما قلناه عن ملاءمة القاف لتصوير الماء الكثير حين درسنا أبيات زهير القافية في وصف السانية في فصلنا الرابع والقرار جمع قرارة وهي حيث يستقر الماء والقيعان جمع قاع وهو القطعة من الأرض الصلبة الطيبة أو الطيبة الطينة ، وصلابتها تجعلها تحتفظ بقدر أكبر من الماء ، وطيب طينها يجعل ماءها أعذب مذاقا والوابل المطر العظيم القطر والمطر الواهي هو الذي ينصب انصبابا شديدا ، يقال وهي السحاب انبثق شديدا وأصل الوهي الشق ومن هذا تدرك ان صفة « واه » كان لها غير المعنى المقترن بها في استعمالنا الحديث حين نقول عذر واه أو حجة واهية بمعنى ضعيفة ، كما يتبدى لك ارتباط المعنيين في أصلهما اذا قلنا جلد واه أو قربة واهية أي منشقة ينبثق منها

الماء ومن هذا التعبير انتقلنا الى معنانا الحديث فقلنا حجة واهية أى ضعيفة متمزقة غير مترابطة

واختيار الشاعر لهذا المطر الشديد الانصباب ينسجم مع ما يريد تصويره فى هذا الفصل من النشاط القوى والعنف والحدة ، لذلك لم يختر مطرا لين النزول كما رأينا شعراء آخرين يفعلون فى مجال الرقة والهدوء والمرحمة هذا المطر الشديد لم يكن أيضا مجرد دفعة عابرة ، بل أثجم أى ثبت واستمر زمانا لا ينقطع عن النزول هذا اذا أخذنا فاعل «أثجم » على انه ضمير يعود على « وابل » ، فان أعدنا الضمير على حمار الوحش فالمعنى انه لما وجد الحمار هذا المكان الخصيب الذى فيه مطر كثير وفيه اذن نبات كثيف لا غرو انه أقام وثبت فيه زمانا لا يبغى عنه حولا فيكون هذا تمهيدا لما سيصفه بعد قليل من انقطاع المطر وجفاف المكان ، مشيرا بذلك الى انه مهما يطل زمن السعادة فهو لابد الى انتهاء

### ٧٠ فلبثن حيناً يَعْتلجن برَوْضه فيُجِدُّ حيناً في العلاج ويَشْمَع

لبثت الحمر في هذا المكان زمانا ، وهن يعتلجن في روضه أي يعالج بعضهن بعضا فيعضه ويرمحه ويعارضه ، وكل ذلك من فرط الصحة والنشاط أما الحمار نفسه في معالجته لانائه فانه يكون أحيانا جادا في ضربه وعضه اياهن ، ويكون في أحيان أخرى « يشمع » أي يلعب ويمزح ، والمرأة الشيّموع اللعوب المزيّاحة ، فاشتق أبو ذؤيب ذلك للحمار (وهذا تجديد آخر للشاعر ، والتفاتة أخرى الى التشابه بين عادات الحيوان والانسان ) وفي رواية أخرى « في العراك » وقيل يعتلجن أي يلعبن ويتمرغن والتفات الشاعر الى أن بعض ضرب الحمار وعضه أي يلعبن ويتمرغن والتفات الشاعر الى أن بعض ضرب الحمار وعضه

ورفسه ليس عن غضب حقيقى يريد الايجاع بل هو مزاح سببه شدة النشاط والمرح وان يكن مزاحا خشنا ، والى أن هذا المزاح قد يتجاوز المدى فينقلب غضبا حقيقيا يتعمد الايذاء ، هو التفات طريف يدل على ملاحظة طويلة ذكية للحمر ، كما ترى فى كلبين يتهارشان ، بل فى رجلين يتداعبان ثم ينقلب تداعبهما الخشن الى خصومة سريعة ، وكما ترى فى رجل قروى وامرأة قروية يتغازلان مغازلة لا تخلو من خشونة ولطم تثير ضحك أهل المدن ذوى الأذواق الناعمة المرققة أما الروض فجمع روضة ، والروضة لا تسمى كذلك الا اذا اجتمع فيها الماء والنبت ، فان وجد أحدهما دون الآخر لم تسم روضة وبهذه الكلمة الواحدة يرسم الشاعر فى هذا البيت « أرضية » جميلة رائعة يجرى عليها كل هذا اللعب والمرح والخصام الذى سرعان ما يعود الى صفاء

بهذه الأبيات الخمسة قدم أبو ذؤيب الفصل الأول من قصته ، وقد رأيت كيف تعمد أن يطيل فى هذا الفصل وأن يرسم ما فيه من جوانب الخصب والمرح والخير والسعادة وهذا كله سيجعل الفاجعة القادمة أشد هولا حين تقع ، وهى لابد أن تقع ، فكل سعادة مهما تطل مصيرها الفناء

### ٢١ حتى إذا جَزَرَتْ مياهُ رُزونِهِ وبأَى حِينِ مُلاوةٍ تتقطع!

يبدأ الآن الفصل الثانى الذى يتغير فيه الجو وتنقلب الحال الرزون أماكن فى الجبل يكون فيها الماء ، جمع رزن وهو المكان المرتفع فيه طمأنينة تمسك الماء جزرت الآن مياه هذه الرزون أى نقصت وغارت ، وذلك بمجىء الحر وانقطاع المطر. والملاوة زمن ودهر ، من قولهم تمليت العيش وملاك الله النعمة أى أمتعك بها زمانا وقوله « بأى " » يستعمل

فيه «أى" » للتعجب ، كما تقول: أى فارس هو! فهو يقول: ما أعجب الوقت الذى شاء فيه القدر أن تنقطع المياه عن هذه الحمر كان الماء من حولها كثيرا حين كانت لا تحتاج اليه وتجتزىء عنه بأكل النبات الطرى الكثير العصارة أما الآن وقد جاء الحر الشديد الذى جفف النبات والذى لا تستطيع فيه أن تستغنى عن شرب الماء ، فقد نقص ما كان منه فى الأرض وانقطع نزول المطر. وهكذا يتخير القدر هذا الوقت العصيب ليقطع عنها المياه

#### ٢٢\_ ذكر الورودَ بها ، وشاقى أمرَه شؤم ، وأقبل حَيْنُه يتتبَّـع

هذا بيت رهيب ينذر بما سيكون بعد قليل من كارثة مفجعة ، فعليك أن تقرأه باحساس الرهبة والانذار ، وأن تموج صوتك بهذا الانفعال في المدات الأربع التي في الشطر الأول ، مطيلا فيها من صوتك ومبطئا اياه فى خفوت فجائى بعد ما كان فى الأبيات الأولى من مرح وصياح وجلبة . وانظر جمال الشين المترددة في « شاقى أمره شؤم » وكيف يتفشى صوتها ويشيع في البيت ما يشبه الهمس المنذر بحلول الخطر وتعبير « ذكر الورود بها » تعبير موجز دقيق مؤثر ، يعنى ان الحمار لما جاء ذلك الحر القاسي ونقصت المياه تذكر واجبه فى أن يرد بأتنه ماء جديدا لاحظ أن المياه كما وصفها الشاعر في بيته الماضي لم يتم جهافها بعد ، وانما هي قد تقصت وغارت ، لكن الحمار لبعد نظره يفكر في المستقبل ، فهذا واجب مفروض عليه هو لأنه ذكرها وسيدها وقائدها المسئول عنها وعلى سلوكه يتوقف مصيرها لذلك تذكر الحمار واجبه هذا. وهكذا نفضل أن يكون الضمير في « بها » عائدا على الأتن ، ونرجح هذا على الشرح الآخر الذي يعيده على العيون القديمة ، أي العيون التي كان بها

الحمار فى وقت سابق قبل أن يصير الى هذا المكان الراهن يقول هذا الشرح الثانى ان الشاعر أشار الى العيون القديمة وان لم يتقدم لها ذكر لأنه يصف كيف انقطعت عن الحمار مياه السماء غاحتاج الى العيون القديمة ، ويضيف الشرح ان مثل هذه الاشارة الى مالم يسبق ذكره كثير فى كلام العرب. وهو كثير حقا ولكننا لا نظن ان هذا من مواضعه ، لأننا لا نحتاج اليه ما دام المعنى أنسب فى اعادة الضمير الى الأتن التى سبق ذكرها

ثم يشير الشاعر فى بقية البيت الى أن هذا الورود هو الذى سيجر عليه الشقاء والشؤم والهلاك ، كأنه يريد أن يقول ان تذكره لواجبه وتصميمه على القيام به هو الذى أورده موارد التهلكة ، فلو لم يكن ذلك الحمار ذا ضمير حى وتصميم على القيام بالواجب لربما كتبت له النجاة من مصيره الذى سنراه ، والفعل شاقى على صيغة فاعل من الشقاء أى جلب اليه الشقاء ، وفى هذا التعبير «شاقى أمره شؤم» اشارة الى أن الحمار كان يتردد فى ترك المكان والاقبال على سفره بحثا عن الماء ، لأنه كان يتشاءم منه ويرى فيه نذير الشقاء ، ولعله امضى وقتا يخادع نفسه بأنه لا يزال فى استطاعته المكوث مدة أطول ، ولكنه حسم الأمر وصمم على أداء واجبه وليكن ما يكون

جاء الى هذا الحمار حينه أى هلاكه والموت المكتوب عليه يتتبعه أينما يذهب حتى يحل عليه فى ميعاده الموقوت ونحن نفضل هذه الرواية التى تجعل «حينه» فاعلا للفعل أقبل ، على الرواية الأخرى التى تنصب «حينه» جاعلة اياها مفعولا به للفعل يتتبع ، ويكون فاعل أقبل صميرا يعود على الحمار ، ويكون المعنى ان الحمار سار الى هلاكه بنفسه

وتعقبه ، فهذا معنى متكلف لا نرى لتمحله داعيا استمع الآن الى الشطر الثانى تتوالى فيه المقاطع المقفلة ويخلو من المقاطع المفتوحة التى كثرت في الشطر الأول ، وتوالى هذه المقاطع المقفلة يمثل سرعة مجىء الشؤم والهلاك وتتبعهما للحمار أينما يذهب ، ثم يزيد فعلها في المقاطع المتوالية التى يتكون منها الفعل الأخير خصوصا بتائيه وبائه الانفجارية وبهذا البيت ينتهى الفصل الثانى من القصة وواضح فيه تعاطف الشاعر القوى مع الحمار في سوء بخته ، حتى ليرتعد صوته حين يفكر في المصير المشؤوم الذي بدأ الآن يواجهه ، بل من الواضح ان أبا ذؤيب لم يقتصر هنا على « التعاطف » وانما تجاوزه الى « تقمص » الحمار والشعور بشعوره .

### ٢٣ فَافَتَهُنَّ مِن السَّواء وماؤُه بَشُرُ ، وعانده طريق مَهْيَع

هنا يبدأ الشاعر فصله الثالث الذي سيصور فيه اسراع الحمار بأتنه بحثا عن ماء جديد انظر كيف يبدأه بهذا الفعل العنيف « افتنهن » بنفخة فائه البادئة تسبقها فاء أخرى ورنين نونيه المشددتين ، وكيف يبدأ الفعل بالفاء العاطفة دلالة على مبادرة الحمار الى تنفيذ أمره بسرعة ومفاجأة ما ان قر عليه عزمه وقوله « افتنهن » تعبير دقيق يختص أبو ذؤيب باستعماله في معناه المراد هنا ، فيرينا مرة أخرى مقدرته على استعمال ألفاظ اللغة فيما يشاء من معان جديدة وهو نظير قولهم افتن فلان في كلامه أي أخذ في فنونه أي ضروبه ، ويعني به أبو ذؤيب ان الحمار في طرده للأتن من هذا المكان يفتن فنونا متعددة من الطرد ، كما نقول الآن « يتفنن » ونستطيع أن نتصوره يرفس هذه بحافره ، ويضرب الأخرى بكتفه ، ويعض الثالثة في عنقها أو ظهرها ، ويباري الأخرى التي انتهزت هذه الفرصة لتهرب حتى يتقدمها ثم يحمل عليها

ويضطرها الى الارتداد الى الأخريات وهكذا يبرع الحمار فى اظهار فنونه التى يغلب بها انائه ويحملها على طاعته والسير معه الى مكان آخر. والشاعر فى استعماله الجديد للفعل افتنهن يبدى اعجابا قويا ببراعة الحمار وتصميمه على أداء واجبه وتحايله على هذا الأداء بمختلف الحيل، ولو ترك الأتن الغبية وشأنها لماتت عطشا، وهو لا يفكر مرة واحدة فى أن يدعها وشأنها ويمضى هو فى بحثه عن الماء ثم يتخذ أناثا أخريات فى مكانه الجديد. وهكذا فرى الشاعر القديم مرة أخرى (كما رأينا زهيرا من قبل فى الفصل الحادى عشر) يتحيز الى الحمار ويتعصب له فى صراعه مع الاناث لأنه ذكر مثله

و « السواء » الذي طردهن منه هو رأس الحرة ، أو هو من الأرض ما استوى وامتد ، أو مخرم من مخارم الجبل أما قوله « وماؤه بشر » فله شروح مختلفة أحدها ان بثر اسم علم لمكان معين ، أي ان الماء الذي يقصده الحمار بأتنه هو بثر ، وعلى هذا الشرح يكون الضمير فى « ماؤه » عائدا على الحمار وهناك شرح آخر يفهم « بثر » على انه الماء الكثير ، فهل يرجع هذا الشرح الضمير في « ماؤه » الى الحمار أيضًا ، فيكون المعنى أن الحمار يقصد ماء كثيرًا ? أذا كان هذا لم تنشأ مشكلة . أو تراه يرجعه الى « السواء » وهي أقرب كلمة ، فان كان هذا فكيف يطرد الحمار أتنه من الأرض السواء وماؤها لا يزال كثيرا ? نحن نرجع الضمير الى السواء ، لكننا لا نفهم البثر بمعنى الماء الكثير ، بل نرجع الى المعاجم فنجد الباثر هو الماء البادى من غير حفر ، ونجد البثر هي أرض حجارتها كحجارة الحرة لكن بيض ، فيبدو لنا ان الماء البثر معناه القطرات القليلة من الماء التي لا تزال توجد بين الحجارة . هذا اذن هو كل ما تبقى من الماء في هذا المكان بعد ان كان قراره ممتلئا

به . والحمار لحصافته لا يريد أن يبقى فى هذا المكان حتى تنضب حتى هذه القطرات القليلة المتبقية ، ومن هنا نفهم سببا آخر لعصيان الأتن ورغبتها فى استمرار الاقامة بهذا المكان ، فهى لقصر نظرها وضيق تفكيرها لا ترى داعيا لتركه ما دام فيه هذا الماء المتبقى ، ولا تدرك انه هو أيضا سيجف سريعا ، وان السماء فى هذا الوقت وقت الصيف لن تجود عليها بمطر جديد أما الحمار بحكمته وخبرته وبعد نظره فيحسب حساب المستقبل خيرا مما يفعلن ، فهو يضطرهن الى أن يرحلن معه ، وعلى فهمنا تكون واو الحال فى قوله « وماؤه بثر » معناها برغم انه لا يزال فيه بعض الماء

لكن ما ان يرحل الحمار بأتنه حتى يلاقيها «طريق مهيع » 6 أي بين واضح . فما مغزى هذه الكلمة ? نفهم ان الحمر تلاقى خطرها الأول منذ بداية عدوها ، لأن الطريق لا يكون بينا واضحا في الصحراء الا اذا كان طريقا مسلوكا من الناس قد عبدته أقدام القوافل الكثيرة من الابل هو اذن طريق محفوف بالخطر ، فربما تكون فيه في هذه اللحظة قافلة من الناس المسافرين يرون الحمر في اجتيازها له فيتبعونها ليصطادوها ويضيفوا لحمها الى طعامهم اليسير ، وهو ما كان يحدث كثيرا في الصحراء ، وما لا يزال يحدث لنا أحيانا حين نسافر بسياراتنا فيقطع علينا الطريق فجأة حيوان وحشى يقفز أمامنا من أحد جانبي الطريق الى الجانب الآخر ومن هنا نفهم لماذا استعمل الشاعر الفعل «عانده » أي عارضه ، فالحمار مضطر الى أن يجتاز بأتنه هذا الطريق مهما يكن من مخاطره حتى يخلص الى الجانب الآخر من الصحراء وهكذا يضع لنا أبو ذؤيب في أول بيت يصف فيه الرحلة خطرا يثيرنا ويوتر أعصابنا ويحملنا على أن نسأل بلهفة ترى ماذا سيحدث للحمر في هذا الطريق المهيع ? لكنها

تجتازه بسلام ، فالشاعر لا يربد أن يلحق بها الكارثة بهذه السرعة ، ويربد أن يمضى عددا أكثر من الأبيات فى تتبع عدوها السريع المفروع ، وأن يؤجل الكارثة حتى يكون وقعها أشد ، خصوصا لأننا سنراها تقع حين تنجح الحمر فى العثور على الماء الجديد ، فتظن أن تعبها قد انتهى وأن سعيها الجاهد قد تكلل بالنجاح

# ٢٤ فكأنَّهَا بالجزع بين نُبايع وأولات ذى العَرْجاء نَهُ مُجْمَعُ

يتتبع الشاعر هذه الحمر وقد بلغت مرحلة جديدة في عدوها ، فيصور عبورها السريع من الطريق المهيع الى الجزع وهو منقطع الوادى أو منعطفه أو منحناه . ويحدد هذا الجزع الخاص تحديدا دقيقا بأن يقول انه الذي بين نبايع وأولات ذي العرجاء ، وهذه مواضع معينة يذكر أبو ذؤيب أسماءها حتى يزيد صورته تفصيلا حسيا واقعيا يستطيع سامعوه الذين يعرفون هذه الأماكن أن يتجسموه بمخيلتهم البصرية أما تشبيهه للأتن بأنها « نهب مجمع » فتشبيه غاية في البراعة واجادة الوصف النفسى فالنهب المجمع هو الابل التي انتهبت فأجمعت فجعلت شيئا واحدا ، من قولهم أجمع فلان أمره وهنا يتبارى الشراح القدماء في تبيين الفرق بين جمع وأجمع ، وبين مجموع ومجمع فيقول بعضهم ان الشيء المجموع هو المأخوذ من أماكن شتى مختلفة النجر والمواضع ، أما الشيء المجمع فهو الذي أخذ من مكان واحد فضم بعضه الى بعض ويقول آخرون المجمع ههنا المطرود من أجمع ابله اذا طردها ( وهؤلاء ينسون ان الذي يجمع الابل في تشبيه أبي ذؤيب ليس صاحبها بل هو ناهبها الذي نهبها من أصحابها ) ويقول آخرون اذا جمع المال وسيق فهو مجمع واذا لم يسق فهو مجموع وهم فى كل هــذا الخــلاف

لا يعطون شواهد مقنعة من كلام العرب وهم في كل هذا الافتنان في الشرح ينصرفون على أى حال عن تأمل هذا التشبيه الرائع ودقة تصويره اللحالة النفسية للحمار فحمار الوحش في جمعه أو اجماعه لأتنه ودفعه اياهن أمامه خائف عجل ، قلق مفزوع ، يريد أن يسرع بها فرارا من هذا الجزع بين نبايع وأولات ذي العرجاء ، كأنها ليست انائه التي هي ملك له ، بل كأنه خارب الابل (أي سارقها) الذي انتهب عددا من ابل قبيلة أخرى في ساعة غفلتها فهو يريد أن يفر بها سريعا مبتعدا عن هذا المكان ، والابل تعصيه لأنه ليس راعيها الذي تألفه وتحاول الرجوع الى وطنها الذي تألفه ، وهذا يزيد من خوفه وعجلته فيضربها بقسوة ويتلفت حوله فى حذر ورعب هكذا كان الحمار وهو يسرع بأتنه العاصية من هذا الجزع ، وسر هذا الرعب أن الجزع هو مكان آخر شديد الخطر ، لا يقل خطرا عن الطريق المهيع بل هو يزيد، فقد كانت قبائل كثيرة من العرب تختار مثل هذا المكان لتحل قريباً منه ، كما نعرف من شعرهم الكثير في الجزع واللوى ومنعرج اللوى ، ولهذا نجد القاموس يعطى من معاني الجزع انه « محلة القوم » وعد الى أبيات الحادرة التي درسناها في الفصل الخامس لتزداد معرفة بالوصف الجغرافي لمثل هذا المكان وأهميته فى حياة القبيلة ، وذلك حين يصف الحادرة وداعه لمحبوبته فى « لوى النينة »

### ٢٥ \_ و كأنَّه \_ رَبَابة وكأنَّه يَسَرُ أيفيض على القِداح ويَصْدَع

يلتمس أبو ذؤيب تشبيها آخر يصور به جهد الحمار فى جمع أتنه ومهارته فى سوقها أمامه وتشبيهه هذا مأخوذ من لعبة الميسر، وهكذا فرى هذا الشاعر الاسلامى يلجأ الى حياة الجاهلية يلتمس فيها أدوات

تصويره الفني برغم انه قد أسلم وحسن اسلامه والربابة في الأصل رقعة من الجلد تجمع فيها قداح الميسر ، سميت ربابة من قولهم فلان يرب أمره أي يجمعه ويصلحه ومن ذلك سميت قبائل الرباب من بني عبد مناة لاجتماعهم وتحالفهم لكن أبا ذؤيب يعنى هنا ما هو داخل الربابة ، وهي القداح نفسها والقداح قطع من خشب كانوا يعلمونها بعلامات مختلفة ويتركون بعضها غير معلم ثم تخلط ويسحب منها لكل لاعب قطعة فيكون لعبه بحسب ما يسحب وكانوا يستعملون عشرة قداح لكل منها اسم خاص ونصيب خاص ، وبعضها لا يفوز بنصيب هي اذن مثل ورق اللعب ( الكوتشينة ) لكل ورقة قيمة خاصة وبعضها في ألعاب معينة لا قيمة له أما اليسر فهو الرجل الذي عمله أن يجمع القداح ويخلطها في داخل الربابة وقوله « يفيض على القداح » أي يفيض بها ( لأن حروف الجر تتناوب في اللغة القديمة ) ومعنى هذا يدفعها بعضها في بعض وقوله « يصدع » اما أن يكون معناه يفرق ، أى انه بعد أن يجمع القداح ويخلطها في الربابة يفرقها على اللاعبين ، أو معناه يصيح بأعلى صوته معلنا نصيب كل لاعب ، فيقول هذا قدح فلان وفاز قدح فلان ونحن نفضل هذا المعنى الثاني لأن فيه اشارة الى صوت الحمار وهو يصيح بكل اتان من أتنه ، كما سنفهم بعد

فلنبذل الآن بعض الجهد فى فهم هذا التشبيه وتصور حركته وصوته. الحمار اذ يجمع أتنه ولا يسمح لها بالهرب والتبدد يصك بعضها فى بعض صكا شديدا ، ولا ينى عنها دفعا وصداما واعادة تشكيل ، يحرك هذه هنا وهذه هناك ، وهو فى أثناء هذا يصيح بها صياحا قويا ، فينجح فى كل ما يريده بها من جمع وتفريق ثم جمع جديد فكأنه ذلك الرجل الماهر المتخصص فى جمع القداح وصكها بسرعة بعضها فى بعض

فى داخل الربابة ثم تفريقها بسرعة على اللاعبين ولكى تزداد تصورا لهذا التشبيه تذكر ما يفعله لاعب « الكوتشينة » الحاذق الخبير أذ « يظيّط » أوراقها كما نقول فى مصر أو « يشكيّها » كما يقول السودانيون ، وهو يفعل ذلك بسرعة مدهشة حتى يتم اختلاطها فى أقصر وقت ، ثم يفرقها على اللاعبين بحركة لا تقل سيولة وسرعة ، ولو حاول أحدنا ممن ليست له دربة على هذا العمل أن يقلده لتعثرت يداه و « تفشكلت » الأوراق وطارت من يديه هكذا الحمار فى مهارته العظيمة فى جمع الأتن وضرب بعضها ببعض وتجويلها حيث يشاء واعادة تشكيلها كلما تبددت فى الرحلة ، حتى يتم له حشدها وتأليفها فى جماعة والحدة تعدو عدوا منسجما وتتجه وفق أمره ، كل ذلك وهو يعدو بها عدوا سريعا من جهة الى جهة بحثا عن الماء الحمار اذن قد تجاوز بأتنه مواطن الخطر فأقبل عليها يفتن فى الاسراع بها كما افتن من قبل فى طردها من السواء .

### ٢٦ وكَأَنَّمَا هُو مِدْوَسٌ مَتَقَلِّب فَي الكُفَّ ، إلا أَنَّهُ هُو أَضْلُم

وهذا تشبيه ثالث يأبى الشاعر الا أن يزيد به الحركة الموصوفة تصويرا فيشبه الحمار الوحشى فى حركته الدائبة بالمدوس ، وهو مسن الصيقل ، والصيقل هو الرجل الذى يجلو السيوف ، ومسنه هو الحجر الذى يستعمله فى ذلك فكما يحك هذا المسن القوى صفحتى السيف من أعلى وأسفل فى سرعة وشدة ومهارة ، كذلك الحمار فى احتكاكه القوى الخاطف بالأتن اذ يدفعها ويصكها ويضم بعضها الى بعض ويتجول ويدور بينها هنا وهناك . لكن لاحظ ان التصوير لا يقتصر على الحركة السريعة الماهرة ، بل يصور أيضا صلابة الحمار وقوة احتكاك

جسمه فى حركته الدائرية المنسجمة لذلك يضيف الشاعر الا انه هو أضلع ، وبهذا يزيد فيجعل جسم الحمار أشد صلابة واجتماعا من ذلك الحجر أعد الآن قراءة قوله « هو مدوس متقلب فى الكف » لتسمع فى ايقاعه نظير الحركة السريعة المتقلبة التى يصفها

وبهذا البيت ينتهي الفصل الثالث من القصة ، بعد كل هذا التصوير الذي صور به أبو ذؤيب حركة الحمار وأتنه في عدوها نحو الماء لكننا اذا أعدنا النظر في هذا التصوير وجدنا أبا ذؤيب لم يعتمد فيه على الايقاع والنغم - فيما عدا المواضع القليلة التي لاحظناها ، وفيما عدا ملاءمة وزن الكامل تفسه بحركاته السريعة الكثيرة المتوالية - بقدر ما اعتمد على التشبيهات المتعددة التي تقتضينا أن نستعمل المخيلة البصرية في تحقيقها الا أن تشبيهاته على اختلافها لا تتنافر بل تتعاون على زيادة الحركة ايضاحا ولعل السبب في لجوئه الى التشبيهات المتعددة هو ان الحركة التي يصفها معقدة فيها جمع وتفريق ودفع وارتداد وتداخل ودوران والكامل بحركاته السيالة المتوالية فى انسجام يصلح لتصوير الحركة السريعة المتصلة ، لكنه ربما لا يعاون الشاعر في الحركة المعقدة التي يريد نقلها ولعله لو استعمل وزنا آخر أكبر تعقيدا لعاونه معاونة أكبر . ولو كان يباح للشاعر القديم أن ينوع أوزانه في القصيدة الواحدة لترك هنا بحر الكامل الى وزن آخر وقد رأينا من قبل مثلا آخر على عدم مطاوعة البحر الواحد للشاعر في بعض أقسام قصيدته ، وذلك حين درسنا أبيات علقمة في وصف سرعة الظليم في فصلنا التاسع ، فرأينا بحر البسيط لا ينسجم تمام الانسجام مع الحركة السريعة المتصلة التي أراد الشاعر أن يصورها ومن العجيب أن بحر الكامل كان يلائم علقمة ملاءمة أكبر في ذلك القسم من قصته ، وان بحر البسيط كان يلائم،

أبا ذؤيب ملاءمة أكبر في الفصل الذي درسناه الآن من قصته فلو أبيح لعلقمة أن يترك البسيط الى الكامل ، ولو أبيح لأبي ذؤيب أن يترك الكامل الى البسيط ، لكان كل منهما أكثر توفيقا لذلك لجأ كل منهما الى الاعتماد على التشبيهات المتعددة في تحقيق غرضه الفني أما الذي وفق توفيقا تاما في وصف حركته فزهير في أبياته عن السانية وقد رأينا في الفصل الرابع كيف تلاءم البسيط تلاؤما تاما مع تلك الحركة بما فيها من اسراع ثم ابطاء ، وانسياب ثم ارتداد لذلك لم يستعمل زهير في كل أبياته السبعة الا تشبيها واحدا ، حين شبه قفز الضفادع بقفز الصبية اللاعبين في البيت السادس منها ومن هنا نفهم هذه الحقيقة الفنية المهمة أن الشاعر القديم كلما أعوزه البعانب السمعي المتمثل في الايقاع ازداد ميله الى التعويض عنه بتنمية الجانب البصرى فأكثر من صور التشبيه ميله الى التعويض عنه بتنمية الجانب البصرى فأكثر من صور التشبيه يستعين بها على ابراز فكره وانفعاله

وبالبيت السادس والعشرين انتهى أبو ذؤيب من فصله الثالث ، فلننتقل معه الى الفصل الرابع من قصته ، حين تعثر الحمر على الماء المطلوب ، لنراه يفاجئنا بهذا البيت القوى السحر

٢٧\_ فوردن والعَيُّوقُ مَقْعَدَ رابىء ال ضُرَباء فوقَ النَّظْمِ لا يَتتلَّع

هذا بيت يروعنى روعة شديدة بنغمه الفائق كلما جئت اليه فوجدت لايقاعه وجرسه وقع السحر على نفسى ، ولست أدرى هل سبب هذا الثمل الفنى العنيف الذى يثيره فى كلما قرأته هو اجادة الشاعر فى توزيع المقاطع القصيرة والمقاطع الطويلة المقفلة والمقاطع الطويلة المفتوحة . فالمقاطع القصيرة والطويلة المقفلة تتوالى فى سرعة خاطفة فى أول البيت الى أن يقطعها المقطع المفتوح المنطلق بمدة الواو فى « العيوق »

ثم تتوالى مرة ثانية بنفس السرعة الخاطفة الى أن يقطعها المقطع المنطلق بالألف فى « رابىء » ثم تتوالى مرة ثالثة الى أن تقطعها الألف الأخرى فى «الضرباء » ثم تتوالى مرة رابعة الى أن تقطعها ألف « لا » وفى كل من هذه المدات ينبغى أن نطيل صوتنا وتتريث فيه برهة بعد ما سبقه من مقاطع سريعة متوالية

أو ترى من أسباب هذا السحر ان البيت مدور، أى استمر الايقاع والنغم متصلين دون انقطاع من شطره الأول الى شطره الثانى فلم يستقل كل منهما بوزنه وكلماته كما هى العادة وهذا التدوير يرغم القارىء للبيت على أن يستمر فى قراءته كله بنفس واحد دون توقف فى آخر الشطر الأول هذه القراءة بنفس واحد، مضافا اليها ما شرحنا من توزيع المقاطع وعمل المدات، تزيد من تجسيم البيت لهذا الاقبال المندفع المبهور الأنفاس الذى تقبل به الحمر أخيرا على الماء الذى طال بحثها عنه فترده لاهثة متلهفة عطشى

لكن دعنا ننظر الآن فى معناه وتصويره ، متذكرين ان موسيقى الشعر — كما شرحنا فى الفصل الثانى — لا تصدر أبدا من مجرد الأصوات مهما يخيل الينا ذلك ، بل تصدر من الاقتران بين الأصوات بدقائق ايقاعها وجرسها وبين الأفكار والعواطف بدقائق ظلالها وألوانها ومعنى البيت وتصويره لن نجيد فهمهما وتمثلهما الا اذا ألمنا بشىء من علم الفلك الظاهرى ،فعرفنا هذه النجوم التى يتحدث عنها أبو ذؤيب ، وعرفنا معرفة بصرية هيئتها التى يرسمها فى تصويره ، وأدركنا فى أى فصل من فصول السنة تتخذ هذه الهيئة

أما العيوق فنجم عظيم اللمعان من نجوم القدر الأول وهي أقوى

النجوم سطوعا للعين الناظرة وأما النظم فهو نظم الجوزاء ، وهـو منطقتها ، ويتكون من نجوم صغيرة متقاربة تكون خطا مستقيما يسميه العامة في بلادنا « العصى » ، وقد تصوره القدماء منطقة مشدودة على وسط الجوزاء ، تتدلى منها نجوم صغيرة أخرى فى خط تصوره القدماء سيفا يتدلى من المنطقة وذلك انهم تخيلوا الجوزاء - وهي مجموعة الجبار أو الصياد الأعظم (أوريون) كما تسمى لدى الافرنج — صيادا عظيما يذرع السماء ويتدلى سيفه من منطقته على وسطه والنجوم الكبرى في الجوزاء هي أربعة نجوم متباعدة على شكل رباعي ، تصور القدماء نجميها العاليين على انهما منكبا الجوزاء أو الصياد ، وتصوروا نجميها الأسفلين على انهما رجلا الجوزاء ( ولا يزال أكبرهما لمعانا يسمى فى الانجليزية « رجل » باسمه العربى الحرفى ، كما ان أحد النجمين العاليين يسمى في الانجليزية « بيتلجوز » ، وهو تحريف من « بيت الجوزاء » ) (١) ثم أضافوا الى هذه الأربعة العظيمة المنطقة والسيف اللذين ذكر ناهما ، كما أضافوا فوقها مجموعة أخرى متقاربة من النجوم الصغيرة فوق المنكبين وفى وسطهما تصورها القدماء رأس الجوزاء وسماها العرب « الهقعة » . هذا الصياد العظيم يذرع السماء على رجليه

<sup>(</sup>۱) ربما يجوز لنا أن نشير الى هذه الظاهرة المحزنة ، أن اللفة الانجليزية تسمى كثيرا من النجوم بأسمائها العربية أو أسماء محرفة عنها ( مثل رجل ، وبيتلجوز ، والدبران ، والتير محرفة من النسر الطائر ، وقيجا محرفة من النسر الواقع ، وغيرها كثير ) ، فتسجل بهذه مقددار دين الفربيين لعلم العرب القدماء في حين أن أحفادهم المعاصرين قل منهم من يهتم بالنجوم ، ويعرفها بأسسمائها ، بل أن كثيرين من أسساتذة الأدب العسريي الذين يقرأون عده الأسماء مرارا في الشعر القديم ، لا يكلفون انفسهم عناء استطلاعها وتعرفها في السماء!

فى خطو فسيح خلف « الثور » ، وهو كوكبة من النجوم تسبقه فى السماء ويقع نجم « الدبران » الأحمر فى عينه وتحيط « الثريا » بعنقه ومن خلف الصياد يجرى كلبه ، وهو كوكبة « الكلب الأكبر » الذى يقع نجم الشعرى — أعظم نجوم السماء قدرا للعين المجردة — فى رأسه

ولكن كل ما يهمنا الآن من هذه النجوم هو العيوق ومنطقة الجوزاء الو نظمها ، وانما ذكرنا سائر هذه المجموعات حتى نعين القارىء على تحديد موضعها من السماء ، وليرجع ان شاء الى كتاب مبسط فى علم الفلك ليرى صورتها ، وهى لا تتجلى على أتمها وأبهاها الا فى ليالى الشتاء لكن أبا ذؤيب لا يصورها فى الشتاء ، اذ تحتل وسط السماء وتكسف بروعتها جميع النجوم الأخرى ، بل يصور بزوغها من الشرق فوق الأفق فى فجر يوم من أيام الصيف ، وسترى صورته هذا اذا استيقظت فى فجر أحد هذه الأيام فنظرت فى السماء جهة الشرق سترى العيوق يبزغ أولا قبل الجوزاء ثم يعلو ، ثم تتبعه الجوزاء وتكون أسفل منه ، فاذا رأيت هذا المنظر فهمت الصورة التى يرسمها أبو ذؤيب،

فالذى يعنيه هو أن ذلك اليوم سيكون يوما ذا حر شديد خانق للأنفاس ، لأن العيوق لا يكون بالهيئة التى وصفها فوق نظم الجوزاء الا فى فجر يوم من أيام الصيف . وقد كان العرب \_ كما شرحنا اعتقادهم فى الأنواء فى فصلنا الثانى عشر يعتقدون ان النجم الذى يطلع فى الشرق فى فجر يوم هو الذى يؤثر فى الطقس الذى سيسود ذلك اليوم فالى الجوزاء ينسبون الحر الشديد فى أشد أيام الصيف حرارة ، كما قال علقمة فى الأبيات التى تركناها لمراجعة القارىء من ميميته

وقد علوتُ تُتودَ الرَّحل يَسْفعنى يومُ تجى، به الجوزاه مسموم حام كأنَ أُوارَ النار شاملُه دونَ الثيابِ ورأسُ المره معموم

اذا كان ذلك اليوم سيكون على هذه الحرارة القاسية ، فما أعظم سعادة الحمر اذ نجحت فى العثور على الماء فى فجره ، ولكن المسكينة الجاهلة لا تدرى انها انما جاءت الى حتفها

لكننا نخشى الآن أن يقول بعض القراء اذا كان هذا هو المعنى المراد والعاطفة المقصودة فأنا أفهمهما بمجرد معرفتى ان تلك النجوم لا تكون هكذا الا فى فجر يوم من أيام الصيف الحار ، فلا حاجة لى اذن بدراسة النجوم أو التطلع فيها ، ولا حاجة لى بكل هذا العلم الذى تظاهر به مؤلف هذا الكتاب!

دعنا تؤكد للقارىء مرة أخرى ان الفهم العقلى لا يكفى أبدا لتعرف الفن الشعرى الجاهلى والدخول فى عالمه العاطفى الزاخر لن « يفهم » أحدنا هذا التصوير الذى صوره أبو ذؤيب الا اذا نظر فى فجر يوم صيف الى السماء ، فرأى بعينى رأسه العيوق العظيم وقد ارتفع فوق منطقة الجوزاء ، وهو يبرق بريقه الملتهب كأنه عين فاحصة حذرة متشككة تراقب نجوم المنطقة وهو لا يتتلع أى لا يتقدم ولا يرتفع ، والشاعر يعنى أنه يخيل اليه ان العيوق قد جمد فى مكانه وثبت فيه فلم يشأ أن يتحرك عنه صعودا فى قبة السماء ، وهذا من شدة الحر ، كأن الحر قد خنقه وكتم أنهاسه وأثبته فى مكانه ، وجعله سىء الخلق سريع الغضب ، فهو يلتمع ببريقه الخاطف فوق المنطقة متوجسا متوتز الأعصاب واليوم الحار الخانق الذى لا ربح فيه يخيل الينا فيه ان الكون كله قد اختنق واحتبس نفسه ووقف فى مكانه لا يطبق حراكا

هذا هو العيوق في ربوضه فوق نظم الجوزاء فلنأت الآن الي الطرف الآخر من التشبيه ، وهو المشبه به لنجد أبا ذؤيب يأخذه مرة أخرى من لعبة الميسر الجاهلية ، فيشبه قعود العيوق فوق النظم بقعود الرابيء فوق الضرباء والضرباء جمع ضريب ، وهم القوم الذين يضربون بالقداح أي يخلطونها والرابيء هو الرقيب ، وهو رجل يقعد فوق القوم الذين يضربون بالقداح ينظر ما يعملون ، أي يرقب عملهم مخافة أن يبدلوا القداح التي تبرز من الربابة ، أي أن « يغشوا » في اللعب لمصلحة أحد اللاعبين ومن هذا نفهم حقيقة طريفة ، هي ان بعض اللاعبين - كبعض لاعبي الكوتشينة وغيرها في أيامنا هذه — كانوا يحاولون الغش فيرشون بعض الضرباء حتى يبدلوا ندحهم اذا جاء خائبا قدحا آخر فائزا تلك هي النفس البشرية الخالدة فى أطماعها وحيلها! لذلك احتاج الجاهليون زيادة فى الحيطة الى ذلك الرابيء الذي يرقب الضرباء فالآن نعهم مغزى هذا التشبيه ، لأن هذا الرابيء ينظر الى الضرباء بعين حذرة متوقدة لا تطرف ولا تكل." ، تلمع حذرا وتوجسا ، وكذلك كان العيوق العظيم في لمعانه وتوقده فوق نظم الجوزاء في فجر ذلك اليوم ذي الحر الخانق

فالآن اذا أجاد القارى، فهم الصورتين في هذا البيت ، وحقق احداهما بنظره \_ نعنى صورة العيوق والنظم ، أما صورة الرابى، والضرباء فلا سبيل لنا الى رؤيتها رؤية حسية ، فنحن مضطرون فيها الى الاكتفاء بالتخيل ، يعيننا على هذا أن تتأمل منظر العيوق والنظم \_ ثم كرر النطق بهذا البيت مرارا حتى يجيد الاستماع الى جرسه ، ويتتبع مقاطعه ومداته ، ويبذل جهده في الدخول في عاطفته والاستجابة لها ، فهو

لا شك سيبهر بهرا قويا بهذا البيت الذى نعده من أروع الأبيات فى شعرنا العربى كله ، بدقة تصويره ، وجودة تشبيهه الغنى المتعدد الجوانب ، وجدة هذا التشبيه وطرافته الأصيلة ، وشحن عاطفته ، وروعة المنظر السماوى الذى يرسمه ، ورهبة الحر الخانق الذى يمثله بايقاعه ونغمه الساحرين .

لكن عد الآن الى تلك الحمر ، فى هذا الفجر الحار الخانق للأنفاس ، وبعد عدوها الطويل المجهد ، كم يكون العطش قد اشتد بها حتى بلغ مبلغه ، وكم يكون شوقها وتلهفها الى الماء الجديد حين تعثر عليه وتصل اليه ! وهذا ما يصوره أبو ذؤيب فى بيته القادم

## ٢٨ - فشرَعن في حَجَرات عذب بارد حصيب البطاح تغيب فيه الأكرُع

كم هى متلهفة الى هذا الماء العذب حتى يروى ظمأها العظيم ، البارد حتى يبل أجسامها الملتهبة ! أما وصفه للماء بأنه « حصب البطاح » أى يسيل على بطون أودية تنتثر عليها الحصباء ، فقد فهمنا من دراستنا لأبيات الحادرة فى الفصل الخامس فعل الحصباء فى جعل الماء أصفى وأعذب طعما لذلك هى « تشرع » فيه ، أى تمد أعناقها لتشرب ، ونستطيع أن نتصور بأى لهفة وتشوق ونفاد صبر يكون مدها هذا لأعناقها ، فالكلمة « شرعن » وحدها تكنف هذه المشاعر وهى تشرع فى حجراته أى نواحيه وجوانبه ، وهذه أشارة الى كثرته وشموله مساحة واسعة من الأرض ، فهو يصور انتشارها فى الماء من نواح متعددة هنا وهناك . ثم هى تغيب فى الماء أكرعها ، جمع كراع وهو مستدق الساق ، ولعل سوقها هى أشد أجزاء جسمها شعورا بالضنى والاجهاد بعد هذا

العدو الطويل ، فما أعظم ما ترحب هذه الأكرع بالماء البارد يريحها ويرطبها ويغسل عنها الغبار وقطع الحصى التي لصقت بها ويغسل دماءها ويداوى جروحها تأمل اذن كيف ان كلمة « تغيب » هي أيضا مشحونة شحنا قويا

٢٩ فشر بن ، ثم سمعن حسًّا دونه شَرَفُ الحِجابِ وريبَ قَرْعٍ يُقْرَع

بالكلمة الأولى يتم الشاعر الفصل الرابع من قصته ، وهكذا يسمح للحمر العطشى بأن تشرب شيئا من الماء قبل أن تحل بها الكارثة ، وذلك لأن الصياد نفسه قد سمح لها بهذا حتى تنلهى بالشرب فيكون أكبر تمكنا منها واستعماله لكلمة «ثم» يشير الى هذه الفترة . والآن ينتقل الى الفصل الخامس ، فيتناوله من وجهة نظر الحمر فهى بعد أن شربت من الماء قدرا ، بلغها حس مربب يأتيها من وراء شرف الحجاب ، ويحول هذا الشرف دون رؤيتها لمصدره والحجاب الحرة ، وشرفها جانبها المرتفع عند منقطعها أمام الماء ، وهو المكان الذي يتخيره الصياد ليكمن وراءه مستترا بهذا الجانب المرتفع وما تلبث أن تسمع صوتا آخر لعلمه أشد ربيا ، هو كما نعرف نعن صوت القوس اذ يشد الصياد وترها ليثبت فيها السهم استمع الآن كيف تحكى الشينان والسينان توجس الحمر اذ سمعت ذلك الصوت الخفى ، ثم استمع كيف يحكى قوله «ربب قرع يقرع» الصوت الآخر الأكبر اخافة ، بايقاعه وجرسه معا

٣٠ و تميمة من قانص متلبّب في كفّه جَشْءٍ أَجَشُ وأَقطُع

استعماله لبيتين كاملين فى وصف ما أحسته الحمر يدل على ترددها فى تصديقه فهى متنازعة بين الماء اللذيذ المحبى وبين هذا الحس الغريب الذى بلغها لكنها فى هذا البيت الثانى يتحول شكلها الى يقين ، فقد

بلغتها نميمة الصياد التي لا شك فيها ونميمته هي ما نم عليه من حركة بلغ صوتها آذن الحمر ورائحة بلغت أنوفها فالصوت المريب الذي سمعته انضمت اليه رائحة مريبة شمتها هذا الصياد متلبب أي متحزم بثوبه ، وهو قد خلع ثوبه وتحزم به حتى يكون أخف لحركته ، أو معناها متقلد لكنانته ، وهي الجعبة التي يضع فيها سهامه ولعلك تسمع في صوت الكلمة «متلب» حكاية التشدد والعزم الذي تصوره أما قوله «في كفه جشء أجش» فحكاية رائعة قوية للصوت الموصوف ، حتى لنكاد نسمع صوت هذه القوس اذ يشد وترها والجشء قضيب خفيف من النبع ، والنبع هو الشجر العربي الذي تصنع منه أجود القسى . والأجش الذي في صوته جشة كالجشة التي تأخذ حلق الانسان . والأقطع جمع قطع ( بكسر القاف ) وهو النصل العريض القصير الصياد اذن بالإضافة الى كنانته الملأي بالسهام قد أعد في يده قوسه وبضعا من الأنصال

# ٣١ ـ فَنَكِرنه وَنَفَرن وامتَرستْ به سَطْماه هاديةٌ وهادٍ جُرْشُع

لعلك لاحظت فى الأبيات الماضية التوالى السريع للأفعال فى مطلع كل بيت فوردن ، فشرعن ، فشربن ثم سمعن وكيف تصور بتواليها وخفة حركاتها وقصرها الحركة السريعة وتزيد الأبيات نشاطا أما الآن فتصل هذه الحركة الى أقصاها فى توالى هذه الأفعال الثلاثة فى الشطر الأول تأمل اذن مهارة هذا الشاعر فى استعمال الأفعال حين تحتاج الحركة الى الإكثار منها ثم استمع الى الجناس الناقص بين الفعلين الحركة الى الإكثار منها ثم استمع الى الجناس الناقص بين الفعلين «نكرن» و «نفرن» وكيف يتضاعف به رنين الموسيقى فيقوى تصوير الحركة النافرة نكرت الحمر الصياد وما بلغ آذانها وأنوفها منه من

صوت ورائحة ، أو « استنكرته » كما نقول فى أسلوبنا الحديث ، فنفرت من الماء ، والهاء فى « به » تعود على الحمار ، امترست به اتانه أى لازمته ودنت منه ولزقت به وتحككت بجسمه انظر كيف يحكى الفعل « امترست » بصيغته المزيدة « افتعلت » هذا الجهد فى الالتصاق والاحتكاك ، خصوصا اذ يأتى بعد ستة أفعال مجردة على وزن « فعلن » فوردن ، فشرعن ، فشربن ثم سمعن ، فنكرنه ونفرن والسطعاء الطويلة العنق ، والهادية المتقدمة على سائر الأتن وقوله « وهاد جرشع » اختزال للجملة الكاملة « وامترس بها هاد جرشع » وهذا الاختزال يزيد من تصوير ما حدث من اضطراب واختلاط والجرشع العظيم الصدر المنتفخ الجنبين

قف الآن برهة لتتأمل هذه الصورة العظيمة التأثير . حين أدرك الخطر هذه الحمر لجأت الأتن الأخرى الى الخلاص بنفسها أما كبيرتهن المتقدمة عليهن ، وهى كما شرحنا أقدمهن معه وألزمهن له وأكثرهن اخلاصا وطاعة ، فلم تفارقه ، بل هى قد لجأت فى شدة رعبها الى زيادة الدنو منه والالتصاق به ، تنشد حمايته وتحميه فى آن واحد ، كما فعل هو نفس الفعل ووصفه للأتان بأنها طويلة العنق ليس مجرد وصف شارد أو حشو ، بل هو تصوير لمدها عنقها فى جزع الى الحمار تحتضنه وتلف عليه عنقها وتدنى رأسها من رأسه كذلك وصفه للحمار بأنه عظيم الصدر منتفخ الجنبين اشارة الى محاولته أن يحميها بجسمه الضخم تصور زوجين من البشر يفاجئهما الأوتوبيس أو الترام فى أثناء محاولتهما عبور الشارع فيحتضن أحدهما الآخر فى جزع وتعاون على محاولتهما عبور الشارع فيحتضن أحدهما الآخر عن النجاة ، وقد محاولته كل منهما فى النجاة لو انفصل أحدهما عن صاحبه ، لكنهما الخطر من قد كل منهما فى النجاة لو انفصل أحدهما عن صاحبه ، لكنهما

لا يملكان في هذا الخطر المحدق أن يتصرفا غير ما تصرفا ترى هل كان أبو ذؤيب حين ابتدع هذه الصورة يتذكر « أميمة » ، أمته أو زوجته المخلصة الوفية التي كانت هي الوحيدة التي جاءته تواسيه وتحاول التسرية عنه في مصابه ? لا نظن انه كان يتذكرها بعقله الواعى ، لكن يخيل الينا كانت كامنة في عقله الباطن

## ٣٢ - فرمى ! فأنفذ من تَجود عائط سهماً ، فخراً وريشُه متصمِّع

الآن ، أخيرا ، يأتى هذا الفعل الرهيب الذي انتظرناه فيرتفع بتأزم القصة الى قمته ، ويضاعف بايقاعه القصير المنطلق بالمدّة من توتر عاطفتنا والضمير فيه يعود على الصياد ، فنتشوق الى أن نعرف ماذا سيفعل هذا السهم الذي رماه والشاعر يشبع تشوقنا هذا في باقي البيت ، فيهمل ما يطيل فيه بعض الشعراء في الفصل الخامس من القصة من وصف الصياد واعداده لقوسه وأسهمه ووصف أسرته التي يعولها ، ويخلص مباشرة الى الفصل السادس الذي يصور مصرع الحيوان لاحظ مرة أخرى توالى الأفعال ، يأتي الفعلان « رمي » و « أنفذ » فى أول البيت ، معطوفا كل منهما بالفاء ، فيضافان الى الأفعال الكثيرة المتوالية التي سبقتهما في الأبيات الماضية ، وبذلك يزيدان من سرعة التصوير وبليهما في هذا البيت الفعل الآخر « خر" » ، معطوفا هو أيضا بالفاء وعليك أن تتابع في الأبيات القادمة نفس الظاهرة ، فتلاحظ توالى الأفعال المعطوفة بالفاء بدا ، عيت ، رمى ، ألحق ، اشتملت ، أبد من ؛ ثم الفعل الأخير يعثرن وعليك أن تقرأ كل هذه الأبيات بسرعة كبيرة لاهثة ، حتى تنوالي الأبيات توالى المناظر السريعة الخاطفة فى الشريط السينمائي حين يصور حركات سريعة متدفقة

رمى الصياد بسهمه ، فأصاب هذا السهم الأول الأتان الكبيرة ، فنفهم انها كانت أقرب الى ناحية الصياد من الحمار ، وهى بالطبع كانت تنقدم معه سائر الأتن ، والصياد مختبىء على الجانب الآخر من الماء والشاعر يصفها بأنها نجود ، وهى العبلة المشرفة ، أى السمينة المرتفعة انجسم ويصفها بأنها عائط ، والعائط من الناقة والمرأة هى التى بهيت سنين لم تحمل دون أن تكون عاقرا فلم يجعل هذه الأتان المتقدمة عائطا ؟ الجواب هو أن هذا يزيدنا شفقة عليها ورثاء لموتها ، لأن عدم حملها ليس سببه انها بطبيعتها عاقر ، بل سببه انها كبيرة السن قد انتهى زمن حملها ، فاستبقاء الحمار لها طول هذه المدة كان رعاية منه للعهد القديم والعلاقة السابقة وهكذا يزيدنا هذا الشاعر القديم من أوجه عظفا عليهما وحزنا لمصابهما وأسفا لسوء حظهما

ثم تأمل الآن كيف ان عينه الدقيقة تتبع السهم اذ اخترق جسد الأتان ونفذ منه فخرج من الجنب الآخر وسقط على الأرض فهذا السهم حين سقط كان ريشه قد تصمع أى انضم والتصق بعضه ببعض مما تشرب من الدم. وهذا التفصيل الدقيق فى التصوير يزيد من شعورنا بالكارثة ، لأن هذا السهم قبل أن يدخل جسد الأتان كان ريشه مستقيما منتصبا ، فلما دخل جسدها ومزق أحشاءها واختلط بدمها خرج مبتلا بالدم وقد التصقت ريشاته وتهدلت وحكاية « متصمع » بصوتها لهذا الابتلال والالتصاق واضحة والآن نفهم لماذا وصف الأتان بأنها نجود ، فهذا يزيد من كمية اللحم الذى مزقه السهم فيجعل التمزيق أشد وأنكى ولاحظ فى هذا التصوير ، كما ستلاحظ فى قصة الثور الوحثى القادمة ، ما قد يخيل اليك انه تلذذ دموى من الشاعر يدل على قسوة قلبه وفرحته ما قد يخيل اليك انه تلذذ دموى من الشاعر يدل على قسوة قلبه وفرحته

بالم الحيوان ومصرعه لكن تذكر انه انما يقص قصصه هذا للتدليل على قسوة الدهر وبطشه بالأبرياء ، فهو فى صف الحيوان المسكين وليس ضده وتذكر حقيقة أخرى قد تكون منفرة ، لكنها للأسف الشديد صادقة على تقوسنا البشرية جميعا ان النظر فى مصاب الآخرين يخفف من وقع مصابنا نحن ليس هذا بالضرورة لأننا قساة القلوب أو لأننا نود الشر لغيرنا ونفرح بحلوله بهم ، فقد نكون أرحم الناس وأشدهم كرها لمصاب الآخرين ،لكنها طبيعتنا البشرية التى لا نستطيع لها تغييرا ، فمن طبيعة الأشياء ان البلوى حين تعم تخف ، ومن طبيعة النفس ان رؤية النفس لمصائب الآخرين تقوى من صبرها على مصابها الخاص

لعلك لاحظت ظاهرة أخرى من اختزال اللغة القديمة واعتمادها القوى على ذكاء السامع فى تتبع الألفاظ ، فالضمائر تتوالى وكل منها يعود على شخص مختلف دون أن يبين لنا الشاعر هذا الشخص فضمير المفرد الغائب فى « نكرنه » يعود على الصياد ، وفى « امترست به » يعود على الحمار ، وفى « رمى » يعود مرة أخرى على الصياد ، وفى « خر » يعود على السهم وسترى ان الأفعال فى البيت القادم تعود ضمائرها على الصياد مرة أخرى وهذا شىء لا تستطيع أن تفعله فى اللغة الانجليزية مثلا ، كما انه يصعب على القارىء الحديث تتبعه فى كثير من الأسلوب العربى القديم

٣٣\_ فبدا له أقرابُ هذا رائه\_\_اً عَجِلاً ، فعَيَّثَ في الكِنانة يُرْجِع

لما سقطت الأتان انكشف الحمار للصياد ، ومن هذا نزداد فهما ان الأتان كانت تستره بجسمها عنه (أى تستر الحمار عن الصياد!) ، فبدا للصياد أقراب الحمار ، والأقراب جمع قربوهو الخاصرة . ويقول

الشرح القديم انما بدا له قرب واحد ولكن الشاعر جمعه بما حوله وهذا صحيح ، واستعمال الجمع للمفرد في مثل هذا الغرض كثير في الشعر القديم ، وفي تفسير البيت القادم سيذكر الشرح القديم لم خص الشاعر خاصرة الحمار بالذكر وهو ان الصياد لخبرته وحذقه سيتخير هذا الجزء من جسم الحيوان ليرميه بسهمه حتى يدخل فيه فيصيب منه مقتلا ، دون أن تحجزه عظام تصده عن الجسم وتبقيه جرحا سطحيا بالجلد لا يسبب قتلا و « رائعا عجلا » حالان من الحمار ، فهو قد راغ أي عدل بجسمه فانثني به وحاول الارتداد الى الخلف طلبا للفرار من هذا الماء الذي يوجد الصياد على الجانب الآخر منه والذي جلب الهلاك الى قرينته ولكن الصياد الحاذق سيدركه في هـذه اللحظة المضبوطة قبل أن يتم استدارته فيولى الصياد كفله ، والكفل لا مقتل فيه وفى تلك اللحظة المضبوطة تكون خاصرته قد واجهت الصياد وأمكنت له ومن هذا ترى مرة أخرى دقة الشاعر القديم في تفصيل الحركة بجزئياتها الدقيقة

لكن الصياد قبل أن يفعل هذا يحتاج الى برهة قصيرة يخرج فيها من جعبته سهما آخر ، والشاعر يعنى أن يقول انه لسرعته ومهارته وخفة يده يستطيع أن يخرج هذا السهم قبل أن تنم استدارة جسم الحمار فيدركه وخاصرته لا تزال بادية له ، أى يخرج السهم فى ثانية أو أقل من ثانية . وقوله «عيث» أى مد يده الى كناتته ليخرج سهما ، والصيغة فعل بتشديد العين من الفعل عاث تدل على الطلب والتلمس ، فهو يعيث فى الكنانة أى يتحسس فيها يلتمس سهما آخر ، لكنه كما رأينا يلمسه ويستخرجه بسرعة فائقة . والفعل يرجع أى يرجع يده الى الكنانة ، يلمسه وقد اختلفوا فى الفرق بين رجع وأرجع ، فقيل أرجع اذا مد يده الى

الخلف وقال الأصمعى اذا مد يده الى شيء يطلبه قيل قد أرجع ، فاذا انصرف بجسمه كله قيل قد رجع بغير ألف وقيل ان أرجع هي مجرد لغة هذيل في رجع ومهما يكن من صحة الفرق بين رجع وأرجع أو عدمه فالشاعر يتتبع في دقة حركة يد الصياد اذ ارتدت الى الكنانة ودخلت فيها تتلمس سهما جديدا بسرعة ومهارة ، دون أن يحول الصياد بصره عن الحيوان لحظة واحدة

## ٣٤ فرى ا فأَخْقَ صاعِديًا مُطْحَرًا بالكَشح، فاشتملت عليه الأَضْلُع

مرة أخرى يتكرر الفعل الرهيب فرمى ! فتكون لتكرره رهبة مضاعفة ولما رمي الصياد بسهمه الثاني نجح في اصابة هدفه المضبوط فأصاب كشح الحمار وهنا يقول الشرح وانما رمى الكشح لحذقه بالرمى لأنه ليس بينه وبين الجوف عظم يرد السهم وكان ينبغي أن يضيف انه تمكن من ذلك بسرعة خاطفة قبل أن يتم تحول الحمار بجسمه ، فهذا هو الوصف الأهم الذي يقصده الشاعر والشاعر يصف السهم بأنه صاعدى ، نسبة الى قرية فى اليمن يقال لها صعدة ، وقد ذكرنا من قبل اشتهار اليمانين بكثير من الصناعات الجيدة ، فهو اذن سهم جيد الصنع مرهف الحدين الا أن لسان العرب يعطى للصاعدى شرحا آخر ، فيجعله صفة للحمار نفسه ، اذ تسمى حمر الوحش « بنات صعدة » ، وعلى هذا الشرح يكون صاعديا مفعولا أول ومطحرا مفعولا ثانيا الا اننا نغلب أن تكون تسمية الحمر « بنات صعدة » تشبيها لها بالرمح ، لأن الصعدة هي القناة المستوية التي تنبت مستوية ، أي دون أن يسويها صانع الرماح فنحن نرجح أن يكون صاعديا وصفا للسهم أما المطحر بكسر الميم فهو السهم البعيد الذهاب ، يقال طحره

عنه طحرا اذا أبعده عنه ، ومنه قول طرفة فى معلقته فى وصف عينى الناقة « طحوران عنو"ار القذى » والمطحر بضم الميم الذى قد صنعت قنذه أى ريشاته صنعا دقيقا جدا ، يقال قد أطحرت ختانة الصبى اذا استقصى فيها

لاحظ الآن تنويع الشاعر فالسهم الأول الذي أصاب الأتان قد اخترق جسمها فخرج من جنبها الآخر وخر على الأرض متصمعا ، أما السهم الثاني الذي أصاب الحمار فقد بقى في جوفه فاشتملت عليه أضلعه فان كان السهم الأول يروعنا بابتلاله بالدم والتصاق ريشه ، فالسهم الثاني يروعنا اذ نعرف مدى الملاحة اذا بقى فيها

### ٣٥ فأبدُّ هن حُتوفَهن فهارب بذَمانه أو بارك متجَعْجِع

الآن وقد سقط الحمار واتانه المتقدمة ، التفت الصياد الى باقى الأتن فأدركها بنفس السرعة الفائقة ، فأبد ها حتوفها ، ويقول الشرح القديم ان هذا معناه انه أعطى كل واحدة منهن حتفها على حدة ، لم يقتل اثنتين بسهم واحد ولم يقتل واحدا ويدع واحدا ، يقال أبد الخليفة الناس أعطياتهم أى أعطى كل واحد منهم على حدته لكننا نعتقد ان في هذا أيضا اشارة الى اختلاف أنواع الاصابات التي أصابها بها ، في مختلف أجزاء جسمها ، بدليل تنويعه بين حالاتها بعد اصابتها في باقى البيت ، والخليفة اذ يعطى كل واحد من الناس عطيته على حدة تكون العطايا مختلفة النوع أيضا ومن هذا نرى ان أبا ذؤيب يستعمل الفعل أبد "بسخرية مرة ، كأن الصياد يفرق على الأتن هدايا لكل واحدة منها هديتها المخصصة لها وفي قوله « أبدهن حتوفهن » اشارة أخرى الى ثقة الصياد وتمكنه واطمئنانه الى مقدرته على أن يصيبها جميعا

واحدة واحدة دون أن تنجو منها واحدة ثم ينوع الشاعر فى مصائرها ، فبعضها يهرب بذمائه أى ببقية نفسه ، فندرك من قوله « بذمائه » ان هذا الهارب لن يبتعد طويلا قبل أن يسقط صريعا فيدركه الصياد فيما بعد ، وبعضها يبرك لتو م فى مكانه متجعجعا ، أى ساقطا متهدلا بعضه على بعض وهى كلمة تحكى بصوتها معناها ، تأمل فى توالى انجيم والعين مرتين

## ٣٦ ـ يَعْثُرن في حَدّ الظُّبات كأنما كَيْسِيَتْ بُرُودَ بني تَزيدَ الأَذْرُع

حتى الأتن التي لم يصب منها مقتلا قد أصابها بالسهام في أرجلها فبقيت مغروسة فيها تعطلها عن الهرب البعيد ، فهي تتعثر في حد الظبات ، والظبات جمع ظبة وهي حد النصل وقد سالت الدماء على أذرعها فكستها بخطوط يشبهها الشاعر بالخطوط الحمراء التي تصبغ بها البرود التزيدية والبرود التزيدية قد مرت بنا في الفصل الثامن حين رأينا تصوير علقمة لغنى القبيلة الراحلة بأنهم يجللون جمالهم بهذه البرود النفيسة ذات الحمرة القانية . أما الاستعمال الجديد الذي يستعمل أبو ذؤيب فيه هذه البرود فمختلف جدا ، لأنه يتضمن سخرية مرة من قسوة القدر ، ويشير الى مفارقاته فهذه الخطوط الدموية القانية التي تكسو أذرع الأتن تذكره بالخطوط الحمراء الزاهية التي تخطط البرود التزيدية ، كأن الأتن قد ارتدت هذه البرود وذهبت تختال فيها لكن ما أعظم الاختلاف بين طرفى التشبيه رغم تشابههما الحسى ! تلك البرود تدل على الغنى واليسار والهناءة ورغد الحال ، وهذه الخطوط مقترنة بالألم والعذاب والموت والفناء

وهذا يلفتنا الى حقيقة فنية ذات أهمية في الشعر القديم ، هي اجتماع

الأضداد في بعض التشبيه العربي ، والسر في هذه الحقيقة يعرفه دارس علم النفس: وهو أن الأشياء تتداعى الى الفكر بأضدادها أكثر مما تتداعى بأشباهها . واستغلال الشاعر القديم لهذه الحقيقة هو جزء من نظرته العامة الى الكون والوجود وفلسفته في الموت والحياة التي شرحناها في الفصلين السابع والعاشر ، فهو ينبع من شعوره بأن الضدين كثيرا ما ينالاقيان ، اذ هما يتشابهان في درجة عنفهما وان اختلفا في نوعهما ، فيكون وقع كليهما على النفس شديد التقارب ، وهما يشماركان أيضا في الاسراع الى الزوال والفناء وعدم الثبوت ، فكل مافى الوجود عرضة للاضمحلال والانقضاء ، من سعادة وشقاء ، ولذة وألم ، والكائنات الحية من حيوان وانسان ليست فى تراوحها بين النقيضين سوى ألاعيب فى يد القدر يحملها على أحدهما حينا وعلى الآخر حينا آخر وقد رأينا في فصلنا السابع تشبيها آخر يقوم على الجمع بين الضدين والنسوية بينهما ، حين نظرنا فى تشبيه الحادرة لشاربي الخمر في أقصى انفعالهم باللذة بالباكين حول جثة لم ترفع في أقصى انفعالهم بالألم ، فحاولنا أن نتعمق أغوار هذا التشبيه العميق ، في جوانبه الحسية وجوانبه النفسية على سواء

وبهذه المفارقة المرة يختم أبو ذؤيب قصة حمار الوحش ، فاذا عدت الى أبياته وجدت انه بينما لجأ فى تصويره لعدو الحمر الى التشبيهات فأكثر منها ، جاء فى تصويره للفصل الأخير ، فصل مصرع الحيوان ، فلم يستعمل الا تشبيها واحدا ، هو هذا انتشبيه الساخر فى البيت الأخير ، أما فى سائر الأبيات فلجأ الى الأفعال المتوالية ينقل بها الحركة السريعة المتدفقة وما نظننا بعد هذه الدراسة المفصلة نحتاج أن نطيل فى التعبير عن مدى اعجابنا بمقدرته الشعرية ، ولكن نكتفى بأن نقول اننا ان شككنا فى كل شىء آخر فهناك حقيقة لا مجال للشك فيها انه

جمع بين العاطفة الصادقة وبين البراعة فى تجويد الأد! فنحن من ناحية يروعنا خلوصه الدقيق الى نفسية الحمر ، واستجابته العميقة لحالاتها النفسية من سعادة ومرح فى أول القصة الى عدو جاهد مفزوع فى وسطها الى فرحة بالعثور على الماء قبيل آخرها الى توجس كبير ثم مصرع رهيب فى خاتمتها ونحن من ناحية أخرى تروعنا مقدرته على اجادة الوصف ودقة التصوير وتنويع وسائل الأداء مستغلا امكانيات اللغة أتم استغلال ومستغلا امكانيات الوزن أيضا ثم مكملا له بشتى الوسائل الفنية حين ومستغلا امكانيات اللغة أتم التحقيق الشعرى . وقد لاحظنا بنوع خاص الذروة العليا لهذا النوع من التحقيق الشعرى . وقد لاحظنا بنوع خاص دقته فى تصوير الحركة الدقيقة المضبوطة ، ولكنها صفة سنزداد تعرفا لها في قصته القادمة

أما وقد أتم أبو ذؤيب قصة الحمار الوحشى فانه ينتقل الى قصة اخرى يلتمس بها مزيدا من التعزى عن مصابه الشخصى وهو يلتمس قصته الثانية من حياة حيوان الصحراء أيضا ، لكن من أهم مزاياها انها ليست مجرد تكرار فى صورة أخرى لأحداث القصة الأولى وجوها ، بل هى كبيرة الاختلاف وان انتهت هى أيضا بالموت ودلت هى أيضا على تقلب القدر وحتم الفناء

فالشخص الرئيسى فى القصة الأولى كان حمار الوحش ، وهو فى القصة الثانية الثور الوحشى وهما حيوانان يختلفان لا فى شكلهما ولونهما فحسب ( الحمار أسود الجسم ، والثور أبيضه ما عدا خطين أسودين ينحدران على جانبيه ) ، بل فى عاداتهما وأماكن معيشتهما أيضا والحمار الوحشى كانت تصحبه انائه ، أما الثور فسنجده وحيدا ، ووحدته

هذه من أهم عناصر شقائه . والحمار وان كان ناضج السن كان لا يزال فى تمام قوته وصحته ، أما الثور ففى هرمه وضعف شيخوخته ، ولعل هذا سبب وحدته ، اذ لم يعد لديه قوة لاصطحاب الاناث وقصة الحمار الوحشى تدور حوادثها فى الصيف ، ويعانى الحيوان فيها الحر الخانق والعطش المرهق ، أما قصة الثور الوحثى فتدور فى الشتاء ، ويعانى الحيوان فيها البرد والريح والمطر وحين يموت الحمار وأتنه يكون مصرعها على يد الصياد الفقير الذى يختبى، وراء مورد الماء وينتظر مجىء الحيوان العطشى ، أما الثور فيشترك فى صرعه كلاب الصيد وصاحبها وهم يتعقبونه فى مكانه الذى يلجأ اليه ودخول الكلاب فى القصة يجلب اختلافا آخر أساسيا فى الأحداث والحركات ، هو الصراع العنيف بينها وبين الثور قبل أن يلقى مصرعه ، فهو يدافع عن نفسه بقرنيه الطويلين العادين ، فى حين لم يكن للحمار وأتنه سئلاح تدفع به عن نفسها ، ولم يكن لها منجاة الا الفرار

وسنجد اختلافا فنيا آخر حين ندرس تفاصيل القصة ، هو ان الشاعر في قصة الثور يدخل في الكارثة مباشرة ، فيصف هروب الثور وتعقب الكلاب له ، ولا يقدم للكارثة بوصف حالة سعيدة رخية كان فيها قبل حدوثها ولكن كما فعلنا في قصة الحمار الوحشي ، فريد قبل أن تتناول عرض أبي ذؤيب لقصة الثور أن نعطي خلاصة لأهم أحداثها كما يرويها الشعراء القدامي ، حتى نكون أقدر على تعرف التناول الخاص الذي يتناولها به أبو ذؤيب

هنا أيضا نجد ان المناسبة الكبرى التي يقص فيها الشعراء قصة الثور الوحشى هي تشبيههم لناقتهم أو جملهم ( وأحيانا لفرسهم ) بالثور

فى سرعة انعدو وقد يشبهون حيوانهم السريع بأنثى الثور لا بالثور تفسه ، أى بالبقرة الوحشية ، وهذا يدخل اختلافا فى بعض تفاصيل القصة وفى جوها العاطفى وما قلناه عن أهمية قصة الحمار كما وكيفا يكاد ينطبق بتمامه على قصة الثور أو البقرة وكثيرا ما توجد القصتان فى نفس القصيدة ، كأن الشاعر لم يكتف بتشبيه واحد مطول لسرعة ناقته ، والحقيقة هى انه يريد أن يتناول موضوعا آخر يجلى فيه خبرته بالحياة الوحشية فى الصحراء ويعطى سامعه مزيدا من فنه التعبيرى والتصويرى .

وهذه هي أهم أحداث القصة مؤلفة مما قاله مختلف الشعراء

١ — تبدأ القصة في صميم الشتاء ، وطقس الشتاء القارس يكسبها
من أول بيت فيها جوا مظلما ونغمة من الشقاء تختلف كل الاختلاف عن
مناظر فصل الربيع الذي تبدأ به قصة الحمار فنرى الثور يجوب
الصحراء وحيدا كسيف البال ، يواجه وحده الآلام والأخطار التي تنذر
بالوقوع وغريزته تنذره بأن الحال ليست على ما يرام ، والطقس
السيء يضاعف من خوفه وتشاؤمه . فالجو لاذع البرد ، وصفحة السماء
متكدرة بالسحب المقبضة ، والأمطار الخفيفة تسقط بلا توقف ، والريح

وفى بعض القصائد يتناول الشعراء بقرة وحشية بدلا من الثور ، وهنا لا يكون شعورها مجرد انقباض من سوء الجو أو احساس غريزى بدنو الخطر ، بل تكون قد فقدت وليدها الذى افترسته السباع ، فهى فى لحظة اهمال كانت قد تركته يرعى وحيدا ، وهى الآن تكفر عن اهمالها هذا بالندم المرير ، وتجول وديان الصحراء حائرة ملتاعة على وليدها المفقود ، والأودية تتجاوب صيحاتها الحزينة

٢ — حين يأتي الليل فيشتد البرد يلجأ الثور أو البفرة الى أصل شجرة يلتمس فى كنفها حماية من قوى الطبيعة الغاصبة لكنها لا تقدم له الا أقل الحماية ، فقطرات المطر لا تكف عن السقوط على ظهر الوحش تورا أو بقرة — والرياح القارسة تجمد أطرافه وتخترق جسمه بسهام من البرد الأليم وهكذا يقضي الحيوان الوحشي ليلة فظيعة من الألم المضنى ، والظلام الحالك يزيد من رعبه ، فلا تكون لديه سوى أمنية واحدة ، أن يسرع الصبح في المجيء بنوره حتى يخفف بعض كربه ٣ — أخيرا يأتي الفجر ، ويعقبه اشراق الشمس ، فيترك الوحش ملاذه الذي كادت الأمطار تغرقه ، باحثا عن عشب جاف ، وملتمسا الدفء في أشعة الشمس وهنا يصف بعض الشعراء تألق جسمه الأبيض الذي غسلته الأمطار وبللته كأنه درة متلألئة لكن هذه النغمة المهيجة لا تستمر طويلا ، لأن لحظة استجمامه تكون قصيرة جدا - وهذه اللحظة التي يستمتع فيها بالدفء بعد البرد الشديد ، تناظر اللحظة التي يستمتع فيها الحمار بالماء البارد بعد الحر المزهق — وسرعان ما يدنو الخطر العظيم. فان الصياد يقترب ومعه كلابه الضارية المدربة والصياد يعرف ان هذا هو أحسن الأوقات لمطاردة الوحش ، لأنه يكون في أتعس حالاته النفسية وأضعف نشاطه ، ولأن الأرض المبلولة بالأمطار ستعوق عدوه السريع الذي اشتهر به وتسبب له الزلق والتخبط ( وهنا ينسى الشعراء السبب المدعى الذي من أجله قصوا القصة!) ثم يسمع الوحش عن بعد أصواتا تنذر بالشر ، لكنه ليس متأكدا بعد ، ودفء الشمس قوى الاغراء (كما كان الماء العذب البارد قوى الاغراء للحمر) ، فينظر فى كل ناحية ويرهف سمعه ، الى أن يرى أشخاص الكلاب مقبلة من بعيد ، ومن ورائها صاحبها يصيح بها وهو لا يستطيع أن يبقى في مكانه

منتظرا الكلاب حتى تحيط به ، وهو يدرك مقدار شراستها وقسوة عضها

٤ — يعدو الوحش بأقصى سرعة يستطيعها فى حالته تلك ، لكن كلاب الصيد تتبعه كأنها خلية من النحل ، الى أن تقترب منه وتحيط به من كل ناحية وتقطع عليه طريق الهرب ، فيضطر الى الوقوف وقبول المعركة وهنا ينقلب ذعره الى غضب عظيم ، فينثنى بجسمه ليقابل الكلاب مليئا بالكبرياء ، مصمما على أن بدافع عن نفسه ويقاتل أعداءه الى الرمق الأخير .

ه — يهز الوحش قرنيه الطويلين المسحوذين ، كأنهما الرماح فى قوتهما وتفاذهما ، وينحرف بجسمه حتى يتمكن من اجادة استعمالهما ، وهما له سلاح فعال ، فيقاتل بهما بأكبر قوته وشجاعته ، وأيضا بذكاء ومواربة وهز خد اع تتبعه طعنة مفاجئة وبعد قليل يكسب المعركة ، وتهرب الكلاب ، بعد أن سقط عدد منها صريعا ممزق الأحشاء ، وفر الآخرون وقد أصابتهم جروح موجعة وهم يعوون ألما

- اذا كان الشاعر قد أورد قصة الثور أو البقرة الوحشية فى مجال التشبيه لسرعة ناقته ، اكتفى بالقصول الخمسة الماضية ، وسمح للحيوان الوحشى بأن يقر سالما أما اذا أورد القصة كمثال على حتم الموت وتقلب الزمن وبطش الدهر ، فانه يضيف فصلا ختاميا حزينا . وفى هذا الفصل نرى ان انتصار الوحش على الكلاب لم ينفعه شيئا ، ففى هذه الأثناء يكون الصائد نفسه قد اقترب ، وعمل الكلاب فى الحقيقة ليس أن تصرع الثور بل أن تعطل هربه وتجرح أرجله حتى يدركه صاحبها ، فيرميه بسهم مصيب فينخر صريعا

نستطيع الآن أن ننظر فى تناول أبى ذؤيب لقصة الثور الوحشى ، فترى كيف قادته حالته الشخصية الى الاهتمام بتفاصيل معينة فى أحداثها وصورها

#### ٣٧ ـ والدهرُ لا يَبقَى على حَدَثانه شَبَبُ أَفزَّته الكلابُ مُرَوَّع

يفتتح أبو ذؤيب قصته الجديدة بنفس الشطر الذي قدم به قصته السابقة وبهذا يعيد تقرير الغرض ويحقق بين قسمي القصيدة تآلف عاطفيا وموسيقيا . ولا شك ان هذا الشطر يزداد قوة ايحاء حين نسمعه للمرة الثانية وهو يختار ثورا شببا ، والشبب هو المسن من الثيران والغنم ، الذي اتنهي شبابه ( مرة أخرى لا يذكر الحيـوان المقصود بالاسم ويكتفي بوصفه) ومن الواضح ان كون الثور مسنا يجعله أقرب اليه في حالته الشخصية ، فيكون أقدر على مشاركة شقائه وآلامه ، والرثاء لمصرعه ، وان كنا لا ندعى انه تعمد هذا واعيا ، فأغلب الظن انه يتجه كما يتجه سائر الشعراء الى الزيادة من تأثير القصة في السامع ، أكثر مما يفكر واعيا في انسجامها مع حالته هو ولكن النتيجة التي سنراها على أي حال هي ان قصة الثور أشد تنفيسا عن حال أبي ذؤيب من قصة الحمار وهذا ينقذها من أن تكون مجرد تكرار ، ومن أن تكون هبوطا (آتني كلايماكس)، ويساعد القصيدة على النمو العاطفي والتطور الفنى والازدياد فى التأثير

ثم نراه فى بيته الأول هذا يحملنا الى الأزمة مباشرة ، حين أفرّت كلاب الصيد ذلك الثور ، أى أزعجته وأفزعته وطردته ، فصار مروعا أى أصابه الروع الشديد . وواضح ان الفعل أفز يصور انفعال الانزعاج والفزع والنفور بزايه المشددة ذات المزازة القوية فى الفم والوقع الحاد

على الأذن ، خصوصا اذ تسبقها نفخة الفاء وحدة الهمزة القاطعة . ونحن لا نزال نستعمل هذا الفعل فى صيغته المجردة فى فعل الأمر فرز ! ، أو فز قوم ! نستنهض أحد الناس بعنف وغضب والمروع بتشديد الواو صيغة مبالغة من المروع بضم الراء ، أولاهما من رو ع و ثانيتهما من راع

٣٨ - شَعَف الكلابُ الضارياتُ فؤادَه فإذا رأى الصبحَ المصدَّقَ يَهْزع

هذه الكلاب ضارية لأنها من نوع شديد الشرسة بطيعته ، ولأنها دربت على المطاردة والمهاجمة والقتال ، ولأن صاحبها يجوعها قبل أن يطلقها على الحيوان الوحشى ، وكل هذه حقائق نعرفها من الشعر القديم الذي يتناول قصة الصيد بالكلاب . شعفت هذه الكلاب فؤاد الثور ، والفعل شعف لا نزال نستعمله بمعناه القديم في مثل قولنا العامى «شعفت قلبي يا بني ! » . وهو مأخوذ من شعفة القلب وهي رأسه عند معلق النياط ، ومعناه أصاب شعفة قلبه بحب أو ذعر أو جنون ، والشعاف بضم الشين الجنون ، والمشعوف المجنون فالكلاب قد أصابته برعب شديد جعله كالمجنون .

ومن الشطر الثانى نعرف ان أبا ذؤيب يصف الثور فى ليلته المرعوبة التى قضاها ، فنفهم انه كان قد رأى الكلاب فى النهار المنصرم ، لكنه تمكن من الهرب منها وجاء الليل يستره بظلامه الا انه يخشى أن تعثر عليه فى الصباح التالى وكل هذا يزيد من شعورنا بالدخول فى الأزمة وهى متوترة ، بعكس قصة الحمار لذلك يفزع الثور حين يرى الصبح المصدق ، ويعنى به أبو ذؤيب الصبح الصادق الحقيقى الذى سيعقبه بزوغ الشمس . فنفهم من هذا انه كان قد فزع حين رأى الفجر الكاذب ،

ثم عاد الى شىء من الهدوء حين استمر بعده الظلام ، أما الآن فيرى الصبح الصادق الذى لا تأجيل بعده لمطلع الشمس لكن أبا ذؤيب يعود فى ميتيه القادمين الى وصف ليلته الأليمة المرعوبة التى قضاها قبل مجىء ذلك الصبح ، حتى يبين مدى سوء حاله حين طلع عليه الصباح

٣٩\_ ويعوذُ بالأَرْطَى إذا ما شَفَّه قَطُرْ وراحنُه بَلِيلُ زَعْزَع

لجأ الثور فى تلك الليلة الشديدة الى شجر الأرطى يحتمى به ، والأرطى وواحدته أرطاة شجر شوكى ينبت فى الرمال يعتاده البقر والظباء ، فهو يلوذ به من ماء المطر الذى شفه أى آذاه وجهده ، ومن الربح البليل وهى ربح الشمال الباردة التى تنضح الماء ، الزعزع وهى الشديدة التى تزعزع الشجر والأبنية لشدة هبوبها وتحرك كل شىء والشاعر يفهمنا بهذا ان شجر الأرطى الشوكى لم يعط الثور حماية كافية من ذلك المطر وتلك الربح استمع الآن الى توالى المقاطع وانظر كيف دخل الاضمار (تسكين الحرف الثانى) جميع تفاعيل البيت ما عدا التفعيلة الأولى ، مصورا بهذا ضربات القطر والربح فى طعناتها المتعاقبة لجسم الثور

عد أن وصف حالته المادية في تلك الليلة ، من برد وبلل ولذع بعد أن وصف حالته المادية في تلك الليلة ، من برد وبلل ولذع ربح ، يصف الآن حالته النفسية فهو في خوفه وتوقعه للخطر ينظر نظرات خاطفة فاحصة الى الغيوب حتى يرى ما يأتيه منها . والغيوب جمع غيب وهو المكان المنخفض من الأرض ، لأنه يغيب عن النظر ، فمنه يأتى الخطر ، بخلاف الجبال والتلال التي تبصرها العين في الصحراء بسهولة فترى ما يتحرك عليها تذكر ان نظره هذا كان في ظلام الليل ،

لذلك يجهد عينه بالاغضاء ، والطرف المغضى كما يقول الشرح القديم هو الذي له بين كل نظرتين اغضاء ، وكذلك الثور وهو أقوى لبصره ومعنى هذا انه ينظر نظرة ثم يغمض عينيه ثم يفتحهما لينظر نظرة أخرى وهكذا ، كما نفعل نحن أيضا حين نريد أن نجيد التحديق في شيء وطرفه بهذا النظر والاغضاء الجاهد يصدق ما يسمع ، أي يحاول أن يجد مصداق ما يسمع ، فكلما مسمع صوتا رمى ببصره الى مصدره ليحققه فيكون ذلك تصديقا له . وروى أحد الشراح « يصدق طرفه » بالنصب على أنه المفعول به و « ما » الفاعل ، وقال احتجاجا لروايته ان الوحش أتفها أصدق عندها من سمعها وبصرها ، وسمعها أصدق عندها من نظرها ، ومعنى هذا ان حاسة الشم عندها أقوى الحواس ، تليها حاسة السمع ، ثم حاسة البصر . وكلامه صحيح علميا ، لكنه يزيد من تمسكنا بالرواية الأولى التي تجعل « طرفه » الفاعل ، فكلما سمع الثور بأذنيه المرهفتين صوتا نظر بعينيه فوجدت عيناه مصداق ما سمع ، فعيناه لا تكذبان سمعه بل تؤكدان صدقه ، واعتماده الأول لا يزال على سمعه ، أما نظره فلمجرد زيادة التأكد .

وهكذا يصور لنا أبو ذؤيب فزع الثور ورعبه الشديد وقضاءه ليلته لا في راحة واطمئنان بل في حذر لا يرتخى ، وكلما سمع صوتا صادرا من اهتزاز غصن أو دحرجة حصاة أو سهوط ورقة أو قطرة مطر أو تحرك حيوان صغير من حيوان الصحراء انتفض رعبا وحدق في مصدر الصوت تحديقا شديدا ليتأكد من انه ليس صادرا عن الكلاب التي تنعقبه و فحن ندرك ان تلك الليلة العاصفة بالريح والمطر لابد انها كانت زائدة الأصوات عن القدر المعتاد

#### ٤١ - فغيدا يُشرّق متنه فبدا له أولى سوابقها قريباً تُوزَع

أخيرا جاء الصباح الذي يتوقعه الثور ويخشأه ، وأشرقت شمسه بضوئها ودفئها لكننا نجد الثور برغم خوفه قد اضطره البرد القاسي والبلل الأليم أن يعامر بالخروج الى الشمس يعرض لها ظهره لتذهب ما عليه من المطر وندى الليل ولكنه ما تمتع بهذا الدفء قليلا حتى ظهرت له الكلاب من مكان قريب وقوله « قريبا » يفهمنا ان الثور من تلذذه بدفء الشمس كان قد أخذته فترة غفوة قصيرة لم ينتبه منها ولم يعد الى ارهاف السمع وتحديد البصر الا وقد اقتربت الكلاب بدت له أولى سوابقها ، أى التي سبقت منها سائر الكلاب وتقدمتها ، وهي تسبقها لأنها أشدها شراسة ونشاطا واشتياقا الي مهاجمة الثور لكن صاحبها يزعها أي يكفها عن اللحاق بالثور ويرغمها على أن تظل مع باقى الكلاب حتى تهاجمه في مجموعة متحدة . لأنها كما يقول الشرح القديم اذا لقيت الثور فرادي لم تقو عليه وقتلها واحدا بعد واحد، أما اذا اجتمعت أعان بعضها بعضا واالشاعر يريد منا أن تتخيل هذا العراك بين الكلاب الشرسة التي تتحرق شوقا الى مهاجمة الثور وبين صاحبها الذي يبذل جهدا كبيرا في كفها عن مهاجمته ، وهذا يزيد من انتظارنا المرهوب للمعركة الدامية التي ستقع بين هذه الكلاب وبين الثور حين يطلقها صاحبها عليه

الى هنا لا شك اننا نجد فى أسلوب أبى ذؤيب متعة وسلاسة وتدفقا ، لكننا لا نجد بعد امتيازا فنيا كبيرا يميزه على الشعراء الآخرين الذين تناولوا هذه الفصول من قصة الثور أو البقرة الوحشية لكنه يبدأ فى تسنم قمته التى لا مثيل لها حين يأتى منذ البيت القادم إلى لقاء الثور

والكلاب. فالحق ان هذا هو الفصل الذي يستحوذ على أقصى اهتمامه ويئير أكبر انفعاله العاطفي واحتفاله الفنى والسبب واضح لنا نحن القراء ، فهو الفصل الذي يتقمص فيه شخصية الثور فيشعر فيه بأنه مثال لصراعه هو مع عوادى الدهر

٤٧ ـ فاهتاج من فزع ، وسَدٌّ فُروجَه عُبْرُ ضُوارٍ ، وافيان وأُجْدَع

هنا يدرك الثور مأزقه الشنيع الذي أوقعته فيه لحظة استرخائه في دفّ، الشمس ، فيفزع أشد فزعه ويلجأ الى الفرار السريع لكن لات حين فرار . قد أدركته ودخلت بين قوائمه فسدت فروجها ، أي الفتحات يين كل رجلين ، فعطلته عن الجرى وهذه كما قلنا وظيفة الكلاب في تعطيل الوحش وابطاء سرعته حتى يدركه الصائد بسهامه هناك شرح آخر للفروج ، أنها الجهات المحيطة به من الأرض ، فالفرج على هذا الشرح هو الواسع من الأرض ، وأبو ذؤيب يصور بذلك تلمس الثور لجهة ينفذ منها ، لكن الكلاب قد أحاطت به من كل الجهات ولم تدع له منفذا . وهناك رأى آخر نراه بادى الضعف ، هو أن « سد فروجه » معناه ملا فروجه سرعة جرى وشدة عدو ، وأن الشاعر ينسب هذا الفعل الى الكلاب وان كان الثور هو الذي أسرع في الجرى لأن الكلاب هي سبب اسراعه . لكنا لا نرى حاجة الى كل هذا التكلف في التأويل ، وهذا الشرح يفقد البيت ما فيه من تصوير مجسم لمأزق الثور نراه في كلا الشرحين السابقين ، ونزداد رفضا له حاين تنذكر قول لبيد في معلقته يصور القرة الوحشية في مثل هذا المأزق

فندت كلا الفَرْجَين تحسب أنه مَوْلَى المَخافةِ ، خَلْفُها وأمامُها ثم يفصل الشاعر وصف الكلاب السابقة التي لحقته ودخلت بين

قوائمه أو أحاطت به من جميع جهاته ، فيقول انها ثلاثة كلاب غبرا، اللون قد ضريت على الصيد أى دربت على مهاجمته ، منها كلبان وافيان أى سليما الأذنين ، وكلب أجدع أى مقطوع الأذن ولا شك ان هذا التفصيل يزيد من تجسيم الصورة وقدرتنا على تخيلها تخيلا حسيا والشرح القديم يقول انه قد قطعت أذنه لأن تلك علامة يعلم بها الكلاب . لكننا نرجح انه قد فقد أذنه فى معركة سابقة ، كما نرى حتى فى كلابنا التى تحرس البيوت اذا كانت قوية الشراسة كثيرة المعارك مع الكلاب الأخرى والقطط وغيرها ، فكثيرا ما نرى فيها آثار المعارك باقية فى آذانها وأنوفها وأعناقها

## ٣٤ ـ يَنْهَشْنه ويذُبُّهِ ويَحتى عَبْلُ الشُّوى بالطُرُّ تين مُوَنَّع

الآن تصل الحركة الى أسرعها فى هذه الأفعال الثلاثة المتوالية فى الشطر الأول. وهو فى هذه القصة يناظر الشطر الأول من البيت الحادى والثلاثين فى قصة الحمار الوحشى « فنكرنه ونفرن والمترست به » ، سواء فى تنغيمه الموسيقى وفى موضعه من القصة النامية » الا أن الأفعال المضارعة فى الشطر الراهن لها تمثيلها الخاص للحركة بمجرد مضارعتها ، كما أنها تصور صراعا يبدأ بين الثور ومهاجميه ، فى حين أن الحمر لم يكن لها وسيلة الا محاولة الفرار الكلاب التى أدركت الثور الفار" ودخلت بين قوائمه تنهش لحمها بمقدم أسنانها ، وهو يحاول أن يدفعها عنه وأن يحمى نفسه من عضها لاحظ ان الثور هنا لا يحارب الكلاب بعد حربا جادة ، بل يكتفى بالدفاع والروغان ، لأنه لا يزال يحاول الاستمرار فى جادة ، بل يكتفى بالدفاع والروغان ، لأنه لا يزال يحاول الاستمرار فى الفرار برغم عضها له ، فهو يدرك بعريزته أو ذكائه أو خبرة سابقة ان الخطر كل الخطر هو فى الوقوف وقبول هذه المعركة مع الكلاب

ثم يصفه في الشطر الثاني بأنه عبل الشوى أي غليظ القوائم ، والقارىء يدرك ان غلظة قوائمه ليست مجرد تسجيل حسى ، بل اشارة الى ان الكلاب تجد فيها مجالا واسعا مغريا للعض والتمزيق الشرس ويصفه بأنه مولع بالطرتين ، والتوليع اختلاط اللون بين سواد وبياض ، والثور العربي كما شرحنا أبيض الظهر ، الا أن بكل من جنبيه خطا طويلا داكن اللون ( بني غامق كما نسميه ) يسير بمحاذاة سلسلته الفقرية وينحدر الى خاصرتيه . والشاعر يريد باشارته الى هذين الخطين اللذين يختلف لونهما عن لون ظهره أن تنصور تحركهما المستمر في اندفاع جسمه وانثنائه ودورانه في أثناء محاولته الدائبة أن يفر من الكلاب ويتجنب عضها ، تارة يظهر لنا ظهره الناصع البياض وتارة يظهر لنا جنبه المخطط ثم جنبه الآخر وهذا يزيد من تصوير التحرك المستمر الذي يتحركه جسمه وتعدد انعكاس الضوء أكثر مما لو كان كله لوظ واحدا ، كما تحقق اذا أغمضت عينيك برهة وتخيلت المنظر بمخيلتك البصرية

## ٤٤\_ فَنَحا لَمَا بُمُذَ لَقَ بِينَ كَأَمَا بِهِما مِنِ النَّصْخِ المُجَدِّحِ أَيْدَع

هنا يضطر الثور الى الوقوف وقبول المعركة ، برغم حرصه السابق على الفراار ، وذلك من فرط شراسة الكلاب واصرارها على تعقبه وقسوة عضها له . فيطيش عقله وينثنى عليها للانتقام منها ، كما يحدث لنا أحيانا حين يشتد غضبنا فنقبل معركة نعلم أننا إن نفوز فيها ، لكن كبرياءنا المجروحة وشدة ألمنا ترغمنا وليكن ما يكون وقوله « نحا » معناه انحرف الى جانب ليكون طعنه لها بقرنيه أمكن له ويقول الشرح القديم أن التحرف في الرمى والطعن أشد ما يكون ، وهذا صحيح في كل حال ،

وهو أيضا صحيح في الجر والحدب كما شرحنا في الفصل الثامن ، ولكن تتذكر هيئةالقرنين المنسحبين الى الوراء ، فالثور لا يستطيع أن يستعملهما بطعنة أمامية مواجهة ، بل لابد أن ينحرف ثم يرتد بهما حتى يدخل طرفيهما في جسم العدو وللثور الوحشي قرنان عظيمان طويلان بالغا القوة والارهاف ، والشاعر يصفهما بأنهما مذلقان أي محددان كالفولاذ المشحوذ ثم يصف تلطخهما بالدم من أجواف الكلاب بكلمتين ، « النضخ » و « أيدع » والنضخ هو الرش بسائل غليظ ( بخلاف النضح وهو مجرد الابتلال بسائل رقيق ) ، وفي هذا اشارة الى أن الدم يختلط بأشلاء من جوفها أما الأيدع فصبغ أحمر كانوا يصنعونه من صمغ نوع من الشجر ، فهو ليس أحمر اللون فحسب بل هو غليظ أيضًا ، ويصبغون به الثياب ، وهذا التشبيه نظير تشبيهه السابق لطرائق الدم على أرجل الأتن بأنها تبدو كالخطوط الحمراء في البرود التزيدية ، وبه نفس المفارقة ، فالثوب المصبوغ بالأيدع يكون زاهيا بهيج اللون ، أما حمرة القرنين فدليل التمزيق والعذاب

لكن تأمل الآن في عين هذا الشاعر الدقيقة ، لم تكتف بأن تلاحظ طعن الثور بقرنيه للكلاب في طعنة مستقيمة ، بل لاحظت أن الثور بعد أن يدخل قرنه في جسد الكلب يحركه في جوفه حركة دائرية قبل أن يستله منه . وهذا نراه في كلمة «المجدح» والتجديح في الأصل تحريك السويق واللبن لخلطهما (والسويق هو الناعم من دقيق الحنطة) وهكذا نرى الثور من شدة غضبه وتعطش اتنقامه يأتي بهذه الحركة القاسية في داخل جوف الكالاب ليزيد من ايلامها ويمزق أحشاءها فاذا انتزع قرنيه بعد هذه الحركة فاننا نكاد نراهما وقد اكتسيا لا بالدم وحده كما يقول الشراح القدامي بل بقطع ممزقة من أجوافها والشاعر وحده كما يقول الشراح القدامي بل بقطع ممزقة من أجوافها والشاعر

يضاعف من شهوة الثور وتلذذه القاسى بهذا الفعل حين يختار لتصويره تشيها مأخوذا من خلط السويق واللبن ، فهذا من ألذ المأكولات التي كان العرب القدامي يستمتعون بها ويجدون فيها شبعا كبيرا كما يذكرون في أشعارهم وأخبارهم .

## ه٤ - فكأنَّ سَقُودَ بْنُ كُنَّا 'يُقْتِرا عَجِلا له بشِواء شَرْبِ 'ينْزَع

يزيد الشاعر من تصويره لشهوة الثور فى الانتقام وتلذذه بتمزيق أجواف الكلاب. فيشبه قرنيه اذ خرجا من أجوافها مكتسبين بقطع من لحمها بسفودين ، والسفود عود الحديد الذى تنظم عليه قطع اللحم وهما لم يقترا بعد ، أى لم يظهر منهما قتار اللحم وهو رائحة شيه ، لأن قطع اللحم التى تخرج على القرنين نيئة ، لذلك يجيد تشبيهه بأن يجعل السفوديين اللذين اختارهما سفودين لقوم شاربين يشوون اللحم «مزة» مع الخمر كما نقول. والشاربون كما يقول الشرح القديم وكما نرى من كثير من الشاربين فى أيامنا هذه يفضلون مع الخمر اللحم الذى لم يتم شواؤه ، أو « على الريحة » كما نقول ( والانجليز يأكلونه وهو لا يزال يقطر دما ، ويسمونه underdone ! )

لكن لاحظ أن هذا البيت وسابقه لا يصوران شهوة الثور وتلذه بالاتنقام هو وحده ، بل يصوران أيضا شهوة دموية ثارت في نفس أبي ذؤيب اذ نظم هذين البيتين البديعين . فهنا يصل انحيازه الى جانب الثور أقصاه ، ويتقمص هذا الثور المسكين المسن الضعيف الذي هاجمته هذه الكلاب المفترسة المعتدية دون ذنب جناه ، وهو في كبر سنه كان الأجدر بالقدر أن يتركه ينهى سنيه القليلة الباقية في هدوء وسلام لا يؤذي أحدا ولا يؤذيه أحد . تجد أثر هذه الشهوة في تنغيم « بمذلقين » كأنه أحدا ولا يؤذيه أحد . تجد أثر هذه الشهوة في تنغيم « بمذلقين » كأنه

يمصمص بشفتيه اذ ينطق بهذا اللفظ متلذذا وفى « النضخ المجدح » اذا أجدت الاستماع الى ايقاع اللفظين وجرس حروفهما وبحة الصوت فيهما من قوة التشهى للاتنقام كما تجده فى التصوير القاسى فى الني البيتين اذ يؤكد تعجل هؤلاء الشاريين ونزعهم للسفودين قبل أن يتم انضاج اللحم الذى عليهما لشوقهم الى التهامه وهو « نصف طرى » أو « بدمه »

فى الشرح القديم للمفضليات ، وفى ديوان الهذليين أيضا ، يأتى بعد البيت الخامس والأربعين بيت لا شك أنه موضوع فى غير موضعه ، وهو من غير رواية أبى عبيدة ، والذين أضافوه لم يحسنوا تخير موضعه، فوضعه الصحيح فى آخر هذه القصة تماما ، لذلك سنؤجله الى آخرها ونجعله البيت رقم ٩٩ .

#### ٤٦ حتى إذا ارتدت وأَقْصَدَ عُصبةً منها وفام شَريدُها يتضوّع

نجح الثور في معركته مع الكلاب ، على رغم سنه وضعفه وقوها وشراستها فارتدت عنه بعد أن أقصد أى قتل عددا منها ، والاقصاد أن يبلغ بالطعن ما لا تنجو منه بعده . ونهض شريدها أى ما بقى منها وتفرق هنا وهناك وهو يتضوع أى يعوى من الألم . وفي رواية «يتضرع» أى يصيح من شدة خوفه وذله بعد هزيمته المخجلة هنا نرى فرحة الشاعر بانتصار الثور . حقا ان هذا الانتصار لن يغنيه في النهاية شيئا لأن صاحب الكلاب سيدركه ويقتله بسهمه ، لكنه قد أثبت شجاعته وكبرياء نفسه وانتقم لنفسه بقدر ما يستطيع ، فاذا سقط فيما بعد سقط بطلا كامل الشرف موفور الكرامة لا يخزيه سقوطه والثور لا يعرف مصيره هذا بعد بطبيعة الحال ، بل يخيل اليه الآن أنه قد تم

اتنصاره ، وبهذا يثبت الشأعر مقدرته الفنية البعيدة اذ يسمح للثور بالاتنصار الأول ، ويوهمه بالغلبة ، ويوهمنا معه فى قراءتنا الأولى للأبيات ، فيكون وقع المصاب غليه وعلينا أعظم حين تأتى المفاجأة الأخيرة ، فتعود أعصابنا الى التؤتر بعد أن أرتخت قليلا فى هذا البيت.

ونلاحظ أن الشاعر لم يعط جواب الشرط «حتى اذا ارتدت» و وبدأ البيت القادم بفاء العطف ، فهو يترك لنا أن نتم المعنى وهذا الحذف للخبر وللجواب كثير فى اللغة القديمة وفى القرآن الكريم ، وهدفه تنشيط السامع وحث خياله على المشاركة ، فيترك له هو أن يتصور الخبر أو الجواب ، ويكون فى هذا زيادة فى التشويق والمتابعة ، أو التحسين أو التقبيخ ، أو التبشير أو الاندار ، وما اليه ومنه قوله تعالى فى سورة الزمر (آية ٧٧) «حتى اذا جاءوها وفتحت أبوابها وقال لهم خزتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين » فنفهم أن الجواب المقدر هو شيء من هذا القبيل دخلوها فوجدوا نعيما ورضوانا ثم تبدأ الآية التالية « وقالوا الحمد لله الذى صدقنا وعده وأورثنا الأرض تتبوأ من الجنة حيث نشاء فنعم أجر العاملين » أما ميت أبى ذؤيب فنفهم جوابه شيئا مثل هزمها هزيمة ساحقة وأثبت بيت أبى ذؤيب فنفهم جوابه شيئا مثل هزمها هزيمة ساحقة وأثبت

٤٧ فبدا له ربُّ الكلابِ بكفِّه بيضٌ رِهابٌ ريشهن مقزَّع

لشد ما خاب ظن الثور اذن! فهاهو ذا صاحب الكلاب يدركه ، وفى كفه نصال بيضاء ، رهاب أى رقيقة مرهفة ، واحدها رهيب وفى رواية رهاء أى متلألئة من صقل حديدها ، جمع رهو وفى رواية رهاف ، وفى أخرى صوائب وهى مكسوة بريش مقزع أى منتف من كثرة

مارمى به ، فتكون هذه اشارة الى خبرة الصائد ومهارته فى رمى السهام؛ أو معنى مقزع أنه محذف مخفف أى قد قطع قطعا دقيقا وألصق على السهم بمهارة تأمل الآن فى الباءات السبع التى ترد فى البيت شديدة مزعجة تمثل عودة الثور الى الانقباض والرعب بعد أن ظن أنه نجا وانتصر

### ٨٤ ـ فرمى ليُنقذَ فَرَّها فهوَى له مهم فأنفذَ طُرُّتَيْه المِنْزَع

فى أول هذا البيت يتكرر الفعل الرهيب الذى سمعناه مرتين من قبل فى قصة الحمار الوحشى . رمى الصائد الثور بسهامه لكى يصده عن تتبع فرها أى ما فر منها ، جمع فار مثل صحب جمع صاحب . ومن هذا نفهم ان الثور كان فى نشوة انتصاره يتعقب الكلاب ، ولو انه اكتفى بما حدث وأسرع بالهرب لنجا كما يقص لنا شعراء آخرون فأصابه منها سهم دخل فى أحد جنبيه حيث الخط الداكن الذى وصفناه وخرج من الجانب الآخر . وهذه اشارة الى حذق الصائد بالرمى فى المقتل ، لأن هذا السهم يخترق جوفه ويمزق أحشاءه ، فلا نجاة له . أما « المنزع » فهو السهم ، يخترق جوفه ويمزق أحشاءه ، فلا نجاة الى هذا اللفظ ونظنه لم يأت به الا لضرورة القافية والحق ان أبيات أبى ذؤيب فى قصة الشور متفاوتة الجودة ، وأجودها ما جاء فى صراع الثور والكلاب ، والظاهر أنه انفعل ببراعة الثور فى مصارعة الكلاب أكثر مما انفعل بمهارة الصياد فى رميه . لكننا على أى حال نأتى الى بيت جديد عظيم الجودة

٤٩\_ فــكَباكا يَكْبُو فَنِيقٌ تَارِزٌ لِا أَنَّهُ هُو أَبْرَع

لا جرم أن يعود انفعاله الى أقواه حين يصور سقوط الثور هنا يسقط بطل الغصة والشاعر يضاعف من رهبة هذا السقوط بتكراره

للنغم الذي سمعناه في قوله « فرمي » بقوله « فكبا » ، أي سقط لوجهه لما رماه الصائد ثم يشبه سقوطه على الأرض بسقوط الفنيق وهو فحل الابل ، التارز وهو اليابس ، على الخبت وهو المطمئن من الأرض ليس به رمل. والشاعر لا يريد بهذا أن يرسم الصورة فحسب، صورة وقوع جسم ضخم عظيم ، بل يريد أيضا أن ينقل الصوت الذي حدث حين سقط الثور على الأرض لذلك جعل فحل الابل يابسا خاليا جسمه من الشحم والسمنة حتى يكون صوت وقوعه أشد صلابة ، وجعله يسقط على أرض يابسة لا رمل فيها حتى لا يمتص الرمل جزءا من هذه الصلابة . وأنت تسمع هذا الصوت جيدا اذا أنصت الى جرس الحروف وايقاع المقاطع منذ أول البيت الى أن يبلغ الصوت قمته في كلمته البارعة « بالخبت » ، تأمل في توالي المدات التي ترد في كل كلمة من كلمات الشطر الأول فكبا - كما - يكبو - فنيق - تارز ، يقود بعضها الى بعض الى أن تنتهى بالصدمة المفاجئة في قوله : بالخبت ، بمقطعيها المقفلين بل - خب ، يتلوهما المقطع القصير الذي يعطى الصدى : ت ِ . فاذا كررت هذه الكلمة بضع مرات وتأملت موضعها من ايقاع البيت وتنغيمه سمعت هذا الصوت المعين الذي فيه خبطة صلبة ولكن ليس فيه رنين ثم يأبي الشاعر بعد هذا التشبيه الناطق الا أن يصف الثور بأنه أبرع من فحل الابل أى أكمل وأتم صنعا ، فسقوطه اذن يكون أشد وقعا على النفس وصوت السقوط يكون أغلظ على الأذن الا أن شرح ديوان الهذليين يعكس المراد فيقول انه يريد أن الفنيق أعظم من الثور ويحيرنا أن نفهم العلة في هذا الشرح العجيب الذي لا يلتفت الى هدف الصورة أو حكاية الصوت.

وبهذا البيت تنتمي القصة في الروايات القديمة ، لكننا نأتي هنا

بالبيت الذى روته بعد البيت الخامس والأربعين ، ونراه الختام الحقيقى للقصة ، ولا شك فى انه من نظم أبى ذؤيب ، وهو فى اعتقادنا يزيد مغزى القصة تأكيدا ، وهذا هو

#### ٥٠ ـ فصرعْنه تحت الغبار وجنبُه متَتَرَّبُ ، ولكل جنب مصرع

الآن وقد أسقطه السهم وهو يحشرج حشرجة الموت تعود الكلاب اليه فتتكاثر عليه الكلاب التي كان قد هزمها شر هزيمة وقتل منها عددا وأصاب الأخرى اصابات جعلتها تنضوع ألما أو تتضرع ذلا، تعود الآن ف « تتشطر » عليه بعد أن أوقعه السهم . وتلك هي الطبيعة الكلبية فيها - وفي بعض البشر للأسف الشديد ، كما يقول مثلنا العامي الساخر « العجل وقع هاتوا السكين ! » وهي تتكاثر عليه حتى لا يعود الى النهوض ، لكن لم يكن لهذا داع ، فقد وافاه أجله المحتوم والشاعر يزيدنا رثاء له اذ يصف تمرغ جنبيه في التراب وهو يلفظ أنفاسه الأخيرة ، كما تفعل الدجاجة المذبوحة هكذا سقط هذا الوحش العظيم ، ذو الشجاعة وذو الكبرياء وهكذا يصرع في التراب كل جنب مهما اتتصب في حياته وشمخ وأبو ذؤيب يختم القصة بنفس الجملة التي استعملها من قبل في البيت السادس حين كان يصور مصابه الخاص بفقد أولاده . وبتكرارها يزيد أقسام القصيدة ربطا موسيقيا وعاطفيا ، ويزيد عبرة القصة تأكيدا ولكل جنب مصرع

\* \* \*

بعد هذا يأتى أبو ذؤيب بقصته الثالثة التى يقصها لنفس الغرض ، ويبدأها بنفس البداية التى يكررها للمرة الثالثة « والدهر لا يبقى على حدثانه » وهي تستغرق الأبيات الخمسة عشر الأخيرة من عينيته

ولن ندرسها هنا ، بل تتركها لدراسة القارىء المهتم ، مكتفين بتعليق قصير

فى قصته الثالثة يترك عالم الحيوان الوحشى ليلتمس عبرته من عالم البشر فيصف محاربا شجاعا مدلا ببأسه ومهارته فى القتال ، يتخذ درعا من حديد ، ويمتطى فرسا قوية ، كريمة أبية ، سريعة نشيطة وكثيرا ما فاز هذا المحارب فى القتال من قبل ، لكن القدر يتيح له فى يوم من الأيام فارسا لا يقل عنه شجاعة ولا مهارة ، يمتطى حصانا خفيف القوائم نشيط السرعة والآن يأتى بيت رهيب فى تصوير لقاء البطلين اذ يتحدى كل منهما الآخر ، وتقف خيل كل من الجيشين المتحاربين تراقب المعركة بين البطلين المتكافئين

وأبو ذؤيب يؤكد ان كلا منهما لا يقل عن الآخر لا فى شجاعته ولا فى خبرته السابقة بفنون القتال ولا فى جودة لباسه الحديد وقناته وسيظه ، ولا فى ثقته بالفوز فماذا كانت النتيجة ? قتل كل منهما الآخر ، وسقطا معا

فى قراءة هذه القصة يجب أن تفرق بين شيئين ، هدفها ، ومدى توفيق الشاعر فى نظمها أما هدفها فنبيل رائع النبل ، كما سنشرح بعد وأما توفيقها الأدائى فلا نظنه كبيرا فهى أقل اجادة وامتاعا فى تفاصيل وصفها من القصتين السابقتين وأبو ذؤيب يطيل اطالة نظنها مسرفة فى وصف خيل المحاربين ولباسهما وسلاحهما ، وان كنا نسلم بأن غرضه هو ان كل هذه العدد لم تغن شيئا فى انقاذهما من الموت ، ولكن الشعراء الآخرين يتفوقون عليه فى مثل هذه الأوصاف ، ولا يعطينا

هو جديدا ممتعا فيها بل قد عاب الأصمعى عليه بعض وصفه هذا ، واتهمه بالجهل بصفات الخيل ، وذلك فى تعليقه على وصفه للفرس بأنها سمنت حتى اختلط لحمها بالشحم ، فلو غمزت فيه الاصبع لم تبلغ العظم ، فقال الأصمعى « هذا من أخبث ما نعتت به الخيل ، لأن هذه لو عدت ساعة لانقطعت لكثرة شحمها ، وانما توصف الخيل بصلابة اللحم . أبو ذؤيب لم يكن صاحب خيل » يعنى انه لم يكن من الشعراء الذين يجيدون وصفها ونحن وان كنا نحذر أشد الحذر من تعليق اللغويين القدامى على الشعراء ، ونراهم فى كثير من الأحيان يسفون ويتفيهقون دون أن يفهموا مراد الشعراء أو يدخلوا فى انفعالهم ، نوافق على ان أبا ذؤيب فى هذا الموضع ، وفى مواضع أخرى من نفس القصة ، لم يكن مجيدا

لكن هذا لا يغفلنا عن حقيقة جليلة هى ان أبا ذؤيب وان لم يجدد في تفاصيل الأوصاف ولم يمتع بالصور ، قد جدد كل التجديد في الغرض الذي من أجله ساق القصة فالشعراء الآخرون لا يصورون المعركة الا ليفخروا بشجاعتهم وبلائهم في القتال ، وليشمتوا بهزيمة أعدائهم فان سلموا لأعدائهم بالشجاعة فليس ذلك الا زيادة منهم في الفخر بأنفسهم اذ استطاعوا أن يغلبوا أمثال هؤلاء الشجعان أما أبو ذؤيب فيعلو على كل عصبية قبلية وتفاخر شخصى ، ويتناول المعركة بحياد تام بين البطلين المتنافسين ، لأن هدفه هو أن يتحدث باسم الانسانية كلها فيأسى لمقتلهما معا ، ويبين عبث الحرب وقلة غنائها لذلك يهتم في أكثر من بيت بأن يؤكد تساويهما في الشجاعة والمجد والخبرة :

وكلاهما بطل اللقاء مخدَّع مُتحامِيَيْن المَجْدَ ، كلُّ واثق بَبَــلائه ، واليومُ يومُ أَشْنَع

الى أن ينهى قصته ببيت يؤكد فيه المغزى

وكلاهما قد عاش عِيشةً ماجد وجَنَى العَلاء ، لو ان شيئًا ينفع

وفى جملته الأخيرة « لو ان شيئا ينفع » يبلغ ذروة اعتباره وتحدثه باسم الجنس البشرى المنكوب ، بل يشير الى ان ما فى الانسان من فضائل ، مثل الشجاعة وطلب المجد والعلا ، هى أيضا من عوامل نقمة الدهر وبطشه به ويقترب من زهير فى انسانيته العالية وبغضه للحرب وعدم رؤيته لأى فخار فيها وثورته على أضرارها البليغة بالبشر

وبهذا التقرير ، ليس من شيء ينفع الانسان أو ينقذه من حتم الموت ، يختم أبو ذؤيب قصيدته العظيمة في رواية المفضليات ومعظم نسخ ديوان الهذليين . الا أن « جمهرة أشعار العرب » تضيف بيتا آخر

فعَفَتْ ذُيولُ الربح بَعْدُ عليهما والدهرُ محصر ريبه ما يَزرع ورواية الجمهرة أقل ثقة بكثير من رواية المفضليات ، الا أن هذا البيت يزيد المغزى مرارة ، اذ يصف كيف تأتى الربح على قبرى البطلين فتطمسهما ، فكأنهما ما كانا ، واستوى أن كانا شجاعين ماجدين أو كانا جبانين خسيسين ، ويعيد الحملة على « المجرم الأول » الذى وضعت القصيدة كلها للحملة عليه ، وهو « الدهر » الذى لا يزرع شيئا الا ويحصده ، أى لا يقدم جميلا الا ليعود فيسلب ثمراته وهذه نهاية اليأس التى يستطيع أن يبلغها التفكير الانساني حين ترهبه حقيقة الموت والفناء ، لم ينقذ أبا ذؤيب من التردى فيها اسلامه

فلنتأمل برهة في هذه الحقيقة ، لنرى فيها اصطراع الجاهلية والاسلام حتى في هذا الرجل فتفكيره في هذه القصيدة جاهلي محض ، وموقفه

من الموت جاهلي محض ، ما عدا الاشارة اليسيرة التي رأيناها في الشطر الأول من بيته الأول هذا مع انه أسلم اسلاما حسنا ، وأبلي بلاء عظيما في فتوح العرب أيام عمر وعثمان رضى الله عنهما ، ومات بعد حوالي عشر سنوات من نظم هذه القصيدة في أثناء عودته من احدى الغزوات على سلطان الروم في افريقية ، بعد انتصار ساحق على جيش الروم وقتل قائدهم ، وشاء « الدهر » أن يكون موته ودفنه في مصر ، الأرض التي وارت أبناءه الخمسة !

ونحن نلتمس للمخضرمين جميعا العذر في استبقائهم بعض آثار الفكر الجاهلي العتيق ، فما ظننا بهذا الشيخ الذي حل به مصاب نادر المثال في هوله وهو لم ينظم هذه العينية التي أعجب بها المسلمون القدامي أعظم الاعجاب ، ووضعوها في الذروة العليا من الشعر ، ورفعوه بها على الشعراء جميعا كما يرتفع جبل نعمان فوق السحاب ، الا ليخفف عن نفسه بعض مصابه الأفدح فاذا أعدنا النظر فيها أدركنا حقيقة مهمة ، هي أنه لا يتعزى بما ضرب من القصص فحسب ، بل يتعزى ويتلهى عن مصابه بمجرد النظم ، نعنى بجهد النظم تفسه وما يلزمه به من تمثل العاطفة وضبطها وصياغتها صياغة فنية تطهره منها ، وانتخاب من تمثل العاطفة وضبطها وصياغتها صياغة فنية تطهره منها ، وانتخاب والنغم

هو يجد في هذا كله ملهاة عن مصابه الشخصى ، وتفريجا له ، ومن هنا اطالته للقصيدة ، اطالة تتج عنها تفاوت أبياتها وأقسامها في الجودة ، وهذه الاطالة نفسها شاهد على عظم مصابه وعظم حاجته الى التلهى ولهذا مضى في قصته الثالثة واذ يكن انفعاله الفني قد بدأ يفتر ،

واصالته الشعرية قد أخذت تنضب ، فهو يريد أن يستمر حتى يستنهك انفعاله تماما

وهذا تفسيرنا للفتور الذي نجده في القسم الأخير فاذا فهمنا هذا التعليل وقبلناه بدت لنا القصيدة كلها وحدة حيوية تامة بجميع أجزائها ، جيدها ومتهافتها ، فقد كانت حاجته اليها جميعا عظيمة ومن النقاد الأوربيين المعاصرين (۱) من يعتقد ان كل قصيدة طويلة يجب أن تحتوى على بضعة أجزاء نثرية تهبط فيها الموسيقي الشعرية بهبوط العاطفة ، وأن هذا التراوح هو الذي يتم الوحدة الموسيقية الشاملة لبناء القصيدة ككل ، وأن الشاعر الذي ينظم قصيد طويلة لا يستطيع لذلك أن ينجح الا اذا اتقن لغة النثر بالاضافة الى اتقانه لغة الشعر

<sup>(</sup>۱) ت.س. اليوت انظر ترجمتنا لرايه في كتابنا « قضية الشعر الجديد » ، ص ٢٠ ــ ٢١

# الفصّه للسّارسع نشر التجارب البومية واللغـــة الحبة مشاجرة نوجية

حقيقة قد اتضحت ولا شك لقارىء فصولنا الماضية أن الشعر الجاهلي ، بجميع موضوعاته وتجاربه ، وأفكاره وعواطفه ، قد نت نبات طبيعيا من البيئة التي ظهر فيها ، والناس الذين أنشأوه والذين أنشىء لهم فهو فى هذه العناصر والنواحي جميعا مرآة صادقة لطبيعة بلاده وأحوال مجتمعه وحياة أهله ، وترجمان مخلص لما كان لهم من عقول ونفسيات وآلام وملذات ومشاكل وأحلام أخلص التعبير عنهم وتقيد بقيودهم وهذا الصدق الحيوى الكامل لا يجعل سبيلا الى الطعن فى صحته ، فاذا أضفنا اليه اجادته الفنية البارعة التي تقوم في أساسها على صدق الانفعال واخلاص التعبير صار من تمام المستحيل أن يكون هذا الشعر أو الكم الأكبر منه منحولاً . فمن يستطيع أن يصدق ان هذا الاخلاص العاطفي والامتياز الفني يمكن أن يصدر من رواة واضعين وناحلين مفترين ? وكفانا بهذا برهانا على صحته في المجال الراهن لكتابنا ، فمن هذه الدراسة الحيوية والفنية المفصلة نجد البرهان العملى الذي يهزم كل الحجج الجدلية التي ولدت توليدا نظريا محضا لاثبات قرض مبتسر لم تستقر أركانه من تفاصيل الشعر نفسه ولم يستشهد له الا بكم زهيد من الأشعار المنحولة بولغ في حجمه وفي أهسيته

حقا ان الوجه الغالب الذي طالعنا في هذا الشعر ليس الوجه « الخصوصي » أو الفردي للشاعر » بل هو الوجه « العمومي » أو الجماعي له ، نعني الوجه الذي يشاركه فيه أفراد آخرون متعددون من قبيلته ومن غير قبيلته الا أن هذا وان حد شعرهم بحدود ، يقوم في ذاته دليلا جديدا على صدقه فلنذكر ان المجتمع الجاهلي كان في أغلبه مجتمعا قبليا ، وفي هذا الطراز من المجتمع يندر أن يوجد الفرد وحيدا ، فهو في طعامه وشرابه ، وعمله ولهوه ، ويقظته ونومه ، واقامته وسفره ، يكون في أغلب الأحوال مع آخرين ، ولا تكاد ساعة من ساعات النهار والليل تجده منفردا بنفسه ، بل هو في أغلب الأحوال لا يطيق هذا الانفراد ، ويتهم القلائل الذين ينزعون اليه باللوثة والجنون

ولنذكر أيضا ما شرحناه في فصلنا السادس ، أن هذه الطبيعة الحماعية للشعر الجاهلي لا تقلل من قوة المعاناة الشخصية التي عاناها الشاع لما ينظمه من أفكار ومشاعر ، وانه ينظمها في شعره لا لأنها الآراء والمشاعر المقبولة لدى مجتمعه القبلي بل لأنه هو قد أحس بها احساسا مضطرما في ذات نفسه واقتنع بها اقتناعا مخلصا وهذا الاحساس والاقتناع هو ما دفعه الى التنفيس عنها ، فاذا جئنا نحن بعد تنفيسه هذا فتأملنا فيها واستكشفنا طبيعتها الجماعية التي تجمعه بغيره من أعضاء مجتمعه فهذا لا ينفى شخصية معاناته وهنا نذكر أن عددا من شعرائهم المتازين قد استطاعوا أن يزيدوا على تلك الطبيعة الجماعية الغالبة لفنهم فأضافوا اليها تفاصيل فردية وان اتحدت المواقف وتشابهت الأفكار والمشاعر

أضف الى هذا أن جزءا لا بأس به من هذا الشعر يدور على تجارب. فردية عاناها الشاعر لا كعضو فى قبيلته ، بل كفرد له مشاكله الفردية

الخاصة المستقلة عن مشاكل القبيلة. ومن هذا الصنف قصائد ومقطوعات غير قليلة نجدها متفرقة فى مختلف مجموعات الشعر الجاهلى ومصادر الأدب القديم ، لأفراد من البدو — رجالا ونساء — ينفسون عن تجارب شخصية حدثت لهم ولهن بل نحن فى دراستنا للشعر الجماعى نفسه قد تبدت لنا من خلاله لمحات الى هذه المشاكل الفردية رأينا أبا ذؤيب فى جلسته البيتية المنعزلة مع أميمة ، وفى سائر الأبيات الأولى من مرثيته لأولاده الخمسة ورأينا ممدوح زهير وقد التفت نساؤه حوله يلمنه ويحايلنه ، والشاعر يراقب عن بعد هذا المنظر البيتى مشغوفا ورأينا الحادرة فى موقف شخصى تام الخصوصية أمام رحيل محبوبته ورأينا على تولى الشباب كل أولئك رأيناه يعانى أفكارا ومشاعر مستقلة عن الكيان القبلى وسنزداد فى هذا الفصل تعرفا لهذا الجانب من الحياة الكيان القبلى وسنزداد فى هذا الفصل تعرفا لهذا الجانب من الحياة الجاهلية بدراسة قصيدة تدور على تجربة بيتية عظيمة الخصوصية

ونريد أيضا أن تتخذ من قصيدتنا الجديدة مجالا نؤكد فيه هـذه الحقيقة المهمة ان لغة الشعر الجاهلي ، وان بدت لنا الآن لغة «كلاسيكية» ، كانت في زمانها هي أيضا تنبع نبوعا تام الصدق من بيئتها ومجتمعها ، وتقترب اقترابا وثيقا من لغة الحياة اليومية التي كان يتحدث بها الناس العاديون في ذلك الزمان

لسنا نعنى بهذا انها اللغة اليومية بحذافيرها ، فلا شك انها ــ شأن لغة الشعر الناضج كله — كانت لغة منتخبة ، جودها أفراد أوتوا نصيبا زائدا من القصاحة والحس اللغوى والثروة اللفظية والمقدرة التعبيرية عما يفكرون ويشعرون لكن هذا الانتخاب والتجويد لم يجعلها من

معدن مختلف عن لغة الحياة اليومية ، كما تختلف لغة شعرنا الآن عن لغة حديثنا اليومى وهذه حقيقة يصعب علينا الآن أن نصدقها ، اذ تبدو لنا تلك اللغة الشعرية غريبة صعبة مليئة بالمفردات غير الشائعة ، ويبدو لنا التزامها الدقيق لقواعد النحو والصرف شيئا غير طبيعى ، فنسى ان هذه القواعد كانت في يوم من الأيام سننا طبيعية يجرى بها اللسان العربى ، وان أهملها الآن وأهدرها ، وأن تلك الألفاظ كانت شائعة مألوفة تستعمل في واقع الحياة لا في بطون الكتب وكل براعة الشعر هي في اختيارها وضم بعضها الى بعض في تراكيب تعطيها أتم شحناتها الفكرية والعاطفية ، وتنعمها فيما بينها في موسيقية تعتصر كل امكانياتها الايقاعية والجرسية ، وان كنا نضيف الى هذا حق الشاعر الأصيل في صنع أوزان جديدة من الأسماء والإفعال والنعوت واكساب الألفاظ ظلالا جديدة من الأسماء والإفعال والنعوت واكساب الألفاظ ظلالا جديدة من الأسماء والإفعال والنعوت واكساب الألفاظ ظلالا جديدة من الأسماء والأفعال والنعوت واكساب الألفاظ تقدمة في دراستنا

اذا كنا نجد لغة الشعر الجاهلى « كلاسيكية » ولا ندرك مدى استجابتها الحيوية لبيئتها وعصرها فالعيب عيبنا نحن ، اذ نخطىء الاقبال الصحيح على هذه اللغة فى قرأءتها والاستماع اليها وقد شرحنا فى فصلنا الرابع عشر ضرر الطريقة الخطابية الفاسدة المفسدة فى قراءة الشعر ، وكيف انها برنينها المتشدق ، وتلمظها المتفيهق ، وصخبها العالى وضجيجها الفظيع ، تصم الآذان عن أن تنصت لما فى الشعر الصادق من دقائق الايقاع والجرس والتنغيم ، وروائع الانسجام مع نبضات العاطفة المخلصة ثم حملنا أيضا على ما نشأ بعد هذه الطريقة الخطابية الفجة من طريقة رومانسية لا تقل عنها تكلفا وكذبا ، تسرف فى النعومة والترقيق ، وتتهالك فى العذوبة والميوعة ، فتخدر هى الأخرى الآذان والترقيق ، وتتهالك فى العذوبة والميوعة ، فتخدر هى الأخرى الآذان

عن الاستماع لما في الشعر الصادق من اهتزازات العاطفة الحارة النابعة من صميم الحياة

ولا علاج للضرر البليغ الذي أحدثته هاتان الطريقتان الا أن نعلتم متعلمينا — ومعلميهم — كيف يقرأون الشعر قراءة طبيعية مخلصة ، توفيه حقه من تمثل العاطفة وتحقيق المعنى ، لكن لا تسرف في أحد النقيضين ، تضخيم قيمته الصوتية ، أو ترقيقها وبهذا التعليم يستطيع جمهورنا المتأدب أن يلتفت الى ما في الشعر القديم من تنويع صوتى غنى يساير دقائق العاطفة الانسانية في مختلف درجاتها وشداتها وظلالها وألوانها ، وينتبه الى ما فيه من تعدد الأمزجة واختلاف أنواع التجربة ودقائق الحالات النفسانية ، فلا يعود يعتقد ان الشعر مجرد سبك متين ودقائق الحالات النفسانية ، فلا يعود يعتقد ان الشعر مجرد تنغيم وقية تصدر أصواتا جههورية فخمة ضخمة ، ولا مجرد تنغيم رقيق لألفاظ قوية تصدر نغما حكوا معسولا

وبذلك يستطيع جمهورنا المتأدب أن يربط بين الشعر وتجربة الحياة ، وأن يستمع فيه الى صدى لهجته الحقيقية الصادقة فى معاناته لتجارب الحياة اليومية . وهذا يتحقق حين ندرس له الشعر القديم تدريسا حيا ، يربطه بطبيعة التجارب التي يعالجها ، فيلفته الى ماكان فيه من حيوية زاخرة ، ويسهل عليه الاستماع الى ما لا يزال كامنا فيه من النبرات الحية الملتهبة بلهب الحياة ، ويعلمه كيف يعود بفكره وحسه الى التقاط تلك النبرات وبذلك يقنعه ان لغة الشعر ، مهما يكن نصيبها من الاجادة والتخير والتنظيم — وهو أمر لا ننكره ، بل هو هو سر أهمية الشعر في المهاف اللغة ومداومة تنميتها واخصابها — ليس منبعها الحق الا اللغة الطبيعية الحية المتهدجة الزاخرة التي يتحدث بها الناس في واقع حياتهم الطبيعية الحية المتهدجة الزاخرة التي يتحدث بها الناس في واقع حياتهم

ونحن نرجو أن يكون فيما مضى من فصولنا ما أقنع القارىء بهذه الحقيقة وقد رأى القارىء كيف بلغ حرصنا على تقريب هذه الحقيقة اليه اننا لجاً نا أحيانا الى اعطاء النظائر من لغتنا الدارجة المعاصرة، محاولين بها أن نشرح له كيف يستمع الى الأسلوب الشعرى القديم ويلتقط ما كان فيه فى زمانه من نبرات حية موافقة لتقلبات الفكر ونبضات الانفعال وهى محاولة قد استخدمناها أيضا فى بعض كتبنا السابقة فجلبت علينا كثيرا من الاستغراب والانكار وكثيرا من السخرية ، لا من جمهور القراء فحسب بل من بعض مشهورى الكتاب أيضا

الا اننا لا نزال ندعى ان شعرنا العربى الصادق كان قريبا من لغة الكلام الحى، واننا اذا أحسنا الاستماع اليه، وأحسنا قراءته والنطق به، تجلى لنا الكثير من آيات صدقه الايقاعى والتنغيمى، وان كنا يضيع علينا بطبيعة الحال كثير من أسراره من أثر تطاول القرون واختلاف اللغة والنبرة لكن لا يزال فيه ما يشهد باهتزاز نغمه بهزات الحياة الزاخرة وتدفقه بدمها الحار، والتهاب أنهاسه بسخونة الحديث الآدمى الصادق الذي يتصعد من واقع التجربة البشرية على اننا نريد في كل من فصلنا هذا والفصل التالى له أن نعطى مثلا آخر، وبالمثلين يتم جلاء قضيتنا

أما القصيدة التى اخترناها لهذا الفصل فهى القصيدة الرابعة من كتاب المفضليات ، وهى للجميح الأسدى ، يفس الشاعر الذى درسنا في الفصل الثانى عشر ميميته الحماسية الملتهبة التى ثار فيها لمقتل قريبه وصديقه نضلة حين أسلمه بنو رواحة الذين أجاروه الى بنى هدم فقتله هؤلاء غدرا

لكن الجميح الذى سنراه الآن غير الجميح الذى رأيناه ذاك ، نعنى انه فى مرحلة مختلفة جدا من مراحل حياته فذاك كان شابا عنيفا فى

تمام حيويته يعالج موضوعا جماعيا حماسيا ويتزعم قومه بنى أسد فينذر غطفان بكلها بجيش منهم لجب يغص به الفضاء وهذا هو الجميح اذ كبرت سنه ، وساءت حاله ، وانحدر عن غناه ومجده ، فقبع في عقر داره يعانى مرارة الفقر وذل الحاجة ، ويعانى نشوز زوجة حبيبة الى قلبه ضايقها منه وأسخطها عليه عوزه وضنك معيشته لذلك سنجد للقصيدة الجديدة ، بالاضافة الى متعتها الخاصة ، متعة مضاعفة اذ نقارنها بما كان نفس الرجل يقول لما كان فى ميعة شبابه وقمة جاهه القبلى ، فنجد فى ذلك عبرة بليغة مثل التى وجدناها فى اختلاف الحال بين زهير الثماب الفائر وزهير الشيخ الرزين ، عبرة تزيدنا ادراكا لما يفعله بالشخص الواحد مر السنين والأيام

وهذه هي قصيدة الجميح الشيخ (١):

١ – أُمِّست أَمَامَةُ صُمْناً مَا تَكُلَّمنا عجنونةٌ ؟ أَمْ أُحسِّت أَهْلَ خَرُوبِ

أمامة = اسم زوجته صمتا = صامتة متغضبة عليه ، وصمتا مصدر أقامه مقام اسم الفاعل صامتة . خروب = اسم مكان ، وفيه أهلها

<sup>(</sup>۱) سبق لنا نشر هذا التحليل لبائية الجميع في كتابنا « قضية الشعر الجديد » فقد كنا في حاجة شديدة اليه لنشت به رأينا في لفة الشعر وعسدم اختلاف معدنها عن اللغة اليومية ولا نستطيع في كتابنا الراهن أن نكتفي باحالة قارئه الى الكتاب السابق ، لأن تحليلنا هذا يكون جزءا اساسيا من منهجنا في دراسة الشعر الجاهلي وطريقتنا في فهمه وتذوقه وفي قراءته والاستماع اليه كما أن القصيدة نفسها تمثل جانبا من الحيساة الجاهلية لا نستطيع أن نتجاوزه والا كانت الصورة التي نقدمها عنها في هذا الكتاب ناقصة بتراء أما وقد نقلنا هذا التحليل الى موضعه الصحيح في كتابنا هذا ، فاننا حين نعيد طبع الكتاب السابق سحذفه منه ونحيل قارئه الى هذا الكتاب

٢ \_ مرّت براكب مَنْهُوزِ ، فقال لها: فُرِّى الْجَمَيْحَ ! ومُسِّيه بتعذيب

ملهوز = جمل موسوم بوسم تحت منبت لحيته وكانت قبائل العرب تسم كل منها ابلها بعلامة خاصة فى موضع معين من جسم الحيوان، فى هامته أو قفاه أو أنفه أو خده أو صدغه أو مؤخر عينه أو فخذه أو غيرها. وتختلف تلك الوسوم شكلا وحجما وطولا وارتفاعا وانحدارا واستقامة واستدارة واتصالا وانفطاعا الخ ولكل منها اسم خاص ووصف دقيق

٣ \_ ولو أصابت لقالت ، وهي صادقة أن الرياضة \_ لاتُنْصِبْكَ للشِّيب!

الرياضة = مصدر الفعل راض الحصان أو الجمل ذلله وكبح جماحه لا تنصبك = لا ناهية والفعل مجزوم ، وفاعله ضمير يعود على الرياضة أو على المخاطب وأنصب = أتعب الشيب = جمع أشيب .

٤ - يأبى الذكاء! ويأبى أن شيخَكُمو لن بعطى الآن عن ضرب وتأديب
 ٥ - أما إذا حَرَدَتْ حَرْدِى فَهُجْرِيَةٌ جَرْدَاء تَمْنع غِيلاً غيرَ مقروب
 حردت حردى = قصدت نحوى مجرية = لبؤة ذات جراء ،
 والجراء جمع جرو وهو ولد الحيوان جرداء = لأن اللبؤة ليس لها

شعر الأسد ولبده الغيل = الشجر الملتف حيث تعيش الأسـود غير مقروب = لا تسمح لأحد بالاقتراب منه لأن فيه أطفالها

٢ - وإن يكن حادث يُخشَى فذو عِلَقٍ لظل تَز جُره من خَشية الذِّيب
 علق = جمع علقة وهو القميص بلا كثمتين ، وكان لباس أطفال العرب يشبهها بالطفل فى وقت المخافة وفى رواية = تطل تزبئره ، وزيره وزجره بمعنى واحد

٧ \_ فإن يكن أهلها حلّوا على قِضَة في الأولى حلّوا بمَلْحوب قضة = عقبة في سبيل اليمامة ، والعقبة الطريق الممتنع في الجبل ، كان يسكنه أهلها . وهي من بيت رفيع من سعد بن زيد مناة من أعز قبائل تميم ، فهم يسكنون مكانا حصينا على طريق هامة من طرق القوافل ملحوب = ماء لبني أسد على رأس تل ، فأهله من بيوتات أسد يسكنون هم أيضا مكانا حصينا غنيا بالماء والخصب

٨ ـ لمّا رأت إبلى قلت حَلُو بَهُما وكل عام عليها عام تَجنيب
 ١ الحلوبة = الناقة التي يحلب لبنها التجنيب = جفاف الضرع
 من اللبن

٩ \_ أَبْقَى الحوادثُ منها \_ وهي تَثْبعها \_ والحقُّ ، صِرْمَةَ راعِ غير مغلوب

بهذا البيت يعلل الجميح ما أصابه من فقر معتذرا لنفسه الحوادث المعدث على غير انتظار ويضطره الى انفاق ماله ، من ضيف طارى ، أو هدية يهديها ، أو دية يحملها عن آخر لزمته ولم يستطع أداءها الحق = ما يجب فى ماله من هبة أو معروف الصرمة = القطعة من الابل حوالى الثلاثين غير مغلوب = يستطيع بسهولة أن يرعاها لقلة عددها وهزالها وضعفها

١٠ كأن راعينا يَحدُو بها 'حُمراً بين الأبارق من مَكرانَ فاللوب حمرا = يشبه ابله بالحمير المستأنسة لضعفها وهزالها الأبارق = جمع أبرق وهو المكان الصخرى المختلط الرمل بالحجارة مكران = اسم موضع اللوب = جمع لابة وهى الحرة أى الجبل الأسود، وهى هنا موضع بعينه

١١\_ فإِنْ تَقَرِّى بنا عَيْنًا وتَخْتَفضى فينا وتنتظرى كَرِّمى وتغريبي

تختفضى = ترضى بالاقامة بيننا ، فيكون بقاؤك معنا عن رضى لا عن كره ، والفعل خفض بالمكان أقام . كرى = هجومى على القبائل الأخرى لسلب أموالها تغريبي = ذهابي بعيدا في البلاد الغريبة .

١٧ ـ فَا قُنَى ! لَمُلَّكِ أَنْ تَحْظَى وَتَحَتلبي فَسَحْبَلِ مِن مُسُوكِ الضَّأْنِ مِنجوب

اقنى = اقنى حياءك احفظيه والزميه تحتلبى = تحلبى لبنا كثيرا. سحبل = وعاء كبير يوضع فيه اللبن مسوك = جمع مسك وهو الجلد. منجوب = مدبوغ

ربما تبدو لك هذه القصيدة من القراءة الأولى على درجة كبيرة من الصعوبة وربما تبدو لك لغتها جافية خشنة نافرة الأنغام ، ولعلك ازددت بعد قراءتها عجبا من زعمنا انها مفعمة بالموسيقى الحية الصادرة من صميم تجارب الحياة اليومية وهذا على أى حال هو حكم طلبتى عليها حين أكلفهم بدراستها وحدهم قبل أن تناولها بالدراسة معا ولكن دعنا أولا تنفهم موضوعها ومعانيها ، متذكرين ما قلنا من ان موسيقى الشعر تامة الارتباط بمعناه ، وان موسيقى الألفاظ لا تصدر من مجرد صوتها العارى مفصولا عن معناها . ولنتذكر أيضا ما قلناه وكررناه مرارا الباردة المحايدة فالطريقة التقليدية التي تقتصر على شرح اللغة واعراب النحو وسرد الأخبار والتحليل الآلى لقوالب البلاغة لن توصلنا الى الاحساس بنبض الحياة المتدفقة فى الشعر والاهتزاز مع روحه الزاخرة والاستجابة لعاطفته المضطربة وبدون هذا الاحساس والاهتزاز

والاستجابة لا نكون قد درسنا الشعر الدراسة الحقة ولا انتفعنا منه شيئا ذا أهمية حيوية

موضوع هذه القصيدة الجاهلية هو مشاجرة زوجية «خناقة» حدثت بين الشاعر وزوجته وهو يشكو الينا سلوكا معينا صدر منها ذات ليلة ، حين تغضبت عليه وأبت أن تحدثه ، ويحتد في مؤاخذتها على هذا السلوك لكن الجميح مع غضبه القوى على زوجته ، واحساسه بأنها جرحت كرامته ، يحبها حبا جما ، وهذا ما نستشفه من أبيات القصيدة حين ننعم النظر فيها ونتقن الاستماع اليها وهذا هو المفتاح الى فهم العاطفة الدقيقة المزدوجة التي تضطرب بها هذه القصيدة ، وهو لذلك المفتاح الى تذوق جمالها الفنى البديع

فالجميح غاضب على زوجته لصدها عنه وامتناعها عن محادثته المعاتبها ويسخر من سلوكها سخرية قوية لكنه مع ذلك يحبها حبا عظيما الذلك يلتمس لها العذر الم فبعد أن يوبخها يحاول استرضاءها والتسرية عنها وتعزيتها بالأماني والوعود فهو لا يريد أن تصل المشاجرة بينهما الى حد القطيعة والانفصال وهو في حبه القوى لها ينجى على نفسه باللائمة ويقر على نفسه بأن أصل المشكلة يعود عليه هو

ترى ما سر هذا الحب العظيم ، هذا الحب الذي يجعله « يبلع » كرامته المجروحة ويمكنه من النظر الى المشكلة من وجهة نظرها هي لا نعرف من القصيدة انه شيخ كبير ، فلعلها صبية صغيرة السن تنيه على زوجها المسن بشبابها . وهذا لا نجده فى القصيدة صريحا ، لكن ربما يجوز لنا أن نستنبطه من تدللها عليه وتمنعها ، ومن اعتقادها الخاطىء أنها تستطيع أن تروض شيخا كبيرا وعذرها الظاهر على أى حال هو انه

قد افتقرت به الحال ولم يعد يتيح لها من أسباب النعمة ما كان يمتعها به يوم تزوجته فلو كانت تزوجته من أيام شبابه وعاشت معه طويلا لكان هذا أقرب الى أن تتعاطف مع محنته الراهنة وأن تصبر معه على ضرائه كما شاطرته أيام سرائه

والذى نقهمه من البيتين الأول والثانى أن رجلا من أهلها لقيها خلسة فحرضها على زوجها وحاول أن يفسدها عليه ودعاها الى اساءة معاملته . ويقول الشرح القديم ان هذا الرجل يريد أن يطلقها الجميح ليتزوجها هو ، وهذا ما لا نجد عليه دليلا بالمرة فى القصيدة . ولعل كل ما فى الأمر ان أهلها يسوؤهم أن تظل ابنتهم فى عصمة رجل قد افتقر وساءت حاله ، وبخاصة اذا عرفنا انها من فرع رفيع من قبيلة قوية من أعز قبائل تميم ، وانه قد تزوجها من غير قبيلته وهو شىء قليل الحدوث فى المجتمع البدوى ، فليس بينهما من أواصر القربى ووشائج الرحم ما يحملها على الاخلاص له فى نكبته والصبر معه على بليته ، وما يحمل أهلها على مثل المنادس ثم فى نكبته والصبر معه على بليته ، وما يحمل أهلها على مثل السادس ثم فى الفصل الثالث عشر كانت معظم وشائجهم الانسانية محصورة فى نطاق قبيلتهم ، فى حين نظروا الى القبائل الأخرى كأنهم محصورة فى نطاق قبيلتهم ، فى حين نظروا الى القبائل الأخرى كأنهم ما عاله من موهم ولا مراعاة تلزمهم نحوهم

المهم ان أمامة فى صغر سنها وسخف عقلها وقلة اخلاصها مهما يكن سببه قد استمعت لذلك الدساس ووقع تحريضه منها موضع القبول أنصت الآن الى البيت الأول الرائع يصور فيه الجميح ما وجده حين عاد ذات مساء الى بيته :

١ \_ أمست أمامة صمتاً ، ما تكلمنا! مجنونة ؟..أمأحست أهل خروب!!

وابذل جهدك فى قراءته أن تبتعد عن آثار تلك الطريقة الخطابية الفجة التى شرحنا كذبها وفسادها ، وأن تنخيل النبرات الحية الصادقة التى ينطق بها البيت حين يصدر عن تجربة واقعة نباضة بالحياة . وسبيلك الى هذا أن تنعم النظر أولا فى التجربة الكاملة التى يرويها ، وأن تحاول أن تعيش معها برهة

عاد الجميح الى بيته تعبا مجهدا من عناء يوم طويل ، سعى فيه فى رزقه الشحيح ، ولقى الأمرين من اجهاد الجسم وهموم الفكر فى حالته البائسة المضرورة التى سنفهمها فيما بعد (تذكر فى هذا المجال ان القصيدة كلها وحدة متكاملة لا سبيل الى الفهم الكامل لبيت منها دون ربطه بسائر الأبيات) عاد الى بيته يلتمس فيه ما يلتمس كل منا فى بيته بعد نهار طويل مجهد ، يلتمس العزاء والنسيان ، يلتمس المقابلة الهاشة والابتسامة الحنون التى تمسح عن وجهه غضون الهم وتذهب عن قلبه أكدار العناء فماذا وجد ?

وجد زوجته الحبيبة تلقاه بوجه عابس مكفهر حياها فلم ترد تحيته ، وأشاحت عنه بوجهها المربد حاول أن يستفسرها عن حالها فلم تجبه أدرك انها غاضبة عليه هو ، وحزر السبب توا لكنه لحبه اياها ، ولحنكته وتجربة سنه ، لم يسرع الى مبادلتها غضبا بغضب واعراضا باعراض بل حاول أن يحادثها ويفاكهها ، وأن يسمعها بعض النوادر الطريفة لعلها ترق وتبسم هذه المحاولة تفهمها من قوله «أمست » ومن قوله « ما تكلمنا » فقوله «أمست » يدل على أنها استمرت في صمتها المتغضب زمنا ، وقوله « ما تكلمنا » يدل على أنها حاول أن يجاذبها الحديث فأصرت على عدم التكلم معه كما نفهم هذا

من استعماله المصدر « صمتا » بدل اسم الفاعل « صامتة » ، فهذا الاستعمال يؤكد حقيقة صمتها ويصور اصرارها عليه

وأخيرا يئس منها وأقلع عن محاولة استرضائها واغرائها بالتحدث معه ، فثار غضبه على سلوكها الشرس ، وراجعته عزة نفسه ، فاستمع من جديد الى بيته وأنصت الى ما يموج به من الغضب ، والاستنكار ، والكبرياء المجروحة ، والاستخفاف

## أمست أمامة صمتاً ، ما تكلمنا ! بجنونة ؟.. أم أحست أهل خروب!!

فان أردت أن تزداد التقاطا للنبرات الحية في هذا الأسلوب فانظر أولا في قوله: ما تكلمنا . لماذا استعمل ضمير الجمع لنفسه مع ان الوزن يستقيم لو قال ما تكلمني ? ما ان تفكر في هذا السؤال حتى يتضح لك شعوره القوى من الاستعلاء والحنق لكرامته المجروحة يداريه باظهار الاستهزاء ، كما يقول أحدنا لصديق قابله فلم يحية مش معبرنا ليه ؟ مش عاجبينك ? ما احناش قد المقام ?

وبنفس النبرة يجب أن تقرأ الشطر الأول كله ، ويعينك على هذا أن تتخيل زوجا معاصرا من مجتمعنا المصرى يجد نفسه فى مثل هذه التجربة فيقول متهكما الست بسلامتها مبورة ! خرست ما تنطقش ! ما لها كده ملوية ، بوزها طوله شبر ? ما احناش قد المقام ? الله ! ما لها يا خويه جرى لها ايه الولية دى ? اتجننت ? ركبها عفريت ?

تستطيع الآن أن تستمع الى هذه النبرات الغنية المحتشدة من العجب ، والغضب ، والانكار ، والكرامة المجروحة ، والاستهزاء والتهكم ولكن انظر كيف يتغير صوته فجأة حين يقول أم أحست أهل خروب!!

وسنعرف من بيته الثانى انه يعلم فعلا اانها لقيت رجلا من أهلها خلسة ، فهو هنا يتصنع عدم العلم ، ويتساءل فى حيرة مصطنعة ، ليزيد من تهكمه بها وسخريته من بلاهتها ، اذ تظن انه مغفل لا يدرى بما يحدث فى غيابه استمع اذن الى هذه اللهجة الرائعة من تصنع الجهل والحيرة وهو يقول أم أحست أهل خروب !! يقولها وهو يغمز لك بعينه حتى يزيد من سخريتك بهذه البلهاء ويقولها بغتة كأنه الآن فقط قد عرض له هذا الخاطر المفاجىء وتصور نظيره فى مجتمعنا «الله ؟ تكونشى الست بسلامتها قابلت واحد من قرايبها من ورا ضهرى ؟ الله الله اظبط! فهمت فهمت ! » واقرأ الكلمات الأربع ببطء شديد وخاصة الكلمة الأخيرة ، مطيلا فى المدتين رو و و و بى ى ى ى ى ، وبنبر قوى للهمزات الثلاث فى أم أحست أهل

وانظر الآن فى كنايته عن أهلها بأنهم « أهل خروب » وفى هذه الكناية تصنع الأدب ، فهو يزعم أنه لا يريد أن يجرحهم بذكر قبيلتهم صراحة ، ولكنه بالطبع يفعل ذلك زيادة فى السخرية منهم بعد أن سخر من ابنتهم ، فان جميع سامعيه سيدركون مباشرة من يعنى بهذه الكناية . كما لو قال زوج معاصر يستوطن حى بولاق وقد تزوج امرأة من غير حيه تكونشي بسلامتها قابلت الجماعة أسيادنا بتوع الدرب الأحمر ! فاذا وصلنا الى البيت الثاني وجدناه يترك تساؤله وتصنعه الجهل والحيرة ، واذا به قد بلغه فعلا خبر لقائها المختلس مع قريبها وهذا يزيدنا سخرية منها ، لأنه يثبت انها لم تكن اذن ماهرة فى حذرها كما ظنت ، فقد رآها راء أبلغ الخبر زوجها ، وهذا لم يكن يحدث لو كانت ماهرة حقا ، فحكايتها «مكشوفة» والجميح لا يعلم بالطبع ماذا قاله لها ماهرة حقا ، فحكايتها «مكشوفة» والجميح لا يعلم بالطبع ماذا قاله لها

قريبها هذا ، لكنه اذ عاد الى بيته فوجدها متغضبة عليه لم يكن يحتاج الى ذكاء كبير ليحزر ماذا قال لها

٢ ــ مرت براكب ملهوز ، فقال لها : ضرى الجميح ! ومسيه بتعذيب !

انظر مرة أخرى كنايته عن قريبها بكناية جديدة ، بأنه « راكب ملهوز » ، يزعم انه يتأدب ويتعفف عن ذكر اسم القبيلة ، لكنه يفعل ذلك في سخرية قوية وتعريض لاذع ، يتضحان لك اذا عرفت ان وسم كل من القبائل الكبيرة كان معروفا مشهورا لدى جميع الأعراب ، كوسوم قبائل الهنود الحمر لحيوانهم في التاريخ الحديث ، ووسوم مختلف القبائل الافريقية لحيوانها ، ولرجالها أيضا في بعض الأحوال ، الى يومنا هذا فليس في كنايته اخفاء حقيقي للاسم ، بل فيه نكتة ظريفة يبتسم لها السامع ويرتاح اذ يستطيع حلها وحدس اسم القبيلة المعنية ، وهذا يزيده على قبلك القبيلة تفكها فعليك أن تقرأ « راكب ملهوز » بهذا المزيج من التأدب المصطنع والغمز اللاذع ، وأن تطيل في قراءة « ملهوز » مموجا صوتك بتمويج الأدب المتهكم

لكن أنصت فى الشطر الثانى الى نبرة أخرى فى صوت مختلس أجش « ضرى الجميح! ومسيه بتعذيب! » فالصوت غليظ مختنق فى « ضرى الجميح! » ، لمحاولة قريبها أن يخفض منه ولاضطرابه خوف أن يسمعه سامع من أهل زوجها والجميح يقلد لنا صوته هذا فى تهكم يضاعف من ضحكنا على قريبها وتندرنا عليه استمع الى الضاد الغليظة المطبقة والراء المشددة ذات التكرار فى « ضرى » ، ثم الى الجيم المعطشة والى الحاء تختتم بها الجملة فتحكى بحة الصوت بعد غلظه. ثم يطول الصوت فى مخالسة الوسوسة وصفيرها فى قوله « مسيه » أنصت الى هذه

السين المشددة والى الياء المدودة التى تنبعها ، وعليك أن تطيل من قراءتك لهذه الكلمة فى صوت هامس مخالس محرض ثم استمع فى قوله « بتعذيب » الى هذه الياء الأخرى التى تتبع الذال والتى تلتقط نغم المدة السابقة وتردده حتى تصور الحاحه فى وسوسته المفسدة وتحريضه الخبيث وعليك أيضا أن تطيل من قراءة هذا المقطع بصوت أبح

فماذا فعلت أمامة ازاء هذا التحريض المفسد ? لو كانت عاقلة حقا لما أصغت الى وسوسة هذا الخناس الدساس الذى يريد أن يفسد عليها زيجتها ، بل كانت تصده وتسخر منه وتنبهه الى ان هذه الألاعيب التى ينصح بها لن تنطلى على زوجها ولن تجدى مع هذا الشيخ المحنك الذى عركته التجربة ، فهو ليس ممن تروضه هذه الاساءة وتذلله هذه المعاملة الشرسة . هو ليس شابا غرا ينخدع بسهولة ويخضع بذلة وتستطيع هذه «الست» أن « تلفه على صابعها »

### ٣ \_ ولو أصابت لقالت ، وهي صادقة : إنّ الرياضة ... لا تنصبك للشيب!

شطره الأول نظير قولنا المعاصر « لو كانت ناصحة صحيح » ، « لو كان عندها مخ » أما شطره الثانى فقد أتعب الشراح فى محاولة اعرابه وتعليله أين خبر ان " أهو جملة « لا تنصبك للشيب » ! لكن هذه جملة طلبية ، فهل يجوز أن يكون خبر ان " طلبا ! هل يجوز أن تقول مثلا ان " الضيف أكرمه ، أو ان اليتيم لا تنهره ! خلاف بين النحاة وما فاعل « تنصبك » ! أهو ضمير الغائب يعود على الرياضة ، أم هو ضمير المخاطب فالمعنى لا تنصب نفسك ! لكن على الفرض الثانى كيف يجوز الجمع بين ضميرين عائدين على نفس الشخص ، ضمير الفاعل كيف يجوز الجمع بين ضميرين عائدين على نفس الشخص ، ضمير الفاعل

والذى ينساه النحويون فى جدلهم هذا هو الروعة العظيمة والحيوية الزاخرة فى هذا الأسلوب المعين فأسلوب الشاعر صحيح برغم أنف نظرياتهم النحوية ، وهو شاعر عربى صريح العروبة قح السليقة ، وليس من أجلاف البدو ذوى العى والبكمة ، بل هو شاعر فصيح له منزلته التى يقر ون بها واان يكن من المقلين ، فليقولوا فى نحوهم ما يقولون وأسلوبه ليس صحيحا فحسب بل هو بديع مطرب ، وسر اطرابه هو عين ما يسبب لهم الصداع وكثرة الجدال ، ولو التفتوا الى هذا لخفف من جدالهم وحيرتهم . نعنى عدوله المفاجىء عن اتمام الجملة التى بدأ بها . وهو فى هذا مطابق مطابقة صادقة لأسلوب الحديث اليومى الحى فالحديث الحى يكثر فيه البتر والانقطاع والالتفات المفاجىء للتعبير عن تغيير الفكرة وانقلاب العاطفة .

فأسلوب الشاعر في هذا الشطر الثاني يحمل رنة قوية من السخرية والاستهزاء . ولكى تقرأه قراءة صحيحة يجب أن تقف برهة بعد قوله : ان الرياضة بل يجب أن تطلق في هذه الوقفة نفخة قوية من أنفك دلالة الاحتقار ثم تستأنف الحديث بجملة جديدة ساخرة متهمكة لا تحاول أن تتم بها الجملة التي بدأتها . فالشاعر قد بدأ بجملة خبرية ، ثم وقف هنيهة ، ثم أضرب عنها ولم يشأ اتمامها وترك خبر ان معلقا في الهواء ( فلا حاجة للنحويين الى أن يجهدوا أنفسهم في محاولة العثور عليه ) وحول حديثه الى جملة طلبية يحذرك فيها من أن تتعب نفسك فيما لا فائدة ترجى منه من محاولة ترويض الشيوخ المجريين ذوى الحنكة والخبرة الطويلة فقوله ؛ ان الرياضة لا تنصبك للشيب ! هو نظير والخبرة الطويلة فقوله ؛ ان الرياضة لا تنصبك للشيب ! هو نظير

قولنا المعاصر: بقى الحجر التقيل ده .. هه! ريّح نفسك! والمعنى الكامل الذى سيفهمه سامعك هو انه سيعجزه حمله أو قولنا بقى الراجل البخيل ده هه! يا عم سيبك! أى انه لن يجدى معه الاستعطاف فلكى تصل الى النبرة الصحيحة التى تنطق بها « لا تنصبك للشيب » ، تذكر النبرة التى ننطق بها قولنا سيبك!

وأمثال هذا البتر لبعض أركان الجملة وانقلاب الحديث نجدها بكثرة في الشعر القديم وفي الأسلوب القرآني أيضا ، وهي دليل الحيوية والصدق ، قبل أن يتم للنحويين تسوية الكلام العربي وتحويله الي أسلوب كتابي مصطنع تام الاطراد خال من الاستثناءات التي تحدث في الكلام الطبيعي الحي ، الذي تكثر فيه هذه الانقلابات المفاجئة مسايرة لتقلب العاطفة الانسانية وتغير نبرة الخطاب في المحادثة الواقعية وما أكثر ما عاد اللغويون والنحويون الي الشعر القديم يقو مون ما ظنوه فيه عوجا ويصلحون ما ظنوه فيه اختلالا فيختلقون الروايات التي تتم تسويته ، كما عاد العروضيون اليه يلغون ما دخله من زحافات أو علل لم يستحسنوها ولم ينتبهوا الي احتياج المضمون لها حاجة عضوية قوية. استمع الآن الي تعليق الجميح على محاولة زوجته أن تروضه باساءة معاملته

### ع \_ يأبي الذكاء!...ويأبي أن شيخكمو لن يعطى الآن عن ضرب وتأديب!

أعتقد أن القارىء يسهل عليه الآن أن يتابع اللهجة الحية ، بل اللهجة العامية الدارجة ، فى أسلوب الشاعر فقوله « يأبي الذكاء! » يقوله بسخرية شديدة ، وهو نظير قولنا المعاصر « على مين يا ست ? على أنا ? فشر! » والبيت كله ملىء بنبرات السخر والاستعلاء والكرامة

المجروحة يداويها بهذا التهكم اذا التمسنا نظيرا له فى أسلوبنا العامى المعاصر قلنا ( بعد ترجمتنا الماضية لقوله يأبى الذكاء ) « عيب على الشيبة دى ! ( وهنا يمسك بلحيته البيضاء ) بقى انا اللى شبت عاوزه تلعتبينى على صابعك ? حلوه دى ! هو انا عيل صغير تستكرديه ? هوته بعد ما شاب ود وه الكتاب والا ايه ? ما كانشى ينعز "! »

والآن يأتى ببيتين تزداد فيهما سخريته وتبلغ حدها الأقصى (لأنه سيترك السخرية نهائيا بعد هذين البيتين كما سنرى) يسخر من جرأتها عليه فى وقت الأمن حين لا تخشى شيئا ، مع انها وقت المخافة تكاد تموت جزعا وتحتمى به

ه اما إذا حَرَدَتْ حَرْدِى فَحْرِينُة جرداء تمنع غِيلاً غيرَ مقروب
 ٣ ــ وإن يكن حادث يُخشَى فذو عِلَق تظل تزجره من خشية الذيب

انظر فى أول البيتين كيف يضخم صوته فى قوله « مجرية جرداء » ، واستمع الى هذه الجيم القوية يرددها مرتين ، والى مقطعى « داء » ينفجر بهما وانظر الى المدات الثلاث فى : « داء — غيلا — روب » تتخللها الغين المرددة مرتين فى : غيلاغير . يريد بهذه المدات والغين المرددة أن يحدث رعدة فى صوته لأنه يتصنع الخوف من هذه اللبؤة الكاسرة ، فهو ينطق بهذه الكلمات فى لهجة ترتعش بالخوف والذعر ، وهو يقصد التهكم والسخرية بالطبع كأنه يقول بأسلوبنا المعاصر : يا ستار يا ستار! اللهم احفظنا يا رب! يا خلق هوه من جراءتها! دى وحش دى والا ايه ؟ يا هوه! حتاكلنا يا ناس! حاتبلعنا بلع!

لاحظ فى هذا البيت مرة أخرى كيف لجأ فى تأكيد معناه الى الوسيلة البلاغية التى شرحناها فى فصلنا الثانى وتعجبنا من عدم التفات البلاغيين

القدامى اليها مع كثرتها فى شعرنا القديم وهى ترديد الحرف الواحد فى كلمتين متتاليتين أو متقاربتين استعملها فى بيته هذا ثلاث مرات الحاء المرددة فى حردت حردى ، والجيم المرددة فى مجرية جرداء ، والغين المرددة فى غيلا غير يريد بالأولى أن يؤكد قصدها العامد المتهور نحوه ويريد بالثانية أن يؤكد شدة اندفاعها حين تهجم عليه ويريد بالثالثة أن يؤكد رعبه ورعدته التى يصطنعها تهكما وهذا الاستعمال المثلث فى بيت واحد يزيد من تعجبنا كيف لم ينتبه اليه البلاغيون مع ان أهمته بهنة

أما ثاني هذين البيتين فيصور ماذا يحدث لهذه المرأة التي تنجرأ عليه فى وقت السلم ، ماذا يحدث لها حين تقع واقعة مخيفة ، كأن يهاجم الحي وحش مفترس ، أو يأتي النذير بعدو غاز وليلاحظ القارىء اننا نفهم البيت فهما مختلفا عما فهمه الشراح القدماء فهم يرون انه يصور قلة معرفتها حتى انها لا تهتدي أن تفر من الذئب ، ويقولون «هي كصبي ترْجره لصباه وقلة معرفته ، غناؤها في حادث يحدث غناء ذلك الصبي ، والمعنى انه لا غناء عندها أي لا خير عندها ولا رأي » ومعنى هذا انها غبية لا تدرك الخطر المحدق حتى ينبهوها اليه ، وانها حين الشدائد لا تغنى لكننا نعتقد ان البيت لا يصور غباءها وعدم انتباهها الى الخطر ، بل على العكس يصور رعبها الشديد وتبخر شجاعتها وجرأتها التي رأيناها في البيت السابق على زوجها في وقت السلم فهي تكاد تموت فزعا وتتعلق بأذيال زوجها فى صياح مرعوب وانهيار تام حتى يحتاج الى أن ينتهرها بحدة ليحد من صياحها الهسترى والمصابون بهذا الفزع يحتاجون الى زجرة قوية بل الى لطمة حتى يفيقوا من صراخهم شأن الطفل الذي يخشى ذئبا - حقيقيا أو متوهما - ويكاد

يموت رعبا فتحتاج الى الشدة فى زُجره حتى يمسك بنفسه ويستجمع صوابه ويربط جأشه

وشرحنا هــذا يجعل البيت مناظرا للبيت الماضي ، فيكون المعنى المتكامل قريبا من أسلوبهم المعروف في قول الآخـر أسد على وفي. الحروب نعامة وتصوير الجميح على هذا الشرح قريب جدا من تصوير الآية القرآنية للمنافقين في سورة الأحزاب « فاذا جاء الحوف رأيتهم. ينظرون اليك تدور أعينهم كالذي يغشى عليه من الموت ، فاذا ذهب الخوف سلقوكم بألسنة حداد » . أضف الى هذا ان شرحنا الذي يجعلها تخاف الذئب كل هذا الخوف يقوى الصورة الساخرة التي يريد الشاعر أن يرسمها لزوجته فهي تهاجمه كاللبؤة المفترسة في البيت السابق ، وهي تموت رعباً من الذئب في هذا البيت ، وهل سمعتم بلبؤة تخشي ذئبا ! لابد هنا أن يدرك القارئ المتحضر أن البدو لا يخشون الذئب كما يخشاه أهل المدن أو أهل القرى الزراعية ، لأنهم أشد تمرسا بالشدائد وأكثر مواجهة للوحوش وأكبر نصيبا من الشجاعة البدنية فصورة الشاعر عن خوفها العظيم من الذئب تحمل سامعيه من البدو على الضحك الشديد وفي سنى القامتي في السودان كنت أقرأ كثيرا من أخبار الصحف عن أهل البادية وكيف يواجه أحدهم - رجلا وأحيانا امرأة — النمر أو التمساح بشجاعة تبدو لنا صعبة التصديق! ثم يزيد من تأكدنا من خطأ تفسيرهم وصحة تفسيرنا أن نراهم يروون للبيت رواية أخرى هي

وساعةً كصبى الأهل تُسْكِئُه يبكى إلى أهله من خشية الذيب

والآن وقد بلغ الجميح بسخريته ما شاء أن يبلغ ، وأضحك سامعيه ضحكا قويا من هذه التي تهاجمه كاللبؤة الكاسرة وقت الأمن وتموت

رعبا وقت الخوف ، يدع سخريته جانبا فيأتى ببيت احتجاج قوى تشتد فيه ثورة كرامته المجروحة:

٧ ــ فإن يكن أهلها حلُّوا على قِضَةٍ فإن أهلى الأُولَي حلُّوا بملحوب

فنعرف أن زوجته تتعالى عليه بحسبها الذى تظنه أعلى من حسبه وندرك أنها من هؤلاء اللواتى يعتقدن أنهن تزوجن أزواجا دون مكانتهن الاجتماعية فلا تزال احداهن فى عصرنا هذا تتحسر على « بيت العز » الذى نشأت فيه واقتلعت منه حين تزوجت ، وتغيظ زوجها باكثار من الحديث على « بابا » و « سراية بابا » و « أبعادية بابا » و « عربيات بابا » و ما كان لها فى ظل بابا من خدم وحشم النج حتى يضيق الزوج المسكين ذرعا ويلعن « منسفيل جدود بابا » هذا

لكن الجميح لا يلعن ولا يسب ، بل واضح من البيت أنه يسلم لها بحسب أهلها ، انما هو يحتج بأن أهله لا يقلون عنهم شأنا (وهو احتجاج نعرف صحته من دراستنا لأنساب العرب وما كان لبيوتاتها من أحساب) وهو بعد قليل سيعترف بأنه قد افتقرت حاله الآن ، ولكنه يريد قبل هذا الاعتراف أن يؤكد في بيته هذا أن أصله لا يقل عزا عن أصلها ونحن بالطبع تضيع علينا قوة الاشاره المباشرة في «قضة » و «ملحوب » ، وشروح المفضليات لا تعطى أي شرح لهذا البيت ، فاذا وصلنا بعد تحر للمعاجم القديمة اللغوية والجغرافية الى أن نحزر أن كلا قضة وملحوب كان مكانا حصينا له شأن اقتصادي ، فان هذا يعطينا تقريبا للمعنى ، لكن قوة البيت تعتمد على الادراك المباشر السريع تلمكانين ، بل على تصورهما تصورها جغرافيا حسيا ، بدون حاجة الى شرح واستقصاء الا أننا نستطيع أن ضمن ما كان للبيب من القوة

الاستدعائية المباشرة اذا ترجمناه الى جغرافية تفهمها الآن بسرعة ، كأن نقول فى مجتمعنا القاهرى اذا كان أهلها لهم عمارات فى جاردن سيتى ، فأهلى لهم سرايات فى الزمالك!

بعد هذا البيت تنتقل القصيدة الى موجة عاطفية جديدة مختلفة ، وما أروع تعدد النعمات العاطفية فى هذه القصيدة الموجزة الشديدة الشحن فبهذا البيت الماضى انتهى الشاعر من احتجاجه على استعلائها عليه ، وأكد أن قومه لا يقلون عن قومها عزا ، ومن قبله عبر عن غضبه من سلوكها ، وسخر من شجاعتها المزعومة ، وتهكم على اصغائها لتحريض الدساس وسخر من فساد عقلها وحماقتها والآن قد انتهى من هذا كله ، انتهى من حملته على زوجته وقد شبع فيها تقريعا وسخرية ، فالآن يتغير صوته ويلتقت الى السبب الحقيقى لنشوزها ، وهو أنه قد افتقر ولم يعد يعطى زوجته ما هى متعودة عليه من حياة الرغد:

٨ ــ كما رأت إبلى قلّت حَـــاو بتُها وكلُّ عام عليهــا عامُ تجنيب

انظر كيف يبدأ الموجة الجديدة بنبرة الشكوى من انقلابها عليه في وقت الضراء ، وكأنه يريد أن يقول انها « لو كانت بنت أصل صحيح» لما تنكرت له هذا التنكر في ساعة محنته . يقول هذا في الشطر الأول من البيت ، وهو لذلك متصل بما سبق من ذم سلوكها ولكن انظر كيفه تتغير نبرته في الشطر الثاني حين يستمر في الحديث عن سوء حاله وانقطاع ألبان ابله عاما بعد عام ، فهو بهذا الشطر ينتقل من تأنيب زوجت الى شيء آخر مختلف تماما ، هو التماس العذر لها في نشوزها عليه وذلك حين يسترسل في التفكير في سوء حالته الراهنة ، فيقتنع بأن لزوجته شيئا من العذر ، وهنا نبدأ نسمع لهجة العطف والأسى من أجل

رُوجته ، وما ان يتم الشطر الثاني حتى يمضى في بيتيه القادمين في تصوير فقره وعسر معيشته بصراحة تامة واعتراف كامل

٩ - أبقى الحوادثُ منها وهى تتبعها والحقُ ، صِرمةَ راعٍ غير مغلوب!
 ١٠ - كأن راعِيَنا يحدو بها حُمْرًا بين الأبارق من مكران فاللوب!!

بل هو كما ترى لم يكتف بتصوير حالته السيئة حتى أخذ يسخر من تفسه سخرية مرة ، ويصور ضنكه تصويرا مضحكا فبعد قطعانه الكثيرة التى كانت تحتاج الى عبيد كثيرين لرعيها لم يبق له الآن الاصرمة واحدة يرعاها راع واحد وبالها من صرمة ! هى ليست قليلة العدد فحسب ، بل هى هزيلة ضعيفة لجوعها ، قد زالت حيويتها ونشاطها، حتى ان ذلك الراعى الواحد يستطيع أن يرعاها بمتتهى السهولة وتبلغ سخريته من حالته أقصاها فى ثانى البيتين ، وكأنه يصيح ، ما هذه الحيوان الهزيلة العجفاء التى يرعاها راعينا ? أابل هى ? « بقى دى جمال والناس ! دى حمير دى مش جمال ! »

ولكى نزداد تقديرا لهذه السخرية يجب أن نعرف أن الحمير لم يكن يقتنيها ويستعملها للركوب الا الأسر الفقيرة الوضيعة لذلك نرى الأخطل والفرزدق يهجوان جريرا بأن أهل جرير ينتجون الحمير ويركبونها بدلا من الخيل والابل، وهذه وحدها هى الحيوان التى كان يعزها العرب ويفخرون باقتنائها ، حتى سمى الفرزدق جريرا « ابن المراغة »

أما الشطر الثانى من البيت العاشر فهو أيضا مما تضيع علينا قوته المباشرة ، لأننا لا نعرف هذه الأماكن التي يذكرها معرفة شخصية

فصورتها لا تتبادر الى مخيلتنا البصرية لكننا نستطيع أن نفهم من قوله « الأبارق » انها أرض صخرية قاحلة لا تنبت مرعى غنيا فاذا عدنا الى بيته الثامن وأعدنا قراءة قوله « وكل عام عليها عام تجنيب » أدركنا ان هذه الأرض قد توالت عليها سنو الجفاف ، لأن أصل التجنيب أن لا يكون فى ابل القوم لبن تلك السنة ، يقال جنب بنو فلان العام النام

فى هذه السخرية المرة من حاله المخجلة رنة اعتذار من أجل زوجته المسكينة ذات الحظ التعس ، التي تربت فى نعيم ورغد ، ولم تتعود الا أطيب المأكول وأفخر الملبوس ف « بنت الأكابر » هذه قد قضى عليها بختها السيىء أن تقترن به وتشقى بفقره وتذوق معه ما لا عهد لها به من النكد مسكينة هى ، « معذورة البنت والله ! »

هنا يتجلى لنا حبه العظيم لها ، فنستكشف شعوره الحقيقى نحوها من المحبة والعطف والاعزاز برغم كل ما حدث منها وعلى ضوء هذه الأبيات الثلاثة الشجية المؤثرة نعيد النظر فيما سبقها من الأبيات (تذكر مرة أخرى ان القصيدة كلها وحدة فنية شاملة لا تفهم أبياتها منفصلة بيتا عن بيت) ، فنستكشف ان كل ما مضى من ذم ولوم وتقريع ، ومن تهكم وسخرية واستهزاء ، كان ينطوى على حب عميق وايثار كبير ، وعلى شعور بالذنب ورثاء لحال زوجته المنكودة ، وعلى جزع صادق من فساد الأمر بينه وبينها وهذا الشعور المزدوج المتعقد من الغضب والحب هو مايكسب هذه القصيدة جمالها الكبير وامتيازها الفذ ، ولو كانت مجرد زوج يتهكم على زوجته فى قسوة ويسخر منها فى احتقار وكراهية لما كان لها شأن كبير وبهذا نكون مستعدين للبيتين الأخيرين من القصيدة حين يأتيان ولا ندهش اذ نراهما استعطافا لزوجته

ومناشدة لها أن تصبر معه على حاله وترضى بالاقامة معه الى أن يتبدل عسره يسرا

لكن قبل أن نأتى الى هذين البيتين الاحظ كيف انه فى ثنايا اعتذاره من أجل زوجته يعتذر لنفسه أيضا وذلك حيث يقول في بيته التاسع « أبقى الحوادث منها — وهي تتبعها — والحق » فما الذي جلب عليه ذلك الفقر الذي يعترف به اعترافا تاما ويصوره تصويرا مرا ? أكان فقيرا طول عمره ? كلا ، فلقد كان من قبل ذا مال ممدود فما الذي أضاع ماله ? أأضاعه الكسل والتراخي ، أم أضاعه سوء التدبير ، أم بدده اسرافه في اللهو والملذات الشخصية ? كلا ! لم يذهبه شيء من هذا ، بل أذهبه انفاقه اياه في القيام بالواجبات التي تجدر برجل مثله هو سيد كبير الشأن من سادات قومه فنفهم أنه حين توالت سنو الجفاف على ديارهم لم يبخل بماله ولم يستأثر به بل أبقاه مفتوحا للمحتاجين وواصل عاداته الكريمة ، من اكرام لضيف طارىء ينبغي له الاكرام ، وهدية الى صديق في وقت عنت يستدعى الاهداء ، ودية يتحملها عن مغرم أثقله الدين فلم يستطع أداءها ولجأ الى الجميح ليحملها عنه ، وغير هذه من العوارض التي تحدث على غير انتظار ولا يستطيع ازاءها أن يتهرب من الواجب الذي يضعه على كاهله مركزه الكبير في القبيلة . أضف اليها الحقوق العادية المعروفة من هبة واجبة وانفاق معلوم على الفقراء والجوعي والمساكين من أهل قبيلته وهي حقوق لابد النها تضاعفت في سنى المجاعة المتوالية

هذا لا غيره هو ما بدد ماله ، ليس بالرجل البليد « الخايب » اذن ، وقد كان ينبعي على امامة أن تدرك هذا وأن تقدر واجبات

منصبه لكنها صغيرة لا تفهم ولا تقدر ، وهى مسكينة حقا ومظلومة فى تحملها هذا الفقر الشديد معه لا لذنب جنته وهى لم تتعود الا على الرفاهة والرغد

أما نحن فلا يخالجنا شك في صدق اعتذاره هذا لنفسه ، اذ تتذكر الجميح الشاب في ميميته الهائجة لمقتل قريبه وصديقه نضلة ، وتحدثه فيها باسم أسد كلها يهدد غطفان كلها بالانتقام الباطش ، فندرك انه كان ممن يشعرون شعورا عميقا بالتزاماتهم القبلية ، واذ نتذكر أيضا بيتيه الأخيرين في تلك الميمية ، وفيهما تحسر على حال المحتاجين الذين كان نضلة يعينهم على حاجتهم ، من ضيف غريب وجار مضيم وحامل غرم وأشعث بعل أرملة مثل البلية سملة الهدم فنزداد ادراكا لشعوره هو بواجبه هو أيضا نحو أمثال هؤلاء . كما اننا لا نملك أنفسنا من أن تتعجب من هذا القدر الساخر الذي شاء للجميح في شيخوخته أن يكون هو وزوجته على نفس الحال الضنك التي صورها بذلك البيت الرائع في شبابه فاذا أنعمنا النظر فيما صارت اليه حال الجميح بسبب انفاقه ماله فى واجبات السيد الكريم ازددنا فهما لذلك الموضوع الذى يكثر وروده في الشعر الجاهلي ، وهو تصوير الشعراء لشكوى زوجاتهم من سخائهم واهلاكهم مالهم في المآثر بغير حساب ، وخوفهن أن يؤدي هذا الى افلاسهم والاضرار بعيالهم فها نحن أولاء نرى تحقق هذا المصير المخوف في حالة واحدة على الأقل!

وأخيرا نأتى الى بيتيه البديعين العظيمى التأثير ، يختم بهما قصيدته الحافلة فيدع كل ما مضى من الذم واللوم ، ومن السخرية والتهكم ، ومن الشكوى والاحتجاج لنفسه والاحتجاج لزوجته ، فيتجه الى زوجته

بأسلوب ضارع مستعطف ، يناشدها ألا تحطم زيجتهما ، ويمنيها الأماني الجميلة ان صبرت معه حتى يأتى الفرج

11 ـ فإنْ تَقَرَّى بنا عيناً وتختفضى فينا وتنتظرى كَرَّى وتغريبى ١١ ـ فإنْ تَقَرَّى بنا عيناً وتختفضى فيسَخبَلِ من مسوك الضأن منجوب ١٢ ـ فاقْنَى ! لعلكِ أن تَحْظَى وتحتلبى فيسَخبَلِ من مسوك الضأن منجوب

هنا يتضح لنا حبه العميق لها وتمسكه القوى بها على أجلى صورهما برغم كل ما حدث منها هنا تخفق قلوبنا عطفا عليه وشجنا له حتى لنشاركه الضراعة الى زوجته العاصية ، ونرجو أن تكون استمعت لمناشدته ، وان كان قد مات وماتت من ألف وأربعمائة سنة ! ولكنه سحر الفن الذى يخلد تجارب الانسانية ويجددها ففى هذين البيتين تتجمع نشوتنا الفنية بالقصيدة حتى تصل الى أقصاها ، واهتزاز كالمتعاطف معها حتى يبلغ أقواه وأعنفه

استمع الى نبرته المضطربة المعقدة كيف تتراوح بين شيئين مختلفين . أولهما لهجة التوسل والاستعطاف والمطايبة فى أول هذين البيتين فان وضعنا هذا البيت فى لغتنا العامية المعاصرة سمعناه يقول « بس بقى يا ست ! ارضى علينا ! ما تتكبريش كده قوى ! اخص بقى امال ! اصبرى يا ست وربك يعد لها ! ان شاء الله يجى الفرج ، بس اصبرى معانا شوية وبكره الأحوال تبقى معدن ! » تأمل فى هذا البيت مرة أخرى المغزى الخاص لاستعماله ضمير الجمع فى « بنا » و « فينا » ، أما تحوله الى ضمير المفرد فى « كرى و تغريبى » فسنشرحه بعد قليل

وثانيهما هو شيء من الاحتداد نسمعه في قوله « تختفضي » في البيت الحادي عشر ، ثم في قوله « فاقني » في البيت الثاني عشر فأما قوله « تختفضي » فصيغة لا نجدها في معاجم اللغة ، بل نجد فيها

الفعل الثلاثي البسيط «خفض بالمكان» أى أقام فلماذا لم يكتف الجميح بالوزن المجرد فعل فجاء بوزن « افتعل » ? حين نفكر في هذا السؤال بعض الوقت ونجيد الانصات لقوله « تختفضي » نسمع الحدة الزائدة التي يؤديها هذا الوزن المزيد ، وأقرب ما نصور به هذه الحدة أن نقارن بين قولنا « اقعدى » وبين قولنا « اتلقحى » ، فكأن صوته يحتد هنا فيقول بأسلوبنا الحديث « خلتيكي متلقحة معانا بقه ! »

وأما قوله « فاقنى » فهو اختصار حاد للجملة « اقنى حياءك » أى احفظيه والزميه وارتفاع صوته بنبرة الانتهار واضح ، ومجرد اختزاله للتعبير المعروف يدل على احتداده فى الخطاب ، كأنه يقول بأسلوبنا الحديث « بس بقه يا بنت! اختشى بقه! يا بنت مش كده! عيب بلاش قلة أدب! » ولكن لاحظ أن هذا الانتهار الحاد مسبوق ومتبوع بنبرة الاستعطاف والتحبب فصوته مزيج من عنصرين حبه القوى لها ، واصراره حتى فى استعطافها على أن يظهر رجولته وسيطرته الذكرية تماما كما نسمع رجالنا المعتزين برجولتهم يخاطبون نساءهم اللائى يحبونهن ، فلا يسمحون لحبهم بالغلبة التامة لأنهم يظنون فى هذا التقاصا من رجولتهم ، بل يأبون الا أن يتكلفوا الأسلوب الخشن والنبرة القاسية احقاقا لحق رجولتهم واصرارا على ميزة ذكورتهم! وان كانت نبرتهم الحادة تتهدج فى حقيقتها حنانا وحبا ان أجدت الاستماع اليها ولم تخدعك خشونتها الظاهرة

والبيتان يكتسبان جمالا زائدا لنا نحن من فكاهة لم يقصدها الشاعر ولكننا نجدها الآن حين نستمع الى سذاجته الظريفة فهو فى أول هذين البيتين يمينها بالغنى عن طريق كر م وتغريبه أى أنه يعدها بأنه

سيذهب بنفسه بعيدا فى البلاد ويهاجم قبائل غنية مخصبة يسلبها ابلها ويأتى بها الى زوجته كما لو قال أحد النشالين المعاصرين اذا ضاقت به الحال لزوجته «بكره ربك يفرجها واصطاد لك محفظتين سئمان!» ولكنه لا يقصد النكتة بالطبع ، ولا يعتقد ان ما سيفعله عمل غير مشروع فان ما يعد به الجميح زوجته كان سنة الحياة الجاهلية فى غاراتها المتصلة بين القبائل ، ولم يكونوا يعدونه شيئا منكرا بل عدوه مصدرا مشروعا من مصادر الرزق ، مالم يكن بين القبيلتين حلف أو ولاء ، كما شرحنا تفصيلا فى الفصل السادس ثم فى الفصل الثانى عشر

وفي بيته الأخير تعجبنا سذاجته فيما يعدها به من لبن غزير تشربه فى وطب كبير! وكأن هذا نهاية أحلامه فى رغد العيش فهو نظير رجل فقير في مجتمعنا المعاصر يمنتي زوجته الشاكية « بكره ربك يعدُّلها واشترى لك كيلو لحم بحاله! » انظر كيف يعتقد الجميح انه يبالغ ويهول بأربع وسائل أولاها قوله « تحتلبي » بدل « تحلبي » ، أي تحلبي لبنا كثيرا غزيرا وكأن صيغة المبالغة في « تحتلبي » تردد صدى الصيغة المماثلة في البيت السابق حين قال « تختفضي » وتخفف من حدتها ، اذ يستعملها الآن للمبالغة في التحبب والتأميل بعد أن استعملها للمبالعة في الانتهار وثانيتها قوله « سحبل » وهو الوطب الواسع الكبير الحجم لن تحلب اللبن في وعاء صغير ، لا ، بل في سحبل عظيم! ( وعليك أن تنطق بكلمة « سحبل » بتفخيم وتهويل ) وثالثتها قوله ان هذا التسجيل مصنوع من جلود الضأن ، وهذا ما يشرحه لنا الأصمعي اذ يقول « انما خص الضأن لأنهم انما يهبون ويذبحون المعزى لضنتهم بالضأن ، يقول فلعل الله أن يأتيك بخصب يقل فيه قدر الضأن حتى تذبح فتدبغ جلودها » ورابعها نراه فى قوله « منجوب » أى مدبوغ بالنجب ، وهو لحاء الشحر أو قشر عروقها أو قشر ما صلب منها أو قشور سوق الطلح فهى لن تضع لبنها فى قعب عادى أو « قرعة » حقيرة مما يستعمله فقراء البدو ، بل ستضعه فى وعاء كبير من الجلد المدبوغ فاذا عرفنا ان العرب العدنانيين لم يكونوا يجيدون دبغ الجلود ، كان أغلب ظننا انه يمنيها بجلد من صناعة اليمانين الذين كانوا يحسنون هذه الصناعة كما أحسنوا سائر الصناعات وقد شبه طرفة مشفر ناقته فى لينه واستقامة قطعه بسبت اليمانى ، والسبت جلود البقر المدبوغة بالقرظ فالجميح على هذا الفهم يمنى زوجته بوعاء « شعل بره » كما نقول الآن لا بوعاء محلى و « صنعة بلدى » !

#### \* \* \*

ما رأى القارىء الحديث فى هذه القصيدة الجاهلية التى نظمت منذ ألف وأربعمائة سنة ? أمنقطعة هى عن صميم التجربة الحية النابضة ? وما رأيه فيما ادعينا من اقترابها من لغة الحديث الحية الزاخرة التى يتحدث بها الناس فى واقع تجاربهم ? وهل كنا مبالغين حين ادعينا اقترابها العجيب من لغة الحديث العامية التى تنحدث بها فى يومنا هذا ؟

وقد رأى القارى، طريقتنا فى استكشاف هذه القصائد وعرضها على القراء المحدثين، ورأى كيف لجأنا فى عرضنا لها الى اعطاء النظائر من عباراتنا الدارجة المعاصرة نحاول بهذا أن نعين القراء على الاستماع الى لغتها التي كانت حية فى وقت من الأوقات، ولا تزال حية لمن يستطبع أن يرهف سمعه ويحرر ذوقه من النظرة « الكلاسيكية » ومن الطريقة الخطابية أو الرومانسية فى قراءة الشعر وهذه محاولة جرت علينا

كثيرا من الانكار والسخرية حين لجأنا اليها فى عدد من كتبنا السابقة . كما قد أسىء فهمها فاعتقد بعضهم اننا نريد أن نلغى الأسلوب القديم من هذه القصائد لنحل محله الأسلوب المعاصر تتجت اساءة الفهم هذه من عدة عوامل

منها مجرد الغرابة التى فى هذه الطريقة غير المألوفة ، وكل جديد يكون فى بدئه غريبا ، ولعل الألفة تزيل هذه الغرابة ومنها اعتقاد بعضهم اننا أسرفنا فى اعطاء الأمثلة العامية ، دون أن ينتبهوا الى اننا انما دفعنا الى هذا محاولتنا أن نعوض ما يفقده القارىء فى مجرد القراءة الصامتة لكتابة مسطورة بحبر المطابع على ورق أخرس ولو استطعنا أن نتسمع القارىء كيف ينبغى أن يقرأ الأبيات وينغم النبرات لما احتجنا الى كل هذه الأمثلة الدارجة ولكن هناك عاملا من نوع مختلف يحتاج منا الى مزيد من النقاش لأنه يخالف طريقتنا مخالفة أساسية

فقد جادلنا بعض النقاد فيما ندعيه للشعر القديم من نبرات صوتية ، وقالوا ان ادعاءاتنا هذه لا يقوم عليها دليل البتة ، واننا نحملها الشعر القديم تحميلا ، واننا لا سبيل لنا الى حزر النبرات القديمة التى كان القديم يقرأون بها أشعارهم ، وان ما نقرأه مثلا بنبرة متهكمة أو مستخزية أو متخنثة (كما سنفعل فى دراستنا لمعلقة الأعشى فى فصلنا القادم ) من الممكن أن يقرأ بنبرة جادة رزينة وان كل مزاعمنا عن المحاكاة الصوتية أو انسجام اللفظ بموسيقاه مع مضمونه لا يمكن أن يزيد على محض التخمين أما هذا الرأى الأخير فقد أجبنا عليه قدر استطاعتنا فى الفصل الثانى ، ونرجو أن يكون فى الفصول الأخرى

من الأمثلة التفصيلية ما يدحضه دحضا عمليا دون لجوء الى جدل نظرى لا غناء فيه وأما باقى الاعتراضات التى عددناها ، والتى لو قبلناها لأغلقت الباب اغلاقا تاما دون حقنا فى تفهم الشعر القديم وتذوقه والانسجام معه واعادة الحياة اليه ، فكيف نناقشها ?

نبدأ هذا النقاش بأن نسلم بأننا لا سبيل لنا الى « البرهنة » على ما ندعيه من النغمات والنبرات بمعنى البرهان العلمى الذى يقطع كل شك وعذرنا — وعزاؤكا — أن مجال الفن والأدب ليس مما يستطاع فيه مثل هذه البرهنة وأقصى ما يمكن فيه الترجيح ، أما التصديق والقبول فموكول الى قارىء النقد ورأيه وذوقه وتجربته الحيوية وتجربته الفنية ولهذا قال الانجليز قولتهم التى اقتبسناها فى فصل سابق ، ان تذوق الفن عمل من أعمال الايمان فاذا رفض أحد القراء أن يرى فى سيمفونية لبيتهوفين أو رسم لتيشان أو قصيدة لشكسبير ما يراه فيها ناقد فنى أو أدبى فلا سبيل الى اقناعه

لكن قولنا ان تذوق الفن عمل من أعمال الايمان ليس معناه انه تخريف محض وهجس صرف ، فتجارب الحياة وملاحظة حديث البشر الواقعى من ناحية ، وتفهم المضمون الشعرى والدخول فى عالمه الزاخر من ناحية أخرى ، هما الركنان اللذان نبنى عليهما ما ندعى عن نغمات الشعر القديم ونبراته حقا اننا لا سبيل لنا الى التأكد من النبرات التى كانت للقدامى فى تعبيرهم عن مختلف الانفعالات لبشرية ، لكننا نذكر قارئنا بأننا لا ندعى ان النبرة العامية التى نصفها كانت هى بحذافيرها عين النبرة التى كان القدامى ينطقون بها ، بل نحاول مجرد التمثيل والتقريب ، ثم نضيف الى هذا التذكير حقيقتين نراهما عظيمتى الأهمية

أولاهما أن لهجاتنا العامية المعاصرة ، على اختلافها عن اللغة العربية القديمة اختلافا لا تنكره ولا نقلل من شأنه ، لا تزال تتصل بها بوشائج كبيرة لغوية وبيئية وعاطفية ، بل لا تزال صلتها بها هى صلة البنات بأمهن على كثرة الاختلاف بين الوالد والولد وقد رأينا كيف أن عددا من ألفاظنا العامية التي تبدو لنا ممعنة في عاميتها ، لها فيما نرجحه أصول جاهلية عتيقة ، وفي سنى اقامتى بالسودان سمعت عشرات من الألفاظ التي بقيت من اللغة القديمة ، والتي لم أسمعها قط تستعمل في مصر ، وكانت كل معرفتي السابقة بها عن طريق الشعر القديم ، فدهشت اذ وجدتها لا تزال حية تستعمل فهل من غير المعقول أن نكون قد احتفظنا في نبراتنا العاطفية بقدر من النبرات القديمة على رغم ما طرأ من التبدل والاختلاف ?

والحقيقة الثانية التي نستشهد بها ستبدو لكثير من القراء أعجب وأغرب، ان لم يكونوا قد عاشروا أمة غير الأمة العربية معاشرة شخصية طويلة وهي ان اللغات البشرية جميعا على عظم اختلافها واختلاف العقليات والنفسيات الكامنة من ورائها ، تحتفظ فيما بينها بقدر غير هين من الوشائج البشرية العامة يتبدى في تقارب كثير من النبرات العاطفية فنبرة التقرير ونبرة الاستفهام ونبرة التعجب ونبرة الاعجاب ونبرة الاحتقار ونبرة السخرية ونبرة التخنث ، كل هذه وغيرها من النبرات الأساسية في الخطاب البشرى نجد بيبها قدرا من التشابه يصغر ويكبر في مختلف اللغات وحين نقول « قدرا من التشابه يصغر ويكبر فنحن نسلم ضمنا بالاختلاف الذي يصغر ويكبر لكننا نصر على هذا فنحن نسلم ضمنا بالاختلاف الذي يصغر ويكبر لكننا نصر على هذا التشابه الذي ذكرناه اليك مثلا أسلوبا عاميا شديد الخصوصية في الغتنا الدارجة هو قولنا « لا يا شيخ ! » للتهكم و « البستغة »

و « التربقة » ، لدى الانجليز نبرة قريبة منها تؤدى نظير عاطفتها في قولهم ? O yeah وفي قولهم ! you dont say so وفي قولهم

فاذا كان بين اللغات البشرية عامة هذا القدر من التشابه في النبرات العاطفية الأساسية ، فهل نستكثر أن يكون بين النبرات العربية القديمة وبين نبراتنا العامية المعاصرة ما ادعينا من تقارب ، لا نقول من اتحاد تام بل نقول بتواضع « تقارب » ? ولنذكر أخيرا للقارىء اننا قد درسنا قصيدة الجميح هذه لأعداد من الطلاب الغربيين فلم نحتج الا الى تعديل يسير لنبرة قراءتنا حتى يتفهموها تفهما كاملا وينفعلوا بعاطفتها وحيويتها وواقعيتها انفعالا عنيفا وكفانا هذا القدر من الجدل ، ولنأت في فصلنا القادم والأخير الى آخر قصيدة جاهلية ندرسها في هذا الكتاب ، فقيها سنزداد بهذه القضية تبصرا

# الفُصِّه اللسّابع عشر الجد الهازل والهزل الجــــاد

ما دمنا ننظر الى لغة الشعر القديم على أنها لغة « كلاسيكية » مترفعة على لغة الحديث اليومى ، معزولة عن انفعالات الشعب وصيحاته وتعبيراته فى مختلف تجارب حياته الواقعة ، فاننا لن نصل الى التقاط ما فيها من موسيقى حية ونبرات صادقة تصهرها سخونة التجارب اليومية . وقد حذرنا من كلتا الطريقتين الخبيئتين فى القاء الشعر ، الطريقة المتفاخمة ذات الدوى والطنين ، والطريقة الرومانسية الجديدة المسرفة فى النعومة المتهالكة فى الترقيق العاطفى المريض ودعونا الى أن يقرأ الشعر قراءة طبيعية تستجيب لنبرات الانفعال الصادق دون مبالغة فى الشعيم أو ترقيق ، وتستعين فى هذه الاستجابة مما فى حديثنا اليومى الواقع من نبرات حية توائم مختلف المواقف الفكرية والعاطفية وتتناغم مع متعدد الأمزجة والانفعالات التى تطرأ على البشر فى حياتهم الواقعية مع متعدد الأمزجة والانفعالات التى تطرأ على البشر فى حياتهم الواقعية المتجارب والمواقف

فاذا نحن استرشدنا بهذه النبرات الحية التى نسمعها فى الحديث اليومى ، واذا نحن أرهفنا الاستماع اليها وأنعمنا النظر فى الانفعالات التى تصدرها ، اتضحت لنا حقيقة ستكون كبيرة الأهمية فى ارشادنا الى الانفعال الحقيقى فى القصيدة التى سندرسها فى هذا الفصل تلك الحقيقة هى أن نبراتنا كثيرا ما تكون معقدة مزدوجة ، تدعى اتفعالا وتضمر انفعالا آخر تدعى الحزن وتضمر الفرح ، أو تدعى الفرح

وتضمر الحزن ، أو تدعى الاعجاب وتضمر الاحتقار ، أو تدعى الاحتقار وتضمر الاعجاب الشديد وهلم جرا

ذلك اننا في مواقفنا الحية لا نظهر دائما الانفعال الحقيقي الذي نشعر به ، بل نتعمد اظهار عكسه لغرض خاص نقصده في أنفسنا أو نريد اثارته في سامعينا لست أعنى بهذا أننا تنعمد الكذب أو النفاق، فالكذب والنفاق يخرجان الكلام عن دائرة الصدق الفنى الذي نشترطه لقبول الانتاج في الأعمال الفنية التي تستحق الدراسة انما الذي نعنيه هو أننا قد تثور بنا حاجة حيوية أو فنية ملحة تجعلنا نكتم انفعالنا الحقيقي ونتصنع غيره لأن هذا التصنع يكون فيه تمام التعبير عن شدة انفعالنا أو تمام الابراز لظلاله الدقيقة وخير ما نشرح به مرادنا أن نضرب بضعة أمثلة من واقع تجارب الحياة

تسمع رجلا غبيا يقول كالاما غاية فى البلاهة ، فيشتد احتقارك لسخف عقله الى درجة لا يكفيك فى التنفيس عنها أن تقول له انه غبى أبله ، بل تلجأ الى السخرية اللاذعة فتقول ما أعظم رجاحتك وأروع حكمتك ! يا سلام يا سلام ! الخ وسامعوك لن يخطئوا فهم انفعالك الحقيقى ، بل سيزدادون ضحكا وسخرية من ذلك الغبى

وتعود الى بيتك فتروى لك زوجتك نادرة حدثت من طفلكما تثبت ذكاءه وسرعة فهمه ، فيهتز صدرك اعجابا وفخارا بطفلك ، لكنك لا تريد أن تظهر هذا الانفعال فتتصنع عدم المبالاة وتقول وايه يعنى ! ودى حاجة دى ? والله لا نبيه ولا حاجة ! لكنك تقول هذا بنبرة لا يخطىء سامعها تهدجها القوى بالزهو الذى تحاول كظمه ، وعيناك تلمعان ببريق السرور والرضى

ويزورك ضيف ثقيل لا تحبه ولا ترتاح اليه ، وتطول زيارته حتى تكاد تنفجر غيظا ومللا ، ثم يدخل طفلك الصغير فيحمله الضيف ويداعبه ، واذا بالكارثة تحدث ، فتبتل ملابس الضيف أشنع ابتلال ، فتهب من مقعدك وأنت تكاد ترقص فرحا وشماتة بما حدث للضيف الثقيل من عقاب تراه عادلا ، لكنك لا تستطيع أن تعبر عن سرورك بصبيعة الحال ، فتتصنع الإنزعاج لما أصابه والغضب على طفلك المسىء ، وهنا أيضا يتهدج صوتك بالانفعالين المتنازعين تهدجا لا يخطئه السامع الذي يعرف حقيقة الموقف

وتنصح طفلك مرارا بألا يقترب من النار أو يمسك بسيجارتك أو يلعب بالسكين أو يثب من على المنضدة ، ويأتى يوم يعصى فيه الطفل نصيحتك فيلقى مغبة عصيانه ويصرخ ألما ، ويضطرب قلبك ألما لألمه وعطفا على مصابه ، لكنك ترغم نفسك على تصنع البرود وعدم الاكتراث حتى تلقنه الدرس ، فتقول تستاهل! والله أنا مسرور بما حدث لك أيها الشقى! لكن صوتك يمزقه ما تشعر به فى صميمك من الرثاء لطفلك السيء الحظ

هذه مواقف حدثت لكاتب هذه السطور ، ولا شك ان أمثالها أو نظائرها قد حدثت للقارىء ، فلنضف اليها تجربتين أو ثلاثا مما شاهدنا ، راجين أن تتم بهذا تجلية ما نقصد

كان لى زميل رزقه الله ستا من البنات ، وكان بطبيعة الحال متشوقة الى مولود ذكر ، ثم وضعت زوجته بنتا سابعة ، فلما لقيته بعدها اذا به يقول لى «هل تظن أننى متضحر من البنت السابعة ? لا والله أأنا مسرور غاية السرور! وهل البركة الا في الاناب ? وماذا يجلب الصبيان الا التعب

والمشاكل وكثرة النفقات ? ليتنى أرزق بعشر بنات أخريات ! لعنة الله على الصبيان وعلى من بريد الصبيان ! » فهل تظنه أقنعنى بما قال ؟ بل قد زادنى رثاء لحاله وادراكا لمدى حزنه وغضبه على بخته المعاكس وكان لنا فى القرية جار له ولد شديد العقوق ، ثم أصبح صباح واذا بالولد قد لم ثيابه خفية وهرب من بيت والده وهجر القرية فلما زرنا الأب لنصبتره ونعده بالبحث عن ولده قال لنا « أتظنون أنى حزين لأنه عقنى وهجرنى ? لا والله العظيم أنا فرحان ! فى داهية ! فى ستين داهية ! الحمد لله الذى أراحنى منه ! والله لا أريد أن أرى وجهه أبدا ما عشت الخ » وكان بالطبع كلما بالغ فى ادعائه زادنا ادراكا لعمق حزنه وشدة التياعه على ولده الذى هجره مهما يكن من عصيانه وعقوقه

وفى يوم سمعت صراخا شديدا وعويلا عاليا واذا بعشرات من الشبان يلتفون حول نعش يحملونه وهم يلطمون خدودهم ويصيحون صيحات التفجع ولكن ما نظرت الى النعش حتى انفجرت ضاحكا فقد حملوا فيه جئة كلب ميت وكتبوا عليه « رحمة الله عليك يا ايدن » وكان هذا فى اليوم التالى لنبأ استقالة أنطونى ايدن بعد أن حاق به وببلاده خزى ما دبر من عدوان ثلاثى غادر على مصر سنة ١٩٥٦

من كل هذه الأمثلة يتضح لنا اننا ينبغى ألا نقبل الكلام البشرى بسذاجة تقتصر على معناه السطحى ولا تتعمق أغواره ولا تربطه بمناسبته وموقفه (١) ؛ والا أخطأنا دلالته الحقيقية خطأ فادحا ، وقد نستنبط

<sup>(</sup>۱) في السنة الماضية زار « مسرح الجبب » في القاهرة محاضران انجليزيان قرآ مختارات من الشعر الانجليزي وأوضحا كيف تمكن قراءة النص الواحد بنبرات مختلفة يكون بعضها تام الخطأ وبعضها قرب الى الطريقة الصحيحة التي ينبغي أن يقرأ بها النص لتجلى عاطفته الحقيقية وروحه الصائبة ومفزاه المقصود

منها عكسها تماما ، فاعتقدنا ان أولئك الطلبة كانوا محزونين حقا على سقوط ايدن ، وان ذلك الأب كان فرحا حقا بهجران ولده ، وان الأب الآخر كان يرحب ترحيبا حقيقيا بسيلاد البنات وقل نظير هذا عن سائر الأمثلة التي رويناها وعين هذا الخطأ يقع فيه كثيرون من الدارسين لكثير من شعرنا القديم اذ لا ينتبهون الى حقيقة الموقف الذى فيه الشاعر ، وقد أعطينا في بعض كتبنا السابقة عددا من هذه الأشعار التي لها مدلول عكسى يخالف ما ينطق به ظاهرها (١١) وتستطيع الآن أن نأتي الى قصيدتنا الجديدة فنتفهم موقفها الحقيقي الذى يدعى الشاعر خلافه ، ونستكشف ان المفتاح الى جمالها الفني الفريد هو هذا التناقض بين ما يدعيه الشاعر في ظاهر كلامه من عاطفة وما يموج به صدره ويهتز به صوته وجسمه من عاطفة مغايرة

هذه القصيدة هي مطولة الأعشى اللامية ، التي تعد من المعلقات العشر فلنرهف الاستماع الى الأبيات العشرة الأولى منها

١ - ودّع هُرَيْرَةَ إِنَّ الرَّ كُبِ مرتحلُ وهل تُطيق وَداعاً أيها الرجل
 ٢ - غرّاه فَرعاء مصـــقولْ عَوارِضُها

تمشى الهُوَيْنَا كَمَا يَمْشَى الوَجِى الوَجِى الوَجِلِ الْمَوْيِنَا كَمَا يَمْشَى الوَجِى الوَجِلِ ٣ – كَأَنَّ مِشْيَتَهَا مِن بيت جارتَها مَرُ السحابة لا رَيْثُ ولا عَجَل ٤ – تسمع للحَلْي وَسُواساً إذا انصرفت كا استعان بريح عِشْرِقُ زَجِل ٥ – يست كمن يكره الجيرانُ طلعتَها ولا تراها لسر الجار تَختنال

<sup>(</sup>۱) انظر مثـــلا كتاب « شخصية بــــار » ص ۱۰۸ ـ ۱۰۹ و ۱۷۱ ـ ۱۷۲ و ۱۷۹ ـ ۱۸٦ وكتاب « ثقافــة الناقد الأدبى » ص ۳۱۲ ـ ۳۱۰

٣ - يكاد يصرعها لولا تَشَدُّدُها إذا تقوم إلى جاراتها الكسل
 ٧ - إذا تلاعب قِرْناً ساعةً فَتَرت وارتجَّ منها ذَنُوبُ المَّنِ والكَفَل
 ٨ - صِفْرُ الوِشاح ومِلْ عُالدِّرع بَهٰ كَنة إذا تَأْتَى يكاد الخَصْرُ ينخزل
 ٩ - نِعْمَ الضَّجِيعُ غداةَ الدَّّجِنِ بصرعها للَّذَةِ المرء لا جافٍ ولا تَفِل
 ١٠- هِرْ كُولَةٌ فُنُقُ دُرْمٌ مَرافِقُها كَانَ أَخْصَها بالشوك مُنتمِل

كيف ينبعى أن تقرأ هذه الأبيات ? ان أنس لا أنس طالبا قام يقرأها بالقاء خطابى متحمس ، متفاخم متعاظم ، شديد الدوى والقعقعة ، وكأنه يلقى خطبة فى الحرب والقتال فاذا كان من الواضح أن هذه الطريقة الخطابية لا تلائم هذه الأبيات ، فكيف نقرأها اذن ? سيقول الكثيرون ان هذه أبيات فى النسيب الافتتاحى ، وهو فن حزين ، فصاحبها يصور حزنه لرحيل محبوبته ، وافتتانه بمحاسنها ، فيجب أن تقرأ بصوت رقيق ملىء بالشوق والحنين ، يكسوه الحزن والأسى ، وتذبيه لواعج الحب . ومن هنا يقعون فى الطريقة الجديدة المسرفة فى التنعيم والترقيق والميوعة الرومانسية

لكن هذه القراءة تكون هي أيضا خاطئة مفسدة للروح الحقيقية للأبيات وهذه الروح تحتاج منا الى نظر دقيق في الأبيات وتفكير في هدفها الحقيقي حتى تنفهمها ونستجيب لموقفها الصحيح فنحسن قراءتها كما أراد الأعشى أن تقرأ ، وكما يخيل الينا انه ألقاها أول ما أنشدها مستمعيه

والمفتاح الى فهم عاطفتها الحقيقية أن ندرك ان حزنها متكلف ، وأنه متكلف عن عمد لغرض الدعابة والمفاكهة فالأعشى ليس في الحقيقة

حزينا لرحيل محبوبة له اسمها هريرة ، سافرت مع قبيلتها المرتحلة ، بل هو فى حالة قوية من النشوة والمرح ، وما نخاله أنشد هذه الأبيات الا فى مجلس طرب ولهو جمع بينه وبين نفر من رفاقه فى المتعة ، يشربون الخمر ويسمعون الموسيقى والغناء ويداعبون القيان فسولت له نشوته أن يأتى بنكتة بارعة يداعب بها نداماه ويضحكهم طويلا فجاء بهذه الأبيات التى يبدأها بتصنع الحزن لرحيل هريرة مع قومها ، وألقى مطلعها بصوت يدعى الحزن ، ولكن بطريقة لا تدع لرفاقه مجالا للشك فى انه انما يتصنع هذا لغرض المزاح ، وانه فى حقيقته طرب مسرور منتش بالخمر واللذة ، يريد المداعبة والاضحاك وكلما مضى فى انشاده بيتا زاد تحسره تصنعا فازداد رفاقه قهقهة ومرحا تذكر الواقعة التى رويناها عن جنازة ايدن لتتخيل موقفا مشابها

وهذا ما سنحاول اثباته حين تتأمل في الأبيات على مهل وروية ولكن دعنا أولا نذكر القارىء بما هو معروف عن شخصية الأعشى المرحة المليئة بالمداعبة ونشوة الحياة ، وكيف قضى حياته في نصيد اللذة واكتساب المال الذي يخولها له في مختلف الأقطار ، وما قاله القدماء عنه وعن شعره ، من انه أشعر الناس اذا طرب ، ومن تسميتهم اياه صناجة العرب ، أي ان ايقاعه وتنغيمه في شعره يخيلان اليك انه يضرب في شعره بالصنج ، بل تروى بعض الأخبار انه كان ينشد شعره على هذه الآلة الموسيقية ويطوف بها بين أحياء العرب

وسيرته وشعره كلاهما يفيض بأخبار مجالس اللذة والشراب وأوصافها وبعض هذه الأخبار ربما تكون مخترعة ، لكن اختراعها عليه يدل في ذاته على ما اشتهر عن شخصيته من ميول وعادات منها

ما يروى عن بعض ولاة اليمامة أنه سأل عن قبر الأعشى فلما جاءه وجده رطبا ، وأخبر بأن الفتيان يجتمعون حوله فيشربون ويصبون نصيب الأعشى على قبره ومنها ما يروى من قصص عن ارتداده عن الاسلام بعد أن هم بالذهاب الى الرسول عليه السلام ليؤمن به ، فلما أخبر ان الاسلام يحرم الخمر قرر أن ينتظر سنة حتى يستنفد صبابة من الخمر كانت بقيت له ، أو أن أبا سفيان لقيه فأخبره ان محمدا يحرم الخمر والزنا والقمار ، وأعطاه مائة ناقة حمراء ، فأخذها وانصرف ، ثم مات دون أن يسلم

اذا تذكر القارىء هذا فربما لا يسادر الى اتهامنا بالشطط فيما سنزعمه عن هذه الأبيات والذى يهمنا فى هذه الأبيات خاصة ان القدماء يروون ان هريرة هذه كانت قينة ، أى جارية مغنية ولم يكن من عادة العرب أن يبدأوا قصائدهم بالنسيب بقينة هم ربما يذكرون متعة القيان فى قسم متأخر من القصيدة حين يأتون الى الفخر بغناهم وتمتعهم بملذات الحياة أما مطلع القصيدة من النسيب الحزين فيخصصونه للشكوى من رحيل المحبوبة مع قبيلتها المفارقة ، وهذه المحبوبة تكون مثل قبيلتها عربية حرة النسب

من هذا نزداد اقترابا من فهم ما يحاوله الأعشى هو يحاول فن التقليد الساخر الذي يسميه الانجليز « پارودي parody » وهو أن يأتي الشاعر الى قصيدة مشهورة فيقلد شكلها الوزني وأسلوبها الشعرى بغرض الدعابة لأنه ليس جادا ، بل هو يتناول موضوعا هزليا ضاحكا ، أو يريد أن يسخر من ناظم القصيدة الأصلية فيستعمل شكله وأسلوبه استعمالا يثير الضحك ففن « الپارودي » فيستعمل شكله وأسلوبه استعمالا يثير الضحك ففن « الپارودي »

هذا يختلف تماما عن فن « المعارضة » المعروف لشعرائنا المقلدين فهؤلاء يقلدون القصيدة الأصلية تقليدا جادا يحاولون فيه أن يقاربوا أو يفوقوا ميزاتها الفنية ، كما عارض شوقى بردة البوصيرى أو دالية الحصرى أو سينية البحترى أو بائية أبى تمام أو غيرها من القصائد القديمة المشهورة أما فن الپارودى فيحاول صاحبه أن يضحك القارىء أو يثير سخريته بالأصل المحاكى والمجلات الانجليزية كثيرا ما تضع لقرائها مسابقات في هذا الفن الساخر

وفى الثلاثينات من هذا القرن كان شاعر مجلة « الفكاهة » يفعل هذا بالقصائد العربية المأثورة ، وكان أحيانا يبلغ درجة عالية من النجاح الفكاهى واذكر أبياتا يقلد فيها مطولة عبيد بن الأبرص ، ويحول رحيل القبيلة البدوية من ديارها الى « تعزيل » أسرة قاهرية من « شعة » لم تستطع أن تدفع ايجارها ، وكان هذا فى سبى الأزمة الاقتصادية العالمية التى تبعت انهيار حى المال الأمريكى « وول ستريت »

أقفر من أهله ملحوبُ فالقُطَبيّـــات فالدَّنوب شالوا عز الهمو وراحوا ومن يُعزّل فلا يؤوب واستأجروا منزلا جديداً تسطيع أجرتَه الجيوب

ويروى عن حافظ ابراهيم وأحد أصدقائه انهما لما قرآ قصيدة شوقى

مال واحتجب وادعى الفضاب ليت هاجارى يشرح الساب نظما فى تقليدها الساخر أبياتا منها

## شال وانخبط وادعى العبط ليت صاحبي يباع الزاط!

فالأعشى قد رأى الشعراء مهما يكن موضوعهم الرئيسى يبدأون قصائدهم الطويلة بالنسيب الشاكى والغيزل الحزين المتشوق الى المحبوبة الراحيلة وهيو وقت نظمه لمعلقته أبعد الناس عن افتقاد المحبوبة ، وحواليه الجوارى المرحات يحظى منهن بكل ما يريد ولكن خطرت له فكرة رائعة لماذا لا يقلد فن النسيب الشاكى بغرض الفكاهة والهزل ، فيتخذه مجالا للتنفيس عن حالته الراهنة من المرح والنشوة ، ووسيلة لامتاع رفاقه بمداعبة مضحكة ? ففعل ، ولكى يزيد من تقليده الهازل اتخذ من هريرة محبوبة عربية حرة قد فارقته وآلمته برحيلها ، وهريرة قينة من الجوارى المغنيات اللائى كان المترفون من شباب العرب نوادر فى العبث والمجون ، وهن يلبسن من الثياب الشفافة المبتذلة ما وصفه شعراء الجاهلية

هذه القينة الماجنة يدعى الأعشى انها محبوبته العربية الشريفة ، ولابد ان هذا فى ذاته قد أضحك رفاقه كثيرا ، بل أغلب ظننا ان هريرة نفسها كانت حاضرة معهم فى هذا المجلس الطروب ، تضحك معهم اذ تسمع الأعشى يجعلها محبوبته العربية الحرة التى رحلت عنه مع قبيلتها البدوية ، وتشاركهم مرحهم حين ترى الأعشى يقوم (كما سنراه بعد قليل) فيقلد مشيتها الأنثوية فى تخلع مضحك ولعلها بعد برهة تقوم الى جانبه فى « ثنائى مرح » تبادله اهتزازا باهتزاز ، لكنها لكى تسبك النكتة تتصنع الخفر والحياء وتلقى على وجهها ببرد يستره كما تسبك النكتة تتصنع الخفر والحياء وتلقى على وجهها ببرد يستره كما

كان حرائر العرب يفعلن ، كل هذا وهي تنثني تثنياتها الخليعة في ثيابها الماحنة

الأبياب كلها اذن دعابة مضحكة والبيت الأول منها يجب أن يقرأ بلهجة تتصنع الحزن وهي في حقيقتها فرحة مسرورة وخير بداية لهذه القراءة الصحيحة أن تنظر أولا في الشطر الثاني من البيب الأول ، حتى تستكشف ما فيه من تخنث شديد

## وهل تطيق وداعا أيها الرجل ؟!

فالأعشى لا ينشده بحزن أو حرقة حقيقية ، بل يمط فيه من صوته مقلدا صوت النساء المتفجعات ليزيد أصحابه ضحكا وقوله أيها الرجل ?! يجب ألا يقرأ بفخامة وحماسة كما يصيح الفارس بقرنه أيها الرجل! هيا الى الحرب والطعان! (وهكذا سمعته يقرأ) ، ولا أن يقرأ بشكوى حقيقية الحزن ، بل يقرأ بتدلل ومط كما تقول المرأة المتدللة لرجلها يا راجل! اخص عليك يا راجل!

وعلى هذا الأساس نعيد النظر فى البيت الأول كله ، لنرى كيف ينقسم كل شطر الى قسمين ، ينطق الشاعر بكل منهما متصنعا الحزن والتوله وقاصدا العبث والنكتة ، ويقف بعد كل منهما برهة يطلق فيها آهة أو زفرة مصطنعة واضحة الاصطناع ، يقول ودع هريرة ! ويصدر آهة تتصنع الحزن ويقول ان الركب مرتحل ! ويطلق زفرة تتصنع الحرقة ويقول وهل تطيق وداعا ! فيزيد من تمويج صوته بالنبرة الخليعة ومن تمايل جسمه تمايلا ماجنا ، ويمد يده يتصنع انه يمسح دمعة تحدرت من عينيه على هذه المحبوبة الراحلة ثم يبلغ أقصى تثنيه الماجن وتخلعه المتخنث حين ينطق بالقسم الأخير أبها الرجل ? ! وهنا الماجن وتخلعه المتخنث حين ينطق بالقسم الأخير أبها الرجل ? ! وهنا

يتم تأكد رفاقه من غرضه الهازل ، فلابد انهم دهشوا أول ما سمعوا ودع هريرة ، ولكن ما ينتهى البيت حتى يتم جلاء غرضه فينفجرون بالضحك المعربد.

وسترى فى الأبيات القادمة ان تقسيم الشطر الى قسمين أو أكثر هو وسيلته الأدائية الأولى التى يتوصل بها الى نقل اهتزازه وتثنيه فهذا التقسيم يسمح لصوته بالتموج ولجسمه بالتراقص وهو يهتز ويتثنى لغرض مزدوج ، أن يقلد تطوح السكارى ، وأن يقلد اهتزاز هريرة ورجرجة جسمها فى مشيتها الأنثوية المتقصعة ونساء العرب كن جميعا يهتززن ويتمايلن فى مشيتهن ، كما يصور الشعراء القدامى ، لكن اهتزاز القيان لابد أنه كان أكثر تقصعا وتعمدا للخلاعةمن اهتزاز الحرائر ، كما نرى الى يومنا هذا من مشية نظائرهن . وما نحسب الأعثى حين أنشد بيته الثانى

## غرًّاء فَرْعاء مصقول عوارضها

تمشى الهُوَينا . كايشي ال. الوّجي ال. وَحِلُ (١)

الا قد هب واقفا على قدميه أمام أصحابه وأخذ يهتز بأجزاء جسمه مع تقطيعات البيت فى تطوح وتخلع ، تجدهما واضحين فى ايقاع مقاطعه وتنغيم جرسه معها ان تنعم النظر وترهف الاستماع فهو يقول

<sup>(</sup>۱) غراء = بیضاء واسعة الجبین ، أو نقیة العرض (!) فرعاء = طویلة الفرع أی الشعر مصقول عوارضها = نقیة العوارض ، وهی من الأسنان الرباعیات والأنیاب ، أو ما یبدو من الوجه عند الضحك الوجی = الذی یشتکی حافره الوحل = الذی یمشی فی الوحل ، فهو اشد استدعاء لحذره وخوفه الزلق

غراء! وينثنى الى اليمين ويقول فرعاء! وينثنى الى اليسار فى عكس الحركة ثم يقول مصقول عوارضها! وهو يأتى بحركة التفاف مترجرجة ويبتسم ابتسامة عريضة أما حين يبدأ الشطر الثانى من البيت فهو لا يظل واقفا فى مكانه بل يبدأ فى تقليد مشية هريرة بأردافها السمينة وخطواتها المتقصعة ، فيدب على قدميه بخفة واهتزاز مبالغ فيه وهو قد قسم الشطر الى قسمين رئيسيين أولهما تمشى الهوينا فانظر كيف قطع المقاطع فى هذا القسم على ثلاث ضربات موقعة تمشى الوعية يمشى خطوة ويهتز هزة ولابد انه فى الضربة الثانية قد أطال الوقوف على الياء خطوة ويهتز هزة ولابد انه فى الضربة الثانية قد أطال الوقوف على الياء الساكنة هوى ى حتى يزيد من تخنيث صوته ، كما تصيح المرأة المتدللة متصنعة الألم أى ى ؛ فتطيل دغدغة الياء وتموجها

ثم انظر فى تقطيعه لباقى الشطر الى أربع تقطيعات كما يمشى ال وجى ال وحل! وتأمل جيد التأمل فى تنظيم هذه الضربات المتلاحقة التى تسمح له بأن يمضى فى مشيته مع كل ضربة منها خطوة قصيرة متمايلة مقلدا مشيتها الأنثوية المتدللة ومبالغا بالطبع فى هذا التقليد بغرض الدعابة والاضحاك. (تذكر اسماعيل ياسين أو عبد المنعم ابراهيم فى أفلامنا الفكاهية حين يرتدى أحدهما «الملاية اللف» ويمضى مقلدا اهتزاز الأنثى فيظفر من النظارة بالضحك الشديد مهما يتكرر هذا المنظر) ولاحظ ترديد الحرف الواحد فى بدء الكلمتين المتعاقبتين وجى ، وحل

ومعنى هذا التشبيه يزيدك ثقة بغرضه الفكاهى المبالغ فى الدعابة فالشعراء الآخرون قد وصفوا مشية النساء وخفتها ومقاربة خطوها

وارتجاج الأرداف معها ، لكن ليس منهم من بالغ هذه المبالغة المتعمدة الاضحاك فالوجى هو الحيوان الذى يشتكى وجعا فى حافره ، ولا يكفيه هذا حتى يجعله وحلا أى يمشى فى أرض موحلة وتستطيع الآن أن تنصور كيف يحقق الأعشى بنطقه واهتزازه تخلع هذه المشية وترنحها الزائد

وعلى هذا الضوء تستطيع أن تمضى فى قراءة سائر الأبيات ، مستمعا الى تقطيعها وتثنيها ، ملتفتا الى المعنى الجديد فى كل منها ، وما يضيفة أداء هذا المعنى من وسيلة بيانية جديدة فوسيلة التقسيم الايقاعى والتجاوب التنغيمى واضحة جدا فى البيت الثالث

## كَأَنَّ مِشْيَتُهَا من بيت جارتها مَرُّ السحابةِ لارَبْثُ ولا عَجَلُ

وقد عرفت الآن غرضه من هذا التقسيم والتجاوب ، وهو أن يموج من صوته متخالعا ، وأن يتثنى بجسمه فى مرحه ودعابته أما الشطر الثانى بتصويره الرائع المطرب فيذكرك بأن هريرة برغم سمنتها العظيمة خفيفة رشيقة فى مشيتها ، فهذا هو مثل الجمال الذى كان العرب يحبو نه فى نسائهم ويدعون وجوده فى مشاهير الحسان ، أنهن يجمعن بين السمنة العظيمة وبين خفة الحركة ورشاقة المشية كما يقنعك هذا التشبيه بأن الأعشى على رغم تماجنه بهريرة وعبثه بها وتقليده الهازل لمشيتها معجب حقا بجمالها وظرفها ورشاقتها فشعوره نحوها هو هذا الشعور الذى نجده فى أمثاله من الشبان العابثين المقبلين على الملذات نحو خلبلاتهم من نساء المراقص والمواخير وهو مزيج من الاعجاب والمحبة الرقيقة ومن السخرية الجافة والمزاح العملى القاسى والمعاكسة والتهريج هذا

هو الشعور المعقد الذي يشعر به الأعشى نحو القينة هريرة ، مزيج من الرقة والخشونة ، والاعجاب والتندر ، والعطف والقسوة ، والمودة المتحبة والاستهزاء الساخر

أما بيته الربع فيلجأ فيه الى وسيلة تصويرية مختلفة

تسمع للحَلْي وَسُواساً إذا انصرفت كَا استعانَ بريح عِشْرِقٌ زَجِلُ (١)

ووسيلته هنا هي الأنوماتوبية ، أي محاكاة اللفظ بصوته لمعناه ، فهو مثل جديد نضيفه الى الأمثلة الكثيرة التي رأيناها في فصولنا الماضية وأقمنا عليها دعوانا في الأهمية العظيمة لهذه الوسيلة البلاغية فى شعرنا القديم الأعشى يريد أن يصدر بأصواته الشعرية شبيها لصلصلة الحلى الدقيقة حين تصل الى الأذن حاول أولا أن تنمثل هذا الصوت من امرأة تمشى متهادية مهتزة متثنية ، وحليها المختلفة التي تضعها على مختلف أجزاء جسمها تصدر هذه الأصوات المتعددة المؤتلفة في. وسوسة وخشخشة (أو وشوشة وشخشخة كما نقول في لغتنا الدارجة) كلما تحركت وتموجت واهتز عنقها وصدرها وذراعاها وخطرت بساقيها كه من أقراط في الأذنين وعقود و «كردان » على الجيد والنحر ، وأساور في المعصمين والمرفقين ، وخلاخيل في القدمين والمرأة الماهرة ، كما كنا نسمع في طفولتنا في قرانا أو أحيائنا الوطنية من المدينة ، تعرف كيف تجيد أنواع الحركة والالتفاف حتى تصدر هذه الأصوات الدقيقة الغنية المنسجمة ، كأنها توقع على آلات موسقية وبعض الأساور

<sup>(</sup>۱) الوسواس = جرس الحلى العشرق = شـجرة لها اكمام فيها حب صفار اذا جفت فمرت بها الربح تحرك الحب فشبه صوت الحلى بخشخشته على الحصى نبت زجل = صوتت فيه الربح ، وأصل الزجل رفع الصوت الطرب وقوله استعان بربح أى ضربته الربح

والخلاخيل كانت تحمل « جلاجل » أو أجراسا صغيرة تزيدها رنينا وكثيرا ما كان يحدث ، حين نزور أصدقاءنا فنجلس فى غرفة الضيوف ، أن تصل الى آذاننا هذه الأصوات الدقيقة تنبىء عن تحرك صاحبتها فى أنحاء بيتها ، فيكون لها سحر قوى

قف الآن برهة واغمض عينيك وحاول أن تستدعى الى ذاكرتك السمعية هذه الأصوات المتعددة ، ثم تعال الآن الى بيت الأعشى الفائق واستمع الى همس السين في « تسمع » ، وحفيف الحاء في « للحلى » مع ذلاقة هذه اللامات الثلاث تختمها الياء الرقيقة وهمس السينين في « وسواسا » وصفير الصاد ونفخة الفاء في « انصرفت » وهمس السين في « استعان » وهمس الشين وتفشيها في « عشرق » وأزيز الزاى فى « زجل » ثم أعد الاستماع بنوع خاص الى حروف السين والشين والصاد والزاى ، لأنها تصدر النعمة الأساسية في هذا الانسجام الموسيقي ، ولكن امزجها برنين النون الذي تجده في « وسواسن ن ن اذا ان نن نن مرفت » في الشيط الأول ، وفي « بريحن ن ن عشرقن ن ن » في الشطر الثاني ثم أنصت الى النسمة الطويلة المتذبذبة في قوله « بريح » ، وانظر كيف وضعها موضعها في وسط الشطر الثاني لكي تطيل من صدى الصوت وترجيعه ، ولابد لكي تحسن القراءة من أن تطيل من صوتك في النطق بمقطع « ريىي » من هذه الكلمة ولا شك ان اللغة ، كما شرحنا في الفصل الثاني ، هي التي وضعت لفظ « ريح » حاكيا بجرسه معناه ، برائه الأولى المكررة ، ويائه الممدودة المرتعشة بعد تكرار الراء ، وحائه الختامية التي تمثل صدى النفخة وترجيعها لكن الشاعر كان بارعا في استخدامه هذه الكلمة في الموضع الذي اختاره بالضبط ، حتى تصدر نفخة طويلة

متموجة تحمل الى الأذن كل هذا الهمس والصفير والأزيز والوسوسة والخشخشة ، وتلتقط بحائها جرس الحاء التى سبقت فى « الحلى » فتردده ترديدا عظيم الحلاوة ، ثم تختم هذا كله برنين النون فى تنوينها

لكن تذكر ان الأعشى وهو ينطق بهذا البيت التصويرى الرائع لا يزال يقلد مشية المرأة واهتزازها ، مازجا اعجابه الصادق بالفكاهة العابثة ، فهو يحرك مختلف أجزاء جسمه ليتصنع أنه يصدر باهتزازها كل تلك الأصوات المنوعة المتجابنسة المؤتلفة التى تصدرها مختلف أنواع الحلى . والأعشى لا يرتدى على جسمه حليا بالطبع ، لكنه يستخدم أجراس حروفه ليحمل سامعيه على تخيل هذه الأصوات بسمعهم الباطن الذي يتذكر الصدى الحقيقي للأصوات الواقعة الا أن تكون هريرة هنا قد هبت واقفة وجعلت « تشخشخ » بأنواع حليها في اهتزازات تذكرك برجرجة تحية كاربوكا !

فاذا جئنا الى بيته الخامس

ليست كن يكره الجيرانُ طلعتَها ولا تراها لسرِّ الجار تَختيل

لم نستطع أن نرى فيه احدى الوسيلتين اللتين استعملهما فى سائر الأبيات ، وسيلة التقسيم والتجاوب أو وسيلة الحكاية الصوتية لكن الأعشى فيما يبدو لنا قد اتخذ وجهه وهو ينطق بالبيت سمة مضحكة هازلة يقلد بها امرأة ذات طلعة مقبضة منفرة ، ثم جارة متلصصة ترهف أذنيها لتتسمع أسرار جاراتها من وراء الستر فان كان فعل هذا فهو لم يفلح هنا فى أن يجعل شعره نفسه ينقل مضمونه بأكثر من معانيه اللغوية ولكن أغلب ظننا هو انه لم يحاول ذلك ، فنحن نعتقد اعتقادا قويا أن المعانى نفسها تحمل مغزى قوى التعريض ذلك أننا نرى أن

الأعشى فى بيته هذا يعرض بالعرائر من نساء العرب ويفضل عليهن الجوارى المغنيات. يفضل هؤلاء أولا لجمالهن البهيج الذى ترتاح اليه العين فى حين ان كثيرات من العرائر ذوات وجوه دميمة ، ويفضلهن ثانيا لما فيهن من لطف معاملة ودمائة عشرة واقبال، على السعادة والمرح وأنصراف عن أسباب الشجن والايذاء فنساء البدو كن على كثير من الشراسة والمكايدة والمشاحنة لأزواجهن وجيرانهن ، كما يروى الشعراء فى متعدد المناسبات والمواقف ( وقد رأينا فى كتابنا هذا عددا منها ) ، أما أولئك القيان فقد ربين ودربن على المعاشرة اللطيفة وجلب أسباب المسرة والصفاء وهو بهذا يذكرنا بتفضيل الاغريق القدماء لصحبة المومسات الغاليات على صحبة زوجاتهم الحرائر ، كما يذكرنا بأيات أبى نواس فى تفضيله صحبة المتحضرين وان كانوا عجما على صحبة البدو « الجفاة الجلف » كما سماهم فى رائيته « دع الرسم الذى صحبة البدو « الجفاة الجلف » كما سماهم فى رائيته « دع الرسم الذى

ما شئت من بلدر دان منازهُ لكن فيه قبيلات وأفخاذا وُقَعًا تواصَو البر بينهمو تقول ذا شَرُّهم بل ذاك بل هذا

لكننا حين نأتى الى البيت السادس نعود الى الوسيلتين معا ، فنرى التقسيم الايقاعى والتجاوب النغمى واضحين ، ونرى حكاية اللفظ بجرسه للهيئة الطبيعية التى يصورها الشاعر

يكاد يصرعها لولا تَشَدُّدُها إذا تقوم إلى جاراتها الكسل

قد لاحظت بالطبع تقسيم الشطر الأول الى قسمين متساويين تماما فى الايقاع ، ولاحظت تجاوب النغم فى تكرار ضمير الغائب المؤنث الذى يختم به كل قسم . ولكن لا تغفل الانصات الى قوله « تشددها » فهى تحكى

بصوتها هذا الجهد العنيف المضنى الذى تبذله المرأة ذات الأرداف السمينة حتى تنهض بردفيها الثقيلين من جلستها على الأرض تحكى هذا بدالاتها الثلاب المتعاقبة ، والدال حرف شديد من حروف الانفجار ، وتحكيه أيضا بضمتيها المتتاليتين ، والضمة كما شرحنا أثقل الحركات العربية فالآن تخيل الأعشى وهو يقلد هذا النهوض الجاهد المخذول وينطق بهذه الكلمة مشددا دالاتها وضمتيها ثم مطلقا شهقة فى ضمير المؤنث «ها » ليحكى هذا الجهد الكبير حكاية شعرية بارعة ثم انطق بالشطر الثانى ببطء شديد يشبع الحركات الخمس الممدودات لتحكى بالشطر الثانى ببطء شديد يشبع الحركات الخمس الممدودات لتحكى تتفهم ما فيه من عودة الى النكتة الكامنة فى تشبيه هريرة بامرأة عربية حرة ، لها جارات فى مضارب الحى ، وهى امرأة منعمة سمينة من كثرة نعمتها ، وما نحسب حياة القيان الخاصة التى دربهن عليها أصحابهن كانت تتصف بصفة الكسل

ثم يبلغ الأعشى مدى تخلعه وارتجاجه فى بيته السابع إذا تُتلاعب قِرْناً ساعةً فَتَرت وارتجَّ منهاذَنُوبُ المَّتْنِ والـكَفَل

وهو هنا ، بالاضافة الى اعتماده على لفظ « ارتج » الذى وضعته اللغة نفسها ليحكى بايقاعه وجرسه حركة الارتجاج القوى ، يعتمد على تصورك البصرى الدقيق لحركة الأجزاء المعينة التى يحددها يقول اللسان « الذنوب لحم المتن ، وقيل هو منقطع المتن ، وأوله ، وأسفله ، وقيل الألية ، والمأكم » والمأكم هو رأس الورك ومن هذا الاختلاف في الشرح نستنبط بغير صعوبة انه يعنى بذنوب المتن ذلك الخط الدقيق الذي تنتهى فيه تقويسة الجانب أو الخصر وتبدأ تقويسة الموجة الأولى

من موجات العجيزة ، وهى الموجة التى ستقود الى ما يليها من موجات متعاقبة فى العجيزة السمينة ، وهو يعنى بالكفل باقى الموجات فهو يريد منك أن تنصور تصورا بصريا كل هذا التموج المتعاقب الذى يبدأ من خاصرتها ويتوالى كموجات البحر فى رجرجة متصلة تقود كل موجة منها الى تاليتها وتفتن عينه فتنة قوية ، مثل « رجرجة البالوظة » كما تقول!

أما الشطر الأول من البيت الثامن

صِفْرُ الْوِشَاجِ وَمِلْ مُ الدِّرْعِ مَهُ كَمَنَةٌ إِذَا تَأَتَّى يَكَادُ الْخَمْرُ يَنْخُزُلُ

فلا نحتاج الى شرحه ، لأنه قد أخذه من شطر علقمة الذى درسناه فى فصلنا النامن ، ورأينا ما فيه من الدقة التصويرية البعيدة ولكن نلاحظ انه حول « صفر الوشاحين ملء الدرع » الى « صفر الوشاح وملء الدرع » ، فزاد بهذه الواو — وهى فى هذا الاستعمال القديم تعنى « لكن » — من تبيين التناقض المحبب بين بطنها الخميص المقعر وعجيزتها السمينة المحدبة وحول « خرعبة » الى « بهكنة » ، وهى الكبيرة الخلق ، أو هى كما قال ابن الأعرابي الجارية الخفيفة الروح الطيبة الرائحة المليحة الحلوة ، والبهكن الشاب الغض ، وشباب بهكن غض ، ويقال للعجزاء (أى سمينة العجيزة) تبهكنت في مشيتها . فالكلمة تجمع بين السمنة والرقة وخفة الروح

وأما الشطر الثانى من هذا البيت فيعود فيه الى وسيلة التصوير الجرسى التى رأيناها فى قوله « لولا تشددها » فى البيت السادس ، وهو يكرر نفس المعنى العام ولكن يزيده تصويرا حسيا بذكر الخصر الذى يكاد ينقطع من ثقل عجيزتها فالتاء الأولى فى « تأتى » ، ثم

الهمزة القاطعة ، ثم التاء الثانية المشددة تليها مدة الألف ، والفعل كله بصيغة تفعل التي تدل على المجهود ، تصور جميعها مرة أخرى ذلك الجهد القوى الذي تبذله هريرة السمينة الأرداف حين تحاول القيام من قعدتها ومعنى تنأتى تنهيأ للقيام فقوله « تأتى » يكرر وسيلة « تشددها » ، لكننا في باقى الشطر نجد شيئا جديدا ، هو تصويره الجرسي لحركة الهبوط والانخزال بالخاءين في « الخصر ينخزل » ، فهذا الترديد البارع لحرف الخاء في الكلمتين المتعاقبتين يحكى الصورة المرادة وينجح في اشعارنا بالهبوط الى أسفل ، حين تجذب أردافها الثقيلة خصرها النحيل وتقاوم الحركة الصاعدة التي حكاها في الفعل « تأتي » فانظر كيف ان التاء وهي من حروف الانفجار تقابلها الخاء وهي من الحروف الرخوة وتذكر ما لاحظه ابن جني من ان الخاء تدل على الرخاوة ولذلك اختاروها في الفعل « خضم » لأكل الرطب كالبطيخ والقثاء وما كان نحوهما من المأكول الرطب ، في حين اختاروا القاف فى « قضم » — وهي أيضا من الحروف الانفجارية — لأكل الصلب اليابس ، مثل قضمت الدابة شعيرها

وحين نأتى الى بيته التاسع نرى مرة أخرى ما نعتقد انه تعريض بنساء البدو ،

نِعْمَ الضَّجِيعُ غَداةَ الدَّجْنِ، يصرعها لِلَّذَّةِ المرء ، لا جاف ولا تَفِل

فالجافى الغليظ ، والتفل المنتن الرائحة ، ومعظم البدويات كما شرحنا سابقا لايتميزن برقة الطبع و نعومة الجلد ، ولا بطيب الرائحة ، وذلك س المستوى الاقتصادى الغالب فى الصحراء الشحيحة الماء أما قوله « الدجن » ، وهو الباس الغيم السماء ، أو الندى والمطر الخفيف ،

أو المطر الكثير ، فقد كان الجاهليون تطيب لهم مجالس الشرب واللذه فى مثل هذا الجو بنوع خاص ، كما قال طرفة فى معلقته

وتقصيرُ يوم ِالدَّجنِ والدَّجنُ مُنْجِبُ بَهُ كَنَة مِ تَحَتَ الطَّرافِ المُهَا لَهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

هِرْ كُوْلَةٌ فُنُقُ دُرْمٌ مَرافقُها كَأْنَ أَخْصَها بالشوكِّ منعِل

فقد درسنا شطره الأول في الفصل الثاني ، حيث ادعينا أن غلظته ليس سببها أن هذا الشاعر الجاهلي غليظ جلف ، بل هي غلظة متعمدة تحكي بجرسها ما تحمله من معاني سمنة هريرة ، وضخامة أوراكها ، وذراعيها الممتلئتين الملساوين من كثرة الشحم حتى لا تكاد تحس بعظم المرفق اذا لمسته ، فهي ليست كالمرأة الهزيلة العجفاء ( وهكذا معظم نساء البدو ) التي « تزغدك بكوعها » فتوجعك بعظامها النافرة ، بل ذراعها سمينة « مثل المخدة » كما نقول . ولتصوير هذه الصورة الضخمة جاء الشاعر بألفاظ ضخمة ، واستعمل أيضا ست ضمات متتابعة تضطر شفتيك الى التكور المتوالي بصورة تحكي ما في جسم هريرة من التكور السمين وهذا لا يزال الذوق الغالب في رجال باديتنا وقرانا الى ومنا هذا

لكن أضف الى ذلك كله الآن أن الأعشى يلقى هذا البيت وهو لا يزأل قائما يتمايل ويتثنى مقلدا ارتجاج جسم هريرة وتراقص خطواتها. ففى كل ضربة من ضربات الشطر الأول يهتز هزة ويلتوى التواءة ، ولذلك أيضا يعيد فى شطره الثانى نفس الصورة التى أعطاها مرتين من قبل ولكن بتشبيه مختلف يذكر فيه جزءا مختلفا من أجزاء جسمها ، فيقول انها تمشى بخطوات خفيفة قصيرة كأن أخمصها أى باطن قدمها يطأ على شوك،

وهذا التشبيه يمكنه من أن يزيد فى تقليد هذه المشية بأن يرفع قدمه ثم يضعها بحذر مبالغ فيه ، وبهذا البيت المرح يبلغ قمت فى الهزل والتهريج فى هذا القسم من القصيدة

وفجأة بعد هذه الأبيات العشرة يأتى بأبيات أربعة يترك فيها هزله وتهريجه ، ويرسم لطيب رائحة هريرة صورة في ذروة الفتنة والانعاش

11 إذا تقوم يَضُوعُ المسكُ أَصْوِرَةً والزَّنْبَقُ الوَرْدُمن أَردانها شَمِل (1)
17 ماروضة من رياض اَلحَزْن مُغْشِبة خضراه جاد عليها مُسْبلُ هَطِل (۲)
17 ماروضة من رياض اَلحَزْن مُغْشِبة مُؤَزِّرٌ بعميم النبب مُكْتَهِل (۲)
18 يُضاحكُ الشمس منها كوكبُ شَرِقٌ مُؤذِّرٌ بعميم النبب مُكْتَهِل (۲)
18 يوماً بأطيب منها نَشْرَ رائحة ولابأحسنَ مها إذ دنا الأصُل (۱)

<sup>(</sup>۱) يضوع = تنتشر ريحه هنا وهناك اصورة = صوار بكسر الصاد وضمها ، وهو القطعة من المسك ، وقيل وعاؤه ، ويروى = آونة ، الزنبق الورد = قيل ان أجود الزنبق ما كان يضرب الى الحمرة الأردان = اطراف الأكمام ، شمل = شامل منتشر

<sup>(</sup>٢) رياض الحزن = الحزن الأرض المرتفعة ، خصها لأن رياضها أحسن من رياض الأرض المنخفضة (والظاهر أن السبب هو أنها أزكى وأقل خبثا ورواسب ملوثة)

<sup>(</sup>٣) يضاحك الشمس = يدور معها حيثما دارت . كوكب الروضة = زهرها ونورها المجتمع شرق = ريان ممتلىء ماء مؤزر = احاط به النبت كالازار . عميم = تام النضج مكتهل = تم طوله وبلغ منتها وظهر نوره

<sup>(3)</sup> النشر = الرائحة الطيبة الأصل = جمع أصيل من العصر الى العشاء ، وخص هـــذا الوقت لأن النبت يكون فيه احسن ما يكون لتباعد الشمس والظل عنه (لكن أضف الى هذا أن بعض الزهور لا تعطى اطيب رائحتها الا فى وقت الأصيل)

وكأنه يريد أن يخفف من دعابته بهريرة ، وأن يؤكد لها أنه برغم هذه الدعابة الماجنة معجب بها اعجابا صادقا ، وكأنه يريد الآن أن يسرها ويطربها بوصف جميل خالص الاطراء لبعض محاسنها انظر كيف انساق في وصفه لطيب رائحتها الى هذه الصورة الطبيعية الباهرة ، وتأمل في عناصرها الرائعة ، وانظر بنوع خاص في تعبيره المثير « يضاحك الشمس منها » ثم استمع جيدا الى الموسيقية الغنائية لهذه الأبيات ولاحظ أثر التنوينات التسع في تطريب الصوت ، ولا شك عندنا أن الأعشى في نطقه بهذه الأبيات لم يكتف بمجرد الالقاء أو الانشاد ، بل لحأ الى الغناء الحقيقي ، وأغلب ظننا أنه هنا استلم صنجه وأخذ يوقع عليه ألحانه وهو يتمايل في طرب ونشوة ، الا أن تكون احدى القيان الحاضرات في هذا المجلس الطروب قد تدخلت هنا فساعدته بالعزف على آلتها الموسيقية والقارىء على أي حال لن يوفيها حقها اذا قرأها مجرد قراءة ، بل ينبغي أن يغنيها غناء لا غرو أن قال القدامي ان هذه الأبيات أحسن ما قيل في الرياض

فهذه أبيات موسيقية مطربة تدل على اعجاب صادق ، لكن أمثال الأعشى لا يستطيعون أن يستمروا طويلا في هذا التيار الجاد ، وسرعان ما يرتدون الى المزاح اذ « تحزقهم النكتة » فانظر كيف يعود سريعا الى دعاظه وتهريجه فلا يدع عندنا شكا في غرضه الأساسى من المداعبة العابثة المضحكة

۱۶ وعُلَقْتُه فَتَ اَقُ مَا يَحَاوِلُهُ اللّهُ مَيْتُ يَهِذِي بَهَا وَهِلُ (۱) مِن أَهْلُهَا مِيّتُ يَهِذِي بَهَا وَهِلُ (۱) ١٧ وعُلَقْتَنَى أُخَ \_ يُرَى مَا تَلاَعُنَى ا قاجتمع الحبُّ حب كلُّه تَبِ لِ (۲) قاجتمع الحبُّ عب كلُّه تَبِ لِ (۲) مَنْ مَنْ مَ يَهِ لِذِي بصاحبه الله وحبولُ ومحتبِلُ ومحتبِلُ ومحتبِلُ ومحتبِلُ ومحبولُ ومحتبِلُ ومحتبِلُ ومحبولُ ومحتبِلُ ومحتبِلُ ومحتبِلُ الله ودانِ ومحبولُ ومحتبِلُ ومحتبِلُ ومحتبِلُ وحانِ ومحبولُ ومحتبِلُ الله ودانِ ومحبولُ ومحتبِلُ الله ودانِ ومحبولُ ومحتبِلُ الله وحبولُ ومحتبِلُ الله وحبولُ ومحتبِلُ الله ودانِ ومحبولُ ومحتبِلُ الله وحبولُ الله وحبولُ الله وحبولُ وحبولُ الله وحبولُ ومحتبِلُ الله وحبولُ الله وحبولُ

افبعد هذا يظن أحد انه جاد فى نسيبه وغزله ، أو يخطىء فهم حالته العاطفية الأساسية حين نظم معلقته ، أو يشك فى ان الحكاية كلها مزاح فى مزاح وتهريج فوق تهريج ?

فهو يدعى انه علق هريرة عرضا ، أى وقع فى شراك حبها عن طريق الصدفة ودون قصد منه أو تعمد لأن يراها ويلقاها ولكنها لا تحبه ، بل تحب رجلا آخر غيره ولكن هذا الرجل الآخر الذى تحبه هريرة ، والذى تركت من أجل حبها له حب الأعشى ، لا يحبها ، بل يحب فتاة ثانية ! وهناك فتاة ثالثة تحب هذا الرجل الآخر دون أن يميل اليها وهذه الفتاة الثالثة يحبها رجل ثالث من أقاربها وهناك بعد هذا كله

<sup>(1)</sup> وهل = ذاهب العقل

<sup>(</sup>٢) تبل = من تبله اذهب عقله + وتبلت المرأة قلب الرجل فهو متبول +

<sup>(</sup>٣) ناء ودان = یعنی انه بعید عن التی یحبها ، قریب من التی لا یحبها محبول ومحتبل = مصید وصائد ، لأنه قد وقع فی حب فتاة لا تحبه ، فهو یحاول أن یوقعها فی حب و نحن تفضل هذه الروایة علی « ومحتبل » بفتح الباء ، كما نفضالها علی روایة « ومخبول ومختبل » بالخاء المعجمة ، ونوافق الأصمعی علی تخطئة هذه الروایة

فتاة رابعة تحب الأعشى الذي يرفض حب هذه الفتاة ويأبي الم أن يحب هريرة التي تحب رجلا آخر يحب فتاة أخرى الى آخر و هلم جرا وهكذا دواليك!

فاذا أردت أن تزداد تقديرا لهذا المزاج الساخر فيجر أن تحزر أنه انما يسخر ، على طريقة التقليد الساخر أو « الپارودى » الري شرحناها ، من قول عنترة في معلقته

علقتها عرضاً وأقتل قومها زعماً لَعَمرُ أبيك ارس عَزَعَم يسخر من هذا المأزق الرومانسي التقليدي الذي ادءان المراه وأقسم في شطره الثاني على انه صحيح لا زعم فيه ، وهو انه يمر مناه لا سبيل له اليها لأنها من قبيلة معادية لقبيلته وهو كما نعرف الان أن دراسة الأدب المقارن مأزق أو موقف رومانسي مشهور يوجد في مساله الآداب الشعبية وقصصها الفولكلورية ، ويبلغ ذروته في قصة روم و ولييت في خذه الأعثى مأخذا عابثا ويحيله الى كل هذا التعقيد الماال الفيلية المنحك

واذا أردت أن تحسن تمثل هذه الأبيات فابدأها بتصم الجد التام، ثم أعلن رويدا رويدا عن غرضك الحقيقي من المزاح والدعابة فالأعثى يبدأ بقوله علقتها عرضا، مصطنعا الحزن ويستمر في تسمه الحزن والجد في قوله وعلقت رجلا غيري ولعله هنا يطلق اهه محتبسة أو زفرة مختنقة والي هنا لا نشعر بعد بشيء غرب مستحيل الوقوع فكثيرا ما يحدث لناحقا في الحياة أن يحب أحدنا فناة لا تبادله الحب بل تحب شخصا آخر وكثير من أغانينا تدور الى هده المشكلة الكثيرة الحدوث في واقع الحياة ، واذا كنا نعرف من التمراءة السابقة للأبيات أو من الأبيات التي سبقت ان دعوى الأعشى هنا دعوى مصطنعة

وانه سيحولها بعد قليل الى تهريج فواجبنا الدرامى آن نتناسى هذا وأن نلعب معه لعبته وهو يلقى علينا هذه الأبيات فنتصنع معه اننا نصدق انه جاد َحزين حقا وربما نعبر عن أسفنا لحاله وأسانا لمصابه ولنتذكر في هذا الصدد ان الأبيات الأربعة السابقة لهذه الأبيات مباشرة كانب تعبيرا جادا عن اعجاب الأعشى بهريرة فلنمض معه في النبرة الجادة خطوة أخرى ونحن نسمع منه بداية بيته الخامس عشر

ولكنه حين يستمر فيقول وعلق أخرى غيرها الرجل! نبدأ في الانتياه الى انه ربما لا يكون جادا ، وربما يضحك على عقولنا فقد نصدق أن يحب أحدنا فتاة لا تبادله الحب وتحب غيره ، أما حين نقرأ ان هذا الغير يحب فتاة ثانية أخرى فان هذا التعقيد في العلاقات ينبهنا فحأة الى انه ربما يكون مأزقا هزليا مركبا يريد الشاعر أن يضحكنا به فاذا جاء البيت السادس عشر وتبعه السابع عشر فالثامن عشر ازددنا يقينا وازداد انفجارنا بالضحك والمرح حلقة بعد حلقة ومنذ البيب السادس عشر يبتدىء الأعشى نفسه في طريقة القائه للأبيات بالتصريح بغرضه الهازل فيزيد من نبرة التصنع الى درجة مضحكة ويزداد تأوها متخنثا استمع في البيت السادس عشر الى التقطيع الخليع في شطره الثاني ، وبخاصة في دغدغة الياء المشددة في قوله « ميت » ، فهو يتريث عليها برهة ويزيد فيها من تخنثه ، تذكر في هذا الصدد صيحتنا المعاصرة: « أموت في كده! » وفي البيت الأخير من هذه الأبيات يتم تصريحه بغرضه وهو احداث كل هذا الاختلاط المضحك والتعليق الذي لا تنتهي حلقاته المتشابكة ، والمسألة كلها وهل وتبل وخبل و ( هبل )!

هذه الوسيلة التي يلجأ اليها الأعشى في الدعابة معروفة في كثير من الفكاهات الشعبية والأغاني المرحة في شتى اللغات وهي تعليق شيء

بشىء ثان ، وتعليق الثانى بثالث ، وتعليق الثالث برابع ، وهكذا تزداد الحلقات المتشابكة تعقيدا واختلاطا وفوضى فنصل الى أشد الانفجار بالضحك والمرح ومنها أغنيتنا الشعبية المشهورة وفيها الراجل عايز بيضة والبيضة عند الفرخة والفرخة عايزة قمحة والقمحة عند القماح والقماح عايز الخ

ومنها عند الانجليز فكاهة المرأة التى ابتلعت ذبابة بمحض الصدفة (كما وقع الأعشى فى شرك هريرة بمحض الصدفة!) ، ثم ابتلعت طائرا ليلتهم الذبابة فتتخلص منها ، ثم ابتلعت قطة لتأكل الطائر ، ثم ابتلعت كلبا ليطرد القطة ، ثم بندقية ، ثم رجلا يطلق البندقية على الكلب الذى ابتلعته ليطرد القطة التى ابتلعتها لتأكل الطائر الذى ابتلعته ليلتهم الذبابة التى ابتلعتها بمحض الصدفة وأخير ابتلعت، حصانا (وهو بالانجليزية هورس) وهنا تنتهى الفكاهة فجأة بأن تقول فماتت المرأة بالطبع! (بالانجليزية أوف كورس ، مقفاة مع هورس)

ومنها حكاية الخنزير الذي يرفض العودة مع صاحبته العجوز الى البيت ، فتأمر العصا بأن تضربه حتى يعود الى البيت ، فترفض العصا ، فتأمر النار بأن تحرق العصا وهكذا حتى نصل الى الجزار الذي يستلم مكافأته فيأخذ سكينه ويهم بذبح البقرة ، فتهم البقرة بشرب الماء ، فيهم الماء باطفال النار ، فتهم النار بحرق العصا ، فتهم العصا بضرب الخنزير الذي ينقاد أخيرا الى صاحبته العجوز ويعود معها الى البيت !

ومنها حكاية رجل بورنيو المتوحش الذى جاء الى المدينة ، وجاءت زوجة رجل بورنيو المتوحش وهكذا الى أن يجيء طرف ذيل كلب طفل زوجة رجل بورنيو المتوحش الى المدينة !

ومنها قصة البيت الذي بناه چاك وما فيها من تعقيدات متوالية ومنها فكاهات وأغان كثيرة أخرى ربما يعرف القارىء عددا منها وكلها يقوم على وسيلة التشابك والتعليق الذي لا ينتهي الا وقد وصل السامعون الى أقصى مرحهم في هذا الفن الشعبي المحبوب والآن نعرف الأصل الشعبي لهذا الفن الذي يستخدمه الأعشى في أبياته ، تلك الأبيات التي لم يفهمها بعض النقاد القدامي وحيرتهم ، والتي أنكرها أستاذنا الدكتور طه حسين في كتابه « في الأدب الجاهلي » فقال انها « أبيات لا نشك في انها منحولة قد قصد بها الى العبث والدعابة » ، فيراها من اضافة الرواة العابثين لأنها في رأيه لا تليق بالشاعر وانحن وان حمدنا لأستاذنا التفاته الى أن غرض الأبيات عبث ودعابة ، وهو اللم يفهمه كثيرون من قرائها ، نعجب من رفضه صحة نسبتها الى الشاعر ، كأن الشاعر ملزم بالجد في كل حالاته ، وكأن كل تجاربنا في حياتنا البشرية جد ، وكأن الشاعر لا يجوز له أحيانا أن يعبث ويهزل وأن يداعب ويمازح وبهذا لم يستطع أستاذنا أن يدخل في الروح الحقيقية لجميع معلقة الأعشى وهو يرفض من هذه المعلقة أبياتها التي فيها خنوثة ولين شديد ، ويرى هذا اللين دليلا على التكلف والنحل ، ويراه « ضعيفا سخيفا » ، ولا يقبل من المعلقة ومن شعر الأعشى عموما الا ما يراه متينا رصينا ، جيدا متقنا

وهكذا قاد أستاذنا الدكتور طه حسين اسرافه فى نظريته عن نحل الشعر الجاهلى الى أن يخطىء فهم شاعر من أبرع شعراء هذا الشعر ، ومن أقواهم بروز شخصية وأظهرهم نبرة فردية وأكبرهم استقلال طبيعة فنية فهذه الروح الفكهة المداعبة ، المنتشية بنشوة الحياة ، المتراقصة الطروب ، هى روح الأعثى الخاصة التى نستشفها من أخباره ونرى

مصداقها فى فنه ونسمع صداها فى نبرته الموسيقية الخاصة التى نجدها فى معظم شعره حتى ما كان منه فى المديح ، وما كان منه فى الهجاء ولو اتسع لنا المجال لأعطينا من مديحه أمثلة نسمع فيها نفس التنغيم الموسيقى المتراقص المنتثى العظيم الاطراب وسنأتى على أى حال فى آخر هذه المعلقة الى أبياته فى الهجاء ، تلك التى اعتقد الدكتور طه حسين انها متينة رصينة ، فنرى فيها رأينا هذه الروح هى التى تقترب بأسلوبه ونبرته اقترابا عجيبا من أسلوب الحديث الحى الذى لا يزال فى امكاننا أن نلتقط الكثير من صداه الى يومنا هذا ان أجدنا القراءة وأجدنا الانصات والله وحده يعلم كم من أنغامه الحية قد ضاع علينا والنبرات لكن ما لا يزال فى شعره من النغم الحى جد عظيم والنبرات لكن ما لا يزال فى شعره من النغم الحى جد عظيم

وذلك كان مزاجه المرح المصر على التفاؤل والاستبشار والنظر الى الجانب المفرح المضحك من الحياة وتجاهل جانبها المظلم تجاهلا فيه كثير من الاصرار والاندفاع الهستيرى والأبيات القادمة من معلقته تصور فلسفته هذه فى تجاهل الهموم والاصرار على اقتناص اللذة ، فلسفة اضحك للدنيا تضحك لك ، واصرف ما فى الجيب يأتك ما فى الغيب ، و « اضرب الدنيا صرمة » ، و « حد واخد منها حاجة ! » « ولا يهمك ! » فتصورها الأبيات تصويرا غاية فى الممازحة والتهريج . فاستمع الى هذه الأبيات ، وأنصت جيدا الى درجتها العظيمة من النبرة الحية بل النبرة العامية الدارجة التى تقارب حديث أمثاله من الرجال الى يومنا هذا ، والتى يعينك على التقاطها أن تتذكر كيف ينطق « أولاد الفتوا ت » بنظير أقواله الى يومنا هذا

« و يلي عليك! وو يلي منك!! يا رجل !!! »

٢٢\_ إِمَّا تَرَيْنَا حُفَاةً لا نِمِالًا لِنَا كَذَلِكُ مَا نَحْنَى وَنَنْتَعِل !

وابدأ بالنظر فى البيت الثانى ، لأنه يطلعك فجأة على السر المختزن فى أعماق نفسه ، ويفسر لك اندفاعه الهستيرى العنيف الى ملذات الحياة ينهب منها كل ما يستطيع فهو يشكو ضعف بصره فى الليل ، ومثل هذا الضعف يعجزه عن اسبانة ما يكمن فى الليل من أخطار من ناحية ، واستبانة ما فيه من متع وملذات من ناحية أخرى لكن لديه رهبة أقوى من رهبة الليل ، هى رهبة الموت ، المصير المحتوم لكل حى مهما تطل حياته وهو فى هذه الحياة نفسها كثيرا ما آذاه هذا الدهر المفسد القاسد لكن ماذا يفعل اذن ? هل ينزوى فى عقر داره وينقطع الى مخاوفه ويجتر آلامه ? كلا ! بل هو يكبت هذا الخوف والألم كبتا قوبا ، ويرغم نفسه ارغاما على الابتسام والمرح ، بل على التهريج والمجون

ومن هنا ترى انه ككثيرين أمثاله من المهرجين الساخرين الذين يليسون قناع المرح ليخفوا تحته برما دفينا بالحياة وخوفا مرعوبا من الموت لذلك يقبلون على ملذاتهم وعلى تهريجهم بعنف هستيرى يتضح

<sup>(</sup>۱) الأعشى = الذى لا يبصر بالليل ريب المنون = خوف الموت ، او تقلب الدهر مفند = مفسد خبل = فاسد

منه هو نفسه المتأمل ما تحته من التحدى والاسراف العصبى فانظر الآن كيف يصر على اتخاذ قناع الهزل والمجون حتى حين يعبر عن فلسفته الصادرة فى حقيقتها عن اليأس والتشاؤم. فهو يوجه حديثه الى هريرة ، ويتخذها هدفا لخطابه لأنه استخدمها فى صدر القصيدة لغرض الهزل والمزاح ، فيستطيع أن يستمر فى تصنع الهزل وهو يعبر عن فلسفته المتشائمة ومن هنا ندرك الاختلاف بين هذه الأبيات وبين صدر القصيدة فتلك كانت تنصنع الحزن وحقيقتها السخرية والتندر ، وهذه تتصنع الهزل وحقيقتها السخرية والتندر ، وهذه القصيدة هازلا يتصنع الجد ، أما الآن فهو جاد يتصنع الهزل ، وهو عظيم الروعة والصدق والحرارة فى الحالين

نقف الآن وقفة (۱) نفكر فيها كم كان أمثاله من العرب الجاهليين فرى الحساسية والعمق فى حاجة الى تفسير جديد للكون والحياة يملأ فراغهم الفكرى والروحى ، وينتشلهم من يأسهم وتشاؤمهم ، ويوجه سلوكهم فى الحياة وجهة ايجابية نافعة ونعيد قراءتنا لقصة همه بالذهاب الى الرسول عليه السالام كما رواها ابن قتيبة فى كتابه « الشعر والشعراء » ، وكيف لقيه أبو سفيان فقال له ان محمدا يحرم عليكم الخمر والزنا والقمار قال الأعشى « أما الزنا فقد تركنى ولم أتركه ، وأما الخمر فقد قضيت منها وطرا وأما القمار فلعلى أصيب منه عوضا » لكن أبا سفيان أغراه بأن يؤجل اسلامه عاما حتى تتضح حقيقة محمد ، وجمع له من كفار قريش مائة ناقة حمراء ، فانصرف بها ، فلما صار بناحية اليمامة (وهي وطنه) ألقاه بعيره نقتله وهكذا قدر له

<sup>(</sup>١) انظر الفصل العاشر « فلسفة الموت والحياة »

أن يموت قبل أن تتضح له الحقيقة التي نشدها ، والتي عذبه عدم عثوره عليها

لكن ندع هذا الحديب ونعود الى شعره ، فنحن فى مجال تقديره الفنى لا فى مجال العظة الدينية ولنستمع الآن الى ما فى تلك الأبيات الأربعة من نبرة عجيبة متحدية صاخبة ساخرة كيف ينبغى أن نقرأ البيت الأول منها ? ما زلت أذكر ذلك الطالب المشار اليه آنفا وهو يلقيه بصوت خطابى جاد ضخم ، غاضب متحمس ، فيفسده أتم افساد لكننا نستطيع أن نهتدى الى الالقاء الصحيح الواجب حين نتأمل فى هذين الضميرين للمتكلم فى الشطر الأول ، وهما ضميرا جمع مع ان المتكلم مفرد «عنا ما تكلمنا » ، فلماذا يستعمل ضمير الجمع مع انه كان يستطيع بدون كسر للوزن أن يقول عنى ما تكلمنى ؟

هذا سؤال نستطيع الآن أن نجيب عليه بسهولة ، فقد عرض لنا مثله فى فصلنا الماضى حين قرأنا قول الجميح فى معاتبة زوجته التى قاطعته « أمست أمامة صمتا ما تكلمنا » فعاطفته هى السخرية القوية ، كما تقول لصديقك الذى أهملك ولم يبادرك بالتحية حين لقيك ايه يعنى مش شأيفنا ? مش عاجبينك ? مش معبرنا ? ماحناش قد المقام ؟ عبرونا يا خلايق !

هذه النبرة الساخرة الصادرة من الأنف ، التي لا يزال يتحدث بها فتوات الأحياء البلدة في القاهرة ، هي التي ينبعي أن تتخذها في قراءة البيت

صدت هريرة عنّا ، ما تكامنا! جهلا بأم خليد! حبل من تصل؟ أنعم النظر في البيت وحاول أن تؤديه بنظيره من الأسلوب العامي المعاصر حتى تهتدى الى نبرته الصحيحة كأن تقول الله الله! البنت مش معبرانا يا جدعان! يظهر مش عاجبين الست أم محمد! مش ماليين عينها! جرى ايه يا بت? أما عبيطة صحيح! ايه هو "ه ? فيه حد أحسن منا ? فشر! تسيبنا وتروح لمين ? عبرونا بإ فاس! عن أبو اللى يزعلنا! احنا الجدعان!! » ثم يبرم شاربه ويهز شومته دلالة على « الجدعنة » والتحدى

وقد أدركت من نقلنا « أم خليد » الى « الست أم محمد » غرضه من مخاطبتها بكنيتها بعد أن خاطبها فى الشطر الأول باسمها الصريح وهو زيادة التهكم والسخرية . فالكنية كانت تستعمل فى خطاب الاحترام، ولا تزال تستعمل فى هذا الى الآن فى قرافا وأحيائنا البلدية والسكنية كانت وقفا على العرب الأحرار ، لا يخاطب بها الأرقاء قبل الاسلام والأرقاء والموالى بعد الاسلام ففى مخاطبته لتلك الحارية بكنيتها تهكم مضاعف

أما بيته الحادى والعشرون ،

قالت هريرة لما جئت زائرهـا

و يلي عليك ! .. وويلي منك !!.. يا رجل !!!

ففيه يبلغ أقصى خلاعته المتهكمة وتخنثه الساخر وتقليده المسرف المتعمد الاسراف للهجة المرأة المتدللة التى تتصنع التمنع وقد انتبه القدماء الى هذا فقالوا أنه أخنث بيت قالته العرب (ونفس هذه الصفة هى التى جعلت الدكتور طه حسين ينكر صحته)، ولا شك عندنا فى أنه يقلد تقليدا ساخرا قول امرىء القيس فى معلقته

ويوم دخلت الخدر خدر عنيزة فقالت: لك الويلات! إنك مُرْجِلي!

تأمل فى الموجات الثلاث المتعاقبة وكيف تزداد احداها عن سابقتها خلاعة وتخنثا ، وسخرية وتهكما

ویلی علیك ! وویلی منك !! یا رجل !!!

ولاحظ حلاعة الكاف التي ختم بها الموجة الأولى والموجة الثانية ولا بد أنه ريث على هذه الكاف برهة حتى يضاعف احتكاكها ويشبع نغمتها الخليعة وأتبعها بآهة يقلد فيها تدلل الأنثى الملتوية ، ثم أطال من الموجة الأخيرة « يا رجل » واشبع صوته فيها تمويجا وتلويا ، ثم ختم البيت كله بزفرة قوية

ولكن تدكر فى هذا كله أنك لا تسمع فى البيت صوت المرأة نفسها كما تسمعه فى بيت امرىء القيس وهو مهما يكن من نعومته صوت أنثوى طبيعى ، بل أنت تسمع صوت رجل يقلد صوت المرأة المتدللة مبالغا فى التخنث الساخر ، وهذا هو الفرق بين «الأنوثة» و « الخنوثة». ولا شك أنك تعرف من أغانى أفلامنا وأشخاصها الهزليين نظائر لهذه الطريقة فى الكلام ، أشهرها وأروجها فى هذه الأيام ، « دكتور أه الحقنى أه دا المغص جوه بطنى أه » الخ

أما حين نأتى الى بيته الثانى والعشرين

إما تربنا حفاة لا نعال لنا إنّا كذلك ما نحنى وننتمل فاننا نمود مرة أخرى الى لهجة الفتوات المتحدين بنبرة « الفتونة »

على نغمة مايهمناش! ضاربينها صرمة! فتأمل من جديد فى ضمير الجمع بدل ضهمير المفرد فى قوله « ترينا » و « لنا » و « انا » و « انا » انظر فى تصويره لاختلاف حاله وتقلب حظه بين يوم ويوم بالحفى بعد الانتعال ، فالتعبير نفسه « نحفى وننتعل » يسمح له بأن يأتى بحركة الاستهانة والاستهتار نظير ما يفعله أمثاله من انفتيان حين يصيحون ضاربينها صرمة! فيحركون راحة يدهم حركة سريعة نابذة كأنهم يلقون على الأرض شيئا حقيرا ويدوسونه « بالجزمة »

وهذا البيت يطلعنا مرة أخرى على سر سلوكه فى الحياة ، وهو برمه بتقلب الدهر تقلبا لم ير له علاجا الا تصنع عدم الاكتراث والتعالى التام فليأت الدهسر بما يأتى به ، فهو سيصر على مرحه وسخريته وتحديه ومن هذا ينتقل الى الأبيات المطربة المتراقصة التى يصور فيها سلوكه هذا ، فيصور افطلاقه الى مجالس اللذة واقباله النهم على متع الحياة وهذا القسم القادم من قصيدته هو فى حقيقة الأمر واسطة العقد منها ، فهو يتضمن انفعاله الرئيسي الغالب عليه حين نظمها كلها ، واشعاع هذا الانفعال يمتد على القسم السابق من النسيب وعلى القسمين اللاحقين من وصف العاصفة وهجاء الأعداء

٢٣ وقد أخالس ربَّ البيت غَفْلَتَه وقد يُحاذر منى . . ثم ما يَئِل! (١)
 ٢٤ وقد أقود الصَّبا يوماً فيتبعنى! وقد بصاحبنى ذوالشِّرَّةِ الغَزِل (٢)

<sup>(</sup>١) وأل سُل = نجا

<sup>(</sup>٢) الشرة = الحدة ، وشرة الشباب نشاطه الفزل = الكثير المفازلة للنساء

٢٥\_ وقد غدوت إلى الحانوت ، يتبعـــنى

شَاوِ مِشَلِّ. شَاول شُكُنُكُ شَوِل !(١)

٢٦ ــ فى فتية كسيوف الهند! قد علموا أنْ هالكُ كُلُّ من يحنَى وينتمل!

٢٧ ـ نازعتهم قُضُبَ الرَّنِحان مَنْ كَنَا وَقِهُوةً مُزَّةً راووقها خَضِل (٢)

۲۸ لا يستفيقون مها - وهي راهنة -

إلا بهاتِ! وإن عَلُوا ، وإن نَهِـِلوا ! (٣)

٢٩ يسمى بها ذو زُجاجاتٍ ، له نَطَفُ مَعلِّصُ أَسفلَ السِّر بال ، معتمِل (١)

٣٠\_ ومستجيب تَخَالُ الصَّنج يُسْمِعه إذا تُرَجِّع فيه القينةُ الفُضُل (٥)

٣١\_ والساحباتِ ذيولَ الزَّيْط آوِنةً والرافلاتِ، على أعجازها العِجَل! (٢)

٣٧\_ من كلّ ذلك يوم قد لهوت به! وفي التجارِب طولُ اللهوِ والغزل!

<sup>(</sup>۱) ألحاوت = بيت الخمار شاو = يشوى اللحم مشل وشاول = حبيف شلشل = متحرك شول = يحمل الأشياء ، يقال فلان يشول في حاجته أى يعنى بها ويتحرك فيها وروى شول بضم الشين وفتح الواو وهى صيغة التكثير في نفس المعنى

 <sup>(</sup>۲) قهود مزة = خمرة فيها مزازة الرواوق = اناء تصب فيه
 الخمر لتصفى وتمزج خضل = دائم الندى

<sup>(</sup>٣) راهنة = دائمة معدة هات = للساقى اذا أبطأ عليهم علوا ونهلوا = شربوا مرارا

<sup>(</sup>٤) النطف = اقراط اللؤلؤ الصافى مقلص = مشمر السربال = القميص معتمل = دائب نشيط

<sup>(</sup>o) مستجیب = العود كأن الصنع دعاه فأجابه الفضل = التى في نياب بضلتها أى مباذلها

<sup>(</sup>٦) الربط = الثياب اللينة الرقيقة ، جمع ربطة وروى = ذيول الخز الرافلات = اللواتي يرفلن ثيابهن أي يجرونها العجل = جمع عجلة وهي المرادة أو قربة الماء شبه بها أعجازهن لضخامتها

ولنبدأ بهذا البيت الأخير ، لأنه يحتوى على خلاصة فلسفته التي تدفعه الى هذا النوع من الحياة الذي وصفه في الأبيات ، ولهذا استبقاه الى آخرها فهو يقول فيه ان من عرك الحياة وبلا تجاربها يدرك ان خير ما يفعله فيها هو أن يطيل من لهوه ومعازلته للنساء الى أطول مدى يستطيعه ، وأن يستمتع بكل يوم لهو يستطيع أن ينتهزه وبهذا يكشف القناع مرة أخرى عن تشاؤمه الدفين الذي يختفي وراء اندفاعه الحاد الى التماس اللذات ، تشاؤم نشأ عن ادراك مفزوع لقصر الحياة وتقلبِها ونفس الاشارة الخاطفة الى هذه النظرة التشاؤمية اليائسة نجدها في البيت ٢٦ ، حيث يصف هؤلاء الفتية الأحرار ، ذوى الشباب النضر والوجوه المضيئة ، ذوى العزيمة والمروءة والحدة والمضاء ( وكل هــذه الصفات فيهم هي ما يرمز اليه بتثبيهه القصير البارع اذ يثبههم بسيوف الهند ، وهي أجود السيوف فولاذا وأحسنها صنعا ) هؤلاء « الفتوات الجدعان » و « الصبوات العترات » ينطلق معهم الأعشى الى بيت الخمار ويشاركهم الاقبال العنيف على اقتناص المسرات ولكن لماذا يحرصون هذا الحرص الهستيرى المنهوم على التمتع بكل ما يطيقون من متع ? لأنهم « قد علموا أن هالك كل من يحفى وينتعل » استمع الى هذه الحدة العظيمة التي يركزها في قوله « هالك » ، ثم يرددها في الضربات المتتالية للمقاطع ، ويجب أن تنطق بكلمة « هالك » بأحد ما تستطيع من نبرة ، وأن تجمع فيها كل ما تستطيع من استهانة واحتقار وتحد ، وأن تحرك يدك حركة تضم فيها قبضتك ثم تفتحها بعنف مشيحا بذراعك كأنك تطرح على الأرض بعيدا عنك شيئا منبوذا لا فائدة فيه ، كما يقول أولاد البلد اتفو على دى دنيا! حد واخد منها حاجة!

هذه النظرة الى الحياة ، التي يطيب لبعض نقادنا أن يسموها

« وجودية » ، ليس الأعشى أول من عبر عنها ولا آخر من وصفها ولا تهمنا في هذا المجال قيمتها الفلسفية - وهي ليست كبيرة - بقدر ما يهمنا أثرها في تكوين مزاجه النفسي وصوغ عبقريته الشعرية فلننظر فى سائر الأبياب لنستجلى هذا الاندفاع القوى العنيف الى انتهاب متع الحياة وهو يبدأ في البيت ٢٣ بالمتعة الجنسية المحرمة التي يظفر بها مع زوجات الرجال الآخرين وهدفه من هذا البيت أن يفوز باعجابنا بدهائه ومهارة تحايله ، وأن يضحكنا من ذلك الزوج المغيظ المحنق الذي يبذل جهده في صون عرضه من سطو الأعشى ولكن الأعشى « النمس » يعلبه لفرط دهائه ومهما يكن من رأينا الأخلاقي في هذا السلوك - ويجب أن نعلم انه كان شائعا بين الماهليين الذين كانوا على قدر كبير من التحلل الجنسي قبل أن يأتي الاسلام فيعلمهم العفة ويحد من حريتهم الجنسية (١) -- فلا شك اننا نعجب اعجابا فنيا ببراعة الشاعر في تصوير هذه الصورة المضحكة انظر ما في الشطر الثاني من الايقاع الملتف الملتوى الذي ينتج من تقسيم الشطر الى قسمين غير متساويين يتجاوبان ويرتد ثانيهما على أولهما

> وقد يحاذر منى ثم ما يئل !

فيصوران بذلك كيف يدب الأعشى دبيبا خبيثا ماكرا الى بيت ذلك الزوج ثم يدلف الى داخله من غير المكان الذى قام الزوج بحراسته ! وتأمل فى نكتة « ثم » هذه

<sup>(</sup>۱) انظر مقالتنا « الفضيلة بين البداوة والحضارة » ، مجلة كلية الخرطوم الجامعية ، مارس ١٩٥٣

ولكن لاحظ ان اختياره البدء بهذه المتعة الفاسقة ليس الا وسيلة لتصوير مدى تحديه واستهانته بالمخاطر من شدة برمه بقصر الحياة وزوالها واكتظاظها بالأحزان والشرور ، فهو نوع من الانتقام (۱) ولكنه وان لم يفز باعجابنا الأخلاقي لسلوكه يجعلنا لا شك نحزن لمصابه ونرثي لانحداره ، ان لم يكن قلبنا مقفرا من المرحمة الانسانية

وفى البيت ٢٤ يبدأ تصويره المتراقص النشوان لانطلاقه الى دور اللهو انظر أولا الى تعبيره الفريد « أقود الصبا » لم يقل انه يقود الفتيان ، بل قال انه يقود الصبا نفسه! وهو من الأمثلة القليلة فى شعرنا الفتيان ، بل قال انه يقود الصبا نفسه! وهو من الأمثلة القليلة فى شعرنا القديم على ما نسميه الآن ملكة « التشخيص » ، وقد تقدم بنا مثل آخر فى الفصل السابع عين قرأنا قول الحادرة « بمرى هناك من «الحياة» ومسمع » فالأعشى قد جعل « الصبا » شخصا يغريه الأعشى فينقاد لاغرائه ويتبعه مذعنا الى دور اللهو والمتعة! وحدار أن تفسد على نفسك هذا التشخيص بأن تقول ان الأعشى يعنى بالصبا الفيان ، فهو بالطبع يعنى الفتيان أخيرا ، لكن المهم هو طريقة التمثل والتعبير والا أفسدنا جميع المجازات اللغوية بترجمتها ترجمة سريعة الى مدلولاتها الحقيقية وعدم الانتباه الى صورها التخييلية

واستمع فى هذا البيت الى ما فى شطره الأول من تنغيم أريحى مطرب يهزنا هزا قويا ، وانظر كيف وضع « الصبا » موضعها فى وسط النغم حتى يحملنا على اطلاق الصوت فى الألف الختامية بالتغنى والترنم ثم انظر أخيرا الى هذا الفتى الآخر الذى يصاحب الأعشى فى انظلاقه الى بيت الملذات فهو لا يأخذ معه الا أمثاله من ذوى الشرة

<sup>(</sup>۱) شرحنا سلوکا مشابها فی کتاب « شخصیة بشار » ص ۱۲۱ – ۱۸۲

أى العنف والحدة فى اتنهاب الملذات ، الذين يغرمون غراما قويا طويلا بمغازلة النساء ، وينفقون فى هذا النوع من الحياة أقصى ما يستطيعون من طاقة وحمية وحيوية

وفي البيت ٢٥ ينطلق الى بيت الخمار في الصباح يتبعه غلامه الذي يماثله طربا وانتشاء ، ومرحا وتمايلا ، واسجانه لداعي الشباب ونشوة الحياة واغراء المتع وها هو ذا الغـــلام الظريف الرشيق الخفيف ، يتمايل أمامنا نحن تمايلا فعليا محسوسا في الشطر الثاني من هذا البيت. وقد تناولنا هذا الشطر في الفصل الثاني ، والآن حين نراء في موضعه من الأبيات يزداد اتضاحا أن الأعشى يريد بهذه الكلمات الحمس المتعاقبة القريبة المخارج أن يصور تصويرا صوتيا بالايقاع والجرس والتنغيم تطوح الفتيان الثملين المترنحين الذين دبت في عروقهم نشوة الحياة وشرة الشباب وحميا الخمر فاستجابوا لها وانطلقوا يتمايلون ويتخايلون ويهتزون ويتبخترون معجبين بشمهابهم مدلين بنشماطهم وحيويتهم فيجب على قارىء هذا الشطر أن يقرأه بأقصى ما يستطيع من نشوة واهتزاز وترنم يقول « شاو » ويترنح الى جانب ، ويقول « مشل » ويتطوح في عكس الحركة الى الجانب الآخر ، ويقول « شلول » ويكرر الحركتين المتعاكستين بسرعة ، ويقول « شلشل » ويرتج ارتجاجا عنيفا بصدره ووسطه الى الأمام والوراء ، ثم يقول « شول » بأعلى ما يستطيع من درجات الصوت وأشد ما يستطيع من حمية ويأتى بحركة تطوح نهائية يبلغ بها نهاية اهتزازه وطربه ، ولعله يسقط بعدها على الأرض مقلدا تعثر السكاري ليزيد أصدقاءه مرحا وضحكا!

وقد طلبنا الى قرائنا لكى يتمثلوا هذه المشية المنطلقة المتمايلة المختالة التى تعلن عن عدم اكتراث بهموم الحياة وعن زهو شديد بالفتوة

والشباب، أن يتذكروا مشية « الجدعان أولاد البلد » عندنا حين يصقل أحدهم لاسته ويبسط شاله الحرير ويهز عصاه ويمضى متبخترا فى جلبابه النظيف المكوى وهكذا ينطلق محييا من يلقاه فى طريقه من الأصدقاء ذات اليمين وذات الشمال ، مداعبا من يلقاهن من الفتيات الجميلات ، موزعا على الجميع ابتساماته وتحياته ومغازلاته ، معلنا بهذا كله عن فرحة الصحة ومرح الحياة وغرور الشباب

كذلك ذكرنا أن هذه الشينات الست يريد بها الأعشى أن يحكى تلعثم السكارى واضطراب لسانهم وتعثره بين الحروف وخلطه لمخارجها والتلعثم فى حروف الصفير بنوع خاص وتحويلها جميعا الى شين هى السمة البارزة لحديث السكارى ، واليها نلجاً حين نريد أن نمثل هذا الحديث « فين انت يا شى حشن من خمشين شنة ما شلمتش على محشوبك ! » واليها يلجاً الانجليز أيضا فى نفس العرض

ثم انظر كيف يقرن الأعشى « الشأشأة » وهى الاكثار من حرف الشين ، بد « اللالأة » ونعنى بها الاكثار من حرف اللام يكرره هو أيضا ست مرات وحرف اللام حرف سهل سيال من الحروف التى يسميها علماء اللغة « الأصوات المائعة » ، وهى وزميلتاها الميم والنون أقرب الحروف الصامتة جميعها الى طبيعة أصوات اللين ، وهى أصوات الحركات الثلاث ومداتها واللام لا تحتاج الى مجهود عضلى كبير أفى نطقها ، وهذا ما جعلها من حروف الذلاقة أى خفة الصوت ، وسبب خفتها صدورها من طرف اللسان ( اللام والراء والنون ) أو من الشفة ( الفاء والباء والميم ) ، لذلك يكثر الأطفال من استبدال اللام بالراء ، لصعوبة تكرار الراء على ألسنتهم ، ومن هذا يتضح لنا لماذا يكثر

الأعشى منها هى أيضا فى تصويره لحديث السكارى (كلت أقول «السكالا»!)، وهى فى مواضعها التى جاءت فيها فى هذا الشطر تمثل تمثيلا عجيبا «التواء» لسان السكارى وتأرجحه الخطر بين مضارج الحروف وتحويله للمخارج الصعبة منها الى ما يستسهله من مخارج

هذا هو الشطر الذي حير النقاد القدامي والمحدثين حتى أنكروه وعدوه مما يسرذل من الشعر واتهموه بمخالفة الفصاحة فى شأشأته وشلشلته وقالوا انها ألفاظ فارغة كان يغنى أحدها عن سائرها لأنها جميعا بمعنى واحد ، فلو كان لقائلها عقل لكفاه أحدها غير منتبهين الى أن الأعشى حين جمع هذه الألفاظ المتقاربة المعاني والمخارج فنظمها في هذا الشطر كان يتعمد أن يقول كلاما فارغا يصور به استيلاء النشوة على العقل ويمثل به ثمل السكاري وتلعثمهم ومرحهم وترنحهم ، فهو فى تعمده لهذا التصوير الفنى وقصده لهذا التمثيل الصوتى ليس هو فارغ العقل بل هو فى ذروة الذكاء والبراعة والاتقان الفنى

لكن تعالى الآن الى باقى الأبيات وادخل مع الأعشى بيت الخمار حين دخله وطاب له المقام فى عجلس الشرب واللذة وتأمل تصويره الجميل المطرب لتفاصيل هذا المجلس ، ولا تكتف فى هذا التأمل بالفهم الذهنى والتفكير المجرد بل ابذل جهدك فى أن « تتصور » تلك التفاصيل تصورا بصريا بمخيلتك البصرية ، متذكرا فى هذا الصدد ما قلناه فى فصلنا الثالث عن حاجة الشعر الجاهلى الى هذا التخيل البصرى تصور اذن بمخيلتك البصرية هذا المجلس الممتع اللاهى الطروب وما انبث فى أركانه من أسباب المتعة واللهو الطرب تصور هؤلاء الفتية العرب الأمجاد بوجوههم المشرقة يتألق فيها ضوء الصحة والحيوية والشباب

والأربحية والكرم وانظر طريقة جلوسهم فى هذا المجلس متكئين فى هيئة تذكرنا باتكاء شباب الاغريق فى مجالس منادمتهم كما صورها أفلاطون فى محاوراته وقد تمكنت لهم الخمر الجيدة المعتقة فى آنيتها المعطرة المنداة ، يطوف عليهم هذا الغلام الرشيق الظريف يحمل لهم زجاجات الخمر ، وتطربهم القينة الجميلة ذات الثياب المتبذلة بالعزف على عودها ، وهناك قينة أخرى تعزف على الصنج فى تجاوب رائع مع ترنيم العود ، والفتيات الحسناوات ذوات الأرداف الثقيلة يستخفهن الطرب من حين الى حين فينهضن ويتهادين فى أنحاء المجلس فى تثن واعتزاز يتبخترن فى ذيول الخز مزهوات بجمال تلك الأرداف

ثم دعنا الآن زدد تحقيقا لبعض التفاصيل الطريفة التي يسوقها الأعشى في هذا التصوير الزاخر فتعبيره في البيت ٢٧ عن مداعباتهم الحلوة بتنازعهم قضب الريحان غاية في الظرف وتصويره المضحك في البيت ٢٨ لفرط حرصهم على الخمر بأنهم ما يفيقون منها لحظة الا ليصيحوا بالساقى في فزع هات! ، مع انها كثيرة موفورة ماثلة معدة لا خوف من نفادها أو اختفائها ، هو أيضا تصوير ظريف يحمل سخرية خفيفة تمتزج بحب عظيم لهؤلاء الرفاق « المنسجمين » . أما الغلام الساقى الذي يصوره في البيت ٢٩ فما نعرف أعظم منه خفة ولا رشاقة ولا ظرفا

تأمل فى وصفه لهذا الغلام بأنه « ذو زجاجات » ، يريد الأعشى أن يعبر بهذا عن اعجابه وحيرته من قدرة هذا الغلام على أن يحمل زجاجات كثيرة ينطلق بها فى المجلس متخايلا متمايلا دالفا بين صفوف الشاربين دون أن تقع من يديه ، كما نعجب الى الآن من « الجرسون »

الماهر وننظر اليه بفزع خشية أن يقع من يديه ما يكدسه على الصينية من الأكواب والأطباق والزجاجات ولكى يزيد الأعشى من ظرف الغلام الساقى جعله يلبس فى أذنيه هذه الأقراط الجميلة من اللؤلؤ الصافى تهتز على خديه وجيده وتتلألأ بالأضواء كلما تبختر فى أنحاء المجلس ولابد أن تدرك هنا ان هذا غلام رومى جميل الصورة من الغلمان الملاح الذين كان يستخدمهم تجار الخمر البيزنطيون حين يسعون بخمورهم بين أحياء العرب يصطادون شبابها الموسرين ويستنزفون أموالهم (كما يفعل أحفادهم خرستو وينى ومانولى وخرلمبو الى يومنا هذا فى باراتهم فى مختلف أرجاء البادية وأحياء الحاضرة فى افريقيا وآسيا ، فما تكاد تضرب فى ركن ناء الا وجدت أحدهم قد أقام تجارته الرابحة!)

وانظر كيف قلص الغلام من أسفل سرباله ليزداد خفة ورشاقة حركة في سعيه الدائب النشيط الذي لا يكل بين أنحاء المجلس ملبيا « طلبات الزبائن » وربما تكون قد شاهدت مثيله في الخفة والرشاقة والسرعة والنشاط بين صبية المقاهي البلدية الذين ينطلقون في جنبات المقهي بين الموائد المزدحمة وهم يحملون عشرات الأكواب والأطباق والأباريق والكنكات والجوزات والنرجيلات والتعميرات صائحين منادين محيين متبادلين مع الزبائن أنواع التحيات والضحكات والمداعبات والقفشات متبادلين مع الزبائن أنواع التحيات والضحكات والمداعبات والقفشات بأيوه حاضر جاى حالا! شاى هنا يا جدع للأوسطى حنفي وصلحه! يا مسا الورد! تعميرة هنا للمعلم قلة وتقلها! حاضر جاى! يا مسا الفل عيونك! »

ثم تعال الآن الى بيت من أبرع أبيات الشعر القديم في الحكاية الصوتية ، وهو البيت ٣٠ الذي يتحدث فيه الأعشى عن تجاوب العود

والصنج فانك اذا أجدت الانصات الى شطره الأول سمعت حقا ترئيم العود وعزف الصنج وهما آلتان موسيقيتان مختلفتا الصوت بطبيعة الحال ، والصنج الذى يعنيه الأعشى ليس الصنج العربى الذى يكون بين الدفوف ، وهى آلات النقر ، بل هو الصنج الأعجمى ذو الأوتار ، فهو كالعود آلة وترية ، ولكن يخيل الينا من هذا البيت ان صوته أكثر ضخامة من صوت العود والقينة التى تعزف على العود تجيد التقاط نغم الصنج وترجيعه ، ولكن يخيل للأعشى أن العود نفسه لم يعد نغم الصنج وترجيعه ، ولكن يخيل للأعشى أن العود نفسه لم يعد الله مصنوعة من جماد بل صار فى يد القينة مخلوقا حيا واعيا يستمع الى الصنج ويفهم لحنه ونغمه فيتعمد ترجيعهما عن وعى وادراك وفرط حساسة!

وهو ادعاء شعرى لا يحتاج منا الى اطالة الحديث عن جماله وروعته . ولكن أنصت الآن جيدا الى الشطر

#### ومستجيبِ تَخـــالُ الصَّنْحَ يُسْمِعُهُ

لتسمع فعلا ترنيم العود وعزف الصنج واتبع اشاراتنا القادمة بالإنطق الجاهر ولا تكتف بالقراءة الصامتة استمع أولا الى جرس التاء في « مستجيب » وترديده في تاء « تخال » واستمع بعد هذا الى جرس الجيم في « مستجيب » وترديده في « الصنج » واستمع ثالثا الى صفير السين في « مستجيب » وترديده في « تسمعه » واستمع الآن الى الحركة الطويلة الممدودة للياء في « مستجيب » تأتى بعد المقاطع السريعة المتوالية و — مس — ت ثم الى ترجيع هذه الحركة بمدة الألف في « تخال » بعد هذا استمع جيدا الى كلمة « الصنج » بعروفها المعينة من صاد مطبقة مفضمة تليها نون رنانة تليها جيم معطشة ، بحروفها المعينة من صاد مطبقة مفضمة تليها نون رنانة تليها جيم معطشة ،

وكرر هذه الكلمة بضع مرات صنح صنح صنح صنح صنح ، تكرارا جاهرا لا يكتفى بالقراءة الصامتة ، حتى تسمع بأذنيك ما فى ايقاعها وجرسها من عزف موسيقى وتأمل الآن فى التجاوب الجرسى بين نون « الصنح » وتنوين الباء فى آخر « مستجيب » ثم أنصت لتوزيع الهمس والصفير وتجاوبهما فى سير الكلمة الأولى وصاد الكلمة الثالثة وسين الكلمة الأخيرة

ولكن كل ما فعلته الى الآن لا يزيد على البداية فى تعرف هذا الشطر العجيب. فاذا لم تكن مللت ارشاداتنا الماضية (ولو استطعنا أن نسمعك الشطر بصوتنا لما احتجنا الى أغلبها) فأعد الآن قراءة الشطر — جهرا! — وكرر قراءته عددا من المرات، لتنصت جيدا الى تجاوب جرسه وايقاعه وائتلاف نغمه، وتوزيع ضربات مقاطعه، حتى تسمع فعلا تنتنة العود وعزف الصنج جامعا كل ملاحظتنا السابقة ومؤلفا بينها فى ايقاع وترنم منسجم متجاوب ويساعدك على هذا أن تخلط قراءتك بشيء من التنتنة المساوتة لايقاع أقسام الشطر وأن تتذكر بذاكرتك السمعية ترنم العود وتنتنه وتنخيل عزف الصنج، هكذا

ومستجيبن تتن تن تن خال الصنج تنن تن ت ــ يسمعهو تن تنتن .

والآن تنرك لك هذا الشطر تقوم فيه بواجبك كفارىء متذوق بعد أن قام الأعشى بواجبه كشاعر خلاق وقام كاتب هذه السطور بواجبه كناقد يصل بين الشاعر وقارئه على مدى جهده الشخصى المحدود

ولنأت الآن الى البيت ٣١ لنتقن النظر فيه ونزداد اعجابا بمعناه الظريف المضحك ثم بأدائه الدقيق البارع فأولئك الفتيات الجميلات المختالات في أنحاء المجلس عظيمات الادلال بأردافهن الثقيلة فهن في

تبخترهن يهتممن اهتماما خاصا بهزها (هل تتذكر مشية المأسوف على شبابها مارلين موزو ، أو مشية ممثلتنا هند رستم التى تقلدها ?) والأعثى يريد أن يداعبهن فى اعتزازهن واهتزازهن هذين ، فيشبههن باللائى يحملن على ظهورهن قرب الماء المملوءة ، والقربة تهتز وترتج كلما خطت احداهن خطوة!

هذا هو « المعنى » لكن انظر الآن كيف أداه الشاعر بايقاعه ونغمه تأدية بارعة تنقل اليك صورته وحركته وسبيلك الى هذا أن تدقق الاستماع الى الحركات الممدودة بنوع خاص ، ومنها فى الشطر الأول أربع ، تضاف اليها ضربة الياء الساكنة فى الكلمة الثائثة وفى الشطر الثانى أربع أخر ، تضاف اليها ضربة اللام الساكنة الشبيهة بحرف اللين فى أول الكلمة الأخيرة

فاقرأ الشطرين بأن تقف برهة على كل حركة ممدودة لتحققها ، متصورا فى كل مدة منها هزة من هزات تلك الأرداف المرتجة ، يمنة ويسرة ، يمنة ويسرة (يمين شمال يمين شمال هزيا وز! — كما يقول «أولاد الحتة » عندنا فى مداعبتهم المرحة ) وفى كل تفعيلة من تفعيلتى العروض والضرب (وتن ، عجلو) المتكونة من ثلاث حركات قصيرات متتاليات يليهن حرف ساكن ، تأتى بحركة ارتجاج سريعة قوية ملتفة تختم بها كل شطر ، هكذا

والسا — حبا — ت ذيو / ل الريط — ط آ — ونتن والرا — فلا — ت على / أعجا — زها ال — عجاو

وانظر أخيرا كيف وقع الأعشى ضربات هذه المدات توقيعا مضبوطا عظيم المهارة مع تقطيع الأجزاء العروضية لكل شطر ، وهو ما لا يحدث في الشعر الا نادرا

مستف — علن — فعلن / مستف — علن — فعلن أما وقد بلغ بنا الأعشى نهاية الثمل الفنى بهذه الأبيات المسكرة فانه يصرح فى آخرها بفلسفته فى السلوك الواجب فى الحياة بأعلى ما يستطيع من النشوة والتحدى

من كل ذلك يوم قد لهوت به! وفي التجارب طول اللهو والغزل! وهو وان لم يفز منا بما يريد من الموافقة الفكرية على فلسفته ، فقد فاز منا دون ما شك بالاعجاب العظيم والطرب التام بمقدرته الفنية العالمة

\* \* \*

بهذا يتم الأعشى القسمين الأول والثانى من قصيدته الطويلة ، فى أولهما أعطانا نسيبه الساخر الذى تصنع فيه الجد ووجدناه فى غاية الهزل والمجون ، وفى ثانيهما لبس قناع المجون والتهريج ليصف انطلاقه الى مجلس الطرب واستمتاعه بعلذاته ، ولكننا رأينا من تحت هذا القناع بأسه العميق وتشاؤمه الكبير الذى يدفعه الى سلوكه المسرف وهذان القسمان يشغلان اثنين وثلاثين بيتا من القصيدة المكونة من أربعة وستين بيتا ، أى يكونان نصفها بالضبط ، وكأن الأعشى قسم قصيدته تقسيما حسابيا تام الدقة ، فهو يصرف النصف الثانى منها الى فنين آخرين ، أولهما وصف الفلاة الموحشة الصعبة والعاصفة العنيفة الصاخبة ، وثانيهما هجاء الأعداء والتهكم عليهم واغاظتهم وتهديدهم

قد يبدو هذان القسمان في ظاهرهما مناقضين لما تقدم من أغراض وانفعالات لكننا حين ننعم النظر فيهما ونميز الظلال الدقيقة لانفعالاتهما نجد وحدة حيوية تامة ، مثل تلك الوحدة التي رأيناها في فصلنا الحادي عشر في همزية زهير تجمع بين الفنون المتعددة التي احتوتها تلك

الهمزية في انسجام شعوري تام وربما تذكر ان همزية زهير قد تحقق فيها هي الأخرى تنظيم حسابي دقيق (١) ، فدارت أبياتها الأولى الواحدة والثلاثون على النسيب والناقة والظليم وحمار الوحش ، ثم توسطتها أبيات أربعة تصور انطلاق زهير الى مجلس الشرب ، ثم دارت أبياتها الواحدة والثلاثون الأخيرة على فن الهجاء المرح الذي جمع بين التهكم بالخصوم ومحاولة استرضائهم ومصالحتهم وقد رأينا كيف ألفت حيوية زهير وتفاؤله ومرحه المستبشر بين تلك الأغراض المتنوعة على ما بدو في ظاهرها من تخالف

كذلك سنرى الأعشى فى قسميه الأخيرين على نفس الحيوية والنشاط والاندفاع التى كان عليها فى قسميه الأولين . لكن اذا كان زهير قد غلبه التفاؤل والاستبشار فحاول استرضاء خصومه ومصالحتهم ، فان الأعشى فى تشاؤمه الدفين لا يحاول مع أعدائه شيئا من هذا ، بل يتحداهم تحديا قويا ويهددهم تهديدا عنيفا ويتحدث عن تبريز قومه فى القتال وسفك الدماء

لكننا نرى انه هو هو نفس الرجل فى صميمه ، سواء أأقهل على الغزل الماجن والانتهاب المنهوم لملذات الحياة ، أم أقيل على القالة القاسية والعاصفة الزاخرة والتهديد بالقتال الدموى يتميز فى كل ما يفعل بالحدة والشرة والعنف والاندفاع ، وتطغى على قصيدته كلها سخرية قوية من كل الناس وكل تجارب الحياة ، لذلك سنجد أسلوبه

<sup>(</sup>۱) ارجو ألا يعتقد القارىء من هذا أننى أعنى أن زهيرا أو الأعشى قد قسم قصيدته تقسيما حسابيا عامدا ، لكن جاء هذا التقسيم استجابة طبيعية موفقة لصدقه الفنى وانفعاله الحار بتجاربه الحيوية وانسجام هذه التجارب على تعددها واختلافها حين يتمثلها تمثلا فنيا في الوحدة الحيوية التى شرحناها من قبل

الشعرى هو هو على اختلاف فنونه ، نفس التنغيم الموسيقى المتراقص المتهدج العظيم الاهتزاز والنشاط ، ما ننعم النظر فيه والاستماع اليه حتى نستكشف طابعه الشخصى الخاص التام الخصوصية والاستقلال ، الأمر الذي يقنعنا اقناعا تاما بصدق شخصيته وصحة شعره ، ويجعل كل كلام عن انتحال شخصيته أو شعره افتراضا نظريا لا يثبت أمام التمحيص الفنى

وكأن الأعشى أحس أنه فى بيته الثانى والثلاثين قد بالغ بعض الشيء حين ادعى أن الحياة لا نفوز منها الا بطول اللهو والغزل، وتوقع منا أن نرد عليه بأن فى تجاربها كثيرا من الشدة والمشقة التى لا مبيل الى التهرب منها، وكأنه قد خشى أن نظن الله هو ممن بتهربون من مشاقها اذ استنفدت اللذة صلابتهم وقدرتهم على الجلد والتخشن، فيبدأ النصف الثانى من قصيدته بهذه الأبيات الثلاثة

واستدراكه هذا يذكرنا باستدراك الحادرة فى عينيته ، حين رأيناه فى الفصل السابع يتبع وصفه لاقباله على اللذة العنيفة بوصفه لاقباله

<sup>(</sup>۲) يتنمى لها = يسمو الى ركوبها وتسلقها مهل = تقدم فى الأمر وهداية قبل ركوبها

<sup>(</sup>٣) طليح = ناقة اعياها السفر جسرة = منجاسرة ماضية سرح = سهلة السمير الفتل = تباعد مرفقيها عن جنبيها ، او اندماجهما

على آلام الرحلة ومشاقها ومخاطرها لكن للأعشى أن يدعى ما يدعى ، فاننا لا نرى فى أبياته الثلاثة هذه الا تفس الموسيقية النشيطة المطربة التى سمعناها فى أبياته السابقة أنصت الى التنغيم الحلو للتنوينات وأثره فى موسيقية الأبيات ، وتأمل فى تقسيمه الموسيقى لفقراته المتجاوبة ، خصوصا فى ثانى هذه الأبيات

لا يتمنى لها بالقيظ يركبها الا الذين لهم فيما أتوا مهل

وأنصت الى سلاسة الألفاظ ومائيتها وسيولتها ، تجد الأعشى لم يفلح فى اقناعنا بموسيقيته اللذيذة المطربة

أما أبياته فى العاصفة فمن أعظم الشعر القديم حيوية ونشاطا ، وفيها يوفق الأعشى توفيقا بعيدا فى اكساب أسلوبه نبرة الحديث الحى المضطرب الحياش المتقطع ، يصدر حارا ساخنا لاهثا مع الانفعال كأسلوب الحديث الحقيقى الواقع ، حتى ليذكرنا بأسلوب شكسبير في الوصف الدرامى الناطق المتهدج بالحيوية المتواثب مع الانفعال والقصة هى أن الأعشى كان مع بعض رفاقه فى مجلس شرب وقصف فى الهـواء الطلق ، وبينا هم فى شربهم ولهوهم فاجأتهم العاصفة ، في الهـواء الطلق ، وبينا هم فى شربهم ولهوهم فاجأتهم العاصفة ، فلم ينزعج لها الأعشى بل على العكس رحب بها وفرح لها واستجاب استجابة عنيفة طاغية ، وطالب أصحابه السكارى بأن يتتبعوا بعيونهم برقها العظيم فى تزاحفه وتراقصه على مختلف الأودية والروابى والجبال، ويتتبعوا مطرها الهطال فى انسكابه على مختلف الأودية والروابى والجبال، ويتتبعوا مطرها الهطال فى انسكابه على مختلف الأماكن فاستجابوا له

فى نشوة وتعالت صيحاتهم وكأنهم يجدون فى هذه العاصفة خير تجسيم لما يهتز به كيانهم من حيوية وهذه هي الأبيات المثيرة

٣٦ يا من رأى عارضاً قد بِتُ أَرْمُقه كَانْمَا البرقُ فى حافاته شُمَل (١) ٣٦ له رِدافُ وَجَوْزُ مُفْأَمْ عَلِلْ مُنطَّقُ بِسِجال السماء متصل (٢) ٣٧ له رِدافُ وَجَوْزُ مُفْأَمْ عَلِلْ مُنطَّقُ بِسِجال السماء متصل (٣) ٣٨ لم يُلْهِنَى اللهو عنه حين أرقبه ولا اللَّذاذة من كأس ولا يُقَل (٣) ٣٨ فقلت للشرَّبُ فى دُرْنا ، وقد تَمِاوا

شِيموا! وكيف يشيم الشارب النمال ! (١)

٤٠ قالوا: عَمَانُ ، فَبَطْنُ الْحَالِ ، جادَما فالعَسْجدية ، فالأبلاء ، فالرِّجَل (٥)
 ٤١ فالسَّفْحُ بجـــرى ا فَخِنْزِيرُ ا فَبُرْ قَتْه ا

حتى تَدَافَع منه الرَّبُو ، فَالْحَبَـــل ا

<sup>(</sup>۱) عارضا = سحابا معترضا وبروی = بل هل تری عارضا، ویروی = قد بت أرقبه

<sup>(</sup>۲) رداف = سحاب قد ردفه من خلفه جوز = وسط مفام = عظیم واسع عمل =دائم البرق منطق = قد احاط به فصار بمنزلة المنطقة ، سجال = جمع سجل وهى الدلوالعظیمة مملوءة ، وملء الدلو

<sup>(</sup>٣) ويروى ولا شفل ويروى أيضا ولا كسل

<sup>(</sup>٤) درنا = كانت بابا من ابواب فارس دون الحيرة بمراحل ، وقيل باليمامة شيموا = انظروا الى البرق وقدروا ابن يسقط مطره

<sup>(</sup>٥) هذه كلها اسماء مواضع الرجل = جمع رجلة وهي مسيل الماء

٤٢ حتى تَحَمَّــل منه المـــــاءَ تَكُلِفَةً

رَوْضُ القَطا! فكثيب الغِينة السَّهِل! (١)

٤٣ يسقى دياراً لها قد أصبحت غَرَضًا

زُورًا ، تَجَانَفَ عمها القَوْدُ والرَّسَلِ (٢)

استمع الى صيحته الفرحة «يا من رأى!»، وانظر كيف يخطف هذا البرق العظيم بصره فيثيرنا معه الى تخيله عن طريق تنغيمه المتراقص. وتأمل فى ضخامة جرسه فى البيت ٣٧ حين يصور هذا السحاب العظيم الواسع الدائم البرق المردوف من خلفه بسحاب ثم انظر فى البيت ٣٨ زهوه الحلو الساذج حين يؤكد لنا أن لهوه وتلذذه بالشرب لم يصرفه ولم يقعد به عن تتبع هذا السحاب وبرقه فاذا جئت الى البيت ٣٩ فاستمع الى صيحته الفرحة الحادة ! شيموا! يأمر رفاقه أن ينظروا الى البرق ويتتبعوه ويقدروا أين يسقط مطره وتفهم من قوله « وكيف يشيم الشارب الثمل » انه احتاج الى أن يكرر صيحاته حتى أفاقوا من ثملهم واستمعوا اليه ، فتسابقوا فى تتبع البرق وذكر الأماكن التى يتنقل فوقها ويصب عليها مطره الغزير ولا تترك هذا البيت قبل أن تستمع الى تمثيله مرة أخرى للهجتهم السكرى المتلعثمة اذ يمانعونه بترديد

<sup>(</sup>۱) تكلفة = مالا يطيق الا على مشقة لكثرته الغينة = الأرض الشجراء ، وهي هنا موضع خاص ، وتروى أيضا بفتح الفين

<sup>(</sup>۲) غرضا = اى غرضا للأمطار ويروى = عزبا اى عوازب وهى البعيدة عن الناس (لعزة اهلها) تجانف عنها = الناس (العزة اهلها) تجانف عنها = تجنبها القود = الخيل الرسل = الابل ، اى أن اهلها اغزاء لا يغزون

حرفى الشين والثاء ، يردد الشين ست مرات ويردد الثاء مرتين ، ويكفى أن تكرر أنت النطق بالكلمات الثلاث الأخيرة « يشيم الشارب الثمل » بضع مرات لتسمع تقليده فى تهكم ممزوج بالحب لمدى سكرهم وتلعثم لسانهم تلعثما يذكرك بجملتنا المرحة « خشب السقف سبع خشبات »

ثم استمع في الأبيات الأخرى الى تتبعهم للبرق في استثارة شديدة وتقطع حي لاهث في نطقهم بأسماء الأماكن ، وصياحهم يزداد علوا طبقة بعد طبقة والقوة المباشرة لهذه الأسماء قد ضاعت علينا الآن بطبيعة الحال ، لكننا نستطيع أن نحرز مدى قوتها الاستدعائية لسامعيه الأوائل اذا ترجمناها الى أسماء معروفة لنا كأن نكون فوق عمارة عالية في الجزيرة ، فننظر شرقا فنرى البرق يبدأ فوق كازينو جبل المقطم ، ثم يمتد فيعلو قلعة محمد على ، ثم يستمر فيصل فوق المعادى فحلوان ، أو يتعرج فيعلو الأهرام في الجيزة ثم انظر كيف يبلغ انفعالهم تمام تحقيقه الدرامي حين يتم هطول المطر المدرار فتفيض به الأودية وتغرق فيه الرياض ويرتفع فيعلو الكثبان ويطاول الأشجار وانظر أخيرا كيف تنتهى هذه العاصفة الممطرة في البيت الأخير فيبدأ الهدوء ويتأمل الشاعر فى سرور وارتياح كمية هذا الماء الغزير الذي سيسقى هذه الديار ويحيي الموات ويسعد الناس ويزيد القبيلة العزيزة عزة وثباتا فى حماها وهذا يرجح عندنا أن تكون « درنا » في اليمامة وطنه لا بابا من أبو اب فارس.

هذه الأبيات تجد فيها ألفاظا تبدو لنا الآن صعبة غريبة «كلاسيكية» معزولة عن أسلوب الحديث الدارج لكن لا شك أبدا فى أنها فى عصرها كانت عظيمة الحيوية والنشاط قوية الاستدعاء والتخييل مهتزة بنبض الانفعال الدافق ، ولا يزال فى استطاعتنا بعد قيامنا بالتدريب الواجب

واجادة الانصات أن نلتقط الكثير من نبراتها الحية المتهدجة وأنغامها الزافرة اللاهثة

وأخيرا نصل الى فن الهجاء الذى تختتم به القصيدة الطويلة ، فنجد العجب الواجب فجد أن الأعشى على شدة غضبه على العدو لا يزال على أشد مرحه ، فهجاؤه تغلب عليه السخرية والتهكم ، وهو يهتم بأن يصور خصمه صورة كاريكاتورية مضحكة يملؤها بالنكتة اللاذعة حتى ليذكرنا تذكيرا قويا بنكات أولاد البلد وقفشاتهم الساخرة كل ذلك فى نبرات عظيمة الدرجة من الحيوية النابضة والعامية الطلقة المتهدجة استمع الى طريقة بدئه لهذا الهجاء العجيب

£ اللَّهُ يَزِيدَ بني شَيْبانَ مَأْ لُكةً: أَبا ثُبَيْتٍ! أَما تَنْفَكُ تَأْتَكَل؟ (١٠)

وانظر كيف أنك من شدة حيوية أسلوبه تكاد بعد قوله أبا ثبيت! تسمعه يقول «خد هنا يا واد ا تعالى لى هنا تعالالى!» ثم أنصت جيدا الى هذه الجملة المثيرة «أما قنفك تأتكل ?» وتأمل فى الحروف المعينة التى يستعملها وفى تتاليها فى المقاطع وأثرها فى تأدية المعنى الذى يريد تصويره من السخرية والشماتة بالعدو الذى يأكله الغيظ (وقد لاحظت بالطبع أن مخاطبته ليزيد بكنيته «أبا ثبيت» لم تكن الا زيادة فى التهكم) أصغ أولا الى تتالى التاءات ثم الى تتالى الكافات ثم الى موضع الهمزة الشديدة الله موضع الهمزة الشديدة القاطعة بين التائين فى الكلمة الثالثة ومجاوبتها للهمزة فى الكلمة الأولى الكاف عنك تكاد تراه يبسم خبئا وشماتة وهو ينطق بهذه الحروف والمقاطع انك تكاد تراه يبسم خبئا وشماتة وهو ينطق بهذه الحروف والمقاطع

<sup>(</sup>۱) مألكة = رسالة = تحتك من الغيظ + تأكل الرجل وائتكل هاج وكاد يأكل بعضه بعضا

الشديدة في لهجة مفعمة بالشماتة القاتلة والرغبة في مزيد الاغاظة لعدوه. بل تكاد تراه وهو يؤكد التاءات المنفجرة ويؤكد همزتي القطع وينفث الفاء تمثا شديدا كمحيح الأفعى ويحك الكاف المشددة حكا شديدا والفاء تمثا تراه « يصحن » ، كما نقول ، أي يحك قبضة يده اليمني في راحة يده اليسرى حكا شديدا مبالغة في الكيد والنكاية والشماتة والاغاظة ، كما تفعل نساؤنا حين يقلن « يا عوازل فلفلوا! » أو يقلن « الكيد والنحر سمك في البحر الكيد والنحر سمك في البحر الكيد والنحر المخ والنحر المؤن عنان ظننت اننا نبالغ في وصف أثر هدفه الجملة « أما تنفك تأتكل » فان ظننت اننا نبالغ في وصف أثر هده الرائعة ، والا فانطق بها وكررها بضع مرات وانظر كيف تؤدى لك أداء تام البراعة والنجاح صورة العدو المغيظ يأكل بعضه بعضا وعدوه أمامه « يصحن » لو يحك له مناخيره » ليزيده حنقا واستعارا

ثم واصل نطقك لأبيات الهجاء واجتهد فى التقاط أسلوبها الحى المثير بنبراته العامية الحاكية لنبرات الحديث اليومى الساخر، ولايصدنك عنها انها مكتوبة باللغة الفصحى التامة الاعراب التى يخيل الينا الآن انها لغة مصطنعة غير طبيعية أو ميتة بكماء، فانها لتزخر بالحيوية الناطقة بل العامية الدارجة استمع مثلا الى بيته التالى

وع \_ ألستَ منتهياً .. عن نَحْتِ أَثْلَتنا ولستضائرَ ها.. ماأطَّت الإبل؟(١)

وانظر كيف يسمح له تقسيمه كل شطر الى قسمين متساويين متجاوبين أن يموج صوته بمزيد من السخرية والشماتة ويهتز بجسمه

<sup>(</sup>۱) اثلتنا = اصلنا وعزنا ، ضرب له المثل بشجرة الأثل اطت = انت تعبا أو حنينا أو حين ترأم ولدها

وذراعيه في حركات التهكم والاحتقار وأنصت جيدا الى الشطر الأول حتى تلتقط فيه النعمة الحية التى تجعلنا نقول مباشرة ليزيد «ياخى جاك نيلة!» والى الشطر الثانى حتى تسمع فيه النغمة التى تستدعى الينا مباشرة صيحتنا «ياخى دا بعدك دا بعدك!» (بضم الباء) وانظر أخيرا فى قوله «ما أطت الابل» نفس لهجة الاغاظة وحسركة «الصحن والفلفلة» فى توالى الهمزة والطاء المشددة والتاء والهمزة الثانة

ثم يأتى البيت المشهور

٤٦ كناطح مخرة يوماً ليَفْلِقَها فلم يَضِر ها وأَوْهَى قَرْ نَه ـ الوَعِل ا ـ (١)

وفكر في هذا السؤال لماذا أخر « الوعل » الى آخر هذه الجمل المتالية ؟ تجد بعد تفكير قليل واستماع الى تتابع ايقاع الجمل انه لم يفعل لهذا لضرورة القافية ، وهو لم يرتكب أى خطأ نحوى أو معاظلة على أى حال ، فالكلمة مستقلة تمام الاستقلال عن الجمل السابقة لها وهذه الجمل تقوم بدونها بل هو في الحقيقة يضرب لسامعيه أحجية أو ما نسميه « فزورة » ثم يعطيهم حلها المضحك كما نقول « حزر فزر حاقولك ايه ؟ » أو « اشى طويل طويل ولا يحصل ديل الحمير ؟ — السكة ! » أو « تقوم من النوم تبص في المراية تشوف — اشمعنى ؟ السكة ! » أو « تقوم من النوم تبص في المراية تشوف — اشمعنى ؟ يريد في لهفتنا وترقبنا لمعرفة حل الفزورة كناطح — صخرة — يوما يزيد في لهفتنا وترقبنا لمعرفة حل الفزورة كناطح — صخرة — يوما — ليفلقها — فلم يضرها — وأوهى قرنه الد ؟ ثم يأتي الحل الساخر

<sup>(</sup>١) في قراءة ليوهنها الوعل تيس الجبل

\_ وعل! فيضحك السامعون ضحكا شديدا وتذكر أن أصحاب الأعشى يضاعف من مرحهم انهم يعرفون يزيد ذاك ويعرفون وجهه المعين وسحنته الخاصة ، فهم يضجون بالضحك حين يسمعون تصوير الأعشى له بالتيس الأحمق ينطح الصخر نقرونه وتذكر أمثلة هذا التصوير في رسومنا الكاريكاتورية المضحكة لأعدائنا السياسيين ايدن وبن جوريون وغيرهما

ثم يمضى فى تصوير يزيد ومسلكه الخسيس الجبان اذ يوقع بين الناس ويهيج الفتنة ثم يتجنب القتال ، فى جمل عظيمة الحرارة والتدفق قوية السخرية والاحتقار

٤٧\_ تُغْرِى بنا رَهْطَ مســـمودٍ وإخوتِه

عند اللق\_اء ، فتُزدِي – ثم تعتزل ! (١)

٨٤ لا أعرفنك ، إنْ جَدَّتْ عداوتُنا ،

والتُيسَ النصرُ منكم عَوْضُ ، تُحْتَمَل! (٢)

وي أَمْلَزُم أَرِماحَ ذَى الْجَدَّيْنِ سَـوْرَتَنَا

عند اللقاء ، فتُرْدِيهم - وتعتزل! (٣)

<sup>(</sup>۱) تردى = توقع في الهلاك

<sup>(</sup>٢) عوض = اسم للدهر تحتمل = تحتملك الحمية والحرب ، الى دنمك الفضب الى القتال

<sup>(</sup>۲) ذو الجدين = قيس بن مسعود بن قيس بن خالد ، لأن جسده قبس بن خالد اسر اسيرا ذا فسداء كثير فقال رجل انه لذو جد (أي حظ) في الأسر ، فقال آخر انه لذو جدين السورة = الفضب وفي قراءة = تلحم أبناء ذي الجسسدين ان غضبوا ارماحنا ثم تلقاهم وتعتزل وتلحمهم = تجعلهم لحمة لأرماحنا أي تطعمهم اياها

.هـ لا تَقْعُدنَ - وقد أَكُلُّهَا حَطَبًا -

تعـــوذ من شرّها يوما وتبتهـــل! (١)

تأمل فى هذه الصورة الساخرة المضحكة ليزيد ، وهى فى الحقيقة صورة لطراز باق خالد من البشر فهو هو الذى أثار نار العداوة بين قوم الأعثى ورهط مسعود بن قيس بن خالد ، فلما اضطرمت وزاد شرها على ما توقعته حماقته وبلاهته وفساد رأيه ، ذعر ذعرا شديدا وقعد يرتعد خوفا وبستعيذ ويحوقل كما يفعل أمثاله من الحمقى صغار العقول الى يومنا هذا فتصوره فى هذه القعدة المرعوبة التى يصفها الأعشى وهو يصبح أعوذ بالله أعوذ بالله ! يا ستار يا ستار ! لا حول ولا قوة الا بالله ! ارحمنا يارب ! ياحفيظ يا حفيظ !

واستمع الى الأبيات التالية وما فيها من موسيقية حيـة متراقصة تتواثب وتنبض نبضاتا قويا مضطربا بنبرة الحديث العامى المتهدج

أَنْ سوف يأتيك من أنبائنــــا شَـكُل (٢)

٢٥\_ واسألُ قُشَيْرًا ، وعبدَ الله – كأَمِمو!

واســـأل ربيعةً عنا — كيف تَفْتعل ا

٥٣ إنَّا نقاتَلُهُم حتى نقتَلَهُم

عند اللقاء! وإن جاروا . . وإن جَهلوا!

<sup>(</sup>١) تبتهل تدعو الى الله من شرها

<sup>(</sup>٢) شكل = ازواج أى خبر ثم خبر أو معناها اختلاف ، أى انباء مختلفة عن افعالنا المنوعة بمختلف الأعداء

وأنصت في هذا كله الى نبرة تقارب نبرة أولاد البلد حين يأخذهم الانفعال الشديد فيتجادلون ويتفاخرون ويستمر في بيته القادم في تصويره لتدخل يزيد فيما لايعنيه

٤٥ ـ قد كان في آل كَمْفِ إِنْ هم احتَربوا والجاشريّة ِ ما تَسْعَى و تَنْتَضِل

يقول ان قعد هؤلاء عن أن يطلبوا بثأرهم فما دخولك بينهم ولست منهم ، ولماذا تظل تهيجهم حتى تدفعهم الى طلب الثأر وقد كان فيهم من يسعى وينتضل لهم والانتضال التفاخر من النضال وهو المباراة فى الرمى بالسهام ونبرة هذا البيت هى نبرة استنكارنا لمن يتدخل فيما لا يعنيه فى قولنا وانت مالك انت يابايخ!

ثم استمع فى الأبيات القادمة الى أسلوب الفتوات المتحدين المتوعدين « طيب والله العظيم تلاته لأورا يك! »

٥٥ إِنّى - لَعَمْرُ الذي حَطَّتْ مناسُها تَخْدِى، وسِيقَ إليه الباقرُ الغُيُل (١) و الله الباقرُ الغُيل (١) و الن قتاتم عيداً لم يكن صَدَدًا لنقتُ اَن مثلَه منكم فنَ مُتْ الله (٢) و الن مُنِيتَ بنا عن غِبِّ معركة لل تُلْفِنا عن دماء القوم مَنْ فَتِل (٢)

<sup>(</sup>۱) حطت = اسرعت وروى = خطت ، اى سفت التراب بمناسمها ، وهى أطراف اخفاف الابل تخدى = تسير سيرا شديدا فيه اضطراب لشدته الباقر = اسم جمع للبقر الفيل = جمع غبل ( بفتح الفين ) وهو الكثير أو السمين

<sup>(</sup>۲) العميد = السيد الذي معتمد عليه صددا = مقارنا ، الى لم يكن نظيرا للذي قتلناه منكم نمتثل = نقتل الأمثل فالأمثل واماثل القوم خيارهم

<sup>(</sup>٣) منيب = ابتليت الانتفال = الانتفاء والجحود

وانظر كيف طال أسلوب الحديث المسترسل المندفع حتى لم يأت بخبر ان فى البيت ٥٥ وأجله الى البيت ٥٦ ، كما يسترسل أحدثا فى القسم فيقول «طيب والله العظيم وحياة مقام الحسين وحق الست زينب الطاهرة لبكره تشوف! » واستمع الى رنين تهديده العالى بعد هذا القسم الطويل فى نون التوكيد فى آخر « لنقتلن! » ويستمر فى توعده وتهديده

كَالطَّفْن، يَهُلْكُ فَيه الزَّبْتُ والفُتُلُ (1)

يَدُفْعُ الرَاحِ عنه نِسُوَةً عُجُلُ (٢)
أو ذا بلُ من رماح اللَّطِّ معتدل (٣)
إنّا لأمثال م \_ ياقومَعا \_ قُتُلُ ! (١)
حَنْبَى فُطَيْمَةً ، لاميل ، ولاعُزُل (٥)

٥٨ - لا تنتهون، ولن ينهى ذوى شَطَطِ
 ٥٩ - حتى يظل عميد القوم مرتفقا
 ٦٠ - أصابه هُنْدُوانِي فأقصَ لَ
 ٦١ - كلا ا زعتم بأنا لا نقاتل كم ؟؟
 ٦٢ - نحن الفوارس يوم الحنو ضاحية

<sup>(</sup>۱) ویروی = اتنتهون ؟ و = هل تنتهون ؟ الشطط = الجور بهلك = یذهب فیه لسعته

<sup>(</sup>٢) مرتفقا = متكنا على مرفق يده عجل = جمع عجول وهي الثكلي أي قد قتلنا كل رجال حيه فلم يبق من يدفع عنه الا النساء ، وقيل أنه قتل هو أيضا وهن يدفعن عنه لئلا يوطأ بعد القتل

<sup>(</sup>٣) هندوانى = سيف صنع بالهند أقصده = لم يخطئه ، او أصاب منه مقتلا الخط = مرفأ للسفن فى البحرين كان بباع فيه الرماح الجيدة

<sup>(3)</sup> قتل = جمع قتول ، أى الكثير القتل

<sup>(</sup>o) ضاحية = علانية فطيمة = , فاطمة بنت حبيب بن ثعلبة ميل = جمع أميل ، وهو الذي يميل على السرج في جانب ولا يستوى عليه ، أو الذي لا يثبت في الحرب ، أو الجبان عزل = جمع أعزل ، وهو الذي لا سلاح معه أو لا رمح معه فهو يعتزل الحرب

وتابع النبرة الحية المتهدجة فى الأبيات ، وتذكر نظائرها من أسلوبنا العامى ، انظر مثلا كيف يذكرك البيت ٦٦ بقولنا «قال ابه ، احنا ما نقدرش نحاربكم !! لا يا شيخ ! حلوء دى ! طب داحنا نقتلكم ونقتل اللي خلفوكو كمان ! )

وانظر الآن كيف يبلغ نهاية سخريته وتهكمه في بيت البديع المعجب

٣٣ ـ قالوا: الطِّرادَ ! فقلنا: تلك عادتُناا أو تنزلون؟.. فإنَّا معشرُ نُزُلُ! (١)

وسخريته هنا قائمة على تصنع الأدب والمجاملة فى خطاب خصومه ، وحرصه على تلبية رغبتهم وتحقيق راحتهم يقول بتعبيرة الحديث « بس قولوانا آيه اللي يريحكم! احنا فى الخدمة تحبوا تتحارب بالرماح على ظهور الخيل؟ بس كده؟ ع العين والراس! والا تحبوا نزل ع الأرض وتتحارب بالسيوف؟ ماشى كلامكم! برضه فى الخدمة! شرفونا تجدوا ما يسركم! » كم أحب أن أسمع توفيق الدقن يلقى هذا البيت بصوته الساخر ولهجته « الهمبكية » المعروفة ، عد أن نشرح له كيف ينطق به!

وفجأة يترك سخريته وتهكمه ليصيح صيحته العظيمة المتحدية فى نغمة عالية من الزهو والفخار

<sup>(</sup>۱) أى أن أردتم المطاردة بالرماح فتلك عادتنا ، وأن نزلتم تجالدون بالسيوف نزلنا

<sup>(</sup>٢) العير = الحمار أهليا كان أو وجشيا ، وقد غلب على الوحشى ( وهو المراد هنا ) في مكنون فائله = يريد أنهم بصيرون بموضع الطعن وفي رواية = من مكنون فائله ، والفيائل عرق في الفخذ ، ونظيره في الساق النسا يشيط = يهلك ، وقيل يرتفع

وبهذا البيت يختم قصيدته بغتة ، فيدل بذلك على مهارة فنية كبيرة ، وبصيرة درامية بعيدة ، لأنه يختم القصيدة على أعلى درجات الانفعال . ولا يحاول أن يتلمس خاتمة تقليدية أو يتصيد نهاية تدريجية ، ولو فعل لما أحدث الا هبوطا يبدد أثر قصيدته الزاخرة فما أدق خبرته النفسانية حين أنهى قصيدته ذاك الانهاء المباغت وتستطيع أن تتصور أثر هذا الانهاء الدرامي في مستمعيه ، نفس هؤلاء الذين سمعوا منه أبياته في النسيب المتهكم والغزل الماجن ، وأبياته في التصوير العابث الساخر الاصطياده للملذات ، ثم أبياته في الهجاء الهزلى الكاريكاتورى اللاذع

ومن هذا تتجلى لنا حقيقة لاحظناها مرارا فى هذه القصيدة الحية أنها ليست مجرد منظومة من الأبيات الغنائية ، بل فيها مهارة درامية قوية تتضح فى تلوينه لأسلوبه ، وصياغته لحواره وجدله ، وتنويعه لنبراته وابقاعه لجمله ومقاطعه ، وحكايته القوية الرائعة لأسلوب الحديث النابض المضطرب المتقطع المتهدج وهذا يجعل معلقته أشبه شىء بفن الديالوج الدرامى الشعرى ، هذا الفن الذى برع فيه براونتج فى الشعر الانجليزى ، وأضاف اليه شعراء آخرون منهم ت.س. اليوت فى قصائده المبكرة

كما يتم اتضاح هذه الحقيقة المهمة الأخرى أن هذه القصيدة على تعدد فنونها تجمعها وحدة حيوية شاملة ، تنشأ عن وحدة مزاجه الغالب وموقفه الذي يتخذه من متعدد تجارب الحياة والافهل تظن ان الأعشى الذي يختم قصيدته بهذا التحدي العالى هو غير الأعشى الذي تماجن وتخلع ، وداعب وهزل وترنح وتخنث وسخر وتهكم ؟ بل هو هو نفس الرجل ، في نسيبه الپارودي وفي غزله الساخر ، وفي اتخاذه قناع

المهرج ليعبر عن فلسفته العابثة المتشائمة المتحدية ، وفي استجابته للعاصفة المثيرة واغاظته للأعداء يحافظ في جميعها على وحدة نفسانية منسجمة تؤلف بين كل هذه التنويعات فلا نسمع منها خلطا متنافرا ، بل نرى موقفا واحدا من تجارب البشرية عظيم التميز والحيوية شديد الحدة والاستهانة قوى التحدى والاندفاع

أفهذا أسلوب «كلاسيكى» ينأى بلغة الشعر عن لغة الحديث اليومية ، ويترفع بأسلوب الشعر عن أسلوب التجارب العادية ، أم هو أسلوب يستمد حيويته من نبرات الحياة الواقعة فى الشوارع والأسواق والحوانيت والمجامع ، ثم يرتفع بها الى ذرى التعبير الشعرى ؟ بل هو أسلوب يرتفع بها ولا يترفع عنها نعنى انه يستمد حيويته من اقترابه من لغة الكلام الحى ، منها يستقى مفرداته وايقاعاته ونبراته وأنغامه ، ثم يزيدها بموهبته الخاصة شحذا وتحديدا ويزيدها شحنا وتركيزا ، وهذه وظيفة الشعر فى كل لغة حية مستمرة التنمية والتطوير

### نظرة إلى الأمام...

وهكذا ينتهي بنا المطاف في رياض الشعر الجاهلي، تلك الرياض التي نبتت نباتا عبقريا معجبا في تلك الصحراء القاسية ، فكانت دلالة ساطعة على ما توفر للعرب الجاهليين من الحساسية المرهفة ، والطاقة العاطفية الزاخرة ، والمقدرة البعيدة على الانتشاء بتجارب الحياة الواقعة فى أفراحها وأحزانها ، وملذاتها ومنغصاتها ، كما شهدت بما تحقق لهم من موهبة لغوية غنية ، وموهبة فنية صادقة أصيلة ، مكنتهم من أن يتقنوا وسائل الأداء الفني الصحيح التي ينقلون بها فكرهم وانفعالهم بواسطة الألفاظ اللغوية ، مستخدمين ما للألفاظ من معان أولى ومعان ثانية متداعية ، وما فيها من قيم موسيقية متعددة استغلوها استغلالا بارعا فى ايقاعهم وجرسهم وتنغيمهم ، فى لغة شعرية حية تستقى حيويتها من واقع الحديث اليومي وتضيف اليه ما للشعر من مقدرات خاصة على الانتخاب والتركيز ، وعلى التكثيف والشحن ، غير مقتصرين في هذا كله على نقل تجاربهم نقلا تسجيليا جامدا ، بل مضيفين اليها من ذات أنفسهم ما يعيد خلقها ويحقق اكمالها فيحييها ويجددها ويخلدها بنقلها من مستوى الممارسة الحسية الى مستوى الممارسة الفنية التي تقوم على التذكر والتخيل والمشاركة العاطفية

وفى هذا المطاف الذى طال فاستغرق هذا الحجم الكبير من الصفحات ، لم نزد فى دراستنا على قصائد تسع ، مضافا اليها عدد من الأبيات المفردة والمقطوعات المتفرقة لكنا آثرنا التعمق على الاتساع ،

والكلام المكرر المعاد \_ بأن اخترنا قصائدنا التسع بحيث تمكن القارىء والكلام المكرر المعاد \_ بأن اخترنا قصائدنا التسع بحيث تمكن القارىء من أن يتعرف فى الشعر الجاهلى أهم موضوعاته وأفكاره وعواطفه ، وأن يستجلى الحقائق الأساسية عن طريقته الفنية وموقفه الحيوى من تجارب الانسانية وكان هدفنا أن تتم جلاء منهجنا وتحديد تفاصيله بحيث يستطيع القارىء ان شاء أن يستخدمه فى دراسة سائر الشعر الجاهلى واستكشاف روائعه وتعمق أسرار الجمال فى مضمونه وادائه وربط كلا الجانين ربطا وثيقا بخصائص بيئته الطبيعية والاجتماعية

وقد نوعنا في تركيزنا على تلك التفاصيل المنهجية من فصل الى فصل وان كانت كلها متكاملة وكنا قد استخدمناها جميعا في دراســة كل قصيدة تناولناها ففي الفصول الأولى اهتممنا بالنقاش اللغوى المسهب للمفردات لفظا لفظا حتى نوضح كيف ينبغى أن نناقش آراء اللغويين القدماء وتتحرج في قبولها برمتها وندخل عليها ماتحتاج من الاكمال والتصحيح ثم قللنا من هذه المناقشة اللغوية تدريجا حتى خلا منها فصلنا الأخير فاكتفينا باعطاء تفسيرنا الخاص من خلال تحليلنا، لكنا ننتظر من القارىء أن يقوم هو بالمقارنة بين تفسيرنا وتفسير القدماء طبقا للطريقة التي بسطناها في الفصول الأولى ثم اننا نوعنا في تركيزنا بين التركيز الفني ، والتركيز التاريخي الاجتماعي ، والتركيز الشخصي الذي يحقق نصيب الشاعر من استقلال الشخصية ويتتبع تطورها ، وكان تنويعنا هذا بحسب ما اقتضته طبيعة القصائد والموضوعات ، وان كنا ننبه مرة أخرى الى أن الطرق الثلاث متكاملة واجبة في دراسة كل نص كما اننا في التركيز الفني نفسه نوعنا بين التركيز على المخيلة البصرية والتركيز على الجانب السمعي ، وان يكن الجانبان مترابطين

أتم الترابط ولا نظن فصلا من فصولنا خلا من أحدهما ونحن نرجو وننتظر أن يكون قارئنا قد أتقن فهم منهجنا فى كل تفصيل من تفاصيله حتى يؤلف بينها جميعا فى اقباله على كل قصيدة جاهلية يريد دراستها

وقد لاحظ القارىء أننا فى اختيارنا للقصائد قد تجنبنا المعلقات ماعدا واحدة ، وهذه اخترناها من المعلقات العشر لا السبع ذلك اننا آثرنا فى الفراغ المتاح لنا أن نعرف القارىء بأمثلة من الشعر الجاهلى الذى يهمله معظم من يكتبون عن هذا الشعر ، فهؤلاء يحصرون اهتمامهم واحدا بعد واحد فى المعلقات كأن الجاهليين لم ينتجوا غيرها ، وأغلب مايقولونه عنها هو على أى حال تكرار بعد تكرار والمعلقات بلا شك تحتل فى الشعر الجاهلي قمما عالية ، لكن سيسهل الآن على القارىء أن يعيد النظر فيها على ضوء منهجنا الذى بسطناه فيستكشف روعتها الحقة وقد فضلنا هذا على أن تتناول المعلقات وندع للقارىء استكشاف الشعر المجهول أو شبه المجهول

فاذا أعاد القارىء نظره فى منهجنا هذا تجلى له أنه وان فصل النظر فى الوسائل الأدائية الحرفية لصناعة الشعر ، قد نجم عن ايمان عميق لا يتزعزع بالرابطة الوثيقة بين الشعر والحياة هذه الرابطة هى التى تكسب الشعر أهميته الباقية ، بل هى التى تعطيه جماله الفنى نفسه فليس الجمال الفنى فى اعتقاد مؤلف هذا الكتاب ناتجا من مجرد اتقان الشاعر للوسائل الأدائية وبراعته فى استخدامها وتطويعها ، لا وليس ناتجا من صفة ميتافيزيقية موهومة أو مثل جمالية مجردة ، بل الجمال الفنى ، كما شرح المؤلف ووضح وألح وكرر فى جميع كتبه السابقة ، ناتج من اتقان الشعر لفهم تجارب الانسانية الحاشدة ، ونجاحه فى ناتج من اتقان الشعر لفهم تجارب الانسانية الحاشدة ، ونجاحه فى

تصویر مشاکل البشر و آمالهم ، وما فیهم من جرائم النقص ومطامح النبل ، وما تضطرب به نفسیاتهم وحیاتهم من مسرات ومتاعب و نجاح و اخفاق وعزاء و أمانی

والشعر الجاهلي لم يسم الي الذروة الفنية العالية التي بلغها الا لكونه تنفيسا صادقا ملتها وتصويرا مخلصا وفيا لبيئة الجاهليين وحياتهم ونفسياتهم بكل ما كان فيها من محاسن ومساوى، وكل ما حددها من حدود مادية وفكرية واجتماعية وقد رأى القارى، كيف أننا في كل موضع من مواضع دراستنا قد حاولنا أن نعقد الصلة بين هذا الشعر وتحقيقه الفني وبين حياة أهله وطبيعة بيئتهم وأوضاع معيشتهم وما كان لهم في زمانهم المعين وطراز مجتمعهم المعين من تقاليد وعادات وممارسات وقيم ومثل فان كنا قد أصبنا حظا من النجاح في الالتفات الي بعض أسرار الجمال الفني في هذا الشعر فنحيا مع أهله ونرى بالمخيلة التاريخية ظروف معيشتهم ونحاول الدخول في صميم كيانهم البشرى والتجاوب الي أقصى مدى نستطيعه مع أحاسيسهم وانفعالاتهم وأفكارهم ومواقفهم

هذه الصلة الوثيقة بين الانسان الجاهلي وبين شعره هي التي أكسبت هذا الشعر جماله الفني الفريد، وهي التي حدت هذا الجمال بالحدود التي جليناها، ثم هي التي استلزمت لهذا الشعر أن يبطل مضمونه وأداؤه بانقراض أهله الجاهليين فاذا فهمنا هذه الصلة حق فهمها استطعنا أن نجيب اجابة صحيحة على هذا السؤال الشائك لماذا عادى الاسلام الشعر الجاهلي وسعى في قتله على رغم جماله الفني

الباهر ؟ واهتدينا الى أن هذا العداء لم يكن معاداة للفن من حيث انه فن ، ولا كراهية للمتعة الفنية فى ذاتها ، كما زعم المتعصبون على الاسلام ، بل كما زعم بعض معتنقيه للأسف الشديد ، وانما كان لأن الثيم الجاهلي هو الترجمان الأعظم للقيم الجاهلية التي يريد الدين الجديد تبديلها ، والحياة الجاهلية التي يريد النظام الجديد أن يقلبها رأسا على عقب

ذلك أن الشعر للجاهليين لم يكن مجرد متعة وملهاة ، ولا محض رفاهية كمالية ، بل كان ضرورة لازمة أشد لزوم وألصقه لحياتهم نفسها. نسنا نعنى لمجرد التعبير عنها ، بل لتدعيمها وتثبيتها وتأثيره في الجاهليين كان بالغ العمق ، لا تكفى في تصويره تلك العبارات المأثورة التي ترددها كتب تاريخ الأدب المدرسية ، والتي تصف فرحة القبيلة اذا نبغ فيها شاعر ، وكيف تأتى اليها القبائل فتهنؤها وكيف تصنع الأطعمة وتجتمع النساء يلعبن بالمزاهر النح لأن الشعر كان يقيد مآثرهم ويفخم شأنهم ويهول على عدوهم ومن غزاهم الخ ولأن البيت الوحد كان يرفع القبيلة ويخفضها الخ بل كان تأثيره أبلغ من مجرد اتخاذه أداة للفخار وسلاحا في التنافس القبلي. كان هو الذي يدعم الحياة نفسها ، ويصلب أركانها ، ويحقق قدرة الانسان الجاهلي على تحملها والاستمرار فيها ، باعلانه لموقف الانسان المتحدى من الكون والوجود والقدر ، ورهبة الموت وتقلبات الحياة ، واصراره على تحديها جميعا والارتفاع عليها بانسانيته الأبية العنيدة دون أن يستند الى ايمان غيبى أو يلتمس العزاء في عقيدة تتجاوز العالم المادى المحسوس وقد ذكرنا من قبل أننا لا نعرف شعرا تنطبق عليه قولة

شللى كما تنطبق على الشعر الجاهلي ، حين قال ان الشعراء هم المشرعون للبشرية وان لم يعطوا سلطة التشريع الرسمية

لكن الدين الجديد يريد أن يدخل انقلابا جذريا بليغا على حياة الانسان ، وعلى موقفه من الكون والوجود ، وعلى علاقاته بأخيــه الانسان ، بل على صميم كيانه الذاتي نفسه وقد يكون قارىء هذا الكتاب مؤمنا بالاسلام ، وقد يكون مؤمنا بدين آخر ، وقد يكون رافضا للأديان جميعا ، لكننا حين نقول أن ذلك الانقلاب الجذرى الذي حاوله الاسلام كان من شأنه أن يرتفع بالانسان في مدارج انسانته ، فاننا نعتقد أننا نسوق حكما يوافق عليه كل قارىء منصف كائنا ما كان ايمانه أو عدمه فالاسلام يريد أن يلفت الانسان الي جانب من كيانه أعلى من مجرد الجانب المادى المحدود ، ولسنا نعنى بهذا الجانب الغيبي وحده ، بل نعني مقدرة الانسان على أن يتجاوز ببصره وفكره أوضاعه الراهنة المحدودة وأن يطمح بأمله الى مستقبل أفضل وأشرف وأكمل والاسلام يريد أن يزيد الانسان وعيا بامكانياته الانسانية وأن يوسع من نطاقها حتى تشمل قدرات لم يكن يدركها بل لم يكن يحلم بامكان وجودها ويريد أن يحرر الفرد من وطأة القبلية الضيقة الخانقة ليزيد شخصيته نموا وعمقا وغنى وتعددا ولينقله خطوة أقرب الى تحقيق الأخوة الانسانية الشاملة ويريد أن ينظم علاقاته بأخيه الانسان تنظيما هو أكثر أمنا ومسالمة وتعاطفا وتراحمها وعدلا وانصافا وتآخيا واتحادا ويريد أن ينقله من مقاييسه الأخلاقية البدائية التى تقوم على الشجاعة المتهورة والانفاق المسرف والتحدى العنيد والاتنقام الدموى الى مقاييس لا شك أنها أرفع في معيار الفضائل درجة ويريد أن يهدم هدما تاما مثال « الفتى » الجاهلي ليبني مكانه

مثالا آخر له (المؤمن » لا يجادل مجادل فى أنه يرتفع بالانسانية صعدا . ويريد أن يقلل من خضوع الانسان لانفعالات الجسد ، لا لأنه يعادى اللذة ويحتقر مباهج الحياة الدنيا كما قال بعض خصومه وبعض أتباعه أيضا ، فهو لم يحرم على الناس طيبات الحياة الدنيا ، بل لأنه يريد أن يلفت الانسان الى لذة أعلى شأنا ، وأكثر غنى ، وأكمل بانسانيته ، سمها لذة الروح ، أو سمها لذة الفكر ، أو سمها ما شئت من تسمية ، لكنها هى التى تكسب الانسان انسانيته التى تعليه على مجرد الحيوان الأعجم

يريد الدين الجديد هذا كله ، لكن كيف يحققه والشعر الجاهلى ، بكل روعته الفنية وتأثيره البليغ فى أهله ، واقف أمامه ، يؤيد الحياة الجاهلية ، ويتغنى بقيمها ، ويمجد فتوتها ، ويطرب لقسوتها ووحشيتها ، وينتهب ملذاتها الحسية الحادة ، بل يمجد آلامها الحسية العنيفة ، ويرفع كل هذه القيم عالية أمام الشباب الطموح فيحصر همه فى تحقيقها ولا يطمح ببصره وبأمله الى شىء أرفع منها ؟ كان لابد أن يعادى الاسلام شعر الجاهلية ، ولقد عاداه بكل تأكيد ، وسعى الى قتله ، ولا فائدة من أن نحاول المحاولات المألوفة فى الدفاع عن الاسلام فى هذه المسألة ، بل الدفاع الصحيح ، لأنه وحده الحق ، هو أن تتناول هذه المسألة ، تناولا أبعد نظرة ، فنفهم روح الشعر الجاهلى ، وتفهم روح الاسلام ، ونرى التعارض التام بينهما ، فنحكم حكما نزيها أيهما كان خيرا للانسانية فى نهاية المطاف

ولنتذكر في هذا الصدد أن ما نستطيعه الآن من التمييز بين اعجابنا الفنى بالشعر الجاهلي وبين رأينا الديني أو الفكري في قيمه لم يكن

يستطيعه الجاهليون فنحن الآن نستطيع أن نطرب لهذا الشعر طربا فنيا قويا دون أن نسلم بصلاحية قيمه وفضيلة تقاليده وعاداته وسمو طراز مجتمعه نستطيع أن نستجيب استجابة فنية عميقة لمعلقة الأعثى دون أن يدفعنا هذا الى محاولة تقليده فى نمط سلوكه فى حياتنا العملية ونستطيع أن نهتز اهتزازا فنيا عنيفا لغضب الجميح على من خانوا نضلة ومن قتلوه دون أن يقودنا هذا الى الايمان بضرورة الثأر والاتتقاء الدموى ونستطيع أن تتعاطف تعاطفا رحيما مع تشاؤم علقمة دون أن يوقعنا هذا فى حمأة يأسه وسلبيته ، ثم لا نجد منفذا منها الا الاندفاع المجنون الى ملذات الجسد . لكن الجاهليين لم يكونوا يستطيعون شيئا من هذا التمييز ، بل كان شعرهم من أعظم دوافعهم على سلوكهم العملى الذى سلكوه فى واقع حياتهم

ولنتذكر في هذا الصدد أيضا أن الاسلام ان يكن قد عادى الشعر الجاهلي نفسه فانه لم يحرم الشعر كفن ، وان يكن هذا هو عين ما اعتقده بعضأتباعه المتزمتينالذين نسبوا الي دينهم جريرة افلاسهم الفني، وأن تبدل طراز الحياة ونوع القيم كان كفيلا بمرور الزمن أن ينتج نوعا جديدا من الشعر لا يعادي الدين الجديد ويحقق للانسان حاجته الفنية المشروعة الملحة التي لا تتم انسانيته بدونها ولنتذكر أخيرا أن الاسلام من الناحية الفنية الخالصة قد قدم للشعر الجاهلي فرصة ذهبية للتجدد والنمو وللتوسع والتعمق لم تكن تتاح له لولا مجيء الاسلام ذلك أن الشعر الجاهلي الذي حاولنا في هذا الكتاب أن تبين بعض جوانب روعته وجباله ، كانت تكمن فيه أدواء جذرية لم يكن سبيل الي علاجها الا بالتغيير الجذري في كيان الجاهليين ومعيشتهم. عذه الأدواء قد تبدت لقاريء كتابنا هذا على الرغم من تركيزنا على.

محاسن الشعر الجاهلي ، اذ أننا لم نستطع أن نستكمل تقدير هذه المحاسن الا بادراك هذه النقائص ولقد جاء الاسلام فقدم للعرب فرصة \_ يا ليتهم استغلوها استغلالا كاملا! \_ لتلافى تلك النقائص وهذا موضوع تناولناه فى كتاب سابق (١) ، فلنقتبس هنا بعض ما قلناه فيه بعد أن شرحنا تحدد الشعر الجاهلي بحدود الحياة المادية ، وغلبة الصبغة الجماعية عليه وضعف الشخصية الفردية فيه ، وضيق تقاليده الفنية وشدة صرامتها ، قلنا ما يلي

« هل أضر الاسلام بالشعر العربي أو أفاده ؟ سؤال يخطىء معظم الذين يتصدون للاجابة عليه ، سواء منهم من يهاجم الاسلام ومن يدافع عنه أما المهاجمون فيقولون انظر الى هذا الشعر الجاهلي الرائع المطرب ، كيف جاء الاسلام فأنزل به ضربة قاضية ، فانتهى هذا الشعر البديع واحسرتاه ، وما ذلك الالتزمت الاسلام ومعاداته للفن وللذة الفنية ، فحاول أن يجعل من الناس آلات تسجد وتعبد ولا تحس بمتعة فنية ولا تطرب لجمال في الكون أو في البشر أو في الفنون وأما المدافعون فيقولون بل الاسلام لا يعادى الفن ولا يحارب الشعر ، ولقد كان الرسول يعجب بالشعر ، وكان يستنشد الخنساء ويقول هيه يا خناس، وكان يقول لحسان أنشد وروح القدس تؤيدك، ثم يقولون: انظر الى تأثير الاسلام العظيم في الشعر ، ويأتونك بأبيات تنظر فيها فلا تحد تأثيرا عظيما ، انما هي أبيات مليئة بألفاظ الصلاة والصيام والزكاة والملائكة والعبادة والتقوى وغيرها من آثار لفظية سطحية محض

<sup>(</sup>۱) ثقافة الناقد الأدبى ، ص ٢٦٣ – ٢٧٨

« وكلا الفريقين قد زاغ عن الصواب ، فان الاسلام لم يضر بالشعر العربى مثقال ذرة ، ولكن أياديه عليه لا تقتصر على قول الرسول هيه يا خناس ، وعلى ألفاظ الصلاة والزكاة وسائر ما يجمعه المدافعون ، بل كان تأثيره أعمق وأبعد من أمثال هذه القشور ونستطيع أن نجمل تأثيره في أمرين أنه قوى الشخصية الفردية وسعى في تنميتها وابرازها. وأنه أعطى العرب مجالا لتجديد شعرهم ما كانوا ليظفروا به لولا مجيء الاسلام يبدل حياتهم وتفكيرهم

« لكننى قبل أن أشرح هاتين الناحيتين ألفتك الى عيب آخر فى الشعر الجاهلى أخرت الحديث عنه الى الآن ، لا يلتفت اليه هؤلاء الذين يتعصبون له ويكيلون للاسلام التهم ، وهو أنه كان قبل مجىء الاسلام قد بلغ ذروته التى لا يستطيع أن يزيد عليها شيئا ، وكان قد أنهك عبقريته الخاصة حتى نفدت ، فابتدأ ينحل ، اذ ابتدأ الشعراء لا يقولون جديدا ، بل يكرر بعضهم بعضا ويكرر أحدهم نفسه تكرارا شديدا ، وهذا لا يتبين للذى يكتفى من هذا الشعر بدرره المشهورة ، ان أنها يتبدى للذى يتقن دراسته فى كل مجموعاته ودواوينه ، اذ ذاك يتبين له أنه يستطيع أن يحذف نصفه على الأقل دون أن يخسر الأدب العربى شيئا من ناحية غناه الفنى » وهنا أضفنا فى الهامش (ليلتفت القارىء الى قولى « من ناحية غناه الفنى » أما من ناحية أهميت التاريخية فكل بيت جاهلى عظيم القيمة ويجب أن يحافظ عليه )

« فالاسلام اذ جاء فبدل أحوال العرب ، وغير ظروف البيئة التى التجت هذا الشعر ، أعطاه فرصة ذهبية للتطور والتجديد لو لم تجىء له لاستمر يكرر نفسه حتى يصير لا أكثر من تمرينات آلية تقليدية

محض ، بل هو قد بدأ فعلا فى هذا الانحطاط قبل مجىء الاسلام ، ولاستمرت عيوبه تزداد تفاقما وخبثا حتى تنتهى به الى الفساد التام وقد رأينا أن هذه العيوب هى ضعف الشخصية الفردية ، وماديت ولصوقه بالأرض ، وشدة ضيق تقاليده الفنية . فلننظر كيف أثر الاسلام فى اصلاح هذه جميعا »

والقارىء المهتم يستطيع أن يعود الى الكتاب المذكور ليتابع عرضنا للمحاولة الاصلاحية الشاملة التي قام بها الاسلام ، وهي محاولة قلنا انها احتاجت وقتا طويلا قبل أن تثمر ، وان آثارها الحقيقية لم تبدأ في الظهور الا بعد جيلين كاملين من الهجرة ومن هنا نفهم لماذا أصيب الشعر العربي بنكسة بعد مجيء الاسلام ، نكسة كان لابد من حدوثها ولابد من انقضاء وقت غير قصير قبل أن ينقه الشعر منها ويعود الي القوة واطراد النمو ومواصلة التطور ، بعد أن يتقبل العرب تعاليم الاسلام الجديدة تقبلا نفسيا عميقا لا لفظيا سطحيا بل نزيد الآن على هذا كله فنقول ان الذي أضر بالشعر العربي في تاريخه الطويل وجعل القسم الأكبر من كمه الضخم لا غناء فيه ، لم يكن مجيء الاسلام ومحاربته للشعر الجاهلي الرائع المطرب، بل كان اصرار العرب في قوة رجعيتهم على أن يرتدوا بحنينهم العاطفي ومثاليتهم الفنية ، وان لم يكن بعقيدتهم الدينية ، الى أيام الشعر الجاهلي ، يتشبثون بقيمه الجمالية ، ويرون الاجادة كل الاجادة في طريقته الأدائية ، ويلزمون شعراءهم بمحاكاة هذه القيم وهذه الطريقة ، ويحكمون على الشعراء المتعاقبين لا بمدى تجديدهم وابداعهم كما كان ينبغى أن يحكموا بل بمدى مطابقتهم للشعر الجاهلي في محتوى موضوعاته وفي ترتيب هـذه الموضوعات وفي طرق التعبير عن ذلك المحتوى

حين نحمل على تكرار « موضوعات » الشعر الجاهلي فاننا لا ننسي أن بعض هذه الموضوعات خالد متجدد ، لأن المواقف والعواطف التي تدور حولها باقية بقاء الانسانية لكننا نعنى أن المحتوى الخاص لهذه الموضوعات كما ترد في الشعر الجاهلي ، بالاضافة الى أسلوب أدائها ، لا يقبل الا من شعراء العصر الجاهلي وحده فحتى حين تتكرر هذه الموضوعات العريضة ينبغي أن يختلف المحتوى ، وأن يختلف الأداء تبعا لاختلاف المحتوى فالذي لم يفهمه أولئك الجامدون والرجعيون \_ بالمعنى الصحيح لهذه الكلمة ، لا بالمعنى الانفعالى الذي يستخدم في مجرد الادانة والسباب ـــ هو أن الشعر الجاهلي على عظم روعته وكماله الفني الخاص لم يكن يصلح الالحياة الجاهلية ، بأساسها القبلي وطرازها الرعوى ونظامها \_ أو بالأحرى انعدام نظامها \_ الاقتصادى وقيمها الاجتماعية ومثلها الخلقية والدرس الأعظم الذي يخرج به كل قارىء أجاد قراءة كتابنا هذا هو أن الشعر الجاهلي كان مرتبطا أوثق ارتباط بحوال عصره المادية والاجتماعية والفكرية ، وهذا الارتباط العضوى التام هو سبب روعته وكماله الفنى ومغزى هذا أن مضمونه وأداءه معا لا يصلحان اذا تغيرت هذه الأحوال ، وكلما ازدادت تغيرا ازدادا عجزا عن أن يقوما بحاجة العصر الجديد لو أدرك العرب هذا لما مضوا في تقليد الشعر الجاهلي هذا التقليد الطويل الذي حط بكابوسه على معظم انتاجهم لمئات السنين فخنقه وحرمه الحياة ، والذي لا نزال نرى بعض آثاره في يومنا هذا في المدرسة التقليدية ، والذي لم يفلت منه في تاريخ الشعر العربي الا أعاظم الشعراء المجددين ، وحتى هؤلاء لم ينجوا تماما من كابوس التقليد ، ولما حق لأحد كبار كتابنا

المعاصرين \_\_ وهو المرحوم الأستاذ أحمد أمين \_\_ أن يكتب سلسلة مقالات تحت عنوان الشعر الجاهلي وجنايته على الأدب العربي

هم قد بهرهم جماله الفنى الرائع ورأوه قد بلغ الذروة ، وهو فعلا قد بلغ الذروة فى طراز معين من الجمال الفنى ، فنسوا أن جماله هذا لم يكن صادرا عن حيل أدائية من المستطاع انتزاعها من أوضاع بيئتها وعصرها واستخدامها فى أوضاع مختلفة ، بل قد صدر عن صدقه التام مضمونا وأداء فى التعبير عن بيئته وعصره وتصوير أهله فى مختلف مناحيهم المادية والمعنوية ، فاذا تغيرت أوضاعهم وتغيروا هم مع تغيرها لم تعد طريقته الفنية تنفع لا بمضمونها ولا بأدائها ، فالاستمرار فى استخدامها لن ينتج الا تقليدا سقيما ومحاكاة آلية قد تدل على المهارة والحذق لكنها تقفز تمام الاقفار من نفحة الصدق ونسمة الحياة فلا تولد الا ميتة

درس آخر يخرج به قارىء هذا الكتاب أن الشعر الجاهلى قد بلغ نهاية الاتقان فى طريقته الخاصة ، ولا يترك مجالا للتحسين الجوهرى فيها ، فمن العبث اذن تقليده والاستمرار فى محاكاته ، لأن هذا لا ينتج الا تكرارا عقيما واذا كان الشعر الجاهلى نفسه قبيل الاسلام قد كثر فيه التكرار وبدأ يسبب قدرا من الملال ، واذا كان أحد شعرائه الكبار أنفسهم قد شكا أنه هو وسائر الشعراء لم يعودوا يقولون الا معارا أو معادا من لفظهم مكرورا (وهذا الثاعر هو زهير ، الذى رأينا فيما مر من كتابنا مدى حرصه واجتهاده فى أن يجد زاوية جديدة يتناول منها الموضوعات المطروقة ) ، وكان شاعر كبير آخر (هو عنترة ) قد تساءل هل غادر الشعراء من متردم ، فما بالك بشعراء جاءوا بعد العصر الجاهلى بمائة وبألف وبألف وأربعمائة من السنين !

فى حديثنا هذا تتحدث بالطبع عن علاقة الشعر الجاهلى بالشاعر المنشى، لا عن علاقته بالقارى، المتذوق ، فان متعته لهذا القارى، لا تزال عظيمة ، وأهميته لا تزال باقية متجددة بل نزيد فنقول ان هذه المتعة ذاتها ربما يستطيع الشاعر المنشى، أن يجد فيها مصدرا جديدا للالهام يمده ببعض العناصر الشعرية ، لكن على أن ينظر اليها كما ينظر الى أى مصدر آخر من مصادر الهامه الفنى ، للاستفادة الحصيفة لا للتقليد العبودى والمحاكاة الآلية ، ولا يزال عليه أن يهضم هذا الالهام ويتم تمثله فى ذات نفسه حتى يعيد اخراجه منها ممزوجا بعناصره الذاتية ومتشكلا بأدائه الشخصى المستقل

نزيد هذا تحديدا فنقول ان شعراءنا المعاصرين اذا اتقنوا دراسة الشعر الجاهلي وتذوقه على نحو مشابه للمنهج الذي بسطناه في هذا الكتاب ، فان هذا خليق بأن يشحذ من حساسيتهم ويرهف من مقدرتهم البصرية والسمعية ، كما أنه خليق بأن يزيد من مقدرتهم على صياغة تراكيب اللغة واستغلال قيمها الموسيقية الايقاعية والجرسية والتنغيمية. لكن يبقى عليهم أن يستغلوا هذه المقدرات في انتاج شعر جديد أصيل يتناول مشكلاتنا الحيوية والنفسية الحاضرة ويخاطب أذهاننا وضمائرنا وأذواقنا الحديثة ويخاطبها بقاموس لفظى تتكون مفرداته من الألفاظ الحية المستعملة وهذا معناه أن شعرهم الجديد من ناحية المضمون لابد أن يحتوى على قيم فكرية وجمالية مختلفة جدا عن قيم الشعر الجاهلي ، ومن ناحية الأداء لا يمكن أن يقتصر ولا أن يعتمد في المحل الأول على الوسائل الادائية أو التشكيلات اللفظية التي استكشفها شعراء الحاهلية واتقنوا استغلالها لابدأن يستكشفوا طرقا جديدة في تأمل النفس البشرية وفهم التجارب الحيوية ورد فعل الانسان على الكون

والوجود والحياة لابد أن يستكشفوا فى المجتمع مشاكل ومواقف جديدة وفى ذات أنفسهم جديدة وفى النفس البشرية آفاقا وجوانب جديدة وفى ذات أنفسهم أبعادا لم يسبر القدامى أغوارها بل لم يحلموا بامكان وجودها وهذا كله كفيل بأن يهديهم الى وسائل جديدة فى ضم الألفاظ وصياغة التراكيب وتنعيم الموسيقى الشعرية بل فى اتنخاب الألفاظ المفردة نفسها ونحتها واشتقاقها وتحويرها وتطوير معانيها الثانية وظلالها العاطفية ومقدراتها الاستدعائية

وهذا هو ما بدأ شعرنا الجديد يحققه لحسن حظنا العظيم كما شرحنا تفصيلا فى كتابنا السابق « قضية الشعر الجديد » ومن هنا يدرك القارىء أننا برغم تقديرنا العظيم للشعر الجاهلى ، وانبهارنا العنيف بمقدرته الفنية ، تقديرا وانبهارا حاولنا أن ننقل عدواهما الى قارىء كتابنا ، لا نوافق الذين يقولون \_ من العرب والمستشرقين \_ ان الشعر الجاهلى يمثل النهاية التى تستطيع العبقرية الشعرية العربية أن ترتاد أن تطمح الى بلوغها بل نعتقد أن فى امكان هذه العبقرية أن ترتاد أودية جديدة من التحقيق الفنى وأن تعلو الى قمم جديدة من الكمال الفنى وكل ما تحتاجه فى هذا السبيل هو أن تتعلم كيف تستفيد من المقدراتها الجديدة الحضارية والفكرية والنفسية والفنية ، وأن تتعلم كيف تستفيد من كيف تستفيد من غينها وذخرا كيف تستفيد من الخيا فائدة عاقلة حكيمة تتخذ منه زادا يغذيها وذخرا يغنيها ولا تتخذ منه عبئا ثقيلا ينوء به كاهلها وغلا يخنق أنفاسها وقيدا يعرقل خطاها نحو مواصلة الكشف واستمرار التقدم

وهذا الذي ندعى امكان حدوثه هو ما تحقق فعلا الى درجة ليست بزهيدة على أيدى كبار الشعراء في العصور التي تلت العصر الجاهلي .

فعمر بن أبى ربيعة ، وبشار ، وأبو نواس ، وابن الرومى ، وأبو تمام ، والمعرى ، والمتنبى — كل من هؤلاء قد قاوم وطأة التقليد الثقيلة ، واستطاع أن يحرر شخصه وشعره وأن يقدم الى تراث الشعر العربى اكتتابا جديدا استكشف فيه امكانيات جديدة فى النفس البشرية وفى التحقيق الفنى لم يهتد اليها الشعر الجاهلى ولا ما تلاه من أشعار حتى زمان كل منهم الا أن هؤلاء جميعا دفعوا للتقليد ضريبة تزيد وتنقص ، والتجديد الذى نطمع الآن فيه يتجاوز كل ما حلموا بامكان حدوثه فى المضمون والشكل على سواء .

#### فهرس الجزءا لثاني

صفحة

#### الفصل الحادي عشر

# الوحدة الحيوية من النسيب الى الناقة الى الظليم الى حمار الوحش الى الخهر الى الهجاء

همزية زهير بن أبى سلمى ((عفا من آل فاطمة الجواء)). هل توجد وحدة في القصيدة الجاهلية ؟ الفرق بين الالتئام الهيكلى وبين الوحدة العضوية والفنية بمدلولها الفربى رأى المؤلف في الوحدة الحيوية الموجودة في بعض القصائد الجاهلية استقراء هدف الوحدة وتحديد مدلولها من الشعر الجاهلي نفسه . نسيبزهير في همزيته . موقفه المتناقض بين ما يقتضيه النسيب من حزن وحالته الحقيقية من الفرح والاستبشار . كيف يحل هذا التناقض حلا فنيا صادقا اشارته العاجلة الى الناقة والظليم قصته المثيرة عن حمار الوحش وأتانه أبياته المطربة في مجلس الشرب والفناء هجاؤه المرح الخالى من الفضب الحقيقي . ميله الى الفكاهة والى مصالحة الخصوم . الاستدلال التاريخي الصحيح لأبيات الهجاء . كيف حقق الوحدة الحيوية في همزيته الطويلة على تعدد فنونها

240

# الفصل الثاني عشر الفضب: الحماسـة

ميمية الجميع (( يا جار نضلة قد أنى لك أن / هدم )) . ارتباط الوزن الأحف بالعاطفة المضطربة السخرية المرة والتهديد المخيف والحزن الكبير الرابطة القبلية بين الشاعر وقومه . المسئولية القبلية العامة حقيقة الأمر في عادات الجاهليين بين ممارسة الفدر ومثالية الوفاء . موقفهم من الغريب والمستجير والمدين واليتيم . غنى الأنفام في هذه القصيدة القصيرة وتوحدها

مع تعددها الأداء الفنى يحتاج الى ضبط الانفعال وتنظيمه دالية يزيد بن الحذاق (( أعددت سبحة بعدما قرحت / جلد )) بساطتها وافراد انفعالها بين الشعر الفورى الساذج والشعر الناضج المعقد موقف البدو من السلطان المدنى لملوك الحاضرة تنازع استجابتنا لهذه القصيدة بين الاعجاب بشجاعته العظيمة وحبه للحرية وبين السخط على تهوره الأحمق البداوة هى الصفة الغالبة على الحياة الجاهلية والشعر الجاهلي

# الفصل الثالث عشر هـــدوء المسيب

وداع الشباب ، قصة الصيد ، الحصان الكريم والانسان الكريم لأمية زهير ((عفا القلب عن سلمى وأقصر باطله)) تطور زهير بين شهابه وهرمه ملاءمة بحر الطويل للعواطف الجليلة المتزنة ، أبياته الآسفة على وداع الفزل والشباب طريقته الفنية في نظم أسماء الأماكن صغات الحصان العربى قصة الصيد وما فيها من الابداع والتجديد ، فن المديح الصادق الدلالة التاريخية والاجتماعية الصحيحة لهذا المديح صفات السيد العربى الذي يمجده زهير ، الوحدة الحيوية بين فنون اللامية ، ميزات زهير الخلقية والغنية ارهاصة بمجىء دين الرحمة والسهام

# الفصل الرابع عشر دقائق التنفيم الصوتى الحسزن: الرثاء

عينية أبى ذؤيب الهذلى (( أمن المنون وريبها تتوجع ) العلاقة الصحيحة بين اللفظ والمعنى فى الشعر الجيد الوحدة العضوية التامة بينهما الفصل بينهما أفظع خطأ يرتكب ضرر الطريقة الخطابية المضخمة والطريقة الرومانسية المزققة فى قراءة الشعر كيف نقرأ الشعر قراءة طبيعية توفى المعانى حقها دون مبالغة وتكلف تحليل لأبيات الرثاء من العينية