

دولة ماليزيا

## وزارة التعليم العالي ( MOHE )

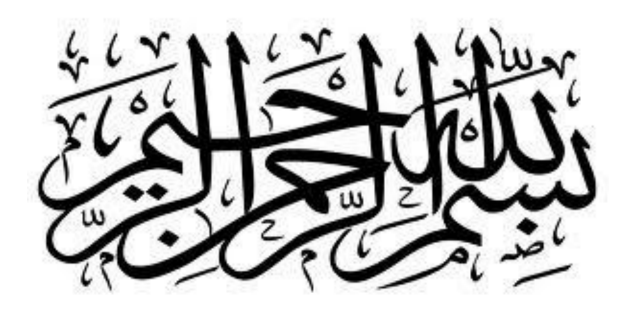
جامعة المدينة العالمية

كلية اللغات- قسم الأدب العربي والنقد الأدبي

رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الأدب العربي والنقد الأدبي

الباحث عبدالله بن محمد الأسمري الرقم المرجعي : MAL113AS283 تحت إشراف سعادة الدكتور/ أحمد علي عبدالعاطي كليات اللغات – قسم الأدب العربي والنقد الأدبي كليات اللغات – قسم الأدب العربي والنقد الأدبي

٠



# صفحة الإقرار : APPROVAL PAGE

أقرت جامعة المدينة العالمية بماليزيا بحث الطالب \_\_\_\_\_

من الآتية أسماؤهم:

The dissertation has been approved by the following:

المشرف على الرسالة Academic Supervisor

المشرف على التصحيح Supervisor of correction

رئيس القسم Head of Department

عميد الكلية Dean, of the Faculty

Academic Managements & Graduation Dept قسم الإدارة العلمية والتخرج Deanship of Postgraduate Studies أقررتُ بأنّ هذا البحث من عملي الخاص، قمتُ بجمعه ودراسته، والنقل والاقتباس من المصادر والمراجع المتعلقة بموضوع البحث.

إقرار

اسم الطالب : معداده مر مر مرد مد بر بر مر مر

التوقيع:

22/18/07/1 So التاريخ :

#### DECLARATION

I herby declare that this dissertation is result of my own investigation, except where otherwise stated.

Name of student: Abdallh Alasmari

4/1435-4-

Signature: -----

8

Date:

### الملخص

بعد توفيق الله ثم دراسة استمرت لسنتين – تقريباً – وصلت بي دراسة ( الآنا الآخر ) في تقسيماتها المعتمدة على تناول الأنا منفرداً والآخر منفرداً والآنا الأخر مجتمعين ، وطبيعة العلاقة التي تنشأ بينهما ونوعها في شعر العيسى إلى مؤشرات تم اثباتها في ثنايا فصول الدراسة ، ويمكن الخروج من استعراض الأنا باوضاعها المختلفة : أن الأنا تتأثر بأوضاع داخلية ومصدرها الذات المتعلقة بالماضي أو القلقة من المستقبل ، أو بأوضاع خارجية اصتدمت بها ، وفي الأوضاع الثلاثة التي افترضها البحث ، فالأنا تتألم أو تتشاءم أو تعتز في كولها متأثرت أو مؤثرة في الذي مثل انشطار عن الآنا ليشكل جزءاً منها وبصورة بسيطة .

فالأنا المتألمة شكل الحرف فيها فضلاً عن القصيدة ألما مستقلاً أو مندبحاً مع سائر الألم ، ولا شك فألم الأنا نشأ جراء اخفاق الأنا في الوصول وجراء المفاجأة في أحايين أخرى ، وفي ألمه تجارز الحرف دلالته كرسم كتابي إلى دلالة في الشعر ليصبح أيقونة على القصيدة ، ويمكن القول أن ثلاثية ( الجرح – الحزن – الحرف) شكلت مظاهر الألم وبواعثة والمعبرة عن ( أنا ) الشاعر ، والآنا المتشائمة تنظر عبر فضاءات متعددة إلى ذاتها والطبيعة والحبيبة والقصيدة ، في تفاعل اخذ بالقرب تارة والبعد تارة أخرى .

وأبرز مظاهر التشاؤم أنه تشاؤم أكثر ما يجلبه لدى المتلقي هذه الشفقة على الآنا المستعرضة للألم ، وهي لاتقوى على مواجهة فضاء الأنا الداخلي وهو نوع من الاستلاب الذي لاتقدر الأنا منه فكاكا ، وحركة الأنا في فضائها هي ندع من الحركة والحركة المرتدة ونشوء التشاؤم ليس عاملا حارجي فهو يتشاؤم من بعض عناصر الطبيعة كالريح والشمس والظلام .

وتتجلى الأنا المعتزة في ثلاث صور : اعتزاز بما يصدر عنها ومنها وبما يصد منها من الآخر ومايصدر عنها عن الآخر ، وكما كان يتشاءم من الطبيعة وتحولاتها فإنه في كثير من الصور الشعرية اعتز بقدارته في مواجهت نوائب الدهر وركوبه شرائد الأخطار ٪ وشكلت النرجسية اعتزاز ( الأنا الشاعر ) بحب الحبيبة وحب الأخر للشاعر واعتزاز الشاعر قبل ذلك بصفاته الشخصية .

أما الفصل الثاني من الدراسة فكان من خلال الأخر بوصفة حبيباً ، وبوصفه حاسداً حاقدا ، وبوصفه محايداً ، فكانت علاقته بالأخر الحبيب هي أصفى لحظات العلاقة وأكثرها استقراراً تسفر فيه الأنا عن نوع من الاكتمال مهما شاب الأنا من شوائب الهجر ومنغصات البعد وهذا بخلاف علاقة الأنا بالأخر الحاسد فقد يطال أذى الأخر الأنا من خلال الحقد والكره والتطفل الدائم على حياة الأنا وخصوصيتها ، وقد برزت تعبيرات الشاعر لتحلية حال الأخر الحاسد .. الحاقد في الفاظ مباشرة تارة مثل الظلم والظلمة واللون الأسود ، ولامست هذه العبارات شكل الآخر وباطنه ، وتارة جاء التعبير رمزاً غير مباشر... وجاءت علاقة الأنا الشاعرة بالأخرة المحالية متراوحة بين المحايدة الخالصة التي ظهرت من خلال اختياره لوصف أسلوباً للحياد ، وبين محايدة شابكا الإعجاب في بعض الصور التي تناول فيها الشاعر القضايا الكبرى من قضايا أمته مثل قضية فلسطين والسلام وفتح والانتفاضة ، وربط المقدسات بعضها ببعض على بعد المسافات ، ورسمه الأخير من خلال الأبيات أبرزت بعض المقاهر : إن علاقة الأنا بالآخر على تنوع هذا المعالم ذكريات شيخ قريته وصياد القرية . ويمكن القول : إن علاقة الأنا بالآخر على تنوع هذا الأخير من خلال الأبيات أبرزت بعض المقاهر :

علاقة الأنا بالآخر علاقة وفاق واختلاف ، وأثر في الآخر وتأثر به .

أغلب شعر العيسى في الوجدانيات ، وله وفاق مطلق مع الحبيبة رغم البعد ، لذا فهو يدعو على الفراق ، ويطلب المغفرة من الحبيبة بسبب الهجر .

قد تبرز الأنا بتركيز الأنا على حب الآخر لمتعة حسية بعيدة الحب في معناه العذري .

في ظل وفاق الحب بين أنا الشاعر وأنا الحبيبة يصبح الارتباط معادلاً للوجود ورمزاً للحياة . ثمة علاقة وفاق بين الأنا الشاعرة وأنا المكان بما فيه من رمزية الذكري . عُد المكانُ ( أناً ) أخرى ، لارتباطه بالأنا الشاعرة أو بالأنا المحبوبة .

ومن الصراع في صورة جلية صراع مع الحساد .

بدأ صدى الذات في الآخر بأمرين : أولها مواجهة الأنا للصعاب وفخرها في الصمود أمام العقبات ، وثانيها صدىً يقع على الحبيبة ، لكن التعبير عنه بلسان الأنا الشاعرة ، فهو صدىً افتراضي .

من خلال استعراض صدى الذات في الحبيبة لاحظت علو نغمة النرجسية ، ولاحظت غلبة أسلوب الغنائية والذي يتسق مع الاحتفاء بالذات .

الصدى الإيجابي كان من خلال أسلوب الحكاية وأسلوب الطلب لينثر فيه الشاعر مشاعره ، فيصف ويستذكر وينفعل ويتخيل ، أما الصدى السلبي فهو من الآخر الحبيب والآخر غير الحبيب ، غير أنه من الحبيب مختلط بالإيجابي ، أما السلبي فهو موقف الأنا الشاعرة وألمها من الكثير من القضايا العامة كقضية القدس وسلوك اليهود على مر التاريخ . After reconciling God and then study lasted for two years - almost - got my study ( ego the other ) in divisions based on the intake ego solo and other solo and ego other together , and the nature of the relationship that develops between them and the kind of hair -Essa indicators have been substantiated in the folds of the classroom , and can exit A review of ego their situation different : that the ego affected by the conditions of internal and source of self relating to the past or worried about the future , or the conditions of external blew up , and in three modes hypothetical search , Valona hurting or Ti\_oem or proud of in being Mtathert or influential in the other , such as fission for ego is a part of it and be simple .

Valona in Need shaped them as well as the poem Alma independent or integrated with other pain , no doubt Volm ego arose due to the failure of the ego in access and due to the surprise of other times , and in pain Tjarz crafts significant fee in writing to the indication in the hair to become the icon of the poem , and arguably the trilogy ( the wound - sadness - Craft) formed a manifestation of pain and its causes and the mouthpiece of ( I ) the poet , and the ego pessimistic view across multiple spaces to itself , nature and the beloved poem , in reaction to take sometimes near and distance at other times .

The most prominent manifestations of pessimism that pessimism over what brings the recipient of this compassion for the ego transverse pain , which is Atqoy to face the space ego internal a kind of alienation that the priceless ego him trapped in , and the movement of ego in -space is let of movement and motion feedback and the emergence of pessimism is not a factor outside it pessimistic than some of the elements of nature such as wind , sun and darkness.

Reflected ego dignified in three pictures : the pride of every reported from and including repels them from the other and Misdr them from the other , and also was pessimistic of nature and the transformations it in many poetic images cherish Bakdarth in Musbandt ravages of age and riding Cheraúd dangers .

And formed a narcissistic pride (ego poet) love and love of the other beloved poet and the poet's pride before personal qualities.

The second chapter of the study was through other prescription lover, and as envious hateful, and as a neutral, was his relationship with one another, the beloved is the purest moments of the relationship and most stable yield the ego of the type of completion no matter how young ego of impurities abandonment and harrowing dimension This is unlike the relationship of the ego with one another, envious It has hurt the other affects the ego through hatred and hatred and permanent intrusion on the lives of the ego and privacy, has emerged expressions poet to shed light on the case other envious .. Vindictive in words directly at times, such as oppression and darkness, and the color black, touched these phrases form the other and inwardly, and sometimes came to express a symbol indirectly came relationship ego poet Hereafter neutral ranging from neutral exclusive that emerged through his choice to describe a way of neutrality, and between neutral marred admiration in some pictures which dealt with the major issues of the poet of the nation's causes, such as the question of Palestine and the peace and open the uprising, and the holy sites linking to each other at long distances, and charted the milestones and memories Sheikh village fisherman village.

It can be said : The relationship between the ego of the other on the diversity of the latter through the verses highlighted some of the features :

1 . Relationship with the ego of the other relationship ES and different , and the impact on other affected him .

2 . Most hair Alissa in Alojdaniet , and has exceeded the absolute dimension with beloved in spite of , so he calls for the separation , and asks forgiveness from beloved because of abandonment .

3. May arise ego ego focus on the love of the other sensual pleasure far in love means virgin .

4 . Under ES I love between the poet and the beloved I become equivalent to the existence of the link and a symbol of life .

5 . A relationship between ego ES poet and I place including the symbolism of the anniversary .

6. Counting the place (I) again, as it relates to ego or ego beloved poet.

7 . Relationship reflected the conflict between the ego and the ego beloved poet, a conflict fences and separation, and the struggle is a struggle last time is the events and memories, as well as from the time there is a conflict with nature as: the sea and the beach and painful. 8 . It is a clear picture of the conflict in conflict with envious.

9. Began to echo the self in the other two things : First, the face of the difficulties of ego and pride in withstand obstacles, the second echo is located on the beloved, but expressed spokesman ego poet, echoing default.

10. Through a review of self- resonance in the beloved noticed altitude tone narcissism, noted the predominance of musical style, which is consistent with the celebration of self.

11. Positive response was through the method of story and style demand for tossing the poet, his feelings, describes the recalls and get excited and imagine, The Echo downside is of another lover and the other is the beloved, but it is beloved mixed as positive, while the downside is the position of the ego of the poet and the pain of a lot of public issues as a matter of Jerusalem and the behavior of the Jews throughout history.

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | المحتوى                          |
|--------|----------------------------------|
| -      | فهرس الموضوعات                   |
| )      | المقدمة                          |
| ١.     | التمهيد                          |
| ٣٩     | الفصل الأول : الأنا              |
| ٤.     | توطئة                            |
| ٤٢     | المبحث الأول : الأنا المتألمة    |
| 09     | المبحث الثاني : الأنا المتشائمة  |
| ٧٩     | المبحث الثالث : الأنا المعتزة    |
| ٩٨     | خلاصة الفصل الأول                |
| ۱.٣    | الفصل الثابي : الآخر             |
| ۱ • ٤  | توطئة                            |
| ١.٧    | المبحث الأول : الحبيب            |
| 114    | المبحث الثاني : الحساد والعاذلون |
| 179    | المبحث الثالث : شخصيات محايدة    |
| 184    | خلاصة الفصل الثاني               |

| ١٤٠   | ا <b>لفصل الثالث</b> : الأنا والآخر في علاقة |
|-------|----------------------------------------------|
| 1 5 1 | توطئة                                        |
| ١٤٣   | المبحث الأول : أنظمة العلاقة                 |
| 170   | المبحث الثاني : الصدى                        |
| ١٨٣   | خلاصة الفصل الثالث                           |
| 171   | الخاتمة                                      |
| 190   | ثبت المصادر والمراجع                         |

#### المقدمة

بسم الله والحمد لله عظيم الشأن ذي القوة والجبروت والسلطان والرحمة والستر والغفران، آثاره أنارت العقول والأذهان ، وآلاؤه علقت به القلوب والأبدان ، فذلت لخالقها العظيم ، إن من شيء إلا يسبح بحمده ، وما من مخلوق إلا سجد طوعاً أو كرهاً لعظمته ، هدى من شاء إلى الصراط المستقيم فضلاً ومناً ، وأضل من أراد عن النهج القويم عدلاً وعلماً لايسأل عما يفعل ، والخلق يسألون ، لاإله إلا هو رب كل شيء،والصلاة والسلام على النبي الأمي ، مخرج الناس من الطلمات إلى النور بأمر ربه ، ومبين الهدى وباعث الخير محمد صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد،

فيتمتع الأدب عموماً ، والشعر على وجه الخصوص بخصوبة مادته ، وحظوته بالدراسات النقدية ، التي لاتحصى عدداً،وفوق كل ذلك مازالت الدراسات مستمرة ، ومازال الأدب في رياعين شبابه ، لايعرف نهاية ، ولايكتفي بيسير ، وكل دراسة للشعر هي بث لحياة جديدة فيه ، وإبراز لمفاتن أخرى من مفاتنه ، ولعل شغفي بمذا الجنس الأدبي ، لايغفر لي إن ذهبت لغيره من الأجناس الأخرى .

لذا حاولت جاهداً أن أقع على مادة يكون في دراستها إثراء للأدب السعودي ، والمكتبة العربية ، فذهبت إلى قضية جدلية عنوانما ( الأنا والآخر )(') في شعر الشاعر السعودي محمد الفهد العيسى

<sup>١</sup> – ( الأنا ) من الناحية الفنية هو: " اكتمال الخصائص الإنسانية العامة والفردية في الفنان أو الأديب، وبروزها بوضوح ، وتعبير متميز من خلال الآثار التي يبدعها ، ولايتحقق الأمر إلا بالغوص على الأعماق ، واكتشاف مابها من كنوز عبقرية، وعرضها فنياً " المعجم الأدبي : جبور عبدالنور ، دار العلم للملايين ، لبنان–بيروت ١٩٧٩م ، ص ١١٦ . الآخر : " يشير إلى المغايرة في جانب أو أكثر بين (الذات The self ) أو ( الأنا The Ego ) ، وطرف آخر ذي وجود موضوعي في الذهن أو الفن ، وهو مرتبط بمصطلح ( الغير Alterity ) الذي يعني وضع الشيء أو المرء موضع الآخر ، أو المختلف أو الخارج عن الانتماء إلينا " . ثنائية (الأنا ) و ( الآخر ) الصعاليك والمجتمع الجاهلي : عبدالله بن محمد طاهر تريسي ، هو" أبو عبدالوهاب محمد بن فهد بن عبدالله بن عيسى بن عبدالرحمن آل صقيه التميمي " ، شاعر الألم والدموع ، ولد في مدينة عنيزة عام ١٣٤٣هـ. وفيها قضى فترة طفولته الأولى ، ثم حضيت أسرته بالهجرة إلى المدينة ، حيث تلقى دراسته ، وتفتحت شاعريته ، ثم اقتضت حياته الوظيفية الانتقال منها حسب الظروف والأحوال ، وكثيراً ماكان ينشر قصائده تحت اسم مستعار إما لظروف خاصة أو تقليداً لما كان عليه بعض الشعراء في العالم العربي آنذاك ، مثل بدوي الجبل ، والبدوي الملثم ، وأدونيس ، والأخطل الصغير وغيرهم ، الذي نعلمه أنه ينشر قصائده باسم ()

له تسعة دواوين مطبوعة ، واثنان تحت الطباعة ، واثنان كان ينوي نشرهما – بعد تسميتهما – لكنه عدل عن ذلك ، وأتلفهما – على حد قوله – لجبر الفحام الذي أعد في دواوينه رسالة ماجستير ( دراسة موضوعية وفنية ) وسيأتي التفصيل عن هذه الدواوين لاحقاً ، وقد تدرج الشاعر في العديد من الأعمال الحكومية إلى أن أصبح سفيراً للمملكة العربية السعودية في عدد من الدول .(٢)

لقد حاولت أن ألتفت إلى حانب ينتظر الإشراق .. جانب جدلي يحب السلم تارةُ والصراع تارةً أخرى ، لكنه يستحق الدراسة بجدارة ، ف(الأنا والآخر) جدلية بارزة في شعر العيسى لايمكن السكوت عنها .

مجلة التراث العربي مجلة فصلية محكمة تصدر عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق ، العدد ٢٠١–١٢١ ، كانون الثاني —نيسان ٢٠١١م ، ص١٧٣ ، بتصرف من الكتابين : شعر الهوية ، ص ٢٨٦ ، و : المصطلحات الأدبية الحديثة ، ص ٦٨ . وبناءً على ماسبق فالآخر يضم كل مايقع خارج هذه الذات أو يكون مغايراً عنها من مادة ومعنى ، فيقدم لنا صورتها منطلقاً من تبئيره لها من شتى الجوانب ، فهو بذلك مصطلح واسع الدلالة ، لن نتمكن من كبح حدوده . ينظر : ثنائية ( الأنا ) و ( الآخر )الصعاليك والمجتمع الجاهلي : عبدالله بن محمد تريسي ، ص ١٧٣ .

١ – شعراء من أرض عبقر ، د. محمد العيد الخطراوي ، نادي المدينة المنورة الأدبي ، ١٣٩٨هــ ، ص ١٢٨-١٢٩ . ٢ – محلة المنهل ، السعودية ، العدد ٧ ، رجب ١٣٨٦هــ وفي ختام هذه المقدمة المقتضبة لايفوتني أن أشكر جامعة المدينة العالمية ، وقسم الأدب العربي والنقد الأدبي أن أتاحا لي فرصة البحث ، وأقدم أخلص الدعاء وأوفى التقدير والعرفان، لأستاذي الدكتور / أحمد عبد العاطي ، الذي أكرمني بحسن خلقه ، ورقي تعامله ، ورحابة صدره ، وتوجيهه الدائم ، لإخراج هذا البحث بصورة مشرفة ، فجزاه الله خير الجزاء ، ونفع به وبعلمه.

ثم أشكر الأستاذ الدكتور / خالد الجديع على إضاءة المعتم لي ووضع القدم على الطريق الصحيح ، وأشكر الأستاذ / جبر الفحام ، صاحب رسالة الماجستير في شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ،على تعاونه معي في جمع أغلب دوواوين الشاعر لخلو المكتبات منها عدا ديوان ( الإبحار في ليل الشجن ) ، والشكر موصول للأستاذين عبدالعزيز العيسى ، وعدنان العيسى ( ابني الشاعر ) على توضيح المعلومات التي تخص حياة الشاعر .

مشكلة البحث :

تتمثل في مجموعة من الأسئلة عنها ، وقد يتولد من رحمها أسئلة أخرى تظل بلا إجابة ، لتفتح طريقاً جديداً للبحث .

أما السؤال المركزي الذي يحاول هذا البحث استشفاف الإجابة عنه من خلال جميع فصوله ، فهو كيف برزت هذه الجدلية ( الأنا والآخر ) عند محمد الفهد العيسى؟ وهل الأنا والآخر عند الشاعر تتميز بتغير دائب وتطور وتبدل مستمر أم ألها ثابتة ؟ ومن الجلي أن يظهر في ( الأنا ) بعدان ، بعد داخلي وآخر خارجي ، فلعل هذا البحث يسعى إلى اكتشافهما ، والفصل بينهما .

وهل صورة الأنا عند الشاعر لاتكتمل إلا بالآخر؟ ثم كيف برزت الأنا عند الشاعر؟ وفيم تمثلت؟

### أهمية البحث وأهدافه :

إن عمق الإحساس بالهوية ، والشعور بالذات ، ووعي الإنسان بمكنونات نفسه ونظرته إليها ، وعلاقة ذلك بمفهوم الغير ، والعلم بحدود ( الأنا والآخر ) ، لهو موضوع بارز في الكتابة الفكرية والنقدية من أقدم عصور البشرية ، وخير مثال على ذلك الحوار الذي دار بين رب العزة والجلال وإبليس ، حين أمر الله إبليس أن يسجد لآدم فقال استعلاءً : " أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين "

ولم تتوقف هذه الجدلية عند قول إبليس ، ولن تتوقف إلا بنهاية البشرية .

ولا يخفى على الجميع الدور الذي لعبته هذه الجدلية في تطوير الدرس النقدي ، واحتمائها بمظلة المنهج النفسي والفلسفي والاجتماعي ، وبلورة هذه المناهج لخدمتها.

من هنا وقع اهتمامنا بهذه الجدلية ، والشغف لمعرفة خفاياها ، جاعلين شعر محمد الفهد العيسى مادة للدراسة ، وذلك للمترلة التي يحظى بما هذا الشاعر بين شعراء الأدب السعودي ، والمكانة الأدبية التي تميز بما شعره .

وإنه لحريٌّ بي وأنا أنتسب إلى المحتمع السعودي ، أن أساهم في إعلان هذا التميز الذي يحظى به شعر محمد فهد العيسى ، نظراً لقلة الدراسات التي تناولته قياساً بمن هو أقل منه .

ولا مناص من وجود مجموعة من الأهداف تسعى الدراسة إلى تحقيقها منها :

- بيان قيمة الأدب السعودي .
- ۲. إيضاح قوة الأدب السعودي ، وصموده أمام هذا النوع من الدراسات.
- ۳. محاولة استجلاء شاعرية محمد الفهد العيسى ، وما قدمه للأدب السعودي .
  - إبراز الملامح الأدبية والفنية والجمالية في شعره .

- معرفة حدود جدلية الأنا والآخر في شعره .
  - سدإحدى الثغرات المتبقية في شعره .
  - ٢. إثراء المكتبة السعودية بهذا البحث .

الدراسات السابقة :

شعر محمد الفهد العيسى ( دراسة موضوعية وفنية ) للطالب / جبر الفحام
 هي رسالة ماجستير في قسم الأدب ، بكلية اللغة العربية في جامعة الإمام محمد
 بن سعود الإسلامية ، حصلت على تقدير ( ممتاز ) بإجماع لجنة المناقشة .

●دراسة نقدية لديوان ( الإبحار في ليل الشجن ) للناقد الأدبي رجاء النقاش .

 كتيب للناقدين راشد عيسى ومحمد المشايخ بعنوان (أسراب الحنين: قراءة في النموذج الرومانسي في شعر محمد الفهد العيسى).

دراسة د. محمد الخطراوي لديوان (على مشارف الطريق)، في
 كتاب (شعراء من أرض عبقر).

دراسة للغزل في ديوان ( الإبحار في ليل الشجن ) للناقد محمود رداوي نشرها في المحلة العربية بعنوان ( نجد والغربة والهوى في ديوان الإبحار في ليل الشجن ) ثم أدرجها في كتابه ( الحب والغزل في الشعر السعودي المعاصر ) بعنوان ( محمد الفهد العيسى شاعر الإبحار ) .

دراسة بعنوان ( محمد الفهد العيسى ) نشرها د. مسعد العطوي في محلة
 الحرس الوطني ، ثم نشرها في كتابه ( الاتجاه الوجداني في المملكة العربية السعودية

ودراسة الدكتور مسعد العطوي والناقد محمود رداوي مع ما تحويانه من جودة فإنهما دراستان عابرتان لا تشملان دواوين الشاعر ونواحيها الفنية والموضوعية(') ، ولا تتداخل مع ما نريد بحثه .

أ- شعر محمد الفهد العيسى : جبر الفحام ،رسالة ماجستير، المشرف أ.د خالد بن محمد الجديع ، جامعة الإمام محمد بن
 سعود الإسلامية ، ٤٢٧/١٤٢٦هـ ، ص٢ .

مخطط البحث

•الفهرس. •المقدمة . • تمهيد : حياة الشاعر وآثاره الأدبية . •الفصل الأول - الأنا : المبحث الأول – الأنا المتألمة . المبحث الثاني – الأنا المتشائمة . المبحث الثالث – الأنا المعتزة . ●الفصل الثاني – الآخر : المبحث الأول – الحبيب . المبحث الثاني – الحساد والعاذلون . المبحث الثالث – شخصيات محايدة . الفصل الثالث – العلاقة بين الأنا والآخر : المبحث الأول- أنظمة العلاقة : علاقة صراع .

## علاقة وفاق .

# المبحث الثاني – الصدى :

- صدى الذات في الآخر .
- صدى الآخر في الذات .
  - الخاتمة .
  - المصادر والمراجع.

التمهيد . .

حياة الشاعر وآثاره الإسلامية

### حياة الشاعرو آثاره الأدبية

أولاً : اسمه وأسرته:

محمد الفهد العيسى المكنَّى بأبي عبد الوهاب ، واسمه محمد بن فهد بن عبد الله بن عيسى بن عبد الرحمن آل صقيه التميمي.

وأما عن(عيسى) الجد الذي انتسبت الأسرة إليه ، والذي يعدُّ الجد الثاني للشاعر ، الملقب ب (شبَّاب النار) لأنه عرف بين أقرانه والمحيطين به بالكرم والجود وكثرة إشعاله للنار ، وقد ذاع صيته بين شيوخ القبائل وسادة البلدان المتاخمين لقريته ، وقد كانت نهايته على يد أحد منافسيه في الكرم والسُّؤدَد ، بيد أحد الأمراء المحاورين لقريته كما ذكر ذلك جبر الفحام في رسالته؛ نقلاً عن حفيدته (عمه الشاعر) ، وقد كان مقر (عيسى) في إحدى قرى القصيم المحاورة لحافظة الـرس ، وقد استطاع بوجاهته أن يرسخ اسمه في عائلته وبين أبنائه وأحفاده من بعده ، فتصير نسبتهم إليه بدلاً من (الصقيه).

وإذا انتقلنا لوالد الشاعر ( فهد العيسى ) فقد كانت بدايته في القصيم مسقط رأسه ، الــــيّ تعلم فيها القراءة والكتابة أثناء فترة صباه ،والسنوات الأولى من شبابه ، وقد امتلأت حياته بكثير من الأحداث والتحارب التي أكسبته المعارف ، والخبرات ؛ وعند ما بلغ بداية العقد الثالث مـــن عمره وانتهاء العقد الثاني ، رحل إلى بلاد الشام ، وتحديداً في سورية ، حيث تجارة الأغنام والإبل التي اشتراها واصطحبها من الجزيرة العربية ، مع جوادين كريمين باعهما لأحد السادة في سـوريا مشتركاً مع مجموعة العقيلات في هذه التحارة التي اشتهروا الجا في القصيم ().

<sup>· –</sup> يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ، ص ٧

وفي إحدى سفراته التي حطّ فيها رحاله بجوار الجامع الأموي ، أراد أن يغذي أسلوب عقله وقلبه بعد أن غذّى لهمه في جمع المال من تجارة الإبل والخيول التي استمر في تمريبها إلى سورية – بحلقات العلم الشرعي كعلم الحديث الذي شُغِف إلى حلقة تدريسية –طيلة سنتين– ، بالإضافة إلى علم التاريخ والأدب ، القريبة إلى نفسه ليضيف – إلى علمه بالأنساب العربية وجغرافية الجزيرة العربية –علوماً حديدة يشحذ بها فكره ، ويثري عاطفته وقريحته التي أثمرت عن نتاج شعري وأدبي فصيح وعامي ليس بالكثير.

وبعد سنتين قضا<sup>ه</sup>ما فهد العيسى —والد الشاعر – في سوريا ، كانت عودته عـــام ١٩٢٢م وقد كان الملك عبد العزيز – طيب الله ثراه – آناك يقود حروباً لإقامة دولة السعودية ، فاشــترك معه في رفقة (أهل عنيزة) ، وقد كان لقاؤه مع الأمير – عبدالله بن جلوي– وهو يصــلي إمامــاً بالناس ، فأعجب بحسن تلاوته ، فطلب منه أن يكون في صحبته فلازمه إلى أن مات –رحمه الله-فصار في ركاب ابنه الأمير –سعود– الذي خَلَفَ والده في إمارة المنطقة الشرقية(').

وأما عن طبيعة عمل فهد العيسى فكانت لا تقتصر على مرافقة كلٍّ من الأميرين عبد الله بن جلوي وابنه سعود – فقد كان أيضاً مسؤولاً عن نقل المواد الغذائية من ميناء العقبة إلى الرياض ، عن طريق إبل الدولة ، أو عن طريق الجمالين المؤجرين لأغراض النقل.

ثم انتقل والد الشاعر إلى مكة المكرمة في صحبة الملك فيصل –رحمه الله– عندما كان نائباً لوالده في الحجاز ، وقد شارك معه في حرب اليمن التي رجع منها مصاب الكتف.

وقد ظل في ركاب الملك فيصل –رحمه الله– حتى عام ١٣٦١ هــ هو تقريباً حيث أقام في مدينة الطائف واستمر بما حتى عام ١٣٨١ هــ ، منتقلاً بعدها إلى مدينة الريــاض ، ليحتضـــن

<sup>&#</sup>x27;- يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ، ص ٧.

أولاده ، ويمد ذراعه إليهم أواخر عمره وكأنه يودعهم ، حتى وافاه الأجل سنة ١٣٨٥ هـ تقريباً بسكتة قلبية –رحمه الله– .

وأما عن إخوة الشاعر فهم : عبد الله ، وعبد العزيز ، وهما شقيقا الشاعر ، وسليمان ، هو أخ له من الأب –رحمهم الله–.

وأعمام الشاعر هم : عبد الرحمن العيسى ، وعبد الله ، وصالح ، وسليمان ، وعبد العزيز – رحمهم الله– وكلهم عملوا أمراء على مناطق مختلفة من المملكة العربية السعودية.

وإذا انتقلنا إلى أخوال الشاعر فهم من أسرة مدنيَّة تدعى (الزغيبي) ســافر إلى القصــيم ، فتزوج منها والد الشاعر ، السيدة : فاطمة عقيلة الشيخ صالح بن عبد الله الزغيبي التي اشــتهرت بالفضل ورجاحة العقل ، والتمسك بتعاليم الدين ، انعكاسا لما تعلَّمته من والــدها مــن تعلــيم شرعي.

ومن الجدير بالذكر أن جدَّ الشاعر لأمه الشيخ صالح الزغيبي ، كان من علماء المدينة المنورة -على صاحبها أفضل الصلاة وأتم التسليم- المولود في عنيزة في مطلع القرن الرابع عشر الهجري ، تعلم العلم وطلبه في عنيزة على يد الشيخ عبد الرحمن السعدي – رحمه الله – ثم رحل إلى المدينة المنورة فطلب العلم في رحاب المسجد النبوي الشريف إلى أن حصل على إجازة في الفتوى مــن الشيخ الحنبلي المدي – صالح الشامي- هذا الرجل المجوِّد الحافظ لكتاب الله ، ذو الصوت العذب ، والقراءة المتميزة().

وقد كان إماماً للمسجد النبوي الشريف وخطيباً بأمر من الملك – عبد العزيز – رحمه الله – مدة تزيد على عشرين عاماً ، وقد شَرُف بإلقاء دروس بعد صلاة المغرب يُعلم فيها بعض العلوم

<sup>· -</sup> يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسي دراسة موضوعية وفنية،ص ٩

الشرعية ، وتُوفي — رحمه الله — وهو على رأس العمل ، ودفن بالبقيع في شهر صفر عـــام ١٣٧٢ هـــ(').

وللشاعر خالان أحدهما عبد الرحمن الزغيي – شقيق والدته– وهو مـــن طـــلاب العلـــم بالمسجد النبوي الشريف ، ويعمل أميناً عامّاً لمستودعات المسجد النبوي الشريف ، ومديراً لمكتبته ، إلى أن تُوفي – رحمه الله –.

والآخر محمد بن مرشد الزغيي— غير الشقيق لوالدته — عمل سفيراً للملكة العربية السعودية في مصر ، ثم وزيراً للمواصلات ، وهو الآن محال للتقاعد(<sup>٢</sup>).

أ – يُنظَر ، سماحة الشيخ عبدالله بن عبد الرحمن البسام ، علماء نجد خلال ثمانية قرون، دار العاصمة للنشر و التوزيع،
 الرياض، ١٤١٩ هـ ، ٢/١٠٥. و مجلة الرجل، العدد٢٥ ،ص ٥٩.
 <sup>٢</sup> – يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ، ص ١٠

ثانياً : مولده ونشأته

أ) مولده :

لقد شاء الله أن يجمع بين والد الشاعر " فهد العيسى " وبين زوجته " عقيلة عائلة الزغيي " ، وحدث هذا بعدما ارتحلت العائلة من المدينة المنورة إلى مسقط رأسهم في "عنيزة " علمي إثر بعض الأحداث غير المستقرة في أوائل القرن الرابع عشر الهجري بالمدينة المنورة ، فتزوج من ابنــة الشيخ صالح الزغيي ، وفي عنيزة أنجبت له ابنه الأول عبد الله ثم الثاني محمد (شاعرنا)(').

أما تاريخ مولده تحديدا ، فهو أمر اختلف فيه والمشهور في واقع المصادر و المراجع القديمــة فقد اتفقت أن ولادته كانت في سنة ١٣٤٣ هــ (<sup>٢</sup>).

و بسؤال الشاعر نفسه ، متى ولد ؟ قال: " عندما سألت أبي – رحمه الله – عــن تــاريخ ميلادي قال: "ولدت ليلة استدارة القمر" ، ثم ابتسم و قال : يا بني، "ولدت أنت في أواخر عــام ١٣٤٦ هــ في مدينة عنيزة " (<sup>7</sup>) ، و على أية حال ، كان ميلاد الشاعر فنيّاً و شعريّاً مــع أول قصيدة له، أبدعها من بنيات أفكاره و هو في السادسة عشرة من عمره أو السابعة عشـرة مــن عمره في آخر عام له بالمدينة المنورة قبل أن ينتقل منها إلى جدة عام ١٣٥٩هـ(<sup>\*</sup>).

<sup>١</sup> – يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية، ص ١١
 <sup>٢</sup> – يُنظَر ، عبد الله بن إدريس ،شعراء نجد المعاصرون ، الرياض، النادي الأدبي، ط٢ ، ١٤٣٣ هـ – ٢٠٠٢ م ص ١١٣ ،
 د. محمد العيد الخطراوي، وشعراء من أرض عبقر ، المدينة المنورة ، نشر نادي المدينة المنورة الأدبي ، ١٣٩٨، ص ٢٢٢ ، و
 محمد العيد الخطراوي، وشعراء من أرض عبقر ، المدينة المنورة ، نشر نادي المدينة المنورة الأدبي ، ط٢ ، ١٣٩٨ هـ – ٢٠٠٢ م ص ١٢٣ ،
 محمد العيد الخطراوي، وشعراء من أرض عبقر ، المدينة المنورة ، نشر نادي المدينة المنورة الأدبي ، ١٣٩٨، ص ٢٢٢ ، و
 محمد العيد الخطراوي، وشعراء من أرض عبقر ، المدينة المنورة ، نشر نادي المدينة المنورة الأدبي ، ١٣٩٨، ص ٢٢٢ ، و
 محمد العيد الخطراوي، وشعراء من أرض عبقر ، المدينة المنورة ، نشر نادي المدينة المنورة الأدبي ، ١٣٩٨، ص ٢٢٢ ، و
 محمد العيد الخطراوي، وشعراء من أرض عبقر ، المدينة المنورة ، نشر نادي المدينة المنورة الأدبي ، ١٣٩٨، ص ٢٢٢ ، و
 محمد العيد المنهل ، العدد ٧ ، ص ٨٦٨ .
 <sup>٣</sup> – يُنظَر شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ، ص ١١

ب) نشأته :

نظراً لارتباط والد الشاعر بالأمير عبد الله بن جلوي ، ثم ابنه من بعده، في المنطقة الشرقية، انتقلت والدة الشاعر مع أهلها الذين نزحوا إلى المدينة مرة أخرى مع طفلها بعد عودة الاســـتقرار فيها و انضمامها تحت راية الملك عبد العزيز و كان في العام الثاني من عمره آنذاك.

ثمقضى الشاعر فترة في مكة المكرمة مع والده الذي رافق الملك فيصل– رحمه الله – وكان آنذاك نائباً لوالده في الحجاز– لتستقر الأسرة في مكة زمناً كان عمره فيه عشر سنوات.

و في عام ١٣٥٢هـ ، ينهض الملك فيصل – رحمه الله – قائداً لحرب اليمن، و يشاركه والد الشاعر فاضطرت الأسرة أن تعود مرة أخرى إلى المدينة المنورة في كنف أهلها، ليلتقي الشاعر بجده و تحت رعايته ، فيواصل تعليمه في مدرسة النجاح الأهلية، وتتفتق عقليته هناك، وبعد تخرجه فيها، يذهب إلى جدة عام ١٣٥٩هـ، للعمل في وزارة الخارجية.

وبعد أوبة أبيه من حرب اليمن يمكث أبوه مع أهلهفترة قصــيرة في مكــة، ثم يتوجــه إلى الطائف؛ لتكون مستقرُّ له مع أسرته، طالباً من ابنه محمد- الذي ما زال يعمل في جدة- أن ينقل عمله إلى الطائف لتتلاقى الأسرة جميعها في أحضان الوالد(').

<sup>· -</sup> يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسي دراسة موضوعية وفنية، ص ١٢ ، ١٣

ج) زواجه :

في مبتدأ العقد الثالث من عمر الشاعر، يتزوج الشاعر من ابنة عمه فاطمة بنــت صــالح، حسب تقاليد العائلة و معظم المجتمع في هذا الوقت يقومون بتزويج الأبناء في سن مبكرة.

و يُرزق الشاعر – كما أورد جبر الفحام في رسالته – بسبعة مـــن الأولاد- مـــن زوجتــه الوحيدة – أربعة من الأبناء و ثلاث بنات (').

والأولاد هم :

٣- نزار، ويعمل موظفاً في الديوان الملكي ، توف – رحمــه الله – في تــاريخ
 ١٤٣٠/١/٢٩ هــ .

٤- إيمان، و قد حصلت على دكتوراه في التربية، و تعمل أستاذة مساعدة في
 قسم الإدارة و التخطيط التربوي في كلية التربية جامعة الملك سعود.
 ٥- عدنان، و قد حصل على درجة البكالوريوس في إدارة الأعمال من جامعة

الملك عبد العزيز، و دبلوم معهد الدراسات الدبلوماسية بوزارة الخارجية، ويعمل مستشاراً في وزارة الخارجية.

<sup>· -</sup> يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسي دراسة موضوعية وفنية، ص ١٢ ، ١٣

٦- عبد العزيز، و قد حصل على البكالوريوس في قسم التاريخ والمكتبات من
 جامعة قطر، و يعمل موظفاً في الديوان الملكي.
 ٧- غادة ، وقد حصلت على البكالوريوس من جامعة الملك سعود في تخصص
 رياض الأطفال (').

ثالثاً : تعلمه و ثقافته :-

إذا ألقينا الضوء على العصر الذي ابتدأت حياة الشاعر فيه، سنجد في الثلث الثاني من القرن الرابع عشر الهجري، و في هذا الوقت، بداية لنهضة حديثة، و الفكاك من عصر قد خيم فيه الجهل و الظلمات على شبه الجزيرة و الحجاز و معظم البلدان العربية، طيلة ثمانية قرون (<sup>٢</sup>).

وشاعرنا تلقى علمه و ثقافته من ثلاثة روافد و منابع رئيسة قد غذت فكره ووســعت مداركه، وهذه الروافد هي (<sup>٣</sup>):

١- الكتاتيب : وكان حال أهل المدينة المنورة – الذين يعلمون أبناءهم – أن يطرقوا هذا النوع من التعليم البدائي، و ربما التحق شاعرنا بأحد هذه الكتاتيب التي كانت تعلم بدايات القراءة و الكتابة و الحساب، وأجزاء من القرآن الكريم ، على الطريقة القديمة.

٢ حلقات المسجد النبوي : فطالب العلم عندما يشب عن الطوق، قد يلتحق برافد آخر من روافد التعليم في هذا الوقت، في المسجد النبوي الشريف و هذا الرافد نمل منه الشاعر كثيراً، فانضم إلى حلقات هذا المسجد الطاهر، ليستمع إلى بعض

<sup>۱</sup> – يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ، ص ١٢ ، ١٣
 <sup>۲</sup> – يُنظَر، د. إبراهيم الفوزان ، إقليم الحجاز وعوامل نهضته الحديثة ، الرياض ، مطابع الفرزدق التجارية ، ١٤٠١هـ –
 ۱۹۸۱م .
 <sup>۳</sup> – يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ، ص ١٢ ، ١٣

العلوم الشرعية و اللغوية بين جنبات هذا الصرح المبارك، ومن أفواه الشيوخ و العلماء وخاصة جده الشيخ صالح الزغيبي، و دروسه التي كان يلقيها بعد صلاة المغرب في العلوم الشرعية وتلقى العلم أيضاً على يد العالم و الشاعر محمد وِلْدمهابه الشاعطي في حلقاقمبالمسجد النبوي التي كان يدرس فيها اللغة العربية و علومها ، وعلم العروض. و تعد طريقة التعليم بالمسجد النبوي الشريف من الطرق البدائية غير النظامية، إلا ألها كانت توازي أو تعادل التعليم الجامعي في حاضرنا، لما فيها من دراسة للعلوم الدينية و العربية، و علوم التاريخ ، والتراجم و الرياضيات، والمنطق، والفلسفة.

هذه المدارس النظامية التي افتتحت في الحجاز ؛ لتساير ركب التطور في الأقاليم المجاورة للحجاز(') ، والشاعر محمد الفهد العيسى من الذين تلقوا العلم في المدارس النظامية حكومية و أهلية، فالأولى ( مدرسة العلوم الشرعية) تلقى فيها تعليمه الأولي، و مكث فيها ما يقارب الست سنوات، حفظ خلالها القرآن الكريم و قرأ خلاله بعضاً من كتب الحديث و التفسير ، والإملاء و الحساب، وعلوم اللغة العربية التي تخدم علوم الدين والشرع.

ولأن الشاعر كان يطمح لأن يغذي ثقافته بعلوم حديثة،ليفتح آفاقاً جديدة لعقله ووجدانه؛ التحق بمدرسة ( النجاح الأهلية) التي قضى فيها أربع سنوات ابتدأها بالسنة الثانية مـــن المرحلـــة الابتدائية.

ومن الجدير بالذكر أن هذه المرحلة الابتدائية كانت تعادل — وقتها– المرحلة الثانويــة في النظام الحديث و ظل فيها حتى نال هذه الشهادة، التي تعادل اليوم شهادة الثانوية العامة(<sup>٢</sup>).

- · يُنظَر ،إقليم الحجاز وعوامل نمضته، صــــــ ٢٨٠ وما بعدها.
- · يُنظَر: مجلة الرجل ، العدد ٦٥ ،ص ٦٩ و موسوعة الأدباء و الكتاب السعوديين، ٢٢٣/٣.

ولا نستطيع أن ننكر دور الأم البارز في تربية و نشأة الشاعر نظراً لتعــدد أسـفار أبيــه، وغياباته المتكررة استحابة لظروف عمله ولعلها كانت تدفعه دفعاً لــدروس المســجد النبــوي وحلقاته، و إجادة و حفظ القرآن الكريم، وتحثه على أن يتقدم الصـفوف في صــلاة الجماعــة، ليتشرب من تلاوة الإمام(').

ولعل المصدر الرئيسي الذي استقى منه الشاعر كتاباته و إبداعاتمالفنية والشعرية ليست هذه الروافد التي ذكرناها، وإنما هي اطلاعه الأدبي و قراءاته المستمرة، فالشاعر مشغوف بقراءة الأدب و الشعر.

و قد كانت البداية الأدبية وتفتق هذه أثناء حياته في المدينة في صحبة خاله عبد الـرحمن الزغيبي(<sup>٢</sup>) في مكتبة الحرم، فيطالع فيها ما يملأ شغاف قلبـــه، ويســد خلالــه، مــن الكتــب والمخطوطات النادرة، ودواوين الشعراء، ويشعر بالسعادة و اللذة أثناء قــراءة وحفــظ و إلقــاء القصائد الشعرية، و خاله يأخذ بيده في جلب الكتب إليه.

والشاعر كان يطالع الصحف والمجلات العربية التي كانت تصل إلى الحجاز، وإذا عرفنا أن أول كتاب امتلكه في حياته ، الذي أهدي له كتاب ديوان امرئ القيس وهو ابن تسع سنين، وهذا يدل على ملكته الأدبية و الشعرية التي ظهرت عنده مبكراً، ولا ننسى دور أبيه المربي بين الفينة والأخرى فقد كان أبوه ذا اهتمام شعري و أدبي؛ انعكس على الابن إفادة مباشرة في ملازمته و مخالطته له (<sup>۳</sup>).

ولقد خاض الشاعر غمار العمل الوظيفي كغيره، ولكنه لم يثنه عن اهتماماتــه الأدبيــة ، ولقاءاته الثقافية، وما كانت القراءة لتنحَّى جانباً رغم كثرة أعماله وأعبائه الوظيفية والعائلية؛فقــد

كان لها مكانة و ركن في حياته لم يهتز أبداً، وقد كان يقول: " لا أســـتطيع أن أعــيش بــدون كتاب، الكتاب دائماً معي في غرفة النوم" ، ويقول أيضاً: " لا أستطيع أن أعيش إلا بين الكتب ؟ فهي المتنفس الوحيد لي" (').

و في بيته بالرياض الذي كان موئلاً يقصده كبار الأدباء و الشعراء، يقول العيسى: "على رأس من يشرف مترلي بلقائهم علامة الجزيرة الشيخ حمد الجاسر و الشيخ الفاضل عبد الله بن خميس ، والأستاذ الأخ عبد الكريم الجهيمان، و الأخ عبد الله نور، وعدد من الزملاء والأصدقاء" فقد كان لقاؤهم فرصة سانحة لمناقشة القضايا الأدبية، أو ديوان من دواوين الشاعر، أو ديوان لشاعر آخر، أو كتاب نقدي، أو مقال أدبي (<sup>٢</sup>).

و لقد أتاحت طبيعة عمل العيسى – كسفير في الدول العربية– الالتقاء بكثير من الأدباء والمفكرين و الشعراء ، على اختلاف مشاربهم و ثقافاتهم ، فأمدت هذه العلاقات العيسى بروافد ثقافية جديدة انعكست على فنّه و ذوقه و فكره.

ولقد كان اهتمام الشاعر بالتاريخ منذ وقت مبكر في حياته و لهذا التوجه نحو التاريخ قصة، سردها العيسى فقال:" لاهتمامي بالترايخ قصة، فعندما كنت أدرس بمدرسة النجاح الأهلية...(سألنا الأستاذ) سؤالاً بسيطاً، وهو تحديد موقع المدينة ( يقصد المدينة المنورة) فلم يفلح أي واحد منا في الإجابة على السؤال البسيط، رغم أننا كنا نعلم تحديد مواقع عالمية أخرى، فقال العلم:" يجب أن تبدؤوا أولاً من المدينة المنورة ؛ فتتعرفوا على جغرافيتها وتاريخها، ثم تنتقلوا بعد ذلك إلى جغرافية السعودية و تاريخها، ومنها تنطلقون إلى معرفة ما حولكم من أجراع الحوطن العربي، ومن العالم العربي تتجهون إلى جغرافية وتاريخ العالم بعمومه".

<sup>· -</sup> مجلة اليقظة، الكويت، العدد٣٢٥ ، يونيو ١٩٨٤م ص٧٤، حوار مع الشاعر أجرته داليا الشاطر.

<sup>· –</sup> يُنظُر شعر محمد الفهد العيسي دراسة موضوعية وفنية ، ص ١٦

و كان لكلام المعلم أثر في نفسه؛ فقد أضاف إلى علمه علماً حديداً، وإلى مداركه سعة، وثقافته ثراءً، بل تأثر كثيراً بتوجيه المعلم و سأل نفسه: أنا ابن المدينة فماذا لو سألني شخص من خارجها عن المسجد النبوي، ما هو تاريخه؟، كم كان عرضه حين بني؟ ، و كيف بني؟، وأضاف إلى سؤاله هذا سؤالاً آخر ،عن الحجرة النبوية، كيفية بنائها و مقدار سعتها ...الخ. ويستطرد قائلاً: وفي تلك الأثناء كان خالي حين يمرض، يأمرني أن أنزل إلى الحرم النبوي، لتنظيف القناديل التي تضاء بالزيت بدلاً منه، .... فاستغللت هذه الفرصة التي كانت تتاح لي؛ لأتعرف على استراتيجية بناء الحرم النبوي ، و أشياء أخرى، وأستطيع أن أجيب بما على أي أسئلة تتعلق بما ومن هنا كانت البداية في التاريخ "(). ونلحظ مدى اهتمام الشاعر بالتاريخ في نشره للمقالات في مجلة العرب عن تاريخ الدرعية، فعنٍ له أنه من الخير جمعها، فكان ذلك في كتاب سمَّاه (الدرعية قاعدة الدولة السعودية الأولى).

ولقد رأى العيسى أن يشبع نهمه في قراءة القانون ، فاقتنى كتاباً وهو من أوائل الكتب التي امتلكها( القانون الدولي) ووجد أنه في حاجة إلى معلم يختص بالقانون ليوضح لـــه مـــا أشــكل عليه.في هذا الكتاب، فجاءت الرياح – بعد ذلك– بما يشتهي، و تطلبت أعماله معرفة القـــانون ().

و من الجدير بالذكر أن اطلاع العيسى على الجديد في مضمار الأدب و الفن عن طريق الصحف المصرية و الشامية، التي كانت تصل إلى المدينة بعد شهرين من صدورها، كان له أبلغ الأثر على حياته الفنية والأدبية؛ فكان يتابع باستمرار ما ينشره أبو القاسم الشمابي، ونمازك الملائكة، وعاتكة الخزرجي، ...... و غيرهم، و إذا دققنا النظر سنجد أن نتاج العيسى الشعري

و الأدبي، يدل على أن تأثر الشاعر بالثقافات الوافدة أقوى من تأثره بالتراث، ويظهر ذلك جلياً في دواوينه؛ما وراء الغيوب ، والضلال بين الدروب، والقلب الدامي، والعزف للقبر، ونحوها (').

و لا ننسى أن هناك مصادر ثقافية كانت لصيقة الصلة بمحال العمل، فكان مبعَثها العمل، والداعي و المحرك لها هو السَّلمُ الوظيفي؛ ففي هذا الصدد ابتعاثه إلى مصر عن طريـق مصـلحة الزكاة و الدخل؛ لدراسة المحاسبة و القانون، فالتحق بـدورتين الأولى : في القـانون و العلـوم السياسية، و الثانية في المحاسبة و الضرائب (<sup>٢</sup>).

ثم أضاف لهاتين الدورتين دورة في الموسيقى و النوتة؛ ليخدم بما فنه الشعري، خاصة العروض والقافية، والموسيقى ، وأخرى في العلوم العسكرية ، متضمنة حراسة الشخصيات البارزة و كيفية حمايتها.

و نخلص من هذا أن ثقافة الشاعر لها أبعاد و مرامي متنوعة، و إذا كان لم يحصل على شهادات عالية من الناحية الأكاديمية– كغيره من المبدعين و أعلام العرب كالعقّاد مثلاً – إلا أنـــه استطاع بإمكانياته و مواهبه النادرة أن يخط طريقه و يترك لنا سجلاً زاخــراً مــن نتــاج أدبي وشعري، أفرزته لنا عقليته الطموحة، وإلمامه بثقافات عصره، و اطلاعه على تراثنا العربي العريق.

رابعاً : أعماله :

تعد الشهادة التي حصل عليها العيسى (شهادة مدرسة النجاح) مؤهلة للعمل في وظائف متعددة في هذا الوقت التي كانت الدولة السعودية -يومئذ -.

<sup>· –</sup> يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسي دراسة موضوعية وفنية ، ص ١٨

هذا ما دعا العيسى إلى أن يذهب إلى جدة للتقدم لوظيفة ، وهو مازال في سن الرابعة عشرة من عمره ، وباعتراف الشاعر يخبر أنه زاد في عمره من أجل الوظيفة ، وقد انطلت هذه الخدعـة على المسؤولين في وزارة الخارجية ، وكان ذلك سنة ١٣٧٨ هـ ، فعين طابعاً في مكتب برقيات السرية(') .

وفي عام ١٣٨١هـ ، أنشئت وزارة العمل و الشؤون الاجتماعية، فانتقل إليها و عين مديراً عاماً لمكتب الوزارة الرئيسي بجدة، وبعد سنة تقريباً ينقل إلى الرياض لترقيته إلى مديرا عام للشؤون الاجتماعية، و في نفس العام ١٣٨٢هـ ، يترقى لمنصب مدير عـام وزارة العمـل والشـؤون الاجتماعية، وبعد مدة لا تتجاوز السنة، يصدر المرسوم الملكي سنة ١٣٨٣هـ بتعيينـه وكـيلاً لوزارة العمل و الشؤون الاجتماعية(<sup>٢</sup>) .

وأثناء تقلده لهذا المنصب، يفجر مفاجأة من العيار الثقيل، و يصدر في بيروت ديوانه (على مشارف الطريق) و ( ليديا)، اللذين طالما انتظرهما عشاق الرومانسية، وفي المقابل يحدث ضـــجة بسببهما، و تشاع حوله الدعاوى و تكال الاتهامات(<sup>7</sup>)، و تقام دعوى ضده، و يمثل أمام المحكمة الشرعية الكبرى يمكة المكرمة لتنتهي الدعوى بالصلح بين الطرفين بناء على رغبة القاضــي(<sup>3</sup>)، و يلزم بيته، ويتفرغ للقراءة و الالتقاء بالعلماء و الأدباء طيلة خمس سنوات، مع بقاء منصبه (<sup>°</sup>).

ثم يعود العيسى كما بدأ إلى العمل بوزارة الخارجية ، بأمر ملكي من الملك فيصل –رحمــه الله–برتبة سفير ، ليصبح رئيساً لإدارة الشؤون الإدارية و القانونية، و يتسلم مهام وظيفته في جدة، و يسند إليه بعضاً من الأعمال الأخرى، و عن هذا الحدث المهم أو المفاجئ الذي واجهه يقول رداً

- ١ يُنظر مجلة الرجل ، العدد ٢٥ ، ص ٢٠.
- · يُنظر مجلة المنهل، العدد ٥ جمادي الأولى، ١٣٨٣هــ ١٩٦٣م ، صـــ٢٠٤، و مجلة الرجل ، العدد ٦٥ ،صـــــ٦٠
  - ۲۱ يُنظُر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ص ۲۱
  - ° يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسي دراسة موضوعية وفنية ص ٢١

على سؤال الباحث– جبر ضويحي الفحّام – عندما سأله :" لعل أهم حدث واجهتــه، أو علــى الأصح فوجئت به، هو اتصال السيد عمر السقاف– رحمه الله – وكان وزير الدولــة للشــئون الخارجية،في منتصف شهر رمضان من عام ١٣٨٨هــ ، يخبرني فيه بأن الملك فيصل أمــر بنقــل حدماتي من وزارة العمل و الشؤون الاجتماعية إلى وزارة الخارجية برتبة سفير"(').

و يكمل العيسى مسيرة حياته الوظيفية، بوزارة الخارجية ، و يعين أول سفير للمملكة في الجمهورية الإسلامية الموريتانية، بعد افتتاحها سنة ١٣٩٢هـ – ١٩٧٢م، و تعد هذه المرحلة هي أطول فترة في حياته الوظيفية متنقلاً بين سفارات ست دول، ابتدأها بموريتانيا و بعدها في سفارة المملكة بقطر وكانت من عام ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م إلى عام ١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م.

ثم سفيراً للمملكة في الكويت ، من عام ١٤٠٢هـــ - ١٩٨٢م إلى لهاية عام ١٤٠٦هــ -١٩٨٦م.

ومن الكويت سفيراً للمملكة في الأردن، من بداية عام ١٤٠٧هـــــ ١٩٨٧م إلى عــام ١٤١٥هـــ ١٩٩٤م.

ثم يضع رحله، مبتعداً عن السلك الدبلوماسي فترة تقارب السنتين، عين خلالها عضواً في محلس الشورى في دورته الثانية عام ١٤١٨هــ – ١٩٩٧م إلى عـــام ١٤٢٠هــــ – ١٩٩٩م، ويختتم حياته الوظيفية بوزارة الخارجية كسفير للمملكة في البحرين في الثاني عشر من شهر صفر

<sup>· –</sup> يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية، ص ٢١

١٤٢٠هـ ، وفي عام ١٤٢٢ هـ ، طلب الإعفاء من عمله ؛ لرغبته في الراحة ، وقد لُبي طلبه في نفس العام (').

وقد حصل على ثلاثة أوسمة تقديرية خلال مسيرته الوظيفية: ١-وسام الملك عبد العزيز من الدرجة الممتازة. ٢- وشاح الاستحقاق من دولة قطر. ٣- وسام الاستحقاق الوطني من الجمهورية الإسلامية الموريتانية. ٤-ميدالية المستشرق عبد الكريم جيرمانوس، من جمعية المستشرقين الهنجاريين (<sup>٢</sup>). خامساً: شخصيته و صفاته :-

حاولت في أوقات متفرقة مقابلة الشاعر ، ولكن حالته الصحية – آنذاك – واشتداد مرضه – رحمه الله – حال دون ذلك لا شك أن شخصية الشاعر ( العيسى ) تستحق أن نقف عندها وقفات ، لنتعرف على أهم الصفات التي أهَّلته كي يكون شاعراً وكاتباً مميزاً في كثيرٍ من إنتاجــه وعطاءاته الأدبية ، والنقدية ، والتي ساهمت بشكل كبير في تفوقه الشعري ، ومــن أهــم هــذه الصفات :

الحس المرهف والذكاء الفطري ، العيسى لا يقتصر على كونه إنسان ذي مشاعر وأحاسيس ، بل هو شاعر لديه ملكة وموهبة شعرية فطرية ، فهو يُعد من الموهوبين ذوي المشاعر الفياضة والأحاسيس المرهفة ، يرى بعينه وبقلبه ، ويستكشف

أ – يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ص ٢٢
 أ – يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ص ٢٢

بحسه المرهف ما لا يستطيع كثيراً من الناس أن يستنبطوه ، ناهيك عن أنه يصف ويصور وينشد ويتغنى بشعر فياض المعاني والعواطف الجياشة التي تلهب مشاعره ويضع الأفكار والموضوعات تحت المجهر ، ليراها بعين الناقد والبصير واعياً لما وراء الألفاظ...

الجرأة والثقة بالنفس ، وقد ظهرت بوادرها وعلاماتها منذ نعومة أظفاره ، وهو مازال في السابعة من عمره ؛ فعندما زار الملك عبد العزيز المدينة المنورة ، وجاءه خاله عبد الرحمن الزغيبي للسلام عليه ، وفي صحبته أبناء أخته −الش\_اعر وإخوان\_ه − فانبرى الشاعر –المنتظّر– يوم أن كان طفلاً وقال للملك عبد العزيز : أريد والــدي ، فسأله الملك عبد العزيز عن والده ، فقال خاله (الزغيبي) إنه فهد العيسي ، وهو في المنطقة الشرقية ، بصحبة الأمير عبد الله بن جلوي . فإذا بالملك عبد العزيز يتعامل مــع الطفــل بلطف ورحمة وشفقه ، وجدية في الأمر ؛ فكتب إلى ابن جلوي يأمره أن يــأذن لفهــد العيسى بالعودة إلى أهله والقرب من أولاده. وقبل رحيل والد الشاعر إلى حرب اليمن ، قُدِّرَ للطفل (الشاعر) أن يرى الأمير فيصل(الملك) –رحمه الله- قائلاً له : أنت أحدت والدنا فعوضنا عنه ، فرد الأمير : بماذا ؟ قال الطفل بحاجاتنا. فأمر الأمير فيصل (الملك) بصرف نفقة كاملة لعائلة فهد العيسي ، فذهب الطفل مع أمين المستودعات ، وبدأ يأخذ بيده ، ولا يمتثل لأمر الأمين ، وهو يومئذ في التاسعة من عمره. وانعكست هذه الجــرأة والشجاعة على نفسية الشاعر ، فانبرى للتجديد الشعري بكل ثقة ، في شكله ومضمونه ، على الرغم من حداثة سنَّه ، وتراجُع كثير من الشعراء عن هذا العمل ، وأيضاً استطاع أن يشارك في رعاية أسرة والده ، أثناء غياباته المتكررة (').

- ومن صفاته أيضاً : الجد والمثابرة ، وظهر ذلك جليًا أيام كان طالباً للعلم ،
   يدرس ويتعلم ، ويتفوق على زملائه و أقرانه في الصفوف الدراسية(<sup>٢</sup>) ، ويصبر على
  - · يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسي دراسة موضوعية وفنية ، ص ٢٥ ، ٢٦
  - <sup>۲</sup> يُنظر مجلة اليمامة ، السعودية ، العدد ١٣٨٦ ، ١ شعبان ١٤١٦ هـ ص ٥٨.

القراءة ، ويثابر عليها ، وعلى الحفظ ، والجد كان ديدنه أيضاً بعد عمله ، واستلامه للوظيفة ، وبذل الجهد في سبيل خدمة وظيفته ، مما ساهم في إعلاء شأنه وترقيته سريعاً ، وإقناع المسؤولين به سواءً في وزارة الخارجية أو في مصلحة الزكاة ، والشؤون الاجتماعية.

ومن صفاته: تنظيم الوقت والانتفاع به ، وظهر ذلك واضحاً في جمعه بين
 عمله الوظيفي ، وبين قراءاته ، واطلاعه ، وكتاباته الشعرية وفي الصحف ، فكل هذا لا
 يتأتى إلا من رجل وثاب قد قدّر قيمة الوقت ؛ فاستفاد منه.

همته العالية وطموحه العالي(') ، فالشاعر لا يكاد يصل إلى مرتبة وظيفية ،
 أو أدبية إلا ويخطط للوصول إلى مرتبة أعلى ، ويطمح إلى آفاق بعيدة ، ويسعى حثيثاً في
 الوصول إليها(') .

والعيسى من صفاته أنه ليّن الجانب ، ذو نفس سمحة ، فهو يتعامل من منطلق تربية إسلامية راقية ، تشبعت أدباً وعلماً وثقافةً ؛ فانعكست على نفسه رحمةً ورأفةً وليناً بالقريب والبعيد ، وقد أحب صلة الرحم(<sup>7</sup>) ، وتأثر بالبعد عن أولاده ، وفي هذا يقول : القصيدة التي يدق إليها قلبي هي : عندما أسمع صوت أحد أبنائي وهو يحدثني هاتفياً ويكون بعيداً عني(<sup>3</sup>) ، وأيضاً كان مربياً عطوفاً ليناً لبقاً ، فهو يحسن تربية أولاده ، ويتعامل معهم بمنتهى الود والتقدير والمحبة والصدق ، ويحرص على اتصافهم بها(<sup>°</sup>) ،

<sup>۱</sup> - يُنظر ، محمد الخطراوي ، شعراء من أرض عبقر ، ٢٣١/١ .
 <sup>۲</sup> - مجلة اليمامة ، العدد ١٣٨٦ ، ص ٦٠ ، وجريدة ، السعودية ، العدد ٢٠٠٤ ، ٢٠ شعبان ١٤٠٥ هـ / ١٠ مايو
 <sup>۳</sup> - مجلس المجالس ، العدد ٢٥٩ ، ص ٤٨.
 <sup>8</sup> - مجلة اليقظة ، العدد ٣٢٥ ، ص ٤٨.
 <sup>9</sup> - مجلة اليقظة ، العدد ٣٢٥ ، ص ٤٨.

والمتصف بهذه الصفات لا ينفر منه الناس ، بل يتقربون منه ، ويأسر قلبهم ؛ لذا فقد كثر أصدقاء العيسى ومريديه في كل مكان ، ويتواصل معهم بصفة دورية(').

الوفاء : هذه صفة برزت لدى الشاعر ، في تقديره ووفائه لكل من أسدى
 إليه معروفاً، أو علمَّه علماً ، ومن الذين شعر بالوفاء تجاههم معترفاً بفضلهم ، صالح
 الحيدري ، الذي رعى موهبة الشاعر و قدمه للصحافة، وأيضاً الملك فيصل – رحمه الله –
 فضل كبير على الشاعر ظل يذكره و يثنى عليه، و لم ينس الشاعر صداقته بالأديب حسين
 سرحان، الذي ساهم في نشر ديوانه ( أجنحة بلا ريش ) واعتبره مـــن الشـــعراء الـــذين
 ظلمتهم الأضواء.

والشاعر من الذين جبلت نفوسهم على الإشادة و الثناء لمن أحسن إليه أو أســدى إليــه معروفاً، فأنا لا أبالغ إذا اعتبرته من الأخلاء ( الأوفياء) ، الذين أعدهم البعض – خطــاًً- مـــن المستحيلات ، فهم بذلك قد ضيقوا على بعض الصداقات الحميمة و ظلموها، فالعيسى قد أشــاد ببعض هذه الصداقات، الذين منهم حمد الجاسر، وحمد الحجي، وعبد الله نور .... و غيرهم.

و الشاعر من الذين لا يتحدثون عن الأشخاص بسوء حتى و لو اختلف معهم في رأي ، أو وسموه بعيب أو ذم، حتى و لو أوصلوه إلى القضاء، فإذا ذكر أحد منهم يترحم عليه و يسامحهم (<sup>٢</sup>)، و إذا لم يحمل الحديث أي ضغينة يذكر الأسماء صراحة.

وإذا أتيح لك فرصة الجلوس مع الشاعر ؛ فستجده متواضعاً سليم الصدر هادئ الطبع ، لين الجانب ، ذا نظر ثاقب و فكر متأمل.

أ- يُنظر مجلة اليمامة ، العدد ١٣٨٦ م ، ص ٥٨.
 <sup>٢</sup> - يُنظر مجلة الرجل ، العدد ٢٥ ، ص ٥٧.

وهو أيضاً ذو شخصية مرحة تأنس للأصدقاء و تحب الدعابة و الفكاهة لذا ؛ فقد أحبه أصدقاؤه و جاذبوه أطراف الحديث، و بادلوه الدعابة و الفكاهة و الأشعار الودية(').

و شخصية العيسى عاقلة متزنة "بعيدة عن الغموض المنغلق و نائية عن الوضوح و المكاشفة الخالصة فهي تحتجب خلف رمزية شفيقة محببة" (<sup>٢</sup>).

كما استطاعت هذه الشخصية أن تستوعب البداوة و الحضارة، فتبرز بصورة جوهرها ذاكرة الصحراء ، وظاهرها رنين الحضارة (<sup>٣</sup>).

ولقد شكّل هذه الشخصية و نمّاها بيئة ثقافية و اجتماعية ، و تجارب طويلة، فيها ما يسر ويُفرح ، و ما يحزن و يؤ لم، و لقد أثّر على الشاعر أدبيّاً و فنيّاً ، بيئة الحجاز والرياض ، فهاتـــان المنطقتان لهما عظيم الأثر في تكوين شخصية الشاعر الثقافية و الأدبية والفكرية.

و لقد جمع العيسى بين أكثر من موهبة فهو شاعر و كاتب و خطاط و رسام(<sup>1</sup>). سادساً : مؤلفاته :

لقد أتاحت سعة ثقافة العيسى ، و كثرة اطلاعه و قراءاته اهتماماتٍ كثيرة في مجال البحث ؛ فتوجهه في الكتابة لم يقتصر على مجال بعينه ، بل امتد إلى عالم فسيح الجوانب و الأركان مـــن الفنون و المواهب كالشعر و الأدب، و التاريخ و الاجتماع، والشعر العامي، عبر دواوينـــه ، أو في الصحف و المحلات، أو لقاءاته الإذاعية أو التليفزيونية.

- أولاً: الكتب :
- أ. الكتب المطبوعة (')

 ١ - ديوان ( على مشارف الطريق ) ، و يعد الديوان الأول الذي أصدره الشاعر، ويضم بين دفتيه التجارب الأولى للشاعر.

و يحتوى على ست وعشرين قصيدة جاءت في إحدى عشرة و مائة صفحة، مـــن القطــع الصغير ، و قد صدرت طبعته الأولى والأخيرة في بيروت عام ١٩٦٣م . عن دار العلم للملايين.

٢- ديوان ( ليديا ) : و هو ديوان يحتوي على قصيدة واحدة من الشعر التفعيلي لــــذا
 أعده بعض النقاد – بسببها – أول شاعر سعودي يكتب قصيدة التفعيلة بكل أركانها.

وعدد صفحات الديوان إحدى و ثلاثون صفحة ، من القطع الصغيرة، وقد صدرت طبعته الأولى و الوحيدة في بيروت عام ١٩٦٣م ، عن دار الملايين.

الكتب متسلسلة حسب تاريخ صدورها ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية،
 ص ٣٠ ، ٣١ ، ٣٢ ، ٣٣ ، ٣٤

٣- ( الإبحار في ليل الشجن) : و يعد من أكبر دواوين الشاعر حجماً ، و أكثرها شهرة،
 مطبوع في جدة، وطبعته مؤسسة تهامة للنشر و التوزيع ، ضمن سلسة الكتاب السيعودي ، و
 رقمه (٢١) سنة ١٤٠٠هـ – ١٩٨٠م.

و يضم أربعاً و ستين قصيدة، جاءت في تسع و ثمانين و مائتي صفحة من القطع الصغير. مصدرة بمقدمة نقدية للديوان تقع في ثلاث و أربعين صفحة، كتبها الناقد رجاء النقاش. و قد كتب الديوان بخط اليد الجميل مضبوطاً بالشكل.

٤ – ديوان ( دروب الضياع ) ، طبع في عمّان بواسطة مطابع الدستور التجاريــة ســـنة ١٤٠٩هــ – ١٩٨٩م

و يضم بين دفتيه ثمانيَ وثلاثين قصيدة، جاءت في خمس و خمسين و مائة صفحة، من القطع المتوسط، و مكتوب باليد بخط جميل، مضبوط بالشكل ، و الطباعة جيدة خالية من الأخطاء، و هي الطبعة الثانية والتي لم يومئ فيها الشاعر عن الطبعة الأولى.

وقد طُبع هذا الديوان طبعة أولى، أصدرتها مؤسسة تهامة للنشر و التوزيع بجدة، عبر سلسلة الكتاب العربي السعودي، ورقمه(١٠٩) عام ١٤٠٥هـــ ١٩٨٤م ، و حوت تســعاً وثلاثــين قصيدة، بزيادة قصيدة عن الطبعة الثانية(') – جاءت في ثلاث و ستين و مائة صفحة.

٥- ديوان ( الحرف يزهو شوقاً)(<sup>(</sup>). و قد طبعته مطابع الدستور التجارية في عمّان بالأردن
 سنة ١٤٠٩ هـ – ١٩٨٩ م . و يضم أربعاً و عشرين قصيدة، و عدد صفحاته تسبع ومائية
 صفحة،من القطع المتوسط، و طباعته جيدة خالية من الأخطاء كالديوان السابق.

<sup>· -</sup> يُنظر مجلة عالم الكتب ، السعودية ، المجلد ٢ ، العدد ١ ، رجب ١٤٠٥هـ - أبريل ١٩٨٥م ، صـــ١٤ .

٦- ديوان ( ندوب) ، صدر في الرياض سنة ١٤١٤هـــ ١٩٩٤ م . و يضم ستاً وثلاثين قصيدة، جاءت في خمس و عشرين و مائة صفحة، من القطع المتوسط، و قد كتب بخــط اليــد، وفيه أخطاء في الضبط، و بعض الأخطاء الإملائية ، و الفهرس غير دقيق.

٧- ( الدرعية قاعدة الدولة السعودية الأولى ) ،ويقع الكتاب في ثلاث و عشرين ومائـة صفحة، و صادر عن مكتبة العبيكان بالرياض، سنة ١٤١٥هـ – ١٩٩٥م ، ويعد هذا الكتـاب مبحثاً تاريخياً و جغرافياً عن مدينة الدرعية، عاصمة الدولة السعودية الأولى، وقد بدأه الكاتـب بلمحة جغرافية عن الدرعية، وما حولها، وينتهي بواقع المدينة و ما آلت إليه عام ١٣٨٧هـ ، و قد جمَّع فيه الكاتب مقالاته التي نشرها في مجلة العرب و عددها واحد وخمسون مقالاً والـي يصدرها حمد الجاسر في الرياض(<sup>٢</sup>) وهو مَن صدِّر الكتاب –المذكور– بمقدمة – رحمه الله –.

والشاعر أراد بهذا أن يرضي أذواق الذين يميلون إلى الشعر العمودي ، و ينفرون من الشعر التفعيلي، و قد كتب الديوان بخط اليد، و لم تظهر طباعته بالشكل اللائـــق ؛ لانشـــغال الشـــاعر

 <sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> - يُنظر ، محمد الفهد العيسى ،الحرف يزهو الشوق ، الأردن ، ط۱ ،۱۶۰۹هـ –۱۹۸۹ م ، ص٧٥ ، وليلة استدارة القمر ، ص ٨٣.
 <sup>۲</sup> - يُنظر ، محمد الفهد العيسى ، الدرعية قاعدة الدولة السعودية الأولى ، الرياض ، ط۱ ، مكتبة العبيكان ، ١٤١٥هـ <sup>۲</sup> - يُنظر ، محمد الفهد العيسى ، الدرعية قاعدة الدولة السعودية الأولى ، الرياض ، ط۱ ، مكتبة العبيكان ، ١٤١٥هـ -

بإحدى سفراته، فلم يشرف على طباعته، لذا ؛ فكتابته غير منظمة ، و صفحاته غير مرقمة، ولا فهرس له.

٩-(حدَّاء البنادق) ،وقد وجَّه الشاعر الحديث في قصائده عن الانتفاضة، والقضية الفلسطينية، وجعل ريع الديوان و حقوقه الطباعة لأجل أطفال الحجارة في فلسطين المحتلة، وصَدر الديوان في الرياض ، و قام بطبعه مؤسسة الجزيرة الصحفية، سنة ١٤١٨هـ. ويضم خمس عشرة قصيدة، جاء في سبع وسبعين صفحة، من القطع المتوسط(').

١٠-ديوان (ليلة استدارة القمر) ، و يعد الأخير من الدواوين الصادرة للشاعر ، وقــد
 أصدره في البحرين، وطبعه بمطبعة الاتحاد، سنة ٢٠٠١م ، وعدد صفحاته تسع وستون صفحة من
 القطع الصغير،وهو متنوع ما بين قصيدة ومقطوعة،ويحتاج إلى مراجعة في الضبط بالشكل.

- ب- الكتب غير المطبوعة :
- ١ ديوان ( الثائر السجين ).
  - ۲ ديوان ( صحوة المارد).

وهذان الديوانان قد أُعدَّا للطبع بعد ديوانيّ (على مشارف الطريق) و ( ليديا) بيد أنـــه رأى أن في إتلافهما خيراً من طبعهما، لخروج هذا المارد ، وهذا الثائر –شخصية أفريقيَّة– عـــن الطريق الذي يؤيده الكثير من أبناء الشعب العربي فكان القرار بتراجعه عن طبعهما.

٣- ديوان ( الكبرياء في مقالع الرياح )

أ – يُنظر ، د. غازي القصيبي ، هذا الشاعر الوديع وبنادقه القاضية ، السعودية، المجلة العربية ، العدد٢٦٦ ، شوال ١٤١٩هــ
 فبراير ١٩٩٩م ، صـــ ٣٨. و قد ذكره صاحب موسوعة الأدباء والكتاب السعوديين – بعنوان صدى البنادق –
 ٢٢٤/٣.

### ٤ - ديوان ( من هنا بدأ العشق )

والديوانان معدّان للطباعة عند الشاعر منذ زمن، فالأول منهما قــد أعلــن عنــه ســنة ١٤٠٠هــ(') ، و الثاني سنة ١٤١٨هــ، وقد تردد في نشرهما ، إلا أنه عــزم مــؤخراً علــى نشرهما(').

وعند اتصالي بالأستاذ / عدنان العيسى ( ابن الشاعر ) في رجب من عـــام ١٤٣٤ هـــــ أخبرني أن الشاعر لم يطبعهما إلى الآن .

٥- كتاب ( الشعر و الموسيقى و الترابط العضوي بينهما ) ، وهو دراسة أدبية كتبها في وقت متقدم، وقد ذكر الشاعر أن مسوَّدات هذا الكتاب قد فقدت(<sup>7</sup>). وثم عثر عليها و بعد أن طُمس كثير منها، وبعض الصفحات قد أزيلت تماماً؛ بفعل الأمطار التي غمرت بعض كتبه في مكتبته بالرياض، ومنها هذا الكتاب الذي سال حبره و تداخلت السطور، فالكتاب –كما يقول الشاعر:-" يحتاج إلى إعادة تكوين ".

٦- وهناك ديوانان لم يسميا بعد ، يقول العيسى :" كما أن لديّ ديوانين آخرين أقرم بالتدقيق فيهما ؛ أملاً في دفعهما إلى المطبعة – إن شاء الله – "(<sup>3</sup>).

وقال أيضاً رداً على سؤال من سأله مستفسراً عمَّا ينوي طبعه من شعره، فقال:" في الطريق إلى المطبعة أربعة دواوين ، فربما يقصد بهذه الأربعة ( الكبرياء في مقالع الرياح ) ، و ( من هنا بدأ العشق ) ، و الديوانين اللذين لم يسميا بعد (').

<sup>١</sup> – يُنظر ، الإبحار في ليل الشجن ، صفحة الغلاف .
 <sup>٢</sup> – يُنظر ،أسراب الحنين ، ص ٨٦ .
 <sup>٣</sup> – يُنظر مجلة الرجل العدد ٦٥ ، صـــ٦١.
 <sup>٤</sup> – يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية، ص ٣٤.

وذكر لي الأستاذ / عبد العزيز العيسى (ابن الشاعر) رأى والده– بعد وفاة الشاعر – أنــه طور جمع دوواوين والده في كتاب واحد ، وأنه طبع ديوان (ليلة استدارت القمر) عام ٢٠١٣م. سابعاً : النشر في الصحف و المجلات:

نالت الصحف و المحلات نصيباً وافراً من نتاج العيسى الأدبي، وقد تنوع نتاجه الأدبي ،ما بين كتابة مقال أو نشر قصيدة.

ومعظم كتاباته في الفترة ما بينسنة ١٣٦٥هـ و سنة ١٣٧٦ هـ ، نشرت بواسطة جريدة البلاد السعودية ، شعراً بأسماء مستعارة أشهرها ( الفهد التائه)(<sup>٢</sup>) ، ثم اكتفى بالتائه منذ عام ١٤٠٢هـ(<sup>٣</sup>).

- و المنثور من كتاباته ( المقالات) فأكثرها مقالات اجتماعية ، و تاريخية ، و أدبية ؛ فالمقالات الاجتماعية كان الهدف منها هدفاً إصلاحيّاً علاجيّاً، و قد يشتد نقده للمجتمع أحياناً، و مقالات العيسى كان لها تأثير و صدى امتدَّ إلى خارج الجزيرة بالإشادة و التقدير و الإعجاب(<sup>4</sup>).

و في صحيفة ( البلاد ) خُصصت له زاوية ( مع الناس) وقعها بالاسم المستعار
 (الحطيئة ) و أحياناً ( سليم ناجي)(°).

' – نفسه ، ص ٣٤ ' – أشهر أسمائه المستعارة ، وقد كان ينشر قصائده بهذا الاسم . <sup>\*</sup> – يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ، ص ٣٤. <sup>\*</sup> – أشادت بعض الصحف المصرية بما ، وأديب سوري قد أعجب بما ،يُنظر: مجلة الرجل العدد٦٥، صــ ٦١ . ° – يُنظر مجلة اليقظة ، العدد ٣٢٥ ، صـــ ٤٧. - و استطاع العيسى أن يجمع بعضاً من مقالاته التاريخية في كتاب ( الدرعية قاعــدة الدولة السعودية الأولى) ، أما ما نشره العيسى من مقالات اجتماعية، وما كتب من قصــة قصيرة، فلم يجمعه ؛ لقوله :" لأنها كتبت لتساير يومها فقط" (').

ثامناً : مشاركات عبر الإذاعة و التليفزيون :

أسهم العيسى ببعض من كتاباته التي وجهها، للفن الشعبي ، و الذي كُتب بالشعر العامي، وله بعض القصائد المكتوبة باللهجة العامية، إلا أنها قليلة و لم يبادر بحفظها (<sup>\*</sup>).

" ولقد تعاون مع التليفزيون في الماضي ؛ لتدوين بعض الفنون الشعبية المعروفة في المملكة والمسماة بــ ( الفلكلور الشعبي ) ، وسجل في هذا المضمار نحو خمسين حلقة تليفزيونية، بتكلفة زهيدة، عرضت على مدار عام كامل، والعجيب أن هذه الحلقات لم يتم حفظها – على أغلــب الظن-" (<sup>"</sup>).

وقد كان ديدنه أن يدعو التليفزيون الفرق الشعبية من مختلف مناطق المملكة، و يسجل لها على طريقتها التقليدية ، ثم يعيد الفقرات بشيء من التحديث، و بأداء المقطوعة الفلكورية مـع الإبقاء على الإيقاعات الشعبية ويتم توزيع المقطوعة الفلكلورية توزيعاً موسيقيّاً (أوركسـتراليّاً)،

<sup>۱</sup> - يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية ، ص ٣٥.
 <sup>۲</sup> - يُنظَر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية، ص ٣٥.
 <sup>۳</sup> - نفسه ، ص ٣٥.

ويساهم العيسى في كتابة مقدمة البرنامج ، و التعليق على بعض الفقرات ، وتوضيح بعض الفوارق بين كل لون وآخر(') ، وقد قدم هذه الحلقات د. عبد الرحمن الشبيلي وبثها التليفزيون السعودي عام

٧٨٣٢ هـ (٢).

وقد كان العيسى يكتب للإذاعة السعودية تمثيليات شعبية، فتقوم الإذاعة بتمثيلها و بثها ،مـع مشاركته الودية في إخراجها ،و كان يرمز لنفسه بالاسم المستعار ( بدوي الدهناء )(<sup>۳</sup>) .

تاسعاً: وفاته

توفى –رحمه الله – يوم الجمعة ١٤٣٤/٩/٢٥ هـــــــ الموافــق ٢٠١٣/٨/٢م في مدينـــة الرياض.

<sup>1</sup> -ينظر ،د. عبدالرحمن الشبيلي ، إعلام و أعلام : أعلام ودراسات في الإعلام السعودي ، الرياض ، ط۱ ، ۱٤۲۰ <sup>7</sup> - يُنظر مجلة الرجل ، العدد ٦٥ ، ص ٦١.
 <sup>۳</sup> - يُنظر ، شعر محمد الفهد العيسى دراسة موضوعية وفنية، ص ٥٧.

## الفصل الأول : الأنا.

- المبحث الأول : الأنا المتألمة.
- المبحث الثاني : الأنا المتشائمة.
  - المبحث الثالث: الأنا المعتزة.

خاض النقاد في موضوع الأنا وأفاضوا فيه؛ وخاصة منهم أصحاب السبق وهم علما النفس، و أخذ عنهم نقاد الأدب، ليلتقي علم النفس وعلم الأدب ، فزخرت به الدراسات النقدية التي لم تحط رحالها – في هذا الشأن– إلى الآن، بعد أن حل التداخل النوعي للعلوم والمعارف وللأدب بتنوعاته، محل استقلال العلوم والآداب وهو ما أغنى الدراسات الأدبية وزادها ثراء وفسر كثيرا من القضايا التي ألبست على الدرس الأدبي، ولذلك فنحن معنيون في استعراضنا لمفهوم الأنا بقدر ما يضيء الجانب الأدبي باعتبار " الأنا" الشعرية تصدر في إبداعها عن وعي بالتحربة الشعرية التي تدعمها الذات إثر تداخلها مع عناصر الحياة ومفرداتها تلك التي تعبر عنها التحربة الشعرية.

لقد شكل حضور الأنا في الشعر العربي ظاهرة أدبية استرعت اهتمام النقــاد والدارســين، وهي ظاهرة لا تختص بعصر دون آخر، وإن ثارت عليها الحداثة في فترة من الفترات حين نزعت إلى الواقعة، وهجرت قباب الغنائية التي تعزف على أوجاع الأنا.

ويدور فلك الشعر – سواء اقترب أو ابتعد في غنائيته – حول الأنا؛ لأنه بأي حــال مــن الأحوال لا يمكنه الانسلاخ منها، وما يمكنه فعله هو التكثيف من الدوران حول الذات وإعطــاء الموضوعية هامشاً في فضاء النص الشعري.

وبغض النظر عن توظيف الأنا في الشعر، في هذا الزمن أو ذاك أو هذه التجربة أو تلك يظل لهذا التوظيف دلالات تكاد تكون متشابمة، إن لم تكن واحدة، وهي الالتفات إلى الذات المبدعة أو أناها بأية صورة من الصور، وهو ما استحق وقوف الرؤى النقدية حوله وتســجيل مظــاهره ورصدها للخروج بقراءات أثرت هذا المجال واستوعبت تحولاته.

غير أن هذه الإطلالة التي تعطي الحق في تعريف " الأنا" لذويه من متخصصي علم النفس لا يمنع الاستفادة من معين المعاجم التي تصب في نفس ما تسعى إليه دراسات علم النفس، وهي ترفد

هذا التوجه بقصد أو بغير قصد وهو دأب العلوم في حدمتها بعضها بعضا، ومن هــذه المعــاجم المعجم الأدبي إذ يرى الأنا ألها:" شعور يبرز الذات بشكل طاغ بحيث ينشط الفنان في ضمن دائرة لا تتعدى حدود شخصيته، مشيحا بوجهه عن أمالي البيئة التي يعيش فيها، أو متخذا منها إطــارا محملا أو مشوها لكيانه"(')، وهو مفهوم يولي عناية بالجانب الفني، ويراه المؤلف ذات من جانب آخر بما كان أقرب إلى المقصود فهو:" شعور بالوجود الذاتي المستمر والمتطور بالاتصال مع العالم الخارجي والاختبارات والتثقف، ثم بالتأمل والاستبطان. وهذا الأنا هو مركز البواعث والأعمال التي تؤقلم الإنسان في محيطه، وتحقق رغباته، وتحل التراعات المتولدة عن تعارض رغباتــه." (')، وهو تعريف أشمل من سابقه، وقد يقترب من هذا التعريف ما يذهب إليه علماء الــنفس، ومــن هؤلاء فرويد الذي يراه :" ذلك القسم من الهو الذي تعدل نتيجة تأثير العالم الخارجي من تـــأثير مباشر بوساطة جهاز الإدراك الحسى"(")، باعتبار "الهو" هو الأنا العميقة تلك التي تختلف عـــن الذات التي هي أقرب إلى الوعي أو السطح، وإدراك ما اقترب من السطح بخلاف الهو فهو أقــرب إلى المكبوت، وبالرجوع إلى المعاجم اللغوية لتعريف الأنا فإنما لا تعطينا معنى ذي بال، ونجد مـــن خلال ما أوردناه شبه اتفاق على دلالة مفهوم الأنا في المعجم الأدبي والمعجم النفسي فيما رآه جبور وفرويد فكلاهما ينظر إليه على أنه مركز إحساس ويخضع للتأثير الخارجي كما أنه شــعور بالوجود.

١-جبور عبد النور ، المعجم الأدبي،دار العلم للملايين، بيروت -لبنان، ط٢/١٩٨٤م، ص١٣٦

۲ – نفسه ، ص۲

٣- سيجمند فرويد ، الأنا والهو ، تــ/ محمد عثمان نجاتي ، دار الشروق ، بيروت – لبنان، القاهرق.، ط٤ /١٩٨٢م، ص ٣٤٢

#### المبحث الأول : الأنا المتألمة.

الألم إحساس يحاصر الأنا ويدفعها إلى محاولة التخلص منه، وقد يكون البوح أحــد هــذه الوسائل، فــ ": الإحساسات المؤلمة تترع نحو التغيير والتفريغ، وهذا هو السبب الذي من أجلــه نفسر "الألم" على أنه يتضمن ازدياد شحنة الطاقة النفسية بتصرف الدافع المكبوت فهو يبدي قوة دافعة بدون أن يلاحظ الأنا ما في ذلك من إلزام"(')

يضج الألم في شعر محمد الفهد العيسى بأصوات شتى، وهو يفصح تارة عــن مكنــون ألم حقيقي مصدره الذات الشاعرة، وتارة أخرى مصدره من خارج هذه الذات، وهنا يمكن أن نفرق بين ألمين لديه، ألم ينشأ جراء إخفاق الأنا في الوصول، وألم يفاجئ الأنا ويخالف توقعها، فيجعلها ضحية مفارقة لا تدرك فيها وضعها ، وفي حديثنا عن الألم من النوع الثاني نحن لا نناقش – بصيغة مباشرة –ألماً يتسبب فيه الآخر مكملاً.

حينما نتحدث عن الألم في شعر محمد فهد العيسى فإننا نجد سمات لهذا الألم؛ فهو ألم يمتزج بالقصيد فتضج الحروف كما تضج الجراح :

> كل حرف من جراحي ضج وهو ألم مستعذب :

فإني أحب الهوى للهوى وأعذب ما فيه صلف الشقاء

كما أن من السمات التي برزت من قراءة شعره في الألم تفوق ذكر الحزن على ذكر الجراح والحرف، ويبدو ذلك طبيعيا كون الجراح باعثة على الألم فحسب وكون الحرف – كــــــذلك-

١ – الأنا والهو،السابق، ص ١٣٨

مـــــعبرا لا يحـــــتاج للــكثرة التي للــحــزن؛ لأن الحــزن مــــظهـــر يجـــــب أن يـــــتــــجلــــــــى

وأن يبرز، وقلة ورود الحرف يمكن أن تعطينا دلالة صعوبة التعبير كلية عن الألم، وثمة ملمح آخر هو استلاب الأنا للذات ، باعتبار أن الذات هي من جلب هذا العناء على الأنا.

هذه السمات وغيرها كثير مما سنأتي على ذكره نأتي بما —هنا– لأنها لا تمثل مؤشراً كافيــــاً يقوم عليه التحليل ولكنها بادية في طبيعة شعر الشاعر.

كنوع من الترابط التلقائي الذي لا يصنعه الشاعر بل تصنعه تجربته ينبثق حزن الشاعر مس جراح غائرة تركها البين أو استحالة الوصول، والأنا هي التي يقع عليها هذا الألم لكولهما أكثر إدراكاً من الذات ولأن الذات هي التي خاضت التحربة، ففي الوقت الذي تجد الأنها في الحب مكملاً وصولاً للأنا الأسمى تغمس الذات الأنا بما يعكر هذا الصفو" فالحب فرار من الفات، ترياق للنفور منها، وفي بعض الأحيان ترياق حتى لكره الذات الذي يشعر به المرء"()، ذلك أن الذات في موضعها في الواقع تعيق تشكل الأنا المثالي، إن عدم الانسجام ضمن الفات مشروط بمقارنة لا واعية بين أنانا الفعلي والشخص المثالي الذي نود أن نكونه "(<sup>\*</sup>) ، فالذات الواقعية، هي ما عليه الشخص ، والذات المثالية أو الأسمى هي ما يطمح إليه .

وبصورة أخرى فقد تستعيض الأنا الواقعية الطامحة إلى الذات الأسمى بالمحبوب لتكتمل فنحن ندرك أن المحبوب هو بديل إنه الوريث لمثال الأنا"(")، وهذا هو كنه الألم

> ۱ – ثيودور رايك ، الحب بين الشهوة والأنا ، د/ ثائر ديب، دار الحوار ، القاهرة ، طط۲/۲۰۰۰م، ص۱۱۹. ۲ – نفسه، ص۲۲۱.

في تحقق أو عدم تحقق الكينونة واكتمالها بالآخر فيما نراه من مظاهر سنأخذها في ترابطها ونبدأها بالأنا الجروحة:

إذ يأتي ذكر الجرح والجراح في شعر محمد فهد العيسى على ضربين: الضـرب الأول مــا يرتبط بضمير " أنا" المتكلم ، ومن هذا القبيل قول الشاعر('):

> ومضيت.. أدمغ خطوي فوق الطرقات أطوي إدلاج الليل.. وأمضي أتكئ على جرحي.. أتكئ على ظلي.. أحدو النجم- النَّسْرْ- وأمضى

إن الشاعر يسند الجرح إلى أناه ويتكئ عليه في صورة تبرز مدى المعاناة التي يلقاها الشاعر، ويبرز – كذلك – جلده أمام هذا الجرح وكبرياء الأنا الذي يرفض أن يسلِّم وينصاع، فهو يواصل خطوه رغم الألم .

ويواصل الشاعر تحديد الجراح وما ينشأ عنها من ألم ، ولكنه في هذه المرة يبين مقدار الألم ، يعدد الجراح مقابل واحدية الأنا في عالمها الذي يضج بالألم(<sup>٢</sup>):

١-محمد الفهد العيسى ديوان الإبحار في ليل الشجن، الكتاب العربي السعودي-تمامة، المملكة العربية السعودية-الرياض، ط١/ ١٩٨٠م، ص١٤٥.

ويلتى.. الأنجم ضاقت بذهولي بشرود الفكر بالحيرة بالشك المثار بالحوار كل حرف من جراحي ضج لا.. لا .. لم أعد عبدا لأغلال الإسار ودمائي في عروقي.. كالبراكين كاصطخاب الْخِضَمِّ

لقد تجسد الجرح حرفا ناطقا يضج بما عجزت عنه الأنا، إن التعدد للجرح من الاستقواء على الآخر الذي تسبب في هذا الجرح ، والتحول في مسار ضجيج الجرح هو مسايرته للأنا ، فبدل أن يكون الجرح مشكوا مرفوضا أصبح مع الأنا شاكيا ورافضا؛ فكأنه والأنا شيء واحد، وهنا تغدو دلالة طول أمد الجرح حتى صار جزءا من صاحبه أنه اكتسب منه الرفض، وتداخلت في هذه الصورة تقاطعات الشعر والأنا والحزن. ورغم كون الشاعر يتألم فإنه يقيم ألفة بينه وبين الجرح ، فقد أتى شــعره في كــثير مــن حالات التألم مسنودا بضمير المتكلم ، ومن العجيب – مع هذا- أنه يفصل بين الجرح الحمــيم -إن جاز التعبير- وبين الأنا المتألمة والمجروحة حين يستخدم "ياء" المتكلم(`):

> يا جرحي السادم رُحمى بخفوق مخفور الليل .....

أَيَا جُرْحي .. لحناً فيروزِيَّ الأُوفَ يهدهد أوتارَ"كَمَانْ"

حين نمعن النظر لا نجد الشاعر يخاطب الجرح ويناديه في حالة من الانفصال أو التخلي عن الحميمية –كما عهدناه– إلا في حالات يدل السياق فيها على أحد أمرين:

الأول: أن يفرده ليشكو إليه:
 يا كل جراحي المقهورة (<sup>۲</sup>)
 في الغربة..
 سأم..
 يا جراحي انزفي نهر دم(<sup>۳</sup>)
 انضحي الْحَطْوَ ..عليَّ ..في كلِّ دربِ

۱ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص۸۲ ۲ – نفسه ، ص ٦٣ ۳ – نفسه ، ص۱۷٤

وهو في كلا الحالين يسند الجرح أو الجراح إلى نفسه، ولا تبعد الدلالة عن كونه خُص بهذا الجرح دون غيره .

وهو حين يتوق إلى فصل الأنا عن ألمها في حالة من التعالي على الألم يقــع في إســـناده إلى نفسه أيضا ('):

١- الإبحار في ليل الشجن ، ص٢٦٢. ٢- محمد الفهد العيسى ديوان ، القوافي قصائد ، مكتبة الملك فهد الوطنية – ردمك، المملكة العربية السعودية،ط١٩٩٦/١، ص١٤٠.

۱ – الإبحار في ليل الشجن ، ص ۱٤۱ ۲ – ديوان القوافي قصائد ، ص۱٦ ۳ – نفسه، ص٢١ ٤ – محمد الفهد العيسي، ديوان على مشارف الطريق ،دار العلم للملايين، بيروت– لبنان، ط١٩٦٣/١م، ص٤١

إن تصدر ضمير المتكلم في هذه الأبيات ، وبروز الأنا لا يزيد عن كونه تصدر لمعانــاة وألم الأنا سواء أو وصف الشاعر الأنا الجروحة بصورة مباشرة أو بشيء من لوازم الأنا، بوصفه عضواً من أعضائها .

#### الحزن:

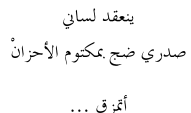
يُعد الحزن نتيجة طبيعية لجرح الأنا؛ فالجرح بصيغته المعنوية تلك التي يعيشها الشاعر تبعث على الحزن، " والحزن نقيض الفرح وهو خلاف السرور"(')، والحزن ألم نفسي، إن صنفنا الألم على نفسي ومادي. مع إمكانية أن يكون الألم حزنا والحزن ألما فلا فاصل بين الوجدانيات، لكونها انفعالات تأتي الإنسان في حالة وجعه أو تألمه، والألفاظ ربما لا تحدد المعاني الدقيقة بينها، "إذ ليس بمقدور الكلم أن تنصب حول الوجدانيات سوراً "(<sup>\*</sup>)، وهذا يعني أن ألفاظ الأشجان تتداخل فيما تشير إليه .

والشاعر عند قراءة مفردة الحزن لديه بوصفها عينة عشوائية نجده يعدد الحزن؛ فهو لا يأتي به مفردا إلا قليلا، وهذا يعني أن ألمه نابع من جرح واحد لكن مظاهر حزنه كثيرة(<sup>"</sup>):

تعتلج بأضلاعي الأحزان

١- ابن منظور، لسان العرب، تحقيق : عبد الله علي الكبير وآخرون، دار المعارف، القاهرة د.ط.ت ، ج١٠، ١٨٦١ ٢- نجيب الحصادي ، جدلية الأنا و الآخر، الدار الدولية للنشر والتوزيع، القاهرة، ط ١٩٩٦/١م ، ص٢٢١ ٣- ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٨١

فالأحزان ليست غريبة عنه ، إنها تسكن أضلاعه، وتقتات من راحته وفرحه ، وما كــان منها مكتوما يمزقه('):



والحزن الظاهر ليس هو جميع حزنه ؛ إذ إنه لا يبوح بكل حزن، لكنه يواجه نفسه بأسباب الحزن التي تدفع به على حالة من الضعف(<sup>٢</sup>): أبكي ..أتمزق ...أشهقُ من أحزاني من جرحٍ يترف من زفرة حيى المذبوح بأضلاعي أبكي .. إن الأنا ترتد نحو نفسها، فهي إزاء هذا الألم لا قدرة لها على مواجهة الآخر الذي يلمح بذكره ، وهذا ما يعمق الألم ، مما يحدث ارتكاساً للأنا رغم أمنيات الشاعر الخلاص(٢): حطمي الأغلال يا نفس

على التمني كم قضيت العمر في ذل مهين ... بين آلام وأحزان وغَبْن

- ١ ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١٤١
  - ۲ نفسه ، ص۸۵۱
  - ٣- ديوان القوافي قصائد .ص٣٤

لكن الشاعر ما يلبث أن يغادر الأنا، فقد ألفنا أناه تنطق بالحزن لنفسها ولسواها، يقـول الشاعر شاكياً إلى مبعث حزنه(<sup>٢</sup>):

ورغم هذا التحول من الأنا إلى الآخر فإننا لا نجده يعدو كونه تحميلاً للآخــر ذمــة الألم والحزن("):

۱ – محمد الفهد العيسى ، ديوان دروب الضياع، سوريا، ط١٩٨٩/م، ص٤٧ ٢ – محمد الفهد العيسى ديوان ليلة استدارة القمر،البحرين،ط١،مطبعة الاتحاد ٢٠٠١م، ص ٣٤ ٣ – ديوان على مشارف الطريق، ص٨٩

# بكأس العنا والحزن؟ إنه حزن دائم لا ينتهي، تشرق به عيونه ويقرأه كل من يراه ('): أُشرق بدموعي ... أشهق حزناً أبدياً

إن ثمة علاقة وطيدة بين إفراد القول الشعري وحصره على الأنا من خلال ضمير المتكلم المفرد وبين دلالة وحدة الشاعر في حزنه وعدم مشاطرته فيه من قبل الآخرين، وهذا قد يعني غربة الشاعر في عالمه، مما يدفع به إلى أن يتربص بأناه وألا يغادرها فهي محراب حزنه وهذا يعيد إلى الأذهان الحالة التي كان يعيشها الرومانتيكيون في عزفهم على أوجاع الذات بعيداً عن الآخر؛ " فأوسع محالات الشعر الرومانتيكي هي محال الحب . وكان طابعه العام الحزن والشكوى من عدم وفاء الحبيب"(٢) ويعد شعر العيسى في هذا المضمار صورة من الشعر الرومانتيكي.

الحرف :

يتجاوز الحرف دلالته المباشرة بوصفه رمزاً كتابياً إلى دلالة في الشعر ليصبح أيقونــة علـــى القصيدة أو على الشعر، وإن كان في بعض النتاج الشعري لبعض الشعراء قد يأخذ دلالة أخــرى عن هذه الدلالة.

ليست الدموع وحدها من يعبر عن جرح الشاعر أو عن حزنه فثمة علاقة بين الجرح وبين الحزن، وبين الحرف، وهذا الأخير يختلط – بوصفه متلازماً طبيعياً– بالجراح وبالحزن؛ لأن الشاعر في نهاية المطاف يلجأ إلى الذات التي اكتسبت خبرة البوح ، وخبرة انتقاء جهة الخطـاب الـــتي لا

١- محمد الفهد العيسي ، ديوان ندوب ، ردمك، المملكة العربية السعودية- الرياض ، ط١٩٩٤/م، ص١٨١

٢- محمد غنيمي هلال، الرومانتيكية – نشأتها، فلسفتها، قضاياها، آثارها، مكتبة نهضة مصر ، القاهرة ، د.ط.ت ، ص٥٥ ا

وعلى مستوى دلالة الحرف في القصيدة الشعرية فإنه يأتي اختزالاً للتعبير عموما، وللقصيدة حصوصا.

وكما أن الشاعر لا يفارق الألم فهو لا يفارق الحرف الذي قد يأخذ دور الأنا كاملا():

- ۱ ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٣٠
  - ۲ نفسه ، ص ۲۳۱

#### جن في ظلمة

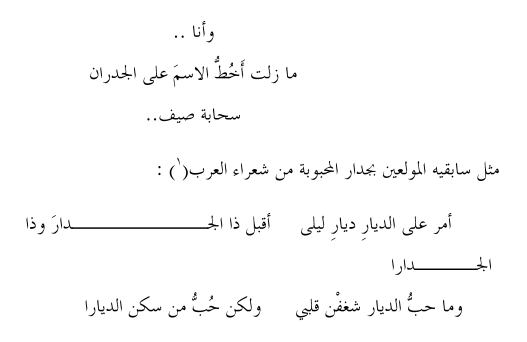
والحرف جسر الشاعر الذي يعبر به عن أناه إلى الآخر، بل إلى نفسه أحياناً، وهو يخـــاف حسرانه أكثر من خوفه الحزن ذاته الذي يفقده القدرة على التوصيل والتعبير ('): هويت إلى قاع حزن أراه يبعثرنى يحرق حرفي وعدم التعبير معادل للفناء وللموت (`): أمزق من داخلي ويشرعني الصمت في عتمة المستحيل 11219 وأنصب فوق الدروب علامة حرف السؤال ؟؟ وكنوع من التماهي بين الحرف وبين الأنا يصبح وجع كل منهما وجعاً للآخر("): وأنا موجوع الحرفْ ... أعد الأيامَ ... السنواتْ ... وهي حالة من الاعتداد بالشعر يبديها الشاعر (\*): يا سيدي...أكتبُ على يدي... أحرفاً من شعرك النَّدِيِّ ...

۱ – محمد الفهد العيسى ، ديوان الحرف يزهو شوقا ،الأردن،ط۱،مطابع الدستور،۱۹۸۹م،ص ٨٤. ۲ – نفسه ، ص ۸۸ ۳ – ديوان ندوب ، ص ۳۱ ٤ – نفسه، ص٣٤

ويعادل القصيدة الحبيبة، فنشوة الشاعر لا تختلف عن كون القصيدة هي مطلب الآخرعشقاً وهياماً بما، كما الحبيبة محط نطق كل شفه (<sup>٢</sup>):

إنه إحساس الأنا الطاغي الراغب في نشوة الامتلاك والراغب –أيضا– في تقدير الآخر لما يمتلك، وذلك ما يجعله لا يكتفي بالشفاه التي تلهج باسم الحبيبة حيث يغذي ذكر الأنا بمندا الشعور ، بل إنه يلجأ إلى الإعلان شأنه شأن أصحاب الدعايات الذين يسوقون منتجاتهم على الجدر():

> ۱ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص ۱۸۷ ۲ – نفسه ، ص۲٤۹ ۳ – نفسه ، ص۲٤۳



۱۳۱۰ دیوان مجنون لیلی ، تحقیق: عبد الستار أحمد فراج ، دار مصر للطباعة ،د.ت.ط، ص۱۳۱

مع اختلاف في طريقة التعاطي مع الجدار، وعلاقة الشاعر بالجـــدار مرشــحة لأن تحكــي الجدران قصة حب وليس مجرد كتابة اسم الحبيبة ، قصة من ألم ودم يعبر عنها الحرف('):

> أحرف اسمٍ نَقَشَتَهُ الأيام.. بدَمي.. فوق الجدرانْ

إن الشاعر يعيش نوعا من الامتزاج والتماهي بين أناه وبين الحرف وبين الحبيبة، حتى لكأنهم أناً واحدة، تجمعهم المعاناة ويجمعهم التأثير المتبادل، لقد تجاوز الحرف – هنا– كونه وسيلة رمزية للتوصيل والتعبير عن قضية الشاعر ومعاناته ليكون جزءا من هذه القضية وهذه المعاناة.

لقد شكلت ثلاثية ( الجرح – الحزن – الحرف) مظاهر الألم وبواعثه والمعبر عنه، لأنا الشاعر، فعكست بذلك انشطار الأنا والتحامها ، والمسافة بينها وبين الذات باعتبارها التجلمي للعلاقات المتبادلة بالمعرفة وبالآخر.

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٢٤٤

المبحث الثابي : الأنا المتشائمة.

يُنظر للتشاؤم ارتباطه بالقلق من المستقبل، فهو نوع من الخوف مما سيأتي، ولكن هذا الخوف متعلق بسبب ما ، ويراه البعض تركيز انتباه الفرد واهتمامه على الاحتمالات السلبية للأحداث القادمة، وهو ما يحرك دوافع الأفراد وأهدافهم وجهودهم لكي يمنعوا وقوعها ، وهو ما يسبب التهيؤ والتأهب لمواجهة هذه الأحداث.(')، وهي نظر تقصر عن بيان حال المتشائم الذي يقعده الخوف عن الاستعداد والتأهب، المذكور هنا في هذه الرؤية، ولعل ما يسند قولنا هذا هـ التعريف الآخر والأقرب للتشاؤم:" توقع سلبي للأحداث القادمة، يجعل الفرد ينتظر حـدوث الأسوأ، ويتوقع الشر والفشل وخيبة الأمل، ويستبعد ما خلا ذلك إلى حد بعيد"(') حيـث إن

والتشاؤم ظاهرة قديمة وحديثة في الشعر العربي وقد اشتهر بما شعراء كانت ميسما عليهم، وبدت سمات ضئيلة لدى شعراء آخرين ، ويمكن استنباط بعض مظاهر التشاؤم التي بدت من خلال أشعار الشعراء من حب للعزلة ، وكره لمخالطة الناس وإساءة الظن بمم ،ومعاناة الفقر والعبث، وفساد المجتمعات واعتزال النساء، وتفضيل الموت على الحياة، من خلال صور شعرية مختلفة لشعراء ينتمون إلى أحقاب شعرية مختلفة فقد أصاب شعرهم الشؤم أحيانا، واليأس والحزن أحيانا أخرى"(٣)

١- بدر محمد الأنصاري، التفاؤل والتشاؤم ، المفهوم والقياس والمتعلقات، جامعة الكويت ، الكويت،ط١ –١٩٩٩م، ١٥٥
 ٢- نفسه، ص١٦
 ٣- ثريا بنت بشير بن محمد الكعكي ، التشاؤم عند عبد الرحمن شكري ، ر، جامعة أم القرى ، المملكة العربية السعودية، ٩٠٠٥م، ص٠٥

وما يلفت الانتباه في ظاهرة التشاؤم، كونها لا تصل عند بعض الشعراء مستوى مرضيا كما قد يتوقع، أو كما عرف عند الشابي أو شكري أو وفق فلسفة شوبنهاور عن التشاؤم، وإنما هــي سمات شعرية تقتضيها الحالة التي قد يمر بها هذا الشاعر أو ذاك، ومن هؤلاء شاعرنا الدكتور محمد الفهد العيسى.

#### طبيعة:

البيئة أو الطبيعة تشكل فضاء الشاعر الذي قد يتفق معه أو يختلف معه، وربما حاوره حواراً يحتفظ كل منهما بسماته وربما تداخلت هذه السمات فآنسن الأشياء من حوله وشخصها حين يحس بغربة تجاه بني جنسه، وربما شكا الطبيعة أو تجهم منها، وربما بلغ به الأمر أن ينتقل تشاؤمه من وضعه النفسي أو من الآخر حدا يتشاءم فيه من عناصر الطبيعة المتحركة والمؤثرة والفاعلة في حياة الإنسان، تلك التي ترتبط بخير يعود على الإنسان أو شر مثل الرياح التي ترد في شعر محمد فهد العيسى كثيرا ومنها قوله('):

### الريح تزمحر أسناني تصطَكُّ

ويمثل الخوف في هذا القول الشعري منشأ التشاؤم؛ فالضرر لم يصل الشاعر من الريح لكنه يستبق ضررها باصطكاك الأسنان، وعلة التشاؤم ارتباط الريح بالشر، وزمجرتها، وقـد اسـتعار الشاعر للخوف الاصطكاك؛ لأن اصطكاك الأسنان لا يكون إلا من البرد، وثمة علاقة مـا، بـين الريح والبرد.

وثمة علة أخرى هي ما هو مأثور عن الريح من بلاء قد يدعو الناس إلى التشاؤم( ):

الريح تزمجر في عنف كالإعصار ..

تصفع شباكي.

١ – ديوان، الإبحار في ليل الشجن، ٧٢

۲ – نفسه ، ص۲

إن أثر الريح لا يطال شخص الشاعر ونفسيته، بل إن له أثر على شعره ومتنفسه الوحيد في العزف والغناء، الذي يمثل له حالة الانكفاء على الذات('):

ومثل الريح الشمس والبراكين مما يصح منها التشاؤم في نظر الشاعر، فمن الأول –وهــو أقرب إلى قصيدة النثر– (<sup>٢</sup>):

الشمس بوصفها أهم عنصر من عناصر الطبيعة يعول عليها الشاعر كثيرا في أن تنير له طريقه، ولذا فهو لا يتشاءم منها ولكنه يتشاءم من تسربها وضياعها منه، وعيشه في عتمة بسبب ذلك، ولهذا فهو لا يتنازل عنها (٣) أجري وراء مركبات الشمس و الشفقْ ...

إنه الصراع بين ما يعيشه الشاعر من فضاء مظلم وفضاء مشرق ينشده ويعده مثلا في الخلاص(١): أشعة شمسي المثلى ... تُلَمْلِمُ يأسَها الظُّلمة ... وفي أنشوطةٍ من حبي الأمثلُ ويقترن بذلك طول ليل الشاعر(٢):

ويعبر الليل الطويل فوق عاتقي

إلى الغسق

ويوشِعُ أَخْتُهُ ..أَنَّت تمزَّق الرداءَ ... تنطلقْ

يرفض من جبينيَ العاري العَرَقْ

إن فداحة الصورة التي يبدع الشاعر حين يشخص الليل عابراً ، وحين يشيء نفسه في الوقت ذاته في معادلة مقلوبة هو الذي يبين مدى التشاؤم الذي يحياه الشاعر، إن الشاعر أمام الليل والظلام يغدو مسلوباً من الفعل إلى درجة أن يصبح شيئاً يأتي عليه الليل دون دفاع منه أو مقاومة؛ فهو شيء من الأشياء، إنه غياب للأنا على مستوى الفعل لا على مستوى ما يملأ حيزاً إنسانياً(<sup>°</sup>) :

- ۲ ديوان دروب الضياع، ص٤ ٤
- ۲ ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٧٦
  - ۳- ديوان، دروب الضياع ، ص٥٦

وألفُ أَفْعَى نَمِمةُ تَلوبُ في عُرُوقي

تداخل بين تأثير الأنا ويمثله البركان الثائر بصورة داخلية في معناه وصورة خارجية مألوفة له ، والأمر كذلك في الأفعى النهمة التي تلوب في عروق الشاعر ، ليس للأنا فيما مر من نمــاذج شعرية دور في مقاومة عناء الآخر/الطبيعة، إن أقصى الفعل هو في ذلــك التفجـع أو التوجـع والتشاؤم، والأنا تضع لنفسها العذر في عدم مقاومة الآخر في عرض قساوته وقوته، التي لا طاقة لها بجار):

> دعْني يا قلقي .. رملُ الشاطئ ..ندْيانُ بالعِطْرْ .. هذي آثارُ أعرفها ..جي كان هنا .. بصَماتُ خُطى حِي تُنبتُ أفواف الزَّهْرْ

صراع بين الأنا والقلق، ورغبة شديدة في الآخر / الطبيعة التي يمكن أن تخرج الأنا مما هي فيه وخاصة آثار خطى الحبيبة.

إنه تشاؤم أكثر ما يجلبه لدى المتلقي هو الشفقة على الأنا المستعرضة للألم؛ وهي لا تقوى على مواجهة فضاء الأنا الداخلي بما يعتلج فيه من معان تكاد تحيده عن الواقع، فهو نوع من الاستلاب الذي لا تقدر الأنا منه فكاكا، ولذلك يمكن القول إنه " لا يبتعد مصطلح التشاؤم كثيراً عن واقع الأنا في توحد الأسباب التي ألقت به عثرة في طريق مبادرة الأنا تجاه الإصلاح والتغيير، إذ ينهض كل من المصطلحين على أنقاض هزيمة الفرد في تحقيق التوافق الاجتماعي"(') أو تحقيت

ذاتى:

حركة الأنا أو الذات في فضائها هي نوع من الحركة والحركة المرتدة، من الأنـــا وإليهـــا، ونشوء التشاؤم ليس بعامل خارجي، كما نلقاه في فضاء الطبيعة أو سائر الفضاءات (<sup>٢</sup>):

وقلبي.. بين أضلعي.. في كل لحظة ..أيها الصديق

#### يختنق

إن مبعث خوف الشاعر بين جنبيه، لا يتعداه ، وهو لا يتكلم عن خوفه فقط إنمــا يعتــبر خوفه وخوف الحبيبة شيئاً واحداً، بل إنه يحمل قلبه خوف الطرفين.

١- سهاد توفيق الرياحي ، ظاهرة الأنا في شعر المتنبي وابي العلاء ، دار جليس الزمان ، المملكة الأردنية الهاشمية، ط١،٢٠١٢م ، ص.٤ ٢- ديون الإبحار في ليل الشجن، ص٩٨–٩٩ وما يخنق القلب جراح تثقله ، وإن كان مبعث هذه الجراح خارجيا إلا أنه تحول إلى مبعث داخلي('):

إن كل ما من شأنه أن يؤلم الأنا هو مضاف إليها: جراحي، جراح القلب، شهقة أعماق نفسي، في شراييني، وقد يبدو في هذه المعاناة اختلاط الباعث الداخلي بالباعث الخارجي، غير أنه قد ينفرد ولا توهم في انفراده(<sup>٢</sup>)

دعني ..دعني..يا قلقي ..أرقُبُ مولد الفجر

لا يبين الشاعر عن سبب قلقه ومبعثه لكنه يحدد جهة الخروج من هذه القلق، حين يطلبها من خارج الذات، من مولد الفجر، وهو نوع من اليأس أن يأتي التصالح في إطار الأنا، أو منها، وهو ما يدفع بالأنا أن تتوسل إلى ما يقبع في الذات كي تطلق إلى رحاب الآخر المتجسد بالطبيعة.

والشاعر إن كان في هذه الصورة يطلب من القلق أن يتركه، فإن في صورة أخرى يمله سبب حزنه وألمه(۱):

- ۱ ديون الإبحار في ليل الشجن، ص۲۰۲
  - ۲ نفسه، ص۱۲۲

## ملني الحزنُ–رفقةً- في حياتي "والتعاسات" ملت ثواء بجنبي

كما ضجت أنا الشاعر بالقلق ضجت سواكن الأنا بالأنا رفقة ومصاحبة، وهذا يعني أن الأنا أكثر قدرة على التحمل مع طول العناء، وهذا التعبير أيضا ليس إلا نوعا من محاولة تجاوز الأنا نفسها إلى فضاء آخر، رغم اعترافها بحالة العجز عن المغادرة إلى غير فضائها(<sup>٢</sup>):

وأنا ...ما زلت أحيا الوهمَ .... في حضن الأماني الضليلة

هذا العجز يتبدى حين تظن الأنا عافيتها بالحل يأتي من داخلها بالأماني التي ما تلبــــث أن تصفها بالضلال لعدم جدواها، إنه نوع من الاستبصار إن الخروج من أزمة الأنا هو بالخروج من فضائها.

و الأنا تعيش هذا الاستبصار ولكنها قد تجنح إلى الرغبة في البقاء فيما هي عليه دون تجاوزه بما يشكل حالة من الارتكاس، وذلك حين تفكر الذات بالتخلص لهائيا من الحياة وآلامها(<sup>"</sup>)

> تراودني فكرة الانتحار ... لأجعل حدَّاً لأحزانيَه وألهي حياتي حياة الشقاء ... وأقتل بؤسي وآلاميَه وأدفنُ أسرارَ قلبي الحطام ... وسرَّ شقائي ومأساتيه

وهذا يعني التشاؤم من الداخل والخارج ، تشاؤم ممزوج باليأس من أن يأتي الحل من الداخل أو من الخارج وإلا لما راودت الذات فكرة الانتحار.

- ۳- نفسه، ص۲۸۲ ۱- دیوان دروب الضیاع ، ص۳۹
- ۲ ديوان على مشارف الطريق ، ص.٥

وربما كان إحساس الأنا بالضياع وتشتت الفضاءات وغياب معالمها ومعالم الأنا فيها سبب وجيه لهذا التفكير بحيث تصل الأنا قناعة أن المحصلة واحدة في كل الأحوال(')

> أنا وهْمُ أحلامٍ وآمالٍ تلاشَتْ في سكون أنا لست أعرف من أنا .. يا قوم هلاً تعرفون ؟ أنا حَيْرة ضلت سبيل الرشد تسعى في جنون

إن عدم خروج الأنا بوصف محدد لما هي عليه ووجود مشقة لتشخيص ذاتما، يعني بصورة أخرى افتقاد السبل للعلاقة بالآخر الذي من الممكن أن يمدها بإطارها الذي يمكن من خلالـــه أن ترى نفسها.

إن الأنا في ما يشبه التشخيص لما تعيشه ترى الحيرة علة الضياع، وانطماس الحدود بينــها وبين ما تعانيه ، حتى غدت معه شيئا واحدا، فهي تذكر الحيرة فيما مر من أبيــات، وفي هــذه الأبيات يصبح الاتهام موجها إلى الحيرة، تلك الحركة الداخلية التي لا تبين عن سبب خارجي، وإن كان موجودا():

> دربي ..تبعثر قدامي .. الحيرة تَهصرُني .. غرستني في التيه ضياعاً .. حرفاً في حاشيةٍ مَنسيَّة

> > الحبيبة:

في علاقة الأنا بالآخر الحبيب الذي يفترض أنه ينشطر عنه لأن الأنا تكمل به ذاتها، نجده في حالة التشاؤم يرفض الحبيب ، ويتجلى ذلك في أمر الحبيب تارة وهو الأكثر ونهيه تارة أخرى وهو الأقل في النماذج الشعرية .

- ۱ نفسه ، ص ۲۱
- ۱ ديوان الحرف يزهو شوقا ،ص.٥

فمن النوع الأول يبدو التشاؤم هو الدافع إلى الأمر الموجه إلى الحبيبة، إلى جانــب علــل السياق وطبيعته(`):

أعى أو لا أعى الحبُّ شيءٌ لا يَرى الشيءَ الدَّعِي لِتَرحَلي

إن الشاعر —هنا– لا يترك محالا للآخر للدفع أو الدفاع عن الذات موجها الاتهـــام بعـــدم المصداقية في هذا الحب المدعى، وهو ما يجعله يطلب الرحيل ويؤكد طلبه ب اللام ليضفي دلالـــة على شدة رغبته في رحيل المحبوبة

بل إن الشاعر المحب ليصل إلى درجة أن ينكر أن يكون هو المقصود باختيار المحبوبة، بسبب مواصفاتها التي لا تتوفر فيه(<sup>٢</sup>):

> لا لست من تبغين فانصر في أخطأْتِ دربَكِ ... لست أملكُ أقماراً مِن الترفِ أنا شاعر ... أبنى القصيدَ

نفي للذات من قبل الذات لدى الآخر ، نفي معلل مرتبط بثبات الذات المشروطة الوجــود بما تملك ، ونفي ثان يعلل النفي الأول بعدم امتلاك الأنا ما ترغب فيه وجوده الحبيبة.

٢ - ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص ١٨٧

١ - ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٢٦٥

إن الأنا بهذا الطلب من الحبيبة بالانصراف تقيم وجودها على نحو مغاير، وتؤكد وفق مـــا يختلف مع رغبة الآخر أو نظرته ؛ فهي أنا تقدر ما هي عليه، وترضى به، ويقع التشاؤم في ذلـــك الطلب الذي لا يناسب وضعها ولا رغبتها، ولا تصورها عن نفسها.

ولعل ذلك أحد أسباب معاناة الشاعر الذي فرض عليه البين ، وجعل الأنا في حالة تشاؤم من استمرار العلاقة مع الآخر الحبيب، حيث تصل حد الإفصاح عن مسوغات التشـــاؤم حــين يرغب في وضع حد لما هو فيه('):

> كفى سيدتي فقد حطمت عمري وانتهى دربي إلى حُبٍّ بعيدِ الغَوْر

إن اللغة في هذا المقطع الشعري رسمية تضع حواجز بين الحبيبين، لغة لا ترفع الكلفة ، ولا تقـــيم

إلى منابعة في محمد المساري وحمية مسلم مورونا بو مر بين معميتين المحدد طبيعة العلاقة ، ونوعها. ألفة بين طرفي الحوار، تبدأ بأمر (كفي) مقرونا ب(سيدتي) لتحدد طبيعة العلاقة ، ونوعها.

وتتكرر هذه اللغة واللفظة ذاتها، مرة أخرى، في معرض الاعتراف المقترن بالقصيدة التعبير والقصيدة الآهة(٢):

۱ – ديوان ليلة استدارة القمر، مصدر سابق ، ص١٥

۲ – نفسه ، ص۱۹

وما يلبث الشاعر في فضاء التشاؤم المبرر مرة وغير المبرر مرة أخرى، أن يخفض من منسوب تعالي الأنا أمام الآخر/الحبيب، حين يطلب – وبصورة عتاب– من الحبيب الترفق به('):

وهو طلب يبدو مقبولا حين يتبين مدى ما وصل إليه الشاعر، وإن كان غير مرتبط بفعــل الحبيب أو جنايته (<sup>٢</sup>):

علة الوحدة والانفراد الذي تعيشه الأنا والمقترن بالوجد الشاغل لها، هي التي تطلب الرحمة في أسلوب أكثر من أن يكون عتابا، طلب على وجه المباشرة، إنها حالة ضعف تصل إليها الأنـــا المتشائمة فتطلب ما تخاله مخرجا مما وصلت إليه، وهي تستبصر فضاءها الداخلي والخارجي وعلاقة كلٍّ منهما بالآخر في هذه المعاناة.

ولكننا ندرك في لحظة من اللحظات أن الأنا تحتاج للآخر وأن طلبها من الحبيبة الرحمة بتركها إنما هو من قبيل التخبط والحيرة حيث تطلب الأنا – في قمة بؤسها- شقها الآخر الحبيب أن يأخذها أخذ حب (') :

> ۳- دیوان علی مشارف الطریق، ص۱۷ ۱- دیوان علی مشارف الطریق ، ص۲۰

وبأغوارٍ سحيقات لِبُؤْسٍ شَرِقَتْ بالتَّعِلَّاتِ ظُنُوني وغفا ..بالوهم حبي وحنيني فخذيني فالتماعُ النار في الجبهةِ نبضٌ في الجبين

حينما زاد شؤمه وبدون عوامل خارجية إنما هي بفعل الظنون والوهم، حينما فقد التصالح الداخلي مع ذاته، استجار بالحبيبة مخالفا كل رفضه السابق لها ، ومؤكدا الضرورة الحتمية للتوأمة التي حاول إنكارها

أما النوع الثاني فهو النهي ونلقى منه التماسه من الحبيبة العذر وألا تعذلـــه مبينـــا ســـبب صدوده(٢):

لا تعذُليني لقد هدَّ الهوى جَلَدي وانهار– حَسْبُكَ–صبري من لَظَى الكَمَدِ وهذا الطلب في صورة نهى لا يتضمن تشاؤما مباشرا حيث إن أفعال المقطع الشعري بصيغة

وهذا الطلب في صوره هي لا يتصمن تشاؤما مباشرا حيت إن افعال المفطع الشعري بصيعاً الماضي، مما لا يتلاءم مع طبيعة التشاؤم التي تقترن بالزمن المستقبل.

٢- ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٢٠٦

۱ – ديوان استدارة القمر ، ص۲۱

وكلما يأتي في إطار نجواه مع الحبيبة دون أمر أو لهي هو نوع من التبيان والتوضيح لتعلاته، وبؤسه وشقائه ونوع من إشراك الحبيبة فيما يعيشه، وما يقاسيه ('): يا شقاءً شربْتُ منه كُؤوساً مُتْرعَاتٍ بالعلقمِ المرِّ ..."نخب" الوفاء لِحُبي كيف ..؟ ماذا..؟ تحطمت أمنياتي يرجع الشاعر كل ما يحياه إلى الوفاء لحبه.

القصيدة:

إن الحرف رمز للقصيدة، والقصيدة رمز للخلاص بالنسبة للشاعر، وإن وصل التشـــاؤم إلى الحرف فقد فقدت الأنا آخر حرابها للمواجهة، ولا يتم ذلك إلا عندما يصل الشاعر إلى قناعة أن الحرف بالنسبة للأنا لم يعد محديا؛ وهو في حالة تشاؤمه إن كان لا يجزم بالنسبة لعدم نفع الحرف فإنه في أقل حالاته يستشرف هذا الأمر ويعانيه قبل وقوعه، وما ذاك إلا أنه لا يجد ذاته لدى الآخر وفي وجدانه(<sup>\*</sup>)

> أَحْرِفُ كلماتي تتكسَّر فوق شفاهي ...على مِشْنقَةِ لَهَاتي تُغْتال... تتكسَّر ...تُخْنقُ

> > ۲ - ديوان الإبحار في ليل الشجن، مصدر سابق ، ص٢٨٥
> >  ۱ - ديوان ندوب ، ص١٠

وفي الوقت الذي كان يؤمل في الحرف/ القصيدة أن تخرجه تيهه وضياعه تتوه به الـــدروب بل إن الدروب ذاتها يصيبها ما أصاب الشاعر وما أصاب قصيدته(') دربي تبعثر قدامي ..

> الحيرة لممصُرين.. غرسَتْني في التّيهِ.. ضياعاً..

حرفاً في حاشيةٍ منسيَّة ..

وهذا لا يعني بحال توقف القصيدة، لكن مستواها في الفعل بالنسبة للآخر ، وقـد يكـون الحبيب – كوناً نلاحظه يتحدث عن الوجدان عند الناس– وإنما يعني أن القصيدة يطويها النسيان كما يطوي صاحبها، وهذا كله بفعل المعاناة مع الآخر، بما يعني أن خروج الأنا عن حالهـا إلى الحرف لا يعني في أشكاله فوزاً في فضاء النص للشاعر إذ قد يدخل به غولا جديدا مـن أغـوال تلاشي الأنا وتيهها وضياعها(<sup>٢</sup>)

۱ - ديوان الحرف يزهو شوقا ، ص. ٥
 ۲ - ديوان ليلة استدارة القمر ، ص. ٩

# ودربي المغروسُ بالشَّوك القتادْ إلى النهاية أهرقْتُ كلَّ دمي حُروفاً فوق بحر الحب

بيد أنه يجعل من حياة الحرف كاختزال لحبه ولتماسكه إزاء هذا الحب وإزاء عنائه حــالا إيجابيا يستعيد به أنفاسه من دروبه المشوكة.

فهل يمكن لفضاء النص أن يكون تعويضا – في بعض حالات الإخفاق– عن فضاء الأنـــا المفعم بكثير من التناقضات والآلام والحيرة التي تغيّب دور الأنا عن تحقيق وجودها في عالم المثال؟ يمكننا أن نستعرض لأجل هذا التساؤل بعض الأبيات التي تتلفع برمز الحرف أو القصيدة للبوح ..

محرابما دون علائق ما حولها بمعنى ألها تحولت بفعل التعبير وبفعل دوافع التعبير إلى ذات، وفي هذه الحالة تصبح المعاناة أمام الأنا مركبة من معاناتين معاناة الآخر الأبعد الذي قد تمثله الحبيبة، ومعاناة الذات التي تناقض المثال المرجو لدى الأنا، وأبيات التشاؤم التي تصور الأنا في هذا الوضع وهمي تفر إلى الحرف فلا تلقى مبتغاها أو تحدث مفارقة مع توقعها وأمنياتها كثيرة ، فالشاعر يـــتمنى ألا يكون كحرفه في صورة من فقدان الرجا فيه('):

> ليتني ... ألفُ ليتني ... في العالم الغريب ذرَّةٌ.. ولم أكن أنا ... كما أنا في أحرفي شقيٌّ.. ضل في حياته الرجاءْ ..

وما ذاك إلا حالة من الوصول لم يكن يتوقعها الشاعر بعد بذله الجهد(<sup>\*</sup>): وأنا أموت وأحْترِق في بيتِ شعرِ مُلهَمِ جَدَّلَتُه أنا مِنْ دَمِي..

إن التجربة الشعرية فيما يشير الشاعر هنا – وهي مسالة يتفق عليها النقاد والدارسون– يخرج من رحم المعاناة، فهي تمر بمخاض عسير سواء على المستوى الفني أو على مستوى انبثاق القصيدة عن البيئة والمحيط، ليس ثمة من يعبر عن أنا الشاعر فهي من تعاني وهي من تبوح فضاء النص هو فضاء الأنا(<sup>7</sup>):

۱ – ديوان دروب الضياع ، ص١٢١ ۱ – ديوان دروب الضياع ، ص١٣٧ ۲ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٢٦٨

# وشراعُ خُبِّكَ ضَلَّ في بحرٍ بِليْلٍ مُسْدِفِ

حتى في حالات صمت الشاعر ،حينما لا يسعفه ما هو عليه من معاناة لا ينفك عن القصيدة عن الشعر ('):

> أنا في لَهَاتِ الصَّمت مصلوبٌ على كلمهْ ومِسمارٌ على كَفِّي وآخرُ في يدي الأُخْرى ... كَنجْمينِ ...كَحَرْفَيْنِ

إن الشاعر يخال كل ما يحيط به، ما يلتصق به حرفا؛ فهو يشبهه بجميع المعطيات مما يعايشه ويراه، حتى وإن أضاف الشاعر مخرجا من بؤسه يظل حرفه ماثلًا ( ): يَخُطُّ بالدم سَطْراً وحروفي بما العميدُ استجارْ كيفَ أرضَى الهوانَ ... إِنْ عَسْعَسَ الليلُ .. واحْتراقي بْمَمْهَمَاتِ النهارْ لى صديقان ... يعرفان الشك والحيرة في أوراقي وكأسى ... إن الحروف تعتل بعلة الشاعر، وينالها ما يناله، ("): وتلتاثُ الحروفُ في فَمي يَخُطُّها دمي على الترابْ ۳- نفسه، ص۱۹۸ ١ - ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص ١٩٥ ۲ – نفسه، ص۲

إنه نوع من التداخل يصل حد التماهي بين الشاعر وبين ما يقول وبين ما يعاني، لا حدود تفصل الفضاء، أو تقيم السمات بين الأطراف، فنحن نعد على ذلك الشعر طرفا؛ لدخوله عــالم صاحبه، وتلقى مثل بين وهجر الحبيب('):

فهي تمشي تارة، وتارة يلملمها، يحولها أغان يسلي بها نفسه ، تمنحه القوة في سيره الطويل( ):

- لملمْتُ أحرفي صلبتُها على أوتارِ مَعْزَفِي .. سِرْتُ.. سِرْتْ.. أجرها خلفي على الطريق فوق كل درب مندوبة لليل للضباب أحرفي
- ۱– ديوان دروب الضياع، ص٣٨ ۲– ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص١٨٤

وكون الشاعر يصلب حروفه على معزفه فهذا يعني ألها يكثر من دندنة شعره ملحنا، ويرجعه ترجيعا، يشحذ فيه الهمة ، رغم التشاؤم من تخسفها، غير أننا نجده يصلبها صلبا آخر خلاف الصلب الأول(۱):

> فأحرفي التي كانتْعلى"الشَّبَّاكِ" غصن ياسمينْ تخسفت .. تخسفت على أوتار مِعْزَفِي وفوقه يا أنتِ .. قد صلبْتُها نعم ... صلبتُ أحرُفي

إنه نوع من تخليد الذكرى، ذكرى الحبيبة وذكرى القصيدة، في مشوار عطاء وعناء يتبادلان بعثه ومظاهره، فكلاهما يحتاج للآخر والشاعر يحتاج إليهما في فضائه التعيس(٢) عللاني .. وعللا بالأماني... راعفات الحروف كالأرجوان

وانضحابي بحلم وَهمٍ كَذوبٍ... ضاع عمري بُحُلْمٍ وَهْمِ الأماني

إن تشاؤم الشاعر من الحرف/ القصيدة هو تشاؤم من جدوى تأثيرها، وغلا فهو في حالات كثيرة يسلي نفسه ويعللها بالحرف رغم تشاؤمه.

إن عملية الفصل بالهجر أو البين بين الشاعر والحبيبة أو بينه وبين القصيدة في دروب اللقيا التي يبحث فيها الشاعر هي خير وقود للتشاؤم الذي يطغى على كل الفضاءات، مما يقل معــه أو ينعدم التكيف، " وتقف عقبات التكيف في سبيل تحقيق الفرد لذاته حين تقلل من شأنه وتضــيق

> ٣–ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١٨٨ ١- ديوان القوافي قصائد ، ص٤٠

عليه الخناق إلى أن توقعه في مصيدة التشاؤم والإحباط؛ عازمة على سلب غرادته وإلقاء الخور والضعف في نفسه المتعبة"(') والملاحظ أن تشاؤم الشاعر ممزوج بالحزن؛ حتى لا نكاد نفصل بينهما، فهو يأتي بالأفعال الماضية التي تناسب الحزن ويمزجها باليأس الذي يتطابق مع التشاؤم ويؤطر ذلك كله الخوف الذي يطل من بين ثنايا الكلمات.

المبحث الثالث : الأنا المعتزة.

فيما يرمي إليه من الاعتداد بالنفس لا يكاد يكون هناك فراق -كربير- برين الفخر والاعتزاز، وحديثنا عن أحدهما يصب في خانة الآخر، ويفضي إليه، بعيدا عن إسهاب التحليلات المعجمية لكليهما، وما يعنينا هنا هو نظر الأنا أو الذات إلى مرآتما بشيء من التعالي على الآخر الذي قد يتمثل في أي طرف يعنيه الشاعر ويقصده.

عرف الشعر العربي في بداياته الفخر بنوعيه؛ الفخر الجماعي وهو الفخر القبلي، والفخر الفردي وهو الاعتزاز ببطولات الأنا ومغامراتها، وصفاتها في المعراك أو في مكرام الأخرلاق والشهامة والمروءة أو مع الحبيبة.

وما كان غالبا على العصر الأول هو النوع الأول من الفخر؛ إذ لم يعرف الشــعر العــربي اعتزاز الشاعر بنفسه إلا يسيرا، وجاء العصر الإسلامي –الممتد إلى العصر العباسي– فاختفت هذه الترعة؛ إذ حل الاعتزاز بالإسلام وقيمه وأمجاده وبطولاته مكان اعتزاز الفرد بقبيلته أو نسبه، ومع ذاك فقد" ظلت للفخر حيويته القديمة، وإن كان قد ضعف فيه الفخر القبلي،على أن أسراباً بقيت

٢ - سهاد توفيق الرياحي، مرجع سابق، ص٤٠

منه عند نفر من الشعراء،"(')، وما لبث أن تحول إلى فخر واعتزاز بالصفات الشخصية مثل المروءة والكرم وغيرها.

وشعر الفخر والاعتزاز غنائي يصدر عن تمحيد الأنا إذ " يتغنى فيه الشاعر بنفسه أو بقومــه انطلاقا من حب الذات كترعة إنسانية طبيعية...فالإنسان بطبيعته يحب ذاته ويتأمل نفسه، كـــثيرا ويقارن بينه وبين غيره من الناس "(<sup>٢</sup>)، وقد نحى الفخر في العصر الحـــديث منحــى <sup>-ـ</sup>ر.مــا <sup>-</sup> اختلف عن سابقيه من العصور ولكنه لم يحد عن هذه الصيغة من تمحيد الأنا، فقد " افتخر بعض الشعراء بحبهم للنساء ، والبعض الآخر بميلهم نحو الجهاد وافتخر الكثيرون بعروبيتهم وبإبائهم. هذا لا يعني أن الشاعر في العصر الحديث تبرأ من الفخر التقليدي، لكنه اهتم أكثر بالنواحي الاجتماعية والإنسانية ."(<sup>٣</sup>). ولعل شاعرنا محمد فهد العيسى ممن اقترب في هذا النوع من الشعر من حــب النساء أكثر وكأنه فخر أنا أمام أنا أخرى لزيادة الولع أو الإعجاب

والفخر أو الاعتزاز جزء من الطبع الإنساني وتحديدا العربي؛ فــــــّا العربي نزوع بفطرتـــه إلى العلاء، ميال إلى التعالي المباهاة، شديد الاندفاق بما في نفسه من نزعات، والتغني بمـــا فيهـــا مـــن حسنات"(<sup>\*</sup>)، وسمات يراها ناقصة في الآخر أو مختفية، أو ربما يحسبها كذلك.

حين نتحدث عن اعتزاز الأنا أو الأنا المعتزة فإننا نجد أن هذا الاعتزاز إما أن يكون مساره من الأنا إلى الأنا، وإما أن يكون من الأنا عن رؤية الآخر لها وهي تصدره إلى أنا أخرى غرير الرائية ، وإما أن يكون من الأنا عن رؤيتها هي للآخر وعلاقتها به ، أو أن يكون من الأنا عرن الأنا والآخر معا.

١-شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي – العصر العباسي الأول، دار المعارف، القاهرة ، ط١٦، ٢٠٠٤م،ص١٧٠ ٢-سراج الدين محمد، الفخر في الشعر العربي، سلسلة المبدعون، دار الراتب الجامعية ، بيروت- لبنان،د.ت.ط.،ص٥ ١- سراج الدين محمد، مرجع سابق، ص٦٠ ٢- حنا الفاخوري، الفخر والحماسة، دار المعارف – القاهرة، ط٥، د.ت، ص٩ ومن خلال هذه الحركة في الرؤية من الأنا وإليها وعنها وعن الآخر نتناول بعض وظـــاهر اعتزاز الأنا في ضوء هذا التداخل. إن اعتزاز الأنا بما يصدر عنها أو بما تنجزه يقف على حافتين ؛ الحافة الأولى أن الأنا تعتــز بصفات وسمات وسلوكيات ليست لها علاقة بالآخر الذي قد يكون الحبيب، والحافة الثانية يكون لاعتزاز الأنا علاقة مباشرة وغير مباشرة بالحبيب.

فمن النوع الأول نجد قول الشاعر ('): ألا يا صَبَا نجدٍ فديتُكَ يا نجدي متى كان عهدُكَ بالأحباب في نجدِ؟ متى كنت فيهم في مواسم حبهم وفي روضة "التِّنْهات" كيف هُمُو بعدي؟ أيذكُرُني الخِلَّان في الوَسْمِ عندما تلوحُ بروقُ المزنِ.. أم أُنْسِيُو عَهدي؟

تبدو ثقة الشاعر بمكانته بين خلان الصبا تجعله ينسب النسيان الذي يفترضه في نســيانه إلى مجهول : أم أُنسيو عهدي؛ فيجعل عوارض الزمن وعواديه هي التي من المكن أن تنسيهم إياه. ويواصل الشاعر اعتزازه (٢):

> سقى الله أرضاً كنتُ بين رياضِها أُريقُ كُؤوسَ البوْحِ وَجْداً إلى وَجْدِي

وبوصف ذلك نوعاً من أنواع إكبار الذات واستعراض قدراتها لدى الحبيبة يمتشق الشاعر سيف الفخر ليقدم لنا هذه الصورة الخيالية(<sup>٣</sup>):

۱– ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١١٧ ۲– نفسه ، ص١١٨ ۳– نفسه، ص١٨٩

فبالقدرات يعتز الشاعر ، قدرات المواجهة لنوائب الدهر، وسيوف الأخطار، ويعتز بركوبه شرائد الأخطار، لكن صورة الاعتزاز هذه تمتز بإشراق الدموع ، بالاقتطاع من الفؤاد ألما ، حتى إن كان تعبيراً(١):

حالة اعتزاز مغايرة للحالة السابقة ربما لا تتجاوز الدفاع عن النفس، بالصبر والثبات ؛ فالأنا في حالة استلاب ، وتعتز بصمودها إزاءه.

١- ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٢١٥

وتلقانا حال الشاعر مع الاعتزاز الذي يشابه الفخر العربي في بعض أشكاله('): مهلاً سلمت أنا العلياء بغيته وكل شم جبال الوعر من حرسي

وما يلاحظ أن الاعتزاز الذي يأتي من الشاعر –كما هو هنا– يبدو دون باعث؛ بمعنى أنـــه ليس ردة فعل كقوله(<sup>٢</sup>):

طاولتني الأمواج عنفا ولكن

حطمتها على الشواطي صخوري

إن الأنا في اعتزازها في هذه الصورة المتحركة تستحضر وجودها الفاعل أمــام المــؤثرات الخارجية.

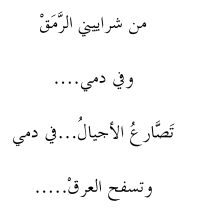
وأكثر صور الأنا اعتزازا تلك التي تبدو فيها الأنا في وجه المبادرة تبدأ ولا تنتهي، وتبسط للفعل والإرادة شراعا (<sup>٣</sup>):

> أَهُزُّ(قرنَ الثورِ)... أمضي أُشْعِلُ الشَّفَقْ أَسُدُّ- للرمال اللاهبات-

> > ۱ – ديوان القوافي قصائد ، ص٤٥

۲-نفسه ، ص۳۰

٣-ديوان دروب الضياع ، ص٢٥،٥٥



صولات وجولات فارس على مستوى حركة الذات الخارجية وحركة داخلية ، تعادل هذه الصولات والجولات في الشرايين وفي الدم.

> وتظهر نمطية الفارس التقليدي في اعتزاز الشاعر في قوله (<sup>٢</sup>): وقبضتي كما عهدتم قبضتي.. سنانُ مِعْوَلٍ يدُكُ الظُّلمَ بكلّ عنفوانِ ومما يشعل اعتزاز الشاعر ويذكيه ما مصدره القصيدة(<sup>٢</sup>): أنا يا قومُ- أبيٌّ حَرْفُه ونَدِيُّ الحرْفِ من بعضِ طِلابي

يكسب الشاعر حرفه إباء وعزة من إبائه، لكنه إباء مصحوب بندى الحرف مما يأسر قارئه بين الشدة وبين اللين.

وفي وضع نرجسي بالشعر نرى الشاعر يعرض حب الآخر لشعره وقد يكون هذا الآخــر هو الحبيبة('):

> يا سيدي.. أكتب على يدي.. أحرفاً من شِعْرِك الندِي.. أحرفاً من شِعْرِك الندِي.. بيتاً من العشقِ .. ترتوي به أصابعي.. وترتوي دقات قلبي الصَّدِي.. وترتوي دقات قلبي الصَّدِي.. إشرعتي أحرف حُبِّ يزرعها الوجد على شاطئ "ليمان" قصائدْ تغزلها الغِيدُ ويخطرُن..

ومن الاعتزاز الذي مصدره العلاقة بالآخر /الحبيبة، كإعلان حب الحبيبة للأنا، وهو يعرضه بنوع من النرجسية المعتزة(<sup>٣</sup>):

- ۱ دیوان ندوب ، ص۳٤
  - ۲ نفسه ، ص۵۵
- ٣– ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١١٨

تبدو الأنا متعلقة بالآخر في بداية المقطع ، وما يلبث الشاعر أن يتحول إلى ذكر تعلق الحبيبة به.

ونجد علو النبرة النرجسية لديه حين يواجه الحبيبة بما و بقيمته نافيا أن تجد الحبيبة مثيلا لـــه في حبه('):

> أكبر من حبي لن تجدي أصدَقَ من حبي لن تجدي

غير أن هذه الصورة المسيحة بالنرجسية قليلة في شعره ، ونجد في شعره مــا يشــبه هــذه النرجسية في اعتزازه بحبه العفيف(<sup>٢</sup>):

١ - ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١٥٢ ٢ - ديوان القوافي قصائد ، ص١

معطيات العفة ، والثقة بما، واكتسابما كابرا عن كابر، ومعطيات الشعر كلها تذكي عـزة الشاعر وقد تعتز الأنا بمصارعتها الهوى منفردة في الحياة وفي الممات (`):

سأبقى ما حييت وبعد موتي أصارع في هواك الدهر وحدي

ونتحول من استعراض نظر الأنا إلى نفسها وإلى الآخر من نظرها إلى نفسها بما يصدر عنها بعيدة عن الآخر ، وعلاقته بهذه النظرة إلى حركة الرؤية من قبل الأنا لما صدر عنها مشاعر إزاء أنا أخرى هي الحبيبة.

ففي استكمال الصورة من نظرة الأنا إلى نفسها يلتفت الشاعر إلى الحبيبة(٢):

بزورق حبي أُبحر في عينيكِ في إِثْرِ شِرَاعٍ يَتَأَلَّقُ بِالشَّوقِ بِدَرْبِي يا كُلَّ أنا.. قلبي لكِ"غَنَّي" قَلْبِي

١ - ديوان على مشارف الطريق، ص٩٥
 ٢ - ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص ٤٨ - ٤٩

يبدأ الشاعر منفصلا عن الأنا الحبيبة مقابلا لها في خطابه ، وما يلبث أن يلتحم في خطابـــه بها، ليصبح الأناوان أنا واحدة ، وبغلبة الأنا الأخرى وليس غلبة أنا المتكلمة، أنا الشاعر، ونحن لا نجد فيما عرضنا من شعره انفصالا بين أنا الشاعر وأنا الحب .

ثم ينفصل الشاعر عن الأنا الأخرى المحبوبة في معرض آخر؛ فتكبر المسافة بين الأنايين لتصبح الأخرى أملا('):

يا أملي الآتي.. في الريح "الوَسْميَّه" يا طيفاً يعبُر أحلامي .. كُلَّ مساءْ.. تلك يدي" عهدًا"

أقطعه بين يديك

لقد وصلت الأنا الأخرى – في وجودها– مستوى لا يتجاوز كونها طيفا يمــر في أحــلام الشاعر، وإن أراد الشاعر غلبتها على حياته ووقته فقد أحفق في هذا التعبير، لكن قطــع الشــاعر الحب بالعهد يؤكد الرؤية الطبيعية لمستوى وجود الحبيبة في حياته.

وهو وإن كان فيما سبق يضع يديه بين يدي حبيبته فإنه في حالة أخرى يرجو الحبيبة – بعد أن يعرض مقدار حبه له- أن تضع يديها في يديه(<sup>٢</sup>):

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٥٣

۲ – نفسه، ص ۱۹۰ ، ۱۹۱

أشرَبُ السَّرابَ .. أقتات بالأَثَرْ يقودني إليكِ يَا حبيبتي الضياءْ والشوقُ.. وانثيالُ همسَةِ الرجاءُ فإن ضللْتُ- يا حبيبتي .. فالاجتهادُ عاذِرْ وإن بلغْتُ– يا حبيبتي ضعى يديك في يدي وغَمْغمي هَيَّا إلى خُيَيْمَةٍ إلى القمر

سراب يقود إلى رحابة الوصل بين الأنايين يقدم فيه الشاعر العـــذر في حالـــة الخـــذلان ، ويطلب عون الحبيبة لتحاوزه.

وهذا ما يجعل الشاعر في حالة من الشك بامتلاكه الحبيبة، وفوزه بما، رغم اتصاله الدائم بما، بصور شتى('):

۱ – ديوان دروب الضياع ، ص٦٩

لساني في فمي يقفز باسمك مرتين وفي دمي ... وفي دمي ... تلجُ أَلْفُ نَحدةٍ لحبك الدفين أانت لي...؟؟ أحقًاً أنت لي على مدى السنين؟ وهنا يختلف وضع الأنا لتصبح لدى المحب حلما في الامتلاك ، فيصــبح أمامنـــا أنــاوان منعزلتان، بفعل الامتلاك، لا تندمحان، وقيمة الامتلاك يحدد مكانة الحبيبة في نفس الأنا المحبة(<sup>(</sup>)

> يا حبي ... يا ومض الأمل الآتي ..اليوم .. الأمس يا ملء الكونِ حنانْ

والملاحظ أن الحركة المستمرة بين الأنا المحبة والآخر المحبوبة هي لجلب الوصال ؛ ولذلك نجد ألفاظا مثل: الأمل ، الأماني، الآتي ، وهذا التراوح بين الفقد وبين الوجود

١ – ديوان الحرف يزهو شوقاً ، ص ٤٤

يصل ذروته حين يعتز الشاعر باندماج الأناتين إلى مستوى التماهي وتلاشــي الفــوارق بينهما('):

> تلاشى كلٌ رمز للحَيَوَاتِ لدينا أنا أنت.. ؟ لا أعرف أو أنتِ أنا؟ وغرقنا... وغرقنا...

وإن قلل الاستفهام من مستوى الذوبان بينهما إلا أنه لا يلغيه.

وأيا كان الحال بين الأنايين (المحبة والمحبوبة) فإن الشاعر المحب يحس بوجود الأنا بما يحيى ويعيش من عشق أبدي، وإن كان الشاعر قد أدخله في عالم الحلم النذي يفقده واقعيته (<sup>7</sup>):

> حلمٌ أَتَرى ..؟ وأنا أحيا عشْقاً أبديَّاً.. وأراها في خَفْقِ فؤادي.. الأمس.. اليوم ..

> > ۱ – دیوان ندوب ، ص۲۸ ۲ – نفسه ، ص۱۰۱

ومدى العمر..

### باقة وردْ

هذه العلاقة الملتبسة والمتباينة بين الأنايين في إطار خطاب موجه بينهما يجعل المسافة بينهما ضيقة بما يشي بالألفة والحميمية؛ غير أننا نلقى خطابا ؛ فهو غيي لدى الآخر الذي يحادثه الشاعر ، ونحن نظفر في هذا الخطاب بحميمية أقل، إلا أن الاعتزاز فيه أكثر('):

> لُورا .. هتافٌ بين أَضْلُعي أُنشودةٌ تراقصَتْ لها الطُّيوف فوق أحرفي لونت بممسها المنغوم مِعْزَفي صدىً من عالم الرُّؤَى

فالشاعر يتوجه إلينا بشعوره المعتز بمحبوبته "لورا" التي تسكن بي أضلعه ، وتشكل لديه معنى موسيقيا يسعده.

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٢٢٧

۲ – نفسه ، ص۲۸۶

لا تبدأ الأبيات بالاعتزاز لكنها تنتهي به، حين يجعل المحب الفجر بعضا مما تخفيه المحبوبة ، ويعلل الشاعر إخفاءه لمحبوبته أو اسمها أو صفاتها كونه يخشى عليها العين لما تمتاز به من حسن ألمح بجزء منه بتشبيهه بالفجر.

۱ – ديوان ليلة استدارة القمر ، ص٤٧

أما النوع الأخير فهو ما يصدر عن الأنا من خطاب وإن كان يصدر عنها ولكنه يصدر باسم الأنايين من حيث إشارته لفعلهما وحركتهما المتزامنة؛ فهي حركة أنوية واحدة تعبر عــن أنايين وإن كانت بلسان الأنا الشاعرة المحبة.

فالخطاب يتوجه إلى الأنا الأخرى ليس لغاية إخبارها بمجهول عن الأنا الأولى وإنما هـو بمعلوم ، وعن الأنا المحبة والأنا المتلقية المحبوبة؛ فهو أشبه بفلاش باك عن الماضي أحيانا أو تذكير أو وعد للمستقبل('):

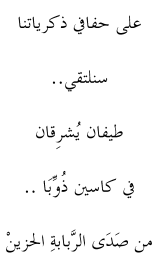
> سنلتقي فالشوق يحدو في فُؤاديْنا ⊣لحنينْ-سنلتقي غَداً... أو بعد عام... أو ألف عام... ولو شابَتْ على المدى السنينْ

يبدأ الخطاب موجها إلى الحبيبة ، ويتحول ليشمل أكثر من طـرف : المــتكلم والحبيبــة والمتلقي: فالشوق يحدو في فؤادينا الحنين(<sup>٢</sup>).

وتلتقي مواكبُ السَّحَرْ

١ –ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص ٢٥

۲ – نفسه، ص ۵۸



وهنا رغم أن البدء بأنيين تلتقيان لكنهما مع لحون الربابة ومع الشجى المشترك يــــذوبان في أنا واحدة.

ومع طول فراق وطول حوار عن اللقاء يأتي الزهو والاعتزاز بلحظة اللقاء وكأنه يصدر بلسان واحدة('):

> والتقينا.. نزرع الشوق على خطو هوانا أمنياتٍ حُلْوةً أينعتْها فرحةُ اللُّقيا وإشراقُ رؤانا

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٢٠٧

> التقينا.. نَترَعُ الأَنْحَابَ –عبَّاً– أَثْملَتْها شَفَتانا واحتضَنَّا كُلَّ ما في الكونِ من لهفة وَجْدٍ.. وكَأَنَّا..

لم يكن في هذه الدنيا سوانا

الأبيات تجسد اعتزاز الشاعر بمحبوبته في نشوة اللقيا التي تحولت إلى تعبير مفتــوح؛ فهمــا يكادا أن يحتضنا الكون من شدة الفرحة باللقاء، في صورة خيالية نادرة .

ويمتد خيال الشاعر ليجعل العبور على الآفاق والعطر جرار تغزله المقل الهامسة ():

نعبر الآفاق.. على خفقِ فُؤاديْنا وجِرَارُ العِطْرِ "هَمسٌ " غَزَلَتْه – ألفَ نِخْوى– مُقْلتانا

> ۲– نفسه ، ص۲۱۱ ۱– ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص۲۱٤

ورغم جموح الأنا بالخيال إلا أن المسافة بين الأنايين قائمة يدل عليها همس المقل وتناجيها، ويظهر انفصال الأنا بصورة مباشرة حين يذكرها الشاعر صراحة(`):

> وفي شفاهِكَ العذابِ .. تكتبين.. أنا وأنت يا حَبيي ... كان مولدي.. وأنتَ ليلة استدارة القمر

وقد ضاعف وجود الواو العاطفة المسافة بين الطرفين ووضع لكل طرف خصوصية سوى الاتحاد والتوافق في لحظة الميلاد وهي لحظة اكتمال القمر واستدارته لتبدأ من جديد رحلة بحـــث الشاعر عن وصال الحبيبة ولقياها.

٢ - ديوان ليلة استدارة القمر ، مصدر سابق، ص٧

خلاصة الفصل الأول :

القراءة التي يمكن الخروج بما من استعراض الأنا بأوضاعها المختلفة : متألمة ومتشائمة ومعتزة في شعر محمد الفهد العيسى- بصورة إجمالية- أن الأنا تتأثر بأوضاع داخلية مصدرها الــــذات لتعلقات بالماضي أو قلق من المستقبل أو بأوضاع خارجية تصطدم بما لأنها تخـــالف توقعهــا أو طموحها أو المثال الذي ترسمه في خيالها، وفي الأوضاع الثلاثة التي افترضها البحث فالأنا تتألم أو تتشاءم أو تعتز في إطار كونها متأثرة أو مؤثرة في الآخر الحبيب الذي يمثل انشــطارا عـــن الأنــا ليشكل جزءا منها ويستقر في ذهن المحب أنه ليس جزءا منفصلا عنه، وبصورة تفصيلية تعني كـل

— الأنا المتألمة يشكل ألمها وينطق به جرح يسفر عن حزن بمظاهر متعددة يفضي إلى علاقة بالقصيدة/الحرف، حتى أننا نصل على نتيجة مؤداها أن الحرف الذي يفترض به معـبرا عن الألم يشكل لوحده ألما مستقلا أو مندمحا مع سائر الألم ، ويرجع ألم الأنا إلى ألمـين: ألم ينشأ جراء إخفاق الأنا في الوصول، وألم يفاجأ الأنا ويخالف توقعها، فيجعلها ضحية مفارقة لا ينشأ جراء إخفاق الأنا في الوصول، وألم يفاجأ الأنا ويخالف توقعها، فيجعلها ضحية مفارقة لا ينشأ جراء إخفاق الأنا هي الوصول، وألم يفاجز وذكر الجراح، ولا غرابة في ذلك إذ إنـه تدرك وضعها فيها، وقد فاق ذكر الألم ذكر الحزن وذكر الجراح، ولا غرابة في ذلك إذ إنـه تتيجة طبيعية للجرح والحزن، وما يلحظ أن حزن الشاعر ينبثق من جراح غائرة تركها البين أو استحالة الوصول، والأنا هي الـيـي.

يقع عليها هذا الألم لكونها أكثر إدراكا من الذات، وقد لوحظت تلك الحميمية المتلازمة بين الشاعر وبين جرحه، وهو يتكأ عليه ليحمله دلالات تفوق أثره المتوقع. لقد تبين أن ثمة علاقة وطيدة بين إفراد القول الشعري وحصره على الأنا من حــلال ضمير التكلم المفرد وبين دلالة وحدة الشاعر في حزنه وعدم مشاطرته فيه من قبل الآخرين، وهذا قد يعني غربة الشاعر في عالمــه، مما يدفع به إلى أن يتربص بأناه وألا يغادرهــا فهـي محراب حزنه

أما فيما يعني الحرف الذي يتكرر -كثيرا في شعر العيسى فإنه يتجاوز دلالتـه
 المباشرة كرمز كتابي إلى دلالة في الشعر لتصبح أيقونة على القصيدة أو على الشعر.

وتبدو العلاقة بين الأنا والحرف والحبيبة في حالة التوحد فالشاعر يعيش نوعا مـــن الامتزاج والتماهي بين أناه وبين الحرف وبين الحبيبة، حتى لكألهم أناً واحدة، تجمعهم المعاناة ويجمعهم التأثير المتبادل، لقد تجاوز الحرف – هنا- كونه وسيلة رمزية للتوصيل والتعبير عـــن قضية الشاعر ومعاناته ليكون جزءا من هذه القضية وهذه المعاناة.

وبهذا يمكن أن نقول : لقد شكلت ثلاثية ( الجرح – الحزن – الحرف) مظــاهر

الألم وبواعثه والمعبر عنه، ل أنا الشاعر، فعكست بذلك انشطار الأنا والتحامها ،

والمسافة بينها وبين الذات باعتبارها التجلي للعلاقات المتبادلة بالمعرفة وبالآخر.

الأنا المتشائمة تنظر الأنا عبر فضاءات متعددة إلى ذاتها والطبيعة والحبيبة
 الأنا المتشائمة تنظر الأنا عبر فضاءات متعددة إلى ذاتها والطبيعة والحبيبة
 والقصيدة في تفاعل آخذ بالقرب تارة والبعد تارة أخرى، وأبرز مظاهر التشاؤم أنه تشاؤم

أكثر ما يجلبه لدى المتلقي هو الشفقة على الأنا المستعرضة للألم؛ وهي لا تقوى على مواجهة فضاء الأنا الداخلي بما يعتلج فيه من معان تكاد تحيده عن الواقع، فهو نوع من الاســتلاب الذي لا تقدر الأنا منه فكاكا، ولذلك يمكن القول أنه " لا يبتعد مصطلح التشاؤم كثيرا عن واقع الأنا.

كما نجد أن حركة الأنا أو الذات في فضائها هي نوع من الحركة والحركة المرتــدة، من الأنا وإليها، ونشوء التشاؤم ليس بعامل خارجي

إن الأنا في ما يشبه التشخيص لما تعيشه ترى الحيرة علة الضياع، وانطماس الحــدود بينها وبين ما تعانيه ، وهذا فيما يعني الذات.

وفيما يعني الطبيعة فإن الشاعر يتشاءم من كثير من عناصر الطبيعة كالريح والشـــمس والظلام وغيرها .

 وفيما يعني الحرف كرمز تعبيري في عالم الأنا التشاؤمي فق وصل التشاؤم إلى الحرف حيث فقدت الأنا آخر حرابما للمواجهة، ولا يتم ذلك إلا عندما يصل الشاعر إلى قناعة أن الحرف بالنسبة للأنا ما عاد بحديا؛ وهو في حالة تشاؤمه إن كان لا يجزم بالنسبة لعدم نفع الحرف فإنه في أقل حالاته يستشرف هذا الأمر ويعانيه قبل وقوعه ، بيد أن هناك توأمة بين فضاء الأنا وبين فضاء النص؛ إذ يغدوان في المعاناة شيئا واحدا لا انفصال بينهما، وهذا لــه دلالتان: الأولى أنه لا انفكاك بين المعاناة وبين التعبير عنها، وهو ما يحصل بــين ثنائيــة الفضاءين؛ فالأنا لا تجد مناصا للتعويض غير القصيدة، ومع ذلك فإن عملية الفصل بـالهجر أو البين بين الشاعر والحبيبة أو بينه وبين القصيدة في دروب اللقيا التي يبحث فيها الشــاعر هي خير وقود للتشاؤم الذي يطغى على كل الفضاءات، مما يقل معه التكيف أو ينعدم.

الأنا المعتزة : تجلى اعتزاز الأنا في ثلاثة صور هي: اعتزاز الأنا بما يصدر منها
 عنها، وبما يصدر منها عن الآخر، وبما يصدر عنها وعن الآخر.

وتبين أن اعتزاز الأنا بما يصدر عنها أو بما تنجزه يقف على حافتين ؛ الحافة الأولى أن الأنا تعتز بصفات وسمات وسلوكيات ليست لها علاقة بالآخر الذي قد يكون الحبيب، والحافة الثانية يكون لاعتزاز الأنا علاقة مباشرة وغير مباشرة بالحبيب.

وكما تشاءم الشاعر من الطبيعة وتحولاتها فإنه في سائر الصور الشعرية يعتز بالقدرات ، قدرات المواجهة لنوائب الدهر، وسيوف الأخطار، ويعتز بركوبه شرائد الأخطار.

إن اعتزاز الأنا يأخذ وضعيا طرديا أحيانا في علاقته بالآخر الحبيب وأحيانا متغيرا فهو في صورة يخاطب الأنا وكأنها منفصلة ومستقلة عنه وأحيانا تمتزج الأناوان لتصبحا أناة واحدة.

أما النوع الآخر فهو ما يصدر عن الأنا من خطاب وإن كان يصدر عنها ولكنه يصدر باسم الأنايين من حيث إشارته لفعلهما وحركتهما المتزامنة؛ فهي حركة أنوية واحدة تعبر عن أنايين وإن كانت بلسان الأنا الشاعرة المحبة.

## الفصل الثابي: الأخر

- المبحث الأول :الحبيب.
- المبحث الثاني :الحساد والعاذلون.
- المبحث الثالث : شخصيات محايدة.

توطئة:

إن الحديث عن الآخر هو حديث عن الأنا منظور إليها، فكل ذات تتحول من أنا إلى آخــر بحسب موقعها، والنظر إليها، ولذلك جاءت الاختلافات في تعريف الآخر ومفهومه .

ونحن في هذا الفصل يعنينا أن نقف عند مفهوم الآخر قبل أن نعرض لعلاقاته وارتباطاته بمـــا سواه من تشكلات تنشأ من تفاعلاتها وانفعالاتها.

تأتي كلمة الآخر بمعنى "غير" كقولك رجل آخر وثوب آخر "(')، وفي المعجم الوسيط يكاد يتفق المفهوم مع مفهوم لسان العرب فـ " الآخر : أحد الشيئين ويكون من جنس واحد وبمعـنى غير"(<sup>\*</sup>)، والمفهوم نفسه في تاج العروس :" أحد الشيئين وبمعنى غير، كقولك رجل آخر، وثـوب آخر، ثم صار بمعنى المغاير"(<sup>\*</sup>)، ومن خلال هذه التعريفات الأولية يتبين أنه "ليس للمصطلح دلالة في التراث القديم سوى (الغيرية) وأول من نص على ذلك صاحب (تاج العروس) وإنما اكتسـب المصطلح دلالته وغناه من الدراسات النقدية الحديثة التي جعلت منه محور لها"<sup>\*</sup>.

وهناك من يرى أن مصطلح ( آخر) في العربية هو ترجمة لمصطلح تنامى في اللغات الأوربيــة لاسيما الإنجليزية والفرنسية ، وأصبح يرد بوصفه لغوية رمزية ولا شعورية تساعد الـــذات علـــى تحقيق وجودها ضمن علاقة جدلية بين الذات ومقابل لها هو من يطلق عليه (الآخر)(°) وهذا الأمر صحيح إلى حد كبير وهو ما أثبتته التحليلات النقدية على مسار ها الطويل في الدراسات الأدبية لكن ذلك لم ينفصل عن رؤية المعاجم اللغوية العربية–مما تم ذكره– ولا عن الرؤى النقدية الأدبية

> ١– لسان العرب، مادة آخر –، ج١، ص٨٧ ٢–المعجم الوسيط، مادة آخر –، ج١، ص٨ ٣– تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٠، ص٣٤ ٤– عبد الله تريس، ثنائية الأنا والآخر في شعر الصعاليك ، المجتمع الجاهلي، ص١٧٣ ٥– سعد اليازجي ، الاختلاف الثقافي وثقافة الاختلاف ، المركز الثقافي العربي ، بيروت–لبنان، د. ط ص٣٣ .

العربية؛ فلمصطلح (الآخر) في الدراسات الأدبية والنقدية العربية مفهومات أو تعريفات عدة تنطلق كلها من مبدأ( الغيرية)، أو المغايرة تتسع به إلى جهات أبعد؛ فمفهومه في علم النفس يشير إلى مجموعة من السمات والسلوكيات الاجتماعية والنفسية والفكرية التي تنسبها ذات – فرد أو جماعة– إلى آخرين، لتبين ألهم غيرها، أو ألهم لا ينتمون إليها، عرفا أو طبعا "(')

وقد يشير مفهومه إلى أكثر من جانب ؛"فهو يشير على المغايرة في جانــب أو أكثــر بــين (الذات) أو (الأنا)وطرفا آخر في وجود موضوعي في الذهن أو في الفن وهو مــرتبط بمصـطلح (الغير) التي تعني وضع الشيء أو المرء موضع الآخر، أو المختلف أو الخارج عن الانتماء إليها"(<sup>٢</sup>)

ويختلف الآخر من حيث تصنيفه ما بين واحد وجماعة، وقريب وبعيد ، ومرد هذا الاختلاف اختلاف (الذات) الناظرة إليه إذ <sup>ه</sup>ما متلازمان<sup>(٣</sup>) ومن جانب آخر مكمل لما سبق فهو يعني مــن حيث إنه لا وجود للذات من دون آخر، لا من حيث تساويهما في الكم والنوع ؛ فهو فــرد إذا كانت الذات فردا ، وهو جماعة إذا كانت جماعة ، وليس ذلك بشــرط مطـــلق في الـــفكر الإنساني ، فقد تنظر الذات ، الـفـردية إلى (جــماعة) ، كــما قــد

تنظر (الذات) الجماعية إلى (فرد) ، وقد يكون الآخر قريبا كما قد يكون بعيدا(<sup>ئ</sup>). ولا يمكن تعريف الآخر – أيضا– بمعزل عن" الأنا والذات ، والآخر في المعنى القريب البسيط كــل مـــن يقارب الأنا والنحن، أما في المعنى الاصطلاحي الأبعد وهو المراد هنا، فالأمر مختلف فـــإذا كـــان

١-فهد الزويخ ، صورة الآخر في الشعر العربي من العصر الأموي حتى لهاية العصر العباسي ، عالم الكتب ، إربد ، ط١، ١٤٣٠ هـــ – ٢٠٠٩ م.

- ٢ علاء عبد الهادي ، شعر الهوية، علم الفكر ، ص٢٨٦.
- ٣- يُنظر، عبد الله تريس، ثنائية الأنا والآخر، ص١٧٣.
  - ٤ يُنظر، ثنائية الأنا والآخرص١٧٣.

الغرب هو الأنا فالشرق بالنسبة إليه هو الآخر"(`)، وهذه الرؤية بعد ما مر تأخــــذ في الحســـبان التقابل لإعطاء فرق في الدلالة.

وعلى ذلك فإن الآخر – من خلال هذا التجوال في بعض المعاجم والرؤى النقدية– لا يخرج عن كونه هو الغير المقابل للذات أو الأنا، رغم تعدد الرؤى التي تنظر إليه في شتى العلوم، وبغـض النظر عن علاقة هذا الآخر بالأنا ، وعن مستواها وشكلها.

وعلاقة الأنا بالآخر تنشأ إما من أجل الأنا أو من أجل الآخر أو كليهما ، وتتعدد صور هذه العلاقة وأشكالها بقدر النفع أو الضر ، وهو ما يبدو في الانســـجام والتـــواؤم ، أو التنـــافر ، أو الابتعاد المحايد حينما لا يربط الأنا بالآخر نفع أو ضر.

وقد تناول الشعر العربي على امتداد مراحله علاقة الأنا بالآخر حبيباً وبالآخر معيقاً لعلاقة الأنا بالآخر الحبيب شائئا أو عاذلاً أو حاسداً، وبالآخر مشكواً إليه ومحكياً عن هذا الآخر سواء أكان حبيباً أم عدوا ، ثم بالآخر المتلقي ، وانطلاقا من ذلك فإنه يبدو "اختلاف الآخر باختلاف موقف الأنا منه، مما يشير على أن صورة الآخر على هذا الأساس هي عـــــــارة عـن مركب من السمات الاجتماعية والنفسية والفكر وهذا الاختلاف يأخذ بعده مع التي ينسبها فرد ما أو جماعة إلى الآخرين الذين هم خارجها"(<sup>٢</sup>)، وهذا الاختلاف يأخذ بعده مع الأنا ويصدر عنها ردة الفعل مما يتبلور معه شكل الآخر.

وقد أثرى النتاج الشعري طبيعة العلاقة بين الأنا الشاعرة وبين الأنا المحكي عنـــها شــعرياً بالإنابة، بصورة مباشرة أو غير مباشرة ، ورفد هذا الإثراء الشعري بإثراء نقدي، حيث لهضـــت دراسات عديدة بموضوع العلاقة مع الآخر ، ولعل موضوع الذاتية والموضوعية كان إحدى هـــذه

١- مي عودة أحمد حسين، الآخر في الشعر الجاهلي، رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية، فلسطين، ٢٠٠٦م،ص٥.
 ٢- الآخر في الشعر الجاهلي ، ص٦

التناولات التي صورت آلية نظر الأنا من أين ينشأ وكيف يتجه ، وتميز على إثر ذلك مــــذاهب في الشعر وفي النقد ، وقد عدت غنائية الشاعر نوعاً من إذكاء الذاتية التي تدور حول الأنــــا ألـــاً أو فخراً، أو مدحاً، والتي انبثق عنها من جانب آخر حرص الأنا على نظر الآخر إليهـــا، أو دوره في هذه الذاتية ، وكانت النرجسية أحد مظاهر الاعتداد بالأنا، وإحدى نتائج علاقة الأنا بالآخر.

وحين ننظر إلى شعر محمد فهد العيسى نجد علاقة الأنا بالآخر إما أن يكون الآخر فيها المعني بالعلاقة وتوجيه الخطاب، أو الحديث عنها حبيباً أو حاسداً أو محايداً.

المبحث الأول : الحبيب.

بداية ونحن نتحدث عن علاقة الأنا بالآخر الحبيب نشير إلى أمر هو أنه أكثر كمية من سائر علاقات الأنا بغيره،ومرد ذلك إلى أن شعر العيسى في أساسه قائم على علاقته بالحبيب ؛ وهـــذه علاقة يتجه إليها أغلب شعره إلا ما ندر .

والشاعر حين يحدد علاقته بالآخر حبيباً يحدده بأسلوبين مختلفين، أما الأسلوب الأول وهـو الغالب فهو أسلوب توجيه الخطاب إلى الآخر الحبيب، وأما الأسلوب الثاني فهو الحـديث عـن الحبيب الغائب ، وهنا يبرز طرف ثالث محكي له، قد يكون المتلقي وفي بعض الحالات التي يحدده السياق وقد يكون غير المتلقي ( معين بذاته)، لكن المتلقي في كل الحالات طرف في هذا الخطاب ، مثلما هو طرف غير مباشر في خطاب الأنا للآخر الحبيب.

ويعنينا ونحن نتناول علاقة الشاعر /الأنا بالآخر الحبيب مخاطباً أن نقف علـــى طبيعــة هـــذا الخطاب، ومساراته، وأي شكل يأخذ ، أو ما هي موضوعاته، وتأثير وارتباط هذه الموضــوعات بعلاقته بالأنا.

يتبلور الآخر الحبيب ومكانته لدى الأنا ، وتغيرات هذه المكانة والعلاقة التي تأخذ في بعــض صورها شكل المد والجزر ، والنماذج التالية تعكس هذه العلاقة.

يبدو أسلوب الخطاب عن الآخر الحبيب بضمير الغائب بالوصف('):

لا تَغْزِلُ اسمهُ الحرُوَف

١ - ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٤،٥٢

وهو خطاب بضمير مذكر ليكون أكثر عمومية، هذا إن لم يقصد به الشاعر شخصاً بعينــه، وقد يكون الآخر غير المعين، وافتراضه للأهمية لدى الشاعر، فــــــالذات مركزهـــا الآخــر في ذهنية الأنا وتفكيره وذاكرته وإحساسه ، فالآخر ضرورة ملحة بالنسبة للأنا وحضــوره مســـألة

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص ٤٦

أساسية لإكمال وعي الأنا بذاته ووجوده ، وذلك من خلال تجاوز انغلاق الذات على ذاتهــــا"(`) غير أن الشاعر قد يُعَيِّن الحبيبة الأنثى وبصفته(`):

> فراشةً على جناحيها تَلَوَّن الأَقَاحي كفكرةٍ مسجورةٍ تضيقُ بالدموعِ ..بالنُّواحِ تماجر الطيورُ مكرهاتٍ في هُجْرَاهَا لِرُفْقةِ البطَاح

لا يفتأ الخطاب ينساب بضمير الغائب دون توجيه ، وكأنه خطابٌ يتحدث عن غريب.

١-ليلى بنت عبد الرحمن الماضي الدوسري، الأنا والآخر في نماذج مختارة من الشعر الجاهلي، رسالة ماجستير، جامعة الملك سعود، الرياض، ١٤٣١هـ..، ص١٥٥ ٢-الإبحار في ليل الشجن، ص٨٥

من يتلقمى شعره الملذي ينشئه يبثه مما فمميه من شؤون وشجون " (')، وهو رأي يستحضر ما قيل عن الشاعر القديم الذي كان يجرد من نفسه شخصا يخاطبه.

والشاعر إما أن يوجه الخطاب إخباراً بصيغة الفعل الماضي أو بصيغة الحاضر، وإما أن يوجه الخطاب بالنداء ، وهو أكثر تناسباً مع طبيعة الخطاب، وقد يوجه الخطاب بالأمر إلى الحبيبة، وذلك أيضا مما يتناسب والخطاب الموجه، مثله مثل النداء ؛لأن المتكلم لا يمكنه أن ينادي غائبا أو يأمره.

وهو في مخاطبة الآخر الحبيب اختيارا يستثمر الإخبار للإفصاح عن مشاعره تحاهه بأمر هو حقيقة قائمة، لكونه إخبارا يبتعد عن وصفه بالصدق أو الكذب كأن يقول الشاعر(<sup>٢</sup>):

> أُبجِرُ عَبْرَ الحَرْف بزَورقِ حُبي أُبحرُ في عينيكِ في إثر شِرَاعٍ يتألَّقُ – بالشَّوق – بدَرْبي يا كُلَّ أنا.. قلبي لك"غَنَّي" قلبي

> > ١ –الأنا والآخر في نماذج مختارة من الشعر الجاهلي ، ص١٩ ٢ – الإبحار في ليل الشجن، ص٤٨

إذ لا يسع الآخر الحبيب أن ينكر ما تقوله الأنا الشاعرة فقد يغوص المحب في عيني حبيبه مـــن سحرها مستغرقا في جمالهما وكألهما شاطئ بحر('): رسالتكِ الأُولى.. جاءت تخطُرُ نَشْوى.. بين جرارٍ منْ عِطْرٍ... فوقَ جناحَيْ عُصفورِ زقزقَ فوق"شبابيكِ" الدار غنى.. أحلى أُغنيَّةَ حبَّ.. لِهُتافِ الفجرِ ودَقِّ المزمارِ.. وغني "الصَّهبةَ"والدَّانْ..

أولادُ الحارة

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص١٦٣

أو ما يمكن أن تتوقعه الحبيبة('): لَمْلَمْتُ كُلَّ نُحِيمةٍ وضَّاءةٍ وبنيت في أعلى السِّماكِ بُناكِ ووهبت – يا امرأةَ الملذةِ – خاطري لك في ليال السُّهد في ..نجواك وأحدّثُ الليلَ الطويلَ عن الهوى وأناشدُ الأقمار أن ترعاكِ

إنه يخاطبها بما فعله ويفعله ، تعبيراً عن غبطة شديدة يجدها من حبه لها،بل إن الغبطة تصل به حداً من الصلابة يتحدى بما القهر والموت حين يخبرها مخاطباً(٢):

> أكتب اسمكِ بدمي فوق الجدرانْ أكتبُه حتى القهرْ.. حتى الموتْ أرحَلُ في الليلِ المخنوقِ كصمتِ الصَّخرْ

> > ۱۷٦٥ في ليل الشجن ، ص١٧٦
> >  ۲٤١٥ نفسه ، ص٢٤١

ودمه لا يكتب كما أخبرنا وأخبرها ؛ إنه يتجاوز ذلك إلى الشعر('):

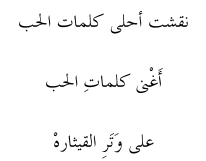
## شِعري بدمي .. لوَّنَ من أجلِكِ ألفَ قصيدةٍ عانقَ أو تارَ الجِيتار..لِيَفْنَى الليلُ ولتفنى في سيمفونيةِ تَحْنانْ

ورغم حميمية المشاعر في الخطاب في كل ما مر بنا من أبيات ، يظل الخطاب عن الآخر غياباً أو ماثلاً مخاطباً بحد ذاته بعدا عن الآخر وليس قرباً، ومع ذاك فإنه يمكن القول إننا "في علاقاتنا مع الآخرين أي تجاوز ومشروع للتحرر منها ولابد وأن يمر بمذه العلاقة مع إمكانيات فشـل هـذا التحاوز ، ولذلك فنحن لا نقدر على تجاوز الآخر مهما كان الأمر" (<sup>\*</sup>)، سواء أكـان ذلـك بالابتعاد مباشرة أم بالتدريج، وهو ما نلحظه في فترات ضعف العلاقة بين الأنا والآخر الحبيب.

ويتجلى الخطاب بارزا بالنداء الذي يضع الحدود بين المتكلم (الأنا) والمستمع الآخر، مهما احتوى هذا الخطاب، ولعلنا لا نخطئ الاستشهاد على ذلك بقول الشاعر("):

> يا كل "أنا".. يا أنَتِ رسالتك الأو لي

١– ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٢٤٢ ٢– سعاد حرب، الأنا والآخر والجماعة، دار المنتخب العربي، بيروت–لبنان، ط١/ ١٩٩٤م، ص٣١ ٣– ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص ١٦٥



فالنداء -بحد ذاته- يحدد طرفين في العملية التواصلية ، ثم إن الشاعر يعقب النداء الأول بنداء آخر فارق بين الأناتين ، ومحدد لهما: يا أنت.

وكالنداء في إقامة حاجز بين طرفي الخطاب يأتي الأمر الذي لا يمكن أن يحدث من حاضر لغائب ، وإنما من حاضر لحاضر مخاطب مواجه له، وفي بعض النماذج الآتية ما يبين طبيعة العلاقة بين الأنا وبين الآخر الحبيب ، وما بين مضمون الأوامر في هذه النماذج ، فالشاعر يطلب من محبوبته العودة إلى الابتسام الذي كلل شفتيها بالفرحة ('):

> للبَسْمة من شفتيكِ فعودي.. كالفرحةِ .. كالإشراقَةِ.. كالطَّلِّ لحقلِ الوردِ عودي.. أكثرَ أمناً من شاطئ حيي.. لن تجدي

> > ١- ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٥٥٥.

وكعهدِ الشاعر لا يستمر على حال مع محبوبته؛ فهو من انسجام إلى توتر في العلاقة('): فَلْتَرْحَلي.. لا كان حُبُّكِ والهوى لا كان في الأيام يومُ لِقَاك يا مَيْنةَ الإحساسِ حَسْبِي أنني قلَّدْتُ جِيدَك من سَنَا أَفْلاكِي الحُبَّ والألحانَ والشِّعر الذي تنثدو به السمارُ في ذكراكِ

تكبر المسافة بين الأنا وبين الآخر الحبيب حتى لكأنه آخر بدون حبيب لشدة طلب الارتحال وتميز أن ما كان لم يكن إلا كان حبك والهوى لا كان في الأيام يوم لقاك

ولعل الشاعر يجد مسوغا لهذا الطلب، ولا غرابة في ذلك "فنحن نود صورة لشريكنا المقبل تعيش وجودا مديدا، مبهما، فنحن جميعاً كنا نحب الحب والانتقال من الصورة المثالية إلى الموضوع الواقعي (<sup>٢</sup>) ذلك ما يذهب إليه ثيودر رايك، ولكن الشاعر قد يغاير هذه الفلسفة في بساطتها فهو في صورة يشعر بحالة من استلاب الحب لمحبوبه(<sup>٣</sup>):

کفي طيفك عني رحما

ك فقد أوغلت بإعلالي

۱ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١٧٥ ٢ – ثيودر رايك، الحب بين الشهوة والأنا، مصدر سابق ، ص٣٣ ٣ –ديوان القوافي قصائد، ص٢٧ سهم لحاظك أدمى قلبي ورشى أضلاعي بنبال عيناك يا أنت الدنيا ويلي من عينيك ويالي طيفك ياذِي روع ليلي بأعاصير الحب الخالي

العلاقة – هنا- في هذه الأبيات قوية من ناحية مستواها طبيعية في تأكيد استقلال طرفي العلاقة وفي كمية الحضور الذي لا يتجاوز الطيف حتى وإن كان في الأبيات ، ولا يومي بقوة انجذاب الأنا المتكلمة على الأخرى المخاطبة : عيناك يا أنت الدنيا، ورغم ذلك فإن في نداء : يا أنت ، بونا شاسعا لا يسمح بما يدعيه الشاعر من سحر محبوبته عليه حتى أضحت هي الدنيا.

وسوقنا لنماذج شعرية عن الآخر المحب ليس على مستوى التمثيل لكمية هذه النماذج إنمـــا هو على سبيل الاستشهاد النوعي كما مثلنا لها.

المبحث الثابي :الحسّاد والعاذلون:

الآخر الحاسد في شعر محمد الفهد العيسى لا يختلف عن أن يكون الإنسان الحاقــد عليــه، ولحالة حبه واستقراره، ويتبلور هذا الحسد بكثير من السلوك المتعدد، غير أن الشاعر يصف الحسد بلازمة وصفية تتحلى في الظلام والظلمة واللون الأسود، وهذا الوصف أصبح أسلوباً في حديثــه عن الآخر، وإن خرج عنه فهو يخرج إلى موضوع الحقد كدافع إلى الحسد ويذكره صراحة، غــير أن في حديثه عن الآخر الحاسد لا يذكر الحسد من أي طريق كان، وإنما يذكر مظاهره وصفاته، وهو ما سنحاول تبيانه في هذا المبحث.

> وقد ورد وصف الظلمة والظلام للآخر مع إضافة السواد لحال الحاسد في قوله(`): أحرفي من رَشَاشِ الْوردِ.... من شمسِ ضحىً.... من ضوءِ بدرٍ أَلِقِ.... جدَّلَتُها.... بَحَكَّلَتُها.... من أجل كل الناس.... أنا جدلتها....

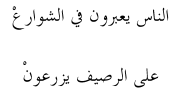
۱-ديوان دروب الضياع ، ص۸ ، ص۹

لكنهم.... أوقدوا فيها .... أحالوها رماداً.... -من ظلام الظُّلم- أسْودْ

في فعلين متضادين وسلوكين مختلفين بدافعين متباينين تتركب هـذه الصـورة الحركيـة في الأبيات ؛ إذ يبدو مطلع الصورة حالماً مرسوماً ومجدولاً من رشاش الورد وضوء الشـمس لـيس لأجل الحبيب فقط بل لأجل كل الناس، وما تلبث أن تغتال هذه اللحظات يد الحاسـد الظـالم المظلمة لتخيلها لحظة سوداء؛ فالعلاقة بين الأنا والآخر علاقة تنغيص ترقى إلى الإلغاء، وقد وردت في الأبيات الأوصاف مكتملة : الظلام والظلم والسواد كنوع من التأكيد الذي لا يخفى ما تحتـه من امتعاض الأنا من الآخر؛ فهو امتعاض من الأنا قلقاً على الآخر الحبيب والناس حنقاً من الآخر الحاسد.

إن كل فعل أو سلوك ، أو معان تصدر عن نفس الآخر الحاسد توصف بالظلمة والظلام حتى وإن كان ذلك مستوى ما يصل إليه الحاسد ('):

۱ - ديوان، حداء البنادق ، ص٦٣



بل إن كل شيء يصبح ظلمة حين يكدر صفو عالم الحبيب، أو مكانه ، أو حالتـــه، فهـــذه "ليديا" تتحول ظلمة بما يأتي عليها('):

> ليديا الدُّنا بجتاحُها أرتالُ ظلمهْ وأعاصيرٌ ..شياطينٌ وأشباحٌ وغُمَّه.. والدماء القُرْمزيَّات البريئة لوَّنت أيدي الخطيئهْ وعُواء الذئب أضحى (سيمفونيَّهْ) راقت الألحانُ فيها لأفاعى المدنيهْ

۱ - ديوان ليديا ، ص۱۰

تعكس الأبيات فتتحاوز حالة الحسد إلى الدماء والاجتياح ، وبتعبير الضحايا، وتتلون أيدي الخطيئة بما على خلفية عواء الذئب، وألحان الأفاعي، صورة من الفزع يصنع ملامحها الآخر المتعدد الذي يجمعه حسد الشاعر والحقد عليه وعلى ليديا.

وهي ألحان رغم غرابتها مشروعة لتصنع الفزع في حياة الشاعر، وتقيم سرادق البؤس بخلاف ألحانه وأشعاره التي يقف ضدها الظلام ويصبح الاقتباس أو التناص هو الأسلوب الأمثل لتقديمــه بصورة جلية مثيلة('):

> شدوتَ بلحن الهوى شاعراً تُناجى النجومَ وتهوى القمرْ فقالوا شقيٌّ به جنَّةٌ يرى النورَ حيثُ الظلامُ انتشرْ وتمتفُ للحبِّ في نشوةٍ فقالوا (ضَليلٌ) وقالوا كَفَرْ وقالوا غويٌّ رمي المحصنات وراء الخدور و لم يستتِرْ وحقٌّ على الدَّين رجمُ البغيِّ وطردُ الغويّ إذا ما انشَهَرْ

> > ۱ – ديوان على مشارف الطريق ، ص٨

ورغم أن الأبيات تبدأ بالتناص مع القرآن الكريم في تعبيره عن ردة فعل كفار قريش على ما جاء به النبي (صلى الله عليه وسلم)من الذكر الحكيم، لكنها تنتهي بالاختلاف مع آخر غير الذي ابتدأت به؛ فالأول كان شبيها بموضوع التناص ، والثاني الآراء المعارضة للشاعر دينيا التي تـرى رأيها في غزله وتعريضه بمن يحب، على قاعدة التشهير والقذف، وهنا نرى تحول الشاعر في تعامله مع أكثر من آخر ؛ فقد كان يشدو بلحن الهوى، وصل إلى حد التشبيه بالنبي ثم أصبح قاذفا تنكره الأصوات الأخرى ، وتأتي عبارة الظلام-هنا- في صالح الشاعر لا ضده؛ فهو يجهد في إيجاد النور في منطقة مظلمة سادها الظلام وانتشر.

> وبرديف آخر للظلام يأتي ذكر الآخر الحاسد موصوفا بالسواد(<sup>١</sup>): في خضم بحرٍ مُوغلٍ ... في اللَّامَدَى ألف قرصان ورائي أسْودِ الوشاح تنسج السنونَ عمره سَدى يقتات الظلام... بأدمع الأطفال ...بالدماء بالنَّدى بالطلِّ بالظِّلال...

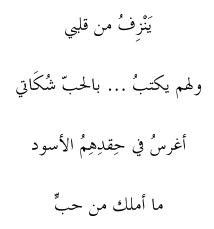
وفي لحظة من الانتشاء والقوة ومصارعة الخطوب يذكر الشاعر ما ينغص عليه حاله- وهــو في خضم البحر الذي لا طرف له ولا أفــق- وجــود ألــف قرصــان متوشــحين بالســواد؛

۱ - ديوان دروب الضياع ، ص۷۹، ۸۰

وقد أشار إليهم بــ الأسود الوشاح، هو وصف قد ينفذ من الخارج إلى الداخل، ليطلق على الآخر الحاسد والحاقد إذا ما تذكرنا أن الشاعر ليس بحاراً على وجه الحقيقة ، فالقراصنة ما هم إلا رمز للحساد.

> وللشاعر مع مقارعة الحساد جولات ، ومع الناس عموماً صولات ('): أملك قلباً يا زَنْبقتي يخفق بالحب .. لكل الناس ويحيا بالتَّعِلاّت... أغمرُهمْ حبّاً أدفِنُهم في قلبي شوقًا لكَنَّهُمُ... يا زَنبقتي رَشقوني باللَّعناتِ رشقوبى حيث –النُّور- بخنجرْ ودَمٌ أحمرْ

> > ۱ – ديوان دروب الضياع ، ص۹۳



إن الأبيات تجمع بين صنوف الآخر : الشامت الناكر الحاسد الحاقد والشاعر يقابل كل هذه الأصناف بترو وتسامح وحب، حتى في حالة حقدهم الأسود، لا يتجنبهم أو يوجههم بمثل ما يعتدون عليه ، بل يحاول تحويل حقدهم حبا.

وكما أن اللون السود وصف الحقد، وفي الأشكال كالوشاح لون الأيدي التي تغتال السلام والحب في حياة الشاعر وفي وجوده('):

> سلامْ لم يعُدْ هناك حُبّ... اليدُ السوداءُ ... أخرسَتْ نداءَ كلِّ قلبْ اليد السوداء غَلَّتْ (مسجدي ) اليدُ السوداءُ لوثَتْ يا أرمسترونج معبدَ القيامةْ

۱ – ديوان حداء البنادق ، ص٥٥

وعندما يصف الشاعر الآخر في حسده بالظلام وبالسواد يذكر الدافع وراء هذا الحسد ، وهو ما يوقد في النفوس من حقدٍ وكراهية('):

> أعيشُ أَرقُبُ الذين يلعنون الحُبَّ والندَى وهم حجارةٌ تعيشُ في السَفوحِ... في أحقادِ وَقْدَةِ الرَّمضاءْ سئمتُهمْ....سئمتُهمْ ....

يشبه الشاعر قساوة وحقد حاسديه من حوله، أعداء الحب والندى بوقدة وحرارة الرمضاء التي تحرق الآتي عليها، وهو تشبيه يكشف عن مستوى ما في نفوسهم من كراهية؛ إذ احتاج الشاعر إلى أن يبينه بهذا التشبيه الحاد.

وهؤلاء الحساد إما أن يكونوا حجارة ، كما ذكر آنفاً، أو أن يكون حقدهم في ثباته وقسوته كالصخور، مما تبطل معه مقاومة ا لشاعر وتضعف( ):

صُغْتُ أشعاريَ حبّاً دافقاً

من دمي اللحن .. وتروي الكلمه

م بع صعته...

بالحبِّ للناس..

۲ – دیوان دروب الضیاع ، ص۱۱۷ ۱ – دیوان لیدیا ، ص ۱۲

## وقال الناس .. ألحانٌ.. فنونٌ.. مُجرمَه ويح شعري مات مخنوقاً على.. صخرة الحقد.. بأيدٍ قَذِرَهْ..

إن موت الشعر – في هذه الأبيات- كناية عن شدة ما يواجهه الشاعر من عنــت الحسـاد وعدم جدوى ما يقول إزاء هذا العنت ؛ فهم يقفون له بالمرصاد ويحقرون كل مــا يقــول ، ولا يعجبهم منه شيء، وينعتونه بكل قبيح ويسفهونه.

وبعد استبصار الشاعر لأعدائه وحساده ، وتبين العلاقة مع الآخر ونوعها، ومستواها تتحدد معالم طريقه فيلتفت إلى الأنا وينصحها محذرا(`):

> فؤادي تبصَّرْ ولُذْ بالحذر فأنت جديدٌ بدنيا البشَرْ وأنتَ وحيدٌ بكونِ النفاقِ بدنيا الرياءِ بأرضِ الكَدَرْ

ورغم كون النظرة إلى الآخر في هذه الأبيات التي أطلقت صفارة الإنذار للقلب الـــذي قـــد ينخدع بمن حوله إلا أنه كشف عن مدى ما وصلت إليه علاقة أناه الشاعرة بـــالآخر الحاســد،

١ - ديوان القوافي قصائد ، ص٩

## شكوتُ. فقالوا ضعيفٌ مهِينٌ صَبَرْتُ فقالوا لماذا اصطَبرْ ؟

و لم يقف الأمر بهم عند القول والتعليق على قرارات الشاعر واختياراته بـــل تحـــول إلى دور فاعل في حياته يوغل في خصوصياته وينكرها(<sup>٢</sup>):

> أطعموا النار الرَّبَاب ... مزَّقوا الأُوتار... جَدَلوها حبلَ مِشنقةٍ... للياسمينِ للزَّهرْ ... سلَخوا النُّور...

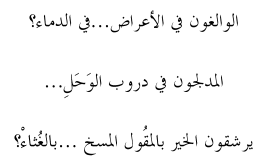
-شَنَقُوه و حتى الموتِ- حتى السَّراب...

حتى العدم...

۲ – نفسه، ص۱۱

۱ – ديوان دروب الضياع ، ص۳۱

فكان اعتداؤهم على شعره ، ولحونه، وأدواته، حتى النور أقاموا له مشنقة، وهنا يصف الشاعر مكانه أنه في النور ليبدو كرههم للنور وليصبحوا مقابلين له في الظلام، ولذلك يصفهم الشاعر بشكل مباشر('):



فهي علامات وسمات لا تفارقهم، يعرفهم الشاعر بما، يعرف عذاله وحاسديه، مــن طــول تعامل وطول معاشرة، ولذلك كله فهو يحذر محبوبته منهم، كما حذر قلبه وخافقــه –سـلفا-منهم():

غداً فعُد تجدْني مثلما سبقَتْ أيامُنا وكما خلَفْ \_\_\_\_ تلقاني

إن الشاعر يسلك سبلاً عدة في مواجهة الآخر الحاسد، سواء أكان ذلك بالتعريف بحقيقتـــه، ووصفه بما هو عليه، أو بالتحذير لنفسه ولمحبوبه ، أو بذكر حال الحساد الذي لا يتغير ، ســـواء أكان معه أم مع سواه.

المبحث الثالث: شخصيات محايدة.

عندما نتحدث عن الآخر المحايد فهذا يعني أننا نستبعد من كان محبا أو تربطه بالأنا الشاهرة أية مشاعر ، أو وشائج ، في إطار الحب والألفة، وفي الوقت ذاته فأننا نستبعد من كان شائناً أو عاذلاً أو حاسداً، ممن تربط بالأنا الشاعرة مشاعر أو عواطف سلبية مغايرة ، وبالتالي فإن المحايد من لا تربطه صلة بالأنا المتكلمة مع أو ضد ، وما يدفع الشاعر إلى الحديث عنه أو معه يختلف عن دوافع الحالتين السابقتين ، ومن الدوافع المحايدة تجاه الآخر ما يأتي وصفاً مجرداً أو إعجاباً من طرف الأنا الشاعرة ، وتبدو قيمة الوصف في أنَّ جل الشعر العربي قام على الوصف بل إن " جميع فنون الشعر تحت الوصف" (<sup>'</sup>)، وتلقانا من نماذج الوصف ما تلتقطه عدسة الشاعر الشاعر في قريته (<sup>'</sup>):

شيخُ قريتي على كرسيِّه القديمِ يقتعِدْ

١-عبد العظيم علي قناوي، الوصف في الشعر العربي، شركة ومطبعة ألبابي الحلبي،مصر-القاهرة، ط١٩٤٩/١م،ج١،ص٤٣ ٢- ديوان الإبحار في ليل الشحن، ص١١٢،١١١

وحوله ذُبَالةُ الفانوسِ ترتعِدْ ينفُثُ الدحانَ من غَلْيُونِه سنين ذكرياتْ أيام كان يمتطي الحِصانْ ويرنو نحو رُمحِه المكانُ والزمانْ

اختلط في الأبيات الوصف بالحكي عن الآخر ودون وشائج إيجابية بين الحاكي وبين المحكي عنه، أو الموصوف، غير جامع المكان بينهما قديما ،والجوار، وعادة ما يكون الوصف خاليا مـــن الفعل والحركة غير أن الشاعر يحدث مزيجا من العرض الثابت والمتحرك('):

- عندما ينام النجمُ في حضنِ السَّحَرْ وتذبُل الفوانيسُ التي على الطريق
  - وتحتضر...
- يدلُفُ الصياد نحو الشاطئ الحزينْ
  - وفوق متنه سُتُون عامْ
    - يداه ترجُفَانْ

رجلاهُ فوقَ الأرضِ تندُبانْ

١- ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١،١،١٠

# أمسَه الذي مضَى عصاه مثل القَوسِ انحنَتْ ستون عاماً أثقلتها فوق هذه الطريقْ

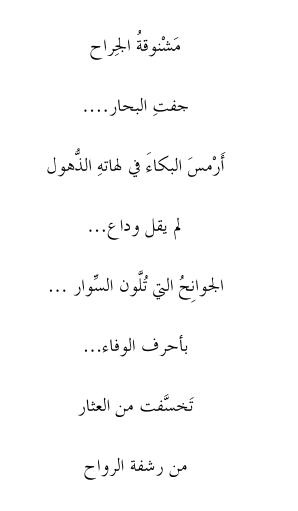
عاملان مشتركان بين هذه الأبيات وبين الأبيات السابقة ، وكأنه أسلوب أو لازمة أدبية وهي ذبالة الفانوس والسنون، ثم الوصف للهيئة في الأولى شيخ القرية وفي الثانية الصياد، وكأننا أمام ولع خاص برسم الملامح التي تبين انكفاء الأشخاص ، وهيئة هذا الانكفاء الذي يخفي وراءه حكاية أسى وحزن.

وهذا لا يعني أن ثمة شيئاً أو عاطفة بين الواصف والموصوف ، إذ الرابط ليس سوى الريشة التي تضع رتوش المشهد الثابت المتحول في بعض حالاته إلى الحركة.

إن وصف الشاعر يقف على أدق التفاصيل ويضفي بذلك الحيوية على اللوحة الفوتوغرافية وفي إطار الفعل الماضي الذي شكل اللوحة وانتهى زمنه وهذه بعض مهمة الوصف في "تصوير الظواهر الطبيعية بصورة واضحة التقاسيم، وتلوين الآثار الإنسانية بألوان كاشفة عن الجمال ، وتحليل المشاعر الإنسانية تحليلا يصل بك إلى الأعماق"(') وما لمسناه في الأبيات المنصرمة قد نجد بعضه فيما يأتي من أبيات('):

١ – الوصف في الشعر العربي، ص٤٢

٢ - ديوان دروب الضياع، ص٣٥،٣٤



رغم كون العبارات تحيل على دلالات رمزية غير مباشرة أحيانا ، إلا ألها لا تخـرج عـن الوصف لحال من تتحدث عنه، ويعنيه الشاعر.

وقد يستخدم الشاعر التشبيه لأجل الوصف في نظره على الآخر، حين يختلط الوصف بشيء من الإعجاب يسير('):

كالطوفان....

كالإعصار ...

۱ -ديوان حداء البنادق، ص۳۰

#### في الأيدي البريئة

لقد استخدم الشاعر في مطلع القصيدة التشبيه ثلاث مرات، يوصف ذلك نوعاً من التقريب لسلوك ولوصف أطفال الحجارة ؛ فقد شبههم بالعصافير تارة، وشبههم بالطوفان تــارة ثانيـة، وشبههم بالإعصار تارة أخرى، وهو وصف لا يخفى على قارئه إعجابه البادي المتحفز للوصـف والتشبيه.

وكما أن وصف الشاعر محمد الفهد العيسى الآخر محايداً دون إعجاب أو مزجه في بعض حالاته بشيء من ذلك- كما هو الحال في الأبيات التي سبقت- فإنه قد كتب شعراً سجل فيــه إجابه بالآخر صراحة ، ونحن نجد هذا النوع من الإعجاب في القضايا العامة التي يتجــه نحوهــا بالحماس ، والتي من حق أي شاعر أو شخص عادي أن يبدي إعجابه بهــا، بخــلاف حــالات الإعجاب الأولى ، وهي إعجابه بذاته وإفراده لها محايدة ، ولا يشعر القارئ بما يوهم به الشاعر إن هو تجاوز التنويه في بداية القصيدة وقرأها مبتورة منه(`):

فالشاعر في هذه الأبيات يظهر متحدثاً عن الغير في حين يرد على نقد صديق لـــه إيـــاه، ويلجأ إلى هذا المدح للذات وللأنا المشرئبة نحو الفخر بكلمة "كفى" التي تتكرر على رأس كــل بيت ليسرد بعدها ما انفرد به وما يميزه ، مع وجود إيحاء إلى الآخر ، أو بما يفهم منـــه وصــف الآخر/الصديق الناقد بما يخالف.

۱ - ديوان على مشارف الطريق، ص۳۷

غير أن أكثر الصور إعجابا بالآخر المحايد لدى الشاعر هو ما ذكرنا مما اختلط بقضايا عامــة كقضية القدس('):

نوع من المزج بين المقدسات ، ابتداء من القدس وانتهاء بالحجر الأسود، وهو منطلق إعجاب الشاعر واعتزازه نحو آخر – ليس شخصا– في خضم إعجاباته، المحايدة التي تتنوع من القدس إلى ما هو لصيق بقضية القدس(<sup>٢</sup>):

> فَتْحُ ... فَتْحْ... صرحةٌ تمزّقُ الخرافة الدوامةْ لا... لن أكون يا أحي ذليلاً القدسُ في يدي أُحرِّرُه وصرحتي تزلزل الرُّبي من المآذنْ

> > ومعبد القيامة

۲ -ديوان حداء البنادق ، ص ۱۲

۱ – ديوان حداء البنادق ، ص١٤

أجراسُه تُعانق المآذنْ فلن تكونَ يا أخي سَبَأْ (فتحُ) سيفٌ ليس يعرفُ الصَدَأْ

يضع الشاعر ثقل إعجابه وفخره بفتح الصرخة وفتح السيف الذي لا يعرف الصدأ، ذاكراً بعض ملامح بيئة فتح ، نافياً عن نفسه الذل والهوان متوعدا بتحرير القدس، والشاعر بذلك يدخل عميقاً في عالم الآخر التاريخي، ولم يكتف بالآخر الحاضر أو بذاته، أو ظل منغلقا عليها، "فالذات وإن تحولت -لظروف تاريخية وذاتية- عن واقع الآخر المأساوي إلى عالم خاص هو العالم المكن في الشعر لانفصم انفصاما لهائيا عن ذلك الواقع "(`) وما تلبث أن تعود إليه.

وعن السلام بوصفه قضية محايدة تثير اهتمام الشاعر هي مطلب الناس جميعا يرمز الشـــاعر إليها بالطفولة وأعيادها البريئة (<sup>٢</sup>):

> في عيدِ كلّ طفلٍ .. مثل طفلِكِ الصغيرْ أُنشودةٌ بيضاءُ للسَّلامْ رجعها يُموْسِقُ الفضاءْ يلوّن الكونَ الفسيحَ بالأملْ

١ – عبد الواسع الحميري، الذات الشاعرة في شعر الحداثة العربية، المؤسسة الجامعية، بيروت– لبنان، ط١/ ١٩٩٩م،ص٢٨. ٢ – ديوان، حداء البنادق، ص٥٣.

# بريشةٍ عطريّة الألوانِ كالرجاءْ من أجلِ أن يبقَى البشرْ فوق أرضِنَا.. يُعايشُ السَّلامْ

ويمكن أن نلاحظ أن القضايا التي تعجب الشاعر قضايا تشكل اهتمامه وتســـتأثر بشــعره، وتسترعي انتباهه هي في مجموعها تشكل منظومة :القدس ، السلام فتح، الطفولة وبراءتها، أطفال الحجارة ، الانتفاضة، الرجاء بعيش آمن مستقر حتى وهو يخاطب آرمسترونج الصديق يعانق قضية بإعجاب صانعا بأمل سلاما يقيمه لقيا المآذن('):

> آرمسترونج ... أيها الصديق هل لامَسَت عيناك أرضَ القُدسِ والجليلْ ؟ وضيْعتي التي على الطريق ... حيث تلتقي مآذنُ السَّلام تُطِلُّ بالسَّلام فوق (مِذْودٍ) <sup>(٢)</sup> صداهُ لم يزلْ ... إلى الأبدْ

> > سلامْ

١ - ديوان ، حداء البنادق ، ص ٤٥-٥٥
 ٢ - مكان قيل أنه ولد فيه السيد المسيح.

يمكن القول إن الآخر المحايد في شعر محمد الفهد العيسى سواءً أكان موصوفاً أم كان محط إعجاب الشاعر لا يخلص للمحايدة وخاصة في حالة إعجابه إذ يمثل ذلك عاطفته الحماسية نحو بعض القضايا التي لم تخرج عن القدس والسلام ، وربما كان الوصف أكثر تمثيلاً لحياد الآخر في شعره ، ومما يلحظ في هذا الخضم أن الآخر موصوفاً هو الإنسان ، أما في حالة الإعجاب فهو القضية والموضوع، وقد يكون الإنسان أحيانا.

خلاصة الفصل الثابى :

تبين من خلال النماذج الشعرية لهذا الفصل :الآخر بوصفه حبيباً وبوصفه حاسداً وبوصفه محايداً أن الشاعر يصدر شعره عن تجربة شعرية لها دوافعها نحو الآخر ببث المشاعر والأحاسيس تجاه الآخر الحبيب، بما يعنيه أن يوصل إليه من عواطف تارة ، وعتاب ، وأحيانا تذكير بما يبذله نحو هذا الحبيب ، وما يعانيه من أجله وما يسعى إليه للحفاظ على حبه له .

وجاءت أدوات الشاعر في خطابه للآخر الحبيب لتعبر عن المسافة التي حدها خطاب الغيبة حين يكون بعيدا أو خطاب الحاضر المواجه ، وتمثلت أدواته في النداء والأمر, وهما أسلوبان يؤكدان حضور المخاطب، ولقد برز في خطاب الشاعر عن الآخر الحبيب التنوع في الموضوعات ، والتنوع في الأساليب، والأدوات، وتنوعا في الضمائر التي يحتاجها لإيصال هذا الخطاب ، و لم يخف ما فاض به خطاب الشاعر نحو الحبيب من ألفة قللت من كونه آخر محضا ، بيد أن العلاقة بينه وبين هذا الآخر الحبيب لم تكن على خط مستقيم دوما؛ إذ أصاب هذا الخط التعرج في بعض الحالات.

وقد كانت علاقته بالآخر الحبيب هي أصفى لحظات العلاقة وأكثرها استقراراً ، تسفر فيه الأنا عن نوع من الاكتمال، مهما شاب الأنا من شوائب الهجر ومنغصات البعد، أو عنت الحبيب ، وهذا بخلاف ما هي علاقة الأنا بالآخر حاسدا ؛ إذ يطال أذى الآخر الأنا من خلل الحقد والكره، والعتاب ، والتطفل الدائم على حياة الأنا وخصوصيتها، وقد برزت تعبيرات الشاعر لتجلية حال الآخر الحاسد والحاقد في ألفاظه ومباشرته تارة مثل الظلم والظلمة واللون الأسود ، ولامست هذه العبارات شكل الآخر وباطنه ، وسائر المعاني التي تلتصق به ، وتارة جاء التعبير رامزاً غير مباشر، وقد طال أذى الآخر الحاسد الأنا في ذاتها وفي حبها وفيما يصدر عنها من إبداع، وكان موضوع نقد وازدراء و الأنا تضج في وجه الآخر وتماجم وتــدافع وتعــري ، وتكشف حقيقته.

وجاءت علاقة الأنا الشاعرة بالآخر المحايد متراوحة بين المحايدة الخالصة التي ظهرت لدى الشاعر من خلال اختياره للوصف أسلوباً للحياد ، وأسلوباً لتحديد المسافة مع الآخر، وبين محايدة يشوبما الإعجاب في بعض صورها تبدت في تناول الشاعر للقضايا الكبرى من قضايا أمته وتفاعله معها قبل قضية القدس والسلام وفتح والانتفاضة، وربط المقدسات بعضها بعضاً على بعد المسافات.

وبين الوصف وإبداء الإعجاب والاعتزاز غير المباشر أحيانا فرسم لنا الشاعر ملامح علاقاته المحايدة مثلما رسم معالم ذكريات رست في مخيلته عن شيخ قريته، وصيادها مما عكس دقة عالية في الوصف بلغ حداً أن عكس باطن الموصوف أضفى عليه حياة؛ فتحولت اللوحات الثابتة في وصفه إلى مشاهد متحركة ناطقة ولم يكن أسلوب الشاعر في الوصف من خلال الأسماء، مما يمكن أن يضفي ثباتا على الأشياء، وإنما لجأ إلى الفعل الماضي وزاوج بينه وبين الأسماء الواصف، فمرج بذلك بين الثبات وبين الحركة، كما وحدنا التشبيه المرافق للوصف في تقديمه لبعض الصور.

ويمكن القول إن علاقة الأنا بالآخر على تنوع هذا الأخير لم تنشأ من فراغ وإنما كان دافعها في النوع الأول النفع فيما يجده الشاعر من إيجابية في المشاعر والعواطف، وفي الثاني الضر بما أصاب الشاعر من أذى خلف المدافعة أحياناً والهجوم أحياناً أخرى؛ كما رأيناه في رده على الصديق الناقد له، وفي الثالثة حين تقف الأنا من الآخر محايدة قد يكون لهذا الموقف دافع هو الإعجاب أو الوصف لأجل الإبداع ليس إلا.

وتجدر الإشارة عند قراءة العلاقات أمران:

**الأول**: أن العلاقة تتجه في أنواعها الثلاثة من الأنا نحو الآخر حتى في حالة علاقة الأنـــا بـــالآخر حاسداً يبدو واضحاً استغراق التعبير الشعري إما للمدافعة أو للهجوم على الآخر.

ا**لثابي**: أن الأنا في علاقتها بالآخر تبدو بسلوك ذات وليست خالصة لكونما اكتســبت مـــؤثرات خارجية انزاحت عنها الأنا في مثاليتها.

ويبقى أن الآخر هو الذي سبب كل هذه الحركة في العلاقة مع الأنا ، وهذا ما كان دافعًا لجعل الحديث هنا ، وفي هذا الفصل من الدراسة عن الآخر لهذا الاعتبار.

### الفصل الثالث :الأنا والآخر في علاقة.

- المبحث الأول : أنظمة العلاقة.
  - أ- علاقة وفاق.
  - ب– علاقة صراع.
  - المبحث الثاني : الصدى.
- أ– صدى الذات في الآخر.
- ب– صدى الآخر في الذات.

توطئة :

لا يمكن للإنسان أن يعيش مفرداً، وحيداً دون علاقة تربطه بالآخر، مهما كان نوع هذه العلاقة أو حجمها، ولذلك فالوحدة تشكل للإنسان، فهو يعيش " مشكلة قهر الانفصال، كيفية تحقيق الوحدة ، كيفية تجاوز الإنسان لحياته الفردية، إن هذه المشكلة هي عينها المشكلة بالنسبة للإنسان البدائي الذي يحيا في الكهوف"(`) ، إنه منذ بداياته وهو يصارع من أجل ألا يبقى مفرداً وحيداً ساعياً لتحقيق كيان مع الآخر.

ليس جديداً أن يتم تناول الآخر في علاقاته في هذا الفصل، فما مر من فصلين ماضيين سلطا الضوء على علاقة الأنا بالآخر في أوضاعها المختلفة، وقد سوغ لإفراده بفصل بهذا العنوان أمران:

الأول: تناول التوافق والصراع بشكل عام قد يستوعب في بعض وجوهه ما سلف.

**الثابي:** وجود رؤية جديدة للعلاقة بين الأنا والآخر هي علاقة رؤية الذات في الآخر والعكس، وهو ما يعني اختلافاً عما تم طرحه في الفصلين السابقين.

غير أنه لا يعني في هذا الحال الانفصال كلية عما تم ذكره في التحليل السابق، إذ ثمة حاجة يكون الرجوع إليها والربط؛ فموضوع الأنا هو موضوع البحث كاملا، وحيث الحديث عن الأنا استدعى التحليل الراجع أو المشترك كان ذلك أفضل لاتساع الرؤية وبيالها في هذا البحث.

لقد لزم التنويه إلى طبيعة ما سيرد في هذا الفصل هذا البحث وبيانه ؛ تفادياً لما قد يعد تكراراً

أمام المتلقي، خاصة أسلوب المصطلحات أو ما يبدو تكرارا لعناوين سلفت في هذه الدراسة . يتناول الفصل الأنا والآخر في علاقته من حيث علاقة التوافق وعكسها وهي علاقة الصراع، وكذلك صدى الذات في الآخر وعكسها وهي صدى الآخر في الذات، كيف

1- فن الحب، ص٢٠

يوظف الشاعر ذلك وكيف يجلي هذه العلاقة بتعددها وكيف تنشأ، وما هي مظاهر هذه العلاقة ، وهذا يتأتى من فهمنا للذات التي تنشأ من كينونتها غير المستقلة عن الذوات الأُخر وعن العالم؛ إذ "يتصل مفهوم الذات بالضرورة بموضوع الطبيعة الإنسانية ؛ لأنه لا إنسان بغير ذات ، ولكن الذات سابقة على أية تعيينات معينة ، وخارجة عنها، بل إن الذات ليست هي لصيقة الإنسانية – إن كان ثمة طبيعة للإنسان – وإنما هي الجهاز الشكلي الذي سوف يقوم على التوحيد والتوجيه والمتابعة والتمثيل والمسؤولية عند كل فرد معين"() فالذات طارئة على الأنا وطارئة على الإنسان، وهي تتشكل من سلوكه، وتعايشه مع سائر الذوات في محيطه.

١ – عزت قربي، الذات ونظرية الفعل ، دار قباء، القاهرة – جمهورية مصر العربية، ط/١ • ٢٠٠م، ص٧٧

المبحث الأول: أنظمة العلاقة: أولاً : علاقة الوفاق:

– مع الحبيبة

مما لا شك فيه أن أعلى درجات الوفاق التي يمكن أن يصل إليها المرء هي وفاقه مع من يحب ويهوى، ذلك ؛ لأنه نوع من انعكاس الوفاق مع النفس؛ فهو يصدر عن تواؤم داخلي، وعن حرية في الاختيار ،وبدونه لا يمكن لهذا الوفاق أن ينبعث أو أن ينشأ، وعليه يمكن أن نرى الحب " الموقف الذي يشمل على تمثل حرية الآخر ، دون أن نرفع عنها صفتها كحرية"() والشاعر أكثر وهاجسهم هو القول في هذا الوفاق وأكثر تصديراً له، وأكثر تعبيراً عنه، بل إن شغل أغلب الشعراء وهاجسهم هو القول في هذا الوفاق وأعراضه وتنغيصاته، ذلك أن " الحب قيمة (كما الإبداع قيمة) تسمح للإنسان بأن يشعر بأنه "مبرر" من قبل الآخرين ويحول حياته إلى وجود"(<sup>٢</sup>) وقد نجد شاعراً جميع شعره في الغزل والحب ولا سواه، وشاعر آخر جل شعره في الغرض ذاته ، بل إن هذه الحالة من التصالح هي من أقوى الدوافع للتجربة الشعرية والباعثة عليها، وقد عرف الشعر بالحبيبة وعرفت الحبيبة بالشعر، قديماً وحديثاً، وهو تلازم فرضته الطبيعة البشرية، وحاجة الإنسان إلى ما يكمله، ويشعره بوجوده.

ويُعد أغلب شعر محمد فهد العيسى في الوجدانيات، بل إن أغلب دواوينه يدور في فلك ما يفصح عن ذلك بشكل مباشر أو غير مباشر، وحين نستعرض نماذج الوفاق بين الأنا والآخر – كعلاقة منسجمة – نجد الوفاق مع الحبيبة في المرتبة الأولى وفي المرتبة الثانية مع المكان، وهو مرتبط بالحبيبة شاء الشاعر ذلك أم أبى، وقليلاً ما يخرج الشاعر عن هذين الأمرين إلى غير ذلك.

١ – الأنا والآخر والجماعة، ص٢١٩

۲ – نفسه، ص۲۲

ذاك نوع من النرجسية ، وإن كانت لا تلامس الشاعر مباشرة ، وإنما عبر وصف شعره، ثم ينتقل الشاعر إلى وصف اللقاء في لحظات حالمة، يعقبه سمر يختلي في الشاعر بأناه الثالثة التي يسميها- وإن كان هذا الاسم رمزيًّا لكل الشعراء-ويذكر تفاصيل أنس مضت تطل عليه بذكرياتها(<sup>7</sup>):

- ٣– ديوان الإبحار في ليل الشحن ، ص٥،٥٦ <sup>٢</sup>– الخمار.
  - ٢ ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١١٩

لشدة جمال لحظات الوفاق بين الأنا والآخر الحبيبة يدعو الشاعر على الفراق وعلى أهل الفراق، حتى على قلبه الواله المتوله، ولذلك يخاف الشاعر من الفراق ؛ فهو يوجه بالمحافظة على هذه اللحظات('):

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١٣٧،١٣٦

والشاعر لا يوجه نداءه مباشرة ، وإنما يستعير رؤى الشوق وذوبان الهوى في لحظات التناغم والانسجام، وهو حرص للبقاء في أحلامه التي تذكر بوفاقه وحبه المشبع بعاطفة التواصل، حتى مع كل من اتصل بالحبيبة أو قرُب منها('):

قيثاره.

في حالة من النشوى العارمة يوزع الشاعر غناءه للكل، تعبيراً عن شدة غبطته، وهي ليست غريبة على الشاعر ؛ فقد يغني وينشد للكل ، وقد تشاركه في غنائه الطيوف(<sup>٢</sup>):

۲-نفسه، ص۲۶۱

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٢٢٩،٢٢٨،٢٢٧

ليالي

'– قلوع جمع قِلعْ وهو يساعد على إبحار السفينة ٢ – ديوان، الإبحار في ليل الشجن،ص٥٥٥

ورغم أن الأبيات مزيج من الوصف والعتاب ، فإن ذلك مما يَحْمُلُ في الشعر، ويجمل في عين الأنا المحبة، بل إن ما يلوع المحب هو هذا المزيج ؛ فتقوى العاطفة وتشتد، ويزيد الوحد، ولا ترى الأنا اكتمالها إلا بهذا الآخر ، وترى الوفاق على هذه الشاكلة وفاقاً (الوصف). ومثل هذا التغزل بعيني الحبيبة قول الشاعر('):

وهي أبيات تؤكد إلى جانب ما يجده من ألفة ودفء في عيني حبيبته، أن الشاعر يلج إلى عالم المحبوبة من عينيها، ويكشف عن جمالها الداخلي من عيني، ويتخذهما رمزاً.

لكن الشاعر ما يلبث أن يُقِرَّ بأن الأنا ذاقت طعم كينونتها ووجودها وعيشها بالآخر، مما تم له من سالف اللقيا، وهي مسألة تكونت للأنا بعد المعرفة فأضحت ذاتا لها إحساس عال بما تجد فكانت تلك الخوالي('):

ما

٣- ديوان القوافي قصائد، ص٢٥

حالة الوفاق —هنا– يمكن النظر إليها كون الأنا ترى في المرآة ذاتها فقط؛ إذ اللذة معقودة بما يحصل للأنا دون ذكر الآخر، فهو وفاق حلب منفعة للأنا، ولا يكاد الآخر يذكر في هذه المتعة؛ إنما تذكُّره قائم على ما يحدثه للأنا، فالضمائر المنفردة تطل برأسها في الأبيات لتؤكد أننا أمام حب الأنا للأنا، وحضور الآخر إنما هو بقدر نفعه للأنا: طاب عمري، طاب فيها زماني، أين مني، أي حلم كررت، شرقت بالبوح، ظللت فيه ، أشدو بظل...الخ.

إن الشاعر لا يتغنى بما يعيشه ، بما هو حاضر، ولعل الملمح الأسلوبي هنا، وهو الذي يمكن الإمساك به على طبيعة تغنيه هو أنه يعزف على أوتار الماضي؛ ولذا فهو يسترجع –وبألم– كثيرا من أمحاد صباه، ونقول صباه لطبيعة الشوق، لكنها استرجاعات–كما يبدو– في زمن كبرهن زمن العمل والتنقل والترحال، وخاصة حين يحدد النطاق الجغرافي لغرامياته في أماكن مسماة كالتي نراها في هذه الأبيات المكتترة بالحسية('):

۱ – ديوان دروب الضياع ، ص۱

107

#### لفتَّ ضل بدنيا الكَـــــدَر

الوفاق في الأبيات ليس مبعثه الحب العذري المعهود، أو الخالص للشاعر في حبه المعروف، بل إنه وفاق من نوع آخر؛ فهو انطلاق – لِلَحْظِ– النفس من رغبات لا علاقة لها بالحب، وأكثر علاقاتها باستحقاق الجسد في دنيا الإعجاب بمظاهر فتنة تفرض ذاتها في مثل هذه المجتمعات، أو في مثل هذه اللحظات الليلية السامرة.

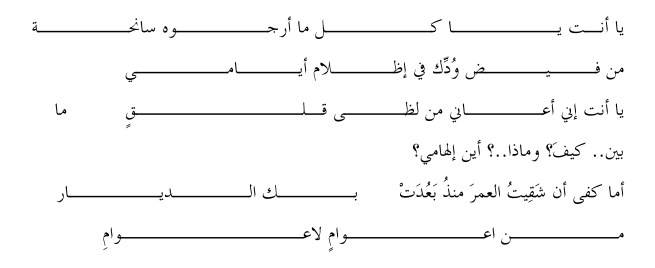
غير أن الشاعر قد يجنح إلى الحسية وهو يعيش الوفاق مع حبيبته، وفي الوقت ذاته يمزج ذلك بنوع من العاطفة العذرية، حين يكون صدر حبيبته-وهذا رمز حسي- مكانا لتلاشي الأحزان ('):

> حبيبتي .. في صدرك الدفيء بالحنان تلاشت الأحزان تماوت الجدران احتوى شجونُ خوفي الأمان من شفاهِكِ العِذاب... عرفت الرِّيَّ بعد أن ظَمَأْتُ ألفَ عام عرفتُ معنى أن عشقتُ... ما الهوى...ما الحب...ما الإنسان

تصل الأنا الشاعرة في هذا المقطع الشعري، إلى الحب الذي تنشده، الأمان، الرغبة، الري ، وقبل ذلك كل تجعل ما تصل إليه هو ما يشكل وجودها، ويعطيها صفتها الإنسانية؛ فالهوى والحب بحسية أو عذرية-برأي الشاعر- تعبير طبيعي عن كينونة الإنسان ومعناه.

إن الأنا في ظل وفاق الحب بينه وبين محبوبته يصبح ارتباطه بالمحبوبة معادلاً للحياة، أو هو الهوية إن شئنا القول؛('):

١ - ديوان ليلة استدارة القمر ، ص٣٦



وتثمين قيمة ارتباط وتواصل الأنا بالآخر واضح في عبارات الشاعر، التي لا تحتاج إلى كد في تفهمها، أو تبينها، ولأجل ذلك كله، لأجل ما يصبو إليه الشاعر من استقرار نفسي، من حب ودفء عاطفي يسعى الشاعر ؛ لاستعادة الماضي وتكراره في الحاضر، أو لبقاء جزء منه، وهو لكل ما سبق يطلب من الحبيبة ألا تساهم في حرمانه منها فلا تنثره على وجدها وحبها، وولهه الشديد (<sup>\*</sup>):

> لا تنتُريني على درب الهوى وَلَهَا وأنت نشوى بإعلاني وإسراري ما كنتُ إلا كما تَدرينَ – فاتنتي – أَهْوَى وتشرْقُ من حُبِّيكِ أشعاري أُمسِي وأصبحُ في شوق وفي وَلَهِ إلى لقاكِ كشوقِ المدنفِ السَّاري أطوي الليالي لعلَّ الحبَّ يجمعنا في روضة العشـــــقِ منقاراً لمنقاري لا تعذليني إذا ما بُحْتُ عن خَلَدي فالحـــــبّ يســـــمو بحبِّيه لإقمـــــــار

> > ۲ – دیوان ندوب، ص۸٥

١٣ - ديوان ليلة استدارة القمر، مصدر سابق، ص١٣

إذن يتمثل شرط الوفاق بين الأنا والآخر(الآخر هنا مَعْنِيَّ به الحبيبة) في الوصال، وعدم تلويع الأنا أو هجرانها ؛ لما يمثله هذا الوصال من جوهر في الحياة، يصل إلى أن يكون هو الحياة أو الحياة مرهونة به، وتصبح المسألة مسألة وجود.

والشاعر لا يبحث عن الوفاق مع الحبيبة فحسب، بل إن تعدد الخطاب الموجه إلى آخر غير الحبيبة في النماذج الشعرية يقودنا إلى حرص الشاعر على الوفاق مع كل من تربطهم به علاقة أو تربطهم بالحبيبة علاقة، كالمكان مثلاً، وارتباط الشاعر العربي بالمكان ليس جديداً ؛ فقد عرف الشعر العربي توجه الشاعر إلى الأطلال يخاطبها، ويستوقف ناقته وصاحبه للبكاء عندها ونثر الذكريات حولها.

- مع المكان:

والمكان – بوصفه حيزاً في الشعر العربي – يمثل أهمية في إكمال عناصر الصورة التي يبنيها الشاعر؛ فهو أهم هذه العناصر، والعمل الأدبي – أيَّا كان نوعه – لا يستغني عن المكان ، ولا عن توظيفه ، " غير أن المكان داخل العمل الأدبي ليس هو خارج ، لأنه في الـــداخل ينــوي علــى تعالقات تجعله يتكثف ، وتضـاف إليه رموز واحتمالات تجعله يختلف مــن نـص إلى آخــر ، باختلاف العناصر النصية التي يذاب فيها المكان ، وتجمعه بها ترابطات خاصة"(')، وقد يتحـول المكان بفعل الإضافات والترابطات إلى رمز يفقد فيها خصوصيته الأولى تحل محل عله خصوصية جديدة.

والشاعر محمد فهد العيسى يتعلق بالمكان، الذكرى، المكان المعيشة، مكان الصبا، المكان القرية ذات الطابع الأول في حياته؛ فنجد أحد ما يدور حوله بعض شعره(<sup>٢</sup>) أَلَا يا صَبَا نَجْدٍ فديتُكَ يا نَجْدي

<sup>&#</sup>x27;- منى بشلم، شعرية الفضاء في مقدمة الظعائن، رسالة ماجستير، جامعة قسطنطينة، الجزائر،٩ . . ٢م، ص٤٥ ١- ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١١٧

متى كان عهدُكَ بالأحبابِ في نجْدِ؟ متى كنت فيهم في مواسم حُبِّهْم وفي روضة (التَنهاتِ)كيف هُمُو بعدي أيذكرين الخِلاَّن في الوسْمِ عندما تلوح بُروقُ المزن.. أم أُنسيُو عهدي؟ سقى الله أرضاً كنت بين رياضها أُريقُ كؤوسَ البَوْح وجداً على الوجْدِ

نجد، روضة التنهات ، أرض عاش بين رياضها، أمكان تستجيش مشاعر وعاطفة الشاعر،

وتشده إليها، وإن بدا الحديث عن الخلان فيها ، لكن أثرها هو المقصود عليه وعلى خلانه، الأنا في هذه الأبيات ترى نفسها في المكان بكل أبعاده، بكل متعلقاته ، فهو الحور في علاقات الشاعر، و سائرها فرع ، أو هي مما يبرز هذا المحور ويثبته في الذاكرة.

الملاحظ أن يربط بين الزمن والمكان ربطاً ويثقاً حين يذكره مع الصبا('):

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١٢٠

مقارنة بين زمانين ومكانين تبدو – في نظر الشاعر – مفتقدة لعناصر المقارنة، وهي ما يعلي من شأن المكان الأول ولحظاته على حساب الزمن الأخير والمكان الأخير، وإن كان الشاعر لم يحدده.

ومن خلال هذين النموذجين الشعريين نجد الوفاق– كذلك– في أعلى مستوياته مع الآخر الذي تمثل في المكان، وهو نجد، ومن المكان ما يكون عاما يصدر الرضا عنه من الجميع غير أن الشاعر يعطيه صبغة من العلاقة مختلفة وكأنه يخصه هو مثل حديثه عن شاطئ "ليمان"(`): أشرعتي أحرف حُبِّ

> يزرعها الوجد على شاطئ "ليمان" قصائدْ تغزلُها الغِيدُ ويخطرنَ.. كنفح الزهر..فتوناً..عشقاً.. حُبَّاً وخرائدْ .. ينثرين الشوقُ.. بين الماء وبين الحُسْنِ.. شيحاً..قيصوماً للغيدِ وسائدْ..

وقيمة المكان– في هذه الأبيات– هو تلك العلاقة بين الذكريات والمكان من ناحية، والقصيدة والمكان من ناحية أخرى، وهي في كل الحالات علاقات وفاق تستثمرها الأنا للتعبير عن رضاها عن المكان وما رافقه.

۲ – دیوان ندوب ، ص۳۵

۱ – ديوان حداء البنادق، ص٦٩

ومما قد يمثل علاقة مع الآخر الذي لا يعد آخر بالمعنى الإنساني، مما يشكل أنا مقابل أنا، الذكريات وهي مرتبطه بالزمان أو المكان، وقد تم تناول المكان واعتباره آخر لارتباطه بالأنا الشاعرة أو ارتباطه بالأنا المحبوبة، وما سواه –ربما –لا نجد له مسوّغاً لسرده –هنا– لطبيعة البحث المحددة.

> ثانيا: الصراع: مع الحبيبة:

لا يستقر حال الأنا/ الشاعر عند حال معينة ، فهو يتحول من وفاق إلى صراع ، ولكن هذا الصراع ليس بمعناه المباشر ، وربما يصدق قولنا هذا مع الحبيبة تحديداً، وهو فيما سواها أشد، إذ لا يعدو صراع الشاعر مع الحبيبة العتاب والملام، على الهجر والبين ، وما سواه مما يقع عمل العذال بين الحب ومحبوبه. إن الصراع بين الأنا المحبة وبين الأنا المحبوبة، ليس من الضرورة أن يكون صراعاً بصورته المعروفة والمعهودة، وإنما هو صراع الذي يتمنى الأفضل فيعاتب ويوبخ على عدم الوصول على الصورة المثلى خاصة حين يقارن حاله معها السابق مع وضعه الراهن(`): كنْتْ الدُّنَا في الحبِّ حتى إني قد كنتُ في كلَّ الوجوهِ أراكِ فنسيت في بَلَهٍ خرائَدَ مِعْزَفِي فنسيت في عمه دروب هواكِ وضللت في عمه دروب هواكِ من أجرامُ ..علامت يوم لقائنا لَمَّا بهِ لا كان ليلا إن سهرت نَجيَّة من أجل حُبِّك.. أو لطول جُفَاكِ يصل العتاب منهاه حين يدعو الشاعر على يوم لقياه بمحبوبته، بسبب ما أتت به من طول

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١٧٧

۲ – نفسه ، ص۱۷۸

نحن أمام صراع بين حب ذهب دون رجوع، وبين أمنيات بعودته، وبين صراع كبرياء الأنا التي تخدشها الذكرى وتنقر في مكنونها فتتضوَّر وجَعاً ، وكردَّة فعل يكون طلب الشاعر من المحبوبة الرحيل وتركه، لألها كوجود يذكره بجراحه وآلامه('): فلترحلي ..أنا لست من يهَبُ السَّنا للبائعاتِ الحبَّ. أو لخُواكِ أنا شاعر أَهَبُ المحبةَ للدُّنا واللحنَ للأطيارِ لا لعَباكِ وأعيشُ قلبَ الناسِ في الحبِّ الذي يُهْدي الحياةَ سَناً وليس سَنَاكِ

إن الخطاب بين طرفي الصراع يصل حد المفاصلة بطلب الرحيل والهمام الحبيبة ببيع الحب وقبل ذلك بالمفاضلة بينه وبين سواه، لكن الأنا هنا ترى قيمتها ومكانتها في الوجود غير محصور بحب حبيبة لا تفقه معنى الحب ولا تقدر له قدره، إن الأنا ترى أن حبها للوجود أجمع، خاصة حين تكون أنا شاعره تقول لكل من يقرأ أو يسمع، وهي حالة وصلت إليها الأنا ليس ابتداء ، وإنما بعد الهجر والفراق، إنما وصلت غلبة الأنا من نتيجة كان بفضل هذا الصراع الذي أثمره المعرفة ، معرفة الأنا لنفسها، وقدرها وحدودها، بل وأثرها.

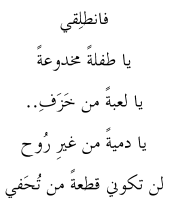
تصل هذه اللهجة الخطابية -التي تبين مستوى الصراع- في حدتما حين يتكشف للأنا مآرب الحبيبة وغايتها من حبها له، أو توقعها لشخصه وسماته(<sup>٢</sup>):

> لا.. لسْتُ من تبغِينَ فانصر في أخطأتِ دربَكِ..

> > ۱ – ديوان الإبحار في ليل الشجن،ص۱۷۹ ۲ – ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص۲۵۰

إنه إدراك متزامن لطبيعتين، ربما لم يتوفر في غير لحظة الاحتدام: إدراك الأنا لنفسها، وإدراك الأنا للمحبوبة، للشق الآخر، ولا يقف الأمر عند حد الإدراك، بل يتطور الصراع لتقدم الأنا للمحبوبة في خطابما تقييماً لاذعاً ينفي صفات الآخر الحبيبة ، بل وكينونتها('):

أغراكِ من أغواكِ



خطاب لا يبقي على خط للرجوع بين الطرفين، ويبدو الطرف الثالث الذي يلمح إليه الشاعر هو من أوصل الأنا إلى هذا الحد من الألم الرافض للآخر، مهما كانت مكانته لديها، بعد أن عانت من أجله كثيرا(<sup>٢</sup>):

> بالأمس .. بل مذ ألف عامٍ والحبُّ يسحلُني إليك .. وأنتِ ماذا؟

> > ۱ – نفسه، ص ۲۶۹،۲۶۸

١ - ديوان ليلة استدارة القمر ، ص١٧

صفة المبالغة "مذ ألف عام" تقدم للمتلقي ، فينجلّي فيها العناء الذي يتضاعف فيصبح بأمد مديد، يخرج عن التصور المنطقي لعُمرِ الحب نفسه فما بالنا بزمن العناء.

الصراع مع الزمن: يظل صراع الأنا في إطار الزمن، ولا يمكنها الخروج عنه، ولأن الأنا/ الشاعر تعول على الزمن للخروج من أنفاق بؤسها، فإنها حين لا تجد ما تصبو إليه تجد مشكلتها مع الزمن، و حينها قد يحدث تحول في الصراع مع الزمن، إلى جانب أن الأنا تتألم كثيراً من الذكريات السيئة، أو تتألم من المقارنة بين زمن حلو مضى، وحل محله ما يخالفه فينشا الصراع مع الزمن مرة أخرى، إذن فالأنا شاءت أم أبت تعيش صراعاً مع الزمن ، فهي قد تجر الزمن جراً('):

١ - ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٢٢٤

يجر الأيام على ثقلها فإن الأيام لا تذكر اسمه(٢):

٢- القصيدة على فاعلاتن مع شيء من الحلل الإيقاعي.
 ٣- ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص٢٦٤،٢٦٣

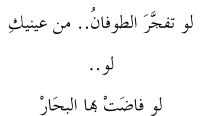
١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٦٣،٦٢

رموز الزمان كلها في هذه الأبيات، الليل المخنوق، ليالي العمر، سبعة أعوام، الذكرى، إلى جانب السأم، وهو زمن، والغربة ، وإطارها الزمن، كلها إطار للصراع المواجه للأنا، حتى الليل يصبح – في وقت من الأوقات– ضحية مع الأنا.

تشابه الزمن، صباحه، مساؤه، استواء الزمن على كل حال، مما يعد صراعاً مع الزمن أمام الأنا\_ التي لا تجُدا حلًّا للخروج من هذا الزمن المتماثل ('): ضاع بين أضلُعي الزَّمانْ الليل مثله النهار اليوم مثل أمسهِ ملعثم الحِوارْ مزروعةٌ ساعاتُه- تدُقُّ- في الحمَأْ لم تبرح المكانْ نفسه المكان منذ ألف ألف عام وأَنْتَنَ الوسادُ واضمَحَلَّ الْمَتَّكَ المثلية تنسحب على كل شيء الزمن والمكان، حتى ضاعت الأنا، في هذا التشابه، تصارع المثلية، وتجدها الخصم، وليس ذلك غريباً ، فكل ما حول الأنا تأثر بهذا التناسخ. ومما تصارعه الأنا الطبيعة بمظاهرها وعناصرها المختلفة كالبحر مثلا(): "جزامَ الخُوص"...؟ لا يؤمِّن البحارَ من عواصِف الغَرَقْ لا يعيد للأحلام صورةَ الغريق

١ – الإبحار في ليل الشجن، ص٩٦،٩٥
 ١ – الإبحار في ليل الشجن ، ص١٥٧

فلن أعود..



هي إشارة رمزية بالبحار إلى الأنا الشاعرة، وبالبحر إلى عيني الحبيبة، وما يموجان به من سحر لا تقوى الأنا على مقاومته، في صراع الثبات أمام سر الحبية وفتنتها.

واليم ، والشاطئ في العادة رمز للنجاة، لكن الأنا تقع فريسة لغوله وأمواجه، إضافة إلى غربته وكونه مفرداً ليس له أحد('):

والصراع بين اليم وبين الأنا ليس صراعًا كصراع الأنا مع أي طرف من أطراف الصراع الآخر، إذ إن البحر أو اليم هو مرفأ الأمان ، ورمز إيجابي للنجاة، وحتى البحر لا ينتظر منه صراع أحد، لكن الشاعر في هذه الأبيات يشخص اليمَّ ويؤنسه فيجعله يحتوى ويضم بيد أنه احتواء غامضٌ ومصير مجهول.

قد سبق -قبلاً- أن تناول صراع الأنا الشاعرة مع الحساد والعذال ونذكر هنا صورة أخرى لهذا الصراع بين الأنا والحاسد، الصورة الأولى(<sup>٢</sup>): أحرفي من رَشَاش الْوردِ....

> ۲ – ديوان القوافي قصائد ، ص۹ ۱ – ديوان دروب الضياع ، ص۹،۸

يذكر الشاعر جهده المتناهي في الخير المتمثل فيما يقوله- من وجهة نظره- في الشعر الذي يجدله من أرقى ما يعتاد الناس من كل ما علا الورد، والضحى، والبدر، لكن الحساد يدمرون، كلما يجدل؛ فقد أوقدوا في شعره حتى أحالوها رماداً ، من ظلمهم وظلامهم.

۱ – ديوان دروب الضياع ، ص٣٣

إن الأنا تصارع النفس، لأنها تقدر دور الآخر في هذا الشقاء ولكنها في الوقت ذاته تجد جزءاً من الأسباب في خضوع النفس، وذلها مما يجعلها في ذل مهين وألام وأحزان وغَبْنٍ دائم.

٢ - ديوان على مشارف الطريق ، ص٢

المبحث الثابي : الصدى

أولاً: صدى الذات في الآخر:

حينما نتحدث عن صدى الذات في الآخر أو العكس، فإننا ندخل في منطق اتصالي صرف، ذلك أن هناك نظراً إلى ردة فعل المخاطب في العملية الاتصالية بين الأنا الآخر، تبدأ ردة الفعل التي تسمى الأثر ، تبدأ بالصدى، أو ما يمكن أن نسميه الانطباع الأولي الذي يسبق الأثر أو ردة الفعل، ويأتي ذلك من وعي الذوات، وهو وعي عام \_ وهذا يعني أن "الذوات تشترك في التأثير ، وذلك بفضل وعي المبادئ العامة "الأسرة ، الوطن، الدولة، وكذلك كل الفضائل :الحب، الصداقة، الشجاعة، التراهة، المجد"()، وكلها عوامل دافعة للتأثير المتبادل بطريقة تلقائية.

لكننا – ونحن نناقش الموضوع- لن نأخذ الأمر بمذه الحرفية، لعدة أسباب، منها: أننا لسنا في خضم تناول موضوع اتصالي بآلياته المعروفة وفلسفته النظرية، كما أننا سنجد أن الصدى بين الأنا الآخر قد تأخذ وضعاً أكبر من معنى الصدى –كما فهمناه- ، وفي المقابل ربما لا نجد في بعض الحالات صدى ابتداء وانتهاء؛ فقد يوجه الشاعر كلامه إلى الآخر ولا يظهر الآخر انطباعه بالشكل الكافي مما يمكن معه تقييم ردة الفعل، أو قياس الصدى، كما أننا لن نأخذ بجميع صور العلاقات الاجتماعية ودوافعها ، ويحكمنا في هذا طبيعة البحث والنماذج الشعرية. غير أننا بين الأمرين يمكن أن نراوح في التناول، حسب ما تفرضه طبيعة التناول في أي نموذج

شعري.

ومن البيّن -جليّاً- أن الصدى وردة الفعل قديمة في الشعر العربي؛ فقد وجدنا شعر الهجاء يقوم على القول ورد القول، مما يظهر معه طبيعة الأثر بين الذاتين الشاعرتين ومستواه، ويقاس ذلك من خلال الرد على القول الأول، لكن الذي نعنيه -هنا- لا يبلغ مستوى الهجاء العربي المشتهر ولا أدواته، وإنما هو نوع من استقصاء أثر الشعر على الآخر في ضوء علاقة الأنا بالآخر.

١- إيغور كون، البحث عن الذات، تـ الدكتور/ غسان أرب نصر، دار معد، دمشق-سوريا، ط/١٩٩٢م،ص٢٣.

في تقليب النماذج الشعرية التي يزعم البحث ألها تمثل صدى الذات في الآخر لا نظفر بغير أمرين تم التلميح إليهما عرضا في التحليل السابق، هذان الأمران هما: مواجهة الأنا للصعاب وفخرها بصمودها هذا، سواء وهي تخبر الآخر الحبيبة، أو الآخر المجهول، وغاية الخطاب –هنا– هو إحداث صدى في الآخر، لكننا إن وجدنا صدى لا نجده من وجهة نظر الآخر الواقع عليه الصدى وهو ما قد يؤديه الحوار المتبادل، ولكننا نعرف الصدى من وجهة نظر الأنا الشاعرة فقط، الأمر الثاني أن ما يعرضه الشاعر كصدى يقع في الحبيبة باعتبارها تمثل الآخر، يحكيه الشاعر- أيضا– عن الطرفين ولا نجد رأيا للطرف الآخر ورأيه فيما قيل، بسبب طبيعة الخطاب الذي لا يرجع فيه الصدى الحقيقي وإنما الصدى الافتراضي أو الكلام المحكي المفترض الاتفاق فيه بين الحبيبين أن ما يقوله الشاعر قد حدث بينهما أو معهما سوياً.

مقتطع من قصيدة يسميها الشاعر التحدي، وهي فعلا بألفاظها وإشارات هذه الألفاظ تنطق تحديا، يعرض الشاعر في هذا المقطع صولاته مع الطبيعة وصراعه مع مظاهرها، ونلحظ صدى البطولات من خلال عرضه لأثر دفاعه، فنحن لا نرى هجوماً من قبل الأنا الشاعرة بل نجد دفاعاً يثمر عن صدى في مثل قوله: حطمتها على الشواطئ صخوري، فتلاشت من لفح وهج سعيري،

١ – ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٧٨

**العوادي تمرغت في ثبوري**، وكله صدى محازي، إذ ليس للشاعر صخور في الشواطئ، وإنما يعني به قوته وجلده، والأمر كذلك مع السعير والثبور.

إن شيئا من الغنائية —هنا– تتمظهر من خلال إظهار التجربة الفردية التي تتعلق بالشاعر المفرد من خلال تجربته الشعرية التي ألفها وتكلم فيها وعرض نفسه من خلالها بكل أبعادها وخصوصياتها، مظهراً تأثره بالمؤثرات الخارجية لترتسم ملامح شخصيته في شعره ويعلو صوت الأنا(') مواجها التحديات سواء أكانت هذه التحديات مما صنعته تجربته الحياتية أم الشعرية.

وفي المقطع الثاني يحدد الشاعر خصمه ويرمز له "بالبغاث" الذي يوجه إليه ضرباته الدفاعية القوية؛ فهو يظهره معتدياً ، تقف الأنا الشاعرة له بالمرصاد(<sup>٢</sup>):

> لاحقَتْني على القِنانِ بُغاثٌ مَرَّقَتْها على السُّفوح نُسوري كم جوارٍ تحطَّمَتْ وشِرَاعِ فوق موج معربدٍ في بُحورِي كم غُثاءٌ جَرَفْتُهُ كمْ عُواءٌ كم سِنانٍ تحطَّمت من سطوري يا بغاثاً أثرْتَ فِيَّ ادِّكارا لبُغاتٍ قد أوغَلَتْ في العُصُورِ

حين نقرا أبيات الشاعر نحسب أنه صنديد في ميدان يقارع وينازل على وجه القتال المعروف، بيد أن الشاعر ما يلبث أن يكشف اللثام عن طبيعة الصراع وعن طبيعة الرد والصدى الذي يحكيه عن خصومه، حين يقول: **كم سنان تحطمت من سطوري**، فنحن إزاء شاعر يعتد بقوته الشعرية، وإبداعه في مقاومة عذاله وحساده وشانئيه، وقد تجلى الصدى المفترض الذي أحدث الشاعر في

١- ينظر، جنيدي رضوان ، إيقاع الأنا، مجلة الأثر ، العدد ١٠ ، مارس ٢٠١١م .
 ٢- ديوان الإبحار في ليل الشجن، ص٧٩

الآخر في قوله: مزقتها على السفوح نسوري، كم جوار تحطمت وشراع ، كم غثاء جرفته كم عواء، كم سنان تحطمت من صخوري، كنا نجد في المقطع الأول الصدى في عَجُزِ البيت، وفي هذا المقطع فالصدر والعجُز كله صدى، عدا البيت الأخير.

ويلقانا نوع من الصدى الذي تتركه الأنا الشاعرة مختلف في طبيعة الصدى الذي يحدثه تحدي الشاعر('):

لا يتحدد الصدى في هذه الأبيات في غير الصخر العائق، والخطب، وكلاهما رمز لكل ما يمــكن أن يوجهــه الشــاعر من مخــــاطــر. وهــو يعبر عــنه بالصخر مرة ، وبالخـــطب مــــرة أخرى، وهو يجعل الحبيبة شاهداً على بلوغ الصدى الآخر، حين يطلب منها أن تنظره ليثبت لها عياناً ما يقول.

وقد تنأى الأنا بنفسها عن التحدي وتأمر التحصينات المانعة للهجوم، وليس للدفاع، وكأنه نوع من الاستباق الدفاعي(<sup>٢</sup>):

۱ – ديوان دروب الضياع، ص٧٦

۲- نفسه ، ص۷۹

غير أن الصدى في هذه الأبيات الذي نتوقع حدوثه في الآخر لم تحدث بعد، إنما هو حدوث افتراضي، باعتبار أن الأمر بالفعل في لحظة التكلم، وهو بخلاف الصدى المستقبلي الذي يبدو كأنه سيحدث لا محالة في قول الشاعر('):

عودة التحدي ومواجهة الأمواج التي تبدو كأنها ثيمة في شعر المعاناة لدى محمد فهد العيسى، إذ عادة ما يبدي صرامة وقوته في مواجهة البحر والشاطئ واليم والأمواج ...الخ، ومثل سابقه لا نجد صدى بيّناً فيما يتوعد به الشاعر، ولكن نجد وعداً من خلال اختيار نوع الفعل الذي يوحي بذلك.

- ۱ ديوان دروب الضياع ، ص٨٢
- ۲ ديوان الإبحار في ليل الشجن ، ص١١٨

يبلغ الشاعر حالة من الوجد بليلى ويتعقد جازما صدى هذا الوجد لديها فما عنده عندها، وهي يعني تعلقها –أيضا – به، وقبل ذلك ما أثرت به قصة حبه وبَوْحه بما في نجد حين كان كلحن بين أضلع شاعر يتغنى بحبه وشوقه، وكل ما يرد في البيات من صدى هو على حكاية الشاعر فقط، كحكاية الشاعر عن لقائه بالحبيبة هو ، فلم يأت الحكي عن الحبيبة، أو حوار بينهما فيما يأتي():

فالوجد كان صدى في صيرورة الحبيبة اتجاهات الشاعر وأفكاره وأبعاده، والشعر الذي يصب حقولاً لدى الحبيبة، له صداه ، وكذلك الشعر صدى للدموع التي روته، للمعاناة التي أذكته، وشاركه في هذا الري الحبيبة.

يتميز في هذا التناول أن الأمر الأول الذي يبرز في تناول تحدي الشاعر وفخره هو أكثر تعبيراً عن صدى القول الشعري في الآخر، وتأثير الأنا – على نحو ما– في سواها، فهو أصدق تمثيلاً لفكرة صدى الأنا في الآخر ، ويعد الأمر الثاني أو النوع الثاني أقل مستوى في تحسيد فكرة الصدى ، بسبب تبني الحكي عن الآخر الحبيبة، وعدم وجود دافع لإبراز صدى منفرد يطال الحبيبة فقطن مثلما وجدناه في التحدي والفـــــخر والاعـــتزاز في مــواجهة الصعاب والأخطار في حياة الأنا التي تدفع للدفاع بقوة في أغلب معاناته، والمواجهة الاستباقية، تلك التي وقفنا عليها في النماذج سالفة الذكر.

۱ – البحث عن الذات، ص۲۵

صدى الآخر في الذات إما أن يكون صدى إيجابياً ، أو صدى سلبيّاً ، وهو في الصفة ونقيضها يأتي من خلال علاقاتها بالآخر الحبيب أو الآخر غير الحبيب، ولذا فإن قراءتنا للنماذج الشعرية التي تمثل ذلك تفترض أن نبدأ بالنماذج الإيجابية، مع الآخر الحبيب، ومن ثم النماذج مع الآخر المتنوع غير الحبيب، والتي في أغلبها إن لم تكن كلها سلبية، ولا غرابة في ذلك فعلاقة الأنا أو الذات مع الحبيب من الطبيعي أن تكون في جل أحوالها إيجابية.

## الصدى الإيجابي:

عبر أسلوب الحكي أو أسلوب الطلب ينثر الشاعر مشاعره من لواعج وأشواق ووصف واستذكار مشاهد لقيا، فمن الحكي والوصف قول الشاعر(`): أنت ما صورَ الفكرَ والخيالُ وبعينيكِ رُوَّى لهفة ودفءُ ربيع. وسِرَّ انفعالُ ودف ربيع. وسِرَّ انفعالُ وومضِ أشتعالُ.. ومسِ سُؤال..؟ على شفتيْكِ ارتمى وانْتتَرْ بين الجوانح.. ألفُ حوابُ ألفُ حَواب.. وحب عَطِرْ تبدى صدى الآخر في الذات باستحواذه على خيال وانفعال وشعر الذات التي عبرت عن هذا

الاستحواذ بهذه الأبيات الدافئة دفء العواطف، التي تبدأ بالخطاب المباشر "أنت" ومثله قوله(<sup>٢</sup>): أنتِ ما أنتِ غيرُ سرِّ دفين

بين جنبي خافقٍ في ابتهال

- ١ ديوان ليديا،ط١ ، دار العلم للملايين ، ١٩٦٣م ،ص٢٥
  - ۲ ديوان ليلة استدارة القمر، ص٠٥

ويغدو الصدى مشيراً إلى عمق وقعه على الذات حين يكون أثر الآخر الحبيبة في إيجابيته حياة وانطلاق وتحرر كانطلاق الطير وخلود('):

بِدُنيا هـــــواكِ هــــــواكِ هــــــــواكِ هـــــــــــواكِ هــــــــــــــــواكِ هــــــــــــــــــــــــــ والحياةُ- الغرام -لعمري- وخمرٌ وشِعْر وعودْ وانطلاقٌ معَ الطيرِ عبرَ الرياضِ وراءَ السدودْ لم تجد الذات بداً من البوح الواصف لصدى حب الآخر الحبيب فيها وبيان مقدار أهمية حب الآخر بالنسبة للذات : حياة،خلود، غرام، خمر، شعر،عود. يبدو الصدى في الأبيات مباشراً على الذات وهو أكثر مباشرة حين يتحول دمه بسبب حبه

يبدو الصلاق في الربيات مباشر على المان وتمو العر مباشرة حيل يدعون وقد الله الم الى قصائد تعبر عن صدى هذا الحب الإيجابي(<sup>٢</sup>): أذيبُ دمي حِبْراً لكل قصائد رسمتُكِ فيها فوقَ قلبي وناظري تتيهُ بها سراً وجَهْراً حروفُها وحُبُّك فيها شدوَ بَوْحِ حَواطري

> ۱ – ديوان على مشارف الطريق ، ص۱ ۲ ۲ –ديوان ليلة استدارة القمر، ص۳

لا جديد في هذا القول عن سابقه غير أن الذات تذكر مدى تعلق الشعر والمشاعر ؛ للتعبير عن صدى الآخر فيها، وعلى أي نحو يسكن الحب في الذات، والكيفية التي يطفو بها على سطح الحرف.

إن الشاعر يطلب طلباً عجيبا من الحبيبة ، المغفرة لما يعانيه فؤاده، مغفرة آهات الوجع، وهي التي بحبها سببت هذا الوجع، إنه مستوى عال من التفاني في حب الحبيب واستعذاب الآهات والاعتذار عنها، مما يعني في محمل قوله أن يستعذب الصدى الذي يحسه ويعيشه.

إن حرص الشاعر على هذه العلاقة مع الحبيبة والخوف عليها بطلب الغفران في غير موضعه يؤكد أن "علاقة الذات بالعالم (وعلى رأسه الحبيبة)، وبالآخرين علاقة جوهرية ، فلا ذات إلا في جسد وعلى اتصال ببشَر آخرين، وفي إطار التجربة المحسوسة بالحواس، أي في العالم"(<sup>٢</sup>)، ولا يتناقض هذا مع ما كان يرتجيه من الوقاية من وله الهوى حتى لا يتشتت في حبها، وفي الوقت نفسه، يبوح بمدى تأثير حبها عليه وعلى شعره وصدى ذلك(<sup>٣</sup>):

۳- ديوان ندوب ، ص١١١
 ١- الذات ونظرية الفعل، ص٦٤.
 ٢- ديوان ليلة استدارة القمر ، ص١٣

بيد أنه في حالة طلب أخرى يطلب من الحبيبة أن تنثر قلوعها الوضاءة، استزادة في الصدى الإيجابي الذي يستعذبه('):

٢٢٧ في ليل الشجن ، ص٢٢٧

تبدو الأبيات لا تنتهج الخطاب المباشر للحديث عن صدى الرؤى الإيجابي، وصدى الحب للورا لكن الحديث بصيغة الغائب لا تخفي الأثر الكبير في حياة الذات ابتداء من تشكيلها هتافا لا يكف، وأنشودة تشعل شعره وتذكي أحرفه، وتلون معزفه بصدى الرؤى. ويتجاوز الشاعر في وصف صدى الآخر فيه إلى وصف الصدى في الآخر تعبيراً عنه-كوسيط-حين يجعلها أغنية على الشفاه('):

لا يذكر الشاعر الصدى الإيجابي عليه، وإنما يجعله مطلقاً ، ولا يشير به على ذات محددة، لكنه لا شك وصف صادر من إعجابه بالمحبوبة.

إن الشاعر لا يذكر غبطته بما يجد من أثر لهذا الحب العامر في قلبه، بل إنه يدعو للحبيبة بالسلامة لتبقى له(<sup>٢</sup>):

سَلِمْتِ لِي سَلِمْتِ سَلِمْتِ للقلبِ الذي يهواكِ -للأحلامِ- يا أمنيةَ العُمُرِ وألفَ مرَّةٍ .. عداك السُّهدُ والألمْ ويا أعزَّ من أحببْت .. إلى لِقاءْ

لا نوع -بيِّن- للصدى، لكن الشاعر في حالة تنم عن صدى كبيرٍ في حياته من الحبيبة ؛ فهي تمثل شيئاً كبيراً لأحلامه لقلبه، للعمر، وللمكانة هذه فهو يدعو لها بالسلامة حتى من السهد والأرق.

الصدى السلبي:

يقع الصدى السلبي على الذات من الآخر الحبيب، ومن الآخر غير الحبيب، وسنحاول أن نقرأ في كلا نماذج النوعين من الصدى أيهما أكثر تأثيراً في الذات.

ما هو مهم ويستحق التنويه هو أن الصدى السلبي الذي يقع على الذات من الحبيبة هو جزء من الصدى الإيجابي ؛ فالذات لا تعاني إلا لحرمانها من الصدى الإيجابي أو افتقاده بالهجر أو العناد، أو ما سواه، مما يقع بين الذات والآخر الحبيب في المعتاد. ولنلاحظ هذا النموذج الذي تبدي فيه الذات بذلَها الصبرَ في طريق العناء لَتفاجأُ بإباء الحب من الحبيبة('):

قسوة الأسى، والانتظار لحب يجلب للذات الاستقرار والدفء العاطفي، تمحوها قسوة الحبيبة التي تأبى هذه التضحية وترفضها ليتحول الصدى الإيجابي الذي كانت ترجوه الذات إلى صدى سلبيا، ولا تجد الذات حينها إلا أن تطلب من الآخر الحبيبة الرحيل لتبين الاختلاف والتباين بينه وبينها.

وكانت الذات قبل ذاك ترى الآخر الحبيب كل الدنيا وتثبت ذات الآخر وتنسى ذاتها(<sup>\*</sup>): كنتِ الدُّنا في الحبّ حتى إنيي

مزيج من الحكي عما مضى من حال الذات والوصف لما جرى، والدعاء بقطع اللَّقيا، وهو في مجموعه تبيان للصدى السلبي الواقع على الذات. وينشأ هذا الصدى لدى الذات "بفضل تطور الإحساس الذاتي العضوي ؛فإن "الذات " تشتمل على المكونات الاجتماعية التي تعتبر مصدراً للتفاعل المتبادل مع الآخرين"(')، وبه ومن خلاله تتكون الرؤى المتضامنة أو المختلفة مع الآخر تلك التي تشكل صدى إيجابياً أو صدى سلبياً.

٢ – البحث عن الذات ، ص٢٨

۱ – ديوان حداء البنادق ، ص٥



الذات تجد ما يقض مضجعها من سلوك الآخر اليهود، وهي لا تصرح بهم وإنما تتحدث عن القدس، وإزاء هذا الصدى السلبي يبلغ الحماس –كردة فعل من الذات– مداه، ويبدو في أمر القدس بأن تصمد وأن تتحول صاعقاً ، وأن تثأر، وطمأنتها بأن الكل معها؛ المسجدان، وخيل الله والشاعر.

وفي حالة حوارية من طرف واحد فقط يحاور الشاعر صديقته ، ويبثها استهجانه الوضع العربي، وجراحاته، وتغير الحياة بسبب الطغاة ويتحكمون بأوضاع الشعوب، وهو صدى سلبي غير مباشر، لكنه مليءٌ بالأسى والألم('):

۲ – نفسه ، ص۲۲

تخلط الذات الشاعرة بين الصدى السلبي العام الذي يصبغ نفسه على الناس وعلى الحياة، وبين الصدى السلبي الخاص على الذات حين يقول: وضعت مرتين..، وفيه إشارة إلى أن ما يصيب الشاعر من هؤلاء مضاعف، ربما بسبب إحساسه كشاعر، أو ربما أن معاناته من حبه مضافة إلى معاناته مع الناس.

| وفي خطاب افتراضي تحاور الذات الشاعرة أختاً مفترضة له،عن يافا وما تعانيه ، ويظهر |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| الصدى السلبي من أناته عنها، ويبدو الصدى الإيجابي في تضامنه معها('):             |
| أُختــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                        |
| مســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                          |
| أُختاهْ مهما الليلُ طالَ سينجلي عـــــــن ومـــــــــــــــــــــــــــــ       |
| قعْساء                                                                          |
| أُختاهْ ( معتصماهُ) آتٍ فانظُري فـــــجرَ الــــــــــــــــــــــولِ في        |
| البلواء                                                                         |
| يا أخـــــــتَ (حَوْلة) كفكفي من لؤلؤٍ أرخــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| أعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                          |
| فغدا (بيافا) نلــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             |
| حـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                          |

۱ -ديوان حداء البنادق، ص۲۹

وصورة أحرى نجدها في الصدى السلبي الذي يقع على الشاعر دون أن نجد له تحديا يرسم ملامحه('):

> ماذا دَهَى القلب آهِ من فَواجعِه يُنزُّ .. يرجُفُ .. واحرَّاهُ للظَّامي أمشِي تواكبُني سُودُ الرؤى ، وشَقَتْ بشِقُوتي – من لظَى الأحزانِ– أيامي إني غريبٌ غريبٌ رغمَ عالِه وذا العذابُ .. الردى حصادُ أعوامي أطوي الليالي والأيام في شَجَنٍ ماذا دهَى الليلُ لا بحمٌ يلوحُ به ماذا دهَى الليلُ لا بحمٌ يلوحُ به

۱ – ديوان الحرف يزهرُ شوقًا، ص٧٢،٧١

نوع من الاستلاب لما يحصل للشارع ، واستسلام متسائل ، وهذه غاية ما وصل إليه، إزاء ما يجري له، وهو يسترجع ذلك في لقطات تستفهم ولا تجد جوابا، والفعل كل الفعل في حالة الذات هو نتيجة حتمية لتحولها-بالاحتكاك مع الآخر – إلى ذات تحصد ثمن هذا التعالق ، دون أن تعي أسلوب ومن الدهشة في رؤية الواقع والإحساس به حين تقارن الذات بين مثال الأنا وواقعها الذي يباين هذا المثال.

## خلاصة الفصل الثالث :

ما يمكن الوصول إليه من هذا التناول لعلاقة الأنا بالآخر في توافقها واختلافها في سلبيتها وإيجابيتها، في أثر كل منهما على الآخر مجموعة من الرؤى المقروءة من خلال الأبيات لعل أهمها: -تبدت علاقات الأنا الشاعرة في علاقات وفاق واختلاف وأثر في الآخر في الذات وتأثره .

به.

-أغلب شعر محمد فهد العيسى في الوجدانيات ، وأغلب وفاقه مع الحبيبة ومن بعده المكان، بحسب النماذج المختارة ؛ ولذلك فالشاعر يدعو على الفراق ، ويطلب المغفرة من الحبيبة بسبب الهجران؛ ولذلك فهو يستعيض عما يفقده باستعراض الماضي واسترجاعه، وهو يقر أن الأنا ذاقت طعم كينونتها ووجودها وعيشها بالآخر الحبيب.

– قد يكون حب الأنا للآخر صورة من حب الأنا للأنا والآخر إنما هو وسيط؛ وبالتالي
 تصبح العلاقات بعيدة عن معنى الحب قريبة من حظ النفس ومنفعتها.

– قد تبرز الأنا بتركيز الأنا على حب الآخر لمنفعة حسية بعيداً عن الحب في معناه العذري. – في ظل وفاق الحب بين أنا الشاعر وأنا الحبيبة يصبح الارتباط معادلاً للوجود ورمزاً للحياة.

– ثمة علاقة وفاق بين الأنا الشاعرة وأنا المكان بما فيه من رمزية الذكرى ،سواء لتعلقه
 بالمحبوبة أو بزمن الصبا أو المعالم البارزة فيه كالشخصيات ، كالذي نجده في شخصية شيخ القرية،

ومبلغ تقديس المكان من الأنا إلى درجة أن يصبح العمر الحاضر مقارنة بذكرى المكان مهمهاً جرداً.

– عُد المكان "أنا" أخرى لارتباطه بالأنا الشاعرة أو بالأنا المحبوبة.

– تجلت علاقة الصراع بين الأنا الشاعرة وبين الأنا المحبوبة، وهو ليس صراعاً بمفهومه المعهود وإنما هو صراع البين والفراق، وتمني الأفضل؛ فيكون العتاب ويكون اللوم والتوبيخ، وقد تصل في بعض الحالات إلى طرد المحبوبة وطلب الرحيل منها.

- من الصراع بين الأنا الشاعرة وبين الأنا الأخرى الصراع مع الزمن ، إذا اعتبرنا الزمن بمتعلقاته المسوغة، أنا مقابل الأنا الشاعرة، هذه المسوغات قد تكون ذكريات وأحداث ومفارقات زمنية، إلى جانب ثقل الزمن أثناء معاناة الانتظار أو تشابه الزمن أو اختلافه.

 إلى جانب الزمن نلقى الأنا الشاعرة وصراعها مع الطبيعة ، وعناصرها المتعددة كالبحر واليم والشاطئ.

- من الصراع في صور جلية سبق تناولها الصراع مع الحساد.

بدا صدى الذات في الآخر بأمرين: أولهما مواجهة الأنا للصعاب وفخرها بصمودها أمام
 الصعاب ثانيهما: صدى يقع على الحبيبة لكن التعبير عنه يتم بلسان الأنا الشاعرة وليس بلسان الأنا
 الحبيبة ، فهو صدى افتراضي لأنه لا يقوم على الحوار لمعرفة رأي الآخر.

– من خلال استعراض صدى الذات في الحبيبة لوحظ علو نغمة النرجسية في بعض وجوهها كما لوحظ أسلوب الغنائية التي تتسق مع الاحتفاء بالذات.

– كان استجلاء صدى الآخر في الذات من خلال نوعين من الصدى : الصدى الإيجابي
 والصدى السلبي، الصدى الإيجابي بأسلوب الحكي وأسلوب الطلب، ينثر الشاعر مشاعره؛ فيصف
 ويستذكر ، وينفعل ويتخيل.

الصدى السلبي هو صدى من الآخر الحبيب ومن الآخر غير الحبيب، غير أنه من الحبيب مختلط بالإيجابي؛ فالذات تعاني من حرمانها من الصدى الإيجابي وافتقاده ، أما من غير الحبيب، فهو موقف الأنا الشاعرة وألمها من كثير من القضايا العامة ؛ كقضية القدس وسلوك اليهود على مر التاريخ.

الخاتمة

خاتمة الدراسة:

بعد توفيق الله – عز وجل – تصل بنا دراسة الأنا والآخر في تقسيماتها المعتمدة على تناول الأنا منفرداً والآخر منفرداً ، و الأنا والآخر مجتمعين، وطبيعة العلاقة التي تنشأ بينهما ونوعها في شعر الشاعر محمد فهد العيسى إلى مؤشرات تم إثبات بعضها في ثنايا فصول الدراسة .

القراءة التي يمكن الخروج بها من استعراض الأنا بأوضاعها المختلفة : متألمة ومتشائمة ومعتزة في شعر محمد الفهد العيسى- بصورة إجمالية- أن الأنا تتأثر بأوضاع داخلية مصدرها الذات لتعليقات بالماضي أو قلق من المستقبل أو بأوضاع خارجية تصطدم بها ، لأنها تخالف توقعها أو طموحها أو المثال الذي ترسمه في خيالها، وفي الأوضاع الثلاثة التي افترضها البحث فالأنا تتألم أو تتشاءم أو تعتز في إطار كونها متأثرة أو مؤثرة في الآخر الحبيب الذي يمثل انشطاراً عن الأنا ليشكل جزءاً منها ويستقر في ذهن الحب أنه ليس جزءاً منفصلاً عنه ، وبصورة تفصيلية تعني كل وضع الأنا المتألمة يشكل ألمها وينطق به جرح يسفر عن حزن بمظاهر متعددة يفضي إلى علاقة بالقصيدة /الحرف، حتى إننا نصل إلى نتيجة مؤداها أن الحرف الذي يقترض به معبراً عن الألم يشكل –وحده – ألما مستقلاً أو مندمحاً مع سائر الألم ، ويرجع ألم الأنا إلى ألمين: ألم ينشأ جراء إحفاق الأنا في الوصول، وألم يفاجأ الأنا ويخالف توقعها ؛ فيجعلها ضحية مفارقة لا تدرك وضعها إحفاق الأنا في الوصول، وألم يفاجأ الأنا ويخالف توقعها ؛ فيجعلها ضحية مفارقة لا تدرك وضعها والحزن، وما يلم ذكر الألم ذكر الجراح، ولا غرابة في ذلك إذ إنه نتيجة طبيعية للجرح والحزن، وما يلحظ أن حزن الشاعر ينبثق من جراح مائرة تركها البين أو استحالة الوصول، والأنا ويخالف توقعها ؛ فيجعلها ضحية مفارقة لا تدرك وضعها فيها، وقد فاق ذكر الألم ذكر الحزن وذكر الجراح، ولا غرابة في ذلك إذ إنه نتيجة طبيعية للجرح والحزن، وما يلحظ أن حزن الشاعر ينبثق من جراح غائرة تركها البين أو استحالة الوصول، والأنا هي الي يقع عليها هذا الألم، لكونها أكثر إدراكاً من الذات، وقد لوحظت تلك الحميمية المالازمة بين الشاعر وبين الماعر ينبثق من جراح غائرة تركها البين أو استحالة الوصول، والأنا وينبئ من جراح غائرة تركها البين أو استحالة الوصول، والأنا والحزن، وما يلحظ أن حزن الشاعر ينبثق من جراح المائرة تركها البين أو استحالة الوصول، والأنا والحزن، ولما يقع عليها هذا الألم، لكونها أكثر إدراكاً من الذات، وقد لوحظت تلك الحميمية المتلازمة بين الشاعر وبين جرحه ، وهو يتكئ عليه ليحمله دلالات تفوق أثره المتوقع.

لقد تبين أن ثمة علاقة وطيدة بين إفراد القول الشعري وحصره على الأنا من خلال ضمير المتكلم المفرد وبين دلالة وحدة الشاعر في حزنه وعدم مشاطرته فيه من قبل الآخرين، وهذا قد يعني غربة الشاعر في عالمــه، مما يدفع به إلى أن يتربص بأناه ، وألا يغادرها ؛ فهي محراب حزنه . - أما فيما يعني الحرف الذي يتكرر –كثيرا في شعر العيسى فإنه يتحاوز دلالته المباشرة كرمز كتابي إلى دلالة في الشعر ؛ لتصبح أيقونة على القصيدة أو على الشعر.

وتبدو العلاقة بين الأنا والحرف والحبيبة في حالة التوحد فالشاعر يعيش نوعاً من الامتزاج
 والتماهي بين أناه وبين الحرف وبين الحبيبة، حتى لكألهم أناً واحدة، تجمعهم المعاناة ويجمعهم التأثير
 المتبادل، لقد تجاوز الحرف – هنا– كونه وسيلة رمزية للتوصيل والتعبير عن قضية الشاعر ومعاناته
 ليكون جزءا من هذه القضية وهذه المعاناة .

 – الأنا المتشائمة تنظر الأنا عبر فضاءات متعددة إلى ذاتها والطبيعة والحبيبة والقصيدة في تفاعل آخذ بالقرب تارة والبعد تارة أخرى، وأبرز مظاهر التشاؤم أنه تشاؤم أكثر ما يجلبه لدى المتلقي هو الشفقة على الأنا المستعرضة للألم؛ وهي لا تقوى على مواجهة فضاء الأنا الداخلي بما يعتلج فيه من معان تكاد تحيده عن الواقع، فهو نوع من الاستلاب الذي لا تقدر الأنا منه فكاكاً ، ولذلك يمكن القول أنه " لا يبتعد مصطلح التشاؤم كثيراً عن واقع الأنا.

كما نجد أن حركة الأنا أو الذات في فضائها هي نوع من الحركة والحركة المرتدة، من الأنا وإليها، ونشوء التشاؤم ليس بعامل خارجي.

إن الأنا فيما يشبه التشخيص لما تعيشه ترى الحيرة علة الضياع، وانطماس الحدود بينها وبين ما تعانيه ، وهذا فيما يعني الذات.

وفيما يعني الطبيعة فإن الشاعر يتشاءم من كثير من عناصر الطبيعة كالريح والشمس والظلام وغيرها .

وفي علاقة التشاؤم بين الأنا وبين الحبيب الذي يفترض أنه ينشطر عنه لأن الأنا تكمل به ذاتها، نجده في حالة التشاؤم يرفض الحبيب ، ويتحلى ذلك في أمر الحبيب تارة وهو الأكثر ونهيه تارة أخرى وهو الأقل في النماذج الشعرية، لكنه حينما فقد التصالح الداخلي مع ذاته، استحار بالحبيبة مخالفاً كل رفضه السابق لها، ومؤكداً الضرورة الحتمية للتوأمة التي حاول إنكارها .

وفيما يعني الحرف كرمز تعبيري في عالم الأنا التشاؤمي فاقَ وصل التشاؤم إلى الحرف حيث فقدت الأنا آخر حرابما للمواجهة، ولا يتم ذلك إلا عندما يصل الشاعر إلى قناعة أن الحرف بالنسبة للأنا ما عاد محديا؛ وهو في حالة تشاؤمه إن كان لا يجزم بالنسبة لعدم نفع الحرف فإنه في أقل حالاته يستشرف هذا الأمر ويعانيه قبل وقوعه،

بيد أن هناك توأمة بين فضاء الأنا وبين فضاء النص؛ إذ يغدوان في المعاناة شيئاً واحداً لا انفصام بينهما، وهذا له دلالتان: الأولى أنه لا انفكاك بين المعاناة وبين التعبير عنها، وهو ما يحصل بين ثنائية الفضاءين ؛ فالأنا لا تجد مناصاً للتعويض غير القصيدة، ومع ذلك فإن عملية الفصل بالهجر أو البين بين الشاعر والحبيبة أو بينه وبين القصيدة في دروب اللُّقيا التي يبحث فيها الشاعر هي حير وقود للتشاؤم الذي يطغى على كل الفضاءات، مما يقل معه التكيف أو ينعدم .

الأنا المعتزة : تجلى اعتزاز الأنا في ثلاثة صور هي: اعتزاز الأنا بما يصدر منها عنها، وبما يصدر
 منها عن الآخر، وبما يصدر عنها وعن الآخر.

وتبين أن اعتزاز الأنا بما يصدر عنها أو بما تنجزه يقف على حافتين ؛ الحافة الأولى أن الأنا تعتز بصفات وسمات وسلوكات ليست لها علاقة بالآخر الذي قد يكون الحبيب، والحافة الثانية يكون لاعتزاز الأنا علاقة مباشرة وغير مباشرة بالحبيب.

وكما تشاءم الشاعر من الطبيعة وتحولاتها فإنه في سائر الصور الشعرية يعتز بالقدرات ، قدرات المواجهة لنوائب الدهر، وسيوف الأخطار، ويعتز بركوبه شرائد الأخطار.

وقد تبدت النرجسية كشكل من أشكال اعتزاز الأنا الشاعر في الاعتزاز بحب الحبيبة ، والاعتزاز بحب الآخر للشاعر، واعتزاز الشاعر قبل ذلك بصفاته الشخصية والاعتداد بها.

إن اعتزاز الأنا يأخذ وضعياً طردياً أحيانا في علاقته بالآخر الحبيب وأحياناً متغيراً ؛ فهو في صورة يخاطب الأنا وكأنما منفصلة ومستقلة عنه وأحياناً يمتزج الأناوان لتصبحا أناة واحدة.

أما النوع الآخر فهو ما يصدر عن الأنا من خطاب وإن كان يصدر عنها ولكنه يصدر باسم الأنايين من حيث إشارته لفعلهما وحركتهما المتزامنة؛ فهي حركة أنوية واحدة تعبر عن أنايين وإن كانت بلسان الأنا الشاعرة المحبة.

أما في الفصل الثاني من الدراسة: فقد تبين من خلال الآخر بوصفه حبيباً وبوصفه حاسداً وبوصفه محايداً ، أن الشاعر يصدر في شعره عن تجربة شعرية ، لها دوافعها نحو الآخر ببث المشاعر والأحاسيس تجاه الآخر الحبيب، بما يعنيه أن يوصل إليه من عواطف تارة ، وعتاب ، وأحياناً تذكير بما يبذله نحو هذا الحبيب ، وما يعانيه من أجله وما يسعى إليه ؛ للحفاظ على حبه له . وجاءت أدوات الشاعر في خطابه للآخر الحبيب ؛ لتعبر عن المسافة التي حدها خطاب الغيبة حين يكون بعيداً أو خطاب الحاضر المواجه ، وتمثلت أدواته في النداء والأمر، وهما أسلوبان يؤكدان حضور المخاطب، ولقد برز في خطاب الشاعر عن الآخر الحبيب التنوع في الموضوعات ، والتنوع في الأساليب، والأدوات، وتنوعاً في الضمائر التي يحتاجها لإيصال هذا الخطاب ، ولا يخفى ما فاض به خطاب الشاعر نحو الحبيب من ألفة قللت من كونه آخرا محضاً ، بيد أن العلاقة بينه وبين هذا الآخر الحبيب لم تكن على خط مستقيم دوماً ؛ إذ أصاب هذا الخط التعرج في بعض الحالات.

وقد كانت علاقته بالآخر الحبيب هي أصفى لحظات العلاقة وأكثرها استقراراً ، تسفر فيه الأنا عن نوع من الاكتمال، مهما شاب الأنا من شوائب الهجر ، ومنغصات البعد، أو عنت الحبيب ، وهذا بخلاف ما هي علاقة الأنا بالآخر حاسداً ؛ قد يطال أذى الآخر الأنا من خلال الحقد والكره، والعتاب، والتطفل الدائم على حياة الأنا وخصوصيتها، وقد برزت تعبيرات الشاعر لتجلية حال الآخر الحاسد والحاقد في ألفاظ ومباشرة تارة مثل الظلم والظلمة واللون الأسود ، ولامست هذه العبارات شكل الآخر وباطنه، وسائر المعاني التي تلتصق به، وتارة جاء التعبير رامزاً غير مباشر، وقد طال أذى الآخر الحاسد الأنا في ذاتما وفي حبها وفيما يصدر عنها من إبداع، وكان موضوع نقد وازدراء، وقد تضج ذلك الأنا في وجه الآخر وتماجم وتدافع وتعري مناقبه،

وجاءت علاقة الأنا الشاعرة بالآخر المحايد متراوحة بين المحايدة الخالصة التي ظهرت لدى الشاعر من خلال اختياره للوصف أسلوباً للحياد ، وأسلوباً لتحديد المسافة مع الآخر، وبين محايدة يشوبها الإعجاب في بعض صورها تبدت في تناول الشاعر للقضايا الكبرى من قضايا أمته وتفاعله معها قبل قضية القدس ، والسلام ، وفتح ، والانتفاضة، وربط المقدسات بعضها بعضا على بعد المسافات. وبين الوصف وإبداء الإعجاب والاعتزاز غير المباشر أحياناً ، رسم لنا الشاعر ملامح علاقاته المحايدة مثلما رسم معالم ذكريات رست في مخيلته عن شيخ قريته، وصيادها مما عكس دقة عالية في الوصف بلغ حداً أن عكس باطن الموصوف أضفى عليه حياة؛ فتحولت اللوحات الثابتة في وصفه إلى مشاهد متحركة ناطقة ، ولم يكن أسلوب الشاعر في الوصف من خلال الأسماء، مما يمكن أن يضفي ثباتاً على الأشياء، وإنما لجأ إلى الفعل الماضي وزاوج بينه وبين الأسماء الواصفة ، فمزج بذلك بين الثبات وبين الحركة، كما وحدنا التشبيه المرافق للوصف في تقديمه لبعض الصور.

ويمكن القول أن علاقة الأنا بالآخر على تنوع هذا الأخير لم تنشأ من فراغ وإنما كان دافعها في النوع الأول النفع فيما يجده الشاعر من إيجابية في المشاعر والعواطف، وفي الثاني الضرُّ بما أصاب الشاعر من أذى خلف المدافعة أحيانا والهجوم أحيانا أخرى؛ كما رأيناه في رده على الصديق الناقد له، وفي الثالثة حين تقف الأنا من الآخر محايدة قد يكون لهذا الموقف دافعاً هو الإعجاب أو الوصف لأجل الإبداع ليس إلا.

وما تجدر الإشارة إليه كقراءة لهذه العلاقات أمران:

**الأول**: أن العلاقة تتجه في أنواعها الثلاثة من الأنا نحو الآخر حتى في حالة علاقة الأنا بالآخر حاسداً يبدو واضحاً استغراق التعبير الشعري إما للمدافعة أو للهجوم على الآخر.

ا**لثابي**: أن الأنا في علاقتها بالآخر تبدو كسلوك ذاتي وليست خالصة ؛ لكونها اكتسبت مؤثرات خارجية انزاحت عنها الأنا في مثاليتها.

ويبقى أن الآخر هو الذي سبب عن كل هذه الحركة – في العلاقة مع الأنا – سبب ذلك إيجابيًا أو سلبيًا ، وهذا ما كان دافعا لجعل الحديث هنا ، وفي هذا الفصل من الدراسة عن الآخر لهذا الاعتبار. وما أمكن الوصول إليه في الفصل الثالث من الدراسة من تناول علاقة الأنا بالآخر في توافقها واختلافها في سلبيتها و إيجابيتها ، في أثر كل منهما على الآخر مجموعة من الرؤى المقروءة من خلال الأبيات لعل أهمها:

– تبدت علاقات الأنا الشاعرة في علاقات وفاق واختلاف وأثر في الآخر في الذات وتأثره به.

- أغلب شعر محمد فهد العيسى في الوجدانيات ، وأغلب وفاقه مع الحبيبة ومن بعده المكان، بحسب النماذج المختارة ؛ ولذلك فالشاعر يدعو على الفراق ، ويطلب المغفرة من الحبيبة بسبب الهجران؛ ولذلك ؛ فإنه يستعيض عما يفقده باستعراض الماضي واسترجاعه، وهو يقر أن الأنا ذاقت طعم كينونتها ووجودها وعيشها بالآخر الحبيب.

قد يكون حب الأنا للآخر صورة من حب الأنا للأنا والآخر إنما هو وسيط؛ وبالتالي
 تصبح العلاقات بعيدة عن معنى الحب قريبة من حظ النفس ومنفعتها.

– قد تبرز الأنا بتركيز الأنا على حب الآخر لمنفعة حسية بعيداً عن الحب في معناه العذري. – في ظل وفاق الحب بين أنا الشاعر وأنا الحبيبة يصبح الارتباط معادلاً للوجود ورمزاً للحياة.

- ثمة علاقة وِفاق بين الأنا الشاعرة وأنا المكان بما فيه من رمزية الذكرى ،سواء لتعلقه بالمحبوبة أو بزمن الصبا أو المعالم البارزة فيه كالشخصيات ، مثل الذي نجده في شخصية شيخ القرية.

ومبلغ تقديس المكان من الأنا إلى درجة أن يصبح العمر الحاضر مقارنة بذكرى المكان مهمهاً جرداً.

- عُد المكان "أنا" أخرى لارتباطه بالأنا الشاعرة أو بالأنا المحبوبة.

– تجلت علاقة الصراع بين الأنا الشاعرة وبين الأنا المحبوبة، وهو ليس صراعا بمفهومه المعهود وإنما هو صراع البين والفراق، وتمني الأفضل؛ فيكون العتاب ويكون اللوم والتوبيخ، وقد تصل في بعض الحالات إلى طرد المحبوبة وطلب الرحيل منها.

– من الصراع بين الأنا الشاعرة وبين الأنا الأخرى الصراع مع الزمن ، إذا اعتبرنا الزمن بمتعلقاته المسوغة، أنا مقابل الأنا الشاعرة، هذه المسوغات قد تكون ذكريات وأحداث ومفارقات زمنية، إلى جانب ثقل الزمن أثناء لمعاناة الانتظار أو تشابه الزمن أو اختلافه.

 إلى جانب الزمن نلقى الأنا الشاعرة وصراعها مع الطبيعة ، وعناصرها المتعددة كالبحر واليم والشاطئ.

- من الصراع في صور جلية سبق تناولها الصراع مع الحساد.

بدا صدى الذات في الآخر بأمرين: أولهما مواجهة الأنا للصعاب وفخرها بصمودها أمام
 الصعاب ثانيهما: صدى يقع على الحبيبة لكن التعبير عنه يتم بلسان الأنا الشاعرة وليس بلسان الأنا
 الحبيبة، فهو صدى افتراضي لأنه لا يقوم على الحوار لمعرفة رأي الآخر.

من خلال استعراض صدى الذات في الحبيبة لوحظ علو نغمة النرجسية في بعض وجوهها
 كما لوحظ أسلوب الغنائية التي تتسق مع الاحتفاء بالذات.

– كان استجلاء صدى الآخر في الذات من خلال نوعين من الصدى : الصدى الإيجابي
 والصدى السلبي ، الصدى الإيجابي بأسلوب الحكي وأسلوب الطلب، ينثر الشاعر مشاعره ؛
 فيصف ويستذكر ، وينفعل ويتخيل.

الصدى السلبي هو صدى من الآخر الحبيب ومن الآخر غير الحبيب، غير أنه من الحبيب مختلط بالإيجابي؛ فالذات تعاني من حرمانها من الصدى الإيجابي وافتقاده ، أما من غير الحبيب ، فهو موقف الأنا الشاعرة وألمها من كثير من القضايا العامة ، كقضية القدس وسلوك اليهود على مر التاريخ. هذا وأسأل الله – جلت قدرته – أن أكون قد وُفقت في هذه الدراسة ، وساهمت في خدمة هذا التراث ، وسبر بعض أغواره ، والله من وراء القصد وصلى الله وسلم على نبينا وحبيبنا وسيدنا محمد – عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم – .

## ثبت المصادر والمراجع

المصادر والمراجع :

أ. المصادر :

~ العيسى ، ديوان ( الإبحار في ليل الشجن ) ، السعودية ، ط١ ، نشر تمامة للتوزيع ، سلسلة الكتاب العربي السعودي ، رقم ٢١ ، ١٤٠٠هـــــ١٩٨٠ م. - العيسى ، ديوان ( الحرف يزهر شوقاً ) ،الأردن ، ط۱ ، مطابع الدستور التجارية في عمان بالأردن ، ١٤٠٩هـ \_ ١٩٨٩م . ~ العيسى ، ديوان ( القوافي قصائد ) ، الرياض ، ط۱ ، الرياض ، ۱٤۱۸هـ \_ . 1997 ~ العيسى ، ديوان ( حداء البنادق ) ، الرياض ، ط١، مطابع مؤسسة الجزيرة الصحفية ، ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٦م . ~ العيسى ، ديوان ( دروب الضياع ) ،الأردن عمَّان ، ط١ ، مطابع الدستور التجارية ، ۹ ، ۱۶ ، ۹ اهـ \_ ۱۹۸۹ م . ~ العيسى ، ديوان (على مشارف الطريق ) ، ط١، دار العلم للملايين ، ١٩٦٣م ~ العيسى ، ديوان (ليديا) ، ط١، دار العلم للملايين ، ١٩٦٤م. ~ العيسى ، ديوان ( ليلة استدارة القمر )، البحرين ، ط١ ، مطبعة الاتحاد ، ٢٠٠١ م. ~ العیسی ، دیوان ( ندوب ) ، الریاض ،ط۱ ، ۱٤۱٤هـ \_۱۹۹٤م .

## ب . المراجع

- ابن منظور ، محمد بن مكرم الأفريقي المصري ، لسان العرب ، تحقيق : عبدالله علي الكبير ، وآخرون ، ، دار المعارف القاهرة ،د.ط.ت. ، ج ١٠ ، ٢٨٦١.
   إدريس ، عبد الله ، شعراء نجد المعاصرون ، النادي الأدبي بالرياض ، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢
   م.
- الأنصاري ، التفاؤل و التشاؤم ، المفهوم والقياس والمتعلقات ، جامعة الكويت ، ط ١،
   ١٩٩٨م .
- البسام ، سماحة الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن ، علماء نجد خلال ثمانية قرون ، ط۱ ، دار
   العاصمة للنشر والتوزيع ، الرياض ١٤١٩ هـ.
  - الحصادي ، نحيب ، جدلية الأنا والآخر ، الدار الدولية للنشر ، القاهرة ، ط۱ ، ۱۹۹۶م .
    - الحفيد ، عبدالكريم بن حمد ، شعراء العصر الحديث في جزيرة العرب ، ط٢ ،.
- الحميري ، عبد الواسع ، الذات الشاعرة في شعر الحداثة العربية ، المؤسسة الجامعية ، بيروت
   لبنان ، ط۱ ، ۱۹۹۹م.
- الخطراوي ،د. محمد العيد الخطراوي ، شعراء من أرض عبقر ، نادي المدينة المنورة الأدبي
   ١٣٩٨هـ.
- الذويخ، د. فهد ، صورة الآخر في الشعر العربي من العصر الأموي حتى لهاية العصر العباسي.
- الرياحي ، سهاد توفيق ، ظاهرة الأنا في شعر المتنبي وأبي العلاء ، دار طيس الزمان ، المملكة
   الأردنية الهاشمية ، ط ٢٠١٢ ، ١٩ .
- الزبيدي ، محمد مرتضى ، تاج العروس ، تحقيق : علي هلال ، المجلس الوطني للثقافة والفنون
   والآداب ، الكويت ، ط۱ ، ۲۰۰۱م.

- الشبيلي ، د. عبدالرحمن ، إعلام و أعلام : أعلام ودراسات في الإعلام السعودي ، الرياض ، ط۱ ،
   ۱۹۹۹ م
- العيسى ، محمد الفهد ، الدرعية قاعدة الدولة السعودية الأولى ، ط ، مكتبة العبيكان ،
   الرياض ١٤١٥ هـ ١٩٩٥م .
  - الفاخوري ، حنا ، الفخر والحماسة ، دار المعارف ، ط٥ ، د. ت.
- الفوزان ، د.إبراهيم ، إقليم الحجاز وعوامل نمضته الحديثة ، مطابع الفرزدق التجارية ،
   الرياض ١٤ ١ هـ ١٩٨١م.
- الكعكي ، ثريا بنت بشير بن محمد ، التشاؤم عند عبدالرحمن شكري ، د ، جامعة أم القرى
   ، المملكة العربية السعودية ، ٢٠٠٩م.
- اليازجي ، سعد ، الاختلاف الثقافي وثقافة الاختلاف ، المركز الثقافي العربي ، بيروت –لبنان
   د.م.
  - تريسي ، عبدالله بن محمد طاهر ، ثنائية الأنا والأخر، الصعاليك والمحتمع الجاهلي.
  - ~ حرب ، سعاد ، الأنا والآخر والجماعة، دار المنتخب العربي ، بيروت لبنان ط١ ، ١٩٩٤م.
- رایك ، ثیودر ، الحب بین الشهوة والأنا ، د/ثائر دیب ، دار الحوار ، القاهرة، ط ط۲ ،
   ۲۰۰۰
- ضيف ، شوقي ، تاريخ الأدب العربي العصر العباس الأول ، دار المعارف ، القاهرة ، ط
   ۲۰۰٤ م.
  - حبد النور ، حبور ، المعجم الأدبي ، دار العلم للملايين ، بنان بيروت ، ١٩٧٩م.
     حبدالهادي ، علاء ، شعراء الهوية ، عالم الفكر.
  - فراج ، عبد الستار أحمد، ديوان محنون ليلى، من تحقيقه، دار مصر للطباعة، د.ت.ط.
     فروم، إيريك، فن الحب.

- فرويد، سيجمند ، الأنا و الهو، ت/ محمد عثمان نجاتي، دار الشروق، بيروت لبنان،

   القاهرة، ط ع ١٩٨٢م.
- ~ **قربي**، عزت، الذات و نظرية الفعل، دار قباء، القاهرة- جمهورية مصر العربية، ط ر ٢٠٠١م.
- ح قناوي، عبد العظيم علي، الوصف في الشعر العربي، شركة و مطبعة ألبابي الحلب، مصر –
   القاهرة، ط ا ر ١٩٤٩م. ج ا .
- ح کون، إيفور، البحث عن الذات، ت /غسَّان أرب نصر، دار معد، دمشق سوريا، ط
   ۱۹۹۲م.
  - مجموعة مؤلفين، المعجم الوسيط، دار الدعوة، مجمع اللغة العربية، ج ا.
- محمد، سراج الدين، الفخر في الشعر العربي، سلسة (المبدعون)، دار الراتب الجامعية، بيروت –
   لبنان، د.ت.ط.
- ملال، محمد غنيمي، الرومانتيكية نشأتها، فلسفتها، قضاياها، آثارها،مكتبة نهضة مصر،
   القاهرة، د.ط.ت .

ج . الرسائل العلمية :

- الفحام، جبر ، شعر محمد الفهد العيسى (دراسة موضوعية وفنية) ، رسالة ماجستير، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ١٤٢٦هـ.
- الدوسري ، ليلى بنت عبدالرحمن ماضي ، الأنا والآخر في نماذج مختارة من الشعر الجاهلي،
   رسالة ماجستير ، جامعة الملك سعود ، الرياض ، ١٤٣١هـ.
- بشلم ، منى ، شعرية الفضاء في مقدمة الظعائن، رسالة ماجستير ، جامعة قسطنطينة ، الجزائر
   ، ۲۰۰۹ .
- حسين ، مي عودة أحمد ، الأنا والآخر في نماذج مختارة من الشعر الجاهلي، رسالة ماجستير ،
   جامعة النجاح الوطنية ، فلسطين ، ٢٠٠٦م .

د . الصحف والمجلات والمقابلات :