# مَكتَبَة الدِّرَاسَاتِ اللِّغُوتِية (١)

اللِّين إلى مُعَرَّفِ اللَّغَةِ اللَّغَةِ اللَّغَةِ اللَّغَةِ

بقت المراد المر

الرّارالشّاميّة بيروت

و(ار(المتسلم دمش

# الطبعة بالشائية، ١٤١٠ م

جئقوف الطبع مج فوظة

مُنْكِمْ الْمُرْكِيْتِ كُمِيْنِ لِلطّاعَةِ وَالنَّيْرُ وَالتّورْضِ مِنْسَ - حلبوني -ص.ب : ٤٥٢٣- هاتف : ٢٢٩١٧٧.

الكرار الشاميتن

لِلطَّبَاعَةِ وَالنَّشِرْ وَالتَّوزَيْعِ بِيرِوت - ص . ب : ١١٣/٦٥٠١





#### السَّمُ اللَّهُ الزَّهُ إِللَّهُ الزَّهِ عِلَى الْخِيامِ اللَّهُ الرَّهُ الْخِيامِ الْمُعَالِقُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِي اللّ

#### مقكدمة

ما الذي يحدث عندما تنبثق فكرة من الأفكار في خاطر الإنسان فيريد نقلها إلى أخيه الإنسان، دقيقة، شديدة الشبه بما يجول في ذهنه؟ إنه \_والفكرة ما تزال هائمة في آفــاق النفس ـــ لا يجد لهــا أبعاداً محســوسة، لا يعــرف لها كنهــاً مادياً يحمل تقاسيمها وتفاصيلها، فهي في المطلق الفكري وجود غير متجسد، شيء مائع رجراج تستحيل الإحاطة به. وهنا يحدث ارتباط معجز بين العقل والأعصاب وبين الأعضاء الجسمانية للإنسان، فيبدأ عملية ترجمة: من المطلق الصامت إلى المحدد الصائت. يخرج الهواء من صدره، فتتحرك أجهزة موسيقية، بعضها في حنجرته، وبعضها الآخر في حلقه وفمه وأنفه، وإذا بالفكرة تلبس رموزاً مسموعةً بالأذن، وتصبح \_ بهذا الشكل \_ كلاماً. هذه العملية المعقدة الدقيقة تميز الإنسان عن الحيوان، وأفكاره المتبلورة في أصوات هي التي تكفل تقدمه الحضاري كله. فالأسلاف الأُوَل يقدحون أفكارهم، ثم يعبرون عنها باللفظ المنطوق، فتصبح تراثاً لأبنائهم، وزاداً عقلياً وروحياً ووجدانياً للأجيال التي تليهم، بـه يغتـذون، فيستمـدون القـوة، وتنمــو مـداركهم، بحيث تبــدأ مسيرتهم، لا من نقطة الصفر، بل من حيث أوصلهم الآباء والأسلاف. وهكذا تتأكد سنة التطور، ويصبح تقدم الإنسانية أمراً طبيعياً، كما أن الجمود الذي تتصف به الحيوانات العجماء \_ هو أيضاً \_ طبيعي فيها، لأنها لا تترجم فكراً إلى ألفاظ منطوقة، وبعبارة أبسط: لا لغة لها.

هذه العملية التي يخرج فيها الفكر مسبوكاً في قالب مادي هو الصوت،

والتي تبدو بسيطة لأول وهلة، لها قوانين تحكمها، لها ناموس يوجهها، ولها ظروف تطرأ عليها فتتقلب بها بين القوة والضعف. بل إن كل ما يطرأ على الفكر البشري، أو السلوك الأخلاقي، أو المجتمع الإنساني، في حالتي الحرب والسلام، والبؤس والرخاء، والفوضى والنظام، يبدو واضحاً في الكلام، وتتجاوب معه اللغة، حتى إننا أحياناً لا نعرف عن أمة من الأمم المندثرة إلا بقايا من لغة، ومع ذلك فتلك البقايا تكفي لتصوير وضع تلك الأمة الحضاري، وقيمة ما خلفته لنا من غنائم الفكر، وفتوحات العقل.

ماذا يحدث أيضاً عندما أكون مستمعاً لا متكلماً، أنصت إلى مخاطبي فأوافقه أو أخالفه، أصدِّقه أو أكذِّبه، أؤمن بإخلاصه وشرفه أو أوقن من نفاقه وتضليله، تتجاوب معه عواطفي أو تنفر منه وتزدريه؟ إنه في كل تلك الأحوال يتكلم، يستعمل نفس الألفاظ والجمل التي أستعملها تقريباً؛ ومع ذلك يختلف حكمي على ما يقول بين لحظة وأخرى؛ بل قد أسمع ولا أفهم، وقد أفهم ولا أقتنع، وقد أقتنع ثم أكابر. كل هذه مرتبطة بنشاط اللسان ، ونشاط اللسان له مسالك ومزالق، وباب معرفة ذلك كله هو معرفة اللغة.

وكل ذلك مفروض فيه أن المتكلم عنده فكرة يريد أن يخرجها إلى الملأ، في ثوب من الألفاظ. لكنْ هناك متكلمون ليست عندهم فكرة، أصابهم مرض الثرثرة، أي الجلبة اللفظية التي لا تنطوي على معنى؛ فها أصل هذا المرض؟ وما علاجه؟ وكيف يتحول إلى وباء؟ وما نتائج هذه الثرثرة الوبائية إذا اجتاحت الصحافة والثقافة والسياسة في أمة من الأمم؟ وهناك نقيض ذلك أيضاً، وهو الإنسان الذي تتألق في ذهنه أفكار عظيمة، وخواطر لا مثيل لها، ولكنه يعجز عن وضعها في الألفاظ التي تليق بها، أو يفلح بعد الجهد الجهيد في إظهارها على نحو ما، وكأنها لبست ثياباً ضيقة جداً، تتمزق عنها من كل مكان. هذا الفقر اللغوي \_ هو كذلك \_ مرض، إذا انقلب وباءً شوه الحضارة وعطلها، فكيف يمكن علاجه؟

كلام البشر إذن ليس من البساطة بما يبدو عليه لأول وهلة. فهو نشاط

فكري وحضاري فعال في غيره، ومنفعل به، وهوحيّ متطور متغير، يعتريه النمو والاضمحلال، ويتألق فيه الشباب كها تصيبه الشيخوخة، بل إنه كثيراً ما يواجه الموت. وكم من لغات ماتت، ولغات في النزع الأخير! وكم من لمجاتٍ تطاول اللغة الأم التي ولدت منها، وتحاول فرض نفسها بالقوة، وإسقاط أمها الفصحى عن عرشها لتحل مكانها! وإذا كان هذا من سنة التطور فإنه إذا ترك سبهللاً، دون أن يخضع لتوجيه واع، وتدبير حكيم، انطوى على كوارث فكرية وثقافية وقومية لا يعلم مداها إلاً علام الغيوب.

ومن الواضح أن العلوم اللغوية المعيارية، التي تتضمن قوانين الفصاحة والسلامة في لغة ما، كالنحو والصرف مثلاً، لا تجيب عن أكثر هذه المسائل التي لا مجال لتجاهلها(۱). لذلك عُنِيَ القدامي من المفكرين العرب وغيرهم بتقليب هذه الأمور على وجوهها المختلفة، وامتحان كل الآراء والظنون التي تبدو حولها؛ وكان من ذلك في تراثنا العربي والإسلامي مؤلفات كثيرة كالخصائص لابن جني، والصاحبي في فقه اللغة لابن فارس، والمزهر في علوم اللغة للسيوطي وغيرها، إلى جانب ما كثر الجدل من حوله مما يتصل باللغة في كتب التوحيد وعلوم الكلام، والفلسفة، والمنطق، وأدب البحث والمناظرة، وأصول الفقه.

ولكن فترة طويلة من الجمود خيمت على الفكر العربي، في القرون التي أخذ فيها الترك بمقاليد الأمة الإسلامية ومقدَّراتها، فتوقفت هذه البحوث، إلى أن جاء الفكر الأوروبي الحديث والمعاصر، فنفض عن تلك المسائل الهامة في تاريخ الحضارة البشرية غبار النسيان، وأصبحت للبحوث اللغوية مدارس ومذاهب حافلة زاخرة، تمد الفكر اللغوى بخلاصة نشاطها الذي يتعاون تعاونًا

<sup>(</sup>١) يقول ابن جني في الجزء الأول من «الخصائص»، ص ٣٢: «...وليكون هذا الكتاب ذاهباً في جهات النظر، إذ ليس غرضنا فيه الرفع والنصب والجر والجزم، لأن هذا أمر قد فرغ في أكثر الكتب المصنفة فيه منه. وإنما هذا الكتاب مبني على إثارة معادن المعاني، وتقرير حال الأوضاع والمبادىء، وكيف سرت أحكامها في الأحناء والحواشي...».

وثيقاً مع العلوم اللغوية المعيارية من نحو وصرف وغيرهما، في سبيل تأمين أداة الفكر الأولى، وهي اللغة، ضد الهزات العنيفة، أو السكتات المخيفة، التي ربما تتعرض لها لو تركت دون رعاية وفحص وصيانة.

واللغة جديرة بكل هذا العناء، وبأكثر منه. فهي معجزة الفكر الكبرى، وهي عندنا \_ نحن العرب \_ معجزة الله الكبري في كتابه المجيد. لقـد كـان القدامي منا ومن غيرنا يقفون أمام اللغة متحيرين: كيف عرفها الإنسان؟ ومتى؟ وهذه اللغات التي تتحرك بها ألسنة البشر، كيف تنوعت؟ وما القواعـ الفكريـة والصوتية، والعوامل التاريخية أو الاجتماعية التي أعطت لكل لغة منها مميزاتها؟ وماذا بقى من صلات القرابة بين هذه اللغات بعضها ببعض؟ وكيف يمكن تحديد هذه القرابة؟ وما هي فصائل لغات البشر؟ وما أحسابها وأنسابها؟ وما تزال من بعدُ أكثر من مسألة تنجم على طريق المعرفة اللغوية، التي هي عـدة العدد، وعمدة العمد، في معرفة الإنسان. ومعرفة الإنسان لم تكن في يوم ما أوجب منها الآن. فجهل البشر بعضهم ببعض كان منذ القدم أساس النعرات العنصرية، والسر الكامن وراء ألوان القتال والصراع. وكان ذلك أمراً يمكن تصوره في أبعاد محدودة من الشرور والكوارث، أيام كان صدام هذا البشريتم فردأ لفرد، ووجهاً لوجه، بأسلحة محدودة القوة ضئيلة القدرة على الفتك. ولكن الأمـر الأن قد تغير، فطفرت العلوم الطبيعية طفرة لم يسبق لها مثيل في التاريخ، بحيث توصلت إلى طاقات رهيبة في الـدمار الشـامل المـاحق، ولم يعد هنـاك من واقٍ إلَّا معرفة الإنسان لأخيه الإنسان روحاً وفكراً ووجداناً، بحيث تؤدي هـذه المعرفة إلى المرجو منها من التآخي والمسالمة. والمعرفة اللغوية هي التي تكشف بوضوح مجاهل تاريخ الفكر البشري متعاوناً بعضه مع بعض ليوصل الإنسانية كلها إلى وراثة هذه الأرض، وراثة رشيدة حكيمة، أسبابها الخير والسلم والرخاء.

وبعد، فها تنزال علامات استفهام كثيرة تشب أمام المتأمل في الألسنة واللغات، سواءً أكان من المتخصصين أم من عامة المتكلمين. وأنا في هذه

الصفحات أحاول \_ جهد طاقتي \_ تلمس إجابات شافية عن الأساسي من تلك الأسئلة، أبحث عنها بصبر وأناة عند أهل الذكر من جهابذة هذا العلم، قديماً وحديثاً، وشرقاً وغرباً، فإن أعياني البحث حاولت بتواضع أن أقول برأيمي فيها، وإلا تركت الاستفهام قائماً، يدعو المستجيبين، والمجيبين، من محبّي الدراسات اللغوية.

وسيلاحظ القارىء أنني \_ وأنا أتلمس الإجابة عن المسائل المشكلة المحيرة في شؤون الألسن واللغات \_ أفجّر مشاكل جديدة قد لا تكون في الحسبان. وفي رأيي أن مشل هذا لا مفر منه لمن يريد أن يسلك في مسالك اللغات، وهو وراء كل هذا \_ دعوة للباحثين من أبناء الأمة العربية إلى مزيد من الاهتمام بهذه المشاكل، التي هي بعينها مشاكل الحضارة، وهي من بعد أمانة تراث، يجب أن نتصرف فيه بما يحفظه من التبديد، دون أن ينتهي به إلى التجميد. فالأمة حيّة بحياة لغتها، والحياة تطور دائم، وغو مستمر، وتقدم لا يعرف الوقوف. وذلك ما نريد بهذه المحاولة أن تحقيق ما يهدف إليه كل كتاب يحترم مؤلفه قيمة الكلام، وكرامة القارىء، فلا يحيد به عن القصد الأسمى من القراءة والاطلاع، وهو المعرفة.

المؤلّف







#### الفَصَل الأوَّل

# عِلْمُ اللُّفَ قَ وَعُلُومِ اللُّفَ قَ

هناك نوعان من العلوم يمكن التمييز بينها بسهولة:

الأول منها علم تنظيمي قانوني، هدفه حصر القواعد التي تنظم دائرة معينة من دوائر النشاط الإنساني، بحيث يكون الوقوف على هذه القواعد واستيعابها والتزامها والاحتكام إليها، واقياً من الوقوع في الخطأ عند ممارسة النشاط في تلك الدائرة بعينها، كما تفيد تلك القواعد في اكتشاف مثل هذا الخطأ عند من يقع فيه من الناس. فهذه الطائفة من العلوم تغلب عليها الصبغة العملية التطبيقية، وهي علوم نفعية أولاً وقبل كل شيء، لأن كلاً منها وسيلة وميزان في دائرة اختصاصه، ولذا تسمى أحياناً: العلوم المعيارية.

أما النوع الثاني فهو علم فلسفي وصفي تفسيري، يقف فيه الإنسان أمام ظاهرة من الطواهر الكونية فيحاول، بطريق التأمل الفكري، أو المقارنة والقياس، أو الاستقراء والاستقصاء، أو التجربة العملية، أن يتعمق تلك الظاهرة محدداً أبعادها، معرفاً بجوهرها، واصفاً لأسبابها ونتائجها، مفسراً لها في إطار الكون الكبير المحيط بها.

والنوع الأول، أي العلوم القانونية، محدود بطبيعته. ومن أمثلته الحساب والجبر والهندسة والفلك، فكلها تمدنا بقواعد دقيقة يتميز بها الصواب من الخطأ في الأعداد والكميات والمساحات والأحجام والأجرام والجهات والأوقات وما إليها، وهي قواعد محصورة، أو ممكنة الحصر عقلًا، لأنها مرتبطة بمحدود. ولكنها عامّة، لأنها تصدق في كل زمان ومكان ومجتمع. وهناك أيضاً علوم قانونية

خاصة تنطبق على فئة معينة من البشر، أو على حقبة معينة من التاريخ، فمن ذلك علوم النحو والصرف والعروض. فالأول يتضمن مجموعة القوانين التي تنظّم تركيب الكلام في لغة من اللغات، وتكفل تمييز الخطأ من الصواب في استعمال هذه اللغة. والثاني \_ أي الصرف \_ دستور لأوزان الألفاظ وصيغها، ودلالات هذه الصيغ، وما يعتريها عند تنويع الاشتقاق من عوارض صوتية في لغة معينة، كالإدغام والإبدال والإعلال والحذف والزيادة وما إليها. والثالث \_ أي العروض \_ هو مجموع القواعد الاصطلاحية لموسيقي الشعر عند أمة من الأمم: طيلة حياتها، أو في عصر معين من عصورها. فهذه العلوم علوم قانونية خاصة، لا تصلح لكل زمان ومكان، بل تتصل بلغة معينة لأمة من الأمم ترجع إلى أصل واحد، أو يشملها تراث حضاري وفكري واحد. وهذه العلوم تسمى علوم اللغة. ولكننا نسمع أيضاً عبارة «علم اللغة» وكذلك «فقه اللغة»، تسمى علوم اللغة. ولكننا نسمع أيضاً عبارة «علم اللغة» وكذلك «فقه اللغة»، فأين موقع هذين المجالين من البحث اللغوي؟ أو بالأحرى أين مكانها بين العلوم القانونية التي يوزن بها الخطأ والصواب، والعلوم الوصفية التفسيرية الفلسفية التي تحاول إدراك كنه الظواهر الكونية في ذاتها، وبالنسبة لما يلابسها وعيط بها؟

نحن نعلم أن اللغة \_ وراء كونها عربية أو إنجليزية أو حبشية أو صينية \_ ظاهرة فكرية عضوية خاصة بالإنسان دون غيره من الكائنات الحية. فهي إذن صفة مميزة للنوع البشري، وما دامت بهذه المثابة فإنها تضع على بساط البحث ما لا يحصى من المسائل والمشاكل: ما هي؟ كيف ظهرت؟ ما علاقتها بالعمليات الفكرية والأحوال النفسانية؟ ما مكانها بالنسبة للأفراد والجماعات؟ كيف تنمو وتتطور؟ كيف تشيخ وتموت؟ ماذا يصيبها من الأمراض والعاهات والآفات؟ لماذا تتنوع الألسنة واللغات، وما علاقة بعضها ببعض؟ إلى ما لا يكاد يحصى من المسائل والمشاكل، التي تعين في نهاية الأمر على معرفة بالإنسان نفسه أوضح وأكمل.

يقف الباحث أمام هـذه الظاهـرة بكل قـوتها وأهميتهـا، وكل غمـوضهـا

وتعقيدها أيضاً، مجاولاً الكشف والتحليل والتفسير، وهكذا يجد نفسه بالضرورة في نطاق النوع الثاني من العلوم حسب تقسيمنا السابق، ذلك النوع الذي يتغلغل في ظاهرة ما بالتأمل الفكري، والمشاهدة الاستقرائية، والإحصاء العلمي، والتجربة التحليلية، التي مادتها ودائرة نشاطها وموضوع بحثها اللغة، أو بتعبير أعم الكلام، دون أن يتقيد بنوع معين منه، أي دون أن ينحصر بحثه في لغة بعينها.

هذا اللون من البحث يسمى علم اللغة(١).

أما حيث ترتبط الدراسات اللغوية بلغة معينة، أو بمجموعة من اللغات، فتطبق عليها المناهج والنتائج التي كشفها علم اللغة، وتبحث بهذه الوسيلة في خصائص هذه اللغة المعينة، أو المجموعة اللغوية، وتاريخها، وتطورها، وتفاعلها مع الفكر، ومع البشر، ومع غيرها من اللغات، فإن هذا اللون من البحث يسمى فقه اللغة (٢)، وهو يلتقي مع علم اللغة في أنه وصف وتفسير لظاهرة لغوية، ومحاولة للكشف عن كنهها. كما أنه يستعين ـ كما قلنا ـ بالمبادىء العامة، والنتائج المستنبطة، والاكتشافات الكثيرة، والتفاسير القيمة المستقيمة، التي يمدّه بها علم اللغة. ولكنه يفترق عنه في أن دائرته أضيق وأعمق؛ أضيق

<sup>(</sup>۱) بالفرنسية (Linguistique)، وبالألمانية (Sprachwissenschaft)، وبالإنجليزية (Linguistics)، وبالإنجليزية (Linguistic Science)، وكذلك (Linguistic Science) التي يقابلها بالفرنسية (Etudes Linguistiques)، ووضع العالم ج. ماروزو (J. Marouzeau) عنواناً لكتاب له في علم اللغة:

La Linguistique, ou Science du Langage (Paris, 1921).

كما اختار الألماني «بولر» كتاباً له بعنوان: نظرية اللغة:

K. Bühler: Sprachtheorie, Jena, 1934.

كما اختار العالم الألماني «فونكه» عبارة «فلسفة اللغة» في عنوان كتابه:

Q. Funke: Studien zur Geschichte der Sprachphilosophie, 1927.

<sup>(</sup>٢) بالفرنسية والألمانية (Philologie)، وبالإنجليزية (Philology).

لاقتصارها على وحدة بذاتها من لغات البشر، وأعمق لأنه يوليها عناية خاصة من حيث مميزاتها وتاريخها. وعلم اللغة بدوره يستفيد فائدة كبيرة جداً وضرورية لازدهاره، بالرجوع إلى النتائج الملموسة التي يصل إليها فقه اللغة في بحثه في اللغات المختلفة، لدرجة أنّ «علم اللغة» لا يمكن تصوره بدون فقه اللغة، بل بتعبير أدق، فقه اللغات.

ولنحاول تقريب ذلك بقدر الإمكان عن طريق التمثيل، فنقول: إن وجود نظام الطبقات في المجتمع يؤدي إلى تقسيمات لغوية فرعية في داخل اللغة القومية نفسها، بحيث يكون هناك أسلوب خاص في التعبير للطبقة الغنية النبيلة، وآخر للطبقة الوسطى، وثالث لطبقة السوقة والعوام، وقد يكون هنـاك اتجاه رابع في التعبير خاص بطبقات المجرمين والخارجين عن القانون. هذه قاعدة عامة مقررة في جميع اللغات، وهي نتيجة من النتائج التي تنتمي إلى علم اللغة، لاحظها اللغويون في الإنجليزية والفرنسية والعربية والهندية والأسبانية وغيرها، كما لاحظوا أن الفرق اللغوى بين الطبقات يتسع كلما كانت هـذه الطبقات مقفلة منعزلًا بعضها عن بعض تماماً؛ هكذا كانت في العصور الوسطى الأوروبية، لغة الأمراء ورجال الـدين بالنسبـة للغة الفـلّاحين، ثم للغـة القُتَلَة وقطاع الطرق. وفي العصور الوسطى الإسلامية لم يكن هناك مجال للمقارنة بين لغة علماء الأزهر، ولغة المغنيات والراقصات في ملاهي الشرق وخماراته، وكانت لغة الفلاح والبدوي مضحكة في أذن ساكن المدينة، كما كانت لغة ساكن المدينة رخوة طريّة في سمع البدوي والفلاح. ثم لوحظ أنه بإضعاف الفوارق بين الطبقات تضعف الفوارق اللغوية أيضاً؛ وفي مقدمة وسائل تضييق هذه الفوارق التعليم العام، والخدمة العسكرية الإجبارية، وانتشار الصحافة ووسائل الإعلام والتثقيف الشعبية؛ ففي فرنسا مثلًا كانت الخدمة العسكرية الإجبارية تجمع الجنود في ثكنة واحدة، من أبناء الأشراف وأبناء العامة، ومن سكان الريف وأهل المدن، فامتزجت الألسنة، وتقاربت طريقة التعبير المستعملة في القصور والأكواخ، وكمل ذلك بذهباب الأطفال جميعاً إلى نبوع واحمد من المدارس،

وحضور الناس لنوع موحَّد من المسارح، وقراءتهم جميعاً للصحف والمجلات والقصص والكتب المتشابهة في لغتها؛ فهذه أيضاً نتيجة من النتائج التي أقرها علم اللغة العام. فإذا ما أخذنا موضوعاً خاصاً باللغة العربية يمس هذه الناحية، وليكن الأغنية العربية في القرن التاسع عشر والقرن العشرين، من حيث اللغة، تبين لنا أنه في القرن التاسع عشر كانت هناك قصائد المنشدين الدينيين وأناشيد أرباب الطرق الصوفية، كما كان هناك فنّ التواشيح والأدوار التي يؤديها المغنون والمطربون في القصور والمجتمعات الراقية، ثم «شاعر الربابة» في المقاهي البلدية والموالد والأسواق، وكان في النهاية غناء «العوالم» والـراقصـات والمخنثين والمومسات في مشارب الخمر ودور الدعارة. وكانت لكل طائفة لغة خاصة في الأغنية لا تشبه الأخرى، لا لفظاً ولا تركيباً. فلما انتهى عهد القصور، كما انتهى البغاء الرسمي، وانتشر التعليم، وجاءت الإذاعة فأسكتت أصوات شاعر الربابة والمرتّل الديني، تقاربت مستويات الأغنية العربية، ولم تعـد هناك \_ أو هكذا يفترض \_ أغنية خاصة بالمواخير، وأخرى بالقصور، وثالثة بالسامر الريفي، ورابعة بالمسجد أو دار الطرق الصوفية. وترتب على ذلك نوع من «الديمقراطية اللغوية» لم يكن موجوداً في القرن التاسع عشر. هذه الملاحظة المطبقة على اللغة العربية في مصر في هـذين القرنـين تتصل بمبـاحث فقه اللغـة، وهي تنطلق كها رأينا من مباديء عامة مقررة في علم اللغة.

وعلى ذلك يمكننا القول بأن فقه اللغة وعلم اللغة ميدانان من البحث متميزان أحدهما عن الآخر وإن تداخلا أحياناً، واستعان كل منهما بالآخر دائماً.

وإلى أواخر القرن الماضي كانت الدراسات اللغوية الفلسفية تندرج كلها تحت اسم «فقه اللغة» وحده، إذ كان طابع الاهتمام بتاريخ اللغات، وإرجاعها إلى عائلات، وتصنيفها، ووصف نحوها وصرفها، والمقارنة بينها، هو الغالب على هذه الدراسات، ولم يكن المنهج التجريبي في دراسة الأصوات اللغوية في المعامل والمختبرات، أو المنهج الاجتماعي المبني على التسجيل العلمي والتحليل الحضاري للغات المجتمعات الفطوية قد ظهرت بعد، وهذه

هي التي جعلت ظاهرة «الكلام» في النوع الإنساني جديرة بأن يستقل بها «علم اللغة»، يتعاون ويتكامل مع «فقه اللغة».

ولكن ما الكلام؟.

## الفَصلالثاني

# ٱلككرمُ ونشأتُهُ وأَصْلُه

الكلام هو وسيلة للتعبير، ولكنه ليس الـوسيلة الوحيـدة(١)، بـل هنـاك وسائل للتعبير أخرى كثيرة نذكر منها:

1 - التعبير بالإشارة: كتحريك الرأس واليدين والكتفين، والدق بالقدم على الأرض، ورفع السبابة في الهواء بحزم؛ كل هذه الإشارات لها دلالات ما نزال نكتفي بها كثيراً عن اللفظ إلى الآن، فنرفع يدنا إلى جانب الجبهة للتحية؛ ونضرب كفاً بكف، وبحسب شكل هذا الضرب يتحدد المعنى: فيبدأ من التعبير عن الياس، وينتهي إلى تصفيق الحماس والاستحسان، والدي يختلف في ذلك هو سرعة تلامس الكفين ووضع الواحد منها بالنسبة للآخر؛ والإيماء بالرأس إلى أسفل دليل على الموافقة، وإلى أعلى أو إلى الجانبين دليل على العكس. كذلك ما زلنا نستعمل الإشارات ونحن نتكلم بالألفاظ لمساعدة هذه

#### (١) انظر:

الدكتور عبد الواحد وافي: نشأة اللغة عند الإنسان والطفـل ـ القاهـرة، الطبعـة
 الثانية، مكتبة دار العروبة ١٣٨٢هـ ـ ١٩٦٢م، الفصل الأول، ص ٧ وما بعدها.

ــ الدكتور علي عبد الواحد وافي: علم اللغة. القاهرة، الطبعة الرابعة، مكتبة نهضة مصر ١٣٧٧هـ ــ ١٩٠٧م، ص ٧٤ وما بعدها.

ــ الدكتور طه عبد الحميد طه: فقه اللغة. الجزء الأول، القاهرة ١٩٦٨ / ١٩٦٩م، ص ٣٨ وما بعدها.

<sup>—</sup> J. Vendryes: le langage; Introduction linguistique à l'histoire; Paris 1921, p. 6. SS.

Lev Semenovich Vygotsky: thought and Language; edited and translated by Eugena Hanfmann and Gertrude Vakar; U. S. A. 1962, pp. 9 - 51.

<sup>—</sup> Ossip - Lourié: Langage et la Verbomanie; Paris 1912, pp. 1-18.

<sup>—</sup> Edward Sapir; Le Langage; Traduction de Guillemin; Payot, Paris 1953, p 11-29.

<sup>—</sup> G. Révész: Origine et Préhistoire du Langage: Traduction de L. homburger: payot, Paris 1950.

الألفاظ على أداء معانيها. وتختلف الشعوب بعضها عن بعض في الاستعانة بالحركات والإشارات أثناء الكلام؛ فبعض أجناس البشر إذا تكلم أحدهم لا يكاد يحرك إلا شفتيه، بينها الآخر إذا فتح فمه انطلقت معه في جسمه لوالب الحركة: فهز رأسه، وأشاح بيديه، وحرَّك كفيه ودق بقدميه. وقد دخل التعبير بالإشارة في الفن؛ فظهر الرقص، وظهر المسرح الصامت (البانتوميم)، كها أن الركوع والسجود والطواف بالأضرحة والتمرغ في التراب ونحوها، تعابير بالإشارة.

Y - التعبير بملامع الوجه: وقد يكون هذا التعبير إرادياً؛ مشل مط الشفتين للاحتقار والاشمئزاز، والشموخ بالأنف للتعاظم والتكبر، وإسبال العينين للتعبير عن التواضع أو الحياء والاحتشام؛ كها أنه يكون غير إرادي، كشحوب الوجه عند الفزع، أو جحوظ العينين عند الدهشة، أو احمرار الوجه عند الخجل؛ فالإنسان من حيث التعبير بملامح الوجه قد يستعمله مختاراً، وقد يقع تحت طائلته مضطراً.

٣ ـ التعبير بالصيحات والصرخات: وهي أصوات طبيعية، لا يمكن أن تدخل تحت قاعدة من قواعد اللغة نحواً أو صرفاً، ومع ذلك فهي تعابير مبينة دون شك: فمنها الضحك؛ وفيه وحده أنغام وألحان، يستعمل بعضها لإظهار السرور والانبساط الصريحين وبعضها للهزء والاستخفاف، أو التعجب والاستغراب. وكذلك الأمر في البكاء، وصراخ الألم والتوجع، أو اللهفة والتفجع، أو الاستغاثة وطلب العون والنجدة؛ وهناك صراخ التشجيع والتعضيد، الذي نسمعه في المباريات الرياضية كثيراً، وصراخ الدهشة، وصيحات الاستياء والاحتجاج، وصفير الاستقباح. وهذه كلها أقرب الأنواع إلى التعبير الصوتي الحيواني الغريزي العفوي.

٤ ــ التعبير بالأدوات الصناعية: كاستعمال الطبول والأبواق والرايات والنيران في المجتمعات البدائية، واستعمال الإشارات الضوئية والأجراس وزمارات التحذير وغيرها في المجتمعات الحديثة.

هذه كلها أنواع من التعبير تؤدي وظيفة لا جدال فيها في نقل الخواطر بين

البشر بعضهم ببعض، ولكنها مع ذلك لا تسمى كلاماً، ولا تـرقى إلى أهمية الكلام، الذي هوكماقلنا ترجمة صائتة للفكر الإنساني.

ولكن متى عرفت الإنسانية التعبير بالكلام؟ الواقع أن تحديد الوقت الذي استطاع فيه إنسانان أن يتفاهما باللفظ أمر عسير، ما تزال وسائل البحث العلمي التي بين أيدينا عاجزة عن كشف سره. وما يدور من نقاش حول هذه النقطة في حلقات الدراسة لا يخرج عن دائرة التخمين والافتراض.

ففي القرن الماضي ظن كثير من اللغويين أن مقارنة اللغات بعضها ببعض، والارتفاع بها من الحديث إلى القديم يؤدي في النهاية إلى تحديد «اللغة الأم»، أو «اللغات الأمهات»، على أقل تقدير؛ وبذلك نتوصل في النهاية إلى تحديد نقطة البدء، التي تحرك فيها اللسان البشري لأول مرة فقال وَأَبَان. وقد نسوا في تلك المحاولة أنهم مها أمعنوا في التوغل في أعماق التاريخ فلن يجدوا إلا لغات ناضجة تامة النضج، رشيدة كل الرشد، خالصة \_ في جملتها وقصيلها \_ من كل أثر لمن ينطق بالكلام لأول مرة على هذه الأرض، ذلك الإنسان الذي لا يميزه عن الحيوان إلا ما يشبه النقطة الهندسية التي لا وجود لها في عالم المادة، وهي مع ذلك تقف بين مرحلتين وصلاً وفصلاً في آن واحد. في عالم اللغات القديمة الموغلة في القدم، إن أفادتنا في شيء فإنما تفيدنا في توضيح التطور التاريخي الذي خضع له الكلام، دون أن تقول لنا متى بدأ(۱).

وثمة محاولة أخرى لجأ إليها بعضهم التماساً لكشف هذا السر، وهي البحث في لغة البدائيين المعاصرين لنا؛ أي تسجيل لغات المجتمعات التي

<sup>(</sup>۱) كمال يوسف الحاج: في فلسفة اللغة \_ بيروت (دار النهار) ١٩٦٧م، ص ٢٨ \_ ٢٩. والنقطة الهندسية ليست النقطة التي نخطها بالقلم، فهذه لها \_ مهما صغرت \_ مساحة وأبعاد، ولكن النقطة الهندسية تحد الحركة في خطّ أو السكون في مركز دائرة، أو تلاقي خطين من اتّجاهين مختلفين. ونشعر في هذا الكلام بتأثر صاحبه بنظرية داروين في أصل الأنواع وهي نظرية شاعت وذاعت ثم ثبت نقضها بعد ذلك.

ما تزال في طور الوحشية أو الهمجية أو الفطرية حتى الآن؛ ولنبادر فنقول إن هذه المجتمعات قد تكون بدائية في كل شيء إلا في اللغة، فهي قبائل وعشائر تعيش في مواطنها ويتفاهم أفرادها بعضهم مع بعض منذ ما لا يحصى من آلاف السنين، وكثيراً ما تعطينا هذه المجتمعات مادة لغوية كاملة النمو، توازي في الدقة والتعقيد أحدث لغات الحضارة، أو تعطينا في أحيان أخرى كياناً لغوياً مرناً متطوراً، وصل إلى درجة من البساطة واليسر يحسد عليها. وعند إمعان النظر يتبين أن الفرق اللغوي بين الأمم الفطرية المعاصرة والأمم المتمدنة ليس في نمط التعبير بالكلام بقدر ما هو في الأفكار، ليس في النحو والصرف وعلم الأصوات وإنما هو في المنحم، في متن اللغة، في الثروة اللفظية. وإذن فلغات الفطريين المعاصرين ربحا أفادت في استيضاح العلاقة بين الفكر واللغة، بين الكلام والحضارة، دون أن تلقي أي ضوء على ما يحتمل أن الكلام كان عليه في النشأة الأولى.

ومن الأفكار التي راودت العلماء منذ القدم أن يتلمسوا معرفة بداية الكلام من ملاحظة كلام الأطفال. وليس هؤلاء بأكثر توفيقاً في منهجهم من سابقيهم؛ إذ إلى أي شيء تهدينا تلك الملاحظة؟ إلى الطريقة التي يستطيع بها الطفل الصغير أن يتلقى بالتدريج لغة أبويه ولغة المجتمع الذي يعيش فيه. فالطفل لا يخلق لغته من العدم، وإنما يمتلك لغة الوسط المحيط به شيئاً فشيئاً، وهي لغة لا أثر فيها للبدائية بالمرة. ولا شك في أن دراسة عملية الكسب اللغوي عند الطفل تنبهنا إلى جوانب كثيرة من عوامل تطور اللغة التي يتعلمها الطفل، لا على لسانه هوفحسب،وإنما على ألسنة الكبار وعلى مر العصور؛ فخلط الأطفال بين نطق الراء واللام، أو بين الفعل الماضي والمضارع، أو بين الضمائر المتصلة ووضعها في الكلمات وتقديم بعضها على بعض أو تأخيره، كل هذا المتصلة ووضعها في الكلمات وتقديم بعضها على بعض أو تأخيره، كل هذا تذليلها. ولكننا سنظل دائماً محصورين في هذه الدائرة الضيقة، دائرة اللغة تذليلها. ولكننا سنظل دائماً محصورين في هذه الدائرة الضيقة، دائرة اللغة الواحدة التي يتمرن هذا الطفل الواحد على الإفصاح بها، وكل مهمته في ذلك

لا تمت إلى الخلق والإبداع بصلة، وإنما تنحصر في تقليد ما يسمعه من الكبار، في أن اختلف عنهم بعض الاختلاف فَمَرد ذلك إلى الكسل، أو الضعف العضوي، أو العجز عن إتقان التقليد، لا إلى ملكة خاصة في الابتكار والتجديد. والخلاصة هي أن:

- ١ \_ مقارنة اللغات الحديثة بالقديمة.
- ٢ ـ دراسة لغات الفطريين المعاصرين.
- ٣ \_ ملاحظة لغة الأطفال في أول استعمالهم للكلام.

كل هذه إنما تعطي للباحث في علم اللغة نماذج لغوية كاملة النمو كما قلنا، وهي نتيجة لجهود أجيال وأجيال، على مدى قرون طويلة من الزمان (١٠). وبعد، فهل تبقى المشكلة على ذلك بلاحل؟

الحق أن الكلام الإنساني يختفي في ظلمات التاريخ، وما قبل التاريخ، كما يختفي فيها أصل الإنساني كله. وهكذا صرّح كثيرٌ من العلماء بأنه من المستحيل، والحالة هذه، أن نتبين على أية صورة كان أول كلام الإنسان، وإن كان من الممكن البحث في الظروف التي مهدت لهذا المخلوق البشري أن يتكلم، وهي ظروف نفسانية وعقلية من ناحية، واجتماعية من ناحية أخرى.

ومن الآراء المعقولة في هذا الصدد، القول بأن خلقة الإنسان من الناحية العضوية تختلف عن خلقة الحيوان، إذ زُوِّد الإنسان بجهاز صوتي وعضلي وعصبي يمكنه من صنع اللغة وتبادلها وتنميتها ونحو ذلك، وهي تختلف عن النظرية القديمة، التي تقول بأن الخالق قد أوحى اللغة إلى الإنسان الأول اختلافاً بيناً. فهنا نجد الخالق يودع جسم الإنسان جهازاً لغوياً (٢)، كما أودع جسم الطيور جهازاً للتحليق في الجو وجسم الأسماك جهازاً للتنفس تحت الماء إلى غير ذلك من أسرار الخليقة التي لا يحيط بها إلا بارئها. وتتمة هذه

J. Vendryès: Le Langage – Introduction Linguistique à l'Histoire: Paris: p7–8. (1)

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٥.

النظرية هي أن الإنسان، في بداية وجوده على هذه الأرض، كان يستعمل صوته كما تستعمله بقية الحيوانات، في صيحات للنداء أو التنبيه أو إظهار الفرح أو القلق أو الألم ونحو ذلك. ومن المحتمل أنه عرضت لهذا الإنسان مشكلة عضلية ضخمة. كأن اصطاد حيواناً ضخماً ثم لم يستطع حمله أو نقله وحده، أو أنه أراد أن يتعتع صخرة كبيرة أو كتلة خشبية ضخمة فلم تسعفه قوته الفردية، فدعا بمن حوله من بني جنسه ليساعدوه على ذلك، وكان لا بد من اكتشاف ضابط إيقاعي يتحركون عليه جميعاً، حتى تتجمع قواهم العضلية متزامنة، فتصل إلى ما لم يوفق إليه بمفرده؛ وهكذا بدأ صياح جماعي إيقاعي لضبط حركة العمل العضلي للجميع. وانطلاقاً من هذه النقطة اكتشف الإنسان بفطنته الفطرية أن صوته الطبيعي له من المرونة ما يسهل تشكيله كما يريد، وبالتالي اكتشف الجهاز اللغوى الذي أودعه الخالق فيه واستطاع أن ينغَم صوته ويعجنه ويشكله حسب إرادته، وبناءً على هذه النظرية يكون الكلام قد بدأ، لا على شكل جمل مكونة من ألفاظ، ولكن على شكل كتبل صوتية ذات مدلول جماعي عام، وذات مظهر إيقاعي منغم موزون. وما تزال هذه الأنواع من الصيحات الإيقاعية لتنظيم الجهود العضلية الجماعية، معروفة شائعة بين الحمالين وعمال وملاحى السفن والعسكريين في الجيوش وغيرهم.

بعد ذلك بدأ الإنسان يعطي الأشياء أسهاءها، ويفصل تفاصيل الكون المحيط به فيميزها بألفاظ مفردة. لكن كم من الزمن ثابر فيه الإنسان على ذلك حتى صنع له جهازاً للتفاهم مع غيره جديراً بأن يسمى لغة؟ لا يمكن تحديد ذلك على الإطلاق.

والذي لا شك فيه هو أن محاولة إرادية للتعبير عن فكرة تجول بخاطر الإنسان قد نشأت مع تخلُق الفكر الإنساني نفسه (١)، أي عندما ظهر الإنسان

<sup>(</sup>١) منذ حوالي ثلاثين ألف سنة حسب ما قدره علماء السلالات البشرية، وآثار ما قبل التاريخ، انظر:

R. R. Schmidt: l'Aurore de l'esprit humain; Payor — Paris: 1936, p. 260-261.

العاقل على هذه الأرض، ذلك الإنسان الـذي يمتاز عن فصـائل الحيـوان بإدراك الروابط بين الأشياء والقدرة على التمييز بين ما يعرض له من ظواهر الكون وصور الوجود، ومحاولة الإنسان التعبير عن ذلك كانت بدون شك محاولة مركبة معقدة، امتزج فيها الصياح بالحركات بالتعبير بالملامح، إذ ليس واحد من وسائل التعبير المختلفة بأولى من غيره بالتقديم من حيث الـزمن. فلغة الإشـارة ولغة الصياح، ولغة اللفظ المقطّع المنغّم، ليس هناك ما يثبت قدم بعضها على بعض، بالرغم من مذاهب للعلماء حاولوا فيها إثبات ذلك: فقال بعضهم بالأصل «الانفعالي» للغة، أي أن بدايتها كانت صيحات تعجبية أو إشارية، بل لقد ذهب بعضهم إلى أن الإنسانية قد ظلت صامتة لا تتكلم إلا بالإشارة(١)، وأن التعبيرات اللغوية التي بقيت على شكل صور وإشارات في كثير من الكتابات القديمة ليست إلا بقايا من عصور التفاهم بالإشارة. فالكتابة الفرعونية المصرية، والكتابة الشوميرية التصويرية في العراق القديم، والهيروغليفية الحيثية في آسيا الصغرى، وغيرها، تعتمد على رسم الإشارات التي كان يتفاهم بها الناس قديماً، وهو أمر يقوم على بطلانه أكثر من دليل، إذ إن الأساطير القديمة والملاحم التي تحتفظ بأصداء واضحة من طفولة الإنسانية على هذه الأرض، تشير كلها إلى أن الصوت الإنساني المعبر قام، مع الإشارة ومع الحركة، بالخطوة الأولى في التعبير عن أول وميض من النور المودّع في الإنسان وهو العقل. أما لغة الملامح ففيها جزء كبير غير إرادي، هو الذي يعبر عن الألم الشديد أو المرض أو اللهفة أو الفزع أوغيرها من الانفعالات الحادة والعوارض القوية، والإنسان فيها يشارك الحيوان. فالحيوان أيضاً يبدو على ملامحه الإعياء والمرض والفزع والألم ونحوها وهو تعبير ينعدم فيه عنصر الإرادة، وكـذلك عنصر الاتفــاق الاجتماعي على دلالة معينة، وأخيراً عنصر القصد إلى الإبانة والإفهام. والملامح تعبر ولكنها لا تتكلم، وتعبيرها تلقائي عفوي، أو غريزي اضطراري.

<sup>(</sup>١) انظر الفصل الثالث من كتاب:

S. Révész: origine et préhistoire du langage; Payot, Paris, 1950, p. 52 SS.

هناك بعض أساليب من التفاهم بالإشارة ثابت على وجه القطع أنها أحدث من الكلام الملفوظ، كالإشارات التي يلجأ إليها الناس عندما يكون الكلام محظوراً أو متعذراً، وكذلك التفاهم بالإشارة مع الصم والبكم؛ لكن ذلك كله مصبوب في قالب يترجم الكلام الملفوظ، ومقصود قصداً أن يحاكيه بعناية تامة، وأن يكون صورة بصرية دقيقة لما كان في الأصل يجب أن يكون مسموعاً بالأذن. وأعلى درجات الإتقان في إحلال الإشارات التي تعتمد على العين محل الأصوات التي تعتمد على الأذن هي الكتابة. فهي في الواقع رموز بصرية مرئية للأصوات، مصطلح على طريقة معينة لتحويلها إلى أصوات من جديد، وهذه الطريقة هي القراءة. وعن الكتابة تفرعت الطريقة اللمسية منذ بداية هذا القرن التي ابتكرها «براي»(١) لتمكين العميان من القراءة والكتابة.

<sup>(</sup>١) لويس براي، عـالم وأستاذ فـرنسي ولد سنـة ١٨٠٩. وكان هـو نفسه أعمى، فـاخترع الكتـابـة البـارزة المعـروفـة بـاسمـه والتي تتسنى بهـا القـراءة اللمسيـة للعميـان؛ تـوفي سنة ١٨٥٣.

## الفَصلالثَالِث

## الككلام وتغربيت

كل وسيلة للتخاطب تعتمد على مجموعة من العلامات العامة المصطلح عليها جديرة بأن تسمى كلاماً، سواء أكانت العلامات صوتية أم غير صوتية . على أن المكانة التي يشغلها الكلام الصوتي المنطوق به في حياة الإنسان وحضارته، والتي لا يضارعه فيها أي نوع آخر من أنواع التعبير أو التفاهم، قد انتهت بأن جعلت لفظة «كلام» مقصورة في الاستعمال على التفاهم الصوتي وحده، لا تتعداه إلا على سبيل المجاز. فها هو هذا الكلام؟

هو اللفظ المفيد، كما يقول علماء النحو.

لكنا نلاحظ على هذا التعريف أنه ينظر إلى الكلام من حيث هو حقيقة لغوية واقعة أمام السامع، دون نظر إلى أنّ تلك الحقيقة اللغوية نفسها وليدة ملابسات خارجية، وعناصر جزئية، شديدة التعقد، لا بدّ للباحث في علم اللغة أو فقه اللغة من أن يعطيها حظها من الأهمية في التعريف.

والكلام عند الفلاسفة يختلف في تعريفه عنه عند النحاة، الكلام عندهم هو النطق، هو المنطق؛ ولنقف عند ما يقوله إخوان الصفا في الرسالة العاشرة من القسم الرياضي من رسائلهم شرحاً لذلك:

#### فصل

#### في اشتقاق المنطق وانقسام المنطق إلى قسمين

اعلم يا أخي، أيّدك الله وإيانا بروح منه، أن المنطق مشتقّ من نَطَقَ يَنطِق نُطقاً، والنطق فعل من أفعال النفس الإنسانية، وهذا الفعل نوعان: فكريّ

ولفظيّ: فالنطق اللفظي هو أمر جسماني محسوس، والنطق الفكري أمر روحانيّ معقول، وذلك أن النطق اللفظي إنما هو أصوات مسموعة لها هجاء، وهي تظهر من اللسان الذي هو عضو من الجسد، وتمرّ إلى المسامع من الآذان التي هي أعضاء من أجساد أُخر، وأن النظر في هذا المنطق والبحث عنه، والكلام على كيفية تصاريفه وما يدل عليه من المعاني، يسمى علم المنطق اللغوي. وأما المنطق الفكري الذي هو أمر روحاني معقول، فهو تصوّر النفس معاني الأشياء ذاتها، ورؤيتها لرسوم المحسوسات في جوهرها، وتمييزها لها في فكرتها، وبهذا النطق يحدّ الإنسان، فيقال إنه حي ناطق مائت، فنطق الإنسان وحياته من قِبَلِ النفس، وموته من قِبَلِ الجسد، لأن اسم الإنسان إنما هو واقع على النفس والجسد جميعاً.

واعلم أن النظر في هذا النطق، والبحث عنه، ومعرفة كيفية إدراك النفس معاني الموجودات في ذاتها بطريق الحواس، وكيفية انقداح المعاني في فكرها من جهة العقل، الذي يسمى الوحي والإلهام وعبارتها عنها بألفاظ بأي لغة كانت، يسمى علم المنطق الفلسفى.

ولمَّا كان المنطق اللفظي أمراً جسمانياً ظاهراً جلياً عسوساً، وضع بين الناس لكيها يعبر به كل إنسان عها في نفسه من المعاني لغيره من السائلين عنه، والمخاطبين له، احتجنا إلى أن نذكر من هذا المنطق طرفاً يشبه المدخل، ليقرب على المتعلمين فهم علم المنطق الفلسفي، ويسهل تأمله على الناظرين؛ فنقول أيضاً: إنه لمَّا كان النطق اللفظي هو ألفاظ مؤلَّفة من الحروف المعجمة، احتجنا أن نذكر الحروف أولاً، فنقول: إن الحروف ثلاثة أنواع: فكرية، ولفظية، وخطية. فالفكرية هي صورة روحانية في أفكار النفوس مصورة في جواهرها قبل إخراجها معانيها بالألفاظ؛ والحروف اللفظية هي أصوات محمولة في الهواء، فمدركة بطريق الأذنين بالقوة السامعة، كما بينًا في رسالة الحاس والمحسوس (١)؛

<sup>(</sup>١) رسائل إخوان الصفا وخـ لأن الوفـا \_ طبـع بيروت، في أربـعـة مجلدات سنة ١٩٥٧م، =

والخطية هي نقوش خُطّت بالأقلام في وجوه الألواح وبطون الطوامير، مدركة بالقوة الباصرة بطريق العينين.

واعلم أن الحروف الخطية إنما وضعت سمات ليستدل بها على الحروف الفكرية، والحروف الفكرية هي الأصل:

إنَّ الْكَــلامَ لَـفِـي الْفُــوَّادِ وَإِنَّــمَــا جُعِــلَ اللَّسَــانُ عَلَى الْفُــوَادِ دَلِيــلا وسنبين ماهيتها في فصل آخر.

واعلم أن الحروف اللفظية إنما هي أصوات تحدث في الحلقوم والحنك، وبين اللسان والشفتين عند خروج النفس من الرئة بعد ترويحها الحرارة الغريزية التي هي في القلب، وهي ثمانية وعشرون حرفاً في اللغة العربية، وأما في سائر اللغات فربما تزيد وتنقص، وقد بينًا علّة ذلك في رسالة اختلاف اللغات (١).

واعلم أن الحروف إذا ألفت صارت ألفاظاً، إذا ضمنت المعاني صارت أسياء، والأسهاء إذا ترادفت صارت كلاماً، والكلمات إذا اتسقت صارت أقاويل، والأقاويل نوعان: موزون ونثر، فالموزون كالشعر والرجز والقوافي، والنثر نوعان: فمنه فصاحة وبلاغة، ومنه مخاطبات ومحاورات، والخطاب نوعان: فمنه ما يتكلم به جمهور الناس فيها بينهم في طلب حاجاتهم بلا احتجاج ولا خصومة، ومنه ما يتكلمون به في دعاويهم وخصوماتهم باحتجاج وبراهين. والمدعاوى والخصومات نوعان: إما في أمور الدنيا، وإما في أمور الديانات والمذاهب والعلوم.

<sup>=</sup> المجلد الثاني: الجسمانيات الطبيعيات، فصل في إدراك القوة السامعة، ص ٤٠٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>۱) رسائل إخوان الصفا، المجلد الثالث: الجسمانيات والطبيعيات والنفسانيات العقليات ــ الرسالة السابعة عشرة في علل اختلاف اللغات، ورسوم الخطوط والعبارات، ص ٨٤ وما بعدها. ويبدو أن إخوان الصفا يستضيئون بنظرية المثل العليا عند أفلاطون التي يعتبرها أصلاً للوجود.

ولمَّا كانت البراهين على صحة الدعاوى التي في أمور الدنيا لا تكون إلاّ بالشهود والعقود والصكوك، صارت البراهين أيضاً على صحة الدعاوى في أمور الديانات والمذاهب والعلوم لا تكون إلاّ باستشهاد ما في الكتب الإّلمية، والأخبار عن أصحاب الشرائع، أو إجماع الخصوم، أو شهادة العقول بالقياس الصحيح الذي هو ميزان الحق.

ولمّا كان اختلاف الناس بالحزر والتخمين في مقادير الأشياء الموزونة والمكيلة، دعتهم إلى وضع الموازين والمكاييل ليُرفع الخُلف بها عند الحزر، كذلك اختلاف العلماء في الحكم بالحزر والتخمين على الأمور الغائبة في الحواس، دعتهم إلى وضع القياسات ليُرفع الخُلف بها عند النظر. ولمّا كان في صحة الوزن والكيل يُعتاج إلى شرائط من عيار الصنجات، وصحة المكيال والميزان، وتقويم الكيل والوزن بها، كذلك حكم القياسات التي يعرف بها الحق من الباطل، والصواب من الخطأ، والخير من الشر يحتاج إلى شرائط ليصح بها الحكم (۱).

هذا النص من رسائل فلاسفة الإسلام في العصور الوسطى «إخوان الصفاء» لم يُعرّف لنا الكلام بقدر ما حاول أن يبين لنا، بطريقة مدهشة في تقدمها على الزمن الذي كتبت فيه، العلاقة بين اللغة والفكر، وهو موضوع لم يفرغ أحدث علماء الغرب إلى الآن من الخوض فيه. وفي كل مرة تعترضهم مشاكل لا حصر لها. ومهما يكن من شيء فإننا نستطيع أن نستخلص من كلام إخوان الصفاء أن الكلام ظاهرة خاصة بالإنسان لأنه عندهم معنى قائم في النفس أولاً، أي أنه إدراك عقلي لحقيقة ما من حقائق الوجود، ثم تعبير باللفظ عن هذا الإدراك. وهم قد ذكروا أنه عندما يتحول المعنى إلى أصوات، تقوم عملية تبادل بين المتكلم باللسان والسامع بالأذن، كما أشاروا أيضاً إلى أن الصوت المعبر عن المعنى يندفع فيه الهواء من الرئتين، ويقطّعه اللسان والحنك إلى حروف تتألف

<sup>(</sup>١) رسائل إخوان الصفا ــ المجلد الأول، القسم الرياضي، الرسالة العاشرة، ص ٣٩١.

منها الألفاظ. ثم إنهم فصَّلوا أنواع الكلام: من الضروري للمحادثات العملية البسيطة، إلى الكلام الفني بفصاحته وبلاغته شعراً ونثراً، إلى الكلام العلمي والفلسفي بمناقشاته وقواعده في ضبط العمليات العقلية المعقدة، التي لا بدّ له منها حتى يستقيم النظر وتصح الأحكام. فإخوان الصفا إذن قد أعطونا فكرة دقيقة عن الكلام، ولكنهم لم يقدموا لنا تعريفاً جامعا مانعاً يستطيع المشتغل بعلم اللغة وفقه اللغة أن يستند إليه أو يعتمد عليه.

والتعريف الذي نرتضيه نحن من وجهة النظر الأخيرة هذه هو الذي ساقه العالم الأمريكي (إدوارد سابير) حينها قال: «الكلام هو وسيلة تفاهم خاصة بالإنسان، وغير غريزية فيه، تمكنه من تبادل الأفكار والوجدانات والرغائب، بوساطة رموز صوتية اصطلاحية، على وجه التغليب والتعميم، تصدرها أعضاء النطق إرادياً، باندفاع الهواء خلالها من الداخل إلى الخارج»(١).

ونريد هنا شرح هذا التعريف حتى يتبين لنا بوضوح ما ينطوي عليه من ملاحظات دقيقة تصف الكلام في عرف علم اللغة.

يقول سابير: إن وسيلة التفاهم المسماة بالكلام غير غريزية، فها مرماه من ذلك؟ يشرحه هو نفسه بأنه لمّا كان الكلام من أكثر الظواهر شيوعاً في حياة الإنسان اليومية ومن أشدها أُلفة لديه، ولمّا كان الإنسان يجد نفسه يتكلم كها يمشي أو يتنفّس، ظنّ أن الكلام طبيعة ممتزجة به وغريزة أصيلة فيه كالمشي أو التنفس تقريباً. ولكن بقليل من التأمل يتبين أنّ تعلّم الإنسان للكلام مختلف أتم الاختلاف عن تعلّمه للمشي: ففي حالة المشي، وعندما تصل قوة الطفل العضلية والعظمية والعصبية إلى مستوى معين، يبذل وحده مجهوداً تلقائياً حتى ينهض على قدميه بالتدريج ثم يمشي ويجري. ومعنى ذلك أن تكوينه الجسماني العضوي يمكنه من ذلك، بل يدفعه إليه دفعاً عندما يئين الأوان طبقاً لقوة طبيعية هو مولود بها.

Ed. Sapir: Le Langage — Introduction à l'Étude de la Parole. Traduction de (1) S. M. Guillemin; Payot, Paris 153, p. 16 s.s.

وليس الأمر كذلك في الكلام؛ إذ ليس الإنسان ميسراً للكلام بطبيعته، وبمجرد تردد نسمات الحياة بين جوانحه، بل بأمر آخر هو أنه يعيش بالضرورة عضواً في مجتمع هو مضطر للتجاوب والتفاهم معه. فلو أننا ألغينا المجتمع، وأبقينا الإنسان وحيداً في أحضان هذه الطبيعة، فإنه سيمشي لا محالة عند بلوغه السن المناسبة لذلك، على فرض أن الحياة بلا مجتمع ممكنة. ولكنه لن يتكلم، أي: لن يتعلم كيف يوصل ما يدور في نفسه إلى العالم الخارجي، طبقاً للنظام التقليدي المصطلح عليه لذلك في كل مجتمع من المجتمعات، والذي يسمى الكلام.

وثمة دليل آخر على أن الكلام ليس طبيعياً يولد به الإنسان كالمشي، وهو أننا لو انتزعنا طفلاً من بيئته، ووضعناه في مجتمع آخر، له لغة أخرى، لنشأ هذا الإنسان يتخاطب بما أخذه من الكلام عن هذا المجتمعات. إذ إن المشي كل ذلك تبقى مشية الإنسان واحدة لا تختلف باختلاف المجتمعات. إذ إن المشي حركة عضوية طبيعية عامة في الإنسان، لا تتفاوت بين فئة وأخرى من الناس، وإن حدث أن تفاوت بعض شيء كان مرد ذلك إلى اعتبارات شخصية فردية، وتفاوتها هذا ليس مقصوداً لذاته كها أنه ليس له هدف. أما الكلام فهو مظهر من نشاط الإنسان يتفاوت دون حد أو قيد كلما انتقلنا من مجتمع إلى مجتمع ونتيجة منطقية لنظام اجتماعي نشأ وترعرع فيه منذ القدم. وهو يتفاوت، كما يتفاوت كل مجهود إبداعي للإنسان بين أمة وأمة، كالعادات والمعتقدات والتقاليد والفنون، وهذا يوضح لنا وأمة، كالعادات والمعتقدات والتقاليد والفنون، وهذا يوضح لنا الاحتياط الذي جاء في التعريف الذي اخترناه للكلام، عندما قال: إنه وسيلة تفاهم غير غريزية، أي ليس الإنسان مفطوراً عليها، ومقدراً لها بمجرد كونه إنساناً، كما هي الحال في المشي مثلاً، بل يتلقاها ويكتسبها اكتساباً من المجتمع الذي يعيش فيه.

وقد خدع بعض الباحثين في اللغات بظاهرة ضللتهم عن ذلك، وهي أنه توجد في جميع اللغات ألفاظ تحمل معناها في هيكلها المسموع نفسه، أي في

جرسها الصوتي، وكأنها تحاكي أصواتاً طبيعية، مما دعا هؤلاء الباحثين إلى القول بأن المحاولات اللغوية الأولى للإنسان كانت بالفطرة، وكانت تقليداً للأصوات وأنواع الضوضاء المنتشرة في الطبيعة، وهذه الألفاظ تنقسم إلى طائفتين:

(أ) ألفاظ الانفعال(١): وهي عبارة عن أصوات قصيرة تعبر عن التوجّع أو الدهشة أو الألم أو ما إليها من الوجدانات العابرة، وهي شائعة في جميع اللغات، مثل: آه، وي، أواه، ها، هيا، واه، أوه. . . إلى آخره(٢).

(ب) الألفاظ ذات الجرس المعبر (٣): وهي تختلف عن الطائفة الأولى في أنها ليست مجرد انعكاس لغوي لصيحات فطرية بسيطة، بل تلحين موسيقي مجاول تقليد الضوضاء الأصلية في الطبيعة، ومن أمثلة ذلك في اللغة العربية: قأقاً الدجاج (أو قوقاً)، همهم القوم، إذا تكلم بعضهم مع بعض فسُمع صوتهم دون أن يتبين ما يقولون، قعقع السلاح، طقطق الخشب أو حوافر الخيل، نش الماء: إذا بدأ في الغليان وأحدث صوتاً مكتوماً. فح الثعبان: إذا نفث الزفير من حلقه وهو يهاجم فريسته، ومن ذلك عُواء الذئاب، ومُواء القطط، وخُوار البقر، ونهيق الحمير، وشحيج الخيل، وخرير الماء، وأزيز الجراد، وهزيم الرعد.

أمام هذه الظاهرة حسب بعض المتأملين أن جميع ألفاظ اللغة ترتد إلى أصوات طبيعية، ومنذ أقدم العصور والعلماء شرقاً وغرباً يرددون ذلك على أنه نظرية متينة لا يمكن دحضها، وفي مقدمتهم العالِم العربي ابن جني، وابن بابشاذ، وبخاصة هذا الأخير؛ أما في أوروبا فمن بين الأسماء اللامعة في هذا الميدان القديس توماس الاكويني الذي صرّح بأن الأسماء تتجاوب بالضرورة مع طبائع مسمياتها(٤).

Interjections. (1)

<sup>(</sup>٢) إدوارد سابير، ص ١٣ من الترجمة الفرنسية السابقة الذكر.

Onomatopées. (T)

Nomina debent naturis rerum congruere · (1)

ولكن بالاختبار يثبت خطأ تلك النظرية من الوجوه التالية: ألفاظ التعجب والانفعال الموجودة في اللغة ليست هي بعينها الصيحات اللاإرادية الطبيعية، وإنما هي صورة صوتية تقريبية لها، وتثبيت لبنائها على وضع لغوي لا يتغير، ولا علاقة لها بما يصدر عن الإنسان في حالات الانفعال من صيحات تلقائية صادقة، فهي هكذا في معاجم اللغة فقط، وتستعمل بصورتها اللغوية هذه في المسرحيات والقصص والروايات كعوامل للتأثير الوجداني المصطنع، ولكننا لا نستعملها أبداً في حياتنا اليومية، فالمتنبي عندما يبدأ قصيدة في التوجع من الفراق بقوله:

أَوْهِ بديلٌ مِنْ قَوْلَتِي آها لِمَنْ نَأَتْ وَالْبَديلُ ذِكْرَاهَا

إنما يقدّم لنا تصويراً بارداً متحجراً لصيحات هي عنـد طغيان الشعـور بألم الفراق، لا بدّ أن تكون ملتهبة وفوضوية لا تدخل في وزن الشعر؛ وكذلك الحال عندما يقول شوقي في مشهد من مسرحية كليوباترا على لسان أنطونيو:

رُوما حَنَانَكِ وَاغفري لِفَتَاكِ أَوَّاهِ مِنْكِ وَآهِ مَا أَقْسَاكِ

فإذا قيل لنا: إن ألفاظ التعجب والانفعال \_ مها اختلفت بين لغة وأخرى \_ فإنه يبقى لها نوع من القرابة بعضها ببعض، ينم عن اتصال وثيق بالغريزة، رددنا على ذلك بأنها ليست إلاّ محاكاة تقريبية باردة للطبيعة، وأنها إذا تقاربت في مختلف اللغات فبحكم ارتباطها بالطبيعة، ولكنها يندر أن تدخل في بناء ألفاظ أخرى، بحيث نستطيع، بتحليل هذه الألفاظ، أن نعثر عليها ونتعرف على معانيها، وذلك عما يؤكد أنها لون من ألوان التعبير، وليست أساساً لنشأة اللغات.

ويمكن أن نقول عن الطائفة الثانية من الألفاظ التي أثارت هذه المناقشات، وهي الكلمات ذات الجرس المعبّر الها توجد هي الأخرى في جميع اللغات لتعطي تصويراً موسيقياً لبعض الدلالات فقط، وهي الدلالات

التي لها أصوات في الطبيعة. ولنتأمل مثلاً بعض دلالات مما ليس له صوت كأسهاء الألوان، ولننس قليلاً أن هناك دلالة مصطلحاً عليها لكل من أسهاء هذه الألوان؛ هل هناك في الحس أو الوجدان أو المنطق أو الطبيعة ما يمنع أن تدل كلمة «أخضر» على لون النبات، أو كلمة «أجس» على لون النبات، أو كلمة «أبيض» على لون الليل؟ ليس هناك من مانع، إلاّ الاتفاق والاصطلاح فقط؛ أما عندما تكون الألفاظ محاكاة لضوضاء معينة فإن المتكلم ليس حراً في الاصطلاح مع غيره، إذ هناك ما يمنع أن أقول فَرْقَعَ الدجاج، أو أن أتكلم عن حفيف المدافع، أو خرير الطيارات؛ وقد كان ابن سينا حريصاً جداً عندما قال في الإشارات: إن بين اللفظ والمعنى علاقة ما، وربما أثرت أحوال في اللفظ في أحوال المعنى.

وليس من شك أن الإنسان البدائي قد أدخل اعتبار الجرس الصوق ضمن العوامل التي تساعده على التعبير باللفظ؛ أي أنه بذل أقصى الجهد في أن يحاكي بصوته ما في الطبيعة من أصوات ونغمات، كلما وجد ذلك ممكناً، دون أن يجعل من ذلك قاعدة عامة أو حتى حكماً غالباً. وقد لاحظ سابير(١) أن قبائل الاثباسكا، وهم من الهنود الحمر الذين يعيشون على الفطرة على ضفاف نهر ماكينزي بأمريكا لا يكثرون في لغتهم من الألفاظ ذات الجرس المعبّر، بل يقول إنهم أفقر في تلك الناحية من اللغة الإنجليزية أو الألمانية مثلاً، على الرغم من أنهم أقرب إلى البدائية وأقل تطوراً من الإنجليز أو الألمان.

وربما تبادر إلى الذهن من قول سابير في تعريفه السابق للكلام بأنه رموز صوتية (تصدرها أعضاء النطق) أن هناك أعضاء خلقت بطبيعتها للنطق، إذ لو قلنا بذلك لعدنا إلى شبهة أن النطق فطري في الإنسان. والواقع أنه ليست هناك أعضاء خلقت خصيصاً للنطق، بل هي أعضاء من جسم الإنسان،

<sup>(</sup>١) نفس المرجع، ص ١٥.

خلقت لوظائف أخرى مختلفة، ثم استغلها الإنسان بفكره استغلالاً صالحاً في صنع أداة التعبير التي هي اللغة، وفي النطق بهذه اللغة. فالرئتان والحنجرة والحنك واللسان والأنف والأسنان لم تخلق للنطق، وإنما خلق بعضها للتنفس وبعضها للأكل وبعضها للصياح، وانتفع بها جميعاً في التلفظ بما يريد المتكلم توصيله إلى السامع من أفكار، ومثلها في ذلك مثل الأصابع التي خلقت للمس والإمساك بالأشياء، ثم سخرها العقل بعد ذلك في أغراض أخرى كالكتابة أو العزف على الآلات الموسيقية. ويجب ألا ننسى كذلك أن الكلام لا يتوقف بساطة على نشاط ما نسميه أعضاء النطق، فالمخ والجهاز العصبي والسمع، كل هذه تتعاون مع أعضاء النطق في صنع الكلام وإصداره واستقباله وفهمه.

كذلك يجب ألاً نسيء فهم ما يقوله الباحثون في العلاقات بين علمي النفس ووظائف الأعضاء، وينتهون منه إلى تحديد منطقة خاصة من خلايا المخ يدعونها مركز الكلام. فليس مركز الكلام هنا في الحقيقة إلا جزءاً من المركز العام الذي ينتهي إليه السمع، ومع ذلك فهو متعلق تعلقاً ضرورياً بمراكز أخرى كالبصر أو الحس أو الذوق أو التذكر؛ فبهذه وحدها تأخذ الموجات الهائمة لي يسمونه مركز الكلام \_ قيمتها اللغوية ودلالاتها المفهومة، وهي بدون ذلك لا تعني شيئاً، وبعبارة أخرى فإن مركز الكلام هذا ليس إلا شبكة تصل خيوطها بين عدد عظيم من نقط النشاط المختلفة في المخ، وتتضافر فيها العناصر العضوية والعصبية والنفسية على إحداث أثر واحد هو الذي نسميه في النهاية الكلام (۱).

وفي التعريف الذي نقلناه عن سابير للكلام احتياط آخر، إذ إنه يشترط أن يكون (بوساطة رموز صوتية)، فماذا يعني ذلك؟ إنه يعني بها تلك الأصوات التي تطرق آذاننا على شكل كلمة، أي إشارة مسموعة ترمز بمجرد التقاط الأذن

<sup>(</sup>١) سابير، نفس المرجع، ص ١٧ ــ ١٨.

لها إلى نتيجة ما من نتائج التجربة الحسية أو النفسية معروفة لـدى القـائــل والسامع، لا لشيء إلّا لأنها اصطلحا على أن يعطياها تلك الدلالة. فكلمة «رداء» مثلاً ليست بكائن لغوي في ذاتها، إذا أخذناها من ناحية النغم الموسيقى المطلق الذي تحسم الأذن عند النطق ها حروفاً وحركات، أو من ناحية الإحساس العضوي الـذي يشعر بــه الإنسان وهــو يخرج من فمــه هذه الكلمــة بحروفها وحركاتها واحداً بعـد الآخر، ولا بـرؤية العـين لهذه الكلمـة مسجلة بالكتابة، فعملية الاستقبال البصرى لا تجدى في إعطائها صفة الحقيقة اللغوية الـواقعة، ولا إذا تنــاول الإنسان القلم وكتبهــا بنفسه. وإنمــا تأخــذ هذه اللفـظة مكانها في البناء، عندما تتوافق هذه الاعتبارات كلها وكثير غيرها على أن ترتبط في الندهن بالصورة الحسية للرداء ارتباطاً لا ينفصم. هنا تصبح كلمة «رداء» رمـزاً صوتيـاً له دلالـةً، يعني أنها تصبح عنصراً من عنـاصر الكلام. ولكي يتم هذا الارتباط الوثيق بين الرمز والدلالة، بين الاسم والمسمى، ولكي يصبح الرمز الصوي أداة مرنة لتبادل المعرفة، ولتحقيق التفاهم بين أعضاء المجتمع الواحد، يجب أن تتكرر التجربة الحسية أو النفسية المؤدية إلى هــذه المعرفـة مراراً كثيرة، وعلى عينات مختلفة مما يمكن أن يدخل في نطاق هـذه الدلالـة، وإلاّ بقى الرمز الصوي محدوداً عاجزاً عن الشمول، أي أنه لا يكفى مثلًا أن يقع البصر على رداءٍ واحدٍ، مرة واحدةً، حتى نجد له اسها في المعجم. وخلاصة ذلك:

١ ـ أن هذه الكلمة لا يحتمل أن توجد في المجتمعات التي لا تعرف الثياب ويعيش أهلها عراة كما ولدوا، لانعدام التجربة المؤدية للمعرفة، المنتجة للرمز الحامل للدلالة في الكلام.

٢ ــ لوحدث مصادفة أن مر ّ أجنبي يلبس رداءً في مجتمع عراة، مرة واحدة، فمن الممكن أيضاً ألا تظهر في لغتهم لفظة دالة على ذلك، ولو أنها نشأت لكانت دلالتها محدودة محصورة في رداء ذلك الأجنبي بشكله ولونه لا تتعداه إلى أنواع الثياب الأخرى، ثم إنها لا تلبث أن تموت وتختفي لعدم الحاجة إلى استعمالها. وهذا ما نلاحظه في اللغة العربية الآن، حيث أصبحت

الألفاظ الدالة على البداوة وشكل الصحراء وتقاليدالجاهلية وأجزاء الإبل وأنواعها وأوصافها من الألفاظ الغريبة الصعبة، علينا، نظراً لأن استعمال هذه الألفاظ لم يعد مرتبطاً بنمط حضاري للأمة العربية الآن. كذلك نلاحظ أن العرب الأقدمين عندما اتصلوا بالزراعة والصناعة والملاحة والفنون، لم تكن في لغتهم ألفاظ كافية للتعبير عن هذه الدلالات فاستعاروا ألفاظاً من جيرانهم إمًا من نفس العنصر، الذي نسميه عنصر الساميين، وإمًا من غيره كما أخذوا عن الفرس والروم والهنود وغيرهم.

الكلام إذن يكون برموز صوتية يشترط فيها أن تكون صادرة من «أعضاء النطق» بالذات لا من غيرها. فأنا إذا صفقت بيدي لأدعو الساقي في المقهى، فقد أصدرت صوتاً له دلالة، تترجم لغوياً بجملة مفيدة أو بأكثر من جملة، إذ كأنني صحت به قائلاً: يا ساقي القهوة إنني أدعوك للحضور، إذ أريد أن أطلب منك شيئاً. ومع ذلك فصوت التصفيق الصادر من اليد هو إشارة أو تعبير، وليس لغة، لأنه لم يصدر عن أعضاء النطق الطبيعية. وشرطي المرور عندما ينفخ في صفارته فإنه يطلب شيئاً محداً منصوصاً عليه في القانون، ولو ترجمناه إلى كلام، لكان يعادل قوله صائحاً بأعلى صوته: أيها السائق، إنني آمرك باسم القانون بالوقوف، فإذا عصيت هذا الأمر فإنك تتعرض للعقوبة التي يراها القضاء بحقك في مثل هذه الظروف. والصوت الصادر من الصفارة اشتركت في إصداره بعض أعضاء النطق الطبيعية كالرئتين والشفتين، ولكنه لم يتم إلاً بالاستعانة بجهاز صناعي ليس جزئاً من أعضاء النطق الطبيعية، فالصفير إذن قد يكون إشارة لها دلالة ولكنه ليس كلاماً.

ومن جهة أخرى نلاحظ أننا لو أخذنا ألفاظاً لا ترتبط بعضها ببعض برباط فكري له معنى، بحيث يصبح التلفظ بها متتالية غير دال على شيء، فعلى الرغم من كونها أصواتاً وألفاظاً أصدرتها أعضاء النطق الطبيعية إلا أنها ليست لغة أو كلاماً، لأنها لم تدل على شيء؛ ومن أمثلة ذلك تخليط المجانين، وهذيان المحمومين، وفن بعض المضحكين الذين يسردون بسرعة ألفاظاً متلاحقة دون

أن يربط بينها مفهوم ما؛ كل ذلك ليس كلاماً ولا لغة ، وكذلك ما تلفظه الببغاء ، لقوله في تعريف الكلام أنه وسيلة تفاهم إنسانية ، أي خاصة بالنوع البشرى فقط .

كذلك أنين المرضى وبكاء الأطفال وما إلى ذلك ليس كلاماً ولا لغةً، لأنه لا يعتمد على الإِرادة، وهي كها رأينا ركن من أركان هذا التعريف.

وأخيراً نلاحظ أنه قد اشترط فيه أن يكون باندفاع الهواء من الداخل إلى الخارج؛ لأن هناك أصواتاً تصدرها أعضاء النطق الطبيعية باندفاع الهواء في الاتجاه العكسي، أي من الخارج إلى الداخل. فمثلاً التقبيل هو صوت يحدث من اندفاع الهواء إلى الداخل عبر الشفتين، أي أنه يحدث بامتصاص الهواء، وهو صوت له دلالة، فقد يعبر عن الحب، وقد يعبر عن الاحترام، وقد يعبر عن الغرام، ولكنه ليس لغة، لفقدانه هذا الشرط. وكذلك شهيق الدهشة، وأنواع من أصوات الرفض، أو الاستهزاء ونحوها، التي تحدث بامتصاص الهواء نحو الداخل، وهي تعبيرات لها دلالاتها ما في ذلك شك، ولكنها لا تندرج تحت مفهوم الكلام اللغوي، ولا يمكن تثبيت شكل نطقها بالكتابة.

والآن وقد فرغنا من ذكر العناصر التي يتحدد بها الكلام في علم اللغة الحديث نتصور أن القارىء قد يسأل عن موقف علماء العرب الأقدمين من ذلك كله.

رأينا طرفاً من عنايتهم بفلسفة اللغة فيها نقلناه عن إخوان الصفاء. أما ابن جني فإنه قد ساق في كتاب «الخصائص» تعريفاً للغة، وتعريفاً للقول. وفصَّل في ذلك تفصيلاً مسهباً ثم لخصه في عبارات منها: «فقد ثبت بما شرحناه وأوضحناه أن الكلام إنما هو في لغة العرب عبارة عن الألفاظ القائمة برؤوسها، المستغنية عن غيرها، وهي التي يسميها أهل هذه الصناعة الجمل على اختلاف تركيبها. وثبت أن القول عندها أوسع من الكلام تصرفاً، وأنه قد يقع على الجزء الواحد، وعلى الجملة، وعلى ما هو اعتقاديًّ ورأي، لا لفظ وجرس.

«وقد علمت بذلك تعسف المتكلمين في هدا الموضع، وضيق القول فيه عليهم حتى لم يكادوا يفصلون بينها، والعجب ذهابهم عن نص سيبويه فيه، وفصله بين والكلام والقول:

## «ولكلِّ قوم سُنَّة وإمامُها»(١)

وفي تعريف اللغة يقول: «أما حَدُّها فإنها أصوات يعبر بها كل قوم عن أغراضهم» (٢).

وفي خلال شرحه يقول: «ومما يؤنسك بأن الكلام إنما هو للجمل التوامّ دون الأحاد أن العرب لما أرادت الواحد من ذلك خَصَّته باسم له لا يقع إلَّا على الواحد وهو قولهم (كَلِمة)، وهي حجازية، و (كِلْمة)، وهي تميمية. ويزيدك في بيان ذلك قول كثير:

لو يَسْمعون كَمَا سمعتُ كلامها خَرُوا لِعَزَّةَ رُكَّعاً وسجودًا

ومعلوم أن الكلمة الواحدة لا تشجو، ولا تَحْزُن، ولا تتملك قلب السامع، إنما ذلك فيها طال من الكلام، وأمتع سامعيه، بعذوبة مُسْتَمَعِه، ورقة حواشيه (۳). ونكاد نجد أنفسنا هنا أمام أحدث نظريات الغرب في الدلالة اللغوية حيث يقولون إن اللفظة المفردة لا يكاد يكون لها معنى، وإنما تكتسب الألفاظ معانيها وشخصياتها من خلال الكلام المركب، والمواقف التي يقال فيها هذا الكلام. بل يزيد ابن جني على ذلك عندما يناقش سيبويه فيقول في كتاب الخصائص «وقد قال سيبويه (هذا باب أقل ما يكون عليه الكلم) فذكر هنالك حرف

<sup>(</sup>١) أبو فتح عثمان بن جني، كتاب الخصائص، بتحقيق محمد علي النجار له القاهرة مسطبعة دار الكتب المصرية ١٣٧١ه له ١٩٥٢م الجزء الأول، ص ٣٢، وصدر هذا البيت: «من معشر سَنَتْ لهم آباؤهم».

وهو من معلقة لبيد بن ربيعة العامري، انظر: ديوانه، ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) الخصائص ١/٣٣.

<sup>(</sup>٣) الخصائص ٢٧/١.

العطف، وفاءه، وهمزة الاستفهام، ولام الابتداء، وغير ذلك مما هو على حرف واحد، وسَمَّى كل واحد من ذلك كلمة. فليت شعري كيف يمكنه أن يجرد للنطق حرفاً واحداً؟ ألا تراه أن لو كان ساكناً لزمه أن يدخل عليه من أوله همزة الوصل، ليجد سبيلاً إلى النطق به، نحو: إب، إص، إق. وكذلك إن كان متحركاً فأراد الابتداء به والوقوف عليه قال في النطق بالباء من بكر به، وفي الصاد من صلة: صِه، وفي القاف من قدرة قُه، فقد علمت بذلك أن لا سبيل إلى النطق بالحرف الواحد مجرداً من غيره، ساكناً كان أو متحركاً. فالكلام إذن في بيت كثير إنما يعني به المفيد من هذه الألفاظ، القائم برأسه، المتجاوز لم يفيد، ولا يقوم برأسه من جنسه، ألا ترى إلى قول الآخر:

ولما قَضَيْنا من مِنى كل حاجة وَمَسَّح بالأركانِ مَنْ هُو ماسِحُ أَخذنا بِأَطراف الأحاديث بيننا وسالت بأعناق المطيِّ الأباطحُ

فقوله (بأطراف الأحاديث) يعلم منه أنه لا يكون إلا جملًا كثيرة، فضلًا عن الجملة الواحدة، فإن قلت: فقد قال الشنفرى:

كَأَنَّ لها في الأرض نِسياً تَقُصُّهُ عَلَى أُمّها وَإِن تَخَاطِبْكَ تَبْلَتِ أَلَّ لَهُ أَمّها وَإِن تَخَاطِبْكَ تَبْلَتِ أَلَّ أَي الله أَي تقطَّع كلامها، ولا تكثره، كما قال ذو الرمة:

لَهَا بَشَرٌ مِثْلُ الحريرِ ومنطقٌ رخيمُ الحَوَاشي، لا هُراءُ ولا نَـزْرُ

فقوله «رخيم الحواشي» أي مختصر الأطراف، وهذا ضد الهَذْر والإكثار، وذاهب في التخفيف والاختصار، قيل فقد قال أيضاً (ولا نَزْرُ)، وأيضاً فلسنا ندفع أن الحَفَر يقل معه الكلام ويحذف فيه أحناء المقال، إلا أنه على كل حال لا يكون ما يجري منه وإن قبل ونَزُرَ أقبل من الجمل، التي هي قبواعد الحديث الذي يشوق موقعه، ويروق مُستَمَعُهُ، وقد أكثرت الشعراء في هذا الموضع، حتى صار الدال على المشاهد غير المشكوك فيه، ألا ترى إلى قوله:

وحديثُها كالغَيث يَسْمَعُهُ راعي سِنينَ تَتَابَعَتْ جَدْبَا فَاصَاخَ يَرْجُو أَن يكونَ حياً ويقولُ مِن فَرَحٍ: هَيَارَبًا

يعني حنين السحاب وسَجْره، وهذا لا يكون عن نبرة واحدة، ولا رَزَمة غتلسة، إنما يكون البدء فيه والرَّجْع، وتثنى الحنين على صفحات السمع، وقول ابن الرومي:

وحديثُها السحرُ الحلال لو آنه لم يَجْن قتل المُسْلِم المُتَحَرِّزِ إِنْ طَالَ لَم يُمْلِلْ وَإِنْ هِي أُوجِزتْ وَدُّ المحدَّتُ أَنَّها لم تُوجِزِ شَرَكُ القلوب، وفتنة ما مثلُها للمطمئِنّ، وعُقلة المُسْتَوْفِز

فذكر أنها تطيل تارةً، وتوجزُ أخرى، والإطالة والإيجاز جميعاً إنما هما في كل كلام مفيد مستقل بنفسه، ولو بلغ بها الإيجاز غايته لم يكن له بد من أن يعطيك تمامه وفائدته، مع أنه لا بد فيه من تركيب الجملة فإن نقصت عن ذلك لم يكن هناك استحسان ولا استعذاب. ألا ترى إلى قوله:

قُلْنَا لَهَا قِفِي لَنَا قَالَتْ قَافْ(١)

وأن هَذَا القدر من النطق لا يعذب ولا يجفو، ولا يَرِقُ ولا ينبو، وأنه إنما يكون استحسان القول واستقباحه فيها يحتمل ذينك، ويؤديهها إلى السمع، وهو أقل ما يكون جملة مركبة، وكذلك قول آخر ما يحاه سيبويه ما لا تا» «فيقول مجيبه: «بلى فا» (٢) فهذا ونحوه مما يقل لفظه، فلا يحمل حُسناً ولا قُبحاً، ولا طيباً ولا خبثاً، لكن قول الآخر (مالك بن أسهاء):

<sup>(</sup>۱) قال محقق الخصائص في هامش ج ۱ ص ۳۰: إن قائل هذا هو الوليد بن عقبة بن أبي معيط. وكان عاملاً لعثمان رضي الله عنه على الكوفة، فاتهم بشرب الخمر فأمر الخليفة بشخوصه إلى المدينة، وخرج في ركب فنزل الوليد يسوق بهم، فقال:

قلت لها: قفي، فقالت: قاف لا تحسينا قد نسينا الإيجاف والنشوات من معتق صاف وعزف قينات علينا عزاف

وانظر شواهد الشافية ٢٧١ والأغاني ١٣١/٥، وتىرى في الشطر الشاهد بعض المخالفة وقوله قالت قاف أي إنى واقفة أو وقفت فاستغنى بالحرف عن الجملة.

<sup>(</sup>٢) علق محقق كتاب الخصائص: الأستاذ محمد علي النجار فقال ج ٣ ص ٣٠: انظر «الكتاب» ص ٦٢ ج ٢ والنص فيه: «وسمعت من العرب من يقول ألا تا، بلي فا. =

آذكر مِن جارتي ومجلسها طرائفاً من حديثها الحَسنِ ومِن حديث المَوْمُوقِ من ثَمَنِ ومِن حديث المَوْمُوقِ من ثَمَنِ أَدُلَّ شيء على أن هناك إطالة وتماماً، وإن كان بغير حشو ولا خَطَل . ألا ترى قوله: «طرائفاً من حديثها الحسن» فذا لا يكون مع الحرف الواحد، ولا الكلمة الواحدة، بل لا يكون مع الجملة الواحدة دون أن يتردد الكلام، وتتكرر فيه الجمل، فيبين ما ضُمِّنَهُ من العذوبة، وما في أعطافه من النعمة واللدونة. وقد قال بشار:

وحوراءِ المدامِع من معدّ كأن حديثها ثمرُ الجِنانِ

ومعلوم أنّ حديثاً من حرف واحد، بل كلمة واحدة، بل جملة واحدة، لا يجني شمر جنة واحدة، فضلاً عن جنان كثيرة. وأيضاً فكها أن المرأة قد توصف بالحياء والخفر، فكذلك أيضاً قد توصف بتغزلها ودماثة حديثها. ألا ترى إلى قوله سبحانه: ﴿عُرُباً أتراباً لأصحاب اليمين﴾ وأن العَرُوب في التفسير هي المتحبّبة إلى زوجها، المظهرة له ذلك، بذلك فسره أبو عبيدة. وهذا لا يكون مع الصمت، وحذف أطراف القول، بل إنما يكون مع الشماخ:

ولوأنِّي أشاء كَنَنْتُ جسمي إلى بيضاء بَهْنَكَةٍ شَمُوع (١)

قيل فيه (الشماعة) هي المزح والمداعبة. وهذا باب طويل جداً، وإنما أفضى بنا إليه ذَرْوٌ من القول أحببنا استيفاء تأنّساً به، وليكون هذا الكتاب ذاهباً في جهات النظر، إذ ليس غرضنا فيه الرفع والنصب والجر والجزم، لأن هذا أمر

فإنما أرادوا: ألا تفعل، وبلى فأفعل، ولكن قبطع» وفي الكامل ٤/١٢٧ عن الأصمعي اكنان أخوان متجاوران لا يكلم كل واحد منها صاحبه سائبر سنته حتى يأتي وقت الرعي، فيقول أحدهما لصاحبه ألا تا، فيقول صاحبه الآخر بلى فا. يريد ألا تنهض، فيقول الآخر بلى فانهض، وانظر نوادر أبى زيد ١٢٧ وشرح شواهد الشافية ٢٦٦.

<sup>(</sup>١) البهنكة، وربما قالوا البهلكة، الغضة الطريفة من النساء، والشموع اللعوب صاحبة المزح والمداعبة.

قد فُرِغَ في أكثر الكتب المصنفة فيه منه. وإنما هذا الكتاب مبني على إثـارة معادن المعـاني، وتقريـر حال الأوضـاع والمبادىء، وكيف سَـرَتْ أحكـامهـا في الأحنـاء والحواشي(١).

وكأن المفكر اللغوي الإسلامي الكبير يقرر بهذه العبارة الأخيرة الفرق الذي أشرنا إليه في صدر هذا الكتاب بين علوم اللغة وعلم اللغة أو فقه اللغة فعلوم اللغة هي العلوم الموازين، الحاوية للقواعد والقوانين، التي تبين الخطأ من الصواب. أما علم اللغة وفقه اللغة فهما من المباحث التفسيرية الفلسفية الوصفية، التي تنبني في الأغلب على إثارة معادن المعاني، أي درس العلاقة القائمة بين الفكر والتعبير، وتقرير حال الأوضاع والمبادىء، أي درس التطور التاريخي للغة، وكيف سرت أحكامها في الأحناء والحواشي، أي الاستقراء للظاهرة اللغوية خلال النصوص ومقارنة الظواهر بعضها ببعض، ولسنا نحمل ابن جني أكثر مما يحتمل، فكتابه ناطق بذلك، وهو فيه ملتزم لهذا النهج بقدر ما أتيح له من وسائل وأدوات.

وهناك مفكر عربي آخر هو أديب العربية الكبير أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، الذي تناول في كتاب «الحيوان» بفقرة من فقراته الفرق بين صياح الحيوانات ولغة الإنسان بما لم يزد عليه المحدثون في الغرب إلا القليل، يقول:

«وزعم صاحب المنطق، أن كل طائر عريض اللسان، فالإفصاح بحروف الكلام منه أوجه، ولابن آوى صياح يشبه صياح الصبيان، وكذلك الخنزير، وقد تهيأ للكلب مثل: عَفْ عَفْ، وَ وَوْ وَوْ، وأشباه ذلك. وتهيأ للغراب القاف، وتهيأ للببغاء من الحروف أكثر. فإذا صرت للسنانير وجدتها قد تهيأ لها من الحروف العدد الكثير، ومتى أحببت أن تعرف ذلك فتسمَّع تجاوب السنانير، وتوعُد بعضها لبعض في جوف الليل، ثم احص ما تسمعه، وتتبعه وتوقف عنده، فإنك ترى من عدد الحروف ما إن كان بها من الحاجات والعقول

<sup>(</sup>۱) الخصائص، ج ۱ ص ۳۲.

والاستطاعات، ثم أَلْفَتْها، صارت لغة صالحة الموضع، متوسطة الحال. واللغات إنما تشتد وتعسر على المتكلم بها على قدر جهله بأماكنها التي وضعت فيها، وعلى قدر كثرة العدد وقلته، وعلى قدر نخارجها وخفتها، وسَلَسِها وثقلها، وتعقدها في أنفسها. كفرق ما بين الزنجي والخوزي، أن الرجل يتنخس في بيع الزنج وابتياعهم شهراً واحد، فيتكلم بعامة كلامهم، ويبايع الخوز ويجاورهم زماناً فلا يتعلق منهم بطائل. والجملة أن من أعون الأسباب على تعلم اللفظ فرط الحاجة إلى ذلك»(١).

وهذا النص يبين لنا حقائق من علم اللغة جديرة بالإثبات؛ لأن الباحثين الأوروبيين ما يزالون يقلبون احتمالاتها على جميع الوجوه المكنة بعد الجاحظ بأكثر من ألف عام: فهو يبين أن ما نسميه الكلام عند الإنسان لا يتوقف على مجرد القدرة على استعمال الصوت الطبيعي في الصياح، أو تقطيعه إلى حروف ذات مخارج متميزة؛ فذكر حيوانات شتى، أصواتها تشبه صوت الإنسان على نحو يقل ويكثر، حتى وصل في النهاية إلى الببغاء ثم السنانير، وفي حديثه عن هذه الأخيرة لا يتردد في إعطاء توجيه أساسه التجربة المباشرة والاستقراء والإحصاء عندما يقول: «فتسمع... ثم احص ما تسمعه وتتبعه، وتوقف عنده»، وبعد أن يبين أن صياح السنانير هذا الصياح لغة، لأنه يشترط أن يكون عنده، وراء النطق الصوقي ما يسميه بالحاجات وهي البواعث الاجتماعية والنفسانية والفكرية للتعبير، وكذلك ما يسميه بالعقول وهي القدرات المفكرة المدبرة التي تعل الملاحظة والقياس والاستنباط، وتعمل بدأب على كشف مجاهل الكون، وأخيراً ما يسميه بالاستطاعات وهي الإرادة، التي تجعل المتكلم لا ينطق بباعث الغريرة أو الحالة الشعورية القوية المؤقتة فحسب، ولكن كلما رأى

<sup>(</sup>۱) كتاب الحيوان، لأبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، طبع مكتبة محمد حسنين النووي بدمشق ــ سوريا، ومكتبة الكتاب اللبناني، ببيروت ــ لبنان، بإشراف المحامي فوزي عطوي، المجلد الثاني ــ الجزء الخامس ص ٢٨٦ ــ ٢٨٧.

هو ذلك مناسباً لـه مرغوباً منه فيه. وهـو بهذا يكاد يعطينا للغة نفس الحـدود والرسوم التي أعطانا إياها الأمريكي سابـير في وقتنا المعـاصر، فالجـاحظ يرى أن اللغة ليست مخارج الحروف فقط، وإنما هي القوة الإنسانية الإرادية المفكرة المعبرة في مجتمع، وهو تقريباً ما يستخلص من تعريف سابير الذي سبق أن حلَّلناه. وينتقل بعد هذا، في نفس النص، إلى ملاحظات دقيقة في المقارنة بين الفصائل المختلفة من اللغات، فيرى أن لغات البشر تتفاوت صعوبة وسهولة، لا في ذاتها فقط، وإنما بالنسبة للغريب الذي يـريد أن يتعلَّمهـا على الخصـوص، فيقول: إن الألفاظ تصعب عليه كلما ازداد جهله بمعناها الدقيق واستعمالها، وكذلك يزيد من صعوبة اللغة الأجنبية كثرة عدد ألفاظها، وهي أخيراً تتفاوت في الصعوبة بحسب إمكان نطق حروفها بسهولة نطقاً صحيحاً. وضرب مشلًا لذلك بالفرق بين سرعة تعلم تجار الرقيق والنخاسيين لغة الزنوج لسهولة متناولها، بينها يقضون الوقت الطويل مع الخوز فلا يستطيعون تعلم لغتهم، وينتهى أخيراً بإقرار مبدأ عام ما يزال هو المبدأ السائد في تعليل الظاهرة اللغوية حتى الآن، وهو أنها ظاهرة اجتماعية، فبحسب حاجمة الإنسان إلى اللغمة يكون اكتسابه لهذه اللغة، وهو لا يحتاج إليها إلّا إذا كان محتاجاً إلى الاتصال بالمجتمع الذي يتحدث بها، وهذا ما ينص عليه بقوله: «والجملة أن من أعون الأسباب على تعلّم اللفظ فرط الحاجة إلى ذلك».

هناك دون شك كثير من قراء هذه الصفحات قد تبادر إليهم السؤال الأبدى التقليدى:

كيف نطق الإنسان الأول؟ بل لعل بعضهم قد لاحظ إلحاح المؤلف على أن اللغة ظاهرة إنسانية صنعها المجتمع، فأوقعه ذلك في حيرة من أمره، إذ إن كثيراً من المؤلفين، القدامي على الخصوص، قد نصوا على أن اللغة إلهام من الله تعالى اختص به الإنسان. في هو إذن وجه الحق في هذه المشكلة: هل اللغة توقيفية وهبها الخالق للإنسان، أو اصطلاحية صنعها الإنسان لنفسه؟

اتخذت هذه المشكلة أبعاداً فلسفية ودينية ضخمة نظراً لاستناد كثير من

المفكرين القدماء إلى آيات من الكتب المقدسة يفهم منها أن اللغة من عند الله؛ ففي توراة موسى؛ «وجَبَلَ الربّ الإلّـه من الأرض جميع حيوانات البرية وجميع طير السماء وأتى بها آدم ليرى ماذا يسميها، فكل ما سماه به آدم من نفس حيّة فهو اسمه ١٠٠١)، وإن كنا نلاحظ من حرفية الآية السابقة أن الرب الآله لم يفرض على آدم أسهاء معينة، بل تركه يسمى كل أصناف المخلوقات بأسهاء تميزها من وضعه هو . وعلى كل حال فإن التوراة تقرر في الإصحاح الحادي عشر من نفس السفر، الآية الأولى، ما نصه: «وكانت الأرض كلها لغة واحدةً»، ثم يحاول نفس هذا الإصحاح، ابتداء من الآية الثانية، أن يفسر لنا تعدد لغات البشر بعد ذلك، فيقصّ القصة الآتية: «وكان أنهم لمّا رحلوا من المشرق وجدوا بقعـة في أرض شنعار فـأقامـوا هناك. وقـال بعضهم لبعض: تعالـوا نصنـع لبناً وننضجه طبخاً فكان لهم اللبن بدل الحجارة، والحُمَرُ كان لهم بـدل الـطين. وقالوا: تعالوا نبن لنا مدينة وبرجاً رأسه إلى السماء، ونُقِمْ لنا اسماً كيْ لا نتبدَّدَ عـلى وجه الأرض كلهـا، فنزل الـرب لينظر المـدينة والبـرج اللذين كان بنــو آدم يبنونها. وقال الرب: إنَّهم شعب واحد ولجميعهم لغة واحدة، وهذا ما أخذوا يفعلونه؛ والآن لا يكفون عما همُّوا به حتى يصنعوه. هلم نهبط ونبلبل هناك لغتهم حتى لا يفهم بعضهم لغة بعض. فبددهم الرب من هناك على وجه الأرض كلهاوكفُّوا عن بناء المدينة. ولذلك سميت بابل لأن الرب هناك بلبل لغة الأرض كلها، ومن هنا شتتهم الرب على كل وجهها».

وقد اتفق كل الباحثين المحدثين، في أوروبا المسيحية، وفي الأوساط اليهودية المستنيرة، على اعتبار هذه القصة أسطورة شعبية لا تحكي واقعاً تاريخياً بقدر ما تلتمس تعليلاً فنياً لاختلاف الألسنة واللغات. فالسير جيمس جورج فريزر يفرد لها فصلاً كاملاً في كتابه الكبير «الفلكلور في العهد القديم» (٢)،

<sup>(</sup>۱) تکوین ۱۹/۲.

Sir James George Frazer, Folk-lore, in the Old Testament, Macmillan and Co., (Y) Limited — London, 1919 — vol. I, Part I, Chapter 5, p.p. 362-384.

فيتتبع بالنقد والتحليل تطور هذه الأسطورة منذ الوثنياتِ القديمة، ويقول: إن العلاقة اللغوية بين أمم بابل وبين بلبلة الألسن ليست إلَّا من الخيال الشعبي، إذ إن الثابت علمياً أن كلمة بابل أصلها في اللغة البابلية نفسها «باب \_ إلو» أو «باب \_ إل»، ومعناها باب الله، أو باب الآلهة؛ لأن بابل كانت مدينة مقدسة، وكان سكان العراق القديم يحجون إلى معبدها الكبير؛ ولأن المعبـد البابلي كان يتميز دائماً ببرج ضخم مرتفع مبني في صحنه يسمى «زقورة» أو «زجـورة»، ظن القدامي من الآراميـين واليهود أن هـذا البرج شيّـده الكفّـار تحدياً لله أو \_ كما ينقل عنهم فريزر \_ أنهم اعتقدوا أن بإمكانهم، من هـذا البرج، أن يصوبوا السهام والحراب التي تنطلق نحو السهاء فتـدمر مملكـة الله العليا. وقد حكوا في ذلك خرافات نقلها فريـزر عن لويس جنـزبرج في كتـابه «أساطير اليهود»: منها أنهم زعموا أن بعض هذه السهام كان إذا أطلق نحو السهاء عاد إلى الأرض مخضباً بالدم. ومنها أن هؤلاء الكفار من سكان بابل كانوا يريدون أن يصل ارتفاع البرج إلى السهاء ليضعوا أصنامهم مكان الله. ومنها أن برج بابل عندما تهدم غاص ثلثه في باطن الأرض، واحترق ثلث آخر بالنار، وبقى الثلث الأخير خراباً، ومع ذلك فإن مكانه ــ كما زعموا ــ مــا يزال محتفـظاً بسر المعجزة، فكل من يمـر عليه يفقـد ذاكرتـه تمامـاً وينسى كـل شيء يعـرفـه. ومما لا شك فيه أن كل هذه الأساطير كان يبررها شيء واحد، هو غرابة هذه الصروح المعمارية البابلية الدينية في نظر أولئك البدو مَنَ الأراميين والعبريين، فربطوا ذلك بمحاولة تفسير تنوع اللغات الذي كان يبدو لهم غير متفق مع كون الجنس البشري كله يرجع إلى أب واحد وأم واحدة هما آدم وحواء. فإذا ما انتقلنا إلى العالم الإسلامي وجدنا المسألة تأخذ أبعاداً فكرية أكثر اتساعاً.

وقف علماء المسلمين أمام قوله تعالى في سورة البقرة (آية ٣٢/٣١): ﴿وعَلَّم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال أنبئوني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين. قالوا سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا إنك أنت العليم الحكيم. قال يا آدم أنبئهم بأسمائهم فلما أنبأهم بأسمائهم قال ألم أقل لكم إني

أعلم غيب السماوات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون . ونجد الطبري في تاريخه وتفسيره يذكر شتى الأقوال في ذلك فيقول مشلاً: (حدّثنا أبوكريب، قال: حدثنا بشر بن عمارة عن أبوكريب، قال: حدثنا بشر بن عمارة عن أبي روق، عن الضحاك، عن ابن عباس، قال: علّم الله تعالى آدم الأسهاء كلها وهي هذه الأسهاء التي يتعارف بها الناس: إنسان، ودابة، وأرض، وسهل، وبحر، وجبل، وحمار، وأشباه ذلك من الأمم وغيرها).

ويمضى الطبري محدّثاً عن ابن عباس من طرق أخرى تؤكد التفسير الأول وتضيف إليه أن الله قد علَّمه ما يستحب ذكره وما لا يستحب من الألفاظ. كما يروي عن مجاهـد أن الأسهاء التي علَّمهـا الله آدم هي «ما خلق الله تعـالي كله»، وفي رواية أخرى له: «علَّمه اسم كل شيء» وكذلك يحدث عن سعيد بن جبير، ويـروي عن قتادة في نفس الآيـة أنه علّمـه اسم كل شيء: «هـذا جبل، وهـذا بحر، وهذا كذا، وهذا كذا، لكل شيء»، ثم نجد الطبري يستمر في رواية وجهة النظر هذه ليخلص منها إلى ما يخالفها استيفاء لأراء أوائـل المفكـرين المسلمين في هذا الصدد، فيقول: (حدثنا القاسم بن الحسن، قال: حدثنا الحسين، قال: حدثنا حجاج عن جرير بن حازم ومبارك، عن الحسن وأبى بكر، عن الحسن وقتادة، قالا: علَّمه اسم كل شيء: هذه الخيل، وهذه البغال، والإبل، والجن، والوحش، وجعل يسمي كل شيء باسمه. وقال آخرون: إنما علَّم اسماً خاصاً من الأسهاء؛ قالوا: والـذي علَّمه أسماء الملائكـة \_ ( ذكر من قال ذلك ) \_ : حدثني عبده المروزي قال: حدثنا عمار بن الحسن، قال: حدثنا عبد الله بن أبي جعفر عن أبيه عن قوله تعالى وعلَّم آدم الأسماء كلها، قال: أسماء الملائكة. وقال آخرون مثل قول هؤلاء في أن الـذي علُّم آدم الأسماء خاصاً من الأشياء(١)، غير أنهم قالوا: الذي علَّم من ذلك

<sup>(</sup>١) لعل كلمة الأشياء هنا تحريف لكلمة الأسهاء التي هي أكثر مناسبة للسياق. أو لعل العبارة «في أنّ الذي عَلَمَ آدم الأسهاءُ خاصّة من الأشياء».

أسهاء ذريته. \_ (ذكر من قال ذلك) \_ : حدثني يونس قال: حدثنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد في قوله عز وجل وعلم الأسهاء كلها، قال أسهاء ذريته)(١).

ويسوق الحافظ ابن كثير في تفسيره للقرآن الكريم ما ذكره الطبري، وصدر شرحه في هذا الموضوع بقوله: (هذا مقام ذكر الله تعالى فيه شرف آدم على الملائكة بما اختصه من علم أسماء كل شيء دونهم، وأكد ذلك عندما ختم بقوله أيضاً: وروى عن سعيد بن جبير والحسن وقتادة نحو ذلك، فلما ظهر فضل آدم عليه السلام على الملائكة عليهم السلام في سرده ما علمه الله تعالى من أسماء الأشياء، قال الله تعالى للملائكة: ﴿أَلُم أَقُلُ لَكُم إِنِي أَعْلَم غيب السموات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون ﴿().

ويسرى الزمخشسري \_ وهو معتنزلي \_ في تفسيره «الكشاف» (٣)، أن المراد بالأسهاء الأجناس التي خلقها الله: (وعلّمه أن هذا اسمه فرس وهذا اسمه بعير وهذا اسمه كذا، وعلّمه أحوالها وما يتعلق بها من المنافع الدينية والدنيوية).

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبـري ــ طبـع الحسينية بـالقاهـرة سنة ١٣٢٦هـ، ج ١، ص ٤٩ ــ ٥٠، وانظر تفسيره أيضاً في موضع الآية.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، للإمام الجليل الحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كشير القرشي المدمشقي المتوفى سنة ٧٧٤هـ – طبع عيسى البابي الحلبي وشركاه بالقاهرة، ج١ ص ٧٢ – ٧٠.

<sup>(</sup>٣) الكشاف عن غوامض التنزيل، وعيون الأقاويل، في وجوه التأويل، وهو تفسير القرآن الكريم، للإمام محمود بن عمر الزمخشري، المتوفى سنة ٢٨ه هـ ومعه كتاب الانتصاف للإمام ناصر الدين أحمد بن المنير الإسكندري المالكي، قاضي الإسكندرية، المتوفى سنة ١٨٨ه، وقد بين فيه ما تضمنه الكشاف من الاعتزال، وناقشه في أعاريبه وأحسن الجدال مع حسن الإيجاز. طبع المكتبة التجارية بالقاهرة ـ سنة ١٣٥٤هـ ج ١، ص ١١ ـ ٣٠.

وقد لاحظ أحمد بن المنير الإسكندري القاضي المالكي المتوفى سنة عمرية، في كتابه الذي خصصه لرد أهل السنة على آراء المعتزلة الواردة في تفسير «الكشاف»، أن المفسر يقول: المراد بالأسماء كلها أسماء المسميات، وعلق على ذلك قائلاً: (وهو يفر من اعتقاد أن الاسم هو المسمى، لأن ذلك معتقد أهل السنة، فيعمل الحيلة في إبعاده عن مقتضى الآية بقوله أنبئهم بأسمائهم، ويتغافل عن قوله ثم عرضهم على الملائكة، فإن الضمير فيه عائد إلى المسميات اتفاقاً، ولم يجر إلا ذكر الأسماء، فدل على أنها المسميات، ويعرض أيضاً عن حكمة التعليم وأن تعليقه بنفس الألفاظ لا كبير غرض فيه، بل الغرض المهم تعليمه لذوات المسميات، وإطلاعه على حقائقها، وما أودع الله تعالى فيها من خواص وأسرار، وعلى تسميتها أيضاً، فإن طريق التعليم يميز كل حقيقة باسمها).

ويبدو لنا أن العالمين متفقان على أمر مستغرب من المعتزلة بالذات، وهو أن تكون أسهاء المسميات بتوقيف من الله تعالى، فالمعروف عن المعتزلة في ميادين علم اللغة وفقه اللغة أنهم يقولون بأن اللغة من وضع البشر وليست وحياً إلهياً، وهذا ما سنستمر في تقصيه الآن.

يقول ابن جني: (هذا موضع محوج إلى فضل تأمل؛ غير أن أكثر أهل النظر على أن أصل اللغة إنما هو تواضع واصطلاح لا وحي وتوقيف. إلا أن أبا علي رحمه الله \_ يعني أبا علي الفارسي أستاذه \_ قال لي يوماً: هي من عند الله، واحتج بقوله سبحانه: ﴿وعَلَّم آدم الأسهاء كلّها﴾، وهذا لا يتناول موضع الخلاف، وذلك أنه قد يجوز أن يكون تأويله: أقدر آدم على أنْ واضع عليها؛ وهذا المعنى من عند الله سبحانه لا محالة. فإذا كان ذلك محتملاً غير مستنكر سقط الاستدلال به. وقد كان أبو علي رحمه الله أيضاً قال به \_ يعني بالتواضع والاصطلاح \_ في بعض كلامه. وهذا أيضاً رأي أبي الحسن \_ أي الأخفش \_ ؛ على أنه لم يمنع قول من قال: إنها تواضع منه

- أي من آدم - . على أنه قد فسر هذا بأن قيل: إن الله سبحانه علم آدم أسهاء جميع المخلوقات، بجميع اللغات: العربية، والفارسية، والسريانية، والعبرانية، والرومية، وغير ذلك من سائر اللغات؛ فكان آدم وولده يتكلمون بها، ثم إن ولده تفرقوا في الدنيا وعَلِقَ كل منهم بلغة من تلك اللغات فغلبت عليه، واضمحل عنه ما سواها، لبعد عهدهم بها. وإذا كان الخبر الصحيح قد ورد بهذا وجب تلقيه باعتقاده، والانطواء على القول به)(١).

وواضح من كلام ابن جني أن أسطورة برج بابل لم يكن لها وجود يذكر في الكلام عن أصل تنوع اللغات، فهو ينص صراحة على أن آدم وبنيه كانوا البداية يتكلمون بجميع اللغات، ويعرفونها واحدة واحدة، وأنهم عندم تباعد بعضهم عن بعض أدركهم النسيان لهذه المجموعة الكبيرة من اللغات التي كانوا يعرفونها فثبت كل قوم منهم على لغة واحدة، وهو عكس ما جاء في أسطورة برج بابل تماماً. ومع ذلك فبعض المؤرخين المسيحيين الأول في العالم العربي قد اعتمدوا الأسطورة وذكروها، ففي «تاريخ مختصر الدول» للعلامة غريغوريوس الملطي، المعروف بابن العبري، نقرأ ما يلي في الكلام عن عابر بن شالح بن قينان بن أرفخشد بن سام بن نوح: (ومن أئمتنا باسيليوس وأفريم يزعمان أن من آدم إلى هذا \_ عابر \_ كانت لغة الناس واحدة، وهي السريانية، وبها كلم والشام الخارجة، وبعدها الفلسطينية وهي لغة أهل الرها وحرّان وباقي الشام الداخلة، وأسمجها الكلدانية النبطية، وهي لغة أهل جبال آثور وسواد العراق.

ويعقوب الرهاوي يقول: إن اللغة لم تزل عبرية إلى أن تبلبلت الألسن ببابل. (فالغ بن عابر)...

<sup>(</sup>١) الخصائص، لابن جني، ج١، ص ٤٠ ــ ٤١.

(أرعو بن فالغ)... وفي سبعين سنة لأرعو قال الناس بعضهم لبعض: هلموا نضرب لبِناً، ونحرق آجراً، ونبني صرحاً شانخاً في علو السهاء ويكون لنا ذكراً كي لا نتبدد على وجه الأرض. فلما جدّوا في ذلك بأرض شنعار، وهي السامرة (ونحرود بن كوش قات راصِفِي الصرح بصيده، وهو أول ملك قام بأرض بابل. وهو الذي رأى شبه إكليل في السهاء، واتخذ مثله ووضعه على رأسه، فقيل: إن إكليله نزل من السهاء)، قال الله تعالى: هذا ابتداء عملهم ولا يعجزون عن شيء يهتمون به، سوف أفرق لغاتهم لئلا يعرف أحدهم ما يقول الآخر. فبدد الله شملهم على وجه الأرض، وأرسل رياحاً عاصفة فهدمت الصرح ومات فيه نمرود الجبار، وتبلبلت لغات الآدميين، ولذلك دعي اسم ذلك الموضع بابل)(١).

أما ابن جني فإنه يستمر في ملاحظاته على مفهوم المفسرين من قوله تعالى ﴿ وَعَلَّم آدم الأسماء كلها ﴾ فيقول: «فيان قيل: فاللغة فيها أسماء وأفعال

<sup>(</sup>۱) ابن العبري، أبو الفرج غريغوريوس بن أهرون الملطي (١٢٢٦م ــ ١٢٨٦م): تاريخ مختصر الدول، بتحقيق الأب اليسوعي أنطون صالحاني ــ الطبعة الثانية، بالمطبعة الكاثوليكية، بيروت ــ لبنان، سنة ١٩٥٨م، ص ١١، ١٢.

أما المؤرخون المسلمون فقد أورد بعضهم القصة نفسها على نحو آخر، فالمسعودي مثلاً يقول في تعدد الألسن واختلاطها: «وقد كان في ملك النمرود بن كوش بن حام بن نوح، هيجان الريح التي نسفت صرح النمرود ببابل من أرض العراق. فبات الناس ولسانهم سرياني وأصبحوا وقد تفرقت لغاتهم على اثنين وسبعين لساناً، فسمي الموضع من ذلك الوقت بابل، فصار من ذلك في ولد سام بن نوح تسعة عشر لساناً وفي ولد حام بن نوح سبعة وثلاثون لساناً، على حسب ما ذكرنا في صدر هذا الكتاب، وكان من تكلم بالعربية يعرب وجُرهم، وعاد وعبيل وجديس وثمود، وعملاق وطسم، ووبار وعبد ضخم».

المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي، المتوفى سنة ٣٤٦هـ، في كتابـه: مروج =

وحروف، وليس يجوز أن يكون المعلَّم من ذلك الأسماء دون غيرها مما ليس بأسهاء؛ فكيف خصّ الأسهاء وحدها؟ قيل: اعتمد ذلك من حيث كانت الأسهاء أقوى القُبُلِ الشلاثة، ولا بدّ لكل كلام مفيد من الاسم؛ وقد تستغني الجملة المستقلة عن كل واحد من الحرف والفعل، فلمَّا كانت الأسهاء من القوة والأولية في النفس والرتبة على ما لا خفاء به جاز أن يُكْتفى بها مما هو تال لها، ومحمول في الحاجة عليها...

ثم لنعد فلنقل في الاعتلال لمن قال بأن اللغة لا تكون وحياً. وذلك أنهم ذهبوا إلى أن أصل اللغة لا بد فيه من المواضعة، قالوا: وذلك كأن يجتمع حكيمان أو ثلاثة فصاعداً، فيحتاجوا إلى الإبانة عن الأشياء المعلومات فيضعوا لكل واحد منها سمة ولفظاً، إذا ذكر عرف به ما مسماه، ليمتاز من غيره، وليُغنى بذكره عن إحضاره إلى مرآة العين، فيكون ذلك أقرب وأخف وأسهل من تكلف إحضاره، لبلوغ الغرض في إبانة حاله، بل قد يحتاج في كثير من الأحوال إلى ذكر ما لا يمكن إحضاره ولا إدناؤه، كالفاني، وحال اجتماع الضدين على المحل الواحد، كيف يكون ذلك لو جاز، وغير هذا مما هو جارٍ في الاستحالة والبعد مجراه، فكأنهم جاءوا إلى واحد من بني آدم، فأومأوا إليه، وقالوا: إنسان، إنسان، إنسان، فأي وقت سمع هذا اللفظ علم أن المراد به هذا الضرب من المخلوق، وإن أرادوا سمة عينه أو يده أشاروا إلى ذلك، فقالوا يد،

الـذهب، ومعادن الجـوهـر، طبع دار الأنـدلس للطباعـة والنشر، بيـروت ــ لبنـان، بإشراف يوسف أسعد داغر سنة ١٩٦٥ ــ الجزء الثاني ص ١٠٩، ١١٠.

والثابت أن «بابل» ليست مشتقة من «بلبلة الألسن» ولكن كان اسمها «باب، إل» أي «باب الله»، كما أن بلدة «أربل» أو «أربيل» في شمال العراق، كان أصل اسمها «أربع، إل» أي الألهة الأربعة، وأما كون اللغة الأولى للبشر، سريانية، أو عربية، أو عبرية، أو فارسية، أو مصرية فرعونية، أو يونانية فريجية، فقد نبع ذلك من نعرة لغوية أو عنصرية أو حضارية، وكان هو الصدى الفلكلوري لهذه النعرة.

عين، رأس، قدم، أو نحو ذلك، فمتى سُمِعت اللفظة من هذا عرف مَعْنيُها وهلم جراً فيها سوى هذا من الأسهاء والأفعال والحروف.

ثم لك بعد ذلك أن تنقل هذه المواضعة إلى غيرها، فتقول: الذي اسمه إنسان فليجعل مكانه «مَرْد» (بالفارسية)، والذي اسمه رأس فليجعل مكانه «سرُّ» وعلى هذا بقية الكلام. وكذلك لو بدأت اللغة الفارسية، فوقعت المواضعة عليها لجاز أن تنقل ويولد منها لغات كثيرة: من الـرومية، والـزنجية، وغيـرهما. على هذا ما نشاهده الآن من اختراعات الصُّنَّاع لآلات صنائعهم من الأسهاء: كالنجار والصائغ، والحائك، والبناء وكذلك الملاح. قالوا: ولكن لا بـد لأولها من أن يكون متواضعاً بالمشاهدة والإيماء. قالوا: والقديم سبحانه لا يجوز أن يوصف بأن يواضع أحداً من عباده على شيء؛ إذ قد ثبت أن المواضعة لا بد معها من إيماء وإشارة بالجارحة نحو المومأ إليه، والمشار نحوه، والقديم سبحانه لا جارحة له، فيصح الإيماء والإشارة بها منه، فبطل عندهم أن تصحُّ المواضعة على اللغة منه تقدست أسماؤه؛ قالوا: ولكن يجوز أن ينقل الله اللغة التي قد وقع التواضع بين عباده عليها، بأن يقول: الذي كنتم تعبرون عنه بكذا عبروا عنه بكذا، والذي كنتم تسمونه كذا ينبغي أن تسموه كذا؛ وجواز هذا منه سبحانه كجوازه من عباده ومن هذا الذي في الأصوات ما يتعاطاه الناس الآن من مخالفة الأشكال في حروف المعجم كالصورة التي توضع للمعميَّات والتـراجم. وعلى ذلـك أيضاً اختلفت أقلام ذوى اللغات، كما اختلفت أنفس الأصوات المرتبة على مذاهبهم في المواضعات، وهذا قول من الظهور على ما تراه إلَّا أنني سألت يوماً بعض أهله فقلت: تنكر أن تصح المواضعة من الله تعالى؟ وإن لم يكن ذا جمارحة، بأن يحدث في جسم من الأجسام، خشبة أو غيرها، إقبالًا على شخص من الأشخاص، وتحريكاً لها نحوه، ويُسْمِع في نفس تحريك الخشبة نحو ذلك الصوت صوتاً يضعه اسماً له، ويعيد حركة تلك الخشبة نحو ذلك الشخص دَفَعَات، مع أنه عز اسمه قادر على أن يُقنع في تعريفه ذلك بالمرة الواحدة، فتقوم الخشبة في هذا الإيماء، وهذه الإشارة، مقام جارحة ابن آدم في الإشارة بها

في موضعه؛ وكها أن الإنسان أيضاً قد يجوز إذا أراد االمواضعة أن يشير بخشبة نحو المراد المتواضع عليه، فيقيمها في ذلك مقام يده لو أراد الإيماء بها نحوه؟ فلم يجب عن هذا بأكثر من الاعتراف بوجوبه، ولم يخرج من جهته شيء أصلاً فأحكيه عنه؛ وهو عندي وعلى ما تراه الآن لازم لمن قال بامتناع مواضعة القديم تعالى لغة مرتجلة غير ناقلة لسان إلى لسان، فاعرف ذلك.

وذهب بعضهم إلى أن أصل اللغات كلها إنما هو من الأصوات المسموعات، كدوي الريح، وحنين الرعد، وخرير الماء، وشحيج الحمار، ونعيق الغراب، وصهيل الفرس، ونزيب الظبي، ونحو ذلك. ثم ولدت اللغات عن ذلك فيها بعد. وهذا عندي وجه صالح، ومذهب متقبَّل.

واعلم فيها بعد، أني على تقادم الوقت، دائم التنقير والبحث عن هذا الموضع، فأجد الدواعي والخوالج قوية التجاذب لي، مختلفة جهات التعول على فكري. وذلك أنني إذا تأملت حال هذه اللغة الشريفة، الكريمة اللطيفة، وجدت فيها من الحكمة والدقة، والإرهاف والرقة، ما يملك علي جانب الفكر حتى يكاد يطمح به أمام غُلُوة السّحر. فمن ذلك ما نبه عليه أصحابنا رحمهم الله، ومنه ما حذوته على أمثلتهم، فعرفت بتتابعه وانقياده، وبُعد مراميه وآماده، صحة ما وفّقوا لتقديمه منه، ولُطف ما أسعدوا به، وفُرِق لهم عنه. وانضاف إلى ذلك وارد الأخبار المأثورة بأنها من عند الله جل وعز، فقوي في نفسي اعتقاد كونها توقيفاً من الله سبحانه، وأنها وحي.

ثم أقول في ضد هذا: كما وقع لأصحابنا ولنا، وتنبهوا وتنبهنا، على تأمل هذه الحكمة الرائعة الباهرة، كذلك لا ننكر أن يكون الله تعالى قد خلق مِنْ قبلنا \_ وإن بعد مداه عنا \_ من كان ألطف منا أذهاناً، وأسرع خواطر وأجرأ جناناً. فأقف بين تين الخلّتين حسيراً، وأكاثرهما فأنكفيء مكثوراً. وإن خطر خاطر فيما بعد، يعلّق الكفّ بإحدى الجهتين ويكفها عن صاحبتها، قلنا به، وبالله التوفيق»(١).

<sup>(</sup>١) الخصائص لابن جني ١ / ٤١ ــ ٤٧ . والقديم في كلامه صفة الله سبحانه لأنه لا أول له .

وكلام ابن جني يحتاج منا إلى وقفة نستجلي فيها معانيه، ونتبين أهداف ومراميه.

بدأ بتلخيص وجهتي النظر المتعارضتين، التي تقول إحداهما: إن اللغة وحي وتوقيف، وقد نبهنا أنه أضاف إليها شيئاً جديداً وهو أن إيحاء اللغة إلى آدم كان إيحاء بجميع الألسنة واللغات معاً. وعزونا ذلك إلى عدم تعويل المسلمين على أسطورة برج بابل الذي تهدم على ساكنيه فهربوا مذعورين وتبلبلت ألسنتهم، أو في زعم آخر أن الله بلبل ألسنتهم حتى لا يفهم بعضهم بعضاً، فلا يعودوا إلى الاتفاق على تحدي الإله.

أما وجهة النظر الثانية التي تقول بالاصطلاح، وأن اللغة نتيجة لاتفاق بين أفراد المجتمع على وسيلة التفاهم، فقد تشعبت عنده إلى أكثر من احتمال، فمن الممكن أن يكون التواضع قد تم بطريقة اتفاقية تحكُّميَّة، لا تستند عند المتكلمين إلى شيء غير تخصيص رمز صوتي مسموع للمعنى المراد، دون أن تكون هناك علاقة طبيعية أو ارتباط عضوي بين اللفظ والمعنى، أي بين الاسم ومسماه، وذكر في ذلك شيئاً عن اختلاف الألفاظ للمعنى الواحد في لغات متعددة كالعربية والفارسية والرومية والـزنجية. كما أنه لم يغفـل التنويــه بالمـظهر المتطور للغة، وارتباطه بتطور المجتمع، وأن هذا المجتمع يصنع بمحض إرادته ألفاظاً جديدة للمعاني الجديدة وهو ما نص عليه بقوله: «وعلى هذا ما نشاهده الأن من اختراعات الصناع لآلات صنائعهم من الأسماء». بل يذهب إلى أبعد من هذا، وهو أن الاصطلاح المقصود به الإلغاز والتعمية وإخفاء المعاني على غير العارفين بمفاتيح هذه المعميات جائز في كل آن بين البشر. . ثم يزيد على ذلك فيقول: إن ذوق الناس في صنع لغاتها دون تدخل من وحي أو إلهام لا يشبهه إلَّا الاختلاف في طريقتهم في الكتابة فكل أمة لها خط يميزها، يقول: «وعلى ذلك أيضاً اختلفت أقلام ذوي اللغات كما اختلفت أنفس الأصوات المرتبة على مذاهبهم في المواضعات. . . ».

ينتقل ابن جني بعد ذلك إلى احتمال آخر في إمكان وضع البشر للغة؛ وهو أن يكونوا قد اشتقوها من أصوات الطبيعة وأصوات الحيوان، وهي نظرية قال بها كثير من المحدثين الأوروبيين أيضاً وسبقت الإشارة إليها.

ولكن ابن جني يقف أمام سحر اللغة العربية مبهوراً، يتأمل دقتها وإرهافها ورقتها، وإذا به بعد أن كان قد اطمأن إلى القول بأن اللغة اصطلاح من البشر يرجع متردداً، ففي وجدانه أنه لا يمكن أن تكون هذه اللغة العربية المعجزة وليد اصطلاح عشوائي من جماعة من الناس، ومحال أن تكون مأخوذة من أصوات الريح والرعد والماء والحمار والغراب والفرس والنظبي، وإذا به يميل من جديد في نهاية جولته إلى أنها وحي من الله تعالى، وكأنه هذه المرة يخصص ما عممه في البداية، إذ قال أولاً: إن الله أوحى إلى آدم بجميع اللغات في أن واحد، وهو هنا يشعرنا بأنه إن كان الله قد أوحى بلغة إلى آدم أبى البشر، فهي اللغة العربية وحدها الجديرة بأن تنـزل من السهاء دون غيـرها من اللغات. وفجأة ترى العالم النزيه الذي لا يريد أن ينساق مع حبه للغة العربية، وافتتانه بجمالها، يعود فيتردد في أنها موحى بها، وأنه من الممكن أن يكون الأسلاف الْأُول الذين وضعوها أكمل منا وأقوى من حيث صفاء السليقة اللغوية، وأن صفاء لغتهم نابع من صفاء طبائعهم؛ يقول: «لا ننكر أن يكون الله تعالى قد خلق مِنْ قبلنا \_ وإن بعد مداه عنا \_ من كان ألطف منا أذهاناً، وأسرع خواطر، وأجرأ جناناً». ويختار في النهاية التوقف بين وجهتي النظر لا يختار منهما، ولا يرجح إحداهما، بل يقول: فأقف بين تين الخلتين حسيراً، وأكاثرهما فأنكفيء مكثوراً. وإن خطر خاطر فيها بعد. . . » إلـخ .

ومهما يكن من شيء، فإن هذا التردُّد من ابن جني ليس إلاَّ تشريفاً لعلامة العربية القديم؛ ذلك أن واحداً من جهابذة الباحثين المعاصرين(١)، وهو الأستاذ

G. Révéez, Professeur à l'université d'Amesterdam, origine et Préhistoir du langage, (1) traduction de L. homburger. Payot — Paris 1950.

ج ريفيز، أستاذ علم اللغة في جامعة أمستردام، قـد خصص لهذا الموضوع كتاباً كاملًا سماه (ما قبل تاريخ الكلام) عرض فيه جميع الاحتمالات ووجهات النظر التي قيلت وما تزال تقال حول نشأة اللغة، وألم فيه بمذاهب العلماء القدامي والمحدثين، ولكنه لم يستطع في النهاية إلَّا أن يقرر أن اللغة ظـاهـرة اجتماعية إنسانية في وضعها الذي نعرفه، أما أصلها الأول فهو يتوقف فيه ويتردد كما توقف ابن جني من قبل. ومع ذلك فإنه يصدر كتابه بقولة منقولة عن المفكر الفرنسي إرنست رينان، يتبين منها أنه أشد ميلًا إلى الأخذ بنظرية الاصطلاح الاجتماعي وتفضيلها على القول بالوحي والإلهام من الله؛ تقول هذه السطور: «لو أن الكلام كان قد منح للإنسان كهبة سماوية، خُلقت بـدونه مستقلةً عنه، لما كان من حق العلم ولا في إمكانه أن يبحث عن أصلها. أمَّا إنْ كان الكلام من ابتكار الطبيعة الإنسانية، وإن كان يمثل خطوة وتطوراً منتظماً فإنه من الممكن أن نصل باستنتاجات مشروعة إلى مهد هذا الكلام. إرنست رينان ؛ حول أصل الكلام، سنة ١٨٥٩م». والمسألة كها نرى كانت على عهد ابن جني وكانت في أوروبًا في القرن التاسع عشر في أيام إرنست رينان، وفي وقتنا الحالي عند اللغويين المعاصرين موضع احتمالات وافتراضات واستنتاجات واجتهادات لا ترتفع إلى درجة اليقين ولا تسلم من الشكوك والطعون والاعتراضات.

وإذا كان ابن جني قد بقي في شكه وتردده، فإن عالماً آخر من علماء العربية في القرن الرابع الهجري، هو أبو الحسين أحمد بن فارس، لا يتردد وإنما يقول بنظرية التوقيف والإلهام من الله تعالى فيبدأ ذلك نصاً: «أقول: إن لغة العرب توقيف» (١) ونلاحظ أنه قصر الجدارة بالوحي من الله تعالى على لغة العرب وحدها عندما قال (لغة العرب) ثم ينبري لدحض اعتراضات المخالفين،

<sup>(</sup>۱) الصاحبي، في فقه اللغة، وسنن العرب في كلامها، لأبي الحسين أحمد بن فارس، حققه وقدم له الدكتور مصطفى الشويمي ـ طبع مؤسسة بدران ـ بيروت سنة ١٩٦٣م، ص ٣١ وما بعدها.

فيبدأ ذلك بالرد على سؤال عن المترادف في اللغة، أي الألفاظ المتعددة التي تدل على مدلول واحد، أهي كلها من عند الله فيقول: «فإن قال: أفتقولون في قولنا سيف وحسام وعضب إلى غير ذلك من أوصافه إنه توقيف، حتى لا يكون شيء منه مصطلحاً عليه؟ قيله: كذلك نقول، والدليل على صحة ما نذهب إليه إجماع العلماء على الاحتجاج بلغة القوم فيما يختلفون فيه أو يتفقون عليه، ثم احتجاجهم بأشعارهم. ولوكانت اللغة مواضعة واصطلاحاً لم يكن أولئك في الاحتجاج بهم بأولى منا في الاحتجاج بنا، لو اصطلحنا على لغة اليوم، ولا فرق» (١). وواضح أن ابن فارس في تعليله هذا يتناسى أن كل لغة في مسيرتها الطويلة عبر الأجيال، تمر بحقب متفاوتة في النقص والكمال، وفي الصحة والاعتلال، وفي النقاء والتلوث، بحيث يضطر الباحثون إلى اختيار فترة من عمرها، تكون فيها في أوج كمالها وصحتها ونقائها، فيجعلون من ذلك حجة في اللغة، على ضوئه تقيد قواعدها، وتسجل ألفاظها، وتحدد معانيها، وهو ما حدث في اللغة العربية.

ثم نرى ابن فارس بعد ذلك يزعم «أنه لم يبلغنا أن قوماً من العرب في زمان يقارب زماننا أجمعوا على تسمية شيء من الأشياء مصطلحين عليه، فكنا نستدل بذلك على اصطلاح قد كان قبلهم» (٢). وفي هذا الكلام تعسف ظاهر، فالاصطلاح كان يحدث في هذه الأزمنة، وقد ذكر علماء اللغة أن الإسلام اصطلح على ألفاظ جديدة، كالمسجد والمئذنة والمنبر والمصحف، فضلاً عما أشار إليه ابن جني من اصطلاحات أصحاب الصنائع فيما يختص بآلاتهم وصناعاتهم. وهناك شيء جديد وطريف، يأتي به ابن فارس حين ينفي أن تكون اللغة العربية قد أوحى بها جملة واحدة فيقول: «ولعل ظاناً يظن أن اللغة، التي دللنا على أنها توقيف، إنما جاءت جملةً واحدةً وفي زمانٍ واحد. وليس الأمر كذا، بل وقف الله

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق، ص ٣٢ ــ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع، ص ٣٣.

جل وعز آدم عليه السلام على ما شاء أن يعلمه إياه مما احتاج إلى علمه في زمانه، وانتشر من ذلك ما شاء الله. ثم علم بعد آدم عليه السلام من عرب الأنبياء صلوات الله عليهم، نبياً نبياً، ما شاء الله أن يعلمه، حتى انتهى الأمر إلى نبينا محمد ، فآتاه الله جل وعز من ذلك ما لم يؤته أحداً قبله، تماماً على ما أحسنه من اللغة المتقدمة، ثم قر الأمر قراره، فلا نعلم لغة من بعده حدثت (۱). والجديد الطريف هنا أن ابن فارس يكاد يقول لنا إن الله لم يعلم آدم الأسياء كلها، بل وزع ذلك عليه وعلى من بعده. ثم اشترط هذا العالم شرطا جديداً أيضاً وهو أن اللغة أوحيت مثل الأديان والعقائد والشرائع وأنزلت على الأنبياء فقط، والأنبياء من العرب وحدهم، حتى إذا تمت ببعثة نبينا معمد ، وقفت اللغة عند هذا الحد، لا يحدث فيها جديد، وهو قول لا يشفع فيه نظر صحيح، ولا تتبع مكين لتطور اللغة، ولا يشارك ابن فارس فيه أحد من الذين يعتد بهم من اللغويين، وكأن هذا العالم الجليل قد بهرته الخصائص من الذين يعتد بهم من اللغويين، وكأن هذا العالم الجليل قد بهرته الخصائص العظيمة التي تميز اللغة العربية، واستولى عليه جمال أسلوب القرآن، فأحس بما أحس به ابن جني، ولكنه انساق بكل حماسته وراء إحساسه هذا، على حين توقف ابن جني، وأطال النظر، ثم فضًل أن يعلن عجزه عن الاختيار والترجيح.

وقد كرَّس جلال الدين السيوطي، في أول كتابه (المزهر)، في علوم اللغة وأنواعها، فصلاً كاملاً جمع فيه كافة الأقوال التي ترددت بين علماء المسلمين حول هذه المشكلة؛ فلخص كلام ابن فارس، وكلام المفسرين الأقدمين، وألم بمقتطفات مما قال ابن جني، ثم واصل جولته فلخص رأي الإمام فخر الدين الرازي في كتاب (المحصول) وتاج الدين الأرموي في (الحاصل)، وسراج الدين الأرموي في (التحصيل) قائلاً: «الألفاظ إمّا أن تدلّ على المعاني بذواتها، أو بوضع الله إياها، أو بوضع الناس، أو بكون البعض بوضع الله والباقي بوضع الناس. والأول مذهب عباد بن سليمان، والثاني مذهب الشيخ أبي الحسن

 <sup>(</sup>١) نفس الموضع.

الأشعري وابن فُورَك، والثالث مذهب أبي هاشم، وأما الرابع: فإمًّا أن يكون الابتداء من الناس والتتمة من الله، وهو مذهب قوم، أو الابتداء من الله والتتمة من الناس، وهو مذهب الأستاذ أبي إسحق الإسفرائيني. والمحققون متوقفون في الكل إلا في مذهب عباد؛ ودليل فساده أن اللفظ لو دل بالذات لفهم كل واحد منهم كل اللغات لعدم اختلاف الدلالات الذاتية، واللازم باطل فالملزوم كذلك. واحتج عباد بأنه لولا الدلالة الذاتية لكان وضع لفظ من بين الألفاظ بإزاء معنى من بين المعاني ترجيحاً بلا مرجح، وهو محال. وجوابه أن الواضع إن كان هو الله فتخصيصه الألفاظ بالمعاني كتخصيص العالم بالإيجاد في وقت من بين سائر الأوقات. وإن كان هو الناس فلعله لتعين الخُطْران بالبال. ودليل إمكان التوقيف احتمال خلق الله تعالى الألفاظ بإزاء المعاني، وخلق علوم ضرورية في ناس بأنَّ تلك الألفاظ موضوعة لتلك المعاني. ودليل إمكان الاصطلاح أن يتولى واحدً \_ أو جمع \_ وضع الألفاظ لمعانٍ، ثم يفهموها لغيرهم بالإشارة، كحال الوالدات مع أطفالهن. وهذان الدليلان هما دليلا إمكان التوزيع»(۱).

والجديد فيها نقله السيوطي هنا هو ما يسميه إمكان التوزيع، أي الرأي الرابع الذي يجعل بداية اللغة تقوم على دعامتين: القدرة الإلهية من ناحية، والنشاط البشري من ناحية أخرى، والواقع أن هذا الرأي هو أقرب الآراء إلى النظريات التي أسفرت عنها التجارب الطبية في العصر الحديث، فقد تبين منها أن في جسم الإنسان، وفي الخلية المخية على وجه التحديد، مركزاً للكلام هو الذي أشرنا إليه آنفاً، وكان من أوائل القائلين بذلك في أحريات القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين الطبيب الجراح الفرنسي الدكتور «بروكا»، عندما بحث في أمراض فقدان النطق فخلص من ذلك إلى أن في خلقة الإنسان جهازاً طبيعياً لصنع الكلام، وللتمكن من عمل لغة صوتية يتفاهم بها مع المجتمع المحيط به. وعلى ذلك يكون التوفيق هو تمكين الخالق الإنسان، من

<sup>(</sup>۱) المزهر، في علوم اللغة وأنواعها؛ للعلَّامة جلال الدين السيوطي، طبع محمد سعيد الرافعي، صاحب مكتبة الأزهرية ـ القاهرة ١٣٢٥ه، ص ١٠ وما بعدها.

التعبير بصوته عما يجول في نفسه، كما في قوله تعالى ﴿السرحمن، خلق الإنسان، علمه البيان﴾.

ويقول اللغوي الفرنسي المعاصر الأستاذ فندريس: إن بروكا لم يستطع أن يعطى في وقته إلاَّ فكرة تقريبية خشنة، يريد بها أن يعلمنا على الخصوص أنه في مخ الإنسان توجد مناطق متميزة تقابل مناطق متميزة في الفكر الإنساني نفسه، وغلطة بروكا أنه لم يدرك الصلات بين اللغة والفكر؛ إذ من الباطل أن نتصور أن المخ البشري مركب على شكل أبواب النحو ومقسم إلى خانات على عدد أقسام الكلام. فمجموع الواقع اللغوي لـلإنسان مـوزع في مخه بـطريقة أكـثر حرية واتساعاً مما افترضه بـروكا. فـوراء الإصابـات بفقدان القـوة الناطقـة، وهي الإصابات التي بني عليها الدكتور بروكا نظريته، يحتمل وجود تلف موضعي عادةً في مكان ما من المخ. ولكن فقدان القدرة على التعبير وعلى الـوعى لما يقال توجب القول بانهيار عقلي عام. ولولا ذلك لكان من الممكن طبياً أن تأخذ المراكز السليمة في المخ مسؤوليـة أداء وظيفة المـركز المصــاب كلياً أو جــزئياً كما يجرى عادةً في الطبيعة(١) ولسنا نريد أن نخوض فيها لا طاقة لنا به من أسرار الطب وتشريح المخ باللذات، ولكننا نكتفي بترديد رأي الأستاذ فندريس إذ يقول: إن فكرة وجود مركز لصنع الكلام واستقباله في المخ تعتبر على وجمه العموم ثابتة لا جدال فيها، ولكن تحديد مكان هذا المركز بالضبط يبدو بحثاً قابلًا للجدل يتطلب تجارب أخرى(٢). فالتوقيف إذن هـ وتجهيز الإنسان وإعداده للتفاهم باللغة، وهو تجهيز وإعداد قام به الخالق. أما استعمال الجهاز فقـد تُرك لحرية المخلوقات فظهرت اللغة بحسب المجتمعات ، مظهراً من النشاط الفكري الإرادي للبشر، يصنعونها ويستعملونها ويطورونها حسب حاجاتهم في مختلف الأزمنة والأمكنة.

Paul chauchard: Le CERVEAU HUMAIN; P. U. F. Paris, 1980.

Vendryès; le langage; Paris 1021 p. 15 SS. (1)

<sup>(</sup>٢) ما تزال التجارب المشار إليها تجري في الأوساط الطبية إلى الآن:

وقد بدا التوقيف بمعنى بجيء اللغة بألفاظها وقواعدها وكل ما يتعلق بها من الخالق إلى البشر أمراً غير معقول ولا مقبول في نظر كثير من علماء العرب، فتحمسوا للقول بالاصطلاح، قال السيوطي: «واحتج القائلون بالاصطلاح بوجهين، أحدهما: لو كانت اللغات توقيفية لتقدمت واسطة البعثة على التوقيف، والتقدم باطل. وبيان الملازمة أنها إذا كانت توقيفية فلا بد من واسطة بين الله والبشر، وهو النبي لاستحالة خطاب الله تعالى مع كل أحد. وبيان بطلان التقدم قوله تعالى: ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ﴾ وهذا يقتضي تقدم اللغة على البعثة. والثاني: لو كانت اللغات توقيفية فذلك إمًا بأن يخلق الله تعالى علماً ضرورياً في العاقل أنه وضع الألفاظ لكذا، أو في غير العاقل، أو بألاً يخلق علماً أصلاً. والأول باطل وإلا لكان العاقل عالماً بالشرورة، لأنه إذا كان علمه بالله ضرورياً، عالماً بالضرورة بكون الله وضع كذا وكذا، كان علمه بالله ضرورياً، ولو كان كذلك لبطل التكليف. والثاني باطل؛ لأن غير العاقل لا يمكنه إنهاء تمام هذه الألفاظ. والشالث باطل؛ لأن العلم بها إذا لم يكن ضرورياً احتيج إلى توقيف آخر، ولزم التسلسل(١).

وواضح من هذه الجولة من النقاش أن البحث في أصل اللغة كان، كما أشرنا منذ البداية، من مقدمات البحث في أصول الدين، كما كان عند القدامي من الفلاسفة من مقدمات البحث في المنطق والفلسفة، ويزداد ذلك وضوحاً في «المزهر» حينها ينقل عن أبي الفتح بن برهان في كتاب «الوصول إلى الأصول» قوله: «اختلف العلماء في اللغة هل تثبت توقيفاً أو اصطلاحاً، فذهبت المعتزلة إلى أن اللغات بأسرها تثبت اصطلاحاً، وذهبت طائفة إلى أنها تثبت توقيفاً، وزعم الأستاذ أبو إسحق الإسفرائيني أن القدر الذي يدعو به الإنسان غيره إلى التواضع يثبت توقيفاً، وما عدا ذلك يجوز أن يثبت بكل واحد من الطرفين. وقال القاضي أبوبكر(٢): يجوز أن يثبت توقيفاً، ويجوز أن يثبت توقيفاً، ويجوز أن يثبت

<sup>(</sup>١) المزهر، الموضع السابق.

<sup>(</sup>٢) هو القاضي أبو بكر الباقلاني صاحب إعجاز القرآن.

اصطلاحاً، ويجوز أن يثبت بعضه توقيفاً وبعضه اصطلاحاً، والكل ممكن. وعمدة القاضي أن الممكن هو الذي لو قُدِّر موجوداً لم يعرض لوجوده محال، ويعلم أن هذه الوجوه لو قُدرت لم يعرض من وجودها محال، فوجب قطع القول بإمكانها. وعمدة المعتزلة أن اللغات لا تدل على مدلولاتها كالدلالة العقلية، ولهذا المعنى يجوز اختلافها، ولو تثبت توقيفاً من جهة الله تعالى لكان ينبغي أن يخلق الله العلم بالصيغة، ثم يخلق لنا العلم بجعل الصيغة دليلًا على ذلك المدلول، ولو خلق لنا العلم بطل التكليف، وبطلت المحبة (١).

ولسنا نريد الإطالة بحشد كل النصوص التي ذكرها السيوطي، وإنما جئنا منها بما نشعر أن فيه جديداً يضاف إلى ما قاله القدامي كابن جني وابن فارس. فلا نريد إذن إلا أن نشير إلى أنه حتى في الآية الكريمة ﴿وعلم آدم الأسهاء كلها﴾ يذكر أنه لا توجد فيها حجة قاطعة على التوقيف، ثم يسوق نصوصاً من إمام الحرمين في كتابه «البرهان» والغزالي في كتابه «المنخول»، وابن الحاجب في «المختصر» والزركشي في «البحر»، يبدو منها جميعاً توقفهم وعجزهم عن الميل إلى من الجهتين.

ولا نريد أن نترك هذا النقاش قبل أن نذكر من الناحية الفلسفية أنّ المعتزلة كانوا يقولون بالاصطلاح، وبنوا على ذلك القول بأن القرآن مخلوق، وليس قديماً بقدم الله عز وجل، فالمعاني وحدها كانت قائمة في علمه تعالى، ولكنه خلق لها الألفاظ عندما أوحى بها إلى النبي على وهذه الألفاظ في الأصل من صنع العرب، تحقيقاً للمبدأ الذي تقول به الآية الكريمة ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم أما معظم الذين فهموا من كون القرآن كلام الله أنه صفة من صفاته، وبالتالي يجب أن يكون أزلياً أبدياً سرمدياً كذاته، فقد اضطروا إلى القول بأن صانع اللغة هو الله لأنه صنع بها كلامه أولاً، وبالتالي قالوا بأن

<sup>(</sup>١) نفس البـاب من كتاب المـزهر للسيـوطي، ولعل «المحبـة» تحريف للفـظة المحنـة، لأن التكليف خاص بالدنيا وهي دار امتحان لخلق الله تعالى.

القرآن قديم غير مخلوق، وبأن اللغة ظهرت بين الناس بوحي من الله تعالى، وذلك يفسر لنا قول بعضهم ومنهم ابن فارس وإن كل اللغات يمكن أن تكون من صنع البشر باستثناء اللغة العربية، لأنها لغة القرآن الكريم. وينبغي ونحن بهذا الصدد أن نقول: إن اللغة هي تراث اجتماعي، ووسيلة من وسائل الإمتاع الفني، وبقية من بقايا فكر الأسلاف الأول، تكتسب في نظر أبنائها قدسية معينة. وقد ادعى اليهود أن لغة الرب ولغة الملائكة هي العبرية، وأن أول شيء كتب على صفحة السياء السابعة بيد الله هو حروف هذه اللغة، كما ادعى الفرس أن لغتهم ستكون لغة التخاطب في الجنة، وقبلهم قال السريان كما ادعى الفرس أن لغتهم باللاتينية بربرياً، ويعنون بذلك أنه من الهمج، ومن كل مَنْ لا يحسن التفاهم باللاتينية بربرياً، ويعنون بذلك أنه من الهمج، ومن الأجناس السفلي من البشر. فالتعصب اللغوي ظاهرة طبيعية مع طفولة الأمم، وهي التي تدعو بعضهم إلى ربطها باعتبارات ميتافيزيقية لا دخل فيها للعلم التجريبي.

وخلاصة رأينا الذي نتفق فيه مع تعريف سابير، هو ما قلناه: من أن اللغة اصطلاحية يخترعها المجتمع طبقاً لقدرة مخلوقة في الأعضاء والأعصاب، تميز الإنسان في ذلك عن سائر الحيوان. هي إذن نشاط فكري وظاهرة اجتماعية تلازم البشر، وتحيا حياتهم، أي أنها تسير على سنة التطور الذي يعتري الناس، فتتميز العصور المختلفة بالازدهار الحضاري أو التخلف، وتكون اللغة دائماً مرآة لهذا الرفع والخفض، مما أوجب أن يقوم \_ إلى جانب العلوم اللغوية القانونية، التي تثبّت اللغة على وضع شبه نهائي؛ بل تدعي أنه نهائي \_ أبحاث تعتبر حياة اللغة وتطورها من أهم شعب الدراسات الإنسانية، وهذه الأبحاث هي التي تندرج تحت «علم اللغة» و «فقه اللغة».

## الفَصَل لرَّابِع

## الككلامُ والفِيْكُر

تحديد الروابط بين الكلام المسموع وبين الفكرة الهائمة في أفساق النفس البشرية، ما يزال يعتبر من أشد مباحث علم اللغة تعقيداً، وأكثرها طرافة في آنِ واحد. وقد رأينا أن اللغة إن هي إلا رموز صائتة يحدد بها الإنسان تجاربه الحسية أو المعنوية، بحيث لو نظرنا إلى ذلك من زاوية الألفاظ المفردة فقط فإننا نجد أن كلَّا منها هو مجرد علامة مميزة لمعنى مَّا يريده المتكلم بهـذه اللفظة. وهو في ابتداع هذه الألفاظ ينوعها بناءً على ذلك التمييز بين الأشياء والظواهر، ثم يختزنها لتكون في النهاية مؤنته من المعرفة، وعدَّته لتبادل ما يعرف مع غيره من أبناء مجتمعه. فالذي يدفعه إلى ذلك في الحقيقة هـو ضرورة لا مفر منها للمعيشة في مجتمع هو محتاج أن يتبادل معه الأخذ والعطاء في الماديات والمعنويات جميعاً. وهكذا تصبح القيمة الحقيقية للكلمة بمقدار ما لدلالتهامن وضوح وشيوع في ذلك المجتمع، ومن مرونة في الإحاطة بأكبر عدد من الصور الجزئية والتفاصيل الفرعية التي تدخل في نطاق هذه الدلالة. ومن وجهة النظر هـذه يتبـين أن اللفظة في الكـلام تشبـه إلى حد كبـير ورقة النقـد في الاقتصـاد، لا بد أن تغطيها قيمة اقتصادية حقيقية من الذهب أو غيره من القيم المصطلح عليها، وبدون هـذا الغطاء لا تخرج ورقة النقـد عن أن تكـون قصـاصـة ورق لا حول لها ولا قوة. ولتقريب ذلك في ميدان اللغة نتصور مجموعتين من الناس وجدتا في صعيد واحد ولكل مجموعة لغة لا تفهمها الأخرى، ثم راحت كل مجموعة تتكلم لغتها. فالألفاظ المسموعة تتخذ عندئذ قيمتها في المجموعة التي تتفاهم بها فقط، بينها تظل بالنسبة للأخرى مجرد ضوضاء لا تولَّد في العقل شيئاً.

فالمحتوى الفكرى لألفاظ اللغة يظل ملكاً خاصاً لمن يستعملون هذه اللغة فقط، وهـذا يختلف عن الفكر المطلق المستقل عن اللفظ فهـو ملك لـلإنسـانيـة جميعاً. وفي المجتمع الذي يصطلح على لفظة لمعنى، تزداد قيمة اللفظة كلما كانت دلالتها عامة شاملة \_ كها قلنا \_ واسعة التداول في هذا المجتمع. فالكلمة التي تدل على معناها دلالة عينية \_ أي تدل على شيء واحد بذاته \_ كلمة مكتوب لها أن تحمل قيمة فكرية محدودة جداً. ولنأخذ مثلًا كلمة ككلمة (المعبد) فهي رمز لمعنى عام هو المكان الذي تقام فيه الطقوس والشعائر الدينية من أي نوع كان، يدخل تحتها المسجد الإسلامي والكنيسة المسيحية والهيكل اليهودي وبيت النار المجوسي، وما شئنا من المحاريب والصروح الدينية المختلفة التي تعبد الأصنام أو الشياطين أو غيرها. لكن إذا نطقنا بكلمة مثل (الكعبة) فإنها لا تدل إلَّا على بناء بعينه مقدس عند المسلمين وموجود في مكة، وإذا سمى غير هذا المكان كعبة فلا يكون ذلك إلَّا مجازاً. وكذلك الأمر إذا نطقت بكلمة (البيعة)، فبالرغم من أن دلالتها ليست عينية كالكعبة، إلا أنها أضيق نطاقاً بكثير جداً من كلمة المعبد، فهي لا تدل إلَّا على المعبد الصغير للمسيحيين وحدهم ، هـو نـوع من الكنيسـة المحليـة التي لا تتسـع لجمهـور كبيرٍ من المصلين، وقد توسُّع فيها العرب فأطلقوها على المعبد اليهودي الصغير أيضاً، ويقول الفيروزأبادي «في القاموس المحيط»: «والبيعة بالكسر متعبّد النصارى» وقد أضاف السيد مرتضى الزبيدي في «تاج العروس»: «وقيل كنيسة اليهود».

فالأصل في وضع الألفاظ إذن أن تكون كل منها علامة صوتية دالة على «معقول» أو «متصور» يندرج فيه ما لا يتناهى من المحسوسات أو الأعيان. وكنا قد ضربنا لذلك مثلاً كلمة «رداء» وهو ما يصطنعه الإنسان ليستر بدنه، مها اختلفت ذلك طولاً واتساعاً، ومها تباينت ألوانه وطريقة تفصيله والمادة التي هو متخذ منها. . . إلخ، يستوي في ذلك الجلباب والعباءة والمعطف والشملة والجبة والسترة والقميص وغيرها. ولكي تكون الكلمة بهذه المثابة من المرونة،

ينبغي أن تكون التجربة الحسية التي استمدت منها قيمتها وكيانها بوصفها وحدة لغوية، تجربة متكررة على عينات كثيرة فيها من التشابه ما يكفي لجمعها تحت رمز واحد، ومع ذلك يظل الاختلاف في الجزئيات والتفاصيل قائماً وممكناً في الأفهام، فهو الذي يضمن للكلمة مرونتها في الدلالة وصلاحيتها للإحاطة بقدر ما من المعرفة الإنسانية العامة. وبهذه الطريقة فحسب يصبح التفاهم ممكناً بين الناس بعضهم ببعض. وإذا كانت مجموعة ألفاظ لغة من اللغات هي الرموز الاصطلاحية الدالة على المتصورات المعروفة لدى أهل تلك اللغة، فإن اللغة نفسها \_ أي الكلام المركب المفيد \_ هو التصوير الشفوي للنسب القائمة بين هذه المتصورات بعضها ببعض.

وبالرغم مما يبدو على هذا الكلام من منطقية، فقد تناوله كثيرٍ من العلماء المحدثين بالتحليل والنقد والتكميل، ونذكر في مقدمتهم اللغوي الروسي المعاصر ليف سمينوفيتش فيجبوتسكي في مجموع من بحوثه يحتوي على سبعة أبحاث في كتاب واحد عنوانه «الفكر واللغة»، ترجم إلى اللغة الإنجليزية ونشر في الولايات المتحدة سنة ١٩٦٢م(١). وأيضاً مجموعة مقالات للغوي الأمريكي بنيامين لي وورف بعنوان اللغة والفكر والحقيقة ظهر سنة ١٩٥٦م(١). يضاف إلى هذا أبحاث حديثة أخرى أهمها البحث الطويل القيم الذي شق الطريق لمئات الباحثين من ورائه وهمو كتاب «الفكر واللغة» الذي نشره في أوائل لهذا القرن اللغوي الكبير فردينان برينو(١)، وكذلك كتاب الفيلسوف البريطاني هذا القرن اللغوي الكبير فردينان برينو(١)، وكذلك كتاب الفيلسوف البريطاني

Lev Semenovich Vygotsky; Thought and Language; Translated by: Eugenia Hanfmann (1) and Gertrude Vakar, The M. I. T. press; Massachusetts Institute of Technology, Gambridge, Massachusetts, U. S. A. 1966.

Benjamin Lee Whorf, Language Thought and Reality, Selected Writings, Edited and (Y) with introduction by: B. Carroll, M. I. T. Press, 1966

Brunot (Ferdinand), Histoire de la Langue Française. — 5 Volumes. La Pensée et la (\*\*) Langue — I Volume.

برتراند راسل «دراسة في المعنى والحق»(١)، وأخيراً كتاب العلامة الإنجليزي سيمون بوتر «اللغة في العالم الحديث»(٢).

استوقفنا في المقال السابع من كتاب العالم الروسي فيجوتسكي الذي عنوانه «الفكرة والكلمة» قوله إننا في دراسة الصلة بين التفكير والكلام لا نجد أى ارتباط نوعى بين أصول الفكر وأصول الألفاظ لدرجة أنه تبين لنا أن هذا الارتباط في آذان المتكلمين إنما كان نتيجة التطور التاريخي للوعي الإنساني (٣). كذلك استوقفنا مقالة الخامس الذي عنوانه «دراسة تجريبية لتكوُّن الـدلالات» (أي المتصورات اللغوية). وفيه ينقد الطريق القديمة لدراسة الدلالات اللغوية، ويقول: إنه إلى فترة قريبة، كان الدارس لتكون الدلالة أو للتصور اللغوى، يشعر بعقبة كئود هي نقصان المنهج التجريبي الذي قد يتيح له أن يلاحظ التحركات الباطنية في تكوُّن الدلالة اللغوية؛ ذلك أن المناهج التقليدية التي تهتم بدراسة الدلالات تنقسم إلى شعبتين: الأولى منها تبدو في أجلى مظاهرها فيها يسمى بطريقة التعريف، وهي طريقة تطبق تجريبياً على الأطفال بسؤالهم عن معنى بعض ما يلفظون به، وفي هذه الطريقة عيبان هامان يحولان دون تعميق هذا النوع من الدراسة: العيب الأول أن هذه الطريقة تتناول حصيلة منتهية من الدلالة، ولا تهتم بالتحولات والتطورات التي تعرضت لها الظاهرة نفسها، ومن المكن أن يعتبر هذا مقياساً لتحصيل الطفل للغة، ولكنه على كل حال لا يمكن أن يوضح لنا تكوُّن الفكرة وارتباطها باللفظ في إدراك الطفل. والعيب الثاني أن الطفل عند إجابته على أسئلتنا يستعمل ألفاظاً أخرى يعتقد أنها معادلة لما نسأله عنه، ومهما يكن من شيء فلا هذه ولا تلك تعبر عن تكوَّن الأفكار والمدركات في عقل الطفل وتكوُّن الألفاظ الدالة عليها على لسانه .

Bertrand Russell, An Inquiry into Meaning and Truth, Pelican, 1963.

Simeon Potter, Language in the Mcdern World, Peliecan 1964.

Thought and World, P. 119. (\*)

أما الشعبة الثانية فتعتمد على دراسة «التجريد»، والذين يصطنعونها يعتمدون على وسائل نفسية توصل إلى تكون الفكرة أو المدلول. وفي هذه الطريقة يقدم للطفل عدد معين من المؤثرات (صور، لعب، أناشيد، أشياء مختلفة) توجد بينها وجوه تشابه متكررة فيها، ولكنها خفية إلى حد ما، ويطلب منه اكتشاف هذا القدر المشترك بين تلك الأشياء، ويرون أن إدراك الطفل للسمات المتشابهة هو نوع من «دلالة» في دور التكوين يلاحظونها بأنفسهم. ولكن هذه الطريقة لا تعين كثيراً على كشف العلاقة بين الرمز الصوتي الذي هو الكلمة وبين مدلولها.

أما الطريقة التي يصفها فيجوتسكي فتتلخص في إحضار شخص وإسماعه مجموعة من الألفاظ التي تعتبر من قبيل الهذيبان، ولا مدلول لها في ذهنه، ثم يسأل عن الأثر الذي تـتركه كل لفظة من هذه الألفاظ في نفسـه، وقد قام بمثل هذه التجارب اثنان يذكرهما المؤلف، أحدهما «آتش» الذي يقول: إن هذه الطريقة يمكن تطبيقها على الأطفال والبالغين سواء بسواء؛ لأن الدلالات المطلوب إعطاؤها للألفاظ المنطوقة لا تفترض نوعاً بعينه من التجربة أو المعرفة المسبقة، ثم إنها تنطلق من فكرة أن الـدلالـة التي تعطى للفظ ليست شيئــاً متحجراً غير قابل للتبديل والتغيير. وأنصار هذه الطريقة يرون أن المدركات المعبر عنها تتحرك وتتطور طبقاً لظروف وظيفية، أي متجاوبة مع الحاجات المباشرة للمتكلمين. أما الثاني فهو «ريمات» الذي أدار دراسة مخططة بعناية حول تخلق الـدلالات عند المراهقين، مستعملًا طريقة «آتش» مع بعض تعديل ، وانتهى منها إلى أن الإدراك بمعناه الحقيقي ، أي القابلية لأن تقوم في الذهن متصورات حقيقية، يفوق طاقة مَنْ هم دون سن المراهقة، ولا يبدأ ذلـك إلا مع البلوغ. ثم ينقل المؤلف نصاً من ريات يقول فيه: «لقد ظهر لنا بشكل قاطع أن زيادة كبيرة في قدرة الطفل، بدون مساعدة، على تكوين متصورات موضوعية عامة تتجلى في حدود السنة الثانية عشرة من عمر الطفل . . . فالتفكير في التصورات

تفكيراً متحرراً من التلقين يفرض متطلبات على الطفل تتجاوز إمكانياته العقلية قبل سن البلوغ»(١)

والذي يهمنا هنا هو أننا نلاحظ أن الدراسة الحديثة في صلة الفكر اللغوي بالإدراك العقلي قد تعني علم النفس أكثر مما تعني علم اللغة في ذاته، إذ إن عملية الكسب اللغوي لا تبدأ عند الطفل كها بدأت في تجربة آتش وريمات من نقطة الصفر لغوياً، وهي ما يسميه بالهذيان المجرد من المعني، وإنما تبدأ بسماع الطفل للغة مستقرة لها مدلولات مسبقة، يعتبرها هذا المؤلف من عيوب المنهج الذي يعول عليها، بينها هي في الواقع تبين كيف يختلف مدلول الكلمة بعينها من سن إلى سن، ومن مستوى اجتماعي أو فكري إلى مستوى آخر.

وإذا كانت كل هذه المناقشات بأجمعها تدور حول العلاقة بين الكلمة ومدلولها، فقد كان ذلك باعثاً للفيلسوف برتراند راسل ليبدأ كتابه «دراسة في المعنى والحق» بسؤال هو بكل بساطة: ما الكلمة؟ (٢) وقد ذكر أنه في ذهن الرجل القديم، لم يكن هناك فاصل بين الكلمة وما تدل عليه، فكل شيء موجود هو موجود باسمه، كما أنه كان يعتقد أن المعدوم هو الذي ليس له اسم. وتفرعت عن ذلك اعتقادات سحرية نحتلفة، منها أن الذي كان يعرف اسم عدوه كان بهذه المزية يتزود بقوة سحرية تسهل له التغلب عليه. وكان السحرة يدعون الملائكة والشياطين بأسهاء هي التي، في معتقدهم، تجعل هذه المخلوقات الرهيبة غير المرئية تطيعهم.

ونظراً للقدسية التي يكتسبها خلع الاسم على المسمى، ظل هذا إلى الآن في استعمالات تدعو إلى التأمل، مثل: باسم القانون، باسم الشعب، وبسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الله في كل هذا معناه في الواقع القوة والسيادة والقدرة التي يضمنها المسمى، فمفهوم «باسم القانون» هو بسيادة القانون، وبقوة القانون،

An Experimental Study of Concept Formation; P 52.

What is a Word?, P 21— 28.

ومفهوم «باسم الشعب، بسيادة الشعب وبقدرة الشعب، ومفهوم «بسم الله» بقوة الله وقدرته وسيادته. فالكلمة إذن كانت ترتبط بالمدلول ارتباطأ سحرياً، وفي ذلك نفسه ما يثبت أن الارتباط لم يكن عضوياً وإنما كان صناعياً أريـدت تقويته فخلقت حوله هذه الهالةمن المعتقدات القديمة. كان الرجل القديم يخاف من الكلمة ، وقد ذكرنا في كتاب ألفناه عن القَسَم عند الساميين القدماء(١) أن تلك الأمم كالأمم البدائية المعاصرة لنا، كانت تخاف من اليمين، وكان بعضهم يفضل أن يضيع حقه نهائياً على أن يتلفظ بصيغة قد تجرُّ عليه ما لا علم له به من اللعنات. على حين أن اليمين، في حد ذاتها، لا تعدو مجرد ألفاظ منطوقة، على ضوء الواقع المادي المنطقى لا حول لها ولا قوة. وقد اكتشف الناس ذلك فأكثروا من الأيمان الكاذبة، حتى اضطر المشرعون إلى وضع عقوبات مادية للكاذب في يمينه، وصلت في بعض الشرائع إلى عقوبة الموت، ثم يئس القضاء من قيمة اليمين فلم يعد يقنع إلاّ بالوثائق المادية والعقود والشهود. كذلك كانت اللعنات في الزمن القديم لا تعتبر مجرد كلمات، وإنما هي أصوات ذات قوة سحرية خياصة، لـدرجة أن بعض البـدائيين كـان إذا مَرَّ بالمصادفة فالتقطت أذنه صوت شخص آخر يطلق لعنة من اللعنات، انكفأ على وجهه أرضاً حتى تمر اللعنة من فوقه ولا تلمسه.

كل هذا يبين لنا الشوط الذي قطعته الألفاظ في علاقتها الخفية بالفكر حتى وصلت إلينا، ولم يكن وصولها مع ذلك خالياً من المشاكل الخاصة بالعلاقة بينها.

وبعد، فهناك سؤال حار الناس في الإجابة عنه وهو: هل يمكن أن يوجد الفكر دون أن يوجد الكلام؟ وبعبارة أخرى: أليس الكلام والفكر كلاهما مظهرين لعملية نفسية واحدة؟

Hassan Zaza, Le Serment chez Ies Anciens Sémites, Paris 1957, P. P 39 — 63 (1)

يقول إدوارد سابير: إنه للإجابة عن السؤال يجب أن نفهم بـوضوح ومنـذ البداية أنه \_حتى مع التسيليم بأن الفكر في عملياته المختلفة في حاجة إلى رموز حسية يتعلق بها \_ في حاجة إلى لغة على وجه التحديد، فإنـه لا ينبني على ذلـك أن يكون الكلام دائماً وأبدأ صورة لعملية من عمليات الفكر في معناه الفلسفي الأعلى. وقد سبق أن رأينا أن العنصر اللغوي الأساسي في الكلام هـو اللفظة الدالة على متصور. وليس معنى هذا أن اللغة تستعمل فقط في التعبير عن متصورات بالمعنى الفلسفي؛ فإننا في الحياة اليومية العادية لا نهتم بالمتصورات قدر اهتمامنا بالواقع الملموس، بالأمور الجزئية القائمة أمامنا وبالنسب التي تنشأ بينها. وأنا عندما أقول إنني تناولت إفطاراً لذيذاً هذا الصباح، فإنه من الواضح أنني لا أتجشم \_ وأنا أنطق بهـذه الجملة \_ عذاب الإجهـاد العقلي الـذي تحتاج إليه عملية من عمليات الفكر جديرة بهذا الاسم. بالعكس، أشعر بسرور من يستعيد ذكرى طيبة يسوقها في عبارة مألوفة يسيرة. وبالرجوع إلى كل لفظة من ألفاظ هذه الجملة نجد أنها في حقيقة الأمر تعبر عن متصور، أو عن نسبة بين متصورين، أو عن الأمرين جميعاً ، ومع ذلك فالجملة كلها بعيدة كل البعد عن أن تكون لها هذا الجو المكفهر، جو التصورات المنطقية والنسب والقضايا القائمة بينها، ونحو ذلك من أشكال الفكر الفلسفي. وأنا في نطقي بهذه الجملة، أي في التعبير عن معناها باللغة \_ هذا الجهاز الفكري الضخم المعقد \_ أكون مثل من وجد مولداً كهربائياً هائلًا تستطيع قوته تحريك الآلات الضخمة والمصاعد الثقيلة، فاستخدمه هو بكل بساطة في رن الجرس الصغير المثبت على باب بيته أو على مكتبه.

وهذا القياس – كما يقول سابير – أكثر جدية مما يبدو في الظاهر ولأول وهلة، إذ يمكننا أن نعتبر اللغة آلة صالحة لأداء ما يرجى منها في كل النظروف النفسية والفكرية، ابتداءً من الواقع البسيط المتكرر في الحياة اليومية كالحديث عن الإفطار في الصباح، إلى الفكرة التجريدية الفلسفية في كل تعقيدها وعمقها. وفي كل هذه الحالات التي لاحصر لها يختلف الموضوع، ويختلف

المستوى الذي يدور فيه التفاهم، أما مادة التفاهم، أما صورته، أي الجهاز اللغوي المطالب بالتعبير عنه، فإنه يبقى واحداً على الدوام(١).

وفي علاقة اللغة بالفكر يسأل الدكتور كمال يوسف الحاج في كتابه «في فلسفة اللغة» هذا السؤال: أَبِإِمكان الألفاظ أن تدلَّ تمام الدلالة على المعاني الداخلية، أو أنها تقصر عن تصريف كل ما في الوجدان؟ عندما أقول (أحب)، هل تستطيع هذه الكلمة أن ترسم، بأحرفها الأربعة، جوهر الحالة النفسية التي يتناغم فيها المحب مع قلب آخر؟

جليٌ أن العلاقة ههنا محصورة بين اللغة ومواجيد الباطن، وأن المعضلة الأولى (وهي: هل اللغة اصطلاح أو توقيف) لم تنتف بهذا السؤال الثاني. إنما أرجى علها فقط، فقد انتقلت من البحث في أصول الشيء إلى البحث في أصول الوجدان. ومعلومٌ أن الآراء، لم تجتمع في هذا المجال على حذو واحدٍ. منهم من آمن بأن العلم بمواقع الألفاظ لا يفيدنا كل الإفادة عن حقيقة الوجدان. بذلك تصبح اللغة واسطة لا غاية (لوك Locke). ومنهم من آمن بأن العلم بمواقع الألفاظ يغبر عنه تعبيراً العلم بمواقع الألفاظ يفيدنا عن حقيقة الوجدان، لأن اللفظ يعبر عنه تعبيراً كاملًا. بذلك تصبح اللغة غاية لا واسطة (دي بونالد De Bonald). ومنهم من وقف بين بين (ليبنتز Leibnitz).

يعتبر لوك، من أكابر فلاسفة الإنجليز في القرن السابع عشر، وقد خصص لمعضلة اللغة فصولاً طويلة، ضمنها كتابه الضخم «بحث في المدارك البشرية» حيث تبنى المسالك التجريبية. وقد كان من أشد الذين لاحظوا الروابط المتينة الكائنة بين اللغة والفكر. في رأيه أن العلاقة بينها أكثر من احتكاك براني. علاقتها من الداخل. ولا نستطيع نحن، في أي حال من الأحوال، أن نقضى على هذه العلاقة، لنفصل بعضها عن بعض.

Edward Sapir, le langage, p. 21. (1)

لاحظ لوك وجود هذا الحبك المتين بين التعبير والتفكير، ثم قال رغم ذلك بالتواطؤية (أي كون اللغة اصطلاحية لا توقيفية). هذا الحبك المتراص أعاده لوك إلى كون الإنسان يعيش في بيئة اجتماعية، فطرنا على الحياة فيها مع الأخرين. هذه الحياة تفرض علينا التفاهم والتخاطب؛ لذا كانت الأعضاء الصوتية لدى الإنسان، ليتصرف بطريقة يتمكن فيها من أن يعبر عن أفكاره للآخرين. هنا مصدر اللغة البشرية. لكن هل نستطيع القول رغم هذا أن اللغة توقيفية؟

جواب لوك عن هذا السؤال واضع. يقول ما فحواه: إذا كانت قوة الكلام مغروسة، أصلاً، في عنقنا... إذا كنا نندفع بالسليقة إلى الكلام... فهذا لا يعني أن اللغة توقيفية. الإنسان يتواطأ مع صحبه على وضع المفردات الخاصة. حجة لوك في هذا ما يلي: الكلمة تدل إلى معنى. والمعنى لا يأتي من الشيء المادي. الحجر لا يعني، الكلمة الدالة إلى الحجر هي التي تعني. والذي يعني، في الكلمة، هو الفكر، الفكر إذن، عانٍ. والإنسان هو مصدر الفكر. لنقل عيني، في الكلمة، هو الفكر، الفكر إذن، عانٍ. والإنسان هو مصدر الفكر. لنقل والحالة هذه \_ إن الكلمات رموزٌ لأفكارنا، شارات حسية لها. الكلمات لا تعني أشياء بقدر ما تعني أفكاراً. علاقتها بالباطن لا بالخارج، بعالم النفس لا بعالم الطبيعة، مها تكن قوية علاقة الكلمة بالشيء الذي تعنيه. وضعيفة علاقة الكلمة بالفكرة التي لدينا عن هذا الشيء، فإنَّ غاية الكلمة هي الترويح عن النفس، التخفيف من لواعجها ونقل الأفكار إلى الأخرين في نطاق الحياة عن النفس، التخفيف من لواعجها ونقل الأفكار إلى الأخرين في نطاق الحياة الاجتماعية. العلاقة حاصلة إذن، بين الكلمة والفكرة، لا بين الكلمة والشيء. العلاقة الشانية لا وجود لها، لأن الأفكار هي التي تعني، والشيء. العلاقة البرانية.

يقصد هذا القول أن الإنسان هو الذي يعطي المعاني للكلمات. فهناك حاجة الإنسان إلى التعبير عن أفكاره، فحاجته إلى التعبير عن أفكاره للآخرين مما يفيد أنه لا يوجد ربط حتمي بين الأفكار وجرس الحروف. لأنه لا توجد علاقة جبرية بين ما نعبر عنه وما نفكر فيه. لو كانت هذه العلاقة موجودة لتكلم

الناس جميعاً لغةً واحدةً، وأثارت الكلمات عينها، في أذهان الكل، المعاني ذاتها. الكلمات في حد ذاتها لا تعني شيئاً. هي تعني ما نريدها نحن أن تعنيه. إذن هي وليدة التواطؤ.

وقد لاحظ لوك أن هذه التواطؤية ذات قاعدة. يعني أن وضع الكلمات يتطور من الحس إلى المجرد. . من المنظور إلى اللامنظور . . من الخاص إلى العام. فلو حللنا مفاهيم مجردة كلفظة عقل، وروح، ونفس، وربّ، لوجدنا أن معانيها ترجع بالأساس إلى أوضاع حسية. مثلاً عقل (الذي فحواه نور روحاني تدرك النفس به ما لا تدركه بالحواس) يعني بالأصل شيئاً مادياً. نقول عَقَل البعير، أي ثنى وظيفه مع ذراعه، فشدُهما معاً بحبل هو العقل. العقل، إذن، هو الحبل الذي يشد به البعير في وسط ذراعه. نقول أيضاً: عقلت شعرها أي مشطته. اعتقل الرمح، أي وضعه بين ركابه وساقه. عقل الدواء بطنه، أي أمسكه. ولا شك في أن كلمة رب «التي تعني المالك، السيد، المصلح وهو خلاصة جميع الظواهر الكائنة» هذه الكلمة مأخوذة من الرب والرب ما يطبخ من الثمر، وما يخثر من عصير الثمار، وهكذا دواليك حتى تأتي على ما يطبخ من المجردة (۱).

هذه النزعة التواطؤية يقابلها نزعة توقيفية أشد، أظهرها دي بونالد، أحد مفكري الفرنسيس، في القرن الثامن عشر. وهو يعتبر من أعند الذين اشتغلوا بقضايا الكلمة على الصعيد اللاهوتي البحت.

عنده أن علاقة اللغة بالفكر ليست معضلة خاصة يمكن درسها بمعزل عن معاضل الإنسانية الباقية. هذه المعضلة هي في صميم الكيان البشري ومن صميمه وإلى صميمه. هي معضلة الإنسان رُمَّة، من هنا اعتباره إياها، صراحة، قلب الفلسفة كلها.

نستطيع أن نلخص نظرته في اللغة كما يلي: أن العلاقة التي تربط الفكر

<sup>(</sup>١) عملاقة المربّ بالمرُّب متكلفة، والمرّبّ في المعنى الحسمي هو الكبير والكثير والضخم ومالك الشيء المتصرف فيه.

بالكلمة هي علاقة صميمة. الفكر والكلمة جسم واحد، لا يحصل فكر بدون أن تحدث لغة. ولا تحدث لغة لا تكون ذاتها فكراً. استناداً إليه يقول دي بونالد ما فحواه: اللغة ليست تواطؤية من خلق الإرادة البشرية. الناس لم يتفقوا فيها بينهم على أن يكون ثمة لغة فكان هناك لغة. هذا التفسير لمنشأ اللغة بعيد كل البعد عن واقع الحقيقة؛ ذلك أن الإنسان لا يقدر على حل شيء ما لم يكن لديه فكرة صريحة عنه. ولكي يحصل على هذه الفكرة الصريحة ينبغي له أن يعبّر عنها. إذن اللغة واجب وجود لمنشأ اللغة ذاتها. مما يفيد أن اللغة ليست من عمل القوى البشرية. إنها هبة من لدن الله.

أُعطى الإنسان قوة النطق منذ أن سُوِّي إنساناً، منذ أن تحرك الحركة الأولى. لذا نخطىء عندما نقول: إن الفكر سابق للكلمة. الفكر ذاته كلمة، والإنسان لا يفكر إلا لأنه كائن لاغ . فنحن نتحدث إلى أنفسنا عندما نفكر بيننا وبين ذواتنا. نتحاور في قرارتنا حواراً لا ينقطع، لأن في هذه القرارة فكراً لا ينقطع، والفكر تعبير وراء الشفتين الصامتتين، الفكر حديث باطني، والحديث تفكير بصوت عال (1).

ونحن متفقون مع أغلب الباحثين المحدثين في فلسفة اللغة، الذين وقفنا على طرف من آرائهم الآن، فالفكر هو المضمون الخفي أو الطاقة القصوى للكلام، هو المعنى الذي نكشف عنه عندما نتأمل القيمة التصورية لكل وحدة من وحدات الكلام. ولكن هذا بالذات يعني أن الفكر واللغة ليسا في الاعتبار الفلسفي شيئاً واحداً. فالكلام بالنسبة للفكر هو أولاً وقبل كل شيء عملية مصاحبة له غير خالقة له على وجه اليقين: هو رفيق لهذا الفكر يعمل بدأب وتواضع على أن يرتفع إلى مستواه، وبالتالي فهو من جهة أخرى ليس كما ينظن البعض بطاقة نلصقها في النهاية على الفكرة عند بلوغها في العقل مبلغ الوجود.

وإذا سألنا زيداً من الناس هـل تستطيع أن تفكـر بلا كـلام؟ بلا لغــة؟

<sup>(</sup>١) كمال يوسف الحاج: في فلسفة اللغة. بيروت (دار النهار) ١٩٦٧، ص ٢٣ وما بعدها.

بدون أن تستحضر في نفسك ألفاظاً معينة؟ فإنه سيجيب غالباً: نعم! ومع ذلك فليس من السهل علي أن أفعل هذا؛ ولكنني أعلم أنه ممكن.

الواقع أن الذي يجيبك بذلك محدوع، فاللغة للفكر كالأرقام للحساب، لا يمكن تصور عملية حسابية بدون أرقام، مع أن الحساب، من حيث هو عملية عقلية، شيء، والأرقام شيء آخر. كذلك لا يمكن تصور فكرة بدون ألفاظ. والذي يوقع الناس عادة في هذا الخطأ هو ظنهم أن الفكر طبيعي، واللغة صناعية، وعلى ذلك تكون الرابطة بينها شيئاً محدثاً مبتدعاً، ليس هو في لب الأمر وجوهره لازماً لا ينفصم. الواقع أن للفكر حمى أو حرماً عزيزاً منيعاً ليس له إلاً طريق واحد تؤدي إليه هي الألفاظ، الكلام. وهناك سبب آخر لذلك الخطأ، وهو ملاحظتنا أن الصم البكم قادرون على التفكير رغم حرمانهم من وسيلته التي تسمى الكلام، وقد سبقت الإشارة إلى أن هؤلاء المحرومين يتلقون من المجتمع الذي يعيشون فيه رموزاً بديلة تحلُّ على الألفاظ كالإشارة والكتابة إلى آخره.

ونحن في هذا نخالف ما يذهب إليه الدكتور كمال يوسف الحاج ومن لف لفه عندما يقول<sup>(۱)</sup>: «اللغة، إذن، في صميم الوجدان، ومن صميمه، وإلى صميمه». نقول أيضاً لا صميم للوجدان بدون لغة. إن اللغة ليست صفة من صفات الوجدان، بل هي الوجدان عينه. إذا توقف الوجدان عن أن يكون لغة، أو في سبيل اللغة، توقف عن أن يكون وجداناً. إن التزام الدلالة في الوجدان دلالة إلى التزامه اللغة دائماً. إذا انعدم انتقاله إلى اللغة انتقل العدم إليه.

المقصود من هذا الكلام أن اللغة متحدة، اتحاداً عينياً بالوجدان؛ لذا كانت اللغة إلى الإيجاز أو الإطناب، إلى اللين والشدة، إلى الارتفاع أو بعد المدى، عقدار ما تستلزمه الدلالات في الوجدان. وكانت الدلالات الوجدانية

<sup>(</sup>١) كمال يوسف الحاج: في فلسفة اللغة. ص ٩٢ وما بعدها.

تنطبع لغة ، بمناسبة طبيعية في الشدة أو الرخاوة ، في الهمس أو الجهر ، مما يجعل الوجدان غير قادر على أن يتصرف بالحروف ، والكلمات ، كما يشاء هو ، بل كما يفرضه الوجه الذي في الحروف ، والكلمات . وهذا الوجه في الحروف ، لم يأت محتماً إلا لأنه يحمل فيه بلاغة الوجدان ذاتها . فدلالة الوجدان طبيعية في دلالة اللغة . يكون فيها من دلالة على مقدار ما يكون فيها من روح الوجدان . وعلى مقدار ما يكون في الوجدان من دلالة ينجذب ضرورة إلى أن يصبح لغة .

اللغة إذن غاية لا واسطة. لولاها ما بان الإنسان من باقي الحيوان الاً بتخطيط جسمه. ولولاها ما وجد إلى المعرفة باباً واسعاً. لا نرى عاقلاً يشك في أنها من مهمات علم الإنسان، في أنها الأسبق إلى منازل الشرف ومواقع التعظيم. لا علم إلا وهو دليل عليها، ولا خير إلا وهو السبيل إليها. نقول: ما كان شيء في الوجود أنور فانوساً من اللغة، التي نفثت الحياة في العدم فأخصب، وضربت السحر في الجماد فتحرك. لولا اللغة لبقيت اللطيفة الإنسانية كامنة محجوبة. لاستولى الخفاء على قاصيها ودانيها. لعجزت النفس عن أن تنتهي إلى خابية الحق المعتقة.

جلي أن اللغة، التي نعني، ليست قرع الشفاه. ولا هي وسيلة طينية في سبيل غاية وجدانية، قرع الشفاه أحد المظاهر فيها. اللغة، التي نعني، تبدأ في الموجدان وتمر على اللسان، وتنتهي في الخط. مصبها إذن أبعد من الشفاه. إذا أردنا أن نأخذها من معدنها الصافي كان علينا أن نستقيها من الوجدان ذاته. إذ هي وجدان. وأن نمتشقها من طباع النفس عينها. إذ هي نفس ذلك لأنها مركوزة في سوس الأدمية، لاحقت الإنسان، منذ أن كان، وهي تلاحقه إلى أن يذوب، في الحفرة الباردة.

لعل كلمة مصطلح، المشتقة من فعل اصطلح، هي التي ساعدت على تحريف اللغة، لقد جعلتنا نعتقد أن المصطلحات مجرد رموز إلى مسمياتها، وكنايات عنها وإشارات إليها. فهي وليدة الاختيار البارد الذي لا يبرره داع

حياتي صارم. المصطلح هو الذي اتفق بعض الناس على أن يكون هكذا، فكان. وقد يتفقون على أن لا يكون هكذا، فلا يكون. مثل الاصطلاح مثل كلمة السر بين الجنود في ساحة الوغى. إذا تفشت اصطلح على غيرها، دون أن يتزعزع الموقف. هذا الفهم الجامد للغة البشرية تحريف لحياتيتها، وتبريد لحرارتها. هي لا تكون عن طريق الاختيار الذي لا يبرره شيء، ولا عن طريق الحجيج اللغوية. اللغة توقيف. والتوقيف غاية أصيلة، اللغة تستمد توقيفيتها من الحياة العاملة يعلو، ولا يعلاه، لأنه نقطة التقاء الساء بالأرض.

في ضوء هذا المبدأ لا يعود بإمكاننا أن نعتبر أن اللغة واسطة بل غاية، وجودها معاصر لوجود الإنسان، والإنسان غاية إنسانه. في هذا الضوء لا يعود بإمكاننا أيضاً أن نتواطأ، بأسلوب لغوي صرف على وضع المصطلحات، بل نترك الإنسان يعايشها بالفعل وهو ينطقها بالقول. حينئذ تأتي المفردات، بصيغتها اللفظية، امتداداً للحياة، فتكون عبارات مستقيمة. الضرورة، أو الحاجة، هي التي تدفع بالخاطرة إلى أن تَتكلمن (۱) بذوق سليم. المصطلحات تؤخذ من العمل ذاته. إذا لم يكن لها داع يدعو إليها من صميم الحياة، خرجت هذياناً تمجه النفس. منطقها منطق الأعماق في النفس، لا منطق ما تتفق عليه، لغة، المجامع اللغوية. من هنا كانت المصطلحات لغزاً من ألغاز الوجود الإنساني لا قاعدة من قواعد الصرف والنحو» (۲).

هذا الكلام يؤكد ما يلاحظه كثير من الباحثين في اللغة، من تعرض الإنسان لمرض «عبادة اللغة» أو «تأليه اللغة» وهو مرض يحسن وقعه في وجدان المصاب به، فيجد له فتنة في أعماق الوجدان. وقد أشرنا سابقاً إلى تردد ابن جني أمام فتنة اللغة العربية وسحر بلاغتها، حتى توقف فلم يقل

<sup>(</sup>١) تتكلمن: أي تصير كلاماً، فيها يبدو. (ح. ظاظا).

<sup>(</sup>٢) الدكتور كمال يوسف الحاج: المرجع السابق.

لا بالاصطلاح ولا بالإلهام. وها نحن أولاء نجد هذا السحر قد استوعب هوى باحث آخر بعده بألف عام أو تزيد. فالدكتور كمال الحاج يبدو وكأنه لا يريد أن يجعل هناك فرقاً بين الفكر واللغة، فهما عنده جزء لا يتجزأ، وهما عنده الوجدان والإنسان وملتقى ما بين السهاء والأرض وهذه المثابة كان لا مفر له من القول بأن اللغة تـوقيفية، مـع تعديـل يناسب روح العصر، هـو أنها توقيفيـة لا بوحي وإلهام من الخالق، وإنما بنوع من القدرية أو الحتمية الاجتماعية والحضارية، هي التي تجعل الفكر واللغة عند البشر شيئاً واحداً. ولـو أبحت لنفسي أن أعدِّل من لفظه لقلت إنه لا يريد إرجاع اللغة إلى التوقيف بقدر ما يريد إرجاعها إلى التوفيق، فالمتكلم يعمل فكره في شق الطريق نحو استخلاص الرمز الصوتي الملائم، وجدانياً، لمدلوله عنده، وهو في هذا، بنوع من الضرورة الحيوية، موفق إلى بغيته لا محالة. فإذا كان ذلك كذلك كان النقاش مع الدكتـور كمال الحـاج نقاشاً لفظياً بحتاً، ولكنه يلح في إضفاء نوع من الروحانية السرمدية على اللغة، وفي أن يترفعها إلى مستوى الميتافية يقيات. وانطلاقاً من هذه العقيدة خالف الفيلسوف الفرنسي برجسون الذي كان على سحر أسلوب يعتقد أن اللغة ـ منظوراً إليها على أنها ألفاظ تدلُّ على معانٍ \_ هي في الواقع وحدات يتعامل بها البشر في نقل الأفكار، وهي مستقلة عن هذه الأفكار، وقليلًا ما تنجح في نقلها. يقول: «لقد تزعم برجسون المدرسة الإرهابية، التي قال ذووها بأن اللغة لا تعبر تماماً عن الوجدان، إذ هي دونه. نودي ببرجسون فيلسوفاً لتلك المدرسة لأنه قال بأن مركب اللغة قاصر عن أن يجوز مبسوط المعاني. المعاني جدّ بسيطة، ولها اتصال شديد بعضها ببعض، في حين أنه يوجد بين الكلمات فَرَج وفضاءات ومسافات. ليس بمقدور لغة بشرية أن تقبض على فرش المعاني وتحيط بها. ليس بإمكان الجملة أن تنصب على الوجدانيات سوراً. إن الألفاظ جالبة للفساد. إذ بها يحصل سوء التفاهم بين الإنسان والإنسان، بها تتحور المشاعر فتأتى عكس منطوقها»(۱).

<sup>(</sup>١) كمال يوسف الحاج: في فلسفة اللغة، ص ٣٩.

كذلك نقل نفس المؤلف عن الأديب اللبناني ميخائيل نعيمة في كتابه الغربال رأياً يؤكد انفصال اللغة عن الفكر وقصورها الكبير إزاء متطلباته، إذ يقول: «الفكر كائن قبل اللغة، والعاطفة قبل الفكر. فهو الجوهر وهي القشور. ومن تعس البشرية أن تفقد مقدرة قراءة الأفكار والعواطف كها تنبت وتنمو في الأرواح، لا كها ينطق بها اللسان. وأن تراها بحاجة إلى إشارات وعلامات مختلفة، تصطلح عليها رموزاً لأفكارها وعواطفها. لأن تلك الإشارات والعلامات مهها دقّت، ليست لتأتي إلا بأشباح ضئيلة مبهمة، من عالم الفكر والعلامات مها دقّت، ليست لتأتي إلا بأشباح ضئيلة مبهمة، من عالم الفكر فكره أو يجسّم كل عاطفته، في كلام أو خطوط أو ألوان أو ألحان. لذاك فهي أبدأ تقرأ بين السطور. وما تقرأه بين السطور هو أفصح، وأبلغ وأعمق، وأوسع، مما تقرأه في السطور. وذاك لأنها تدرك بالفطرة أنه يستحيل على بشري كائن من كان \_ شاعراً أم كاتباً، رساماً أم نحاتاً، مهندساً أو ملحناً \_ تأدية فكر أو عاطفة بكل ما فيها من تجعد وتلون»(۱).

وسنرى بمزيد من الوضوح والتفصيل، عندما نتحدث عن الصلات القائمة بين اللغة والمجتمع، أن عبادة اللغة القومية، وتقديسها وتأليهها، ترجع كلها في الحقيقة إلى عكس ما يظنه أمثال هذا المؤلف من سماوية اللغة و «جوانيتها». ترجع إلى أنها كها أشرنا آنفاً تراث، وخزانة معرفة، وعنوان قومية، ومظهر ترف فكري في كثير من الأحيان: عندما يتغنى بها الشعراء، ويخطب بها قادة الجماهير، وتسترنم بها أجيال من المصلين والنساك، ومن العابثين من سمار الليالي.

والأصل في اللغة ليس هذا الترف، بل أن تعبر عن أمور عملية في حياة الإنسان اليومية. ورقيها إلى مرتبة الفكر الفلسفي والعلمي والفني في أعلى

<sup>(</sup>۱) كمال يوسف الحاج: في فلسفة اللغة، ص ٣٦، نقلًا عن ميخائيل نعيمة، الغربال، ص ١٠٢.

مفهومها، مرحلة تطور متأخرة تتبع الرقي الحضاري نفسه. أي أن الفكر، وهو ذلك السر البشري المتسامي المتطلع إلى الكمال وإلى التجريد، يتأثر باللغة ويؤثر فيها، آخذاً بيدها في رحلته الطويلة، يعينها ما استطاع على أن تتم معه الرحلة حتى نهايتها. وقد قلنا إن الكلام ظاهرة مرافقة للفكر، ولكنها ليست هي الفكر بعينه، ولا بأس من إيراد بعض أمثلة لألفاظ رفعها الفكر من طينة الحس إلى آفاق التجريد الفلسفي في مراحل تطور، هي بلا شك من صنع العقل البشري.

لناخذ مثلاً كلمة «المروءة»: أصلها من كلمة المرء ومعناها الرجل المكتمل القوة الحاوي لأبرز المميزات التي يمتاز بها هذا الجنس. فبينها كلمة «الرجل» بمعناها الأصلي الحسي لا تدل إلا على الشخص الذي يمشي على رجلين لا على أربع، كانت لفظة المرء تدل، زيادة على ذلك، على ما في الرجل من صفات تدعو لاحترامه، كالقوة والهمة والحرية والشعور بالواجب، وقداستعملت في لغات سامية أخرى كالأرامية والسريانية بمعنى السيد أو الرجل العظيم، وكانت تنطق «مار»، فيقال مار جرجس، مار مينا، مار الياس... إلخ. ومن كلمة مرء في اللغة العربية اشتقت كلمة مروءة لمجموع صفات الرجولة التي تمثل السيادة، ومع الزمن وجدنا كلمة على نفس النمط هي كلمة «الأنوثة» التي يستعملها المحدثون لمجموع الصفات التي تميز الأنثى من البشر، من الرقة والجاذبية المجدثون لمجموع الصفات التي تميز الأنثى من البشر، من الرقة والجاذبية الجنسية ووضوح خلق الأمومة... إلخ. ونجد مثل ذلك في عديد من اللغات الأوروبية فكلمة (Virtue) الإنجليزية أو (Vertu) الفرنسية تعني المروءة، وهي مشتقة من اللفظ اللاتيني (Vir) الذي معناه الرجل المستكمل الرجولة، أي الموءة.

ومن هذا القبيل كلمة «الرُوح»: فأصلها من نفس أصل لفظة الريح، وهو الهواء، ثم النفس الذي يردده الإنسان في صدره شهيقاً وزفيراً. وقد سمي كل ما تحمله الريح ويمكن أن يشمه الإنسان عند التنفس رائحة، وسميت الراحة كذلك لأن المتعب، أو المهموم المكروب، تضيق أنفاسه، فإذا استطاع أن يستنشق الهواء وأن

يتنفس الصعداء، صعد الهم مع هذا التنفس من صدره، فأحسّ بالراحة، وهكذا يكون قداستراح، ولما كانت الريح لا تلاحظ في هبوبها بقدر ما تلاحظ بوضوح في الأماكن الشاسعة المنبسطة سمي كل شيء واسع فيما بعد أُرْوَح، وسميت راحة اليد لاتساعها وانبساطها. ولما كان تردد الريح في صدر الإنسان هو أوضح العلامات على أنه حي لم يمت، اشتق من ذلك لفظ الروح بمعني سر الحياة المجرد المبهم في الكائن الحي، ولاشتقاق الروح من الريح جاء لفظها في القرآن الكريم مستعملًا مع الفعل نفخ في قوله تعالى: ﴿ونفخنا فيه مِنْ روحنا﴾.

وتذكرنا هذه الكلمة بمثل لها وهو «النفس»: فأصلها من مادة التنفس أي استنشاق الهواء شهيقاً وزفيراً؛ ومن ذلك استعملت النفس بمعنى الكائن المحتوي على سر الحياة، لأنه يتنفس، ثم سميت المرأة التي وضعت حملها نفساء، لأنه خرجت من بطنها نفس أخرى حية. كل ذلك تطور مع احتياجات الفكر للتعبير ولم ينزل وحياً من السهاء على بني آدم دفعة واحدة.

ولفظة «الدين» بدورها سارت في طريق تطوري طويل، فأصل الدين الحق، وأمر الحاكم الواجب الطاعة. كذلك جاء لفظ «الدَّين» بالفتح اسماً للمال الواجب أداؤه على الإنسان. أما الدِّين بالكسر فانتقل من معنى الحق وأمر الحاكم إلى معنى الطاعة، استشهد على ذلك أبوزيد القرشي في مقدمة «جهرة أشعار العرب» بقول زهير بن أبى سلمى:

لَئِنْ حَلَلْتَ بِجِوِّ فِي بِنِي أُسِد فِي دِين عمرو وَحِالَتْ بِينِنَا فَدَكُ

«في دين عمرو» يعني في طاعة عمرو، وقال الله تعالى: ﴿ولايدينون دين الحق﴾، أي لا يطيعون(١٠). ثم انتقلت إلى معنى القانون ومنه سمي القاضي الديّان، لأنه يقيم القانون بين الناس. ومن ذلك جرت العادة قديماً أن يسمى أي

 <sup>(</sup>۱) جمهرة أشعار العرب، لأبي زيد محمد بن الخطاب القرشى. طبع بولاق سنة ١٣٠٨هـ
 ص ٥.

بلد فيه قاض وشريعة ومحكمة «مدينة» (١)، ولمّا هاجر النبي على إلى يثرب وأقام فيها أحكام الشريعة الإسلامية وقضى فيها بين الناس بالقرآن سميت المدينة، ومن هنا جاء اسم الدين بكسر الدال وهو مجموع الشرائع التي يقرُّ لها الناس بالطاعة، بعد أن يعتقدوا أنها من عند الله.

ويذكرنا هذا بلفظة جارية على الألسنة هي «العقيدة»، فأصلها من الفعل الشلاثي عقد، وهو أن يربط الإنسان عقدة في حبل أو قطعة من النسيج، والعقيدة هي الشيء الثمين الذي يُصرُّ ويربط، ويعقد عليه الرباط حتى لا يضيع، وكذلك كان الرجل القديم يعقد خيطاً، أو خصلة من الشعر أو الصوف، على أصبعه ليتذكر شيئاً هاماً ولا ينساه، ثم استعملت كلمة العقيدة استعمالاً تجريدياً فلسفياً فيها استقر في قلب الإنسان من فكرة دينية أو سياسية أو اجتماعية أو غيرها يحرص عليها ويتعصب لها، وكأنها شيء ثمين عقد عليه قلبه حتى لا يضيع.

وكلمة « العقل » ، كان معناها المادي كما أشار إليه الدكتور يوسف الحاج آنفاً هو ربط الدابة بحبل اسمه العقال، حتى لا تجمح أو تشرد، والعقال الذي يعقد على الرأس يسمى كذلك لأنه يعقل «الكوفية» أو «الحَطَّة» فلا تنزلق عن الرأس، ثم نقل العقل من معناه الحسي وهو الربط والكبح إلى المعنى الفلسفي وهو القوة الخفية الكائنة في الإنسان التي تمسك النفس فلا تجمح ولا تضل.

ومن هذا القبيل كلمة «الأدب»، ونلاحظ أولاً أن الهمزة والهاء تتبادلان وتتخالفان كثيراً في اللغة مثل أراق وهراق، ومثل قول بعض العرب (أَل فعلت كذا؟) أي هل. وأحياناً تتبادل الهاء وحرف المدّ في اللغة مثل «الدهر» المأخوذة من الفعل «دار»، لأنه «دورة الزمن»، «والذهب» من الفعل «ذاب» لأنه كان من أوائل المعادن التي «أذابها» الإنسان على النار، أي صهرها. وكما تتبادل الألف والهاء كذلك تتبادل الدال والذال، وهكذا تتقارب

<sup>(</sup>١) ولذلك استعملت كلمة مدينة في كثير من اللغات السامية \_ كالعبرية \_ والأرامية مثلاً \_ بمعنى الدولة أيضاً.

مادة (أدب) و (هذب). وأصل تهذيب الشيء مادياً هو تنعيمه وتقويمه وإزالة ما به من خشونة ناتئة لا فائدة منها، ومثله (شذب)، وهو من نفس مادة هذب بزيادة الشين التي نجدها تزاد قياساً في بعض صيغ الفعل في اللغة الأرامية، وهي سامية من أخوات العربية، كما تزاد في بعض اللهجات العامية عند العرب في أفعال مستعملة مثل: (شقلب) بمعنى قلب رأساً على عقب، (شعلق) أي علق بصعوبة، و(شعبط) من عبط الشيء أي تشبث به واحتضنه، و (شخلع) أي تصرف بخلاعة . . . إلخ . وأصل التشذيب هو تهذيب غصن شجرة ليتخذ منه وتد أو عصا أو عمود لخيمة أو نحو ذلك، ثم انتقل التهذيب إلى معنى التنظيم الحسى أولاً، ثم النفسي بعد ذلك، وقام إلى جانب التهذيب التأديبُ بالمعنى الفكري فقط، وهو إزالة الجلافة والجهالة والرذيلة من الإنسان، وفي حديث «أدَّبني ربى فأحسن تأديبي»، ويعود المعنى المادي إلى الظهور في كلمة (المأدبة) وهي الخوان الممدود المرتب المهذب المعدّ لاستقبال المدعوين. ثم جاء الأدب بمعنى هذا الكلام الفني الذي لا يصدر إلا عن النفوس التي هذبتها الثقافة وصقلتها المعرفة، ولا يحس به ويقدره إلا من ارتفع عن حضيض الجلافة وأصبح مهذباً، وهو في ذاته الكلام المرتب المنمق الذي اختفت منه الخشونات والفضول وأصبح كأنه في النعومة والاستقامة والجمال الغصن المقوَّم المشذَّب. هذا أيضاً تطور طويل ومعفَّـد سايـر الفكر وواكب تقدم المجتمع.

وهناك كلمة «الشرف»: وأصله الارتفاع والنظر إلى الناس والأشياء من . فوق. وسميت «الشُرفة» في البيت أو القصر كذلك لارتفاعها ولكون الواقف فيها يشرف، أي يطل على ما تحتها، وانتقل الإشراف مع المحدثين خاصة من هذا المعنى الحسي إلى المعنى التجريدي الفكري. كالإشراف على البحوث العلمية أو التلاميذ في المدارس، أو الإشراف الاجتماعي ونحوهما. ثم تجرد المعنى أكثر فأكثر، حتى أصبح الشرف هو مجموع صفات، بعضها بالنسب وبعضها بالحسب، تجعل الإنسان، معنوياً، في منزلة أرفع من غيره.

وحتى «الجنة»: كانت في الأصل تعنى البستان الذي يجري فيه الماء

وتنبت فيه ألوان من الأشجار والنبات، قال تعالى: ﴿ودخل جنته وهو ظالم لنفسه﴾ ثم استعمل اسهاً لدار النعيم المقيم التي يحظى بها في الآخرة الذين رضي الله عنهم.

أما «جهنم»: فأصلها أشد غرابة، إذ ترجع إلى لفظتين ساميتين قديمتين هما «جي» (بالكسرة الممالة) ومعناها الوادي، ولعل الفعل «جاء» في اللغة العربية كان معناه الأصلي هبط إلى الوادي أو مشى في الوادي، والعنصر الثاني في تركيب هذه الكلمة هولفظة «هِنّم» (بكسر الهاء وضم النون المشدّدة) وهو اسم علم لقبيلة قديمة كانت تعيش في فلسطين قبل نزوح العبريين إليها، وكانت تعبد إلها اسمه «ملك» (بضمتين) وكان من طقوسهم أن يقدموا لهذا الإله قرابين من الأطفال الصغار يذبحونهم ويحرقونهم؛ وكان لهم واد في جنوب مدينة والبين من الأطفال الصغار يذبحونهم وكان يسمى باللغة الكنعانية والعبرية «جي القدس يقومون فيه بهذه الطقوس، وكان يسمى باللغة الكنعانية والعبرية «جي بني هنّم» أو «جي هنم » وكانت صورته في الأذهان هي صورة إزهاق الأرواح، وإراقة الدماء، والنيران الملتهبة، والجثث المحترقة، فاستعيرت هذه الصورة وأصبحت «جهنم» علماً على دار العذاب في الآخرة، حيث يحترق بنارها كل من حاق بهم غضب الله.

وأخيراً نجد مثالاً لتطور الدلالة مع تطور المجتمع في كلمتي «المعروف والمنكر» فمعناهما التجريدي هو الخير والشر، أما المعنى الحسي المادي القديم، فالمعروف ما يعرفه الإنسان والمنكر ما لا يعرفه. وفي حياة العشائر البدائية كان الإنسان لا يعرف إلا أهله وذوي قرابته وبني قبيلته، ثم حيواناته الأليفة المستأنسة، وكان يجب ذلك كله ويطمئن إليه. أما من عداهم فكان يخاف منهم، يستوي في ذلك الإنسان والحيوان، ولا يطمئن إليهم بل يعتبرهم أعداء يجب عليه أن يطاردهم ويقاتلهم. وعلى ذلك فقد كان يرى فيها يعرف الثقة والراحة والأمن والخير، وفيها لا يعرف المخاوف والمشاكل والخطر والشر. ومن هنا نقل الكلمتين إلى المعنى الفلسفي التجريدي، فأصبح المعروف والمنكر مرادفين في اللغة للخبر والشر تقريباً.

من هذه الأمثلة يتبين أن كل ما في اللغة من تنويع في الاشتقاق، أو توسيع أو تضييق في الدلالة، أو نَقْل لها من عالم المحسوسات إلى عالم المعاني المجرّدة، كل ذلك من صنع البشر، وهو نتيجة طبيعية لتطور المجتمعات ومع ذلك فلأن اللغة كانت أول مخلوقات الفكر، ولأنها لم تنفصل عنه لحظة، واحدة، وهو لم يستغن عنها على مدى تاريخ الإنسانية الطويل، فقد امتزجت به، حتى إن إدوارد سابير يقول: إنّنا نفكر دائماً من خلال ألفاظ نستحضرها في أذهاننا، ويؤكد ذلك عندما يتساءل: هل نظل دائماً على أهبة الموت في سبيل (الحرية) والكفاح من أجل (المثل الأعلى) إذا فرضنا أن معنى هاتين اللفظتين لم يقترن في نفوسنا باسم كل واحدة منها(١٠)؟.

ويزيد نفس العالم دليلاً آخر على لزوم اللغة للفكر، وهو عمومها وشيوعها في النوع الإنساني على اختلاف أجناسه وألوانه ودرجاته في الحضارة، وانعدامها فيها سواه من المخلوقات، فإذا ما تذكرنا أن الإنسان هو المخلوق الوحيد العاقل المفكر، تبين لنا إلى أي حد ترتبط اللغة بالفكر وإلى أي حد كان المعلم الأول (أرسطو) دقيقاً عندما عَرَف الإنسان بأنه «الحيوان الناطق» وشرح الناطق بأنه المفكر.

وفي عالم الفكر الاشتراكي يقول كارل ماركس: «اللغة هي الواقع المباشر للفكر»، أي أن جوهر الفكرة يعلن عن نفسه بواسطة الألفاظ. ويقول مرة أخرى: لا وجود للأفكار خارج نطاق اللغة، أي أن الاتصال الأبدي بين الفكر واللغة أوجد حالة اعتماد كلي من الفكر على اللغة، بحيث أصبح الإنسان غير قادر على جمع شتات الفكر إلا داخل أسوار اللغة. وتتردد عند الباحثين في علم اللغة وفقه اللغة في البلاد الشيوعية عبارة تلخص ذلك: هي أن اللغة هي المادة الطبيعية للفكر. ويعنون بذلك أن الفكر إنما يتبلور في قوالب من الألفاظ (٢).

**(Y)** 

<sup>(</sup>١) سابير: نفس المرجع السابق، ص ٢٤.

Staline: A Propos du Marxisme en Linguistique, Paris 1951.

وبتتبع الأراء المختلفة حول ارتباط الفكر باللغة نجد أن الخلاف يكاد يكون لفظياً بين علماء الشرق والغرب. يقول الباحث البلجيكي أوسيب \_ لورييه (١) في كتابه «الكلام ومرض الثرثرة»: «في بداية الإنسان كان الوعى والإحساس والفكر والكلام شيئاً واحداً بصورة أساسيـة، ودون أن نوغـل في الذهـاب بـعيداً نجد أن ارتباط الكلام بالفكر كان مشكلة طرحت أمام العقل الأغريقي: ففي اللغة اليونانية كانت كلمة لوغوس (Logos) تعبر عن الصلات الحميمة بين الكلام والفكر، وما يعتقده الأغريقي حول ذلك. فهذه الكلمة لا تفصل بين الفكر واللغة. وفي مذهب الفلاسفة الرواقيين لم يكن هناك فاصل بين الفكرة والكلام الذي يعبر عن هذه الفكرة. وكان اليونان يعتقدون أن الكلام بدون فكرة مستحيل كاستحالة التفكر بدون كلام. وكل كلمة لا تعبر عن فكرة محدودة كانت بالنسبة لهم ضوضاء لا قيمة لها. لدرجة أن هذا الباحث يقول: إن مفهوم كلمة لوغوس عند اليونان تستحيل ترجمته، لشدة الارتباط الذي يتضمنه المعني بين ما هو فكر وما هو لفظ، من هنا جاءت الصعوبة التي يجدها الباحث في اللفظ لأنه مضطر باستمرار إلى البقاء في عالم المعاني وفي محيط الدلالات، لأن المتكلم يستعمل هذه الوسيلة ليخرج بها شيئاً داخلياً هو الفكرة، ولكن هذا نفسه دليل قاطع على أن اللفظ شيء والفكر شيء آخر.

<sup>(1)</sup> 

## الفصل كخاميش

# اللُّعَكةُ والمجثُمَّع

تبين لنا في ثنايا حديثنا عن نشأة الكلام، وعن صلته بالفكر أن اللغة ظاهرة فكرية إنسانية لا يمكن أن تنشأ إلا في مجتمع يحتاج أفراده إلى التعامل بعضهم مع بعض. وينقلنا هذا إلى أسطورة رواها المؤرخ اليوناني هيرودوت (جزء ٢، فصل ٢) ونقلها عنه اللغوي الفرنسي المعاصر فندريس في كتابه «الكلام». يقول: إن فرعون مصر بسماتيك أراد أن يعرف أي الشعبين أقدم، المصريين أم اليونان، فأمر بإحضار طفلين بمجرد ولادتها، ووضعها معاً مع تحريم النطق بكلام من أية لغة أمامها. وبعد بضعة أشهر من بداية التجربة سمع الطفلان يقولان «بيكوس» وهي كلمة يونانية، في لهجة اليونان الفريجيين، معناها: «خبز». فاستنج فرعون أن الفريجية هي أقدم لغات العالم(١).

وواضح أن القصة كلها مختلقة وأنها تنطلق من نقطة بدء هي أن الإنسان عند ولادته تأتيه اللغة إلهاماً. ومن الناحية العلمية نستطيع أن نؤكد أن فرعون مصر ولو أنه عزل طفلاً واحداً لا طفلين، ولو أن هذا الطفل لم يسمع من البيئة المحيطة به كلمة واحدة، لما استطاع أن يتكلم بأية لغة. ولكن الأسطورة تحدثنا عن طفلين. ولو أن التجربة قد وقعت، لكان من المحتمل بعد سنين طويلة من تعايش الطفلين معاً دون سماع أي كلام من الخارج، أن يخترعا هما لغة جديدة يتفاهمان بها لا تشبه المصرية ولا الفريجية في شيء. والذي يؤكد ذلك عملياً وتاريخياً هو ما يسمى في جغرافية اللغات بالجزر اللغوية، وهي مجتمعات محدودة

العدد نسبياً، انعزلت عن طوف ان الكتل اللغوية الكبيرة المحيطة بها، فبقيت وحدات لغوية مستقلة. من ذلك مثلاً اللغة الألبانية في العصر الحديث، ولغة أخرى كانت في الشمال الشرقي لإيطاليا، في مقابل إقليم ألبانيا، هي اللغة الأترورية، التي تكلم بها وكتبها شعب إيطالي غير لاتيني هو الأتروسك. ومن تلك الجزر اللغوية في المجتمعات المعاصرة، لغة الباسك في فرنسا، ولغة النوبة أو بالأحرى لغات النوبة في مصر والسودان، واللغة السقطرية التي يتكلمها العرب من أهل جزيرة سقطري في المحيط الهندي في مواجهة عدن، وهي لغة، حسب تسجيل المستشرق «لسلاو» لها، تعتبر مزيجاً من العربية الفصحى والسبئية القديمة والسريانية أيضاً، إلى جانب نسب صغيرة دخلت في المزيج من لغات أخرى (١). وتعتبر رومانيا جزيرة لغوية لاتينية قائمة في وسط العالم اللغوي السلافي، وهذا هو ما برر الإصرار على ربطها بالتراث الروماني اللاتيني وتسميتها رومانيا. وليس ثمة شك في أن البحث في النظروف الاقتصادية والإقليمية وفي طبيعة الأرض والساكنين في هذه الجزر اللغوية هو الطريق الوحيد الذي يوصلنا إلى كشف أسرار هذا التفرد اللغوي، وبقاء المجتمع الصغير جزيرة متميزة في خِضَمَّ لغات أخرى بل لسنا مضطرين إلى أن نذهب بعيداً لتلمس أمثلة ذلك. إذ إنه على مستوى اللغة الواحدة، أو حتى اللهجة الواحدة، تظهر جزر متميزة لظروف اجتماعية أو اقتصادية معينة، فعندنا لهجة واحة سيوة التي يمتاز بها أهلها وتكاد لا تفهم بين غيرهم، وعندنا كثير من القرى في أقاليم مصر تميزها لهجة معينة يعرف بها أهلها مهما ابتعدوا عن مواطنهم، كالـذين ينطقـون الجيم دالًا في الصعيد فإذا ذكروا مدينة جرجا نطقوها «دردا»، وهناك الذين يبقون على نطق القاف العربية الفصحي في لهجتهم العامية، تسمعهم في ضواحي رشيد، وتتكرر أمثال هذه الملاحظة إذا تجولنا في العالم العربي من الخليج إلى المحيط، بل تتكرر في شتى لغات العالم بفعل ظروف محلية تعطى للنطق وطريقة التفاهم تلويناً خاصاً في جهات معينة.

W. Leslau: Lexique Soqotri; Paris, 1938.

ولأن اللغة من خلق الفكر، ولأنها خلقت خصيصاً لتيسير التبادل المادي والفكري مع المجتمع، ولأن المجتمع دائم التطور، فاللغة التي تسايره دائمة التطور أيضاً، وهي صورة صادقة لحضارته، فالمعجم اللغوي لأمة ما، هو في نفس الوقت صورة مخلصة لما تعرفه هذه الأمة في حياتها اليومية، وكيانها الاقتصادي والسياسي، وسلوكها الديني والأخلاقي، وتقدمها العلمي والفني. وانطلاقاً من هذه الفكرة يقول اللغوي الفرنسي أرسين دارمستيتر(۱): إن اللغة، أية لغة كانت وفي أية فترة كانت من وجودها، في تطور دائم مستمر، يتنازعها في تطورها هذا عاملان متناقضان تجاهد اللغة في الاحتفاظ بتوازنها بينها، وبقدر احتفاظها بهذا التوازن يكتب لها طول العمر بين الناطقين بها، وهذان العاملان هما عامل المحافظة من ناحية، وعامل التطور من ناحية أخرى.

أما فيها يتصل بعامل المحافظة، فإن اللغة بعد أن تصبح قادرة على أداء وظيفتها في التفاهم بين أبناء المجتمع الواحد، تتحول في ذلك المجتمع نفسه إلى وسيلة من وسائل الترف، مثلها في ذلك مثل الملابس والأطعمة التي بمجرد خروجها من حيِّز الوقاية ضد تقلبات الجو، أو خطر الجوع، تصبح عالماً حافلاً بإمكانيات الأبهة، وامتياز طبقة من الناس على طبقة أخرى أو فردمنهم على غيره، فالأزياء الغالية الثمن، الكثيرة الزينة والحلي النفيسة والفراء الثمين، والأحذية الأنيقة، والقبعات الفاخرة، والمنسوجات الفخمة، كل ذلك قد خرج عن الاستجابة إلى مطالب ضرورية، ليكون فناً يُقصد لذاته، لمجرد المتعة، وكذلك ألوان الطعام والشراب التي لم تعد قيمتها الغذائية في الحماية من الموت جوعاً تدخل في الحساب إلاً نادراً. وفي الذيل بعد جميع الاعتبارات، التي أهمها توفير اللذة الكاملة في المذاق، والتنعم عند النظر إلى المائدة، وربما نُظِر أيضاً إلى ألوان من النشوة كالتي يقصد إليها بأنواع الخمور التي يشربها البعض مع الطعام.

كذلك اللغة، مع تقدم الحضارة وتبلور التقاليد وتكوّن الذوق الجمالي،

Arsène Darmeseter: la vie des mots; Paris, Delagrave 1932 pp. 3-27 (1)

وحرص الآباء على أن يكون أبناؤهم صورة منهم، وصورة محسنة منقحة منقاة من الشوائب، كل ذلك أوجد لدى البشر إحساساً جمالياً بحتاً باللغة، بحيث لم يعد الإنسان يكتفي منها بمجرد الفهم والإفهام، بل راح يتلذذ بالجرس الحسن والصيغة الجميلة، والتعبير المحكم، والصورة البيانية الرائعة، وأخذ يتذوق ذلك، ويجذب إليه انتباه أبنائه ومَنْ يهمه أمرهم مِنْ ذويه، كها أقام الأسواق للشعر والأدب والخطابة، وأعطى المتفننين في استعمال اللغة فرصاً نادرةً في قيادة المجتمع، وحيازة الشرف والمجد والثروة.

وفي بعض اللغات توَّج ذلك كله نزول كتب مقدسة، أو ظهور نصوص دينية لها في قلوب المؤمنين بها جلالة وهيبة. وبسرعة أصبحت هذه النصوص غاذج لغوية، ومثلاً علياً، وحواجز في وجه التطور اللغوي الطبيعي في كثير من الأحيان. فنحن نعلم مثلاً أن اللغة اللاتينية التي ماتت في أوروبا كلغة للتخاطب بعد سقوط الدولة الرومانية بقليل، ظلت مع ذلك لغة العلم في أوروبا كلها قروناً طويلة بعد هذا التاريخ، لأن المثقفين هناك كانوا يرون فيها لغة الكنيسة ولغة البابوات ولغة الطقوس والصلوات في الكنيسة الكاثوليكية.

وعند الأمة العربية عرضت المشكلة بشكل آخر لعله أشد قسوة في ظاهره ولكنه مع إمعان النظر كان أقل تقييداً للغة العربية، ذلك أن القرآن الكريم لم يكن نصاً مقدساً وكتاباً دينياً عند العرب فحسب، ولكنه كان معجزة، وكان معجزة بلاغية، فإذا كان المسيحي الكاثوليكي يرى في قرارة نفسه أن لغة الكتاب المقدس في ترجمته اللاتينية «الفولجاتا» التي كتبها القديس جيروم تعتبر نمطاً يجب تقليده، فإن المسلم في قرارة نفسه كان يؤمن بأن القرآن لا يمكن تقليده ولو اجتمعت على ذلك الإنس والجن، فهو معجزة الرسول الكبرى، وبالتالي خفت قيوده اللغوية على الكتاب والمؤلفين، واستطاعوا أن يبنوا حضارتهم الفكرية على تطور لغوي أكثر مرونة وأقل تعنتاً. بل إن الإسلام الذي جاء للعربي والعجمي على السواء قد وجد من مفكريه وفلاسفته من يسمح للعربي والعجمي على السواء قد وجد من مفكريه وفلاسفته من يسمح

بممارسة العبادة في حوزته بحدٍ أدنى من اللغة العربية، على أن يستمر المسلم في تفكيره من بعد بلغته القومية، فظهر من كبار مفكري الإسلام من كتب بالفارسية أو التركية أو الأوردو (لغة الباكستان) أو غيرها.

أما اليهود فكانت مصيبتهم في كتابهم، حسب النظرة التي نظروا بها إليه، سبباً في موت اللغة العبرية. وكانوا يعتقدون أن اللغة العبرية، قبل أن تنزل بها التوراة، كانت لغة الرب، ولغة الملائكة، وأن حروفها الإثنين والعشرين قد حفرها الله بيده في كبد السهاء قبل أن يخلق شيئاً على الأرض. وتزمتوا جداً في ربطها بالدين، حتى فشلت كل المحاولات التي قام بها المصلحون من أنبيائهم لجعل الشريعة الموسوية شريعة عالمية، وذهبت دعوة أرمياء وأشعياء وغيرهما أدراج الرياح. وعندما بعث المسيح كانت اللغة العبرية قد ماتت فعلاً على السنة الناطقين وحلت محلها اللغة الأرامية. أما إحياؤها مع الصهيونية المعاصرة فقد وقفت من ورائه العصبية العنصرية المتحفزة.

فعامل المحافظة إذن كان دائماً كابحاً للتطور اللغوي، لأنه ينطلق من فكرة أساسية وهي أن اللغة تراثُ قومي، وقد يكون دينياً أيضاً، تقتضي الأمانة الحفاظ عليه كما كان على عهد السلف.

وأما عامل التطور فهو عامل ثوري متمرد على الجمود، تقف من ورائه الحضارة قوة دافعة. فاختلاط الناس بعضهم ببعض، والرحلة من مكان إلى آخر ووجود عناصر بشرية جديدة تدخل على مجموعة مستقرة فتؤثر في نطقها، والهجرة الجماعية من البيئة الأصلية إلى أمصار بعيدة أخرى، وتعاقب الأزمان والأجيال، مع وجود الفارق في دقة التلقي عن طريق السمع، وعن طريق المحاكاة بين الأبناء وآبائهم، كل ذلك يحدث عاهات عميقة في شكل اللغة بل يظهر فيها لهجات تتنوع وتنفصل عن اللغة الأم. مَنْ يدري مثلاً كيف كانت كلمة «شمس» تنطق في اللغة السامية الأولى؟ بشينين معجمتين، أم بسينين مهملتين، أم بشين وسين، أم العكس؟ هذا تحريف صوتي يتكرر بشتى الصور في خلال

تطور اللغة. أما التطور النحوي، بالتوسع في القياس ومحاولة تطبيقه، حيث لم يكن مطبقاً من قبل، فظاهرة شائعة في جميع اللغات. من ذلك إجراء حركات الإعراب على المضاف في اللغة العربية بحيث نقول: هذا كتابُ زيد، (بضم الباء) وقرأت كتابُ زيد (بفتح الباء)، ونظرت في كتابِ زيد، (بكسر الباء) هذا الإعراب لم يكن على الأرجح إلا استمراراً في عملية آلية هي تغيير الحركة في آخر الكلمة بتغير التراكيب. وبمقارنة العربية بغيرها من اللغات السامية نجد أن قواعد الإضافة في العبرية والآرامية ثم في الأشورية والبابلية قبلها تؤكد أن المراحل الأولى للغة الساميين لم تكن تعرب المضاف. وما زال نحاة العرب يقولون صراحة إن المضاف والمضاف إليه في حكم اللفظة الواحدة. وقد عثر على نقش في جزيرة العرب يرجع إلى عهد الرسول وقد وردت فيه صيغة «على بن أبو طالب»، ذكره كراوس وحميد الله في كتابها «وثائق سياسية من عهد النبوة والخلفاء الراشدين»، كما أن النحاة أشاروا إلى نوع آخر من التوسع الألي في القياس النحوي يسمونه الإعراب على المجاورة، كقولهم: هذا جُحْرُ ضب خرب، بجر خرب لمجاورتها لضب مع أنها صفة لححر مرفوعة.

فالتغيير الصوتي الذي يطرأ على نطق بعض الألفاظ والصيغ، والتوسّع النحوي، الذي يظهر بالتدريج، إن هي إلا مظاهر لتطور حيوي في اللغة على السنة الناطقين، تضاف إليها مظاهر أوسع وأهم وهي ظاهرة الابتداع في اللغة. وهو أمر لا مفرَّ منه مع تعقد حياة البشر وتقدم الحضارة، ويكون ذلك بإحداث الفاظ جديدة، أو إعطاء معانٍ جديدة لألفاظ قديمة، أو استعارة ألفاظ من لغات أخرى. وظاهرة الابتداع هذه هي التي أوجدت في فقه اللغات فكرة المعاجم التاريخية، التي يحدد فيها بقدر المستطاع مولد كل كلمة في اللغة وتاريخ ذلك، كما يبين بالشواهد متدرجة مع مر العصور، تغير الدلالات وظهور المشتقات المختلفة من مادة الأصل، ويقابل ذلك التوسع النحوي السالف الذكر مبحث من مباحث فقه اللغة أيضاً، هو النحو التاريخي، أو تاريخ التطور النحوي، ويقابلها في دراسة الأصوات كثير من الظواهر الصرفية، ولا سيها ما اتصل منها

بالإبدال والإدغام والقلب والترقيق والتفخيم وما إليها. ولعل الابتداع الذي هو ألصق الظواهر بنمو الثروة اللفظية في اللغة من أوضح الشواهد على خضوع اللغة لنواميس الحضارة والاجتماع.

وسنسوق بعض أمثلة هذا النمو لنرى بـوضوح كيف كانت اللغة العـربية تسير في نفس الركب الذي سارت فيه الحضارة.

#### أمثلة من الألفاظ المبتدعة:

المئذنة: أصل المئذنة التي جاءت منها هذه الكلمة هو الأذن، عضو السمع المعروف، والأذان في الأصل هو الإعلان والإعلام، قال الفرزدق:

وحتى علا في سور كل مدينة منادٍ ينادي فوقها بأذان

وواضح أن معناه هنا الإعلام بوقتها، وقال اللغويون: والتأذين مغصوص في النداء إلى الصلاة والإعلام بوقتها، وقد أذّن الرجل تأذيناً وأذاناً وآذاناً وآذاناً. كل هذا ملحوظ فيه المجاهرة بدعوة صوتية تصل إلى الأذن. أما المئذنة فهي موضع الأذان للصلاة، أو المنارة كما في الصحاح، قال أبو زيد: يقال للمنارة المئذنة والمؤذّنة. وقال اللحياني هي المنارة، يعني الصومعة، وأما قولهم «المأذنة» فلغة عامية. فالكلمة إذن من مصطلحات العمارة الإسلامية، تطلق اسماً على هذا البرج المرتفع فوق المسجد لتنطلق منه الدعوة إلى الصلاة. ولم نجد شاهداً على معرفة العرب لهذه الكلمة، لا في الجاهلية ولا في صدر الإسلام، ومع ذلك فقد أخذت مكانها في المعجم العربي وتمتعت بنطقين فصيحين، وثالث عامي كما رأينا، لشدة ارتباطها بالنمط الفكري والحضاري للأمة الإسلامية.

المقذاف: هو تلك الخشبة الطويلة المفلطحة من طرفها الغائص في الماء، التي تستعمل في دفع السفن والقوارب وكأنها تقذفها إلى الأمام، أو لأنها تقذف الماء أثناء تحريكها، أو لأنها تسبب السير السريع، من قولهم: ناقة قاذف وقذاف وقذأف، وهي التي تتقدم من سرعتها وترمي بنفسها أمام الإبل في

سيرها ويقال له أيضاً ألمقذف. وقد ورد فيه أيضاً لفظ مجذاف من قول العرب جذف الطائر أي أسرع بجناحيه، وجاءت هذه المادة كلها بالدال المهملة كذلك، إلا أن شارح القاموس قد ذكر «مجذاف السفينة» وروي عن الجوهري أن ابن دريد قال هو بالدال والذال جميعاً، لغتان فصيحتان، وفي «المحكم»: محداف السفينة: خشبة في رأسها لوح عريض يدفع بها، مشتق من جدف الطائر، وقال أبو عمرو: جدف الطائر، وجدف الملاح بالمجداف وهو المردي والمقذف المائر مقال بالسخ والأولى مجذاف. وقال الشرتوني في وعقب عليه الشارح بقوله هكذا في النسخ والأولى مجذاف. وقال الشرتوني في أقرب الموارد: جَدَف الطائر مثل جلس مار وهو مقصوص كأنه يرد جناحيه ألى خلفه. وواضح من تعدد أشكال النطق في هذه الكلمة، ومن محاولة اللغويين ربطها بأفعال تخص حركة الإبل أو الطيور أنها مبتدعة، وهذا ليس بعجيب؛ فصلة العرب بالملاحة البحرية، فيها عدا بعض القبائل المقيمة في الخليج، لم تكن أصيلة في حضارتهم، ولا قديمة العهد عندهم.

المِدْخَنة: الدخان هـو العُثان، أي ما ينبعث من النار مسوداً متصاعداً، وورد فيه على وزن غُراب وعلى وزن جَبل، ومنه قول العرب: هدنة على دَخَن، كما تنطق بالتشديد على وزن رُمَّان. أمَّا المدخنة فهي اسم مبتدع يطلق على ما يخرج منه الدخان من أنبوب أو كوَّة، ونص الشرتوني في «أقرب الموارد» على أنها بفتح الميم وأنها مولدة، أما المِدْخنة بكسر الميم فهي المِجْمَرة، أي الموقد الذي يميأ فيه الجمر، وجمعها مداخن، ولم نجد شاهداً في كلام العرب الأقدمين على المدخنة لا بالفتح ولا بالكسر، والظاهر أن العرب كانت تستعمل كلمة أخرى هي الداخنة، نقل ابن منظور في لسان العرب عن التهذيب: الداخنة: كُوى فيها أرْدَبَّات تتخذ على المقالي والْأتُونات، وأنشد:

كمِثْل الدواخِن فوق الارينا.

#### أمثلة من الألفاظ المنقولة إلى معنى جديد:

ألم دفع: هو آلة الحرب التي تدفع القذيفة بعيداً بقوة انفجار البارود أو غيره من المتفجرات. وهذه الكلمة المنقولة الحديثة أجمل وأكثر عروبة من الكلمة القديمة «منجنيق» أو «منجنوق» اللآلة التي تقذف الحجارة في الحروب القديمة، والتي ظن بعض أصحاب المعاجم أنها فارسية، قال شهاب الدين أحمد الخفاجي في كتابه «شفاء الغليل، في ما في كلام العرب الدخيل»: منجنيق معرب «من جه نيق» أي ما أجودني، أو أننا شيءٌ جيدٌ، لأنه لا يجتمع الجيم والقاف في كلمة عربية، غير اسم صوت؛ بكسر الميم كما في القاموس، وضبطه أبو منصور بفتحها، آلة لرمي الحجارة كالمنجنوق، ومنجليق لغات فيه، معربة. وقيل الأقرب أنه معرب «منجل نيك» ومنجل ما يفعل بالحيل. والذي نراه هو رأي الأب رفائيل نخلة اليسوعي في كتابه: «غرائب اللغة العربية» من أنه من أصل يوناني هو (منجنيكون Manganikon)، وواضح أن الكلمة المولدة «مدفع» أخف على الألسنة، كما أنها أقرب إلى سليقة اللغة، ولذلك انتشرت بين الخاصة والعامة.

القطار: كان عند العرب مجموعة من الجمال يسير الواحد منها وراء الآخر وقد قُرُب بعضها إلى بعض، يقال جاءت الإبل قِطاراً بالكسر أي مقطورة. واستعمل القطار لكل سرب من الكائنات الحية يسير الواحد منهم وراء الآخر، حتى قيل قطار النمل قال أبو النجم العجلى:

وانْحَتُّ من حَرْشاء فلج خَرْدَلُه وأقبل النمل قِطاراً تَنْقلُه وأنحَتُّ من حَرْشاء فلج

ونُقِلَ اللفظ في العصر الحديث للدلالة على الصف من مركبات السكة الحديد المربوطة بعضها في بعض والمقطورة بقاطرة. وهكذا يوصلنا القطار المولد إلى القاطرة والمقطورة معاً.

الدراجة: اسم مولد للناقلة ذات العجلتين الخفيفتين. لأن راكبها يحرك رجليه على دولابها الأوسط المسنن بِدالًا كأنه صاعد على درج.

السيارة: من الفعل سار يسير، وهي صيغة مبالغة استعملت قديماً بمعنى القافلة، قال تعالى في سورة يوسف ﴿وجاءت سيارة فأرسلوا واردهم فأدلى دلوه قال يا بشرى هذا غلام وأسرُّوه بضاعة والله عليم بما يعملون﴾؛ وواضح أن السيارة بمعنى القافلة اسم جمع يدل على مجموع المسافرين في القافلة. ويزداد ذلك وضوحاً في قوله تعالى في نفس السورة: ﴿قال قائل منهم لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابة الجب يلتقطه بعض السيَّارة إن كنتم فاعلين﴾ ونظراً لوجود كلمة القافلة فقد نقل المحدثون الكلمة إلى معنى عربة (الأوتومبيل).

الهاتف: يستعمل في اللغة الحديثة بمعنى (التليفون). والفعل هتف معناه صاح، والهاتف في الأساطير العربية القديمة نوع من الجن يُسمع صوته ولا يُرى شخصُه. ومن هنا جاء في ذهن المحدثين وجه الشبه بينه وبين مَنْ يتحدث مع غيره بهذه الآلة فيسمعه ولا يراه.

الطيارة: من الفعل طار يطير، وهي صيغة مبالغة نقلت في العصر الحديث للدلالة على آلة النقل الجوي المعروفة، وتستعمل أيضاً لفظة الطائرة بصيغة اسم الفاعل البسيطة. ونلاحظ أن «السيارة» انتشرت على ألسنة العوام بنسبة أقل من الطيارة أو الطائرة، إذ ما يزال في العالم العربي من يقول (أوتومبيل) صحيحة أو محرفة، بينها لا يعرف العرب في حديثهم العادي اسهاً للمركبة الهوائية غير الطيارة أو الطائرة، ولا تستعمل أسهاؤها باللغات الأجنبية على الإطلاق.

الإذاعة: وهي إرسال الصوت على أمواج الأثير ليسمع من أجهزة استقبال في أماكن بعيدة عن مصدر الصوت نفسه. والأصل أنه مشتق من الفعل ذاع بمعنى شاع وانتشر وعرفه الخاص والعام، القريب والبعيد، يقال شاع وذاع وملأ الأسماع. ثم استعملت الإذاعة حديثاً في نقل الصوت بالراديو، وجاء منه المذياع لجهاز الاستقبال، وكان الأولى إطلاقه على جهاز الإرسال، كما اشتق من نفس المادة المذيع وهو الموكل بتقديم البرامج في دار الإذاعة، ولا أقول محطة الإذاعة، لأن المحطة تقتضي السفر قدوماً أو رحيلاً، حيث يحط المسافرون

أحمالهم وحيث تحط الطيور المهاجرة لتستريح ، فقد تصدق المحطة على القطار أو السيارة أما الإذاعة فلا.

#### أمثلة من الألفاظ المأخوذة من لغة أخرى:

الصراط: وأصله الكلمة اللاتينية (ستراتا strata)، وهو الطريق الواسع الكبير المستقيم المعبد، وقد أمدَّتْ الكلمة اللاتينية لغات أخرى، ففي الإنجليزية (Strase)، والألمانية (Strasse)، والإيطالية (Strada). . . إلخ.

الخندق: بالفارسية «خنده» وكذلك «كنده» بمعنى المحفور.

الأسفنط: قالوا إنه أجود الخمر، وهو المتخذ من عصير العنب المطيب. وأصله يوناني هو (Apsinthion)، وهو نوع من النبات كانت الخمر تُعطَّر بِهِ. وهذه الكلمة الأخيرة قد دخلت إيضاً إلى اللغة العربية للدلالة على هذا النبات العطري بلفظ «أفسنتين»، ذكره داوود الأنطاكي في «التذكرة» وجعل من خصائصه أنه يمنع السُّكر، فلعله كان يضاف إلى الخمر لكسر حدتها.

السكر: وهو المادة الحلوة المعروفة ويكاد يكون اسمه هذا عالمياً، فلم أجد فيها اطلعت عليه من أسماء في ست وعشرين لغة مختلفة (۱) لفظاً يخرج عن هذا الأصل إلا في اليابانية حيث يسمونه «ساتو»، وفي الأندونيسية حيث توجد كلمة «جولا» إلى جانب كلمة سكر. ويبدو أنه من أصل هندي وأنه يرجع إلى السنسكريتية القديمة حيث توجد كلمة «سركرا» وكان معناها الأصلي حبيبات الرمل لأنهم كانوا يستعملون السكر مسحوقاً كحبيبات الرمل (۲).

الشاي: ويكاد هو أيضاً يكون اسماً عالمياً مع تحريفات صوتية طفيفة. فهو في الفارسية والتركية «تشاي» وأصله من اللغة الصينية واللفظة الدالة عليه فيها هي (تشا Tchaa).

Peter M. Bergman: the concise dictionary of 26 languages, New York 1968.

E. Littré: dictionnaire de la langue Française, Paris 1833.

الليمون: اختلف فيه هل هو معرّب من الفارسية أو من اليونانية، والأرجع أنه يوناني الأصل.

البرتقال: فاكهة موطنها الأصلي في الشرق الأقصى، وقد جلبها إلى حوض البحر الأبيض المتوسط البحارة البرتغال فسميت باسمهم، ولذلك يسميه البربر في المغرب اللتشين وهو اسم الصين في لغتهم. وكأنهم يسمونه فاكهة الصين.

القرش: وهو العملة المعروفة، ويسمى أحياناً الغرش، من كلمة لاتينية الأصل هي (جروسو Grosso)، ومعناها الأصلي الكبير، واستعمل الألمان قديماً كلمة (جروشن Gruschen) اسماً لقطعة من النقود تساوي اثني عشر جزءاً من مائة من المارك، وعرفها البلغار وسكان رومانيا والمجريون والأتراك بلفظ جروش أو غروش.

الريال: اسم لنقد قديم عرف في المغرب وفي كثير من بلاد الشرق العربي وأصله من كلمة (ريال Real) الأسبانية التي تقابل الإنجليزية والفرنسية (رويال Royal) بمعنى الملكي، وكأن الريال هو العملة المسكوكة باسم الملك، والصادرة من قصر الملك، فسميت هكذا أي النقد الملكي.

ولا يقتصر أمر الصلة بين المجتمع واللغة على ما نلاحظه من تبعية تفرضها ظروف الحضارة على ألفاظ اللغة كما مثلنا لذلك فيما سبق، وإنما هناك أثار أكثر عمقاً ما تزال جديرة بالتنبه وبالبحث. ففي البلاغة العربية مثلاً يوجد مبحث كامل للفصل والوصل يهتم بوصف أبلغ الأساليب وأمثلها في تحديد صلات الجمل في الكلام، كل جملة بما قبلها وما بعدها. فيذكر في هذا الباب كيفية الوصل بين جملتين بالواو، وكيفية ربطهما ببعض أدوات الإضراب والاستدراك مثل بل ولكن، كما يذكر فيه ما يلزم لقطع الجمل المتتابعة بعضها عن بعض. والدارس لهذا الباب يشعر أن معظم قواعده وشواهده مأخوذ من نصوص قديمة من الأدب العربي شعراً ونثراً، في وقت كانت الفصاحة والبلاغة أساسها المشافهة، أي سماع الكلام بالأذن من شاعر أو متحدث أو خطيب.

ولكن ظهرت بعد ذلك الكتابة، وغلب النص المكتوب على الكلام المنطوق، ثم ظهرت المطبعة، وأصبح القارىء لا يرى الكاتب ولا يسمعه، ومع رقى الكتابة والطباعة ظهر فن التقسيم والتنقيط، فعرفت اللغات المكتوبة الفصلة، والفصلة المنقوطة، والنقطتين الرأسيتين، والنقطة الكاملة، وعلامة الاستفهام، وعلامة التعجب، وشرطة الاعتراض، وشرطة الربط، ونقط التعليق الأفقية. . . إلخ . وواضح أن كل هذه الإشارات تفيد الفصل أو الـوصـل، بل تفيد ما يزيد على ذلك، فليس عجيباً والحالة هذه أن يظهر تسامح شديد في التزام هذا الباب من قواعد البلاغة، إذ يكتفي الكاتب العصري بهذه العلامات. ولكن تعود المشكلة فتقفز من جديد في مجتمعنا المعاصر مع ظهور الإذاعة والتلفزيون (الإذاعة المرئية) والمسرح والسينها، وكلها تعتمد من جديد على المشافهة لا على الكتابة والقراءة ممايقتضي عودة إلى قواعد الفصل والوصل البلاغية. ولما كان كثير من المشتغلين بهذه الألوان من النشاط الثقافي، ينطلقون من نصوص مكتوبة أو مطبوعة، فقد كثر شعور المستمعين بالملل، الذي يرجع بنسبة كبيرة إلى هذه المفارقة بين الفصل والوصل بالعلامات في النصوص المكتوبة، والفصل والوصل البلاغي بالأدوات والسكتات والنبرات في النصوص الملقاة على الأسماع.

كذلك تؤثر الصبغة العامة التي يتسم بها نشاط المجتمع في عصر من العصور على أسلوبه في الأداء: ففي العصور الوسطى كانت الحياة تسير في تقاليد رتيبة بطيئة في كل أنحاثها، فالمواصلات البرية كانت على ظهور الدواب أو بعربات تجرها هذه الدواب، والمواصلات البحرية كان عمادها سفينة بالشراع أو بالمجاذيف، والصناعة كانت كلها يدوية، والكتابة والتعليم والثقافة كانت تعتمد على المخطوطات والمستنسخات، والحرب كانت بالقوس والسهم والسيف والرمح والمنجنيق، وكان مرور الزمن بطيئاً، فكان يلذ للناس إذا قرءوا أن يكون الكتاب مسهباً مطولاً حتى تدوم التسلية وقتاً طويلاً، وهذا ما برر ظهور مؤلفات مثل الكوميديا الإقمية لدانتي في إيطاليا، والدون كيشوت لسرفانتس في

أسبانيا، وجرجانتوا وبنتجرويل لرابليه في فرنسا، وألف ليلة وليلة، وقصص أبي زيد الهلالي وعنترة في العالم العربي، والشاهنامــه للفردوسي، والمثنــوي لجلال الدين الرومي عند الفرس. كان عند الناس الوقت، والاستعداد النفسي لقتل هذا الوقت وتبديده. أما اليوم فلا يمكن أن نتصور سيناريـو للسينها مكتـوباً بطريقة أبى زيد الهلالي، ولا رواية عصرية تنتهج نهج الـدون كيشوت أو ألف ليلة وليلة، ولا نتصور محرراً في جريدة يـومية يكتـب الخبـر عـلي طريقـة إعلام الناس بما وقع للبرامكة مع بنى العباس للأقليدي، فالسرعة العلمية التقنية التي تعمل بها الطائرات النفاثة والآلات الإلكترونية والمطابع الآلية واللاسلكي والمصانع ذات الإنتاج الغـامر الأوتـوماتيكي، كـل ذلـك لا يسمـح لا مـاديــاً ولا نفسانياً بأن يأخذ الأسلوب البطىء في القصص أو السامرة أو التأليف مكانمه في هذا المجتمع. لو أننا قرأنا عدداً من صحيفة يومية صدر اليوم وعدداً من نفس الصحيفة صدر منذ خمسين عاماً لأحسسنا بتزايد السرعة في العدد الحديث، وبرغبة الكاتب في الإيجاز، إلا بعض المتسكعين من الكتاب الذين ما يزالون يجترون أنماط الآباء المعروفة قبل أن يتغير الزمن. وفي ميدان الصحافة بخاصة، نجد مَعْلماً للأسلوب السريع هو البرقية التي تفرض نفسها بما فيها من إيجاز وتجرد من فضول القول على أقلام الصحفيين، حتى أصبح بعضهم يكاد مِنْ تأثره بذلك يقع بأسلوبه في الإيجاز المخل. وقد قالوا قديماً إن الأسلوب الأمثل هو الذي سَلِم من التطويل الممل والاختصار المخل. وكأنهم عنوا به الأسلوب الذي يماشي سرعة عصره.

وكما يؤثر المجتمع بمعناه الواسع في تطور اللغة تتأثر أيضاً بالمجتمعات الضيقة في داخل المجتمع الواحد، فتظهر ألفاظ وتعابير خاصة بأصحاب الحِرف المختلفة لا يكاد يعرفها غيرهم. يقول الدكتور السامرائي في كتابه «دراسات في اللغة»:

«وقد فطن الجاحظ إلى استعمالات ولهجات الطبقات الدنيا في المجتمع في أيامه، فهو يعرض للغة المتسولين والمحتالين ولا سيها ما جاء في كتاب «البخلاء» من هذا الباب. . . كما أشار الجاحظ إلى جماعة من هذه الجماعات التي ارتضت لنفسها أن تحيا حياة خاصة ، وهم اللصوص ، وقد كتب في الموضوع رسالة أسماها كتاب اللصوص ، وقد جاء ذكر الكتاب في مظان عدة . ومن المفيد أن نذكر أن الجاحظ لم يكن أول من كتب في اللصوص ، فقد كتب أبو عبيدة في الموضوع نفسه ، غير أنه إذا عرفنا أن نزعة الشعوبية عند أبي عبيدة هي التي دفعته إلى الكتابة في هذا الموضوع للانتقاص من العرب وتعصباً للفرس (كذا).

«ولعل هواية الجاحظ في تسجيل آداب العوام وملحهم وظرفهم هي التي دفعته إلى أن يسجل حكايات عن الملاحين مع ذكر مصطلحاتهم التي يستعملونها(١).

ومن أوضح الأمثلة للغة الخاصة التي يتفاهم بها أهل فئة معنية، القصيدة الطويلة التي كتبها في القرن الرابع الهجري، الشاعر الماجن المتسوّل أبو دلف الخزرجي الينبوعي، مسعر بن مهلهل، واشتهرت باسم القصيدة الساسانية، وقد اختار منها أبومنصور الثعالبي قدراً لا بأس به أورده في «يتيمة الدهر» وشرح فيه المصطلحات الخاصة بالمتسولين. ومن ذلك قوله فيها:

وَمِنا حَافِرُ الطرس بلا خَرْط ولا جَهْرِ وَبَرْكُوسٌ وَبَرْكَكُ وَمُعْطِي هَالَكَ الجزْدِ وَبَرْكُكُ وَمُعْطِي هَالَكَ الجزْدِ وَمَنْ قَرْمَطَ أَوْ خَطَّطَ في سِفَرِ وَحَرّاقٌ وبني الشِخَيِّرَ والنَّشْرَ وَلنَّشْرَ وَمَنْ ذَكِر والقَوم الزكوريُونَ في الصَّدْدِ وَمَنْ ذَكْر والقَوم الزكُودِيُونَ في الصَّدْدِ وَمَنْ ذَهْشَمَ بِالْكُرشِ وَيَسْتَبْرِد فِي النَّهْرِ وَمَنْ دُهْشَمَ بِالْكُرشِ وَيَسْتَبْرِد فِي النَّهْرِ وَمَن دُهُ النَّهُ الْمُعَالَةُ الْمُعَالَةُ الْعُولِي النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ الْمُعَلِي النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ الْمُعَلِّمُ النَّهُ الْعُلُولُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ الْمُعُلِّمُ النَّهُ الْعُلْمُ النَّهُ الْمُعُلِّمُ النَّهُ الْمُعُلِي النَّهُ الْمُعُلِيْلِ النِهُ الْمُعُلِي النَّهُ الْمُعُلِي النَّهُ الْمُعُلِي النِيْلِي الْمُعُلِي الْمُعُلِيْلِ الْمُعُلِي الْمُعُلِي الْمُعُلِي الْمُعُلِي الْمُعُلِي الْمُع

ويشرح الثعالبي رموز هذه اللغة المغلقة فيقول: (حافر الطرس)

<sup>(</sup>١) الدكتور إبراهيم السامرائي: دراسات في اللغة. بغداد ١٩٦١، ص ١٩٩.

هو الذي يحفر القوالب للتعاويذ، فيشتريها منه قوم أميّون لا يكتبون، وقد يحفظ البائع النقش الذي عليه، فينفذ التعاويذ إلى الناس ويُوهم أنه كتبها، ويقال للقالب الطرس. (بركوش) هو الذي الذي يتصامم ويقول للإنسان: تكلم على هذا الخاتم باسمك واسم أبيك، فيسمع ما يقوله وينبئه به. (بركك) هو الذي يقلع الأضراس ويداوي منها، و (الهالك) الدواء، (والجزر) البصر، ويقال للعين الجزارة. (قرمط) هو الذي يكتب التعاويذ بالدقيق والجليل من الخط. و (سرمط) كتب، والسرماط الكتاب. (الحراق) الذي تكون معه مرآة تشعل منها النار وتسمى حراقة و (البزاق) الذي يرقي المجانين وأصحاب العاهات، ويتفل عليهم. (زكر) كَدًى على الأبواب، وهو من أجلائهم. (ومن دهشم) خُرق وموّه بأنه صائم، و (الكرش) الصوم، والجوع أيضاً، ويكون قد أكل في منزله، فإذا عطش نزل في النهر بعلة الاستبراد وشرب ما أراد، (الزنكلة العفر) واحد، وهم المعافرون، يأخذون الحجيج ويضمنون الجنة (۱).

وقد أفاض المؤلفون في الكلام عن صلة التطور اللغوي بالاقتصاد والـدين والأخـلاق والكشف العلمي، وهم في ذلـك يسـوقـون أمثلة يستـطيـع أي مهتم بالبحث اللغوي الاجتماعي أن يجد لها نظائر حيثها شاء.

<sup>(</sup>۱) يتيمة الدهر في شعراء العصر، لأبي منصور عبد الملك الثعالبي النيسابوري، المتوفى سنة ٤٢٩هـ، مطبعة الصاوي، القاهرة ١٢٥٣هـــ ١٩٣٤م، ج٣، ص ٣٣٢\_ ٣٣٣.

### الفَصْل لسّادِسْ

# مَظاهِ رُالتَطوُّرَ اللُّغُويِ

وهذه شعبة من البحث اللغوي مكانها الطبيعي هنا بعد أن أخذنا فكرة عن علاقة اللغة بالفكر وبالمجتمع. ومظاهر التطور اللغوي كثيرة جداً لا يكاد يحيط بها حصر، ولكن هناك خطوطاً رئيسية في هذا التطور ينبغي التعرف عليها.

وبداية ذلك أنه ما دام الفكر الإنساني نفسه في تطور مستمر، ينتقل من البسيط إلى المركب، ويخطو دائماً في درجات النمو والاتساع والتعقيد، فإن اللغة التي هي آلته لا تستطيع كما قلنا أن تقف حيث هي وتبقى مع ذلك على قيد الحياة، بل يجب أن تتطور هي أيضاً، وفي عدة اتجاهات.

فمن حيث النمو، تبدو بسيطة جداً، ثم سرعان ما تتعقد مع رغبة الإنسان في أن يجعل لفظه مرآة دقيقة صادقة لكل الاختلاجات والعمليات الجزئية التي تجري داخلياً في فكره ونفسه ومن هنا كان النحو في اللغات القديمة مختلفاً عنه في اللغات الحديثة المتطورة عن هذه اللغات القديمة .

فمثلاً يكثر في اللغات القديمة تغيير أواخر الكلمات بحسب الوظيفة التي تؤديها كل كلمة في الجملة، وهي الظاهرة التي يسميها نحاتنا بالإعراب. ففي اللغة العربية تُضم أواخر الأسهاء إذا كانت أركاناً رئيسية في الإسناد، أي في بناء الفكرة المضمنة في الجملة، كالفاعل ونائب الفاعل، والمبتدأ، والخبر، ويسمي النحاة تلك الضمة رفعاً، أما إذا كانت هذه الأسهاء فضلات غير مباشرة، أي تتمات للجملة، أو لبعض أجزائها، تتصل بما تتعلق به بواسطة روابط كحروف الجر، أو كأسهاء أخرى، في حالة الإضافة، أتت هذه الأسهاء مكسورة الآخر،

ويسمى ذلك في النحو جراً. وإذا كانت الأسهاء تتمات مباشرة لـلإسناد الموجود في الجملة كأن يقع مفعولاً به للفعل، أو حالاً، أو تمييزاً، أو ظرفاً، فإنها تكون مفتوحة الآخر ويسمى ذلك نصباً.

وقد لوحظ أن مثل هذه التغييرات تُرِدُ في غير اللغة العربية: ففي اللغات السامية، التي هي من نفس العائلة اللغوية للغتنا، نجد اللغة الأكادية بفرعيها البابلي، والأشوري، تجري على نفس قواعد الإعراب العربي، من الرفع بالضمة والنصب بالفتحة والجر بالكسرة، في المواضع المماثلة من الجملة. كما لوحظ أن نفس ظاهرة الإعراب تأتي بشكل آخر لكن على نفس الأساس، وهو تغيير آخر الكلمة بتغيير التراكيب، في لغات قديمة تنتمي إلى عائلات لغوية أخرى، فمن ذلك الملاتينية، واليونانية، والألمانية، ومن قبلها السنسكريتية الهندية، التي تعتبر أمّاً لهذه اللغات ولبقية اللغات الهندية الأوروبية.

كذلك نلاحظ أن الفعل المضارع في اللغة العربية يُعْرَبُ، لكن لمعانٍ أخرى غير التي يعرب لها الاسم، فهو يأتي مرفوعاً إن دل على مجرد وقوع الحدث في الحال أو الاستقبال، أو إن دل على وقوعه على وجه الاستمرار والعادة والقانون المقرر، نقول مثلاً: المطرينزل الآن، المطرينزل غذاً، المطرينزل في الشتاء في بلادنا، فنرفع الفعل المضارع في كل هذه الحالات. فإذا تمحض وقوع الحدث في المستقبل على وجه الانتظار والاحتمال، استحق الفعل المضارع الذي يعبر عنه النصب، نقول مثلاً: أملنا أن ينزل المطر، انتظرنا حتى ينزل المطر، عبى ينزل المطر، أو اشتراط وقوعه حتاً، أما إذا أريد بالمضارع معنى القطع بوقوع الحدث، أو اشتراط وقوعه حتاً، استحق الفعل المضارع الجزم بالسكون، كما في حالات الجزم والشرط المعروفة، استحق الفعل المضارع الجزم بالسكون، كما في حالات الجزم والشرط المعروفة، نقول مثلاً: إن ينزل المطر نزرع، لم ينزل المطر، لما ينزل المطر. . . إلىخ.

فالرجل القديم عندما فكر في التوزيع الوظيفي للألفاظ داخل الجملة، رأى أن يميز عمل كل لفظة بنهاية صوتية معينة، وكانت له بذلك حرية واسعة جداً في أن يرتب هذه الألفاظ داخل الجملة كها يشاء. فاللفظ، ما دام يحمل

العلامة المميزة لمهمته، يجوز فيه التقديم والتأخير، بل يمكن أن يحذف من الجملة إذا بقى فيها ما يدل عليه ويجعله مفهوماً من السياق. هذا الإعراب على ما يبدو للمتعلمين من تعقيد، يعتبر طريقة بسيطة لتمييز وظائف الألفاظ في الكلام المركب، وهو أقل تعقيداً من طريقة الكلام في اللغات الخالية من الاعراب كما سنرى.

فأثناء تطور اللغة جنح الناطقون بها، ولا سيها بعد أن دخلت بينهم شعوب كثيرة غريبة على المجتمع اللغوي النقي القديم، إلى التخفيف من قيود الإعراب وهكذا اختفى نهائياً في اللغات واللهجات الحديثة التي ولدت من اللغات القديمة الفصيحة: فالفرنسية، والإيطالية، والإسبانية، والبرتغالية لا إعراب فيها، مع أنها مشتقة من اليونانية واللاتينية وهما معربتان. والإنجليزية التي تلتقي في أرومة واحدة مع سائر اللغات الجرمانية (ترجع في النهاية إلى الهندية الأوروبية كذلك) تخلصت من الإعراب، بينها هو لا يزال محترماً في الألمانية الفصحى. ومع ذلك فلعل من الطريف أن نلاحظ آثاراً باقية من الإعراب في الانجليزية مثلاً، نحو التغيرات التي تحدث في ضمير المفرد الغائب (he, him, his).

وفي اللغة العربية بدأ الجنوح إلى إهمال الإعراب في بعض قبائـل العرب منذ الجاهلية، كقول الشاعر:

فاليوم أشرب غير مستحقب إثماً من الله ولا واغل وعلى وهو كما نرى لم يعرب الفعل المضارع أشرب ونطق آخره موقوفاً، وكقول الراجز:

إن أباها وأبا أباها قد بلغا في المجد غايتاها فهو لم يعرب كلمة أب ولا المثنى في آخر البيت ويقول المثل: «مكرة أخاك لا بطل» وهو أيضاً لم يعرب كلمة أخ. وقد سبق أن أشرنا إلى أن المضاف لم يكن يعرب في بعض لهجات العرب الأقدمين، وروينا من ذلك النقش الذي جاء فيه «على بن أبو طالب».

والطاهر ــ كما يرى المستشرق يعقوب بـارت، ويوافقـه فِلْهاوْزن ورينــان وغيرهما(١) \_ أن لغة القرآن الكريم، وهي لغة سدنة الكعبة وأمراء الحج من قريش، كانت على أواخر الجاهلية قد أصبحت «لغة فصحى» أو «لغة مقدسة» بالمعنى الكامل لذلك، أي أن عامة العرب كانت لا تدقق في مراعاة كـل أركان الفصاحة التي تمتاز بها، وكانت لكل قبيلة لهجة مختلفة، مما جعل هذه اللغة الفصحي لغة دين وثقافة ولغة دبلوماسية رفيعة يتفاهم بها الرؤساء وقادة الرأي في القبائل. وكان أكثر الناس يحتاج إلى تعلمها، فيحفظون الأشعار والخطب والأمثال، ويتتلمذون على كبار الشعراء والأطباء والكهنة والعرافين والخطباء، حتى إذا أتقنها الواحد منهم فرحت به قبيلته لأنه صار أهلًا لتمثيلها في الأسواق والمنتديات الكبرى، ينطق بمفاخرها ومآثرها، ويكون سفيراً لها مدافعاً عن مصالحها. ونحن نعلم أن اللغة العربية الفصحى التي نزل بها القرآن الكريم، بناءً على أحدث أبحاث فقه اللغة التاريخي والمقارن(٢)، أقرب الصور إلى ما كانت عليه لغة الساميين الأم، تلك اللغة الأصلية المندثرة، التي تفرعت عنها كل هذه المجموعة التي نسميها اللغات السامية من أكادية (بابلية \_ أشورية)، وكنعانية (فينيقية \_ مؤابية \_ عبرية)، وأرامية (سريانية \_ نبطية)، وعربية (عدنانية \_ قحطانية يمنية)، وحبشية (جعزية \_ أمهرية). . . إلخ . فإذا ما تبين لنا أن الأكادية التي ترجع إلى الألف الثالث قبل ميلاد المسيح، إذا قورنت بالعربية الفصحى ظهر أنها، على شدة شبهها بلغة العرب، وكأنها متطورة متساهلة في كثير من المقومات والمميزات القديمة للغة السامية، فإنه يصبح من المرجح أن اللغة العربية الفصحى أقدم بكثر جداً مما تقف عنده نصوصها ومروياتها الجاهلية، وأنها بهذا القدم، وبعدد

Ernest Renan: Histoir Générale et Système Comparé des Langues : راجع مشلاً: Sémitiques, Paris 1855, PP. 320-388.

C. Brockelmann: Grundriss der Vergleichenden Grammetik der Semitischen : راجع (۲) Sprachen, 2 vols, Berlin 1908-1913.

William Wright: Lectures on the Comparative Grammar of the Semitic Languages, Amsterdam, philo Press 1966.

من الأنبياء الذين ظهروا بين أهلها في قديم الزمان كشعيب وهود وصالح، وبالكعبة التي شيدها إبراهيم الخليل عليه السلام في مكة، كانت تعتبر حتى عند الجاهليين له لغة مقدسة حقاً، وهو ما يبرر كون معجزة الإسلام، أي القرآن الكريم، قد جاءت من صميمها؛ ولعل ما يرويه المؤرخون عن العرب من تقسيم أمتهم إلى عرب بائدة وعرب باقية، ثم تقسيم هذا الجنس الأخير إلى عاربة ومستعربة، هو نفسه صدى لهذا القدم الموغل في مجاهل التاريخ التي انقطعت دونها الرواية ولم ترد منها أية كتابة. ومع ذلك فهناك نصوص كثيرة مما كتبه الأكاديون، بابليين وآشوريين، ورد فيها ذكر العرب، وكذلك جاء ذكرهم في الكتب الدينية العبرية في العهد القديم والتلمود وغيرهما.

لاعجب، والحالة هذه، أن تكون هناك لهجات تختلف قرباً وبعداً من العربية الفصحى على أواخر الجاهلية، حتى إذا ما انتشر الإسلام في خارج بلاد العرب، حدث تفاعل بين هذه اللغة وبين لهجات الأمم المجاورة، وظل هذا التفاعل يقوي ويزداد نشاطاً مع كثرة الألسنة الغريبة التي دخلت في الإسلام أو انضوت تحت لواء الحضارة العربية، إلى أن تم تخلق اللهجات العامية التي نعرفها الآن في العالم العربي، متخلصة تماماً من الإعراب.

ومع التخلص من الإعراب يحدث دائماً تقييد وتحديد من حرية المتكلم في التقديم والتأخير والحذف، فاللفظة وقد أصبحت لا تَحْمِلُ في نهايتها العلامة الصوتية المميزة لوظيفتها في الجملة، تحتاج بدل هذه العلامة إلى أن يكون لها مكان ثابت في نظام الألفاظ في داخل الجمل، بحيث تعرف وظيفتها من هذا المكان الذي تشغله، ولذلك فإن علم التركيب (Syntaxe) يزداد دقة وتعقيداً، ويفقد كثيراً من مرونته القديمة في اللغات الموقوفة، أي التي ليس فيها إعراب.

ولكن، هـل الانتقال من التركيب المعـرب إلى التركيب المـوقـوف يعتبـر ظاهرة حتمية في تـطوّر اللغات؟ نعم ولا.

نعم: لأن الجملة التي يصنعها المتكلم في المجتمعات القديمة إنما يصنعها في نفس الوقت الذي يصنع فيه فكرته نفسها. وهو لذلك يحتاج إلى أقصى حـد من

المرونة في التركيب والترتيب حتى تتيسر له هذه المسيرة التي يلاحق فيها اللفظ جزيئات المعنى وهي ما تزال في طور التكوين. والذين لهم بعض اتصال باليونانية القديمة مثلاً أو بالبابلية يعرفون هذا الوجه من الذوق اللغوي الذي يميز التعبير القديم، حيث يكثر في الجملة رد المتأخر على شيء سبق النطق به وهو يتعلق به تعلقاً فكرياً؛ كما تكثر صيغ التردد والاحتمال بدرجاته، وأدوات الفصل والوصل، وأنواع من الزوائد تتجاوب مع حركات عقلية جزئية تختلج في الفكر في لحظة التعبير. على حين أن المتكلم باللغات الحية المعروفة يكاد يفرغ من تكوين فكرته داخلياً قبل سبكها في قالب الكلام، فيقل فيها ما يشعر بهذا الجهد الداخلي في بناء الفكرة نفسها.

ولا: لأن أصحاب لغة ما، قد يشقون طريقهم نحو التطور والحضارة في ظل كتاب مقدس يحتم عليهم الإبقاء على الطابع العام المميز للغة وهو الإعراب، فاللغة اللاتينية، كما سبق أن أشرنا، بقيت قروناً طويلة بعد الرومان بفضل المسيحية الكاثوليكية التي كُرُّسَتْها لغةَ دين وعبادة. وكذلك اللغة العربية بكتابها المبين، القرآن، فرضت على العرب الحفاظ عليها كما هي، حتى إنهم رضوا بازدواجية حتمية بين لغتهم المقدسة وبين اللهجات السوقية، وبقيت العربية الفصحى لغة الثقافة والفكر والعلم حتى يومنا هذا. كذلك يحدث أحياناً تمزق لغوي إلى لهجات فقيرة منحرفة متباعدة بعضها عن بعض، بينا تبقى العواطف القومية، والمصالح المتصلة بالحضارة والتراث، تدعو فروع الأمة التي تبلبلت ألسنتها إلى التمسك باللغة الفصحي، ولو لم يكن فيها كتاب مقدس، وأشهر أمثلة ذلك الألمان الذين تتعدد لهجاتهم بينها يتحد تراثهم وتتوحد أهدافهم القومية على نحو يفرض اللغة الفصحى لتشدهم جميعاً برباطها. وهذا الوضع يصدق أيضاً على الأمة العربية، ويتـدخل لغـوياً في صـالـح العربية الفصحى، حتى بصرف النظر عن الاعتبار الديني السابق الذكر. ويكفى دليلًا على ذلك أن نـلاحظ أنه في أخـريات عصر الانحـطاط الفكري لـلأمة العـربية، عـلي أواخـر الحكم العثماني، وفي الوقت الذي كان فيه العرب المسلمون ينظرون فيه إلى

الخلافة التركية على أنها المساك السياسي للإسلام، كان المسيحيون من العرب، لا سيما في لبنان، يتمسكون باللغة العربية في وجه الغزو اللغوي التركي مع الحكومة ومع الإدارة، حفاظاً على قومية ليس الدين جزءاً منها، وهذا ما يفسر لنا ظهور الدراسات والمعاجم العربية وكثرة نشر آثار التراث الأدبي العربي على يد علماء من العرب المسيحين في لبنان؛ فالمعلم بطرس البستاني يؤلف معجمه «محيط المحيط»، وكذلك دائرة المعارف المشهورة المعروفة باسمه، كما ينشر سعيد الشرتوني معجم «أقرب الموارد» وكثيراً من التراث العربي القديم مثل كتاب «النوادر في المغة لأبي زيد الأنصاري»، ويولف المطران جرمانوس فرحات كتابه المشهور في النحو «بحث المطالب»، كما ينشر معجماً في اللغة؛ ويطول بنا الحديث لوحاولنا الاستقصاء، فهناك عبد الله البستاني، والأب لويس المعلوف اليسوعي وغيرهم، هذا فضلاً عما تدين به الصحافة العربية والأب لويس المعلوف اليسوعي وغيرهم، هذا فضلاً عما تدين به الصحافة العرب، بصرف النظر عن الدين كما قلنا، بدعامة من أهم دعائم القومية العربية التي بصرف النظر عن الدين كما قلنا، بدعامة من أهم دعائم القومية العربية التي بصرف النظر عن الدين كما قلنا، بدعامة من أهم دعائم القومية العربية التي كادت التركية أن تزعزعها يومئذ.

أما من حيث الصرف فالأمر يختلف كثيراً، لأن قواعد التصريف هي الآلة الأولى البسيطة المرنة لتنمية الشروة اللفظية في اللغة. ولذلك تكثر أوزان التصريف وتتعقد، وهي لا تظهر طفرة واحدة، وإنما يظهر بعضها في أثر بعض بحسب الحاجة، كما تختفي بعض الصيغ الصرفية عندما ينصرف المتكلمون عن الإقبال عليها.

فمن الحقائق المعروفة في علم اللغات أن من أوائل صيغ الأفعال ظهوراً فعل الأمر، ومن أواخرها صيغة المصدر، على عكس ما يزعمه النحاة والصرفيون. إذ ليست هناك صيغة فعلية أبسط وأقرب إلى حاجة الرجل البدائي من قوله اذهب، ارجع، احضر، خذ، كل، اشرب... إلخ؛ فهو قبل أن يشعر بالحاجة إلى الإخبار عن شيء كان قد حدث، أو احتمال شيء سيحدث،

أو تصور الحدث المطلق المجرد عن الزمن والفاعل والمفعول، كان يطلب شيئاً، أو يأمر بعمل شيء. ولهذا نرى السمات الصرفية الأولى للمآدة الفعلية الأصلية أكثر وضوحاً في صيغ الأمر في أكثر اللغات، وهذا واضح جداً في اللغة الفارسية مثلاً، حيث يتفق فعل الأمر مع ما يسميه نحاة اللغة الفارسية بالمادة الفعلية الأصلية للاشتقاق في كل الحالات تقريباً.

كذلك ما من شك في أنَّ اسم الفاعل واسم المفعول كانا أقدم ظهوراً في اللغات من اسم الآلة مثلًا، بل إن كثيراً من اللغات تسمي أكثر الآلات بأسماء ليست مشتقة من الأفعال التي تشاركها في المعنى العام.

وبعض الأدوات التي تفيد معنى زائداً على صيغة الفعل مثل السين، وسوف، وقد، أو معنى ثانوياً للجملة مثل رُبَّ، التي تعبر عن التقليل والتكثير والاحتمال تأخرت في الظهور نسبياً، ودليلنا على ذلك وجودها في العربية وانعدامها في البابلية الأشورية، والعبرية، والأرامية وغيرها من لغات نفس العائلة السامية، مع وجود المادة التي اشتقت منها كلمة «ربّ» في هذه اللغات بعنى الكبير أو الكثير.

ومثل هذا يقال في أدوات التعريف، التي لم تظهر في اللغات إلا بعد أن وقف الإنسان موقفاً عقلياً واضحاً محدداً إزاء الشيء المعروف والشيء المجهول وهو موقف فلسفي يحتاج إلى تطور فكري وحضاري طويل، وإلى تكامل ثقافي في نظرية المعرفة. ولهذا بقيت أداة التعريف غير معروفة في البابلية واللاتينية، وظهرت الاستعانة على تمييز المعروف من المجهول في عصور متأخرة بأسماء الإشارة أو بأجزاء مقتطعة منها، أو أحياناً بتحديد النكرة دون المعرفة كما في الفارسية، حيث يوضع في آخر الاسم المقصود تنكيره حرف ياء مكسور ما قبلها وذلك في المفرد فقط، فكلمة «رَجُل» بالفارسية هي «مَرد» وعندما أنطق بهذه الكلمة هكذا يكون أقرب مفهوم لها هو «الرجل» بالتعريف، فإذا أردت النص على تنكيره، وأنه مجرد رجلً ما، قلت «مَرْدي».

أما الصيغ المزيدة من الأسهاء والأفعال فهي تنشأ في اللغات في عصور

متفاوتة وبحسب الحاجة أيضاً. ثم إن استعمالها بعد ذلك يقل ويكثر بنسب متفاوتة أيضاً فمثلاً صيغة فعًل (بتشديد العين)، وأفعل (المزيد بالمهزة)، وانفعل (المزيد بالنون)، أقدم وأوسع انتشاراً من صيغة افعوعل مثلاً، فالعرب استعملت أعشب أكثر من أعشوشب واستعملت كذلك اخضر وبتشديد الراء) أكثر من اخضوضر، وأكثر من اخضار (بالف مد قبل الراء المشددة) ثم إنها استعملت انفعل وافتعل أكثر من استعمالها للمبني للمجهول، وكان أسهل عليهم أن يقولوا انهدم البناء واندحر العدو واحترقت الدار واهتزت الأشجار، من أن يقولوا هدم ودُحر وحُرق وهُز (بصيغة المبني للمجهول). ولذلك سبب صوتي يقولوا هُدم ودُحر وحُرق وهُز (بصيغة المبني للمجهول). ولذلك سبب صوتي بالنسبة للذوق العربي طبعاً، حتى إن هاتين الحركتين لم تتعاقبا في أوائل الأسهاء بالنسبة للذوق العربي طبعاً، حتى إن هاتين الحركتين لم تتعاقبا في أوائل الأسهاء الثلاثية إلا نادراً، وأشهر ذلك النادر «الدئل» وهو اسم حيوان صغير من فصيلة ابن عرس، وسميت به قبيلة من كنانة إليها ينسب أبو الأسود الدؤلي اللغوي القديم المعروف.

وفي لهجاتنا العامية تأكد النفور من المبني للمجهول فاختفى تماماً وحلت محله صيغ المطاوعة: انفعل، افتعل (أو اتفعل) فنقول الكيس انسرق، والخشب احترق (أو اتحرق) ونحو ذلك.

والخلاصة أن الصيغ الصرفية لا تسير في خط التبسيط المطلق، وإنما تتجاوب مع حاجمة المتكلمين، فبعض الصيغ يستحدث، وبعضها الأخر يهجر حتى يندثر تماماً.

وأما التطور في متن اللغة، أي في الألفاظ ودلالتها على المعاني، فإنه كما سبق أن ذكرنا، الميدان الكبير الذي يتسع لأكثر من بحث، ويتناوله العلماء من أكثر من جانب، فمثلاً عالجه اللغوي الفرنسي البير دوزا في كتابه حياة الكلام (١). وبدأ القسم الثالث منه، وهو القسم الخاص بالعامل الاجتماعي في التطور اللغوي بفصل عن «الصراع بين اللغات، وموتها»، يرى فيه أن اللغة

Albert Dauzat: La Vie du Langage-paris 1910, P. 161 ss. (1)

كأي كائن حي، تتطور خلال حياة تطول أو تقصر ثم تموت في النهاية: إما بموت الأمة التي كانت تتكلمها واندثارها، وإما لأن تلك الأمة قد غيرت لسانها. والصراع على الحياة، كها هو قائم بين الكائنات الحية، يقوم أيضاً بين اللغات، بل بين الألفاظ في داخل اللغة الواحدة. وإذا كان كذلك فهل لنا أن نفهم أن لكل لغة طفولة، ثم سناً معيناً تصل فيها إلى أوج القوة والصحة والجهال، ثم تصيبها أمراض الكبر وغضونه إلى أن تموت؟ يقول دوزا: إن علماء الأدب يجيبون عن هذا السؤال بنعم، وفقهاء اللغة يقولون لا، وأما علماء الاجتماع فيقولون ربما. ولتوضيح ذلك نقف إلى جانب دوزا، لكن نحاول أخذ أمثلة من لغتنا العربية، حيث يبدو الأدب الجاهلي أشبه بالطفولة الفكرية للأمة، أما دور الشباب والاكتمال والجمال فهو من نزول القرآن الكريم إلى تلك الأبام التي جادت بأمثال جرير وأبي نواس وأبي تمام والبحتري والمتنبي والجاحظ وغيرهم. ثم تأتي الشيخوخة مع قرون الانحطاط التركي. ولولا المعجزة القرآنية التي حافظت على هذه اللغة لما أتيحت لها انتفاضتها الأدبية الحديثة، وبعثها من على حافظت على هذه اللغة لما أتيحت لها انتفاضتها الأدبية الحديثة، وبعثها من على شفا القبر، ولكانت الآن في عداد اللغات الميتة.

أما من وجهة نظر النحاة وفقهاء اللغة فإن معدن اللغة كأداة، مجرد أداة للفكر، في عصر ابن نباته والسراج الوراق وابن حجة الحموي وعبد الغني النابلسي وتوفيق البكري مثلاً، معدن هذه اللغة يبقى هو هو، وحيويتها تظل هي هي. أما الذي ضعف وأصابه الانحطاط فهو ثقافة المتكلمين بها، وذوق المستعملين لها. وإذا كنا قد استعرنا أمثلتنا من تاريخ العربية فإن ألبير دوزا يجول في ميدان اللغة اللاتينية بنفس الطريقة فيقول: إن هذه اللغة في عصر ثيودوسيوس وهو عصر انحطاط لم تكن أقل جدارة بالحياة منها في عصر أوغسطس، وكان من المكن أن تعيش، وأن يمتد بها العمر لولا أن دهمتها غزوات البرابرة، فقطعت أوصال المتكلمين بها والمستعملين لها في الثقافة، وساعدت بذلك على سيادة اللهجات المحلية، والإجهاز على اللاتينية الفصحى. كذلك يلاحظ أن اللغة اليونانية قد عاشت بعد انهيار الفلسفة اليونانية، وبعد

زوال القوة السياسية والعسكرية للإغريق، وحتى بعد سقوط الدولة البيزنطية المسيحية، وطرد الأتراك لليونان ولغتهم وفكرهم من القسطنطينية، عاشت اللغة اليونانية مشردة، وعاشت كل عصور الانحطاط السياسي والفكري، وهي موجودة إلى الآن لم يطرأ عليها، من الناحية اللغوية البحتة، إلا تطور طبيعي طفيف هو معقول في حساب المدد الزمنية التي قطعتها من القرن السادس أو السابع قبل الميلاد \_ عصر هوميروس \_ إلى يومنا هذا.

أما كيف تموت اللغة فإن أصحاب النظرة الاجتماعية للتطور اللغوي يذكرون لذلك ثلاثة أشكال:

أولها: أن تموت اللغة موتاً طبيعياً، من الكبر والضعف والتقدم في السن، ولا بد في تلك الحالة من أن يكون المتكلمون بتلك اللغة قد كثروا وتشعبوا، وتباعدت مواطنهم، وأقاموا لهم حضارات متباينة لا يتصل بعضها ببعض إلا من بعيد، فتولّد لدى كل منهم لهجة محلية منبثقة من اللغة القديمة، ومع مرور الأجيال تندتر اللغة الأم من ذاكرة الأبناء وعلى ألسنتهم وتموت. وأمثلة ذلك السامية الأم، والسنسكريتية، والفارسية القديمة، والجعزية الحبشية، واللاتينية.

ثانيها: أن تموت اللغة قتيلة، وذلك بفعل الغزو المسلح. ولكي يكون هذا القتل ممكناً يجب أن تتضافر ظروف معينة أهمها:

١ ـ أن يكون الغزاة أكثر عدداً بأضعاف كثيرة من أهل تلك اللغة، بحيث يصبح استقرارهم بلغتهم في الأرض المفتوحة أشبه بطوفان يبتلع الشعب الأصلي الصغير، ولغته معه. ومن ذلك غزو الساميين القدماء للعراق، حيث كان الشوميريون يقيمون منذ ما قبل التاريخ، وباكتساح الساميين لهم تلاشوا هم ولغتهم، ومع ذلك \_ إنصافاً للحقيقة \_ ينبغي أن نقول إن اللغة القتيل تترك دائماً آثاراً منها في لغة الفاتحين تقل أو تكثر.

٢ ــ في حالة التساوي في العدد تقريباً بين الغزاة والسكان الأصليين،
 ينبغي أن يكون الغزاة أعلى درجة في الحضارة من الأمة التي أصيبت بالغزو،
 وإلا فإن الغزاة هم الذين يفقدون لغتهم، وتنتصر لغة المنهزمين كما حدث عندما

هاجمت القبائل المتبربرة أوروبا اللاتينية التي كانت شعوبها أكثر تقدماً في الحضارة، ولذا ترك هؤلاء البرابرة لغاتهم الأصلية، بل تركوا أديانهم الوثنية، واصطنعوا اللاتينية واعتنقوا المسيحية الكاثوليكية. وكذلك التتار بعد إسقاطهم بغداد اعتنق أكثرهم الإسلام وتعلموا اللغة العربية.

أما الغزاة المتحضرون فإنهم يقتلون لغة الأمم المفتوحة بفرض لغتهم في العلم والثقافة والتجارة ونحوها ، وترك من لا يتقن اللغة بلا عمل ولا فرصة طيبة للتعلم أو الارتزاق : ومثال ذلك سيادة اللغة الأسبانية أو البرتغالية بين شعوب أميركا اللاتينية ، وسيادة الإنجليزية في أميركا الشمالية ، وسيادة الفرنسية في أنحاء من كندا وفي جزر الجوادلوب والمرتينيك وغيرها . وهذه الظاهرة ممكنة الحدوث ، حتى إذا كان الغزاة أقل عدداً بكثير بشرط أن يكون رقيهم الحضاري والإداري والاقتصادي ساحقاً .

ثالثاً: أن تموت اللغة بالتسمم، ويبدأ ذلك بتسرب رشح من الدخيل من لغات أخرى تحتاج إليه اللغة فتتقبله، بل تحس مع تعاطيها له في البداية بمزيد من الانتعاش والقوة والنشاط يشجعها على تقبل جرعات أكبر فأكبر من هذا الدخيل. ولكن قدرتها على هضم ذلك كله واستيعابه في بنيتها العامة تخونها في النهاية، فتسقط من الإعياء، تاركة المجال للبقية الباقية من الدخيل تتسرب إليها بدون أية مقاومة حتى تجهز عليها وتميتها. هكذا ماتت اللغة السريانية في بلاد الشام. فإن الفاتحين العرب تصالحوا مع المسيحيين في هذه الأقطار، قانعين منهم بالولاء والمسالمة ودفع الجزية، أما دينهم فقد تركوا لهم مطلق الحرية فيه، بالولاء والمسالمة ودفع الجزية، أما دينهم فقد تركوا لهم مطلق الحرية فيه، واتخذوا منهم المترجمين والأطباء والمهندسين وأساتذة الصناعة وكبار الموظفين، ولكن سيل الدخيل العربي المتزايد استمر في التسرب إلى السنتهم حتى وجدوا أنفسهم يوماً ما وقد فقدوا لغتهم نهائياً وتكلموا العربية، وأصبحوا من بعد أشده غيرة عليها من كثير من المسلمين، كالفرس مثلاً، إذ كان الفتح العربي قد أدخل اللغة العربية إلى بلاد فارس، حتى أصبح العلم والأدب والسياسة جميعاً أدخل اللغة العربية إلى بلاد فارس، حتى أصبح العلم والأدب والسياسة جميعاً من تعبيراً غير العربية، وتقلص ظل الفارسية فأصبحت رطانة للطبقة الدنيا من الفلاحين والرعاة وصغار التجار والصناع؛ ولكن العصبية الشعوبية من الفلاحين والرعاة وصغار التجار والصناع؛ ولكن العصبية الشعوبية

استيقظت منذ القرن الثالث الهجري، وبدأت مع الدويلات الإسلامية الشعوبية التي قامت في فارس حركة إحياء وبعث للغة الفارسية، وهكذا بدأ مفكرون من الفرس يهجرون لغة العرب ليعودوا إلى لغتهم قبل الإسلام، من أمثال رَوْدَكي وقِرْدُوسي وعمر الخيام وسعدي وجلال الدين الرومي وغيرهم. ومع ذلك فهذه اللغة الإسلامية الفارسية تحتوي على أكثر من خمسين في المائة من الدخيل العربي في صلب ثروتها اللغوية، وهي نسبة لولا النعرة السياسية القومية التي تداركت الفرس، لكانت قريبة من درجة الإشباع المؤدية إلى التسمم(۱). والصورة ما تزال بعد في حاجة إلى استكال جوانب أخرى منها، فمثلا نريد أن نعرف كيف تحاول اللغة ملاحقة تطور الحياة؟ كيف تتسع وتنمو، ما هي مواردها وروافدها، كيف تنسق الألفاظ صفوفها من جيل لجيل لتستجيب اللغة للمطالب المتجددة مع الزمن؟

ونريد في ختام هذا الفصل أن نمر على بعض المصطلحات التي وردت في ثناياه لكى نحصرها الآن في صعيد واحد، ونزيد من وضوح دلالتها:

#### ١ \_ اللفة:

يقول أنطوان مييه في كتابه «لغات العالم» (٢): «إن كلمة لغة تعني كل جهاز كامل من وسائل التفاهم بالنطق المستعملة في مجموعة بعينها من بلإنسان، بصرف النظر عن الكثرة العددية لهذه المجموعة البشرية، أو قيمتها من الناحية الحضارية». ثم يضيف إلى هذا التعريف قوله: «إننا نستطيع أن نعد من اللغات بقدر ما نستطيع أن نعد هذا العالم من مجموعات بشرية، يختلف بعضها عن بعض في وسائل التفاهم بالنطق، بحيث لا يستطيع الواحد من أبناء

<sup>(</sup>۱) وقد عني اللغويون الغربيون بتقدير الجرعات القاتلة للغة من الدخيل الأجنبي، فوجدوا أن الأسهاء أقلها خطراً، وتستطيع اللغة أن تهضم منها القدر الكبير جداً. أما الأفعال فإن أقل من ربع نسبة الأسهاء يكفي لقتل اللغة لأن الفعل يتصرف وتشتق منه ألفاظ كثيرة ولا يبقى وحدة محايدة كالاسم بل يعمل في غيره. وأما الحرف فأشدها خطراً لأنه أهم ضوابط الفكر قبل التعبير.

Antoine Meillet et Marcel Cohen: les langues du monde, Paris 1952, p. 14.

مجموعة منها أن يتفاهم مع أبناء مجموعة أخرى إلا بعد تلقين وتعليم». وجدير بالذكر هنا أن نشير إلى أن تعريف العرب لها هو أنها «أصوات يعبر بها كل قوم عن أغراضهم»، وهو تعبير صاحب القاموس، أما الشَّارح فيذكر تعريفاً آخر وهو أنها «الكلام المصطلح عليه بين كل قبيل».

والغريب في لفظة «لغة» أنها لم ترد مستعملة في كلام عربي يعتد به؛ وإنما كانت العرب تسمي مجرد الضوضاء التي لا طائل من ورائها لغواً، وجاء من ذلك الفعل ألغى، يُلغِي، بمعنى أبطل، أي اعتبر ذلك لغواً؛ولذلك فقد اختلف في اشتقاقها، وحار بعض الأعراب في جمعها، يقول ابن منظور بعد أن ذكر في تعريفها ما ذكره صاحب القاموس، «وهي فُعلة، مِنْ لغوت أي تكلمت، أصلها لغوة، ككرة، وقُلة، وثُبة، وكلها لاماتها واوات؛ وقيل أصلها لغى أو لَغُو، والهاء عوض، وجمعها لُغى مثل برة وبرى، وفي المحكم: الجمع لغات ولغون. قال ثعلب: قال أبو عمرو لأبي خيرة، يا أبا خيرة سمعت لغاتهم (بالفتح)، فقال أبو عمرو. (بكسر تاء لغاتهم) فقال أبو خيرة وسمعت لغاتهم (بالفتح)، فقال أبو عمرو. يا أبا خيرة، ولم يكن أبو عمرو يا أبا خيرة، أريد أكثف منك جلداً، جلدك قد رق. ولم يكن أبو عمرو سمعها ومن قال لغاتهم بفتح التاء، شبهها بالتاء التي يوقف عليها بالهاء» (١٠).

فالعرب الخلص لم يكونوا يستعملون كلمة لغة في كلامهم، وإنما كانوا كغيرهم من الأمم السامية، بل كأكثر أمم الدنيا، يستعملون كلمة لسان للدلالة على اللغة، وهكذا يضطرد الأمر في القرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿ولقد نَعْلَمُ أَنْهُمْ يقولون إِنَّمَا يُعَلِمه بَشَرٌ لِسَانُ الذي يُلْجِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٍّ وَهَذا لسانُ عَرَبي مبين﴾ (٢)، ﴿وَمَا أَرْسَلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم﴾ (٣)، ﴿بلسان عربي مبين﴾ (٤)، ﴿ومن آياتِهِ خَلْقُ السمواتِ والأرضِ واختلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وأَلُوانِكم إِنَّ في ذلك لآيات للعالمين﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظورة مادة (ل. غ. و).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ١٠٣. (٤) سورة الشعراء: الآية ١٩٥.

 <sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم: الآية ٤.
 (٥) سورة الروم: الآية ٢٢.

وأصل اللسان هو عضو الذوق والنطق الموجود في الفم، وقال اللغويون إنه يذكر ويؤنث، فمن ذكر جمعه على ألسنة، مثل حمار وأُحْرة، ومن أنَّث جمعه على ألسن مثل ذراع وأُذْرُع، وورد جمعه على لسن بضم وسكون مخففا عن لسن بضمتين مثل كتاب وكُتُب. قال اللغويون: واللسان اللغة، ويقول شارح القاموس إن اللفظة في هذا الاستعمال تؤنث لا غير(١)، واستعمال اللسان مؤنشاً بمعنى الرسالة، قال أعشى باهلة:

إِنِّي أَتَتْنِي لَسَانٌ لا أُسَرِ بِهِا مِنْ عَلْوَ لَا عَجَبٌ مِنْهَا وَلَا سَخَرٌ وَمُثَلَّهُ قُولَ الشَّاعِر:

أتتنبي لسان بنبي عامر أحاديثها بعد قول نُكُرْ وواضح في البيتين أن الرسالة التي يتحدث عنها الشاعر لم تكن رسالة مكتوبة، وإنما شفهية يحملها متكلم عن مرسلها، ولذا قال اللغويون «واللسان المتكلم عن القوم».

وإننا ونحن لا نجد شاهداً واحداً على استعمال العرب لكلمة لغة بهذا المعنى العلمي الذي نعنيه، ونظراً لما بدا من اضطراب اللغويين في اشتقاقها، وتردد الأعرابي في ضبط جمعها، لنميل إلى القول بأنها من أصل يوناني هو كلمة «لوغوس» (٢) التي معناها الأصلي «كلمة» و «كلام». وذكر المختصون من استعمالاتها في اليونانية الوحي، والحكم، أو الحكمة، أو المثل، أو المثال، أو الشال، أو القصة، أو المقالة، أو القضية المنطقية، أو التعريف، أو التفكير. . . إلخ. وكل هذا كما نرى يحوم حول التعبير اللفظي عن الفكر. لكن متى دخلت هذه الكلمة إلى اللغة العربية؟ لا ندري. ومن المحتمل أنها جرت على الألسنة بين بعض قبائل العرب حتى قبل الإسلام، ولكنها لم تكن إذ ذاك في أسماعهم من النبل والمطنين، بحيث تستحق أن تستعمل في الشعر أو الخطب أو غيرها من فنون والمطنين، بحيث تستحق أن تستعمل في الشعر أو الخطب أو غيرها من فنون

Logos. (Y)

 <sup>(</sup>۱) كيف يكون هذا وقد قال الله تعالى (بلسان عربي مبين) بتذكير الصفة؟

القول الاحتفالي الذي كان العرب يدققون في انتقاء الألفاظ له. ومها يكن من شيء فنحن لا نقول ذلك لنطرد لفظة «اللغة» من اللغة، وإنما هي ملاحظة كان ينبغى أن يقف عليها الباحث فيها يتصل باللغة.

### ٢ \_ اللهجة:

يقول أنطوان مييه في كتابه السابق(١): «إن كل جهاز كامل للتفاهم بالنطق، أي كل لغة، تتعرض لأن تنقسم المجموعة البشرية المتكلمة بها إلى جماعات جزئية يشعر كل منها بأن له في استعمال هـذه اللغة ذوقـاً خاصـاً متميزاً من الناحية الصوتية ومن ناحية الصرف والتركيب والدلالة يعرف به، ويسهل من خلاله تمييزه ونسبته إلى جماعته الجزئية الخاصة. وهكذا تعرض للغة نفسها تقسيمات فرعية تبعاً لتقسيم المتكلمين بها إلى جماعات صغيرة، مع دخول الزمن عاملًا أساسياً في هذا التطور. ويعرف كل قسم فرعي في داخل اللغة الواحدة باسم اللهجة. ومن الملاحظ، في التطور اللغوي التاريخي، أن أيـة لغة نعـرفها الآن قد بدأت حياتها كلهجة من لغة أخرى أقدم منها. وهكذا يصعب على علم اللغة أن يضع حدوداً مضبوطة تمام الضبط لامتداد مدلول كلمة لهجة، وأقرب الحدود منالًا هو أن يقال: إنه إذا كانت مجموعة من اللهجات تنتمي إلى لغة أم، وكانت هذه اللغة الأم نفسها ما تزال على قيد الحياة، شائعة الاستعمال، فإن أية واحدة من فروعها غير جديرة بأن تسمى لغة، إلى أن تمـوت اللغة الأم نفسهـا؛ فحتى ذلك الوقت يسمى كل فرع من فروعها لهجة؛ ومن ذلك اللهجات العربية. ومنها قديم مات بينها اللغة الأم ما زالت حية، وحديث هو هذه اللهجات العامية التي تعيش بجانب العربية الفصحي.

وإذا كانت «اللغة» من حيث الاشتقاق تثير مشكلة، وتدعو إلى التردد، فإن كلمة «اللهجة» فصيحة أصيلة، وهي بسكون الهاء وفتحها، وأصل معناها طرف اللسان وجرس الكلام، ولهجة الإنسان لغته التي جبل عليها فاعتادها

<sup>(</sup>١) نفس المرجع.

ونشأ عليها. قال ابن منظور واللهجة اللسان، وهو يقصد اللسان بمعنى الحديث والكلام، والدليل على ذلك استشهاده بقول رسول الله على ذلك

«ما من لهجة أصدقُ من أبي ذرِّ» وقوله: «أصدق لهجةً من أبي ذر».

## ٣ - اللحن أو اللغية:

اللحن في الأصل هو نغمة في المسموعات تميزها، قال شارح القاموس: اللحن من الأصوات المصوغة الموضوعة، وهي التي يسرجع فيها ويطرب، قال يزيد بن النعمان:

لقد تركت فؤاذك مستجنًا مطوَّقة على فنن تَغَنَّى يميلُ بها وَتَوْكَبُهُ بِلَحْنِ إِذَا مَا عَنَّ للمَحزون أَنَّا فَلا يحزنك أيام تَوَلَّى تَذكَّرها ولا طير أرَنَّا

وفلان لا يعرف لحن هـذا الشعر، أي لا يعـرف كيف يغنيه، جمعـه ألحان ولُـحُون، يقال هـذا لحن معبد، وألحـانه، ومـلاحنه، لِمَـا مَـالَ إليـه من الأغـاني واختاره، وقال الشاعر:

وهاتفين بِشَجْوِ بعدما سجعت وُرْق الحمام بترجيع وإرنان باتا على غُصْنِ بَانٍ في ذُرَى فَنن يُرَدّدانِ لُحونا ذَاتَ أَلوان

ولحنّ في قراءته تلحيناً طرّب فيها وغرّد بألحان. والغريب في الأمر هو أن اللخن بالخاء المنقوطة هو قبح الكلام، وروى ذلك أبو عمرو، واللخن في الروائح هو النتن، وفي الطعوم فساد المذاق، وفي الألوان كل بقع بيضاء تعيب الجلد. واللخناء صفة سوء تميز المرأة، قال شارح القاموس: رجل ألحن وأمّة لخناء، لم يُختنا، ومنه حديث ابن عمر: «وابن اللخناء»، ومع ذلك فالمعنى الدقيق هنا فيه خلاف؛ قيل: هو نتن في الرائحة يكون في الجسم كله أو بعضه، وقالوا: إن ابن اللخناء معناه دنيء الأصل أو لئيم الأم. والأصل في اللخناء أنها المرأة التي تقوم بالخدمة فيها يُستقذر عند الناس، والكلمة في هذا المعنى تقريباً وردت

خاصة بالخدمة باللغة الآرامية، حيث تعني كلمة (لحينة، لحِنتًا) الجارية التي تقوم بالخدمة، وكذلك الأمة التي يتسرى بها الرجال، هذا، ولا تفوتنا الإشارة هنا أن مادة لحن ولخن تتصلان بمادة أخرى هي «لعن» التي تستعمل في ما يستقبح من صياح الناس بالسباب أو الدعاء بعض على بعض، وهي في الأرامية والعبرية كانت أولاً المرارة في الطعم.

ويبدو من ذلك أن القدر المشترك من الدلالة هوشيء عميز في السمع أو البصر أو السلوك الأخلاقي، والأصل فيه أنه عميز بما لا يستحب، وبقي منه في مادة (لحن) استعمال اللحن بمعنى الخطأ وترك الصواب في القراءة والنشيد ونحو ذلك، وقيل: هو ترك الإعراب، وبه فسر قول عمر رضي الله تعالى عنه: تعلموا اللحن والفرائض. وفي حديث أبي العالية: كنت أطوف مع ابن عباس رضي الله تعالى عنها: وهويعلمني لحن الكلام. قال أبو عبيد: وإنما سمّاه لحناً لأنه إذا بصّره بالصواب فقد بصره باللحن. قال شمر: قال أبو عدنان: سألت الكلابين عن قول عمر هذا، فقالوا: يريد به اللغو، وهو الفاسد من الكلام، وبه فسر قول أسماء الفزاري:

وحديث ألنه هو مما ينعت الناعتون يوزن وزنا منطق رائع وتلحن أحيا نا، وخير الحديث ما كان لحنا

أي أنها تخطىء في الإعراب، وذلك أنه يستملح من الجواري ذلك إذا كان خفيفاً، ويستثقل منهن لزوم مطلق الإعراب. ومن ذلك استعمل اللحن بمعنى اللغة، قال شارح القاموس: واللحن اللغة، بني كِلاب، وبه فسر قول عمر رضي الله عنه تعلموا اللحن في القرآن أي تعلموا كيف لغة العرب فيه، الذين نزل القرآن بلغتهم. قال ابو عدنان: وأنشدتنى الكلبية:

وقـوم لهم لَحْنُ سـوى لَحْنِ قَــوْمِنَـا وشكــلٌ وبَيتِ اللَّهِ لسنــا نُـشَــاكِلُهْ

قال: وقال عبيد بن أيوب:

أَتَّني بلحنِ بعد لحنِ وأوقدت حواليّ نيرانا تبوخ وتزهر

وفي الأساس يقال: هذا ليس من لحني ولا من لحن قومي، أي من نحوي، وميلي الذي أميل إليه وأتكلم به، يعني لغته ولسنه، ومنه تعلموا الفرائض والسنة واللحن، قلت: ويروى والسنن، وهو قول عمر رضي الله تعالى عنه. وقال الأزهري في تفسير قوله: تعلموا اللحن في القرآن، أي لغة العرب في القرآن، واعرفوا معانيه وكقوله أيضاً: أُبيًّ أقْرَوْنَا، وإنّا لنرغب عن كثير من لحنه، أي من لغته، وكان يقرأ (التابوه). ومنه قول أبي ميسرة في قوله تعالى: فأرسلنا عليهم سيل العرم. قال: العرم المسنّاة، بلحن اليمن، أي بلغتهم، وقد لحن الرجل: تكلم بلغته.

واللحن: الرمز والإشارة الملحوظة التي يفهمها اللبيب، ومنه قول القتال الكلابى:

ولقد لحنت لكم لكي ما تفهموا ووحيت وحياً ليس بالمرتباب

وفي الحديث: إذا انصرفتها فالحنا لي لحناً، أي أشيرا إليَّ ولا تفصحا، وعَرِّضا بما رأيتها. أمرهما بذلك لأنها ربما أخبرا عن العدو ببأس وقوة، فأحب أن لا يقف عليه المسلمون، وبه فُسِّر أيضاً قول أسهاء الفزاري المتقدم. وقوله تعالى: ﴿وَلَتَعْرِفْنَهُمْ فِي لَحْنِ القَول ﴾، أي فحواه ومعناه، وقيل: أي في نيته وما في ضميره؛ وروى المنذري عن أبي الهيثم أنه قال: العنوان واللحن بمعنى واحد، وهو العلامة تشير بها إلى الإنسان ليفطن بها إلى غيره، وأنشد:

وتعرف في عنوانها بعض لحنها وفي جوفها صَمعاء تحكي الدواهيا

واللحن أيضاً الميل يقال لحن إليه أي مال إليه، واللحن كذلك الفهم والفطنة والانتباه، واللاحن العالم بعواقب الكلام. وقد لخص ذلك شارح القاموس بقوله: أن للّحن سبعة معانٍ: الغناء \_ واللغة \_ والخطأ في الإعراب \_ والميل \_ والفطنة \_ والتعريض \_ والمعنى.

ومن طريف المجاز قولهم: قَدَحَ لاحن، إذا لم يكن صافي الصوت، وهـذا يأتي من سوء صناعته أو من أنه مشعور. واللحن عند اللغويين هو قسم أو فرع صغير من فروع اللهجة يختص بإقليم معين أو مدينة أو بشعبة من قبيلة؛ فاللهجة المصرية لهجة واسعة الحدود، أما نطق أهل الإسكندرية أو القاهرة أو الصحراء الغربية فكل منها لحن أو لغية (تصغير لغة) بالنسبة للهجة أو حتى للغة، وهي تتميز باختلافات في الحركات أو في النبرة الرئيسية وموضعها على الكلمة أو في نطق بعض الحروف، أو في قواعد أو استعمالات للألفاظ محلية ضيقة الحدود.

### ٤ \_ اللغات الميتة:

وهي اللغات التي انطفأت ولم يعد يتحدث بها أحد وهي نوعان:

(أ) لغات أدركت عصر الكتابة ثم ماتت ووصلتنا نصوص مكتوبة ونقوش أثرية منها. ومن أمثلتها: المصرية الفرعونية، البابلية الأشورية، السنسكريتية، اللاتينية.

(ب) لغات عاشت وماتت دون أن تعرف الكتابة، فاند شرت مع المتكلمين بها، وأصبحت لا تعرف إلا افتراضاً وعن طريق أبحاث مقارنة في علم اللغة وفقه اللغة، وأشهر هذه الفصيلة من اللغات المجهولة أو المند ثرة اللغة السامية الأم، التي عاشت وماتت قبل اختراع الكتابة فلم يصلنا شيء من نصوصها.

وكل لغة حية إنما هي في نهاية الأمر وليدة لغة ميتة سابقة لها، معروفة أو غير معروفة، وكانت في حياة اللغة الأم التي أنجبتها لا تعدو في البداية أن تكون لهجة منها، كالفرنسية والإيطالية والأسبانية والبرتغالية بالنسبة للاتينية، وكالعربية والبابلية والأشورية والسريانية والعبرية بالنسبة للسامية الأم، مع ملاحظة أن بعض هذه اللغات الوليدة ذاتها كان حياً، ثم أصبح الآن بدوره في عداد اللغات الميتة، كالبابلية الأشورية والسريانية.

## ٥ \_ اللغة الأم:

وهي اللغة التي عنها تشعبت عدة لغات أخرى. وهذا الاعتبار هو الـذي حـدا بعلماء اللغة إلى القـول بانتـماء اللغات إلى عـائلات أو مجـاميع تنحـدر كل مجموعة منها من أصل واحد. وإذا كانت اللغـة لا تنتمي إلى مجموعـة معروفـة،

ولم تترك لها مواليد من اللغات أو اللهجات، وصفت \_ ولو مؤقتاً \_ بأنها (لغة معزولة، أو عازلة) كاللغة الألبانية، والإتروسكية، ولغة الباسك، واللغة الشوميرية في العراق القديم.

### ٦ - الكتابة:

الكتابة من أهم الاختراعات التي قام بها الإنسان، وهي عبارة عن تحويل الرموز المسموعة في الأذن إلى رموز مرئية بالعين، وقد مرَّ هذا الاختراع بمراحل وخطوات كثيرة في سبيل تيسيره وتحسينه وهذه المراحل تتخلص في ثلاث:

(أ) الكتابة التصويرية: وهي أقدم طرق التعبير البصري عن الكلام المسموع، وفيها يكتفي الكاتب برسم مدلول الكلمات الواحدة تلو الأخرى، فالرجل يعبر عنه بصورة رجل، والتضرع يعبر عنه بصورة يد ترتفع وتتقدم إلى الأمام، والأكل يعبر عنه بيد تمتد إلى الفم، والماء يرمز إليه بأمواج متتابعة وهكذا. وهذه الكتابة هي التي تسمى بالكتابة الهيروغليفية عند المصريين الفراعنة، والحيثيين في آسيا الصغرى، والشوميريين بداية تاريخهم. وهي كتابة تطورت نحو تبسيط الصور وتوحيدها وزودت بإشارات بصرية لإضافة مزيد من تحديد المعنى. وكثير من هذه الإشارات وظيفته نحوية صرفة ولا يقرأ أو ينطق، كالإشارات التي تبين المذكر من المؤنث، والمفرد من الجمع، والتي تميز الآلهة من البشر ونحو ذلك.

(ب) الكتابة المقطعية: وهي خطوة متقدمة في الحضارة بالنسبة لسابقتها. إذ فيها اكتشف الإنسان أنّ الألفاظ التي ينطقها تتكون من مقاطع، هي وحدات صوتية صغيرة تسيطر عليها حركة واحدة. فكلمة مقعد تتكون من مقطعين: مق + عد، فيضع الكاتب لكل من هذين المقطعين علامة اصطلاحية يستعملها في جميع الكلمات التي يرد فيها نفس المقطع، فالإشارة الدالة على المقطع (مق) يكتب بها في كلمة مَقْدس، مقبرة، مَقطع، أحمق، أعمق. . إلخ. ومن أشهر الكتابات المقطعية القديمة الخط المسماري، الذي كان يستعمل هذه الإشارات المقطعية منقوشة على ألواح من الطين في العراق وإيران وغيرهما من بلدان

الشرق الأوسط القديمة. ومن الكتابات المقطعية التي ما تزال حية مستعملة الكتابة الصينية. أما الكتابة الحبشية فهي مقطعية متقدمة نحو الأبجدية.

(ج) الكتابة الأبجدية: تدرج الفكر التحليلي للإنسان من الكلمة برمتها، في الكتابة التصويرية، إلى المقطع الذي هو وحدة صوتية مستقلة داخل الألفاظ، في الكتابة المقطعية، إلى أن وصل إلى التمييز بين الحروف والحركات، وبدأ يراقب جهازه الصوتي، وعدد ما يخرجه من أنواع الحروف بصرف النظر عن الحركات، قعرف أن لغته تقوم على عدد قليل نسبياً من الحروف الساكنة، فأراد أن يسجلها.

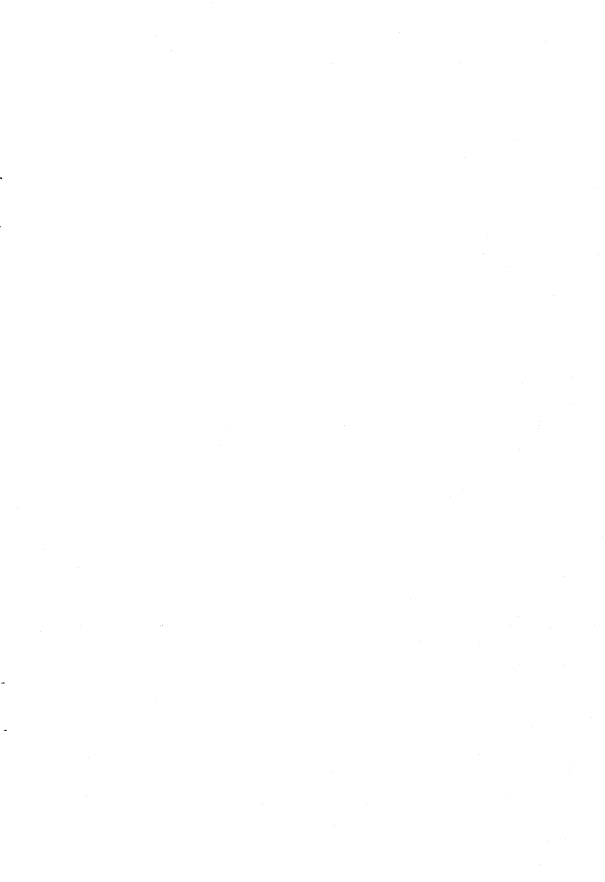
وانبثقت الفكرة في أكثر من مكان في آن واحد، اكتشفها الكنعانيون في «رأس الشمرة» بالقرب من اللاذقية في سوريا، فاستعاروا الكتابة المسمارية وطوروها وطوعوها لنظام أبجدي دقيق. كذلك حاول المصريون أن يصلوا بكتابتهم إلى المرحلة الأبجدية، ولكن كانت الكتابة بعد بحاجة إلى تفكير جديد. فالطريقة الكنعانية المتطورة عن المسمارية إلى الرسم الأبجدي، كانت ماتزال تعتمد على نقش العلامات على ألواح الطين، وهي طريقة غير عملية، لثقل حمل النصوص المكتوبة، ولخطر تعرضها للرطوبة الذي لا يؤمن منه إلا بإحراقها وتحويلها إلى فخار وهو عمل كثير المشقة والتكاليف، ويحتاج إلى وقت طويل. أما الطريقة المصرية فكانت طريقة أرستقراطية تحتاج إلى كاتب فنان وإلى أنواع من ريشة الكتابة دقيقة الصنع، وإلى ورق خاص وأنواع معينة من الأحبار والأصباغ.

وفي هذا الوقت كان الفينيقيون في لبنان قوماً من البحارة محتاجين إلى كتابة عملية وسريعة، ليس فيها ثقل ألواح الطين، وخطورة تعرضها لماء البحر فوق السفن، وليس فيها كل التأنق الذي يحتاج إليه الكاتب المصري الفرعوني ربيب الكهنة وخادم الملوك والآلهة. وهكذا التقط أولئك الفينيقيون في لبنان فكرة الأبجدية وحاولوا أن يصلوا بها إلى مزيد من التيسير؛ فكان من أوائل الأبجديات التي ظهرت في هذه المنطقة الأبجدية «شبه التصويرية» في مدينة جبيل إلى الشمال من

بيروت ثم ظهرت جنوبي بيروت في منطقة صور أبجدية نهائية فرضت نفسها على أكثر بقاع العالم المتحضر، فأخذها اليونان، ومنهم انتشرت في جميع أنحاء أوروبا، وأخذها الأراميون فنشروها في جميع أنحاء آسيا حتى حدود الصين؛ وتلقاها العبريون، والمؤابيون، والسريان، والنبط، والعرب. ومعهم انتشرت في جزء كبير جداً من إفريقيا وجزائر المحيط الهندي. وتعرضت الكتابة الأبجدية لتحسينات بحسب طبيعة اللغات التي استعملتها؛ فالأوروبيون جعلوا حركات الضبط من صميم الأبجدية، بينها جعلها العرب والعبريون والسريان زوائد وعلامات توضع فوق الحروف أو تحتها، وهو أكثر ملاءمة لطبيعة لغاتهم التي تعتمد على الحروف الساكنة فقط، دون الحركات، عند التصريف والاشتقاق.

وكان اختراع الكتابة سبباً في ظهور اتجاهات لغوية جديدة لم تكن معروفة قبل أن يتعلم الإنسان تخليدأفكاره وتثبيتها في وثائق مكتوبة. فمع الكتابة ظهر الحرص على سلامة التركيب ووضوح الدلالة وإحسان التنسيق والتقسيم والعمل على تنقية التعبير من الحشو والفضول وتصفيته من الشوائب. إذا أخذ الإنسان بالقلم وشرع يكتب أحس بأن الكلام لم يعد طائراً في الهواء، بل هوباق محفوظ، وكاتبه مسؤول عنه طول حياته بل بعد مماته. وهو بهذا، تحت عامل نفساني بحت، يسعى إلى ألا يثبت بالقلم إلا ما يشرفه، ويكون وسيلة لانتزاع حكم طيب عليه من القارىء.

وبالاختصار فإن اللغات المكتوبة تكاد تكون مرادفة للغات الأدبية، أو لغات الثقافة، ويقابل ذلك في أقصى الطرف الثاني اللغات الدارجة أو العامية. وهناك سبب آخر في وجود فرق كبير بين اللغات المكتوبة والدارجة، ففي الأخيرة يستعين المتكلم بالحركات والإشارات والنبرات الصوتية على إكمال دلالته المنطوقة وتحديدها وتوضيحها، أما الكاتب فهو لا يملك كل هذه المؤثرات التكميلية، ولذا فهو يتوخّى أن يكون ما يثبته بالكتابة مستغنياً عن كل هذه المؤثرات، وبهذا يتفاضل الكتاب، ويعلو أسلوب على أسلوب.







### تصنيف اللغات

فرغنا في الباب الأول من عرض أهم ما يتعلق بما يسمى بالظاهرة اللغوية اللغوية، مع ذكر العوامل التي تؤثر في تطور اللغات. والظاهرة اللغوية ذاتها تقدم للباحث في علم اللغة حقائق واقعة، عليه أن يتعمق كنهها وأن يخصها بالبحث، وفي مقدمة ذلك تنوع لغات البشر وتعددها، لدرجة أنه يكاد يكون من المستحيل إحصاء جميع اللغات واللهجات واللغيّات المحلية التي يستعملها النوع الإنساني الأن فضلاً عن الإحاطة بذلك منذ بدء الخليقة.

فاللغات المستعملة الآن ما يزال بعضها كامناً في بقاع نائية من مجاهل الكرة الأرضية، لم يتصل الناطقون بها بنظام التبادل الفكري الحديث، فبقيت بعض لغاتهم ولهجاتهم غير مكتوبة ولا مدروسة ولا مسجلة. واللغات القديمة فيها لغات مندثرة مع الأمم التي تكلّمت بها . بادت هذه الأمم قبل أن تعرف الكتابة، وبادت معها طرقها في التعبير، بل هناك لغات وصلتنا كتابات تصويرية منها. ولكننا لا نعرف على وجه التحقيق كيف كانت تنطق ولا كيف كان نظامها في النحو وصياغة الألفاظ والجهل، ومن أشهر هذه اللغات الأترورية في إيطاليا والأورارتو في شهال العراق. ومع ذلك فإن معرفة المحدثين من علماء اللغة بالنظم المختلفة التي تهيمن على ألسنة البشر قد تقدمت تقدماً كبيراً بفضل الكتابة، والطباعة، وتنوع وسائل المواصلات، وسرعتها، واختراع الوسائل الألية للتسجيل الصوتي. كل ذلك أتاح لعالم اللغويات الحديث مادة ضخمة الألية للتسجيل الصوتي. كل ذلك أتاح لعالم اللغويات الحديث مادة ضخمة يستطيع من خلالها أن يصنف اللغات، إن لم يكن على وجه الحصر والإحاطة

الكاملة فهو على الأقبل جهد يصف معظم ما نعرف من اللغات، ويحدد العلاقات المختلفة القائمة بينها، بما يكفل للدارس فكرة واضحة عن هذا المظهر الحضاري الكبير، وهو تعبير الإنسان عها يدور في فكره بلسانه يقول «جان بيروه»(۱): إنه من العسير إحصاء اللغات المعروفة في الوقت الحاضر. والصعوبة التي نرتطم بها تأتي أولاً من الناحية النظرية، فالكلمة الاصطلاحية «لغة» تتضمن حقيقة معقدة ليس من السهل تعيين حدودها: أين تنتهي اللغة وأين تبدأ اللهجة؟ وأين تنتهي اللهجة ويبدأ اللحن أو اللغية؟ كل هذا في دنيا الأمر الواقع ما يزال عائماً، وليس هناك فيصل يساعد على التمييز النهائي، والتقسيم الواضح الحاسم. ثم إن المعلومات الوثيقة ما تزال تنقصنا في كتل والتقسيم الواضح الحاسم. ثم إن المعلومات الوثيقة ما تزال تنقصنا في كتل الذي يحرمنا من إنجاز تعداد دقيق. وبناء على ذلك فإن الجهود الاحصائية لن تستطيع والحالة هذه ، أن تطمح إلا إلى أرقام تقريبية، ربما كانت لا تغطي كل ما يسمى «لغة» بقدر ما تنسحب على أشكال وألوان من الألسنة واللهجات واللغيًّات.

وفي هذه الحالة يكون الرقم الذي يقدمه اللغويون قريباً من الواقع، ومع ذلك فهم مختلفون فيه بين ألفين وخمسمائة من الألسنة واللغات وثلاثة آلاف وخمسمائة.

وهذا العدد يضم لغات لا يمكن أن يقارن بعضها ببعض من حيث الأهمية: ففي إحصاء نشره الباحث اللغوي إ. تينيير في عام ١٩٢٨م يتبين أن هناك تسعاً وعشريسن لغة فقط في العالم يستعمل كلا منها مجتمع يزيد على العشرة ملايين من الأنفس، وفي مقدمة ذلك الصين. ويبدو أيضاً أن اللغات التي لها ثقافة وأدب، يعتد بها أو لا، هي خمسون لغة في العالم كله، لا تكاد تتجاوز هذا العدد. أما اللغات ذات الأهمية العالمية من حيث سعة إنتشارها

(1)

Jean Perrot: la liguistique — Collection: que sais-je? Paris 1953, p. 26 SS

أو قيمة تراثها المكتوب فإنها لا تصل إلى نصف هذا العدد.

ومنذ القرن الماضي ونحن نشهد تطوراً في لغات معينة. فالحركات الوطنية التي انبثقت في ذلك الوقت ساعدت على ازدهار لغات وطنية لم يكن معترفاً بها بصورة كاملة من قبل، كاللغة التشيكية واللغة المجرية. وفي الوقت الحاضر كان قيام جمهورية إندونيسيا في جنوب شرق آسيا سبباً في استقلال إحدى لهجات الملايو وجعلها لغة لإندونيسيا تهيمن على أمور الحضارة بين أكثر من سبعين مليوناً من الناس. وشبيه بذلك اصطناع الصهيونية لصورة متطورة للغة العبرية وجعلها لغة رسمية لإسرائيل. ويبدو أن اللسان «الهندي» الذي ما يزال لهجة من لهجات الهند مقدر له أن يكون اللغة القومية للهند الجديدة.

وفي إفريقيا تشقّ لهجة «الهاوسا» طريقها لتصير لغة قومية في حوض النيجر، وهو نفس ما تفعله اللهجة «السواحلية» في شرق إفريقيا.

ومهما يكن من شيء فإن معظم اللغات المستعملة بين البشر الآن، والتي عرف المستكشفون المجتمعات المتكلمة بها، قد وصفت وسجلت على نحو من المدقة يزيد وينقص. والعقبات الحقيقية التي تقف في وجه علماء اللغات هي اللغات المينة: ففي عائلة اللغات الهندية الأوروبية ما تزال مشاكل معينة مطروحة على بساط البحث تنتظر التفسير، فقد وجدت في البلقان ومنطقة البحر الأسود مجموعة لغوية تكاد تكون غير معروفة هي المجموعة «التراقية، الفريجية». واللغة التراقية القديمة نفسها ما تزال إلى الآن شبه مجهولة، مثلها مثل الكتابات «الايبيرية» التي تسجل لغة أمة سكنت شرقي أسبانيا وامتدت شمالاً على الساحل الفرنسي حتى نهر الرون، قبل الاحتلال الروماني لفذه الجهات. وهي ايضاً لغة تكاد تكون غير مفهومة منا. واللغة القبرصية قبل اليونان هي ايضاً لغز من الألغاز. ونفس الغموض يحيط بنقوش معينة في آسيا الصغرى قبل الأتراك وفبل الروم وقبل اليونان بل قبل الحيثين. كل ذلك يضاف إلى اللغة الأترورية. ومن الكتابات التي ما تزال سراً مبهاً لم تحل يضاف إلى اللغة الأترورية. ومن الكتابات التي ما تزال سراً مبهاً لم تحل طلاسمها حتى الآن الكتابة الكريتية القديمة التي تسمى بين اللغويين

«الأتيوكريتية» أو «المينووئية» التي ترجع إلى الألف الثاني قبل ميلاد المسيح. وهناك لغات مندثرة منها عدد معين في آسيا الصغرى تضاف إلى هذه العقد اللغوية، وتجعل أمر الوصف والتصنيف للغات البشر تقريبياً وغير كامل.

ومع ذلك فليست الصورة كلها معتمة بهذا الشكل، فهناك لغات قديمة كثيرة معروفة لدينا بشكل دقيق أو قريب من الدقة، منها:

الله الخليج العربي العراق حول الخليج العربي وتركت لنا آثاراً مكتوبة يرجع أقدمها إلى منتصف الألف الرابع قبل الميلاد. وقد بلغ من قوة هذه اللغة أنها لم تمت نهائياً بعد غزو الساميين الأقدمين «الأكاديين» للعراق، بل عاشت قروناً طويلة في ظلهم، لغة للعلم والدين والثقافة.

Y - لغة أكاد: منذ النصف الأخير من الألف الرابع قبل الميلاد بدأ زحف الساميين من جزيرة العرب نحو سهول العراق، فعاشوا أولاً بجانب الشومريين، وتعلموا كتابتهم وتدينوا بدينهم وتكلموا بلغتهم، كما أنهم سجلوا اللغة الأكادية منذ ذاك الوقت نفسه، وابتلعوا الشومريين سياسياً وعنصرياً. فاستمرت اللغة الأكادية حية متطورة في صورة اللغة البابلية الأشورية ثم الكلدانية، وظلت تصارع عوامل الموت حتى بعد سقوط نينوى عاصمة الأشوريين أمام الغزو الفارسي بقيادة قورش سنة ٥٣٨ قبل الميلاد، فامتدت بها الحياة بين الكهنة والعلماء والفلكيين والأطباء والمنجمين، بل بين بعض طبقات الشعب، إلى ما قبل ميلاد المسيح بقليل.

٣ ــ اللغة المصرية الفرعونية: وتبدأ وثائقها كذلك من الألف الرابع قبل الميلاد، ثم تستمر في صورة أخرى بعد انتشار المسيحية في مصر، هي اللغة القبطية التي لم تستطع اليونانية على عهد الاسكندر والبطالسة، ولا اللاتينية في ظل الاحتلال الروماني، أن تمحواها، ولم تتقلص إلا أمام الفتح الإسلامي الذي أقر اللغة العربية بصورة نهائية في البلاد.

- ٤ ـ اللغة الحيثية في آسيا الصغرى: التي تغطي وثائقها الألف الثاني
   قبل الميلاد.
- - اللغة الصينية القديمة: وآثارها المكتوبة ترجع كذلك إلى الألف الثاني قبل الميلاد، ولكنها لا تنتهي في خلاله كها انتهت الحيثية بل تزدهر، وتكثر فيها الأعمال الأدبية الكبرى منذ الألف الأول قبل الميلاد، ثم تواصل تطورها الطبيعي وتظل على قيد الحياة إلى يومنا هذا ، حيث تعتبر بحق من أهم اللغات الأسيوية الحية.
- ٦ اللغة السنسكريتية: وهي لغة الهند المقدسة ترجع نصوصها
   الأدبية التي تعرفها إلى غضون الألف الأول قبل الميلاد.
- ٧ ــ اللغة اليونانية: وهي ايضاً معروفة لنا بنصوصها منذ الألف الأول قبل الميلاد، أي منذ عصر هوميروس الذي يقترن اسمه بالملحمتين العظيمتين: «الإلياذة» و «الأوديسة».
- ٨ اللغة العبرية القديمة: لغة التوراة، وأسفار الأنبياء اليهود، وتراث الحكمة القديمة عندهم، وهي نصوص يرجع أقدم ما وصلنا منها مكتوباً إلى هذا الألف الأول قبل الميلاد نفسه.
- 9 اللغة اللاتينية: وهي ايضاً من هذا الألف الأول قبل الميلاد، ولكن الحياة استمرت بها إلى القرن الخامس عشر المسيحي، حيث بدأت القوميات تتبلور، وأخذت اللهجات المتفرعة عن اللاتينية تقوى حتى تغلبت عليها وقتالتها.

هذه الأمثلة المعدودة التي ذكرناها تبين أن اللغات القديمة ليست كلها مجهولة منا، بل إن قدرا قدراً كبيراً منها، ومن أهمها، مسجل معروف يجعل مشاكل التصنيف أقل خطورة مما يتصور بعض الباحثين. وهذا التصنيف يتبع طريقتين تتكاملان فيها بينها:

# تقسيم اللغات إلى فصائل بحسب طبائعها أو أغاطها

في هذا التقسيم نظر الباحثون في علم اللغة الحديث إلى اللغات، لا من حيث انتماؤها إلى أصل معين هو اللغة الأم لكل مجموعة، ولا من حيث درجة القرابة بين لغات المجموعة الواحدة، بل من حيث الصبغة العامة التي تميز طريقة التعبير، أي من حيث النمط المتبع في صياغة الألفاظ (الصرف) وفي صياغة الجمل (النحو). وخرجوا من هذا بملاحظة أن لغات البشر تندرج تحت ثلاث فصائل:

١ ـ اللغات العازلة: ويمكن تسميتها اللغات الجامدة: وهي لغات موادها الأصلية عبارة عن وحدات ثابتة تتكون عادة من مقطع واحد، ثم عند الاستعمال توضع هذه المواد متتابعة حسب نظام نحوى مبنى على ترتيب أماكن الكلمات في الجملة، دون المساس بأية مادة أو لفظة من هذه الألفاظ بتغيير إعرابي أو صرفي أو صوتي. ومن أمثلتها القديمة اللغة الشومرية في العراق، فالشومريون كانوا يستعملون ألفاظاً وحيدة المقطع، فكلمة بيت عندهم هي فالشومريون كانوا يستعملون ألفاظاً وحيدة المقطع، فكلمة بيت عندهم هي (أي)، والصفة التي معناها عظيم أو كثير هي (كُلْ) وكلمة رجل هي (لُو)، فكانوا ينطقون مثلاً (لُو حكلُ) وواضح أن معناها الحرفي الرجل الكبير الذي أو العظيم، وكانت هذه التسمية تعني عندهم الملك. والبيت الكبير الذي يعنون به المعبد كان يقال له (أي حكلُ) وهي الكلمة التي انتقلت منهم إلى الساميين حتى أخذها العرب بلفظ «هيكل». ومن هذه الفصيلة في اللغات الحديثة اللغة الصينية وكثير من اللغات واللهجات القريبة منها في أواسط آسيا والشرق الأقصى.

Y - اللغات الإلحاقية، أو الإلصاقية: وهي لغات تختلف عن الفصيلة الأولى بأن فيها مادة أصلية تتألف من مقطع أو أكثر، وتبقى كها هي بلا تغيير، ولكن يستعان فيها لتنويع الدلالات النحوية والصيغ الصرفية بزوائد، تلتصق بالمادة الأصلية على صورة سوابق (Prefixes) أو لواحق (suffixes). فمن عينات الفصيلة التي تستعين بالسوابق لغة «البانتو» في وسط أفريقيا. ولغة «التلنكيت» الأفريقيين ايضاً. ومن عيناتها التي تستعمل اللواحق لغة «الاسكيمو» ولغة المفنود الحمر من قبائل «الالجونكين» الذين تعيش فلول منهم الأن في كندا فقط، وكذلك اللغة التركية.

" - اللغات المتصرفة: وهي التي تتكسر فيها المادة الأصلية فتقبل السوابق (Prefixes) والمقحمات (Infixes) التي تحشر في وسط البنية الأصلية؛ كما تقبل الإدغام والحذف في بعض الحروف، حسب نظام صوتي في كل لغة منها، لأجل تنويع الصيغ، وكذلك لتحديد الوظائف النحوية عن طريق علامات الإعراب. ومن أمثلتها اللغة العربية ولغات كثيرة من اللغات المعروفة الشائعة.

وبالرغم مما يبدو على هذا التقسيم من إحكام فقد هاجمه عدد كبير من العلماء، نذكر منهم ادوارد سابير الذي يقول(١): إن هناك اعتراضين كبيرين يتجهان ضد هذا التقسيم: أحدهما، أن معظم اللغات لا تنتمي إلى فصيلة من هذه الفصائل بصورة خالصة نقية من الشوائب، بل تتأرجح بين فصيلتين منها أو بين الفصائل كلها؛ فاللغات السامية مثلاً كالعربية والعبرية والسريانية. . . إلخ، تنتمى إلى اللغات الإلصاقية والمتصرفة في آن واحد، فمادة «أكل» مثلاً في اللغة العربية يأتينا منها المضارع بإضافة «سابقة» هي حرف المضارعة وتغيير طبيعة الحركات إذ نقول يأكل، فإذا انتقلنا إلى الأمر من هذا الفعل وقع فيه الحذف، وقلنا كُلْ، وإذا جمعناه أضفنا «لاحقة» وقلنا:

<sup>(1)</sup> 

كلوا، وإذا أتينا بجمع اسم المفعول منه قلنا: مأكولون بسابقة هي الميم، ومقحمة هي الواو بين الكاف واللام، ولا حقة للجمع هي الواو والنون.

أما الاعتراض الثاني فهو أن مثل هذا التقسيم من حيث الشكل يعتبر سطحياً، إذ إنه يجمع تحت فصيلة واحدة عدة لغات يختلف بعضها عن بعض تماماً من حيث الروح، لأن واضعي هذا التقسيم قد لاحظوا ببساطة شيئاً من وجه الشبه الخارجي البحت؛ فمها لا شك فيه أن لغة كمبوديا التي تستعمل السوابق والمقحمات إنما تستعملها استعمالاً صرفياً محدوداً بتنويع المشتقات، على حين أن السوابق المستعملة في لغة البانتو أكثر سيطرة على الكلمة والجملة، إذ لها أهداف في النحو والتركيب وتحديد العلاقة بين الفكرة واللفظ. ويضيف سابير إلى ذلك أن التقسيم فاسد من حيث جمعه السوابق واللواحق تحت فصيلة واحدة لمجرد النظرة السطحية الخارجية ايضاً، على حين أن اللغات التي تعتمد اعتماداً أساسياً على السوابق تختلف من حيث الفكر اللغوي عن تلك التي تعتمد على اللواحق.

بناء على هذا يتبين من موقف سابير أنه يسم هذا التقسيم بالسطحية، أو النظرة البرانية، وبطبيعة الحال فقد انساق إلى أن يقترح محاولات أخرى للتقسيم والتصنيف منها هذه المحاولة:

يقول: إن جميع فصائل الكلام تعبر بالضرورة عن متصورات إسنادية، أو عن علاقات بين هذه المتصورات، ثم إن الألفاظ نفسها قد تكون جامدة في بعض اللغات، أي وحدات مستقل كل منها عن الآخر، وقد تكون من لغات فيها اشتقاق وتصريف، كذلك راح يبحث في الروابط في الاسناد: أهي صوتية ملفوظة، أو نظمية فقط، أي مجرد علاقات تركيبية فكرية يحددها مكان اللفظة من الأخرى. وحاول بناء على هذه الاعتبارات أن يقسم اللغات إلى لغات تحليلية، ولغات تركيبية، ثم لغات تعتمد على الاشتقاق، ولغات لا تعتمد عليه وصفي وجهة النظر هذه بأنها نقية من سطحية التصنيف السابق، وأنها عليه. ووصف وجهة النظر هذه بأنها نقية من سطحية التصنيف السابق، وأنها

«جوانية» أي تتعلق بروح الفكر اللغوي، لا «برانية» تتعلق بشكل الألفاظ والجمل فقط. ولكنه في النهاية أقر بأن تصنيفه هذا لا يمكن أن يضع حدوداً فاصلة واضحة المعالم بسين اللغات بعضها وبعض، كما ذكر أن بعض اللغات يمكن أن يقع في تقسيمه وسطاً بسين فصيلتين، الأمر الذي عابه على التصنيف الأول. ووصل به الأمر من ذلك إلى أنه أعلن أن أي تقسيم نمطي لكلام البشر غير ممكن، لأن الكلام، شأنه شأن سائر مظاهر النشاط الإنساني، يختلف من مجتمع لآخر، بحيث يصعب إدخال طوائف معينة منه في نمط واحد وتحت فصيلة واحدة. ولخص أسباب صعوبة هذا التصنيف في أربعة:

(أ) ليست هناك نقطة بدء منطقية تفرض نفسها عقلاً عندما نشرع في هذا التصنيف.

(ب) إن تصنيف لغات البشر ولهجاته التي تعد بالآلاف تحت فصائل تعد على أصابع اليد أمر خطير جداً، ولا سيما إذا علمنا أن كل علماء اللغويات يجهلون معظم هذه الآلاف المؤلفة من اللغات.

(ج) إن هذا التصنيف هو ميل إلى التبسيط في مسائل من أشد الأمور تعقيداً، ومن السذاجة أن تحدد بطريقة ما، غالباً ما تكون تحكمية بحتة: قطبين يتدرج التصنيف بينها، نقطة بدء ونقطة انتهاء، أي ما نفترض كونه طرفي نقيض، كاللغة الصينية مثلاً من ناحية، واللغة اللاتينية من ناحية أخرى، ثم نحاول أن نحشر كل لغات البشر بينها بشكل أو بآخر.

(د) الإسراف في الإيمان بفكرة التطور التقدمي التي قال بها الاجتماعيون في القرن التاسع عشر، ومحاولة اللغويين نقل هذه الفكرة إلى البحث اللغوي، إذ أكثرهم رأى أن اللغة اليونانية واللغة اللاتينية هما أرقي صور الكلام التي ظهرت بين البشر، وساعدهم على ذلك ارتباطهم منذ الطفولة بالتراث اليوناني واللاتيني في اللغة والتاريخ والحضارة، في المدارس التي تعلموا بها؛ فتبلورت لديهم، وجدانياً لا عقليا، حالة إعجاب أو تقديس لهاتين

اللغتين، وجعلوهما المثل الأعلى عند المقارنة والقياس، في حين أنه على محك النظر العلمي المتجرد ليس هناك أدنى دليل على امتياز لغوي لليونانية أو اللاتينية.

وهكذا تظل مشكلة تصنيف النظم اللغوية عند البشر، من حيث إنها لغات ولهجات، وبصرف النظر عن الناطقتين بها، وعن أوطانهم وزمانهم ودرجاتهم في الحضارة، ويظل هذا التصنيف أمراً مشكلاً نتركه برمته لتفكير اللغويين، ونقنع منه فيها يتصل بنا بالتقسيم الذي لم يرض عنه سابير، فهو على ما فيه من عيوب، يعطينا إمكانيات أمتن في البحث اللغوي التجريدي، كها أنه بسطحيته وبرانيَّته يقينا من المؤثرات الثانوية في حكمنا على الأنماط اللغوية كحالة الأدب أو التأليف أو وجود كتاب مقدس، أو غزارة الحكم والأمثال أو المأثورات الشعبية ونحو ذلك، مما يبهر الباحث فيشغله عن التركيز البحت على النوعية اللغوية فقط للكلام.

\* \* \*

# تقسيم اللغات إلى عائلات لغوية

يعتبر تقسيم اللغات إلى عائلات أو مجاميع، كل مجموعة منها يبدو أنها منحدرة من أصل واحد، من أهم نتائج علم اللغة التاريخي. ولما كان علم اللغة التاريخي نفسه ودراسة تاريخ اللغات من المباحث الحديثة في اللغة، فقد جرت عادة الكتاب الغربيين على اعتبار أصول هذا التقسيم من مخترعاتهم، وأنها لم تبدأ إلا مع مقارنة اللغات الأوروبية بعضها ببعض. ويذكرون أن انتباه المفكرين في أوروبا إلى هذا التقارب بدأ بملاحظته في اللغات الرومية. (أي المنحدرة من اللاتينية) وذلك في أوائل القرن الرابع عشر حيث تعزى مقالة إلى الأديب الإيطالي دانتي (Dante) حول الألفاظ التي معناها «نعم» في اللغات الرومية ورجوعها جميعاً إلى أصول فصيحة في اللغة اللاتينية.

ومن القرن السابع عشر شغلت مسألة القرابة بين اللغات الرومية أذهان المفكرين. وبالرغم من الوضوح الشديد في سمات هذه القرابة، فقد ظلت موضع شك، بل إنكار، من فريق من العلماء، حتى كرسها البحث العلمي في القرن التاسع عشر فقط. وبالطبع سارت المقارنات اللغوية في البداية متعثرة جداً حتى إن ب. جامبولاري (P. Giambullari) حاول أن يسربط لهجة بلده (فلورنسا) باللغة الكلدانية. أماج. بريون (J. Périon) فربط الفرنسية باليونانية بصلات قرابة تاريخية وفكرية دون أن تكون ثمة سمات تشابه وتطور. والذي حاول هذه المحاولة هو إتيين (Estienne) في مؤلفه الذي عنوانه «رسالة في مطابقة الفرنسية لليونانية» (سنة ١٥٧٦) كها ربط نفس المؤلف (سنة ١٥٧٦) بين

الفرنسية واللاتينية في رسالة أخرى. وفي أواسط القرن السابع عشر ظهر كتاب «أصول اللغة الفرنسية» الذي ألفه مناج (G. Ménage) وطبقت شهرته أوروبا كلها. وقبل هذا الإسباني الدريتي (B. Aldrete) قد حاول دراسة مماثلة للعلاقة بين الإسبانية واللغة الـ لاتينية. وواضح أن هذه المحاولات في بـ دايتها كـان مبعثها الرغبة في قتل اللغة اللاتينية. كان عصر النهضة الأوروبية اللذي بزغت أنواره منذ القرن الرابع عشر قد أيقظ القوميات المحلية في أوروبا، وشجعها على أن تحاول أن تتعتب عن كاهلها نير الكنيسة ولو قليلًا، وأن تؤكد شخصياتها في أوطانها، فتحرر الفن التشكيلي، وتحرر الأدب فكتب عباقرة عصر النهضة آثارهم الخالدة لا باللاتينية الفصحى بـل بلهجات عـامية شعبـيـة: دانتي وبترارك بوكاشيو ثم مكيافيلي في إيطاليا، ورابليه ومونتيني ورونسار في فرنسا، وسرفانتيس مؤلف الدون كيشوت في أسبانيا؛ فنشأت حركة لغوية متضافرة مع روح النهضة، ومع هذه النزعة التحررية والرغبة الملحة في الخروج من العصور الوسطى، تدعو إلى النظر إلى اللهجات التي يكتب بها الأدباء في أوروبا على أنها مواليد شرعية للغة اللاتينية، وبالتالي فهي جديرة بميراثها، أي أن هذه الدراسة كانت فرعاً من الصراع الذي نشب بين الفصحى والعامية في أوروبا. وليس ينبغى مقارنة هذه الحالة بالعامية والفصحى في العالم العربي، فالإسلام ليست فيه بايوية، والتعايش السلمي بين العاميات والعربية الفصحى قد قرره التاريخ منذ عصر الجاحظ في الشرق وابن قزمان في الأندلس.

إذن فالقرن التاسع عشر هو الذي شهد في أوروبا، التأريخ للغات وتصنيفها في عائلات يبدأ سيراً منهجياً لم يعرفه من قبل، وهو وقت متأخر جداً بالنسبة لظاهرة كان ينبغي أن تشد أنتباه العلماء من قبل، في السبب في ذلك؟ إلى جانب روح الصراع بين اللاتينية الفصحى وبناتها العاميات وما كان يمليه من نفور ومقاومة في حلقات العلم الرصينة المحافظة، كان هناك عامل آخر له صفة دينية. ذلك أن الكتاب المقدس الذي تدين به أوروبا كان أصله باللغة العبرية. وكان اليهود منذ حقبة التلمود قد أشاعوا أن هذه اللغة التي كلم الله

بهاموسى لغة أبدية أزلية سماوية، نستطيع أن نقول إنها في اعتقادهم اللغة الرسمية لله. ووافقهم على ذلك آباء الكنيسة المسيحية، فظلوا حتى القرن السابع عشر يقولون: إنه ما دامت هذه اللغة هي لغة الوحي فإنه يترتب على ذلك ضرورة الاعتقاد بأنها اللغة الأولى للبشر التي عنها تفرعت جميع السنتهم، وإن كانت حكاية برج بابل التي وردت في سفر التكوين من التوراة تخفف كثيراً من سلطان هذه العقيدة. ومع ذلك فقد وُجد من يقول بأمومة العبرية للغات البشر، ومنهم جيشار (E. Guichard) الذي ألف في ذلك في أوائل القرن السابع عشر دراسة عن «النسق الاشتقاقي للغات المنحدرة من العبرية» ولكن الفيلسوف ليبنينز (Leibniz) يحمل على هذه العقيدة وعلى أشباهها حملة شعواء.

إلا أن النظرية البديلة التي قدمها ليبنيز لم تكن قد وصلت إلى حد الكمال، فهو يحاول أن يجعل لغات أوروبا وآسيا ترجع إلى أصل واحد، هو نفسه الذي يضم اللغة المصرية القديمة. ولكننا على كل حال نقترب شيئاً فشيئاً بهذا الشكل من اكتشاف اللغات الهندية الأوروبية وما بينها من صلات، وهي صلات لاحظ بعضها منذ القرن السادس عشر الإيطالي ساسيتي (Ph. Sasseti) والفرنسي كيردو (W. jones) والإنجليزي جونز (W. jones) بعد ذلك.

وتاريخ اللغات وتقسيمها إلى عائلات، إذا كان يرجع في أوروبا إلى القرن التاسع عشر، فإنه في الشرق العربي أقدم من ذلك بكثير. فاللغوي الفرنسي جان بيرو<sup>(1)</sup>، يذكر في كتابه «علم اللغة» أن الإمام ابن حزم الأندلسي المتوفى في القرن الخامس الهجرى قد ذكر أن اللغة العربية والعبرية والسريانية متفرعة من أصل واحد. كذلك قال الإمام اللغوي علي بن أحمد بن سيده في كتاب المخصص: «وكنعان بن سام بن نوح، وإليه ينسب الكنعانيون، وكانوا أمة يتكلمون بلغة تضارع العربية» (٢) ومنه يتبين إدراك هذين العالمين أن العبرية

Jean Perrot: La Linguistique, P. 85.

<sup>(</sup>٢) المخصص، لابن سيده، ج ١٣، ص ١٦٧.

والسريانية والكنعانية من نفس العائلة اللغوية الي تنتمي إليها اللغة العربية. بل إن كثيراً من علماء المسلمين، عند تفسيرهم للقرآن الكريم، كانوا يشيرون إلى بعض ألفاظ تشابهت في العربية والعبرية والسريانية ونذكر منهم الراغب الأصفهاني في كتابه «مفردات القرآن». وقد كثر بين اللغويين العرب من يتكلمون في أصول بعض الألفاظ كالمصحف والمنبر والسورة والآية والملائكة ويتلمسون لها المنابع الأولى في الحبشية أو السريانية أو غيرهما، ثم هناك كل الكتب التي ألفت في المعرب والدخيل وما جاء في كلام العرب من لغة النبط ولغة حمير وهي اليمنية القديمة. كل ذلك يدل على أن هؤلاء العلماء كانوا منذ القرن التاسع والعاشر الميلاديين متنبهين، في حدود الإمكانيات العلمية المتاحة لهم، لصلات القرابة بين اللغات.

وقد بدا هذا بشكل أوضح عند العلماء المسيحيين واليهود الذين نشأوا في ظل الثقافة العربية. فأكثرهم كان مضطراً بحكم دينه إلى إتقان لغة أخرى على الأقل غير العربية قد تكون العبرية، أو الآرامية (لغة التلمود) أو السريانية. بل كان كثير منهم يعرف لغات أخرى من خارج عائلة اللغات السامية، كالفارسية والهندية واليونانية وغيرها، وكانوا يشتغلون بالطب أو الحسبة أو الترجمة، وفي هذه الصناعة الأخيرة كانوا يتبينون بوضوح درجة التقارب بين لغات العائلة الواحدة ودرجة التباعد بين اللغات المختلفة الأصل. فالمترجمون السريان كانوا يشعرون وهم ينقلون من اليونانية إلى العربية أنهم يتوسطون بين طرفين غريبين، فإذا ما وصلوا إلى الترجمة من السريانية إلى العربية وجدوا القرابة الحقيقية والأصل الواحد.

وفي بغداد كان اليهودي سعديا سعيد بن يوسف الفيومي، المتوفى سنة ٩٤٥ ميلادية يرأس الحركة العلمية واللغوية العبرية، وكان يتتلمذ على اللغويين العرب ويحذو حذوهم، بل كان يفسر الألفاظ العبرية المشكلة في التوراة بما يقاربها في اللفظ العربي. وقد ترجم الكتاب المقدس اليهودي (التوراة \_ الأنبياء \_ كتب الحكمة) إلى اللغة العربية، فكان يختار أقرب الألفاظ

العربية من نطق اللفظة العبرية، كلما أمكنه ذلك. وفي المغرب والأنداس ظهر فوج من علماء اليهود اقتبسوا مناهج اللغويين والنحاة العرب وطبقوها أيضاً على اللغية العبرية، وعلى رأس هؤلاء مناحم بن سروق، ودونش بن لبرط، وأبو زكريا يحيى بن داود حيوج، وأبو سليمان داود بن إبراهيم الفاسي، الذي ألف معجماً ضخماً للغة العبرية يقع في مجلدين كبيرين وجعل شرحه للألفاظ بالعربية (۱)، ونص في أكثر من موضع على التقارب والتشابه بين اللغتين، ثم يأتي شيخ نحاة اليهود بلا منازع مروان بن جناح القرطبي المتوفى في سرقسطة في منتصف القرن الحادي عشر الميلادي، فيكتشف الصلة المتينة من حيث الأصل بين عدد لا بأس به من اللغات السامية، وفي مقدمتها العبرية والعربية، ويؤلف باللغة العربية كتاباً في النحو العبري اسمه «كتاب اللمع»، يقول في مقدمته، وهو يشرح منهجه في دراسة القواعد وتفسير مشكلات اللغة:

«وما لم أجد عليه شاهداً من المقرا (أي الكتاب المقدس) استشهدت عليه عاحضرني من المشنة والتلمود (مرويات شفوية في الدين بالعبرية والأرامية) واللغة السريانية، وجميع ذلك من استعمالات العبرانيين. مقتفياً في ذلك أثر رأس المثيبة (رئيس علماء يهود العراق) الفيومي رحمه الله في استشهاده على «السبعين لفظة الفردة»(٢) (أي المستعملة مرة واحدة في كل الكتاب المقدس) من المشنة والتلمود، وأثر غيره من الجأونيم أيضاً (أي الأحبار) كالسيد شريرا والسيد هاي رضي الله عنها، وأثر غيرهما أيضاً. وما لم أجد عليه شاهداً عما ذكرته ووجدت الشاهد عليه من اللسان العربي، لم أنكل من الاستشهاد بواضحه، ولم أتحرج عن الاستدلال بلائحه، كما يتحرج عن ذلك من ضعف علمه، وقل تمييزه، من الاستدلال بلائحه، كما يتحرج عن ذلك من ضعف علمه، وقل تمييزه، من التحميل لحقائق الأمور. وقد رأيت رأس المثيبة سعدياً نضر الله وجهه يتوكأ

 <sup>(</sup>١) كتاب جماع الألفاظ أو (الأجرون)، لأبي سليمان داود بن إبراهيم الفاسي.
 تحقيق سالومون سكوس، طبع فيلادلفيا، الجزء الأول سنة ١٩٣٦م، والثاني سنة ١٩٤٥م.
 (٢) هو عنوان كتاب لسعديا الفيومي يفسر فيه هذه الألفاظ العبرية الغريبة النادرة

على مثل ذلك في كثير من تراجمه، أعني أنه يترجم اللفظة العبرية الغريبة بما يجانسها من اللغة العربية. وقد رأيت الأوائل رضي الله عنهم. وهم القدوة في كل شيء، يستشهدون على شرح غريب لغتنا بما جانسه من غيرها من اللغات».

ثم يعقد مروان بن جناح مقارنة لغوية بين اللسانين العربي والعبري فيقول:

«أما اعتلاله وتصريفه ومجازاته واستعمالاته فهو في جميع ذلك أقرب إلى لساننا من غيره من الألسن، يعلم ذلك من العبرانيين الراسخون في علم لسان العرب، النافذون فيه، وما أقلهم».

ثم يؤكد أنه يشق طريقه نحو ما أصبح يسمى في العصر الحديث بعلم اللغة المقارن، وفقه اللغة والنحو المقارن أيضاً، فيقول: «ولسنا نقنع نحن فيها نستشهد من ذلك بمثل ما قنع به الأوائل، رضي الله عنهم، مما ذكرناه من استشهادهم، بل بما هو أبين دليلا، وأقوى برهاناً، لعلمي بتعسف أهل زماننا وكثرة تشططهم، وبما يبعثهم عليه الحسد من الإنكار بما ليس بمنكر، ومن الدفع فيه (۱).

وممن يستحقون الذكر مِنْ علماء هذه المدرسة اليهودية الداعية إلى المقارنة بين العبرية وسائر اللغات السامية، لمعرفة معاني الألفاظ معرفة واضحة، وإدراك أسرار التركيب إدراكاً دقيقاً، اللغوي اليهودي المغربي يهودا بن قريش، ومن أحسن كتاباته في هذا الباب وصية بعث بها إلى الجالية اليهودية في مدينة فاس يحثهم على قراءة الترجمة الأرامية للتوراة (الترجوم) عند دراستهم للنص العبري، وكذلك عند قراءتهم لأسفار الأنبياء، ويشرح في هذه الرسالة الروابط اللغوية المتينة التي تربط العبرية بكل من الأرامية والعربية، ثم يميل إلى

<sup>(</sup>١) كتباب اللمع (في النحو العبري)، لأبي الوليد مروان بن جناح القرطبي الأندلسي. حققه ونشره يوسف دربنورغ في باريس سنة ١٨٩٦م ـــ المقدمة.

الفارسية، فيثبت أنها قد أثرت في العبرية ببعض الألفاظ الدخيلة، كما أثرت فيها لغة البربر في إفريقية (١).

وهذه الوصية تردّنا من جديد إلى مروان بن جناح (٢) الذي يشير إلى منهج أمثال ابن قريش وغيره من العلماء بقوله: «أفلا تراهم يفسرون كتاب الله (يعني التوراة) من اللسان اليوناني والفارسي والعربي والإفريقي وغيرها من الألسن، فلمَّا رأينا هذا منهم لم نتحرج عن الاستشهاد على ما لا شاهد عليه من العبراني بما وجدناه موافقاً ومجانساً له من اللسان العربي، إذ هو أكثر اللغات بعد السرياني شبهاً بلساننا». ويصل مروان بن جناح في ثورته على الفكر اللغوي المحافظ المتسم في نظره بالجمود، إلى حد أنه يقول في وجه المتزمتين من يهود عصره بالتطور اللغوي والتكامل بين الحقب المختلفة من حياة اللغة، ويشدد النكير على من يعارض في ذلك فيقول: «وأشنع من هذا وأقبح من فعلهم النكير على من بعلهم، إنكارهم علينا معشر أهل التفسير لكتب الله المنزلة وأظهر من جهلهم، إنكارهم علينا معشر أهل التفسير لكتب الله المنزلة الاستشهاد بألفاظ المشنة (الشريعة الشفوية، وعبريتها متطورة متأخرة) إذ يجعلونها، بما يوجد فيها من ألفاظ غريبة، خارجة عن قياس اللغة».

ومن بين الذين أنصفوا الفكر اللغوي في ظل الحضارة العربية من وجهة النظر هذه جان بيرو(٣) حيث يقول بعد أن بين أن الدراسة اللغوية المقارنة وتقسيم اللغات إلى عائلات حديث جداً في الفكر الأوروبي: «بينها كانت القرابة بين اللغات السامية معترفاً بها منذ وقت مبكر من النحاة اليهود والعرب الذين كانوا يعيشون في جهاتٍ مختلفةٍ من العالم العربي».

Barges and Goldberg: Epistola da studii torgum utilitate et de linguae chaldaicae, (1) Misnicae, Talmudicae, Arabicae, vocalblarum item nannullorum convenientia cum hebraea: Paris 1875.

<sup>(</sup>٢) مروان بن جناح: اللمع ـ المقدمة.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٦٨.

مهما يكن من شيء فإن المقارنة اللغوية قد أدت إلى ملاحظة تشابه، لا في النمط النحوي الذي عرضنا لمساكل تصنيف قبل أن يفضي بنا الحديث إلى العائلات اللغوية، ولكن لوحظ تشابه أوثق وأشد اتصالاً بالتاريخ. فعندما نَوَّه مروان ابن جناح ومعاصروه قديماً بالتشابه بين العبرية والعربية، كانوا يعنون بهذا التشابه الوجوه التالية:

١ ــ التشابه في النطق؛ فهذه الطائفة من اللغات تحتوي مثلاً على حروف حلقية مثل الحاء والعين لا توجد في غيرها من لغات المجاميع المجاورة كاللغات الأوروبية؛ وكذلك حروف التفخيم كالصاد والطاء والظاء والقاف.

٧ - التشابه في الألفاظ؛ فهناك نسبة كبيرة جداً من الكلمات توجد بنفس نطقها ومعناها، أو مع تغيير طفيف في هذه اللغات، فألفاظ مثل «يد»، «رجل» و «عين» و «أذن» و «بطن» و «رأس» و «زرع» و «حقل» والأفعال «ولد» و «أكل» و «مات» و «كتب» و «قرأ» مشتركة في أكثر اللغات السامية التي منها العربية والعبرية والسريانية . . إلخ .

٣ - التشابه في الصرف؛ فالفعل يأتي المجرد منه على ثلاثة أحرف، وكثير من الصيغ المزيدة يشيع وجوده في هذه اللغات بنفس الصورة، أو باختلاف قليل، وكذلك طريقة التأنيث والتذكير وأسهاء المكان والزمان والآلة... إلخ.

٤ ــ التشابه في تركيب الجملة؛ فهي تكون اسمية من مبتدأ وخبر أو فعلية؛ وكذلك تبدو وجوه شبه قوية جداً في الضمائر وأسهاء الإشارة والحروف التي تستعمل في العطف والجر ونحوهما.

وانطلاقاً من هذه الفكرة، ومما لوحظ من نشوء هذه اللغات وتطورها في منطقة واحدة، تعقب الباحثون المحدثون نفس الظاهرة فاكتشفوا تشابهاً مقارباً لذلك في مجموعة اللغات المنحدرة من أصل لاتيني أو سلافي أو جرماني، وبدأ علم اللغة التاريخي والمقارن يخطو خطواته الأولى.

والآن لا بد من السؤال عن الأساس الذي قسم به العلماء المحدثون

اللغات إلى عائلات: أهو تقسيم «عنصري»، بمعنى أن مجموعة الشعوب التي تنتمي إلى أصل واحد تكلمت جذه اللغات؟ أم أنه تقسيم فني تكنولوجي يراعي ظاهرة اللغة في المجتمع دون أن يتقيد بنسب أو عنصر بين المتكلمين باللغات المتشابهة؛ مكتفياً بالتشابه القائم بين اللغات نفسها فقط؟ الواقع هو أن الطريقتين قـد استعملتا لـدى الباحثين، وربما كـانت الطريقـة الإثنولـوجية العنصـرية التي تراعى صلة النسب بين الشعوب أقدم ظهوراً لدى الباحثين، الأوروبيين. فمثلاً تذكر الأستاذة همبورجر في كتابها «الكلام واللغات»(١) أن هذه الطريقة هي المتبعة لدى اللغوى فريدريك مولر. كذلك حاول الأستاذان الفرنسيان أنطوان مييه ومارسيل كوهين في كتابها المشهور «لغات العالم» ربط العائلات اللغوية، وترتيب اللغات في داخل كل عائلة باعتبارات عنصرية، وإن لم يظهر بوضوح الأساس العلمي لهذا التصنيف العنصـري، ولا حرص المؤلفـين على جعله شيئـًا نهائياً. وتقول الأستاذة همبورجر: إنه لا يمكن الاطمئنان إلى أي تقسيم من التقسيمات القائمة حالياً، إلاَّ في مجاميع راسخة مستقرة تــاريخياً وحضــارياً، كالمجموعة الهندية الأوروبية والمجموعة السامية مشلاً. أما الرابطة بين المجموعة السامية والمجموعة الحامية الإفريقية في اتزال موضع جدل بين مؤيدي هذه الوحدة ومعارضيها من العلماء . وتضرب هذه الأستاذة \_ وهي متخصصة في اللغات الإفريقية \_ مثلاً من كتاب «لغات العالم» الذي يضع لغة «الزنج»، «والبوشيمان»، «والهوتنتوت» في مجموعة واحدة أو مجموعتين على الأكثر، مع أن نفس هذا التردُّد يـوحيُّ بأن أساس التقسيم غير متين. وتذكر أيضاً أنّ اللغوي الفرنسي سوفاجو (Sauvageot) كتب فصلًا في كتاب «لغات العالم» المشار إليه عن لغة الباسك، وهم عنصر مميز من الفرنسيين يسكنون جنوب غربى البلاد في الأقاليم المتاخمة لجبال البرانس، ويمتد مجتمعهم إلى شمال إسبانيا، يقول فيه إن لغتهم تنتمي إلى المجموعة الفنلنـدية المجـرية التي تضم إلى جـانب لغة الشعبـين الفنلنـدي والمجـري لغـة

Homburger: le langage et les langues, Payot — Paris 1951, p. 23 ss. (1)

إسكيمو شمال أوروبا وبعض لهجات منتشرة في شمال شرق أوروبا، من المجر وفنلندا إلى روسيا، منها لهجات عشائر «الساموئد» وهم من بدو المناطق الباردة، يعيشون متنقلين من جبال الأورال إلى المحيط المتجمد الشمالي. أما اللغوي جورج لاكومب (Georges Lacombe) فيرجح أن تكون لغة الباسك هي بقية من بقايا اللغة القديمة في إيبيريا وإسبانيا والبرتغال قبل الغزو الروماني. وهناك من يدعي أن الباسك هم البقية الباقية من الشوميريين، الذين سكنوا العراق القديم قبل نزوح الساميين إليه.

ونحن كلما نظرنا إلى هذه الخلافات تأكد لنا أن الحضارة الإنسانية ما تـزال فيها ميادين شـاسعة جـداً تعوزنا عنها المعرفة التـاريخية والاجتمـاعية واللغـوية الكافية. ولا يستطيع مصنف اللغات في عائلات، وهـو يرسم الأطلس اللغـوي للعالم، إلا أن يتحفظ كما تتحفظ الأطـالس الجغرافيـة في مناطق من أرجـاء العالم ما تزال غير مدروسة.

ونعود إلى نفس المؤلفة السابقة فنجدها تلاحظ ملاحظةً قيمة عندما تقول: إن اللغويين ظلوا ردحاً من الزمن يتكلمون عن مجموعة اللغات الطورانية التي كانوا يسمونها أحياناً الأورالو ألطائية، ويضعون تحتها الفنلندية المجرية، كما يضعون لغات الترك والمغول والتنجوز. ومع ذلك فإن أحد العلماء المتخصصين في هذه اللغات وهو الفرنسي ج. دني (J. Deny) يعالج كل لغة من الثلاث الأخيرة مستقلة عن الأخرى في الفصل الذي كتبه في «لغات العالم»، ولا يعترف بصلة انتمائية بينها، ولا بما يسمى بالمجموعة الأورالو ألطائية.

ثم إنها تشير إلى رأي اللغوي الروسي سيرج أليسييف (Serge Elisséev) الذي ورد في فصل في كتاب «لغات العالم» أيضاً، وخلاصته أنه في الشرق الأقصى حيث تزدهر اللغات اليابانية والكورية ولغات الآينو (حول جزيرة سخالين وجزيرة ييسو) ولغة أقصى شمال شرق آسيا القطبية، ما تزال هذه اللغات مجهولة التطور والتاريخ إلى حد كبير بحيث لا نستطيع أن نؤكد اتحادها في مجموعة واحدة، والبحوث التي نشرت في هذا لا تعدو أن تكون افتراضات.

أمّا لماذا كانت نظرية تقسيم اللغات إلى عائلات مرتبطة لأول وهلة بالتقسيم الأنثربولوجي للأجناس البشرية، فمن المرجح أنَّ مرد ذلك عند العلماء الأوروبيين إلى تأثرهم بنصوص في الكتاب المقدَّس نفسه أشهرها ما جاء في الإصحاح العاشر من سفر التكوين، من تقسيم لتفرعات البشر بعد الطوفان، ومن ارتباط ذلك بالتوزيع الجغرافي من ناحية، والقبلي من ناحية أخرى. ثم ربط ذلك كله في بداية الإصحاح التالي بفكرة تشعب اللغات. يقول هذا الإصحاح العاشر: «وهؤلاء مواليد بني نوح: سام وحام ويافث، ومن ولد لهم من البنين بعد الطوفان.

بنو يافث: جومر ومأجوج وماداي وياوان وتـوبل ومـاشك وتيـراس. وبنو جومر: أشكناز وريفات وتوجرمه. وبنو ياوان: أليشة وترشيش وكتيم ودودانيم. من هؤلاء تفرق أهل جزائر الأمم في بلدانهم كل بحسب لغته وعشائره بأممهم.

وبنوحام: كوش ومصرائيم وفوط وكنعان. وبنو كوش: سبأ وحويلة وسبتة ورعمة وسبتكا، وبنو رعمة: شبا وددان. وكوش ولد نمرود، وهو أول جبار في الأرض. وكان جبار صيد أمام الرب. وكان أول عملكته بابل وأرك وأكاد وكلنة، في أرض شنعار. ومن تلك الأرض خرج أشور فبني نينوي، وساحات المدينة، وكالح وراسن، بين نينوي وكالح، وهي المدينة العظيمة. ومصرائيم ولد لوديم وعناميم والهابيم ونفتوحيم، وفتروسيم وكسلوحيم الذين خرج منهم الفلسطينيون وكفتوريم. وكنعان ولد صيدون، بكره، وحيث، والببوسيين والأموريين والجرجاشيين. والحريين والعرقيين والسماريين والحمويين، وبعد ذلك تفرقت عشائر الكنعانيين. وكانت تخوم والسماريين من صيدون وأنت آتٍ نحو جرار إلى غزة وأنت آتٍ نحو سدوم وعمورة وأدمة وصبوئيم إلى لاشع. هؤلاء بنو حام بعشائرهم ولغاتهم في بلدانهم بأعمهم.

وولـد لسام أيضـاً بنون، وهـو أبو جميع بني عـابـر، أخـو يـافث الأكبـر.

بنوسام: عيلام وأشور وأرفكشاد ولود وآرام. وبنو آرام: عوص وحول وجاثر وماش. وأرفكشاد ولد شالح. وشالح ولد عابر. وولد لعابر ابنان: اسم أحدهما فالج لأنه في أيامه انقسمت الأرض، واسم أخيه يقطان ويقطان ولد الموداد وشالف وحضرموت ويارح وهدورام وأوزال ودفلة وعوبال وأبي مائيل وشبا وأوفير وحويلة ويوباب، كل هؤلاء بنو يقطان. وكان مسكنهم من ميشاوأنت آتٍ نحو سفار جبل المشرق، هؤلاء بنو سام بعشائرهم ولغاتهم في بلدانهم بأمهم.

هؤلاء عشائر بني نوح بمواليدهم وأممهم، ومنهم تفرقت الأمم في الأرض بعد الطوفان».

وممن أخذ بالتقسيم العنصري للعائلات اللغوية من علمائنا المعاصرين المرحوم الأستاذ الدكتور علي العناني حيث يقول في الباب الأول من كتاب «الأساس»:

«قَسَّم المستشرقون اللغات الإنسانية، لسهولة البحث فيها، إلى عدة مجاميع تشتمل كل واحدة منها على طائفة من اللغات التي بين بعضها والبعض الآخر قرابة في الألفاظ والتراكيب، والقواعد والتفكير. والقاعدة الأساسية في هذا التقسيم جَعْله تابعاً إلى تقسيم النوع الإنساني إلى أجناس بشرية.

«وبناءً على وضع هذه القاعدة الأساسية اختلف الباحثون في عدد المجاميع اللغوية، وكيفية تقسيمها تبعاً للاختلاف في عدد الأجناس البشرية، والأسس التي استندت إليها طرق التقسيم.

«وأول تقسيم للأجناس البشرية هو تقسيم التوراة التي أرجعت النوع الإنساني، على تعدد قبائلة وشعوبه وأممه، إلى أبناء نوح الثلاثة: وهم سام وحام ويافث، فجعلت الأجناس البشرية لذلك ثلاثة فقط، يرجع كل واحد منها إلى جدّ أعلى من أبناء نوح الثلاثة.

«وهناك تقسيمات طبيعية أخرى ترجع في تكوينها إلى طبيعة الإنسان من حيث الألوان والمشخصات الفكرية، والأماكن والأوساط.

«وعلى أي تقسيم من هذه التقاسيم سواء أكان مبنياً على رواية الكتاب المقدس أم النظر الطبيعي، فإنه توجد جماعة متحدة النشأة والمكان واللون كَوَّنَت جنساً بشرياً عظيماً، قد اتصلت شعوبه اتصالاً وثيقاً، وارتبطت بكل الروابط الطبيعية التي تجعلها حقيقة جنساً بشرياً ممتازاً على مبدأ أي تقسيم.

«ويعرف هذا الجنس الممتاز في رواية التوراة بالجنس السامي، كما يعرف أيضاً بهذا الاسم وبوحدته الجنسية الطبيعية بين جميع الأجناس البشرية الأخرى التي حددها النظر الطبيعي، والعلم التجريبي الدقيق، ووضع أسماءها على ما هو معروف.

«وكذلك الجنس الحامي قد أخذ وضعاً مثل هذا الوضع المتقدم للجنس السامي، فإنه استمد اسمه ووحدته في التقسيمين الديني والطبيعي مثل الجنس السامي جنباً لجنب. ومعنى ذلك بالاختصار أن هذين الجنسين المتقدمين قد بقيت لها التسمية والوحدة الجنسية في رأي أي تقسيم، حتى إنك لتجد في بعض المراجع عدّهما جنساً واحداً يعرف بالجنس السامي الحامي، لما وجد من الامتزاج بين أهم هذين الجنسين في اللغات وفي تطور الجماعات.

«أما الجنس اليافثي بتعبير التوراة فإنه ليس معروفاً بهـذه التسمية وبـوحدة شعوبه وأممه التي أحصاها هذا الكتاب المقدس إلا في التقسيم الـديني. أما النظر الطبيعي فإنه وضع له اسماً آخر وهو: الجنس الآري، أو الهندوجرماني. وعد لـه أمماً في آسيا وفي أوروبا لم يروها الكتاب المقـدس، وأهمل من هـذا الجنس أمماً ذكرها لـه هذا الكتاب (١).

«أضاف التقسيم الطبيعي إلى هـذه الأجناس البشـريـة الثـلاثـة، وهي السـامي والحامي واليـافثي أو الآري، بعد التحـويـر الكبـير في ثـالثهـا الأخـير،

<sup>(</sup>۱) كتاب الأساس في الأمم السامية ولغاتها، وقواعد اللغة العبرية وآدابها: تـأليف الدكتـور عـلي العناني ــ ليـون محرز ــ محمـد عطيـة الأبراشي. طبـع المـطبعة الأميـريـة ببـولاق، ١٣٥٤هـــ ١٩٣٥م، ص ١٥ وما بعدها.

أجناساً كثيرة أخرى. كما أضاف إلى مجموعات لغات الأجناس الثلاثة مجموعات لغات تلك الأجناس بعد التعديل الكبير في مجموعة اللغات الآرية، بناءً على التعديل في أمم هذا الجنس»(١).

والواقع أن المؤلف مشكور بمحاولته نقل صورة، حتى بهذا الإيجاز المخل والاضطراب الشديد، لما كان يجري في أوروبا في بداية القرن العشرين من كلام في علم اللغة، وبخاصة في تقسيم المجموعات اللغوية. وما دمنا منذ الجملة الأولى قد لاحظنا عليه هاتين الملاحظتين اللاذعتين، فإنه يجب علينا احتراماً لذكرى الرجل أن نسوق ما يبررهما. وبداية ذلك هو الإشارة إلى أن جميع التقسيمات الخاصة بالأجناس البشرية قد أثير من حولها الشك على ضوء علم السلالات ومقارنة الحضارات.

فالعالم السويسري «يوجين بيتار» يؤلف كتابه «الأجناس البشرية والتاريخ» ليثبت أولاً وقبل كل شيء فساد فكرة وجود الجنس النقي إلاً في مجتمعات نادرة الوجود منعزلة عن التيارات الحضارية المختلفة. وفي الباب الأول الفصل الثالث، من هذا الكتاب، الذي خصصه لدراسة العلاقة بين «الأجناس البشرية واللغات» يقول: سبق أن بينا أنه وقع خلط بين الأجناس البشرية واللغات. وما يزال بكل أسف الحديث عن «الأجناس اللاتينية»، «الأجناس الجرمانية»، «الأجناس السلافية»، . . . إلخ مستمراً إلى يومنا هذا في الحديث العادي، وبعض الكتب المدرسية، وكتابات الصحفيين. وأكاد أعتقد رغم ذلك أن من يستعملون هذه المصطلحات يعلمون تمام العلم أن تلك الأجناس لا وجود لها، ولكنهم يقولون إن هذا منهج يقصد به تيسير الدراسة على التلاميذ عند توزيع شعوب معينة تتكلم لغات ترجع إلى أصل واحد. وأنا لا أعارض في ذلك، ولكن، ألا يتضمن هذا المنهج عيباً آخر خطيراً، وهو إدخال فكرة خاطئة في عقول كثير من الناس؟ أليس من الأفضل والحالة هذه وهو إدخال فكرة خاطئة في عقول كثير من الناس؟ أليس من الأفضل والحالة هذه

<sup>(</sup>١) نفس الموضع.

تركه والتخلي عنه؟ أما نرى كل يوم كتاباً سياسيين، ومحررين في الصحف، يتحدثون بثقة ساذجة، ولكنها خطيرة، عن تلك الأجناس المزعومة، كها لوكان من المسموح به أن نسم كل المتحدثين بلغة من اللغات بالانتهاء إلى سلالة بشرية واحدة محددة القسمات؟ وحتى المؤرخون أنفسهم انزلقوا أحياناً في استعمالات مشابهة دون تمحيص، وهم بذلك أكبر ذنباً (١).

وأكثر أرباب علم اللغة المحدثين يتفقون مع علماء السلالات البشرية في استنكار مثل هذه الغلطات، ولكنها غلطات طويلة الروح، ويلزمها كل القوى المتضافرة حتى تمحوها من الاستعمال.

والدراسة المنهجية للسلالات، وهي دراسة أصبحت الآن متقدمة جداً، تمكننا من أن نكون فكرة عامة \_ وفكرة عامة فقط \_ عن الأجناس الرئيسية للبشر على هذه الأرض. فلو أننا أعطينا لأحد علماء الشعوب البشرية خريطة التوزيع اللغوي للعالم، وسألناه إذا كان ممكناً أن تنطبق تمام الانطباق على خريطة توزيع الأجناس، لكانت النتيجة سلبية.

فعلى سطح الكرة الأرضية أجناس مختلفة \_ ومختلفة جداً \_ تتكلم لغة واحدة. وهناك أناس ينتمون إلى نفس الجنس ويتكلمون لغات مختلفة ولست أريد أن أعطي أسهل الأمثلة وأقربها وهو مثل الزنوج الذين عاشوا أو يعيشون تحت الاستعمار الفرنسي أو الإنجليزي، ويتحدثون الفرنسية والإنجليزية. فلو أننا طبقنا عليهم قاعدة ارتباط اللغة بالجنس لكان معنى ذلك أن الزنوج المتكلمين بالفرنسية ينتمون إلى السلالة اللاتينية، وأن المتكلمين منهم بالإنجليزية ينتمون إلى أرومة جرمانية، وهو استنتاج غليظ. لكن لنأخذ كثيراً من الشعوب من بين السكان الأصليين لأميركا الجنوبية: لقد نسوا شيئاً فشيئاً لغتهم الأم، وعبروا بالإسبانية بدلاً منها. وفي الشمال الشرقي لروسيا نجد «الفونياك» وهما من سلالة مجرية قد أصبحوا لغوياً من صميم الروس.

Eugen Pittard: les Races et l'histoire, p. 55 ss. (1)

وفي إيران وشمال آسيا الوسطى تعيش مجموعات بشرية من جنس واحد من حيث السلالة والأرومة، وهم مع ذلك يتكلمون لغات مختلفة، ونفس هذه الظاهرة تتكرر في البلقان وفي كثير غيرها من أصقاع الأرض.

ولو أننا توغلنا قليلاً في الماضي لانفتحت عيوننا على كثير من الحقائق، ولو أننا فتحنا الأطلس، وفكّرنا قليلاً في التاريخ للاحظنا مثلاً: أن النورمانديين في فرنسا عندما وطئت أقدامهم لأول مرة هذه البلاد، وكانت تحت حكم الفرنجة، كان النورمانديون يتكلمون بدون شك لغة إقليمهم الأصلي وهو البلاد الشمالية «الإسكندينافية». أما الفرنجة أنفسهم فكانوا يتكلمون بلهجة ألمانية.

وعندنا في التاريخ الحديث مثل صارخ في وضوحه هو الولايات المتحدة، التي يعيش في ربوعها مهاجرون منهم من ينتمي إلى أصول شمالية: إسكندينافية، جرمانية، بريطانية...إلخ. ومنهم اللاتين: فرنسيون، إسبان، إيطاليون،...إلخ ومنهم البلقانيون والصقالبة واليهود والزنوج والعرب والهنود والهنود الحمر والصينيون والماليزيون...إلخ. وكل هؤلاء غلبت عليهم لغة واحدة هي الإنجليزية المتأمركة. إننا نجد أنفسنا أمام خليط لا يكاد يكون له حصر من حيث السلالات البشرية والأجناس، ومع ذلك فاللغة واحدة.

وأفكار مثل الوحدة الجرمانية أو الوحدة السلافية، أو الوحدة الطورانية، إلى المياسة، ولكنها ليست إنما هي صيغ ولدت في عقول بعض المثقفين، أو رجال السياسة، ولكنها ليست على الإطلاق حقائق واقعة ولدت تلقائياً في ضمير مجموعة بشرية معينة. وكم من مرة اختلفت خريطة أوروبا بل خريطة العالم لكثرة ما طرأ عليها من توحيد، أو إعادة تجميع، أو تفريق، أو اختلاف عناصر وأجناس حسب هوى الضرورات أو الفرص السياسية.

والتاريخ على الخصوص يتأثر بهذه الاعتبارات. فكم من مرة اختلق عداء عنصري وزرع في النفوس على أنه حقيقة عرقية جنسية، عداء أعدت عدته وأشعل لهيبه على يد مثقفين يعرف كثير منهم أن أساس النظرية كلها

هراء. ومع ذلك فقد اندلعت بسبب هذا الهراء، وعلى مدى قرون من الزمن حروب كثيرة. وكم من مرة ظهرت دراسات تحت هذا العنوان المخيف «صراع الأجناس البشرية».

ويختم العالم السويسري جولته عن عدم ارتباط اللغات بالأجناس، بمقولة ينقلها عن اللغوى الفرنسي فاندرييس حيث يقول: «مهما كان الدور الذي لعبه التغيير الطاريء على الأجناس في تغير اللغات فإننا لا نستطيع أن نقول بارتباط ضروري بين الأمرين. بل يجب ألا نخلط بين المميزات السلالية التي لا يمكن توفرها إلا عن طريق الدم، والظواهر الوضعية كاللغة والدين والثقافة التي يمكن نقلها من أناس إلى آخرين وتبادلها بين البشر».

ونعود إلى ما بدأنا به من الإشارة إلى أن التوزيع اللغوي الذي رُبط بالسلالات إنما كان في معظمه خرافة يهودية بنيت على تأويل متعسف للإصحاح العاشر من سفر التكوين الذي سردنا ترجمته آنفاً. والواقع أن التوزيع في هذا الإصحاح إنما كان يخضع لموقف وجداني، تظاهره عقلية بدائية قسمت شعوب العالم إلى ثلاث فئات: إحداها خيرة، والأخرى شريرة، والثالثة بعيدة وغير معروفة، ثم نسب اليهود أنفسهم إلى الفئة الخيرة طبعاً. وأما الفئة الشريرة فجعلوها من أبناء سام بن نوح الذي لعنه أبوه ولعن سلالته من بعده. جاء في الإصحاح التاسع من هذا السفر: وابتدأ نوح يحرث الأرض، وغرس كرماً، وشرب من الخمر، فسكر وتكشف وهو في خبائه. فرأى حام أبو كنعان سوأة أبيها، فأخبر أخويه اللذين كانا في الخارج. فأخذ سام ويافث رداء وجعلاه على منكبيها، ومشيا مستديرين، فغطيا سوأة أبيها وأوجهها إلى الوراء فلم يريا سوأة أبيها. فلما أفاق نوح من خمره علم ما صنع به ابنه الصغير فقال ملعون كنعان، عبداً يكون لعبيد أخوته وقال، تبارك الرب إله سام، وليكن كنعان عبداً له. ليفسح الله ليافث فيسكن في أخبية سام، ويكون كنعان عبداً له.

وظن آباء الدين اليهودي الأولون أن اللعنة تظهر مادياً في سواد البشرة، فجعلوا كل الزنج والعبيد من نسل حام، ولم يتنبأوا لهم بخلاص إلى

الأبد، وقد لعن أبوهم منذ الأيام الأولى بعد الطوفان. وانطلاقاً من هذه الفكرة العنصرية البدائية ألحق اليهود كل من لا يحبون من الناس بهذه السلالة الملعونة: ألحقوا بها المصريين، وهم ليسوا بالسلالة النقية، بل كانوا منذ القدم مزيج سلالات، وألحقوا بها الكنعانيين مع أن لغتهم أقرب اللغات إلى العبرية وهم أصحاب فلسطين الأصليون، وأقرب من اليهود إلى السلالة السامية الخالصة، ولكنهم كانوا أعداءهم سياسياً، فوصموهم بالنسب اللعين، كها فعلوا بالمصريين لثأر كان لهم عند فرعون، وكها فعلوا بنمرود الذي جعلوه رأساً لفرع من السلالة الخامية، هو الفرع الأكادي في بابل وآشور، وبالطبع كان هذا ايضاً بسبب العنت والعداء والتخريب الذي جَرّه عليهم أباطرة بابل وآشور، مع العلم بأن الأكاديين ساميون نازحون من جزيرة العرب منذ الألف الرابع قبل الميلاد، ولغتهم لغة سامية أقرب إلى الأصالة، وأشد شبهاً باللغة العربية من لغة التوراة.

وإذن فالدكتور على العناني أوجز بإخلال كها قلنا، وانساق وراء هذا الفولكلور اليهودي، تبعاً لمستشرقي وقته؛ ومع ذلك فإنه قد عاد وبدون بناء منهجي واضح فنقل تقسياً أقرب إلى النزاهة العلمية، أو على الأصح أقرب إلى الاحتياط لمستقبل المعرفة في هذه الدراسات، إذ ترك الرابط بين اللغات والسلالات البشرية، واقتصر على الكلام عن المجاميع اللغوية نفسها حيث يقول: «ولم يقف علم اللغات عند هذا العدد المتقدم للمجاميع اللغوية، بل أوصلها إلى عشر مجاميع وهي: السامية، الحامية، الأرية، الهندية الصينية، الملايوبولونيزية، الادرويدية، الأورالطائية، الاستورالية، الأمريكية، البانتووية.

«ويلتحق بهذه المجموعات العشر قسم من اللغات يعرف باسم اللغات المنعزلة» (١). أما الأستاذة همبورجر فلها تقسيم يختلف في بعض التفاصيل، فهي تبقي على مجموعة اللغات السامية، واللغات الأدرويدية، واللغات المنعزلة،

الأساس ص ١٦ – ١٧.

ولكنها تفصل عن المجموعة الحامية ما تسميه اللغات الزنجية الإفريقية. وتتكلم عن مجموعة تسميها باللغات الآسيانية، وكذلك تبدأ ترتيبها بلغات جنوب شرق آسيا وأستراليا وأمريكا، دون أن يبدو أنها توافق على تقسيمها أو إلحاقها بمجاميع أو عائلات لها حدود واضحة. وعلى كل حال فإن تقسيمها. إن لم يكن قاطعاً مثل تقسيم قدامى المستشرقين، المتمثل فيها أخذ به الدكتور على العناني، فإنه يعبر بصورة واضحة عن النقص الكبير في معلومات الإنسان عن أصول عدد كبير من لغات العالم. وهي تبدأ أولاً بالحديث عن الخلاف حول لغة «الباسك»، هذا الخلاف الذي فرغنا من تلخيصه آنفاً. بعد ذلك يبدأ حديثها عن المجاميع على النحو التالى:

١ - مجموع اللغات الأورالو - ألتائية أو الطورانية، وترجح أن تنتمي إليها اللغات الفنلندية المجرية، وكذلك اللغات التركية والمنغولية التنجوزية.

٢ - مجموعة اللغات اليابانية والكورية والأينو ولغات جزائر شمال شرق آسيا، وهي ايضاً تثير الشك حول إنتهاء هذه المجموعة إلى أصل واحد، ولاسيها لغة الأينو في جزيرة سخالين، التي تصفها بأنها منحدرة من لغة مندثرة لا علاقة بينها وبين اليابانية مثلاً.

٣ - مجموعة اللغات الصينية ولغات ألتاي ولغات التبت ولغات برمانيا، وتذكر أن الباحث اللغوي برزيلوسكي (J.Przyluski) وصلها بأصل واحد، وسماها مجموعة اللغات الصينية التبتية، وإن كان يحتاط للأمر فيقول: إن اللغات تستهلك من كثرة الاستعمال كلما كان لأهلها دور فعال ومتشعب في الحضارة الإنسانية. ولذا فإن التشابه الحالي غير موجود بين اللغة الصينية الحديثة التي أصابها هذا اللون من الاستهلاك وبعض لغات الهملايا والتبت، التي بقي أهلها بمعزل عن عوامل الاستهلاك المذكورة. أما لغة ألتاي فتذكر المؤلفة أن من أجود أمثلتها اللغة السيامية.

٤ - مجموعة اللغات الأسترالية الأسيوية، وتقول إن هذه التسمية من اختراع اللغوي شميدت (P.Schmidt)، وهي تضم لغات ولهجات يستعملها

الناس ابتداء من إقليم «أنام» إلى هضبة «شوتا ناجبور» غرباً. وتعتقد هي أن هذه المجموعة فرع من عائلة كبيرة هي العائلة اللغوية الملايوبولينيزية، وإن كانت تنص على أن هذا الانتهاء ما تزال تنقصه الدراسة الدقيقة، ولذلك فإن اللغوي برزيلوسكي (J. Przyluski) يفضل أن يسميها فروعاً من عائلة، ويذكر من هذه الفروع لغات «الموندا» أو «الكول» غرباً، و «الأنامية» شرقاً، ولغات «المونخمير» في الوسط.

ولغات الموندا مستعملة بين نحو ثلاثة ملايين من السكان على سفوح الهملايا، ثم عدد أكبر من البشر في هضبة شوتاناجبور جنوبي نهر الكنج ولغات الموندا لا تكاد تكون معروفة الأصل إذ لا توجد منها نقوش قديمة. أما اللغة الأنامية فقد كتبت نصوص منها بكتابة مشتقة من الكتابة الصينية منذ القرن الرابع عشر الميلادي، ولكن شاعت كتابتها بالحروف اللاتينية منذ القرن السابع عشر بفضل المبشرين الأوروبيين. ويقترب من اللغةالأنامية كلام «الموونج» في أقليم تونكين. وقد تردد اللغويون في ربط الأنامية بالصينية من ناحية، وبلغات المونخمير من ناحية أخرى. وهذه الأخيرة تضم ثلاث لغات وحضارات هي: (أ) المون (ب) الخمير (ج) التشام. وأقدم نقوش هذه الطائفة من اللغات يرجع إلى القرن السابع الميلادي وهو بلغة الخمير. ومهذه اللغات هو أقليم كمبوديا الحالي ويضم لغة أخرى هي «الموي». وهناك فرع في شبه جزيرة مالكا هو «النيكوباري» ومن لغاته السيمانج والساكاي.

٥ - مجموعة لغات الملايوبولونيزية: وهذه المجموعة أوثق ارتباطاً، ولغاتها أوضح قرابة من حيث الأصوات وتصريف الألفاظ والتركيب، وهي تمتد من جزيرة مدغشقر إلى أقصى الملايو وأندونيسيا وماليزيا وبولينيزيا، ويتضمن ذلك جزر الفلبين وسلبيس وبورنيو وجاوه وبالى وسومطره. ومعروف أنَّ لغات مدغشقر ولهجاتها، بالرغم من انتمائها إلى هذه المجموعة، قد تأثرت تأثراً عميقاً باللغة السنسكريتية منذ القرن الرابع أو الثالث قبل الميلاد. وتشير الأستاذة همبورجر إلى أنه من العبث محاولة تعداد اللغات واللهجات التي تندرج تحت

هذه المجموعة، إذ إن دراستها وتصنيفها اللغوي وتحديد انتائها لم تتم بعد. كما تشير إلى أن اللغات واللهجات المستعملة في كاليدونيا الجديدة والتي تسمى لغات «البابو» وفي غينيا الجديدة والجزر المحيطة بها، ما تزال مجهولة التصنيف. وكذلك الحال في:

7 - مجموعة اللغات الأسترالية الأصلية: ونرتطم بنفس الصعوبة عندما نحاول دراسة مجموعة أخرى مماثلة هي:

٧ - مجموعة اللغات الأمريكية الأصلية: وأقدم ما بين أيدينا من وصف لبعض أفراد هذه المجموعة كتبه أوروبيون في القرن السادس عشر. وعلى أية حال فمن الملاحظ أن قبائل «الأزتيك» أو «الناهوا» في أمريكا الوسطى قد استعملوا كتابة تصورية (هيرو غليفية) وصلنا منها بعض رقاع من الجلد مكتوبة بهذه الكتابة، وعليها شروح أو ترجمات باللغة الأسبانية. كما وصلتنا نقوش مكتوبة بحروف لاتينية ولكنها بلغة الأزتيك وبدون ترجمة. وواضح أن هيروغليفية الأزتيك تبدو مختلفة إذا قيست بالكتابة المصرية الفرعونية. وفي نفس المنطقة عثر على نقوش من لغة «المايا» وهي تصويرية ايضاً، ولكن لم ترد أية شروح أو تراجم مع نقوشها المذكورة. وقد ذكرت الأستاذة همبورجر نقلاً عن الدكتور بول ريفيه الذي حرر الفصل الخاص باللغات الأمريكية في موسوعة أنطوان مييه «لغات العالم» أن القارة الأمريكية كانت تحتوي في القديم على الألفاظ التي تتبادلها القبائل بعضها مع بعض.

أما الأسكيمو في جرينلاند فربما كانت لغتهم ترتبط بلغة جزر «اليويت» وكذلك بلغة سكان ألاسكا. وقد ربطها بعضهم بمجموعة لغات الأورال.

وأما اللغات الأمريكية الأصلية فقد ذكر الباحثون أن كثيراً منها قد اندثر الآن.وفي أمريكا الجنوبية ذكر الدكتور ريفيه أنه كانت توجد ٧٧ عائلة لغوية من أهمها مجموعة «التوبيجواراني» المنتشرة من غيانا شمالاً وسفوح الأنديز غرباً، إلى سهول جران شاكو في بوليفيا. وكذلك في بارجواي جنوباً وعلى ساحل البرازيل

جنوب الأمزون وحتى الشرق. كذلك من المجاميع اللغوية الغامضة مجموعة اللغات المستعملة في إقليم القوفاز والتي تسمى:

٨ - مجموعة اللغات القوقازية، وهي ليست هندية أوروبية ولا سامية ولا أورالية ولا ألطائية ولا تتصل بقرابة ما باللغة التركية. وتمتاز هذه المجموعة بالغنى في الحروف الساكنة. وأكثر المتكلمين بلغات هذه المجموعة ولهجاتها لاسيها في القوفاز الشمالي من المسلمين، وكانوا وما يزال الكثير منهم يكتبون لغاتهم بحروف عربية وإن كان انتماؤهم سياسياً للاتحاد السوفياتي قد أدخل الأبجدية الروسية في بعض الجهات. أما القوفاز الجنوبي فأكثر اللغات القوفازية شيوعاً هي لغة جورجيا. ومن اللهجات الجديرة بالذكر «المينجريلية» و «السفانية» و «اللذية، ولغة جورجيا هي اللغة الوحيدة التي لها كتابة منذ القرن العاشر الميلادي على الأقل، وحروفها متطورة عن اليونانية.

9 \_ مجموعة اللغات الآسيانية، وتندرج في هذه المجموعة لغات ميتة كانوا يعدُّون منها قديماً اللغة الحيثية، ولكن أحدث الدراسات اللغوية المقارنة تجعل الحيثية وهي اللغة القديمة لآسيا الصغرى \_ من صميم المجموعة الهندية الأوروبية.

أما اللغة الميتانية التي كانت مستعملة على الضفة الشرقية لنهر الفرات في أقصى الشمال فإنها ما تزال في حاجة إلى دراسة، وبعض الباحثين يردها إلى المجموعة القوقازية.

ولغة الليديين القدماء (من شعوب بحر إيجه) كانت تكتب بحروف متطورة عن الأبجدية اليونانية ولكنها، فيها عدا بعض الألفاظ المستعارة من الجيران الفريجيين ، لا ترتبط بالمجموعة الهندية الأوروبية.

وفي جنوب الغربي من هضبة آسيا الصغرى كان يسكن قديماً الليقيون، وقد كتبوا باليونانية ولكن لغتهم ليست شبيهة باليونانية أو غيرها من مجموعة اللغات الهندو أوروبية . وقد ذكر القدامي من مؤرخي اليونان أن سكان

«ليقيا» مهاجرون من جزيرة كريت. وهناك مجموعة بشرية قريبة من الليقيين هي التي تسمى الكاريين، وقد وردتنا منهم وثائق مكتوبة حملها جنود المصريين القدماء معهم إلى مصر، أو كتبها مرتزقة من الكاريين عملوا في الجيش المصري، وشاعت كتاباتهم حتى بلاد النوبة.

وحضارة جزيرة كريت القديمة تمثل، أثرياً ولغوياً، شعباً ليس سامياً ولا آرياً اصطلح على تسميته «الإيجي» أو على نسبته على وجه العموم إلى البحر الأبيض المتوسط.

وترجع أقدم الكتابات الكريتية إلى الألف الثالث قبل الميلاد، ولكنها ما تزال طلاسم لم تحل رموزها بعد.

واللغة الشوميرية في العراق تعتبر بدورها مشكلة من ناحية ارتباطها بمجموعة ما. اعتبرها بعضهم من المجموعة القوقازية، وعَدَّها آخرون من المجموعة الصينية التبتيه، وواضح أن هذا الانتماء غير موثوق به، لأننا على الأقل ذكرنا هاتين المجموعتين بين المجاميع الغامضة الأصل التي لا نعرف عن تطورها معلومات كافية. أما الكتابة الشوميرية فقد تطورت من تصويرية (هيروغليفية) إلى مقطعية (مسمارية). وهذه الكتابة المسمارية نفسها انتشرت من شومر إلى حدود الهند شرقاً وإلى ساحل الشام غرباً، وإلى أفغانستان وإيران وجنوب روسيا وآسيا الصغرى شمالاً، وإلى صعيد مصر جنوباً، وكتبت بها لغات قديمة كثيرة غير الشوميرية. وتعتبر النقوش الشوميرية من أقدم الكتابات في العالم إذ ترجع إلى الألف الرابع قبل الميلاد على الأقل.

وواضح من هذا أن ما يسمى بالمجموعة الأسيانية عند اللغويين المعاصرين ليس إلا وعاء ضخاً توضع فيه كل اللغات القائمة في غرب آسيا حتى الأرخبيل اليوناني قبل ظهور العائلتين اللغويتين الواضحتين: السامية، والهندوأوروبية. لذلك ليس عجيباً إذا وضع في نفس الوعاء اللغة الإترورية أحياناً (ألحقها بها اللغوي الإيطالي ترومبيتي Trombetti).

واللغة الأيبيرية التي وجدت في آسيا قديماً ووصلتنا بعض نقوشها التي يرجع أقدمها إلى القرن الرابع قبل الميلاد بالأبجدية الفينيقية، قد ألحقها بعضهم بهذه المجموعة ايضاً، بينها ذهب آخرون إلى أنها من أصول إفريقية حامية، وربطها غيرهم بلغة الباسك التي قلنا إنها ليست واضحة الأصل.

وفي عداد اللغات المجهولة الأصل لغات أفريقية بين أقرام الغابة الإستوائية، كلغة البوشيمان وأقرام الكونغو، وليست لهم نقوش قديمة مكتوبة ولكن هناك ما يدعو إلى الاعتقاد بأن التصاوير التي عثر عليها في جهات مختلفة من شمال إفريقيا وجنوبها تؤكد شبهاً حضارياً بهؤلاء الأقزام من سكان أفريقيا السوداء.

وهناك لهجات مستعملة إلى الآن تعتبر مشكلة من حيث ارتباطاتها التاريخية بمجاميع لغوية معروفة، وفي مقدمة ذلك النور في بوهيميا، الذين يسمون «التزيجان»، وهم كما يظن بوب سربويانو (Popp Serboianu) ينحدرون من أصول هندية قديمة، وإن كان ذلك لم يتأكد علمياً. وشبيه بهؤلاء بعض طوائف النور في شمال أفريقيا ومنطقة الشرق الأوسط.

وفي الصومال توجد عشائر من الرعاة تسمى الميدجان، وجماعات تحترف التسول تسمى اليميبير وكلامهما مجهول الأصل كذلك.

وفي جنوب غرب أفريقيا سجلت لهجات الهوتنتوت وقد ألحقها العلماء الألمان باللغات الحامية. والسظاهر أن الهوتنتوت كانوا يسكنون في الأصل عند منابع النيل، ولكن المد الزنجي دفع بهم ابتداء القرن الثاني عشر نحو الجنوب الغربي حتى وصلوا إلى جنوبي موزمبيق. ولغتهم ما ترال إلى الآن مجهولة الأصل أيضاً.

## عائلة اللغات الحامية

وأصل هذه العائلة لغات قديمة ازدهرت في أواسط القارة الإفريقية، اندثر بعضها وظل البعض الآخر ينتقل من مكان إلى مكان ويتفاعل مع غيره من اللغات، لا سيها تلك التي تنتمي إلى العائلة السامية والتي تعتبر اللغة العربية أهم أمثلتها. ويرجع تفاعل اللغات السامية والحامية إلى اتصال آسيا بإفريقيا عن طريق سيناء شمالاً، ومضيق باب المندب الذي يتصل عند البحر الأحمر الجنوبي بالمحيط الهندي. أما تاريخ هذا التفاعل فقديم جداً لا يستطيع اللغويون تحديده. والراجح أن بداياته موغلة في مجاهل ما قبل التاريخ، بل لقد ظن كثير من الباحثين أن اللغات السامية والحامية كانت في البداية ترجح إلى أصل واحد، كها أن هناك نقاشاً حول اللغة المصرية الفرعونية، أهي سامية أم حامية؟ وقد خرج أشد الباحثين حذراً وحيطة من هذا المأزق بافتراض وجود ما يسمونه «اللغات السامية ـ الحامية»، دون أن يحددوا أهي عائلة واحدة انشطرت شطرين أم عائلتان اختلطتا في مزيج واحد.

وهذه العائلة الحامية عليها خلافات كثيرة ترجع في معظمها إلى ندرة العلماء بلغاتها ولهجاتها لا سيم الحية المستعملة الآن، نظراً لأن هذه الشعوب الإفريقية كانت قد تخلفت عن ركب الحضارة فلم يقم فيها تعليم، ولا سجلت لغاتها بالكتابة، فيها عدا القليل، ولا وصلتنا عن تاريخها وثائق متصلة دقيقة، فيها عدا مصر وحدها تقريباً.

وقد بلغ من صعوبة التصنيف في داخل تلك المجموعة أن العلماء يحارون

كثيراً في تسمية بعض فروعها لغات أو لهجات، ويكثر فيهم من يتهرب من ذلك باستعمال ألفاظ أعم في دلالتها، مثل «الكلام» أو «التفاهم» أو «التعبير»... إلخ.

فمن ذلك اللهجات البربرية والقبائلية والطَوَارقيَّة المستعملة في شمال إفريقيا. ونظراً لانتشار الإسلام في هذه الأصقاع، ولوجود مستعمرات فينيقية للتجارة والنقل البحري على هذه السواحل، تستعمل هي أيضاً لغة سامية قبل مجيء العرب بألفي سنة، فإن الامتزاج السامي الحامي من الناحية اللغويـة يبدو واضحاً جداً، وهذا هو ما حدا باللغوي (ليو راينيش LéoReinisch)، إلى أن يقول في سنة ١٩٠٨م بعائلة واحدة سامية حامية، بل إلى أن يلحق بها مجموعة لغات إفريقية السوداء. وهذه اللهجات البربرية تبدأ من الصحراء الغربية المصرية، من واحمة سيوة على وجه التحديد، حتى المحيط الأطلسي في أقصى الساحل المغربي، وتستمر جنوباً حتى الضفة الغربية من السنغال، والضفة الغربية للنيجـر، وحوض بحيـرة تشاد في جمهـورية مـالى. ويظن البـاحثـون أن (الجوانشGuanches)،وهم السكان القدماء لجزر كناري، كانوا يتكلمــون أيضاً لهجة حامية شبيهة بلهجة البربر في الشمال الإفريقي. ولعل اتساع رقعة الأرض التي انتشرت فيها لهجات البربر، وكثرة الجبال والقفار التي تقطعها، قد انتهت بتفتت البربرية إلى لهجات واضح أنها ترجع لغوياً إلى أصل واحدٍ، ولكن أبناءهاً من مختلف الشُّعَب والعشائر لا يستطيعون أن يتفاهموا فيها بينهم لشدة ما حدث من تطورات صوتية وصرفية في طرائقهم في الكلام.

وأهم لهجات هذه المجموعة هي الزواوة في الجزائر، والشاوية والشِلْحة في المغرب الأقصى، والزناقة في موريتانيا، والتاماشِك في قلب الصحراء الكبرى، هذا إلى جانب لهجة الأوْجِيلة،التي كانت أولى اللهجات البربرية دخولاً إلى ميدان البحث العلمي الأوروبي عندما نشر اللغوي (ميلر Miller) وصفاً شاملاً لها نشره في باريس بين عامي ١٨٢٧م و ١٨٢٩م. وهو بعمله هذا قد افتتح الدراسات الحامية الحديثة إذ جاء بعده (رينيه باسيه René Basset)، فاشتغل

بهذه الأبحاث منذ عام ١٩٢٤م. وقد اهتم الباحثون المعاصرون له بلغات إفريقية جميعاً، خصوصاً بتشجيع السياسة الاستعمارية الأوروبية في القارة المظلمة، فظهر البحث المقارن والاهتمام باللغة الحبشية ولهجات بلاد النوبة ومقارنة ذلك كله بعضه ببعض. وعمن يجدر ذكره من هؤلاء الباحثين (ماينهوف C. Meinhof) الذي نشر عام ١٩١١م دراسة مقارنة للمجموعة الحامية، ولكنه أدرج فيها لغات إفريقية ما يزال الشك يحوم حول أصلها مثل الهاوسا والهوتنتوت التي سبقت الإشارة إليها.

هناك أيضاً مجموعة من النقوش الليبية القديمة التي ما يزال حل طلاسمها يعتمد على الافتراض وتعوزه القواعد اليقينية ، ومع ذلك فإن العلماء يذهبون مبدئياً إلى أن أصل الكتلة البربرية في شمال إفريقيا ربما يكون كامناً في تلك النقوش الليبية.

أمًّا لغة المصريين القدماء فإنها معروفة لنا الآن، والأثر السامي القوي فيها لا يسمح بتصنيفها حاميةً بحتةً ويرجع أقدم ما عندنا من نقوشها إلى الألف الرابع قبل الميلاد، ومنذ ذلك الحين والتطور يطرأ عليها بحيث أصبحت تنقسم إلى:

- (أ) لغمة الدولة القديمة من الألف السرابع إلى حوالي سنة ٣٠٠٠ قبل الميلاد.
- (ب) لغة الدولة الوسطى من ٣٠٠٠ قبل الميلاد إلى ١٣٧٠ قبل الميلاد تقريباً، وهذه الفترة تعتبر العصر الذهبي للغة الفراعنة، والمقياس الكلاسيكي في الفصاحة.
- (ج) لغة الدولة الحديثة التي تزدهـ رابتداءً من سنة ١٣٨٠ قبل الميـلاد تقريباً.

أما من حيث الكتابة فإنها بدأت تصويرية هيروغليفية، ثم نشأت بجانبها الكتابة الهيراطيقية، وهي صورة مبسطة من الهيروغليفية، كان يستعملها الكهنة. وأما الكتابة الشعبية، الديموطيقية، فقد ظهرت في خلال الألف الأول

قبل الميلاد، منذ حوالي سنة ٦٦٠ قبل الميلاد. وقد قاومت الكتابة المصرية القديمة الغزو الفارسي ثم اليوناني والروماني، إلى أن دخلت مصر في العصر المسيحي، حيث غير المصريون كتابتهم القديمة واصطنعوا لهم أبجدية متطورة عن اليونانية كتبوا بها لغتهم. وهكذا يتميز العصر القبطي في مصر، وإن كانت الكتابة الديموطيقية القديمة قد ظلت تصارع الزمن إلى حوالي سنة ٤٧٠ بعد الميلاد. وظهرت في اللغة القبطية لهجاتٍ كرَّستها طقوس الكنيسة أهمها القبطي البحيري ثم القبطي الفيومي ويسمى أيضاً الإخيمي، ثم القبطي الفيومي ويسمى أيضاً الإخيمي، ثم القبطي الفيومي ويسمى أيضاً البشموري. وقد استمرت القبطية لغة المصريين إلى أن حَلَّتُ العربية محلها مع دخول الإسلام وانتشاره. ويذكر بعض الباحثين الأوروبيين أن القبطية ظلت مستعملة بين أقباط الصعيد حتى القرن السابع عشر، بل تقول الأستاذة همبورجر(١): إن اللغة القبطية ربما ظلت منتشرة حتى القرن التاسع عشر في قوص ونقادة بالصعيد.

ويعتبر اللغويون الأوروبيون أن أهم كتلة لغوية حامية تأتي بعد الكتلة الإفريقية الشمالية هي اللغات الكوشية، نسبة إلى كوش بن حام بن نوح، المذكور في سفر التكوين من التوراة، والذي ورد ذكره أيضاً في النصوص المصرية القديمة أحياناً باسم كاش، ويعتقد أن موطن الكوشيين الأصلي هو الضفة الشرقية للنيل الجنوبي، ومن أهم اللهجات الكوشية:

البِجة التي تمتد من بلاد بني عامر في النوبة إلى الهَادَنْـدَوة والبجاوية في إقليم إرتريا الشمالي. ويظن بعض الباحثين أن هؤلاء البجة هم أول من استوطن الدلتا المصرية في التاريخ.

٢ \_ البشارية وهي قريبة من البجة.

٣ \_ الأجاو في الحبشة.

٤ ـ الساهو ويلحق به الدنكلي أو الأفار في منطقة جيبوتي.

Homburger: le langage et les lougues, p. 39.

- ٥ ــ الصومالي وهـو لهجة منتشـرة من خليج عدن حتى جـوبة في أعـالي النيل.
  - ٦ \_ الجَلا في جنوب غرب الصومال.
  - ٧ ــ السيدامو والكفّا والـداورو والولامو في إفريقيا الاستوائية.

تلي هذه الكتلة فصيلة أخرى تسمى اللغات الزنجية \_ الإفريقية، أو لغات إفريقيا السوداء. وكانت الأستاذة همبورجر(1) أول من صنف هذه الفصيلة وكتب عنها، إذ ترجع أبحاثها فيها إلى سنة ١٩١٦م وأطلقت عليها اسم اللغات النجرو \_ أفريقية وفي ذاك الوقت أدخلت في هذه الفصيلة لغات السنغال والبانتو ولهجات السودان. وأقرها على هذا التصنيف اللغوي الفرنسي موريس ديلافوس ولهجات السودان. وأقرها على هذا التصنيف اللغوي الفرنسي موريس ديلافوس الذي كتبه في موسوعة «لغات العالم» سنة ١٩١٥م وتذكر هذه الباحثة أن الأستاذ وسترمان (Westermann) قد اعترف في عام ١٩٢٧م بالقرابة اللغوية بين البانتو وما سماه باللغات السودانية في إفريقيا الغربية. ذلك أنه كان يفرق بين لغات في شرق النيل يسميها اللغات النيلية الحامية، ولغات أخرى يسميها اللغات النيلية السودانية في غرب النيل، ويكمن الفرق عنده في أن المجموعة الأولى تفرق بين المذكر والمؤنث والثانية لا تفرق بينها في الكلام ولكنه عدل عن هذا التقسيم فيا بعد، وعاد إلى تفريعات أخرى هي النيلية، والبانتو، والسودانية.

والمشكلة التي تعترض الباحث ترجع إلى الظروف المناخية والاجتماعية التي تجعل تسجيل معظم هذه اللغات واللهجات محفوفاً بالصعوبات، كذلك كثيراً ما تتعدد أسهاء مختلفة تدل على لغة أو لهجة واحدة، وقد ذكرت الأستاذة همبورجر أن مجموعة اللغات واللهجات النجرو إفريقية ذُكرت تحت الاسماء للهجة أو لغة واحدة فإنه يبقى بعد

المرجع السابق، ص ٦٧ – ٦٨.

وبدون أدنى شك أن عدد اللغات واللهجات نفسه كبيرٌ جداً، وذلك مما يزيد مهمة الباحث تعقيداً.

ولغة البانتو تشمل لهجاتٍ مستعملةٍ في الشواطىء الشرقية لإفريقيا الوسطى حتى رأس الرجاء الصالح جنوباً وجبل الكاميرون غرباً. أما من الشمال فحدود البانتو مائعة لا يمكن وضع خط نهائي لها، نظراً لتحركات سكانية مختلفة وفي اتجاهات عدة في هذا الجزء من إفريقية الوسطى. وأشهر لهجات البانتو هي لهجة الزولو والتشوانا والتنجا، المنتشرة من الكونغو وجابون إلى جنوب إفريقية. وفي أوغندا نجد من لهجات البانتو: الجاندا، والنيورو، والزيبا. وفي حوض الزمبيزي الأعلى تنتشر لهجة اللوزي، وهي عامية من لغة اللوئي القديمة التي كانت مستعملة بين حكام هذا الإقليم حتى القرن التاسع عشر، حيث اكتسحه غزو من التشوانا الذين كانوا يتكلمون لهجة أخرى هي الكولولو.

ومن اللهجات المعروفة اللهجة النوبية بفروعها التي أشهرها: لهجة دنقلة، لهجة الكنوز، لهجة الماهاس، لهجة الفديجة، لهجة الدلنج، لهجة كردفان ويلحق بها الكانوري والكايدي كانمبو وهما تمتدان حتى بحيرة تشاد.

ومن اللهجات الإفريقية التي انتشرت على ضفاف النيل الجنوبي الشلوك والنوير والانيواك والدينكا واللوو والماساي .

ومن اللهجات التي درست دراسة كافية في هذه الكتلة الدوالا، والموزوك، والنجومبا، والداهومي، والسنغاي، والداجومبا، هذا إلى ما ذكرناه سابقاً من لغة البوشيمان والماو ماو التي تقترب لغوياً من البوشيمان.

مما سبق يتبين لنا أن هذه المجموعات الإفريقية ما تزال أرضاً بكراً للباحثين، وليس من شك في أن جزءاً كبيراً من مسؤولية إحصاء هذه اللغات واللهجات، والتعرف على آدابها وتاريخها، يقع في مسؤولية البحث اللغوي في مصر، البلد الأعرق في الدراسات اللغوية، والأكثر تطلعاً إلى توثيق أواصر المعرفة الإنسانية والثقافية، والأحوج إلى ذلك كله، في كل القارة الإفريقية.

## مجموعة اللغات الهندية الأوروبية

اللغة الهندية الأوروبية الأم: لغة مفقودة مندثرة حسب أحدث آراء اللغويين. ذلك أن الأرومة الأصلية لهذه الكتلة الكبيرة من الشعوب عاشت وماتت وتفرقت ذريتها في الأرض من قبل أن تعرف الكتابة، مثلها في ذلك مثل اللغة السامية الأم التي سيرد ذكرها فيها بعد. والموطن الأصلي لهذه الأرومة مجهول كذلك، وكل ما نعرفه هو فروع من هذه الأم كالحيثية أو المطخارية، والمجموعة الهندية الإيرانية، واللغات الأرمنية، البلطية، والصقلبية أو السلافية، والألبانية، والإغريقية أو اليونانية، والجرمانية، والإيطالية بفرعيها اللاتينية والإسكومبيرية، والكلتية.

أما الحيثية، فهي لغة إمبراطورية قامت في آسيا الصغرى بين سنة ١٩٠٠ و سنة ١٢٠٠ قبل الميلاد، وكانت عاصمتها في الموضع الذي يعرف الآن «ببوغاز كوي» في إقليم «كابادوسيا» في شرق الأناضول. والنصوص التي عثر عليها من هذه اللغة تثبت بوضوح أنها هندية أوروبية في كل بنائها النحوي، إلا أن فيها كلمات دخيلة من لغة أولغات لم تعرف بعد. وهذه النصوص مكتوبة بالخط التصويري (الهيروغليفي) ثم بالخط المساري بعد ذلك.

أماالطخارية، فهي اللغة القديمة للتركستان الصيني في وسط آسيا، وأقدم ما وصلنا من نصوصها يرجع تاريخه إلى ما بعد ميلاد المسيح، وهي مكتوبة بأبجدية مقتبسة من الخط الهندي، وقد ميز العلماء لهجتين (أو لغتين) مختلفتين ومستعملتين كل منهما في أماكن نائية عن الأخرى.

وتعتبر كتلة اللغات الهندية الإيرانية من أهم فروع هذه العائلة، حتى إن كثيراً من الباحثين يظنون أنها العائلة كلها، والذي لا شك فيه هو أن مجموعة القبائل التي تستعمل الهندية الإيرانية الأم تشعبت فيها بين القرن الثامن عشر والقرن العاشر قبل الميلاد إلى شعبتين:

\* الشعبة الغربية، وهي التي تفرعت منها اللغات الإيرانية ، وفي مقدمتها من حيث الأهمية والقدم لغة الأفستا أو الزند، ثم الفارسية القديمة التي ترجع نقوشها إلى القرنين السادس والخامس قبل الميلاد، ومنها ولد اللسان البهلوي ثم الفارسية الحديثة.

\* الشعبة الشرقية، وقد عاش أهلها زمناً طويلاً في بلاد السند التي تسمى حالياً البنجاب، وفيها تطورت هذه اللغة التي كانت تسمى السنسكريتية والتي تربطها وشائح أخوة لغوية باليونانية واللاتينية والحيثية. وترجع أقدم نصوصها التي عندنا إلى فترة سابقة على الإغريق والرومان ولكنها متأخرة عن الحيثيين. ومن السنسكريتية ولدت الهندية القديمة ثم لغات الهند الحديثة ولهجاتها، وهي حوالي ٢٧ لغة ولهجة يستعملها أكثر من ٢٦٠ مليوناً من السكان، وترجع جميعها إلى أصول هندية أوروبية أو آرية كها يسمونها. ومن أهم لغات هذه الشعبة «الهندي» وهو اللغة السائدة بين سكان حوض نهر الكنج، وتعتبر من أوسع اللغات انتشاراً من حيث عند المتكلمين بها في العالم كله، وهي تطمح الآن في أن تصير لغة الحضارة ولغة الوحدة الوطنية للهند، ولهما لهجات متعددة وشديدة الشبه بعضها ببعض.

هناك لغات ولهجات أخرى جديرة بالذكر في هذا الفرع من اللغات الأرية في الهند، أهمها الأردو وهي لغة باكستان الرسمية، والجوجراتي، والبنجابي، والبهاري (وهي لهجات مستعملة في إقليم الهملايا من كشمير إلى نيبال)، والسندي في إقليم الهندوس الجنوبي، والمراتهي، والأوريا، والبنغالي وغيرها.

ومن لغات هذه المجموعة ايضاً الباشتو وهي لهجة إيرانية انتشرت في أفغانسان وأصبحت لغة رسمية لهذه المملكة.

وإذا كانت الإيرانية القديمة، الزندية أو الأفستية، هي اللغة الدينية المقدسة في إيران القديمة، لغة العبادات على دين زرادشت (المجوسية)، فإن السنسكريتية هي اللغة المقدسة للهند القديمة. وأقدم صورها لغة كتاب الهند المقدس «الفيدا» وقد تطورت مع الزمن وتقلصت عنه ألسنة المتكلمين حتى أصبحت لغة تستعمل في الطقوس الكهنوتية وفي بعض فنون السحر، إذ ورد فيها كثير من الرقي والعزائم. وحلت محلها في حلقات العلم بمدارس البراهمة والسوترا لغة يسمونها السنسكريتية الكلاسيكية أو «البهاسا» وهي لغة الأئمة والعلماء والصفوة من مفكري الهند.

أما الهندية المتوسطة، فهي ايضاً من لغات الهند القديمة ومن أهم صورها: (البراكريت Prakrit)، الذي عثر على نصوص منه ترجع إلى القرن الثالث الميلادي، واللغة المسماة (البالي Pali)، وهي قريبة من البراكريت، وتمتاز بأنها كانت اللغة الفصحى لائمة الدعوة البوذية، وللقدامي من أدباء الهند وفلاسفتها.

اللغة الأرمنية: من فروع الهندية الأوروبية وكانت مستعملة منذ القرن السادس قبل الميلاد في إقليم الجبال الواقعة بين البحر الأسود والسهول الجنوبية للقوفاز وشمال العراق. وكان المتكلمون بها يسمون أنفسهم «هاي» وجمعه في لغتهم «هايج»، أما جيرانهم فكانوا يسمونهم «أرمينيا»، وقد عرفوا عالمياً بهذا الاسم الأخير. ويقولون إن أبجديتهم وهي أبجدية عجيبة لا تشبه الأبجديات المجاورة – قد اخترعها في القرن الرابع الميلادي حكيم من أسلافهم اسمه (مسروب Mesrope)، ومنذ القرن الحادي عشر الميلادي بدأت الأرمنية تتطور حتى انقسمت إلى أرمنية فصحى وأرمنية عامية. أما الأرمنية الحديثة ففيها لهجات غربية وشرقية. والأرمن يدينون بالمسيحية، وقد ترجم الكتاب المقدس

إلى لغتهم منذ القرن الخامس بعد الميلاد، كما ترجموا كتباً دينية أخرى عن السريانية واليونانية، بالإضافة إلى ما كتبه بالأرمنية آباء هذه الكنيسة وما خلفه أسلاف الأرمن من تراث في الأدب والفنون والصناعات والعلوم. وقد حاول بعض المؤلفين في علم اللغة الحديثة أن يلحقوا لغات قديمة ميتة في المنطقة ومجهولة الأصل بالأرمنية، ولكن الدليل على دعواهم ما يزال ضعيفاً، من ذلك الشومرية والتراقية والمقدونية والفريجية.

الكتلة اللغوية البلطية: وهي طائفة من اللغات نشأت حول بحر البلطيق، مات بعضها مثل (الكور Kour) و (البروسي القديم). وهذه اللغة الأخيرة انقرضت من الألسنة منذ القرن السابع عشر، ولدينا منها كتابات دينية مترجمة من عصر الزعيم البروتستانتي «مارتن لوثر»، نستطيع من خلالها معرفة هذه اللغة معرفة كافية في الحالة التي كانت عليها في القرن السادس عشر. أما لغة «الكور» فالمرجع أنها تقترب من لغة شبيهة باللتوانية هي لغة «اللت» وقد حلت محلها هذه الأخيرة منذ القرن الثامن عشر الميلادي.

الكتلة اللغوية السلافية أو الصقلبية: وأشهر لغاتها ولهجاتها في الوقت الحاضر هي اللغة البلغارية، واللهجات الصربية، والكرواتية، والبوسنية، ولهجة الجبل الأسود، واللهجة الدلماسية، وكل هذا مستعمل في يوغوسلافيا وبعض الأقاليم الملاصقة لها. وتستمر هذه الكتلة في لغات السلوفين والروسية والتشيكية والسلوفاكية ولغة السوراب (Sorabe) أو الوندية (Wende) واللغة البولندية ولغة الكاشوب (Kachoube) وكانت هناك حتى القرن الثامن عشر لغة سلافية يتكلم بها سكان الأقاليم المتاخمة لمصب نهر الألب وكانت تسمى لغة (البولاب Polabe). وقد حاول بعض الباحثين أن يجمعوا اللغات البلطية والسلافية في وحدة واحدة، ولكن ما يزال هذا الاعتقاد محتاجاً إلى براهين أوضح. والذي لا شك فيه هو أنه كانت هناك لغة سلافية قديمة تفرعت عنها الكتلة السلافية بعد ذلك في حوالي القرن السابع أو الثامن بعد الميلاد وهو العصر التاريخي للشعوب السلافية. وليس عندنا مثال واحد من هذه اللغة

السلافية القديمة، ولكن عندنا نصوص ترجع إلى العصور الوسطى مكتوبة بلغة يسمونها السلافية القديمة وهي نصوص دينية تنتمي إلى الكنيسة الأرثوذكسية، يصفها اللغوي الفرنسي أنطوان مييه بأنها متطورة، وليست هي السلافية الأم. أما من حيث الكتابة فإن الصقالبة الذين اعتنقوا مذهب الكنيسة الشرقية، الأرثوذكسية، قد استعملوا أبجدية مشتقة من اليونانية هي التي يسمونها الأبجدية الجلاجوليتية (Glagolitique) أو الأبجدية السيريلية التي ينسب استخدامها إلى القديس سيريل (٨٢٧ \_ ٨٦٩) الذي أدخل المسيحية في روسيا. أما حيث اعتنق السلاف مذهب الكنيسة الغربية (الكاثوليكية) فإنهم كتبوا لغاتهم بالأبجدية اللاتينية.

اللغة البولونية: من أهم لغات الشعبة الغربية للكتلة السلافية. ومن أقدم صورها لهجة الكاشوب، التي ترجع إلى ما قبل العصور الوسطى. وكانت اللغة البولونية تتضمن لهجات كثيرة تختلف في النطق وفي الإملاء، ولكنها مالت إلى لغة عامة مع الوعى القومي والوحدة الوطنية.

اللغة التشيكية: كانت هذه اللغة كها سبق أن أشرنا لهجة عامية غير معترف بها في عهد إمبراطورية النمسا والمجر وتشيكوسلوفاكيا، ولكنها ازدهرت مع الاستقلال فأصبحت لغة علم وأدب منذ القرن التاسع عشر، وقام العلماء فيها بعملية تطهير، فأبعدوا الدخيل الألماني وأحلوا محله ألفاظاً سلافية، مع ذلك فها تزال لهجات عامية تحيا إلى جانب التشيكية الفصحى، أهمها لهجات بوهيميا ومورافيا وسيليزيا.

لغة السوراب: وهي لغة سكان أقليم (لوزاس Lusace) المتاخم للسوديت في النمسا، ويسمون أحياناً الوند (Wende)، وهي لغة سلافية أشبه بالبولونية منها بالتشيكية. وقد ظهرت فيهم نهضة أدبية خلال القرن التاسع عشر والعشرين بلغتهم الوطنية.

اللغة الروسية: وهي أهم لغات تلك المجموعة من حيث الثروة الثقافية،

واتساع الرقعة الجغرافية المستعملة لها، وعدد الناطقين بها. فهي منتشرة في كل روسيا الأوروبية تقريباً وفي معظم مدن روسيا الآسيوية مع اختلافات خفيفة في النطق بين الشمال والجنوب، فمثلاً، الفتحة الممدودة على لسان ساكن أركانجل في أقصى الشمال من سيبيريا تصبح ضمة ممالة عند ساكن أستراخان جنوباً. وقد كان لإصرار الكنيسة على استعمال السلافية القديمة أثره في الحيلولة دون ظهور الروسية كلغة أدبية للشعب حتى القرن الثامن عشر. ومعروف أن القيصر بطرس الأكبر قد بذل جهوداً كبيرة في تشجيع روسية حديثة أدبية متطورة.

اللغة الأوكرانية: وهي اللغة المنتشرة في أقليم أوكرانيا في أقصى الغرب من روسيا الأوروبية. وقد دخلتها المسيحية على يد أحد الآباء الكاثوليك في العصور الوسطى. ولهذا الاعتبار، ثم لمجاورتها لبولونيا ولتوانيا كان تطور اللغة الأوكرانية مختلفاً ومستقلًا عن تطور الروسية، إذ يبدو فيها أثر العرب أشد وضوحاً، وفي المقاطعة المسماة روثين من أوكرانيا يظهر الأثر البولوني بقوة بالرغم من أن بولونيا كاثوليكية وهذه المقاطعة أرثوذكسية. وفي القرن السادس عشر قامت بين المثقفين الأوكرانيين حركة أدبية تهدف إلى الارتفاع بمستوى اللهجة الأوكرانية إلى اللغة الفصحى، ونجحت الحركة إلى حد كبير، حتى إن القيصر بطرس الأكبر توجس خيفة من تحول الحركة الأدبية في أوكرانيا، وتطور لغتها على نحو يزيد من بُعدها عن الروسية إلى أن تصبح حركة انفصالية لغتها على نحو يزيد من بُعدها عن الروسية إلى أن تصبح حركة الفعالية على الإطلاق، ولكن في نهاية هذا القرن الثامن عشر عادت المطابع في سان بطرسبرج إلى طباعة الكتب الأوكرانية وإن كان معظم ذلك باللغة العامية الدارجة.

اللغة الصربية الكرواتية: وهي منتشرة في يوغسلافيا والأقاليم المتاخمة لها، وهي مقاطعات الصرب والكروات ودالماسيا والبوسنه والهرسك والجبل الأسود وجزء من أستريا وهي شبه جزيرة في بحر الأردياتيك متاخمة لإيطاليا وجزء من مقاطعة بانات الواقع بين رومانيا والمجر، كان يسمى قديماً تيميشوارا.

وعندما اعتنق أهل هذه البلاد الديانة المسيحية قامت بينهم ازدواجية لغوية فكانوا يتعبدون باللاتينية، ويكتبون في غير أمور الدين بلغتهم الوطنية وبحروف جلاجوليتية حتى سنة ١٠٥٩ ميلادية، ففي هذه السنة أصدر المجلس الملي الإقليمي أمراً بتحريم استعمال السلافية . ولكن ذلك قد عفا عليه الزمن مع ظهور البروتستنتية وإنتشار الكتاب المقدس مترجماً إلى اللهجة السلافية المستعملة ومطبوعاً بالحروف اللاتينية . ولعوامل سياسية أهمها انتصارات الروس على الدولة العثمانية الحاكمة إذ ذاك في تلك المناطق تحمس المثقفون الصرب للتأليف بالروسية ونشرها في بلادهم ، ولكن عادت اللهجة الصربية فاعتمدت كلغة رسمية لهذه الأقاليم منذ عام ١٨١٤م .

اللغة السلوفينية: وهي منتشرة في أقليم الكارنيول في جنوب النمسا وفي أجزاء من مقاطعة أستريا وماجاورها. وأهمية هذه اللغة تكمن في احتفاظها دون سائر اللغات السلافية بخصائص كثيرة من السلافية القديمة. وقد وصلتنا منها نصوص دينية ترجع إلى القرن العاشر الميلادي. وما جاء القرن السادس الميلادي حتى استفادت هذه اللهجة من تسرب المبشرين بالبروتستنتية الذين كانوا يستعملونها طمعاً في كسب عطف هذا الشعب الصغير، حتى أضطر الإيطاليون الذين أرسلهم الفاتيكان من روما لمكافحة البرتستنتية إلى استعمال هذه اللغة ايضاً، فظهر فيها من بعد مؤلفون يتابعون الحركات الأدبية في أوروبا ويلاحقون ركب الفكر فيها.

اللغة البلغارية: كان البلغار قبائل متبربرة أخضعت السلافيين في شرق مقدونيا وتساليا وغيرهما في القرن التاسع الميلادي. ومع ذلك فإنهم لضعفهم حضارياً قد أخذوا لغة المغلوبين وديانتهم المسيحية، ولكن لأنهم انتصروا عسكرياً فقد أرادوا أن تكون لهم كنيسة وطنية خاصة بهم هي الكنيسة السلافية البلغارية. واليوم أصبحت اللغة البلغارية لغة رسمية لهذه الدولة الشيوعية كها كانت على أيام الملكية. ومن الناحية اللغوية لا تقف اللغة البلغارية عند حدود الجمهورية الحالية بل تتعداها شهالي الدانوب وكذلك تستعمل في بسارابيا وبانات وغيرهما.

ومن الجدير بالذكر أن التبعية السياسية الطويلة الأمد، الثقافية من جانب البلغار للفكر السلافي، والتبعية الدينية للكنيسة البيزنطية، والتبعية السياسية الطويلة الأمد للخلافة التركية العثمانية، قد ملأت اللغة البلغارية بكثير من الدخيل من هذه الجهات جميعاً. ويرجع اهتمام اللغويين المحدثين بالبلغارية الحديثة إلى عهد قريب هو عام ١٨٢٢م حيث قام اللغوي الصربي فوك بدراستها ودعا إلى الاهتمام بهذه الدراسة.

\* الكتلة الجرمانية: وهذه الكتلة من اللغات الهندو أوروبية تقترب من السلافية والبلطية من وجهة نظر فقه اللغة أكثر من اقترابها من الفروع الجنوبية من إيطاليّة وكلتية. وتتفرع هذه الكتلة الجرمانية إلى:

- (أ) الفرع القوطي.
- (ب) الفرع الإسكنديناڤي.
- (ج) الفرع الجرماني الغربسي.
- (أ) الفرع القوطي: وينسب إلى القوط، أو بمعنى أدق القوط الشرقيين «الفيزيجوت»، تمييزاً لهم عن شعبة من القوط غزت غرب أوروبا واستقر جزء كبير منها في أسبانيا وهم القوط الغربيون «الأوستروجوت». ونجد هؤلاء القوط الشرقيين منذ القرون الأولى للمسيحية وما وراءها، كها نجد القوط الغربيين في أسبانيا وشمال أفريقية، ومع ذلك فقد ضاعت لغتهم جميعاً، فيها عدا مجموعة صغيرة من البشر كانت في القرن السادس عشر الميلادي تسكن شبه جزيرة القرم في روسيا على البحر الأسود، وقال الرحالة والمؤرخون إن لغتهم كانت قوطية. وقد وصلتنا بعض كتابات من اللغة القوطية القديمة هي قطع من ترجمة الأسقف فولفيلاس للأناجيل الأربعة، واجزاء أخرى من الكتاب المقدس، العهد الجديد والعهد القديم، وكلها ترجع إلى القرن الرابع الميلادي.
- (ب) الفرع الإسكندينافي: وهو الفرع الشمالي من هذه الكتلة ويشمل لغات الدانمارك والسويد والنرويج وأيسلاندوجزر الأرخبيل الفروي الواقعة في المحيط الأطلسي بين جزيرتي أيسلاند وشتلاند. وقد انتقلت لهجات من هذا الفرع في

غضون الألف الأول بعد الميلاد إلى جرينلاد والجزر البريطانية وإقليم النورماندي في شمال غرب فرنسا بل وصلت إلى جزيرة صقلية. ومن اللغات الجديرة بالذكر في هذا الفرع:

1 - النورماندية القديمة، ولا نعرفها إلا من بعض نقوش رونية (أي شمالية قديمة) يرجع أقدمها إلى القرن الثالث بعد الميلاد، كما وردت بعض مأثورات من هذه اللغة متفرقة في كتابات المؤرخ اليوناني «بوليب» -المولود حوالي سنة ٢٠٦ قبل الميلاد - وكذلك في بعض كتابات الأمبراطور الروماني يوليوس قيصر - المولود سنة ١٠١ قبل الميلاد.

وهذه النورماندية القديمة تتشعب بدورها إلى ثلاث لهجات نعرفها معرفة جيدة منذ غزوات النورمانديين أو الفيكيج كما يسمونهم أحياناً ابتداء من القرن التاسع الميلادي. وهذه اللهجات هي النرويجية القديمة، السويدية القديمة التي تصنف معها الأيسلاندية لتتكون منهما لهجة تسمى النوروائية، وقد قدر لها ابتداء من سنة ١١٥٠ ميلادية تقريباً أن تصبح لغة أدب لفترة ما. وقد أدى ذلك إلى ظهور عامية جديدة هي الأيسلندية المتوسطة بين ١٣٥٠ و ١٣٥٠ ميلادية ومنها تطورت الأيسلندية الحديثة. وأقدم المخطوطات الأيسلندية القديمة المكتوبة بحروف لاتينية يرجع إلى بداية القرن الثاني عشر. وهذه المخطوطات تحتوي على كتب دينية وتاريخية ومجاميع من القصص الخرافية والفولكلورية التي تسمى «ادا».

Y \_ أما النرويجي القديم فقد اجتاحته موجة من التطور العنيف خلال القرن الرابع عشر عندما كونت النرويج وحدة سياسية مع السويد وتوسعت هذه الدولة نحو الغرب في كثير من جزر شمال الأطلنطي، مما أدى إلى تعدد اللغات المحلية في داخلها.

٣ ـ وأما السويدي القديم فقد كانت حدوده اللغوية أوسع من حدود مملكة السويد السياسية الحالية، إذ كان يمتد على سواحل البلطيق حتى السواحل

الشمالية لما نسميه حالياً روسيا. وقد وصلتنا نقوش رونية من تلك اللغة ترجع إلى القرنين الحادي عشر والثاني عشر، بل إن بعضها أقدم من ذلك، فقد يصل إلى حوالي سنة ٩٠٠ ميلادية. وابتداء من القرن الثالث عشر تترك الكتابة الرونية مكانها للأبجدية اللاتينية، ومن خلال هذه النصوص نستطيع أن نقدر أن مستوى الحضارة في أيسلاند كان أعلى منه في السويد، وإن كانت السويد قد بدأت تطورها الحضاري قبل أيسلاند بقرنين من الزمان.

٤ ـ وقد تأخر الدانماركي القديم في تطوره فلم يصبح لغة أدبية إلا في القرن الثالث عشر، وأقدم مخطوطات هذه اللغة كان بالكتابة الرونية، وهناك مخطوط قديم بالحروف اللاتينية تاريخه سنة ١٣٠٠ ميلادية، ومن خلاله نعلم أنه في هذا الوقت كانت الدانماركية ثلاث لهجات؛ اشتهرت منها منذ ظهور البروتستنية لهجة زيلاند.

وكل هذه اللغات الشمالية تعرضت لتأثير الفرع الجرماني منذ ظهور البروتستنتية وانتشارها في القرن السادس عشر، ثم اجتاحها أثر اللغة الفرنسية على طول القرنين السابع عشر والثامن عشر، ويظن أن تيار التأثير اللغوي لشعوب غرب أوروبا على هذه المناطق ولغاتها دائم لا ينقطع، بسبب الاختلاط الإجباري بين صيادي السمك في سفنهم في كل شمال غرب الأطلنطى.

(ج) الفرع الجرماني الغربي: وهو يشمل لغاتٍ ولهجاتٍ استعملها السكسون والفرنجة والتوارنجيون (في ألمانيا الوسطى) والألمان (العشائر الجرمانية القاطنة على ضفتي نهر الراين) والبافاريون وغيرهم من القبائل الجرمانية القديمة.

وقد عرفت هذه القبائل فترة تسمى في تاريخها بعصر الغزوات، من القرن الرابع إلى القرن الثامن، حَلَّتْ فيها اللهجة الجرمانية محل الكلتية في الجزيرة البريطانية وهولندا وبلجيكا وفي سويسرا الألمانية. ثم أخذ الجرمان يستولون من السلافيين والإسكندينافيين والمجريين على أراض واسعة في شرقي موطنهم الأصلي، وأولئك الغزاة من الجنس الجرماني كانوا إذا دخلوا أرضاً متحضرةً تخلوا

عن لغتهم الأصلية وأخذوا لغة البلاد المفتوحة، ومثال ذلك ما حدث عندما استقر الفرنجة في بلاد الغالة (فرنسا) واللومبارديون في حوض نهر البو بإيطاليا، والقوط الغربيون في إسبانيا وشمال إفريقية. فكل هذه العشائر الجرمانية تكلمت بلهجاتٍ لاتينية الأصل.

أما في الجزر البريطانية فإن قبائل الجوت والسكسون والأنجل قد طردوا قبائل الكلتيين الذين كانوا قد اصطبغوا بالحضارة الرومانية فألجأوهم إلى الجبال. وقد تعرضت قبائل الأنجل التي قطنت شمال الجزيرة البريطانية لغزوات الدنماركيين، بينها بقي السكسون في الجنوب الشرقي واعتنقوا المسيحية وتحضروا ودافعوا عن أنفسهم أمام الغزو الدنماركي، وأخذوا يتكلمون منذ القرن السابع بما يسميه علماء اللغات «الإنجليزية القديمة». وجاء الفتح النورماندي مع وليم الفاتح الذي هاجم الجزيرة البريطانية من فرنسا فانتشر الأثر الفرنسي بين السكان. وخلال قرن من الزمان (من سنة ١٠٥٠ إلى سنة ١١٥٠ ميلادية) انتشرت الكتابة بالحروف اللاتينية، الأمر الذي نتج عنه ظهور ما يسمى اللغات اللاتينية الأصل، ومع ذلك فقد بقي بناء اللغة إنجليزياً جرماني اللغنات اللاتينية الأصل، ومع ذلك فقد بقي بناء اللغة إنجليزياً جرماني وتتطور في إطار الشخصية المعروفة للشعب البريطاني وتاريخه.

هذا ما كان من أمر القبائل الجرمانية التي خرجت من موطنها الأصلي واستقرت بعيداً، أما الذين بقوا في الأراضي الجرمانية فقد وصلتنا منهم نصوص ترجع إلى القرنين الشامن والتاسع، ومنها يتضح أنه كانت هناك لهجتان، بل لغتان متميزتان هما الألمانية القديمة والسكسونية القديمة، أو كما يسمونهما الألماني العتيق الأسفل. ومع القرن الثاني عشر يأخذ التطور في التقريب بين اللغتين ويظهر ما يسميه علماء اللغة بالألمانية المتوسطة، مع بقاء عدد كبير من اللغات واللهجات الفرعية المحلية التي تذكر بأيام الانقسام الأولى. وبظهور البروتستنتية ساعدت الترجمة الألمانية للكتاب المقدس التي كتبها الأولى. وبظهور البروتستنتية ساعدت الترجمة الألمانية للكتاب المقدس التي كتبها

مارتن لوثر على تثبيت شكل فصيح وعام للغة الألمانية، بحيث تتمكن المجاميع المختلفة من الألمان من تعليم لغوي بقواعد موحدة وإن اختلفت طرقهم في النطق، وهكذا وجد ما يسمى بالألمانية الرفيعة ثم اللهجات التي اشتهرت منها خارج ألمانيا لهجة السويسريين الألمان.

من أهم لغات هذا الفرع اللغة الهولندية، واللغة الفلمنكية المستعملة في بلجيكا وبعض أجزاء من شمال فرنسا، وهي تكاد تكون لهجة من الهولندية لشدة قربها منها. ومن اللهجات الهولندية الجديرة بالذكر اللهجة الإفريقانية «الإفريكانز»التي يستعملها المستعمرون البيض في جنوب إفريقيا حول منطقة رأس الرجاء الصالح. وكان هؤلاء البيض المعروفون باسم «البوير» يتكلمون الهولندية ثم لجأت إليهم في هذه البلاد جماعات فرنسية اللغة، بروتستنتية المذهب هم الهوجنوت، فحرم عليهم البيض في جنوب إفريقية استعمال اللغة الفرنسية عما أدى إلى تأثر الهولندية المستعملة هناك بالفرنسية التي ذابت فيها، والوصول بالهولندية الإفريقية إلى أن تكون لهجة لها عميزاتها المحلية.

اللغة اليونانية: من أهم وأعرق لغات المجموعة الهندوأوروبية، ولسنا نعرف شيئاً عن الحالة اللغوية لشبه جزيرة اليونان قبل وصول هذه العناصر الهندية الأوروبية، الهيلينية، في غضون الألف الثاني قبل الميلاد، وإن كنا قد عثرنا على نقوش سابقة على اليونان في بعض الجزر اليونانية وبخاصة جزيرة كريت، قاعدة الحضارة الإيجية أو المينوئية، كما يسميها علماء الآثار.

أما اليونانية فقد بدأت في بداوة الشعب اليوناني على شكل مجموعة من اللهجات القبلية واللغات المحلية. ولكن حدث في القرن الرابع الميلادي أن حقق اليونان وحدة لغوية اختاروا لها أفصح اللهجات وهي لهجة أيونيا (الساحل الغربي لآسيا الصغرى) ولهجة أتيكا (أثينا وضواحيها).

إلى جانب اللغة الأيونية الأتيكية كانت في اللغة اليونانية لهجات كبرى أشهرها اللهجة الأركادية القبرصية واللهجة الأيولية ثم اللهجات الغربية. وقد

جاء في النصوص المصرية التي ترجع إلى القرن الثالث عشر قبل الميلاد ذكر غزو قام به قوم يسمون في هذه النصوص «أكايروشي» ويظن كثير من الباحثين أنهم يونان ينتسبون إلى جزيرة «خيوس»، أو أنهم «آخيون» من المجموعة الأركادية القبرصية. ونشير هنا إلى أن يونان قبرص استعملوا أولاً في تسجيل لهجتهم كتابة مقطعية. ومن النصوص التي كتبت باللهجة الأيولية في القرن السابع قبل الميلاد كتابات «الكية» و «سافو». وأشهر النصوص اليونانية القديمة على الإطلاق الملحمتان الكبيرتان المنسوبتان إلى هوميروس: الإلياذة والأوديسة.

وقد انتشرت اللغة اليونانية مع فتوح الاسكندر في الشرق الأوسط فاستعملت في مصر والشام منذ أيّام البطالسة والسلوقيين، كما انتشرت غرباً في الامبراطوريّة الرومانية كلغة علم وحضارة، ثم قضت عليها النهضة اللاتينية غرباً كما قضى عليها الإسلام شرقاً بفتح الإسكندرية ثمّ بيزنطة، وأخذت اللغة اليونانيّة من بعد طابعاً دينياً ثم ظهرت اليونانيّة الحديثة ونهضت بعد استقلال اليونان من حكم الأتراك، وأصبح لها أدبٌ مرموق.

اللغة اللاتينية: وكان الأولى بنا لو أننا اتبعنا تصنيفاً صلباً لا يلين أمام أهمية أية لغة أن نبدأ هذه الفقرة بعنوان آخر هو: كتلة اللغات الإيطالية من العائلة الهندوأوروبية. إلا أن هذه الكتلة تفرعت في قديم الزمان إلى لهجتين صارتا لغتين مستقلتين، أولاهما اللغة الأسكوأمبرية بلهجاتها، وقد اندثرت كلها ولم تصلنا منها إلا نقوش نادرة، وثانيتها هي اللغة اللاتينية التي تنتسب إلى إقليم لاتيوم الإيطالي والذي كان سكانه يسمون اللاتين. وفي بداوة اللاتين تعددت اللهجات في لغتهم ثم تقدمتها من حيث الفصاحة والإنتاج الأدبي والعلمي المكتوب لهجة مدينة روما، بالرغم من أن سكان هذه المدينة القدماء لم يكونوا من اللاتين الخلص، وإنما كانوا خليطاً من اللاتين والسابين وهم عشائر فديمة من سكان إيطاليا في الأقاليم المحيطة بروما. ويرجح الباحثون أن السابين كانوا أقدم وجوداً في المنطقة من اللاتين. وأن اللاتين هم عشائر هندية أوروبية عبرت جبال الألب واندفعت جنوباً في أفواج متعاقبة.

ويقسم فقهاء اللغة اللاتينية مراحل تطور تلك اللغة إلى ثلاث: اللاتينية العتيقة واللاتينية الفصيحة (الكلاسيكية)، واللاتينية المتأخرة. ولكل مرحلة شواهد من الأدب وتراث من الفكر يميزها. فالمرحلة العتيقة تبدأ على الأرجح منذ إنشاء مدينة روما سنة ٧٥٣ قبل الميلاد، وقد وصلتنا من هذه المرحلة أجزاء من نقوش، منها مجموعة قوانين الملك نوما، ثاني ملوك روما القديمة بعد رومولوس، ثم الألواح الاثنا عشر التي ترجع إلى القرن الرابع قبل الميلاد، كما روى الرواة من هذه المرحلة صلوات وثنية ومجموعات من الغناء الشعبي الإباحي وقصائد من شعر الهجاء والتجريح في الساسة والعسكريين. أما المرحلة الكلاسيكية فتبدأ بتأثير الأدب اليوناني منذ القرن الرابع بعد الميلاد، وتستمر إلى الملاتيني في دور التأخر كما تتخلى اللغة الملاتينية عن مكانتها شيئاً فشيئاً أمام الملهجات الرومانية الفية التي أخذت في الظهور منذ العصور الوسطى. وما تكاد اللهجات تأخذ مكانتها في عالم الفكر الأوروبي وتصبح لغات منذ القرنين الثالث عشر والرابع عشر الميلادي حتى تنزوي اللاتينية في الكنائس الكاثوليكية وحدها.

وفي عصر الإمبراطورية الرومانية في القرنين الأول قبل الميلاد والأول بعد الميلاد عندما بلغت هذه الإمبراطورية قمة ازدهارها، كانت اللاتينية هي لغة العلم والإدارة والقضاء والدين والعسكرية في كل أنحاء هذه الإمبراطورية تقريباً، الأمر الذي يفسر لنا وجود دخيل من اللاتينية في كثير من اللغات الغريبة على العائلة الهندية الأوروبية، كالعربية والسريانية والآرامية والعبرية، من اللغات السامية، وكالقبطية ولغات البربر في الشمال الإفريقي من المجموعة الحامية الإفريقية.

ولعل الحياة الطويلة المجيدة التي عاشتها اللاتينية، وهي حياة تزيد على ألفي سنة كانت السبب في أنها أصبحت أماً لمجموعة من اللغات هي المجموعة الرومانية ومن أهم لغاتها: الإيطالية والفرنسية والإسبانية والبرتغالية

والبروفنسالية (لغة إقليم بروفانس في جنوب فرنسا)، والرومانية (لغة جمهورية رومانيا) يضاف إلى ذلك لهجات منها لهجة اللادينو في إسبانيا، وقد أصبحت خاصة بيهود هذه المنطقة، كما أن يهود الأقاليم الجرمانية نشأت لهم لهجة ألمانية في «الجيتو» تسمى «الييديش». كذلك نذكر من اللهجات اللاتينية الأصل اللهجة الرومانشية واللهجة الفريولية، الأولى في سويسرا والثانية في النمسا.

اللغة الإيطالية: كانت كها قلنا حتى القرن الثالث عشر عامية شعبية غير معترف بها، وكانت اللاتينية إذ ذاك هي اللغة الفصحى، ثم قُدِّر لها أن تحظى بثلة من العباقرة أمثال دانتي الليجيري وفرانشسكو بتراركا وجيوفاني بوكاشيو ثم نيكولو ماكيافيلي، كتبوا بها فتبوَّات مكانها لغة قومية للشعب الإيطالي بدلاً من اللاتينية. وهناك ظاهرة طريفة في اللغة الإيطالية من وجهة نظر الدراسات اللغوية وهي أنها في أثناء تكونها تعددت لهجابها بحسب العناصر اللغوية والبشرية التي مازجت اللاتينية في مختلف الأقاليم وأهم هذه العناصر الأربعة:

١ – الإتروسك: وظهر أثرهم اللغوي في توسكانا وجزيرة كورسيكا وأقاليم ميلانو وفيرونا وبولونيا. وقد ذكرنا أن لغة الإتروسك، اللغة الإترورية من اللغات التي ما يزال حول أصلها جدل كثير.

٢ ـ الليجوريون: وهم عشائر لا تنتمي إلى الجنس الأري، كانت تسكن شمال غرب إيطاليا وجزءاً من جنوب شرق فرنسا.

٣ ــ الكلت: وهم عناصر هندية أوروبية أقرب إلى الفرع الجرماني سكنوا في وسط إيطاليا.

٤ - البنادقة أو الفينيت: الذين تنسب إليهم مدينة البندقية (فينيسيا) ويظن أنهم من الإيليربين الذين يغلب عليهم الانتهاء إلى الصقالبة مع مزيج من دماء أخرى.

هذه الخلفية اللغوية والأنشروبولوجية كانت سبباً في تمكن ثلاث لهجات

إيطالية نهائية: واحدة في الـوسط والجنوب وواحـدة في الشمال والثـالثة في إقليم توسكانا، ومن هذه الأخيرة تطوَّرت الإيطالية الحديثة.

اللغة الفرنسية: ويرجع أقدم نصوصها إلى سنة ٨٤٢ ميلادية وهو ما يسمى «قَسَمَ ستراسبورج». وتنقسم فرنسا لغوياً إلى شطرين كبيرين أحدهما شمال نهر اللعوار والثاني جنوبيه، ويميـز كـل منهما عن الأخـر باللفـظة الفرنسية التي معناها «نعم» والتي تنطق شمالًا «وي» وجنوباً «أوك». ففي منطقة «لا نجدوي» يمكن تمييز ثلاث لهجات كبيرة هي لهجة بورجونيا واللهجة النورمادية واللهجة البيكاردية. أما في الجنوب إقليم «لا نجدوك» فتمييز لهجات الليموزين والسنطون أو السنطونجية والأوفرنياتية والبيريجوردينية ولهجة أقصى الجنوب عند مصب الرون. . وإلى جانب هـذه اللهجات الفرنسية تـوجـد أسـاليب أخـرى للتفاهم منها الكلتية الممثلة في لهجة مقاطعة بربتاني في أقصى الغرب، والجرمانية الممثلة في لهجة اللورين والألزاس في أقصى الشرق. أما اللهجة الفرنسية التي قدر لها أن تصبح أساساً للفرنسية الفصحي فهي لهجة متوسطة يتكلم بها الفلاحون في إقليم التورين الواقع على نهر اللوار والـذي اختاره ملوك فـرنسـا القدماء مقرأ ريفياً لهم فكثرت فيه القصور والضياع والقلاع. وكما كانت الحال في اللغة الإيطالية وصلت الفرنسية إلى مستوى اللغة الفصحى على يد عباقرة من الأدباء والمفكرين أمثال رابليه ومونتيني ورونسار في غضون القرنين الخامس عشر والسادس عشر.

اللغة الإسبانية: كان سكان هذه البلاد يتكلمون قديماً لغة مجهولة الانتهاء هي الإيبيرية، ثم تعرضوا لغزو الرومان وحلول الحضارة اللاتينية في إسبانيا ثم اجتاحها القوط الغربيون والوندال والنورمانديون، وأخيراً افتتحها العرب على يد طارق بن زياد، وقامت فيها حضارة عربية إسلامية على مدى أكثر من خمسة قرون، دالت بعدها دولة العرب وطردوا من إسبانيا وتقلص عنها ظل الإسلام. كل ذلك أثر في اللغة الإسبانية فاحتوت على لهجات من أهمها: لهجة أراجون في الشمال الشرقى، ولهجة أستوريا، واللهجة الليونية في الشمال، واللهجة

الكستلانية (لهجة ما كان العرب يسمونه قشتالة) في الوسط؛ واللهجة الأندلسية في الجنوب، وقد وصلت اللغة الإسبانية إلى مرتبة اللغة القومية الفصحى عندما أتيح لها هي أيضاً أدباء كبار مثل سرفانتس في القرن السادس عشر، وكالديرون في القرن السابع عشر.

اللغة البرتغالية: كان سكان البرتغال الأقدمون «الجوانش» يتكلمون بإحدى لهجات البربر المعروفين في شمال أفريقيا. وبعد الاحتلال الروماني دخلتها اللاتينية من خلال مقاطعة غاليسيا الإسبانية المتاخمة للبرتغال وباستقرار اللهجة الغاليسية في هذه البلاد انقسمت بدورها إلى لهجتين، إحداهما إلى الشمال من لوزيتانيا وهو إقليم ظل بمعزل عن النفوذ العربي والإسلامي، والأخرى إلى الجنوب حيث عاصرت الحضارة العربية. ولكن ضيق هذه البلاد أدى إلى توحيد اللهجتين بعد استقلال البرتغال.

ومن الجدير بالذكر الإشارة إلى استعمار إسبانيا والبرتغال لأميركا الوسطى والجنوبية وانتقال لغتيها إلى هذه البلاد التي أصبحت تسمى أميركا اللاتينية، وكلها تستعمل الإسبانية ما عدا البرازيل التي تستعمل البرتغالية، كما نجد البرتغالية مستعملة في جزائر ماديرا وجزائر آسورا، بينها الإسبانية مستعملة في جزر الكناري، واللهجة التي أشرنا إلى وجودها في فرنسا وسميناها البروفنسالية هي أيضاً قريبة الشبه جداً بالإسبانية القطلانية.

لغة رومانيا: وهي شعبة متطرفة من لغات الكتلة اللاتينية في أقصى الشرق من أوروبا. ويقال إن الشعوب القديمة التي استوطنت البلقان على الضفاف الجنوبية لنهر الدانوب، وكانت تتكلم بلهجات لاتينية، قد أقرت ذلك في رومانيا، الأمر الذي يفسر لنا الاختلاف الشديد بين لهجات اللغة الرومانية، الذي يتلخص في أربع لهجات كبرى: الداكورومانية، والمقدونية، والأفلاقية (الفالاكية)، والأسترية. وكان الأميون من سكان رومانيا قديماً لا يكاد بعضهم يفهم بعضاً إذا لم يكونوا من أبناء لهجة واحدة، ولكن انتشار التعليم ثم قيام جمهورية ديمقراطية شعبية في هذه البلاد قد أدى إلى تقارب هذه اللهجات وسيادة

الرومانية الرسمية، وهي وإن كانت لاتينية الأصل إلى أن موقعها في قلب العالم السلافي، ومتاخمتها لليونان، ووقوعها تحت الحكم التركي مدة طويلة من الزمان، كل هذه الاعتبارات تركت آثارها فيها من الدخيل السلافي واليوناني والتركى، ثم من تأثرها نحوياً ببعض صور التعبير السلافي.

\* كتلة اللغات الدرافيدية (الأدرويدية): كلمة «درافيدا» اسم اصطلاحي أطلقه علماء النحو السنسكريتي على مجموعتين كبيرتين من سكان جنوبي الهند هما التامول والتيلوجو، ثم استعمل نفس الاصطلاح ليطلق على مجموعة من اللغات المستعملة في الهند والتي تنتمي إلى السنسكريتية ويــدين كثير من المتكلمين بها بشريعة «بـراهما». أطلقت مشلًا على الجـوجاراثي، والمـاراثي، والأوريسه، وما تزال في هذه الكتلة لغات لأقوام أميين لم يسجلها بالكتابة إلَّا الباحثون الأوروبيون، وقد ذكر الباحث البريطاني كالدويل (Caldwell) من هذا النوع لغات التودا (Toudas) والكوتا (Kotas) والجُند (Gonds) والكو (Kous) والأراءون (Araons) والـراج محل (Ragmahals). أما أهم اللغـات المستعملة في الهند من تلك الكتلة فهي التامـول، وتسمى الدامـير، وهي لغة السهـول ابتداءً من خليج البنغال، وتعتبر مدينة مدراس أهم مركز للناطقين بهذه اللغة. وهناك لغة المالايالام (Malayalam) وهم أهل جبـل. أما التيلوجـو، أو التينوجـو، فهي لغة منتشرة على الساحل الشرقى. وسكان هضبة ميسور يتكلمون لهجة تسمى كانارا أو كانادا أو كرناتاكا، وكانت لهم مملكة قديماً، ولغتهم، التي أصبحت الأن عامية، أدب قديم كذلك. أما أقرب اللغات المنتمية إلى السنسكريتية في هذه الكتلة فهي لغة التولو الذين يعيشون في ناحية من إقليم كنارا. وتنتشر غرباً لغة الكُـورج، وهي غير معـروفة من البـاحثين اللغـويين فيـما عدا بعض تسجيـلات للمبشرين الغربيين. وعلى سفوح جبال نيلغيري تستعمل لغة النودا أو التوداوار. والكوتا، وأكثرهم من الحرفيين، يستعملون لغةً لعلها صورةً قديمةً من الكانارا. «والكو» لهم لغتهم كما قلنا وقد يسمون الخُنْد، وليس بعيداً أن تكون هناك صلة ما بين الخُنْد والجُنْد وأن تكون اللهجتان على ارتباط وثيق.

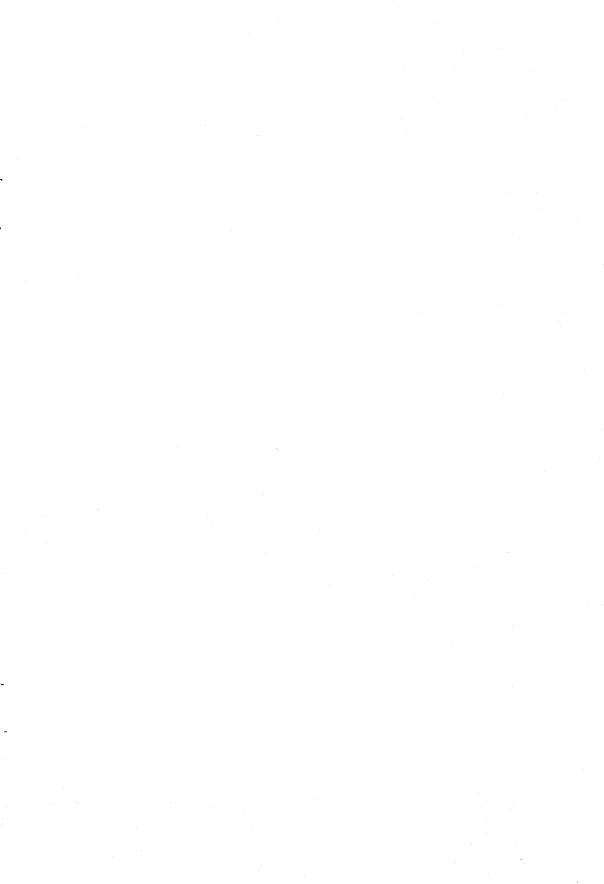
#### عائلة اللغات السامية

وهي الأرومة اللغوية التي تنتمي إليها لغتنا العربية. ولماكان البحث المقارن يعتمد على تلمس وجوه الشبه ووجوه الافتراق بين أفراد العائلة اللغوية الواحدة في سبيل تحقيق فهم أعمق وأفضل لكل لغة من اللغات على حدة ولغات المجموعة كلها، من حيث ارتباطها بعضها ببعض، ولما كان البحث اللغوي في اللغات السامية، كما هو في غيرها من اللغات، يتطور مع ازدياد الثروة من النصوص التي يكشف عنها، أو من النصوص التي كانت مستعصية ثم حل بعض العلماء رموزها، فإنه ينبغي أن تفرد للغات السامية، خدمة للغة العربية، دراسة خاصة بها، تكفل إعطاء وصف لغوي أكثر تفصيلًا لأفراد العائلة السامية، كما تكفل إعطاء فكرة تاريخية وجغرافية عن التوزيع والتصنيف اللغوي في داخل هذه العائلة، مع الإشارة إلى أهم الخطوات العلمية التي أفادت منها الدراسات السامية، ثم ما يمكن أن يعمل استمراراً في هذا الطريق من أجل الوصول إلى حلول أكثر واقعية فيها يتصل بمشاكل اللغة العربية الحالية والمستقبلية؛ ويكفى هنا أن نقـول إكمالًا لـلإحصاء التقـريبـي الذي عـرفنا فيـه بأهم العائلات والمجاميع والكتل اللغوية في العالم، أن اللغة السامية الأم التي انحدرت منها لغات هذه العائلة، لغة مندثرة لا نملك منها نصوصاً مكتوبة ولا مروية في كتابات آخرين، ولكنها تشغل بفروعها المنطقة المحصورة بين هضبة إيران وجبال أرمينيا وهضبة الأناضول شرقاً وشمالًا، ثم البحر الأبيض المتـوسط وقناة السويس والبحر الأحمر والمحيط الهندي غرباً وجنوباً. في داخل هذه الرقعة التي تشمل العراق والشام وشبه الجزيرة العربية، تحدّث الساميون بلغاتهم، فعرفنا منها في العراق الأكادية، وهي لغة قريبة الشبه بالعربية حتى من حيث الأعراب، ومنها ولدت البابلية الأسورية والكلدانية. أما إلى الغرب فإن الشام ينقسم إلى البادية والسهول الداخلية ثم السواحل الواقعة على البحر الأبيض، ففي المناطق الأولى سادت الأرامية التي ولدت منها السريانية والنبطية، وفي الثانية سادت الكنعانية التي ولدت منها الفينيقية والمؤابية والعبرية. أما في الجنوب في الجزيرة العربية، فقد سادت العربية الفينيقية والمؤابية والعبرية. أما في الجنوب في الجزيرة العربية من المهجات المتنية الكتلة اليمنية بلغاتها الحميرية والسبئية والمعينية وما تفرع من اللهجات المنتمية لها، وتربط ارتباطاً عضوياً بهذه العائلة السامية كما ترتبط بها لغة جزيرة سقطرى في ترتبط المندى.

Sep.

## الفهكارس

- (١) فهرس المصادر والمراجع.
  - (٢) فهرس الأعلام.
- (٣) فهرس الطوائف والشعوب والقبائل .
  - (٤) فهرس اللغات واللهجات .
  - (٥) فهرس الألفاظ والعبارات.
  - (٦) فهرس الموضوعات.



#### (1)

#### فهرس المصادر والمراجع

### (أ) المصادر والمراجع العربية:

- ١ ـــ إبراهيم السامرائي ( دكتور ) : دراسات في اللغة . بغداد ، ١٩٦١م .
- ٢ ابن جني ، أبو الفتح عثمان : الخصائص . تحقيق محمد على النجار ،
   القاهرة ، دار الكتب المصرية ، ١٢٧١هـــ ١٩٥٢م ، الجزء الأول .
- ٣ ابن سيده: المخصص. في ١٧ مجلداً ، طبع بولاق ، القاهرة ، سنة
   ١٣٢١هـ .
- ٤ ابن العبري ، أبو الفرج غريغوريوس بن أهرون الملطي : تاريخ مختصر الدول . بتحقيق الأب اليسوعي أنطون صالحاني ، بيروت ، المطبعة الكاثوليكية ، الطبعة الثانية ، ١٩٥٨م .
- ٥ ابن فارس ، أبو الحسين أحمد : الصاحبي في فقه اللغة . حققه وقدم له
   الدكتور مصطفى الشويمي ، بيروت ، مؤسسة بدران ، ١٩٦٣م .
- ٦ ابن كثير ، الحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل : تفسير القرآن العظيم .
   القاهرة ، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه ، أربعة مجلدات .
- ٧ ابن منظور ، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم : لسان العرب .
   بولاق ، المطبعة الكبرى الميرية ، الطبعة الأولى ، ١٣٠٠هـ ، عشرون جزءاً .

- ٨ أبو زيد القرشي ، محمد بن أبي الخطاب : جمهرة أشعار العرب . بولاق ،
   المطبعة الأميرية ، ١٣٠٨هـ .
- 9 أبو سليمان الفاسي ، داود بن إبراهيم : كتاب جامع الألفاظ . بتحقيق سالومون سكوس ، طبع فيلادلفيا ، الجزء الأول ، ١٩٢٦م ، الجزء الثاني ، ١٩٤٥م .
- ١٠ إخوان الصفاء : رسائل إخوان الصفا وخلان الوف . بيروت ، ١٩٥٧م ،
   أربعة أجزاء .
- ١١ ــ الثعالبي ، أبو منصور عبد الملك : يتيمة الـدهـر في شعراء العصر .
   القاهرة ، مطبعة الصاوي ، ١٣٥٣هـــ ١٩٣٤م ، أربعة أجزاء .
- ۱۲ ــ الجاحظ ، أبو عثمان عمرو بن بحر : كتاب الحيـوان . سبعة أجـزاء ، نشر فوزي عطوي ، بيروت ، ١٩٦٨م .
- 17 \_ الزمخشري ، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر : الكشاف عن غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، ومعه كتاب الانتصاف ، للإمام ناصر الدين أحمد بن المنير السكندري . القاهرة ، المكتبة التجارية ، ١٣٥٤هـ .
- 14 السيوطي ، جلال الدين : المزهر في علوم اللغة وأنواعها . القاهرة ، المكتبة الأزهرية : محمد سعيد الرافعي ، ١٣٢٥هـ .
- ١٥ ــ الطبري ، أبوجعفر محمد بن جرير : تاريخ الأمم والملوك . القاهرة ،
   المطبعة الحسينية ، ثلاثة عشر مجلداً ، ١٣٢٦هـ .
  - ١٦ \_ طه عبد الحميد طه (دكتور): فقه اللغة . القاهرة ، ١٩٦٨ / ١٩٦٩م .
- ١٧ \_ علي عبد الواحد وافي (دكتور): علم اللغة . القاهرة ، مكتبة نهضة مصر ، الطبعة الرابعة ، ١٣٧٧هـ \_ ١٩٥٧م .
- ١٨ ــ على عبد الواحد وافي (دكتور): نشأة اللغة عند الإنسان والطفل.
   القاهرة ، مكتبة دار العروبة ، الطبعة الثانية ، ١٣٨٢هـــ ١٩٦٢م .

- 19 على العناني (دكتور): كتاب الأساس في الأمم السامية ولغاتها وقواعد اللغة العبرية وآدابها . بولاق ، المطبعة الأميرية ، ١٣٥٤هـ ١٩٥٥ .
  - ٢٠ \_ القرآن الكريم .
  - ٢١ \_ الكتاب المقدس.
  - ٢٢ ــ كمال يوسف الحاج : في فلسفة اللغة . بيروت ، دار النهار ، ١٩٦٧م .
- ۲۳ ـ مروان بن جناح ، أبو الوليد : كتاب اللمع . حققه ونشره يـوسف دورنبورغ ، باريس ، ١٨٩٦م .
- ٢٤ ـ المسعودي ، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي : مروج الذهب ومعادن الجوهر . بإشراف يوسف أسعد داغر ، أربعة مجلدات ، بيروت ، دار الأندلس للطباعة والنشر ، ١٩٦٥م .

#### (ب) المصادر والمراجع الأجنبية:

- 1 Bagrès et Goldberg: Epistola da Studii Targum utilitate et de linguae Chaldaicae Misnicae Talmudicae, Arabicae, vocabulorum item nonnullorum Rabbinicorum convenientia cum Hebraea, Paris, 1857.
- 2 Bergman, Peter M.: The Concise Dictionary of 26 Languages, New York, 1968.
- 3 Brockelmann, C.: Grundiss der vergleichenden Grammatik der Semitischen Sprachen, Berlin, 1908-1913, 2 vols.
- 4 Brunot, Ferdinand : Histoire de la Langue Française, 5 vols.
- 5 Bühler, K.: Sprachtheorie, Iéna, 1943.
- 6 Darmesteter, Arsène : La vie de Mots, Paris, 1932.
- 7 Frazer, Sir James George: Folk-Lorein the Old Testament, London, Macmillan and Co., 1919, 3 vols.
- 8 Funke, O.: Studien zur Geschichte der Sprachphilosophie, 1927.

- 9 Homburger, L.: Le Langage et les Langues, Paris, 1951.
- 10 Littré, E. : Dictionnaire de la Langue Française, Paris, 1883.
- 11 Lourié, Ossip: Le Langage et la Verbomaine, Paris, 1912.
- 12 Marouzeau, J.: La Linguistique, ou science du langage, Paris, 1921.
- 13 Meillet, Antoine, et Mercel Cohen: Les Langues du Monde, Paris, 1925.
- 14 Perrot, Jean: La Linguistique, Collection (que sais-je?), Paris, 1953.
- 15 Potter, Siméon: Language in the Modern World, England, Pelican, 1964.
- 16 Pittard, Eugène: Les Races et l'Histoire. coll. Evolution de l'Humanité, Paris, 1924.
- 17 Renan, Ernest : Histoire Générale et Système Comparé des Langues Sémitiques, Paris, 1855.
- 18 Révész, G.: Origine et Préhistoire du Langage, traduction de L. Homburger, Paris, 1950.
- 19 Russell, Bertrand: An Inquiry into Meaning and Truth, England, Pelican, 1963.
- 20 Sapir, Edward: Le Langage, traduction de Guillemin, Paris, 1953.
- 21 Schmidt, R.R.J.: L, Aurore de L'Esprit Humain. Payot, Paris, 1936.
- 22 Staline, Joseph: A propos du Marxisme en Linguistique, Paris, 1951.
- 23 Vendryés J.: Le Langage, Introduction Linguistique à l'Histoire, Paris, 1921.
- 24 Vendryés, Lev Semenovitch: Thought and Language, translated by Eugenia Hanfmann and Gertrude Vakar, U. S. A. The M. I.T. Press, Massachussetts Institute of Technology, 1966.
- 25 Wholf, Benjamin Lee: Language, Thought and Reality; Selected writings, edited and introduction by B. Carroll, U. S. A., M. I. T. Press, 1966.
- 26 Wright, William: Lectures on the Comparative Grammar of the Semitic Languages, Amsterdam, 1966.
- 27 Zaza, Hassan: Le Semrent chez les Anciens sémites, Paris, 1957.

# (۲)فهرس الأعلام

וון إبراهيم السامرائي: ١٠٥ ابن برهان ، أبو الفتح : ٦٤ ابن بابشاذ: ۳۳ ابن جني ، أبو الفتح : ٧ ، ٣٣ ، . 07 . 01 . 22 . 20 . 49 70, 70, VO, AO, PO, ٨١ ، ١٥ ، ١١ ، ٦٠ ابن الحاجب: ٦٥ ابن حجة الحموي: ١١٦ ابن حزم: ١٤٥ ابن درید : ۹۸ ابن الرومي : ٤٢ ابن سیده: ۱٤٥ ابن سينا: ٣٥ ابن عباس: ٤٩ ابن العبرى: ٥٢ ابسن فسارس : ۷ ، ۵۹ ، ۲۰ ، ۲۱ ، 77 , 70

ابن فورك : ٦٢

ابن قزمان : ١٤٤ ابن کثیر: ٥٠ ابن منظور : ۱۲۰ ، ۱۲۳ ابن نباته : ۱۱٦ أبوذر الغفاري : ١٢٣ أبو سليمان الفاسي ، داود بن إبراهيم : 127 أبو عبيدة : ٤٣ ، ١٠٥ أبوعلي الفارسي : ٥١ أبونواس : ١١٦ آتش: ۷۱ الأتليدي : ١١١ إتيين: ١٤٣ أحمد شوقي : ٣٤ الأخفش ، أبو الحسن : ٥١ إخوان الصفا: ٣٧ ، ٣٠ ، ٣١ ، ٣٩ آدم: ۷۷، ۹۹، ۰۰، ۱۰، ۲۰، 70,08,04 أرسطو: ۸۹

الأرموي ، تاج الدين : ٦١

الأرموي ، سراج الدين : ٦١

إرميا: ٩٥

الإسفرائيني : ٦٢ ، ٦٤

الإسكندري ، أحمد بن المنير: ١٥

أسماء الفزاري : ١٧٤

الأشعري ، أبو الحسن : ٦٢

إشعيا: ٩٥

الأصمعي : ٤٣

أعشى باهلة : ١٢١

آل اليازجي : ١٣١

اليسئيف ، سيرج : ١٥٢

أغسطس: ١١٦

[ب]

بارت ، يعقوب : ١١٠

باسیه ، رینیه : ۱۲۸

بترارکا : ۱۸۷، ۱۸۷

البحتري : ١١٦

براي ، لويس : ٢٦ برجسون : ٨٢

برزيلوسكي : ١٦١ ، ١٦٢

بروکا : ۲۲ ، ۱۳

برینو ، فردینان : ٦٩ بریون ، ج. : ١٤٣

بشار: ٤٣

بطرس الأكبر: ١٧٨

بطرس البستاني: ١١٣

بوتر ، سیمون : ۷۰

بوكاشيو : ١٤٤ ، ١٨٧

بولر : ١٥

بولیب : ۱۸۱

بیتار ، یوجین : ۱۵٦

يمار ، يوجين . ١٥٢٠

بیرو ، جان : ۱۳۶ ، ۱٤٥ ، ۱٤٩

[ت]

ترومبيتى : ١٦٥

توفيق البكري : ١١٦

توماس الإكويني : ٣٣

تنيير، أ. : ١٣٤

[ ث]

الثعالبـي ، أبومنصور : ١٠٥

ثيودوسيوس : ١١٦

[ج]

الجاحظ: ٤٤، ٥٥، ٤٦، ١٠٤،

188 . 117 . 100

جمبولاري : ۱٤٣

جنزبرج ، لويس : ٤٨ جرجس ، همام الشويري : ١١٣

جرمانوس ، فرحات : ۱۱۳

جرير : ١١٦

جونز : ١٤٥

جيروم : ١٠٠

جیشار: ۱٤٥ الرازي ، فخر الدين : ٦١ راسل ، برتراند : ۷۲ ، ۷۲ الراغب الأصفهاني: ١٤٦ [ح] حميدالله: ٩٦ راينيش ، ليو: ١٦٨ حيوج ، أبوزكريا يحيىٰ بن داود : ١٤٧ رفائيل نخلة اليسوعي: ٩٩ رودكى : ١١٩ الرومي ، جلال الدين : ١٠٤ ، ١١٩ [خ] الخزرجي ، أبودلف : ١٠٥ رونسار: ۱٤٤ الخفاجي ، شهاب الدين : ٩٩ ريفيز ، ج. : ٥٩ ريفيه ، بول : ١٦٣ ريمات: ٧١ [ 4 ] رینان ، ارنست : ۹۹ ، ۱۱۰ دار مستيتر: ۹۳ داود الأنطاكي : ١٠١ دانتی : ۱۸۷ ، ۱۶۴ ، ۱۶۴ ، ۱۸۷ الزبيدى : ٦٨ دنی ، ج. : ۱۵۲ الدؤلي، أبوالأسود: ١١٥ الزركشي: ٦٥ الزمخشرى : ٥٠ دوزا ، ألبير : ١١٥ ، ١١٦ زهير بن أبي سلمي : ٨٥ دونش بن لبرط: ١٤٧ دي بونالد: ۷۹، ۷۹ الدريتي: ١٤٤ دیلافوس ، موریس : ۱۷۱ سابير ، إدوارد : ۳۱ ، ۳۳ ، ۳۰ ، . A9 . VE . 77 . E7 . F7 18. 149 [ ذ ] ذو الرمة : ٤١ ساسیتی: ۱٤٥ السراج الوراق: ١١٦

[ر]

رابلیه : ۱۰۶ ، ۱۶۶

سرفانتس : ۱۶۴ ، ۱۶۶

سربویانو ، بوب : ١٦٦

[;]

[ س]

سعدي : ۱۱۹

سعديا الفيومي : ١٤٦

سوفاجو : ١٥١

سيبويه : ۲۰ ، ۲۲

سيريل: ١٧٧

السيوطي ، جلال الدين : ٧ ، ٦١ ،

75.77

[ ش]

الشرتوني ، سعيد : ٩٨ ، ١١٣

الشماخ : ٤٣

شميدت: ١٦١

الشنفري : ٤١

[ط]

الطبري : ٤٩

طه عبد الحميد طه: ١٩

[ع]

عبد الغني النابلسي : ١١٦

عبد الله البستاني: ١١٣

عبيد بن أيوب: ١٢٤

علي عبد الواحد وافي : ١٩ على العناني : ١٥٤ ، ١٦٠

عمر الخيام: ١١٩

[غ]

الغزالي : ٦٥

[ ف ]

الفردوسي : ۱۰۶ ، ۱۱۹

فريزر ، سير جيمس جورج : ٤٧ ، ٤٨

فلهاوْزِن : ۱۱۰

فندريس : ۱۹ ، ۲۳ ، ۹۱ ، ۹۱۹

فونکه : ۱۵

فيجوتسك*ي* : ۲۹ ، ۲۰

الفيروزآبادي : ٦٨

[ق]

القرشي ، أبوزيد : ٨٥ ، ٩٧

[ 4]

كالدويل : ١٩٠

كُثير : ٢٩

کراوس ، بول : ۹۲

كمال يوسف الحاج: ٢١، ٧٥،

PY , 7A , 7A

کوهین ، مارسیل : ۱۵۱

کیردو : ۱٤٥

[ ل]

لاكومب ، جورج : ١٥٢

لسلاو : ۹۲

لوثر ، مارتن : ۱۷٦

لورىيە ، أوسىب : ٩٠

لوك : ۲۵، ۷۷ ، ۷۷

لويس شيخو : ١١٣ لويس المعلوف : ١١٣ لبننيز : ١٤٥

لبننيز : ١٤٥ [ م ] ماركس ، كارل : ٩٩ ماروزو ، ج . : ١١ مالك بن أسماء : ٢٤ ماينهوف : ١٦٩ المتنبي : ٣٤ ، ١٦٦ محمد علي النجار : ٤٠ ، ٢٠ مروان بن جناح : ١٤٧ ، ١٤٨ ، ١٤٩ ، ١٤٩ مسروب : ١٧٥ مسروب : ٣٥ مناحم بن سروق : ١٤٧ مونتيني : ١٤٤

ميخائيل نعيمة : ٨٣

میکیافیلی : ۱۶۶ ، ۱۸۷ میلر : ۱۶۸ مییه ، أنطوان: ۱۱۹ ، ۱۲۲ ، ۱۰۱ ،

[هـ] همبـورجــر : ١٥١ ، ١٦٣ ، ١٧٠ ، ١٧١ هوميروس : ١١٧ ، ١٨٥ هيرودوت : ١٩

> وورف ، بنيامين لي : ٦٩ وسترمان : ١٧١ [ ي ] يزيد بن النعمان : ٢٣ يعقوب الرهاوى : ٢٥

> > یهودا بن قریش: ۱٤۸ یولیوس قیصر: ۱۸۱

> > > \* \* \*

#### **(**T)

### فهرس الطوائف والشعوب والقبائل

[1]

أبناء الأشراف: ١٦

أبناء العامة : ١٦

الأتراك : ١١٧ ، ١٣٥ ، ١٥٢

الأتروسك : ٩٢

الأثباسكا: ٣٥

أرباب الطرق الصوفية: ١٧

الأراميون : ٤٨ ، ١٢٩

الأرواديون : ١٥٣

الأسبان: ١٥٨

الأستروجوت : ۱۸۰

الإسكيمو: ١٣٩

الأشوريون : ١١١ ، ١٣٦

الأطباء: ١١٠

الإغريق: ١١٧

الإفريقيون : ١٣٩

الأكاديون : ١١١ ، ١٣٦ ، ١٦٠

الألجونكين: ١٣٩

الألمان: ۳۳، ۲۰۲، ۱۱۲

الأموريون : ١٥٣

الأمم البدائية: ٧٣

الأمم القديمة: ٧٣

الأمة الإسلامية: ٧

الأمة العربية: ٩، ٣٨

الأنبياء: ٦١، ١٣٧

الإنجليز: ٣٥

أهل دمشق : ٥٢

أهل الرها : ٥٢

أهل السنة : ٥١

أهل المدن: ١٦

الأوروبيون : ٤٥ ، ١٢٩

الإيطاليون : ١٥٨

الإينو : ١٥٢

[ب]

البابليون : ١١١

البافاريون : ١٨٢

الباسك: ١٥١، ١٥٢

البجاوية : ١٧٠

البدائيون: ٢١

البرابرة: ١١٦، ١١٨ [ ث] ثمود : ۵۳ البراهمة: ١٧٥ البربر: ۱۶۹، ۱۶۹ [ج] البرمياك: ١٥٧ جدیس: ۵۳ البلقانيون : ١٥٨ الجاهلية: ٣٨ بنو آرام : ۱۵۶ الجأونيم: ١٤٧ بنوجومر: ۱۵۳ الجرجاشيون: ١٥٣ بنوحام : ١٥٣ جرهم: ٥٣ بنو راعمة : ١٥٣ الجنود: ١٦ بنوسام : ١٥٤ الجوانش: ١٦٨ بنوعابر : ۱۵۳ بنو کوش : ۱۵۳ [7] بنونوح : ۱۵۳ ، ۱۵۶ الحمويون: ١٥٣ بنو يافث : ١٥٣ حمير: ١٤٦ بنوياوان : ١٥٣ الحريون: ١٥٣ بنويقطان : ١٥٤ الحيثيون : ١٣٧ ، ١٣٥ البوشيمان : ١٥١ ، ١٦٦ [خ] الخمير: ١٦٢ [ت] التجار: ١١٩ الخوز: ٤٥، ٢٤ تجار الرقيق: ٤٦ الترك : ٧ [ ٤ ] التزيجان : ١٦٦ ددان : ۱۵۳ التشام : ١٦٢ الدودانيم : ١٥٣ التنجوز : ١٥٢ توجرمه: ١٥٣ [ر] الراقصات: ١٦ التورانجيون : ١٨٢ رجال الدين : ١٦ الرعاة : ١١٩

الروس : ١٥٧

الروم : ۳۸ ، ۱۳۵

الرومان : ٦٦

[ز]

الزنج : ٤٥ ، ١٥١ ، ١٥٩ الزنوج : ٤٦ ، ١٥٨ ، ١٥٩

[ *w* ]

الساميون : ١٥٨ ، ١٣٨ ، ١٥٢

الساميون القدماء : ٧٣ ، ١١٧ ، ١٣٦

سبأ : ١٥٣

سبتكأ : ١٥٣

سته: ۱۵۳

السريان: ٦٦ ، ١٢٩ ، ١٤٦

سکان بابل: ٤٨

سكان الريف: ١٦

سكان العراق القديم: ٤٨

السكسون: ١٨٢

السماريون : ١٥٣

السينيون : ١٥٣

[ ش]

شبا: ۱۵۳

الشعراء: ۸۳، ۱۱۰

الشـوميريـون : ۱۱۷ ، ۱۲۷ ، ۱۳۲ ، ۱۳۸ ، ۱۵۲

[ص]

الصقالبة : ١٥٨

الصناع: ١١٩

الصهيونية : ٩٥ ، ١٣٥

الصينيون : ١٥٨

[ط]

طسم: ۵۳

طبقة العوام: ١٦

طبقة المجرمين : ١٦

الطبقة النبيلة: ١٦

الطبقة الوسطى : ١٦

[ع]

عاد: ۵۳

العبريــون : ٤٨ ، ٨٨ ، ١٢٩ ، ١٤٧

عبيل: ٥٣

العرافون : ١٦٠

العرب: ۷ ، ۶۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۸ ،

19. 3P. AP. PP. 11.

101

العرب الأقدمون: ٣٨

العرقيون : ١٥٣

العسكريون: ٢٤

علماء الأزهر: ١٦

علماء المسلمين: ١٤٦، ٤٨

علماء النحو: ٧٧

العميان : ٣٣

العناميم: ١٥٣٠

[ ف]

الفتروسيم : ١٥٣

الفرس: ۲۸، ۲۲، ۱۱۸، ۱۱۹

الفرنجة : ١٨٢

الفرنسيون : ١٥١ ، ١٦٦

الفلاحون : ١١٩

الفلاسفة: ۲۷ ، ۲۶

فلاسفة الإسلام : ٣٠

الفلاسفة الرواقيون : ٩٠

الفلسطينيون : ١٥٣

الفلكيون : ١٣٦

الفونياك : ١٥٧

الفينيقيون : ١٢٨

[ق]

القوط : ١٨٠

القوط الشرقيون: ١٨٠

القوط الغربيون : ١٨٠

[4]

الكاريون : ١٦٥

الكسلوحيم: ١٥٣

الكفتوريم: ١٨٨

الكنعــانيــون : ١٢٨ ، ١٤٥ ، ١٥٣ ،

17.

الكهنة : ۱۲۰ ، ۱۳۲

الكوشيون : ١٧٠

[ ]

اللاتين : ١٥٨

اللصوص : ١٠٥

الهابيم : ١٥٣ اللوديم : ١٥٣

الليديون القدماء: ١٦٤

الليقيون : ١٦٤

[ • ]

الماليزيون : ١٥٨

المتسولون : ١٠٤

المجريون : ١٠٢

المسلمون : ۲۸ ، ۱۱۳

المسيحيون : ٦٨

المصريون : ٩١

المصريون الفراعنة: ١٢٧، ١٢٨، ١٢٨

المغنيات : ١٦

المغنون : ١٧

المغول: ١٥٢

المفكرون الإسلاميون : ٤٩

ملاحو السفن : ٢٤

المنجمون : ١٣٦

المنشدون : ١٦

المؤابيون : ١٢٩

المؤرخون المسلمون : ١٥٤

الموونج: ١٦٢

المون : ١٦٢

الميدجان : ١٦٦

[ ن]

النبط: ١٤٦، ١٢٩

النحاة: ١١٤، ١١٦، ١٤٧، ١٤٩

نحاة العرب: ٩٦

النساك : ٨٣

النفتوحيم : ١٥٣

النور : ١٦٦

[ 🎝 ]

الهادندوه : ۱۷۰

هنم : ۸۸

الهنود: ۳۸

الهنود الحمر: ٣٥، ١٣٩، ١٥٨

الهوتنتوت : ١٥١

[9]

وبار: ۵۳

[ي]

اليبوسيون: ١٥٣

السيه ود: ٤٨ ، ٦٦ ، ٩٥ ، ١٣٧ ،

101.188

اليونان : ٩٠ ، ٩١ ، ١٢٩ ، ١٣٥

الييبير: ١٦٦

\* \* \*

### ( 1)

#### فهرس اللغات واللهجات

[ ז ]

الأرامية: ٥٢، ٨٤، ٩٥، ٩٦،

.11, 311, 371, 131,

741 × 791

الأرية : ١٦٠

الأسيانية : ١٦١ ، ١٦٤ ، ١٦٥

الإتــروريــة: ۹۲، ۱۳۳، ۱۳۵،

144 , 170

الأجاو : ١٧٠

الإخميمي: ١٧٠

الأدرويدية : ١٦٠ ، ١٩٠

الأردو: ٩٥، ١٧٤

الأركادية القبرصية : ١٨٤

الأرمنية : ١٧٣ ، ١٧٥ ، ١٧٦

الأزتيك: ١٦٣

الإسبانية: ١٠٢، ١٠٢، ١٠٩،

111 171 331 3 771 3

7A1 , PA1

الأسترالية الأسيوية : ١٦١

الأسترالية الأصلية : ١٦٣

الأستورالية : ١٦٠ الإسكومبيرية : ١٧٣

الأشورية : ٩٦

الأفريكانز : ١٨٤

الأفستانية: ١٧٥، ١٧٥

الأكادية : ۱۰۸ ، ۱۱۰ ، ۱۳۲ ، ۱۹۲

الألبانية: ٩٢، ١٧٣،

ألتاي : ١٦١

الإلحاقية ( الإلصاقية ) : ١٣٩

الألمانية: ١٥، ٣٥، ١٠١، ١٠٨،

117 . 1.9

الأمريكية : ١٦٠

الأمريكية الأصلية: ١٦٣

الأمهرية : ١١٠

الأنامية : ١٦٢

الأندلسية: ١٨٩

الأندونيسية : ١٠١

الإنجليزية: ١٤، ١٥، ٣٥، ٢٩،

31, 1.1, 2.1, 6.1

10% , 10% , 11%

الأوجيلة : ١٦٨

الأورارتو : ١٤٦

الأورالتائية : ١٦٠ ، ١٦١

الأورالو\_الطائية : ١٥٢

أورالية : ١٦٤

الأوردو : ٩٥

الأوريا : ١٧٤

الأوفرنياتية : ١٨٨

الأوكرانية : ١٧٨

الأيبيرية : ١٦٦

الإيسلندية الحديثة: ١٨١

الإيسلندية القديمة: ١٨١

الإيسلندية المتوسطة : ١٨١

الإيطالية: ١٠١، ١٠٩، ١٢٦،

144 . 144

الأينو : ١٦١

الأينواك : ١٧٢

الأيولية : ١٨٤

الأيونية الأتيكية : ١٨٤

[ب]

البابلية: ٤٨ ، ٩٦ ، ١١٢ ، ١١٤ ،

197 . 177 . 177

البابلية الأشورية: ١١٠، ١١٤، ١٢٦،

197

الباسك : ١٦١ ، ١٥٢ ، ١٦١ ، ١٦١

الباشتو: ١٧٥

البالي : ١٧٥

البانتو: ۱۷۱، ۱۷۲

البانتووية: ١٦٠

البانو: ۱۳۹، ۱٤٠

البجابي: ١٧٤

البجة : ١٧٠

البراكريت : ١٧٥

البربرية : ١٦٨

البسرتغاليسة: ١٠٩، ١١٨، ١٢٦،

119

برمانیا : ۱٦١

البروسي القديم : ١٧٦

البروفنسالية : ١٨٩

البشارية : ١٧٠

البشموري : ۱۷۰

البلطية : ١٧٣ ، ١٨٠

البلغارية : ١٧٦ ، ١٧٩

البنغالي : ١٧٤

البهاري : ۱۷٤

بورجونيا : ۱۸۸

البوسنية : ١٧٦

البولاب : ١٧٦ البولونية : ١٧٦

بوهيميا: ١٧٧

البريجوردينية : ١٨٨

البيكاردية: ١٨٨

الحبشية : ١٩٢، ١٣٧، ١١٠ ، ١٩٢ ، ١٩٢ الحميرية : ١٩٢

الحيثية : ١٣٧ ، ١٦٤ ، ١٧٣

[د]

الداجومبا : ١٧٢

الداهومي : ۱۷۲

الداورو : ۱۷۱

الدينكا: ١٧٢

الدلبنج: ١٧٢

الدلماسية : ١٧٦ دنقلة : ١٧٢

الدنكلي : ١٧٢

الدنماركية القديمة: ١٨١

الدوالا : ۱۷۲

[ ]

الروسية : ١٧٦ ، ١٧٧ ، ١٧٨

الرومانشية : ١٨٧

الرومية : ٥٢ ، ٥٥ ، ٥٧ ، ١٤٣

[;]

الزواوة : ١٦٨

الزولو : ۱۷۲

الزناقة: ١٦٨

الزنجية الإِفريقية : ١٦١

الزندية : ١٧٤ ، ١٧٥

[ت]

التنجوزية : ١٦١

التراقية الفريجية : ١٣٥

التراقية القديمة: ١٣٥

التركية: ٩٥، ١٠١، ١٦١، ١٦٤

التشوانا : ۱۷۲

التشيكية : ١٧٥ ، ١٧٦ ، ١٧٧

التلنكيت: ١٣٩

التوبيجواراني : ١٦٣

التودا : ١٩٠

التيلوجو : ١٩٠

[ ث]

الثنجا: ١٧٢

[ج]

الجاندا: ١٧٢

الجرمانية: ١٠٩، ١٧٣، ١٨٠،

111

الجعزية الحبشية: ١١٧، ١١٠

الجلا: ١٧١

الجُند: ١٩٠

الجوجراتي : ١٧٤

[ح]

الحامية: ١٦٠

الزيبا : ١٧٢

زیلاند : ۱۸۲

[ س]

الساكاي: ١٦٢

السامية : ٩٥ ، ١٠٨ ، ١١٧ ، ١٢٦ ،

177 . 17.

السامية الحامية: ١٦٧

الساهو: ۱۷۰

السبئية : ١٩٢

السبئية القديمة: ٩٢

السريانية: ٥٢، ٥٢، ٦٦، ٨٤،

7P. 111. A11. 771.
PW. 731. 731. 101.

141, 121, 141

السفانية : ١٦٤

السقطرية: ٩٢

السلافية : ١٧٦ ، ١٨٠

السلوفاكية: ١٧٦

السلوفينية: ١٧٩

السنسكريتية: ١٧٤، ١٢٦، ١٧٤

السنسكريتية القديمة: ١٠١

السنسكريتية الهندية: ١٠٨

السنطونجية : ١٨٨

السنغاي : ۱۷۲ السواحلية : ۱۳۵

السودانية : ١٧١

السوراب: ١٧٦ ، ١٧٧

السويدية القديمة: ١٨١

السيامية : ١٦١

السيدامو : ١٧١

سیلیزیا : ۱۷۷

السيمانج: ١٦٢

[ ش]

الشاوية : ١٦٨

الشُّلْحة : ١٦٨

الشلوك : ١٧٢

الشومرية : ١٣٦ ، ١٦٥ ، ١٧٦

[ ص]

الصربية: ١٧٦

الصربية الكرواتية : ١٧٨

الصقلبية: ١٧٣

الصومالي : ١٧١

الصينية: ١٠١، ١٠١، ١٣٨،

131 , 171 , 771

الصينية التبتية: ١٦١

الصينية القديمة: ١٣٧

[ط]

الطائية: ١٦٤

الطخارية: ١٧٣

الطوارقية : ١٦٨

الطورانية : ١٥٢

[ع]

العازلة: ١٣٨

العبرينة: ٥٢، ٥٤، ٦٦، ٨٨،

. 118 . 111 . 110 . 97 . 90

371, 771, 071, 171,

031, 731, 731, 731,

197 . 147 . 17.

العبرية القديمة: ١٣٧

العدنانية: ١١٠

العبربينة: ١٦ ، ١٧ ، ٢٩ ، ٣٣ ،

VY , PY , YO , 30 , VO ,

۸۵، ۲۰، ۲۲، ۸۸، ۲۲،

39,09,79,1.1,4.1,

۸۰۱ ، ۱۰۹ ، ۱۱۰ ، ۱۱۲ ،

١١٨ ، ١١٩ ، ١٢١ ، ١٢٦ ، القبطى الصعيدي : ١٧٠

. 187 . 187 . 189 . 187

131 , 10 , 10 , 1EA

191 , 127

[ ف ]

الفارسية: ٥٠، ٥٥، ٥٧، ٩٥،

1.13 1.15 1.17 1.11

189 . 187

الفارسية الحديثة: ١٧٤

الفارسية القديمة : ١١٧ ، ١٧٤

الفرنسية: ١٠٢، ١٠٢، ١٠٩، 111, 171, 731, 331, 1111 111 101

الفريجية: ٩١، ١٧٦

الفريولية : ١٨٧

الفلسطينية: ٥٢

الفلمنكية: ١٨٤

الفنلدية: ١٥١

الفنلدية المجرية: ١٥١، ١٦١

الفينيقية : ١٩٢، ١٩٢

[ق]

القبائلية: ١٦٨

القبرصية: ١٣٥

ا القبطية : ١٣٦ ، ١٧٠

القبطي البحيري: ١٧٠

القبطي الفيومي: ١٧٠

القحطانية اليمنية: ١١٠

القوقازية : ١٦٤

[2]

كانمبو: ١٧٢

الكانوري : ۱۷۲

الكايدي : ۱۷۲

کردفان: ۱۷۲

الكرواتية : ١٧٦

الكستلانية: ١٨٩

الكفا: ١٧١

الكلتية: ١٨٣، ١٨٣

الكلدانية: ١٩٢، ١٤٣، ١٩٢،

الكلدانية النبطية: ٢٥

الكنعانية : ۸۸ ، ۱۱۰ ، ۱۶۲ ، ۱۹۲

الكنوز : ۱۷۲

الكو : ١٩٠

الكوتا : ١٩٠

الكور : ١٧٦

الكورج: ١٩٠

الكورية : ١٥٢ ، ١٦١

الكوشية : ١٧٠

الكول : ١٦٢

الكولولو: ١٧٢

[ ]

اللازية : ١٦٤

اللت : ١٧٦

اللتوانية : ١٧٦

الـلاتينية : ٦٦ ، ٩٤ ، ١٠١ ، ١٠٨ ،

۹۰۱، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۲،

٨١١، ٢٢١، ٢٣١، ١٤٤،

771 3 771 3 371 3 771 3

144 , 140

اللوئي القديمة: ١٧٣

اللوزي : ١٧٢

اللوو : ١٧٢

الليموزين : ١٨٨

[ 6 ]

المؤابية: ١٩٢، ١٩٠

الماساي : ١٧٢

الماهاسي: ١٧٢

المتصرفة: ١٣٩

المجرية : ١٣٥ ، ١٥١

المراتهي : ١٧٤

المصرية: ٩١

المصرية الفرعونية : ٥٤ ، ١٢٦ ،

177 . 177 . 177

المصرية القديمة: ١٤٥

المعينية : ١٩٢

الملايوبولونيزية : ١٦٠ ، ١٦٢

المنعزلة : ١٦٠

المنغولية : ١٦١

مورافيا : ۱۷۷

الموزوك : ١٧٢

المونخمير: ١٦٢ الموندا: ١٦٢

الموندا : ۱۱۱

الموي : ١٦٢

المينجريلية : ١٦٤

[ ن]

الناماشك : ١٦٨

النبطية : ١٩٢، ١٩٠

النجرو\_إفريقية : ١٧١

النرويجي القديم : ١٨١

النوبية : ٩٢ ، ١٧٢

النورماندية : ١٨٨

النورماندية القديمة : ١٨١

النوروائية : ١٨١

النوير: ١٧٢

النيكوباري : ١٦٢

النيلية الحامية: ١٧١

النيلية السودانية : ١٧١

النيورو : ١٧٢

[ 🏎 ]

الهاوسا : ١٦٩

الهوتنتوت : ١٥١ ، ١٦٩

الهولندية : ١٨٤

الهندية : ١٦ ، ١٤٦

هندية أوروبية : ١٣٥

الهندية الأوروبية الأم: ١٧٣ ، ١٨٠

الهندية الإيرانية : ١٧٣ ، ١٧٤

الهندية الصينية : ١٦٠

الهيروغليفية : ١٦٧ ، ١٦٩

[ و ]

الولامو : ١٧١

الوندية : ١٧٦

[ی]

اليابانية : ١٠١ ، ١٦١

اليمنية القديمة: ١٤٦

اليــونــانيــة : ۱۰۲ ، ۱۰۸ ، ۱۰۹ ،

VII , 171 , 171 , 11V

731 , 731 , 371 , 187

. 18 . 177 . 178 . 177

110

اليونانية الفريجية : ٤٥

اليونانية القديمة : ١١٢

اليونية : ١٨٨

### ( ° ) فهرس الألفاظ والعبارات

| [5]           | [†]                |
|---------------|--------------------|
| الرب : ۷۷     | الأدب : ١٩١        |
| رداء : ۱۸     | الإذاعة : ١٠٠      |
| الروح : ۸۵    | الإسفنط : ١٠١      |
| الريال : ١٠٢  |                    |
|               | [ب]                |
| [س]           | بابل : ۵۸، ۵۳ ، ۵۶ |
| السكر: ١٠١    | البرتقال : ١٠٢     |
| السيارة : ١٠٠ | البيعة : ٦٨        |
|               | [ج]                |
| [ ش ]         | الجنة : ۸۷         |
| الشاي : ۱۰۱   | جهنم : ۸۸          |
| الشرف : ۸۷    |                    |
|               | [خ]                |
| [ ص ]         | الخندق: ١٠١        |
| الصراط: ١٠١   |                    |
|               | [4]                |
| [4]           | الدراجة: ٩٩        |
| الطيارة : ١٠٠ | الدين : ٨٥         |

| [ع]<br>عقل : ۸۲،۷۷    | الليمون : ١٠٢        |
|-----------------------|----------------------|
| <i>حن ۲۲۰۰۰</i>       |                      |
| العقيدة : ٨٦          | [ • ]                |
|                       | المئذنة : ٩٧         |
| [ ق ]                 | المدخنة : ٩٨         |
| القرش : ۱۰۲           | المدفع: ٩٩           |
| القطار : ٩٩           | المروءة : ٨٤         |
|                       | المعبد: ٦٨           |
| [ ك ]                 | المعروف والمنكر : ٨٨ |
| الكعبة : ٦٨           | المقذاف: ٩٧          |
|                       | [ ن ]                |
| [6]                   | النفس : ۸۵           |
| اللحن أو اللغية : ١٢٣ | J                    |
| اللغة : ۱۲۹ ، ۱۲۹     | [ 🏎 ]                |
| اللهجة : ۱۲۲ ، ۱۲۳    | الماتف : ١٠٠         |

\* \* \*

# (٦) فهرس الموضوعات

| سوع الم                                     | ال   | الصفحة |
|---------------------------------------------|------|--------|
| ـدمة                                        | _ 0  | ۹_     |
| البابالاقك                                  | ٠    |        |
| الظاهرة اللغوية ١١ –                        | - 11 | - 271  |
| ل الأول ــ علم اللغة وعلوم اللغة            | - 18 | ١٨_    |
| ل الثاني ــ الكلام ونشأته وأصله             | - 19 |        |
| ١ ــ التعبير بالإشارة ١٩                    | 19   |        |
| ٢ ـ التعبير بملامح الوجه                    | ۲.   |        |
| ٣ _ التعبير بالصيحات والصرخات٣              |      |        |
| ٤ _ التعبير بالأدوات الصناعية               |      |        |
| متى عرفت الإنسانية التعبير بالكلام ؟        |      |        |
| ل الثَّالَث ــ الكُّلام وتعريفه             |      | 77_    |
| عند النحاة _ عند الفلاسفة _ عند إخوان الصفا |      |        |
| رأي إدوارد سابير ــ التعبير الصوتي          |      |        |
| ألفاظ الانفعال ــ الألفاظ ذات الجرس المعبر  |      |        |
| تعليق على رأي سابير ٣٤ ــ                   |      | ۳۹_    |
| العلماء العرب القدماء وتعريف الكلام         |      |        |

# البانالنان

| 121     | تىصىنىيىف اللىغىيات                                                                            |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٤     | من العسير إحصاء اللغات ــ رأي جان بيروه                                                        |
| 178     | إحصاء تقريبي للباحث الفرنسي تينيير                                                             |
| ۲۳۱     | اللغات القديمة المعروفة لنا                                                                    |
| ۲۳۱     | لغة شومر ــ لغة أكاد ــ اللغة المصرية الفرعونية                                                |
| ۱۳۷     | اللغة الحيثية _ اللغة الصينية القديمة _ اللغة السنسكريتية                                      |
| ۱۳۷     | اللغة اليونانية _ اللغة العبرية القديمة _ اللغة اللاتينية                                      |
| ۱۳۸     | ١ _ تقسيم اللغات إلى فصائل بحسب طبائعها أو أنماطها                                             |
| ۱۳۸     | ١ _ اللغات العازلة                                                                             |
| 149     | ٢ ـ اللغات الإلصاقية                                                                           |
| 149     | ٣ ـ اللغات المتصرفة                                                                            |
| 149     | رأي إدوارد سابير في هذا التقسيم                                                                |
| . 1 2 4 | ٢ ـ تقسيم اللغات إلى عائلات لغوية أ                                                            |
|         | علم اللغة التاريخي في أوروبا                                                                   |
| . 180   | تاريخ اللغات في الشرق العربـي                                                                  |
| . 180   | ابن حزم الأندلسي ــ ابن سيده ــ الراغب الأصفهاني                                               |
| . 187   | سعديا الفيومي ــ مروان بن جناح                                                                 |
| 10.     | التشابه بين العربية والعبرية                                                                   |
| 10.     | ١ ــ التشابه في النطق                                                                          |
| 10.     | ٢ ــ التشابه في الألفاظ                                                                        |
| 10.     | ٣ ــ التشابه في الصرف                                                                          |
| 10.     | ٤ ــ التشابه في تركيب الجملة                                                                   |
|         | 175<br>177<br>177<br>177<br>177<br>177<br>179<br>179<br>187<br>187<br>187<br>187<br>100<br>100 |

| 107 - 10. | تقسيم العلماء المحدثين اللغات إلى عائلات لغوية              |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| 101       | عمل فردریك مولار _ أنطون مییه _ مرسیل كوهین                 |
| 101       | رأي همبورجر                                                 |
| 17 107    | تقسيم ج. دني ، سيرج اليسيئيف                                |
| 108-104   | ارتباط نظرية تقسيم اللغات بالتقسيم الأنثروبولوجي            |
| 301-101   | التقسيم العنصري للغات: تقسيم د. علي العناني                 |
| ١٥٦       | الرأي في ذلك _ فساد فكرة وجود الجنس النقي                   |
|           | أمثلة على فساد التقسيم العنصري للغات ورأي يوجين بيتار       |
| 177 - 109 | التصنيف اللغوي العنصري خرافة يهودية                         |
|           | تقسيم الأستاذة همبورجر أسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| 171       | ١ _ مجموعة اللغات الطورانية                                 |
| 171       | ٢ _ مجموعة اللغات اليابانية والكورية                        |
| 171       | ٣ _ مجموعة اللغات الصينية                                   |
| 171 _ 771 | ٤ _ مجموعة اللغات الأسترالية الآسيوية                       |
| 751 - 751 | ٥ _ مجموعة اللغات الملايوبولونيزية                          |
| 174       | ٦ _ مجموعة اللغات الأسترالية الأصلية                        |
| 178 _ 174 | ٧_ مجموعة اللغات الأمريكية                                  |
|           | ٨ _ مجموعة اللغات القوقازية                                 |
| 177 _ 178 | ٩ مجموعة اللغات الأسيانية                                   |
| 771 - 771 | عائلة اللغات الحامية                                        |
| 117 _ 174 | مجموعة اللغات الهندية الأوروبية                             |
|           | اللغة الهندية الأوروبية الأم                                |
| ۱۷۳       | اللغة الحيثية _ اللغة الطخارية                              |
| ۱۷٤       | كتلة اللغات الهندية الآيرانية                               |

|             | الشمة النات المستعدد |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 140 - 148   | الشعبة الغربية _ الشعبة الشرقية _ السنسكريتية                                                                  |
| 177 _ 170   | اللغة الهندية المتوسطة ـ اللغة الأرمنية                                                                        |
| ·           | الكتلة اللغوية البلطية ــ الكتلة اللغوية الصقلبية                                                              |
| ۱۷۷         | اللغة البولونية ـ التشيكية ـ لغة السوراب ـ اللغة الروسية                                                       |
| 174 _ 174 . | اللغة الأوكرانية ــ اللغة الصربية الكرواتية                                                                    |
| ١٨٠ _ ١٧٩ . | اللغة السلوفينية ــ اللغة البلغارية                                                                            |
| 14.         | الكتلة الجرمانية                                                                                               |
| 1/1.        |                                                                                                                |
| ١٨٠         | (أ) الفرع القوطي                                                                                               |
| 174-17.     | (ب) الفرع الإسكندينافي                                                                                         |
| ۱۸۱         | ١ ـ النورماندية القديمة                                                                                        |
| 1.4.1       | ٢ ـ النرويجي القديم                                                                                            |
| 147 - 141   | ٣ - السويدي القديم                                                                                             |
| 171 - 171   | ٤ - الدنمركي القديم                                                                                            |
| 1/\ 1       |                                                                                                                |
| 146 - 147   | (ج) الفرع الجرماني الغربي                                                                                      |
| 110 _ 118   | اللغة اليونانية                                                                                                |
| 144 - 140   | اللغه اللاتينية                                                                                                |
| 1AA — 1AY   | اللغة الإيطالية                                                                                                |
| 144         | اللغة الفرنسية                                                                                                 |
| 149 - 144   | اللغة الأسبانية                                                                                                |
| 1/4 - 1//   | اللغة البرتغالية                                                                                               |
|             | لغة رومانيا                                                                                                    |
| 19 149      | كتلة اللغات الد افدية                                                                                          |
| 19.         | كتلة اللغات الدرافيديةعائلة اللغات السامية                                                                     |
| 144 141     | العام العامية العامية                                                                                          |

| الصفحاً  |                               | لموضوع  |
|----------|-------------------------------|---------|
| 78 _ 194 |                               | الفهادس |
| 190      | فهرس المصادر والمراجع         | •••     |
| 199      | فهرس الأعلام                  | (1)     |
| 7 * 8    | فهرس الطوائف والقبائل والشعوب | (*)     |
| 7.9      | فهرس اللغات واللهجات          | (٤)     |
| 717      | فه سر الألفاظ والعبارات       | (0)     |
| 711      | فهرس الموضوعات                | (٢)     |

\* \* \*