## جوليا كريسطيف

# علم النص

ترجمة فريد الزاهي مراجعة عبد الجليل ناظم

دار توبقال للنشر عمارة معهد التسيير التطبيقي، ساحة محطة القطار بلفدير، الدارالبيضاء 05 ـ المغرب الهاتف 1 42 / 06, 05 / 24

#### الدراسات المترجمة في هذا الكتاب هي :

Le texte et sa science ;

Le texte clos ;

La productivité dite texte ;

Poésie el négativité.

وجميعها صادر في كتماب ا

Julia KRISTEVA
Semiotiké,
Recherches pour une Sémanalyse,
Editions du Seuil, collection "Tel Quel", 1969.

## جوليا كريسطيف

# علم النص

ترجمة فريد الزاهي مراجعة عبد الجليل ناظم

دار توبقال للنشر عمارة معهد التسيير التطبيقي، ساحة محطة القطار بلفدير، الدارالبيضاء 05 ـ المغرب الهاتف 1 42 / 06, 05 / 24

## تم نشر هذا الكتاب ضمن سلسلة المعرفة الأدبية

الطبعة الأولى، 1991 جميع الحقوق محفوظة الطبعة الثانية، 1997

# تفديم

إن إحدى خصيصات الأبحاث المترجمة هنا هي كونها تسعى لإقامة تصوّر منهجي ونظري يستهدف البحث في خصوصية النص دون أن يعني ذلك التقوقع المعرفي فيما عُرف بالمحايتة أو ما يمكن دعوته بالجوهر الجواني للنص. في المرحلة التي طرحت فيها جُوليا كريسطيفا هذا المنظور، أي في عزّ النهوض البنيوي، كان ذلك يبدو أقرب إلى المفارقة، ذ كيف يمكن الحديث عن علم للنص أو عن السيميائيات النصية دون إدارة الظهر لكل العناصر المتعلقة بالتنفيظ النصي (الذات الكاتبة) أو بالتلقي وبالأثار النصية أو الشفوية الخطابية التي تخترق جسد الكتابة، وكذا بدون تحييد جوانب مهمة تتعلق بتكوين النص وبطابعه الفكري والتريخي ؟ وتتمثل المفامرة التي تطلعت إليها كريسطيفا في صياغة رؤية كلية للنص تكون نسقية ومتحررة، بنيوية ووظيفية، علمية وإدارية المخابية الذي نم تنوان الكاتبة في التعريف به كريسطيفا لتذكر بغير التوجه الباختيني في الدراسة الأدبية الذي نم تنوان الكاتبة في التعريف به والنهل من تجديداته، المغمورة والمجهولة آنذاك في فرنسا.

ومنظور شمولي كهذا لابد أن ينطلق من نقد التصور اللساني الضيق للكتابة من جهة ، والتصور العلمي التقني للدراسة الأدبية من جهة أخرى، وهو نقد كان يتلام مع التوجه العام لمجموعة طيل كيل Tel quel التي كانت تبني - تجريبياً - تصوراً جديداً (لم يكتملُ ولم يُدم) للمارسة النصية والنظرية، وليس من شك في أن وعي كُريسَطيفاً بالحدود المنهجية والنظرية للمنحى الوضعي السائد في مجال الدراسات الأدبية قد كان وراء بحثها عن علم للنص لا يتقيد

تنبع أهمية هذه الأبحاث من كونها لا تنغلق على مبحث معرفي واحد. إن انفتاحها على الفكر انفلسفي والمنطقي وعلى علم الاجتماع والتحليل النفسي والبحث النساني ... انخ . منحها تميزاً في الطرح والتحليل، من هذا التعدد أيضاً تنبع صعوبة ترجمة كتابات جوليا كريسطيفا ؛ لأن تداخلاً معرفياً مُركّباً من هذا القبيل لا يطال المستوى النظري والإجرائي بمفرده بل يتغلغل داخل التركيب اللغوي للاصطلاحات التي تتعامل بها الباحثة مع النص الأدبي . ولعل ذلك ما يبور التعامل الذي يسبود لدى باحثينا معها ، إذ يتم الاكتفاء بالإحالة ، ويُغَفّل الطرف عن إمكانية ترجمة نصوصها إلى العربية .

وتشكل الأبحاث المترجمة هنا مدخلاً فعلياً لقراءة التحليل السيميائي لجُوليا كريسطيفاً. وفي نظرنا أنها تلبي منزعاً راهناً نحو تجاوز وهم المحايثة النصية وانغلاقية النص الأدبي، إضافة إلى كونها تنظل دعوة مفتوحة لإغناء البحث النقدي والنظري بما توفره المباحث الأدبية والفكرية والعلمية من معطيات كفيلة بجمل الكتابة الأدبية بُوتقة علم وأبداع معاً.

المشرجم

# النّصُ وعلمُه

«الآن فقط، أي بعد فوات الأوان، بدأ الناس يُدركون الخطأ الفادحُ الذي أشاعُوه بإيانهم باللغة ».

فريدريك نيتشه، إنساني مسرف في الإنسانية

« ... ومن بعض الأنفاظ يعيد صنع كنمة شامنة تكون جديدة وغريبة على اللسان » .

سطيفان مالارمي، قبل الكلام

عندما نتخذ من اللسان موضوعاً للبحث، ونشتغل في حيّز مادية ما يعتبره المجتمع وسيلة تواصل وتفاهم؛ ألا يعني ذلك أننا نجعل من أنفسنا غرباء بالمرة عن اللسان؟ إن الفعل المسمى أدبياً يقود إلى الغرابة الجذرية حيال ما يُفترض أن تكونه النفة. أي كونها حاملاً للمعنى، وذلك عبر عناده في رفض أية مسافة مثالية إزاء ما يقوم بالدلالة. ففي غرابة قربه منا وشدة غرابته عن مادة خطاباتنا وأحلامنا، يبدو لنا «الأدب» اليوم الفعل الذي يستوعب كيفية اشتقال اللسان ويشير إلى ما سيكون له القدرة على تغييره مستقبلاً.

تحت اسم السحر والشعر، وأخيراً، الأدب، وجدت هذه المصارسة داخل الدال نفسها، طوال التاريخ، محاطة بهالة «عجيبة» تتمثل إما في تضينها أو منجها، في أحسن الأحوال، مكانة الزينة، وهي هانة وجّهت لها ضربة مزدوجة؛ فهناك الرقابة من جهة، والاحتواء الإيديولوجي من جهة أخرى. لقد طمحت مقولاتُ المقدّس والجميل واللاعقلاني/ الدين وعلم الجمال والتطبيب النفسي والخطابات المرتبطة بها، الواحدة تلو الأخرى، إلى تملّك هذا «الموضوع الخصوصي» الذي لا يمكن تعيينُه بدون تصنيفه في خانة إحدي الإيديولوجيات الاحتوائية، و هو الذي يشكّل مركز اهتمامنا ونطلق عليه بالتالي الله النص.

ما مكانة هذا الموضوع الخصوصي في خضم المُمارسات الدَّالَة؟ ما توانينُ اشتفاله؟ ما دوره التاريخي والاجتماعي؟ كثيرةٌ هي الأسئلة التي تنطرح اليوم على علَم الدَّلَالات، وعلى السيميائيات؛ وهي أسئلة لم تكف عن استثارة التفكير، فيما يرفض نوع معين من المعرفة الوضعية، محفوفاً بظلامية جمالية معينة، منْحها مكانتُها.

فبين تضليلية مثالية متسامية ومسامية ومسامية من ناحية، ورفض العلميّة من ناحية ثانية، تظل خصوصية العمل داخل اللسان حاضرة، بل إن حدثها لا تُعتا تتزايد منذ قرن بشكل تُوسّع فيه و بصرامة ومجالها الخاص الذي ظل بعيداً، دائماً، عن منال النزعة المقالية معاهيمية السيكولوجية والسوسيولوجية والجمالية. لقد أصبح محسوساً اليوم، غياب كنية مفاهيمية قادرة على التوسل إلى تفرد «النص» وتسجيل مواقع قوته وتحوله وصيرورته التاريخية وأثره على مجموع الممارسات الدالة.

أ) إن الاشتغال على النسان يغترض ضرورة العودة إلى البدرة الأولى التي يتحدد. انطلاقاً منها، المعنى وذاته معاً. وهذا يعني أن « مُنتج » اللسان (مالاً (مي) مضطر إلى الولادة المستمرّة؛ أو بتعبير أفضل، آنه ، وهو على أبواب الولادة ، يعمل على اكتشاف ما سبقها ليس مُنتج اللسان ذاك «الطفل» الهرقليطي الذي يرح في لعبه ؛ إنه ذاك الشيخ الذي يعود إلى ما قبل ولادته لينبه أولئك الذين يتكلمون إلى أنهم متكلمون . فباعتباره مُستفرة أفي النسان يكون «النص» بالنتيجة أغرب ما يوجد فيه ، أي ما يقوم بمساءنة النسان وتغييره وما ينتزعه من لاوعيه ومن آلية اشتغاله اليومي . ولأن النص ليس في «أصل النغة »(١) ، بل ولأنه ينغمت من سسائة الأصل نفسها ، فإنه يقوم (سواه كان أدبيا أو شعريا أو غيره) بحفر خط عمودي (في مساحة النص) تتلاقى فيه نماذج هذه الدّلالية synnfrance التي لا تحكيه المنة التصويرية والتواصلية حتى وإن كانت تسمها بميسمها . إن النص يتوصل إلى هذا الخط العمودي من كثرة اشتغاله على الدال : تلك البصمة الصائتة التي رأى سُوسير أنها تغلف المعنى، وانتي نحن مطالبون بالتفكير فيها بالمعنى الذي منحه لها التحليل اللاگانيّ.

تعني بالدلالية هنا العمل المتعلق بالتعييز والتنفيد والمواجهة الذي يُعارس داخل اللسان، و يطرَحُ على خط الذات المتكلمة سلسسلة دالة تواصلية ومبنينة نُحُوياً، وسيكون على التحليل الدلائلي الذي سيدرس هذه الدلالية وأغاطها داخل النص، أن يخترق الدال ـ ومعه الذات

 <sup>(1)</sup> والطلاقاً من لاموت الشعراء الذي يعتبر المتالهزيقا الأولى، وبارتكازها عن المنطق الشعري الذي أفرزه، منصد حالياً إلى
 Grambattista Vico (1968 - 1744). la sience nouvelle, Ed. (1968 - 1744).
 Nagel, 1953, § 428).

و يبدو لنا من البديهي إذن، بأن اللغة الشعرية كانت سابقة لظهور النثر تبعاً اعتوانين الفرورية للطبيعة الإنسانية .. ع (نفس المرجع، الفقرة (460)، وقد كان هبردر Herder بيبحث في الفعل الشدري عن نموذج لظهور الكلمات الأولى. ويدافع كارليل Carlyle (في Carlyle) (في Carlyle) (كانت المتعادة على المتعادة المتعادة المتعادة الأكثر حميمية ع (س. 3) وتحتفن (Kentucky Press, 1951, p.3) عن كون الدائرة الأدبية وتوجد داخل طبيعتنا الأكثر حميمية ع(س. 3) وتحتفن الأسس الأولى التي يتأميل فيها الفكر والعمل. ونحن نجد فكرة مماثلة لتنك التي نجدها لدى نيتشم في أطروحته حول فن مناجاة الأرواح، فهذا الذن يتوم، عبر رجوعه إلى الماضي، بإعادة الطفولة للإنسان.

النبص وعلمته

والدليل والتنظيم النحوي للخطاب .. بُغية الوصول إلى الدَّائرة التي تتجمع فيها بدُورُ ما سيتكفل بعملية الدلالة في خَضْرَة اللسان.

ب) يقوم هذا العملُ بالتشكيك في قوانين الخطابات القائمة ويقدم أرضيةُ صالحةً لإسماع صوت خطابات أخرى جديدة، فالمس بمقدسات النسان عبر إعادة توزيع مقُولاته النحوية وتفيير قوانينه الدلالية يعني أيضاً المسنَّ بالمقدِّسَات الاجتماعية والتاريخية؛ إلَّا أن هذه القاعدة تحتوي على ضرورة تتمثَّلُ في كون المعنى الملفوظ والمبلِّغ لينص (النصَّ الظاهر المُبِّنين) يتكلِّم، ويمقل هذا الفعل الثوري الذي تقوم به الدلالية. شرطَ العثور على مقابل له في ساحة الواقع الاجتماعي. هكذا سيتموقع النصُّ في الواقع الذي يُنتجه عبر لعبة مزدوجة تتُّم في مادة اللسان وفي التاريخ الاجتماعي؛ وإذا لم يكتف النصُّ، باعتباره مدلولاً، بوصف ذاته أو بالنَّنف في استيهامية ذاتية، فإنه يغدو جزءاً من السّيرُورة العريضة للحركة المادية والتاريخية. وبصيغة أخرى، فإن النص ليبس تنك اللغة التواصلية التي يُقنَّنُها النحوُ. فهو لا يكتفي بتصوير الواقع أو الدلالة عليه. فحيثما يكون النهلُ دِالاً (أي في هذا الأثر المُنْزَاحِ والحاضر حيثما يقوم بالتصوير). فإنه يشارك في تحريك وتحويل الواقع الذي يمسك به في لحظة انفلاقه. بعبارة مغايرة، لا يجمعُ النصُّ شتاتَ واقع ڤابتُ أو يُوهمُ به دائماً، وإنمَا يبني لمسرحَ المتنفَّل خركته التي يســـهم هو فيها ويكون محمولاً وصفّةً لها. فعبُو تحويل مادة اللسان (في تنظيمه المنطقي والنحُوي). وعبر نقّل علاقات التُّوي من الساحة التاريخية (في مدلولاتها المنظمة من موقع ذات المنفوظ المبلّغ) إلى مجال اللسان ينْقَرِيُّ النصُّ ويرتبط(\*) بالواقع بشكل مزدوج: فهو يرتبط بانسيان (المنزاح الذي خضّع للتحوُّل) وبالمجتمع (الذي يتوافَقُ مع تحولاته).

قإذا كان النص مُزعجاً وكان يغير من طبيعة انسق السيميائي المتحكم في التبادل الاجتماعي، وينظّم في الآن نفسه، داخل المحافل الخطابية، القُوى الحية السيرورة الاجتماعية؛ فإنه لن يمكن له التشكل كدليل في اللحظة الأولى ولا في اللحظة الثانية من خطات تملسله ولا في كليته، إن النص لا يُسمّى ولا يُحدد خارجاً معيناً؛ إنه يعين كخصية (كتناغم) تنك الحركة الهرقابطية التي لم تُستَوعيها أية نظرية للفة ـ الدليل، والتي تتحدى الفرضيات الأفلاطونية المتعلقة بجوهر الأشياء وصُورها (2) عبر تعويضها بنغة ومعرفة مغايرتين بدأنا الآن فقط تُمسك بماديتهما داخل النص، فالنص إذن خاضع لتوجه مُزدُوج؛ نحو اننستي الدال الذي ينتَج ضعنه

(\*) لعب عنى الجناس اللفظي بين كلمتي se lie و se lit.

<sup>(2)</sup> إذا كان والجزء الأكفر أهمية في الشربية - بالنسبة ليروتاجوراس يتمنق بأن يكون غرء مدماً بالشعر (2 83%) فإن أفلاطون يؤمن بجدية والحكمة ع الشعرية (معاورة كراتيل 341 . Craty le . 341 . 341 . 341 منا حين لا يقوم بإد نة تأثيرها المحول والمفيد للعامة (معاورة القوانين Lots). ومما يدعو للدهشة أن اننظرية الأفلاطونية للأشكال، أشي يقوم احمل الشيوي بالتشكيك في صحتها داخل اللبنان (في حركيته واستقراء ... لخ)، تجد . إضافة لذلك ، في مذهب هيراقيطس عدواً لذوذاً. لقد خاص أفلاطون معركة عدفها فرض أطروحاته حول اللبنان كادة تعبير ذات هدف تصبحي (ط87 ) وكذا أطروحاته حول البودان لا تكون أحداؤها سوى صور خادعة (يغزم إذن الأشاء بجوهم وكذا أطروحاته عكرا أغيد أنشينا أمام المبدؤ الأون لسيته فيزيقا الأفلاطونية إلى حدود يومنا هذا)، ومن الخبيمي إذن أن ينتهي أفلاطون، بعد أن حط من قيمة الشعراء (ونص هوميروس لم يكنه من الدلائل الكافية على لباتية الجوهر)إلى مهاجمة تنميذ غيرقطس والمبدؤ الهيرقليشي لتغير (معاورة كراتين ع).

(لسانُ ولغةُ مرحلة ومجتمع مُحَدَّدين) ونحُو السيرورة الاجتماعية التي يُساهمُ فيها كخطاب. فهذان السجلان ذوا الاشتغال المستقلِ قابلان للانفصال في إطار مُمارسات قاصرة وغير ناضجة. حيث لا يمس تعديلُ النسقِ الداّل التمثيلَ الإيديولوجيَّ؛ وقد يكونان بالمقابل قابلين للاتصال في النصوص التي تَسمُ بَيْسَمها الكُتُل التاريخية.

وحين تغدو الدلالية عبارة عن لامتناهية اختلافية ذات تركيبات غير محدودة عدداً وامتداداً، فإن الأدب / النه يخلص الذات من تطابقها مع الخطاب الموصول ويهشم، عبر نفس الحركة، كونها مرآة عاكسة «لبنيات» خارج معين. وبما أن النص وليد خارج واقعي ولامتناه في حركته المادية (ليس «بالره» العليّ)، ولأنه يُدمج «متلقيه» في تركيبة ملامجه، فإنه يبني لنفسه منطقة تعدد للسمات والفواصل تمكن كتابتها غير الممركزة من ممارسة تعدد لا يقبل الوحدة أبداً. إن هذه الحالة \_ وهذه الممارسة - للغة في النص تُخلصه من كل تبعية لبرانية ميتافيزيقية ما ولو كانت مقصودة، وبالتالي من كل نزعة تعبيرية ومن كل غائبة؛ وهو ما يعني أيضاً التخلص من التطورية ومن الإلحاق الاستعمالي للنص بتاريخ بدون لسان (3). إلا أن ذلك لا

(3) كانت النظرية الكلاسية تعتبر الأدب، والفن عموما، معاكاة imitation و فللماكاة شيء طبيعي بالنسبة للإنسان، وهي تتبدى فيه منذ الطفولة ... ويجد كل الناس فيما بعد لذتهم في المعاكبيات (أرسطو، الشعرية). لسقد ثم فهم المعاكاة الأدبية، بهدف تضيد متشيئات الواقعة mimesis الأرسطية، التي لم تنكشف بعد دقتها بالكامل، طوال تاريخ انظرية الأدبية، بهدف تضيد متشيئات الواقعة الأدبية. ولذا ثم تغسيص مجال الإدراكات، في تعارض مع المعرفة الأدب، منظوراً إليه كفن، هذا التعبيز الذي نعثر عنيه لدى أفلوطين (Ennéades IV) ثم المسلمة إذن مظهران، الأول معتول الأخر معسوس) ثمت استعادته من طرف بوما جارتن Boumagarten الذي أسس الشاب الجمالي الطلاقاً من ذاك التمبيز: ولقد ميز الفلاسقة الإغريق وقسيسو الكنيسة دافعاً وبدقة بين الأشياء المدركة والأنبياء المعروفة. ومن البداعة ألا يساووا بين الأشياء المعتولة والأثبياء المعسوسة عين كاثوا، بهذه الكلمة، يعلون من قدر أشياء كثيرة البعد عن المعنى (ومن ثمة عن المبور)، لذلك ينبغي أن تتب معرفة الأشياء المدركة، فينزم لدراستها أن تمم عبر ملكة دنيا باعتبارها موضوعات لعام الإدراكات أو علم الجمال

A. Baumgarteur. Reflexions sur la poésie, § 116 - Ed. Univ. of California Pren, 1954 وغير بعيد عما سبق، كتب بوماجارتن و يمكن تجديد البلاغة العامة كتمثلات للمعاني، أما الشعرية العامة فهي ما يدرس عبوما العرض المكتمل للتمثيلات الحسية ، (نفس المرجع، فق 117).

وإذا كانت الجمالية لمثالية لكانط Kant تحتبر وعلم الجمال» وحكما كونياً وإن كان ذاتياً لأنه معارض للمغاهيمي، فإن التول لدى هيجل يصبح التعبير الأسمى عن الفكرة المطلقة Idée في حركة تفردها؛ وإنه (الشعر) يحتضن كلية الروح الإنسانية، وهو ما ينحها طابعه المتفرد في كل الاتجاهات المتنوعة»

Hegel, Esthétique, "La poésie I", Ed. Aubier, p. 37

لقد هم وضع الشعر في موازاة مع القلسفة التأمِلية، لكن، هم في نفس الوقت، تميزه عنها للعلاقة التي يقيمها بين الكلّ والجزء العمن الأكيد أن الأعمال الشعرية مطالبة بامتلاك التناغم، وما يحرك الكلّ يلزم أن يكون أيضاً حاضراً في الخاس، إلا أن هذا المفسور عوض أن يكون موسوماً ومسلجلاً من طرف الغن، يلزم أن يظل في داخله ذاتيا، شبيها بالروح الخاشرة في كل الأعضاء دون أن تمنحها مظهر الوجود المستطاع (نفس المرجم، ص. 49). ولأن الشعر تعبير واستخراج تغريدي للفكرة الأطلقة، ولأنه ينتمي للسان، فإنه تميل استيطائي يفع الفكرة في موقع قرب من الذات؛ وتكمن قوة الإبداع الشعري، إذن، في كل في عدول الموسوعية الخارجية إلى موضوعية داخلية تدفع بها الروح إلى الخارج بهدف التمثيل، وذلك في الصورة نفسها التي يحدو عليها تلك الموضوعية والتي يعزم أن تكون عليها حداخل الروح و (نفس المرجع، ص. 74). حين تتم إثارة الطابع اللغوي للشعر بهدف تبرير تذويب الحركة الشعرية، فإن عيجل يزيحه على الصور، ذلك أنه يرفض تفكير مادية اللسان و ان مذا الجانب اللغوي للشعر تدويب الحركة الشعرية، فإن عيجل يزيحه على الصور، ذلك أنه يرفض تفكير مادية اللسان وإن هذا الجانب اللغوي للشعرة و نفس المرجع، ص. 83).

يعني فصلَ اللغة عن دورها في الساحة التاريخية، إذ المطلوب هو وسُمُ تحوُّلات الواقع التاريخي والاجتماعي عبر ممارسة تنك التحولات في مادة النسان.

إنّ الدال النصي هذا (الذي ليس واحداً أحداً بما أنه لم يعُدُ مرتبطاً بمعنى ذي جوهر واحد وحيد)(\*) هو شبكة من الاختلافات التي تُسمُ و/ أو تصب في تحولات الكتل التاريخية. وإذا نحن نظرنا إليها من بداية السلسلة التواصلية والتعبيرية لنذات، فإن تعك الشبكة تطرح جانباً

ما المقدّس؛ حين تفكر الذاتُ مركزاً واحداً ووحيداً يكون وصياً وبشكل قصديّ على تنك الشبكة.

\_ السَّحْرِ؛ حين تحمي الذاتُ نفسها من القوة المسيطرة للخارج التي تكون هدفاً لنشبكة، و تقوم هذه الأخيرة ـ وبحركة عكسية ـ بالسيطرة عليها وتغييرها وتوجيهها.

ً \_ الأفر effet (الأدبي، «الجميل») ؛ حين تتطابق الذاتُ مع الآخر (المُرسَل إليه) لتمنحُهُ (لتمنح نفسَها) الشبكة في صورة استهامية تكون تعويضاً عن اللذة.

وتخليص الشبكة من هذه المقدة القالولية (الواحد، الخارج المطلق والآخر)، التي تتم داخلها إعاقة الذات لترويضها، يعني تناولها فيما تمتلكه من خصوصية، أي في التحويل الذي تمارسه على مقولاتها وبناء مجالها خارج تلك المقولات، كما يقتضي ذلك أيضا، وعبر العملية نفسها، أن نوفر لأنفسنا داخل النص حقلاً مفاهيمياً جديداً لبس بمستطاع أي خطاب أن يقترحه.

ج) بما أن النص مساحة خصوصية للواقع والتاريخ، فإنه يمنع من المضابقة بين المغة كنسق لتوصيل المعنى وبين الماريخ ككلُ خطي مستقيم. إنه يمنع من تشكل استمرار رمزي يتم اعتباره خطية تاريخية لا تؤدي - مهما وجدانًا لها من تبريرات سوسيولوجية أو سيكولوجية - ما عليها من دَيْن للعقل النحوي والدلالي الخاص بالمساحة اللسانية التواصلية. إن النص بتفجيره لمساحة اللسان، يكون هو «الموضوع» الذي سيمكن من تهشيم الآلية التصورية التي تؤسس الخطية التاريخية، ويمكن من ثم من قواءة تاريخ منشد ذي زمنية مجزأة وإرجاعية وجدلية، وغير قابلة للاختزال إلى معنى وحيد، ومتكونة من أنماط ممارسات دالة تظل سنسلتها المتعددة بدون نهاية أو أصل. هكذا ستظهر معالم تاريخ مغاير يكون متحكماً في التاريخ اخطي؛ إنه تاريخ الدّلاليات المنفد بشكل إرجاعي، الذي لا تمثل لفته التواصلية وإيديولوجيته (السوسيولوجية، التاريخانية أو الذاتية) الخفية سوى الوجه السطحي، يلعب النص هذا الدور في كل مجتمع راهن؛ فهو يطالب بذلك بشكل لاواع، في الوقت الذي يُمنع منه أو تُوضَعُ أمامه عوائل تجعنه متعذراً عملياً.

إن استفادة بعض الفحفات الإيديولوجية من تصور النص - وهي استفادة تغزو الصفحة وتقفيها إلى تصفين (إشارة إلى أن طول الهامش به الصفحة الفرنسية من الكتاب إلى مجالين، الأول خاص بالدراسة والثاني بالهامش م) - لا يعني فقط أن ما كتبته يشبه جليداً عائماً teeberg استم قراءته على ضوء تراث يجم فوقاً . رنها تشير أيضاً إلى الحنفية المثالية التقيمة التي يلزم على نظرية للنص أن تنبثق صفها، وهي خفية الذات الجام والتمبير expression التي توظف أحياناً وبدون نقد من طرف خفايات ذات الدعاء مادي تبحث في الأدب عن تعبير ما عن الذات الجماعية لتاريخ.

 <sup>(\*)</sup> لكن لا تمر مرور الكرام على التأكيد الذي يقوم به النص على كلمة (الل بتكبير الحرف البدئي majuscule فضلنا ترجمتها
بالواحد الوحيد دلانة على الأحدية والوحدانية المطلقة.

د) إذا كان النص يتيح هذا التحويل الكبير للخط التاريخي فإنه يظل على علاقة واضحة مع الأنماط المختلفة من الممارسات الدالة داخل التاريخ الجاري، أي داخل الكتلة التاريخية النامية. ففي عصر ما قبل التاريخ / ما قبل العلم، كان العمل داخل اللسان يتمارض مع النشاط الأسطوري (4). وبدون أن يسقط ذلك العمل في العُصاب المتجاوز للسحرا؟ بل بمحاذاة معه (ونستطيع القول بمعرفته)، فإنه يقدم نفسه كفاصل بين مُطلقين؛ أي بدون لسان، متجاوز للمرجع (إذا كان ذلك هو قانون الأسطورة) وجسد اللسان المتضمن للواقع (إذا كان ذلك هو قانون الطلقس السخري). إنه فاصل جُعل في موقع الزينة، أي تم سخفه، وهو الشيء الذي يُتيح اشتغال المسلورة؛ وهو تقارب تفرضه للأسف الحاجة الاجتماعية للواقعية في مدلولها كتخل عن جسد اللسان.

عادةً ما تمت المعارضة، في الحداقة، بين النص والمعرفة العلمية الصُورِيَة، ١٥، لكن النص «الفريب عن النسان» يبدو لنا هو العملية نفسها التي تقوم - عبو اللسان - بإدماج العمل الذي يكون العلم مُطالباً به ظاهرياً، وتحجبه الحمولة التمثيلية والتواصنية لنكلام، أعني بذنك تعددية

(4) ويمكننا تحديد الأسطورة كنمط للنطاب الذي تنجو فيه قيمة الصيفة والمترجد يعني اقالل المعالية المسعود المعرب الأساني، في مقابل الشعر، بالرغم المناه التعديد، تكون مكانة الأسغورة، على سلم ألمان التمديد الساني، في مقابل الشعر، بالرغم عا قبل في سبيل التربيب بينهما، إن الشعر شكل من أشكل الدفة صعب الترجمة إلى الغة أجبية وكل ترجمة تجر معها قائمة بالرغم من أكثر الترجمة تطرفاً ومهما كان جهلنا بالمسان وقفقة الجماهية التي استبنا منها الأسغورة، فإنها تفهم كاسغورة من طرف القراء كلهم في العالم بأسوء، إن ماهية الأسطورة لا توجد في الاسموء أو مبينة السرد أو في التركيب والحافي المستقد الشيئة تحكل فيها، الأسطورة لفقة إلا أنها لغة تشغل في مستوى أكثر سمواً وفيها يتوصل المناهي الذي يدأت بالسير عليه ه. كلود ليفي ستروس الأنتريولوجيا البيوية، منشورات بلون الإقلاع انطلاقاً من الأساس المساني الذي بدأت بالسير عليه ه. كلود ليفي ستروس الأنتريولوجيا البيوية، منشورات بلون 1958 (الكتاب متوفر في ترجمة عربية أصدرتها وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق).

(٥) في تحليفه للسحر في المجتمعات المسماة بدائية. يقوم جيزا رحيه Geza Roheim معايقته مع سيرورة التسامي ليؤكد ا وأن السحر في شكله لأولي والأميل هو الناصر لأساس في الفكر؛ إنه المرحمة الأولى لكل نشد ش... فالمنحى المتجه نحو الموضوع (الفييدو [الفريزة الجنسية] أو غريزة الهدم) يتم تحريفه ووقفه عنى الأنا (النوجسية الثانوية) لتكوين موضوعات وسطية (الثقافة)، ومن خلال ذلك ضبط الواقع عبر القعل الوحيد للسحر.

Magie et schizophrénie, Ed. Anthropos, 1969. p. 101 - 102. The Origin and Function of culture, New York, Nervous and Mental, Desease Monographs, 1943.

(6) كما يلاحظ ذلك كروتشده Croce . (1951, P.9) . وبالعلاقة مع الشمر ثم التخلي لأول مرة عن مقهوم المعرفة السكونية إلى المعرفة كعمل نشيط. وحين يتم تفكير الشمر بالملاقة مع النشاط العلمي، فإنه يكون ضعية موقفي رقابة أيضاً. فقد ثم طوده من نظام المعرفة والتصريح بالشمائة إلى نظام الانطباع والاستشمارة والطبيعة (نظراً عقوعه مثلاً لمبدأ واقتصاد الطاقة الذهنية للمتلقي»

Herbert Spencer, Philosophy of Style, An Essay, New York, 1880 وكذا للذوق (فاختاب الشموي، بالنسبة لشاول موريس risC. Mor ويدل، عبر دلائل ذات سينة ذوقية وغايته الأساس مي زاارة موافقة المؤول على أن ما يدل عليه يلزم أن يحوز علي إمكانه في سموكه الانتباعي، Cf. Signs, Langage and Behavior, New York, 1946.

أو التصريح بانتمائه للباطقة في تعارضها مع المشابات المرجعية (يعتبر أوجدن وريتشاردز Ogdon and Richards على التحاب في كتابهما معنى المعنى "Meaning of Meaning" لـ (أن اختفاب المرجعي يتعارض مع النصط العاطفي للخفاب) وحسب الصيفة المتيقة التافلة بأن العلم لا يوجد أبداً في الفن الخالص In Parnasso بتكون كل مقاربة علمية غير ملائمة وعاجزة أمام والخفاب العاطفي ». الأنساق المفتوحة للكتابة غير الخاضعة لمركز تنظيمي للمعنى، إن انس لا يتعارض مع الفقل العلمي (فمعركة «المفهوم والصورة» لم تعد تُفار الآن)، وهو أبعد من أن يتساوى معه أو يدعي تعويضه؛ إنه يحدد مجاله خارج العلم وعبر الإيديولوجيا كتلسين mise en langue للكتابة العلمية. ينقل النص إلى اللغة، أي لأجل التاريخ الاجتماعي، التغيرات التاريخية للدلالية، تبك التي تذكّر بالتغيرات التي تحدّث في التاريخ نفسه بفعل الاكتشافات العلمية. ولا يمكن لهذا التحويل أن يتم، أو لنقل إنه سيظل تافها ومنغلقاً في خارجه الذهني الذاتي، إذا لم ترتكن المساغة النصية على الممارسة الاجتماعية والسياسية، أي على إيديولوجية الطبقة التقدمية لنعصر، وهكذا فالمهارسة النصية ليست مجرد نقل بسيط لعملية كتابة عنمية ما، كما أنها تتجاوز مجرد الحديث بموقف طبقي معين يتم تمثيلة في مدلول يُفهم عادة كمّني (كبنية). إنها تقوم برحزحة ذات خطاب (معنى أو بنية معينة) عن مركزها لتنبي هي كعملية الحر داخل لاتنام الخالاني، وفي نفس الوقت يتفادى النص إقامة رقابة ما على الاكتشاف «العمي» للاتناهي الدال، لأنها رقابة محمولة بشكل مُواز من طرف موقف جمالي معين وواقعية ساذجة معينة.

هكذا نشهدً، في أيامنا هذه، تحوُلُ النص إلى مجال يُنفب فيه ويُمارَس ويُتَمَثَّل التحويلُ الإبستيمولوجيُّ والاجتماعيُّ والسياسيُّ. فالنص الأدبي خفاب يخترق حالياً وجُه العمم والإيديولوجيا والسياسة ويتنفع لمواجهتها وقتحها وإعادة صهرها، ومن حبث هو خطابُ متعددٌ ومتعددُ اللسان أحياناً ومتعددُ الأصوات غالباً (من خلال تعدُّد أغاط الممفوظات التي يقوم

= تشاطر النزعة العلموية الوضعية نفس التحديد لفن بالرغم من أنها تعترف بأن البسرة در على دراسة ببدائه ومضطر له والفن تعيير انفعالي .. أما الموضوعات الجمالية فإنها تكون عبارة عن رموز تعبر عن خلات الماطنية ، والعمل المني (كما الغنان) أو من يشاهده أو ينصت إليه يدخل دلالات انفعائية في الموضوع الفيزيقي الذي يكون عبارة عن مساغة على اللوحة أو أصوات تاتجة عن آلات موسيقية، فالتعبير الرمزي لمدلالة الانفعائية هدف طبيعي ، بمنى أنه يمثل قيمة نظمح إلى التمتو بها ، إن التقدير خاصية عامة لنشاطات الإنسان الموجهة ، ومن المناسب دراسة طبيعت المنطقة في عموميتها ومن غير حصوها في دراسة الفن

H. Reichenbach, The Rise of Scientific Philosophe, Univ. of Cahifornia Press, 1956, p. 313.

وهناك صنف آخر من الوضعية ليس بعيداً عن الاختلاط بنوع من المادية الآلية بجنل من الوظيفة المعرفية الوظيفة الأساسية وللفن على بل مطابقته مع المدم و قالفن ، كما العلم ، نشاط ذهني ، كا أننا ننقل إلى عالم المعرفة المقبولة موضوعياً بخس المضامين من العالم . . . . إن الدور المخاص للفن هو القيام بنفس الأمر مع المضمون الانفعالي للعالم . من قدر وانطلاقاً من هذا المنظور ، لا وظيفة الفن تكمن في منح المدرك أي نوع من الفذة مهما كان تبنها ، وإنما في تعريفه بشيء لم يكن علم به من قبل ع ((...) Otto Baensch , "Kunst und Gefal", In Logos, 1923. ) فإذه قنام نس شعري ما بإدخال كتابة إيقاعية خاصة بالدال والمدلول تكون خاضعة للقوانين التي اختارها لنفسه ، وبذلك ماثل الإجراء ألاعلى ، فإنه سيكون من المستحيل التمييز بين المعارستين الدالتين كما قام بذلك هـ ربد في كتاب ،

H. Read, The Form of things unknoun, London, Faber and Faber, Td., 1960, p. 21. وإن الهدف الأساسي للفنان هو نفسه هدف العالم، ويتسئل في قول واقعة ما... وأن لا أستطيع أن أتصور أي معيار للمقيقة في العلم لا ينطبق بنفس القوة على الفن ع. وبالرغم من أننا لا نقبل الشكل الذي يحدد به ريد وانفن ع ووالعم، من خلال غده هما إلى قول واقعة ما، وإذا ما نحن حددنا عمارسات انفن والعلم بتوانين منطقها الخاس، فإن هذا لا يمنع من أن تكون صياغة نص ما تدمج أو لا تدمج في الخطاب الإيديولوجي في العمنية الصوغية الملم المعاصر، ومن لم تنفلت من أي نسق حقيقة غير ذاتي وغير إديولوجي، حتى تتحدد كممارسة منتمية لفسيرورة الاجتماعية ألهارية.

بمفسلتها)، يقوم النص باستحضار présentifie كتابة graphique ذلك البلور الذي هو محمل الدّلالية، المأخوذة في نقطة معينة من لأتناهيها، أي كنقطة من التاريخ الخاضر حيث يلح هذا المعد اللامتناهي.

بهذا الشكل يتميز النص جذرياً، عبر فرادته تلك، عن مفهوم «الأثر الأدبي» الذي أقرة تأويلُ انطباعي وفينومينولوجي شعبوي مبسط، أصم وأعمى تجاه سجل المراتب المتمايزة والمتواجهة داخل اللسان المتعدد. هذا التمايز وتلك المواجهة في علاقتهما الخصوصية بالمتمة الناضحة التي تتوفر عليها الذات، انتهت لها النظرية الفرويدية. وزادت من حدة هذا التمايز، وبشكل تاريخي فاعل، الممارسة النصية المسماة طليعية واللاحقة لنقطيعة الإبستمولوجية التي أحدثتها الماركسية.

لكن إذا كان مفهوم النص، كما طرحناه هنا، ينفت من قبضة الموضوع الأدبي الذي تطالب به كلَّ من النزعة السوسيولوجية الفجة والنزعة الجمالية، فإننا لا ينبغي أن نخلطه مع ذاك الموضوع المسطح الذي تطرحه اللسانيات كنص، جاهدة في توضيح القواعد البرهانية لتمغصلاته وتحولاته. إن وصفاً وضعياً للطابع النحوي (التركيبي أو الدلالي) أو اللانحوي ليس كافيا لتحديد خصوصية النص كما نقرأه هنا. فدراسة النص تتطنب تحليل الفعل الذال ووضع المقولات النحوية نفسها موضع تساؤل. ولا يمكن لتلك الدراسة أن تدعي توفير نسق من القواعد الصورية الفادرة على التغطية التامة لعمل الدلالية، إذ أن عمل هذه الأخيرة يكون دائماً فانضاً يتجاوز قواعد الخطاب التواصلي، ومن حيث هو كذلك فإنه عمل منحاح داخل حضور الصيغة النصية. إن النص اليس مجموعة من الملفوظات النحوية أو اللانحوية، إنه كل ما ينصاع للقراءة عبر خاصية الجمع بين مختلف طبقات الدلالية الحاضوة هنا داخل اللسان والعاملة على تحريك ذاكرته التاريخية. وهذا يعني أنه ممارسة مركبة يلزم الإمساك بحروفها عبر نظرية للفعل الدال الخصوصي الذي يارس لعبه داخلها بواسطة اللسان؛ وبهذا المقدار فقط يكون لعلم النص علاقة ما مع الوصف اللساني.

#### « تَطُورُ المُعْرَفَةِ العلميّةِ ، هَذَا هُوَ الجُوهُرِي » لينين، الدفاتر الفلسفية

من ثم، تنظرح مشكلة إثبات حق الوجود لخطاب يكون قادراً على إنتاج معرفة خاصة بالاشتغال النصي وإعطاء الانطلاقة للمحاولات الأولى لبناء هذا الخطاب. ويبدو لنا اليوم أن السيميائيات تمنح أرضية مفتوحة لبلورة ذاك الخطاب، ومن المفيد التذكير بأن المحاولات الفكرية النسقية الأولى حول الدليل كانت هي محاولات الرواقيين التي تزامنت مع أصل الإبستمولوجيا القديمة. ولأن اهتمام السيميائيات ينصب على ما يُعتقد أنه نواةُ الدلالة، فإنها تتناول من جديد هذا الدليل ومعها خلفية التطور الطويل لعلوم الخطاب (النسانيات والمنطق) ومُحدَّه الأساسي (الرياضيات) لتنكتب كحساب منطقي لمختلف أشكال الدلالة كما هو الأمر في المشروع الكبير للبنيتز. إن هذا يعني أن الخطوة السيميائية تلتقي بشكل ما مع الخطوة الأكسيماتيكية التي السبت مع بُولُ Boole ومُورْجَان Morgan وبُورُس Peano ويُبنُو Peano وزيرميلو Morgan وأربينُو Boole وزيرميلو Boole وأوريجي Frege وراسل Russel وهيلبرت Hilbert وغيرهم. فنحن مدينون فعلاً لشارل ساندربن بُورُس بالاستخدام الحديث لمصطلح السيميائيات (7). لكن إذا كانت الطريقة الأكسيماتيكية المصدرة خارج الميدان المنطقي تُغضي إلى أفق ذاتي ووضعي مسدود (لبته كتاب كارناب Carnap «البناء المنطقي للعالم»)، فإن المشروع السيميائي لا ينقد مع ذلك انفتاحه ويظل واعدا إلى حد بعيد. وقد يكون علينا البحث عن سبب ذلك في التصور السيميائي الذي يمكننا الكشف عنه في الإشارات المقتضبة لفرديناند دو سوسير(8) كي نسجل الأهمية التي تنظر بها السيميولوجيا السه سبولة؛

أ) سوف يتم بناء السيميائيات كعلم للخطابات. ولكي تَرَقَى إلى مجال العلم فإنها ستكون بحاجة، وفي مرحلة أولى، إلى أن تتأسس على وحدة صُورية، أي أن تستخرج من داخل الخطاب العاكس «كواقع» ما وحدة لا خارج لها. هكذا يفهم سوسير الدليل اللساني. إن إزاحة الدليل للمرجع وكذا طابعه الاعتباطيا؟) يبدُوان اليوم كفرضيات نظرية تسمح بإمكانية قيام نظام أكسيومي للخطاب أو تبرره.

ب) «بهذا المعنى تستطيع اللسانيات أن تصبح النموذج العام لكل سيميولوجيا (10) بالرغم من كون اللسان ليس سوى نسق خاص [ من ضمن الأنساق السيميولوجية ] (11). هكذا فتحت أمام السيميائيات إمكانية الانفلات من قوانين دلالة الخطابات كأنساق للتواصل، ومن ثم انفتح أمامها إمكانية التفكير في مجالات أخرى من الدلالية . لقد بدأ سوسير بصياغة تحذير أولي من سجل الدليل ليبدأ الاشتفال به في عمله المخصص للنصوص، أعني التصحيفات Anagrammes

(7) لا يشكل المنعتى في معناء العام وكما وضحت ذلك، سوى مرادف لتعبير عن السيميائيات كمذهب شبه ضروري أو سوري للدلائل وحين وصفنا ذاك المذهب بأنه وشبه ضروري» أو صوري، فلاننا تفكر في كونيا تلاحظ خصائص دلائل كملك بالقدر الذي نستطيعه، وتتوصل عبر تفك الملاحظات، ومن خلال سيرورة لا أرفض لفتها بالتجريد، إلى أحكام قابلة لنخل وتتيجة لذلك تكون عليه خصائص الدلائل المستخدمة من طرف العلى والعلمي»

Philisophical wrinting of Peirce, ed. by J. Buchler, 1955, p. 5.

(8) وبالإمكان تصور علم يدرس حياة الدلائل داخل الحياة الاجتماعية ويكون جزءاً من علم النفس الاجتماعي، ومن ثم من علم النفس العام، سنسمي هذا العلم سيمبولوجيا (من الإغريقية semeion دليل)، وستكون مهمته إطلاعنا على مكونات النفس العام، الميكون عليه، إلا أن له حق الدلائل وعلى القوائين التي تحكمها، وبما أنه ليسل في حكم الموجود بعد، فيمكننا قول ما سيكون عليه، إلا أن له حق الوجود، فمكانته محددة سنفا. ولا تشكل الفسائيات سوى جزء من هذا العلم العام، أما القوائين التي ستكتشفها السيمبولوجيا فستكون قابلة للتطبيق على اللسائيات؛ وستجد هذه الأخيرة تفسها في علاقة مع مجال جد محدد عن مجالات الفعل الإنساني، وسيكون على عالم النفس تحديد الموقع الدقيق للسيمبولوجيا ».

E. Benventse, "Nature du signe linguistique" in (عروس في اللسانيات النامة، ص. 33. (9) حول تقد مصطلح اعتباطية الدليل. انظر: Problèmes de linguistique générale, Gallimard, 1966.

R.Barthes, "Eléments de sémiologie, in Communications n° 4; J. Derrida, De La grammatologie, Ed. de Minuit et "Grammatologie et sémiologie" in Information sur les sciences sociales, n°4, 1968.

(11) ف. سوسير، دروس... مرجع سبق ذكره، ص. 101.

التي ترسمُ منطقاً نصياً متميزاً عن ذاك الذي يحكمه الدليل. إن مشكلة الفحص النقدي لمصطلح الدليل تُطرح إذن أمام كل منهج سيميائي، إذ عليها فحصُ حدّه وتطوره التاريخي وصلاحيته داخل مختلف أنماط الممارسات الدالة وعلاقته معها، فلا يمكن للسيميائيات أن تتشكل بدون أن تخضع لأقصى نُقطة للقانون الذي يؤسسها، أي لفك ترابُط العمليات الدالة؛ وهذا يفضي بها إلى أن تعود باستعرار إلى أسسها كي تفكرها وتحولها، ولأن علم النص أكبر من أن يكون مجرد «سيميولوجيا» أو سيميائيات، فهو يَنبَني كنقد للمعنى ولعناصره وقوانينه ويتأسس من ثمة كتحليل دلائلي.

ج) كتب سوسير: «يعود أمر تحديد الموقع الدقيق للسيميولوجيا إلى عالم النفس». وهو بذلك يطرح المشكل الأساسي المتعلق بمكانة التحليل الدلائلي في نسق العلوم، ومن البدهي اليوم أن عالم النفس، بل والمحلل النفسي سيجدان لوحدهما صعوبة في تحديد مكانة التحليل الدلائلي. فهذا التخصيص قد يعود هنا إلى نظرية عامة للاشتغال الرمزي سيكون للسيميائيات دور كبير وضروري في تأسيسها، لكن يلزمنا، مع ذلك، فهم الاقتراح السوسيري كتحذير، فالسيميائيات لا يمكنها أن تكون حياداً صورياً مُطلقاً شبيهاً بحياد النظام الأكسيومي الخاص ولا حتى بحياد المنطق واللسانيات. فالسيميائيات تساهم باكتشافها للخطابات في «تبادل تطبيقي» بين العلوم كانت مادية باشلار العقلانية أول واضعة للتفكير في إمكانيته، وتتموضع من ثم في موقع تقاطع عدة علوم هي نفسها نتاج سيرورة تَداخل العلوم فيما بينها.

رم وإذن، إذا نحن حاولنا أن نتفادى إدراك السيميائيات كخطوة تُرسَمل capitalisant المعنى وتخلق بذلك الحقل الموحد والكلي لتكتل لاهُوتي جديد، ولكي نبدأ في رسم المجال السيميائي، سيكون من الأهمية بمكان توضيح علاقتها مع العلوم الأخرى (12).

إن العلاقة التي تمنح للسيميائيات مكانتُها شبيهة بالعلاقة التي تربط العلم الرياضي المعام الرياضي المعام الميام المعام الم

ققد قدمت تصنيفاً للعلوم من منظور المادية الجدلية تستطيع السيميائيات داخلها، أكثر بما تستطيعه داخل التصنيفات الوضعية، أن تجد مكانتها (انظر:

B.A. Kedrov, classifications des sciences, t. II, Moscou, 1965, p. 469.

<sup>(12)</sup> اقتداء منها بأوجست كونط A. Comte ، حاولت الغلسفة المثالية الحديثة , سواء كانت ذات منزع ذاتي (فلسفة الحلقة الموضية وقد رفضت مؤلفات أخرى، تبعاً لشكية ج. في Principales of J. Venn (...) وحاولت إقامة تصنيف للعلوم وقد رفضت مؤلفات أخرى، تبعاً لشكية ج. في الموضوعية الموضية الموضية الموضية المنافقة الموضوعية الموضية تسكن الفرية المنافقة الموضية الموض

لنص وعلميه

تطرح(\*) «الطبيعة » وتُنتج «نصوصاً » وتقدّم «علوماً ».

وتشكل السيميائيات، في الوقت نفسه جزءاً من محفل العنوم، لأنها تمك موضوعاً خاصاً هو صيغُ وقوانينُ الدلالة (المجتمعُ والفكر) ولأنها تتبنور في موطن تقاطع عنوم أخرى، وإن كانت تحقظ لنفسها بمسافة نظرية تمكّنها من تفكير الخطابات العمية لتي تشكل هي جزءاً منها وأيضاً من استخراج الأساس العلمي للمادية الجدلية منها.

يخصصُ بُورسُ في تصنيفه للعنوم مكانة خاصة لعلم النظريات الذي يضعه بين الفنسفة والملاحظة الصوفة dioscopie (التي تنتمي إليها العنوم الفيزيائية والإنسانية). ويشكل عم النظريات مُكُوناً داخل العلوم الفلسفية (المنطق، علم الجمال، عنم الأخلاق... الخ) إلى جانب ما يسميه بورس «الفلسفة الضرورية» والمنطق، علم الجمال، عنم الأخلاق... الخ) إلى جانب ما وسميه بورس «الفلسفة الضرورية» والمنافقة التي تحقق من ضمن العوم التصور الأفلاطوني الهليني بشكل عام نلإبستيمي. و«هذا المكون لا يمك الا تسمتين يمكن بالكاد تصنيفهما كانظمة أو بالأحرى كمجموعات النظرية الزمنية والنظرية المكانية، وليس هذا النمط من الدراسة إلا في بالأحرى كمجموعات النظرية الزمنية والنظرية ألمكانية، ويسو هذا النمط من الدراسة إلا في بداياته، والقليل من الناس يعترفون بأن الأمر يتعنق بشيء آخر غير التأمل المثالي، وقد يحدث مستقبلاً أن يتم استكمالُ هذا المكون بأنظريات ذاك، أي كعلم لنزمن وكطوبوغرافية للفعل الدال على أن تبني نفسهًا على شاكنة علم النظريات ذاك، أي كعلم لنزمن وكطوبوغرافية للفعل الدال

فالسيميائيات / التحليل الدلائني حقل يفكر قوانين الدالية دون أن يترك نفسه يُحاصر من طرف منطق اللغة التواصلية التي تغيب فيها مكانة للذات، وباعتبارها كذلك فإنها تقوم الإدماج طُولُولُوجِيات الدلائية في خط تنظير المنطق، ومن ثمة تُنكمشُ على نفسها كما لو كانت تنكمشُ على أحد مواضيعها؛ ولذلك فهي سوف تنبني كمنطق. لكن عوض أن تكون منطقة صُورِياً، فإنها ستكون ما يمكن تسميتُه «منطقاً جدلياً»، وهو مصطلح يُصقي طرفاء بشكل متبادل غائية الجدل المثالي والرقابة المسلطة على الذات في المنطق الصوري.

تغدو السيميائيات، باعتبارها تقوم «بتبادل تطبيقي» بين عنم الاجتماع والرياضيات والتحليل النفسي واللسسانيات والمنطق، العماد الذي يسقود المبلوم نحو بلورة نظرية معرفة genoséologie مادية، فعبر التدخّل السيميائي يصبح نسق العلوم مُنزاحاً عن مركزه ومُضطراً للتوجه نحو المادية الجدلية لتُمكّنه بدوره من أن يكون شاهداً على بلورة الدلالة وإنتاج نظرية للمعرفة، هكذا يتم تخليص النسق العلمي من سطحيته لينضاف له عمق قادر على تفكير العمليات التي تكونه، وهو عمق خاص بتفكير الخطوة الدانة.

هكذًا تشكل السيميائيات، من حيث هي تحييلُ دلائني و / أو نقد لمنهجها ذاته (لموضُوعها وصياغاتها وخطاباتها التي يفرضها الدليل). جزءً من منهج فلسفي معين (بالمعنى

<sup>(\*)</sup> يلزم قراءة كلمة تطرح poser في معتاها الفلسفي (الهيجلي)؛ تؤسس الإمكانية المعرفية إلى

<sup>(13)</sup> استعرفا مصطنع الإيديوسكوبيا dioscopie من بنشام Beritham. وهو يعني كمنا قال بورس، وعنوسا خاصة ثمود إلى الملاحظة الخاصة. وتخترق إما اكتشافات أخرى أو حضوراً معيناً لمحوس...» (والندسفة والعدم، ضمن المرجع المذكور، ص. 66).

الكانطي للكلمة). وإذن، فالمجال السيميائي نفسه هو الذي يغيّر من التمييز بين الفنسفة والعلم؛ ففي هذا المجال، وانطلاقاً منه، لا تستطيع الفنسفة تجاهل خطابات (أي الأنساق الدالة لـ) لعلوم ولا تستطيع العلوم نسيان كونها خطابات / أنساقاً دانة. إن التحليل الدلائلي، باعتباره مجالاً لتداخل العلم والغلسفة ومجالاً للتحليل النقدي لنخطوة العنمية، يرتسم كتمفُصل يكن من انتشكل المهشم والمتراتب والتمايزي لمعرفة مادية، أي لنظرية علمية للانساق الدالة في التاريخ ولنتاريخ كنسق داللً. لهذا نقول بأن التحليل الدلائلي ينتزع مجموع الأنساق الدالة للعلوم من أحاديتها اللانقدية (التي تكون موجهة نحو موسوعها ومتجاهنة للذات)، وينظم الأنساق الدالة بطريقة نقدية، مساهما بذلك لا في تأسيس سلسلة خفية من الاقتراحات المتعلقة المهارسات الدالة.

إن التحليل الدلائلي، وهو المشروع النقدي قبل كل شيء، لا يتشكل كبناه مكتمل أو «كموسوعة عامة للبنيات السيميائية»، ولا كقمة أخيرة ونفة واصفة «نهائية» ومشبعة لنداخل لغات تعتبر كل واحدة منها الأخرى «مستوى مضمونيا». وإذا كان ذلك هدف السيميولوجيا الواصفة (11)، فإن التحليل الدلائلي، على العكس من ذلك، يمزق الحياذ الخفي للغة الواصفة ذات التضغم العياني والمنطقي، ويُمين للغات عملياتها النهائية لتلصقها بالذات والتاريخ، فالتحليل الدلائلي أبعد من أن يتقاسم حماس الجنوسيميائية التي وسمت العصر الذهبي للعقل المنسق المؤمن بكونية عملياته المتعالية، ولذا فهو يجد نفسه منتميا إلى اختلخته الغرويدية، وفي مستوى أخر، ماركسي هذه المرة، وبالعلاقة مع الذات وخشباته، يقوم التحليل الدلائلي بالشكلنة التي يهدف بها إلى التفكيك، بدون أن يقترح أي نسق عام مغنق، وهو يتفادى بهذا الانكماش اللامعرفي للغة على نفسها ليعين لها خارجاً / «موضوعا» (نسقاً دالا) صلباً تقوم السيميائيات

(14) إن تظرية يامسنيف Hjelmslev السيميائية بدقتها وسعتها، وبالرغم من إغراقها في التجريد (النزعة الإنسية المضادة وقد تحولت إلى تزعة منطقية مسبقية aprioriste)، تشكل بدون شك. النظرية الأكثر تحديداً من ضمن النظريات التي تقترح طريقة لشكننة الأنساق الدالة، ومن غرائب التباقضات الداخلية للعبوم الخسماة إنسانية أن التصور الياسمبيلي للسيمياقيات يتطلق من مقدمات مشحونة بالإيديولوجيا (كالتمييز بين المادة والشكل، والمفحول والتعبير، والمعايثة والشفافية...)، ويتوصل عبر سلسلة من التفكيكات المحددة منطقياً، إلى سيميولوجياواسفة تتطابق في المنارسة مع وصف المادة. ولا ينبغي أن يقودنا تمييز سوسير (بين المادة والشكل) والصيغة التي منحها له إلى الاعتقاد بأن العناصر الوظيفية المكتشفة بفضل تحليل الخطاطة اللسائية لا يمكن اعتبارها ـ لأي سبب ـ ذات طبيعة فينيقية. والحال أن هذا التحول للشكلاتية نحو المادية الموضوعية، إذا كان يلامس الموقف المادي. يظل رغم ذلك حبيس الموقف الفلسفي النقيض. ذلك أن يامسطيف لا يلبث أن يتراجع نحو حوافي المشكنة؛ وفي أخر المفاف. إلى أي مدى يمكن اعتبار مقاسات اللغة. سواء في مضمونها أو تعبيرها، مقادير فيزيقية؟» إن بأمسليف يطرح ذاك التساؤل كي يعبر عن رفضه تناول هذه المشكلة والتي تتملق بالإبستيمولوجياء ولكي يطالب نجلوص لا إبيستيمولوجي للمحال الذي تسوده ونظرية الخطاطة اللسانية». إن النظرية اليامسليفية غائية ونساقة Syxtèmatisante ، إنها تجد في والتعالي، ما اختتارته لنفسها «كمحايثة»، وترسم بهذا تخوم كلية منلقة، محاسرة بوصف مسبقي للنة. قاشة بذلك الطريق على المعرفة الموضوعية للانساق الدالة غير القابلة للاختزال داخل اللغة وكتسق مزدوج المستوى، ويمكننا هنا الشك في قدرة مفهوم الإيحاء على خلق انتتاج في نسق مغلق بهذا الشكل. إن الأبحاث اللاحقة على يامسيف حول العلامة الأدبية (الإيحائية) لم تنته إلا إلى دليل سياغات ألية معقدة لا تكسو انفلاق دليل / حاجز التغابق وبعينة أعمق، تعف المقاهيم الأساسية؛ ومضمون وتعبير، الملامة كي تثبتها. فهما يتساكنان مع مجانها دون أن يفقأ كثافتها ومناعتها. أما مفهوم والنص، كمملية قاته من الناحية العملية شبه ملثي من طرف مفهوم والمسان ، كنسق يتحكم قيه.

19

بتحليله كي تموضع شكلانيته في تصوُّر مادي تاريخي يُقيِّد إليه هذه الشكنة.

ففي المرحلة الحالية، الحائرة والمنقسمة إلى نزعة علموية ونزعة إيديولوجية، تنفذ السيميائيات إلى كل والمواضيع المتصلة بالمجتمع» ووالفكر»: وهو ما يعني أنها تنفذ إلى صلب العلوم الاجتماعية وتبحث عن قرابتها مع الخطاب الإبستمولوجي،

د) إذا كانت السيميائيات لا تزال في خُطواتها الأولى، وهي تبحث عن نفسها كعلم، فإن مشكلاتها لاتزال أكثر من ذلك بحاجة إلى الوضوح حين تتناول لنص، هذا الموضوع الخصوصي الذي عينًا أنفأ. ومن النادر، بل من المستبعد، أن يفكر مُختبف المنظرين والمستفين للعلوم جدياً في إمكانية علم للنص يدخل ضمن خطاطاتهم، إذ يبدو أن هذم الدائرة من النشاط الاجتماعي تخال على الإيديولوجيا بل وحتى على الدين ١٤١٠.

وبالغعل، فإن النص هو بالضبط ما لا يمكن تفكيرُ من طرف نسق مفاهيمي يؤسس الوعي الرّاهن، لأنه هو الذي يرسم حدود ذاك النسق إن مساءلة ما أصبح يحاصر المنطق العارف من قرط ما ظل مطروداً خارجه، وبالتالي ما يمكن عبر ذلك الطرد من متابعة التساؤل، هو بدون شك اختلوه الحاسمة التي ينزم أن يُحاولها أي علم للانساق الدلة إن ذاك العلم مُطالبً بدراسة الأنساق الدالة من غير أي قبول نظرد ما يجمه هو ممكناً، وبدون احتواء له عبر مقارنته بمناهيمه الداخلية (كمفهوم «البنية»، وباخصوص مفهوم «المصاب» و «الشذوذ» سالخ)، بن عبر الوسم، بهذف بدء تفك الآخرية وذاك الخارج، بهذه الطريقة سيكون علم الأنساق الدالة علما مادياً.

من البدهي إذن أن تعيين النصل، كجزء من مواضيع المعرفة السيميائية، حركة لا نجمل غُلوها وصعوبتها. لكن يبدو لنا من الضروري متابعة هذا البحث، الذي يساهم في نظرنا في بناه سيميائية غير محاصرة بفرضيات نظريات الدلالة التي تتجاهل النص كممارسة خصوصية، ليصبح من ثم قادراً على إعادة صياغة نظرية الدلالية باعتبارها ستفدو بذلك نظرية معرفة مادية. إن هذه المساهمة راجعة إلى كون السيميائيات، وبالعلاقة مع النص وخصائصه، مضطرة بلى التحدد في هذا الميدان أكثر من ميادين أخرى ومراجعة سجلاتها وتماذجها لإعادة صياغتها وإعطائها البعد التاريخي والاجتماعي الذي يشكلها في الخفاه.

يقوم النص بالمواجهة بين السيميائيات وبين اشتغال يتموضع خارج المنطق الأرسطي. ويطالب ببناء منطق مفاير، دافعاً بذلك خطابً المعرفة الميارية إلى عنف التنازل أو التجدُّد.

إن هذا يعني أن النص يقترح على السيميائيات إشكالية تخترق سلابة الموضوع الدال المنتُوج ويكتّف داخل المنتُوج (المتن اللساني الحاضر) سيرورةَ مزدوجةَ لإنتاج وتحويل المعنى. في هذه النقطة من مسار التنظير السيميائي يتدخل التحليل النفسيُّ ليمنحَهُ مَفْهَمةَ قادرة على

<sup>(15)</sup> لقد كانت الشكلانية الروسية، بدون شك، الأولى التي قتحت الخريق أمام سيميائيات للتصوص الأدبية. وقد انضافت بنزعتها الوضعية الفينومينولوجية إلى المعاولة المعتشمة لحلقة براغ النسائية للتخليط إلى سيميائيات الأدب والفنون. والترعتها أعسال موكاروفسكي Extencka funkce, norma a bodnota jako socialmfakty والمدوسة من استقيد معال معال وقد تابعت منا التقيد بعيد خرب مدرسة تم بطولية مؤسلة في نظرية الأدب، تحت التأثير المزدوج للشكلانية الروسية وأعسال ماطقة بولونيين.

الإمساك بالإمكانية المجازية داخل النسان، وذلك عبر التعبير المجازي. 16٪

ويستطيع التحليل الدلائلي، من خلال مُساءلة التحليل النفسي، «نزع الطابع الموضوعي» عن موضوعه. إنه يحاول، في المفهمة التي يقترحها لذاك الموضوع الخصوصي، تفكير قطيعة عصودية وغير محدودة الأصل والغاية تخترق إنتاج الدلالية، باعتبار أن ذاك الإنتاج ليس علّة للمنتوج، وهي قطيعة لا تكتفي بتنظيم سطحي لكلية شيئية تُعتبر كذلك.

وتمنع العلوم الرياضية والمنطقية والسانية لهذه أخطوة المنهجية نماذج صورية إجرائية، أما العلوم الاجتماعية والفلسفية، فإنها توضّح بدقة شروط موضوعاتها وتحدد المكان الذي تتموقع فيه أبحائها، وبما أن علم النص يقترح شكلنة معينة لا يختزل نفسه فيها وإنما يحاكي دائما مسرَحها ويسجل بذلك قوانين نمط معين من الدلالية، فإنه يعتبر تكثيفا - بالمعنى التحليلي للكلمة - للممارسة التاريخية، إنه علم أشكال ظهور قابنية التاريخ للتصوير والتشكيل؛ «فهو تفكير للسيرورة التاريخية في شكل مجرد ونظري ملائم، وهو تفكير يتم تقويه، لكن حسب القوانين التي تقترحها عليه السيرورة التاريخية انواقعية نفسها، بشكل يمكن معه تصور كل لحظة من وجهة نظر إنتاجها، أي في المجال الذي تصل فيه السيرورة إلى ذروة نضجها وشكلها الكلاسيكي 1718.

ي أن هذه الدراسات قد تمت بنورتُها خلال سنتَيْن، وبما أن التفاوت والتناقضات التي تعتورُها تعود إلى المراحل المتتابعة لعمل ليس نهائيا، فإنها تشهد على محاولة أولى في البلورة النظرية. متساوقة مع الممارسة النصية الراهنة ولعنم الدلالة الحالي ومعاصرة لها. إنها تحاول الإمساك، عبر اللسان، بما هو غريب عن عاداته، وبما يُزعج نزوعه المحافظ؛ أعني الإمساك بالنص وعلمه، بهدف إدماجهما في بنا، نظرية معوفة مادية.

<sup>(16)</sup> إن النظرية الغرويدية، بتنقلها بين الوعي واللاوعي عبر تحيل سدسة عملية الإنتاج والتحويل اللتين تجدلان من الحلم غير عليل للاخترال في القطاب المبلغ، تشير إلى الوجهة التي يمكن لسيعيائيات النص بغورتها. هكذا وينقسم النشاط النفسي في تكون الحلم إلى عمليتين إنتاج أفكار الحلم وتحويلها إلى مفسون لفعند. إن هذا العمل، باعتباره تشاطأ لعطم يختلف عن الفكر اليقظ أكثر مما اعتقده المنظرون الأكثر عناداً في اخترال حصة النشاط النفسي في بعورة الحدد. فالاختلاف بين هذين الشكلين من الفكر احتلاف في الطبيعة. لهذا تتعذر المقارئة بينهما »

S. Freud, L'Interprétation des rèves, P.U.F, 1926 (1967), p. 432.

## النتَّصُّ المُغْلَق

### الملفوظ كايديولوجيم (\*)

أي أن السيميائيات ليست فقط خطاباً فإنها تتخذ، كموضوع لها، ممارسات سيميائية عديدة تعتبرها عبر لسانية. أي متكونة من خلال النسان لكن غير قابلة لأن تُختزل في المقولات التي تلصق به في أيامنا هذه.

من هذا المنظور، نحدُد النص كجهاز عبرَ لسَاني يعيد توزيع نظام المسان بواسطة بالربط بين كلام تواصلي يهدف إلى الإخبار المباشر وبين أغاط عديدة من المنفوظات السابقة عليه أو المتزامنة معه. فالنص إذن إبتاجية، وهو ما يعني ا

أ ـ أن علاقته باللسان الذي يتموقع داخله هي علاقة إعادة توزيع (صادمة بنّاءة)؛ ولذلك فهو قابل للتناول عبر المقولات المنطقية لا عبر المقولات النسانية الخالصة،

ب. أنه ترحال للنموص وتداخلُ نصيَّ، ففي فضاء نص معين تتقاطع وتتنافي منفوظات عديدةً مقتطعة من نصوص أخرى.

2) تكمن إحدى مشكلات السيميائيات في تعويض الرؤية البلاغية المتيقة للانواع بنملاً جة للنصوص، أي، بصيغة أخرى، تحديد خصوصية التنظيمات النصية المختلفة عبر موقعتها في النص العام (الثقافة) الذي تنتمي وإليه ينتمي بدوره إليها الله وسنطيق على تقاطع نظام نصي

(\*) الإيديولوجيه Idéologème مصطلح استقته كريسطيفا من «ميدفيديف (المنهج الشكلي في نظرية الأدب) وسيأتي تحديده لاحقاً. وميدفيديف كما يوضح طودوروف في كتابه M. Bakhtine, Le Prince dialogique. قد لا يمكون سوى الإسم الذي نشر تحت ميخافيل باختين بعض مؤلفاته الأولى (المترجم).

(1) إذا تعن نظرنا إلى المعارسات السيميائية في علاقتها بالدليل فيمكننا أن نجد اللات أنه هد منها: 1) ممارسة سيميائية نسقية تتأسس لى الدليل ومن قبع على المنى، وهي ممارسة احتفاظية ومحدودة وعناسرها موجهة تحو دلالة المغابقة. إنها ممارسة منطقية، تفسيرية وقارة ولا تهدف إلى تغيير الأخر (المرسل إليه). 2) ممارسة سيميائية تحويلية، تخص والدلائل، من حمولتها التقريرية وتنجه نعو الأخر، الذي تمارس عليه التحويل. 3) ممارسة سيميائية تصحيفية تخضع الدين إلى التنجية من طرف المقطم الذي تدخل في علاقة معه وهو الذي يكن تحيله كاختيار رباعي، فعكل دليل دلالة تطابقية مباشرة، لكن معين (ممارسة سيميائية معينة) مع الملفوظات (المقاطع) التي سبق عبرها في فضائه أو التي يُحيِل إليها في فضاء النصوص (الممارسات السيميائية) الخارجية اسم الإيديُولُوجِيم الذي يعني تلك الوظيفة للتداخل النصي التي يمكننا قراءتها «مادياً» على مختلف مستويات بناء كل نص تمتد على طول مساره مانحة إياه معطياته التاريخية والاجتماعية. فالأمر لا يتعلق هنا بخطوة منهجية تأويلية لاحقة على التحليل، تفسر ما نكون قد «تعرفنا» سابقاً على طابعه «اللساني» بأنه إيديولوجي. إن إدراك النص كإيديولوجيم يحدد منهجية السيميائيات التي، وهي تدرس النص كتداخل نصي، تفكره في (نص) المجتمع والتاريخ. إن إيديولوجيم نص ما هو البؤرة التي تستوعب داخلها العقلانية العارفة تجول الملغوظات (التي لا يمكن اختزال النص فيها أبدا) إلى كل جامع (النص) وكذا باندماج تلك الكلية في النص التاريخي والاجتماعين.

(3) إن الرواية، بالنظر إليها نصاً، ممارسة سيميائية يمكن أن نقراً فيها مسارات مركبة لعدة ملفوظات.

ليس الملغوظ الروائي، بالنسبة لنا، مقطعاً أدنى (عنصراً أولياً entité نهائيا). إنه عملية وحركة تربط، بل أكثر من ذلك تشكل، ما يمكن أن نسميه ببراهين العملية التي تكون وي حالة النص المكتوب \_ إما كلمات أو متواليات من الكلمات (جمل، فقرات) وتدرسها باعتبارها وحدات دلالية كبرى (سيميات) (3. لن ينصب تحليلنا على الغناصر الأولية في ذاتها (السيميات في ذاتها) وإنما على دراسة الوظيفة التي تحيط بها في النص. نحن نتحدث هنا فعلاً عن وظيفة تكون مستقلة ومحددة كلما كانت المتغيرات المستقلة التي تقوم بربطها كذلك؛ أو بشكل أوضح، يتعلق الأمر بتوافق أحادي الجانب بين الكلمات أو متواليات الكلام. فمن البديهي إذن أن التحليل الذي نقترحه على أنفسنا هو تحليل عبر لساني حتى ونحن تتناول الوحدات اللسانية (الكلمات، الجمل، الفقرات... الخ). وبعبارة أخرى نقول إن الوحدات اللسانية (وبشكل خاص الدلالية منها) لن تكون بالنسبة لنا سوى واسطة تمكننا من إدراك أغاط الملفوظات الروائية كوظائف، فيوضعنا للمقاطع الروائية بين قوسين نقوم باستخراج الخطاطة المنطقية التي تنظمها ونضع أنفسنا بذلك على مستوى كلى متجاوز للمقاطع المعاطعة التي تعرف على المستخراج الخطاطة المنطقية التي تنظمها ونضع أنفسنا بذلك على مستوى كلى متجاوز للمقاطع المواقية لتي تعلمها ويضع النسبة على مستوى كلى متجاوز للمقاطع المها ويقع أنفسنا بذلك على مستوى كلى متجاوز للمقاطع المها للمقاطع المها لها للمنطقية التي تنظمها ونضع أنفسنا بذلك على مستوى كلى متجاوز للمقاطع المها ليه المها لها للمها لل

وتتسلسل الملفوظات الروائية، بانتمائها لهذا المستوى الكلي، في كلية الإنتاج الروائي. ومن خلال دراستنا لها بهذا الشكل نكون نمذجة لها حتى نستطيع، في لحظة لاحقة، البحث عن

ليس لكل دليل دلالة تغابقية. إذن فكل دليل له، وليس له دلالة تغابقية، وليس محيحاً أن لكل دليل دلالة تغابقية.
 انظر يحثنا: (من أجل ميميولوجيا للتصحيفات) une sémiotique des paragrames ، ضمن الغبعة الغرنسية لغزالكتاب.

<sup>(2)</sup> وإن نظرية الأدب فرع من العلم الواسع للإيديولوجيات... الذي يشمل كل مجالات النشاط الإيديولوجي للإنسان. P.N. Mcdvedev, La méthode formelle dans la théorie littéraire, Introduction critique à la sociologie de la poétique, Leningrad, 1928.

ومن هذا المرجع استقينا مصطلح الإيديولوجيم.
(3) توظف مصطلح السيمية (الوحدة الدلالية الكبرى) بالشكل الذي يظهر به في اصطلاحات أج. جرياس الذي يحدده كتأنيف بين النواة السيمية والسيمات السياقية، ويعتبر أنه ينتمي إلى مستوى السطح في تعارضه مع المحايثة التي تعود A.J. Greimas, sémantique structurale, Larousse, 1966, p. 42.

مصدرها الخارج روائي. وبهذا فقط يمكننا تحديد الرواية في وحدتها و/ أو كإيديولوجيم. بصيغة أخرى، تأخذ الوظائف المحددة عبر المجموع النصي الخارج روائي م.خ(\*) قيمتها في المجموع النصي للرواية م ر(\*). إن إيديولوجيم الرواية هو بالضبط وظيفة التداخل النصي لمحددة على مستوى م.خ والتي تمتنك قيمتها في م.ر.

بهذا الشكل، نستخدم تمطين من التحليل، يصعب أحياناً تمييز أحدهما عن لآخر. لأجل استخراج إيديُولُوجِيم الدليل في الرواية؛

التحليلُ الكنيُ للملفوظات الذي سيكشفُ لنا عن الرواية كنص مفلق وعن برامجتُها الأصلية وعن الانزياحات وتسنسلاتها :
 الأصلية وعن اعتباطية نهايتها وتصويريتها الثنائية dy.adaque وعن الانزياحات وتسنسلاتها :

\* تحليل التداخل النملي للملفوظات الذي سيكشفُ لنا عن علاقة الكتابة بالكلام في النص الروائي. إننا سنبرهن على أن النظام النصي لنرواية يعود للكلام أكثر منه للكتابة. وتستطيع من ثمة العمل على تحليل فضائية hopologie هذا النظام «الصوتي» (أي موقع محافل الخطاب الواحدة بالعلاقة مع الأخرى).

ويما أن النص ينتمي إلى إيديولوجيم الدليل فمن الضروري وصفّ خصائص الدليل للايديولوجيم بشكل موجّز.

#### II . منَ الرَّمُو إلى الدَّليسل

 لقد كان النصف الثاني من القرون الوسطى (القرن الثالث والرابع والخامس عشر للميلاد) مرحلة انتقالية بالنسبة للثقافة الأوروبية إذ عوض فيها فكر الدليل فكر الرمز.

وقد وسمّت سيميانيات الرمز، التي وجدت مرتعها أساساً في الأدب والتشكيل، المجتمع الأوروبي إلى حدود القرن الثالث عشر. إنها ممارسة سيميائية كوسموجونية (\*\*). فهذه العناصر (الرموز) تُحيل إلي متعاله (يات) عالميلة) غير قابللة) للتمثيل والمعرفة. ومن بين تلك المتعاليات والوحدات التي نتحدّت عنها توجد ترابطات أحادية الجانب. إن الرمز لا «يشبه» الموضوع الذي يَرمُز إليه، كما أن الفضاه ين (الرامز والمرموز) منفصلان وغير قابلين للاتصال.

يتكفل الرمز بالمرموز (الكونيات universaux) باعتباره غير قابل للاختزال إلى الوامز (السمة عتمل الرمز والذي يتجلى في لملحمة (السمة marque). إن الفكر الأسطوري، الذي يدور في حلقة الرمز، والذي يتجلى في لملحمة والحكايات الشعبية وأناشيد الملاحم gestes ... الخ، يشتغل على وحدات رمزية تكون وحدات حصر بالمقارنة مع الكونيات المرموزة ( «البطولة » «الشجاعة »، «انبل »، الفضيلة »، «اخوف »، «الخيانة » ... الخ)، فوظيفة الرمز إذن في بعده العمودي (الكونيات ـ السمات) وظيفة حصر، أما في بعده الأفقي فإن وظيفته هي الانفلات من المفارقة، وهكذا يمكننا القول بأن الرمز مضاد

Te(+) و Tr.

<sup>(\*\*)</sup> تدخل في المبحث الذي يفكر الكون بنشأته.

للمفارقة أفقياً، إذ في منطقه الخاص تكونُ الوحُدثَانِ المتضادَثَانَ حصريَتَيْنَ exclusives) فالشرُ والخير لا يتلامان وكذا النبئُ والمطبوخ والعسل، والرماد ... الخ. وبمجرد ما يظهر التناقض فإن الحال يفترض حلاً، وبذلك يتم إبطالُ التناقض « وحله »، أي وضعه جانباً.

ويُعطى لنا مفتاحُ الممارسة الرمزية منذ بداء الخطاب الرمزي؛ فمسارُ التطور السيعيائي هو عبارة عن حلقة تكون نهايتُها مبرمجة ومُعطاة، في صورة أولية، منذ البداية (التي نهايتها هي بدؤها) لأن وظيفة الرمزي نفسه. ويفضي ذلك إلى الخصائص العامة للمارسة السيميائية الرمزية، أي الخصر الكمّي للرموز، تكرار وحصر الرموز وطابعها العام.

2) عارضاً مرحلة القرن الشالث عشر والخامس عشر الرّمز وأضّغاً من قوته دون أن تستطيع إبادته نهائيا، بل إنها ضمنت مُرورَه (استيعابه) داخل الدليل. لقد تم التشكيك في الوحدة المتعالية التي ينهض عليها الرمزُ، أي في خلوته الماورائية ومبعث بقه. هكذا ظل التعشيل المسرحي لحياة يسوع المسيح ينهل من الأناجيل الصحيحة أو الموضوعة أو من الخرافة الذهبية (انظر العجائب (\*) التي نشرها جُوبينان Jahmal حسب مخطوط مكتبة القديسة جُونُوفينيف الذي يرجع إلى حوالي (1400م). وانطلاقاً من القرن الخامس عشر غزت المسرح مشاهد مخصصة للحياة العامة للمسيح، وهو نفس الأمر الذي لحق الفن (انظر كاتبرائية إيفرو 2000ه)، إن المضمون المتعالي الذي كان يشيره الرمز قد بدأ يهتز، وتم إعلان علاقة دلة جديدة بين عنصرين المنبياء والحواريين لازال قائماً، والحال أن الأنجيليين الأربعة الكبار أصبحوا يُوضئون بموازاة مع الأبريخوار الأكبر، أنظر قداس سيدتنا في أفيوط (N.D. d'Avioth)، ولم تعد المجموعات الكبرى، وبطابق المنبئة والمعمارية بمكنة إذ عُوضت المنمنعة الكاتدرائية، وأصبح القون الخامس عشر قون وتطابق المناصر التي تجمع بينها بالرغم من إلحاحها على تنافرها الدليل تطمح إلى تشابه وتطابق العناصر التي تجمع بينها بالرغم من إلحاحها على تنافرها الجذري في البداية.

من ثم جاء الإلحاحُ الجنونيُ في تلك المرحلة الانتقالية على موضوعة الحوار بين عنصرين مطلقين في الاختلاف ولكنهما متشابهان (وهو حُوار مولد للمرضي ولعلم النفس). هكذا توافرت في القرنين الخامس عشر والسادس عشر الميلاديين محاوراتُ اللهُ والروح الإنسانية كحوار الصليب والحاج، حوار الروح المخطئة وسيوع ... الخ. وقد ثم في هذه الحركة إضغاءُ الطابع

 <sup>(4)</sup> لقد انسلخت خلال تاريخ الفكر العلمي الغربي، فلاث تيارات أساسية من هيمنة الرمز، وبشكل متتابع، لتمر إلى الدليل؛
 إنها الأفلاطونية والتصورية والإسمية. انظر،

V. W. Quine, "Reification of universals", in From a logical point of view, Havard University Press, 1953.

وقد استقينا من هذه الدراسة التمييز بين تصورين للوحدة الدالة الأولى في فضاء الرمز والأحرى في فضاء الدليل. (\*) المجالب Les Mystères مختصرات مركزة قابلة للحفظ تمس الكتاب المقدس وحياة المسبح كانت منتشرة في القرن الثاني عشر الميلادي (المترجم).

الأخلاقي على الكتاب المقدس (انظر الكتاب المقدس الشهير الموجود في مكتبة دوق بورجُون (Bourgogne ) (\*)؛ بل ذهب الأمر إلى ظهور نُسَخ منحُولة استُبدل بها الكتاب المقدس وهدفت إلى أن تضع بين قوسين، بل أن تمحو، المضمون المتعالي للرمز (كتاب الفقراء المقدس والمرآة الإنسانية المخلسة) (5).

أما الدليل، الذي بدأت ملامحه تتشكل في هذه التحولات، فقد ظل محتفظاً بالخاصية الأساس للرمز، أي لا اختزالية أطرافه؛ أعني، في حالة الدليل، عدم قابلية اختزال المرجع في المدلول والمدلول في الدّال، ومن ثمة لا اختزالية كل وحدات البنية الدالة نفسها. هكذا يكون إيديولوجيم الدليل عماثلاً في خطوطه العامة لإيديولوجيم الرمز، فالدليل أيفاً يظهر بشكل عمودي أكثر منه أفتي، ففي وظيفته العمودية يحيل الدليل إلى وحدات أقل شساعة وملموسية من الرمز. وهذه الوحدات عبارة عن كونيّات مشيّاة وقد أصبحت موضوعات، بالمعنى القوي للكلمة. وباعتبارها متعانة في بنية الدليل، فإن الوحدة المستهدفة (الظاهرة) تصبح للتو خاضعة للتعالى ومرفوعة إلى مستوى الوحدة اللاهوتية. بهذا الشكل تستوعب الممارسة السيمائية للدليل الخطوة المتنافيزيقية للرمز وتعكسها على «المدرك المباشر». ونظراً للقيمة التي منحت له، يتحول «المدرك المباشر» إلى موضوعية ستصبح هي القانون المتحكّم في خطاب حضارة الدليل.

أما في وظيفتها الأفقية فإن وحدات الممارسة السيميائية للدليل تتمفصل على شكل تسلسل كياني للانزياخات. وهو تسلسل يدل على خنق تدريجي للمجازات. وبما أن الكلمات المتضادة تصر دائماً على إقصاء بعضها البعض، فإنها تصبح حجينة طاحونة من الانزياخات المختلفة والممكنة (المفاجأت في البنيات السردية) التي توهم ببنية مفتوحة مستحيلة الإنهاء وذات نهاية اعتباطية. ففي الخطاب الأدبي للنهضة الأوروبية، ظهرت الممارسة السيميائية للدليل بشكل مرموق في رواية المفامرات المبنية على اللائتوقع والدهشة كتشيي، (على مستوى البنية السردية) للانزياح الخاص بكل ممارسة للدليل، إن مسار هذا التسلسل في الانزياحات لانهائي عملياً، ومن ثم يأتي الانطباع بأن نهاية العمل الأدبي هي اعتباطية؛ وهو انطباع وهمي يحدد كل «أدب» (وكل «فن») مادام ذاك المسار مبرمجاً من طرف الإيديولوجيم المشكل للدليل، أي من طرف الخطوة الحركية المفلقة (المنتهية) التي: أ) تقيم تراتبية المرجع حالمدلول؛ ب) تسبطن هاته الثنائيات المتعارضة في مستوى تفصل الكلمات، وتبني نفسها حائلها في ذلك مثل الرمز حكمل للتناقضات. فإذا كان التناقض في السيميائيات المتعلم عبر ترابط من نوع الانفصال الإقصائي (أي اللامعادلة) عبر ترابط من نوع اللانفصال - - إ ما فإن التناقض داخل فرسة سيميائية متصلة للدليل ينحل عبر ترابط من نوع اللانفصال - - ا ما فإن التناقض داخل لاحقاً).

<sup>(\*)</sup> دونق كان يشكل قوة مسيحية مضادة لملك فرنسا. والكتاب المقدس المشار إليه من أجود النسخ ذات التصاوير والكتابة الدائمة.

E. Mäle, L'Art religieux à la fin du Moyen Age en France, Paris, 1949, (5)

### إيد يُولوجيم الرواية : التلفظُ الروائي

إن كلُّ عمل أدبي ينتمي إلى الممارسة السيميائية للدليل (أي «الأدب» بكامله إلى حدود القطيعة الإبستيمولوجية للقرنين التاسع عشر والعشرين)، يكون باعتباره إيديُولوجيمًا، منتهياً ومُغلقاً، إنه ينتمي إلى الفكر التصوري (المعادي للتجربة) بنفس الشكل الذي ينتمي به الرمزي إلى النزعة الأفلاطونية، أما الرواية فهي تمظهر مُيز ُلهذا الإيديُولوجيم المُنتبس (انفلاق، لا انفصال، تسلسل الانزياحات) الذي هو الدليل الذي سنقوم بتحليله من خلال جيهان دُوسائتُري كمانتُوري المحليلة عن خلال جيهان دُوسائتُوري A. de La Sale لأسال عمل عليه الفرنسي أنطوان دُو لأسال A. de La Sale

بعد حياة طويلة أمضاها في الكتابة والقتال وجباية الضوائب، كتب أنطوان دولاسال سنة 1456 «جيهان دُوسَائتُري» لأهداف تربوية ولكي تكون أغنية شكوي للهجر (فقد هجر بشكل غريب ملوك أنْجُو Anjou ليستقر كمُرَبّ لأبناء الكُونت سان بُول الثلاثة سنة 1448، بعد ثمان وأربعين سنة قضاها في خدمة ملوك أنجُو). تُشكّل ﴿ جِيهان دُوسَانتُري ﴾ الرواية الوحيدة من بين كتابات دُولاَسَال التي يعتبرها نسخاً وتجميعاً لحكايات بنّاءة (الغرفة. 1848 - 1851) أو رسائل «علمية» أو مراسلات سفر (الرسائل الموجهة إلى جاك دُو لُوكُسُمُبُورُغُ حُولَ المباريات، 1459. رسائل مواساة لمدام دُوفرين De Fresnes ، 1457)؛ وهي حكايات تُنْبني كحلب تاريخيُّ أو كفُسيْفسًا، لامتجانسة من النصوص. إن مؤرّخي الأدب الفرنسي لا ينتبهون إلاّ قليلاً لهذا المؤلِّف، الذي قد يكون أول كتاب نثري قابل لأن يحمل اسم روايةً، إذا نحن اعتبرنا روايةً كلُّ ما ينتمي إلى الإيديُولُوجِيم المُلتبس للدِّليل. فالعددُ المحدُودُ من الدراسات المُخصصة لهذه الرواية(٥) يتناول إحالاتها إلى عادات وتقاليد العصر ويحاول البحثَ عن «مفاتيح » للشخصيات عبر مطابقتهم مع الشخوص الذين كان دُولاَسَال قد عرَفهم؛ كما أنها تتَّهمَ الكاتبَ بعدم الاهتمام اللازم بالأحداث التاريخية لعصره (حرب المائة عام...) وبالانتمام \_ كرجمي حقيقي \_ إلى عالمُ الماضي... الخ. وبما أن التأريخ الأدبي غارقٌ في الكثافة المرجعية فإنه لم يستطع إبرازُ البنية الانتقالية لهذا النص التي تضعه على عتبة عصرين، وتوضّح، من خلال الشعرية الساذَّجَة لدُولاَ سَال، هذا التمفصُلَ لإيديولوجيم الدليل الذي لا يزال إلى يومنا متحكماً في أفقنا الثقافي(ت). بل وأكثر من ذلك، فإن حكاية أنطوان دُولاَسَال تتقاطعُ مع حكاية كتابته نفسها ا فهو يتكلّم، لكنه أيضاً يُكلِّم نفسه وهو يكتب. إن قصة جيهان دُوسَانَتُري تُلحَق بقصة الكتَابَ وتفدُو بشكل مًا تمثيلها البلاغي، أي آخرها وغلاَقها الداخلي.

Jean Misrahi (Fordham: University) et de charles A. اعتمدنا في دراستنا على طبيعة (6) (...) اعتمدنا في دراستنا على طبيعة (6) (University of Illinois) Genève, Droz. 1965.

<sup>(7)</sup> أن كل رواية غارقة اليوم في مشكلات والواقعية و والكتابة تماثل الازدواج البنائي ل وجبهان دوسانتري ا فباعتبار أن الأدب الواقعي المعاصر يوجد في الطرف الآخر من تاريخ الرواية (أي في النقطة التي تعبد فيها الرواية خلق نفسها لتسر ألى إنتاجية كتابية تحاذي السرد دون أن تتنفتن به)، فإنه يذكر بالعمل التنظيمي لملفوظات متافرة الذي سار فيه أنظوان دولاسال في فجر المفاصرة الروائية. وهذه القراية جلية، ومقمودة، كما يعترف الكاتب بذلك في والحكم بالقتل لا لأرجوان، حيث يتموز وعلى المراكز الفريد) ويذهب حتى أخذ اسم أنظوان دو لاسال.

النصالمفلق

1) ينفتح النصُ على مقدمة تعرض مسار الرواية بكامنه: فدُولاَسَال يعرَف هُوية نصه ( « ثلاث قصص » ) ولاي شيء يُوجدُ (رسالة موجهة إلى جيهان أنْجُو). وبعد أن يذكر فحواه ومُلتَقى ذاك الفحوى يُنجز في عشرين سطراً الحلقة الأولى ( » التي تضم مجموع النص والبرنامج كواسطة تبادل ، أي كدليل إنها حلقة الملفُوظ (موضوع التبادل) / المرسل إليه (الدوق أو القارئ عامة) . ولا يبقى فقط سوى الحكي، أي مل أو وتفصيلُ ما تم تصوره ومعرقه آنفاً ، قبل أن يلاسس القرم الموقة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة كلمة كلمة الورقة المعرفة المعرفة

2) هنا يمكن الإفساح عن العنوان: «وفي الأول تأتي قسةٌ من أسميّتُها سيدة بنات العمّ الجميلات (\*) دوسانتري »، وهي القصة التي تفترض الحلقة الثانية الموجودة في المستوى الموضوعاتي للرسالة.

يحكي أنطوان دولاسال، باختصار وإلى النهاية، حياة جيهان دوساتتري (أي حتى رحيله عن هذا العالم، ص. 2). على هذا النحو نعرف مسبقاً كيف ستنتهي القصة، إذ أن نهاية الحكاية تُعلَن قبل أن تبدأ الحكاية نفسها، وبهذا الشكل يُنحَى كل اهتمام بانقصة، وتستمر أحداث الرواية في الفاصل بين الولادة والموت، ولن تكون الرواية بذلك سوى كتابة لانزياحات (مُفاجَآت) لا تحطّم يقينية الحلقة الموضوعاتية (حياة ـ موت) التي تشكل خمة مجموع الرواية. إن هذا النص مُمحور من ناحية موضوعه، إذ يتعلق الأمر بلعبة بين متعارضين متنافرين ستخفع أسماؤهما للتغير (الرذيلة / الفضيلة، الحب / الكراهية، المديح / انتقد، فمثلاً يُتبع مدح السيدة الأرملة في النصوص الرومانية مباشرة بأحاديث سان جيروم المعددية للمرأة). إلا أن ذينك المتعارضين يملكان دائماً نفس المحور السيمي (الموجب / السالب)، ويتناوبان في مسار لا يحدُه شيء سوى الافتراض الأصلي المتعلق بالثالث المرفوع، أي الاختيار الحتمي لهذا الطرف أو نذاك (و«أو» هنا تغيد الحسم والحمر).

في إيديُولُوجيم الرواية (كما في إيديُولُوجيم الدليل) لا يتم القبول بلا اختزالية الأطراف المتعارضة إلا إذا كان الفضاء الفارغ للقطيعة التي تفصل بينهما مملوه أ بتركيبات سيمية مُلتسِسة. إن التعارض المطروح في البداية الذي يعطي الانطلاق للمسار الروائي، يُردَ مباشرة إلى الماضي (الما قبل) ليترُك المكان في الحاضر (في الآن) لشبكة من المحمولات ولتسلسل من المنعرجات يربطان بين الطرفين المتقابلين ويقُومان بجهود تركيبي لينحلا أخيراً في صورة الخُدعة أو القناع. هكذا تتم استعادة النفي عبر تأكيد الازدواج، ويتم استبدال تنافي الطرفين الذي تطرحه الحنقة الموضوعاتية للرواية بإيجابية مشبوهة، بشكل يترك معه الانفصال الذي تبتدئ وتنتهي به الرواية المكان لد، نعم - لا (أي للاانفصال). ولا تغضي هذه الوظيفة إلى صمت مُجَاوِز للتعارض وإنما تركب بين لعبة الكرنقال ومنطبها غير الخطابي. وعلى منوالها تنتظم كل الصور ذات القراءة

<sup>(8)</sup> هذا المصلح وظفه شلوفسكي في دراسته حول وبناء القصة والرواية ، ضمن ونظرية الأدب، (نشرت أغلب دراسات الكتاب معربة تحت عنوان انظرية المنهج الشكفي، نصوص الشكلانيين الروس، ترجمه عن النص الفرنسي، إبراهيم المتليب، مؤسسة الأبحاث العربية - الشركة المغربية للناشرين المتحدين، بيروت - الرباط، 1982، المترجم).

<sup>(\*)</sup> السيدة تأتي هنا بالمعنى الذي يعطيه إياها شعراء التروبادور المعاصرون لدوسانتري. أي كصورة متعالية للسحبوبة (المترجم).

المزدوجة التي تتضمنها الرواية كوريَّثة للكُرْنفَال أي الحيل. الخيانات، الغرباء، المخنُّفُون، الملفوظاتُ ذاتُ التأويل أو الوجهة المزدوجة (على مستوى المدلول الروائي)، الشَّعارات، الصراخ (على مستوى الدال الروائي). إن المسار الروائي سيكون مستحيلاً بدون وظيفة اللا انفسال هذه (وهو ما سنعود لتحليله) المتجلية في المزدوج double والمبرمجة للرواية من بدايتها. يُضمَّن دُولاَسَال روايتُه ملفوظ السيدة ورجال البلاط، ويوحى هذا الملفوظ بعدوانية تجاه دُوسَانتُوي. وباعتباره رسالة موجهة إلى دُوسَائتُري فإنه يُوحي بحب ﴿ حَنُونَ ﴾ وصُبُور. وسيكون من الأهمية بمكان تتبع المراحل المتلاحقة التي قطعت في الكشف عن هذه الوظيفة اللا انفصالية لملفوظ السيدة. فَغي مرحلة أولى لا تكون ازدواجية تلك الرسالة معروفة من طرف المتكلم (السيدة) والمؤلِّف (ذاتَّ الملغوظ الروائي) والقارئ (مُتلقِّي الملغوظ الروائي)، أما المحكِّمَة (كمخفَّل محايد = الرأي الموضوعي) وسانتري (كموضوع سكوني للرسالة) فتنطلي عليهما خدعة عدوانية السيدة تجاه غلام الأمير. لكن المرحلة الثانية تغيّر من موضع الازدواجية. إذ يدخل سانتري فيها ويتقَّبلها، وبنفسُ الشكُّل يكف عن أن يكون موضوعُ رسالَة مَا ليصبح ذاتاً لمنفوظات يكون هوٍ مُتحكِّماً فيها. وفي لحظة قالثة ينسى سانتري اللَّا انفصالُ، فهو يحول ما كان يعرف أنه سلبيًّ جداً إلى ما هو إيجابي كلية؛ إنه ينسى الخدعة ويقع في شرَكَ لعبة تأويل أحادي الجانب (وهو بالتالي خاطئ) لرسالة هي دائماً مزدوجة المعنى. ويعود فشل سانتري ـ ونهاية الحكاية ـ إلى هذا الحَمَلاً في استبدال الوظيفة اللا انفصالية لملفوظ مّا بقبول هذا الملفوظ كمنفوظ انفصاليُّ أحادي.

هكذا تتمتع السلبية الروائية بطريقة مزدوجة طريقة حقائقية alethque (تعارض المتناقضات ضروري، ممكن، محتمل أو مستحيل)، وطريقة أخلاقية déontique (الجمع بين المتناقضات واجب، مباح، لامبال أو ممنوع). وتكون الرواية ممكنة عندما يلتقي حقائقي التعارض مع أخلاقي الجمع (٩) .. تتبع الرواية مسار التركيب الأخلاقي، بهدف إدانته وتأكيد تعارض الأضداد في شكله الحقائقي .

إن الازدواج (الخدعة، القناع) الذي كان السورة الرئيسية للكارنفال(10) يصبح بذلك القطب المحرك للفواصل التي تملا الصمت المفروض من طرف الوظيفة الانفصالية للحلقة الموضوعاتية \_ المبرمجة للرواية. هكذا تمتص الرواية ازدواجية (حوارية) المشهد الكرنفالي، إلا أنها تخضعه للواحدية (أي لأحادية الصوت) المميزة للانفصال الرمزي الذي يضمنه محفل متمال يتمثل في الكاتب وقد تحكم في كلية الملفوظ الروائي.

Georg Henrik von Wright, an essay on modal logic, Amesterdam, North-Holland, Pub. Co. 1951.

<sup>(9)</sup>انظر،

<sup>(10)</sup> ندين بالتصور المشعلق بالمزدوج واللبس كصورة رئيسية في الرواية إلى ميخافيل باختين انذي ربطها بالتراث الشغوي للكرنغال وبالية الفحك والقناع وكذا الميني Ménipée.

M. Bakhtine, L'oeuvre de François Rabelais et la culture populaire au moyen Age et sous la Renaissance, Gallimard, 1970.

29

3) بالفعل، تدخل كلمة «الممثل» في هذا الإطار بالضبط من المسار النصي، أي بعد تلفيظ الانغلاق (الحلقة) التواصلية (رسالة ـ مرسل إليه) وموضوعة النص (حياة ـ موت). إنها كلمة ستظهر لمرات متكررة لتقدم كلام كاتب الحكاية كمنفوظ شخصية تنتمي لمسرحية تكون تلك الشخصيةُ مؤلفَها أيضاً. فبلَعبِه على الجناس اللفظي (auctor - actor في اللاتينية . و - auteur acteur في الفرنسية) يلامس أنطوان دُولاً سَال لَبْ تَأْرِجِح فَعَلَ الْكَلَامِ (العمل) باعتباره فعلاً خطابياً فعلياً من حيث مادتُه، ومن ثم فهو يلامس تشكّل الموضوع «الأدبي». فبالنسبة لدُولاَسَال، يكون الكاتب ممثلاً ومؤلفاً في نفس الآن، وهو مايعني أنه يعتبر النصَّ الروائي ممارسة (ممثلاً) وتتاجأ (مؤلفاً)، سيرورة (ممثلاً) وأثراً (مؤلفاً)، لعبة (ممثلاً) وقيمة (مؤلفاً) في نفس الوقت؛ بدون أن تنجح مصطلحات الأثر (الرسالة) والمالك (المؤلف) المفروضة سلفاً في محو اللعبة التي تنسقها(١١). هكذا يندمج محفل الكلام الروائي (سندرس في مكان آخر موقع محافل الخطاب من النص الروائي)(١٤) في الملفوظ الروائي ويعلن عن نفسه باعتباره أحد أجزائه. إنه محفل يفصح عن الكاتب كممثل رئيس في اللعبة الخطابية التي ستترتب عنه، وفي نفس الأن يعلق على تمطي الملفوظ الروائي، أي السرد والشاهد، داخل الكلام الوحيد لمن هو في نفس الوقت ذات الكاتب (المؤلف) وموضوع الفرجة (الممثل). وبما أن الرسالة هي الخطاب والتعشيل معاً داخل اللا انفصال، فإن المؤلف ـ الممثّل ينفتح وينفصم ليتوجّه نحو منحدرين؛ ١ ـ منفوظ مرجعي هو السرد، أي كلام يتحمل مسؤوليته من ينكتبُ كمؤنف ـ ممثل؛ 2 ـ مقدمات نصية هي الشاهد، ككلام أسند إلى شخص أخر ويتحمل مع ذلك سنطته من ينكتب كممثل ـ كتب. إن هذين المتحدرين يتداخلان بشكل يصبحان ممه قابلين للخلط، فأنضوان دُولاَسَال بمر بسهولة من القصة «المعيشة» لسيدة بنات العم الجميلات انتي كان شاهداً على (سرد) ها إلى انقصة المقروءة (المستشهد بها) لإيني Enée و ديدون Didon . . الخ.

4) لنقُلُ خِتَاماً بِأَنْ نَمُطُ التَلفُظُ هُو نَمُطُ استَدلالي. إنه سيرورة تؤكد ذاتُ المنفوظ الرواتي فيها مقطعاً يشكل خاتمة الاستدلال، انطلاقاً من مقاطع أخرى (مرجعية أي سردية أو نصية أي استشهادية) تشكل مقدمات للاستدلال؛ وهي مقدمات تعتبر، من حيث هي كذلك، صحيحة.

(11) ظهر مفهوم والكاتب، في الشعر الرومانسي في بداية انقرن 12 افقد كان الشاعر ينشر أبياته ولسوما إلى ذاكرة المتشدين البهلوانين الذين بطالبهم بالدتة في الأداء ويكون أي تعدين في النص خاسماً الإثبات والمحاكمة بشلاء Joyrar bradador (التي تشكل تحريفاً) (انظراء

R. Mendenez Pidal, Poesia juglaresca y juglar, Madrid, 1957, p. 14 note 1. وتقد أو يهنوان! ع، مكذا كان ينطق الترويادور الجانيسي iengalic بنيرة تعجية ولدينة. ونظراً لم سبق، ولانشاء جذوة التغني بالشعر العالم، فقد ظل البهلوان مطروداً من محفل الحياة الأدبية. ولم يستفع الاستمرار في الوجود إلا كموسيقي فقط يستطيع أن يمومه الترويادور، هذا المبنف من الموسيقين الآتي من خارج الذي تعايش ليهنوان وذلك من القرن الوابع عشو إلى الحامس عشوع. (نفس المرجع، من (380)، مكذا يشد لانتقال من اليهنوان باعتباره ممثلاً من المهنوان باعتباره ممثلاً (شخصية دراما، إدانة، انظر كنمة عدادة على الملاتينية التي تعني الشهد، منظم الحكرية) إلى المؤلف (المؤسس باني الإنتاج، المناف، والمنظم والمؤلم و لمبدع يكف هو عن أن يكون منتجه وإنما باشعه، انظر الكنمة اللاتينية العربية عمل البالغي.

(12) انظر کتابتا.

Le texte du roman, approche sémiotique d'une structure transformationnelle. Ed. Mouton. La Haye.

يفتر الاستدلال الروائي خلال سيرورة التسمية التي تتطلبها المقدمتان بالأخص في تسلسلهما الكن دون أن يتوصل إلى النتيجة القياسية الخاصة بالاستدلال المنطقي، وإذن فإن وظيفة تلفظ المؤلف ما الممثل تتمثل في إلصاق خطابه بقراءاته، ومحفل كلامه بمحفّل كلام الآخرين.

وسيكون من الطريف استعراض الكلمات ـ العوامل المكونة لهذا الاستدلال؛ «يبدو لي بده أنه كان يريد بعد ذلك...»، «وإذا كان الأمر كما يقول فيرجيل..»، «وما يقوله عن القديس جيروم هذا...» الخ، إنها كلمات فارغة توظف في نفس الآن للوصل وللانتقال. فباعتبارها واصلة، تربط تلك الكلمات (تجمع) بين ملفوظين أدنيين (سردي واستشهادي) داخل المغلوظ الروائي الشامل، وبهذا فهي تكون متداخلاً ذُرياً internucléaires وباعتبارها ناقلة فإنها تنقل ملفوظاً ما من فضاء نصي معين (الخطاب الشفوي) إلى آخر (الكتاب) جاعلة إياء يغير إيديُولوجيمه، ولذلك فهي تكون نافدة ذرياً intranucléaires (٤١) (مثلاً نقل الأصوات والشعارات إلى نص مكتوب).

تفترض العوامل الاستدلالية المجاورة بين خطاب مجاله الذات وملفوظ أخر مغاير لملفوظ المؤلف. إنها تمكّن من انزياح الملفوظ السودي عن الذات المتلفظة وعن حضوره لذاته، وتمكّن أيضاً من انتقال ذاك الانزياح من مستوى خطابي (إخباري، تواصلي) إلى مستوى نصي (مستوى الإنتاجية). فعبر الحركة الاستدلالية يرفض المؤلَّفُ أن يكون «شاهْداً» موضوعياً ومالَّكاً لحقيقة ترمز لها الكلمة، لينكتب كقارئ أو مُستمع يقوم ببُنْيَنة نصَّه من خلال نقل منفوظات أخرى. إنه يتكلم أقلُّ مما ينقرئ. أما العوامل الاستدلالية فإنها تفيده في إعادة ملفوظ مرجعي (السرد) إلى مقدمات نصية (الشواهد) والمكس بالمكس، إنها تقيم تناظراً وتشابهاً وتعادلاً بين خطابين مختلفين. وتظهر ملامح إيديولوجيم الدّليل مرة أخرى في مستوى النمط الاستدلالي للتلفيظ الروائي. فالإيديولوجيم لا يقبل بأي خطاب أخر إلاّ إذا جّمل منه خطابَه هو. هذا الانفصام في صيغة التلفيظ لم يعرفه الجنس الملحمي، فملفوظ راوي أغاني المفَاخِر الملحمية (gesie) أحادي الجانب، ويعين مرجماً واحداً (عبارة عن «موضوع» واقعى أو خطاب)، كما أنه دال يرمز إلى موضوعات متعالية (كونيّات). إن الأدب القروسطي، الخاضع لسيطرة الرمز، هو، بهذا الشكل. صوَّتيٌّ ومسانَدٌ من طرف الحضور المتراص للمدلول المتعالى. يقوم مشهد الكرنفال بإدراج محَّفل الازدواج في الخطاب، إذ يشكل الممثلُ الجمهور أيضاً \_ كل بدوره، بتتابع وتواقت \_ الذاتُ ومتلقى الخطاب، أما الكونغال فإنه يمثل الجسرَ الذي يربط بين المحفلين في انفصامها ذاك ويجد كلُّ طرف منهما فيه نفْسَه المؤلف (الممثل + المتفرج). هذا المحفل الثالث (المتفرج) هو ما يؤمن به ويحققه الاستدلال الروائي في ملفوظ المؤلف. وبما أن نمط الملفوظ الروائي غَيْر قابل للاختزال إلى أيِّ من المقدمات التي يتكوّن منها الاستدلالُ فإنه يغدو البؤرة التي يتقاطع داخلها الصوتيّ (الملفوظ المرجعي، السرد) والمكتوبُ (المقدمات النصية، الشاهد). إنه الفضاء المقعّر غيرُ

<sup>(13)</sup> بصدد هذه المصطلحات المتعلقة بالتركيب البنائي، انظر :

L. Tesnière, Esquisse d'une syntaxe structurale, P. Kluicksieck, 1953.

31

القابل للتصوير الأدبي الذي يعلن عن نفسه من خلال تعابير من قبيل « مثل » ، « يبدو لي » . و يقول عن هذا » . أو من خلال عوامل استدلالية تقوم بالجمع والتغنيف والغنق. بهذا نسجل برمجة ثالثة للنص الروائي تعين له نهايته قبل بداية القصة بمعناها الضيق : وبالتالي يبدو التلفيظ الروائي كاستدلال غير قياسي وكتسوية بين الشهادة والشاهد ، بين انصوت والكتاب . إن أحداث الرواية ستُشكّلُ في هذا المجال الفارغ وحول هذا المسار الممتنع التشخيص الذي يتصل بنمطين من الملفوظات يمتلكان « ذاتين » مختلفتين وغير قابلتين للاختزال .

#### IV . الوظيفة اللا انفييالية للرواية

1) يعتبر الملغوظ الروائي تعارض الأطراف تعارضاً مطنقاً وغيرً متناوب بين تجمّعين متضادين، لا يحصل بينهما أبداً تضامن أو تكامل أو تصالح ويكونان خاضعين لإيقاع لا فكاك منه. ولكي يخلق هذا الانفسال اللامتناوب مساراً خطابياً للرواية ينزم أن تحتويه وظيفة سالبة هي الملاانفسال. إنها وظيفة تتدخل في مستوى ثان : فعوض أن ترسخ مفهوماً للتناهي المكمل للتقسيم المزدوج (وهو مفهوم كان من الممكن أن يتشكل اخل نوع أخر من تصور النفي يمكن أن نسميه النفي الجذري الذي يفترض أن تعارض الأطراف يتم تفكيره في نفس الآن كاتحاد أو كاجتماع متواز)، عوض ذلك يُدخل اللاانفسال صورة اخدعة والازدواجية والمزدوج . هكذا يبدو أن التعارض اللامتناوب الأصلي تعارض زائف، وهو يكون كذلك من أساسه مادام لا يتماشي مع أن التعارض أع تطارض أخبو مع المرديلة والوجود مع ألعدم) حين لا يوجد النفي المكمل لذاك التعارض الكراهية والغضيلة مع الرذيلة والوجود مع ألعدم) حين لا يوجد النفي المكمل لذاك التعارض القابل لتحويل الانقسام الثنائي إلى كلية إيقاعية .

إن هذه الحركة السالبة المزدوجة تختزل اختلاف الأطراف إلى انفصال جذري قابل لتبادل الطرفين، أي إلى فضاء فارغ يدور حوله ذلك الطرفان المذان ينمحيان كوحدات ويتحولان إلى إلى عتناوب. وبدون تلك الحركة يفدو النفي غير كامل وغير مكتمل، وبتوفر تنك الحركة السالبة على طرفين متعارضين، وبما أنها لا تؤكد مع ذلك هوية المتعارضين، فإنها تفصم حركة النفى الجذري إلى لحظتين: 1 لـ انفصال، 2 ـ لانفصال.

2) إن هذا الانفصام يُنتج أولاً الزمن؛ فالزمنية (التاريخ) تكون فسحة لسفي انقاطع، أي ما يتسلسل فيما بين مقطمين (شمارض / تصالح) منعزلين وغير متناوبين. وقد ثم التفكير في القافات أخرى، في نفي حاسم يجمع بين المقطعين في التعادل، متفادياً بذلك فاصل الخطوة السالبة (المدة) ومعوضاً إياها بالفراغ (الفضاء) الذي ينتج انتقال الأضداد.

إن تلبيس النفي ambigunisation، وهو يفضي إلى غائية معينة، يؤدي أيضاً إلى مبدل الاهوتي (الله، «المعنى»)، فإذا كان الانفصال يعتبر مرحنة أولية، فإن التركيب بين النين في واحد في مرحلة الاحقة يفرض نفسه ليبدأو كتوحيد «ينسى» التعارض بنفس الشكل الذي به «لم يفترض» التعارض التوحيد، وبما أن الله يظهر في المرحنة الثانية ليسم انفلاق ممارسة سيميائية منظمة حول النفي اللامتناوب، فمن البديهي أن يكون هذا الانفلاق حاضراً في المرحلة الأولى. للتعارض البسيط والمطلق (الانفصال اللامتناوب).

داخل هذا النفي المنفسم بالضبط، تظهر للوجود كلُّ محاكاة. إن النفي اللامتناوب هو قانون الحكاية، إذ كلُّ سرد يتكون وينهل من الزمن والغاية ومن انتاريخ والله. فالمنحمة والنثر السردي يحتلان تلك الفسحة ويستهدفان اللاهوت الذي يفرزه النفي غير المتناوب، ويلزمنا البحثُ في حضارات أخرى كي نجد خطاباً غير محاكاتي، علمياً كان أو مقدساً، أخلاقياً أو طقوسياً، ينبني وينمحي عبر مقاطع إيقاعية تتضمن - في جوقتها تلك - أزواجاً سيمية متناقضة(14). ولا تشكل الرواية استثناه في قانون السرد هذا. فما يميزها في حماة الحكايات هو أن الوظيفة اللاانفصالية تغدو فيها عينية على جميع مستويات الملفوظ الروائي الكلي (الموضوعاتي، التوامل... الخ).

3) وبالغمل فإن اللا انفصال، (الحلقة الموضوعاتية؛ حياة / موت، حب / كراهية، إخلاص / خيانة) يؤطر الرواية، وقد عاينا ذلك في البنيات المفلقة التي تبرمج بداية الرواية. إلا أن الرواية لا تكون ممكنة إلا إذا كان ممكناً نفي انفصال انطرفين، بالرغم من أن ذاك الانفصال يضل مثبتاً ومتفقاً عليه. إنه يقدم نفسه فجأة كازدواج، لا كطرفين غير قابلين للاختزال. وإلى هذه الوظيفة اللا انفصالية التي تجدها في أصل الرواية تعود صورة الخائن والعاهل المهان والمحارب المهزوم والمرأة الخائنة.

كانت الملحمة تنتظم بالأحرى انطلاقاً من الوظيفة الرمزية للانفصال الإقصائي أو اللااتصال. فغي أغنية رُولاًن وكل قصائد المائدة المستديرة يتبع الخير والشرير، انواجب الحربي والحب المذري في عداء غير قابل للمصالحة من البداية إلى النهاية. وبدون إمكان أي تنازل. بهذا الشكل لا تستطيع الملحمة «الكلاسيكية» الخاضعة لقانون اللا اتصال (الرمزي) أن تقدم لنا طباعاً ونفسيات (شخصيات)(15). فالنفسية (الشخصية) ستظهر مع الوظيفة اللا انفصائية للدليل وستجد في غموضها أرضاً خصبة لحيلها وموارباتها. بالرغم من ذلك يمكننا أن نتابع، عبر تطور الملاحمة، ظهور صورة المضاعف كمبشر بخلق المزاج الشخصي. هكذا بدأ ينتشر في نهاية القرن السابع عشر وبالأخص في القرن الثامن عشر فن ملحمي غامض، يصبح فيه الإمبراطور عرضة للسخرية والدين والبارونات هزأة والأبطال جبناء ومشبوهين «حج شارلمان»(٥))، كما يصبح الملك لاشيء والغضيلة لم تعد تستحق المكافأة (قصيدة راؤول دو كامبراي (Garin de Monglan)، ويغدو الخائن الغادر هو الامل الرئيس (بطولة دُون دُومَايُونس، خاصة قصيدة راؤول دو كامبراي اشاهد على ممارسة ولأن تلك الملحمة ليست هجائية أو تقريضية، ولا محرّضة ولا مكرّسة، فإنها شاهد على ممارسة ولأن تلك الملحمة ليست هجائية أو تقريضية، ولا محرّضة ولا مكرّسة، فإنها شاهد على ممارسة

M. Granet, "Le Style", La pensée chinoise, p. 50 (14)

<sup>(15)</sup> تكون فردية الإنسان، في الملحمة، محدودة بإحالة خطية لمقولتين النتين الأخيار والأشرار، الإيجابيون وانسلبيون. وتبدو الحالات النفسية وكأنها وتحررت من الأمزجة الشخسية. من ثم يمكنها التغير بسرعة خارقة والتوصل إلى أبعاد هائلة. وعكن للإنسان أن يتحول من خير إلى ضراير إذ يتم تغير أحوال النفس بسرعة البرق. D.S Lixachou, وعكن للإنسان أن يتحول من خير إلى ضراير إلى فسراير إلى المرابعة البرق. L'homme dans la huérature de la vielle Russic, Moscou -Lemngrad, 1958

<sup>(\*)</sup> ملحمة تحكي حج شارلمان إلى قبر المسيح (نهاية القرن الثاني عشر ) المترجم.

سيميائية مزدوجة مبنية على تماثل الأضداد المشبع بالخنط وانغموض

4) في هذا الانتقال من الرمز إلى الدليل كان للادب الغزلي في جنوب فونسا أهمية خاصة. فقد أثبتت بحوث حديثة،١٥٠ التماثل بين تقديس السيدة في الأدب الجنوبي والشعر الصينم القديم. ويمكننا التوصل إلى نتيجة مفادِّها أن ممرسةٌ سيميائية ذات تعارض لا الفصالي (المسيحية، أوربا) قد خضعت تتأثير ممارسة سيميائية هيروغنيفية متأسسة عني والانفصال الاتصالي» (النفي الجدلي) باعتباره قبل كل شيء انفصالاً للمحورين المختلفين تماماً والمتشابهين في نفس الوقت. إن هذا يقدم لنا تفسيراً لكون ممارسة سيميائية مهمة في المجتمع الغربي (الشعر الغزلي) قد أعطت للآخر (المرأة)، وخلال فترة طوينة. دوراً بنيوياً أساسياً. واخال أنه في حضارتنا، التي كانت في حالة انتقال من الرمز إلى الدليل، تحوَّل لاعتد دُ بالانفصال الاتصالي إلى مديح لطرف واحد من أطراف التعارض؛ الأخر (المرأة)، لذي فيه تنعكس وتنصهر. فيما بُعد، الذَّاتُ (المؤلف، الرجل). ولذَّو يخضع الآخر لطرد يغدو حتماً ضرد البمرأة وعدَّم الاعتراف بالتعارض الجنسي (والاجتماعي). هكذا يتم تقويض النظام الإيقاعي للنصوص الشرقية التي تنظم الجنسين (الاختلافات) داخل انفصال اتصالي (زواج مقدس) بنسق ممركز (الآخر. المرأة) تكون مهمة مركزه محصورة في تمكين الذوات من التطابق معه. إنه إذن مركزًا مايفًا ومخادعً وأعمى يمنح قيمته للذات التي تمتلك الأخر (المركز) كي تعيش نفسها كوحيد أجيد، من هنا تنبع الإيجابية المُطَلَقة لهذا المركز الأعمى (المرأة) الذي يسير إلى لامهاية «النبالة» وهمزايا القلب» ليتحلُّ في سلسلة من الصور (تمتد من الملك إلى العذراء). وبالتالي، فإن لحركة السببية غير المكتملة، والمتوقفة قبل أن تعيش الآخر (المرأة) كنقيض وندٍّ، في الآن نفسه، نبذات (الرجل، المؤلف)، تكون مسبقاً حركةً لاهوتية قبل أن يتم نفيُها هي نفسها عبر تعالق الأضداد (تطابق الرجل والمرأة المتزامن مع انفصالهما). إنها ثلتحق بالفعل الديني عندما يحين الوقت، وتهدي عدم اكتمالها للأفلاطونية.

(16) انظر ء

Alois Richard Nykl, Hispano - arabic poety on its relations with the old provençal traubadour, Baltimore, 1964.

تبين الدراسة كيف أن الشعر العربي، وإن لم ويؤفر بشكل أني في شعر جنوب فرنس، فوت قد ساهم، بانتداده مع الخياب المجتوب، في تنكون وتخور الفنائية الغزئية سواء في مضمونه وأنو عه أو إيدعه ونظام تو فيه ومقاطعه نسوئية، وإذن، وكما أقبت ذلك الأكادي السوفياتي ن أ، كونزاد، فإن العالم العربي كان من جهته قد دخل، من خلال مرفه الشرقي، في علاقة مع الشرق والصين (فني سنة 751م تلاقت جيوش خليفة بغداد مع جيوش إمير صورية ثان Tan على منفة نهر تلالاس Talas والمسين (فني سنة 154م تلاقت جيوش خليفة بغداد مع جيوش إمير صورية ثان شالله ولارابع لنسيلاد تلالاس Talas ومناف ديونان مسينان، ويعوي فوه و يعوي تنوسين بان هرابع لنسيلة ولارابع لنسيلاد الشمينية تشكل فئة يذكران بموضوعات وتنظيم الشعر الخزلي الجنوب فرئسا فيما بين القرن 12 و 15م، إلا أن الأنشيد السينية تشكل فئة معيزة تنتمي إلى غط فكري أخر، بالرغم من ذلك فإن النقاء والند خل شيء حاصل بين الفقافتين معاً، المربية والسينية معميزة تنسوب البية الدائة (فن، أدب) السينية إلى البلاغة المربية ومن ثم إلى التفاقة الموسطية) انظر؛ ماللا N.I. Konrad. "Problèmes de Intérature comparée actuelle, In Izvestija Akademii nauk, U.R.S.S., Séne "Littérsture et langage", 1959, t. 18, fasc.4, p. 335.

لقد أول البعض اكتساح اللاهوت للأدب الفزاي كمحاولة لتخليص شعر الحب من اضطهاد محاكم التفتيش أو المنطهاد محاكم التفتيش (17) بينما رأى فيه البعض الآخر سطوة نشاط محاكم التفتيش أو الرهبان الدومينيكيين والفرانسسكيين بعد اندحار الألبيجيين albigeois في مجتمع الجنوب الفرنسي(18) ومهما كانت طبيعة الوقائع التجريبية، فروحانية الأدب الغربي كانت موجودة أصلا في بنية تلك الممارسة السيميائية التي تتسم بالنفي الزائف ولا تعترف بالانفسال الاتصالي للأطراف السيمية. في إيديولوجيم كهذا، يعني إضفاء الطابع المثالي على المرأة (الآخر) أن المجتمع يرفض أن يتأسس عبر الاعتراف بالوضع الاختلافي وغير التراتبي مع ذلك للمجموعات المتارضة، كما أنه يرفض الاعتراف بحاجته البنيوية إلى مركز متنقل وإلى وحدة مفايرة لا تكون ذات قيمة إلا كموضوع تبادل بين الذوات. وقد وصفت السوسيولوجيا كيف توصلت المرأة إلى أن تحتل مكانة المركز المتنقل هذا (أي موضوع التبادل(١٩)). إن هذا التشمين التحقيري يهيء الروجوازي، ولا يتميز من ثم جوهرياً عنه (في الحكايات الشعرية الشعبية Fabliaux والهزليات farcex . والسوتيات Soues. والسوتيات farces .

5) أما رواية أنطوان دُولاً سأل، فيما أنها توجد في موقع وسط بين هذين النمطين من المفنوظات، فهي تتفيمن الخطوتين معاً، إذ السيدة صورة مُزدوجة في البنية الروائية. إنها لم تعد فقط السيدة المولّمة كما يغترض ذلك قانون الشعر الغزلي، أي الطرف المثمّن من علاقة غير انفسالية، فهي أيضاً الخائنة والجاحدة للجميل والدنيئة. إن الطرفين الوضعيين والمتعارضين سيمياً داخل لااتصال تفرضه ممارسة سيميائية متعلقة بالرمز (الملفوظ الغزلي) لم يعودا كذلك في «جيهان دُوسانتُري»؛ إذ يصبحان هنا غير منغصلين داخل وحدة واحدة مزدوجة توحي بإيديولوجيم الدليل. فالمرأة ليست مؤلهة ولا مهانة، فلا هي بالأم ولا هي بالعشيقة، وليست متولهة بدُوسانتُري ولا مخلصة للقسر، إنها الصورة اللانفصالية بامتياز التي تتمحور حولها الواية.

ينتمي سائتري بدوره إلى هذه الوظيفة اللانفصالية سواه حين يكون طفلاً أو محارباً وخادماً أو بطلاً ومخدوعاً من طرف السيدة أو منتصراً على الفرسان ومستشفياً أو مخوناً، وعشيقاً للسيدة أو محبوباً من طرف الملك (أو بُوسيكُو Bousicault أحد رفاق السلاح (ص. 141)). إن سائتري لا يكون أبداً ذكراً، فهو الطفل العشيق بالنسبة للسيدة والرفيق العمديق الذي يقتسم سرير الملك أو بوسيكو. إنه الخنفي المكتمل، فالتسامي عن الجنس (دون تجنيس

J. Coulet, Le Troubadour Guilhem Montabagad, Bib. Méridionale, 1928, 12ème série, IV. (17)

J. Anglade, Le Troubadour Guirault Riquier, Etude sur la décadence de l'ancienne (18) poésie provençale, 1905.

Campaux, "La Question de la femme au XVe siécle" in Revue des cours littéraires (19) de la France et de l'étranger, I.P., 1864, p. 458 et suiv, p. Guide, Etude sur la condition privée de la femme dans le droit ancien et moderne, Paris, 1885, p. 381.

النص المغلق

التسامي) ولواطيته ليستا سوى حكمي الوظيفة اللانفصائية لتنك الممارسة السيميائية التي ينتمي إليها. فهو المرأة / المحور التي تنعكس عليها الدلائل الأخرى للوظيفة لروائية كي تنصهر مع لنسها: والآخر هو الذات بالنسبة للسيدة (الرجل هو الطفل، أي المرأة نفسها التي تجد فيه هويتها اللامنفصلة عن الآخر وتظل مع ذلك غير مبالية بالاختلاف التام للائنين معا). إن سانتري هو أيضاً الأخر بالنسبة للملك والمحاربين وبوسيكو (باعتباره الرجل الذي هو أيضاً المرأة التي تتم إلحاق سانتري بها، تمكنه من نعب دور موضوع تبادل داخل مجتمع الرجال، أما الوظيفة اللانفصائية لسانتري نفسه فإنها تمكنه من لعب دور موضوع تبادل بين المذكر والمؤنث. وتقوم الوظيفتان معاً بإغلاق عناصر النص الثقافي في نسق قار محكوم باللا انفصال (أي بالدليل).

#### V تَناغُمُ الانْزِياحَات

 أ) تتمظهر الوظيفة اللا انفصالية للرواية، على مستوى المنفوظات المكونة لها؛ كتناغم. من الانزياحات. فالدليلان المتعارضان في الأصل (واللذان يشكلان الحلقة الموضوعاتية حياة / موت، خير / شبر، بداية / نهاية... الخ)، يتم ربطهما من جديد وتوسيطهما عبر سلسنة من الملفوظات التي لا تكون علاقتها مع التعارض جلية أو ضرورية منطقياً. ونمّا تتسلسل بدون أن يوقف تجاورُها ذاك أيُّ أمر قاهر. إن ملفوظات الانزياح هذه. وبالمقارنة مع الحنقة التعارضية التي تؤطر الملفوظ الروائي، عبارةً عن أوصاف تقريظية للأشياء (الملابس والهدايا والأسنحة) أو للاحداث (رحيل الجيوش، الحفلات، المبارزات). وكمثال عني ذلك وصف التجارة والمشتريات والألبسة ( ص. 51, 63, 71, 72, 71) والأسلحة (ص. 50)... الخ. إن ملقوظات من هذا النوع تتكرر برتابة ضرورية وتجعل من النص مجموعة من النكوصات وتتابعاً من المفلوظات المفلقة والدائرية المكتملة بذاتها التي يتمركز كل واحد منها حول نقطة معينة قد توحي بالفضاء (دكان التاجر، غرفة السيدة) أو بالزمن (رحيل الجيوش، عودة سانتري) أو بذات التنفيظ، أو بالثلاثة مماً. هذه الملفوظات الوصفية تكون مفصّلة للغاية وذات إيقاع تكراري يمنح إمكانياته للزمنية الروائية. وبالفعل، فأنطوان دولاسال لا يصف أي حدث يتطور داخل المدة الزمنية. فحين يتدخل أحد الملفوظات التي يتلفظ بها الممثلُ (المؤلفُ) ليشكّل تسلسلاً زمنياً، فإنه يكون مختزلاً جدّاً ولا يقوم بغير ربط بين الأوصاف التي تضع القارئ إزاء جيش مستعد للرحيل أو عند بائعة أمام كسوة أو حلية، و تمتدح هذه الأشياء التي لم تجمعها أية علية في مجال واحد. إن تدامج هذه الانزياجات قابل للانجراف، فتكرار المدائح قابل لأن يتضاعف إلى ما لانهاية، إلا أنه على كل حال يخفع للإنها، (والإغلاق والتحديد) من طرف الوظيفة الأساسية للملفوظ الروائي، أي للانفصال. وبما أن الأوصاف التقريظية تُلتقط داخل الكنية الروائية. أي أنها تُري بشَكلَ معكُوس انطلاقاً من نهاية الرواية حيث يتحول الحياس إلى أبيي قبل أن يجر صاحبه إلى الموت، فإنها تصبح نسبية وغامضةً وخادعةً ومزدوجةً، بحيث إن أحاديتها تتحول إني ثنائية ملتبسة.

2) فضلاً عن الوصف التقريظي في المسار الروائي، يظهر صنف آخر من الانزياحات المتناعمة داخل اللا انفصال. إنها الشواهد اللاتينية والتعاليم الأخلاقية، فأنطوان دولاسان يستشهد بأقوال طوليس دوميليزي T. de Milesie وسقراط وترييديس Trimides وبيتاكس دو ميسيلين P. de Misselene وبالإنجيل وكاتون Caton وسينيك وسان أوغسطين وأبيقور وسان برنار وسان بول وابن سينا .... الخ. وقد استطعنا العثور، إضافة إلى الاستشهادات المعترف بها، على سوقات أدبية.

من السهل التوصل إلى الأصل الخارجي لهذين الصنفين من الانزياحات؛ أي الوصف التقريظي والشاهد. فالأول ينبع من المعرض. إنه ملغوظ البانع الذي يمتدح بضاعته، أو المنذر الذي يعلن القتال. وتصبح الكلمة الصوتية والملغوظ الشفوي والصوت نفسه كتابا، إذ الرواية عملية نسح لتواصل شفوي أكثر منه كتابة. فما يُنقل إلى الورقة هو دال اعتباطي (كل كنمة تساوي صوتا) يريد لنفسه أن يكون متلائماً مع مدلوله ومرجعه، ويمثل بالتالي « واقعاً » موجوداً مسبقاً وسالفاً على ذلك الدال. إنه يقوم بمضاعفة ذاك « الواقع » كي يُدمجه في مسار تبادل معين، وهو بالتالي يحيله إلى ماثول représentamen (دليل) قابلة للتحوير والتمرير كعنصر مخصص لتأمين السجام بنية تواصلية (تجارية) ذات معنى (ذات قيمة).

لقد شاعت هذه الملفوظات التقريظية في فرنسا القرن الرابع عشر والخامس عشر وغرفت باسم الشعارات. وقد نبعت الشعارات من خطاب تواصلي يقصد - حين ينطق بصوت عالم في الساحة العامة - الإخبار المباشر للجمهور بما يتعلق بالحرب (عدد الجنود، مصادرهم، العتاد) أو بما يتعلق بالسوق (البضائع، مزاياها، أنماطها) (20). إن هذه التفصيلات المفخمة والصاخبة تنتمي إلى ثقافة يمكن أن نسميها بالثقافة الصوتية؛ إنها ثقافة التبادل التي ستفرضها النهضة الأوربية نهائياً وستتم عبر الصوت وقارس بنية الحلقة الخطابية (الشفوية، الصوتية)، ولذا فهي تحيل أصلاً إلى واقع تتطابق معه عبر مضاعفته (عبر «الدلالة» عليه). والأدب الشفوي يتميز بأصناف عديدة من هذه الملفوظات التفصيلية والتقريظية (21).

وفي عصر لاحق، ستفقد الشعارات أحاديتها لتصبح منتبسة ولتفدو في نفس الآن توبيخاً. ففي القرن الخامس عشر استقر الشعار كصورة لا انفصالية بامتياز(22).

إن نص أنطوان دُولاسال يُمسك بالشعار بالضبط قبل انفصامه إلى مدح و/ أو توبيخ. ففي الكتاب يتم تسجيلُ الشعارات باعتبارها تقريظية بشكل أحادي الجانب. لكنها تغدو ملتبسة بمجرد ما نقرأها انطلاقاً من الوظيفة لعامة للنص الروائي، فخيانة السيدة تصبح نشازاً في النبرة

<sup>(20)</sup> مثلا ومبراخات باريس، المشهورة، وهي ملفوظات تكرارية وتعدادات تقريظية كانت تنعب دور الإشهار المعاصر في مجتمع تلك المرحلة.(...).

<sup>(21)</sup> انظر لفز المهد القديم (من الكتاب المقدس، م) (ق. 15)؛ عين رؤساء جيش بنو خذ نصر 43 نوعاً من الأسلحة. واستشهاد القديس كانتن Kanten حيث عين رئيس الجيوش الرومانسية 45 سلاماً... الغ.

<sup>(22)</sup> مكذا نجد لدى Grimmelshausen. Dersatyrische Pylgrad عشرين ملنوظاً، تكون في البداية ذات معاني أبجابية (1666) لتستعاد فيما بعد في معنى قدحي دلالياً ولتقدّم باعتبارها مزدوجة (لا هي بالإيجابية ولا هي بالسبية). يوجد الشعار بكثرة في الألغاز والسوتيات (مسرحيات نقدية لاذعة في الغرون الوسطى، م) (...).

النص المغلق 7

التقريظية وتكشف عن غموضها . هكذا يتحول الشعار إلى توبيخ ليندمج في الوظيفة اللا انفصالية للرواية كما لاحظنا ذلك سابقاً ، وتتفير الوظيفة الموجودة على مستوى مجموع خارج النص (م.خ) إلى داخل المجموع النصى للرواية (م.ر) و تحددها من ثمة كإيديُولوجيم .

إن هذا الانفصام في أحادية ملفوظ ما ظاهرة خاصة لما هو شفوي، وهو أمر يعم كل الغضاء الخطابي (الصوتي) للقرون الوسطى خاصة مسرح الكرنفال. فالانفصام الذي يشكل صلب الدليل (شيء / صوت، مرجع / مدلول / دال) وفضائية الحنقة التواصلية (ذات ـ مرسل. ذات ـ أخر مزيف) تبلغ المستوى المنطقي للملفوظ (الصوتي) وتقدم نفسها كلا نفصال.

3) أما الصنف الثاني من الانزياح (الشآهد) فإن مصدره هو النص المكتوب. فالنفة اللاتينية والكتب الأخرى (المقروءة) تلج نص الرواية منسوخة بشكل مباشر على شكل شواهد أو سمات ذاكرة (على شكل ذكريات). وهي تُنقل كما كانت عليه في قضائها اخاص إلى فضاء الرواية التي تكون في طور الكتابة سواء عبر وضعها بين مزدوجتين وعبر السرقة الأدبية (2).

إضافة إلى كونها تشمن الصوتي وتدمج فضاء المعرض (البورجوزي) والسوق والشارع في النص الثقافي، تتميز نهاية القرون الوسطى أيضاً باكتساح عارم للنص المكتوب. وعلى هذا النحو لم يعد الكتّاب من حظ النبلاء والعلماء لوحدهم بن تدمقرط الله بشكل أصبحت معه الثقافة الشفوية تزعم أنها ثقافة مكتوبة. وإذن، وبما أن كن كتاب، في حضارتنا، نسخ للكلام الشفوي 25، فإن الشاهد والسرقة الأدبية لهما أيضاً نفس شفوية لشعار بالرغم من كون (23)...)

(\*) ملحوظة التشيير علامة الحذف (...) إلى أننا وفرنا على المارئ العربي عناء قراءة لاتحة سويسة من المواجع المكتوبة بملات غير الفرنسية والنادرة في مكتبناتنا. (المترجم).

- (24) نعرف أنه بعد مرحلة تم فيها تقديس الكتاب (الكتاب المقدس = لكتاب للاتيي) عرف المعتمع القروسفي في بداياته مرحلة انحلت فيها قيمة الكتاب وم تعويض النعوص فيها بالصور، وابتداء من منتصف القرن 13. تقير معير ودور الكتاب، وباعتبارها مجال إنتاج ومبادلات، احتملت المدية الكتاب واستغزته، وأصبح الفعل برتجعان ويتضاعان في جدلية مساعدة، ودخل الكتاب، باعتباره مادة ضرورية في حدة الإنتاج القروسفي ليصبح تناجا أبلا لنصريف وأيضاً إنتاج المعياء ( Albert Hacon, L'Envers des Livres, Herman, 1961, p. 1) وقد ظهرت كتابات دنيوية كقصائد Cycles أولان والرواية الغزلية كرواية ألكساندر الأكبر، والروايات البروسنية كالمنت أرثور وابحث عن جوالو المعتمل ورواية الوردة ونصوص الترويادور (شعراء جوالون في جنوب فرنسا، م) والترويقي Craal والمحتمل المعالم جوالون في فرنسا الشمائية، م) والمكتاب الشعبية المنظومة المعالم ورواية روايا والكرامات، والمسرح المعالم المعالم المعالم ورواية ورواية روايا والمحتمل أكبر في القرن 15 في المعالم ورواية والمحافق والوراؤون المحترفون يقيمون دكا كيسه ويستعرضون بضاعتهم للبيع كل من باريس وبورج Bruges والجافون المحترفون يقيمون دكا كيسه ويستعرضون بضاعتهم للبيع كل من باريس وبورج Augsburg وأوليات الشمائية والوراؤون المحترفون يقيمون دكا كيسه ويستعرضون بضاعتهم للبيع كلاء المعارض، ويقرب الكناف بدأ النساخ والوراؤون المحترفون يقيمون دكا كيسه ويستعرضون بضاعتهم للبيع وقد أصبح طقس الكتاب سائدا في بلاط ملوك أنج (المرتبطين حصيمياً باللهمة الإيطائية) عيث كان يعمل أنطوان دولاسال اختد كان رونيه أنج (1800) على 24 مخطوطا عدمانياً وعربياً، وفي غرقته عنقت لوحة كبيرة كتب أنطوان دولاسال المتدافية إلى الأطار المسيحية والإسلامية و.
- (25) يبدو من الطبيعي بالتسبة للفكر الفريم اعتبار الكتابة ثانوية ولاحقة على النطق. هذا اخط من قيمة الكتابة، وممه فرضيات فلسفية عديدة من فرضياتنا، يرجع إلى أفلاطون ا ولا يوجد، ولن يوجد أبداً شيء مكتوب مددر مني . إن المكتوب بالفعل ليس بموقة قادرة، على غرار المعارف الأخرى، أن تتشكل في جمعة . زنا هو تتاج لملاقة إنا مشكررة مع مادة تلك الموقة تلسبه، وهو تتاج توجود تقاسمه معها، وبشكل فجائي، فكما يُشيء النور فجأة حين يصعد اللهب، تتتج هذه المعرفة في الروح، وللأسف يشغذى منها بنقسه ولوحده إن هذه الوضية لا تتفير رلا زذا اعتبرت الكتابة سفطة

أسلهما الخارجي (الشفوي) يحيل على بعض الكتب السابقة على كتاب أنطوان دولاسال.

4) لكن هذا لا يمنع كون الإحالة على نص مكتوب تشوش على القوانين التي تفرضها الكتابة الشفوية على النص كقانونين هما التفصيل والتكرار اللذان يفضيان إلى زمنية معينة (انظر ما سبق). إن محفل الكتابة يدخل النص ومعه نتيجتان هامتان ا

\* تكمن الأولى في كون زمنية نص أنطوان دولاسال يمكن نعتُها بأنها كتابيّة scripturale (إذ المقاطع السردية متجهة نحو نشاط الكتابة نفسها ومحركة من طرفها) أكثر منها زمنية خطابية (المقاطع السردية لا تتسلسل انطلاقاً من قوانين المركب الفعلي). فتتابع والأحداث (الملغوظات الوصفية أو الشواهد) يخضع لحركة اليد التي تشتغل على الورقة البيضاء، أي أنها تخضع لاقتصاد التدوين نفسه. إن أنطوان دولاسال غالباً ما يوقف سيولة الزمن الخطابي ليدمج حاضر اشتغاله على النص عبو تعابير مثل «لأعد إلى ما كنا بصدده»، «لكي أختصر»، «ما أقوله »، «وسأصمت الآن قليلاً عما يتعلق بالسيدة ووصيفاتها لأعود إلى سانتري الصغير»… الخ. إن هذه الجمل الواهلة تشير إلى زمنية مغايرة لزمنية المتوالية الخطابية (الخطية)، إنها زمنية حاضر التلفيظ الاستدلالي (العمل الكتابي).

\* الثانية : بما أن الملفوظ (الصوتي) مكتوب على الورق، وبما أن النص الغريب (الشاهد) منسوخ ، فإن الإثنين معا يشكلان نصا مكتوبا يكون فيه فعل الكتابة نفسه مجرد خلفية ويقدم نفسه \_ في كليته \_ كفعل ثانوي كما لو كان الأمر يتعلق بكتابة \_ نسخة أو دليل أو ورسانة » : «على شكل رسالة أرسلها لكم » .

هكذا تنبني الرواية على شكل فضاء مزدوج؛ فهي في الآن نفسه ملفوظ شعري ومستوى كتابي يسود فيه النظام الخطابي (الصوتي) بشكل شبه مطلق.

# VI. النهاية الاعتباطيَّةُ أو الاكْتِمَالُ البِنَائيّ

 ل يقدم كل نشاط إيد يُولُوجي نفسه في شكل ملفوظات منتهية من الناحية الإنشائية.
 ومن اللازم تمييزُ هذا الانتهاء عن الاكتمال البنائي الذي لا تطمح إليه إلا بعض الأنساق الفلسفية (هيجل) وبعض الديانات. والحال أن الاكتمال البنائي ميزةً أساسية «للادب»، هذا الموضوع

وحقيقة أبدية : ويقدم المكتوب خدمة للناس ويأتي لهم بالنور الذي يضيء لهم ماهية الواقع والطبيعة ». إلا أن التفكير والبرهنة المثالية تكشف، ويشك، عن والأداة العاجزة المتشلة في اللغة . هو ذا الحافز الذي يجعل أي امرئ لا يملك أبدأ الشجاعة الكافية التي تكنه من أن يتجاوز في اللغة الأفكار التي اكتسبها وأن يقوم بذلك في شيء ثابت لا يتغير كما هو حال ذاك الشيء المتصل في الحروف المكتوبة (أفلاطون، الرسالة السابعة).

ويشاطر مؤرخو الكتابة، على المموم، أقلاطون أطروحته هذه

James G. Février, Histoirre de L'ecriture, Paris, Payot, 1948 انظر،

على المكس من ذلك يؤكد:

Tchang Tchenging, L'ecriture chinoise et le geste humain, Paris, 1937, et P. Van Ginneken, La reconstitution typologique des langues archaîques de l'humanité, 1939.

أسبقية الكتابة بالعلاقة مع اللغة الصوتية.

الذي تستهلكه ثقافتنا كمنتوج نهائي (كأثر وكانطباع) مع رفضها قراءة سيرورة إنتاجيته، وتحتل فيه الرواية مكانة مرموقة. إن مصطلح الأدب يتطابق مع مصطلح الرواية سواء في أصوله الزمنية أم في انغلاقه البنائي(26). قد يفتقر النص الروائي في أحيان كثيرة إلى النهاية المسريحة، أو قد تكون نهايته غامضة أو خفية مفترضة. إن ذاك الفياب لا يزيد الاكتمال البنائي للنص إلا تأكيداً. ويما أن لكل نوع اكتماله البنائي الخاص فإننا سنحاول البحث عن الاكتمال البنائي لـ «جيهان دو سانترى».

2) إن البرمجة الأولية للكتاب هي، مسبقاً، اكتماله البنائي. ففي الصور التي وصفنا أنفاً تنغلق المسارات وتعود لنقطة بدئها أو تتقاطع عبر مراقبة ما بشكل ترتسم معه حدود الخطاب المغلق. بالرغم من ذلك؛ فإن الانتهاء التأليفي للكتاب يستعيد ويكرر الاكتمال البنائي، تنتهي الرواية بجلفوظ الممثل الذي يوقف الحكاية، بعد أن تقود قسة سانتري إلى عقاب السيدة، وتعلن النهاية بتعبير «وسأبداً نهاية هذا التقرير.. »(ص.370).

يمكن اعتبارُ الحكاية منتهية حين تكتمل إحدى الحلقات (تنحل إحدى الثنائيات التعارضية) التي فتحت متواليتها من طرف البرمجة الأصلية. إن تبك الحقة إدانة للسيدة، وهو ما يعني إدانة للغموض، وتتوقف الحكاية هنا، وسنسمي انتهام الحكاية، الذي يتم عبر حلقة ملموسة، استعادة للاكتمال البنائي.

إلا أن الاكتمال البنائي الذي يُبرز، مرة أخرى وعبر ملموسيته، الصورة الأساسية للنص (الثنائية التعارضية وعلاقتها باللانفسال) لا يكفي لكي يكون خطاب المؤلف مغلقاً. فلا شيء في الكلام قادر على وضع حد \_ إلا بشكل تعسفي \_ للتسلسل اللانهائي للحلقات. أما الإعلان الفعلي للنهاية فإنه يتم عبر وصول العمل الذي ينتج ذاك الملفوظ، أي الأن وعلى هذه الصفحة. فالكلام يتوقف حين موت ذات الكلام ولا ينتج هذا الاغتيال غير محفل الكتابة (العمل).

ويشير إلى الاستعادة الثانية للنهاية ـ وهي الاستعادة الغملية ـ عنوان جديد يدل عليه «المعقل» « وسأعلن نهاية كتاب هذا الغارس الباسل الذي...» (ص. 308). ويتلو ذلك حكاية مختصرة للحكاية بهدف إنهاء الرواية عبر إعادة الملغوظ إلى فعل الكتابة : «يا أميري السامي، الممتاز الجبار، ياسيدي الذي تُرعب سطوتُه الأفاق.. إذا كنت قد فرطت في الواجب بكتابة مختصرة أو مسهبة ... لقد ألفت هذا الكتاب المسمى سائتري، على شكل رسالة أرسلها إليك» مختصرة أو مسهبة ... لقد ألغت هذا الكتاب المسمى سائتري، على شكل رسالة أرسلها إليك» (ص. 309)؛ وكذا عبر تقويض ماضي الكلام بحاضر المخطوط : « وعليه ياسيدي الذي تسعطوته الأفاق، سأكف الأن عن الكتابة ...».

يتميز النص إذن بطابع مزدوج؛ فهو في الآن ذاته قصةُ سانتري وقصةُ سيرورة الكتابة. وبما أن الإنتاجية الكتابية تتعرض غالباً للانقطاع بغاية إظهار الفعل المنتج، فإن الموت (موت سانتري) يصادف، كصورة بلاغية، توقف الخطاب (انمحاء الممثل). لكن هنك تراجعاً آخر لموقع الكلام، إذ يقوم النصُّ باستعادة أخرى في اللحظة التي يصمت فيها الكلام؛ فهذا الموت لا يمكنه أن يُتَكلم، وإنما يتم تأكيده بكتابة (شاهد القبر) تضعها الكتابة (نصُّ الرواية) بين قوسين.

وبالإضافة إلى ذلك \_ وهذا تراجع أخر، من موقع اللسان هذه المرة \_ فإن الشاهد المأخوذ من القبر يكون في لفة ميتة (اللاتينية): وبما أن اللاتينية في تراجع بالمقارنة مع الفرنسية فإنها تصل إلى النقطة الميتة حيث ينتهي الخطاب ومنتوجه، أي «الأدب»/ «الرسالة» («وسأنهي الكتاب») لا الحكاية (التي تكون قد تمت في الفقرة السابقة بتعبير «وسأبداً في نهاية هذا التقرير …»).

(3) أبإمكان الحكاية أستمادة مفامرات سانتري أو تجنيبناً عناء التعرف على الكثير من تفاصيلها. لكن هذا لا يمنع من أن تظل الحكاية مفلقة وأن تكون ولادتها ميتة. فما ينهيها بنيويا هو الوظائف المفلقة لإيديولوجيم الدليل التي أفرناها سابقاً ولا تقوم الحكاية بغير تكرارها وتنويعها. ما يفلق الجكاية من الناحية التأليفية، كواقعة ثقافية، هو إعلانها كنص مكتوب.

هكذا وقبل الخروج من القرون الوسطى، أي قبل ترسيخ الإيديولوجيا «الأدبية» والمجتمع الذي تُشكل تلك الإيديولوجيا بنيته الفوقية، يُنهي أنطوان دولاسال روايته بشكل مزدوج؛ يُنهيها بنائيا كحكاية وإنشائيا كخطاب. إن هذا الانفلاق الإنشائي يؤكد، من موقع سذاجته نفسها، بدهية فعل مُهم سيكتبُه الأدب البورجوازي فيما بعد. يتمثل هذا الفعل في كون أن للرواية وضعية سيميائية مزدوجة؛ فهي ظاهرة لسنية (حكاية) وأيضا مسار خطابي (رسالة، أدب) وواقع كونها حكاية ليس إلا طابعاً سابقاً لهذه الخصية الأساسية المتمثلة في كونها تنتمي أدب وواقع كونها دائي كيز الرواية عن الحكاية؛ فنرواية أصلاً «أدب»، أي نتاج للكلام وموضوع (خطابي) للتبادل، له مالكه (المؤلف) وقيمته ومستهدكه (الجمهور، المتلقي). إن خاتمة الحكاية تصادف انتهاه مسار الحنقة (ي، أما اكتمال الرواية فإنه، على العكس من ذلك، لا يقف عند حد تلك الخاتمة. فمخفل الكلام يأتي في النهاية على شكل ختام بهدف إبطاء السرد، وبهدف توضيح أن الأمر يتعلق ببناء لغوي تتحكم فيه الذات المتكلمة كلية ١٤٤٠، الواعي إلى هذا الحد أو ذاك \_ يعترف بها كذلك). بهذا تشكل الرواية مرحلة حاسمة في تطور الوعى النقدي للذات المتكلمة إزاء كلامها.

إن إنها الرواية كحكاية يُعدُ مشكلا بلاغيا يتمثل في استعادة الإيديولوجيم المغلق للدليل التي مكنتها من الإنتاج . أما إنها الرواية كفعل أدبي (إدراكها كخطاب أو دليل) فهو مشكل ممارسة اجتماعية ونص ثقافي يتمثل في مواجهة الكلام (المنتوج ، العمل الأدبي) مع موته أي الكتابة (الإنتاجية النصية). هنا بالضبط يتدخل تصور ثالث للكتاب كعمل لا كظاهرة (الحكاية) أو أدب (الخطاب). طبعاً يظل أنطوان دولاسال دون تصور كهذا . فالنص الاجتماعي

<sup>(27) •</sup> Short story (حكاية أو قصة تعيرة) هو المسطلح الذي يغترض دائماً قصة histoire هو الذي يلزم أن يستجيب لترطئ هما الحجم المختصر والتركيز على الحاقة ».

<sup>(28)</sup> إن شعر الترويادورا، كما هو حال الخرافات الشعبية وحكايات الأستار ... الح. يدال معه وينح على محفل المتكلم كشاهد على أو مشارك في والواقعة و المحكمة وإذن ، عند خاتمة الرواية . يأخذ الكاتب لكلمة لا بهدف الشهادة على وحدث معين و (كما هو الحال في الخرافة الشمبية)، ولا بههدف الاعتراف وبعواطفه و أو وفقه و (كما هو الحال في شعر الترويادور) وإنما بهدف المتلاك خاصية القطاب الذي يتظاهر بأنه يتركه لكائن أخر (هو الشخصية). إن المؤلف يعيش نفسه كعمثل كلام (لا كمثل متوالية من الأحداث) ويتابع إخماد هذا الكلام (موته) بعد انفلاق كل أهمية حديثة (موت الشخصية الرئيسية ، مثلا).

النيس المغلق 41

الذي سيأتي بعده سوف يُزيح من مجاله كل عملية إنتاج ليعوضها بالمنتوج (النتيجة، القيمة)، ذلك أن سيادة الأدب هي سيادة القيمة التجارية لتي تكبت ما مارسه أنطون دولاسال ولو بشكل غامض؛ أي الأصول الخطابية للفعل الروائي، وينزم انتظار التشكيك في النص الاجتماعي البورجوازي حتى يتم التشكيك في «الأدب» (الخطاب) عبر ضهور العمل لكتابي داخل النصراد)

4) في نفس الوقت تظل وظيفة الكتابة كعمل مُدمَّر للتعثيل (الواقعة الأدبية) باطنية وغيرَ مدركة وغيرَ معبَر عنها، بالرغم من أنها تشتفل في النص وقابلة للقراءة والفك، فالكتابة بالنسبة لأنطوان دولاسال، كما هو الأمر بالنسبة لكل كاتب يُسمى واقعياً، هي الكلام كقانون (أي بدون أي انتهاك ممكن).

إن الكتابة تتكشف بالنسبة لمن يعتقد نفسه برمؤلفاً به . كوظيفة تجميد وتحجير وتوقيف . فهي تعتبر من طرف الوعي الصوتي النهضوي وإلى حدود يومت هذ الله حداً اصطناعيا وقانوناً اعتباطياً وزينة ذاتية . وغالباً ما يكون تدخّل محفل الكتابة في النص ذريعة يتذرع بها المؤلف لتبرير الفاية الاعتباطية لحكايته . هكذا ينكتب أنفوان دولاسال وهو يكتب، وذلك نتبرير توقيف كتابته ؛ إذ أن حكايته رسالة يصادف موثّها توقف المخطوط . وبشكل معاكس ليس موت دوسانتري سرداً لمغامرة ، فدولاسال ، برغم كونه مطنباً وتكرارياً ، يكتنفي ، في إعلان توقيف الحكاية ، بنسخ شاهد قبر بالنفتين اللاتينية والمرسية .

نعن هنا إزاء ظاهرة متناقضة تسود قصة الرواية بأشكال متعددة هو الحظ من قيمة الكتابة وتصنيفها باعتبارها مذمومة وتجيدية وجنائزية. تتماشى هذه الظاهرة مع صورتها الأخرى، أي الرفع من قيمة الأثر الأدبي والمؤلف والواقعة الأدبية (اخضاب). فالكتابة لا تظهر إلا لإنهاء الكتاب، أما الكلام فهو الذي يفتحه؛ «وسوف تتحدث أولاً سيدة بنات العم الجميلة »(ص. 1) إن فعل الكتابة، باعتباره الفعل الاختلافي بامتياز يتفادى كل انفلاق للمقاطع غير القابل للاختزال إلى مُختلفه، وباعتباره الفعل العلائقي بامتياز يتفادى كل انفلاق للمقاطع النصية داخل إيديولوجيم مُنته ليفتحها تجاه تناظم الأمتناه، وستحم تنحية ذاك الفعل ولن يثار إلا المقابلة «الواقع الموضوعي» (الملفوظ، الخطاب الصوتي) «بما هو اصطناعي ذاتي» (الممارسة الذي يحط ممن قيمة الطرف الثاني، جرّ الشكلانيين الروس إلى الفياع من خلال تمكينهم من تأويل تدخل محفل الكتابة في الحكاية كدليل على «اعتباطية النص» أو ما يسمى «حرفية» العمل الأدبي، ومن البديهي أن «الاعتباطية» و «الأدبية» لا يمكن تفكيرهما إلا داخل إيديولوجية تُعلي من قيمة العمل (الصوتي والخطابي) على حساب الكتابة (الإنتاجية النصية) في نص (فقاقي) مُغلق.

<sup>(29)</sup> ذلك، مثلاً هو حال كتاب ( 1961) Philippe Solliers. Le Parc الذي يكتب إنتاج الكتابة قبل الأفو الاحتمالي للعمل الأدبي، كظاهرة للختاب (التنفيلي).

<sup>(30)</sup> انظر بصدد تأثير النزعة الصوتية على الثقافة الغربية جاك دريدا، مرجع مذكور.



# الإنتاجية المسماة نصا

«وحين كان كوبرنيك مستوحداً برأيه، كان رأيه ذاك، وبشكل غير قابل للمقارنة، أكثر احتمالية من آرا، باقي بني البشر، نست أدري إذن فيما إذا كانت إقامة فن التقدير التشابهات الحقة ستكون أكثر سلاحية من جزء غير هين من علومنا التوضيحية، وقد فكرت في ذلك أكثر من مرة».

فين من علومنا التوضيحية، وقد فكرت في ذلك أكثر من مرة».

«الأدّبُ» المُحتَملَ

كَثِيراً مَا تَكُونُ القراءةُ مُعَادَلَةُ لَلْفَيَاعِ. إ.روسيل

لقد فهمت حضارتُنا وعلمُها وصية أفلاطون (القاضية بطرد الشعراء من الجمهورية) بشكل حرفي، مما جعلها تتجاهل إنتاجية اسمها الكتابة ولا تتلقى غير أثر اسمه العمل الأدبي. إنهما بذلك يُنتجان مفهوماً وموضوعاً تمّ انتزاعهما من العمل المنتج لهما لكي يغدوا موضوعاً للاستهلاك داخل حلقة تبادل معينة (الواقع - المؤلف - العمل الأدبي - الجمهور). يتعلق الأمرُ بمفهوم وموضوع «الأدب»(1)، أي بعمل عبر - لساني لا توليه ثقافتنا(2) قيمته إلا فيما بعد

(1) يلزم أن نفهم هذه الكلمة في معناها الواسع، إذ تعتبر السياسة والصحافة، وكل خطاب في حضارتنا المموتية وأدبأي. (2) انظر بصدد تحديد مفهوم والثقافة ع-A. Kloskowska, Kultura masowa: Kritika i obrona. Varso

vie, 1964; section Rosumenie kultury; A. Kroeber et C. KlucKhon, Culture: a critical review of concepts and definitions, Cambridge (Mass), Havard University Press, 1952.

الإنتاج (الاستهلاك). إنه إنتاجية مطموسة يتم استبدائها بصورة تعكسها شاشة تعطي مضاعفاً «للأصل» الحقيقي، و/ أو بسماع خطاب يكون ثانوياً بالنسبة «للواقع» وقابلاً للإعجاب والتفكير والحكم فقط كبدل مشيد. في هذا المستوى من معقولية «الأدب»، كخطاب استبدائي، يتموضع تلقي استهلاك النص وما يتطلبه من احتمالية.

ليس من المدهش، إذن، أن يظهر مفهوم المحتمل، الذي يعود إلى التاريخ الإغريقي القديم، في نفس الوقت الذي ظهر فيه مفهوم «الأدب» (الشعرية)، ليتابعه بدون هوادة طيئة التاريخ الأدبي (التاريخ منظوراً إليه كأمثلة. أي تاريخاً «للروح» يكون مستحيلاً بدون مفهوم الأدبر»)). وقد تعمّق الارتباط إلى درجة أن المحتمل يبدو متوحّداً مع الأدب (الفن) ومتطابقاً مع طابعه الاستبدالي، وبهذا أيضاً يعلن تواطؤه مع فرضيات فكرنا.

في نفس مسار معقولية الاستهلاك هذه، تصبح المعرفة، بعد حصول التنقي الفجِّ، في مواجهة مع المحتمل كلما مسبت تنك المعرفة «الأدب». واليوم، وفي الوقت الذي تنحو فيه نظرية. الأدب إلى التأسس كعلم واع بخطواته، تصطدم بتناقض يحددها كعدم ويعين حقل اكتشافاتها. وفي نفس الأن يضعها أمام حدُودها. وإذا كان ذاك التناقض يخترق كلَّ كلام فإننا ننمسُه بشكل مضاعفًا جداً على مستوى «لغة واصفة» (العلم الأدبي) تجمل موضوعًا لها خطابًا يُتَّفَق على أنه. أساساً، ثانوي (الأدب والفن). وإليكم ذاك التناقض؛ فبما أن الكلام دليل فإن وشيفته تكمن في قصديته(\*\*). أي في تقديم معني ما يكون. سواء أحال إلى شيء أم إلى قاعدة نحوية. معرفةً وعلماً (ولو غير عقلي). هناك حقيقة معينة تحكم وتؤسس كلُّ ما هو منفوظ، وهي أن النفة دائماً علمٌ والخطاب دائماً معرفة بالنسبة لمن يتنفظ بالكلام أو ينصت له داخل السنسبة التواصلية. وبما أن المعرفة الأدبية تتموقع هي أيضاً داخل حلقة القول ــ السماع، وتستمد منه هدفها وقصديتَها، فإنها تحدد موضوعها (النص) ككلام، أي بدوره كإرادة قول الحقيقة(\*). هكذا. فإن المعرفة الأدبية، باعتبارها متضامنة مع الموقف الاستهلاكي حيال الإنتاج النصي في مجتمع. التبادل، تُدرك الإنتاج السيميائي كملفوظ، ومن ثمة ترفض تناوله في سيرورة إنتاجية وتفرض عليه التلاؤم مع الموضوع الحقيقي الصادق (ذلك هو الموقف الفلسغي التقليدي الذي يقدم الأدب كتعبير عن الواقع) أو التلاؤم مع صيغة نحوية موضوعية (وذلك هو الموقف الإيديـولوجي الحديث الذي يقدم الأدب كبنية لسانية مفلقة). بهذا الشكل تعترف المعرفة الأدبية بحدودها: 1) استحالة تقدير ممارسة سيميائية في غير علاقتها مع حقيقة خطابية (دلالية أو تركيبية). 2) (التجريد المثالي) للكلية النشيطة إلى جز. من أجزائها أي إلى حصيلة تستهلكها ذات معينة. هكذا يُجانب الاستهلاك الأدبي والمعرفة الأدبية الإنتاجية النصية ولا يتوصلان إلا إلى موضوع مُصَاغ حسب تموذجهما الخاص (حسب برمجتهما الاجتماعية والتاريخية) كما أنهما لا يكونان على معرفة بشي. سوى المعرفة (أي نفسيهما). وفي قمة هذا التناقض .. وهذا

<sup>(\*)</sup> تتم الإضارة هنا إلى التاريخ بمفهومه الهيجلي (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> هذا المصطلح يشكل المفتاح النظري الذي يني عليه هوسول تصوره الفينومينولوجي للغة وللتواصل. ونحن ارتأينا ترجمته بالقصدية، لكن بمجود ما يرتبط في اللغة الفرنسية بمفعول تترجمه حرفيا لتلاؤم بنائه مع السياق العلوي العربي (خمترجم)

الاعتراف الضمني بالعجز ـ نصادف المفهومُ «العلمي» للمحتمل كمحاولة لاحتواء ممارسة عبر لسانية من طرف العقل المتمركز حول اللوجوس(\*).

وحين يصل الأدب نفسه إلى النضج الذي يُمكنه من أن ينكتب كالة، لا أن يتكلم فقط كمرأة، فإنه يواجه اشتفاله نفسه من خلال الكلام، وحين يتم المسلّ بألية ذاك الاشتفال فإنه يجد نفسه مضطراً إلى البحث في القناع الفروري الذي يحتاج إليه كي يتأسس من خلاله كمُعتمل، أي في ما لا يُعتبر مشكلاً من مشاكل مساره، وإن كان القناع يشكل خاصيته الأساسية بالنسبة نلمتلقي (القارئ ـ السامع). هذا المظهر الثالث من المحتمل هو ما تكشف لنا عنه نصوص رايُون روسيل Raymond Roussel. ففيها يتم تناول المحتمل فيما يسبقه وفيما يلحقه، أي داخل العمل السابق على «الأدب» وباتجاه اشتفال تعمل فيه القصدية وقد أصبحت قدرة على الكتابة وعلى فضح المحتمل. في هذا المستوى بالفيط سنعاول الإمساك بالمحتمل لأجل تفسير إيديولوجيته وتُحدُدُه التاريخي ومعهما إيديولوجية ما هو «واقع» محتمل: « "نفن » و«الأدب» وتحددُه التاريخي.

#### القصدية والمحتمل

إذا كانت وظيفة المعنى، التي يتعيز بها الخطاب، وظيفة تمثل متجاوزة لكل اختلاف (الله ووظيفة «هوية» وحضور لنذات كما وضح ذلك بشكل رائع جانا دريدا في قراءته لهوسرل(\*\*)، فبإمكاننا القول بأن المحتمل (الخطاب «الأدبي») درجة ثنية من تدليل الرمزي للتماثل، وإذا كانت القصدية (الهوسرلية) الحق هي إرادة حول الختيقة، فإن الخقيقة تكون خطاباً مشابها للواقع، وسيكون المحتمل بالرغم من أنه ليس حقيقياً بالخطاب الذي يُشبه الخطاب المشابه للواقع (\*\*\*)، وبما أن المحتمل واقع حائد فاضية واحدة ثابتة؛ إنه يسعى إلى القول، ومن ثم فهو معنى، ففي (خطاب واقع)، فإنه لا يملك خاصية واحدة ثابتة؛ إنه يسعى إلى القول، ومن ثم فهو معنى، ففي مستوى المحتمل يقدم المعنى نفسه باعتباره معمماً وساهياً عن العلاقة التي حددته في الأصل، أي العلاقة؛ لفة / حقيقة موضوعية، لذا فإن معنى المحتمل ليس له موضوع خارج الخطاب وليس يهمه الترابط؛ موضوع/ لفة، إذ لا تهمه في شيء إشكالية الصحة واخطا. يتظاهر المعنى المعتمل بالاهتمام بالحقيقة الموضوعية، لكن ما يهمه حقاً هو علاقته مع خطاب يكون «تظاهره بأنه حقيقة موضوعية» معترفاً به ومقبولاً ومُتواضعاً عليه، المحتمل خليه ولا يعرف سوى المعنى حقيقة موضوعية » معترفاً به ومقبولاً ومُتواضعاً عليه، المحتمليلاميوف، ولا يعرف سوى المعنى حقيقة موضوعية » معترفاً به ومقبولاً ومُتواضعاً عليه، المحتمليلاميوف، ولا يعرف سوى المعنى

<sup>(\$)</sup> اللوجوس معطلح متعدد المدنولات. فهو ثارة يعني (الخطاب وأخرى: الفقل، وفي معنى أخر يدل على الكلام. لذا نتبته في أصله الإغريقي حفاظاً على زخم مدلولاته وترابطاتها وإحالتها الواحد إلى الأخر.

<sup>(3)</sup> طورنا هذه الفرضية في بحثنا والمعنى والموضة ». ص. 64 وما بعدها. ضمن النسخة الفرنسية من هذه الكتاب.

<sup>(\*\*)</sup> تشير الكاتبة إلى مقدمة ترجمة دريدا الكتاب هوسول؛ أسل الهندسة (1962 P.U.F.) وإلى كتابه؛ السوت والخاهرة La voix et le phénomène, P.U.F., 1967

<sup>(\*\*\*)</sup> هذا التحليل يرتكز على الدلالة البنوية المباشرة للاحتمائي vransemblable الذي يتكون ككممة من ما يشابه (semblable) الحقيقي أو الواقم (vran) (المترجه).

الذي \_ هو بالنسبة له \_ ليس بحاجة لأن يكون حقيقياً كي يكون أصيلاً. فباعتباره ملجاً للمعنى يكون المحتمل كلّ ما ليس محصوراً في المعرفة والموضوعية مع كونه ليس لا معنى. ومن حيث هو حالة وسطى بين المعرفة واللامعرفة، بين الحقيقي واللامعنى، فإنه الدائرة الوسيطة التي تتسلّل إليها معرفة مقنعة تقوم بضبط ممارسة البحث عبر اللساني من خلال «الإرادة المطلقة للإنصات للكلام الشخصي»(4). وبما أن هذه المعرفة المطلقة التي ينهل منها كلّ تلفظ قد خصصت للعلم مجال مصداقيته و verédicité بأن مغذ و بنا معرفة فكرى حاضرة (حضوراً ثانوياً لكنه موجوداً باستمرار) شبحية وأصلية؛ إنه مجال يتجاوزُ مصداقية -extra هو مشكل المعنى محتمل(5). لنقلُ هنا، وهو ما سندقق النظر فيه فيما بعد، بأن مشكل المحتمل هو مشكل المعنى وأن يمتلك موضوع ما معنى يعني أنه محتمل (دلالياً وتركيبيا)، وكونه محتملاً ليس غير كونه ذا معنى. وإذن، بما أن المعنى (خارج الحقيقة الموضوعية) أثر متداخلً خطابياً - وله و المحتمل مسألة علاقة بين الخطابات.

سنحاول دراسة هذه العلاقة في مستويين، دلالي وتركيبي، مع التركيز على أن التمييز بينهما ليس سوى إجراء؛ فالتركيبي يتقاطع دائماً مع الدلالي، والجدول الفارغ للتنسيق الصوري (النحوي) لا يفلت من القصدية العقلانية التي تولد وتنظم مفهوم التموضع الفارغ نفسه.

إن الملمح الجذري للمحتمل الدلالي، كما يشير إلي ذلك اسمه، هو التشابه، فكل خطاب يكون في علاقة تماثل وتطابق أو انمكاس مع خطاب آخر يُعتبر محتملاً. المحتمل هو إذن الجمع (وهي حركة رمزية بامتياز؛ انظر معنى الكلمة في الألمانية sumballem = جمع بين) بين خطابين مختلفين ينعكس أحدهما (الخطاب الأدبي، الثاني) على الآخر الذي يكون له بمثابة المرآة، ويتطابق معه خارج كل اختلاف. أما المرآة التي يُرد المحتمل الخطاب الأدبي إليها فهي الخطاب المسمى طبيعياً. إن هذا «المبدأ الطبيعي» الذي ليس ولوقت معين عير الرشاد والقانون والعرف وما هو مقبول اجتماعيا ويحدد تاريخية المحتمل. ترغب دلالة المحتمل في التشابه مع تانون مجتمع معين في لحظة معينة وتؤطره في حاضر تاريخي. لهذا فهي تقتضي بالنسبة لثقافة الغرب ـ تشابها مع المناصر الدلالية sémantèmes الأساسية «لمبدئنا الطبيعي»، ونجد من بينها؛ الطبيعة والحياة والتطور والهدف. إن كتابة روسيل تواجه بالضبط العناصر الدلالية «للمبدإ الطبيعي»، حين تقوم بتصوير مرورها عبو المحتمل في «انطباعات عن افريقيا» و «انطباعات الطبيعي»، حين تقوم بتصوير مرورها عبو المحتمل في «انطباعات عن افريقيا» و «انطباعات بيده عن افريقيا» و «انطباعات عن افريقيا» و «انطباعات يكشف عن افريقيا» . هذا التماثل مع شيء معلى سابق على الإنتاجية النصية (مع المبدإ الطبيعي) يكشف عن الخيانة الصوفية لفكرة التطور المحايثة لمفهوم المحتمل (٥).

<sup>(4)</sup> انظر جاك دريدا، الصوت والظاهرة، ص. 115.

<sup>(5)</sup> لم يفت أرسطو، وهو المخترع الأساسي للاحتمالي، أن يحدد العلاقة بين المعرفة والتمثيل (المحاكاة، الفن) كإبخال للواقع وإذا كان المرء يعرف فيها، فإنه من الضروري أن يعرف ذاك الشهر، أيضا كتمثيل، ذلك أن التمثيلات هي بمثابة إحساسات. إلا أنها إحساسات تفتقر للمادة ع. وفي هذه العيفة التي التقدها لينين نجد جذور المثالية.

 <sup>(6)</sup> وهي فكرة اصطلاحية يتوم لينين بتنجيتها ( وصحيح أن الناس يبدأون بذلك (البدأ الطبيعي)، لكن الحقيقة لا توجد في
البدء، وإنما في النهاية: إنها ، بشكل أدق، توجد في الاستمرارية، فالحقيقة ليست الانطباع الأول... و وأيضاً ( (المحتمل) 
= النزعة الوضعية + النزعة الصوفية وخيانة فكرة التطور و (دفاتر فلسفية، ص. 142 \_ 143).

لكن إذا كان المحتمل الدلالي وفعل تشابه » فإنه حبيس أثر التشابه أكثر منه حبيس فعل التشبيه. فأن نقوم المحتمل على المستوى الدلالي يعني أن نرد الاصطناعي والسكوني والمجاني (فيما يخالف مدلولات «المبدإ الطبيعي ») إلى الطبيعة والحياة والتطور والهدف (أي إلى المدلولات المكونة للمبدإ الطبيعي). يُولد المحتمل إذن داخل أثر التشابه. وإليكم ملمحه الدلالي الثاني ، فيما أن المحتمل ظهر في قلب الفعالية، وبما أنه يستهدف الفعالية، فإنه أثر ونتيجة وإنتاج ينسى تقنيّة إنتاجه. ولأنه يبزغ قبل وبعد الإنتاج النصي وسابق للمعرفة بالنسبة للذات المتكلمة وكذا مستمر في طرفي سلسلة الكلام / السماع (القابلة للمعرفة بالنسبة للذات المتكلمة وللمرسل إليه)، فإنه ليس بحاضر (لأن خطاب الإنتاج الحاضر معرفة) ولا بماض (لأن خطاب الإنتاج الخاضر معرفة) ولا بماض (لأن خطاب خارج الزمن كـ «تطابي) موجود سلفاً.

أما المحتمل التركيبي فإنه مبدأ قابلية اشتقاق النسق الصوري الشامل (مختلف أجزاء خطاب ملموس)، ونحن نميز هنا بين لحظتين؛ يكون خطاب ما محتملاً من الناحية التركيبية إذا استطعنا اشتقاق كل واحد من مقاطعه من الكلية المبنينة التي يشكلها ذاك الخطاب، ينتمي المحتمل إذن إلى بنية ذات قواعد تمفصلية خاصة وإلى نسق بلاغي محدد، فالتركيب المحتمل لنص ما هو ما يجعله متوافقاً مع قواعد البنية الخطابية المعاة (ذات القواعد البلاغية). هكذا نحدد، وبشكل أولي، المحتمل التركيبي كمحتمل بلاغي، إذ المحتمل يُوجَد في بنية مغلقة ويستهدف خطاباً ذا نظام بلاغي، فعبر مبدإ الاشتدقية التركيبية يعوض المحتمل فعل التشبيه الذي تم السكوت عنه في المستوى الدلالي، وبما أن الإجراء الدلالي القاضي بالجمع بين عنصرين متناقضين (عملية الاحتمال الدلالي) قد أنتجت «أثر فعل انتشابه»، فإن الأمر يتعلق حالياً بإضفاء طابع المحتمل على تقنية «التشبيه»، ولا ينبني الرجوع أبداً إلى المكونات الدلالية لمبدإ طبيعي يلعب دور الحقيقة الموضوعية، إن الواجب هو إعادة تشكيل التناسق بين المقاطع واشتقاقها الواحدة تلو الأخرى على نحو يكون معه هذا الاشتقاق متوافقاً مع القاعدة البلاغية التي واشتها الدلالية. وهذه الاشتقاقية، تقنية «الجمع» التي تكون ذات فعل محتمل من الناحية الدلالية، عبر الاشتقاقية البلاغية تمنح للقراءة الساذجة أسطورة التحديد أو من الناحية الدلالية. وهذه الاشتقاقية البلاغية تمنح للقراءة الساذجة أسطورة التحديد أو التعديد أو التعفيزة ال.

هنا يكون من الضروري، موضوعياً، وصفُ معايير الاستقاقية التركيبية بمساعدة مصطلحات دلالية. وفي حالة نصوص روسيل «انطباعات عن افريقيا» و «انطباعات جديدة عن افريقيا» ستكون هذه المعايير الدلالية لعملية الاحتمال هي الخطية (أصل حدف) والحافز (القياس) بالنسبة لننشر، والانفصام (القافية والجناس والطباق والتكرار...) بالنسبة للشعر.

وإذن، فإن المبدأ التركيبي للاشتقاقية يربط ليس فقط بين خطاب الاستهلاك باعتباره

<sup>(\*)</sup> لعب على الجدّر المشترك لكلمتي conforms (ملائم) conformiste ( محافظ) النتي توديان نفس المعنى في دلاتهما النادية.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) توجد العلاقات بين المعنى والبلاغة والتحليز موضّعة في كتاب رولان بارط المنسق الموضة (Système de la mode).

محتملاً وبنيته الشمولية الخصوصية (البلاغية) وإنما أيضاً بينه وبين النسق المموري للسان الذي صيغ به الخطاب. إن كل خطاب منطوق قابل لأن يكون مشتقاً من نحو اللسان الذي ينتمي إليه. ومن خلال هذه القابلية الاشتقاقية نفسها، وإذا نحن استقينا دلاليته وبلاغته، فإنه يحتمل علاقة تشابه مع موضوع معين هو المحتمل. وبما أن المحتمل متواطئ مع العرف الاجتماعي (المبدإ الطبيعي) ومع البنية البلاغية، فإنه سيكون متواطئاً، بشكل أكثر عمقاً، مع الكلام، ولذلك سيكون كل ملفوظ صحيح نحوياً محتملاً. إن الكلام يرغمنا على أن نُصبح احتماليّين، ونحن عاجزون عن قول شيء لا يكون محتملاً.

ينتهي هروب رُوسيِل داخل وضد صورة المحتمل بدوره إلى هذه العتبة الأخيرة مادام هروباً يتوقف عند عتبة اشتغال اللسان ويثبُت عندها ليموت عندها أيضاً. بالرغم من ذلك، من الأفضل التمييزُ بين المحتمل والمعنى، عند هذا المستوى الذي نلامس فيه ألية اشتغال الدليل اللساني نفسه.

فإذا كان «المحتمل» يدل على المعنى كنتيجة، فإن «المعنى» يكون «محتملاً» عبر ألية تكوُّنهِ. قالمحتمل هو معنى خطاب بلاغي معين، أما المعنى فهو محتمل كلِّ خطاب. سنعتبر كلُّ نص منظم بلاغياً نصأ محتملًا، وسنحتفظ بالمعنى لنُعيِّن به الكلام وإنتاجية النص. باعتباره لا يهتم بالبلاغة وهو ينكتب كسيرورة كتابة. المحتمل من صميم التصوير البلاغي وهو يتمظهر في البلاغة، أما المعنى فهو خاصية اللغة كتمثيل المحتمل هو المستوى البلاغي للمعنى (للدليل = الماثول représentamen). يسبري هذا على نصوص رُوسِيل التي تمسيرخ العملية المحتملة، فالمحتمل يغدو من ثم الآلة التي تمكن من مراقبة وتمثيل الوظيفة الرئيسية للسان أي تكوين المعنى. وبصيغة أخرى فإن المعنى يتمثل في البنية البلاغية كتكون للمحتمل. على العكس من ذلك فإن فضح الجهاز اللساني في الإنتاجية النصية للُوتْرِيّامُون Lautréamont لم يعُد مشكلة، وانطلاقاً من ذلك ليس المحتمل (الحكاية، البنية، البلاغة) أيضاً مشكلةً كتابة نصيّة. وإذا ظهر المحتمل ضرورةً عند استهلاك النص (بالنسبة للجمهور الذي يقرأ «عملاً» أو «أثراً») فإنه يظهر كمعنى مُلازم لكلام وكقصدية للغة. إلا أن مفاهيم المعنى وقصدية اللُّغة هذه هي بدورها أثر ولا تسري إلا على حلقة الإخبار والاستهلاك الذي تتموقع فيه الإنتاجية الكتابية تحت اسم النص. أما في الاستبدال النصي السابق للنتاج فإنهما يملأن فراغاً. بالرغم من ذلك، وبما أن الأمر يتعلَّق بقراءة تفسيرية للتصوص، فإننا سنحدّث عن المحتمل لدى روسيل، باعتباره يبني نصوصه انطلاقاً من النموذج البلاغي، وعن المعنى لدى لُوتُرِيّامُون باعتباره يجعل من الكلام نصاً خارج البلاغة و«المبدإ الطبيعي».

### المتاهُ المحتملُ لرُوسيِل

إن نصوص روسيل التي تتشكل من خلال الانفسام ١٥٠ تنقسم، في الكتابة وأيضاً في القراءة، إلى جانبين الإنتاجية النصية والنص النتاج، أما الازدواج الدلالي الذي يُفصح عنه كتاب «كيف كتبت بعض كتبي» كمجال لتفتح الكلمة الروسيلية، فإنه يشكل أيضاً المشروع والممارسة الكتابية في كليتهما. لقد عنوز روسيل النين من مؤلفاته به برانطباعات»، ونحن لن نستطيع التحكم في أنفسنا من أن نقرأ في هذا الدال النعبة المزدوجة للمدلول المعجم ليتري لمستطيع التحكم في أنفسنا عن أن نقرأ في هذا الدال النعبة المزدوجة للمدلول والفسلة النفري من مؤلفائة؟

عبر فصَّم مجال كتابته إلى كتابة وقراءة (عمل واستهلاك) النص، ومن خلال فرض نفس الانفصام في مجال القراءة (الذي يكون مطالبًا بأن يصبح مجال قراءة وكتابة، استهلاكاً وعملاً) يجد رُوسيل نفسه أمام عمليتين، فهو من جهة مدفوع إلى تفكير كتابه كنشاط يطبق انطباعات وسمَات وتحولات على مساحة أخرى مخالفة لها (مساحة البسان)، وهي مساحة تقدم تنك الانطباعات باقتلاعها من هويتها لذاتها ومن «احتماليته» عبر معارضتها بلا تجانُس اسمُه الكتابة. وهو مهاجمة أخرى ينجرُ إلى تمثُّل الكتاب كحصينة وكفُّصُنة لذك الفعل، أي كأثره القابل للاحتواء ، والمحتوى من طرف الخارج . فكتاب روسيل «يعضي انطباعاً »، بمعنى أنه يدفع إلى ا الحُكُم على المُحتمل والإحساس به واستفزازه. فمن خلال هذه الخطوة المنهجية التي تقسم الكتاب. إلى إنتاجية ونتاج، وإلى فعل وقُضُنة، وإلى كتابة وكلام، وتُنسُج لكتاب، من ثم، في التأرجح بين طرفين مفصولين إلى الأبد، يمثلك روسيل إمكانية ـ وحيدة في التاريخ الأدبي حسب معرفتنا ـ متابعة العمل عبر اللساني ومساّر الكلمة باتجاه الصورة التي تتشكل قبل العمل الأدبي. كما أنه يمتلك إمكانية متابعة ظهور وانطفاء، (ولادّة ومُوْت) الصورة الخطابية باعتبارها الأثر السكونيّ لنمحتمل. إن المحتمل يتكفل بالاشتغال، وهذا يعني أن البلاغة تضعُف الإنتاجية المفتوحة، وذاكّ التضعيف يقدم نفسه كبنية خطابية مُغلقة. كما أن السيولة الحركية لفعل الانطباع لا يمكنها أن تتجسد في الملفوظ إلا بفهم طابع الصلابة السكونية للانضاع كبقية وكأثر، وذلك بشكل تظل معه الإنتناجية غير مقروءة بالنسبة للجمهور المتأثر بالمحتمل (الأثـر). ولذلك تكون ﴿ الطباعاتِ جديدة عن افريقيا » ضرورية لردم الهُوة التي تفصل بين فعل « الكتابة » وتنك البصمة التي امتصتها (منحتها احتماليتها) اللغة. لكن هنا أيضاً، وتلك مأساة روسيل وكلُّ من «يشتغلُّ بالأدب» مهما كان هدفُه عنمياً، تقوم بلاغةُ «العمل لأدبي» (البنية المغنقة) بإضفاء المحتمل على الإنتاج. ولابد من وجود خطاب مفتوح بنيوياً، أي مبنيَّ على شكل انفتاح أو بحث أو إمكانية تصحيح، كي تجد تنك الإنتاجيةُ سبيلاً لرؤية النور. إنه الخفاب المتعلَّق بكتاب وكيف

<sup>(8)</sup> بخسوس قراءة روسيل، تحيل إلى الدراسة الأساسية لميشيل فوكو:

Raymond Roussel, Ed. Galdmard, 1963 (9) انطباع (impression) من فعلا الحد أوذك من خلاله شيء موضوع على شيء آخر، بمحيته 2 ما يُغْمَلُ من قعل شيء مارسة على جدم ماء أثر effet إلى هذا الحد أوذك تتركه الأهياء الخرجية على أعضاء الحواس.

كتبتُ بعض كتبي » حيث نفترض السؤال « كيف » المعرفي موتاً، هو موت «الكاتب » كما يتصوره ويُبرمج له مجتمعًنا، أي كشخصية تمارس التأثير بإنتاجها للمحتمل. لقد آلف « كيف كتبتُ بعض كتبي » في حياة روسيل وإن لم يُنشر إلا بعد موته، ليجيب على مُتطلب العلم كما على مُتطلب العلم الذي أخرجه روسيل في «الطباعات عن افريقيا » على مُتطلب موت «الأدبي »، ذاك المتطلب الذي أخرجه روسيل في «الطباعات عن افريقيا » على شكل حكاية للنشاط، جاعلاً إياها قابلة للقراءة والقول في النص، إن روسيل لم يتوسل إلى الربط بين إجراءي الد « كيف » و «المحتمل » وبين «العلم والأدب » في كتابة واحدة. وهنا أيضاً، وهذه المرة من منظور الكتاب المنشور بعد موت روسيل، تبدو مجمل نصوص روسيل منقسمة ومنفصمة. لا يمارس روسيل العلم كأدب (فلُوتُرياً مُون وما لأرمي حاولاً التنظع لذلك). إنه يقوم بتمثيل الأدب كعلم، هذا الالتباس بالضبط هو ما يعطي لكتبه حمولة تحليلية. ولأن تلك الكتب مترابطة فيما بينها وقابلة للقراءة (الواحد بالعلاقة مع الآخر) بشكل عكسي لمن يبتغي الفهم، وانها تحقق ما ظل بالنسبة لروسيل مشروعاً أي قراءة المتوالية النصية ككبية، وقواءة كلً جزء عبر الكل. إنه المشروع الذي تقدمه «انطباعات جديدة عن افريقيا » في شكله الأكمل.

وإذن، يأتي في البداية «كيف كتبت بعض كتبي» ليعرّي الدلالة المزدوجة للآلة اللسانية، فم «انطباعات جديدة عن إفريقيا» ليكشف عن «المدلول المتعالي» للبنية الاستقاقية والمُقلقة، وبعده الجزء الثاني من «انطباعات عن افريقيا» ليحذّر نما سميناه العملية المحتملة التركيبية. ويأتي أخيراً الجزء الأول من «انطباعات عن افريقيا» ليطال مستوى المحتمل الدلالي وليقوض «المبدأ الطبيعي» لمنطقنا، لكننا، ونحن ننزل هبوطا مع سلسنة هذه النصوص، سنقرأها تبعاً لتلاحقها حسب زمن صدورها، وهو تلاحق (اختاره روسيل بالضرورة عن معرفة بهدف خلخلة أحكامنا المسبقة «كمستهلكين للادب») الواحد تلو الآخر ابتداء من الأكثر سطحية إلى الأكثر غوراً. وربا هدف روسيل أيضاً إلى اتهامنا بأن ما نقرأه أو نكتبه في شكل محتمل ليس في المعتى سوى المستوى البلاغي (المساحة التواصلية) لإنتاج المعنى في الكلام.

المحتملُ الدّلاَلي

ذلك أنَّ البيغاء بسرعة بألفُ القيدُ الذي... يشدُّه لأرجُوحَته سيشدُّه لمُوَّته.

انطباعات جديدة عن إفريقيا

يمثل الجزءُ الأول من «انطباعات عن افريقيا» عالماً استيهامياً جامداً مسرحُهُ الساحة الإفريقية، حيث تتوالى تحت سلطة الملك تالو Talou بشكل جامد أيضاً، أحداث الفُرجة الحية الخيات تُفاهي الطبيعة، ولموات يؤثر بقدر (أو بأكثر من) تأثير الحياة. آدميُون مُحَاصرون بالمرضى (لويُز مُونتاليسنكو لله (له بالموت (عمانويل كانط) ويحيون بفضل الة

الوينُ) أو حيوان (القُنُدس pie الذي يشغّل عقل كانط). حركاتٌ بهنوانية مدهشة؛ طلقات إعجازية، طفل يستخدم طائراً كما لو كان طائرة، دودة تضرب عني انقيثارة؛ ليدُوفيك يملك صوتاً رباعياً، لُوجُوالش يستخرج من عظمَة رجُله موسيقي؛ فتاة عمياء تستعيد بصرها؛ حرِفيّ ينسج الغجر؛ فاقد ذاكرة يستعيد ذاكرته،،، هكذا تُراكم «الانطباعات...» الفرائبي وتجعلنا نستحمله ونتلقًاه كمحتمل. يُحاكي الاصطناعيُّ (ما يخالف الطبيعي والواقعي) الواقعيُّ ويضمُّهُ (يتساوى والواقع) ويتجاوزُه (أي يؤثر فينا أكثر من الواقع). إن الحركة الأكثر جذرية للمحتمل تكمن هنا؛ في الجمع بين سيميات (وحدات دلالية كبري) متعارضة، وهو جمع يكفي لإلحاق المستحيل بالحقيقي (بالمبدإ الطبيعي). ينبغي أن يترابط الشاذ bizare الموجودُ دائماً في ثقافتنا ذات النزعة الحيوية والنشاطية، باعتباره الموت واللاطبيعة والجمود (أي لويز لُوجُوَالش وكل تراكمات الخيوط والأحزمة والأنابيب)، مع مختلفه، أي الحياة والطبيعة والحركة. يكفيه فقط أن يبدأ في النشاط والتطور وأن يتلك هدفاً وينتج آثاراً كي يتشكل كمحتمل. وبما أن انفصال الضديين (المؤتلف والمختلف) غير ممكن في عملية الجمع التي يقوم بها الخطاب، فإن المحتمل لا يجد الوقت للتشكل في الكلام. إذ يتركّبُ الصّدَّان (المؤتلف والمختلف، الطبيعة والانزياح) في مؤتلف يكون دائماً محتملاً. إن اللامحتمل لا يتمتّع سوى بزمنية (يكننا تسميتها ز ـ 1) الكلام، وهي زمنية شبه منعدمة فيه. ففي الوقت الذي يتصرف الموت فيه مثل الحياة فإنه يصبح حياة، بل يمكننا القول بأن الموت لا يكون محتملاً إلا إذا تصرِّف مثل نقيضه السِّيميِّ، الحياة. لنُلاحظ في هذه الأثناء بأن نص روسيل، وهو يضفي على «اللامحتمل» طابعاً محتملاً، يجمل من أداة التشبيه «مثل»، التي تلعب الدور الأساسي في العملية المحتملة، حكايةً. إن «الطباعات عن افريقيا » هي في نفس الوقت فرجةً محتملة وعملية مراوية لنعملية المحتملة؛ إنه مسرحً للمحتمل ونظريةً له.

# المحتملُ الدُّلَّالي، تركيبةُ الوحدة الدَّلاليَّة

هكذا تتواتر صورة «الجمع» لـ «التشابه» و «التطابق» في امبراطورية المؤتلف هذه التي ليست سوى نص رُوسيل (نحن تتحدَّثُ هنا عن النتاج لا عن الإنتاجية). إن عملية الجمع تتطلّبُ اللعبة المزدوجة للعزل والجذب، أي أنها تفترض قابلية الاختزال وتركيب الوحدات الدلالية المتقابلة معاً. وهذا ما يصوره بشكل رائع النشاط المتعدد لمعدني الكيميائي بيكس Bex المغناطيسية منجذبة عن بعد إلى المغناطيسية منجذبة عن بعد إلى معدن خاص أو جوهرة معينة.

« ولكي يصبح استعمال المغناطيسية المخترعة حديثاً مُكناً وعملياً، أصبح اكتشاف جسم عازل شيئاً ضرورياً ... فوضع ورقة رقيقة من العازل أمام إشعاع المغناطيسية يُعدمُ كلياً قدرتُها على الجاذبية التي لم يستطع التقليل منها أيُّ من الأدوات الكثيفة الأخرى». (أ.إ. 15) (110). يتوم الكلام بلحم كل ما ينزاح عن بنيته، ويلحق كل اختلاف بقواعد المبدإ الطبيعي؛ إنه يشتفل على شاكلة دُم فُوجَار Fogar وتلك الجلطة المشهورة التي يولدها النومُ المرضيُ للطفل وتثقب الأوردة لتمتمن المواد الخارجية لكي تحييها وتحولها من مواد ميتة أو من معادن إلى أجسام حية. إن الانعكاس التطابقي للمؤتلف على المختلف (وهي وظيفة ذات فعل احتمالي بامتياز) تؤسس كلُّ حركة من حركات القصبة «المفكرة» كما هو حال «القصبة البيضاء لفوجار، تلك النبتة «المتلقية» التي تكمن وظيفتها في استنساخ اللوحات الرقيقة التي أصبحت الآن جزءاً منها» (آ.إ. 379). تجد الكلمة الإنسانية في هذه الصورة طابعها الكامنَ في النسخ الذاتي للوحات داخل حظم ة المحتمل.

إن توكيبات الوحدات الدلالية الأكثر عبثاً تخضع للاحتمالية داخل الكلام، ولا يبدو توحد متواليتين لا انفصاليتين عبثياً إلا انطلاقاً من مجال ذي مساقة زمنية وفضائية بالنسبة للخطاب المنتوج، وهو مجال التمييز المنطقي الذي يكون خارج مجال الكلام التطابقي، إن تجميع الوحدتين الدّلاليتين اللتين تتنافيان منطقياً، لأنهما تتضعفان أو تهدم إحداهما الأخرى أو لأنهما حشويتان، يفقد عبثيته بجرد ما يتم تنفيظه، وبصيفة أفضل، تبدو العبثية المنطقية كسبق ضروري للمحتمل الخطابي، بهذا الشكل يمكننا تأويل المقطع؛ «إعطاء المشتي النيسي (نسبة لمدينة نيس الفرنسية) معطفاً » التي تبدو ملخصة للصيفة الدلالية لعظاء المحتمل التالي؛

يعني أن نمنح: للنُوتي المبتدئ في البحر عوق الذهب بينما لتهشيمها يُصيخ الإعصار السمعَ حين يحضُّر المحاضرُ لسامعيه حشَّاشاً؛

ـ لمن خارج قطار سيّار يُطل

مروحة...

(11).**(**9.1, <del>7</del>.1)

يَتلك الخطاب ذو الفعل المحتمل فاعلاً operateur أساسياً؛ إنه «مثل»، وهي أداة تشبيه استبدالية تمكن من أخذ الوحدات الدلالية الأكثر تنافراً الواحد مأخذ الآخر؛

كما لو أن سخِراً كان يختار اللحظة المناسبة،

كي يجعله ميالاً

إلىّ أخذ : \_ الجهاز الذي وجده فرانكُلين،

ويخفي، وبدون خطورة، الصاعقة

في خيط رمادي وسط إبرة خياطة؛

ـ حين، يحوّل متوسطاً مسطّرةً إلى خطّ، لأجل مريلة

<sup>(10)</sup> الطباعات عن الريقياء وتحن نشير إليها بدأ! متبوعة بالمفحة.

<sup>(11)</sup> انطباعات جديدة عن اقريقيا، ونشير إليها بدأ ج. إ، تنيها السنحة.

قِس، وسبورة سودا. ... (آنج (65.)

إن الجمع بين الوحدة الدلالية والأخرى واستبدال الواحدة بالأخرى يوحدان الخطاب، ويجعل التفكير في (الكلام) حاضرنا هدوءاً مستمراً يسود حين يقوم بفعل الجذب (يقوم بفعل احتمالي). يسمي روسيل هذا الحاضر المطمئن عُصَر «بالخصوص» "Täge du "surtout" (دجز. 63). وحين يرغب في مقابلته مع نص لقافي آخر فإنه يبثه داخل «ساحة معركة» الأهرام، وهي أرضية مغايرة مكونة من الصراع والاختلافات («مصر، شمسها، أماسيها، سماؤها»). إن العصر الذي يوحي فيه الد «بالخصوص» بخطاب صالح لكل مكان وقابل لاستقبال وتغطية كل شيء هو عصر التعدد الدلالي. وهذا يعني أن الكلمة (الدليل) تنفسم وتصبح عرجاه؛ فالدال يُعين على الأقل مدلولين، والشكل يحيل على الأقل على مضمونين، والمضمون بدوره يفترض على الأقل تأويلين، وهكذا دواليك. أما عناصر هذا التعدد فهي كنها محتملة مادامت مجتمعة تحت نفس اندال (أو نفس الشكل أو المفسمون، وهكذا إلى ما لانهاية)، فانتعدد الدلالي يسقطنا في الدوار، أي في ركامية المطرف، داخلها،

إن رُوسيل يكشف بهذا عن صيغة تركيب الوحدة الدّلالية للمحتمل، ذلك أن الوحدة الدالة تنقسم إلى قرينتين تكون إحداهما فقط حامنة للمعنى، بينما يكون الجمع بينهما ممكناً بغضل هوية تحصل على مستوى الإشارة المحرومة من الدلالة. ويُكُننا التمثيلُ لهذه العملية بأمثلة مأخوذة من تناظم المركبات السردية. ففي مقطع حبّات العنب التي تصور لوحات من التاريخ، يكون المركب «عنب» والمركّب «تصور» قابلين للجمع عبر إشارتيهما وحدتهما الدّلاليتين؛ وشفافية» و«حجم» اللتين لا تملكان قيمة دالة في السياق. فما هو محتمل وما يخضع للعملية الاحتمالية هو تنافر الإشارات الخاملة للمعنى في السياق، أي «الصغر - العظمة، النبتة - التريخ»، «الطبيعة - السينما »، الخ ... لكن إذا كان المقطع الذي ذكرنا ليس سوى حكي المناوى مدلول يُلغى ليأخذ مكان دال آخر)، فإن روسيل يجد هذا المبدأ حتى في نواة الاشتغان السانى، أي في التعدد الدلالي.

إن هُوسَ روسيل باللغة المحتملة يُترجَم بولعه بالتعدد الدلالي وكل ظواهره الجانبية (المرادفات، الجناسات) ونحن نعرف بأن مشروع «انطباعات عن افريقيا» كان يتمثّل في « ملّ المعنى الخائب» لجناسين بحكاية وإعادة بناء صلابة المدلول (الاختلاف) الذي يضيع في الهوية الصوتية (للدوال) عبر البلاغة، يتم تمثيل هذا الموضوع في «انطباعات جديدة عن افريقيا» عبر صورة الصليب، وهو دليل متعدد المعاني يعني كلَّ شيء وأيَّ شيء ولاشيء (كم من مظهر يأخذ السليب، أجا. 45). كما يتم تمثيله عبر الموضوع المتواتر للتميمة، وهي وجه قدحي للكلام المحتمل كخطاب يقتنع بكل ما يزعم قوله.

<sup>(12)</sup> رولان بارط، مرجع مذكور، ص. 236، وما ينيها.

إن الخطاب المحتمل، باعتباره خيبة للمعنى، تحديد وحصرللمعنى واختزال «للواقع». فالكلام المارف الذي يمنح المعنى يكون متعدد الأبعاد ولا يقوم بغير اختزاله إلى تجريد خطي؛ «الاشتقاق باستيرار شيء طبيعي في الإنسان» (اج إ. 47). والقيام بفعل محتمل يهدف إلى الفهم سيكون، بالتالي، إلحاقاً لممارسة مًا (مسرح مًا) بموضوع معين (صورة مسطحة). فألية الدليل تغدو متركزة في هذا المتغير الثالث لتركيبة الجمع الخطابي، وهو الحصر الذي يصوره روسيل في الجزء الثاني من «انطباعات جديدة عن افريقيا»!

كما لو أنها أ الظلِّ في الظهيرة فوق الساعة الشمسية،

يشير إلى أن المُعدِّة تطالب بأجرها؛

\_ الجليد، ولو أنكر ذلك المتر المعياري؛

قرص الشمس في سماء نبتُون.

(1.57.)

يتم التعويض عن المعنى الخائب بالمحتمل البلاغي الذي يشكل جزءاً من آلية نفس المعنى: إنه «آخَرُه» غير القابل للانقسام والغائب عن السطح المرئي؛ إنه المعنى نفسه. في الوقت الذي يقوم (المعنى البلاغي) بتخييب نفسه، يوسع من مساحته. هكذا تقوم الكلمة (الصوت) بإزاحة الغواصل الدقيقة للمدلول وترمي بها بعيداً مع ضبطها ضبطاً دقيقاً عبر القواعد القارة للنحه:

لنحتوس من تناسي أن ندى الصوت

يترامَى أبعد من جدار سامق

أبعد من باب.

(الج.إ. 57)

في هذه العملية يتم تجاوز تنافر المدلولات عن طريق تجاذب الدوال و « تترامى » إلى أبعد من المحرمات المنطقية لتمنح الحركة للوحة الثابتة للترتيبات المنطقية (أو التاريخية والاجتماعية)، ولتجعل من تلك الترتيبات أشياء عابرة وتفرض عليها الانتقال إلى لوحة منطقية (تاريخية واجتماعية) أخرى لا يكون الترتيب المنطقي الأولي بالنسبة لها سوى سبق مرجعي. هكذا تكون العملية المحتملة إعادة توزيع للمدلولات المحدودة كميا في تركيبات لوحدات دلالية (دالة) متنوعة. من ثم تأتي تلك الحركية المتأسسة على الموت وذلك الهياج السكوني الذي يشكل «انطباعات عن افريقيا » ويعني، إذا نحن أردنا قراءته كـ قصدية »، أن العملية المحتملة هي أسلوبنا الوحيد في التطور العقلي وأنها محرك العقلانية العارفة. فهي التي تجعل ما يظهر عبثاً يحمل دلالة مهنة ،

كما لو أنها: \_ سينًا Cinna المتأمر وقد أصُبَح على كرسيَّه صديقَ أوجسُت بعد أن شمُّ رائحة الشرك!...

- دانيال المتماطف مع الأسود في الحلبة ....

ـ أتيلا Attila الأكثر ركانة من أخيه الأكبر أوداريق والأكثر تبذيراً منه في الأشمار الذائعة السيت ـ خط منحني يسير معاكساً لأخبار سارية كي يزاوج بين نقطتين أقصر من خط. (ا.ج.ل. 141 ـ 153)

بالرغم من ذلك فإن «حركية» المحتمل هذه، وانتي يبدو أنه تخرق كل حاجز منطقي (تاريخي)، تتقيد بلمني المعلى للكلمات (للنحو والمقولات المنطقية عموما)، وفي هذا الإطار بالضبط تقوم برسم ثلك المنحنيات كمدلولات ملغاة (كدوال) وانطلاقاً من هذا الإطار تكون معقولة (كمدلول).

تستقل التأملات الأفلاطونية حركية المحتمل هذه، أي تفرض لتصور المثالي للغن الخالق كابداع خطابي، وبما أن الأفلاطونية حبيسة عقلانية عارفة فإنها لا يمكن أن تنظر هالمغن » في غياب العلاقة مع الحقيقي، أي كفرع من العلوم التطبيقية الحالفي غير خالص، إلى هذا الحد أو ذاك، ومنهجه مشترك مادام يستخدم التخمين المساهدة من النظر الخور، فلاطون، محاورة فيليب). وسنرى لاحقاً، خلال تحليل نعل روسيل أن الإنتاجية النصية ليست بدعاً وإنما هي عمل سابق للنتاج وأنها إذا كانت علميته فلكونها ممارسة للسنه الخاص وهدماً جذرياً للصورة التي تريد الأفلاطونية (القديمة والحديثة) إعطاءها عنها كخبيط من لحدس ولقياس وكداقة غير كاملة وكشذوذ ممكن.

لنلخص إذن العملية المحتملة الدلالية تجميع لوحدات دلالية متناقفة (ولملائماتها في المستويات المختلفة للبنية الخطابية) في علاقة استبدال متبادلة أو في علاقة حصر. وبما أن المحتمل يلعب على انقسام الدليل إلى دال ومدلول فإنه توحيد للدوال فوق المدلولات المغلقة : إنه يقدم نفسه كتعدد دلالي مُعمم. ويمكننا القول بأن المحتمل هو التعدد الدلالي للوحدات الكبرى للخطاب.

### الطوبولوجية التواصلية

تعيش آلية الجمع المشكلة للمحتمل من طوبُولوجية تكشف بعمق عن دلالية بل وعن إيديولوجية السيرورة المحتملة، يتعلق الأمر بالطوبولوجية التواصنية أي بالتعالق بين الذات والمرسَل إليه. لقد استطعنا التدليل على الاختلاف الزائف لهذين انقطبين النذين اختُزلاً في انمكاس مرآوي وأصبحا يُحيلان الواحد على الآخر في الخضور اللامتجاوز لكلام المتكلّم وهو يستمع لنفسه في المتكلّم معه. إن الأثر المحتمل يكون افتراضا مطلوباً من طرف المخاطب باعتباره متكلّماً معه، بهذا تشكل ذات المتكلّم، باعتبارها مصنّفة إلى متكلّم ومتكلّم معه، الجغرافية الوحيدة الممكنة لمحتمل، وبما أن ذات الخطاب متكلّم ماك ومبدإ طبيعي \* [ فإنها عاجزة عن إقصاء هذا «المبدإ الطبيعي \* إلا داخل زمنية غير موجودة (لأنها خارج الخطاب)،

وهي ما سميناه زا، أي باعتباره لا متكلّماً وقبل تشكله كمخاطب. إن هذا الانفصام، الذي يُنتج «متكلّماً متقلّباً»، لاحق على الذات وسابق على متلقّي الخنفاب و ده و و م ا ع، ومن ثم فهو يكن ذات الخطاب من إنجاز تركيب من الوحدات السيمية التي تنتهي إلى «مبدإ طبيعي» 2. هذا الأخير يتم فهمه من طرف ماك «المبدأ الطبيعي» 1 (أي المتكلّم)، الموجود سلفاً في طرف الحلّة الخطابية كمخاطب، في صورة خطاب وتنقيح «للمبدأ الطبيعي» ا يحصل أثناء الكلام نفسه مكذا يغترض المحتمل ذاتاً للخطاب تنتير أخراً لها مخاطبها الذي تتطابق معه في نفس الآن (أي يصبح هو نفسها). فالمحتمل كدرجة كانية للمعنى وكتنقيح للحقيقي سيكون (في المستوى الذي يوجد فيه) القوة التي تكون المختلف اعتباره مُختلفاً.

آلة التصوير هي الصورة التي يستخدمها روسل لحكي أثر انعكاس المؤتمف في المختلف الذي يتبنين على مستوى تنقيح خطاب ما أكثر من تَبنينه انطلاقاً من انفصال الإثنين، فروسيل يحتفل به سلطة المنقح » الذي يكون فاعلاً عندما:

كل امرئ، عندما مفتوناً بأناه العنيدة يستخرج منها كلاماً مكروراً مفروراً (الجلاق)

وتقوم صورة الحُسَد والحسُود بتصوير نفس طربولُو بية التضابق في الخطاب؛ الحسود (...)

ينصاع على شاكنة توليفة الغير.

(الج إ. 197)

وايضاً :

فيما فوقَ القريب تتعرّف على مكانتُنا.

(الج إلى 201)

إن المرآة الخطابية التي عليها ينعكس التّعرف بالمخاطّب من حيث هو مخاطّب (بل من حيث متكلّم «منقَّح») تبدو لعقلانية المعرفة كمعرفة جديدة (\*) أي كمحتمل). فبالنسبة للارسطية يتمحور الفن، باعتباره مرادفاً للمحتمل، حول مبدإ التعرُف. ويستشهد فرويد بجرُوس Gros ليلمّح إلى كون «أرسطو قد رأى في فرحة التعرّف أساساً للمتعة الفنية »(14).

من نفس المنظور، وعبر الخضوع للسمة الرئيسية للنص الرُوسيلي، تملاً صورة النسخ والتضعيف والأثر المتجدد المعرفة حكاية روسيل. ونحن نقراً ذلك في هذا «الرسم المائع... المبالغ في ذلك إلى درجة نميز فيها في بعض المناحي ظلَّ الفُتات على الطاولة»، والذي ينتجه فُوكُسبي Fuxier باستخدام أقراص الحلوى. إنه نفس الشيء الذي نجده في مشهد فُوجًار «الذي يُشبه

<sup>\*</sup> تلعب الكاتبة هنا علي تفكيك مكونات كلمة 'reconnaissance التي تعطى للتو مدلولين مختلفين - (140 المزحة mot d'esprit وعلاقتها مع اللاوعي ، من ، (140 ).

أرضية كنسية تعكس في الشمس كلَّ دقائق الزخارف الزجاجية، وكان كلُّ الفضاء الذي يحتله الإطار ينسخ حرفياً حواشي الألوان الموجودة فوق الشاشة ويسطو عنيها » (اج إ. 179). النسخ، السرقة، الثانوي، البائد، «الزعم» الأخر، المحاكاة (ونحن نعرف موهبة روسيل في المحاكاة التي كان ينهلها من المحاكاة التي كان ينهلها من المحاكاة التي كان ينهلها من المحاكاة التي كان يقوم بها الممثلون أو الأناس العاديون) ١٤١١، ذلك هو أثر الكلام؛ سيولة غير مستقرة على مساحة هشة زائنة تغرق في النسيان، لا وجود فيها للتعرف. إن ذاكرة (معرفة / حواس وسلطة المحتمل) الزنجي الشاب لا يمكنها أن تتشكل من جديد من طرف الساحر داريًان Darriand إلا يفضل «مغبر فوق الخلفية البيضاء، وبمساعدة جهاز من مسلطات النسوء وخليط من الصور الملونة تجمل الإشارة النحظية لحواس الزنجي يأخذها على أنها أشياء واقعية » (اج إ- 147). إنها صورة دقيقة للعملية المحتملة كأثر لحظي للعرض يشتغل عبر الصدمات ولعبة التقابلات، لكن تنك الصورة تفترض نظاماً معيناً لتكون مكتمنة ؛ إنه نظام سوف يجعله «داريًان» يستتب عبر عرض مقاطع متتبعة وقياسية syllogosuques، وبهذا يتم توجيه المستوى التركيبي للمحتمل.

#### تركيب المختمل

ه من الأفضل للقراء الذين لم يتعودوا على تنقي فن رُوسيل أن يبدأوا بقراءة هذا الكتاب، من الصفحة 218 إلى الصفحة 218 هـ هذه الإشارة المضافة للصفحة الأولى إلى نصفحة 211 هـ هذه الإشارة المضافة للصفحة الأولى من «انطباعات عن افريقيا». تضيء بشكل جدي أكثر مما هو هولي الانقلاب الذي يُحديثه الاستهلاك الأدبي (سواء من جانب الذات الكاتبة أو الذات القارئة) بخصوص نص ما . إن هذا الانقلاب الذي يمس كل الذين لا يأخذون بعين الاعتبار آلية اللغة التي يقوم روسيل بتصويرها، يكشف ليس فقط عن انطابع الثانوي والساذج والماكر لكل افتراض للمحتمل، وإنما أيضاً عن السيرورة التي عبرها تقوم الذات بالبناء من خلال امتلاك خطاب ما . إنها سيرورة ذات وجهين يُميّز رُوسيل بينهما بوضوح الأول هو المحتمل كلسّان والثاني هو المحتمل ككلّام.

وإذا كان الجمع الدلالي بين وحدات متناقضة كافياً. في الجزء الأول من «انطباعات عن افريقيا »، لكي يكون ملفوظ ما مقروءاً (لكي يتوفر المحور الرئيسي للسان المحتمل) فإن التَمرَف ـ وهو أساس «المتعة الجمالية» التي تحدث عند أرسطو ـ لا تتحقّق إلا في فعل نخوي ينتمي إلى الكلام، أي ا

1 - في تشكيل سلسلة من المركبات السردية،

2 ـ في تناظمها تبعاً لقواعد التركيب و/أو المنطق الخضابي.

لقد أشارت عملية الاحتمال الدلالي، كما هي مبيّنة في الجزء الأول من وانطباعات عن افريقيا »، بأنه لا وجود لخطاب ممكن خارج وظيفة الإلحاق والمشابهة والانعكاس التطابقي للسان

<sup>(15)</sup> كيف كتبت يعضا من كتبي، من. [4.

كدليل (للكلمة وللسيميات). وباعتبار أن المحتمل الدلالي شرط أولي لكل ملفوظ، فإنه يتطلب، في لحظة ثانية، مُكَمَّلُه، أي البنية التركيبية (الجملة) التي ستملاً بتمفسلاتها الفضاء الذي رسم الجمع الدلالي ملامحه الأولى. لقد اشتغل الجزء الأول من «انطباعات عن افريقيا» عنى الوحدات الدنيا من اللسان الثاوية في عمقه، أي على الكلمات كوحدات دلالية وعلى معنى تلاحمها. وقد أمكن لنا في هذا المستوى التوسل إلى قانون الدليل وجهاز المعرفة (وإعادة التعرف) التي تتمتع بهما الذات المتكلمة.

أما الجزء الثاني من «انطباعات عن افريقيا» فإنه يضع مشهداً لوحدة أكبر، هي الجملة بكل عناصوها وعلاقاتها. إن هذا المستوى الثاني أكثر ظهوراً في الكلام اليومي. وبالرغم من كونه لاحقاً داخل سيرورة الكتابة إلا أنه ينبغي وصفه، في بداية أية قراءة تتماشى مع الحس المشترك. وحين يبدأ القارئ الغريب عن مُختبر روسيل بالجزء الثاني من الكتاب، فإنه سيمادف المحتمل لأنه سيمادف مرة أخرى الحكاية التي \_ كما سنرى ذلك \_ تنتظم على شكل جملة مُحكمة البناء. وبالفعل، تبدأ الحكاية مباشرة بعد، وبتماش مع إيقاع الجمع الرمزي للجزء الأول من الكتاب. بهذا يكون المحتمل، كما يبدو ذلك من قول رُوسيل، هو المحتمل البلاغي، ويكون التعرف الحق بلاغة (حكاية).

وعليه فإن الحكاية (البلاغة) تتبع الخيط التركيبي للجملة. فالمركبات البلاغية للحكاية هي المتدادات للمركبات النحوية. وتنفتح الحكاية المحتملة (الجزء الثاني من «انطباعات عن افريقيا») عبر تشكيل من الوحدات السردية الأولية. إنها مركب اسمي يبدأ بالتمفصل ليسب دور الفاعل داخل جملة هي الحكاية(١١٥).

هكذا يبدأ رُوسيل بتعداد لائحة مسافري لينسي Łyneće عبر منح صفات مُقتضبة لكل واحد منهم، بحيث ينتظم المركب الاسمي م. اعلى شكل مركب وصفي (م + و) Syntagme (ويظهر المقطع الذي غالباً ما يصلح كمحدد للمصدر داخل المركب الوصفي على شكل جملة. ينتج عن ذلك أن الجملة الكلية (الحكاية) تأخذ مظهر سلسلة من الجمل الأولية المحمولية prédicatives (التي يكون مركبها الاسمي مبتدأ ومركبها الفعلي خبراً) وذلك عبر مركبات وصفية متجاورة ا

$$a_{1} + a_{1} + a_{2} + a_{3} + a_{4} + a_{5} + a_{5$$

وتصبح الحكاية تراصُفاً من الحكايات التي تتداخل الواحدة مع الأخرى بـواسطة «المصدر» ـ الفاعل أو المبتدإ.

ويمكننا القول بأن المركب الفعلي يظهر في الحكاية حينما يبدأ المسافرون، وهم على أراضي الملك «تَالُو» الوّابع، عمليةَ اقتداء للاسرى طويلة تتم عبر خلق «مُنتدى المتميّزين»

(16) حول المركبات الاسمية والقعلية، انظر:

Jean Dubois, Grammaire structurale du français, I et II, Langue et Langage, Larousse, 1965.

والاستغراق في نشاطاته، ويتضمن ذلك المركبُ الفعليُ مقطعاً وفعلياً »: فد (المقاطع السردية التي تعين نشاطات «المتعيزين») وكذا والمقطع الاسمي المفعول» م او (المقاطع السردية التي تعين نشاطات «المتعيزين»)، يتعارض المركبُ الفعليُ ف + م او مع المركب الإسمي م او تعارض الموضوع مع المحمول. هكذا تتمفصلُ البنيةُ الدنيا للحكاية كنسخة مطابقة لبنية الجملة المعيارية. { (م ا د ) + ( ف ) + (م ا د ) }

تتعقد هذه الصيغة حين نُضيف إلى تفرع المركب الإسمي م ار (انظر ما سبق) تفرع المركب الاسمي المفعول. وبالفعل فإن كل واحد من هذه النشاطات الخارقه «للمتميزين» التي تلعب دور المفعول بالنسبة لله «فعل» الرئيسي للحكاية، أي افتداء الأسرى، تمتد لتفدو حكاية مستقلة (جملة معيارية) ذات فعل وفاعل ومفعول. ونحن نلاحظ هنا، على مستوى المركب الاسمي المفعول م اد، وجود تداخل آخر للحكايات (للجمل المعارية) عبر تجاور مركبات اسمية مفعولية فيها «الفعل»؛

$$[... + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) + (-1) +$$

هنا أيضاً يكون كل م ان قابلاً لأن يمتد وينفتح ليفدو جملة من نمط الفاعل والمحمول، وهكذا دواليك تكون تلك الجملة دائماً احتمالية شرط أن تخضع للقاعدة النحوية.

لنبسط الأمر ولنقل بأن الحكاية تنبني كمتوالية من الجمل الدنيا التي تأخذ، بشكل متبادل، طابعً مُركّب اسُمي فاعل ومركب اسمي مفعول (مقطع المحمول) داخل البنية التقليدية المعيارية للحكاية التي يلحم الفعل بين أجزائها :

وإذا نحن طبقنا هذه الصيغة على العالم الشبحي للقسم الأول فإنها ستغضي بنا إلى إضفاء الطابع المحتمل عليه 17) إذ يجد فيها القارئ «غير المحتك»، عبر الجدول المنطقي الذي هو جدول الملفوظ الإخباري، «موضوعاً ذا حقيقة مقبولة» نظراً لتوافقها مع القاعدة النحوية، بتعبير آخر، ما إن يصبح ملفوظ ما قابلاً للاشتقاق من الصيغة السالفة إلا ويكون محتملاً بشكل تركيبي تام.

بهذا نتوصل إلى كون بنية الجملة المعيارية، مبتدأ وخبر، هي القاعدة التركيبية الأساسية للمُحتمل، ومن الممكن داخل هذا القانون الكشف عن صور ثانوية عديدة للمحتمل، ومن بينها نخص بالذكر التكرار والانفصام والتعداد.

بين جُزءَي الكتاب علاقة تكرار ا فالجزء الثاني استعادة للأول مع تباين خفيف ناتج عن بنية الموضوع \_ المحمول. وبصيغة أخرى يكون الجزء الأول ترصيغا لجمل معيارية تم اختزالها إلى نوى بسيطة (سيعيات) لترابط من حيث هي كذلك. أما الجزء الثاني فإنه يكرر نفس الجُمَل المعيارية بتنظيمها داخل العلاقة الموضوع \_ محمول، ويشكل هذا النظام تقوياً يمكن من تحقق المحتمل البلاغي،

في الجرّ الثاني من الكتاب يلعب التكوارُ فيما بين المركّب الاسمي الفاعل والمركب الاسمي الفاعل والمركب الاسمي المفعول؛ فالمعطيات البيوغرافية التي يقدم روسيل من خلالها المسافرين يتم استعادتُها وبشكل مُفصل (منفتح) عبر نشاطات المسافرين داخل منتدى المتميزين. ومرة أخرى يتدخل التقويمُ في لحظة تظهر فيها بنية الموضوع - المحمول، ويكون المركب الفعلي حاسماً في هذا التمفصل.

هكذا يُدخل التكرار، في كل مرة، بعداً جديداً يسير بالقارئ أكثر فأكثر، نحو محتمل مكتمل؛ فمن الوحدات الذلالية المتراصة غُرُ (عبر الترابط موضوع - محمول) إلى المركبات الاسمية لنتتهي (دائماً عبر الترابط موضوع - محمول) إلى جملة دنيا شاملة ومكونة من مركب اسمي ومركب فعلي. إن المقطع المكرر لا يكون كذلك أبداً بشكل ميكانيكي: فالزيادة في مقدار المحتمل تتابع مسارها إلى أن يُحاصر الترابط موضوع - محمول كلّ الوحدات الدلالية الصغرى. ويكتشف القارئ غير المحنّك في هذا التكرار التقويمي حافزاً (هو القياس) وزمناً (هو الخطية؛ أصل - غاية) ويعترف من ثمة بدالمبدإ الطبيعي».

إن الجُمل الدُّنيا (الحكايات الدُّنيا) المترابطة داخل المركب الاسمي المفعول أو الفاعل تولد الزمن البلاغي باعتباره عُمقاً يؤدي إلى الأصل أو يحيل عنى الهدف، وباعتباره أيضاً عمقاً يتطلبه الملفوظ كشرط أولي لكل نزوع نحو المحتمل. فنحن لا نفهم ما يقع في مملكة «تَالُو» السابع إلا بفضل هذه الشبكة الزمنية التي تنبثق من التكرار المتتالي للسيميمات السردية عبر تمو البنية الجملية. فوحدها البنية الجملية للحكاية تقدم حافزاً أو مصدراً لما يقع في مملكة «تَالُو»

<sup>(17)</sup> يمكن استخراج بنيات مماثلة في الجزء الأول من الكتاب حيث تنتظم المقاطع معاً. في استقلالها، كحكايات يكون أكشر ملامة انطلاقاً من الجزء الثاني من الكتاب بما أنها هي التي تنبئي كسجموعة متمحورة كلية حول تو فق الموضوع والمحمول. إن الجزء الأول ليس وحكاية واحتمالية، فمركباته (جملة المعارية) لا تندمج في بنية شامنة من تمط موضوع معمول.

السابع لأنها بنية القياس للتعرف و/أو التعقل الخطي للتعرف. ولقراءة الإنتاج المبطن للمحتمل يلزم انقيام بعملية قلب، لأن الحافز والمصدر لا يوفرهما سوى تكرار البنية موضوع محمول. بهذا تكون الحكاية بكاملها قابلة للاشتقاق من هذه البنية التي لا تقوم هي بنير تكرارها على مستويات متعددة. يتحقق المحتمل إذن عند إمكان اشتقاق كل مقطع من مقطع آخر داخل إطار بنية الجملة (المعلقة بالحافز والسيرورة الخطية).

وتُعتبرُ الاستعادةُ، باعتبارها إحدى الوظائف الأساسية للمحتمل، محايثةُ للنص الرُّوسيلي لدرجة تجد نفسها مستمادةً بدورها من طرف صورة التكرار والرَّجع وإعادة النشر réédition. نتذكر حصانَ رُوميليس Romulus بلسانه والذي عوضَ أن يكون مربّع الشكل كما هو شأن ألسنة نُظرائه، فهو يقترب من الشكل الذَّلق للسان البشري. هذه الخاصية الملاحظة بالصدفة جعلت أوربًان يقرّر محاولة تربية رُوميليس، الذي تعوُّد، خلال سنين من العمل، على تقليد أي صوت بشكل واضح كما لو كان ببغام، ((4. 96). أو لنتذكرعائلة ألكُوت، تلك السلسلة من التجاويف الصدرية التي ترجُّع الصوت: «ينطق ستيفان بصوت قوي بكل ما يخطر ببَّالِهِ من أسماء الأعلام والهمهمات والكلمات المتداولة، تغيير سجلاتها ونبراتها إلى ما لا نهاية؛ وفي كل مرَّة ينزلق الصوتُ من صدر إلى صدر ليتجدُّد نجلوصٌ بنوريُّ، مُتمناً وقوياً في البدء وواهناً أكثر فأكثر حتى التمتمة الأخيرة الشبيهة، فيما بعد، بالهمسة» (أل. 121). أو من الأفضل لنا أن نتذكّر تلك الصيغة الجديدة ولرُوميُو وجُولييتُ» التي تنتهي إلى فقد أية صلة مع الصيغة الأصلية، التي يظل مصدرها الشكسبيري واضحاً بفضل اقتباسات عديدة ملائمة لصيغة الجملة التي مرت بنا دراستُها. تستعيد تقنيات الإخراج هذا الاقتباس في صورة الدخان الذي يعيد تشكيل الصور: ﴿ وَكَانَ الْمُشْهَدُ البَّخَارِي قَدْ بِدَأُ فِي الارتفاعِ متمسَّخًا فِي بِعَفْنَ أَنْحَاثُهُ. وبعد الختفائه قام دخانً جديد أت من المنبع المعتاد بإعادة تشخيص نفس الشخصيات في وضعية مخالفة. وبما أن الفوح أخذ مكان الرعب فقد كانت راقصات الباليه والإباحيون مختطين وراكعين يحنون جباههم عند ظهور الإلاه الأب الذي كان وجهُه المُفتاظُ والجامد والمتوعّد في عنان الهوام يهيمن على كل المجموعات. كان الدخان يشكل هنا ذاتين متراصتين وقابلتين للإدراك بـشكل مستقل»(أبا 157.)،

من الصعب ألا نقارب بين هذا الحضور الملح للتكرار في كُتب رُوسيل والهوس التكراري في الأدب الأوروبي القروسطي والنهضوي (المذكرات، الروايات الأولى المكتوبة نشراً، حيوات الأولياء ... الخ). لقد أعطت دراسات متقدمة الماه الله على الأصل الصوتي والفرجوي لمنفوظات كهذه، وهي التي تنبع لتوها من المهرجان والسوق والحياة الصاخبة للمدينة التجارية، أو من الجيش وهو على أهبة الرحيل. فحين يصرخ الباعة ونذيرو الحرب بأنواع التكرارات فإن هذه الأخيرة تشكل نواة ممارسة خطابية تتكون في (ومن) أجل الإخبار، إنها ممارسة تنبئي على شكل رسالة وترابط بين متكلم ومتلقً. وفيما بعد تلج تلك الملفوظات التكرارية حقل النصوص المكتوبة رسالة وترابط بين متكلم ومتلقً.

<sup>(18)</sup> ميخائيل باختين. شعرية دوستويفسكي. مترجم إلى العربية. دار توبقال منشر (الدار البيضاء)؛ أعصل فرانسوا رابليه، مترجم إلى الفرنسية، دار غاليمار. 1976.

(لاسال، رَابلي ... الخ). وبما أن هذه الظاهرة حدثت في اللحظة نفسها التي انفلتت فيها البنية الأوروبية من هيمنة الرمز (القرون الوسطى) لتستسلم لسلطة الدليل (العصور الحديثة) فإنها تشير مرة أخرى إلى أي حد ترجع بنية الحكاية إلى بنية التواصل الصوتي. ولأن روسيل يُوجَد في الطرف الآخر من التاريخ، أي في الوقت الذي يتفكّك فيه الدليل وتتعرى فيه صيغته أمام مَن ينتج نصا، فإنه يقع من جديد (وهذه المرة عبر مسافة تمكّنه من إعادة إنتاج الظاهرة على كل مستويات البنية) تحت فتنة تكرار القياس الذي يكون في أساس الملفوظ (المحتمل).

أما التعداد القريب من التكرار، والذي يشكّل بدوره صورة صوتية (19) بامتياز (وبالتالي صورة ذات فعل محتمل) فإنه يقدم نفسه أيضاً داخل إطار الترابط؛ موضوع محمول، المحلّل آنفاً. إنه يتبدى في متوالية من المركبات الاسمية التي تشكل موضوع الحكاية (كلائحة مسافري لينسي مثلاً)، وكذا في التسلسل اللانهائي للمركبات الاسمية المفعولة (اكتشافات المتميزين)، فالتعداد صورة متواترة داخل «انطباعات جديدة عن افريقيا»، إذ يكفي أن تنتظم وقائع «عبثية» في متوالية من التعدادات بشكل يُستعاد فيه العبث من طرف كل عنصر من المتوالية لكي يغدو ذاك العبث محتملاً لأنه قابل للاشتقاق من جدول تركيبي معطى. وهكذا فإن ا

شاهدين

- ـ سينا cinna المتآمر وقد غدا على كرسيه
- صديق أوجست بعد أن شم رائحة الشرك؛
- \_ الحذاء الذي يداوم على زيارته يسوع الصغير؛
- \_ الجارية التي رمي إليها بقصبة مص العمير tir-jus
  - \_ دانيال المتعاطف مع الأسود في الحلبة؛
    - (141. | -, 1) ...

ونفس الأمر يسري على تعداد دلائل مضللة وملغوظات خاطئة. فهي ليست احتمالية أيضاً؛ ومتواليتها، باعتبارها مجموعاً تركيبياً من الوحدات القابلة للاشتقاق الواحدة من الأخرى، تشكل خطاباً احتمالياً لأنها قابلة بدورها للاشتقاق من بنية الجملة المعيارية.

لنشدد أيضاً على كون التعداد استعادة تقويمية لمركب أصلي، فالتقويم الذي تمارسه يرجع إلى مستوى معجمي لا إلى مستوى نحوي (كما هو حال التكرار). هكذا يقدم التعداد نفسه كمتوالية ترادفية تجمع بين التركيب (التوالي) والدلالة (الترادف).

#### مشكلة الإنتاجية عبر اللسانية

إذا نحن أضفنا إلى جزءي «انطباعات عن افريقيا» الاعتراف الذي يقوم به روسيل بصدد تقنيات الكتابة في لاكيف كتبتُ بض كتبي» (المزاوجة بين الكلمات انطلاقا من تجانسها الصوتي وملا الفراغ الناتج عن ذلك بدقصة»)، فإننا سنحسل على خطاطة كاملة للسيرورة المحتملة.

إن عملية الإنتاج النعبي تبدأ عند روسيل انظلاقاً من جمع للدوال وهي لا تفترض. لذلك، أي «مفهوم» أو «فكرة» سابقين على فعل الكتابة سوى «برنامج أولي» للألة المتضمنة لوظيفتين؛ التطبيق (جناس الدوال) والنفي (اختلاف المدلولات)، وللتو تنتج هاتان العمليتان، في مجملهما، خطاباً احتمالياً من الناحية الدلالية (الله الجزء الأول) قبل أن يتم ذلك من الناحية التركيبية (الم الجزء الثاني)، داخل حكاية منتظمة كما وضحنا ذلك، في هذا انطرف من السلسلة المنتجة، يفيب الاعتباطي المسبب للكتابة ومعه وظائف «برنامجه الأولي» ويتم شطبها أو نسيأنها، إن هذه العملية المتجاوزة للزمن extra temporelle (النابعة من زمنية 1) التي تسبق الملفوظ المحتمل تكمن مهمتُها في فتح الكلام عبر تجميع للدوال على أساس تعارض منطقي

| الخطاب الواصف<br>(التفسير النظري) | الخطاب<br>(الحكاية البلاغية =<br>تركيب المحتمل) | المدلول<br>(دلالية المحتمل) | الدال<br>(الاعتباطي)   |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------|------------------------|
| «كيف» (0)                         | (2).↓1                                          | (1).11                      | « کی <b>ن</b> » (۔ 1 ) |

للمدلولات ولكي يتم فهمها بدورها وإخضاعها للعملية المحتملة، ينزم أن تخضع للاستعادة من طرف خطاب في الدرجة الصغر يكون وصلياً وتفسيرياً: «كيف كتبت ... ». وهذا الخطاب الواصف فُضَّلة «علمية » وتخطيط دو منزع دهني لممارسة تظل في مرتبة أدنى من التفسير ذي السيرورة المحتملة. وإذا ما فرضت الخطوة «النظرية » نفسها، بالرغم من ذلك، على مَنْ يرغب في إيصال ممارسته إلى ثقافة منية على أساس جدول لاستهلاك المنتوجات، فإن الخطاب النظري سيأخذ أنذاك شكل نص في الدرجة الصغر، أي شكل خارج نص لا يمنك مكانه داخل إنتاجية (حياة) الكاتب نفسها، غير أن ذاك الخطاب ملفوظ أخير (متأخر) نحن مطالبون بانتزاعه من نقطة الصغر ثلك لغرسه في فضاء سابق على الوصف المحتمل (في ما هو خارج الزمن).

وإذن، فإن «خارج النص» هذا، بالنسبة لكل قارئ عادي (بانسبة لكل ذات تنتمي للحضارة المُتَكلَّمة)، نص أول يكون أصلاً لكل عملية محتملة. وعلى قارئ المحتمل أن يقوم بعملية قلب :

| مدلول            | خطاب                           | خطاب واصف     |
|------------------|--------------------------------|---------------|
| (دلالية المحتمل) | (حكاية، بلاغة = تركيب المحتمل) | (تفسير نظري)  |
| (1).ļī           | (2).1,1                        | (« کیف کتبت») |

لا يتم إدخال هذا القلب في سيرورة الإنتاجية النصية إلاّ لأجل إضفاء الطابع المحتمل عليه بدوره، ولإفهامنا أن تلك سيرورة ذاتُ منزع ذهني وجُعلها أيضاً متلائمة مع عقلانية عارفة ومحددة بالحافز والغائية؛ وبالإجمال لتحويلها إلى الطباع وأثر محقّق. وسيظل مشكلُ بداهة الإنتاجية الكتابية، إذن، غيرَ محلُول أبداً، لذا ستأتي «انطباعات جديدة عن افريقيا » كمحاولة لمل الفراغ الحاصل. وبما أن هذا الكتاب، سواء عبر عنوانه أو مضمونه، استعادة تقويمية له الفطاعات عن افريقيا » فإنه يختلف عنه من خلال توظيف المعنى الآخر لكلمة انطباع (= فعل الضغط والطبع). إن «انطباعات جديدة عن افريقيا » لا يُصفّفُ على الصفحة الألر وإنما الصناعة، لا الاحتمالي وإنما الإنتاجية النصية. وإذا نحن قرأناه بالمقارنة مع «انطباعات عن افريقيا »، فإن هذا الكتاب الأخير يُضي، (كما وضحنا ذلك آنفاً من خلال الاستشهادات التي أخذناها منه) مختلف مستويات السيرورة المحتملة. وإذا ما هي قرئت في مجانها الخاص فإنها تقوم بإعادة تقديم بلورة نص داخل البنية الخطابية للاحتمالية، وبالرغم عنها وضدها.

وقد اقترح روسيل ذلك سابقاً في «انطباعات عن افريقيا »، إذ أن العمل النصي (المتميز عن الانطباع المحتمل الذي يمكن الخروج به منه) يذكّر بغضاء المسرح ونظام الحرف الهيروغليمي وتوافقهما الأساسي. «وبغضل تشابه الشخصيات، فإن هذه المتوالية من اللوحات كانت تبدُو مرتبطة بحكاية دراسية ماً. وفوق كل صورة كنا نقراً، بمثابة عنوان، بعض الكلمات «المرسومة بالريشة » (آ.[.3] التشديد من عندنا). إن كل خوارق «المتميزين» (هل يلزم الإلحاح على كون هذه التسمية تُبعد عن كتاب رُوسيل كلُّ تأويل يتمحور حول المقارنة والتشابه والاحتمالية، لتخصص له مكانة السبق والعُمق المحفور في الفعل المتميز للكتابة) (20 موجهة نحو المسرحة ويتم تفكيرها عبر الخشبة. مقصد هذه الخشبة ليس إضفاء الطابع المحتمل على الفرابة (كل شيء في الفرجة) بقدر ما هو توضيح أن الفضاء (الخشبة ـ قاعة العرض) والممارسة (اللعب الجدي) ليساخاضعين لسيطرة المحتمل (كل شيء يغدو احتمالياً لمن يوجد خارج اللعب، أي خارج فضاء الكتاب أي القارئ، المستهلك). ويبدو أن هذا المسرح المتميز مجاز للممارسة النصية، في الوقت الذي يتم فيه إعلان اللعب المسرحي كخلاص وحيد وممكن من السذاجات ذات الفعل المحتمل؛ «يا نادل، ما رنين الجوس هذا؟ \_ إنه الخلاص. \_ إذن استنى مُهرَجاً» (أ.[.14]) (15).

صورة «النص» حاضرة بالضرورة في هذه الكتابة التي تستعرض نفسها، فهي تركز على خصائص العمل النصي. والنص هو قبل كل شيء نص عريب ونص غرابة وآخر ومخالف للسان الخاص و «للمبدإ الطبيعي»، وهو غير قابل للقراءة، ومتميز ولا علاقة له بالمحتمل. وسواء أكان النص هيروغليفيا أم على صحيفة، أو «بُونيكيليا»، وسواء كان صينيا أو موسيقيا (هائدل) فإنه

<sup>(20)</sup> بنفيس الشكل، فإن اختيار افريقيا كخشية للمسترح والمتعيز، يؤكد مرة أخرى على غرابة التطور الكتابي الذي يستبق والانطباع الأولى، عبر إثارة قضاء مغاير بشكل لا يقبل الاخترال، فيه تتم لعبة سيرورة النص.

<sup>(21)</sup> إن الوظيفة والتطيمية ، التي حملها روسيل للمسرح معروفة : فمسرحيتاه والنجمة في الجبهة ، و «غبار الشموس» ومعها الاقتباس المسرحي لـ: Locus Solus لا تزال تحتاج للتحليل وللبرهنة على مجهود روسيل في الانفلات من الطويولوجية الخطابية (الرمزية) ومن التمثيل المحتمل.

يكون دائماً مختلفاً عن كلامنِا الصوتي «لا تصل إنيه مسامعُنا الأوروبية، ويتمّ عبر مقاطع صوتية مُبهمة ... ﴾ (آبل 115)؛ إنه عبارةً عن أرقام أكثر تما هو كتابة. والنصوص الفرنسية انوحيدة المحتمنة، أي غير الغربية. هي رسائل تستهدف فهماً مباشراً أو صفقةً (كرَسائل الأسْري الذين يطالبون فيها أبناءهم بافتدائهم). خارج الصفقة تقدم الكتابة الفرنسية نفسها كرقم (رسائل فينزبور فلور Verbor-Flore) أو كشيء ينصلح لفك رموز كتابة غيير مقروءة («البونيكيلي»). النصُّ أيضاً حركةً إعادة تنظيم، إنه «مرور» «محموم» ينتجُ عبر الهدم. فألة «لُويِّز» تشكّل الصورة المثلى لهذه الوظيفة، إذ أن هذا الاختراع نابعُ أُولاً من الكتب التي قرأتُها «لويـز». إنها بهذا المعنى هجرةُ للنُصُوص. وفيما بعد يكُمُن عمنُها في إعادة صُنع ما قامت به سابقاً، وذلك عبر إعادة كتابة ما خطته الريشة سابقاً بقلم الرصاص؛ «بدأ القلمُ في الجري صعوداً وهبوطاً على الورقة البيضاء مُتّبعاً نفس المقاطع العمودية التي خطتها الريشة سابـقاً. في هذه المرة لا يؤخر الشغلُ استعمال الملوّن ولا استبدالَ الأدوات ولا سحق الألوان مما يجعل القلمَ يتقدم سريعاً. في الخلفية يظهر نفس المشهد، إلا أن أهميته أصبحت الآن ثانوية لأنه ألغي من طرف شخصيات الواجهة. فالحركات وقد أخذت عفويتها، والعادات المحددة والهيئات المرحة والغريبة، والوجوه الصارخة بتشابهها، كل ذلك كان يمنك التعبير المطنوب الذي كان طوراً كثيباً وطوراً مرحاً... قبالرغم من تناقض عناصر الديكور، كان الرسمُ يعطي فكوةً دقيقة عن مرور محموم في الشارع» (أ إ. 209، التشديد منا).

كيف لا نقراً في هذه السطور مجاز العمل النصي الذي يخترق الكلام (الرّسم بالريشة) ويتصه ويلغيه في حركة محمُومة ليتجمّد بدوره في انطباع جديد مشابه ولو كان مفايراً.

هذه الممارسة النصية لا تمت بصلة إلى أية طاقة غائية أو ميتافيزيقية؛ إنها لا تنتج غير موتها الخاص، وكلُ تأويل يهدف إلى إقرارها في أثر منتوج (احتمالي) يكون خارجاً عن فضائها المنتج. هكذا إذن تترابط صورة الموت جدلياً مع صورة الآلة؛ فالنص جنائزي بنفس الدرجة التي هو بها مُنتَج. فمُوسَم Mossem يكتب عقد وفاة سيدراه Sidrah، بينما يقوم كار ميخائيل وعبها بتمزيق النص المكتوب باللغة المحلّية، «هذا النص الجهنمي الذي كان يذكره بساعات عمل طويلة مقلقة ومملة » (آ. إ. 454، التشديد منا)، ليضع حداً لمفامرة والمتميزين» وللحكاية، ومعهما نص روسيل.

إن فهم الإنتاجية النصية، كإنتاجية تهديمية والغائية وماحية للذات، لا يؤدي إلى تصور للنص الأدبي «كأدبية» تكتفي بذاتها في عُزلة كاملة ومحظوظة. فحكم كهذا سيكون ذا صلة حميمة بقراءة تضفي الاحتمالية على العمل «الأدبي» الذي وضحنا سابقاً أسسه الإيديولوجية وحدوده التاريخية. على العكس من ذلك تغضي بنا هذه الفرضية إلى قانون حان وقت التصريح به وهو أن الإنتاجية النصية هي المتياس المحايث للادب (النص) إلا أنها ليست الأدب (النص)، بنفس الشكل الذي يكون به كل عمل المقياس المحايث لقيمة ما دون أن يكون تلك القيمة نفسها.

إن وجود ﴿انطباعات جديدة عن افريقيا ﴾ بين أيدينا قادرٌ على حلَّ التميينز بين المقياس

المحايث / المنتوج، والعمل / القيمة، والإنتاجية / النص، والكتابة / الأدب. فإذا كانت وانطباعات جديدة عن افريقيا ، كما هو حال كل نصوص روسيل، استعادة (نسخا، تضعيفا) للاشتفال اللساني، فإن ما تحاكيه ليس الخطاب المحتمل (فوظائف المحتمل تم وضعها في المستوى المعجمي والمدلولي في الجرا) وإنما مسار الكتابة عبر الكلام؛ فمشكل الجرا. هو تسلسل ما سيترا كنص، وكذا تسلسل المعمار الذي يحيا من شقوق الكلمات.

وإذا كانت اج إ. غريبة عن إشكالية المحتمل فإنها ليست رسالة موجهة لإعطاء أثر أي أنها لا تحكي أية مغامرة ولا تصف أية ظاهرة محددة ولا تكشف أية حقيقة سابقة على إنتاجيتها . وبما أنها بنية لغوية لا تؤدي إلى مقصد مُحدد وإنما تستنزف طاقاتها في توجيه الكلمات نحو الصورة، فإن اج إ مجهود للانفلات من مُسْبقاً تنا المركزية الخاصة بالإخبار، وبتجديد المعرفة بوحدة جوهرية سابقة على المهارسة التي تبنيها .

إن البنية الدلالية لما جرا متوالية من حيث الاختلافات وتراصف الأضداد واجتماع ما لا يُركب؛ وهي إذا قرئت كأثر (رسالة احتمالية) فإنها تكشف \_ كما رأينا آنفا \_ عن الجمع بين سيميمات متعارضة باعتبارها الصورة الدلالية الأساس للعملية المحتملة. بل إنها ، أكثر من ذلك، وهذه المرة داخل مسار النص نفسه، ترتكز على شيء مُركز يتمثل في كون الإنتاجية النصية تهدم الهوية والتشابة والإسقاط التطابقي، إنها لاهوية وتناقض فاعل.

تتحدى البنية التركيبية لـ ا ج إ القاعدة التركيبية للمحتمل، أي الترابط الجملي (موضوع - محمول) وللعلاقات البنيوية التي تحددها، كما للحافز والعملية الخطية . وبالغمل فإن فصل من فصول ا ج إ يتضمن على الأقل جملة معيارية ، إلا أن هذه الجملة غارقة في استعادات وتكرارات لجمل أخرى ومركبات أو مقاطع تشكل أدراجا متفرعة وذات أقراص منفسلة ومربوطة بالقوسين . إن هذا التسلسل الإرجاعي anaphorique يغجر البنية (بنية الجملة والحكاية ، وكل بنية ممكنة) عبر استبدالها بترابطات دالة ولو كانت غير بنيوية(22) . وباعتبارها لمحات حقة فإن هذه الاستعادات إذا أخذت داخل أقواسها (التي تصل حدود التسعة) فإنها تهشم سطح البنية حيث كل مقطع قابل للاشتقاق من الكل أو من مقطع آخر ، وتدمر الخط ومنوع - محمول . وكما لو كانت تلك الاستعادات تشبه مهنة شبح الأفجار saube أو تشبه ألة لويز ، فإنها تقوم ببناء فضاء وحجم وحركة لامتناهية . وبما أن هذه الإشعاعات الموجودة بين قوسين تكثف بهذا الشكل عن الاشتغال الاستعادي العابر للبنية ، فإنها تمود خطوة ألى يوجد في مستوى آخر غير مستوى العمل النصي . وما علينا إلا أن نحاول بشكل أوضح تفسير يوجد في مستوى آخر غير مستوى المعلى الذي يلمسه روسل من خلال ا ج إ .

هكذا يتم بين بنية المنتوج «الأدبي» وبنية الخطاب التواصلي ترابط جديد داخل المقلانية العارفة (داخل الصيغ المنطقية للتعقل intellection)، بحيث تقابل كل وحدة من إحدى (22) مكذا يأخذ النص طابعا مردوجا، فهو يتغسن، من جهة، بنية مبارية بدائية تصف ظاهرة ما، ومن جهة أخرى، ينتج إرجاعات تشير إلى وحدات خارج البنية. إن هذا الافتفال النمي يبدو أساسيا لشكل مارسة للكتابة. لنذكر بأن الحروف السيئة تنقسم إلى Wen (أمكال بدائية ذات منحى وصغي) و Isen (عروف مركبة ذات منزع إضاري indicatif).

البنيتين وحدة (واحدة) من الأخرى، وهو ما يجعلنا نسمي التأويلات التي نقدمها للبنيتين تأويلات تشاكلية بديهيات معينة تأويلات تشاكلية بديهيات معينة متشاكلية الواحد مع الآخر، فإن هذه الشبكة تكون أحادية الشكل معقوط الأفر الأفر المتشاكلات بين بنيتين خطابيتين (البنية الأدبية بينية الملفوظ التواصلي) داخل شبكة البديهيات المنطقية الأحادية الشكل هذه (33) التي هي نسق معقوليتنا . ففي نسق معقوليتنا ، من المستحيل تحديد طابع بنية غير منطقية (تتاج «أدبي» غير احتمالي) بمساعدة صيغ مأخوذة من نفس النسق الرمزي، ذلك أن كل واحدة من هذه الصيغ وفيها أيضاً للنتيجة لهذه الشبكة المنطقية (اللغوية) التي تنتظم البرهنة ، إلا أن كل صيغة صحيحة بالنسبة لكل تأويل تقد ضه تلك الشبكة .

على العكس من ذلك، فإن الإنتاجية النَّصية لـ1. ج إ. لا تنماع إلى نظرية أدبية ومنية. فالشبكة الأكسيومية المنطقية، التي تغترضها من أجل تمتنها، هي من طبيعة متعددة الأشكال. ونحن في تعددية الأشكال هذه لا نستطيع أن نفكر داشما، وفي الوقت نفسه، في بنية ما وفي نفيها، في تلاؤم مع مبدإ ما وفي نقيضه، في قانون نخوي وفي خفل في عائد ضميري. ومن البديهي إذن أن تعددية الأشكال هذه تذكّر بأحادية الشكل ولا يمكنها الاستغناء عنها. ففي حالتنا، بالإمكان التمبير عن كل صورة من اج إ.، تنفنت من الجدولة النحوية (المنطقية)، من خلال أحادية الشكل، فتلك الصورة لا يمكنها أن تشتق منها لأن؛ 1) عملية الاشتقاق متصطدم بغراغات غير بنائية؛ القفزات الإرجاعية. 2) لأنها متكون طويلة جداً وبالتالي غير قابلة لأن تغدو توضيحاً بوهانياً.

لنذكر أيضاً بأننا بتكسيرنا لبنية الجملة المعيارية (التركيب المعتمل) والمماثلة الخطابية (الدلالية المعتملة) تكون الإنتاجية التميية التي تضعها اج إ. فاعلة داخل فضاء لساني غير قابل للاختزال إلى المعايير النحوية (المنطقية)، وهو فضاء سميناه، في غير هذا الموضوع(24) لانهائية مكنة. ففي اللغة الشعرية، كلانهائية ممكنة، يوضع مصطلح الاحتمالي بين قوسين، إذ أنه مصطلح يكون صالحاً في المجال المتناهي للخطاب الخاضع لخطاطات بنية خطابية متناهية. ومن ثم فهو يَبرزُ مجدداً وضرورة حين يقوم خطاب متناه أحادي الشكل (فلسفة، تفسير علمي) باحتواء لانهائية الإنتاجية النصية، إلا أنه مصطلح لا يتم تمريره داخل هذه اللانهائية نفسها التي يكون فيها أي «تحقق» (التلاؤم مع الحقيقة الدلالية أو مع الاشتقاقية التركيبية) مستحيلاً.

نستطيع الأن صياغةً ما سندعوه «مشكلة الإنتاجية عبر اللسانية»

ليس بالإمكان، بخصوص نص يتم أخذه كإنتاجية نصية (إ.ن) وضع سيرورة نسقية وبنائية من أجل تحديد هل تكون صيفة معينة (مقطع ما مأخوذة من إ.ن محتملة أم لا؟ أي هل

<sup>(23)</sup> وهو مصطلح مألوف بالنسبة لديدكايند Dedekind سنة 1887. وقد استعمل ليبين Velben (1904) مصطلح «مقولي» وفي تصوره التعارض بين الجملة المقولية والجمنة الانفصالية. أمّا فهمنا المصطلح قائه ينتمي إلى مستوى منطقي عام.

<sup>(24)</sup> انظر: Pour une sémiologie des paragrammes، شمن النسخة الغرنسية لهذا الكتاب.

تكون مُتلكة لـ: 1) الخاصية التركيبية للإمكانية الاشتقاقية داخل إ.ن. 2) الخاصية الدلالية للحقيقة المطابقة. 3) الخاصية الإيديولوجية للأثر الفاعل.

ومن البديهي أن مفهوم الإنتاجية النصية يضعُنا على مستوى من البرهنة يذكّر بما حددته الرياضياتُ كَ نظريةٌ لا متحدّدة جومرياً (25). وإذا كان مفهوم واللامتحدد » يدعو إلى اللبس (وفي سياقات أخرى يعني أنه في غير الإمكان معرفة صحة أو خطا فرضية ما)، فإنه ذو أهمية قسوى بالنسبة لحديثنا . وتُحن نعرف بأن المؤديات الأخيرة لهذا المفهوم في المنطق تعني أن «كل مُسلِّمات المنطق العام قابلة للمعرفة، إلا أنه لا وجود لإجراء أو طريقة تَكننا، إزاء كل صيغة (وفي عدد محدود من الخطوات المنطقية)، من تقدير ما إذا كان ذلك مسلمة أم لا ١٤٥٠٪. إذا ما ارتبط مفهوم «اللامتحدد » بالإنتاجية النصية فإنه سيعني أن الإجراء الكتابي (العمل والفكر المتحرَّك) غريب عن مفاهيم البرهنة والتحقق. والحال أن السُّوال التالي ينطرح بصَّيغة ما المحتملُ إن لم يكن الإمكانية الضمنية للبرهنة وانتحقق من كل نسق أحادي الشكل؟. إن «حقيقة» الإنتاجية النصية ليست قابلة للبرهنة أو التحقق، وهو ما يعني أنها تنتمي إلى مجال مغاير للمحتمل. «فحقيقة» أو ملامةُ pertinence الممارسة الكتابية هي من طبيعة مفايرة: إنها لا متحددة (غير قابلة للبرهنة أو التحقق) وتتمثل في إنجاز اخركة المنتجة، أي إنجاز مطاف كتابي يصنعُ ويدَّمر نفسَه في سيرورة "تع*ال*ق أطراف متعارضة أو متناقضة. ليس بالإمكان إخضاًع هذَّه الإنتاجية اللامتحددة لإجراء تحققي (ذي فعل محتمل) تكون كل نظرية وصفية للمنتوج الأدبي متشبّعة به، لأن «الفهم يُجَهل أيضاً علاقة الأطراف حين تكون مطروحة بشكل مستعجّل. فهو مثلاً يتجاهل طبيعة الرابطة copule (\*) في الحكم الذي يعين كون الفردي (الخاص) والذات هما أيضاً اللاخصوصي والكوني »(27). إن تلك الإنتاجية تنتمي إلى منطق جدلي يفهم ملاءمة كلّ ممارسة (لا تكونُ الممارسةُ الكتابية إلاّ نموذجاً منها) باعتبارها جوهرياً سيرورةُ لا تكون مطابقة لذاتها (وبالتالي مطابقة أيضاً لمفهوم السيرورة والممارسة) إلا من حيث هي سلبية مطلقة

ذلكم هو المشكل الذي تسعى اج! إلى حله. مع ذلك لا يمكننا أبدا أن نتغاضى عن أن الحل، إذا وُجد، سيكون ملتبساً. فنص رُوسيل يظل دائماً مزدوجاً ومتفرعاً؛ فهو يعيش مشكلته المتمثلة في الإنتاجية النصية لكنه يرغب أيضاً في أن يكون احتمالياً؛ إنه ينتج، إلا أنه يجعل ما ينتج محتملاً، إنه استرجاعي، غير متشابه وغير إخباري، لكنه أيضاً بلاغي؛ وهو جهاز لكنه أرأيضاً. ولأن رُوسيِل قام بفتح الإنتاجية، بفضل هذه الأنماط الثلاثة من التوغلات، فهو يجد

<sup>25)</sup> يكون تسبق معين لا متحدداً حين لا نستطيع أن تقرّر إن كانت كل سينة من ذاك النسق طاطئة أو مسجعة، انظر بعدد R.M. Robinson, An essentiel Undecidable Axcom system, in Proceed- اللامتحدد هذا ings of the Int. Congress of Math. Cambr. (Mass.), 1950, Tarski, Moskowski, Robinson, Indecidables theories, Amesterdam, 1952.

R. et M. Kneale, The Developpment of Logic, Oxford, 1964, p. 732 (26)

<sup>(\*)</sup> الرابطة هي العلاقة الكفنة بين طوفي القفية المنطقية (الموضوع والمحسول) والتي تحدد هويتها سلبا أو إيجابا ("هو" أو لا" مثلا) المترجم.

He gel. Science de la logique, in Oeuvres complètes, T. V. p. 389 (27)

نفسه مضطراً إلى شحنها في بلاغة لها من التشدد ما جعل تمرق بنية الكلام المحتمل مستبعداً. هكذا تعوض الأبيات الشعوية النفر، وتأتي القافية ـ باعتبارها المظهر الأساسي للجمع الرمزي - بتزيين هذا البناء . آنذاك نفهم أن روسيل يظل دون القطيعة بين الإنتاجية النصية والقراءة المحتملة . فلديه يقوم المحتمل بتوجيه الإنتاجية النصية وليس العكس، إن النص الروسيني عملية احتمالية تحاكي إنتاجها؛ وإذا ما هو تصور إمكانية مسافة بين الإنتاج والعمل، فإنه لا يعيش نفسه كعلم لذاك الإنتاج وإغا كتخييل يقدم نفسه كمعرفة أن الفعل الروسيلي ذو منزع ذهني مقيد إلى فكر الدليل (الاحتمالي) ويجعل من نفسه محتملاً بالضرورة عبر البلاغة والشعروالقافية). قبل ذلك بكشير استطاع لوتريامون السير أبعد . فد أغاني مالدورور » والأشعار » حركة إنتاج طرحت مرة وإلى الأبد أمام التاريخ النصي الآتي مشكلة الإنتاجية عبر واللسانية المصاغة . صحيح أن هذه النصوص لا تغلت من قبضة النسان والخطاب والملغوظ وبالتالي من قبضة المعنى ، إلا أنها تنبني من خلالها . وإذن فإن كل تنك العناصر لا تخفع إلا لقاعدة محتملة واحدة هي البنية النحوية والمنطقية والتركيبية (قواعل معنى الخطاب) . ولا تنتهي إلى عموض الدليل وإلى بلاغة عُوفية .

لكن نص روسيل بالشكل الذي هو عليه، يُبرز ويُؤكد أكثر المرحنة الجديدة التي يبدو أن ثقافتنا اجتازتها منذ نهاية القرن الماضي (مع مالارمي ولوثريامون، وفي مستوى آخر أساسي ومحدد، مع ماركس). يتعلّق الأمر بالانتقال من الثنائية (ثنائية الدليل) إلى الإنتاجية (العابرة الدليا).

لقد كانت القرون الوسطى - وهي عصر الرمز - العصر السيميائي بامتياز. فقد كان كل عنصر يقوم بالدلالة في علاقة مع عنصر أخر تحت السيطرة الموحدة «للمدلول المتعالي» (الله). لقد كان كل شيء محتملاً، أي أنه كان قابلاً للاشتقاق من نسق متراص وأحادي التركيب. وقد جاءت النهضة بالدليل المزدوج (مرجع - مالول، دال - مدلول) بشرط وحيد يكمن في وضعها معا مع ما تضعفه وتحاكيه وتمقله، أي شرط مطابقة كلام معين (تقنية) مع واقع معين (حقيقة تركيبية أو دلالية). أما العصر الثالث الذي يبدو أنه استيقظ من خلال الغليمة الأدبية وفي بوتقة علم غير وصفي (وبالتالي تحليلي) أو أكسيومي، فإنه يتحدى الدليل والكلام ويستبدلهما بالسيرورة التي تسبقهما. فمكان الذات المتكلمة أو الواصفة - الكاتبة لعمل معين (ببغاء رأوسيل) تتكون صورة لا تزال غريبة وضبابية وصعبة الإمساك ومضحكة بالنسبة لمستهلك المحتمل؛ إنها الذات المضادة المنتجة للمقدار المحايث لما يتشيأ كنص. ويبدو أن روسيل يقترح هذه الصورة الغريبة عبر الديك موبسيس Mopsus (انظر نص روسيل كلام». إن كتابته نسخ من هذه الدرجة الثانية، فهو يوجد بين «الصوت والصورة» وينتهي إلى التعبير بشعر ذي بسناء الكنسدراني alexandrins في الكنسدراني alexandrins والمحتمل؛ إنها الثانية، فهو يوجد بين «الصوت والصورة» وينتهي إلى التعبير بشعر ذي بسناء الكنسدراني alexandrins والمحتمل؛ إنها الثانية، فهو يوجد بين «الصوت والصورة» وينتهي إلى التعبير بشعر ذي بسناء

<sup>(\*)</sup> العروض الالكسندرالي ينبني فيه البيت الشعري علي اثني عشر مقطعًا صوتيا sylabe. المشرجير.

إن كل الغفاء المعاصر يساير هذا النشاط النصي الذي لم تعمل السنوات الأخيرة إلا على الزيادة من حدّته؛ فعالم الشغل يطالب بمكانته مقابل مكانة القيمة وحقل العلم يستنزف نفسه في بحث منتج وهذام لا يكون أبداً محتملاً وإنما واسترجاعياً ». وإذا كان صحيحاً أنه بإمكاننا تعريف ثقافة ما انطلاقاً من علاقتها بالدليل (بالكلام) 28، فإنه من البدهي أن الثقافة التي تبشر بمعاداتها للأهوت، تهذم الخصائص الأساسية للدليل (الثنائية، البنية القياسية، البناء المجازي للمعنى و/أو للبلاغة) بهذف استبدالها بانتقال جدلي للمقاطع اللسانية (التي تكون متغيرة أكثر من كونها مجرد دلائل دوال / مدلولات) التي تكون غير قابلة للاشتقاق والمطابقة وتكون لامتناهية مادامت مشتقة من شيء معطى سابق على الإنتاجية نفسها. إن هذا الانتقال ليس عملية سيميائية بالمعنى القروسطي، لأن المعنى ليس مشكلة من مشكلاته، وإنما ما يسبق المعنى ويتجاوزه. وتكون الإنتاجية التي نتحدث عنها متجاوزة، كالعادة لعلمها؛ فلإقامة علم لهذه الإنتاجية، يلزم الانطلاق من السيميائيات، لكن ليس منها وحدها (إذا نحن أردنا تلافي المناهات التزيينية في القرون الوسطى)، وإنما عبرها، باعتبارها جهازاً لا باعتبارها نستاً قاراً على كل حال، فإنه لا مجال للمحتمل داخل عالم الإنتاجية عبر اللسانية؛ إنه يظل خارجها، كاحتكار جهوي لمجتمع الإعلام والاستهلاك.

1967

J. Lothman, "Problèmes de la typologie des cultures", in Information sur les scien- (28) ces sociales, avril-juin, 1967, p. 29.

# الشُّعُرُ و السَّلْبِيَّةُ

وألا يلزمنا التأكيدُ على أننا لا تتكلم، على الأقل حين نبدأ التلفظ بمدد
 اللاموجود »

أفلاطون ومحاورة والسنسطائي يور

إن تحقيق وظيفة الحُكُم له يكُن تمكناً إلا بخلق رمز النفي.
 فرويد ، النفي.

« ... لدينا خصائص في الوغي بما ينفجر في الأجواء العُليا.
 ... أما أنا فإنني لا أطالب الكتابة بأقل من ذلك، وأنا رائح للتدليل على هذه الفرضية »

مالارمي، للوسيقي والحروف.

بعد أن تم إلحاق كلّ الأنساق الدالة بنموذج الكلام (من خلال حركة ذات أهمية تُمسوى هدمت كلّ التأملات الهيرمينُوسية) أصبحت السيميائيات مطالبة اليوم بطرح مشكل خصوصية مختلف الممارسات السيميائية.

سوف نعالجُ فيما يلي نمطأ من الممارسات الدالة هو اللغة الشعرية، في اشتمال هذه التسمية على «الشعر» و «النشر» معا، كما ألح على ذلك رومان ياكبسون(١). نعني، إذن،

(1) و لا يمكن أن تدرس هذه الوظيفة (الوظيفة الشعرية) بنجاعة إذا نحن تفاظنا عن المشاكل العامة للغة، ومن جهة أخرى فإن تحليلاً دقيقاً للغة يفترض أن فأخذ الوظيفة الشعرية بعين الاعتبار ويجدية. فكل نية هدفها اختزال دافرة الوظيفة الشعرية في الشعر أو حصر الشعر في الوظيفة الشعرية لن يؤدي إلا إلى تبسيط مبالغ فيه وخادع ».

Essais de linguistique générale, Paris, Minuit, p. 218)

باللغة الشعرية نمطاً من الاثنتغال السيميائي من بين الممارسات الدالة المتعدّدة، لا موضوعاً (مُنتهياً) في ذاته ومتبادلاً في سيرورة التواصل.

ومن دون أن ندعي إعطاء خاصية نهائية للملامح الخاصة بهذه الممارسة السيميائية الخصوصية، فإننا سنعالجها من زاوية خاصة هي السلبية négativité. وسنقبل، كنقطة بده، التعريف الفلسفي للسلبية المقدم من طرف هيجل، بهدف تدقيق فرادة النفي الشعري في مسار تفكيرنا.

« يمثل السالب إذن كل التعارض الذي ينهضُ، من حيث هو تعارض، على ذاته؛ إنه الاختلاف المطلق الذي لا يملك أية علاقة مع شيء آخر؛ ومن حيث هو تعارض فإنه مُطلق الهُوية، ومن ثم فهو نابع من ذاته؛ ذلك أنه باعتباره علاقة مع ذاته، فإنه يتحدد كما لو أنه هذه الهُوية نفسُها ولو قام بإقسائها 12%.

ستأخذ خُطواتنا المنهجية طابعين. فغي لحظة أولى سندرُس وضعية المدلول الشعري في علاقته مع المدلول داخل الخطاب اللاشعوي (إذ سنعتبر خطاب التواصل الشغوي اليومي الموضوع النعطي للخطاب اللاشعري). وفي هذا المستوى الذي سنحدده كمستوى متداخل نصياً، مادام الأمر يتعلق بمقارنة أنماط من النصوص المختلفة، سنحاول توضيح كيف تتحقق داخل المدلول الشعري العلاقة بين الصحيح - الخاطئ، الموجب السالب، الواقعي - التخييني،

وفي مرحلة ثانية سنتناول العلاقة المنطقية بين العُرف ـ والخرق داخل النسق الدلالي للنص الشعري نفسه. بعد ذلك سنحدد نمط النفي الخاص بالدغة الشعرية وسنحلل كيف ترتسم، عبر هذه الخصائص البنيوية، ملامح فضاء جديد يمكننا من التفكير في فضاء الكتابة التصحيفية (\*) التي تنْمَحي فيها الذات. وسنحاول تحديد عذا الفضاء بتفكيرنا إيّاه في توابط مع فضاء الذات (الكلام ـ الدليل) الهيجلية بل وحتى الفرويدية.

سنشتغل إذن خلال دراستنا بوحدات دلالية (مدلولات) سنقوم بمُعَنَّتِها كدوال. وتتيجة لذلك سنضع أنفسنا على مستوى سيميائي في التحليل.

لنُلَحُ أيضاً على أن هذا النص لا يملك من هدف غير الإشارة إلى بعض المشاكل التي احتفظنا بتطويرها المفصل لعمل أخر(\*\*).

<sup>= (</sup>انظر تضايا الشعرية لرومان ياكبسون المادر عن دار توبقال لننشر) المترجم.

وبما أن هذه الخصائص الشموية تكون أكثر بياناً في ما تسميه الشمر، فإننا سنمتح أهنتنا منه لنلح مع ذلك على كون تطور الممارسة الشعرية بدءاً من نهاية القرن التاسع عشر، قد محت، قبل أن يقوم العلم بذلك، التمبيز الذي قامت به البلاغة التقليدية بين والشر والشعر».

<sup>.(</sup>والتشديد منا) G.W. Hegel, Science de la logique, Paris, Aubier, 1947, p. 58 (2)

<sup>(\*)</sup> يعتبر النسانيون التصعيفية paragrammatisme تشوشا واضطرابا في النطق والتعبير تكون له انعكاسات على التواصل والإبلاغ . إن التداخل بين الهجروف والأصوات منا والتفاعل النصي الذي تتحدث عنه كريسطيفا في نظرتها للتصعيفية هذه الأخيرة تطوير الأولى وتركيزا على بعدها الايجابي والابداعي (المترجم)

La Révolution du langage poétique: L'Avant- garde à la fin du الترجي) تغير كريسطينا إلى كتابها XIX siécle, Lautréamont et Mallarmé, Ed. du seuil, col. Tel ouil, 1974.

شعر والسلبية

### I. وصعية المدلول الشعري (3)

لماذا انبده بالوكوج إلى خصائص ثمارسة سيميائية مغيّبة عبر الوضعية التي تمنحها للسلبية؟

إن العملية المنطقية : النفي ، التي تبدو في أصل كل نشاط رمزي (بما أنها في أساس الذي الاختلاف والإخلاف différenciation ، كما يلاحظ ذلك هيجل) ، هي العصب الأساس الذي يتمفصل فيه الاشتغال الومزي ١٠٠ من ثم ، فإننا نلاقيها كلما حاوننا تفكير اللغة ، وبالأساس حين يتعلق الأمر بتشكيل نمذجة للغات (ونحن نؤثر مصطلح «مارسة سيميائية » لتفادي اللبس مع نمط وحيد من اللغة هي اللغة المتكلمة) . لنقل إنه النمط البنائي للنفي ، ومن ثمة نمط الاختلاف الذي يعمل ضمن الوحدات المشكلة لممارسة سيميائية معينة ، وايضاً نمط العلاقة الذي يُغفسل هذا الاختلاف ، يحددان خصوصية نمط مارسة سيميائية معينة .

ولذا فنحن نعشر على إشكالية النفي في أساس المنطق الغربي، عند الإغريق الذين بلوروا منذ بالرمنيدس، ومع أفلاطون وبالأخص مع الرواقين، نظرية دقيقة لفعل النفي(؟). إلا أن الإغريق وجدوا في نظرية النفي هذه بالرغم من عقلانيتها التي أفضت مباشرة إلى فكرتي الخطار واللاوجود، شيئاً ملغزاً وعجيباً (٥)، نتج عن ذلك أن الأهين تقاسماً في النهاية جانبي الممارسة الرمزية اللذين هما الإثباتة؟؛ والنفي(١) وهذا الإلاهان هما أبولون وديونيزوس ٥).

يأخذ التفكير في عمليتي الإثبات والنفي عند أفلاطون (محاورة السفسطائي) شكل الفموض واللبس، علما أنه إذا كانت مهمة اخطاب (البوجوس) هي المطابقة وأن يكون حضورا الناموض واللبس، علما أنه إذا كانت مهمة اخطاب (البوجوس) هي المطابقة وأن يتضمن الطرف المنفي، أي الطرف اللاموجود، إلا باعتباره إمكانية (باعتباره لاوجودا) انطلاقاً منها يكننا القول إن آخر الطرف المنفي هو المؤتلف mēme. بعبارة أخرى يقتضي منطق الكلام أن يكون الكلام صحيحاً أو خاطئاً (واله أو منا حصرية). مؤتلفاً أو مختلفاً، موجوداً أو غير موجود، لكن لن يكون أبداً الإثنين معاً. فما تنفيه الذات المتكلّمة، وما

(3) سنعتبر ومداولاً شمرياً ، معنى الرسالة العامة للنص الشمري.

(4) يركز سوسير على أنه و ... لا وجود في البسان لفير الاختلافات.

Cours de linguistique générale, Paris, Payot, 1960, p. 166

(5) لنذكر هنا بالتمييز الرواقي الدقيق بين التناقض والنفي والإنكار.

Cf. R. et M. Kneal, The developpment of logic, Oxford, Oxford University Press. (6) 1964, p. 21.

(7) وإن الإثبات، باعتباره فقط تقنية (ersatz) التوحيد، هو من إنتاج غريزة أحب

S. Freud, La Négation, L'Eros tr. Fr. dans organe officiel de la société psychanaly-tique de Paris, 1934, VII (2).

(8) والنقي معادل للطرد، أو بالأدق، لغريزة الهدم، تقسل المرجع.

(9) والقد بين نيتشده تكامل هذين الإلهين، وبالتالي تكامل وعمليتي » الإثبات والنفي في تكوين الفعل الشعري: وسنعقق تقدماً حاسماً في علم الجسال حين سندرك ـ لا من منظور العقل واتحا عن طريق البقين المباشر للحدس ـ أن تطور الغن يرتبط بثنائية الأبولونية والديونيزية كما يرتبط التوالد بثنائية الجنسين وسراعهما المستمر الذي تتخلد اتفاقات عابرة » يرتبط بثنائية الأبولونية والديونيزية كما يرتبط التوالد بثنائية الجنسين وسراعهما المستمر الذي تتخلد اتفاقات عابرة » لم Renaissance de la tragédie, Paris, Gallimard, 1949, p. 17).

تفنده، يشكّل وأصلّ م كلامها (بما أن المنفي يوجد في أصل الإخلاف، بالتالي فعُل الدلالة). لكن ليس بإمكانه المشاركة في الكلام إلا باعتباره مُبعداً عنه، أي جوهرياً، آخَرَ بالعلاقة معه، ومن ثم موسُوماً بقرينة اللاوجود التي ستصبح قرينة الإبعاد والخطل والموت والتخييل والجنون...

إن منطق الحكم (الذي يُعتبر من أفلاطون إلى هيد ُجَر منطقا للوجوس / الكلام) يقمع إذن الطرف المنفي عبر احتوائه (عبر «رفعه») بالعملية المنطقية (اللوجوس) للنفي كرفع -aufhe (عبر أفعه) بالعملية المنطقية (اللوجوس) للنفي كرفع جدلية (في جدلية الشكل بالضبط، سيقوم منطق الكلام في تبلوراته المتأخرة الأدق (في جدلية هيجل) بالاعتراف بالنفي باعتبار أن هذا الأخير إجراء صالح لمفسلة إثبات هوية معينة (10).

أما النفي، باعتباره وظيفة داخلية للحكم، فإنه يتبنّى نفْسَ الفعل المتمثل في طرد الطرف الأخر. إن المطروح posé لا يتلامم مع المنفي. لكن بدون الـ aufhebung (الرفع) يأخذ النفي الداخلي شكل قانون صارم للطرد الجذري للمختلف؛ إنه قانون الثالث المرفوع.

هكذا، وسواه أكان النفي إجراء مكوناً للرمزية أمُّ عمليةً داخلية للحكم، فهو يقوم، داخل عالم الكلام (الدليل) بطرد المنفي نفسه (الأخر) خارج الخطاب. ففي اللوجوس يكون الطرف المنفي خارجُ المنطق ex-logique. بالرغم من ذلك فإن فكر الكلام، منذ بداياته الأفلاطونية، يلح على التمييز بين النفي كعملية داخلية للحكم والنفي كإجراء جوهري للدلالة (الإجراء السيميائي الجوهري). الأولى باعتبارها حالة خاصة داخل الثانية وهذه الأخيرة باعتبارها أكثر اتساعاً منها وشاملة لها . يغهم أفلاطون هذا التمييزَ حين يؤسَّس التعارضَ بين *التكلُّم parler* والتلفظ énoncer في الجملة التالية من محاورة والسفسطائي» وإننا لا نتكلِّم أبداً، على الأقل إلا حين نبدأ في التلفظ بصدد اللاموجود ١١٥٤). يكون التكلُّم حين يتم الحكم، وإذن حين يتم تبني منطق الكلام (اللوجوس)، هكذا يقدّم النفي نفسه، باعتباره موقفاً داخلياً للحكم، في صورة قانون الثالث المرفوع. ويكون *التلفّظ* حين يتم، داخل خُطوة سلب مُعينة (إخلاف معين) احتواءً ما لا وجود له داخل المنطق (الكلام) وما هو منفى (= نقطة بدم الدلالة) داخل فعل الدلالة. يعتبر اللوجوس (المنطق) أن إدخال ما ليس له وجود في الكلام في اللغة (لغة «التلفظ») ينم عن صعوبة كبرى مادام الكلامُ يسمُ ما لاوجود له فيه بالدليل لا . وأن يُمنَح لما ليس له وجود بالنسبة للكلام وضعية لسانية عبر التلفظ به، ومن ثم منحُه وجوداً ثانياً غير الوجود المنطقي الذي يملكه داخل الكلام، ذلك ما تعجز البرهنة الأفلاطونية عن الإجابة عليه. ويردُّ ثيبتيطً Théctète على الغريب: «على الأقل. تصل أطروحة وجود اللاكينونة، بهذا الشكل، الدرجة القموي من التشابُك المطلق ».

عبر هذه المحاورة الأفلاطونية يرتسمُ إحساسٌ غامضٌ بنمطين من الممارسة السيميائية،

Platon, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1942, p. 289 (11)

<sup>(\*)</sup> تفضل كريسطيقا. كما جاك دريدا، عدم ترجمة هذا المفهوم الهيجلي بـ "النفي" وإنما بالرفع reléve، لأن "حركة الفكر مطالبة عبر الـ Aufhebung" برفع الطوية تلك والاحتفاظ بها..." كما يقول دريدا في دراسته حول سيمبولوجيا هيجل المتضمنة في كتابه، Marges de la philosophie, Ed. Minuit, 1972; p. 88.

<sup>(10) \$ ...</sup> إن كُلُّ واحد ليس، بالرغم من ذلك، سوى لاوجوده، وبما أن العلاقة بين الواحد والأخر علاقة موية ( ...) قان كل واحد لا يوجد إلا يقمل وجود أخره، وإذان بغضل أخره وبغضل لاوجوده الخاس» (هيجل، المرجع المذكور، "، ص. 49).

الأول خاص *بالكلام والثاني بالملفوظ. الأول منطقي، أما الثاني فإن أفلاطون لا يستطيع أن يختار* له غير صفة «الدرجة القصوى من التشابك المطلق».

إن متعالى الكلام extra-parole وخارج المنطق هذا، يقدو موضوعياً في الملفوظ المسمى فنياً. فهذا النمط من «النفي» لا يتبع منطق الكلام عندما يُثبت ما تمّ نفيه عبر حركة تتعلق بالحكم (كما هو حال حركة الكلام)، وإنّما يقوم بإنتاج الدّال. إنها حركة تجمع، بتتابع، بين الإيجاب والسلب، بين ما يوجد بالنسبة للكلام وما لا يوجد بالنسبة له، ولذا فإن أفلاطون يلجأ إلى «السيمُولاكُر» و«التشكيل» و«المنورة» للبحث عن تحقيق لذاك النمط من النفي.

« . . . ما نصرح بكونه في الواقع صورة أو شبها، هو ما لا يوجد عند ذاك، دون أن يكون واقعياً غير موجود ». ويجيب ثبيتيط، «قد يكون من الراجح أن تشابكاً كهذا هو تشابك يترابط عبره اللاو بود بالو بُجود بطريقة خادعة تماماً ».

هل بسبب هذا «التشابك الخادع» للإيجاب والسلب، للواقعي وغير الواقعي (وهو تشابك يبدو أن منطق الكلام عاجز عن تفكيره سوى كشذوذ) يتم اعتبار اللغة الشمرية (هذا الشيء المضاد للكلام) خروجاً عن القانون في نسق محكوم بالفرضيات الأفلاطونية ؟

لنُمحَّنُ عن قرب كيف أن المدلول الشعري هو هذا الغضاء حيث ويترابط عبره اللاوُجود بالوجود بطريقة خادعة تماماً».

## 1) الملموس اللآفردي للفة الشعرية

تُمين اللغة الشعرية إمّا شيئاً خاصاً (ملموساً وفرديا) أو شيئاً عاماً. بصيغة أخرى، يكون مدلول اللغة الشمرية إما مقولة خاصة (ملموسة وفردية)، وإما مقولة عامة (حسب السياق). ففي ملفوظ شعري حول غرفة مثلاً، فإن الأمر إما أن يتعلق بحجرة مميّنة (بشي، واضح، موجود في هذا المكان أو ذاك من الغضاء) أو بالحجرة كفكرة عامة عن مكان السكن. ولذا فحين يكتب بودلير،

وسط القارورات والأقمشة الذهبية والأثاث الشبقي وسط الرُّخام واللُوحات والفساتين العطرة التي تتهادَى بثناًيا فاخرة في عُرفة دافئة حيث الهواءُ ، كما في مصرى ، خطرٌ وقاتلً حيث باقاتً مختضرة في توابيتها الزجاجية تغوح بأتنها الأخيرة .

(قصيدة شهيدة)

فإن الأمو لا يتعلق بما هو ملموسٌ ولا بما هو عام. بل إن السياق نفسه يضبب التمايُز عوض أن يقوم بتبسيطه. فالمدلول الشعري، في هذا التصور، ملتبس؛ إنه يأخذ المدلولات الأكثر ملمُوسية ليقوم بالزيادة في ملموسيتها قدر الإمكان (عبر منَّحها صفات خاصة وغير منتظرة)، وفي الأن نغسه يرفعها \_ إنَّ جاز القول ـ إلى مستوى عمومية تتجاوز مستَّوى الخطاب المفاهيمي(١٤٠. يبني مقطع بودلير هذا «عالماً» من الدلالة تكون المدلولاتُ فيه أكثر عيانية وأكثر عمومية وأكثر ملموسية مما هي عليه في الكلام. ويبدو لنا أنه بالإمكان تصوُّر شي. ملموس انطلاقاً من ذاك الملفوظ، إلا أنَّ القراءة الشاملة للنص تقنعنا بأن الأمر يتعلَق بدرجةً تعميم عالية جداً تمُّحي معها أيةً عملية فردنة. لنقُلُ إنَّ المدلول الشعري يتمتع بوضعية مزدوجة *القيمة*؛ إنه ملموسٌ وعامَّ معا (أي في نفس الوقت وليس بتتابع). فهو يلاقي، في إطار نفس التطبيق اللاتركيبي، المنموسَ والعام، ومن ثم يرقُفن الفردَنة؛ ولذا فهو ملموسٌ غير فردي ينحو باتجاء العام (كما لو أن وحدانية المدلول الشعري كانت حادة إلى درجة أنه يتجه نحو الكل بدون أن يمر بالفردي وبالانفصام إلى الملموس والعام في الآن نقسه). في هذا المستوى نخفص إلى أن المدلول الشعري أبعد من أن يطرد الطرفين (المقولتين) المتعارضين، أي أنه أبعدُ من أن يلحُ على تعارُض الملموس والعامُّ وعلى أن أ (تُعَارضُ) ب. إنه بالأحرى يشملها في إطار الازدواج أُي في إطار اجتماع غير تركيبي (يكتب منطقياً أ ب). إن مدلولاً ملموساً وغير فردي كهذا، لا يقبنه الكلام. ولذا فإن أفلاطون يكشف، مرة أخرى، عن هذا اللاتلاؤم للملموس مع اللافردي بالنسبة لنوجوس؛

«لكن ألا يلزم علينا أن نرفض الاتفاق على أن الإنسان الذي يتكلّم، هو الذي، والحالة هذه، لا يتحدّث في الحقيقة عن أي شيء فردي»(13).

### 2) مُرجِعيّةُ ولأمرجعيةُ اللّغةِ الشّغريّة

بالإمكان ملاحظة نفس الاجتماع غير التركيبي أ 0 ب لطرفين متنافرين حين سنتناول بالدرس علاقة المدلول الشمري بالمرجع . فالمدلول الشمري يحيل ولا يحيل ، معا . إلى مرجع مُعين ؛ إنه موجود وغير موجود . فهو في الآن نفسه كائن ولا كائن . يبدو أن اللغة الشعرية ، في لحظة أولى ، تُمين ما هو كائن ، أي ما يعينه الكلام (المنطق) كموجود (انظر المقطع السابق من قصيدة بودلير ، قارورات ، أقمشة مذهبة ، أثاث ، رخام ، لوحات ، فساتين عطرة . . الخ) ، إلا أن هذه المدلولات التي «تدّعي » الإحالة إلى مراجع محددة ، تُدمج في داخلها فجأة أطرافاً يمينها الكلام (المنطق) كأطراف غير موجودة ، مثل النعوت الحية للأشياء غير الحية (وأثاث شبقي » ، «باقات محتضرة ») أو ترابط متواليات ووحدات دلالية متباينة يتم الجمع بينها انطلاقاً من إحدى

Francis Ponge, Fragments métaphy- . وليس الشيء عو ما يلزم رسمه، وإنما النمكرة التي نكونها عنه. . siques (1922), Lyon, Les écrivains réunis, 1948.

<sup>(13)</sup> أقلاطون، المرج السابق.

وحداتها الدلالية (فغي حالة تعويض «المزهريات» به «التوابيت الزجاجية» تقوم الوحدة الدلالية «نهاية» من بين سيمات أخرى بالجمع بين المزهريات التي تكون فيها نهاية الزهور، والتوابيت التي فيها تكون نهاية الناس). فغي اللغة الشعرية لا تحتفر الباقات، والأفاث لا يكون شبقياً. إلا أبها تكون كذلك في الشعر، الذي يُؤكد وجود اللأوجود ويحقق ازدواج المدلول الشعري. تدخل الاستعارة والكناية وكل العثور البيانية في الفضاء المحصور بهذه البنية الدلالية المزدوجة. وبالفعل فإننا ببساطة لا نفكر المدلول الشعري باعتباره إثباتيا بالرغم من أنه لا يأخذ سوى شكل الإثبات، وهذا بالفبط ما تسميه ثقافتنا لغة شعرية. إن هذا الإثبات يكون من درجة ثانية (هنالك أثاث شبقي)، فهو يأتي في الوقت نفسه مع نفي يمليه علينا منطق الكلام («ليس هناك من أثاث شبقي»)، وباعتبار أن النفي مختلف عن الـ Aufhebung (الرفع)، الخاص بالإجراء السالب المكون للدلالة والحكم، فهو يجمع النفي المشتغل في المدلول الشعري في نفس العملية الدالة بين القاعدة المنطقية ونفي تلك انقاعدة («ليس صحيحاً أنه لاوجود لأقاث شبقي»)، وبين إثبات ذاك النفى، دون أن تكون مراحل هذا الجمع متمايزة في الوث معين.

تتميز سلبية المدلول الشعري أيضاً عن النفي كعمنية داخبية للحكم. فالشعر لا يقول: «ليس صحيحاً أنه لا وجود لأثاث شبقي»، وهو ما سيكون، في منطق الكلام (الحكم)، نفياً للنفي الممكن، أي نفياً ثانياً يأتي بعد الأول، مادام الأول والثاني مختلفين في الفضاء والزمن. فالشعر يقوم بقول التزامن (الزمني والمكاني) للممكن واللامكن وللواقع والمتخيل.

من ثمة، يتحكم منطق الكلام في مجتمعنا في قراءة الشعر: فنحن نعلم أن ما تتلفظ به اللغة الشعرية غير كائن (بالنسبة لمنطق الكلام)، إلا أننا رغم ذلك نتقبل كينونة هذا اللاكائن. بكلمة أخرى، نحن نفكر هذه الكينونة (هذا الإثبات) على أساس لاكينونة معينة (نغي، طرد). فبالعلاقة مع منطق الكلام، الذي يرتكز على لا تلاؤم طرفي النفي، يأخذ الجمع اللاتركيبي، المشتغل داخل المدلول الشعري، قيمته الدالة. فإذا كان كل شيء ممكناً في اللغة الشعرية، فإن هذا الكم اللانهائي من الإمكانات لا ينصاع للقراءة إلا بالعلاقة مع المعيارية التي يقيمها منطق الكلام. فالذات العارفة، التي تتناول اللغة الشعرية، تفكرها - في خطابها العلمي - بالعلاقة مع منطقها العامل فيما بين القطبين 0 و 1 (الخطأ - الصحة) حيث يتنافر طرفًا النفي، إن تعبير «بالعلاقة مع» هي التي في أصل تصنيف الشعر كخطاب مُواوغ وكشذوذ.

أكيد أن الأمر ليس كذلك في سيرورة الخطاب النصي نفسه الذي، وإن لم يفكر نفسه كخرق، يقلب المنظور؛ كلام / لغة شعرية = قاعدة / شذوذ، ويطرح كنقطة انطلاق لانهائية السنين الشغري، وفي هذه اللانهائية يتدخل المنطق المزدوج كحد ليعيد تشكيل الذات القائمة بالحكم، فالد بالعلاقة مع..» توجد إذن دائماً، إلا أنها عوض أن تطرح المنطوق كمعيار، تمنخه وضعية الحد. وسنحاول فيما سيأتي شكلتة هذه العلاقة بين منطق الكلام منطق الإنتاج الدال داخل الممارسة السيميائية، عبر تفادي مصطلح الخرق (الذي يبرد الخصائص المتميزة للخطاب الشعري إلى التصنيف لا إلى الدراسة البنائية) ومن خلال المحافظة على مفهوم التكامل بين اللوجوس واللغة الشعرية.

# 3) الخطابُ الفريبُ في فَضاء اللُّغة الشَّعرية : التداخُل النَّصِّي والتَّصْحيفيّة

يحيل المدلول الشعري إلى مدلولات خطابية مغايرة، بشكل يُكنُ معه قراءة خطابات عديدة داخل القول الشعري. هكذا يتم خلق فضاء نصي متعدد حول المدلول الشعري، تكون عناصره قابلة للتطبيق في النص الشعري الملموس. هذا الفضاء النصي سنسميه فضاء متداخلاً نصياً. وإذا ما أخذ القول الشعري داخل التداخل النصي فإنه سيكون مجموعة فرعية من مجموعة أكبر هي فضاء النصوص المطبقة في محيطنا الثقافي الغربي.

من هذا المنظور، يكون من الواضح أنه لا يمكن اعتبار المدلول الشعري نابعاً من سَنَنِ مُحَدّد. إنه مجال لتقاطع عدّة شفرات (على الأقل اثنتين) تجد نفسها في علاقة متبادلة (١٤).

إن مشكل تقاطع وتفسّخ عدة خطابات دخيلة في اللغة الشعرية قد تم تسجيله من طرف سوسير في التصحيفات Anagrammes(\*). وقد استطعنا من خلال مصطلح التصحيف paragramme الذي استعمله سوسير بناء خاصية جوهرية لاشتفال اللغة الشعرية عيناها باسم التصحيفية paragrammatisme، أي امتصاص نعنوص (معاني) متعددة داخل الرسالة الشعرية التي تقدم نفسها من جهة أخرى باعتبارها موجهة من طرف مُعنى معين. وسنقدم هنا وأشعار» لوتريامون Lautréamont كمثال وجيه على هذا الفضاء المتداخل نصياً باعتباره مجالاً لولادة الشعر و/أو مثالاً للتصحيفية الأساسية للمدلول الشعري.

وقد استطعنا تمييز ثلاث أتماط من الترابطات بين المقاطع الشعرية لله أشعار » والنصوص الملموسة والقريبة من صيفتها الأصلية لشعراء سابقين:

أ) النفيُ الكُلِّي

وفيه يكون المقطع الدخيلُ منفياً كلية، ومعنى النصُّ المرجعيُّ مقلوباً.

مناك مثلاً هذا المقطع لباسكال Pascal ا

«وأنا أكتب خواطري، تنفلتُ منّي أحياناً، إلا أن هذا يذكّرُني بضُعْفي الذي أسهُو عنه طوال الوقت، والشيء الذي يُلقنني درساً بالقدر الذي يُلقنني إياه ضعفي المنسي، ذلك أنني لا أتوقُ سوى إلى معرفة عدّمي».

وهو ما يصبح عند لُوثُريَامُون ؛

«حين أكتبُّ خواطري فَإنها لا تَنْفلتُ مني. هذا الفعل يذكّرني بقوتي التي أسهُو عنها طوال الوقت. فأنا أتملم بمقدار ما يُتيحه لي فكري المقيّد، ولا أتوق إلاّ إلى معرفة تناقض رُوحي مع العدّم».

M. Pleynet, المستوى من التفكير، نعن لا نميز بين النفي والتناقض والتعارض، وبغصوص ما سيلي، انظر، Lautréamont par lui même, Ed. Seuil, 1966, Ph. Sollers, "La Science de Lautréamont" in Logiques, Ed. du Seuil, 1968, p. 250-300.

(\*) تصحيفات سوسيو عبارة عن مجموعة من الدراسات التي تركها ونشرت بعد وفاته، وفيها يتعرض لأول مرة لدراسة النص الأدبي، يحيث اعتبرها بعض النقاد والمنظرين نتلة نحو لسائيات تتجاوز الجمفة لتدرس النص الأدبي (المترجم)

ب) النَّفيُ المُتُوازِي

حيث يظل المعنى المنطقي للمقطعين هو نفسه. إلا أن هذا لا يمنع من أن يمنح اقتباسُ لوتريامُون للنص المرجعي معنى جديداً معادياً للإنسية والعاطفية والرومانسية التي تطبع الأول. مثلاً، هذا المقطع للاروشفوكو:

(إنه لدليل على وهن الصداقة عدمُ الانتباء النطفاء صداقة أصدقائنًا ».
 والحال أنه يصبح لدى لوثريًا مُون :

« إنه لدليل على الصداقة عدم الانتباء لتّنامي صداقة أصدقائنا » .

هكذا تفترض القراءة الاقتباسية من جديد تجميعاً غير تركيبي للمعنيين معاً.

د) النُّـغُيُ الجُـُزْني

حيث يكون جزء واحد فقط من النص المرجعي منفياً.

مثلا هذا المقطع لباسكال

« نحن نضيّع حياتُنا، فقط لو تتحدّث عن ذُلكَ ».

ويقول لُوثْرِيَامُونَ ،

«نحن نضيّع حياتنا ببهجة، المهمُّ ألاّ نتحدّث عن ذلك قطُّ».

هكذا يفترض المعني الاقتباسيُّ الْقراءة المتزامنة للجُمُلتين معاً.

وإذا كان أسلوب الحوار بين النصوص هذا لدى لوترياً مُون يندمج كل الاندماج بالنص الشعري إلى درجة يغدو معها المجال الضروري لولادة معنى النص، فإنه ظاهرة معتادة على طول التاريخ الأدبي، أما بالنسبة للنصوص الشعرية الحداثية فإننا نستطيع القول، بدون مبالغة، بأنه قانون جوهري، إذ هي نصوص تتم صناعتها عبر امتصاص، وفي نفس الآن عبر هذم النُّمُوص الأخرى للفضاء المتداخل نعياً؛ ويمكن التعبير عن ذلك بأنها ترابطات متناظرة ومالأرمي، توفر لنا ذات طابع خطابي. إن الممارسة الشعرية التي تقرأ إدغار ألآن بُو (\*) وبُودلير ومالأرمي، توفر لنا مثالاً من الأمثلة الأكثر حداثة وتميزاً على هذه الترابطات المتناظرة. لقد ترجم بُودلير نموص إدغار ألان بُو وسار على نهجه؛ ومن جهته الأولى حذو بودلير؛ كما ترجم مالارمي أيضاً نصوص إدغار ألان بُو وسار على نهجه؛ ومن جهته الظلق «بُو» من دُوكينسي. ويمكن مضاعفة الشبكة إلى ما لأنهاية، فهي ستعبر دائماً عن نتس القانون، علماً بأن النص الشعري يُنتَجُ داخل الحركة المعتدة الإثبات ونفي متزامنين لنص آخر.

الخصائصُ المنطقيةُ للتّمَفْصُلات الدّلالية داخلَ النص الشّغري.

البنيَّة التَّكامُليَّة الحق.

لنُحاول الآن الولوجَ داخل البنية المنطقية للنص الشعري لاستخراج القوانين الخاصة

بتناظم مجمُوعات الوحدات الدلالية في اللغة الشعرية.

في هذا المستوى من تحليلنا، سنتناول موضوعاً غير قابل للملاحظة(15) ألا وهو الدلالة الشعرية. فهذه الأخيرة، وبعيداً عن إمكانية إثباتها في وحدات قارة، تُعتبر هنا نتاجاً؛

- أ) لتنسيق نحوي للوحدات المعجمية باعتبارها وحدات دلالية (تفاعلاً من الكلمات).
- ب) لعملية مركبة ومتعددة الجوانب تتم بين وحدات دلالية لتلك الوحدات المعجمية والآثار الفريدة للدلالة التي تثيرها الوحدات المعجمية حين تتم إعادة وضعها في الفضاء المتداخل نصياً وتوزيعها داخل مختلف السياقات.

وإذا كان الطرف الأول من هذا النتاج، الذي هو الدلالة الشعرية، قابلاً للملاحظة داخل الوحدات الملموسة، أي يمكن وضعه في وحدات نحوية يكتفي بها وتكون قابلة للتمييز (هي الكلمات ووحداتها الدلالية)، فإن الطرف الثاني سيكون له طابع «متَموج» وغير قابل للتثبيت داخل عدد محدود من الوحدات الملموسة. إلا أنه طرف يتمثل في العملية المتحركة والمستمرة القائمة فيما بين مختلف الوحدات الدلالية والنصوص التي تشكل المجموع التصحيفي للوحدات الدلالية. لقد كان مالارمي أحد أوائل من أدركوا ومارسوا هذا الطابع الخاص باللفة الشعرية: «إن الكلمات باعتبارها مكتفية بذاتها إلى درجة لا تقبل معها أبدأ انطباع الخارج فيها ـ تنعكس الواحدة على الأخرى حتى لتبدؤ كما لو أنها لا تملك لوئها الخاص وليست سوى انتقالات في سلم الكلام ١٤٥٤»

فما يثير انتباهًنا أولاً من منظور تصور كهذا للغة الشعرية. هو أن بعض القوانين المنطقية الصالحة للغة غير الشعرية لا تجد لها سبيلاً إلى النص الشعري. مثلاً:

أ) قانون التكرارية idempotence

 $\mathbf{w} = \mathbf{w} \cup \mathbf{w} + \mathbf{w} = \mathbf{w}$ 

فإذا كان تكوار وحدة دلالية في اللغة الشعرية الدارجة لا يغير من علاقة الرسالة بل ينتج بالأحرى أثر حشو وخرق نحوي وخيم (وعلى كل حال فإن الوحدة المكوّرة تضيف معنى آخر إلى القول)(17)، فإن الأمر يُختلف في اللغة الشعرية، إذ هنا تكون الوحدات غير قابلة

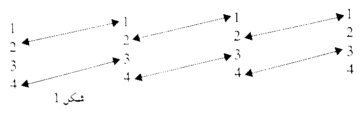
(15) بالمعنى الذي تتحدث به عن الموضوع غير القابل للملاحظة في الميكانيكا الكوانطية. انظر ا

Reichenbach, Philosophics foundations of Quantum mechanics, Berkeley-Los Angeles, 1946; "Les Fondements logiques de la mécanique des quanta", Annales de l'Institut Poincaré, 1953, XIII (2).

- Mallarmé, Lettre à Fr. Coppée, 5 décembre 1866, dans **Propos sur la poésie**, Mona- (16) co. Ed. du Rocher, 1946, p. 75.
- (17) من الواضح أننا نقيم هنا \_ وفيما سيلي \_ تميزاً مجرداً بين اللغة الشمرية والنفة غير الشعرية. وبالفعل، فإنه مإمكان وحدة دلالية مكررة في الخطاب والعادي، أن تحرز على دلالة جديدة ممكنة، لكن في هذه الحالة يفقد الخطاب العادي خلوصه ويشتقل وبشكل ضموي، (وهو التمييز الذي انطلق منه الشكلانيون الروس في بداية هذا القرن لتأسيس شعرية محايثة همها الأساس البحث في خصوصية الموضوع الأدبي من حيث مي كذلك. (الشرجم).

للتكرار، أو بصيغة أخرى، لا تظل الوحدة المكرّرة هي هي. وهو ما يجعلنا نتبنّى كونَها تُصبح أخرى بمجرد ما تخضع للتكرار، فالتكرار الظاهر سرس لا يعادل س على المستوى الصوتي (الظاهر) للنص الشعري. ففيه تتكوّن ظاهرة غير قابعة للملاحظة، إلا أنها أثر معنى شعري خالص يتمشل في أننا نقراً في المقطع (المكرّر) المقطع نفسه وشيئاً آخر، لنقل بأن هذه الظواهر غير العابلة للملاحظة في اللغة الشعرية (التي سنعتبرها فيما سيأتي كانحرافات عن القوانين المنطقية) هي آثار الإيحاء التي يتحدّث عنها يامسليف.

إن نص بُودُليو الذي جاء في عتبة الارتجاج الذي وَسَم ثقافتنا (والنص الشعري يوفض أن يكون وصفاً، ويفكر نفسه، أي يقدم نفسه، كإنتاج للمعنى)، غنيَّ بالأمثنة التي تُبرهن على عدم صلاحية قانون التكرارية هذا. فنصُّ بُودُليو يقوم غانباً «بتكرار» جمل وكلمات وأبيات شعرية، إلا أن المقطع المكرَّر لا يظهر أبداً بنفس المعنى، وهذه بعض المتنيرات النمطية «للتكرار» عند بُودليو، التي ترفض قانون التكرارية، في «نفَمَ المساًه» تكون خضاطة الأبيات المكرَّرة كالتالي؛



وفي قصيدة «الشوفة» يكون البيت الأول هو لمكرر في نهاية المقطع الشعري : أمُّ للذكريات وسيدةُ للسيدات

. . . .

....

أم للذكريات وسيدة للسيدات

في قصيدة «ما لا يُعرِّض» تتم استعادة البيت الأول في نهاية المقطع مع تغيير في علامات الواقف:

في أيَّ شراب محبَّة، في أية خمرة، وفي أية نقَاعَة،

. . . .

. . . .

في أيّ شُراب محبّة، في أية خمرة، وفي أية نقاعة ؟ وباستمراره على النهج البودليري زاد مالارمي من حدثه: أنا مسكون ... اللازورد ! اللازورد ! اللازورد

(قسيدة اللازورد)

ويستعيد السورياليُّون نفس الأسلوب، لنذكر بتعسيدة «المصراع» المشهورة لأراغُون حيث يلعب التكرارُ المتعدد للغظة والمختلف أبدا (كمعنى) عن ذاته، على لاتكرارية اللغة الشعرية. إلا أن أول من أسس نعم، من بين الحداثيين، على نفي هذا القانون، قد يكون إدغار ألان بو به «أبدا أبداً» المتكررة في نص «الغراب»، هذه الوابدا أبداً الداه التي ليست مساوية أبداً لنفسها.

ب) قانون التبادلية commutativité . س. ي = س. س اس لا ي لا = ي لا س

هذه العملية تخضع لنفس الخطة في اللغة الشعرية. إنها تقتضي خطية لا يؤدي معها في الخطاب انتقال الوحدات إلى أي تغيير في المعنى. إن نظاماً للمعنى كهذا (وهو نظام الخطاب العادي) يفترض أن تُقرأ كل المقاطع مجتمعة، في وقت واحد وضاء واحد. ومن ثم لا يؤدي تغير الوضع الزمني (وضع مقطع في هذا المكان أو ذاك من الصفحة) إلى أي تغيير في المعنى، فجملة بسيطة من فعل وفاعل ومفعول قابلة لأن تتحمل في اللغة غير الشعرية تغييراً (زمانياً ومكانياً) في موقع هذه المكونات الثلاث التي لن تنتج آثاراً غير قابلة للملاحظة (آثاراً إيحائية؟) وإنحا خرقاً نحوياً جديداً أو تشويشاً في المعنى (التباس الفاعل مع المفعول مثلاً). نفس الأمر سيجري على الخطاب العلمي حيث يُمكن تغيير وضع الغصول من إنتاج هذا القدر أو ذاك من الوضوح التعليمي (استعباط أو استقراء) لكن بدون أي أثر إضافي «غير قابل للملاحظة» (شعري).

إلاً أن الأمر يختلف عن ذلك في اللغة الشعرية. فلا تبادلية الوحدات الشعرية تقرر لتلك المكونات وضعية محددة في الزمن (خطية الجملة النحوية) وفي المكان (الترتيب المكاني على الصفحة المكتوبة) إلى درجة يؤدي معها كل تغيير في تلك الوضعية إلى تغيير كبير في المعنى. تعبّر عن عدم صلاحية قانون التبادلة هذه في النص الشعري ظاهرتان قابلتان للملاحظة:

لا يخضع المفلوظ الشعري للنظام النحوي (الخطي) للجملة غير الشعرية .

ضربةُ نرد ٍ أبدأ

ولو كان النردُ قد رُمي في ظروف أبديّة

من أعماق <del>ِ لحظ</del>ة غرق ٍ لميكُنْ 1 -

الهاوي

لمبيضة تنشرُ

غضبنى

وتحت مُنحنیُ تُرفوف بائسة بجَناح هُو جناحُها

(مالارمي، ضربة نرد ...)

سيكون من الصعب، بل من المستحيل، تنظيمُ هذه المتوالية داخل جملة فصيحة ذات فعل وفاعل ومفعول (أو مبتدأ وخبر)؛ وحتى إذا نحن توصلنا إلى ذلك فإنه سيتم على حساب أثر المعنى الخفيّ للنص.

وفي نفس الآن، من المستحيل تفسير هذا التناظم الصارم، القار وغير التبادلي للوحدات الدلالية، كخرق تركيبي (18) (أو نحوي). إن أشر الخرق النحوي ليس هو الأفر الشعري. فدا لخرق » لا يظهر إلا إذا آثرنا اختيار مكان مريح للمُلاحظة يكون هو مكان منطق الكلام التقريري. إلا أن إجراء من هذا القبيل سيختزل النصر الشعري في نسق آخر (نسبق الكلام) وبالتالي سيخطئ الأفر الشعري، فهذا الأخير لا يؤكد قانون التبادلية بل لا يذهب حتى إلى نفيها، وكما أن المعنى الشعري هو في نفس الآن موضوع نحوي (قابل للملاحظة) وعملية وحدات دلالية داخل الفضاء المتداخل نصيا، فإنه يتموقع بين إثبات ونفي ذاك القانون، إنه ليس تعبيراً عنه، إذ منطقه مغاير، بالرغم من كونه قابلاً لنتحنيل، فيما بعد، وبالنسبة للذات، بين هذه النعم وهذه اللاً.

2) لا يمكن قراءة القول الشعري في كليته الدالة إلا كموقعة مكانية للوحدات الدالة. فكلُّ وحدة عَلك مكانية الدقيق الذي لا يمكن تذويبه في الكل. إن هذا المبدأ الحقي والفاعل داخل كل نص شعري لا يتمكن من الظهور إلا إذا وعى الأدب بعدم إمكانية اختزاله إلى اللغة الشغوية، ومالارمي يقدم لنا في ذلك المثال البين. فالترتيب المكاني له ضربة نرد » يهدف إلى أن يترجم على الصفحة كون اللغة الشعرية مجلد تقام فيه العلاقات اللامنتظرة (اللامنطقية، المتجاهلة من طرف الخطاب)، وكونها أيضاً خشبة مسرح «تقتضي التوافق الأمين بين الحركة الخارجية والحركة الخارجية.

فديوان «هيرُوديَاد» كُتِب من منظور مشهدي، وفي ذلك يقول مالارمي، وإن الأبيات ذات صعوبة مشاكسة في النظم، ذلك أنني أنظمها بشكل مشهدي مطلق، إنها غير ممكنة التشخيص المسرحي لكنها تتطلب المسرحة مع ذلك (20).

لقد تمَّ نظم « إيجيتُور » و «ضربة نود » لخشبة المسرح ا فمالارمي يفكرهما كدرامًا ،

<sup>(18)</sup> كما حاولنا تفكيره بصدد النصوص السوريالية.

<sup>(19)</sup> مقدمة وإيجيتور»، بقلم الدكتور Ed. Bonniot، حسب وقائق غير منشورة، ضمن،

Mallarmé, oeuvres complètes, Paris. Gallimard, La Pleiade, 1925, p. 429. (انتخدید من Mallarmé, Lettre à H. Cazalis, Juin 1865, dans **Propos**..., op. cité p. 51 (20)

وبالتالي كمجموعات دالة غير قابلة للخطية، لكنها تتجاوب وتتصادمُ داخل تقاطع قار يخضع إلى سينوجرافيا صارمة؛ لذا يحمل ديوان «ضربة نرد» كعنوان فرعي؛ «مشهد مسرحي، إيجيتُور قديم». ونحن نعرف الدقة التي كان مالارمي ينظم بها أوراق وجُمَل القصيدة ساهراً عنى الترتيب المحكم لكل بيت وعلى البياض («المكان الشاغر») الذي يحيطه به.

موة أخرى نعود إلى أفلاً طون الذي ألح على استحالة أن يتلفظ الكلام باللاً موجُود (الذي يذكرنا بـ «الحُلم»). لم يعد الأمر يتعلّق بمنطق اللوجوس وإنما بجهاز أثار المعنى المنتوج عبر تقاربات غير متوقعة ( «سَدَمَات») تنطفئ في نظام الكلام ( «الهارب »).

« لأَجل أَن تحاول الروحُ العودة إلى موطنها، أطالبُ من العممت العادلِ أن يعبّد لي كل الجهاز \_ الصدمات والانزلاقات والمطافات اللامحدودة والآمنة، تلك الحالة الموسرة والهارية فجأة، والعجز اللذيذ عن إنهاء هذا الطريق السّهل، هذا الخط ، وليكن بدون ضجّة الأصوات القابلة دائماً لأن تتحول إلى حُلم (21).

 د) هنالك قانون ثالث ذو صلاحية داخل عالم الكلام ولا يوجد في اللغة الشعرية هو قانون التوزيعية

س (ي ∪ ز) = (س. ي) ∪ (س. ز)١

س U (ي. ز) = (س U ي) . (س U ز) (22).

إن هذا القانون يعبر، داخل عالم اللغة، عن إمكانية تركيب مختلف التأويلات المعاة مع خطاب أو وحدة دالة، من طرف قراه (مُستمعين) مستقلين. ويُنتُج المعنى الكاملُ للخطاب اللاشعري، فعلاً، عن تلاحم كل المعاني الممكنة لذاك الخطاب، أي عن إعادة تشكيل التعددية الخطابية للمعنى المنتجة من طرف مجموع المتكلمين الممكنين. وبديهي أن صورة كهذه تكون ممكنة أيضاً حيال النص الشعري، إلا أنها لا تمسُ خصوصيته كخطاب مغاير للكلام التواصلي. وكما لاحظنا ذلك سالفاً فإن خاصية المعنى الشعري التي تهمنا هنا هي علاقتُه الخصوصيةُ بمنطق الكلام. فغي هذه العلاقة يبدو (بالنسبة لمن يرغب في إلحاق الشعري بالشفوي) أن اللغة الشعرية هي في نفس الآن ذلك الكلام (ذاك المنطق) ونفيه الضعني وإن كان خفياً (غير قابل للملاحظة) وقابلاً للمعاينة من الناحية الدلالية. إن كون اللغة الشعرية هي، في الوقت نفسه، كلام (ومن حيث هي كذلك عي موضوع منطق ا 0 - 1) ونفي لذاك الكلام (ومن حيث هي كذلك تنغلت من منطق 0 - 1) يخلصها من قانون التوزيعية.

أما القوانين الأخرى التي كشف عنها بيرخوف Birkhoff باعتبارها تتحكم في البنيات الموسّعة (أي في عالم الكلام القابل للملاحظة)، أعني ا

<sup>(21)</sup> مالارمي الموسيقي والخروف ضمن الأعمال الكاملة ، مرجع مذكور ، ص. 649.

G. Birkhoff, Lattice theory, New york, American Math- (22) انظر بغموس تأويل التوانين المنطقية، المنطقة المسلمات الجبرية البوولية، يحدد بيرخوف عشر علاقات تسم البنيات الجبرية البوولية، يحدد بيرخوف عشر علاقات تسم البنيات الماكروسكوبية. والعلمات المستخدمة هياء اتصال، U انتصال، حاني، انتراض implication

الشعو والسلبية

associativité قانون التشاركية

س (ي. ز) = (س . ي) . ز اس ∪ (ي ∪ ز) = (س ∪ ي) ∪ ز

قانون الامتصاص absorption:

س ك (س ك ي) = س ١ س. (س ك ي) = س

قانون التعديل modulation ،

إذا س د ز، إذن س . (ي 🖰 ز) = (س . ي) 🖰 ز.

فإنها تكون إما قوانين صالحة (التشاركية والامتصاص؛ ففي الاشتفال الجدولي لنغة الشعرية تنطبق كل الوحدات الدلالية الواحدة على الأخرى) أو قوانين ناقسة (التعديل؛ باعتباره تأليفاً بين قانون التشاركية وقانون التوزيعية).

وبما أن قانون التوزيعية يتضمن في ذاته مقتضيات القوانين الأخرى غير الصالحة في النفة الشعرية فإنه بإمكاننا اعتبار عدم صلاحيتها في اللغة الشعرية كمؤشر حقّ على الخصائص المنطقية للبنات التصحيفية.

وإذا نحن لخصنا الفقرات I و II من دراستنا، فإننا سنتوصل إلى وجود قانونيين منطقيين يبدو أنهما لا يسريان على اللغة الشعرية؛ 1) قانون الثالث المرفوع، 2) قانون التوزيعية.

وانطلاقاً من هذه النتيجة تكون أمامنا إمكانيتان؛ 1/ تمكلنة الخصائص المنطقية للغة انطلاقاً من لاوُجود قانون الشالث المرفوع داخلها، وهذا سيؤدي بنا كل مرة وإزاء الصور اللانهائية في اللغة الشعرية إلى بناء نمط منطقي جديد (المنطق الثلاثي، اللغة ذات المعادلات اللانهائية أو أي نمط منطقي آخر)، 2) محاولة دمج تعددية البنيات الشعرية، القابلة للظهور في اللانهائية أو أي نمط منطقي آخر)، 2) محاولة دمج تعددية البنيات الشعرية، القابلة للظهور في اللانهائية أو أي نمط منطقي أخر)، 2) محاولة دمج تعددية البنيات الشعرية، القابلة المناهدية المناه

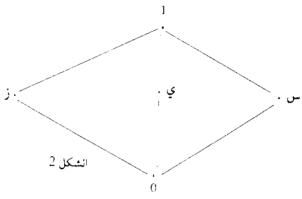
الممارسة النصية، داخل النسق الصالح للخطاب الشفوي (غير الشعري)، أي داخل المنطق البوولي logique booléenne(\*) الفاعل بين القطبين 0 - 1 (الخطأ ـ الصحة).

ولأننا لا علم لنا، لحد الآن، بوجود أنماط منطقية خاصة بشكلنة اللغة الشعرية بدون العودة إلى منطق الكلام، فإننا نميل هنا إلى الحل الثاني: فنحن تترك قانون التوزيعية، وتتوسل مع احتفاظنا بالقوادين المنطقية الأخرى للكلام - إلى بنية ديد كايند Dedekind المشتملة على ما المكملات الحق ortho compléments، إن هذا الحل يبدو لنا ملائماً في شكلنة اللغة الشعرية، ما دامت الذات العارفة تفهم اللغة الشعرية دائماً وحتماً في إطار الكلام الذي تُنتُخ هذه الذات ولغتُها الشعرية داخلة وبالعلاقة مع منطق 0 - 1 الذي يفترضه ذاك الكلام. هكذا تبدو بنية المكملات الحق للغة الشعرية وكأنها تُصور هذه العلاقة بين المنطقي واللامنطقي، بين الواقعي واللامنطقي، بين الكلام واللاكلام، تلك العلاقة التي تسم الاشتفال الخصوصي للفة الشعرية الذي سعيناه كتابة تصعيفية.

(\*) الصينة الأولى التي اتخذها المنطق الرياضي والذي طل بالرغم من اعتماده عنى المعادلات الرياضية خاضما للمنطق الشائي
 الأرسطي (الصحة / الشا). المترجم.

لنُوضُح ، باقتضاب، بنيةَ المكملات الحق لدى ديدكاينُد . إنها تنفلت من قانون التوزيعية وتحتفظ بالقوانين الأخرى، وهي تفترض أن لكل واحد من العناصر (س) يوجد (س) بحيث تكون العمليات التالية صالحة لها.

 $. \ \, \vec{y} = \vec{y} \cdot \vec{y} \cdot \vec{y} = \vec{y} \cdot \vec{y} \cdot \vec{y} \cdot \vec{y} = \vec{y} \cdot \vec{y} \cdot$ إن بنية ديدكايند المشتملة على المكملات الحق ليست أبداً بنية ذات عنصرين كما هو الحال في جبريات بُوول، وبالتالي فالمنطق المبنيُّ على أساس هذه البنية ليس أبداً ثنائياً.



فالقانونان 2 و 3 ليسا صيغتين تؤسسان حضورً قانون الثالث المرفوع كما كان الحال في المنطق السائد، وذلك لأن المكملات الحق المعطاة لعنصر ما في بنية ديدكايند ليست بالضرورة الوحيدة المكنة(23).

في هذه الترسيمة، يمتلك كل عنصر ١ «س» و «ي» و «ز» مكملين حقين. أما العنصران 0-1 فإنهما، متكاملان فقط الواحد بالعلاقة مع الآخر. ويكونان من ثم، داخل بنية ديدكايند، بنية فرعية من نمط بُوُولي تكون خاضمة لقانون التوزيعية.

إن البنية الفرعية 0-1 تمثل تأويلاً للنص الشعري من منظور منطق الكلام (اللاشعري). فكل ما يعتبر في اللغة الشعرية من طرف هذا المنطق صحيحاً، يشار إليه بـ 1 وما يعتبر خاطئاً د0.

أما النقط «س» و «ي» و «ز» فإنها تمثل أفار المعنى التي تنبئق في قراءة غير خاضعة لمنطق الكلام وتبحث عن خصائص العمليات الدلالية الشعرية. لنستند الأن صورةً شعريةً عادية انتكاسية لبودلير؛ ودموع المرارة». فإذا نحن ذكرناها في البنية الفرعية البوولية لبنية ديدكايند (أي، في تصورنا، في منطق الكلام)، فنسيمها بـ: 0. فـ« دموع المرارة» لا «توجد »، والتعبير

<sup>(23)</sup> ندين هنا بتأويل بنية ديدكايند له

B.N. Piatnitzine, "De la logique du micro-cosme", structure logique du savoir scientifique, Moscou, 1965.

من قم ليس صحيحاً. لكن إذا نحن وضعناها في انفضاء الاقتباسي للغة الشعرية، حيث لا ينظرح مشكل وجودها أو صحّها، وحيث لا تكون هذه الصورة وحدة قارةً وإنما أشراً للمعنى ناتجاً عن عملية وحدتين دلاليتين حسريتين exclusify (دمعة + مرارة) وعن آثار المعنى التي تنتجائها في عملية وحدتين دلاليتين حسريتين exclusify (دمعة + مرارة) وعن آثار المعنى التي تنتجائها في النصوص الأخرى (الشعرية والميثولوجية والعلمية التي قرآناها). إذا تم ذلك فإننا آنذاك سنمنح لهذه الصورة الغريبة واللامحددة المؤشر «س» أو «ي» أو «ز»، بشكل تنفصه معه كل وحدة دلالية للغة الشعرية لتصبح في الآن نفسه وحدة للوجوس، (ومن شم بالإمكان انتزاعها من معطيات النه (ع). أما العلاقات التي توحّد بين هذه العمليات فرنها ستكون لا محددة إلى محميات النها معها معرفة إن كان نفي «س» يعطي «ي» ... الخ. في هذا المجال بالضبط يمكن درجة لا يمكننا معها معرفة إن كان نفي «س» يعطي «ي» ... الخ. في هذا المجال بالضبط يمكن لنظام أكسيومي طوبولوجي أن يكون مقدمة الفضاءات الوظيفية للانهائية الهيئبرات وأن يشكل النظام الحق للنص الشعري.

ومن البديهي أن تستطيع إعادةً إدخالِ الموضوع العلمي. كما وصفناه، تغييبُ الوضع الخاص لـ « س » و « ي » و « ز »، واختزالها في معطيات المان، عبر انتزاع الـ « س » و الـ « ي » و الـ ﴿ زَ ﴾ مِن قضائها الخاص حيث تكون تلك المؤشرات عمليات غير محددة بين الوحدات الدلالية المتداخلة نصّياً، وكذا عبر رفعها إلى مستوى وحدة للوجوس. هكذا يمكن تفسيرُ العملية الدلالية «دموع المرارة» كترابط لمجموعتين من الوحدات الدلالية انطلاقاً من الوحدة الدلالية لامرارة» (وهو ما يشكل خطوة صحيحة، أي 1)، يمنح أثراً من لاتوافق في ترابط الوحدات الدلالية الأخرى؛ عين ـ كبد واختلاف الوظائف الفيزيولوجية الخ... (وهو ما يشكل انحرافاً عن الصحة و « خرقاً » أي ()). وبما أن هذا التغسير نفسُه نابعٌ من اللوجوس ومصاغٌ داخله، فإنه يقوم باحتواء اشتقال دال مُعيّن في الكلام ويعقلنه ليشوّهه في الآن نفسه. فحيثما وُجد هذا الاشتقالُ وتلك العملية ، لا تكون المعطيات 1 - 0 إلا حصاراً وتذكيراً صارماً \_ وإن كان مُتجاوزاً \_ ضد صُدفة اللَّامَعْنَى، ورَقيباً يتحكّم في تعدّدية هذه الصدمات اللامتوقعة لمدلولات تقوم بإنتاج المعنى الجديد (التكاملي الدقيق) حينما نقرأ النُّمن في البنية المركبة التي تمَّ وصفها. إن المعطيات ١٠٥ موجودةً ودائماً حاضرة للقراءة، لكنها موضوعة بين توسين لنتذكير بالفرق الجوهري بين الخطاب « الأهوج » (الذي يجهلها) والعمل الانتهاكي للكتابة الشعرية (التي تَعْرِفِها). هذا العمل الذي يقوم، داخلَ نسق الكلام (النسق الاجتماعي)، بنقل حدود الكلام ومليِّه ببنيات جديدة (تكاملية) سيأتي اليومُ الذي يكتشفه فيه الكلامُ والذاتُ العلمية.

لقد كان مالارمي أول من مارس ونظر لهذا الاشتغال الشعري ذي النغي الثابت لمنطق يوجد هو ضمنه. وكيف لا نرى في الشاهد الآتي الصورة الملموسة لهذه القطيعة (والغارغة») التي لا تغتا تمتلئ بالكتابة بين العالم المنطقي (وحدات اللوجوس والسأم إزاء الأشياء») والعمليات اللامتوقعة للدوال (وجاذبية عليا»، وحفلات مسترسلة ووحيدة») التي حاولنا تصويرها منطقياً،

«باتجاه جاذبيةُ عليا كما لو كانت آتيةً من فراغ، لنا الحقُّ ونحن ننتزعُه منا عبر السأم تجاه الأشياء، ولو أنها صلبةً وراجحةً، وتفصلها إلى أن نمتلئ بها ونمنحها الرونقَ. عبر الفضاء

الشاغر في حفلات مسترسلة ووحيدة.

أما أنا فإني لا أطالب الكتابة بأقل من ذلك، وأنا ذاهب للتدليل على هذه الفرضية ه(24). لنتأمل هذه الاستحالة المتعلقة باختزال العمليات اللامتحددة - التي ليست بصحيحة أو بخاطئة («المسرحية الرئيسية أو لاشي»») والخاصة بالدال الشعري (هذا «المحرك») - إلى الصيفة المطلقة (اللوجوس) التي نحن بالرغم من ذلك مرتبطون بها («ليس سوى ما هُو») والتي هي أيضاً خدعة يتم (عبر «الحيلة») مطابقتُها بسيرورة إنتاج لا مكانة لها بالنسبة للوعي («فالوعي به خصاص»)، هذا الخساص الذي أصبح وغياً؛

«نحن على علم، ونحن أسرى صيغة مُطلقة بأن [6] ليس سوى ما هُو. بالرغم من ذلك. بالثرثرة، وغبر ذريعة ما، تتم إزاحة اخدعة واتهام التهور من خلال نفي اللذة التي نريد التمتع بها. ذلك أن هذا الماوراء عامل ومحرك، إن جاز القول، إذا لم أكره القيام، عننا، بالتفكيك الزنديق للتخييل، ومن ثم تفكيك الألية الأدبية وبهدف إقامة مسرحية رئيسية أو لاشيء. إلا أنني أقدس كيف يتم، عبر الحيلة، الرمي إلى علو محرم منذر بالماعقة، والوعي به خصاص لدينا مما يتفجر هناك عاللاً «25).

تتخبط كتابات مالارمي الأكثر دلالة في إشكالية قانون الكلام (والمطلق») والعمليات (والعشواء» والمتعددة المنظور التي يوحي إليها مالارمي به ومجاميع النجوم» وبه نجمياً»). إن وإيجبِتُور» و «ضربةُ نرد» وهي درامات مُسرحُ سيرورة إنتاج النص الأدبي ويكشفان عن تأرجح الكتابة بين اللوجوس والمعدمات الدالة. وإذا كان وإيجيتور» يفترض سلبيةُ جدنية وخضوعاً للقانون (القياسي) الذي يطرد العمليات والتكاملية الدقيقة» للاشتغال الدال (ليس هناك من كواكب؟ هل أعدمت المعدفة؟)(26، فإن وضربة نرد» تنفي (في معنى أن ب) وإيجيتور» وترسم قوانين هذه والصدفة» التي لن تحطمها أية وضربة نرد». لنقراً من قلم مالارمي نفسه هذا التشابك المخادغ للإثبات والنفي، للوجود واللاوجود، للكلام والكتابة، الذي بشكل اللغة الشعرية؛

«بما أنها تكونُ سريعة داخل فعل تكونُ فيه الصدفة معرضة للتّلف، فإن الصدفة هي التي تحقق دائماً فكرتها الخاصة من خلال إثبات أو نفي نفسها. فلا يسع النفي أو الإثبات سوى إعلان نهايتها أمام وجُود العدفة. إنها تحتوي على العبث المطلق وتفترضه في حالته الكمونية لتمنّعه من الوجود؛ وهذا ما يمنح للامتناهي وجودة (27).

<sup>(24)</sup> مالارمي، الموسيقي والحروف، مرجع مذكور، ص. 647.

<sup>(25)</sup> نفس المرجع.

<sup>(26)</sup> تستمير سلبية و لهجيتور ، الخطاطة المقلانية الهيجلية بالرغم من أنها تقوم بتنبها لأجل تحويل تطوريتها التاريخية إلى بحث عن الأصول (أصول اللوجوس؟).

<sup>(27)</sup> انظر وإيجيتور، الفصل الرابع، ورمية ثرد ». ضمن، مالارمي، الأعمال الكاملة. مرجع مذكور، ص. 441.

89

وفي «ضربة نرد» أيضاً يكونُ حقلُ العمليات الشعرية، غير القابلة للملاحظة والاختزال إلى الوحدات والمنطق «الواقعي» للكلام، معيناً بوضوح؛ «في هوامش انفتبابية هذه التي يتلاشى فيها كلُّ واقع». إن الترابطات الوحيدة التي تحدث فيها لا تختصل التصنيفات الثنائية، إلا أنها تعودُ إلى المحتمل؛ «هذا الترابط السامي بالاحتمال». بالرغم من ذلك، يبدو منطقُ الكلام (العقل) للعيان في كل لحظة من هذا العمل الانتهاكي «الذي لا يقبل المقاومة وإن كان مكبُوتاً من طرف عقله الصغير الفخل والصاعق» و «الذي فرض الحواجز إلى ما لانهاية لكن هذا لا يمنع إنتاجَ المعنى الشعوي ـ المعنى الجديد الذي سيختويه الكلام يوما ـ من أن يتم في فضاء آخر، مغاير بنائياً للنظام المنطقي الذي يحاصره؛

«على مساحة ما شاغرة وسامية تكون الصدمة المتتالية بشكل نجمي لحساب شامل في طور التكون ،

هكذا يُغتتج مشهد أخر في النص الثقافي انطلاقاً من هذا والجديد ، الذي تدخله كتابة مالارمي ولُوتُرينا مُون وغيرهما. إنه مشهد فارغ ( «مساحة شاغرة ») بعيد عن ذلك الذي نتحد ث داخله كذوات منطقية، إنه «مشهد آخر » يتم فيه اجتماع الدوال ( «صدمة متالية ») وينغلت من مقولات المنطق الثنائي ( «بسكل نجمي »). إلا أن ذلك الاجتماع ينغاف \_ منظوراً إليه من وجهة مسرح الكلام \_ إلى القوانين المنطقية للكلام . وكما حاولنا تمثيل ذاك المشهد من خلال البينة التكاملية الدقيقة، فإنه يتوصل إلى نتيجة يتواصل المجتمع من خلالها ويتبادنها ( «حساب شامل ») كتمثيل لسيرورة خطاب غير قابل للملاحظة ( «حساب شامل في طور التكون »).

# III . الفضّاءُ التّصحيفيّ

إن الأمر هنا يتعلق بإثبات حقّ المنهج البنائي في تناول إشكالية طرحها العملُ الأدبي في عصرنا، وذلك بدون أية نزعة وضعية أو مداراة لتعتّد الاشتغال الرّمزي. ومن ثم يتعلّق الأمرُ بقطع دابر التأملات التأويلية للنص الحديث التي استطاعت، كما نعرف، إنتاج تفكير صُوفي باطنيً للنصّ.

إن مهمتنا أيضاً تتمثل، ونحن متسلّحون بالجهاز المنطقي الذي يمنحه لنا المنطق اليوم، بتلمّس المؤديات الإبستمولوجية التي تُتيحها استنتاجاتنا المتعلّقة بالوضعية الحاصة للشعر التي توكدها الحدافة بحزم في اللغة الشعرية. إننا مطالبون هنا بنسّج ملامح هذا الغضاء المفاير الذي ترسمه اللغة الشعرية (مأخوذة لا كمنتوج منته وإنما كجهاز وكعملية وكإنتاج للمعنى) عبر منطق الكلام الذي تظل العقلانية اللهيقة بذاك الكلام عاجزة عن تصوره.

فإذا كانت العقلانية، بتصورها للشعر كخرق، عاجزة كلية أمام هذا الفضاء الدال الذي سميناه تصحيفياً، فإن التأملات الفلسفية الميتافيزيقية حين تعيّنه، تحاول بالأحرى إعلانَ عدم قابليته للمعرفة. ولسنا هنا للحكم على هذا الاختيار. فنحن إزاء أمر موضوعي صاغته الممارسة الخطابية لمصرنا (الشعر الحديث)، وعلى الجهاز العلمي (المنطقي) واجب دراسته (خصوصاً وأن هذا الجهاز قد واجه، في شعب علمية أخرى، ميادين خاضعة لمنطق مخالف للمنطق المعروف إلى حدود القرن السالف).

إن هذه المقاربة بين الجهاز العلمي والاكتشافات التي توصلت إليها تجاربُ النفة نفسها لا يرمي إلى العفور على «أي حل لأي لغز». لكن من الممكن أن تكون تلك المقاربة قادرة، إذا هي موحبت بتفكير باحث حول القيمة الإبستمولوجية التي تفضي إليها الترقيمات notations الجديدة (البنية التكاملية الدقيقة، الجمع غير التركيبي في حالتنا هذه)، على تطوير معرفتنا بمناطق جديدة للاشتفال الرمزي. وإذا فإننا سنترك في الوقت الراهن مستوى التمفصلات الدالة (نمط النفي في المدلول الشعري) لنعود إلى اعتباراتنا المعرفية الأولية محاولين على هذي ما يتوفر لدينا من معرفة سابقة حول سلبية اللغة الشعرية - رؤية الكيفية التي بها تم تأويلُ دور الإجراء السلبي بهدف تكوين أخطاب اللاشعري.

حين حلِّل فرُويد تشكُّل الذات المتكلمة وجد في أساسها، أي هناك حيث ينبثق اللاوعيُ بدقة داخل الحكم الواعي، عملية النفي؛ الـ verneinung (التي ترجمت إلى الفرنسية بـ dénégation «إنكار». فعندما تَنكر الذات ما يحمله لاوعيها (تقول الذات: «لا تعتقد أبدأ أني أمقتك» حين يقول اللاوعي: «أمقتك») نكون حيال عملية تستعيد المكبوت («أمقتك») وتنفيه («أقول بأني لا أمقتك»)، وفي نفس الآن تكتُمه (بالرغم من ذلك تظل الكراهية مكبوتة). إن هذم الحركة التي تذكرنا بالرفع الهيجلي تفترض المراحل الثلاث للنفي الهيجلي وتعبر عن نفسها بوضوح عبر المعتى الفلسفي لمصطلح الـ aufhebung («النفي والإلغاء مع الاحتفاظ، أي «أن نرفع للفاية soulever » (28). يعتبر فرويد أن هذه الحركة مشكّنة للحكم؛ «إن الإنكار هو Authebung (رفع) للكبت لكنه ليس مع ذلك قبولاً للمكبُوت». فالنفي يغدو بالنسبة له الخطوة التي مكنتُ من اكتساب درجة أولية من الاستقلال عن الكبت ومستتبعاته، ومن ثم عن الضرورة القاهرة لمبدإ اللذة. من الواضح أن فرويد المهتم اهتماماً شديداً بإشكالية الذات العقلانية لا يعتبر النفي فعُلُ إلغاء يكون في أصل شيء «غير قابل للملاحظة والتحديد»، على العكس من ذلك، فهو يعتبره الحركة نفسها التي تشكل الذات العقلانية والمنطقية، والتي تفتوضُ الكلامَ. إنه يعتبرها إشكالية الدليل. وكما صاغ ذلك جان هيبُوليت، فالنفي يلعب دور « موقع أساسي للرمزية المعلنة »، «فوظيفته الحق تكمن في تكوين ذكاء ومؤتع الفكر ». فمجردٌ وجود النفي / الرفع يتشكّل الدليلُ ومعه الذاتُ المتكلّمة والقائمةُ بالحكم. بصيغة أخرى لا يمكن تحديد موقع عملية. النفي = Aufhebung إلا انطلاقاً من موقع الذات = الكلام = الدليل. وهذا ما كتبه فرويد نفسه ا «يقابل تماماً هذه الطريقة في فهم الإنكار dénégation ، أننا لا نعثرُ في التحليل انطلاقاً من اللاوعي والاعتراف باللاوعي، على أي «لا» في منطقة الأنا تعبر عن نفسها في صيفَة سلبية».

J. Hippolite, in J. Lacan, Ecrits, Paris, Le Seuil, 1966, everneinung انظر بخسوس تأويل الراجية (28) p. 880.

من الواضح إذن أن إجراء النفي يوجد في أصل «الذكاء» أي فكر الدليل (الكلام). ومن الأهمية بمكان الإلحاح هنا على أن الحركة الثلاثية للرفع هي بالفبط نفسُ الحركة التي تشكّل «هرم الدليل» كما حدّدها هيجل وتجد منتهاها العلمي في اللسانيات السوسيرية. النفي الثلاثي، الكلام المشتفلُ تبعاً للمنطق الأرسطي 0-1، فكر الدليل، الذات المتكلّمة: تلك هي الأطراف المترابطة والمشتركة لعالم اللوجوس، ذلك العالم الذي دشن فيه فرويد، رغم ذلك، منطقة تمرّد هي اللاوعي (والحلم). إلا أن هذه المنطقة تقدم نفسها، بالأحرى، كتقعيد صلب للكلام أكثر بما هي خروج عبر الكلام، مادام مفهوم اللاوعي يتكون انطلاقاً من المنظور السائد للكلام المنطقي خروج عبر الكلام، مادام مفهوم اللاوعي يتكون انطلاقاً من المنظور السائد للكلام المنطقي (اللاشعري) كنموذج إجرائي يقوم بدور ترسب ثمارسُ داخله عمليات لا توجد في الكلام(29).

لنعد الآن إلى خصائص النفي في اللغة الشعرية. فانطلاقاً من الجمع اللاتركيبي الذي يطبع المدلول الشعري، ومن البنية التكاملية الدقيقة التي تنظم صور اللغة الشعرية، سننساق إلى الاعتقاد بأن هذا النمط الخاص من الاشتغال الرمزي الذي هو اللغة الشعرية، يكشف عن ميزة خصوصية للعمل الإنساني حول الدال، غير خاصة بالدليل والذات. في هذا الغضاء المفاير حيث تتقوض القوانين، تذوب الذات ويتأسس في مكان الدليل تصادم للدوال وهي تنفي الواحد الآخر. إنها عملية سلب معمم، إلا أنها غير ذات علاقة مع السلبية المشكنة للحكم ولا مع النفي الداخلي للحكم (منطق 10). فهي سلبية عدمية تحسستها الغلسفات القدية كالبوذية وعينتها بمصطلح السونياقادا. ولذلك تأتي ذات صغرية - أو لاذات - لتحمل مسؤولية هذا الفكر الذي يُلغي نفسه

ولاستيماب نمط من العمل السيميائي كهذا تلجاً الذات إلى «موضوع» هو النمل الشعري الذي يمثل إنتاجية للمعنى (العمليات الدالة) سابقة على النص (على الموضوع المنتوج)، ولقد فكّر فكري في نفسه » كما قال مالارمى في إحدى رسائله.

إن هذه «الذات» الصغرية خارجية بالنسبة للفضاء الذي يحكمه الدليل. بعبارة أخرى، تغيب الذات حين يغيب فكر الدليل وحين تصبح علاقة الدليل مع التقديرية مختزلة إلى الصغر(30). لنفكس الأمر ونقول: لا وجود «للذات» (ومن ثم لا مجال للحديث عن اللآوعي) إلا في فكر للدليل يُعوض عن التعدد الموازي للممارسات السيميائية المكبوتة باسم الدليل، عبر الانتصاق بظواهر «ثانوية» أو «هامشية» («الحلم»، «الشعر»، «الجنون») التي تكون مُلاقة بالدليل (بمبادئ العقل). فالذات الصفرية (ونحن ندرك هنا إلى أي حد هو غير ملائم مفهوم «الذات») لا ترتهن بأي دليل(31) حتى ولو كنا، في فضائنا المقلاني، لا نستطيع تفكيرها إلا عبر الدليل.

<sup>(29) ﴿</sup>إِنَّ اللَّوْمِي مُفْهُومٍ ثُمَّ خَلْقَهُ عَلَى إثْرُ مَا يَكُونَ فَاعْلاَ لَأَجِلَ تَشْكِيلُ الذَّاتَ ۽ (مُوقِعَ اللَّوْمِي، المُرجِعُ السَّابِق، ص. 830). وحول النَّمي وإشكالية تشكيل الذات، انظر،

Lacan, Séminaire du 16 novembre, 1966, Lettres de l'Ecole Freudienne, 1967
 Fev.- Mars, et Séminaire du 7 décembre 1966, ibid, 1967 (2), avril - Mai.

<sup>(30)</sup> انظر التأويل السيميائي لهذا المنهوم من طرف:

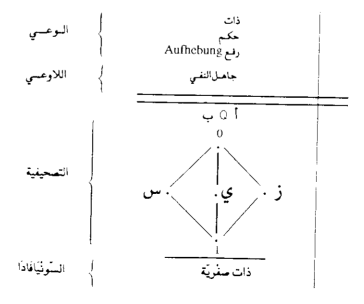
L. Mäll, "Une approche possible du sunyävada", Tel Quel 32, Hivers 1968.

J.I. Stall, "Négation and the law of contradiction نفس المربع، انظر بصدد النفي في المنعق الهندي (31) in Indian thought: a comparative Studies, Univ. of London, 1962, t. XXV, p. 52.

الشكل 3

وإذا كان هذا الغضاء والغارغ والذي تتحرك فيه الذات هو القطب المناقض لغضائنا المنطقي الذي تهيمن عليه الذات المتكلمة، فإن الممارسة السيميائية الشعرية تغدو، بكل خمائصها، المجال الذي يتلاقى فيه هذان القطبان في حركة ذهاب وإياب لانهائية. هكذا يكون الغضاء الاقتباسي (فضاء الشعر الموجود في الجانب الآخر المناقض لمجال الذات المتكلمة والمحاذي لذاك الغراغ، ومعه ذاته الصغرية) الغضاء الأساس لثقافتنا الذي تقع فيه الترابطات بين فكر الدليل ككلام معياري وذاك الاشتغال الذي ليس بحاجة لذات منطقية كي تتم ممارسة. كل هذا سمناه لنقول بأن التصحيفية بالنسبة لنا (ونحن نبيح لأنفسنا هنا الأخذ عن لاكان) مفهوم متكون على شاكلة ما يقوم بالربط بين تفكيك تشكيلة الدليل وتشكل الكتابة. وقد سقنا ذلك أيضا تشكيلة الكلام وتشكل النص وتفكيك تشكيلة الدليل وتشكل الكتابة. وقد سقنا ذلك أيضا لنقول بأن هذه التصعيفية المتمثلة في اللغة الشعرية ليست متموضعة بالفرورة في اللاوعي (وكل لنقاهيم المناهيم عنول المنابة غير القابلة للاختزال، وأن يتفادى تذويبها في منطق (١٠٠٥) أو في طوبولوجية في خصوصيتها غير القابلة للاختزال، وأن يتفادى تذويبها في منطق (١٠٠٥) أو في طوبولوجية في خصوصيتها غير القابلة للاختزال، وأن الكلام و/أو الدليل.

إن هذا التنفيد لا يفضي إلى أية تراتبية ولا إلى تعاقبية. فالأمر يتعلق بعملية خطية يخضع لها الاشتغال التزامنيُ. نحن نعتقد بالتالي أن جَانبي خطاطتنا يتداخلان وأن اشتغال الكلام يتضبع بالتصحيفية بنفس القدر الذي يكون فيه اشتغال اللغة الشعرية مُحاصراً بقوانين الكلام بالرغم من ذلك نقدم هذا التبسيط الخطاطي للإلحاح على اختزالية الممارستين السيميائيتين المعنيتين وبهدف اقتراح ضرورة أن يشكّل التحليلُ الدلائلي غذجة لا تختزل تعددية الممارسات السيميائية.



لقد استطاعت التجربةُ الشعريةُ، مرة أخرى، الإمساكَ بهذا الانتقال الدائم من الدليل إلى اللَّادَلِيل ومن الذَّاتِ إلى اللَّاذَاتِ، المتمثل في اللغة الشعرية.

إن الشاطئ الشاسع وللفراغ » يمتد خلف من يُحاول الإمساكَ بعمل فكره داخلَ اللسان ، « للآسف وأنا أنبش في البيت الشعريّ إلى هذا الحدّ ، لاقيتُ هاويتين أياستّاني . الأولى تتمثل في العدم Néant الذي توصلت إليه بدُون معرفة البوذية . وإني لغي أسف شديد الآن بحيث لا أستطيع حتى الإيمان بشعري والعودة إلى نشاطي الذي جعلني هذا الفكرُ الساحقُ أتركه »(32).

او :

«لقد قمتُ بنُزول طويل إلى العُدَم لأستطيعُ الكلام بيُعين »(33).

وبما أن منطق الكلام قد عُلُق للحظة، في هذا البَحث، فإنه يدفّع بالأنا (الذات) إلى الانحذاء؛ لذلك يصبحُ ضرورياً، فيما بعد، التمثيلُ الفجائي (المرآة) لإعادة تشكيل الأنا (الذات) والمنطق («بهدف التفكير»)، وكذا تحقيق الحركة التصحيفية كتركيب «للكينونة»،

«إنني أعترف صراحة، لكن لك وحدك، بأنه طالما كانت كبرى مذلات انتصاري، فإنني لا أزالُ بحاجة إلى أن أنظر لنفسي في هذه المرآة كي أستطيع التفكير، و إن لم تكن أمامي على الطاولة التي فوقها أخط لك هذه الرسالة، فإني سأعود إلى العدم الذي كنته. إن هذا يعني أني أخبرك بأنني الآن غيرُ مشخص impersonnel ولست مطيفان [مالارمي] الذي عرفته، وإنما القدرة التي يملكها الكونُ الروحيُ على النظر إلى نفسه والتطور من خلال ما كُنتُه (34).

لنُفرغ هذا الملفوظ من مكرورات عصر ديني معين، وشنعتُر آنذاك على التحليل النافذ لهذا المجهود في التركيب ( المتواقت مع التركيب » كما يقول مالارمي عند الحديث عن إنتاجه الشعري) الذي هو اللغة الشعرية؛ وهو تركيب ( « تجمع غير تركيبي » ) من تطبيقات الوحدات الدلالية (من حوارالتداخلات النصية ) مستحيلُ التحقق من جهة، واللوجوس بقوانين تواسله المنطقي من جهة أخرى.

« إنه تركيب سيغدو، على الطريقة الرياضية، البرهانَ العكسيَّ على خُلْمي الذي سيعيد بنَائي بعد أن هدَمني (35).

من هذا المنظور، يغقد العملُ الرمزيُّ (عملُ الشّاعر) التفاهة التنميقية أو تُقل الحرق الاعتباطي اللذين حملهُما إياه تأويلٌ وضعي (و/أو أفلاطوني) معين، ومن ثم يظهر في كل أهميته كممارسة سيميائية خصوصية، تقوم - في حركة سلبية معينة - بنفي الكلام وما ينتُج عن

Mallarmé, Lettre à H. Cazalis, mars 1866, dans Propos... op. cité, p. 59. (32)

Mallarmé, Lettre à H. Cazalis, 14 mai 1869, ibid., p. 79 (33)

<sup>(</sup>التشديد من عندنا). Ibid., p. 78 (34)

Mallarmé, Leitre à H. Cazalis, 4 Février 1869, Ibid., p. 87. (35)

ذاك النفي في الآن نفسه. إنه يشير كذلك إلى أن الممارسة السيميائية للكلام التقريري ليست سوى إحدى الممارسات السيميائية الممكنة.

إن تأويلاً كهذا للاشتغال الشعري ولمكانته داخل ثقافتنا الغربيّة يفترض، كما نأملُ، إعادة النظر في المفاهيم العقلانية لكل الخلابات الأخرى المسماة بـ والخارقة للقاعدة».

ولأجل تشكيل سيمياتية عامة مؤسسة على ما ندعُوه تحليلاً دليلياً فإن ذلك التأويل يلغي وجوب وجود تموذج للكلام ويطرح أمام وعينا ضرورة دراسة المعنى السابق على الكلام الملفوظ.

#### فــهــــــرس

| 5          |                                                                                                                |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3          | النص وعلمه                                                                                                     |
| /          | النص المغلق                                                                                                    |
| 21         | اللفية عاكان ا                                                                                                 |
| 21         | I. المملف وظ كبادي ولنوجيهم                                                                                    |
| 23         | II. من البرميز إلى البدلييل                                                                                    |
| 26         | III. إيديبولوجيم الرواية ؛ التلفظ الروائي                                                                      |
| 31         | IV. الوظيفة الا انغصالية للرواية                                                                               |
| 35         | V. تسنساغهم الانسزيساحسات                                                                                      |
| 38         | VI. النهاية الاعتباطية والاكتمال البنائي                                                                       |
| 43         | الانتباجية المسماة نصاً                                                                                        |
| 43         | الأدب المحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                 |
| 15         | المعتصدينية والمحتدميل المستدينية                                                                              |
| 49         | المستاه المحتمل                                                                                                |
| 71)        | المحسب السدلال الساد الالسامي المسامية المسامية المسامية المسامية المسامية المسامية المسامية المسامية المسامية |
| £ 1        | عصص المدوني، تركيبيه الوحدة الدلالية                                                                           |
|            | استوبتوسوم استواصلية                                                                                           |
| 57         | تــركــيــب المحــتــمــل                                                                                      |
| 62         | مشكلة الإنتاجية عبر اللسانية                                                                                   |
| 71         | لشعر والسلبية                                                                                                  |
| 7.2        | ١٠ وصنعت المندلسول النشيعيري                                                                                   |
| 75         | ١) المسلموس البلافردي لبلغة البشيعريية                                                                         |
| 76         | <sup>4) مرجعينه</sup> ولا مرجعية اللغة البشمانة                                                                |
| <b>4</b> 0 | (١) المحطاب العريب في فضاء الشعوبة ؛ التداخل النه العرب و الما المرب و الما المرب و الما المرب و الم           |
|            | المستخف المسطفية للسمفصلات الدلالية داخ الماء مازه                                                             |
| 70         | البنية البحاملية الحق .                                                                                        |
| 89         | III. الفضاء التصحيفي                                                                                           |

## دار توبقال للنشر بمستواها العربي تختار لك كتبأ أنت بحاجة إليها سلسلة المعرفة الأدبية

صيدر

\* مدخل لجامع النص (ط. ثانية) جيرار جنيت / ترجمة : عبد ألرحمن أيوب \* حرقة الأسئلة (ط. ثانية) عبد اللطيف اللعبي / ترجمة على تيزلكاد \* درس السيميولوجيا (ط. ثانية) رولان بارط / ترجمة ، ع. السلام بنعبد العالي \* في القول الشعري ا

يمنى العيد \* بنية اللغة الشعرية

جان كوهن / ترجمة ، محمد الولي ومحمد العمري » ' شعریــــة دوستویفسّـکی

ميخائيل باختين / ترجمة : د . جميل نعيف التركيتي

\* الغائب، دراسة في مقامة للحريري عبد الفتاح كيليطو

\* الشعرية (ط. ثانية)

تزفيطان طودوروف / ترجمة ؛ شكري المبخوت ورجاء بن سلامة \* لـ ذة النص

رولان بارط / ترجمة ؛ فؤاد صفا والحسين سحبان ر و قضابا الشعرية

رومان ياكبسون / ترجمة ، محمد الولي ومبارك حنون

\* الْحَكَايَة وَالتَاوِيلُ ، دراسات في السَّرد العربي

عبد النتاح كيليلو \* الشعرية العربية الحديثة (تحليل نصى) شوبل داغم

\* الشبعر العربي ألحميث محمد بنيس

الجزء الأول: التقليدية الجزم الثاني: الرومانسية العربية الجزء الثآلث: الشعر المعاصر الجزء الوابع ، مساءَلة الحداثة

\* مجهول البيان

محمد مفتاح

\* Jean Genet, le captif amoureux E.A. El Maleh