

الألمك



نماذج وتطبيقات

دكتور/ نبيل محمد رشاد أستاذ الدراسات الأدبية المساعد بكلية التربية - جامعة عين شمس

> الطبعة الأولى ١٤٣٤هـ/ ٢٠١٣م

متحتبة الأرات

٢٢ ميدان الأويرا - القاهرة ت: ٢٣٩٠٠٨٦٨

e.mail: adabook@hotmail.com البريد الإلكتروني

Editions Al-Adab

17 Opera square - Cairo - Egypt

اهداء من شبكة الألوك



### بطاقة فهرسة

فهرسة أثناء النشر إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية

إدارة الشئون الفنية

رشاد، نبیل محمد.

فى قراءة النصوص الأدبية: نماذج وتطبيقات/ نبيل

محمد رشاد. -ط١٠. - القاهرة: مكتبة الآداب،

. 7 . 17

alill

١٢٨ ص؛ ٢٤ سم.

تدمك: ٦ ٥٣١ ٨٦٤ ٧٧٩ ٨٧٩

١ - الأدب العربي - تاريخ ونقد.

i - العنوان

11.9

رقم الإيداع: ٧١٣٧ لسنة ٢٠١٣

I.S.B.N: 978-977-468-531-6: الترقيم الدولي

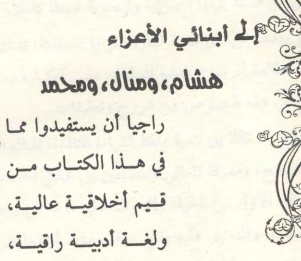
uûlill ٢٢ ميدان الأوبرا - القاهرة ت: ٢٢٩٠٠٨٦٨ e.mail:adabook@hotmail.com

الألولة



إهداء





ومعارف متنوعة جمة.





بِنْسِيمُ اللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّجِيمِ

älalil

مُعْتَلْمُنْ

موضوع هذا الكتاب هو القراءة بعامة، وقراءة النص الأدبي بخاصة، وهو يهدف إلى تنمية المهارات القرائية لدى القارئ العام، والطالب المتعلم، والمعلم الذي يتصدى لتدريس اللغة العربية وآدابها في مراحل التدريس المتعددة، فهو يهدف أولاً إلى تنمية مهارة القراءة الجهرية لدى هؤلاء جميعًا بما ضم في فصليه من نصوص شعرية ونثرية ذات أسلوب جَزْل، وبما هيَّأْتُ لتيسير قراءة هذه النصوص من ضبط بنيتها الصرفية والنحوية ضبطًا كاملاً.

وهو يهدف ثانيًا إلى تنمية مهارة القراءة الصامتة، تلـك القـراءة الـتي يقـوم فيها المرء بمطالعة الموضوع بعينيه للوقوف علـى أفكـاره ومضـامينه، وذلـك بمـا وضعت على هذه النصوص من شروح وتعليقات.

وهو يهدف ثالثًا إلى تنمية ملكة القراءة الناقدة، تلك التي تتعدى دائرتَي النطق الصحيح، ومعرفة المعاني والمضامين إلى تحليل الخطاب المقروء للوقوف على مكوناته الأولى من ناحية، وللتعرف على ما به من وجوه الحسن أو القبح من ناحية ثانية، وللتعليق عليه وتبني موقف مؤيد أو معارض له من ناحية ثالثة، وذلك بما كتبت من تحليل لبعض هذه النصوص.

والكتاب كما قلت ينقسم إلى فصلين، أما أولهما فهو بعنوان: في قراءة الشعر والنثر، وقد قمت فيه بقراءة عدد من نصوص هذين الفنين العربيين، وأول نص اخترته وقرأته في هذا الفصل كان لشاعر جاهلي قديم هو العريان بن سهلة الجرمي، وكان في وصف البخل والكرم، وهو من النصوص التي أوردها أبو تمام حبيب بن أوس الطائي في كتابه ديوان الحماسة، وأتبعت هذا النص وقراءته بنص آخر هو نص أوس بن حارثة بن ثعلبة العنقاء الذي أوصى الولة فيه عند احتضاره ولده مالكا بوصايا جامعة، وهو من النصوص الرائعة التي أوردها أبو علي القالي في أماليه، وفد حاولت أن أتبين من خلال قراءة هذا النص وتحليله مجموعة القيم الإيجابية التي كانت مائدة في شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام.

والنص الثالث في هذا الفصل كان لأبي العلاء المعري من ديوانه سقط الزند، وحاولت من خلال قراءتي له أن أجلو للقارئ صورة أبي العلاء المعري بجانبيها الإيجابي والسلبي.

وانتقلت بعد ذلك إلى الأدب الحمديث والمعاصر فقمدمت قمراءة لمديوان أستاذنا الدكتور سعد دعبيس: قصائد للإسملام والقمدس، وعرضًا لأقصوصة بكاء الشادوف للأستاذ محمد عبدالحليم عبدالله من مجموعته النافذة الغربية.

ونأتي بعد ذلك إلى الفصل الثاني من فصول الكتاب، وعنوانه: نصوص القراءة الجهرية، وموضوعات المطالعة الصامعة وقد تخير من فيه ثلاثة نصوص من كتاب الأمالي لأبي عالي القالي، وأولها نص مرثد الخير بن ينكف في الدعوة إلى السلام، ومرثد الخير أحد أقيال اليمن في الجاهلية، وقد وصفته الصادر الأدبية والتاريخية بحسن سياسة الرعية، والعمل على إصلاح ذات البين، وكان يدفعه حبه لبني قومه على بذل غاية جهده في لم شملهم، ورأب صدعهم، ولقد وقع نزاع بين رجلين من كبار وجالات عصره هما سبيع بن الحارث، وميشم بن مثوب وقد أدى هذا النزاع إلى أن شمخ كل واحد منهما بانف على وأصلح بينهما، وبذل لمما النصح والرأي، وخوجا من عنده متألفين متحابين.

ولقد حكى ما كان من أمر هذه المصالحة من رجالات اليمن من حضرها ووعاها، وظلت الأجيال من نسل مرثد تحرص على رواية خبرها اعتزازًا منهم بالانتماء إلى هذا الجد الجليل، ووصلت هذه الرواية إلى أبي علي القالي عن طريق ابن دريد الأزدى، ورواها أبو علي على طلبته في حلقة العلم بالمسجد الجامع في قرطبة، عاصمة الخلافة الأموية بالأندلس؛ ليضع أمام متأدبة العربية من أبناء الغرب الإسلامي صورة من صور الحكم العربى الرشيد.

ولقد أوردت هذا النص، ووضعت عليه أكثر من أربعين هامشًا شرحت فيها غريب ألفاظه، وبيَّنت فيها دقائق معانيه، ورجوت أن يستفيد القراء وطلبة العربية مما فيه من لغة وأدب، وحكمة ومُثَل.

والنص الثاني كان نص خنافر بن التوأم الحميري، وهو نص يحكي فيه صاحبه ما كان عليه في الجاهلية من تشرذم وضياع، حيث كان لصًّا فاتكا، لا تسلم من شره قبيلة، ولا ينجو من فتكه فارس، وكان له رئيّ من الجن يهديه إلى طريق الغواية، وبعدما بُعِث الرسول تل أسلم هذا الرئي على يد نفر من صالحي الجن، وأقبل على صاحبه خنافر فدعاه إلى الإسلام فأسلم وصار رجل خير وبر بعد أن كان رجل فتك وشر. روى خنافر قصته هذه، وقد أوردتها في كتابي هذا لأنها عندي أشبه ما تكون بلون من ألوان السيرة الذاتية، أو بنوع من أنواع أدب الاعترافات، ولست أشك أيها القارئ أن هذه القصة ظلت تروى بالمشافهة العصر العباسي، وتلقفها أبو علي القالي من أستاذه ليرويها على طلبته ويسجلها في أماليه بوصفها نصًا أدبيًا يحكي ضربًا متميزًا من ضروب النثر الفني العربي.

ولقد قمت بخدمة النص عن طريق شرح غريب ألفاظه، وبيان خفيٍّ معانيه فيما وضعت عليه من هوامش.

وآخرُ هذه النصوص المختارة من كتاب الأمالي هو نونية ذي الإصبع العدواني في العتاب والفخر الذاتي، وهي قصيدة رنانة طنانة، اهتم بها العلماء القدماء، وأودعوها كتبهم التي ألَّفوها في الاختيارات الأدبية، ومن هؤلاء المفضل الضبي، وأبو علي القالي، واهتم بها في العصر الحديث مؤلف و كتاب المنتخب من أدب العرب الأساتذة الأعلام طم حسين، وأحمد الإسكندري، وأحمد أمين، وعلي الجارم، وعبدالعزيز البشري، وأحمد ضيف، وأوردوا بعض أبياتها في الجزء الأول من كتابهم، واعتمدوا فيما شرحوا في هوامشهم من ألفاظها على ما ذكره أبو محمد القاسم بن محمد بن بشار الأنباري في شرحها دون أن يزيدوا عليه شيئًا.

ولقد وضعت على هذه القصيدة أربعين هامشًا لشرح غريب ألفاظها وبيان دقائق معانيها، وسوف يرى القارئ أن هذه الهوامش الشارحة للنص تربو فائدتها على ما صنعه في شرح النص والتعليق عليه أبو محمد القاسم بن محمد بن بشار الأنباري على ماله من السابقة والفضل.

ولا يفوتني هنا أن أترحم على فضيلة الوالد<sup>(\*)</sup>، وإني لأرجو من كل من يقرأ كتابي هذا أن يترحم عليه، فلقد كان يجب كتاب الأمالي، وهو الذي هداني إليه، ودعاني إلى قراءته، وحفظ ما يمكنني حفظه من نصوصه الشعرية والنثرية، فرحه الله رحمة واسعة، وغفر لنا وله.

ويلي هذه النصوص الثلاثة موضوع من رجالات العرب، وأوردت فيه مقالين قصيرين كنت قد كتبتهما من ذي قبل؛ أحدهما عن قس بن ساعدة خطيب إياد وحكيمها المشهور في الجاهلية، والآخر عن الأحنف بن قيس سيد تميم وكبيرها في الجاهلية والإسلام.

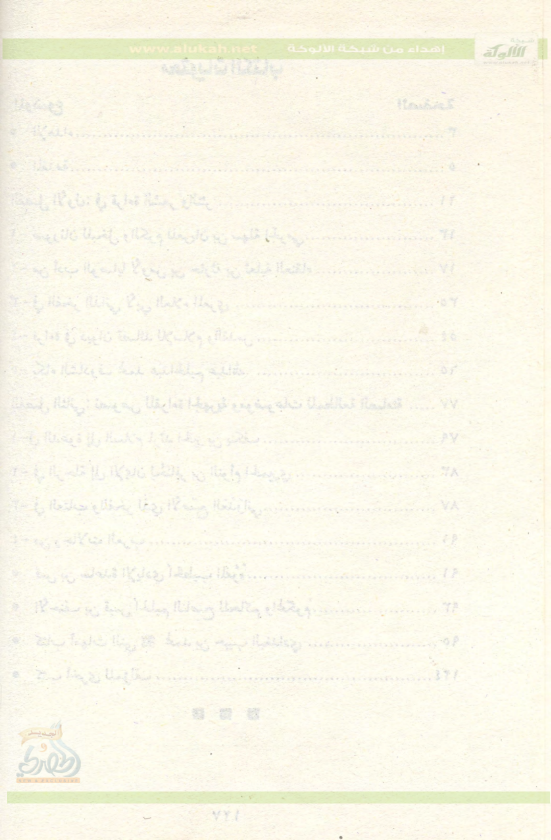
وختمت الفصل بإيراد بحث كنت قد نشرته من قبل عام ٢٠٠٩ بمجلة كلية

(\*) هو فضيلة الأستاذ الجليل الشيخ محمد رشاد مصطفى حسن الشيخ علي (١٩١٢م – ٢٠٠٨م)، (\*) هو فضيلة الأستاذ الجليل الشيخ محمد رشاد مصطفى حسن الشيخ علي (١٩١٢م – ٢٠٠٤م)، راجع في سيرته ومسيرته، وأثره في بيئته ومجتمعه، وحاجة المثل العليا إليه مقالنا: الشيخ محمد رشاد مصطفى عالم من الزمن الجميل، وهو الفصل الخامس من فصول كتابنا، شخصيات مصرية. الأداب جامعة الزقازيق عن المقارنة بين تحقيق الأستاذين الجليلين حسين علي معفوظ، ومحمد عبدالقادر أحمد لكتاب أمهات النبي البعدادي.

وإني لأسأل المولى ﷺ أن ينفع بكتابي هذا وأن يجعله في ميزان حسناتي، وأن يوفقني لخدمة اللغة والدين، وأن يغفر لي ما مضى، وأن يسددني فيما بقي؛ إنه ولي ذلك، والقادر عليه، و صلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

الفقير إلى الله تعالى 2. للبيل 0.00 رنشار أستاذ الدراسات الأدبية المساعد بقسم اللغة العربية – كلية التربية جامعة عين شمس





اهداء من شبكة الألوكا

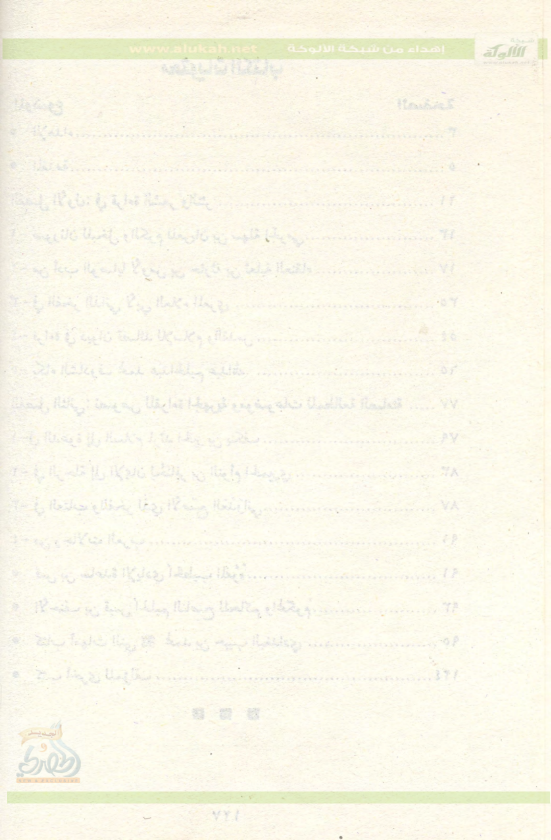
Talil

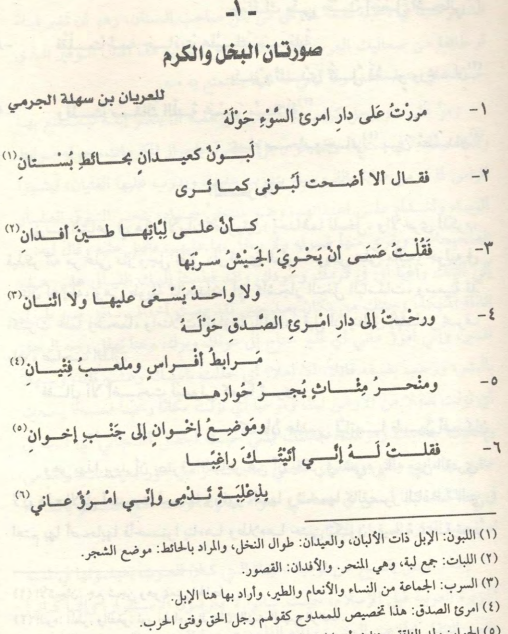
# الفصل الأول

# في قراءة الشعر والنثر

١- صورتان البخل والكرم - للعريان بن سهلة الجرمي.
 ٢- من أدب الوصايا للأوس بن حارثة بن ثعلبة العنقاء.
 ٣- في الفخر الذاتي، لأبي العلاء المعري.
 ٤- قراءة في ديوان قصائد للإسلام والقدس للشاعر الدكتور سعد دعبيس.
 ٥- بكاء الشادوف لحمد عبدالحليم عبدالله.







(٥) الحوار: ولد الناقة ومثناث:أي إبل مثناث.

älall

(٦) العاني: الخاضع الذي يُطلب في دم. وذعلبة: الناقة السريعة، وتدمي: أي يخرج الدم من مناسمها لكلالها.

٧- فقال الا أه لا وسَهْلاً ومَرْحَبًا
 ٧- فقال الا أه لا وسَهْلاً ومَرْحَبًا
 جَعَلْتُك مِنِّي حَيْثُ اجْعَلُ أَشْجاني<sup>(1)</sup>
 ٨- فقُلْت له جَادَت عليْكَ سَحَابةً
 ٨- فقُلْت له جَادَت عليْكَ سَحَابةً
 ٩- وقُلْت مسَعَاكَ اللّهُ حَمْرَ سُلافَة<sup>(1)</sup>
 ٩- وقُلْت مسَعَاكَ اللّه حَمْرَ سُلافَة<sup>(1)</sup>

القراءة

يرسم الشاعر في هذه الأبيات صورتين؛ إحداهما للبخل، والأخرى للكرم، فيذكر أنه مرَّ على دار رجل بخيل دار امرئ السَّوء حريص على ماله، حوله في بستان له إبله، وهي طويلة كالعيدان؛ أي كأشجار النخل الباسقات، وسمينة قد اكتنزت لحمًا وشحمًا، وامتلأت أثداؤها باللبن، وقبل أن ينطق الشاعر بحرف بادره صاحب الدار:

فقال ألا أضحت لبوني كما ترى

كان على لِباتها طين أفدان

وهو بهذا يريد أن يصرف الشاعر عن أن يفكر في شيء يناله من القِرى؛ لأن هذه الإبل أصبحت لسمنها ووفور لحمها وشحمها كالقصور الباذخة التي اهتم بها أصحابها فأحسنوا بناءها وطلاءها حتى تكون بهيجة ممتعة تسرُّ

الناظرين، فهذه الإبل ليست للذبح والسلخ والطبخ، وإنما هي مقصورة على الزينة، يتمتع صاحبها برؤيتها رائحة وغادية في بستانه وحسب، وهنا تمنى الشاعر شيئًا في دخيلة نفسه لما رأى من بخل صاحب البستان، وهو أن تُغير قبيلة أو طائفة من صعاليك العرب على هذا الرجل وتسلبه هذا المال الوفير الذي حبسه على متعة نفسه، ولا تُبقي له شيئًا يستمتع به منه.

ومرَّ على دار رجل كريم جواد ليس من همه أن يثمّر إبله ليستمتع بها رائحة وغادية في بستانه، وإنما هو رجلٌ مشغول بإحراز المكرمات، حوله مـرابط أفراس لما له من عناية بالفروسية، يتدرب عليها، ويدرب عليها الفتيان، ليشبوا أقوياء وأشداء على أعدائهم، وهو سخيٌّ جواد، ينحر النوق العشار الصحيحات، ويقري منها ضيوفه ولا يبخل بها عليهم، فأقبل عليه وقال لـه: -إنى أثيتُكَ راغِبًا أي في كرمك وجودك، ولقد قطعت إليك الفيافي على هذه الناقة المنهكة، وجئتك من مكان بعيد حتى لقد دميت أخفاف نـاقتى مـن طـول المسير، وإنَّى امْرُوَّ عاني أي فقير محتاج إلى عونك وبرك. وهنا تهلل وجه الرجل بالبشر، ورحب بضيفه قائلاً: ألا أهلا: أي حَلَلْتَ بأهلـك وعشـيرتك، وسـهلاً أي نزلت سهلاً من الأرض لينا، ومرحبًا أي نزلت مكانًا رحبًا فسيحًا يسعك ويكفيك حاجتك ومؤنتك، جَعَلْتُك مِنِّي حَيْثُ أَجْعَلُ أَشْجاني أي أنت في عنايتي ورعايتي وقلبي وصدري أقضي حاجتك، وأدبر أمور معيشـتك، وأسـعي في مصالحك كما أسعى في مصالحي سواءً بسواء، وهنا لهج الشاعر بالدعاء لصاحب الدار بالسقيا والإنبات.

وهذا النص يفصح عن نوعية الحياة التي كمان العرب يعيشونها في شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام، حيث كمانوا لا يعرفون الاستقرار، وإنما كمانوا دائمي التنقل بحثًا عن العشب والماء اللذين عليهما تقوم حياتهم وحياة إبلهم وأنعامهم، وكان أغلبهم يعيشون في فقر مدقع، ومن هنا برزت قيمة الكرم في

المجتمع الجاهلي، وهي صفة أخلاقية كان يحرص عليها كثير من أثرياء العرب älali الذين جادت عليهم الحياة بألوان النعيم؛ لأنها كانت السبيل التي ترشح صاحبها للسيادة والرئاسة في قومه. to dive any analysis they as the minit of the state and the the hard

er al deed ag set والشيطية ويتعالى وإعارة والمحال فلجان والمحالي والمحالية الكومات موله مرابط

- white is the fight of the second of the

a the littles on the is the subgroup attend to be a little of

## من أدب الوصايا

للأوس بن حارثة بن ثعلبة العنقاء

روي أبو علي القالي في أماليه قال: حدثنا أبو بكر بن دريد قال: حدثني عمي عن أبيه عن هشام بن محمد الكلبي عن عبدالرحمن بن أبي عبس الأنصاري قال: عاش الأوسُ بنُ حارثةَ دهرًا<sup>(۱)</sup> وليس له ولد إلا مالك، وكان لأخيه الخزرج خسةً: عمرو، وعوفٌ، وجَشَمُ، والحارثُ، وكعب، فلما حضره الموت قال له قومُه: قد كنا نأمرُك بالتزوُّج في شبابك فلم تزوَّج حتى حضرك الموت، فقال له قومُه: قد كنا نأمرُك بالتزوُّج في شبابك فلم تزوَّج حتى حضرك الموت، لفقال الأوس: لم يهلِك هالك ترك مِثْلَ مالك، وإن كان الخزرجُ ذا عدد، وليس للك ولد، فلعل الذي استخرج العدّق<sup>(۱)</sup> من الجريمة<sup>(۱)</sup>، والنارَ من الوثيمة<sup>(۱)</sup>؛ أن يجعل لمالك نسلاً، ورجالاً بُسلا. يا مالك، المنية ولا الدنية، والعتاب قبل العقاب، والتجلُد لا التَبَلُد. واعلم أن القبرَ خيرٌ من الفقر، وشرَّ شارب المشتف<sup>(0)</sup>، وأقبحَ طاعم المقتف<sup>(1)</sup>، وذهابَ البصر خيرٌ من كثير من النظر، ومن المشتف<sup>(0)</sup>، وأقبحَ طاعم المقتف<sup>(1)</sup>، وذهابَ البصر خيرٌ من كثير من النظر، ومن

(١) دهرا: زمنًا طويلا.
 (٢) العذق: النخلة.
 (٣) الجريمة: النواة.
 (٤) الوثيمة: الحجارة.
 (٥) المثنف: المستقصي.
 (٢) أمر: كثر.
 (٨) فل: غلب.

älalill



القناعة، وشر الفقر الضراعة، والدهر يومان؛ فيوم لك، ويوم عليك، فإذا كان القناعة، وشر الفقر الضراعة، والدهر يومان؛ فيوم لك، ويوم عليك، فإنما تُعِزُ من لك فلا تبطر<sup>(1)</sup>، وإذا كان عليك فاصبر، فكلاهما سينحسر<sup>(۲)</sup>، فإنما تُعِزُ من ترى، ويُعِزُكَ من لا ترى، ولو كان الموت يُشترَى لسلم منه أهل الدنيا ولكِنَّ الناس فيه مستوون: الشريف الأبلَج<sup>(۳)</sup>، واللئيم المعلمةج<sup>(1)</sup>، والموت المفيت<sup>(0)</sup> الناس فيه مستوون: الشريف الأبلَج<sup>(۳)</sup>، واللئيم المعلمةج<sup>(1)</sup>، والموت المفيت<sup>(1)</sup> خيرُ من أن يقال لك: هبيت<sup>(1)</sup>، وكيف بالسلامة لمن ليست له إقامة؛ وشرّ من المصيبة سوءُ الخَلَف، وكلُ مجموع إلى تلف، حيّاك إلهك! قال: فنشر<sup>(۲)</sup> الله من مالك بعدد بني الخزرج أو نحوهم<sup>(۸)</sup>.

14 is the operation of the state of the state of the state عالى له توجه الله على المراك بالترقي في عبارك المركز التي مع مع المركز المرك

(1) فلا تبطر: فلا تغل في المرح والزهو. (۲) سینحسر: سینجلی. (٣) الأبلج: الواضح. (٤) المعلهج: المتناهي في الدناءة واللؤم. (٥) المفيت: الذي يفوِّت على الإنسان بعض متع الحياة. (٢) هبيت: خرفت أو جننت. (٨) الأمالي: ١/ ١٠٢، وقد لفتنى إلى هذا النص الأستاذ الدكتور إبراهيم محمود عوض إذ أورد، في (V) نشر: بسط. كتابه: من ذخائر المكتبة العربية في غضون الحديث عن كتاب الأمالي لأبي على القالي

a Par half of the start of the week of the start has

هذا نص من جملة نصوص كثيرة أملاهما أبو علي القمالي على تلامذته بالمسجد الجامع في قرطبة حاضرة الخلافة الأموية بالأنمدلس في القرن الرابع الهجري.

ونلاحظ بادئ ذي بدء أن أبا علي القالي كان حريصًا في أثناء إملائه على إثبات سلسلة السند، ونلاحظ أن سلسلة السند تنتهي برجل أنصاري هو عبدالرحمن بن أبي عبس، والأنصار لفظ يطلق على أهل المدينة المنورة الذين ناصروا رسول الله ﷺ بعد مهاجره إليها من مكة، ومعروف أن أهل يثرب – التي هي المدينة بعد الهجرة – كانوا يتألفون من قبيلتين كبيرتين هما: قبيلة الأوس، وقبيلة الخزرج، وقبيلة الأوس تنسب إلى جدها الأكبر الأوس بن حارثة، وقبيلة الخزرج تنسب أيضًا إلى جدها الأعلى الخزرج بن حارثة، ومعنى هذا أن قبيلتي الأوس والخزرج في أصلهما المشترك البعيد أبناء عمومة فرقت الأطماع بينهم فانقسموا إلى قبيلتين متحاربتين متعاندتين.

وموضوع النص يتعلق بشيء من التاريخ البعيد الذي يتصل بأصل هاتين القبيلتين وبدايته، ومن ثم كنت الرواية عن هذا الأنصاري الذي قد يكون من الأوس على ما يغلب على ظني لتحيزه الواضح لهم، أو قد يكون من الخزرج الذين محا الإسلام من صدورهم إرث الجاهلية الذميم.

ومعنى هذا أن مضمون النص محكيّ عن ثقة، خبير به، متيقن منه، ويزيدنا وثوقًا فيه أن هذا المضمون النصي حَدَّثَ بـه هـذا الأنصـاريُّ هشـامَ بـنَ محمـدِ الكلبي النسابةُ المشهور، وهذا النسابة المشهور حَدَّثَ به طلاَبه ومريديه، ولو كان هذا الأنصاري متجانفًا عن الحقيقة التاريخية في كلامه لَما قبله هشـام بـن محمـد الكلبي منه، ولَما رواه عنه.

وننتقل إلى أبي بكر بن دريد لنتساءل عن سر اعتنائه بهذا النص وروايته له، إن أبا بكر بن دريد كان إمامًا في اللغة والأدب والأنساب(1)، وهذا النص الذي بين أيدينا موضوعه يتعلق بالأنساب؛ لأنه يتحدث عن أصل الأوس والخزرج وما بينهما من العمومة كما سبق أن أشرنا، ثم هو من ناحية ثانية لون من ألوان الأدب الرفيع، وحريُّ بنا إن نظرنا إليه هذه النظرة أن يصحح لنا كثيرا من المفاهيم الخاطئة الراسخة في عقول المتأدبين عن النثر الجاهلي وتفاهته وركاكته، ثم هو من ناحية ثالثة يغص بالغريب الذي هو محل اهتمام ابن دريد الأول.

ثم لنا - أيضًا - أن نتساءل عن سر رواية أبي علي القالي لهذا النص في مجالس إملائه في المسجد الجامع بمدينة قرطبة عاصمة الثقافة العربية في الغرب الإسلامي وقتئذ.

هل كان أبو علي يهدف إلى تعريف أهل الغرب بأصل الأنصار الذين ناصروا رسول الله ﷺ، وآووه هو وأصحابه، وأبلوا بلاء حسنًا في الـدفاع عنه، ونشر مبادئ الدين الجديد؟

هل كان أبو علي يهدف إلى أن يُدلَّ على علماء قرطبة بمعرفته بغريب اللغة، وأوابدها وشوارد ألفاظها، ليمتاز عنهم، ويتفرد بينهم، وينال الحظوة لدى عبدالرحمن الناصر وولده الحكم فيستأنس ويستعلى؟

هل كان أبو علي يهدف إلى أن ينْقُلَ إلى أجيال المتأدبين من المغاربة والأندلسيين نماذج مختارة من روائع الشعر والنثر العربيين ليستعينوا بها على تَمَثَّل العربية، ولينسجوا على منوالها إذا نظموا أو كتبوا؟

كل ذلك جائز، بل كل ذلك كان يرجوه ويبتغيه أبو علي، لكنا نرى أنه كان يتغيا شيئًا آخر إلى جوار هذا كله، هو أن يعرف الغرب بالشرق، أن يجلو للغرب

(١) راجع ترجمته في الوافي بالوفيات للصفدي ٢/ ٣٣٩ وما بعدها.

صورة الشرق الفنان، ومن ثم كانت أماليه في أغلبها قصصًا وحكايات، وأخبارا وأشعار تلقي ظلالاً على الشـرق: سـحره وأسـاطيره، قيمـه وأخلاقـه، عاداتـه وتقاليده، مجتمعاته ونظم شعوبه، ساسته وكبار رجالاته.

وتحكي لنا كتب التاريخ والأنساب والمعارف العامة أن الأوس والخزرج هما ولدا حارثة بن ثعلبة بن عمرو بن عامر بن امرئ القيس بن ثعلبة مازن بسن عبدالله بن الأزد بن الغوث بن النبت بن مالك بن زيد بن كهلان بن سبأ<sup>(۱)</sup>.

ومعنى هذا أنهما من العرب العاربة التي كانت تقطن جنوبي شبه الجزيرة العربية حيث بلاد اليمن السعيد، وتذكر كتب التاريخ أنهما قد هاجرا مع أبيهما بعد تهدم سدّ مأرب إلى يثرب<sup>(٢)</sup>، وأنهما قد حالفا اليهود الذين كانوا يعيشون فيها، وأتاح هذا الحلف لحارثة بن ثعلبة وولديه أن يعيشوا آمنين في يشرب فترة من الزمن قويت خلالها شوكتهم، وكثر فيها عددهم.

وتظاهر كتب التاريخ والأنساب ما جاء في رواية أبي علي القالي من أن الخزرج بن حارثة كان له خمسة من الولد وهم: عمرو، وعوف، وجشم، والحارث، وكعب<sup>(٣)</sup>، وأن الأوس بن حارثة لم يكن له إلا ولد واحد اسمه مالك، ومن مالك هذا تفرقت قبائل الأوس وبطونها كلها<sup>(٤)</sup>.

وفي هذا دلالة لها قيمتها على صدق مضمون الخبر الـذي رواه أبـو علـي القالي في أماليه، ولقد كنا بحاجة إلى أن نتلمس في كتب التاريخ والأنساب مثـل

(1) ابن قتيبة: المعارف ص٩٠٩، ويضيف السُّهَيْليُّ حارثة بين عـامر، وامـرئ القـيس، ليكـون ابـن عامر بن حارثة بن امرئ القيس ...إلخ، ويضيف لفظة ابن بين ثعلبة ومازن، ليكون ابن ثعلبة بن مازن ..إلخ. راجع الروض الأنف ١/ ١٤. (٢) ابن خلدون: تاريخه المسمى بكتاب العبر ٨٣/٢. (٣) ابن قتيبة: المعارف ص ١٠٩.

(٤) السابق نفسه ص ١١٠، وتاريخ ابن خلدون ٢/ ٨٤.

هذا التأييد؛ لأن فريقا من الدارسين() ينظر بكثير من الارتياب والشك إلى الأخبار والقصص والحكايات التي أوردها أبو علي في أماليه عادِّين إياها من الأكاذيب، لا سيما تلك التي يدخل في سلسلة إسنادها هشام بن محمد الكلبي، الذي يتهمه غير واحد من علمائنا القدماء بالتدليس والكذب.

وعلى هذا فليس أمامنا – إذن – من سبيل إلى التشكيك في صدق الجانب التاريخي الذي رواه أبو على القالي عن شيخه ابن دريد في هذا المنص، وهذا بدوره يؤدي بنا إلى أن ننظر إلى النص بوصفه وثيقة تاريخية أدبية تحكي جانبًا من تاريخ العرب الاجتماعي عصر الجاهلية، وتدل على منظومة القيم التي كان عليها أهل الجزيرة العربية قبل الإسلام.

ومن الثير للدهشة أن جميع ما اطلعت عليه من مصادر تاريخية لم يشر إلى ما أشار إليه هذا النص الذي بين أيدينا من معايرة بني الأوس لأبيهم بقلة ذريته وذلك حين حضرته الوفاة.

والأسئلة التي تتداعى إلى الذهن وتحتاج إلى إجابات شافية، كثيرة ومتنوعة؛ فقارئ النص يجب أن يسأل نفسه: وممن كانت هذه المعايرة أو المعاتبة؟ ولم كانت؟ وما جدواها في هذا التوقيت والرجل على فراشه يعاني من سكرات الموت وأهواله وشدائده؟

وما دامت المصادر التاريخية قد سكتت عن الإشارة إلى هذه المعايرة أو المعاتبة، فمن البديهي أننا لن نجد فيها شيئًا ذا بال يمكن أن نعتمد عليه في الإجابة عن هذه الأسئلة التي أثرناها، ومن ثم فإننا سنلجاً إلى استنطاق النص –

(1) راجع المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام للدكتور جواد علي حيث أزرى فيه المؤلف على ابن الكلبي في مواضع كثيرة خذ مثلاً ٨/ ٧٤٤، ٨/ ٧٧٧، وانظر: د. إبراهيم عوض: من ذخائر المكتبة العربية ص ١٠٢.

ما أمكن- ليفضي إلينا بأسراره التي من المكن أن تشكل – مع ما استطعنا أن نلملمه من المصادر التاريخية على قلته – محاولة متواضعة للبحث عن إجابات ما طرحناه من أسئلة.

يذكر النص أن الذين قاموا بمعايرة أوس ومعاتبته على عـدم التـزوج في شبابه هم قومه، ولفظ القوم يطلق في اللغـة عـى أهـل الرجـل وعشـيرته مـن الرجال خاصة. ويدخل فيه النساء على التبعية<sup>(۱)</sup>.

وما دام أوس بن حارثة لم ينجب سوى ولد واحد هو مالك، فمعنى هذا أن الذين قاموا بمعايرة أوس هم أبناء أخيه الخزرج وأبناؤهم وأحفادهم الذين كانوا إلى جواره وقت احتضاره؛ إذ ليس من المعقول أن يتركوا عمهم في هذا الموقف العصيب وحده يعاني آلام النزع دون أن يكونوا إلى جواره، قائمين على رعاية شأنه وتفقد أحواله، ومعني هذا أنهم قد شُغلوا بعمهم المحتضر عن شئون حياتهم وتجارتهم في يشرب شغلاً ملاً صدورهم ضيقًا، ونفوسهم حسرة، فخرجت هذه الكلمات المعاتبة في غير وقتها لتنلن قد كنا نأمرك بالتزوج في شبابك فلم تزوَّج حتى حضرك الموت.

وهنا نسأل أنفسنا: هل تزوج الأوس بن حارثة بآخرة من عمره وأنجب بعد أن بلغ من الكبر عتيًّا ولده مالكًا؟.

قد يكون الأمر كذلك، وهو ما يـدل عليه ظـاهر هـذا الـنص، وإن كنت أستبعده من رجل محافظ لا يستطيع أن يأتي أمرًا يرى فيه قومه شيئًا ينكرونـه، كما أستبعده من رجل كالأوس بن حارثة يعيش في صحراء شبه الجزيرة العربية في مجتمع قبلي يعرف تعدد الزوجات، ويعتز بكشرة النسل، ولا يـري بأسًا في التسري بالإماء.

(١) الفيروز آبادي: القاموس المحيط ٤/ ١٦٥.

مجديد المجديد

505) - AL 2- 4 1 - 1

والأقرب إلى التصور فيما أرى أن الأوس بن حارثة قد تزوج في السن التي والأقرب إلى التصور فيما أرى أن الأوس بن حارثة قد تزوج في السن التي يتزوج فيها أترابه في شبه الجزيرة العربية، إلا أنه كان لا ينجب، وقضى شطرًا كبيرًا من حياته مع زوجه بغير ولد، ثم أنجب منها ولده مالكًا، ثم ماتت هذه الزوج بعد وضعها مباشرة، أو بعد وضعها بمدة قليلة دون أن تنجب له ابنًا

وأتصور أن الأوس بن حارثة قد عاش بعدها بغير زوج، حبًا لها، ووفاءً لسيرتها، وإعزازًا لسنوات إقامتها معه، وخدمتها له.

ولا يستغربن أحد هذا التصور؛ فإن العرب كانوا شعبًا متحضرًا يؤسس العشرة بعد الـزواج على دعائم من الحب والتعاطف والإعزاز<sup>(1)</sup>، وكانوا يفتخرون بحسن معاملة المرأة، ويعدون ذلك من دلائل المروءة، وكان بعض رجالات العرب يشترطون على أزواج بناتهن ألا يتزوجوا عليهن<sup>(1)</sup>، وقد جاء في أقوالهم المأثورة نحير الرجال الذي يكرم الحرة، ولا يجمع الضرة<sup>(1)</sup>، ولعل زوج أوس بن حارثة كانت من أسرة من تلك الأسر التي تشترط هذا الشرط، وربما كان رفض أوس النزول على رغبة عشيرته في التـزوج بغيرها في حال حياتها، ربما كان راجعًا في شيء منه إلى ضرورة الوفاء بما اشـترط قومها عليه عند إتمام عقدة النكاح.

وعلى أية حال فإن هذا الجزء التـاريخي مـن الـنص يـدل علـى مجمـوعتين متناقضتين من قيم عصر الجاهلية، الأولى، وهي سلبية بطبيعة الحال، وربما كانت تعبيرًا عن السائد المشهور من أخلاق القـوم وعـاداتهم وتقاليـدهم، وتتمثـل في

(١) المرأة في الشعر الجاهلي، د. أحمد محمد الحوفي ص ٢٠٠. (٢) المرأة في الشعر الجاهلي للدكتور الحوفي ص٢٣٥. (٣) السابق نفسه ص ٢٣٥.

التعبير بقلة النسل من الـذكور خاصـة، والشـماتة والتبكيت في غـير وقتهمـا

المناسب، والحرص على تعدد الزوجات بداع وبدون داعٍ، في أغلب الأحيان.

والمجموعة الأخرى من القيم، هي تلك القيم الإيجابية التي يمكن استنباطها من سلوك أوس بن حارثة حين شدَّ أزره، ولم يَفُتَّ في عَضُدو تسافُهُ أبناء أخيه، وتطاوُلُهم عليه حين حضرته الوفاة، لقد كان في مكنة أوس بن حارثة أن يبسط السانه بالسوء في هـوَلاء السفهاء، كما كان في مقدوره أن يامر ولده مالكا بطردهم، ولكنه لم يفعل شيئًا من هذا، وإنما التفت إلى أنَّ له خالقًا قديرًا، بيده مقاليد كل شيء، ولا يعجزه في كونه شيء، يُخرج أشجار النخيل الباسقات من النوى الصغير، ويخرج النار العظيمة التي يستخدمها الإنسان في التدفئة، وفي طهي الطعام، وفي صناعة أدوات القتال والحرب، ويعتمد عليها في سائر شئونه؛ يخرجها هذا الخالق القدير من الحجارة؛ أقول: التفت أوس في هذه اللحظة الحرجة من لحظات حياته إلى هذا الخالق العظيم، وعلَّق أمنياته به<sup>(1)</sup>، ورجا أن يهب لولده مالك نسلاً كثيرًا قويًا، غير ضعيف، ولا هزيل، ولا متحامق، وذلك عندما قال لمعاتبيه: <sup>ت</sup>لم يهلك هالك ترك مثل مالك، وإن كان الخزرج ذا عدد،

(1) لا يستغربن أحد هذا الكلام؛ فإن المولى على أثبت أن العرب كانت عندهم بقية من ملة إبراهيم الحلى ، وأنهم كانوا يعرفون الله تعالى حق المعرفة، ولكنهم كانوا عاجزين عن تصور ما يتصف به - جل شأنه - من صفات الكمال والجلال والجمال تصورًا حقيقيًا، فاتخذوا بجهلهم، وضعف عقولهم أصنامًا آلمة لتقربهم من الإله الحق. اقرأ إن شئت قوله عز من قائل: ﴿ ولَبُن سنَأْلَتُهُم مَنْ خَلَقَ السَّمُوَاتِ والأَرْضَ وسَحَرَ الشَّمْسَ والْقَمَر لَيَقُولُنَ اللَّهُ العنكبوت، ٢ وقوله عز من قائل: ﴿ ولَبُن منائلة مَنْ خَلَقَ السَّمُوَاتِ والأَرْضَ وسَحَرَ الشَّمْسَ والْقَمَر لَيَقُولُنَ اللَّهُ العنكبوت، ٢ وقوله جل وعز من قائل: ﴿ ولَبُن منائلة مِن خَلَقَ السَّمُواتِ والأَرْضَ وسَحَرَ الشَّمْسَ والْقَمَر لَيَقُولُنَ اللَّهُ العنكبوت، ٢ وقوله جل وعلا: ﴿ ولَبُن مَائلَتُهُم مَن خَلَقَ السَّمُواتِ والأَرْضَ وسَحَرَ الشَّمْسَ والْقَمَر لَيَقُولُنَ اللَّهُ العنكبوت، ٢ وقوله عنهم من الإله الحق. قول عن من قائل: ﴿ ولَبُن مَائلَتُهُم مَنْ خَلَقَ السَّمُواتِ والأَرْضَ وسَحَرَ الشَّمْسَ والْقَمَر لَيَقُولُنَ اللَّهُ العنكبوت، ٢ وقوله جل وعلا: ﴿ ولَبُن سَأَلْتُهُم مَن نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْتِا بِهِ الأَرْضَ مِنْ بَعْلِ مَوْنِهَا لَنْ يَقُولُنَ اللَهُ إلى العنكبوت، وقوله تعالى: ﴿ ولَبُن سَأَلْتُهُم مَن خَلَقَ السَّمَواتِ والأَرْضَ وقوله على فَيْتَالَتُهُم مَن خَلَق السَمواتِ والأَرْضَ وقوله على فَرَيْقُولُنَ عَلَقُولُنَ عَلَقُولُنَ عَلَقُهُمُ أَلَّ يُقُولُنَ عَلَقُهُمُ أَلَالَهُ العنكبونَ اللَّهُ الزعرف، وقوله تعالى: ﴿ ولَبُن سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَ السَمواتِ والأَرْضَ فَيْتُولُنَ خَلَقَهُمُ الْعُزيزُ اللَهُ الذَي مَالَيْ وقوله عالى: ﴿ ولَبُن مَائِهُمُ مَنْ خَلَقَ السَمواتِ والأَرْضَ عَلَيْ فَيْنَ اللَهُ المَولَة الذَى عَلَيْ عَلَى مائلَة مالهُ الذَي عاليه مائلة عالما مؤاتِ والأَرْضَ فَيْ خَلَقَ السَمواتِ والأَرْضَ عَلَقُولُنَ عَلَقُ المُنهُ الرَوْنَ اللَهُ المُولَتِ فَائِنَ مائلَة مؤْلُ فَائِي مائلَة مؤْلُولُ عَلْ وولا فَيْنَ مَاللَهُ عُولُنَ اللَهُ الزمر ٣٠ وقوله جل ثناؤه: ﴿ والَذِينَ الحَقُولُ مائلَة مؤْلُ اللهُ عُلَقُ مؤْ نعْبُنُهُمُ إِنُ مُنْ عَلَقُولُنَ عَلَقُولُ أَلْهُ اللهُ أَنْ مُنْ مُنْ مُولَعُ مؤْ أَنُولُ مؤْلُ عُنُ مُنْ أَلَه مؤْنُ ع وليس لمالك ولد، فلعل الذي استخرج العذق من الجريمة، والنار من الوثيمة؛ أن يجعل لمالك نسلا، ورجالا بسلا .

رجا أوس لولده مالك النسل الكثير القوي الذي يستطيع تحمل أعباء الحياة القاسية التي يحيونها في صحراء شبه الجزيرة العربية، المترامية الأطراف، الشديدة الجدب، التي تحدق بساكنيها الأخطار من كل جانب؛ لأن البسل جمع باسل، والباسل هو أُنْقُوَي الشديد الذي حرَّم على قرنائه وأنداده الدنو منه، وهو أيضًا المر الذي يذيق أعداءه مرارة بأسه (١) .

ولعل القارئ يشاركني الرأي في أن حديث أوس إلى معارضيه بهذه العبارات فيه ما فيه من التعريض بأبناء أخيه الخزرج الخمسة الضعاف المهازيل.

وفي تصوري أن أوسًا قد خشى في هذه اللحظة العصيبة -أيضًا - على ما سيؤول إليه أمر ولده في المستقبل القريب، فإذا بنا نـراه يستجمع قوتـه، ويقبـل على ولده، ويلقنه هذه الكلمات الحكيمة الشاملة التي أوصاه فيها بالعزة، والرفق، والصبر، والعمل، والعفة، والمروءة، والقناعة، والـتي علمـه فيهـا آداب المأكل والمشرب، وآداب السياسة، وبيَّن له فيها حقيقة الدنيا.

الوصية الأولي: يا مالكُ: المنية ولا الدنية.

والمنية هي الموت، والدنية هي الخسة والضعة، وأوس بـن حارثـة يوصـي ولده هاهنا بالترفع والاستعلاء، والإباء والشمم، ويقول له: إن ألجأتك تصاريف الزمان إلى أن تختار بين أن تموت كريمًا عزيزًا، أو أن تعيش خسيسًا وضعيًا، فاختر أن تموت كريمًا عزيزًا.

والسر الكامن وراء هذه الوصية وما بعدها من وصايا، هو ما يبتغيه أوس لولده من بعده من مكانة، إن أوسًا يريد أن يرث مالك السيادة من بعده، وهو

(١) الأمالي لأبي علي القالي، مصدر سابق، ١٠٣/١.

يعلم أن الناس تُجمع على اختيار الحو العزيز، والشريف الأبيّ سيدًا وزعيمًا، وتأنف أن يلي أموَها خسيسٌ، أو وضيعٌ، أو حقير، ومن شمَّ كانت العـزة أول خلة أوصى بها أوس ولده في هذه الوصية الجامعة.

الوصية الثانية: والعتاب قبل العقاب.

ونلاحظ أن هذه الوصية الثانية تختلف بعض الشيء عن الوصية الأولى، ففي الوصية الأولى أمرٌ ونهي، أمرٌ بالإقبال على الموت، والاحتفاء به، والسعي إليه، وذلك حين تتعذر على الإنسان/ مالك سبل الحياة الكريمة التي تليق به وبأمثاله من أبناء الرجال الكبار، وفيهما نهيٌ عن الوقوع في مخالب المدناءة والخسة، وبواثن السفول والضعة.

أما هذه الوصية ففيها أمران؛ أمرَّ بالعتاب، وأمرُ آخر بالعقاب، غير أن أوس بن حارثة يلفت نظر ولده مالك إلى ضرورة تقديم العتاب على العقاب، وذلك لما يعلم من طبائع الناس، ولما يرغب فيه من السؤدد لولده، إن أوسًل يعلم أن من الناس من يجدي معه العتاب، ويؤثر فيه القول اللين، فيؤوب إلى الرشد، ويثوب إلى الحق، ويرجع عن التمادي في الباطل، والتخبط في متاهات الضلال، ومن شمَّ فهو يوجه ولده إلى أن هذا وأمثاله من الأوابين تجب معاتبتهم، ولا تجب مبادرتهم بالعقوبة؛ لأن التعامل معهم بالرفق واللين قد يؤدي إلى امتجلاب مودتهم، ودره عداوتهم، أما أولئك الذين لا يبردعهم إلا يؤدي إلى امتجلاب مودتهم، ودره عداوتهم، أما أولئك الذين لا يبردعهم إلا يؤدي إلى امتجلاب مودتهم، ودره عداوتهم، أما مالك بعد معاتبتهم مسوى أن يعاملهم بما تجدر معاملتهم به من الشدة والحزم.

وهنا نسأل أنفسنا: ولم وجَّه أوس ولده مالكًا إلى معاتبة هذا الصنف الشاتي من الناس قبل مفاجأتهم بالعقوبة؟.

والجواب: لأن أوس بن حارثة بدرك أن ولده مالكًا لا يزال في سِنَّ

الشباب، وهي سِنٌّ تدفع صاحبها دائمًا إلى الطيش والنزق، وتزين لـ التشفي والانتقام، ومن ثمَّ أراد أن ينبهه إلى قيمة الحلم، وذلك لما يعلم من رغبة القبيلة في أن يكون سيدها حليمًا رفيقًا، ومن أنفتها من أن يلي أمرها طائِشٌ نزق؛ لأن الحليم الرفيق هو الذي يعمل على رأب الصدع، ويسعى في إصلاح ذات البين، أما الطائش النزق فإنه غالبًا ما يورد قومه موارد الهلاك والتلف، ومن ثمَّ كانت هذه الدعوة إلى الترفق والحلم في هذه الوصية الثانية من الأهمية بمكمان بعد الدعوة إلى التعزز والترفع في الوصية الأولى.

الوصية الثالثة: والتجلد لا التبلد.

وفي هذه الوصية أمرٌ ونهي، أمرٌ بالتجلد، ونهي عن التبلد، والتجلد هو أن يتكلف الإنسان الجُلَد، أي القوة والشدة عندما تحل به النكبات والرزايا، حتى لا يشمت به شامت، وحتى لا يتنقصه عائب.

وتكمن قيمة هذه الوصية فيما تشي به من إدراك أوس بن حارثة لطبائع الرجال، إنها تدل على أنه يدرك أن الإنسان/ مالك الذي ينتمي إلى أصل كريم، ومَحتدِ طيب قد تخونه عواطفه أحيانًا فيهتز ويرتعش، ويفزع ويجزع إذا ما أصابه مكروه في نفسه، أو في ذريته، أو في ماله، أو في أحد أقربائه، أو بني قومه، ومن ثمَّ فهو يلفت نظر ذلك الإنسان/ مالك إلى ضرورة التحلي بخلـق التجلـد حتى يكون قدوة وأسوة لغيره ممن حوله، وحتى يستطيع إحسان التصرف والتعامل مع ما تدهمه به الأيام من المصائب والشدائد بما يجدر بمثله من الثبات في المواقف، والحزم في القرارات، والعمل على دفع الملمات.

ويأتي النهي عن التبلد في هذا السياق ليدل على تمام وعي هذا الوالد الجليل، وعميق خبرته بالفوارق الدقيقة، والخيوط الرفيعة الفاصلة بين غرر الخصائص الواضحة، وعرر النقائص الفاضحة.

إن أوسًا يدعو ولده هاهنا إلى عدم الإفراط في التجلد؛ لأن الإفراط في

التجلد يؤدي إلى شعور الآخرين ببلادة الإنسان، وتحجر عواطف، وانعدام إحساسه بما هم فيه من ضيق وكرب.

وإنه لَحَرِيٌّ بمالكِ، وبمن في مثل مكانته ممن بَـوَّأَهُ قومُـهُ مقاعِـدَ السـؤدد أن يلتفت – كما التفت أوسٌ من قبل – إلى هذا الخيط الفاصل الدقيق بـين إظهـار التماسك والقدرة على التحمل، وإظهار اللامبالاة وانعدام التهيؤ عند استقبال النوائب، وتلقي حادثات الزمان.

الوصية الرابعة: واعلم أن القبر خير من الفقر.

وأوس بن حارثة يوصي ولده هاهنا بالحرص على الاحتراف والعمل؛ لأن الاحتراف والعمل هما السبيل التي تمكن الإنسان من الحصول على المال الـذي يكفي به نفسه، ويعول به غيره ممن تلزمهم نفقته، ويـدفع بـه المغـارم والـديات عندما تنوب النوائب، وتحل الشدائد والخطوب.

والملاحظ أنه بدأ هذه الوصية وما بعدها من وصايا بقوله: واعلم، ثم ساق الكلام بعدها في أسلوب فيه تفضيل شيء على شيء، وهو في هذه الوصية يفضل الموت على المعيشة الضنكي فيقول لولده: إن من الخير للإنسان أن يموت ويقبر على أن يجيا فقيرًا معدمًا يسأل هذا، ويسأل هذا، ويريق ماء وجهه من أجل الحصول من الآخرين على أكلة أو شربة.

وهنا نسأل أنفسنا: ولم بدأ أوس هذه الوصية، وما بعدها من وصايا بقولـه واعلم، ولم يبدأ ما سبق من وصايا بمثل هذا الخطاب الآمر بالعلم؟.

والجواب: لأنه هاهنا يفاضل بين أمرين لا يتفق معه في المفاضلة بينهما معظم الناس، فهناك من البشر من يحرص على الحياة بأي شكل، وبأيـة صـورة كانت، فالمهم عنده أن يحيا، وليس يعنيه كيف يحيا، كاليهود الذين قال الله تعـالى فيهم: ﴿ ولَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ ومِنَ الَّذِينَ أَسْرَكُوا يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ (<sup>()</sup>.

أما ماسبق من وصايا فإن غالبية الناس يتفقون مع أوس في منطقيتها وصوابها، فكلُّ أحدٍ من الناس يدرك بشاعة الدنايا، ويود في دخيلة نفسه أن لا يكون من أربابها، وكل أحد من الناس يعرف أهمية العتاب ويفضله على المؤاخذة والعقاب، وكل بني البشرُ يقدرون قيمة التجلد قدرها، ولا يرضون لأنفسهم أن يكونوا متبلدي الإحساس، منعدمي الشعور.

الوصية الخامسة: وشر شارب المشتف، واقبح طاعم المقتف.

والمشتف هو الذي يشرب البقية المتبقية في الإناء، والمقتف هو الذي يلتهم الطعام بسرعة، وأنت ترى أن أوس بن حارثة يُعلم ولده آداب السفرة، وإنه ليقول له: إن شر الشاربين هو ذلك الذي يشرب البقية المتبقية في الإناء، وإنما كان هذا شر شارب لأن صنيعه هذا يدل على ما يتصف به من الشراهة والدناءة والبخل، وسيد القوم لا ينبغي له أن يكون شرهًا، أو دنيئًا، أو بخيلاً؛ لأن الشراهة والدناءة تجعلانه صغيرًا في أعين الناس، وتجعلانه قمينا بانتقاصهم من قدره، ومخالفتهم لأمره ونهيه، ولأن البخل والحرص يجعلانه يغل يده فلا يبسطها بتحمل المغارم، ودفع الملمات عن أهله وعشيرته، ومن ثمَّ يسوء رأيهم فيه، ولا يفزعون إليه إن أعوزتهم الحاجة إلى الاستغاثة به، واللجوء إلى فناء داره.

ويقول أوس أيضًا: إن أقبح الطاعمين هو ذلك الذي يلتهم الطعام بسرعة دون أن يعطي نفسه فرصة مضغه جيدًا قبل بلعه، وإنما كمان هذا أقبح طاعم لسببين: الأول: أن صنيعه هذا ينذر بضياع صحته، ووهمن قوته، وتصالح

(1) سورة البقرة: آية ٩٦.

الأمراض على جسده، وما على هذا ينبغي أن يكون سيد القوم، وإنما ينبغي أن يكون سيد القوم صحيحًا سليمًا معافى من العلـل والأمـراض، حتى يستطيع القيام بما يجب عليه القيام به من شئون الزعامة والملك.

هذا عن السبب الأول، أما السبب الآخر الذي يجعل الآكل بسرعة أقبح طاعم فهو يرجع في تصوري إلى بشاعة منظر الآكل بهذه الطريقة في أعين من يشاركونه الطعام، ولأن سيد القوم كثيرًا ما تلجئه الضرورة إلى أن يجلس مع كبار رجالات قومه على موائدهم، فإن أوسًا يلفت نظر ولده إلى ضرورة الأكل بتؤدة وتمهُّل حتى يكتسب حسن السيرة عند الناس بعد انفضاض الجلس؛ لأن الناس بعد انتهاء الطعام، وخروجهم للرواح إلى منازلهم يأخذ بعضهم في الحديث إلى بعض، ويسترجعون ما كان من أمر المائدة، وما كان عليها من أطايب الطعام، وما كان عليه المدعوُون إليها من التوقر والتصوُّن والتعفف، أو الشراهة والنزق والطيش في الآنية والصحاف، وهم في استرجاعهم كل هذا تثني ألسنتهم على أخلاق المتعففين المتوقرين، وتلوك أعراض الطائشين غير المتعففين.

الوصية السادسة: "وذهاب البصر خير من كثير من النظر، ومِن كرم الكريم الدفاع عن الحريم".

وأوس يبيِّن لولده هاهنا آداب التعامل مع المرأة، ويُجملها في أمرين: أحدهما سلبي، والآخر إيجابي، أما السلبي فيتمثل في غض البصر، وعدم إفحاش النظر إلى المرأة، وأما الإيجابي فيتمثل في الدفاع عنها، والذود عن حياضها، وفي هذه الوصية ما يدل على وعي أوس بما يجب أن يكون عليه سيد القوم من العفة والمروءة، إن المرأة تمثل في المجتمع – أيّ مجتمع – شطره، وقد تدفعها ظروف الحياة إلى اللجوء إلى سيد قومها تستصرخه، وتستغيث به، فإذا ما كان سيد القوم طاهر الذيل فإن المرأة تذهب إليه وتقص عليه مظلمتها وهي آمنة

مطمئنة على عِرضها وشرفها وسمعتها، أما إذا كان سيد القوم غير طاهر الذيل، معروفًا بالانحراف والانفلات فإن المرأة حينتمذ تؤثر أن تقيم على الخسف، ترضى بالضيم من زوجها أو أخيها، ولا تقبل أن تذهب إلى زعيم قومها شاكية مستصرخة، ومن ثمَّ يشيع الظلم، وينتفي العدل، ويفقد المجتمع أمنه وسلامه، وذلك كله يؤدي إلى تفسخه وانحلاله، وانفراط العقد الذي ينتظم أبناءه فيتسلط بعضه على بعض، ثم يتسلطون بعد ذلك على حاكمهم فتسقط مهابته، وتهوي مكانته.

الوصية السابعة: "ومن قلَّ ذلَّ، ومن أمر فلَّ".

وأوس بن حارثة في هذه الوصية يُعلم ولده آداب السياسة، ذلك أن زعامة الناس وسياستهم تقوم على مبدأ مهم، ألا وهو كثرة الأتباع والأشياع، فإن كان الطامح إلى الزعامة كثير الأتباع والأشياع غلبَ وقهر، وإن كان قليل الأتباع والأشياع ذل وانكسر بتسلط الناس عليه، ومخالفتهم لأمره ونهيه. الوصية الثامنة: والدهر يومان، فيومُ لك، ويومُ عليك، فإذا كان لك فلا تبطر، وإذا كان عليك فاصبر، فكلاهما سينحسر، فإنما تعز مــن ترى، ويعزك من لا ترى".

إن أوس بن حارثة يبين لولده هاهنا حقيقة الدنيا، وطبيعة الأيام، ويقول له إن الأيام لا تجري على وتيرة واحدة من العسر أو اليسر، وإنما تـأتي المـرء بمـا يسره أحيانًا، وبما يسوؤه أحيانًا أخرى، وليست العبرة بما تأتي به الأيام من الضيق والشدة، والرخاء والسعة، وإنما العبرة في كيفية تصرف الإنسان إذا أقبلت عليه الحياة، وإذا أدبرت عنه، والإنسان الحكيم الـذي يستحق السيادة والسؤدد هو الذي يستقبل إقبال الزمان عليه بعدم البطر، وقلة الإسراف في المرح واللهو، والكف عن المغالاة في التمتع بطيبات الحياة من المأكل والمشرب،

الله والإكثار من التسرِّي بالإماء، والتلهِّي عن هذا كله بما يجب أن يُعمل فيه فكره من تدبير أمور المعاش، وسياسة شأن الرعية.

والإنسان الحكيم الذي يستحق السيادة والسؤدد هو أيضًا ذلك الإنسان الذي يصبر على لأواء الحياة، ونوائب الدهر، ويستقبلها غير جازع منها، ولا متبرم بها، ولا ضجر؛ لما استقر في يقينه من أن دوام الحال من المحال.

ويلفت أوس بن حارثة في هذه الوصية نظر ولده إلى أمر مهم، وهو أن الإنسان قد يكتسب احترام الآخرين لوجوده بين ظهرانيهم خوفًا منه، أو طمعًا فيه، ولكنه إذا مات، ووُسِّد الثرى ذهب طمع الناس فيه، وراح خوفهم منه، ومن ثم يصبح ملكًا للتاريخ الإنساني يقول فيه كلمته، وتروي الأجيال سيرته وهي بمأمن من غضبه، وبمنجاة من بطشه، ومن ثم يجب أن يعمل في حياته عملاً يجعله أهلاً لحسن الأحدوثة بين الناس بعد رحيله، وبجعله جديرًا بإعزاز من لم يُروْه من أبناء الأزمان التالية.

الوصية التاسعة:" والموت المفيت خير من أن يقال لك: هبيت، وكيــف بالسلامة لمن ليست له إقامة؟".

وأوس بن حارثة يوصي ولد، هاهنا بعدم الحرص على الدنيا بأكثر من اللازم؛ لأنها ليست دار إقامة، والإنسان فيها هدف لسهام المنية التي لابد أن تصيبه يومًا ما، ويُزهده في أن يرغب في طول العمر؛ لأن طول العمر يؤدي بالرء إلى الانقطاع عن الأنداد والأتراب، ويجعله غير قادر على التواصل مع الأجيال الجديدة، وحينئذ يصبح هدفًا لانتقاد حفدته، وضيقهم به، وتبرمهم منه، وقد تؤذي نفسه ألفاظ تخرج من أفواههم ترميه بالخرف والعجز، ومن ثمَّ يصبح الموت الذي يفوت على الإنسان بعض متاع الحياة خير كما قال أوس بن حارثة حتى لا يشعر المرء بأنه قد صار عالة على غيره، أو بأنه قد أصبح من سقط المتاع. اهداء من شبخة الالوكة وشرٌ من المصيبة سوء الخلف. وهكذا في ختام هذه الوصية الجامعة يلفت

أوس الأذهان إلى أهمية الاعتداد بالتنشئة الاجتماعية للأبناء والأحفاد حتى يشبوا أخيارًا صالحين، ويقول لمالك إن الإنسان بمقدوره أن يحتمل المصيبة التي تحل به، لكنه لا يستطيع أن يتحمل ولدًا عاقًا، سيِّئ الأخلاق، مرذول الخلال، مذموم السجايا.

كانت تلك هي الوصايا التي قدمها أوس بن حارثة لولده مالك، ولعل القارئ يشاركني الرأي في أنها تمثل أصدق تمثيل منظومة القيم الإيجابية التي كان كبار رجالات المجتمع العربي في عصر الجاهلية ينشئون عليها أبناءهم، ولعل القارئ يتفق معي أيضاً فيما أذهب إليه من أن هذا النص النثري الجاهلي يصح أن يقف شاهداً ودليلاً على أن الأمة العربية في جاهليتها قد كانت خير أمم الأرض طرًا<sup>(1)</sup>، وهو الأمرالذي من أجله كان ابتعاث النبي الخاتم محمد بن عبدلله منهم وفيهم، صلوات الله تعالى وسلامه عليه.

He is that have a the set of the

 (١) ليس هذا النص وحده هو الذي يدل على ما أوقن، فهناك نصوص نثرية جاهلية أخرى تظاهره فيما يدل عليه، تمتلئ بها مصادر الأدب وسجلات التاريخ، وأسأل المولى - جلً شمانه ما يتفضل ويعينني على قراءتها، وتحليلها، وإخراجها للناس.

-\*-

في الفخر الذاتي

لأبي العلاء المعري (\*)

النص

الألولة

أرَى العَنْقَاءَ تَكْبُرُ أَنْ تُصَادًا وَمَا نَهْنَهْتُ فِي طَلَبٍ وَلَكِنْ ۲ فسلأ تُلْم السُّوايقَ والمَطَابَا ٣ لعلَّكَ أن تُشُنُّ بها مُغارا ٤ مقارعة أحجّتهما العَموالي 0 نُلُومُ عَلَمي تَبَلُّدِهَا قُلُوبِاً ٦ إذا مما النَّارُ لَمْ تَطْعَمْ ضِرَامًا ٧ فَظُنَّ يسَاثِر الإخْوَان شَرًا ٨ فَلَوْ خَبَرَتْهُمُ الْجِوْزَاءُ خُبُرِي 9

فَعَانِد مَن تُطِيقُ لَهُ عِنَادًا هِي الآيامُ لاَ تُعْطِي قِيَادًا إذا غَرَضٌ مِنَ الآغرَاضِ حَادًا فتُنتِجح أو تجشَّمها طِرادا محنبية نواظرَها الرقاد تكايد مِن مَعِيشَتِها جِهَادا فَأَوْشِكُ انْ تَمُر يَهَا رَمَادًا وَلاَ تَأْمَنْ عَلَى سِرً فُوْادًا لَمَا طَلَعَتْ مَحْاَفَةَ أَنْ تُكَادَا

(\*) راجع في التعريف بأبي العلاء:
 ٢- كتاب تعريف القدماء بأبي العلاء بإشراف د. طه حسين، طبع هيئة الكتاب.
 ٢- أبو العلاء المعري د. بنت الشاطئ، سلسلة أعلام العرب.
 ٣- ذكرى أبي العلاء للدكتور طه حسين، نشر دار المعارف.
 ٣- موت أبي العلاء للدكتور طه حسين، سلسلة اقرأ.
 ٥- مع أبي العلاء في سجنه للدكتور طه حسين، نشر دار المعارف.
 ٥- مع أبي العلاء في سجنه للدكتور طه حسين، نشر دار المعارف.
 ٥- مع أبي العلاء في سجنه للدكتور طه حسين، نشر دار المعارف.
 ٥- مع أبي العلاء في سجنه للدكتور طه حسين، نشر دار المعارف.
 ٥- مع أبي العلاء في سجنه للدكتور طه حسين، نشر دار المعارف.
 ٥- مع أبي العلاء في سجنه للدكتور طه حسين، نشر دار المعارف.
 ٥- مع أبي العلاء في سجنه للدكتور والم حسين، نشر دار المعارف.
 ٥- مع أبي العلاء في سجنه للدكتور والم حسين، نشر دار المعارف.

## القراءة

(1)

فَعَانِــدْ مَــنْ تُطِيــقُ لَــهُ عِنَــادَا هِــيَ الآيَــامُ لاَ تُعْطِــي قِيَــادَا إِذَا غَرَضٌ مِـنَ الآغراضِ حَـادَا فتُــنجح أو تجشُــمها طِــرادا جنَبِــة نواظرَهـــا الرّقـــادا

أرَى العَنْقَاءَ تَكْبُرُ أَنْ تُصَادَا وَمَا نَهْنَهْتُ فِي طَلَبٍ وَلكِنْ فَلاَ تَلُم السَّوابِقَ والمَطَابَا لعلّك أن تَشُن بها مُغاراً مقارعة أحجتها العَوالي

من أول بيت من أبيات القصيدة نجد الأنا متضخمة عند أبى العلاء، ونجده يشعر بنفسه شعورًا زائداً، ويدرك قيمة ما حصَّل في حياته من تجارب مع بني البشر، لذا رأيناه يبدأ القصيدة ببيت من الأبيات التي تنبئ عن حكمته وخبرته: أرى العَنْقَاء تَكْبُرُ أَنْ تُصَادَا فَعَانِدْ مَنْ تُطِيقُ لَهُ عِنَادًا

ولاحظ دلالة الفعل (أرى)، وهو الكفيف الذي لا يبصر، إن الرؤية – هنا – أشمل من الرؤية البصرية، إنها التجربة الواسعة، والخبرة الحياتية العريضة يصوغها في ثوب شعري فلسفي، فهو يرى أن العَنْقاء تَكُبُرُ أَنْ تُصادًا، والعنقاء طائر أسطوري لا وجود له، كانت العرب تزعم إنها تُعْنِقُ بصيدها فلا يُقدرُ عليه<sup>(1)</sup> ومن ثمَّ فهي في خيلتهم مثال الترفع والاستعلاء، والقوة والبطش في آن واحد معًا، فهي قوية وباطشة تستطيع اختطاف أيَّ شيء حتى الأناسي<sup>(٢)</sup>، ثم هي مترفعة ومتأبية لا يستطيع الإنسان أن يستردً منها شيئًا اختطفته فضلاً عن

(١) البطليوسي: شروح سقط الزبد ٢/ ٥٥٣.

(٢) السابق نفسه والصفحة نفسها.

أن يجاول صيدها والانتفاع بها، ولهذا ضربوا بها المثل للشيء العصي الممتنع<sup>(1)</sup>، واستخدمها أبو العلاء في مطلع هذا الـنص بـالمعنى نفسه الـذي تعارف عليه العرب؛ حيث جعلها رمزًا للقـوة القـاهرة، أو الأمر الـذي لا طاقـة للإنسان بدفعه، ولا قدرة له على مجابهته، وهو بهـذا يوظف ما تناهى إلى سمعه من أساطير العرب في شعره توظيفًا يخدم الفكرة التي يريد أن يعبر عنها، أو الرسالة التي يريد أن يوجهها إلى المجتمع، وآية ذلك أنه اتجه في الشطرة الثانية من البيت نفسه إلى المخاطب موجهًا له الأمر على سبيل النصح والإرشـاد قـائلاً: "فَعَانِـدْ

ويأتي فعل الأمر (عاند) في هذا الشطر من البيت لينفي نفيًا تامًا ما قد فهمته الدكتورة بنت الشاطئ من أن أبا العلاء قد بدأ قصيدته بالاستسلام الر<sup>(T)</sup>، ذلك أن الاستسلام المر في رأينا يعني أن يتنازل الإنسان لخصمه عن كل شيء، وأن يكف عن بذل أية مقاومة، وأن يقف مكتوف الأيدي أمام تصاريف الأقدار، وما إلى هذا دعا أبو العلاء، وإنما دعا إلى العناد الذي هو الإصرار على الرأي، وخالفة الآخرين، ومحاولة تغيير الواقع المر، ولسنا بحيث ننتظر من شاعر الرأي، وخالفة الآخرين، ومحاولة تغيير الواقع المر، ولسنا بحيث ننتظر من شاعر العلاء أن يدعو إلى معاندة القدر، فما إلى هذا من سبيل، يدرك هذا أبو العلاء، ويدركه كلُّ أحد من الناس، ولو دعا الشاعر إليه لما كان لدعوته وجه من المنطق، أو حظ من الصواب، لكن الذي أكسب دعوته قيمتها أنها جاءت منطقية إلى حد بعيد، عاند، ولكن من تطيق له عنادا، وهنا يأتي التعبير بالفعل (تطيق) دالاً على رغبة شاعرنا في أن يحتفظ الإنسان لنفسه بشموخها وشمهما، إن أبا العلاء لم يقل فعاند من تستطيع له عناداً وإنما قال أمن تطبق له عناداً، والفعل أطاق له دلالة في اللغة، وهي تحمل الأمر بمشقة بالغة، وعسر شديد،

(١) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

(٢) بنت الشاطئ: أبو العلاء المعري ص٢٢.

نداء من شبكة الألوكة

ومعنى هذا أن الشاعر يريد من الإنسان أن يحقق لونًا من التوازن بحيث يكفكف من غلواء نفسه حتى لا يذهب به الغرور مذاهب الغواية والضلال فيعاند من لا يقوى على معاندته، وفي الوقت ذاته يحتفظ لنفسه بعزتها وكرامتها، إنه لا يريده مستسلمًا دائمًا، ولا معاندًا دائمًا، وإنما يريده متطامنًا حين يحسن التطامن، ومعارضًا أو معاندًا حين تحسن المعارضة أو المعاندة، وفي هذا البيت من البديع لوئًا، أحدهما التصريع في قوله: تصادا، وعنادا، والآخر التجنيس في قوله: فعاند، وعنادا. ثم يأتي البيت الثاني من أبيات النص:

وَمَا نَهْنَهْتُ فِي طَلَبٍ وَلَكِنْ هِيَ الأَيُّامُ لاَ تُعْطِي قِيَادًا

وتسأل نفسك عن الرابطة التي تربطه بالبيت الأول، وسرعان ما تتبين الوشيجة القوية بين البيتين لا سيما إذا لاحظت مقدرة الشاعر الفائقة على مزج ما هو ذاتي بما هو غيريًّ، ففي البيت الأول قدَّم لنا رؤيته الذاتية في الحياة والقدر في الشطرة الأولي، ثم اتجه بالكلام إلى المخاطب ناصحًا وموجهًا في الشطرة الثانية، ثم ها هو ذا في البيت الثاني من أبيات الـنص يقدم لنا وصفًا ذاتيًّا لما جرى منه مع الزمان فيقول وما تهنه في طَلَبو، أي وما قصَّرت في سعي، ولاحظ دلالة التعبير بالفعل (نهنهت) فهو يتكون من حرفين يتكرران على التوالي هما النون، والهاء، وفي هذا دلالة على أن أبا العلاء قد أفرغ وسعه في سبيل تحقيق ما يهدف إليه من معالي الأمور، فلقد كان يسعى المرة بعد المرة في مبيل تحقيق ما يهدف إليه من معالي الأمور، فلقد كان يسعى المرة بعد المرة هذا الفعل أيضًا من انقطاع النفس الذي يوازي حتمًا كلال الروح والجسد في مبيل تحقيق غاية سؤله، والوصول إلى منتهى أمله<sup>(1)</sup>، ومعنى هذا أن أبا العلاء

(١)عبَّر ابو العلاء عن هذا المعنى في غير قسيدة من قصائد السقط كما في قوله: وأسرى ولو أن الظلام حجافل وأغددو ولو أن الصباح صوارم وقد شرحه البطليوسي فقال: يقول لايثنيني شيءٌ عن مطلب أرومه وأحاوله شروح سقط الزنيد .070/7

قد نقى التقصير عن نفسه، فهل أدرك ما يريد؟ ويأتي الجواب على هذا السؤال بالنفي، تفهم هذا من قوله بعد ذلك ولكن هي الأيام لا تعطي قيادا لأن التعبير بالحرف (لكن) يفيد الاستدراك الذي هو دفع توهم ناشئ من كلام سابق<sup>(1)</sup>، ذلك أن نفيه التقصير عن نفسه في قوله وما نهنهت في طلب يوحي بأنه قد حصل على ما يريد، فأراد أبو العلاء أن يدفع هذا الفهم، وأن يثبت نقيضه، فأتى بالحرف لكن".

وتسأل نفسك عن السِّرُ الكامن وراء عدم إدراك الشاعر لمبتغاه لتجد الجواب في قوله: هي الآيام لا تُعْطِي قِيادًا، ولاحظ دالة التعبير – هاهنا – بالجملة الاسمية، وكيف تناسبت تناسبًا تامًا مع المعنى الذي يريد أبو العلاء التعبير عنه، إن الشاعر لا يريد أن يصف الأيام بالقسوة، لكنه يريد أن يقول إن شأنها هو القسوة، هكذا كانت في الأحقاب الماضية، وها هي ذي – في زماننا – على ما هي عليه من العناد والتمنع، وستظل على حالها هذه حتى آخر الدهر، ومعنى هذا أن شأنها ثابت، وأن طبعها لا يتغير، وكل هذه المعاني قد أوحت بها اسمية الجملة؛ لأن الجملة الاسمية تدل على الثبوت والاستقرار.

نستطيع أن نقول إذن إن أبا العلاء قد أرجع إخفاقه في الوصول إلى مبتغاه إلى عوامل خارجية عنه تتمثل في مغالبة الحياة له، وهو يرجع – أيضًا – إخفاق أي مجتهد في الوصول إلى ما يريد إلى هذا السبب الخارجي ذاته، ولهـذا توجـه بالحديث إلى المخاطب في البيت الثالث قائلاً له:

فَــلاً تُلُـــمِ السَّــوايقَ والمَطَايَـــا إذا غَرَضٌ مِنَ الأَغْرَاضِ حَـادًا وها هو ذا أبو العلاء قد عاد هذه المرة لينهى مخاطبه عـن لـوم السـوابق

ينظر: كشاف اصطلاحات الفنون للتهانوي ٢/ ٢٧٩، وابن هشام في مغنى اللبيب بهامش حاشية الدسوقي ١/ ٢٩٤.

والمطايا، والسوابق هي الخيول، والمطايا هي الإبل، واللوم هو التوبيخ والتقريع على التقصير والتفريط في الأخذ بالأسباب المؤدية إلى النجاح، والسوابق والمطايا في هذا البيت ليست مقصودة بذاتها؛ فالسوابق كانت عدة الحرب في الزمن القديم، والمطايا كانت سفن الصحراء التي يجتاز العرب عليها فيافيهم، وكاني بأبي العلاء يريد أن يشير إلى أن الحياة أشبه ما تكون بمعركة حامية الوطيس يحتاج فيها الإنسان إلى كل ما معه من أسلحة ليحرز النصر، أو كأنه يريد أن يقول إن الحياة أشبه ما تكون برحلة سفر بعيدة الشُقَّة يحتاج فيها الإنسان أن يكون رفيقًا بدابته أو ناقته؛ حتى يجتاز رحلته في أمان، وحتى لا يكون كالمنت لا أرضًا قطع، ولا ظهرًا أبقى.

وعلى هذا فالسوابق والمطايا ما هى إلا رموز للوسائل والأدوات، والمواهب والملكات التى يغالب بها الإنسان أهوال الزمان وشدائده، ومكائد الخلان وشرورهم، والشاعر -هنا- ينهى غاطبه عن أن يعود باللائمة على سوابقه إذا لم ينتصر في معركة من معارك الحياة، كما ينهاه عن أن يعود باللائمة على خيوله إذا لم تستطع أن تبلغه ما يريد، وكأني به يقول له: كن واثقاً بنفسك، وبوسائلك في تحقيق الفوز والظفر فما كان عدم المقدرة على تحصيل المراد بسبب الوسائل والأدوات، وإنما كان سببه معاندة الحياة، ومغالبة القدر للإنسان.

ولاحظ دلالة التعبير بـ (إذا) التي تحمل معنى الفجائية، والمباغتة، والهجوم<sup>(1)</sup>، ويكون ما بعدها أمراً غير متوقع الحدوث في الغالب، ولاحظ دلالة تنكير لفظة (غرض) إذ توحي بالتصغير والتحقير اللذين يوجبان عدم التوقف بكاءً على الضائع، وتحسراً على مُضِيًّ فرصته؛ إذ من المفروض ألاً تتعلق همة

(١) حاشية الدسوقي على مغنى اللبيب ٩٣/١.

الإنسان في هذه الحياة بغرض واحد مهما كانت درجته من السمو والرفعة، بل يجب أن يكون كثير الطموحات والأغراض، يحقق منها ما يحققه، ثم يتجاوزه إلى تحقيق غيره مما يرجوه ويتعلق به من الآمال والأحلام، وهذا ما أكده – أيضاً – استخدام لفظة من الدالة على التبعيض في البيت.

لعلَّــكَ أن تَشُـــنَّ بهـــا مُغـــاراً فتُــنْجِح أو تجشُــمَها طِــرادا مقارعـــة أحجتهـــا العَـــوالي جنُبِــة نواظرَهـــا الرّقـــادا

ولقد تحدث صاحبنا في هذين البيتين عن السبب الذي من أجله كان النهى عن لوم السوابق والمطايا في البيت السابق فقال: لعل هذه السوابق والمطايا التي تعودت أن تنحي عليها باللائمة، لعلها تكون سببًا من أسباب نصرك وظفرك في قابل الأيام حين يحالفك التوفيق، ويوافقك القدر، فتشن بها غارة ناجحة على قوم من أعدائك فتصيب منهم ما تريد، أو تدفع بها بأس قوم يريدون الإغارة عليك فتطردهم، وتجنب نفسك وقومك شرورهم.

ولقد شغل الخوارزمى نفسه في شرحه على هذين البيتين بما فيهما من مسائل نحوية، حيث توقف عند قول أبى العلاء لعلك أن تشن إذ لاحظ أنه عامل (لعل) معاملة (عسى) لأنه قد جعل خبرها الفعل المضارع المقرون بأن كخبر عسى<sup>(۱)</sup>، كما أدرك بقراءته الواعية لنصوص سقط الزند أن الشاعر أحيانا يُجري (عسى) مجرى لعل<sup>(۲)</sup>.

وشغل نفسه أيضاً بالأوجه المختلفة التي يمكن أن تعرب بها الشطرة الأولى من البيت الثاني "مقارعة أحجتَها العوالي" فقال ويروي أحجتُها بالرفع وهو فاعل مقارعة، والعوالي في مقام النصب على أنه مفعولها، ويروي أحجتها بالنصب

- (١) شروح سقط الزند ٢/ ٥٥٧.
  - (٢) السابق نفسه ٢/ ٥٥٧.



وهو مفعول مقارعة، والعوالى فى مقام الرفع بأنه فاعلها". وفاته أن ينبه على ما نبه عليه التبريزى من وقوع أبى العلاء المعري فى الضرورة فى حالة إعراب الأحجة فاعلاً، والعوالى مفعولاً<sup>(١)</sup>، ولم يشر أيُّ منهما إلى الأثر الذي يحدثه هذان الوجهان من الإعراب فى معنى البيت.

وفى رأينا أن العلاقة بين هذين البيتين ، والبيت السابق عليهما علاقة تعليلية فالشاعر ينهى مخاطبه عن أن يعود باللائمة على سوابقه وخيوله إذا لم يستطع أن يحقق غرضا من أغراضه، وذلك استبقاءً لها، حتى تظل معوانا له على ما يريد من جلب الخير لنفسه، أو دفع الشر عنها، ولكأني بأبي العلاء يريد أن يقول: أن الإنسان لا يزال بخير مادام واثقاً من مواهبه وملكاته لأن هذه المواهب والملكات سكتون بمثابة الحافز أو المثير الداخلى الذى يدفع صاحبه دفعاً إلى النهوض من كبوته، وآية ذلك أنه بين حال السوابق والمطايا فقال: مقارعة أحجَتَها العسوالي محبّاتي محبّنية واظرَها الرقادا

والقرع هو الضرب، والأحجة أوائل الجباه من الخيول والإبل، والعوالي جمع عالية، وهى أعلى القناة، ولعلك تلاحظ أنه جعل أحجة السوابق والمطايا هى التى تقرع العوالى، ولم يجعل قرعها للإنسان الذي يسير السوابق والمطايا ويركبها، ويضرب من فوقها بسيفه، أو بسهمه، أو برمحه، وهذا فيه ما فيه من الدلالة على إصرار السوابق والمطايا على الفوز والغلبة، أو جعل العوالى هي التي تقرع أحجة الخيول والإبل، وهذا فيه ما فيه من الدلالة على شدة سرعة هذه الخيول والمطايا، وأنها مندفعة نحو غايتها لا تلوي على شىء، ولا تعبأ بما قد يقابلها من نخاطر وأهوال، أو بما قد يصيبها من الأذى، أو الإرهاق والتعب، وذلك لشدة صلابة عظام حواجبها.

(1) السابق نفسه ۲/۷۵۰ – ۵۰۸.

الله وعلى هذا فالروايتان متساويتان - كما نرى - في الدلالة على المعنى الذى يقصده أبو العلاء وليست إحداهما بأدل عليه من الأخرى كما زعم الخوارزمى في شرحه للبيت وتعليقه عليه.

ولعل هذا التفسير يؤدى بنا إلى أن نزعم أنَّ أبا العلاء لم يقع في الضرورة وقوع مضطر ألجاه الـوزن إلى ارتكـاب الخطـا، بـل وقـع فيهـا وقوعـا اختياريًّـا مقصودا.

وقد أدى صوت حرف القاف فى قوله مقارعة فى الشطرة الأولى من هذا البيت دوراً مهما فى نقل الإحساس بهذا المعنى إلى القارئ أو المتلقي، فهو صوت من الأصوات الجهرية، وإلى جوار ذلك له مجموعة أخرى من الصفات منها الشدة، والاستعلاء، والانفتاح، والإصمات<sup>(۱)</sup> وكلها تناسب الموقع والمقام، أو المعنى الشعرى للبيت، فإذا انضمت إلى هذه الوظائف الصوتية وظيفة بنية الكلمة الصرفية أدرك المتلقى أن هناك – حقيقة – حرباً، أو صداما شديداً بين طرفين متنافسين: الطرف الأول وتمثله أحجة الخيول والمطايا، والطرف الثاني وتمثله العوالى، وكل طرف من هذين الطرفين يحاول أن يهزم الآخر، ويفل قوته.

وأدى التنوين فى قوله مقارعة فى أول الشطرة الأولى من البيت، وفي قوله تجنبة في أول الشطرة الثانية منه إلى إعطاء جرس موسيقي للكلام يماثـل دقـات الطبول التي كان القدماء يبدأون بها إيذاناً أو إشعاراً ببدء المعركة.

ويأتي الشطر الثاني من البيت أكثر دلالة على تحول المواهب والملكات الذاتيه للفرد إلى مثير داخلي يُحَفَّزُه على مواصلة العمل لبلوغ الأمل إذ يقول: مجنبة نواظرها الرقادا

ومجنبة اسم فاعل يعمل عمل فعله، وفاعله ضميرٌ مستتر جوازاً تقديره هي،

(١) نهاية القول المفيد ص ٧٠.

يعود على السوابق والمطايا المذكورة في البيت السابق، ونواظرها مفعول به أول، والرقادا مفعول به ثان، والتجنيب هو الإبعاد والعزل، يريد أبو العلاء أن يشير إلى أن هذه السوابق والمطايا تمنع عيونها من الإخلاد إلى النوم طلبا للراحة والهدوء حتى يحقق صاحبها ما يصبو إليه، أو حتى ينجع فيما سبق أن أخفق فيه من أهداف أو طموحات .

ومن الغريب الذى لا ينقضى منه العجب أن يستدل الخوارزمي بهـذا البيت، وبالبيت الذي قبله على أن غاية أبى العلام من الأيام هى الملك قـائلاً: الاترى كيف وصفه عند الغارة والطواد بدرك المتى ونيل المواد."().

والسؤال الذي لم يسأله الخوارزمي لنفسه هو مُلْك حاذا؟ أيقصد أن أبا العلاء كان يريد أن يمتلك معرة النعمان؟ ومتى كانت معرة النعمان علكة أو إمارة؟ أم يقصد أن شاعرنا كان يريد أن يمتلك حلبا التي سيطو عليها موالي الحمدانيين الذين كانوا يستجدون المعونة من الروم من جهة، وكانت تظاهرهم الدولة الفاطمية في مصو من جهة أخرى؟<sup>(٢)</sup>.

ولو سأل الخوارزمي ما ورد إليه من أخبار أبي العلام، ومن أخبار أهلم وأسرته، لعلم أنهم كانوا أبعد ما يكون عن الملك، وأقرب ما يكون إلى العلم والفتيا، والأدب والشعر، فلقد كان جد جده سليمان ابن أحد بن سليمان قاضيًا، وكان عبدالله بن سليمان بن عمد – وهو والد شاعرنا – كان قاضيًا وشاعرًا، ولشاعرنا من أبيه أخوان شاعران هما أبو المجد عمد بن عبدالله، وأبو الهيشم عبدالواحد بن عبدالله<sup>(۳)</sup>، وقد افتخر بهم جميعًا أبو العلام في مثل قوله ردًا

(١)شروح سفط الزند ٢/ ٥٥٥.

(٢) أبو العلاء المعرى، بنت الشاطئ ص ٨٧.

(٣) إرشاد الريب إلى معرفة الأديب لياقوت الحموي، نقلاً عن تعريف القدماء بأبي العلام ص14،
 ٢٩) إرشاد الريب إلى معرفة الأديب لياقوت الحموي، نقلاً عن تعريف القدماء بأبي العلام ص14.

بأي لسان ذامني متجاهل علي وخفق الريح في ثناء ومذ قال إن ابن اللئيمة شاعر ذوو الجهل مات الشعر والشعراء تُسَاوِرُ فَحْلَ الشعر أو لَيْتَ غايهِ مسفاهًا وأنت الناقة العشراء أعشي القوافي تحت غير لوائنا ونحن على قوًالها أمراء

العلى بعض حساده (۱) بن شبخة الالوخة

كما كان خاله أبو القاسم علي بن محمد بن سبيكة شاعرًا إذ نفهم ذلك من قول المعري له<sup>(۲)</sup>:

نراسِلُكَ التَّنَصُّحَ في القرافي وغيرك مَن نعلَمُهُ السَّدادا فإن تقبل فنذاك هوى أناس وإن تردُدُ فلم نألُ اجتهادا

ولو دقق الخوارزمي النظر فيما وصل إليه من روايات تتعلق بصفات أبي العلاء الخِلْقِيَّة والنفسية والاجتماعية لعلم أن مثله لا يصلح أن يكون ملكًا، أو أميرًا، أو وزيرًا لما كان عليه من دمامة وتجدُّر ونحافة، وكانت إحدى عينية نادرة، والأخرى غائرة<sup>(7)</sup>، ولعلم – أيضًا – أنه لم يكن من ذوي الأحوال في الدنيا، وإنما خلف له وقف يشاركه فيه غيره من قومه، وكانت له نفس تشرف عن قمل المن، فمشى حاله على قدر الموجود، فاقتضى ذلك خشن الملبوس والمأكل، والزهد في ملاذ الدنيا<sup>(3)</sup>، ولعلم أن أبا العلاء قد يم وجهه شطر بغداد لتحقيق هدفين اثنين: الأول منهما نص عليه بنفسه حين قال في جلة رسالة بعث

- (1) شروح سقط الزند 1/ ٣٩٣ وما بعدها.
  - (٢) شروح سقط الزند ٢/ ٨٠٨، ٩٠٨.
- (٣) وفيات الأعيان لابن خلكان، نقلا عن تعريف القدماء ص١٨٣.
- (٤) إنباه الرواة على أنباه النحاة للقفْطي نقلاً عن تعريف القدماء ص٣١.

أستكثر من النشب، ولا أتكثر بلقاء الرجال، ولكن آثرت الإقامة بدار العلم<sup>(1)</sup>، والهدف الآخر من هدفي رحلته البغدادية أنبأنا عنه الرواة حين زعموا أنه قصد من أكابرها الإعانة بجاههم على بلوغ أغراضه من كفً مَن تطرق أذاه إليه في أمر وقفه<sup>(1)</sup>.

وفي يقيني – بعد هذا الذي قدمناه – أن الخوارزمي قـد أبعـد المرمـى حـين ادعى أن مطلوب صاحبنا من الأيام هو الملك.

ولا يصح عندنا أيضًا أن يكون مطلوبه هو الغنى لما ورد من الروايات الـتي تدل على شدة حيائه، وعفة نفسه، وقناعته<sup>(٣)</sup>.

وأغلب الظن أنه كان يعبر في هذا النص، وغيره من نصوص ديوانـه سـقط الزند عما يشعر به من حزن عميق، وأسى دفين على عدم تحقق أمنيته التي كـان يحلم بها في هذه المرحلة من مراحل حياته، وهي مرحلة الشباب.

والسؤال الذي يطرح نفسه هاهنا: وما هي هذه الأمنية؟ لكن الإجابة القاطعة تكاد تكون مستحيلة، وأتصور أن ربما كانت هذه الأمنية هي تعلقه النفسي – على الأقل – بالرغبة في شفاء عينيه مما أصابهما من العمى، أو قد تكون هذه الأمنية هي أن لا يحول العمى بينه وبين المكانة اللائقة به التي يجب أن يتبوأها في المجتمع الحلبي، أو قد تكون أمنيته هي أن تصفو الحياة في حلب مما يكدرها من عدم خلوصها لأهلها نظرًا للفساد السياسي الذي أحدثته الزمرة الحاكمة لها، أو قل المتسلطة عليها في هذه الفترة أو المرحلة من حياة أبي العلاء.

(1) إرشاد الأريب إلى معوفة الأديب لياقوت الحموي، نقلاً عن تعريف القدماء ص٩٢.
 (٢) إنباه الرواة للقفطي نقلاً عن تعريف القدماء ص٣١.
 (٣) راجع في ذلك الفصل الذي كتبه في ذلك ابن العديم، وهو آخر فصول الإنصاف والتحري في دفع الظلم والتجري عن أبي العلاء المعري. انظره في تعريف القدماء ص٥٧٧.

سرحقه الأيام لم تعنه على تحقيق ما أراد، فلم تبرأ عينه مما أصابها، ووقف في مواجهته الشباب الحلبيون يناصبونه العداء حسدًا من عند أنفسهم، ويغمطونه حقه اللائق بعبقريته وموهبته<sup>(1)</sup>، ولم تصف الحياة في حلب، ولم تعد كما كانت عليه في عهد سيف الدولة الحمداني، وربما كان هذا كله أو بعضه من الأسباب الكامنة وراء ذهابه إلى بغداد، دار العلم على حدً قوله، وتصريحه برغبته في الإقامة بها لعله – إلى جوار الاستزادة من العلم – يجد فيها من التقدير ما افتقده بين أهله وإخوانه، ويرى فيها من صفو الحياة ما يلهيه أو يسليه عن تكدرها في حلب.

بقي أن نشير إلى المخاطب الذي توجه إليه الشاعر آمرًا، وناهيًا ومتحددًا في هذه الأبيات الخمسة، وفي غيرها مما سيأتي من بقية أبيات النص، وأغلب الظن أن أبا العلاء كان يتحدث بهذا الكلام إلى نفسه، وبالتالي يكون الكلام كله من باب عتاب المرء نفسه كما يقول البلاغيون، وكأن هناك صراعًا داخليًا يعتمل في صدر أبي العلاء، أو كأن أبا العلاء كان واقعًا تحت تأثير عاملين ضاغطين أحدهما حافز ومثير يدفعه إلى تحدي واقعه وصولاً إلى تغييره، والآخر محبط وموئس يُذكرُهُ دائمًا بعجزه، وبما جلبه عليه طموحه من خطوب وآلام.

1)

تُلُسومُ عَلَسى تَبَلُّ دِمَا قُلُوبِ أَنْ تُحَايدُ مِنْ مَعِيشَتِها جِهَادا إذا مَا النَّارُ لَمْ تَطْعَمْ ضِرَامًا فَأَوْشِكُ انْ تَمُرُ بِهَا رَمَادًا فَظُسنُ يسَائِرِ الإخْسوَانِ شَسرًا وَلاَ تَامَنْ عَلَى سِرُّ فُوْادًا

(١) راجع ذلك في الرواية التي أوردها ابن العديم في الإنصاف والتحري، وهـي موجـودة بتعريـف القدماء ص٥٥٥، ٥٦٠. فَلَوْ خَبَرَتْهُمُ المَجوزَاءُ خُبْرِي لَمَا طَلَعَتْ مَخَافَةً أَنْ تُكَادَا

وبعد أن تحدث الشاعر في الأبيات الخمسة السابقة عن موقفه من لوم السوابق والمطايا التي تمثل الجانب المادي من قدرات الإنسان شرع يتحدث عن موقفه من لوم القلوب بوصفها تمثل الجانب المعنوي من تلك القدرات، وقد استخدم الفعل المضارع نلوم واستخدام المضارع هنا له دلالته على التجدد والاستمرارية، فهذا اللوم لم يقع مرة أو مرتين، ولم يكن فيما سبق من مواقف، وإنما هو سلوك دائم، وممارسة مطردة، كما نلاحظ أن الفاعل هو ضمير المتكلمين نحن كانه يريد أن يشعرك بأن هذا اللوم يمثل موقفاً جماعياً يمارسه كل أحد من الناس حين يخطئه الصواب، أو يحالفه عدم التوفيق في أمر من الأمور المهمة في حياته.

ولاحظ دلالة تقديم الجار والمجرور، والمضاف إليه (على تبلـدها) على المفعول (قلوبًا)، لابد أن في هذا التقديم إشارة إلى القلوب في حدِّ ذاتهـا ليست مناط اللوم، وإنما اللوم منصب على عدم تهيؤها لاستقبال حادثات الزمان.

ولكن أيحق لنا أن نلوم القلوب على غفلتها، وعدم انتباهها لما يدور حولها، أو لما يحاك لها من شرور وآثام؟

والجواب لا، فلقد كان من المكن لومها لو أنها تخلد إلى الراحة، أو تركن إلى الهدوء والدعة فتسترد بذلك بعض عافيتها وقدرتها على التنبه واليقظة، ولكنها مجهدة متعبة لا تهدأ ولا تستريح، فالضغوط عليها كثيرة، وقلب شاعرنا بصفة خاصة يعاني من ثلاثة أنواع من الضغوط، أولها الضغط السياسي، أو انشغاله بالهم العام الذي أحدثه تدهور الحياة السياسية في حلب، واستيلاء الروم عليها، ووصول طائفة من الصغار أصحاب المطامع والمصالح الخاصة إلى سدة الحكم فيها، وهم في سبيل تحقيق مصالحهم ومآربهم يقتّل بعضهم بعضًا، ويستعين بعضهم بالبيزنطين أو العبيدين على بعض، وثانيها الضغط الاقتصادي الذي يتمثل في فقره، وفاقته، وحاجته وعوزه، فلقد كان الذي يحصل له في السنة مقدار ثلاثين دينارًا، قَدَّرَ منها لمن يخدمه النصف، وأبقى النصف الآخر لمؤونته<sup>(1)</sup>، وقد أدى ذلك إلى أن كان أكله العدس إذا أكل مطبوخًا، وحلاوته التين، ولباسه خشن الثياب من القطن، وفرشه من لبَّاد في الشتاء، وحصيره من البرديّ في الصيف، وترك ما سوى ذلك<sup>(1)</sup>، وإلى أن كان الطلبة إذا قصدوه أنفقوا على أنفسهم من موجودهم، ولم يكن له من السعة ما يَبَرُّهم به، وأهل اليسار من أهل المعرة يعرفونه بالبخل فكان – رحمه الله – يتأوه من ذلك، ويعتذر إلى قاصديه<sup>(٢)</sup> ومن شعره الذي عبَّر فيه عـن ضيق ذات يده قوله:

كأني حيث يُنْشَا الحَّجنُ تحتى فها أنا لا أُطَلُ ولا أجاد وثالث هذه الضغوط التي يئن منها قلب أبي العلاء يتمثل في الضغط النفسي الناتج عن الغبن، وعدم التقدير اللذين قوبل بهما من معاصريه على الرغم من أنه كان نسيج وحده في حدة الذكاء، واتقاد القريحة، على ما تشير إلى ذلك الروايات المتكاثرة<sup>(3)</sup>، كما كان اطلاعه على اللغة وشواهدها أمرًا باهرًا<sup>(0)</sup> حتى لقد قال أبو زكريا التبريزي وما أعرف أن العرب نطقت بكلمة ولم يعرفها

- (١) إنباه الرواة للقفطي، انظر تعريف القدماء ص٣١.
  - (٢) السابق نفسه، والصفحة نفسها.
    - (٣) السابق نفسه ص ٣٧.
- (٤) راجع ذلك في الروايـات الـتي أوردهـا ابـن العـديم في الإنصـاف والتحـري بتعريف القـدماء ص١٥٥ وما بعدها.
  - (٥) الوافي بالوفيات للصفدي، انظر تعريف القدماء ص٢٦٥.

اللوكة المعري<sup>(1)</sup>. وقد عرف القدماء قيمة شعره ونثره قال ابن الصابي وله شعر كثير، وفيه أدب غزير<sup>(۲)</sup>، وقال سبط ابن الجوزي وله النثر البديع<sup>(۳)</sup>.

وهذه الضغوط وأشباهها كفيلة بأن تدفع الواقع تحتهما إلى اليمأس القاتمل، لأنها تضع على المواهب والملكات حجابًا كثيفًا يحول بينهما وبرين الهمواء النقمي الصالح لتنفسها وتفتحها.

ويشير الشاعر في البيت السابع إلى أن القلوب الإنسانية مثلها كمثل النار تحتاج دائمًا إلى الغذاء الذي يجعلها متوهجة ومتقدة وذاكية، أرأيت إلى التي النار لا يشك أحدُّ في تلهبها، وقدرتها على الإحراق، إنك لو غفلت عنها ساعة من نهار فلم تُشيِّعْها بالوقود فإنك سرعان ما تجدها قد خمدت جذوتها، وانطفاً لهيبها، وكذلك القلوب إذا لم تُرَفَّه، ولم يُخَفَّف عنها تبلدت<sup>(٤)</sup> فانطفاً حماسها، وذهبت حيتها.

وهذا الذي قاله أبو العلاء في هذا البيت السابع يُعَدُّ من باب الكلام الجامع عند أصحاب البديع وهو أن يأتي الشاعر ببيت مشتمل على حكمة، أو وعظ، أو غير ذلك من الحقائق التي تجرى مجرى الأمثال، ويتمثل الناظم بحكمها أو وعظها، أو بحالة تقتضي إجراء المثل<sup>(ه)</sup>.

ونريد أن نقف وقفة عند الفاء في قوله فظن في أول البيت الثامن، لقد أشار الخوارزمي إلى أنها (تتعلق بـ لعلك أن تشنَّ)<sup>(١)</sup> في أول البيت الرابع، كأنـه يريـد

(۱) الإنصاف والتحري لابن العديم، انظر تعريف القدماء ص٥٦٩.
(۲) مرآة الزمان لسبط ابن الجوزي، انظر تعريف القدماء ص٥٤٩.
(۳) مرآة الزمان لسبط ابن الجوزي، راجع تعريف القدماء ص٥٥٩.
(٤) شروح سقط الزند ٢/ ٥٥٨.
(٥) خزانة الأدب لابن حجة الحموي ١/ ٢٥١.
(٦) شروح سقط الزند ٢/ ٥٥٩.

أن يبين أن أبا العلاء يرجع نجاح الإنسان في جلب الخير لنفسه، وفي دفع الشـر عنها إلى عاملين اثنين:

الأول: أن يشكُ في كل من حوله، وأن يتوجس ويرتـاب حتـى في أخلـص خلصائه، وأقرب المقربين إليه من إخوانه.

والآخر: أن يكون كاتمًا لسره، فلا يبوح لأيِّ إنسان مهما كَبُـرَ وسمـا بـأي سرَّ من الأسرار مهما ضؤل وحقر.

ولا شك أن هذه الرؤية العلائية لها جانبان أحدهما إيجابي، والآخر سلبي، فأما الإيجابي فيتمثل فيما تدعو إليه من الحيطة والحذر، وأما السلبي فيتمثل فيما تشي به من الميل إلى التشاؤم، والإيغال في سوء الظن بالآخرين إلى الحد الـذي يصل بالإنسان إلى القناعة التي مؤداها أن ليس هناك أخ، أو صديق صدوق يعين على الخير، أو من المكن أن يؤتمن على الأسرار.

ولا يفوتنا أن ننبه إلى أن أبا العلاء مولع بتقديم ما حقه التأخير في هذا النص، وفي غيره من نصوص سقط الزند<sup>(۱)</sup>، فلقد سبق أن قدم الجار والمجرور والمضاف إليه على المفعول في البيت السادس، ثم ها هو ذا في هذا البيت الثامن يقدم الجار والمجرور والمضاف إليه (بسائر الإخوان) على معمول ظنَّ في الشطرة الأولى، ويقدم الجار والمجرور (على سرً) على المفعول في الشطرة الثانية.

وهذه الرؤية التي قدمها أبو العلاء في البيت الذي معنا ليست مستمدة من قراءاته الفلسفية، وإنما هي مستمدة مـن تجارب الحياتيـة، وخبراتـه الطويلـة في التعامل مع بني البشر على ما يقول هو من قصيدة أخرى:

راجع ما لاحظه د. زهير غازي زاهد من ولوع أبي العلاء بتقديم المتعلقات في: لغة الشعر عنـد
 العرب دراسة لغوية فنية في سقط الزند ص٥٢.

جربتُ دهري وأهليه فما تركت لي التجاربُ في ودُ امرى غرضا(١)

وكما يشير إلى ذلك البيت التاسع الذي وظف فيه ما تناهي إلى سمعه من أساطير العرب مرة ثانية، وهذه الأسطورة تتعلق بالجوزاء التي علَّق الخوارزمي على ورودها في هذا السياق بقوله "خص الجوزاء من بين سائر البروج لأنه بيت عطارد، وعطارد هو الذي ينسب إليه السلم (٢).

ويزيد ابن السيد البطليوسي الأمر توضيحًا فيقول وإنما خص الجوزاء بالذكر لما قدمناه من أنهم يسمون الجوزاء التوأمين، ويجعلونها كأخوين تعانقا مودة، واضطجعا، رءوسهما إلى الشمال، وأرجلهما إلى الجنوب، ولـذلك كانوا يقولون: إن الجوزاء تقطع السَّماء على جنب<sup>(٣)</sup>.

ومعنى هذا أن العرب قد تواضعوا من قديم الأزل على أن الجوزاء رمز دال على الخيرية ببعديها الذي يتمثل أولهما في الدعوة إلى السلم، وحقن الدماء، واتقاء الصدام والشر باجتناب بواعثه ودواعيه، أما بعدها الآخر فيتمثل في إشاعة الحب والألفة، وقيم التواد والتعاطف والمؤاخاة بين الناس، وربما ظنً ظان أن الجوزاء تظهر في كبد السماء للناس بمقتضى هذه المواضعة لا تخشى بأس أحد، ولا تتوقى سوءًا من أحد، إلا أن أبا العلاء يرى أن سبب ظهورها للرائين هو علوها وارتفاعها، وبعدها عن مخالطة بني آدم ومعاملتهم، وقد أكسبها كل ذلك غفلة عن المعرفة الحقيقية بدخائل نفوسهم، مما جعلها تطل عليهم من برجها العاجي وهي آمنة مطمئنة.

والبيت مبني على الشرط، وأداة الشرط لو، وهي أداة غير جازمة تدل على ثلاثة أمور:-

trade to ins stig. that we stig !

- شروح سقط الزند ۲/ ۲۵۲.
   شروح سقط الزند ۲/ ۵۰۹.
- (٣) شروح سقط الزند ٢/ ٥٦٠.

أولها: عقد السببية والمسببية بين الجمليتين بعدها أي الربط بين مضمون الجملتين بحيث يكون مضمون الأولى سببًا في حصول مضمون الثانية (١). وثانيهما: تقييد الشرط بالزمن الماضي.

وثالثهما: الامتناع، ونعني بالامتناع ما شاع على ألسنة المعربين، وأصحاب النحو التعليمي من أنها تفيد امتناع الشوط، واعتناع الجواب جميعًا.

ولعلتا لا نغلو حين نزعم أن أبا العلاء – وهو من هو تضلُّعًا في اللغة – قد آثر لو دون غيرها من أدوات الشرط، وعمد إليها عمدًا ليضعها في هذا السياق لما يعلم من دلالتها على هذه الأمور الثلاثة التي يتطلبها تقوية لفكرته، ف لو في هذا البيت قد أفادت امتناع الشرط يمعتمى أنها نفت علم الجوزاء بأحوال هذا البيت قد أفادت امتناع الشرط إلى امتناع الجواب وهذا بدوره يعني أنها الأتامي". ثم أدى امتناع هذا الشرط إلى امتناع الجواب وهذا بدوره يعني أنها قامت بالربط بين مضمون الجملتين على أساس تعليلي بمعنمى أن عدم علمها بأحوال الناس كان سبب ظهورها وبروزها وعدم احتجابها من قديم الأزل.

واللافت للنظر أن في الشطرة الأولى من البيت ما يشي بمقارنة عقىدها أبو العلاء بينه وبين الجوزاء حين أضاف ياء المتكلم التي يعني بها نفسه إلى لفظة تخبر في قوله ولو خبرتهم الجوزاء خبري لما طلعت.

ولكان أبا العلاء يشير إلى أنه يشبه الجوزاء في أموين:

أولهما العلو والرفعة، والأخر حب الخير، وإيشار الموادعة والسكون، والرغبة في مسالمة الناس ومهادنتهم، ثم هو بعد ذلك يمتاز عنها بـأمر لـيس لهـا قدرة عليه، ولا دراية به، وهو المعرفة الحقيقية بنزوع بني البشر إلى الشر والمكر، والحقد والكيد، تلك المعرفة الناجة عن شدة مخالطته لهم، وكثرة ما أصابه منهم من أذى وسوه.

## .....

(١) حاشية الدسوقي على مغنى اللبيب ١/ ٢٦٤.

älall

## قراءة في ديوان قصائد للإسلام والقدس

and the second product of

and to add a to the state

للدكتور سعد دعبيس

to be listing to that . 2

١- المبدع:

الدكتور سعد دعبيس شاعر مصري معاصر، تخرج في كلية دار العلوم بجامعة القاهرة، ثم واصل دراساته العليا بها حتى حصل على درجة الـدكتوراه في الأدب العربي الحديث، وله عدد من الدراسات الأكاديمية في الأدب العربي منها: ألغزل في الشعر العربي الحديث في مصر، والتيار التراثي في الشعر العربي الحديث، وحوار مع الشعر الحر، وله عدد من الـدواوين الشعرية التي يـدور معظمها حول الإنسان وهمومه وقضاياه منها: أغاني إنسان، واعترافات إنسان، والبحث عن إنسان، وقصائد للإسلام والقـدس، وحوار مع الأيام، وهـذا الديوان الأخير حصل به الشاعر على جائزة الشاعر السعودي محمد حسن فقي التي تمنحها مؤسسة يماني الثقافية بالملكة العربية السعودية عام ١٩٩٩/ ٢٠٠٠.

وكان الدكتور سعد دعبيس رئيسًا لقسم اللغة العربية والدراسات الإسلامية بكلية التربية جامعة عين شمس، وظل بعد إحالته إلى المعاش في وظيفة أستاذ غير متفرغ بالكلية ذاتها إلى أن أقعده مرض الوفاة.

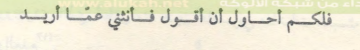
ولقد مارس الدكتور سعد دعبيس الإبداع الشعري منذ يفاعته الباكرة، وها هو ذا يتحدث في مقدمة ديوانه (حوار مع الأيام) فيقول في ذلك: وقد ظل هذا الحوار مع الشعر منذ توهجت روحي بإشراقات الوجود، وعانقت روعة الأحلام في نضارة الصبا، وريعان الشباب، وسيظل الشعر دائمًا زاد المعاد، ورفيق الحب والصفاء في رحلة الحياة، ووطني الذي ألوذ به في عواصف الغربة والنوى، ووجودي الذي أنطلق منه حين تحاصرني متاهيات العبث والسام، والضباع والعدم<sup>(۱)</sup>.

ويروي الدكتور سعد دعبيس أن أول نص شعري نشر له كان بعنوان في القاع .. يارب، وقد نشرته مجلة الرسالة التي كان يصدرها الأديب الكبير الأستاذ أحمد حسن الزيات عام ١٩٤٨، وكان الشاعر يومئذ لا يـزال طالبًا بكلية دار العلوم، وهناك نص آخر نُشِرَ بعد في القاع .. يارب بأربع سنين بمجلة الثقافة التي كان يصدرها عن طريق لجنة التأليف والترجة والنشر الأستاذ العلامة أحمد أمين، وقمد نشر بعمدها رقم ٢٢٨ الصادر في يـوم الاثنين ٢٠ ربيع الأول أمين، وقمد نشر من الجامعة ما وذلك بعد أن تخرج الشاعر من الجامعة.

وهذا النص عنوانه سطوح وأعماق، وقد روى فيه الشاعر قصة الأزمة التي تعرضت لها نفسه، وعانى منها قلبه وهو يخطو أولى خطواته العملية بعد التخرج، وهي أزمة موت أبيه حيث كان الشاعر أكبر أخوته، ومن ثمّ تضاعف إحساسه بالفجيعة لأنه صار على صغر سنه، ونضارة عوده، وقلة خبرته بالحياة عائل الأسرة بعد رحيل عائلها، والمسئول عنها بعد أن كان متفرغًا لفنه وأدبه، وعاله، وهذا النص يصور هذه المعاني جميعها ولذلك آثرت أن أسجل بعض أبياته ها هنا ليقف القارئ على شاعرية الدكتور دعبيس في أولى مراحلها. يقول الشاعر:

> أختي الصغيرة با أبي تبكي تريدك أن تعود عد با أبي عد با أبي حطّم عن الروح القيود عد للصغيرة قل لها شيئًا عن القدر العنيد

> > (1) حوار مع الأيام، د. سعد دعبيس، ص ب.



أأقسول يسا أختساه مسات أبسوك أم مساذا أقسول أأقول واراه الراب وأغمض الجفن الكليل أأقول راح مع القوافل!! راح في مسفر طويل في رحلة مسحورة الأفاق يطويها الفهول نشوانة الصحراء شاردة الروابسي والسهول لا يرتجبي منهما الإيماب، ولا يمبين بهما سمبيل كل القوافل قد تعود ولا يطول بها الرحيل إلا أباك فلن يعرد لسطوة القيد الثقيل وفي مقطع آخر من هذا النص يقول الشاعر موجهًا الحديث إلى أبيه: ابتاه عد، بل لا تعد، أتعود تحمل همُّنا لا . قد كفاك من الأسى ما قد لقيت لأجلنا يا كم تحمَّلت العداب وما شكوت أمامنا

ولكم ضحكت من الحياة، وكم سخرت من الـدنا

ومعنى هذا أن الدكتور سعد دعبيس ظل يمارس الإبداع الشعري خمسين عامًا متواصلة على الأقل، ولعل هذا ما دفعه للرد على الناقد الكبير الدكتور جار عصفور عندما أعلن أن زمن الشعر قد مضى، وأننا نعيش الآن عصر الرواية يقول الدكتور سعد: إن زمن الشعر لن يمضي أبدًا في أي عصر من العصور، وفي أي مجتمع من المجتمعات، وهل يمكن لغربتنا في هذه العالم أن تنتهي؟، وهل يمكن لأعاصير القلق الثائرة في أعماقنا أن تتوقف؟، وهل انتهت صراعات العقل الباطن في لا شعورنا؟، أما يمتلكنا الحنين في كل لحظة إلى الفرار من آلية الحياة الصناعية ورتابتها إلى عالم الدهشة والغرابة؛ عالم الأحلام والرؤى؟. إن زمن الشعر لن يمضي أبدًا. بل إن حاجتنا إليه الآن في عصر الملاحم الصناعية والخوارق العلمية لأشد مما كانت في العهود السابقة.

ولا يحسبن القارئ العزيز أنني أؤيد المكتور سعد دعبيس في رده على الدكتور جابر عصفور، ذلك لأنني أرى أن الدكتور سعد قد فهم كلام الناقد الكبير على غير وجهه فالدكتور جابر - من وجهة نظري – يريد أن يشير إلى أن الرواية في عصرنا قد أصبحت فن العربية الأول، وأن الشعر لم يعد فنهما الأول، وإنما أصبح فنها الثاني، وهذا صحيح إلى حدَّ بعيد، ويؤيده الواقع من حيث عدد الروايات وأعداد الروائيين التي تتكاثر يومًا بعد يوم، ومن حيث إقبال ناشئة المتأديين، والقراء والمثقفين على اختلاف منازعهم ومشاربهم على ما يصدر من نصوص روائية، ولا أظن أن ديوائما شعريًا يحقق من المبيعات في عصرنا ما تحققه رواية من روايات علاء الأسواني، أو يوسف زيدان، على سبيل المثال من أرقام في عالم التوزيع والنشر.

٢- الديوان/ قصائد للإسلام والقدس (\*)

تساءل - منذ فترة- أستاذنا الدكتور الطاهر مكي عما أصاب شعراءنا -هذه الأيام - ببلادة الحس، وجمود المشاعر، وتحجر العواطف<sup>(۱)</sup> في وقت تتكالب فيه على الأمة العربية والإسلامية ذئاب البشر، وتتداعى عليها فيه الأمم كما

(\*) نشرَ هذا المقال من ذي قبل بمجلة الأزهر، السنة الحادية والسبعون، الجزء السابع، رجب ١٤١٩هـ/ نوفمبر ١٩٩٨م، الصفحات من ١١٢٤إلى ١١٢٨.

(١) د الطاهر مكى: شمس الشعر الغاربة، مقال بمجلة الهلال عدد ديسمبر ٩٦ . ص ١٠٦

تتداعى الأكلة على قصعتها، وتأتيها المصائب والنوازل مصبحة وممسية، وتتغطرس إسرائيل، وتمارس أبشع صنوف الاضطهاد والتشريد والتعذيب والطرد تجاه العرب والمسلمين في القدس الشريف والأراضي المحتلة، ويسقط عشرات القتلى ومئات الجرحى من الفلسطينيين بين الحين والحين دفاعاً عن حقوقهم المشروعة ووطنهم السليب.

ولعل هذا الديوان قصائد للإسلام والقدس للشاعر العالم المدكتور سعد دعبيس يمثل صرخة تشق جدار الصمت لمتعلن – أولا – أن هناك نفرًا من شعرائنا لا يزالون يعيشون هموم مجتمعاتهم، ويعبرون عن آمالها وآلامها، ويتفاعلون مع مايحدق بها من أحداث جسام، ولتعلن – ثانياً – أن هذا الشاعر واحد من هؤلاء .

والدكتور سعد دعبيس شاعر ينطلق في إبداعه الفني من موقف محدد، وأيديولوجية خاصة، ذلك أنه أحد الشعراء الذين أسهموا إسهاماً فعالاً في تنشيط حركة الأدب الإسلامي، وهو في مفهومه ذلك الأدب الذي يتبنى قيم الإسلام السامية، ومبادئه العليا، وغاياته الشريفة، ويستمد موضوعاته من تلك القيم والمبادئ والغايات مضافاً إليها ما يحفل به التاريخ الإسلامي – ممثلاً في سيرة الرسول في وسير خلفائه الراشدين، وصحابته الأكرمين، ثم سير علماء الأمة ومفكريها وفلاسفتها مبدعيها – من صفحات ناصعة، وصور رائعة لحميد و الفعال، وكريم الخصال .

والأديب المسلم عند الدكتور سعد دعبيس هو ذلـك الأديـب الـذي يتبنـى قضايا مجتمعه الإسلامي<sup>(۱)</sup>، وينفعل بها، ويعبر عنها في إبداعه داعيـاً المجتمعـات

(1) د . سعد دعبيس : قصائد للإسلام والقدس، المقدمة ص ٨ ، الطبعة الأولى القاهرة ٨٩ .
 وجميع الإحالات بعد ذلك على هذا الديوان.

الإسلامية إلى التخلص مما حاق بها من أسباب الضعف والتخلف، وحاثاً إياها على استشراف المستقبل، والتأهب له بالاتحاد ونبذ عوامل التفرق والتشرذم، والأخذ بأسباب العلم واستيعاب منجزات العصر الحديث وتقنياته في جميع الجالات، ثم العمل بعد ذلك على أن تكون لهم إضافاتهم إلى صرح الحضارة، ومشاركتهم في النهضة العالمية الحديثة .

وهذا الديوان الذي نعرض له بالتحليل والنقد ينحو هذا المنحى، وهو كما يبدو من عنوانه يتبنى قضيتين أساسيتين :

أما القضية الأولى : فهي المدعوة إلى الإسلام بما يحمل من قيم التواد والتعاطف والتراحم، وبما يدعو الناس إليه من الحرية والمساواة والعمدل، فهو دين يسوى بين الناس جميعاً على اختلاف ألوانهم، أجناسهم، لا فرق فيه بين صغير وكبير، ولا بين أبيض وأسود، إلا بما يقدمه للناس من خير، وبما يحمل في قلبه من رفق وفى نفسه من إباء للضيم، وترفع عن المدنايا، وفى هذا يقول الشاعر من قصيدته إنسانية الإسلام على لسان الإسلام نفسه:

صلتي بالكون.. إنسانية تلتقى أجناسها في المعبد قيم الأفراد .. في أعماقهم ليس بالأبيض .. أو بالأسود إنما أجناسنا أسطورة تنمحى أوهامها في المسجد وبريق اللون يخبو عندما يسجد الناس لرب أوحد (1)

وفى سبيل الدعوة إلى الإسلام يمضى الشاعر في قصيدته يستعرض على لسان الإسلام نفسه أمجاد هـذا الـدين، وأثـره علـى بـني الإنسـان في المشـارق والمغارب حيث صهرهم يومـاً في بوتقـة واحـدة وجمعهـم علـى كلمـة واحـدة،

(1) الديوان ص ١٠٣ .

500

الله و أذاقهم نعيم الوحدة العامة، والأخوة التامة، والمساواة والعدل المطلق، مما أتاح لهم أن ينسوا ما كان بينهم في سالف الزمان من إحن وثارات :

قد سَكَبْتُ الكونَ يوماً وحدة مـن أزاهـ ير ربيـع مـورق غَرَدَ ابـنُ الغـربِ فيهـا لَحْنَهُ مثلمـا هـام بهـا ابـنُ المُسْرِقِ نسـى الرومـان والفـرس بهـا إحنّـا كانـت كليّـل مُطْيِقِ وغـدوا مـن بعـد حرب إخـوةً وزهـى الكـونُ بعـدل مُطْلَـق<sup>(1)</sup>

وفى ظل هذا العدل المطلق والوحدة الجامعة نشأت حضارة هـذا الـدين، تلك الحضارة الإسلامية التي أعلت قيمة الإنسان، وغالت بكرامتـه، وصـانت آدميته، وحفظت عليه حياته – حتى وهو أسير – فلـم تفكـر يومـاً في الاعتـداء عليها، أو إزهاقها، أو اختراع أدوات ومواد تنسفها وتبيدها:

لم تُسيح قَتْ لَ أسير أعزل بجراثيم وبرايم مغرب و لم تفجر ذرة طائشة تجعر الكون بقايا ماتم (٢)

والشاعر في هذا يعرض بالحضارة المادية الغربية الحديثة التي تقوم على البطش بالضعفاء، والفتك بالأعـداء دونمـا، تفرقـة بـين بـريء ومحـرم، وظـالم ومظلوم، ومحارب ومسالم.

ويدرك الشاعر أن في الإسلام علاجاً للإنسانية جمعاء من آلامها وهمومها وشقائها وتعاستها بما أنجزت من تقدم مادي باعد بينها وبين عالم الروح، وبما تردت فيه من الانحلال والتفكك والتمزق لذا نراه ينادى الإنسان – أياً كان موقعه على خريطة المعمورة – على لسان الإسلام نفسه فيقول:

- (1) الديوان ص ١٠٥.
- (٢) الديوان ص ١٠٦.

با أخي في الشرق والغرب أفق من آن أن تسمع ألحان المنهى آن أن تسمع ألحان المنهى آن أن يغمر يسرى معلنا وارقبوا الأفق فأصغ للفجر يسرى معلنا وارقبوا الأفق فأوني قادم واسمعوا صوتى .. إني هاهنا إنني الإسلام .. حلم العالم أنا طب الكون.. آمال الدنا<sup>(1)</sup>

ويرى الشاعر النبي ﷺ شمس اخضرار تبدد ظلام اليأس والقنوط والحيرة، وتزرع الأمل والخير والسلام في دنيا الوجود:

أراك على الأفق شمس اخضرار ترفرف فوق القرى والدروب تليب جبال الأسى والهموم حدائق ضوء بفسح خصيب<sup>(۲)</sup>

أما القضية الثانية : التي تبناها هذا الديوان فهي "قضية القدس التي كتب فيها عدداً من القصائد من مثل "خلفيتان لصورة القدس" و"وطن المسلم"، وإنهم يسرقون القدس من معجم البلدان"وفى هذه الأخيرة تمتلئ نفس الشاعر بالحيرة المزوجة بالحسرة والألم حتى إنه ليتساءل قائلاً :

أترى زيفوا المعاجم حتى نسى القدس مُعْجَمُ البلدان أبن ألقى في معجم اليوم رسمًا ليبلاد الإسراء والإيران وطن .. مسجد .. أذان.. صلاة أين ألقى بيان تلك المعانى<sup>(7)</sup>

ويشير الشاعر إلى ما يرتكبه المحتل فيها مـن اعتـداء علـى الحرمـات، وقتـل للأبرياء ، وإشاعة للخوف والذعر:

جنود صهيون قد ساقو قوافلنا أسرى لأمرهم نعنو وناتمر

- (1) الديوان ص ١٠٦ .
  - (٢) الديوان ص ٨٦ .
  - (٣) الديوان ص ٢٤ .

500

وعربدوا مثلما شاءوا وما ازدجروا وهتكوا عرض من شاءوا وما رحموا وهللوا لدم الأطفال وافتخروا( ومزقوا جثث الأطفال في نهم وينظر الشاعر إلى هذه الأفعال التي يرتكبها المحتل في الأراضـي الفلسـطينية فيراها لا تصدر عن إنسان له قلب وروح ، وعروق تجرى فيها دماء الحياة فيتساءل : من أي جنس يا ترى من الأجناس هؤلاء العابثون بالكرامة الإنسانية، الحطمون لأروع حضارة عرفتها البشرية على مر التاريخ ؟ أهم من الحيوانات العجماوات ، ومن أي فصائلها هم إن كانوا منها ؟، أمن الوحوش أم من البقر؟ الموحش يَأْنَفُ مما يفعل الغجر وحوش غاب همو .. لا بل زبانيةً حَمِيرُ وحشٍ همو .. أم ياتُرَى بَقَرْ أهم بهائم .. قد أرخوا أزمتها وسرعان ما يتذكر ما جُبِلَت عليه الحيوانات من الرحمة فيدرك أنه : فللوحوش قلوب .. مثلما البشر (٣) لاشيء من عالم الغابات يشبههم

ولا يدعنا الشاعر نتوهم أن قلوبهم قد قدت من حجارة صماء لا تشعر ولا تحس ولا تلين حيث يقول:

حتى الصخور إذا قيسوا بها رفضت فالصخر من قلبه الأمواة تنفجر (<sup>()</sup> وهو في هذا البيت متأثر على المستويين التعبيري والتصويري بالآية القرآنية

(۱) الديوان ص ٤٠٠٠
(۲) الديوان ص ٤٠٠٠
(۳) الديوان ص ٤٠٠٠
(٤) الديوان ص ٤٠٠٠

500

التي وصف بها الحق جل جلاله، قسوة قلوب بني إسرائيل، وهي قول متعالى ناعبًا عليهم تحجر قلوبهم ومشاعرهم: (أَثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشْدَدُ قَسُوَةً وإِنَّ مِنَ الحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الآَنْهَارُ وإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشْقُنُ فَيَحْرُجُ مِنْهُ المَاءُ وإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ومَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمًا تَعْمَلُونَ (<sup>()</sup>

ويقف الشاعر مشدوهًا أمام الطفل الفلسطيني الـذي يقـاوم الاحـتلال والعنف الإسرائيلي بالحجارة، ويهدي أروع قصائده ألعيد .. والمآذن الثـائرة إلى الأم الفلسطينية التي قدمت للعالم أطفال ثورة الحجارة.

ويرى أن الحجر في يد الطفل الفلسطيني قد تكلم فأحسن البيان ... اسمعه وهو يقول على لسان طفل يخاطب أمه، ومن حوله من أهلٍ وأحباب:

> أرأيت أشعار الحجارة كم لها سحر مبين فلتسقطوا فن البلاغة في الحواشي والمتون ولتدرسوا الأحجار فهي بلاغة الخبر اليقين

\* \* \*

فن الحجارة مولد لبلاغة لا تستكين إن البلاغة حيثما الأحجار تأبى أن تهون ولقد تعيد حجارة رشدًا لمن زعم الجنون ولقد تبين حجارة صماء مالا يستبين

\* \* \*

(١) سورة البقرة، آية ٧٤.

5,03

إن البلاغة موقف فاختر لنفسك أن تكون

وارباً بنفسك عن بلاغة أن تكون .. ولا تكون وسل الحجارة حين تحملها قلوب المؤمنين سلها فإن بيانها يشفي قلوب الحائرين<sup>(1)</sup>

ولقد خلع الشاعر في هذه القصيدة على الحجارة كل معاني الحياة الإنسانية، فهي تقول شعرًا له سحر مبين، وتعيد الرشد لمن زعم الجنون، وتُسْأَلُ عن نفسها فتجيب إجابة تشفي قلوب الحائرين.

وفي تصوري أن الشاعر يعرِّض في هذا النص بالخطب التي دأب السياسيون عربًا، وغير عرب على إلقائها داعين طرفي النزاع إلى ضبط الـنفس كلمـا لجـأت إسرائيل إلى العنف والبطش.

كما زاوج فيها بين الأساليب الإنشائية والخبرية للتعبير عن انفعالاته وأحاسيسه بهذه الانتفاضة، وهؤلاء الأطفال الذين استطاعوا – بالحجارة وحدها – أن يقضوا مضاجع المحتلين، وأن يلفتوا أنظار العالم كله إلى ما أحاط بهم من الظلم، وما لفَّ حاضرهم ومستقبلهم من الضياع.

وعلى هذا النحو من التعبير والتصوير يمضي الشاعر في بقية قصائد ديوانـه القيم الذي أثرى به – ولا شك – دنيا الشعر العربي المعاصر.

(1) الديوان ص ٣٧ .

## بكاء الشادوف

\_0\_

اقصوصة لمحمد عبد الحليم عبد الله

يستوقف نظر من تسوقه قدماه إلى تلك البقعة الهادئة الواقعة على النيل فى القاهرة قطعة أرض من بقايا الحقول تنظر إليها القصور فى ازدراء وكبر .. لكن الخصب الكامن فى معدنها بدا كأنه يتلقى عنجهية المبانى بتسامح وعفو وإغضاء، كنفس العمل الذى يأتيه سكان هذه المبانى، ونفس العمل الذى يأتيه الكادحون فى هذه الأرض.

وهناك كوخ صغير يجثم بين قصرين.

جدرانه من صفيح وحطب، وطين وقصب ... وجـثم كأنـه رصـد وكلـه فرعون بكنز ثمين.

يتصاعد الدخان من بابه وسقفه وكواه والتفاريح التــى تمــلأ جدرانــه، فلــو رأيته من بعيد لظننت أنه يحترق.

لكنك حين تقترب منه يأخذ سمعك أول ما يأخذ غناء ناشز لا انسجام فيه يتردد بلهجة صعيدية، ويراسله على البعد في وسط الحقل بكاء لشادوف ينزف الماء من بتر غير غزيرة، حيث يسقى السبانخ والخبازى والنعناع والجرجير، وبعض شجرات من الورد نثرت في فوضى على حوافي الحقل لأن غرسها لم يكن عملا مقصوداً لذاته.

وإن كنت ممن لايقيسون الأمور بالأرقام كما يفعل عداد الماء أو عداد الكهربة؛ حكمت بأن في هذا الكوخ سعادة قد لا تكون فيما هو منزو بينه من قصور.

وكثيراً ما يأخذ بصرك أول ما يرخى الليل سدوله غلام في السادسة من

عمره، اسود، صعيدى، محلوق الرأس بغير انتظام، جميل العينين، أخضر الأسنان من كثرة أكل الخضر. واسع الجلباب، مفتوح الصدر.

ترى هذا الغلام وقد جعل من إحدى الصفائح الفارغة دفا يوقع عليه غناء يطرب له جدا .. وقد تطرب له أنت كذلك على شرط أن تسمعه بأذنيه.

قلما يمسك الشادوف عن البكاء ..

قلما يكف الدخان عن التصاعد ..

وقلما يتخلف الغلام عن الغناء ..

مشاهد متتابعة متلاحقة كأن كلا منها كان سببا في ظهور الآخر!!

\*\*\*

كان الليلة جالسا على باب الكوخ واجماً لا يغنى، والـدف الصفيح ملقى على بعد منه كأنه عود خال من الأوتار، وكان وجهه الذى بـدت ملامحـه تحـت ضوء شاحب من مصباح صغير متجها إلى نافـذة القصر، فقـرأت عليه حزناً، وأظن أنه لولا وقوف الظلام بينى وبينه لرأيت فى عينيه البريئتين دموعاً، وأيـد ماظننت أننى سمعته يهيب بأمه الجالسة على العتبة من الداخل قـائلاً لها وهـو يشير إلى نافذة مضيئة: أما يزال "عادل" مريضاً بالحمى؟.. ترى كيف حاله الآن؟. إنني لم أره من زمن طويل .. طويل.

كل يوم أجهز له الورد ولكنه لاينزل.. ليتنى أستطيع الدخول إليه.. منعنى الخدم خمس مرات، فرميت الورد في النيل، لأننى قطفته من أجله.

فقالت الأم فى حدة شديدة: إياك أن تحاول هذا مرة أخرى .. مغفل .. أمتى ح تتفهم، إن أمه غاضبة، وتزعم أن نزوله إليك هو الذى سبب له الأمراض، ألم تسمعها وهى تحذره من أن يمشى فى الحقل، أو يقترب من الكوخ؟! فقال الغلام: ممعتها يا أمى. وكانت تفتح النافذة المطلة علينا وتنحنى إلى الأمام وهي تشير بيديهاوتنادى عليه: دولا .. دولا .. ألم أنهك عن النزول؟!

فيفر عادل من أمامى !!

ثم يسكت الغلام برهة، ويشرد بصره في الفضاء قبل أن يمصمص بشفتيه، ويهز رأسه في صمت، ثم يسأل أمه:

لكن .. لم يمرض عادل يا أم وهو يأكل لحما ويعطينى شيكو لاته ؟! إن
 الدكتور فى المستشفى قالى لى يوم ذهبت مريضاً تحذ نفسك يا شاطرً. لم هـو
 مريض يا أم ؟!

- لم يمرض من الأكل.

- هل مرض من الجوع؟ .. هل حرمه أبوه من الأكل لأنه (لا يسمع الكلام)؟

- ولا هذا يا مرسى .. أنه مريض بالحمى.
- · سيشفى بإذن الله، فقط عليه أن يغذي نفسه.

- بالعكس يقولون: إن الطبيب منعه من الأكل وهو يعيش على السوائل وحدها.

فهز الغلام رأسه في حيرة مرة أخرى، لأنه لم يستطع أن يوفق بين مشكلتين بدا التناقض واسعا بينهما: ناس يمرضون فيشفون إن شبعوا، وناس يمرضون فيشفون إن جاعوا.

وفاحت روائح العدس فعطرت نواحي الكوخ، وجلس مرسى إلى العشاء بين أبويه، وبات بعدها يغط في سبات عميق لأنه البصل كان أكثر من كل مرة.

\*\*\*

34

لأن في تأخير أعياد أن تؤخر عيد ميلاده وإن كان لا يزال في دور النقاهة، لأن في تأخير أعياد الميلاد شؤماً على المواليد!! ورأى، وسى وهو جالس عند باب الكوخ معطل الدف أن القصر الليلة في زينة وأن أناساً كثيرين يدخلون، وسأل فعلم حقيقة الموضوع، وتقبل المريض التهاني والهدايا وهو في سريره، واختصر الحفل مراعاة للظروف، وتجمع المدعون يسمرون، وتركوه وحده في الفراش.

وكانت هناك أقدام تتسلل على السلم الخلفي في طريقها إلى عادل، وحالف الحظ صاحبها فلم يشعر به أحد، ودخل مرسى على صديقه غرفة نومه وفى قلبه شوق، وفى يمينه حزمة كبيرة من الأزهار لم ينسقها سوى الحب، وكان المريض مسبل الجفنين كأنه نائم، فأقبل عليه صديقه كما يقبل الظامئ على المنهل، وأكب عليه فى قبلة أيقظته من أحلامه، وعجب عادل لأن البراءة لم تكن قد خضعت بعد لسلطان التقاليد، فابتسم له، ومسح على رأسه الأشعث المغبر، لكنه سرعان ما تذكر أمه وخيل إليه أنها تنادى من النافذة المطلة على الحقل وهو تشير بأحدى يديها :

دولا .. دولا .. ألم أنهك عن النزول؟!"

فقال لصاحبه :

أنزل يا مرسى .. أنت سبب مرضى كما تقول أمى !!

فلم يسع الضيف إلا أن يحملق فيه بعينين مستغربتين فيهما آثار من الدموع وهو يشير إلى صدره بإصبعه متعجباً منكراً: أنا ؟ ... أنا؟..

وكانما عز على الصديق الثاني أن يبكى زائره فهمس : أنت زعلت . . فمال مرسى عليه ليقبله مرة أخرى.

\*\*\*

وتنقضي أيام يتم فيها شفاء عادل، وينزل إلى الدنيا ليملأها نورا، وتحقق الأم نذرا أنذرته لله، فتحرم على ابنها أن يحوم حول الكوخ القريب ولو مرة واحدة، وتظل عينا الصبى الثانى تبحثان فى سكون ولهفة عن الصبي الأول حتى إذا ماغلبهما اليأس اتجهتا نحو نافذته تطالعان النور .. ثم تنقضي أيام أخر...

وتنسق الأمور لأم عادل، لأن ابنها أصبح في أمان

إن مرسى لا يظهر له ظل فى المكان جمعيه، ولا يسمع له صوت، وكثيرا ما يهز الشوق إليه ابنها الصغير فيطل على النافذة علمه يراه عند الكوخ .. كمان مرسى يهتف باسمه، لكن صوته لم يصل إليه لأنه كان بعيداً.

كان راقداً في مستشفى الحميات، في الدرجة الثالثة، حيث تتقارب الأسرة في ازدحام قذر، تشرف عليه نفوس لا تحب عملها.

كان الغلام إذا هتف باسم صديقه وهو في وهج الحمى تنهـدت إحـدى الأمهات في سرير مجاور لتسهر على ابنها الصغير كما يقضى نظام المستشفى ثم قالت :

- 'يا عيني ... لازم أخوه!!'

لم يكن هناك غناء لأن مرسى غائب، لكن الـدف الصفيح كـان ملقـى في إهمال على مقربة من الباب.

والشادوف كما هـو لا يكـف عـن البكـاء، والـدخان كمـا هـو كـذلك لا يتخلف عن التصاعد .. أعنى أن ظاهرة واحدة من الظواهر الـثلاث هـى الـتي غابت!

وتدافعت الأيام في طريقها والمريض في المستشفى يزهد في الطعمام يوما بعد يوم حتى قنع بالماء ... ثم استغنى عنه آخر الأمر! وارتفع صراخ في الكوخ بعد ارتفاع الضحى حين نعى المستشفى إلى الأبوين ولدهما .. ثم غابا قليلاً عن الحقل ريثما قضوا له آخر حاجاته ثم عادوا.

وكان أول ما عملته أم مرسى أن أخذت الدف وجرت به نحو النهر وألقته فيه.

وأشرقت شمس اليـوم التـالى فتخلفـت الظاهرتـان الباقيتـان .. لم يكـن الشادوف فى ذلك اليوم يبكى لأن صاحبه كان يبكى بعينيه .. ولم يكن يتصاعد من الكوخ دخان.

وكان هناك صوت في النافذة ينادي بين حين وحين:

دولا .. دولا .. فيكمل الوالدان في ضميرهما بقية الدعوة: ألم أنهك عن النزول؟!".

ثم تكفكف المرأة دمعها بطرحتها، ويمسح الرجل دمعه بطرف كمه.

ثم أظلت الليلة التالية فلم يوقد في الكوخ مصباح، بل لـبس الظلام منذ مدخل الليل حتى نهايته .. أما القصر فقد كان مشرقاً بأضوائه، مزهورا بجمال بنائه .. فهل أحس بالزهو الذي يحسه الصنم حين يحرق تحت قدميه قربان؟!

الورد با مرسى ، المدمون الجامع الم الم المون فوزار المراد والد بالمع

500 and the set in history and has the set

## القراءة

alali

محمد عبد الحليم عبد الله روائى مصري، ولد عام ١٩١٣ بإحدى قرى محافظة البحيرة، تخرج في كلية دار العلوم، وله عدد من الروايات مثل معظمها على شاشة السينما من مثل: لقيطة، وغصن الزيتون، ومن أجل ولدى، و البيت الصامت، وله عدد من الجموعات القصصية مثل: ألوان من السعادة، والنافذة الغربية، وأشياء للذكرى، و جوليت فوق سطح القمر، وقد لاحظ الأستاذ يوسف الشارونى أن نشأة المبدع الريفية قد تركت بصماتها الواضحة على ما كتبه من أدب فيما بعد، لاسيما في أعماله المبكرة، سواء من حيث اختياره للأماكن التي تدور فيها أحداث قصصه، أو شخصياته التى خضعت تصرفاتها – على حد تعبيره – لمشاعر الريفى الحيى الخجول المتدين<sup>(1)</sup>.

وإذا كان الأستاذ الشارونى عند تحليله لمجموعته القصصية 'حافة الجريمة' قد قال تضم هذه المجموعة سبع عشرة قصة لو حذفنا منها قصة أو قصتين لما استنشقنا غير رائحة الريف<sup>(٢)</sup>. فإننا نستطيع أن نقول القول نفسه على موضوعات مجموعته القصصية "النافذة الغربية التي أخذنا منها أقصوصة هذا الدرس.

والأستاذ محمد عبد الحليم عبد الله رجل مصرى من صميم الريف، قدّر له أن ينال حظا من التعليم والثقافة وفقا لبيئته التى نشأ فيها وترعرع بين أحضانها، ومن ثم فقد تبنى عرض مشكلاتها فى قصصه، حتى ليستطيع دارس

يوسف الشاروني : الروائيون الثلاثة – طبعة هيئة الكتاب سنة ١٩٨٠م ص ٢١٩.
 (٢)السابق نفسه ص ٢٦٧.

علم الاجتماع أن يقف على كثير من ملامح مجتمع ريف مصر قبل الشورة من خلال قراءاته لقصص محمد عبد الحليم عبد الله.

لقد كان الريف المصرى قبل الشورة ثورة يوليو ٥٢ يعانى من ويلات ظلمات ثلاث (الفقر والجهل والمرض)، وكان الفلاح المصرى يقضى ساعة نهاره فى شقاء وكدح، يفلح الأرض، ويتعهدها بعنايته حتى تؤتى أينع الثمار، ثم يذهب عائد تعبه وحرثه وزرعه إلى غيره، إلى الإقطاعي الذي يملك الأرض، وربما يملك الفلاح أيضاً.

لقد كان الفلاح قبل يوليو ٥٢ مظلوماً أبشع الظلم، لا ينال أجراً على عرقه، ولا يستطيع أن ينا حظاً – ولو ضيلا – من التعليم، وإذا مرض لم يجد من يعالجه، ويظل يتقلب ويتلوى في فناء داره إلى أن يحين حينه.

هذه هي البيئة التي نشأ فيها محمد عبد الحليم عبد الله، وهذا هو حالها من السوء، وأقصوصة "بكاء الشادوف" تحاول أن تظهر التناقض الواضح بين هاتين الطبقتين من طبقات المجتمع، طبقة الأغنياء الذي يتسلطون على الناس بما يملكون من الثروة والجاه، وطبقة الفقراء الذين كان يمثلهم الفلاح المصري أصدق تمثيل.

تحاول هذه الأقصوصة أن تركز على سلوك هؤلاء وأولئك، فالفقير الذى يمثله مرسى الطفل الصغير الذى ينتمى إلى الفلاحين إنسان عف، بسيط ، ودود، متسامح، وصديقه عادل الذى ينتمى إلى طبقة الأغنياء لا يستطيع إلا أن يتأثر بما يتحكم فى قصره من أعراف، ومن ثم فهو يصعر خده في أكثر من موقف، ويقابل مرسي عندما يذهب لزيارته وهو مريض بعجرفة وعنجهية.

وتشير الأقصوصة إلى أن مرسى الفقير البسيط الـذى يسكن فـى كـوخ متواضع يشعر بالسعادة غامرة من أعماق نفسه لأن حياته بسيطة رتيبة هادئة، ولأن الإحساس بالسعادة شئ كامن في داخل النفس، يعمل الرضا على زيادة الشعور به، أما صاحبه (عادل) فعلى الرغم من غناه، ومن المعيشة الرغدة التي يحياها فإنه لا يشعر بالسعادة، لأنه يعيش تحت وطأة قيد ثقيل من الأعراف والبروتوكولات التي يلزم بها أصحاب القصور أنفسهم وذويهم.

ومن المظاهر التي تدل على ولوع الكاتب بإبراز المتناقضات التي في المجتمع أيضًا، ما ألمح إليه الكاتب من أن (عادل) حينما مرض جاءه الطبيب إلى المنزل، وظل تحت عنايته الكاملة حتى عوفي من مرضه، على حين أن (مرسى) حينما مرض بالمرض نفسه أرسل إلى مستشفى، ثم جلس في مقاعد الدرجة الثالثة، حيث الإهمال، وسوء المعاملة، لأن هذا القسم تشرف عليه أشخاص لا تحب عملها.

كأن محمد عبد الحليم عبد الله يريد أن يقول لقد صار المجتمع المصري مجتمعا مادياً صرفًا، فهؤلاء الذين يشرفون على هذا القسم من أقسام المستشفى فى الحقيقة لا يؤدون أعمالهم لأنهم لا عائد يعود عليهم من وراء تأدية هذه الأعمال، وكأنهم لا يقتنعون بما يأخذون من أموال الدولة – لاحظ زمن كتابة القصة – ويرون أن من واجبهم أن يبتزوا جيوب الناس.

في التحليل الفنى للقصة:-

الوصف : يتكئ الكاتب على الوصف فى بناء قصصه، وهو حين يصف إنساناً، أو جاداً يعنى بالأشياء الصغيرة جداً، ويستنطقها حتى لتبوح بأسرار صاحبها النفسية، وحتى لكانك تستطيع إن كنت من المبدعين فى الفنون التشكيلية أن تمسك بريشتك وترسم صورة مقاربة للأصل للمنظر أو المشهد الذى وضعه الكاتب، فقد بدأ أقصوصته بوصف المكان الذى هو وعاء الحدث وصفا تفصيليا فقال يصف القصر" يستوقف نظر من تسوقه قدماه إلى تلك البقعة الهادئة الواقعة على النيل فى القاهرة قطعة أرض من بقايا الحقول تنظر إليها القصور فى ازدراء وكبر، لكن الخصب الكامن فى معدنها بدا كأنه يتلقى عنجهية المبانى بتسامح وعفو وإغضاء. كنفس العمل الذى يأتيه سكان هذه المبانى، ونفس العمل الذي يأتيه الكادحون فى هذه الأرض.

ثم قال يصف الكوخ:

وهناك كوخ صغير يجثم بين قصرين ... جدرانه من صفيح وحطب، وطين وقصب ... وجثم كأنه رصد وكله فرعون بكنز ثمين، يتصاعد الدخان من بابه وسقفه وكواه والتفاريح التي تملأ جدرانه، فلو رأيته من بعيد لظننت أنه يحترق.

وبعد أن وصف المكان وصف بطل الأقصوصة أو الشخصية الرئيسية فى القصة، وهو الغلام "مرسى" وصفأ دقيقا يستوعب كل ملامحه، ويفصح عن حالته النفسية، فلقد حدد سنه، ووصف شكله طولاً وعرضاً ولوناً، ووصف ملابسه، ووصف العمل الذى يتلهى به ليقطع أوقات الفراغ، يقول: "وكثيراً ما يأخذ بصرك أول ما يرخى الليل سدوله غلام فى السادسة من عمره، أسود، صعيدى، محلوق الرأس بغير انتظام، جميل العينين، أخضر الأسنان من كثرة أكل الخضر، واسع الجلباب، مفتوح الصدر، ترى هذا الغلام وقد جعل من إحدى الصفائح الفارغة دفا يوقع عليه غناء يطرب له جداً."

ونلاحظ أن كاتب القصة جعل شخصيتها الرئيسية شخصية تنتمى إلى صعيد مصر حتى توحى بما عليه أهل الصعيد من إباء وشمم، كما نلاحظ أنه عبَّر بأوصاف تُنُمُّ عن فقره الشديد "محلوق الرأس بغير انتظام" ربما لأن أمه هى التى تقوم له بهذا العمل لأنه لا يمتلك مالاً يذهب به إلى الحلاق، وأخضر الأسنان من كثرة أكل الخضر" ليشير بها إلى أن غذاء هذا الغلام يعتمد بالدرجة الأولى على ما يخرج من الأرض من الخضر، وكأنه يريد أن يدل بهذا على شدة فقر هذا الغلام لأنه لا يأكل اللحم بسبب فقره واسع الجلباب ليدل على أن الجلباب الذى يرتديه لم يصنع خصيصا له، وإنما هو جلباب أبيه، أو جلباب أهدى إليه من أحد بعد أن استهلكه، ولم يعد يصلح للاستخدام، مفتوح الصدر يدل بها الكاتب على أن هذا الغلام لا يرتدى شيئاً تحت هذا الجلباب الواسع.

ولا يعتمد الكاتب فى وصفه على حاسة البصر وحدها، بل يتكئ فى وصفه على استخدام معظم الحواس التى يدرك بها الإنسان حقائق الأشياء، فمن إتكائه على الوصف السمعى قوله في وصف الكوخ: لكنك حين تقترب منه يأخذ سمعك أول ما يأخذ غناء ناشز لا انسجام فيه يتردد بلهجة صعيدية ويراسله على البعد فى وسط الحقل بكاء لشادوف ينزف الماء من بئر غير غزيرة.

اللغة: لغة القصة فصيحة إلا فيما ندر، ويبدو في كثير من عباراتها تأثر المبدع بالثقافة اللغوية العربية والإسلامية التي درس طرفًا منها في كلية دار العلوم، ترى ذلك في قوله عند وصف الغلام وكثيراً ما يأخذ بصرك أول ما يرخى الليل سدوله غلام ... حيث يستخدم في الحديث عن إقبال الليل تعبير امرئ القيس، الشاعر الجاهلي المشهور في معلقته واصفًا تراكم الظلام، وشدة وطأته عليه في قوله:

وليل كموج البحر أرخى سدوله على بأنواع الهموم ليبتلى

وفي موضع آخر يريد الكاتب أن يصف شوق مرسى إلى رؤية صاحبه الذي لم يعد ينزل من القصر بسبب مرضه، فيذكر أن مرسي صعد إلى حجرة صاحبه من الباب الخلفي حتى لا يراه أحد، ودخل فوجد صاحبه نائمًا يقول الكاتب: " فأقبل عليه كما يقبل الظامئ على المنهل، ولا شك أن هذه الصورة مستمدة من الثقافة اللغوية العربية مثل سابقتها. وفي نهاية القصة يبدو تأثره بالثقافة العربية وهو يقارن بين حال الكوخ الذي تسربل بالظلام بعد موت صاحبه، وحال القصر الذي ظل متوهجًا من كثرة الأضواء فيقول: "ثم أظلت الليلة التالية، فلم يوقد في الكوخ مصباح، بل لبس الظلام منذ مدخل الليل حتى نهايته .. أما القصر فقد كان مشرقاً بأضوائه، مزهورا بجمال بنائه، فهل أحس بالزهو الذي يحسه الصنم حين يحرق تحت قدميه قربان؟!".

وقد وفق الكاتب في استخدام اللغة العامية في الأقصوصة حيث كانت هي اللغة التي يتكلم بها مرسي، وتتكلم بها أمه دائمًا، وهذا شيءً محمود للكاتب لأنهما غير متعلمين، وكذلك كانت أم عادل تتكلم بالعامية، وممن تكلم بالعامية أيضًا في القصة الأم التي كانت تسهر على رعاية ولـدها بالمستشفى إلى جوار مرسي.

وإلى جوار اللغتين الفصحى والعامية نجد الكاتب يتكئ كثيرًا على معجم التعبيرات الدالة على الحركة الجسمية، فنراه يستخدم الانحناء إلى الأمام، ومصمصة الشفاه، وهز الرأس، والتنهد، والإشارة بالأصابع، لإثراء التعبير والتصوير في القصة.

وقد وقع الكاتب في بعض الأخطاء اللغوية والنحوية أذكر منها على سبيل المثال: تقديم التوكيد على المؤكد في أكثر من جملة كما في مثل قوله: "كنفس العمل الذي يأتيه سكان هذه المباني، ونفس العمل الذي يأتيه الكادحون فى الأرض وكان الصواب أن يقول كالعمل نفسه الذي يأتيه سكان هذه المباني، والعمل نفسه الذي يأتيه الكادحون في الأرض.

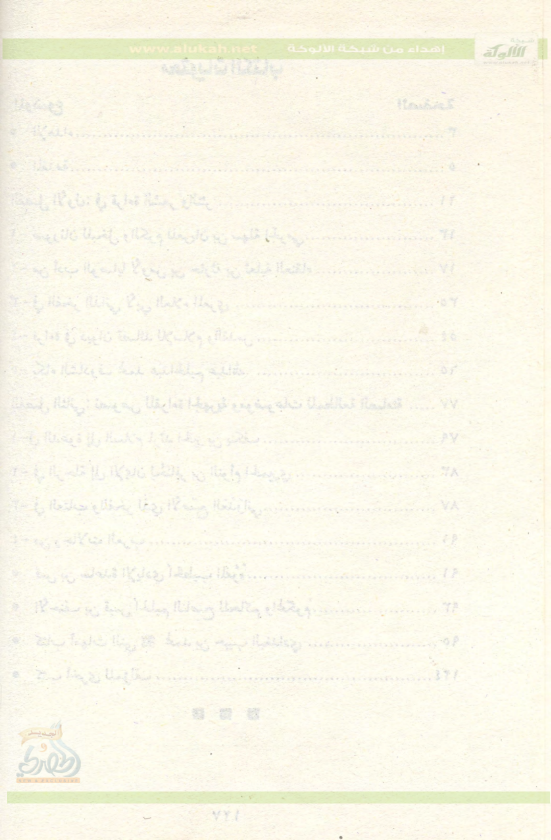
#### الفصل الثانى

alali

نصوص للقراءة الجهرية، وموضوعات للمطالعة الصامتة

- ١- من الأمالي لأبي علي القالي: في الدعوة إلى السلام لمرثد الخير بـن ينكف.
- ٢- من الأمالي لأبي علي القالي: في الرحلة إلى الإيمان لِحْنَافِر بن التوأم الحميري.
- ٣- من الأمالي لأبي علي القالي: في العتاب والفخر لذي الأصبع العَدُواني.
  - ٤- من رجالات العرب: للدكتور نبيل محمد رشاد
    - قس بن ساعدة الأيادي الخطيب المفوه.
  - الأحنف بن قيس الحليم الناصح للحاكم والمحكوم.
    - ٥- كتاب أمهات النبي ﷺ للدكتور نبيل محمد رشاد

ومتحاطي الثر فنصف الجرو



## من الأمالي لأبي علي القالي

- Conclusion

#### في الدعوة إلى السلام لمرثد الخير بن ينكف

روى أبو علي القالي في أمالية قال: "وحدثنا أبو بكر – رحمه الله – قال: حدثنا السكن بن سعيد الجرموزي عن محمد بن عبًّاد عن ابن الكلبي عن أبيه قال: كان مَرْثَدُ الخير بن يَنْكف بن نوف بن مَعْدِ يكَرِب ابن مُضْحِي قَيلا<sup>(1)</sup>، وكان حَدبًا على عشيرته، محبًّا لصلاحهم، وكان سُبَيعُ بنُ الحارث أخو علَس – وعَلَس هو ذو جَدَن – وميثم بن مثوب بن ذي رُعَين تنازعًا الشرف حتى تشاحنا، وخيف أن يقع بن حيّيْهما شرَّ فيتفانى جِدْماهما<sup>(1)</sup>، فبعث إليهما مرثد ليُصلح بينهما فقال لهما: إن التخبط<sup>(1)</sup>، وامتطاء الهجاج<sup>(3)</sup>، واستحقاب<sup>(0)</sup> اللَّجاج<sup>(1)</sup> سيقفكما على شفا هُوَّةٍ في توردها بوار الأصيلة، وانقطاع الوسيلة، فتلافيا<sup>(1)</sup> أمركما قبل انتكاث<sup>(1)</sup> العهد، وانحلال العقد، وتشتت الألفة، وتباين

(٧) تلافيا: تداركا.

(٨) انتكاث: انتقاض.

أنه جعل اللجاج في

السُّهمة (1)، وأنتما في فسحة رافهة (٢)، وقدم واطدة (٣)، والمودة مثرية (٤)، والبقيا معرضة (٥)، فقد عرفتم أنباء مَنْ كان قبلكم من العرب محن عصى النصيح، وخالف الرشيد، وأصغى إلى التقاطع، ورأيتم ما آلت إليه عواقب سوء سعيهم، وكيف كان صيور أمورهم، فتلافوا القَرْحَة (٢) قبل تفاقم الشأي (٧)، واستفحال الداء (٨)، وإعواز الدواء (٩)، فإنه إذا سفكت الدماء استحكمت الشحناء، وإذا استحكمت الشحناء تقضبت (١٠) عرى الإبقاء، وشمل البلاء (١١).

فقال سُبَيْعٌ: أيها الملك، إن عداوة بني العلات (١٢) لا تبرئهـا الأسـاة (١٣)، ولا تشفيها الرُّقاة، ولا تستقل بها الكفاة؛ والحسد الكامن هو الـداء البـاطن، وقـد علم بنو أبينا هؤلاء أنَّا لهم ردَّ<sup>(١٢)</sup> إذا رهبوا، وغيث إذا أجـدبوا، وعضـدٌ إذا حاربوا، ومَفْزَعٌ إذا نُكِبُوا؛ وإنا وإيَّاهم كما قال الأول:

Galing want think hard 10 through " a great to the (1) السُّهْمةُ: القرابة. (٢) رافهة: ناعمة. (٣) واطدة: ثابتة. (٤) مثرية: متصلة. (٥) معرضة: مكنة. (٦) القرحة: الجراحة، والمقصود بها الداء. (٧) الثأي: آثار الجرح. (٨) استفحال الداء: اشتداده. (٩) إعواز الدواء: امتناع وجوده. (۱۰) تقضبت: تقطعت. (11) شَمِلَ البلاء: عَمَّ وانْتَشَر. (١٢) بنو العلات: إذا كانوا من أب واحد لأمهات شتى. (١٣) لا نُبْرِئُها: لا تَشْفِيها، والأساة: الأطباء، واحدها آس. (١٤) ردة: عون.

STD Des tars

الإذاما عَلَموا قسالوا أبونسا وأمنسا

وليس فسم عسالين أمَّ ولا أبُ فقال ميثم: أيها الملك: إن من نَفِسَ<sup>(1)</sup> على ابن أبيه الزعامة، وجَدَبَه<sup>(٢)</sup> في المقامة<sup>(٣)</sup>، واستكثر له قليل الكرامة كان قرفا<sup>(٤)</sup> بالملامة، ومؤنَّبًا على ترك الاستقامة، وإنّا والله ما نعتلُّ لهم بيد إلا وقد نالهم منا كفاؤها، ولا نـذكر لهم حسنة إلا وقد تطلع منا إليهم جزاؤها، ولا يتفيًّا لهم علينا ظِلُّ نعمة إلا وقـد قوبلوا بشرواها، ونحن بنو فَحْلٍ مُقْرَم<sup>(٥)</sup> لم تقعد بنا الأمهات ولا بهم، ولم تُنْزِعْنا أعراقُ السوء ولا إياهم، فعلام مطُّ الخدود، وخَزَر<sup>(٢)</sup> العيون، والجخيف<sup>(٧)</sup> والتَّصَعُر، والبأو<sup>(٨)</sup> والتكبر؟ ألكثرة عدد، أم لفضل جَلَد، أم لطول معتقد؛ وإنا وإياهم لكما قال الأول:

لاهِ ابَـنُ عمَّـك لا أفضَـلْتَ في حَسَـب

عسني، ولا أنــت ديَّــاني فتخزونـــي<sup>(٩)</sup>

- (1) نَفِسَ عليه بكذا وكذا: ضَنَّ عليه به، ولم يجب أن يصل إليه.
  - (٢) جَلَبُه: عابه.
  - (٣) المقامة: الجلس.
- (٤) قَرِفًا: جديرًا، ولا تستعمل إلا فيمن يستحق العقاب والمؤاخذة، أما من يستحق التكريم فيقال فيه جديرٌ، وحقيقٌ، وقمينٌ، وخليقٌ، وحَرِيٌٌ.
  - (٥) مُقْرَم: سَيِّدٌ معظم.
  - (٦) الْخَزَرُ: النظر بمؤخر العين.
    - (٧) الجخيف: التهدد.
      - (٨) البأو: التكبر.
- (٩) تخزوني: تقهرني وتسوسني، والبيت الذي الاصبع العدواني، من نونيته في عتاب شخص اسمه،
   عمرو. راجعها كاملة في المبحث الثالث من هذا الفصل.

الله ومقاطع الأمور ثلاثة: حرب مبيرة، أو سَلْمٌ قريرة، أو مداجاة (1) وغفيرة (1).

فقال الملك: لا تُنْشِطُوا<sup>(٣)</sup> عُقُلَ الشوارد، ولا تُلْقِحُوا العُون<sup>(٤)</sup> القواعد، ولا تُوَرِّتُوا<sup>(٥)</sup> نيرَان الأحقاد، ففيها المتلفة المستأصلة، والجائحة والأليلة<sup>(٢)</sup>، وعَفَّوا بالحِلْم أبلاد<sup>(٧)</sup> الكَلْم، وأنيبوا إلى السبيل الأرشد، والمنهج الأقصد، فإن الحرب تُقْبِلُ يزِبْرِجِ<sup>(٨)</sup> الغرور، وتُدْبِرُ بالويل والثبور، ثم قال الملك:

حَبَوتُ بها مني سُبَيْعًا ومَيْنَما عواقِبُهُ للسَدُّلُ والقُسلُ<sup>(()</sup> جُرهُمَا على العِزَةِ القَعْسَاء<sup>(())</sup> أن تَتَهَدَّمَا عواقِبُهَا يومًا مِنَ الشَّرُ أَسْأَمَا تُفَوَقُهُمْ<sup>(11)</sup> منها الدُّعَافَ<sup>(11)</sup> الْقَشَّمَا<sup>(31)</sup> تُعْادِرُ ذا الأنف الأشَمَ مُكَشَّمَا<sup>(11)</sup>

ب وسم بباري (م) الغرور، وتُدْير بالويل وا تُقْبِلُ يزيرج <sup>(٨)</sup> الغرور، وتُدْير بالويل وا وقلت اعلما أن التدابُر غَادَرَت فلا تُقْدَحًا زَنْدَ العقوق وأبْقِيَا ولا تُجْنِيَا حربًا تُجُرُ عليكُما فإنَّ جناةَ الحرب للحَيْنِ<sup>(11)</sup> عُرْضَةً حذار فلا تُسْتَنْبِتُوهاً<sup>(10)</sup> فإنها

(1) المداجاة: المساترة. (٢) الغفيرة: الغفران. (٣) لاتنشطوا: لاتعقدوا. الحرب إذا قوتل فيها المرة بعد المرة (٤) العون: جمع عوان وهي (٥) لا تؤرثوا: لا تذكوا. (٦) الأليلة: الثكل. (V) أبلاد: آثار. (٨) الزبرج: السحاب. (٩) الدُّلُّ: الدَّلْةُ، والقُلُّ: القِلَّة. (١٠) القعساء: الثابتة. (١١) الحين: القتل، والموت، والمِنيَّة. (١٢) تُفَوِّقُهُم: تسقيهم. (١٣) الدُّعَافُ: السَم. (18) المقشم: المخلوط. (10) لا تستنبثوها: لا تُثيروها. Born they are any all they the (١٦) المكشم: المقطوع.

#### من الأمالي لأبي علي القالي

-1-

### في الرحلة إلى الإيمان لِخُنَافِر بن التوأم الحميري

روى أبو علي القالي في أماليه قال: وحدثنا أبو بكر قال: حدثني عمي عن أبيه عن ابن الكلبي عن أبيه قال: كان خنافر بن التوأم الجميري كاهنًا، وكان قد أوُتِي بَسْطة في الجسم، وسَعَة في المال، وكان عاتياً<sup>(1)</sup>، فلما وَفَدَت وفود اليمن على النبي \*\* ، وظهر الإسلام أغارَ على إبل لمراد<sup>(٢)</sup> فاكتسحها<sup>(٣)</sup>، وخرج بأهله وماله، ولَحِق بالشِّحْر<sup>(٤)</sup>، فحالف جَودان بن يُحَيي الفِرضمي، وكان سيدًا منيعا، ونزل بوادٍ من أودية الشحر محصب كثير الشجر من الأيك والعرين<sup>(٥)</sup>، قال خنافر: وكان رئيي<sup>(٢)</sup> في الجاهلية لا يكاد يتغيب عني، فلما شاع الإسلام مدة طويلة، وساءني ذلك، فبينا أنا ليلة بذلك الوادي نائما إذ هموى<sup>(٣)</sup> هموي مدة عليات. خنافر!، قلت: شصار؟ فقال: اسمع أقُلْ، قلت: فَلْ أسمع،

(1) حائيًا: ظالمًا، عن العتو، وهو تجاوز الحد في الظلم.
 (٦) عراه: شخص كان قد هتا وخرج عن عالوف عادات قوعه، وئيمة أهله، وكَوْن قيلة كان هو آبًا لها.
 (٦) اكتسحها: كنسها إذ الكسع هو الكنس، والمقصود أنه لم يترك منها شيئًا دون أن يأخذه.
 (٤) الشخرُ: ساحل البحر بين عُمان وعَدن.
 (٥) الأيك: الشجر الكثير الملتف، واحده أيكة، والعرين: جماعة الشجر.
 (٢) الرئي: كَعَنِيَّ، ويكسر: حِتَّى يُوَى فَيَحَبّ.
 (٢) هوى: نزل وَسقط.
 (٨) العقاب: طائر معروف.

فقال: عه<sup>(1)</sup> تَعْنَمْ، لكل مدة نهاية، وكلُّ ذي أَمَدٍ إلى غاية، قلت: أجل، فقال: كُلُّ دولة إلى أَجَل<sup>(۲)</sup>، ثم يُتاحُ لها حول<sup>(۳)</sup>، انتُسِحْت النِّحَل<sup>(3)</sup>، ورجعت إلى حقائقها الملل<sup>(0)</sup>، إنك سجير<sup>(1)</sup>، موصول؛ والنصح لك مبذول؛ وإني آنست<sup>(۲)</sup> بأرض الشام نفرا<sup>(۸)</sup> من آل العُدّام<sup>(1)</sup> حكامًا على الحكام، يذبرون<sup>(11)</sup> ذا رونق<sup>(11)</sup> من الكلام، ليس بالشعر المؤلَّف، ولا السجع المتكلف، فأصغيت فزُجِرْت<sup>(11)</sup>، فعاودت فظُلِفْت<sup>(111</sup>؛ فقلت: بم تُهَينِمُون<sup>(21)</sup>، وإلام تَعْتَزُون<sup>(01)</sup>؟ قالوا: خطاب كَبَّار، جاء من عند الملك الجبار، فاسمع ياشصار، عن أصدق الأخبار، واسلك أوضح الآثار، تنجُ من أوار النار<sup>(11)</sup>، فقلت: وما هذا الكلام؟

(١) عه: فعل أمر من وعي يعي بمعنى تُنَبُّهُ وحَفِظ. (٢) أجل الأولى بمعنى نعم، وأجل الأخرى بمعنى زمن ومدة. (٣) حوّل: التحول والزوال. (٤) النِحَلُ: جمع نِحْلةً، والنحلة هي الدعوى من الادعاء، وتطلق على كل ديانة وضعية. والنسخ: الإزالة، والتغيير، والإبطال، وإقامة شيء جديد بعد ذلك. (٥) الملل: جمع ملة، والملة: الشريعة أو الدين. (٦) السجير: الخليل الصَّفي، وتجمع على سُجَرًا. (٧) آنست: أَبْصَرْتُ. (٨) نفرًا: النفر الجماعة من الرجال دون العشرة. (٩) آل العذام: قبيلة من قبائل الجن (1) while the second and the start of the (۱۰) يَذْبُرون: يقرأون، ويزبرون: يكتبون. الكامرات ليغمر كالانجا والرواج والولي مغاط (۱۱) رونق: حُسْن. (١٢) أصْغَيتُ: استمعتُ، وزُجِرتُ: نُهِيتُ. (١٣) ظُلفت: مُنِعْت. (١٤) تُهيَنُمون: الهيمنةُ الصوتُ الحَفِيُّ، والهينوم الكلام الذي لا يُفْهم، وشصار يسأل النَّفر من آل العذام عن حديثهم الخافت الذي لم يستطع أن يفهم منه شيئًا. (١٥) تعتزون: تنتسبون. (١٦) أوار النار: سعيرها. 5,00

فقالوا: فرقانٌ بين الكفر والإيمان، رسولٌ من مُضرَ، من أهل المدر، ابتُعِتْ فَظَهَر، فجاء بقول قد بَهَر<sup>(1)</sup>، وأوضح نهجًا قد دَثَر<sup>(٢)</sup>، فيه مواعظُ لمن اعتبر، ومعادٌ لمن ازدجر<sup>(۳)</sup>، ألَّف بالآي الكُبُر؛ قلتُ: ومن هذا المعوثُ من مضر؟ قال: أحمدُ خيرُ البشر، فَإِنْ آمنْت أُعْطِيت الشَّبَر<sup>(٤)</sup>، وإنْ خالفْت أصْلِيت سَقَر؛ فآمنْت يا خنافر، وأقبَلْت إليك أبادر، فجانيب كلَّ كَافر، وشايع كلَّ مؤمن طاهر، وإلا فهو الفراق، لا عن تلاق؛ قلت: ومن أين أبغي هذا الدين؟ قال: من ذات الإحَرِين، والنفر اليمانين، أهل الماء والطين؛ قلت: أوضح، قال: الحق بيثرب ذات النخل، والنفر اليمانين، أهل الماء والطين؛ قلت: أوضح، قال: الحق بيثرب ذات النخل، مؤلس عني<sup>(٧)</sup> فيت مذعورا أراعي الصباح<sup>(٨)</sup>، فلما برق لي النورُ امتطيت راحلتي<sup>(1)</sup>، وآذنت أعبُدي <sup>(١1)</sup>، واحتملت باهلي <sup>(11)</sup>، وأقبلت أريد أوسيان من

(1) بهر: أضاء، وأعجب.
(٢) دثر: قَدْمَ، ودَرَس.
(٣) مُعَاذ: ملجا، وازدجر: انتهى وامتنع.
(٤) الشَّبُر: الحير.
(٥) الحرَّة: أرض ذات حجارة نخرة سود، وهي موضع بين المدينة والعقيق، وقيل: ظاهر المدينة، وقيل: ظاهر المدينة، وقيل: المعرفي المدينة، وقيل: طاهر المدينة، وقيل: طاهر المدينة، وقيل: طاهر المدينة، وقيل: قَبْلي المدينة، وقيل: طاهر المدينة، وقيل: طاهر المدينة، وقيل: المعرفين المعرفين الحرّة: أرض ذات حجارة نخرة سود، وهي موضع بين المدينة والعقيق، وقيل: طاهر المدينة، وقيل: قَبْلي المدينة، وقيل: وقيل:

فأصبتُ<sup>(()</sup> بها مُعَادَ بَنَ جَبَلِ أميرًا لرسول الله ﷺ، فبايعْتُهُ على الإسلام، وعلمني سورًا من القرآن؛ فمَنَّ الله عَلَيَّ بالهدى بعد الضلالة، والعلم بعد الجهالة؛ وقلت في ذلك:

فَأَلْقَدَ مِنْ لَفْحِ الزَّخِيخ<sup>(٢)</sup> خُنَافِرًا وأوضح لي نهجي وقد كانَ دائر لأصليت حرًا من لظى الهوب<sup>(٤)</sup> واهرا<sup>(٥)</sup> وجَائبت من أمسي عن الحقِّ نائرا<sup>(٢)</sup> فَللَّه مُعْرو عاد بالرُّشادِ آمِرا<sup>(٢)</sup> تُؤَرُّتُ هُلُكا<sup>(٨)</sup> يوم شايعت شاصرا<sup>(٩)</sup> بما كنت أغشى المنايات يُحَابرا ياتي مِنْ أَقْتَال<sup>(١١)</sup> مَنْ كانَ كافِرَا فَقَدْ أَصبح الإسلامُ للكفر قاهرا ألِـــــمْ تَــرَ أَنَّ الله عــادَ يفَضْـلهِ وَكَشَّفَ لي عَن جَحْمَتَيُ<sup>(٣)</sup> عَمَاهُمَا دعاني شصَـارٌ للـتي لـو رفضتُها فأصبتحت والإسلام حشو جوانحي وكان مُضِلِّي مَـنْ هُـليت يرُشده نجوت مجملو الله مِنْ كُـلٌ قُحْمَةٍ<sup>(٣)</sup> وَقَــدْ أَمَنَــتْنِي بَعْـدَ دَلــك يُحَـابرُ فَمَنْ مُبْلِغَ فَتَيان قـومي ألوكَهُ<sup>(١1)</sup> عليكم سَوَاءَ القَصْلِو لا فُـلٌ حـدُكُمُ

(۱) فأصبت بها معاذ بن جبل: أي وَجَدْتُ بها معاذ بن جبل.
(۲) الزخيخ: النار.
(۳) جَحْمَتَيْ: عيناي.
(٤) الهوب: النار.
(٥) واهرا: الواهر الهواء الساكن مع شدة الحر.
(٢) نائرا: نافرا هائجًا.
(٢) تُحْمَة: شِدَة.
(٨) تَوْرَتُ هُلْكًا: أي تجعل الهلاك من إرثي، والإرث هو الميراث، والنصيب.
(٩) شايعتُ: التَبعت، وناصرتُ.
(٩) شايعتُ: التَبعت، وناصرتُ.
(٩) ألوكة: رسالة.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الالولة المحمد |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| All Maria and State and State and a state of the second state of t |                                                                                                                  |  |
| من الأمالي لأبي علي القالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                  |  |
| في العتاب والفخر لذي الإصْبَع العَدْوَاني (*)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                  |  |
| - The second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <ol> <li>١ يا مَنْ لِقَلْبٍ طويل البث (١) محزون</li> </ol>                                                       |  |
| والـدهُر ذو وغلظة حينًا وذولـين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲ أمْسَى ثَذَكُرَهَا مِنْ بَعْدِمَا شَخَطَتْ (۲)                                                                 |  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳ فَإِنْ يَكُنْ حُبُها أمسى لنا شَجَنًا (")                                                                      |  |
| A TANK THE PARTY AND A TANK A TANK A TANK A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤ فَقَدْ غَنِينَا <sup>(١)</sup> وشمل الدار يجمعنًا                                                              |  |
| بصادِق من صفاءِ الودُ مكنون (٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥ ترمي الوُشاة فلا تُخطِي <sup>(٧)</sup> مَقَاتِلَهُمُ                                                           |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲ ولى ابنُ عَمَّ على ما كان مِنْ خُلُقَ                                                                          |  |

- (\*) هو حرثان بن مُحَرِّث، شاعر جاهلي قديم، عُمِّرَ طويلا، ومات قبل الإسلام.
- (۱) البثُّ: أشدُ الحزن، والشاعر يأسى على قلبه الذي استولى عليه الحزن والكمد بعد أن تذكر محبوبته أمّ هارون.
  - (٢) شحطت: بَعُدَت
  - (٣) شجنًا: الشَّجْنُ الهم والحزن.
    - (٤) الوأي: الوعد.
  - (٥) لا يواتيني، وفي رواية يؤاتيني، والمقصود أنها أصبحت تُخْلِفَ الوعد، ولا تفي به.
    - (٦) غنينا: أقمنا وعشنا. القاموس المحيط ٤/ ٣٦٤.

(٧) فلا نخطى: الأصل فلا نخطئ، وحذفت الهمزة لضرورة الشعر.

- (٨) استهل الشاعر قصيدته بالغزل على عادة الجاهليين ليستميل القلوب، ولتصغى إليه الآذان، ثم
   انتقل بعد هذا البيت الخامس إلى العتاب والفخر.
- (٩) خُلُقٍ: تَحْالُقٍ وتعاملٍ بيني وبينه، وأقلية ويقليني: لا أرتاح لطريقته في الحياة، ولا يرتاح لطريقتي فيها.

فَحْالَنِي دَونَـهُ بَـلْ خِلْتُـهُ دوني ( أزري (أ) بندا أندا شدالت نعامتنا (") Vin عَنِّي ولا أنتَ ديَّاني (1) فتخْزُوني (٧) لاهِ إبْنُ عمَّكَ (٤) لا أفضلت في حَسَب (٥) A ولا بنفسِـكَ في العــزَّاءِ (١) تَكْفِــيني ولا تقوتُ عيالي يـوم مُسْفَبَةٍ (٨) 9 فإن ذلك مما ليس يُشْجيني (١١) فَإِنْ تُردْ عَرضَ الدنيا بمنقصتي (١٠) 1. ومسا سسواهُ فسإنَّ الله يكفسيني ولاً يُـرَي فِـيٌّ غَـيرَ الصـبر منقصـةً 11 ورهبةُ الله فَمي محوليٌ يُعَماديني لولا أواصِرُ (١٢) قُرْبَى لَسْتَ تَحفظُها 14 إنو رأيتُك لا تنفك تبريني إذا بريتُك (١٢) بريًا لا الجبارَك 15 إن كان أغناك عنَّى سوف يُغْنِيني إنَّ الــذي يقــبضُ الــدنيا ويَبْسُــطُها 18 والله يَجْزِيْكُمُ عَنِّي، ويَجْزِينِي الله يعلمُـــــني، والله يَعَلّمُكـــــم 10 (١) أزري بنا: تُنقَصَنَا وعابنا. (٢) شالت: نعامتنًا: افتقرنا لتفرقنا، وذهاب عِّزنا.

- (٣) خَالَ: حَسِبَ أو ظنَّ، وخالني دوني أي توهم أنني أقل منه رتبة، وذلك لما معه من المال، وخلته دوني أي والحقيقة أنني أراه أقل منى لأنه عارٍ مما أتحلى به من الحلم، والصبر، ولين الجانب للصغير والكبير من أهلي وقومى.
  - (٤) لاهِ ابنُ عمك: لله ابن عمَّك.
  - (٥) الحِسَبُ: الشرف الثابت في الآباء، أو الدين، أو الكرم. القاموس المحيط ١/ ٥٤.
- (٦) ديًاني: من دانه بمعنى غلبه وقهره، وفي الحديث والديان لا يموت، والديان هو الله في لأنه هو القاهر فوق عباده، ولأنه غالب على أمره عز شأنه.
  - (٧) تخزوني: تُسيَّرُني، وتسوسنى.
- (٨) ولا تقوت عيالي: المقصود ولا أنت تقوت: أي تُطْعِم، عيالي من أعولهم، والمسغبة: الحجاعة من سنخب، وسنخب، وفي القرآن العظيم ﴿ أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ فِي مَسْعَبَةٍ ﴾ سورة البلد، آية رقم ١٤.
   (٩) العُزاءُ: السَّنَةُ الشديدة.
  - (١٠) عرض الدنيا: التباهي والتفاخر، بمنقصتي: بتنقّصي وشتمي.
    - (١١) يشجيني: يوقعني في الحزن.
    - (١٢) أواصر قربي: علاقات قرابة، جمع آصرة.
      - (١٣) بريتك: قطعتك.

الأ أحِـــــبْكُمُ إِذْ لِم تحبُّـــوني ١٦ صادا عَلَى وَإِنْ كُنْسَتُمْ دُوِي رَجِعِتَى ترعى المخاض(1)، ولا رأى بمغبون(1) ١٧ عنَّسي إليكَ فَما أمَّسي براعية وابن أير أبري أبري من أبرين ١٨ إنَّــــي أبـــــيُّ أيـــــيُّ ذو محافظــــة ولا ألــيَنُ لَمــن لا يبتغَــي لــيني ١٩ لا يُحْرَجُ القَسْرُ (٣) مِنْي غَيْرَ مابية (٤) هونًا فَلست بوقاف على الهون (1) ٢٠ عَفٌ يؤوسٌ (٥) إذا ما خِفْتُ من بلا وإنْ تُخَلِّقَ (^) أخلاقًا إلى حِين (١) كُلُ امرئ صائِرُ يومًا لشَيمته (٧) 11 لَقُلْتُ إِذْ كَرِهَتْ قُرْبِي لها بِينِي (١٠) وَالله لو كَرِهَتْ كَفَّى مُصَاحَبَتِي 27 عن الصديق، ولا خيري بمنون((() ٢٣ إئى لَعَمْرُكَ ما بابي بذي غَلَقِ

- (١) ترعى المخاض: قال أبو محمد القاسم بن محمد بن بشار الأنباري: أي لَسْتُ بابن أمَةٍ، ويقال إنه عرَّض به، وكان ابن أمة. قال الأصمعي وإنما خصَّ رغيَّة المخاض لأنها أشدُّ من رعيَّة غيرها، ولا يُمتَهَنُ فيها إلا من حَقَرَ ولم يُبَالَ به. شرح المفضليات، نشر مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى، القاهر ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م، ص٣٢٣.
- (٢) مغبون: ضعيفٌ، وتافه، وقد افتخر الشاعر في هذا البيت بأمه، وبآرائه الصائبة التي لا يتجاوزها الناس.
  - (٣) القسرُ: القهر، والعنف، والشدة.
  - (٤) مابية: من الإباء، وهو الرفض في شمَم وأنفَة.
- (٥) العَفُّ هو العفيف، وهو الذي يكفُّ عما لا يَحِلُّ ولا يَجْمُل، ويؤوس: قنوط، واليأس ضد الرجاء، والمقصود أنه لا يرتجى شيئًا مما عند الناس.
  - (٦) المون، والهوان: المذلة.
  - (٧) شيمة الإنسان: طبعه الذي فطر عليه.
  - (٨) تَخْلُقَ: على زَنَةٍ تَفَعَّلَ، أي تحوَّلَ عن طبعه، وتكلف ما ليس عنده من محمود الحُلال.
    - (٩) إلى حين: إلى وقت معلوم، وزمن محدود.
    - (١٠) بيني: فعل أمر من بان يبين، أي فارقي وارحلي.
- (11) الخير: المال، ومنه قوله تعالى: ﴿ وإِنَّهُ لِحُبُّ الخَيْرِ لَشَدِيدًا ﴾ سورة العاديات، رقم الآية (1) وممنون: مقطوع، ومنه قول تعالى: ﴿ وإِنَّ لَكَ لاَجْرًا غَيْرَ مَمْنُون ﴾ سورة القلم، آية ٣ يقول الشاعر لا أغلق بابي في وجه الصديق ولا أبخل بشيء من مالي عُنه.

بالمنكرات، ولا فتكمى بممامون وآخرين كـــثيرٌ كُلْهُـــم دونـــي فسأجعوا أمسرتكم طسرا فكيسدوني وإن جَهِلْتُمْ سبيلَ الرُّشدِ فَأَتُونِي لا عيبَ في الثوبِ منْ حُسْن ومنْ لين طورًا من الدهر تارات تُماريني وُدِّي على مُثْبَتٍ في الصَّدْرِ مكنون دعوتهم راهين مينهم ومرهون حتمى يظلموا جميعُما ذا أفسانين سمحًا كريمًا أجازي مَنْ يُجَازِيني المعالي على الأدنس (١) بمنطلق ٢٥ عندي خلائِت أقسوام ذوي حُسَب ٢٦ وأنستم مَعْشَسرٌ زَيْسَدُ على مائسة (٢) ٢٧ فَإِنْ علمتم سبيلَ الرُّشْدِ فانطلقوا ۲۸ يسارُبُ تُسوب (۳) حواشيه كأوسَطِه ٢٩ يومًا شدَدْتُ على فرغاءَ فَاهِقَةً ٣٠ قد كنت أعطيكُمُ مالي وأمنحكم ٣١ يارُبُّ حَيٍّ شديدِ الشَّغْبِ (٥) ذي لجَبِ (١) ٣٢ رَدَدْتُ بِاطِلَهُمْ فِي رأس قائل هم ٣٣ يا عمرو لو لِنْتَ لي أَلْفَيَتَنِي<sup>(٧)</sup> يَسَرًا

A Rectanting of the advectory and the second s

(١) الأدنى: الأقل رتبة أو منزلة، ولعله يعني بها حفدته وخدمه، وعبيده وإماءه، والشاعر يريد أن يقول: إذا كانت هذه حالي مع هؤلاء فكيف تكون أخلاقي مع الأتراب والأنداد؟!.

(٢) زيد على مائة: أي تزيدون على مائة.

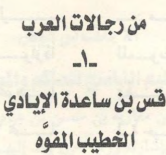
(٣) ثوب: سيف، وقد سُمِّي السيف ثوبًا لأن كل ذي سلاح يثوب إليه. لمع حديد المعه ما (٣)

(٤) الفرغاء: الطعنة التي تُحْدِثُ جرحًا كبيرًا واسعًا، والفاهقة التي تفْهقُ بالدم.

(٥) الشغب: تهيجُ الشرِّ.

(٦) ذولجب: ذو صياح وجلبة.

(٧) ألفيتني: وجدتني.



5

هو قس بن ساعدة الإيادي حكيم العرب، وطبيبها، وخطيبها المشهور الذي لا يشق له غبار، ولا يباريه مبار في فصاحته ولسنه، أورد لـه ابـن عبدربـه الأندلسي في كتابه العقد الفريد فقرًا ومقطوعات من كلامه نستشف منها أنه كان راجح العقل، وافر الحلم، سديد الرأي، مقدمًا عند ملوك الناس، وقادة الشعوب في عصره، ووصفه ابن قتيبة في كتابه المعارف بأنه كمان موقنا بآيات الله، ولعل ابن قتيبة يقصد بهذا الوصف ما عرف عنه من عزوف عن عبادة الأصنام، واعتقاده بأن هذا الكون لابد أن يكون لـ خالق يتصف بالعظمة والقوة والجبروت، والحكمة والرحمة والعدل، وأن بنى الإنسان لابد أنهم صائرون إليه في نهاية المطاف ليحاسب كل واحد منهم عما عمل في حياته، ويثاب المحسن على إحسانه، ويعاقب المسيء على إساءته. روي ابـن عباس م قال: قدم وفد إياد على رسول الله على فقال: أيكم يعرف قس بن ساعدة الأيادي؟ قالوا: كلنا يعرفه: قال: فما فعل؟ قالوا: هلك، قال: ما أنساه بسوق عكاظ في الشهر الحرام على جمل له أحمر وهو يخطب الناس ويقول: من عـاش مات، ومن مات فات، وكل ما هو آت آت، إن في السماء لخبرا، وإن في الأرض لعبرا، سحائب تمور، ونجوم تغور، في فلك يدور، ويُقْسِمُ قس قسمًا إن لله لـدينًا هو أرضى من دينكم هذا. ثم قال: ما لي أرى الناس يـذهبون ولا يرجعـون؟ أيقنَّ أنسبي لا محسبا لة حيث صار القوم صائر

لقد أورد هذا النص غير واحدٍ من علمائنا القدامى بيد أن الجاحظ قد التفت التفاتة ذكية إلى هذا الشرف العظيم الذي حصل عليه قس بن ساعدة، ذلك أن النبيﷺ هو الذي روى هذه الخطبة التي قالها هذا الخطيب المفوه بسوق عكاظ، وقد علق الجاحظ على هذا فقال وهذا إسناد تعجز عنه الأماني، وتنقطع دونه الآمال ثم مضى يتلمس الأسباب التي أدت إلى أن يحوز قسٌ هذا الشرف فقال: وإنما وفق الله ذلك الكلام لقس بن ساعدة لاحتجاجه للتوحيد، ولإظهاره معنى الإخلاص، وإيمانه بالعبث.

وروى الإخباريون ما كان بين قس بن ساعدة وقيصر الروم في عصره من محاورات.

فمن ذلك قولهم: قال قيصر لقس: صف لي مقدار الأطعمة فقال: الإمساك عن غاية الإكثار، والبقيا على البدن عند الشهوة، وقال له: ما أفضل المعرفة؟ فقال: معرفة الرجل نفسه، فقال: فما أفضل العلم؟ فقال: وقوف المرء عند علمه، فقال له: فما أفضل المروءة؟ فقال: استبقاء الرجل ماء وجهه.

والذي تدل عليه هذه النصوص أن قيصر الروم كان يثق ثقة كاملة في قس ابن ساعدة بوصفه طبيبًا حاذقًا عارفًا بأسباب الأدواء، ووسائل المداواة، وبوصفه حكيمًا وفيلسوفًا من كبار حكماء زمنه وفلاسفته.

الألواق الالداء من شبكة الألو

# الأحنف بن فيس

#### الحليم الناصح للحاكم والمتكوم

هو صخر بن قيس بن معاوية بن حصن بن عباد بن مرة بن عبيد التميمي، أسلم، وأسلم معه قومه بإشارته ورأيه حين وفد إليهم الرسول اللا يدعوهم إلى الإسلام، وظل بديار قومه لم يبرحها طوال حباة الرسول الكريم الله ومدة خلافة أبي بكر الصديق الله، ولكنه خرج عن منهجه هذا في خلافة الفاروق عمر بن الخطاب الله، حيث تذكر المصادر التاريخيا، والأدبية أنه وفد عليه، وجالسه، وكان عنده صاحب رأي ومشورة، ثم انخرط بعد ذلك مشاركا في الحياة السياسية العربية حيث شهد مع الإمام علي بن أبي طالب الله وقعة صفين، إلا أنه لم يشهد موقعة الجمل مع أحد الفريقين المتنازعين، وكان كثيرًا ما يفد على معاوية بن أبي سفيان بعدما تولى الخلافة مقدمًا له النصح والرأي.

ولقد تحدث الإخباريون أنه كان مُعمَّا مُخُولاً، وأنه كان يفاخر بذلك،فلقـد كان عمه الأكبر المتشمس بن معاوية الذي وُصِفَ بأنـه يزيـد علـى الأحنف في حلمه، وكان خاله الأخطل بن قُرط أحـد شـجعان العـرب المعـدودين، وكـان الأحنف يباهي به في كل مجلس ونادٍ ويقول: ومن له خالٌ مثل خالي.

ويبدو أن الأحنف بن قيس قد كان دميم الخلقة، فقد نص الرواة على أنه كان صعل الرأس - أي دقيقها – أحجن الأنف، أغضف الأذن – أي مائلها في استرخاء ظاهر – متراكب الأسنان، أشدق – أي واسع الشدق –، ناتئ الوجه، أعور العين باختها، خفيف العارضين، أحنف الرجلين، ولكنه لم تمنعه هذه العيوب الخِلْقِبَّه من أن يكون سيدًا في قومه، ومثله ينهض دليلاً على أن العرب قد بلغوا من الشرف والرفعة حدًا لم تستطع بلوغه إلى الآن المدنيات المعاصرة، الإنسان وعرضه، وزنوا الرجال بالموازين الصحيحة العادلة، فليست العبرة بطول الإنسان وعرضه، ولا ببياض بشرته ووسامة خلِقَتِه، وإنما العبرة بمكارم أخلاقه، ومحامد شيمه، على حين أن تلك المدنيات تعرف ألوانًا من التمييز بين البشر على أساس اللون حينا، وعلى أساس العرق حينًا، كما تعرف ألونًا من الفنون التي تقوم على السخرية من هؤلاء، والهزء بهم عن طريق تضخيم معايبهم الخِلْقِيَّةِ وإبرازها، وإضحاك الناس عليها.

على أن الأحنف بن قيس كان حريصًا على أن يبدو في أبهى صورة، وآنق حلة، وأجمل هيئة، وكان يحض الناس على التجمل، فمن أقواله المأثورة: استجيدوا النعال فإنها خلاخيل الرجال، كما كان يوصي بالاهتمام بالصحة حتى يظل الإنسان قويًا متماسكًا قادرًا على العمل والكسب، ومن أقواله في ذلك: الزم الصحة يلزمك العمل، وسئل يومًا: ما المروءة؟ فقال: العفة والحرفة، ومعنى هذا أن مروءة الرجل لا تكتمل عنده إلا بأمرين مهمين: الأول: أن يكون عفيفًا فاضلا، لا ينظر إلى محارم الآخرين، ولا تتعلق نفسه بشيء من الخنا والفجور، والثاني: أن يكون له عمل يكتسب منه قوته، وقوت من يعول، ويكفه عن سؤال الناس.

ودخل الأحنف على معاوية بن أبي سفيان فأشار إلى الوساد فقال له: اجلس. فجلس على الأرض، فقال له معاوية: وما منعك يا أحنف من الجلوس على الوساد فقال: يا أمير المؤمنين إن فيما أوصي به قيس بن عاصم المنقري ولده أنه قال: لا تُعْشَ السلطان حتى يملَّك، ولا تقطعه حتى ينساك، ولا تجلس له على فراش ولا وساد، واجعل بينك وبينه مجلس رجل أو رجلين، فإنه عسى أن يأتي من هو أولى بذلك المجلس منك فتُقام له فيكون قيامك زيادة له، ونقصانًا عليك، حسبي بهذا المجلس يا أمير المؤمنين. فقال معاوية: لقد أوتِيَتْ تميم الحكمة مع رقة حواشي الكلم.

## (كتاب أمهات النبي المحمد بن حبيب البغدادي )<sup>(\*)</sup> نشرة د/ محمد عبدالقادر أحد دراسة في نقد الكتب، وأصول نشر التراث

\_0\_

alali

تسعى هذه الدراسة إلى تحقيق هدفين اثنين: أولهما:- محاولة التعـرف على الأصول النظرية المتعلقة بتحقيق التراث ونشره كما وضعها المستشـرق الألمـاني برجستراسر، وإلى أي مدى يتم الالتزام بهـا وتطبيقهـا فيمـا يحقـق وينشـر مـن نصوص تراثية.

والهدف الآخر هو محاولة التعرف على الفروق المنهجية والإجرائية عنـد معالجة التراث العربي ونشره وذلك عند جيلين من الحققـين والناشـرين أولهما جيل الرواد من سدنة التراث العربي والإسلامي، والآخر جيـل الدارسـين مـن الأكاديميين والأساتذة الجامعيين.

وقد توسلت إلى تحقيق هذين الهدفين بدراسة نشرة كتاب أمهات الـنبي ﷺ لحمد بن حبيب البغدادي المتوفي ٢٤٥هـ التي أخرجها الدكتور محمد عبـدالقادر أحمد عام ١٩٨٢م بالقاهرة، ومقارنتها بالنشرة البغدادية الـتي أخرجهـا الـدكتور حسين محفوظ عام ١٩٥٢م.

واستخدمت هذه الدراسة المنهج الوصفي حيث عنيت بوصف صنيع كل

(\*) نُشِرَتْ هذه الدراسة من قبل بمجلة كلية الآداب جامعة الزقازيق، المجلد التاسع والأربعين • الصادر في ربيع ٢٠٠٩م الصفحات من ١٣١ - ١٥٤.

إهداء من شبكة الألوكة

من المحققين الجليلين في نشرهما للكتاب مع بيان ما يحمل هذا الصنيع بين جنباته من إيجابيات، وما ينطوي عليه من سلبيات.

-1-

نشر الدكتور محمد عبدالقادر أحمد كتاب أمهات النبي ﷺ لحمد بـن حبيب البغدادي محققاً في مكتبة النهضة المصرية، وصدرت طبعته الأولى عام ١٤٠٢هـ - ١٩٨٢م، وقد جاء في اثنين وأربعين ومائة صفحة من القطع الصغير، ويشغل نص كتاب ابن حبيب المحقـق الصفحات مـن الصفحة التاسعة والسبعين إلى الصفحة السابعة والتسعين من الكتاب.

ولهذا الكتاب مع الدكتور محمد عبدالقادر أحمد قصةً، ذلك أن المدكتور حسين على محفوظ الناشر الأول للكتاب كان قد أهمدى نسخة من نشرته إلى المحقق العلامة الأستاذ عبدالسلام محمد هارون رحمه الله تعالى.

وظلت نشرة الدكتور محفوظ قابعة في مكتبة الأستاذ عبدالسلام هارون ردحاً من الزمن إلى أن وقع عليها الدكتور محمد عبدالقادر فأخذ يتصفحها ويقلبها، ويطيل النظر فيها إلى أن أدرك نفاستها وأهميتها، ورآها خالية من التحقيق، والتقديم، والدرس فرغب إلى أستاذه العلامة عبدالسلام هارون أن يعيره إياها ليعيد تحقيقها، ودرسها، ونشرها، وفي هذا يقول: "وقد سمح لي العلامة الأستاذ عبدالسلام هارون بتصوير هذه النسخة المطبوعة من كتاب أمهات النبي على والتي أهداها له الناشر الدكتور حسين علي محفوظ في

ويتابع الدكتور محمد عبدالقادر أحمد حديثه فيقول: وبعد قراءتي لهذه النسخة ازداد تصميمي على طبع الكتاب بالأسلوب الذي رسمته، وبطريقة

(١) كتاب أمهات النبي ﷺ ص٥٩.

هداء من شبكة الألوكة

التحقيق العلمي الذي تعلمناه، ونعلمه لتلاميذنا المبتدئين في الجامعة، أولاً لأن الكتاب جاء بطبع صورة المخطوطة، وثانياً لأننا لا نملك من هذه النشرة – فيما أعلم- سوى النسخة المهداة من المؤلف<sup>(۱)</sup> للأستاذ عبدالسلام هارون، وثالثاً لأن هذه النشرة تمت في بغداد سنة ١٩٥٢م، أي مضى عليها تسعة وعشرون عاما<sup>(۲)</sup>.

ولقد قام الدكتور محمد عبدالقادر أحمد بإعادة تحقيق الكتاب بالمنهج العلمي الذي تعلمه على أيدي رجال الطبقة الأولى من المحققين الجامعيين المصريين من أمثال العلامة عبدالسلام هارون –رحمه الله–، وسوف نُخُصُ هذا التحقيق بنقد مستقل فيما يأتي من صفحات هذا البحث.

وقداًم بين يدي التحقيق بحداً كاشفاً عن المؤلّف والمؤلّف جاء في ست وسبعين صفحة جرى فيها الحديث عن المؤلّف محمد ابن حبيب البغدادي من حيث اسمه، ونسبه، ومولده، ونشأته، ومعاصريه من الأدباء والرواة، والعلماء من أمثال أبي زيد الأنصاري ت٢١٥هـ، والأصمعي عبدالملك بن قريب ت٢١٢هـ، وأبي عبيد القاسم بن سلام ت٢٢٣هـ، وابن الأعرابي ت٢٣١هـ وغيرهم، ثم جرى الحديث بعد ذلك عن شيوخ ابن حبيب وتلاميذه، وعن كتبه، وقد وضعها في ثبت مرتبا إياها على حروف المعجم، وموضحاً ما هو منها منشور، وما هو في حكم الضائع منها ما فقد مع ما فقدناه على مر الزمان من ذخائر تراثنا.

 (١)هذا سهو من الدكتور محمد عبدالقادر أحمد، وهو يقصد المحقق أو الناشر الدكتور حسين علي محفوظ.

(٢) كتاب أمهات النبي 難 ص٥٩، ٢٠.

وتلا ذلك حديث عن وفاة محمد بن حبيب البغدادي، وحديث آخر عـن •كانته العلمية.

ولقد جاء هذا الجزء الأول من الدراسة في سبع وثلاثين صفحة كان حرياً بالدكتور محمد عبدالقادر أحمد أن يجعل منها الفصل الأول من فصول الدراسة وأن يمنحه عنواناً جامعاً يضم شتيت المسائل العلمية التي عرضناها قبل، وكان من المكن أن يُسَمَّى هذا الفصل: "محمد بن حبيب البغدادي من المهد إلى اللحد".

ولي على هذا الجزء الأول من أجـزاء الدراسة مجموعة مـن الملاحظـات أبرزها في النقاط الآتية:-

أولاً: لقد صمتت المصادر التي ترجمت لحمد بن حبيب البغدادي – على كثرنها – عن تحديد تاريخ ميلاد هذا المؤرخ الأديب، ولقد حاول الدكتور محمد عبدالقادر أحمد تحديد هذا التاريخ على وجه التقريب منطلقاً في ذلك من تحديد المؤرخين القدماء تاريخ وفاته، حيث أجمع مترجموه على أنه توفى لسبع بقين من ذي الحجة سنة خس وأربعين ومائتين بسرً من رأي في خلافة التوكل<sup>(۱)</sup>، ووجد الدكتر رمحمد عبدالقادر أن من أساتذة ابن حبيب البغدادي وشيوخه أبا اليقظان المحتر محمد عبدالقادر أن من أساتذة ابن حبيب البغدادي وشيوخه أبا اليقظان الدكتر رمحمد عبدالقاد أن من أساتذة ابن حبيب البغدادي وشيوخه أبا اليقظان المحتور عمد عبدالقاد أن من أساتذة ابن حبيب البغدادي وشيوخه أبا اليقظان الدكتر رمحمد عبدالقاد أن من أساتذة ابن حبيب البغدادي وشيوخه أبا اليقظان مسحيم، بن حفص الإخباري والنسًابة المشهور المتوفي سنة ١٩١ه مي وافترض الجلون أن يكون ابن حبيب قد بدأ يلتحق بمجالس هذا الشيخ العلمية في هذا التاريخ، أي في عام ١٩١هم، وافترض –أيضاً أن تكون سن ابن حبيب في هذا الوقت خس عشرة سنة، وخرج من هذين الفرضين بأنه من المكن أن يكون ميلاد ابن حبيب دائراً بين عامي ١٧٥هم، ١٧٦هم، وبالتالي يكون قد عاش على مسرح الحياة مدة تصل إلى سبعين عاماً، ويكون قد عاصر فيها سبعة من الحلقاء العباسيين وهم: –

(1) السابق نفسه ص٦.

91

Ren Par 17

älalill

| • ٧١ه- ١٩٣هـ/ ٢٨٧- ٩٠٨٩.  | – هارون الرشيد |
|---------------------------|----------------|
| ۳۹۱- ۱۹۲ه-/ ۱۹۰۹- ۳۱۸م.   | - الأمين       |
| ۸۹۱ - ۸۱۲ ه_/ ۲۱۸ - ۳۳۸g. | - المأمون      |
| 117- YYY - 1 379- 7389.   | - المعتصم      |
| V77- 777 a-/ 73A- V3Ag.   | - الواثق       |
| 177- V376-/ V3A- 17Aq".   | - المتوكل      |

ومحاولة تحديد تاريخ ميلاد ابن حبيب بهذه الطريقة، وهذا الاستدلال عملً إيجابي في هذه الدراسة بلا ريب.

ثانيًا: ولقد صمتت المصادر التي ترجمت لمحمد بن حبيب البغدادي - أيضًا -عن تحديد السنة التي انتقل فيها من بغداد إلى سُرُّ من رأى، ويرى الدكتور محمد عبدالقادر أحمد أنه من المكن أن يكون محمد بن حبيب قد انتقل إليها في العام نفسه الذي انتقل إليها فيه الخليفة العباسي المعتصم بالله، وهو عام ٢٢٠هـ، ويدلل الدكتور محمد عبدالقادر على صحة افتراضه هذا بما اشتهر عن محمد بن حبيب من كونه واحدًا من مؤدبي أولاد الخلفاء، وأبناء الأمراء في ذلك الزمان، ومن ثمَّ فإن انتقال الخليفة والأمراء إليها كان يستلزم بالضرورة أن ينتقل إليها معهم مؤدبو أولادهم الذين يقف في مقدمتهم محمد بن حبيب.

وأشار المحقق إلى أن ابن حبيب البغدادي يكون قـد قضـى خمسـة وعشـرين عامًا في سُرُّ من رأى من تاريخ انتقاله إليها حتى تاريخ وفاته.

ومحاولة تحديد تاريخ انتقال ابن حبيب البغدادي إلى سُرُّ من رأي، ومحاولـة تحديد المدة الزمنية الكلية التي قضاها في هذه البلدة محاولة إيجابية بلاشك، وتعد من إضافات هذه الدراسة.

(١) السابق نفسه ص٧.

2,05)

älall

ثاليًا: أورد الدكتور محمد عبدالقادر أحمد في سياق ترجمته لمحمد بن حبيب نصين ينسبان إلى زعيم مدرسة الكوفة النحوية أبي العباس أحمد بن يحيي ثعلب فيهما تعريض شديد بصاحبنا، وزراية عليه، والـنص الأول منهما هو: يقـول ثعلب: "حضرت مجلس ابن حبيب فلم يُمْلِ، فقلت: ويحك! أَمْلِ، مالـك؟! فلم يفعل حتى قمت<sup>(1)</sup>.

هكذا أورد الدكتور محمد عبدالقادر النص دون أن يعلق عليه بكلمة، وفي تصوري أن هذا النص يمكن أن يدل على معنيين:

الأول: أن أبا العباس أحمد بن يحيي ثعلب يريد أن يشير من طرف خفي إلى أن العلماء الجدد كانوا يتهيبون الحديث إذا كان من بين مستمعيهم هذا الحبر الكوفي إجلالاً منهم لمنزلته العلمية، وهذا المعنى لا أظنه كان وارداً على خاطر ثعلب وهو يصرّح بهذه القالة.

الثاني: أن أبا العباس أحمد بن يحيي ثعلب كان يريد أن يصف محمد بن حبيب بالعي والحصر، واحتباس الكلام، وعدم القدرة على الإملاء على التلاميذ إما بسبب من ضعف جهاز النطق عنده، وعدم مقدرته على التكلم بطلاقة، وإما بسبب جهله، وقلة محفوظه من العلم، وهذا المعنى هو الذي أظن أنه كان دائراً بخلد ثعلب، وهو يدلي بهذا الكلام، ويؤكد هذا الظن عندي النص الآخر الذي أورده الحقق منسوبا إلى ثعلب أيضاً وهو: بلغني أن محمد ابن حبيب يملي شعر حسًان بن ثابت فأتيته، ولما عرف موضعي قطع الإملاء فانصرفت، وعدت إليه فترفقت به فأملى، وكان لا يقعد في المسجد الجامع فعذلته على ذلك، ولم أزل به حتى قعد في جعة من الجمع، واجتمع الناس فسأله سائل عن هذه الأبيات:-

220)

(1) السابق نفسه ص ١٠.

أَرْحَنَهُ عَنْسَيْ مَعْدَمُون شَبِحَة الأَلَحَنَهُ بَلِحَمَكُ طَبِرُ طِرْنَ كُلُ مَطِير قفي لا تُزِلِّي زلة ليس بعدها حُبورٌ وزلات النساء كي ير فإني وإياه كرجلَبي نعامة على كُلُ حال من غِني وفقير فأَسَرُ ما فيه من اللغة فقيل له: كيف تقول: من غني وفقير وكان يجب أن تقول: من غني، وفقر فاضطرب فقلت للسائل: هذا غريبه، وأنا أنوب عنه،

وبيَّنت العلة، وانصرف، ثم لم يعد للقعود بعد ذلك. وانقطعت عنه (١).

ويشي هذا النص بحرص ثعلب على إحراج محمد بن حبيب مرتين:-

الأولى: عندما هرع أبو العباس إلى ابن حبيب بعد ما وصل إلى سمعـه أنـه يملي شعر حسان بن ثابت، ويشير النص إلى أن ابـن حبيـب لم يـرتح إلى وجـود ثعلب ضمن مستمعيه فكان يكف عن الحديث والإملاء.

والأخرى: عندما ذهب ثعلب إلى محمد بن حبيب وأخذ يُلحُ عليه أن يلقي درسه بالمسجد الجامع في بغداد، ويشير الـنص إلى أن ابـن حبيب قبل مشورة ثعلب بعد لأي، وذهب إلى المسجد الجامع وهو غاصٌ بالمستمعين، وأخذ يملي على الجمهور شعر حسان إلى أن استوقفه سائلٌ وسأله عن غريب بعض أبياته، وهنا تدخل ثعلب بين السائل والمسئول قائلاً: إن هذا من الغريب، وأنـا أنـوب عنه، وأخذ يبيِّن العلة في قول حسًانٌ من غني وفقير، ويعرض على مستمعي ابـن حبيب ما لديه من علم، وما عنده من معرفة، ولقد دفع هذا السلوك غير السوي من ثعلب أبا جعفر إلى الانصراف مـن المسجد الجامع، وعـدم الجلـوس فيه للإملاء على التلاميذ بعد ذلك، وحدثت الجفوة بين العالمين، ويحاول ثعلب أن يقنعنا. بأنه هو الذي انقطع عن ابن حبيب، لكن الحقيقة الواضحة مـن سياق



الله الكلام أن أبا جعفر هو الذي انقطع عن هذه الشخصية المستفزة التي تتغيا تشويه صورة أي عالم ناشئ أمام متأدبة بغداد.

وفي تصوري أن الدافع الذي ألجأ ثعلبا إلى سلوك هذه السبيل مع ابن حبيب، هو أن ثعلبًا كان زعيم المدرسة الكوفية في النحو العربي، على حين أن ابن حبيب كان نحويًا على مذهب البصريين، ومن شمَّ يمكن أن تمثل تصرفات ثعلب مع ابن حبيب صورة من صور المعارك الفكرية التي كانت دائرة في بغداد بين مدرستي النحو الكبيرتين في ذلك الزمان: المدرسة البصرية، والمدرسة الكوفية.

رابعًا: - ذهب الدكتور محمد عبدالقادر أحمد يدلِّل على مكانة ابن حبيب العلمية في مجال التاريخ والأنساب، فذكر أن كتابه الحبُّر قد توارد عليه عدد من الجغرافيين والمؤرخين من مثل ياقوت الحموي ت٢٢٦ه الذي نقل فقرًا منه في معجم البلدان، وابن الأثير الجزري ت ٢٣٠ه الذي نقل فقرًا منه في أسد الغابة، وابن حجر العسقلاني ت٢٩٢ه الذي اعتمد على ما به من معلومات تاريخية في الإصابة<sup>(۱)</sup>.

وأقول: ليس المتأخرون وحدهم هم الذين اعترفوا بمكانة ابن حبيب ونقلوا عن كتبه، بل إن المتقدمين – أيضًا- قد تواردوا على كتبه، ونقلوا عنها نصوصًا كثيرة فها هو ذا أبو الفرج الأصفهاني المتوفي ٥٣ه يأخذ عن كتاب المغتالين من الأشراف في الجاهلية والإسلام، وأسماء من قُتِل من الشعراء لمحمد بن حبيب خبر اغتيال عبدالله بن موسى الهادي يقول: أخبرني على بن سليمان الأخفش في كتاب المغتالين قال حدثني أبو سعيد السكري عن محمد بن

(1) السابق نفسه ص.٣٨

سرقال: كان عبدالله بن موسى الهادي معربداً، وكان قد أحفّظ المأمون محما يعربد عليه إذا شرب معه، فأمر بأن يُحبّس في منزله فلا يخرج منه، وأقعد على بابه حرسا ثمَّ تذمَّم من ذلك فأظهر له الرضا وصرف الحرس عن بابه، ثم نادمه فعربد عليه أيضا وكلَّمَهُ بكلام أحفظه، وكان عبدالله مغرمًا بالصيد، فأمر المأمون خادمًا من خواص خدمه يقال له حسين فسمَّهُ في دُرّاج وهو بمرسى أباد، فدعا عبدالله بالعشاء، فأتاه حسين بذلك الدُّراج فأكله. فلما أحس بالسُّم ركب في الليل وقال لأصحابه: هو آخر ما تروني. قال: وأكل معه من الـدُرّاج خادمان، فأما أحدهما فمات من وقته، وأما الآخر فبقى مدة ثم مات، ومات عبدالله بعد أيام<sup>(1)</sup>.

خامساً:- لم يفت الدكتور محمد عبدالقادر أحمد أن يشير في هذا الجزء الخاص بابن حبيب البغدادي من دراسته إلى الرأي الغريب الشاذ الـذي طرحـه الدكتور محمد حميد الله في كلمته التي اختتم بها نشرة كتاب المحبر والـذي فحـواه أن صاحبنا كان شيعيًّا.

وذكر الدكتور محمد عبدالقادر أن حميد آلله يستند فيما ذكره عن شيعية ابن حبيب على ما لاحظه من:-

أولاً: أنه لا يذكر اسم السيدة عائشة رضى الله عنها أبداً، وأنه كلما ذكر اسم أبي بكر أردفه بـرحمه الله، وهذا ما يفعلـه عنـدما يتحـدث عـن عمـر بـن الخطاب فإنه يتبع اسمه أيضاً بـرحمه الله.

ثانيًا: أنه عندما يتحدث عن السيدة خديجة يتبع اسمها برضى الله عنها وعندما يتحدث عن سيدنا علي بن أبي طالب يتبع اسمه برضى الله عنه.

(١) الأغاني للأصفهاني ١٠/ ١٩٧.

أروح ثالثاً: أنه أطنب في الحديث عن خصال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في الجاهلية<sup>(1)</sup>.

ومضى الدكتور محمد عبدالقادر يفنَّد هذه الحجج وينفي شيعية ابن حبيب بقوله: وهذه القرائن التي أثبتها حيد الله لا يمكن أن تقف دليلاً على شيعية ابن حبيب، وهي استنتاجات مبنية على الظن، ولا يدعمها الدليل القائم على النص الصريح بشيعية الرجل، فلم يذكر أحدٌ من القدماء الذين ترجوا له أنه كان شيعًا، أو من أهل التشيع، أو كان يقوى رأي الشيعة، وهي العبارات التي درج القدماء على أن يذكروها عند وجود شبهة في معتقد من يترجون له<sup>(٢)</sup>.

وفي تصوري أن ما قام به الدكتور محمد عبدالقادر من نفي شيعية ابن حبيب البغدادي هو من أهم إيجابيات هراسته.

سادسًا:- يختتم الحقق هذا الجزء الخاص من دراسته عن ابن حبيب بالحديث من وفاته، ثم بحديث آخر عن منزلته العلمية<sup>(٣)</sup>، وكان يجب أن يتحدث عن المنزلة العلمية للمترجم له، ثم يتبعها بعد ذلك بالحديث عن وفاته.

ونأتي إلى القسم الثاني من أقسام دراسة المحقّق ابنَ حبيب وكتاب حسب تصنيفي، وهو القسم الخاص بموضوع الكتاب، وفيه أشار المحقق إلى أن الكتـاب كتاب أنساب، وليس كتابًا من كتب السيرة النبوية الشريفة.

ولقد جاء هذا القسم في تسع صفحات كاملة، وهو يُشَكِّل- في تصوري-

- (1) كتاب أمهات النبي 叢 ص11، ١٢.
  - (٢) السابق نفسه ص١٤.
- (٣) ينظر في الحديث عن وفاة ابن حبيب السابق نفسه ص٣٣ وما بعدها، وينظر في الحديث عن منزلته العلمية السابق نفسه ص٣٧ وما بعدها.

الفصل الثاني من فصول الدراسة الكاشفة عن المؤلِّف والمؤلِّف، وتحدث فيه الكاتب عن الموضوعات الآتية:

١- نسب الرسول ﷺ.

٢- أهمية علم الأنساب.

٣- نفي ما ورد من أن النبي ﷺ كان يرى أن النسب علم لا ينفع وجهل لا يضر.

٤- نظرة الخلفاء الراشدين للنسب.

والملاحظة الجوهرية على هذا القسم أن الكاتب كان عالة فيه على ما كتبه الإمام ابن حزم الأندلسي في مقدمة كتابه: "جمهرة أنساب العرب" حيث بإمكاننا أن نلحظ لونين من ألوان الاتكاء على ما جاء في الجمهرة عند كتابة هذا المبحث، أما اللون الأول فيتمثل في الأخذ والنقل الصريح عنها دون الإشارة إليها ويتجلى ذلك في موضعين:-

أولهما عند حديثه عن أهمية علم الأنساب في الإسلام حيث قال: فالمسلم محتاج إلى معرفة أبيه وأمه، وكل من يلقاه بنسب في رحم محرمة، ليجتنب ما يحرم عليه من النكاح فيهم، وأن يعرف كل مَنْ يتصل به بـرحم توجب ميراثـا، أو تلزمه صلة، أو نفقة، أو معاقدة، أو حكما ما.

فهذا الكلام منقولٌ بنصه وفصه من الجمهرة دون أن يشير الكاتب إلى ذلك (١).

والموضع الآخر الذي نقل فيه الكاتب عن الجمهرة دون الإشارة إليها كمان

(١)السابق نفسه ص٤٥، ٤٦، ويقابل بما ورد في جمهرة أنساب العرب لابن حزم الأندلسي ص بدءًا من منتصف السطر الرابع عشر إلى نهاية السطر السادس عشر، طبعة ذخائر العرب بتحقيق عبدالسلام محمد هارون. عند حديثه عن كلام النبي ﷺ في الأنساب حيث قال: كان الرسول ﷺ يتكلم في النسب فمن قوله نحن بنو النضر بن كنانة، ويروي أنه ﷺ ، ذكر أفخاذ الأنصار وفاضل بينهم، ثم قدّم بني النجار، ثم بني عبد الأشهل، ثم بني الحارث بن الخزرج، ثم بني ساعدة، ثم قال عليه السلام، وفي كل دور الأنصار خير، وذكر بني تميم، وبني عامر بن صعصعة وغطفان، وأخبر عليه السلام أن مزينة وجهينة وأسلم وغفار أخير منهم يوم القيامة، وذكر بني تميم وشهدَّتهم على الدجال، وأخبر عليه السلام أن بني العنبر بن عمرو بن تميم من ولد إسماعيل، ونسب الحبشة إلى أرفدة، ونادى قريشا بطنًا بطنا وكل هذا علم نسب<sup>(۱)</sup>.

وفي تصوري أن الدكتور محمد عبدالقادر أحمد كان بإمكانه أن يستفيد من كلام ابن حزم هذا فائدة جُلَّى بدل أن يأخذه هذا الأخذ السافر، وذلك لو أنه ذكر الفقرة من كلام ابن حزم ثم أتبعها بالدليل عليها، فإن ابن حزم عندما قال ويروي أنه تلا ذكر أفخاذ الأنصار وفاضل بينهم، ثم قدم بني النجار، ثم بني عبد الأشهل، ثم بني الحارث بن الخزرج، ثم بني ساعدة، ثم قال عليه السلام: وفي كل دور الأنصار خير كان يشير إلى الحديث الذي رواه الإمام البخاري في صحيحه وهو: حدثني محمد بن بشار، حدثنا غندر، حدثنا شعبة قال: سمعت قتادة عن أنس بن مالك عن أبي أسيد رضى الله عنه قال: قال النبي تلا خير دور الأنصار بنو النجار، ثم بنو عبد الأشهل، ثم بنو الحارث بن الخزرج ثم بنو الأنصار بنو النجار، ثم بنو عبد الأشهل، ثم بنو الحارث بن الخزرج ثم بنو علينا فقيل: قد فضلكم على كثير<sup>(٢)</sup>.

وكان الإمام ابن حزم يشير أيضا إلى الحديث الذي رواه الإمام النسائي في

 (1)السابق نفسه ص٤٧، ويقابل بما ورد في جمهرة أنساب العرب لابن حزم الأندلسي ص٤ بدءًا من آخر السطر العاشر وحتى نهاية الصفحة.
 (٢) صحيح البخاري ٥/ ٤٩ - ٤١. سننه وهو أخبرنا محمد بن المثنى عن محمد بن جعفر عن شعبة قال: سمعت قتادة يحدِّث عن أنس عن أُسْيد قال: قال رسول الله ﷺ خير دور الأنصار بنو النجار، ثم بنو عبد الأشهل، ثم بنو الحارث بن خزرج، ثم بنو ساعدة، وفي كل دور الأنصار خير. قال: سعد: ما أرى رسول الله ﷺ إلا قد فضّل علينا فقيل قد فضلكم على كثير<sup>(1)</sup>.

وابن حزم عندما قال: وذكر بني تميم، وبني عامر بن صعصعة وغطفان، وأخبر عليه السلام أن مزينة، وجهينة، وأسلم، وغفار خيرٌ منهم يوم القيامة كان يشير إلى الحديث الذي رواه الإمام البخاري في صحيحه وهو حدثني محمد بن بشار، حدثنا ابن مهدي عن سفيان عن عبدالملك بن عمير، عن عبدالرحمن بن أبي بكرة عن أبيه قال النبي ﷺ أرأيتم إن كان جهينة ومزينة وأسلم وغفار خيراً من بني تميم وبني أسد، ومن بني عبدالله بن غطفان، ومن بني عامر بن صعصعة.

فقال رجلٌ: خابوا وخسروا فقال: هم خير من بني تميم، وبـني أسـد، وبـني عبدالله بن غطفان، ومن بني عامر بن صعصعة<sup>(٢)</sup>.

وابن حزم عندما قال: وذكر بني تميم وشدَّتهم على الـدجال كان يشير إلى الحديث الذي رواه الإمام البخاري- أيضًا- وهو حدثني زهير بن حرب، حدثنا جرير، عن عمارة بن القعقاع، عن أبي زرعة عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: لا أزال أحبُّ بني تميم، بعد ثلاث سمعتهن من رسول الله ﷺ يقولها فيهم: هم أشدُّ أمتي على الدجال. وكانت فيهم سبيَّة عند عائشة فقال أعتقيها فإنها من ولد إسماعيل، وجاءت صدقاتهم فقال: هذه صدقات قوم أو قومي<sup>(٣)</sup>.

(۱) السنن الكبرى للإمام النسائي ٥/ ٩٠.
 (۲) صحيح البخاري ٤/ ۲۲۱.
 (۳) صحيح البخاري ٥/ ۲۱۲.

وابن حزم عندما قال: "ونسب الحبشة إلى أرفده كان يشير إلى الحديث الذي رواه الإمام البخاري – أيضا- في صحيحه وهو حدثنا يجيي بن بكر، حدثنا الليث عن عُقَيل عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة أن أبا بكر لله دخل عليها وعندها جاريتان في أيام منى تدفّفان وتضربان والنبي الله مُتَغش بثوبه فانتهرهما أبو بكر فكشف النبي الله عن وجهه فقال دعها يا أبا بكر فإنها أيام عيد، وتلك الأيام أيام منى، وقالت عائشة: رأيت النبي الله يسترني وهو ينظر إلى الحبشة وهم يلعبون في المسجد فزجرهم فقال النبي الله : أمنًا بني أرْفَدة يعني من الأمن<sup>(1)</sup>.

وأرى أن ابن حزم كان يشير بقوله عن النبي صلى الله عليه وسلم "ونادى قريشًا بطنًا بطنًا إلى الأحاديث التي أوردها الإمام البخاري في تفسير قوله تعالى: (وأنذر عشيرتك الأقربين) وهي: "حدثنا عمر بـن حفـص، حـدثنا أبـي، حـدثنا الأعمش، حدثنا عمرو بن مُرَّة عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: لما نزلت (وأنذر عشيرتك الأقربين) جعل النبي تلخ ينادي: أيا بني فهر، يا بني عـدي نزلت (وأنذر عشيرتك الأقربين) جعل النبي تلخ ينادي: أيا بني فهر، يا بني عـدي ببطون قريش<sup>(٢)</sup> و"وقال لنا قَبيْصة: أخبرنا سفيان عن حبيب بن أبـي ثابت عن سعيد بن جبير عن ابن عباس تقال: لما نزلت (وأنـذر عشـيرتك الأقـربين) أخبرنا أبو الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي تلخ قال: أيا بني عبد مناف اشتروا أنفسكم من الله، يا بني عبد المطلب اشتروا أنفسكم من الله، يا أم الزبير بن العوام عمة رسول الله، يا فاطمة بنت محمد اشتريا أنفسكما

- (1)السابق نفسه ٤/ ٢٢٥.
- (٢) السابق نفسه ٤/ ٢٢٤.
- (٣) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

500 ALLANT

المن الله، لا أملك لكما من الله شيئًا، سلاني من مالي ما شئتماً(!).

كان هذا عن اللون الأول من لوني الاعتماد على ما جاء بجمهـرة أنسـاب العرب في كتابة مواد هذا القسم من أقسام دراسة المحقـق، وهـو اللـون الخـاص بالأخذ والنقل عنها دون الإشارة إلى ذلك.

ونأتي إلى اللون الآخر من لوني الاعتماد على ما كتب ابن حزم في جمهرته، وهو الخاص باستفادة الكاتب مما أورد ابن حزم من معلومات دون الإشارة إلى ذلك وقد تجلَّى هذا في المواضع الآتية:

<u>أولاً:</u> عند حديثه عن أهمية علم الأنساب حيث استشهد بالآية نفسها التي استشهد بها ابن حزم على أهميته وهي قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مَّن ذَكَر وأُنثَى وجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وقَبَائِلَ لِتَعَارَقُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَثْقَاكُمْ إِنَّ اللَّه عَلِيمٌ خَييرٌ<sup>(٢)</sup>، واستشهد بالحديث نفسه الذي استشهد به ابن حزم وهو قول النبي تعلموا من أنسابكم ما تصلوا به أرحامكم؛ فإن صلة الرحم محبة في الأهل، مثراة في المال، منسأة في الأجل، مرضاة للرب<sup>(٣)</sup>.

وهكذا أباح كاتب الدراسة لنفسه أن يغير على أدلة الإمام ابن حزم، ولم يُعَنِّ نفسه بالبحث عن أدلة أخرى تؤيد دعوى هذا الإمام الجليل.

ولقد كان بمقدور الباحث أن يستشهد على أهمية علم الأنساب بمثل قوله

(1)السابق نفسه ٤/ ٢٢٤ - ٢٢٥.

- (٢)سورة الحجرات آية رقم ١٣، ويُنْظر أمهات النبي 業 ص٤٦، ويُقَابل بما ورد في مقدمة جمهرة أنساب العرب ص١.
- (٣) يُنْظر أمهات النبي ﷺ ص٤٦، ويُقَابل بما ورد في مقدمة جمهرة أنساب العرب ص٢، ٣، ويلاحظ أن الباحث قد نقل الحديث، ولم ينقل سلسلة السند، كما يلاحظ أنه نقل في هوامشه تخريج العلامة أحمد محمد شاكر، والأستاذ ليفي بروفنسال للحديث دون الإشارة إلى جهديهما في ذلك.

تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَتَدَكُّرُ أُولُوا الآلْبَابِ \* الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ ولا يَنقُضُونَ اللِيَاقَ \* والَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُومَـلَ ويَحْشَـوْنَ رَبُّهُـمْ ويَحَـافُونَ سُوءَ الحِسَابِ؟ (').

وبمثل قوله تعالى ﴿ ويالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ويلَدِي القُرْبَــى ﴾ <sup>(٢)</sup> وبمثـل قولـه ﷺ أبن الأخت من القوم<sup>(٣)</sup>.

ثانيًا: عند حديثه عن نظرة الخلفاء الراشدين للنسب حيث ذكر أن عمر بن الخطاب كان يحض على تعلم الأنساب، وأنه هو وعثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب كانوا من أعلم الناس بالأنساب بعد أبي بكر الصديق، وأنهم ما فرضوا الديوان إذ فرضوه إلا على القبائل، ولولا علمهم بالأنساب ما أمكنهم ذلك، وهذه كلها معلومات مستمدة من كتاب ابن حزم دون أدنى إشارة إليه<sup>(3)</sup>.

ثالثًا: عند حديثه عن علماء الأنساب في الجاهلية والإسلام حيث عدَّ منهم الخلفاء الراشدين الأربعة أبا بكر، وعمر ، وعثمان، وعلي، وأبا الجهم بن حذيفة العدوي، وجبير بن مطعم بن عدي بن نوفل بن عبد مناف، وسعيد بن المسيَّب، وابنه محمد بن سعيد، والإمام الشافعي محمد بن إدريس، وبمقابلة هذا الحديث على ما قاله الإمام ابن حزم في هذه الجزئية وجدنا تطابقًا تامًا بين القولين مما يدل على أن الكاتب قد استمد معلوماته مما ورد بجمهرة أنساب العرب، وليس عيبًا أن يستفيد الدكتور/ محمد عبد القادر أحمد مما ورد بهذا الكتاب، وإنما العيب في أنه لم يشر إلى ذلك<sup>(ه)</sup>.

- (1) سورة الرعد ٩٩ ٢١.
- (٢)سورة النساء آية رقم ٣٦.
  - (٣)صحيح البخاري ٣/ ١٠٩.
  - ٤) يُنْظر أمهات النبي ﷺ ص٤٩، ويُقَابل بما هو موجود في جمهرة أنساب العرب ص٥.
     (٥) يُنْظر السابق نفسه ص٥، ٥، ويُقَابل بما هو موجود في جمهرة أنساب العرب ص٥.

شرك ثم إن هناك عيبًا آخر يكمن في أن الباحث لم يضف على ما كُتب في موضوعه من قبل، ولقد كان من المكن أن يضيف لو أنه تحدث عن جهود أبي السائب هشام بن محمد الكلبي، وأبي بكر بن دريد الأزدي في علم الأنساب.

والقسم الثالث من أقسام دراسة المحقق كمان خاصًا بوصفه النسخة المخطوطة، ووصف النسخ الخطية له نظام ثابت، وأحسنه تقسيم الوصف إلى قسمين الأول: وصف مظهر النسخة، والثاني: وصف مضمونها<sup>(۱)</sup>.

ووصف مظهر النسخة يقتضي الحديث عن أوراق النسخة من حيث عددها، وترقيمها إن كانت مرقمة، وترتيبها وعدد السطور في كل صفحة، وطول الصفحة وعرضها، ومساحة السطح المكتوب عليه منها، وهل الكتابة واضحة أو ممسوحة؟، ثم نتكلم إن كانت النسخة سليمة أو ممزقة، أو تشتمل على تخريم من أكل العث، وهل هي كاملة أو ناقصة،؟ وهل النقص في أولها، أو في آخرها، أو في وسطها؟ وفي أي مكان من الوسط؟ ثم نصف الورق والتجليد<sup>(٢)</sup>.

ووصف مضمون النسخة يجب أن يحتوي على اسم الكتاب ومؤلف وأين يذكر اسم الكتاب، أفي العنوان؟ أم في المقدمة؟ ... ويذكر أول الكتاب – بعد قول المؤلف أما بعد – وآخره، ونبيَّن موضوعه، ونسرد أسماء أبوابه، ...، ثم ننتقل إلى الخط، فنذكر أسلوبه وكيفية تنقيطه وتشكيله، ونصف ما نشاهده فيه من الزخرفة،...، وننقل ما كتبه مالك النسخة عليها، وما يوجد فيها من السماعات والخواتم، ونذكر في آخر الوصف اسم الكتاب وموضع نسخه

(١)أصول نقد النصوص ونشر الكتب، برجستراشر، أعدها وقدَّم لها محمد حمدي البكري مطبعة داري. الكتب المصرية، الطبعة الثانية، ١٩٩٥م، ص١١٤. (٢)السابق نفسه صـ١١٤. للكتاب، وتاريخ ذلك، وما يذكره الكاتب عن الأصل الـذي نسخ عنه، ...، ونبيِّن إملاء النسخة وخصائصها التي تنفرد بها، ونحكم هـل هـي صحيحة أو مغلوطة أو متوسطة<sup>(۱)</sup>.

ولقد تحدث الدكتور/ محمد عبد القادر أحمد عن مظهر النسخة المخطوطة، وعن مضمونها، وكان في هذا الحديث عالة على الناشر الأول للكتاب الدكتور/ حسين علي محفوظ، والدليل على ذلك قوله في الكلام عن عدد صفحات النسخة، وطول كل صفحة وعرضها، وعدد السطور فيها وتضم النسخة ثمان صفحات، وتشتمل كل صفحة على ١٥ سطرًا، وجاء في وصف هذه النسخة أن طول أوراق أصلها القديم ٢ , ٢٣ سنتيمترًا في عرض ٩ , ١٥ ، وطولها الآن ٢ , ٢٤ فقد ألصقت بأوراقها حاشية من الطرف الأعلى<sup>(٢)</sup>.

وهذا الوصف منقول بنصِّه عن الدكتور/ حسين علي محفوظ مع ملاحظة أن الدارس قد قدّم وأخر في بعـض العبـارات، وتحـدث عـن عمـل الـدكتور/ محفوظ بالتجهيل تعمية على القارئ، وصرفًا له عن المقابلة بين النشرتين<sup>(٣)</sup>.

ويقول في الكلام عن الحبر الذي كُتبت به النسخة كما جاء في وصفها أن لون الحبر أسود ناصل يميل إلى لون البن من تقادم العهد، وأن الفواصل مكتوبة بالحمرة<sup>(1)</sup>.

وهذا الوصف منقول أيضًا عن الناشر الأول للنص، وليس للناشر الثاني منه إلا العبارة الدالة على الحديث عن عمل الناشر الأول بالتجهيل.

وعند الحديث عن خط النسخة قال الدكتور/ محمد عبد القادر أحمد وخط

- (١)السابق نفسه ص١١٤، ١١٥.
- (٢) أمهات النبي ﷺ ص٥٥، ٥٦.
- (٣)أمهات النبي ﷺ ، نشرة حسين علي محفوظ ص٥.
- (٤) أمهات النبي ﷺ ، نشرة د. محمد عبدالقادر، مصدر سابق ص٥٦.

النسخة بقلم نسخي جيد، تقرب بعض حروف من الثلث، ويبدو أن كاتبها كان من أهل الأدب والضبط والإتقان، وقد جاء طرف من نسبه في عمدة الطالب ص ٢٢٧، وبحر الأنساب ٢٢٦، وكتاب الأنساب للسيد عدنان البحراني ت ١٣٤ه ولم نجد أثرًا لترجمته، ويضم كتاب أعيان الشيعة ج ٢٢/ ٤٤٤-٤٤٤ ترجة رقمها ٤٣٩٧ نقلها السيد الأمين من الرياض لمرزا عبد الله ت ١٢٠هو ونيَف أخالها له<sup>(۱)</sup>.

وهذه الفقرة مأخوذة من مقدمة الدكتور حسين علي محفوظ حيث لفَّق الباحث بين عدد من جمل الدكتور محفوظ وعباراته ليكون منها الفقرة التي أمامنا فقوله: تقرب بعض حروفه من الثلث هو نص كلام الدكتور محفوظ في وصف خط النسخة الوارد بالفقرة الثالثة من الصفحة الخامسة من مقدمته<sup>(٢)</sup>، وقوله وكاتبها من أهل الأدب والضبط ... إلخ الفقرة هو نص كلام الدكتور محفوظ في الحديث عن كاتب النسخة الوارد بالصفحة السادسة من مقدمته.

وعند الحديث عن خصائص رسم النسخة يقول الدكتور محمد عبد القادر وقد حرص كاتب النسخة على طبعها<sup>(٣)</sup> بالشكل الكامل، كما أمعن في إعجام الحروف، وضبط الأسماء، فكتب تحت الحاء المهملة حاءً صغيرة، كيلا تصحف حاءً معجمة، ولا جيمًا متقوطة، وخصّص العين المهملة فكتب تحتها عينًا صغيرة ليأمن تصحيفها غينًا معجمة، وميَّز السين والراء المهملتين بقوس صغيرة فتحتها من فوق.

ومن خصائص رسم هذه النسخة أن الكاتب أتبع واو (بنو) ألفاً

أمهات النبي 業، نشرة د. محمد عبدالقادر، مصدر سابق ص٥٤، ٥٥.
 أمهات النبي 業، نشرة د. حسين علي محفوظ، مصدر سابق ص٥.
 ألعله كان يريد أن يقول: ضبطها.

(الورقة ٤/ ب س٤) خلافاً للمعروف. ولم يرسم (ابن) بالألف وإن كانت في رأس السطر وفاقًا لما قرره ثقات الكتاب. ورسم الألف المدودة هكذا (اأ) الورقة (١/ ب س٣) والورقة (٤/ ب س٨)، وخالف نفسه فرسمها (آ) في الورقة (١/ أ س٢)".

وهكذا الكلام الذي وضعته بين علامتي تنصيص منقول كله عـن الـدكتور حسين علي محفوظ دون أدنى إشارة إلى ذلك.

وليس عيبًا أن يأخذ عالم متأخر عن عالم متقدم لا سيما في تلك المعارف النقلية والوصفية التي لا يستطيع أن يقول فيها المتأخرون شيئًا يزيد على ما قالـه فيها المتقدمون، ولكن العيب يكمن في عدم إرشاد القارئ إلى مواضع الاقتبـاس والنقل.

ولا يشفع للدكتور محمد عبدالقادر عندي أنه قال: وقد سمح لي العلامة عبدالسلام هارون بتصوير هذه النسخة المطبوعة... والتي أهداها له الناشر الدكتور حسين محفوظ... وأشهد أنني استفدت منها<sup>(۱)</sup>. وذلك لأن هذا من الكلام العام، وكانت الأمانة العلمية تقتضي أن يفصِّل القول في وجوه الاستفادات المتعددة التي أفادها من هذه النشرة، وأن يشير في هوامشه إليها كلما أخذ عنها.

ويتميز وصف النسخة عند الدكتور محمد عبدالقادر أحمد بميزتين:

أولاهما: أنه التزم بما أوجبه المستشرق الألماني برجستراشر من ضرورة أن يحتوي وصف مضمون النسخة على اسم الكتاب ومؤلف، وأين يذكر اسم الكتاب... إلخ وأن يحتوي أيضًا على اسم مالك النسخة وما عليها من

(١) السابق نفسه ص٥٩.

500 all states and all all all all

سماعات وخواتم ... إلخ، وذلك حيث وصف صفحة الغلاف على هذا النحو قائلاً:

وتضم صفحة الغلاف اسم الكتاب واسم مؤلفه والروايـة والسـماع علـى النحو التالي:

كتاب أمهات النبي ﷺ

عن أبي جعفر محمد بن حبيب

كان على النسخة المنقول منها ما هو صورته

رواية أبي الحسن أحمد بن محمد بن الجهم السمري

نسخ من نسخته بخطه

سماع على بن محمد الأسدي ..... ((1).

ووصف آخر صفحة من المخطوطة بقوله: وجاء في آخـر النسـخة في آخـر صفحة من المخطوطة

> تمَّ الكتاب والحمد لله رب العالمين كتبه لنفسه العبد الفقير إلى رحمة ربه وشفاعة جده الحسن بن علي بن محمد بن علي بن محمد بن محمد بن زيد ابن أحمد بن محمد بن محمد بن علي بن معلي بن عبيدالله ابن علي بن عبد الله بن الحسين بن علي بن الحسين بن علي ابن أبي طالب صلوات الله عليهم وسلامه. حامدًا الله تعالي على نعمه السابغة ومصليا على سيدنا محمد النبي

> > (1)السابق نفسه ص٥٦ – ٥٧.

الله و آله الطاهرين ومسلما تسليما كثيرا.

في شهر رمضان سنة تسع عشر وستماية هجرية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام<sup>(۱)</sup>.

وتجدر الإشارة ها هنا إلى أن الدكتور محمد عبدالقادر أحمد قد أخطأ في ذكره اسم عبيدالله بن الحسين بن علي بن الحسين بن أبي طالب حيث ذكر أن اسمه عبدالله والصواب كما هو واضح في نسخة الدكتور حسين علي محفوظ المطبوعة بالتصوير عن نسخة جامعة طهران أن اسمه عبدالله.

والميزة الأخرى التي يتميز بهـا وصـف مضـمون النسـخة المخطوطـة عنـد الدكتور محمد عبدالقادر أحمد أنه عقد مقارنة بين منهج ابن حبيب البغـدادي في كتابه هذا أمهات النبي ﷺ ، ومنهجه في كتابه المحبرٌ.

فعن منهج ابن حبيب في أمهات النبي ﷺ يقول المحقق وقد رسم ابن حبيب لنفسه في هذا الكتاب منهجا سار عليه والتزم به من أول الكتاب حتى آخر، فهو يبدأ كتابه بالبسملة، ثم باسم راوي الكتاب أبي الحسن أحمد بـن محمـد بـن الجهم السمري وقراءته على مؤلفه أبي جعفر محمد بن حبيب، ثم اسم الرسول ﷺ بخط عريض، ومن تحته أسماء أمهاته، اسم أمه آمنة بنت وهب، ثم اسم أمها واسم أم أمها، ويستمر في ذلك ذاكراً أسماء ثمان أمهات للرسول حتى يصل بالأم الثامنة إلى ثقيف.

ثم يـنص على اسـم أبيـه بخـط عـريض، ويـذكر أمهاتـه، ثـم اسـم جـده عبدالمطلب ويذكر أمهاته، وهاشم وعبد مناف، وقصى إلى آخر السلسلة وعندما يذكر كل جد يذكر أمهاته<sup>(٢)</sup>.

- (1)السابق نفسه ص٥١.
- (٢) السابق نفسه ص ٨٩.

والجدير بالذكر في هذا السياق أن ابن حبيب البغدادي قد ذكر للنبي ثماني أمهات، وذكر لوالده عشر أمهات، وذكر لجده عبدالمطلب أربع أمهات، وذكر لجده هاشم أربع أمهات، وذكر لجده عبد مناف أمَّين، وذكر لجده قصي ثلاث أمهات، وذكر لجده كلاب أربع أمهات، وذكر لجده مُرّة ثلاث أمهات، وذكر لجده كعب أربع أمهات، وذكر لجده لؤي ثلاث أمهات، وذكر لجده غالب ثلاث أمهات، وذكر لجده فهر ثلاث أمهات، وذكر لجده مالك أمَّين، وذكر لجده النضر أمًا واحدة، وذكر لجده كنانة أمين، وذكر لجده خزيمة أمًا واحدًا، وكذلك فعل مع أجداده مدركة، وإلياس، ومضر، ونزار، ومَعَدّ حيث ذكر لكل واحد منهم أمًا واحدة، ولم يذكر اسم أم جده عدنان.

ومن هذا العرض يتبين أن حبيب لم يلتزم بمنهج ثابت في ذكر أسماء أمهات أجداده ﷺ فتارة يذكر للجد أمًا واحدة مثلما فعل مع أجـداده النضر وخزيمة، ومدركة، وإلياس، ومضر، ونزار، ومعد، وتارة يذكر للجد أمَّين مثلما فعـل مع أجداده عبد مناف، ومالك، وكنانة، وتارة يذكر للجد ثلاث أمهات مثلما فعل مع أجداده قصيّ، ومرّة، ولؤي، وغالب، وفهر، وتارة يذكر للجد أربع أمهات مثلما فعل مع أجداده عبدالمطلب، وهاشم ، وكـلاب، وكعب وتـارة لا يـذكر للجد أمًا مثلما فعل مع جده عدنان.

ومن خلال قراءتنا لما أورده ابن حبيب من أسماء أمهات أجـداده في يتبيَّن لنا أيضا أنه ينص أحيانا على الاختلاف في اسم الأم أو على الاختلاف في اسم أبيها أو على الاختلاف في اسمها واسم أبيها معًا، فمثال نصه على الاختلاف في اسم الأم قوله عن أم لُبَابَة بنت عبد مناة بن كنانة جدَّة كلاب بن مرّة وأمهـا هند ويقال عاتكة بنت دُوْدَان بن أسد بن خزيمة<sup>(1)</sup>، ومثال نصه على الاختلاف

(1)السابق نفسه ص٩١.

في اسم أبيها قوله عن أم فهر بن مالك وأمه جَنْدَلَة بنت عامر ابن الحارث بن مُضاض بن زيد بن مالك بن عياض بن جرهم ويقال بل جندلة بنت الحارث بن جندل بن مُضاض بن الحارث<sup>(1)</sup>، ومثال نصه على الاختلاف في اسم الأم واسم أبيها معا قوله عن أم كنانة بن خزيمة وأمه عوانة بنت سعد بن قيس بن عَيْلان بن مُضرَر ويقال بل هند بنت عمرو بن قيس بن عيلان.

ومن خلال قراءتنا لما أورد من أسماء أمهات أجداده من يتبيَّن لنا أيضا أنه أحيانا يقوم بالتعريف بالعلم الذي يذكره ليزيد القارئ معرفة به مثلما فعل عند حديثه عن جَدَّة قصي بن كلاب المباشرة طُرَيْفَةَ بنت ذي الرأسين حيث قال معرِّفاً بذي الرأسين: وهو أمية بن جُشَم بن كنانة بن عمرو بن قين بن فه م<sup>(۲)</sup>، ومثلما فعل عند حديثه عن عِكْرِشَة بنت عَدُوَان أم مالك بن النضر حيث قال معرَّفا بوالدها عَدُوَان وهو الحارَث بن قيس بن عيلان بن مضر<sup>(۳)</sup>.

كان هذا الحديث عن منهج ابن حبيب البغدادي في كتابه أمهات النبي أما عن منهجه فيما كتب في هذا الموضوع في كتابه الحبر فيختلف عن المنهج الذي اختطه هنا، فمنهجه في الحبر سار فيه على أساس ذكر العواتك اللاتي ولدن رسول الله ، وتحت العواتك جمع كل من تسمى عاتكة من أمهات الرسول، ثم ذكر الفواطم اللاتي ولدنه ، وذكر تحت هذا العنوان كل من تسمى فاطمة من أمهاته ، وأمهات أجداده، وتحت تقسيم العواتك والفواطم أجرى تقسيمًا آخر، فالعواتك من قريش ثنتان ذكرهما تحت عنوان القرشيتان ومن بني يخلد بن النضر بن كنانة واحدة، ومن بني سليم ثلاث ذكرهن تحت عنوان

- (1)السابق نفسه ص٩٣.
- (٢) السابق نفسه ص ٩٢.

(٣)كان يجب أن يقول فالقرشيتان من العواتك ... لأنه قال بعدها والقرشية من الفواطم... فدلُّ بهذا على أن ابن حبيب كان يتكلم عن العواتك أولاً. السلميات، ومن عدوان ثنتان سماهما العدوانيتان، ثم أسدية، وهذلية وقضاعية، وأزدية.

وتحت تقسيم الفواطم أجرى تقسيمًا فرعيًا فذكر أن إحداهن قرشية، وقيسيتان، ويمنيتان.

وتحت هذه التصانيف الفرعية التي يربطها بالقبائل العربية يـذكر أسماء الأمهات ولحمة النسب التي تربط الرسول ﷺ بهذه القبائل، فالقرشيتان<sup>(١)</sup> من قبل أبيه، والقضاعية من قبل كعب بن لؤي بن غالب، والأسدية من قبل كلاب بن مرة، والقرشية من الفواطم من قبل أبيه عبدالله، واليمانيتان من الفواطم من قبل قصي ابن كلاب<sup>(٢)</sup>.

كان هذا الحديث عن الوجه الأول من وجوه الاختلاف في المنهج بين ما ورد بأمهات النبي ﷺ وما ورد بالحُبَّر من حديث عن النسب الشريف، أما الوجه الآخر من وجهي هذا الاختلاف فيكمن في أن ابن حبيب كان "في كتاب الحُبَّر عندما يتعرض لأم جدٍّ من جدود الرسول ﷺ يذكر أمه ونسبها، ثم يذكر أسماء أمهات آبائها، أما في كتابه أمهات النبي فإنه يذكر أسماء سلسلة نسبه ﷺ ثم يذكر أسماء أمهات الأمهات".

## 0\_

سبق أن أشرت في غير موضع من هذا البحث أن الـدكتور/ حسـين علـي محفوظ قام بنشر كتـاب أمهـات الـنبي ﷺ عـن طريـق طبـع الصـورة الشمسـية

(1)السابق نفسه ص٥٢، ٥٣، وكان يجب أن يقول في فالقرشيتان من العوائك لأنه قال بعدها:

والقرشية من الفواطم فدل بهذا على أن ابن حبيب كان يتكلم عن العواتك أولاً: (٢)السابق نفسه ص٥٣.

(٣)أمهات النبي ، نشرة د. حسين على محفوظ ص٥.

الأسباب التي حدت بالدكتور/ محمد عبد القادر أحمد أن يقوم بإعادة تحقيق الأسباب التي حدت بالدكتور/ محمد عبد القادر أحمد أن يقوم بإعادة تحقيق الكتاب ونشره وفي هذا يقول إن ناشر الكتاب الدكتور حسين علي محفوظ لم يقم بنسخ المخطوطة عن الأصل وتقديمها إلى القارئ مطبوعة بحروف المطبعة كما نفعل في معالجة المخطوطات ونشرها، ولكنه اكتفى بنشر صورة النسخة الأصلية مصورة عن الأصل<sup>(1)</sup>.

وقد انتهج الدكتور/ محفوظ هذه السبيل لحرصه على خصائص النسخة التي لا تستطيع صناعة الطبع أن تأتي بها<sup>(٢)</sup> ولأنها تنم على عناية الأقدمين بصحة الاستنتاج، وإغراقهم في تجويد الكتابة، وإمعانهم في الضبط<sup>(٣)</sup>.

ولكن هذه الغايات لا تشفع له عند الدكتور/ محمد عبد القادر أحمد الذي يرى أنه ليس في مقدور كل قارئ في هذا العصر أن يقرأ المخطوطات العربية خاصة وأن هذه النسخة كتبت في سنة ٢١٩هـ أي في القرن السابع الهجري، وعلى الرغم من أنها كتبت بخط نسخي حسن إلا أنه ليس من السهل على القارئ العادي أن يقرأ حروف المخطوطات العربية، وحتى المتخصص في نشر المخطوطات وتحقيقها ليس من السهل عليه أن يقرأ بطلاقة ويسر حروف المخطوطات، يضاف إلى ذلك أن ما قدمه الناشر عبارة عن صورة مصورة عن الأصل، وليس التصوير كالأصل فبعض الحروف قد تضيع في التصوير ولا تبدو واضحة كالأصل تمامًا<sup>(3)</sup>.

ومما تجدر الإشارة إليه في هذا المقام أن الدكتور/ محفوظ لم يخطئ حين نشر

and and a light fell

الكتاب بطبع الصورة الشمسية للمخطوطة لأنها فريدة لا ثانية لها، وقد نقلت من نسخة مكتوبة من نسخة أبي الحسن أحمد بن محمد بن الجهم السمري التي رواها عن المؤلف، وعليها سماع علي بن محمد الأسدي<sup>(۱)</sup>.

والنسخ التي هذا شأنها يجوز فيها الطبع عن طريق التصوير الشمسي يقـول برجستراس ونورد هنا كلمة عن طبع الكتب بنشر الصورة الشمسية إن لم يوجد للكتاب إلا نسخة واحدة قديمة، واضحة سهلة الكتابة، وهذه لا بأس من نشرها إذا ألحق الناشر بالصورة الشمسية كل ما يُحتاج إليه من الهـوامش والفهـارس وغيرها كما فعل Von Mzik في نشر كتاب الوزراء لابن عبدوس الجهشياري، وكذلك إذا كان لا يوجد للكتاب إلا نسخة واحدة وهـو في غابـة الصعوبة، ولا يوجد من يتجاسر على تصحيح نصه، ويجتهد في شرحه، وكانت الحاجة إلى نشره ضرورية فلابد من نشر الصورة الشمسية مكمان طبع الكتماب بالحروف فهذه هي حالة ديوان الشاعر الأندلسي ابـن قزمـان المتـوفى ٥٥٥هـ الذي ألف أكثر شعره في لهجة الأندلس العربية الدارجة، وبعضه بالأندلسية القديمة مكتوبة بالحروف العربية ونشر دي جونسبورج صورة شمسية للنسخة الوحيدة ونشر الصورة الشمسية هنا عا ينوب عما هو خير منه عند الغسرودة وعلى كل حال فالصورة الشمسية لنسخة مضبوطة مسحيحة أتغم من طبع نسخة لا يُعنى ناشرها بتصحيحها أو غيرُ أو بدَّل فيها (").

وبتطبيق هذه الأصول النظرية التي تحـدث عنهما برجستراسـر علـى صـنيع الدكتور/ حسين علي محفوظ نرى أنه لم يحد قيد أنمله عن منهجية النشر العلمـي للنصوص التراثية كما وضعها المستشرقون حيث أتبع نشر صورة النص بطائفـة

أصول نقد النصوص ونشر الكتب، برجستراشر مرجع سابق ص١١٢، ١١٣.
 أمهات النبي 業، نشرة حسين علي محفوظ، التعليق على الورقة ٢/ أ ص١٨.

الله كبيرة من التعليقات بلغت ثمانية وستين تعليقًا، وإذا علمنا أن النص كله يتكون

من سبع ورقات أدركنا ضخامة الجهد الذي بذله الناشر في التعليق عليه.

ولقد تنوعت هذه التعليقات تنوُّعًا كبيرًا فمنها ما كان خاصًا بذكر تتمة النسب كما في تعليقه على اسم أم عبد الله بن عبد المطلب الثامنة عاتكة بنت عامر بن الظُّرب حيث قال: تتمة النسب في الحبرً ص ٥٠ هكذا؛ الظُّرب بن عمرو بن عياد بن يشكر بن الحارث بن عدوان<sup>(۱)</sup>، وكما في تعليقه على اسم أم كعب بن لؤي ماويّة بنت كعب بن القين بن جسر بن شيع الله بن أسد بن وبرة حيث قال: تتمة النسب في الطبري ١١٠٠، والطبقات ص ٣٥، أسد بن وبرة تغلب بن حلوان بن عمران بن الحاف بن قضاعة<sup>(۱)</sup>.

ومن هذه التعليقات ما كان خاصة بذكر اختلاف اسم الأم في المصادر المتعددة كما في تعليقه على اسم أم فهر بن مالك جندلة بنت عامر بن الحارث بن مضاض بن زيد بن مالك بن عياض بن جرهم، أو جندلة بنت الحارث بن جندل حيث قال: وعن ابن اسحاق: أمه جندلة بنت الحارث بن مضاض بن عمرو الجرهمي وعن أبي عبيدة: أمه سلمى بنت أد بن طابخة، وقيل: إن أمه جيلة بنت عدوان بن بارق من الأزد، راجع الطبري ص ١٦٠٢

ومن تعليقات الدكتور/ حسين علي محفوظ -أيضاً- ما كان خاصًا بضبط أسماء الأعلام كما في تعليقه على اسم حمالة بن عوف بن عامر الجادر حيث قال حمالة بالكسر في الطبري ص١٠٩٢، وفي الطبقات ص ٣٥ حَمالة بالفتح<sup>(1)</sup>.

(۱) السابق نفسه، التعليق على الورقة ٣/ أ ص٢٠.
 (۲) السابق نفسه، التعليق على الورقة ٣/ ب ص٢٠، ص٢١.
 (٣) السابق نفسه، التعليق على الورقة ٢/ ب ص٩٥.
 (٤) أمهات النبي ﷺ نشرة محمد عبدالقادر أحمد ص٨٥.

200)

الله ووضع الدكتور/ محمد عبـد القـادر أحمـد على نـص كتـاب ابـن حبيب البغدادي ثمانية وثمانين هامشًا يمكن تصنيفها على النحو التالي:

<u>أولاً:</u> ما أخذه من تعليقات الدكتور/ حسين علي محفوظ دون أن يشير إليه أو يزيد عليه، ويندرج تحت هذا القسم العدد الأكبر من الهوامش التي صنعها، وبحسب المرء أن يقابل بين هوامشه على أسماء أمهات أجداده تلا كلاب، ومرَّة، وكعب، ولؤي، وغالب، وفهر، وبين تعليقات الدكتور/ حسين علي محفوظ على هذه الأسماء ليكتشف أن هذه الهوامش هي عبارة عن هذه التعليقات بالفاظها، وأرقام صفحات المصادر التي استمدت منها.

ثانياً: ما انفرد به هو من الهوامش والتعليقات فعندما أورد ابن حبيب اسم عبدالمطلب بن هاشم صنع الدكتور محمد عبدالقادر هامشًا ذكر فيه أن اسم عبد المطلب شيبة، ثم ذكر أن اشتقاق شيبة من الشيب من قولهم شاب شيبة حسنة، وشيبا حسنا<sup>(۱)</sup>، وعندما أورد ابن حبيب اسم هاشم بن عبد مناف صنع الدكتور محمد عبدالقادر هامشًا ذكر فيه أن هاشمًا سمي بهذا الاسم فيما يزعمون لهشمه الخبز للثريد واسمه عمرو، وعندما ذكر ابن حبيب اسم أم النضر بن كنانة برّة بنت مر صنع الدكتور محمد عبدالقادر هامشًا ذكر فيه أنها أخت تميم بن مرً

المعالية المعالية المراسية المعالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية الم

(۱) أمهات النبي ﷺ نشرة محمد عبدالقادر أحمد ص٨٦.

with a short and throw I thing they a llader by alg 21 + Yo in they and

كتب أخرى للمؤلف

مرتبة حسب تاريخ نشرها لأول مرة

١- الصفدي وشرحه على لامية العجم، دراسة تحليلية، الطبعة الأولى ١٠٠٢م، والطبعة الثانية ٢٠٠٢، الطبعة الثالثة ٢٠٠٥، وكلها صدرت عن مكتبة الآداب بالقاهرة، والطبعة الرابعة عام ٢٠٠٦ وقد صدرت عن مطبعة الشاعر بطنطا، ثم صدرت الطبعة الخامسة عن مكتبة الآداب – بالقاهرة عام ٢٠٠٧، وقد كتب عليها خطأ الطبعة الأولى لذا لزم التنويه هنا حيث لم نستطع إصلاحها هناك، وهذا الكتاب جزء من رسالتي التي أحرزت بها درجة الماجستير بتقدير ممتاز عام ١٩٩١م.

٢- شهاب الدين أبو الثناء محمود الحلبي كاتبًا رؤية أدبية ونقدية، الطبعة الأولى، مطبعة الشاعر بطنطا، ٢ • • ٢ م، وهو جزء من رسالتي التي أحرزت بها درجة الدكتوراه عام ١٩٩٩م بمرتبة الشرف الأولى.

٣- رائية جمال الدين التبريزي في واقعة مرج الصفر قراءة في شبكة الظروف والتناص، نشر بالعدد الثالث من المجلد العاشر من مجلة كلية التربية جامعة عين شمس، القسم الأدبي الصادر في عام ٤٠٠٢، ثم نشر بعد ذلك في طبعة مستقلة بعنوان: دراسات في روائع الأدب الملوكي، (٢)، رائية جمال الدين التبريزي في واقعة مرج الصفر مقاربة تحليلية، وصدر عام ١٤٣٢هـ/ ٢٠١١م عن مكتبة الآداب بالقاهرة.

٤- ابن القم الزبيدي ورسالته إلى أبي حمير اليماني في المديح والاستعطاف رؤية موضوعية وفنية، نشر بالعدد الثالث من المجلد الحادي عشر من مجلة كلية التربية جامعة عين شمس، القسم الأدبي، الصادر في عام ٢٠٠٥، ثم نشر بعد ذلك في طبعة مستقلة بعنوان دراسات في غرر الأدب الفاطمي، (١)، ابن القسم الله من المحمد الأدب الفاطمي، (١)، ابن القسم الله في طبعة مستقلة بعنوان دراسات في غرر الأدب الفاطمي، (١)، ابن القسم الله في المدين الفاطمي، (١)، ابن القسم المدين المدين المحمد الثالث من المحمد الأدب الفاطمي، (١)، ابن القسم المدين المحمد المحمد المدين المحمد المدين المحمد المدين المحمد المدين المدين المدين المحمد المدين المدين المحمد المدين المحمد المدين المدين المحمد المدين المدين المدين المدين المدين المدين المدين المحمد المدين المدين المحمد المدين المحمد المدين المدين

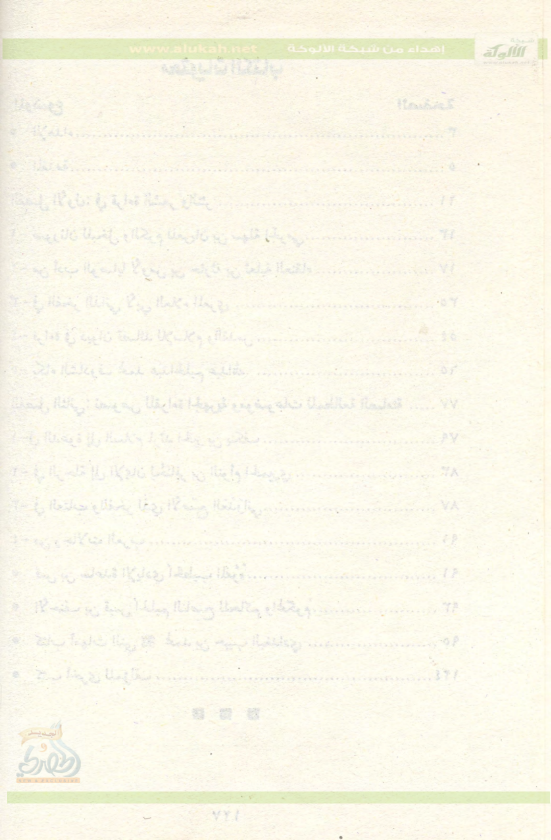
الزبيدي ورسالته إلى أبي حمير اليماني في المديح والاستعطاف، رؤية في البناءين

الموضوعي والفني، وصدر عام ١٤٣٤هـ/ ٢٠١٢م عن مكتبة الآداب بالقاهرة. ٥- ديوان تقي الدين السروجي ما تبقَّى من شعره وموشحاته، جمع وتحقيق ودراسة، نشر بمجلة كلية الآداب جامعة الزقازيق في عددها الحادي والأربعين الصادر في ربيع ٢٠٠٧م، ثم نشر بعد ذلك في طبعة مستقلة بعنوان: دراسات في روائع الأدب المملوكي، (١)، ديوان تقي الدين السروجي ما تبقَّى من شعره وموشحاته جمع وتحقيق ودراسة، وصدر عام ١٤٣٢هـ/ ٢٠١٢م، عن مكتبة الأداب بالقاهرة.

وللمؤلف تحت الطبع:

٦- شخصيات مصرية، ويضم مجموعة مختارة من المقالات التي نشرها المؤلف من قبل في مجلة الأزهر، ومنبر الإسلام، ومجلة المجلة العربية السعودية، وفي جريدة الأخبار القاهرية في المدة من عام ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م إلى عام ١٤٣٢هـ/ ٢٠١٠م.





| الكتاب | اهداء من شبخة اللوخة.<br>محتولات | WWW.alekah.net |
|--------|----------------------------------|----------------|
| *      | ALC: NOT                         |                |

| الموضوع الصفحة                                                  |   |
|-----------------------------------------------------------------|---|
| الموضوع<br>• الإهداء                                            |   |
| • المقدمة                                                       |   |
| الفصل الأول: في قراءة الشعر والنثر                              | • |
| ١- صورتان للبخل والكرم للعريان بن سهلة الجرمي                   |   |
| ٢- من أدب الوصايا لأوس بن حارثة بن ثعلبة العنقاء                |   |
| ٣- في الفخر الذاتي لأبي العلاء المعري٥                          |   |
| ٤ - قراءة في ديوان قصائد للإسلام والقدس٤                        |   |
| ٥- بكاء الشادوف لمحمد عبدالحليم عبدالله                         |   |
| الفصل الثاني: نصوص للقراءة الجهرية وموضوعات للمطالعة الصامتة ٧/ | • |
| ١-في الدعوة إلى السلام لمرثد الخير بن ينكف٩                     |   |
| ٢- في الرحلة إلى الإيمان لِخُنَافِر بن التوأم الحميري           |   |
| ٣- في العتاب والفخر لذي الأصبّع العَدْوَاني                     |   |
| ٤- من رجالات العرب٤                                             |   |
| <ul> <li>قس بن ساعدة الإيادي الخطيب المفوَّة</li> </ul>         |   |
| <ul> <li>الأحنف بن قيس الحليم الناصح للحاكم والمحكوم</li> </ul> |   |
| • كتاب أمهات النبي ﷺ لمحمد بن حبيب البغدادي                     |   |
| <ul> <li>کتب أخرى للمؤلف</li> </ul>                             |   |