





حریر فرانکا سینوبولی

ترجمة مجدى يوسف فوزى عيسى حسين محمود سيد الشيخ

تقدیم ومراجعة المحتوی العلمی مجدی یوسف

الأدب الأوروبي من منظور الآخر

1083

الأدب الأوروبي من منظور الآخر

## المشروع القومى للترجمة إشراف: جابر عصفور

- العدد: ۱۰۸۳

مجدی پوسف

- فرانکا سینوبولی
   مجدی یوسف فوزی عیسی حسین محمود سید الشیخ
  - الطبعة الأولى ٢٠٠٧

### هذه ترجمة كتاب La letteratura europea vista dagli altri Franca Sinopoli (a cura)

Copyrigh © 2003 Meltemi Editore srl, Roma

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة للمجلس الأعلى للثقافة

شارع الجبلاية بالأوبرا \_ الجزيرة \_ القاهرة ت: ٧٣٥٢٣٩٦ فاكس: ٧٣٥٨٠٨٤

EL Gabalaya st. Opera House, El Gezira, Cairo

TEL: 7352396 Fax: 7358084

# الأدب الأوروبي من منظور الآخر

تأليف : فرانكا سينوبولي

ترجمة : مجدى يوسف – فوزى عيسى حسين محمود – سيد الشيخ

تقديم ومراجعة المحتوى العلمى مجدى يوسف



### بطاقة الفهرسة إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية ادارة الشئون الفنية

سینوبولی ، فرانکا

الآدب الأوروبي من منظور الآخر / تأليف : فرانكا سينوبولي ؛

ترجمة : مجدى يوسف - [ وآخ ] ؛ تقديم ومراجعة مجدى يوسف

- القاهرة - المجلس الأعلى للثقافة ، ٢٠٠٧

۲۹۲ ص ؛ ۲۶ سم

١ - الأدب المقارن .

(أ) العنوان .

۸٠٩

رقم الإيداع ٢٠٠٧/٣٦٤٠

I.S.BN. 977 - 437 - 189 - 5 الترقيم الدولى طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية

تهدف إصدارات المشروع القومى للترجمة إلى تقديم مختلف الاتجاهات والمذاهب الفكرية للقارئ العربى وتعريفه بها ، والأفكار التى تتضمنها هى اجتهادات أصحابها فى ثقافاتهم ، ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلس الأعلى للثقافة .

# المحتويات

| 7   | مجدى يوسف: في المسألة الاستيحائية                                |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 15  | فرانكا سنيوبونى: المعادل فى مكان آخر                             |
| 25  | الباب الأول: تاريخ وأسطورة الأدب الأوروبي                        |
| 27  | بيتر كارافيتا: مسألة الهوية في تكوين أوروبا                      |
| 97  | مجدى يوسف: خرافة الأدب الأوروبي                                  |
| 149 | أرماندونيشي: الأدب العولمي وأدب العوالم                          |
| 169 | الباب الثاني: سوء الفهم الثقافي                                  |
| 171 | أميا ديف: النسبية الثقافية والقيمة الأدبية                       |
| 185 | يودايون: الاختلافات والالتباسات الثقافية                         |
| 195 | عبدالفتاح كليطو: التقويم الثنائي                                 |
|     | روبرتو فيردينانديز رتيامار: إسهامات أمريكا اللاتينية فـــى الأدب |
| 207 | العالمي في القرن العشرين                                         |
| 231 | شودونج إيل: ضد النظريات الأوروبية للرواية                        |
| 263 | فيما يتعلق بنصوص هذا الكتاب                                      |
| 265 | الم احد                                                          |

|  |   | · |  |
|--|---|---|--|
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  | • |   |  |
|  | • |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  | • |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |

## تمهيد المراجع في المسألة "الاستيحائية"

#### مجدى يوسف

#### ما البحبث العلمى؟ بل ما حاجتنا إليه أصلا؟

البحث العلمي لا يكون حقيقيًا إن لم يبحث عن إمكان إعادة النظر فيما توصل إليه تراث المعرفة البشرية من نتائج ونماذج لتفسير الكون بما فيه من كائنات وكيانات مختلفة. أما حاجتنا إلى البحث العلمي فمصدرها محاولة توسيع مدى إدراكنا لما يجرى من عمليات في هذا الكون وما ومُـن عليــه بهدف إيجاد حلول أفضل لإشباع حاجاتنا. وبعبارة أخرى فمن يعيد إنتاج ما قاله الآخرون، مهما بلغت قوة منطقه، لا يكون قد "بحث". إنما يمكن أن يقال عنه إنه "صنف" أو "جمَّع" ما توصل إليه السلف. وهي عملية لا بأس بها، فقبل أن نبدأ عملية البحث لا بد أن نتعرف أولاً على ما قدمه الآخرون من نتائج في المجال الذي نود أن نقدم فيه إضافة ما. لكن البحث العلمي الحق يبدأ من حيث تتنهى هذه الخطوة، وذلك بإلقاء الأسئلة المتشككة حول النموذج السائد في المجال محط الدرس. وهنا يلعب "الاستيحاء" دوره في هذه العملية المركبة. ولعل هذا هو ما قصده "نيشي" من حديثه عن "استيحاء" فرانكا سينوبولي لدراسة لي عنوانها "أسطورة الأدب الأوروبي" في تحرير مجلدين يحمل أولهما عنوان در استى المذكورة نفسها، وقد صدر بالإيطالية في روما عام ١٩٩٩م، والمجلد الثاني الذي بين أيدينا، والذي كانت قد خططت له المحررة نفسها كي يحمل عنوان المجلد الذي سبقه مع إضافة عنوان فرعي له بحيث يصبح كالآتي أسطورة الأدب الأوروبي: رؤية من خارج أوروبا.

ولكن بناء على اعتراضى على استعارة عنوان دراستى للمرة الثانية كعنوان لكتاب للمحررة "سينوبولى"، فقد استقر الرأى مع ناشرها في روما "دار ميلتيمى" Meltemi Editore على أن يتحول عنوان الكتاب الحالى إلى الأدب الأوروبي من منظور الآخرين، وقد استقر الرأى على أن ندعوه: الأدب الأوروبي من منظور الآخر La letteratura europea vista dagli altri.

فكيف تمت إذن عملية "الاستيحاء" هذه؟ ولم لم تتم على هذا النحو لدى غيرها من الباحثين؟ مرجع ذلك إلى أن الهمَّ البحثي العام الذي يحرك كلاً من "فر انكا سينو بولي"، محاضرة الأدب المقارن في جامعة "لاسابينزا" (الحكمة) في روما، ورائدها "آرماندو نيشي"، أستاذ ورئيس القسم نفسه بتلك الجامعة، يتجه نحو محاولة إسقاط النموذج السائد في الدراسات الأدبية في الغرب، وهو المتمحور حول المعايير الأوروبية، والرافض لأى شكل من القيمة المستقلة عن تلك المعايير في سائر الثقافات غير الغربية، ناهيك عن أن يكون لتلك الثقافات أية ندِّية من أي نوع بإزاء آداب وثقافات الغرب. وكسى يحقق "نيشى" ذلك، فقد ذهب ليتعلم وينهل من كبار متقفى إفريقيا، وآسيا، وأمربكا اللاتينية، وخاصة الأخيرة، من أمثال المربى البرازيلي الكبير "باولو فريره"، الذي غاب عن عالمنا في عام ١٩٩٧، صاحب "تربية المقهـورين" وعدد من المؤلفات التي زلزلت منهج التربيــة الغربيــة أحاديــة التوجــه والتمحور حول خطابها المتعالى والناضب في أن. ومن "فريره" تعلم "نيشي" تبادل المواقع بين المعلم والمتعلم في مستوى من الندية الكاملة بين الاثنين، عكس الاتجاه الغربي التقليدي الذي يكرس المثل السائر عندنا للأسف "من علمك حرفا صرت له عبدًا". وكأن لسان حال "نيشي"، قد أصبح بعد أن تعرف على "باولو فريره": من علمك حرفا صرت له ندًا. وقد انتقلت هذه العدوي من "نبشي" إلى "سينو بولي"، وهو ما أدى بدوره إلى تحمسها لدراسة

لى كان "نيشى" قد اختار ها للترجمة إلى الإيطالية عن الفرنسية التي كتبت بها في الأصل كي تنشر عام ١٩٩٧م في المجلة الإيطالية للأدب المقارن التي يحررها في روما. وهذه الدراسة تدحض الأسس الفلسفية التي تقوم عليها النظريات الداعية لوحدة مزعومة بين الآداب الأوروبية، أو أوروبية الأصل حتى تبرر ما صار يُدعى "الأدب الأوروبي" بالمفرد، وهو المفهوم الذي ظل سائدًا في النظام التعليمي في البلاد الأوروبية ومازال حتى الآن. فاستبحاء "سينوبولى" لدر استى هذه يذكرنا بالأسئلة التي كانت تشغل بال "نيوتن" عندما وقعت التفاحة من الشجرة التي كان جالسًا تحتها. فلو لم تكن تلك الأسئلة شغله الشاغل لما "أوحت" إليه تلك التفاحة، أو بالأحرى عملية سقوطها من الشجرة بأى شيء. وفي مجال الفنون التشكيلية نجد أن "جاودي" المعماري الإسباني الشهير قد استوحى أبراج الحمام في الريف المصرى لتشكيل روائعه المعمارية. فهل كانت أبراج الحمام تلك هي "الأصل" في إيداعاته، أم بحثه عن تشكيل معمارى يتجاوز السائد في عصره؟ ربما حاولت هذه الأمثلة أن تقارب الموصوع الذي نحن بصدده. ففي مقابل مدرسة "التأثر والتاثير" الفرنسية التقليدية سبق أن اقترحت في خطابي النظري مفهوم اسياق الاستقبال" باعتباره مرشحًا لما يستقبل من "مؤثرات" يعاد تدويرها ابتداء من حاجات ذلك السياق المستقبل (بكسر الباء)، وإن ظلت بنية الأصل عالقة بــه بشكل من الأشكال.

بهذا المعنى استوحت "سينوبولى" در استى المذكورة(١) في تحرير كتابها

<sup>(</sup>۱) كما ذكر ذلك أستاذها "نيشى" فى صدر دراسته بالفصل الثالث من الجزء الأول من هذا الكتاب. وقد صدرت دراسة "نيشى" هذه بالمثل بالفرنسية فى أوروبا، وبالإسبانية، والبرتغالية فى أمريكا اللاتينية.

المذكور، وذلك منذ البداية على مرحلتين: الأولى، وهي التي يحتوى عليها المجلد الأول الذي يحمل عنوان دراستي نفسه (أسطورة الأدب الأوروبي، ١٩٩٩م)، حيث تناقش في مقدمته ما كنت قد طرحته في هذه الدراسة من نقد فلسفى للمركزية الأوروبية في نظرية الأدب، ثم تقدم من بعد نصوصا مختارة من داخل أوروبا حول ما يدعى" الأدب الأوروبي"، وفي المجلد الثاني الذي بين أيدينا، والذي كان مخططًا له ومعلنًا عن قرب صدوره من جانب الناشر الإيطالي منذ البداية قدمت "سينوبولي" رؤية الآخر للدب الأوروبي، ولكن من خلال بابين رئيسين: أولهما يقوم على درس تطور هذه الصورة الذاتية للثقافات الأوروبية من خلال طريقة تقديمها في الجامعات الأمريكية على يد أمريكي من أصل إيطالي، هو "بيتر كارافيتا"، (١) والثاني يعرض نظرية "آرماندو نيشى" الشعرية في التخلص من النزعة الاستعمارية، والتي تدعو بأن تحل "آداب العوالم"، لا سيما المنجزات الثقافية لعوالم الشعوب غير الغربية التي ظلت طويلاً مهمَّشة، محل "الأدب العالمي"، الذي صار في العصور الحديثة - عصور الاستعمار الأوروبي - ومن بعده الأمريكي - معادلاً للأداب الغربية، ومعه تلك التي تمضي وتقيم على أساس المعايير الغربية حتى يُعترف بها وتصبح هي الأخرى "عالمية". ولعل معايير جائزة نوبل في الأدب خير نموذج على ذلك، كما سبق أن أوضحت في دراسة سابقة. (<sup>٦)</sup> ونظرية "نيشى" هذه التي يدعوها "التخلص من النزعة الاستعمارية" هي التي نجدها ملخصة في الفصل الثالث من هذا الكتاب. أما نظريته برُمَّتها فيجدها القارئ في كتابه الذي يحمل عنوان "تاريخ مختلف"،

<sup>(</sup>٢) أستاذ الأدب الإيطالي والمقارن بجامعة مدينة نيويورك.

<sup>(</sup>۲) انظر كتابنا «من التداخل إلى التفاعل الحضارى» كتاب الهلال، عدد يونيو ٢٠٠١، وبخاصة ص ٣٤١ - ٣٤٧.

والذى تُرجم للتو عن الإيطالية وراجعناه ليصدر بالعربية فى إطار المشروع القومى للترجمة بالمجلس الأعلى للثقافة. ثم يأتى الفصل المعنون في هذا الكتاب "خرافة الأدب الأوروبي"، وهو صبيغة موسعة من دراستى السابقة التي "استوحتها" سينوبولي، والتي كانت قد صدرت من قبل تحت عنوان "أسطورة الأدب الأوروبي" كما أسلفت.

وفى هذه الدراسة لا أقوم بمجرد تفنيد الأسسس المعرفية الفلسفية للنظريات التي تسعى لتبرير وجود ما يُدعى "الأدب الأوروبي" بالمفرد وليس بالجمع، وإنما أتطرق بالمثل إلى الكشف عن التناقض المعرفي المنهجي في خطابات كل من إدوارد سعيد، ورينيه إتيامبل، ومارتن برنال، حيث إن كلاً من هؤلاء الثلاثة كان شديد النقد للمركزية الأوروبية في نظرية الأدب والثقافة، ولكنه كان يمضى في درسه على الأسس الفقه لغوية نفسها التي وضعتها تلك المركزية الأوروبية نبراسًا لدرسها. أما البديل المنهجي والنظرى الذى أقترحه فهو الذى يدعو إلى وضع سياق الاستقبال على درجة واحدة من المساواة مع سياق الإرسال الثقافي، ذلك أنه من خلال اختيار اته، والطريقة التي يستقبل بها العناصر الثقافية الوافدة يغيرها عن وعي بالاختلاف بين سياقي الإنتاج والاستقبال، ومن ثم يضيف إليها في آن. ومن هنا فليست عندى الأدوات محض فقه اللغوية هي الأساس في التعرف على هذه العملية، وإنما إعادة صهر تلك الأدوات في إطار درس أكشر عمقًا وأنساعًا لعلاقة التفاعل الاجتماعي الثقافي بين طرفي العملية، وهو ما يترتب عليه استبدال المنهج الفيلولوجي بآخر ثقافي اجتماعي يعيد صياغة أدوات التحليل فقه اللغوى ليتجاوزها في أن، وذلك من خلال تحليل علمي اجتماعي لتلك العلاقة يشمل مجمل منجزات العلوم الاجتماعية، وفي مقدمتها الاقتصاد السياسي، ولا يختزل الأدب أو الثقافة إلى "الوقائع الاجتماعية" كما هو الحال

في علم الاجتماع التقليدي. ولعل هذا المدخل النقدى البديل الذي يشكل خلفية دراستي المشار إليها هو علة "تأثر" أو "استيحاء" أو بالأحرى تفاعل سينوبولي مع دراستي المذكورة، وعدم تردد "نيشي" في أن يه ذكرني على رأس قائمة من كبار الباحثين في إفريقيا، وآسيا، وأمريكا اللاتينية الهذين تفاعل معهم فكريا<sup>(1)</sup>. ذلك أن المنهج الذي تعلمه "نيشي" من "باولو فريره"، مربى المقهورين البرازيلي الكبير، هو تبادل الأدوار بين المرسل والمستقبل في عملية الثقافة، بحيث يمكن أن يصبح المرسل مستقبلاً، والمستقبل مُرسلاً في ندية كاملة للإبداع من كلا الطرفين. وهو المبدأ الهذي أحسب أن "سينوبولي" قد أخذته بدورها عن "نيشي" عن "فريره"، ومن ثم صار يهكل السياق الفكري الذي جعلها نستقبل دراستي هذه على هذا النحو من الاهتمام. السياق الفكري الذي جعلها نستقبل دراستي هذه على هذا النحو من الاهتمام. ولعل هذه العلقة التفاعلية تمثل نوعًا من العناق المتشابك، إن صح التعبير، بين ثقافات شعوب أمريكا اللاتينية مع ثقافات الشعوب الإفريقية المصطهدة والمهمشة عبر واحدة من أكثر نماذج البحث العلمي تقدمًا في الغرب المعاصر.

ولعل نقدى للمنطق اللاتاريخانى لأسس النظريات الداعية لما تدعوه "أدبًا أوروبيًا"، أى نقدى لها من داخلها، هو الذى جعل "سينوبولى" تضع دراستى فى الفصل الأول من هذا الكتاب، كى تتوسط العرض التاريخى لفكرة الأدب الأوروبى (كارافيتا) من جانب، وتلخيص نظرية "نيشى" فى التخلص من النزعة الاستعمارية من الجانب المقابل.

<sup>(</sup>٤) ومن بين هؤلاء "روبرتو فرنانديس ريتمار" الشاعر والناقد الأمريكي اللاتيني الشهير. انظر الحاشية الخامسة الملحقة بالفصل الأول من كتاب نيشي "تاريخ مختلف" (٢٠٠١) الذي تصدر حاليًا ترجمته العربية عن المشروع القومي للترجمة بالمجلس الأعلى للثقافة.

أما الجزء الثانى من هذا الكتاب، والذى أطلقت عليه المحررة "سوء الفهم الثقافى" (٥) فيحتوى على محاولات للتعرف على "الأدب الأوروبية، الخارج، أى ليس فقط من خلال اختلاف منظوراتها الثقافية غير الأوروبية، وإنما بالمثل بالنظر إليه فى المقام الأول "من خارجه". ويذكرنى ذلك بحديث دار يومًا بينى وبين الدكتور فؤاد زكريا، حيث أسررت إليه بأنى لا أرى فى خطابه ما يمكن أن يؤثر فى الخطاب السلفى الذى يتصدى له هو بالنقد، فقال لى إنه لا يريد أن يفعل ذلك، لأنه يفضل نقده "من خارج إطار نسقه المعرفى". ولعل هذا الذى نراه فى حالة النقد الموجه للمركزية الأوروبية فى نظرية الأدب من خلال ما يُدعى الأدب الأوروبي فى الجزء الثانى من هذا الكتاب ما قد تراه المحررة (سينوبولى) خارجًا عن الموضوع فى غير حالة، ولكنها محقة عندما تراه فى الوقت نفسه مثيراً البحث العلمي من خلال اختلاف منظوراته على حد سواء. هذا الاختلاف هو مناط التقدم البحثى الذى نأمل دائمًا أن يكون نبراسًا لباحثينا وعلمائنا، بل لنظامنا التعلمي، ولا أقول التعليمي بر مته.

<sup>(</sup>a) إشارة منها إلى "دراسات سوء الفهم الثقافي" cultural misunderstanding studies في الأدب المقارن



# تقديم محررة الكتاب المعادل في مكان آخر(\*)

#### فرانكا سينوبولي

فى كتاب "صور المثقف" (١٩٩٤) (١) يعرض المفكر الأمريكى فلسطينى الأصل إدوارد سعيد مقولة المنظور المزدوج للمفكر المبعد باعتباره على استعداد لأن يلعب بورقة التهميش والهوية المبعدة على المستويين الروحى والنقدى، وذلك من خلال تعبيره الموفق "المكافئ في مكان آخر". وقد أردت أن أستأنف النظر في تلك المقولة بأسلوب استفهامى؛ حتى أعرض ما تنطوى عليه من إمكانات التشكيك التي كانت تتواكب دائمًا مع دراسة الأدب الأوروبي خارج أوروبا، وهدفى من وراء ذلك أن يعود الأوروبيون المشاركون في تلك الحضارة لفحصه في ضوء هذه الدراسة.

إن التراث الثقافى الأوروبى يحمل تاريخًا طويلاً لفكرة الثقافة الأوروبية، وهناك إمكانية حقيقية متوفرة أمام من يريد أن يدرسها من داخل هذا التراث، لأنه سوف يجد نصب عينيه أدلة ومراجع كثيرة تنطق بالخطاب الثقافى الأوروبي، رغم تعدد زوايا الرؤية واختلاف النتائج فيما بينها. بيد أن دراسة خطاب "الآخرين"، من غير الأوروبيين، لمعرفة ماذا يعنى الأدب الأوروبي بالنسبة لهم يوشك أن يتحول إلى فخ. ويكمن الفخ في البحث عما هو موجود هنا في مكان آخر مختلف، بمعنى أن الطرح القادم من مكان آخر يمكن أن يكافئ الطرح الذي يمكن تقديمه هنا. لكن هذا ليس صحيحًا. "فالآخرون"، إذا جاز لنا أن نضعهم ضمن هذا المصطلح، لا يكتفون بالطرح الطرح القادم من مكان أن يتلفون بالطرح

<sup>&</sup>lt;sup>(\*)</sup> ترجمة حسين محمود.

والكلام، بل يقاومون ويبتعدون. ولتبسيط المعنى نقول إنهم لا يهتمون فعليًا بالمسألة، وإنما يتحدثون معنا عن شيء آخر، أو على الأقل هذا هو ما بدا لنا.

و هكذا أردت أن يكون موضوع هذه المختارات مثيرًا للتساؤل، وهي المختار ات الثانية، بعد المختار ات الأولى التي نشرت عام ١٩٩٩ (سينوبولي ١٩٩٩) والتي كنت أركز فيها على اختيارات لنصوص أنتجتها الثقافة الأوروبية منذ نهاية القرن السابع عشر وحتى اليوم من خلال الحديث عن الصورة الذاتية للأدب الأوروبي، (٢) ورغم أنها كانت اختيارات غير كاملة بالضرورة فإنها كانت ممثلة بقدر كاف. فإذا كان القصد في ذلك المقام هو تحديد الصورة الذاتية من خلال نوع من التغريب الناشئ عن فكرة جمع الخطاب المتعلق بالأدب الأوروبي عبر تفكيك "أسطورة"، وليس عن طريق صباغاتها المؤكدة، أو وصف مسارها، أو تبنى توصيفها، فإن البحث هذه المرة حول مسألة الصور المغايرة للأدب الأوروبي، والتي صاغتها حضارات أخرى، كشف عن منبع حقيقي للشك والالتباس وسوء الفهم الثقافي، بل إنه كشف عن نوع من "الطريق المسدود" لنتائج غير متوقعة. وأود مع ذلك أن أؤكد على وجه آخر من أوجه المسألة يمكن أن يوجه قراءة النصوص التي جمعتها هنا على نحو أفضل. يتمثل هذا الوجه في أن فكرة التساؤل عما يمكن أن يكون عليه الأدب الأوروبي، وعن وجوده، يمكن أن تستمر سواء داخل أوروبا أو خارجها بفضل وجود تراث لخطاب (أوروبي) يناقش وجود أدب أوروبي من عدمه، ويفتش عنه أو يبتدعه، يرسم معالمه أو يزيلها، أو حتى يغذى وجوده، بتخصيص فصل كبير من فصوله: فصل الروح (يمكن أن نذكر على سبيل المثال إليوت وفاليرى وجي دي بورتاليس وكورتيوس وآورباخ، ونضم إليهم بابتيس وآزار وبونفوا وكينو وإتيامبل وآدريان مارينو). ولهذا فإن الحديث عن وجود الأدب الأوروبي يتطور

ويصبح أكثر نقدًا وصراحة عن طريق هؤلاء الذين قام على أكتافهم، الذين أعادوا تفسير مساره باعتباره عملية أيديولوجية وأسطورة حقيقية أسست للهوية المشتركة بين الشعوب الأوروبية المختلفة. وفي ثنايا الهوية الأوروبية الأكثر انحطاطًا، يتمثل تفوقها المزعوم، والذي هو بالفعل تفوق غير ضار، ولكن له نتائج واقعية جدًّا بالنسبة لتاريخ الحضارات الأخرى، كما يعرض لنا سعيد نفسه. تلك النتائج هي التي صاغت في لحظة تاريخية معينة وبعدها "ثقافة مقاومة" حقيقية ضد أوروبا والأوروبيين(أ). أما مسألة إيمان بعض المفكرين الأوروبيين بشكل أدبي ما من أشكال الوحدة، رغم الاختلاف الذي تتجدد صياغته ويعاد طرحه بشكل مستمر على طاولة البحث(أ)، فلا بد أن تكون تالية في الترتيب على وجود الأدب الأوروبي. هذا الوجود إنما هو تكون تالية في الترتيب على وجود الأدب الأوروبي. هذا الوجود إنما هو أكثر وضوحًا بالنسبة للآخرين، رغم تجسده على صورة "مشكلة" وليس على صورة جوهر أو مادة ملموسة.

لقد تحددت هذه المسألة بشدة من خلال الببلوجرافيا التى تراكمت فى مجال الدراسات التى تسمى بدراسات "ما بعد الاستعمار". (وفي ولنقلها بصورة أكثر صراحة: كيف يمكن أن نرد على تناقض الثقافة الأدبية (الأوروبية) التى غالبًا ما كانت تتلف حضارات أدبية أخرى بتجاهلها تجاهلاً تامًا، بينما كانت تعمل مع آلة الغزو الاستعمارى نفسها وبداخلها؟

ولهذا فإننا ونحن نبحث عن صور الأدب الأوروبي التي صاغتها الثقافات الأخرى، أي عن الصور المغايرة بالنسبة إلينا، ندرك أن البحث في الخارج عن شيء يتحدث عما يحدث بيننا، حتى بالشروط التي ذكرناها سالفا، ما هو إلا طريق زائف. وعلى هذا فإن المسار الذي حددته المختارات الحالية ينطلق من مداخلات تواجه المسائل الأكثر عمومية للهوية الأوروبية ولمعنى الأدب الأوروبي اليوم، بين الأدب العالمي (ذلك الأدب الذي أرادته

السوق العالمية وسوَّقته)، ومدينة الأدب العالمي الفاضلة والعكس، وأداب العوالم الحالية التي تتعايش إلى جانب الغرب، لكي تنتقل بعد ذلك – في مرحلة لاحقة – إلى بعض الموضوعات الأكثر تحديدًا، والتي ينشأ من المواجهة بين الصورة الذاتية والصور المغايرة للأدب الأوروبي، سوء الفهم الثقافي و "عدم الشفافية" باعتبارها الطابع الغالب للتأريخ الأدبي لثقافات أصبحت في مرحلة معينة تابعة للثقافة الأوروبية، والعلاقة بين النسبية الثقافية والقيمة الأدبية، ومدى قابلية الآداب غير الأوروبية للقراءة انطلاقا من "تأثير" تلك الأوروبية. (٦) وتتمثل إحدى المعطيات الأساسية والعامة التي يمكن أن تتضح من خلال الخطاب المنتج عن أوروبا بعيدًا عنها في وجود نوع من الالتفاف حول سؤال جوهرى: "ما الأدب الأوروبي؟". إن ما يُسمَّى بـ "الآخرين" وقد تبنوا وجود هذا الأدب، لأنهم عايشوه غير مرة بشكل مباشر من خلال تأثيره على آدابهم، لا يتساءلون عن جوهر و/أو "أسطورة" هذا الأدب، ولكن عن الأساليب المحددة لتغلغله داخل تر أتهم الثقافي الخاص، أو عن السند الأيدبولوجي لتفوقه العالمي المزعوم. وهذا هو السبب في أن أفكار الجزء الأول عن الأدب الأوروبي التي صاغها الأوروبيون أنفسهم، أي مشاركتهم في إنتاج صورتهم الأدبية الذاتية، كانت تبحث في تحول الأدب الأوروبي إلى كون شعري أسطوري خاص (مثلما هو الحال لدي ماتزيني) أو ضمنى (كما هو عند ت. س. إليوت)، وإلى نموذج تحول نقدى (مثال كورتيوس)، أو إلى مدينة فاضلة خلوية هادئة (كما نجده لدى إنجبورج باخمان)، أو إلى خطاب متحلل إلى أكثر الصور تجردًا، أو إلى مجرد فكرة أو موضوع في الدرس المقارن للآداب الأوروبية. أما هذا الجزء (الثاني) من الكتاب فإن مقصده هو إعطاء مساحة لمشكلة ماهية الأدب الأوروبي بالنسبة إلى "آخرين"، محاولين استجماع الصور المغايرة منهم، ومن ثم الاستماع إلى أكبر قدر من آراء المقارنين غير الأوروبيين.

وعندما أنتقل إلى تقديم موجز إلى القسمين اللذين أعرض لنصوصهما في هذا الكتاب فإننى أود أن أؤكد منذ الوهلة الأولى على أن هذه المشاركات بخلاف القسم الأول متفق عليها في أغلبها مع مؤلفيها مباشرة، على شكل مشروع تمت مناقشته وتقسيمه فيما بينهم رغم تجاوز – أو على الأقل تحييد – الصعوبات الكبرى، حتى أصبحت مشتركة، رغم أنها لا تزال إلى درجة كبيرة لم توف حقها. (٢) وقد تم استبعاد طابع الترتيب الزمنى الغالب على الكتاب الأول لخطاب الوحدة الأدبية الذي أنتجه الأوروبيون (وإن كان من منظور نقدى لدراسات ما بعد الاستعمار التي تناقش فكرة الأدب الأوروبي نفسها)، وبدلا من الترتيب الزمنى أخذنا بالتزامن المعاصر للمشاركات والمؤرخة داخل حدود السنوات العشر الأخيرة. واستهدف هذا التزامن الرغبة في تعميق فكرة الأدب الأوروبي، من منظور لم تحدده صيغة الشكل الأسطوري، التي دامت قرونًا عند الحديث عن الأدب الأوروبي، ولكن كما ذكرت على شكل مسألة أو إشكالية.

خصصنا القسم الأول للوجهين اللذين اخترت توضيحهما، وهما علم التاريخ وعلم الأسطورة. فمشاركات بيتر كارًافيتًا ومجدى يوسف وأرماندو نيشى تبرز بشكل خاص ثلاثة موضوعات أساسية في تشكيل الهوية الأوروبية لهذا الأدب: الاتجاه القومي، والطابع اللاتاريخي للأدب الأوروبي، والتأريخ له في علاقته بالتأريخ للحركة الاستعمارية. وكما سوف يلاحظ القارئ من تلقاء ذاته، فإن الموضوعات الثلاثة تشكل ثلاث مراحل فاصلة يتم أشباعها في كل مداخلة على حدة، ولكنها تتبادل الاستدعاء فيما بينها، ولو أنه يتم أيضًا بقوة فيما بينها، بينما لكل منها مساره المختلف، سواء من ناحية الأسلوب أو عرض الموضوع. ويرجع هذا إلى الثقل الذي تمثله فكرة "الأمة" في تشكيل الخطاب الذي يدور حول الأدب الأوروبي، والمفهوم على أنه

مقدمة للاتجاهات القومية الأدبية، مثلما تكتسى هذه الأخيرة بأهمية خاصة في رسم ملامح الهوية الثقافية القارية الوحدوية التي تم الوصول إليها بعد جهد ونصب، وبعاد طرحها باستمر ار على طاولة النقاش فيما يتعلق بمواصفاتها وحدودها، كما يؤكد كار افيتا. ويطالب مجدى يوسف بمراجعة جذرية لفكرة الأدب الأوروبي بمفهومه الذي ساد في القرن العشرين والذي تضمنته الأعمال الأساسية لثلاثي النقد أورباخ - كورتيوس - فيليك، والتي كانت محورية في الدر اسات الأدبية الغربية في النصف الثاني من القرن العشرين، وهو يطالب بهذه المراجعة حتى يمكن أن نخرج منها بالطابع اللاتاريخي المنتمى إلى المركزية الأوروبية، فضلاً عن تأثيراتها التي لم تكن في الحسبان على دارسين كبار في بانوراما دراسات ما بعد الاستعمار من أمثال إدوارد سعيد ومارين بيرنال. أما الدراسات التاريخية فلها صوت مماثل في هذا الجزء نفسه، من خلال صياغة أوروبا كأمم، ولأن الدراسات التاريخية مسئولة عن التراص السطحي المألوف للآداب القومية جنبًا إلى جنب، فضلا عن فكرة الأدب القومي في حد ذاتها، أي الصورة التقليدية والممسوخة الناشئة عن الإفراط في استخدام مصطلح الأدب الأوروبي. لكن الدراسات التاريخية كما يبين أرماندو نيشى في مداخلته، يمكن أن تعود من جديد للقيام بدور مركزي في الدراسة وفي تحديد المعنى الشائع للأدب الأوروبي، إذا استطاعت أن تنقده نقدا عميقا، وفي استخدام منظور النكوص عن الاستعمار أو كما يرى المؤلف: تاريخ أدبي "سياسي" مكتوب من منظور "مقلوب" للمسار الاستعماري للإمبراطوريات الاستعمارية، حتى نصل إلى تحديد الصلات بين الآداب التي تربط أوروبا بالثقافات الأخرى.

وتعدُّ مشاركات كارافيتا ونيشى فى هذه المختارات هى الوحيدة التى صاغها أوروبيون، حتى وإن كانت مشاركات على طريقتهما "غير

المركزية"، فكارافيتا إيطالو أمريكي، أي إيطالي زرع في الولايات المتحدة في سن مبكرة، يقوم بتطوير خطاب تاريخي - نقدى حول المنبت القومي للهوية الأوروبية، وهو خطاب موجه إلى طلاب الجامعات الأمريكية، أي أنه خطاب نشأ في موقع له سياقه المرجعي، أي أن له منبعًا ومصبًا مختلفين عن أوروبا. وكارًافيتًا لا يواجه مسألة معاداة المركزية الأوروبية في أمريكا الشمالية مباشرة في مشاركته حول فكرة القومية، وهي المسألة التي نشأت في أعوام الخمسينيات والستينيات على موجة الصراعات من أجل الحقوق المدنية والتي تطورت داخل الدراسات الأفروأمريكية في علاقاتها بين الأعراق وفي دراسات ما بعد الاستعمار التي تشارك فيها أعمال إدوارد سعيد. أما نيشي فقد طور منذ سنوات صياغته الشعرية عن المركزية الخطاب الأوروبي حول المركزية الأوروبية، ومقصده المفضل هم الخطاب الأوروبيون أنفسهم. (^)

أما القسم الثانى من هذه المختارات فهو مقصور تمامًا على دراسات ومقالات "غير الأوروبيين"، وهو مخصص لعناصر "سوء الفهم الثقافية" منطلقًا من المقولة النقدية الشهيرة للدراسات المقارنة بين الثقافات وهى: سوء القراءة الثقافية الشهيرة الدراسات المقارنة بين الثقافات وهى: سوء القراءة الثقافية الضوء على الإمكانات التأويلية لهذا المنظور المعرفى، والتى أصبحت فيما بعد أداة منهجية حقيقية تسمح بتحديد وتحقيق الأوجه الإيجابية والسلبية لتفسير ثقافة معينة بناء على معطيات الثقافة نفسها. هذه الحالات الفردية تبين علاوة على هذا أن الخطاب المصاغ حول الأدب الأوروبى من جانب علماء المقارنة الذين يعملون بعيدًا عن أوروبا يعمل على الصلات وعلى الأوجه الخاصة التى تحققت تاريخيًا للعلاقة ما بين على الآداب والثقافات. ويقتصر تفسيرهم للأدب الأوروبى بشكل ظاهر على مسائل بعينها، لها أهميتها وصداها العالمى (الرواية، الأحداث اليومية، القيم

الجمالية)، ويقوم في الواقع بوظيفة إيجابية، لأنه يبين الطابع المجرد المستقل ذاتيًّا لفكرة الأدب الأوروبي ويقترح له تحديثًا بمعايير العلاقات بين الثقافات، سواء تم تطويرها على مستوى الخطاب الصريح لما بعد الاستعمار أو على المستوى التقليدي للأدبيات المقارنة. ويعطينا هذا المنظور فكرة عن كيفية تدريس أوروبا الأدبية بواسطة مدرسي الأدب المقارن غير الأوروبيين في جامعاتهم الأمريكية شمالاً وجنوبًا، والمغربية، والمصرية، والهندية، والكورية، والصينية.

ومشاركة العالم الهندى أميا ديف وأستاذ الأدب المقارن الصينى يو داييون حول طبيعة الالتباس الثقافي وحول العلاقة الجدلية بين النسبية الثقافية والقيمة الجمالية تأتيان ضمن المشاركات الخمس في القسم الثاني من هذا المجلد، وهما يتسمان بطابعهما العام. ولهذا فقد سبقتا الدراسات المخصصة لكليطو وريتامار وتشو دونج، والتي تعالج على الترتيب العرض الزمني لتاريخ الأدب العربي "الملوّث" بالأدب الأوروبي، والفصل بين الأدب الإسباني في أمريكا والنماذج الأوروبية، وبعض النظريات الغربية للرواية مع دراستها من منظور الثقافة الفلسفية الشرقية.

إذن فالصورة المغايرة للأدب الأوروبي تتكون من الخطاب، المتعدد والمختلف، أذى يصوغه علماء المقارنة غير الأوروبيين حول الأدب من خلال سوء الفهم الثقافي، البطيء المشوه، رغم كونه كاشفًا، وكذلك في بعد المسافة عندما يكتشفون لأسباب تاريخية أنهم لا يستطيعون إلا أن يقرءوا أوجهًا معينة لآدابهم الخاصة انطلاقًا من مسائل وضعتها الآداب الغربية. وفي الوقت نفسه فإن هذا الخطاب يمكن أن يحملنا نحن الأوروبيين على التفكير في أنه قد حان الوقت بالنسبة لنا أن نفعل الشيء نفسه، على قدر الإمكان، وأن نقدم نوعا من "الغيرية"؛ أي فتح نافذة على العوالم الأخرى المغايرة، عندما نتعامل مع الأدب الأوروبي(١٠).

#### الهوامش

- (۱) إدوارد سعيد، قول الحقيقة. المفكرون والسلطة، ميلانو، فيلترنيللي، ١٩٩٥، ص ۷۱ (الطبعة الأصلية. تمثيل المفكر، نيويوريك، بانثيون بوكس، ١٩٩٤م).
- (۲) أحيل فى هذا الخصوص إلى مقدمتى "أسطورة وفكرة الأدب الأوروبي"، في سينوبولى ١٩٩٩، ص ٩-٦٦.
- (٣) راجع: إدوارد سعيد، الثقافة والإمبريالية. الأدب والاتفاق في المشروع الاستعماري للغرب، روما، جامبريتي إيدريتشه، ١٩٩٨، صفحات ٢٣٦-٢٤٧ (الطبعة الأصلية: الثقافة والإمبريالية، نيويورك، كنوب، ١٩٩٣م).
- (٤) راجع، ف. موريتي، "الأدب الأوروبي"، في أندرسون ١٩٩٣، ص ١٤٨؛ درس موريتي العلاقة بين الوحدة والاختلاف فيما يتعلق بدراسة الأدب العالمي، والذي عرفه على أنه نظام "تنويع"، انظر في هذا الخصوص افتراضات في الأدب العالمي "دراسات أدبية" ٢٠٠١ عدد ٢ ص ٩-٢٤.
- (°) للتوثيق الدقيق والمحدث ببليوجرافيا حول دراسات ما بعد الاستعمار، انظر على سبيل المثال: ف نيرى، "التعدد الثقافى، دراسات ما بعد الاستعمار، والنكوص عن الاستعمار" فى نيشى ٢٠٠٢ ب ص ٢٠٠٩-٢٣٤، بينما لتعميق موضوع ثورة الأداب فيما بعد الاستعمار على القوانين الأوروبية انظر: س البرتاتسى، نظرة الآخر. آداب ما بعد الاستعمار، روما، كاروتشى، ٢٠٠٠م.
- (٦) حول تاريخ دراسات الصورة، انظر: ن. مول، "صور الآخر". "علــم الــصور ودراسات ما بين الثقافات"، في نيــشي، ٢٠٠٢ب، ص ١٨٥–٢٠٨. المقارنــة الكلاسيكية بين الصور المغايرة يمكن توفرها فــي العلاقــة بــين الاستــشراق والاستغراب، ولهذا الغرض انظر على سبيل المثــال: د.فوكيمــا، إي إيــبش: المعرفة والالتزام، مدخل للدراسات الأدبية من منظور إشــكالي"، أمــستردام-فيلادافيا، بينيامين، ٢٠٠٠، ص ٩٦-١٠٤.

- (٧) تستحق مدرسة نقد المركزية الأوروبية السلافية كلها في القرن العشرين دراسة دقيقة، وذلك انطلاقا من المدرسة الروسية لا سيما الإسهام الرئيس لــــ "ن. تروبوكوي" (١٩٢٠).
- (۸) انظر نيشى، "صوت إفريقيا وصمت المفكرين الأوروبيين اليوم. مع إشارة خاصة للإيطاليين" في "شاعريات العالم" روما، ميلتيدى، ١٩٩٩، ص ٢٠-٠٤، نيشى ٢٠٠١ و ٢٠٠٣ أ. حول نقد المركزية الأوروبية في علاقتها مع فكرة الأدب العالمي انظر للمؤلف نفسه: "الأدب العالمي و آداب العوالم" "نيوليكون عدد ٢٠٠٢ رقم ١ ص ١٦٣-١٢٢، والنص المنشور له هنا هو أحد النسخ المحدثة له.
- (۹) لتوسيع مسألة تدريس الأدب المقارن خارج أوروبا انظر أيضا: نيشي وسينوبولي ۱۹۹۰ والرقم ۲٫۶ من صحيفة دبليو دبليو دبليوويب" في "قصص وأفكار عن الأدب المقارن" من إعداد س. تولستوي دي زبتنيك، http://clcwebjournal.lib.purdue.edu/
- (۱۰) لعله من بين الأمثلة التي أبدعت في دراسة الغيرية أو "الأخروية" في هوية الثقافة الأوروبية ذلك الحوار المطول الذي أجرى عن بعد، وصدر تحت عنوان: "أوروبا الصينية"، تأليف ر. إتيامبل، باريس، جاليمار، ١٩٨٨-١٩٨٩، من جزءين.

الباب الأول

تاريخ وأسطورة الأدب الأوروبي



# مسألة الهوية فى تكوين أوروبا(\*)

بيتر كارَّافيتًا<sup>(\*\*)</sup>

#### مقدمة

"بفضل التباعد المرضى السقيم الذى ساقه، وما زال يسوقه، جنون القوميات حائلاً بين شعوب أوروبا، وعلى الوتيرة نفسها بفضل السياسيين قصيرى النظر طويلى اليد الذين صاروا اليوم يدينون لهاتين الخصلتين بتسنّم العلا، بينما لا يتهادى على خاطرهم أن سياسة التفكيك التى يتبعونها ما هى إلا وصلة بين فصلين؛ بسبب هذا كله، وبسبب ما لا قبل لنا اليوم بالإفصاح عنه، أصبحت أشد المؤشرات وضوحًا على إرادة أوروبا في أن تصير واحدة لا يلتفت إليها، أو هي غدت تؤول على نحو متعسف كذوب "(\*\*\*)

(نيتشه: الحكمة السادسة والخمسين بعد المائتين، في كتابه: فيما وراء الخير والشر، الصادر عام ١٨٨٦)

إن مسألة مستقبل أوروبا لا تحددها في الغالب عوامل خارجية – سواء كانت ذات طبيعة سياسية أو اقتصادية أو اجتماعية – وإنما كذلك بالمثل ما يتصوره المواطنون الأوروبيون الذين ينتمون إلى أمم متعددة عن أنفسهم، أي بعبارة أخرى ماذا يعنى بالنسبة إليهم كونهم أوروبيين؟ وهذا يضع على مائدة البحث مشاكل ذات طابع تاريخي وفلسفي لها أهمية كبيرة.

في الصفحات التالية، والتي قُدمت في البداية كمحاضرات جامعية، أود

<sup>(\*)</sup> ترجمة حسين محمود.

<sup>(\*\*)</sup> كارًافيتًا هو أستاذ الأدب الإيطالي والأدب المقارن بجامعة مدينة بنيويورك.

<sup>(\*\*\*)</sup>ترجمة المراجع عن الأصل الألماني لكتاب نيتشه المذكور ص ١٩٢: ١٩٣.

أن أعود لمعالجة عدد من الموضوعات والمواد ووجهات النظر بأوضح طريقة ممكنة متناولاً النقاط الأساسية التالية:

- مع كل التبجيل لكل من فيكو وهردر وهيجيل وشبنجلر وتوينبي فإنه لا يوجد "تاريخ عالمي"، وإنما أقصى ما يمكن أن يوجد هو "حكايات" أو محصلات لها طبيعة مهيمنة أو مسيطرة، أي رواية هؤلاء أو أولئك الناس أو البلاد أو السياقات. ثم إن هذه الحكايات من صنع كائنات بشرية، وهو ما يعني أنها بكل المعايير كمية كبيرة من "الروايات" المختلفة باختلاف هؤلاء البشر. أضف إلى هذا أن هذه الروايات يمكن أن يتم تعريفها فيما بعد ويتم تحليلها وفهمها باعتبارها مكتوبة (محفورة أو مرسومة أو مقدمة على المسرح) وذلك في إطار سياقات اجتماعية محددة، باعتبارها قد شاعت كأيديولوجيات وكانت موضع تفكير نظري بطريقة معينة.
- إن هويتكم هي تمثيلكم الذاتي العام الذي تظهرونه شئتم ذلك أم أبيتم. وقد خصصت بنية هذه الهوية لكم، كما أنكم قد توافقتم جزئيًا معها (أو فعلتم ذلك مجبرين)، وأنتم في سبيلكم الآن، في هذه اللحظة، لمحاولة استجماعها بشكل أوضح وأوثق من خلال هذه الدراسة، وبطريقة يمكن أن تعود عليكم بالنفع وأن يكون لها مغزى في المرحلة القادمة من حياتكم. إنني لا أتحدث عن هوية نفسية وإنما عن هوية جغرافية سباسبة ثقافية و "قومية".
- وبشكل أكثر تحديدًا فإن وجود هوية أوروبية لهى عملية في غاية التعقيد، ولا سبيل لها أن تكتمل بدون ذلك الذى أنكرته في مراحل مختلفة، وهو ما يعادل القول بأن أوروبا بدون أشقائها غير الأوروبيين إنما هي ببساطة بطاقة في يد رسام خرائط.

فالأمم، أى الدول القومية، التى تشارك فى تكوين أوروبا كانت لها هى نفسها حكايات معقدة للغاية ومتعارضة وعنيفة سواء من الناحية الأخلاقية أو غير الأخلاقية، فضلاً عن أنها كانت تستخدم اسم وفكرة أوروبا لمصلحتها الخاصة كلما وجدت ذلك مواتيًا. وتضع مسألة طبيعة دور الدول القومية ومصيرها فى نهاية القرن العشرين عراقيل كبيرة أمام فكرة الاتحاد الأوروبي. إلا أنه من الأهمية بمكان، في حدود هذه الدراسة على الأقل، أن نقف على الفرضيات التى شكلت أصل الدول القومية التى دانت لها الهيمنة على القرن العشرين.

# تاريخ ونظرية أوروبا

فى كتابه المبهر، وهو كتاب مستفر أيضا، "أوروبا كما يراها الأوروبيون" L'Europe des Europeans يقول لنا "إنرى مندراس" Henri الأوروبيون" Mendras إن أوروبا اكتسبت فى القرن السابع عشر "نية أن تكون ثقافة مميزة"، وذلك فى حقبة تمخضت عن عدة ثورات علمية وسياسية وتكنولوجية وجغرافية. زد على ذلك أن كانت الفُرقة العميقة بينها دينيًّا وثقافيًا بمثابة الخلفية لعمليات اكتساب ثقافة كوزموبوليتانية، وإن جاءت بعد جهد جهيد.

تبنت أوروبا خلال القرن السادس عشر وعيًا بنفسها في أعقب الاكتشافات الكبرى، وذلك أمام التهديد الجديد للدولة العثمانية وأمام الانكسار الذى سببه الإصلاح البروتستانتي (...). فما هي صفاتها المشتركة الأساسية والمميزة ؟ (<sup>1</sup>)

يحدد "مندراس"الخواص الأربع التالية، فيما يتضح أنه مشروع لتاريخ اقتصادى فكرى شديد الطموح، وذلك باعتبارها القاسم المشترك للدول الخمسة عشرة (٢٠٠٢) الأعضاء حاليًا في الاتحاد الأوروبي:

- ١- الاتجاه الفردى الإنجيلي أو الروماني.
  - ٢- فكرة الأمة.
  - ٣- الرأسمالية.
  - ٤- الديمقر اطية.

إن التغيرات التى أحدثتها مجموعة من المواقف والأوضاع على المستوى العالمي على مدار السنوات العشرين أو الثلاثين الأخيرة، هى ما يثير اليوم الانزعاج الأكبر، خاصة فيما يتعلق بالخاصيتين الثانية والرابعة من الخواص المذكورة عاليه، بإزاء ظهور وحدة أوروبية عبر قومية. وقد نوقشت هذه التغيرات على نطاق واسع في نصوص أخرى ليس هذا مجال ذكرها. (٥) ولكن من أجل توفير سياق اجتماعي وتاريخي ونظري لتحولات هذه القواسم المشتركة فمن المهم ذكر الإطار الجمعي ومراجعة المجازات الغالبة إن جاز التعبير، أي من أين تطورت فكرة أوروبا وعلى أي نحو.

بحسب المدرسة الأكاديمية المرموقة التي تجمع بين اليسار الإيطالي والمثالية والليبرالية، فإنه "أن تكون أوروبيًا يعنى أن تكون واعيًا بحقيقة أنك أوروبي"، (أ) وهو شرط مسبق، كما سنرى فيما بعد، أكثر رحابة من أى تعريف لأوروبا لا يلتزم إلا بالحدود محض الجغرافية أو العرقية أو اللغوية أو حتى أيضًا التاريخية. ولا بد أن ننحى جانبًا لبرهة ذلك التساؤل الذي ينحو إلى التكرار الزائد عن المعنى، كأن نتساءل فيما لو صدق هذا الأمر نفسه على كافة الشعوب الأخرى التي عاشت في الفترة نفسها في قارات مختلفة، أي فيما لو لم يكن من الممكن الأخذ بأنه أن تكون صينيًا يعنى الوعى بحقيقة أنك فطن. وسأحاول على كل حال أن أتجنب الفخاخ، سواء كان فخ العالمية أو فخ المركزية الأوروبية، لأن هدفي هو أن أعرض عرضًا نقديًا لذلك الذي فكر فيه أنصار الأوديسا

الأوروبية وما قالوه هم عن أنفسهم. وفي الواقع سيكون من المعين أن أبدأ بظاهرة أسطرة أوروبا، (٧) وأن أنسج لها بديلاً دلاليًّا تاريخيًّا، يتوافق مع الجغرافيا المتحركة للثقافات والحضارات.

بالنسبة إلى الإغريق والرومانيين القدامي كانت أوروبا حورية جميلة (١٠) ابنة أجنيور، ملك فينيقيا (لبنان)، وتليفاسا. كانت بديعة الجمال حتى أن زيوس نفسه أراد أن يمتلكها، ولهذا تحول إلى ثور رائع وبدأ يرعى فسى الحقل الذي كانت تلعب فيه أوروبا ووصيفاتها. وقد أعجبت الحورية بالثور وأخذت تداعبه، وانتهى بها الأمر أن امتطت ظهره. عندئذ وصل بها زيوس إلى الساحل وأخذ يسبح نحو الغرب في اتجاه كريت، حيث استعاد مظهره الأصلى وأعلن لها عن حبه. ورغم أن أوروبا كانت قد نذرت أن تكون بكرًا إلى الأبد فإنها وافقت على مطارحته الفراش ربما أيضًا بسبب وجودها فسى أرض غريبة (٩). وأصبحت أوروبا أما لثلاثة أبناء هم مينوس وساربيدونت ورادامانتو. وبعد هذه "العلاقة" تزوجها "آستريو"، المتربع ملكًا على عرش كريت، واحتضن أو لادها كأنهم من صابه. أما ابنها "مينوس" فقد صار ملك كريت، واحتضن أو لادها كأنهم من صابه. أما ابنها "مينوس" فقد الملاحظات كريت الشهير ورسول الثقافة المينوسية. هكذا تقودنا هذه الملاحظات كريت البسيطة إلى جغرافيا أكثر تركيبًا، وإلى دلالة تاريخية أكثر تعقيدًا.

لقد وجدت من المثير للاهتمام أن "دنيس هاى" Denys Hay قد ذكر ما يلى فى كتابه "أوروبا" Europe: "هل تلقى الهجرة الداخلية لأوروبا بعض الضوء على الاستخدام الجغرافي لهذه الكلمة؟"(١٠) وبهذا فقد أدخل فى هذه الحالة فكرة "الهجرة" بالاختطاف على نحو أو آخر (أو كما سنرى فيما بعد، كمنفى سابق على التبشير بالمسيحية وكشتات اجتماعي سياسي) تلك الفكرة التي توحى بانتقال جذرى للإقامة في بيئات معينة، وربما توحى أيصًا بساقر" أو "نداء" للانتشار في الأرض، بمعنى التحرك الديموجرافي بما يتبعه

من تصادم مع ما هو مختلف و/أو آخر.(١١) ويستخدم التاريخيون مصطلح "الجغر افيا" بطريقة وصفية، إلا أن الجغر افيا، مثلها في ذلك مثل فسات وتعريفات الواقع الأخرى، ليست، كما سنرى، مجرد جغرافيا وحسب، وليست مجرد نظرة "بريئة" على الأراضي التي تسكنها البشرية. ومن الافتر اضات العتيقة عن أصل كلمة "أوروبا" ما يرى فيها "رواية سبغ عليها طابع درامي لانتقال لفظة سامية، هي كلمة إريب erib التي تعني أرض غروب الشمس أو الظلام (\*) باتجاه الغرب واستخدامها في اللغة اليونانية". ولكن هذا الافتراض لا يلقى ترحيبًا من هيرودوت "لأنها - تلك الفتاة الجميلة أوروبا - كانت فينيقية ولم تطأ أرض أوروبا أبدا". (١) وكموقع جغرافي ذكرت أوروبا في "نشيد الأبوللو" في القرن السابع وهو يرسم منطقة حول اليونان تميزها شبه جزيرة اليونان الجنوبية (بيلوبونيزو). وحول العام ٥٠٠ قبل الميلاد يتحدث "إيكاتيو دي ميليتو" عن تقسيمين كبيرين، أوروبا وآسـيا (مع وضع ليبيا - إفريقيا - ضمن التقسيم الثاني). ولكن بعده بجيل يقبل هيرودوت بتقسيم أصغر ثلاثي الأجزاء للعالم المأهول بالسكان وهو أوروبا وآسيا وليبيا (إفريقيا).

لم تكن الحدود في البداية واضحة: فقد ثار جدل حول ما إذا كان النيل هو الحد الفاصل بين آسيا وإفريقيا أو برزخ السويس، ولفترة من الزمان كان النهر الصغير فازيس الذي كان يتدفق عند الطرف الشرقي للبحر الأسود يعدُ الحد الحقيقي بين أوروبا وآسيا، قبل أن يصبح مستقرًا أنه يصب في نهر التانايس (الدون)(٢).

<sup>(\*)</sup> وهذا هو على وجه التحديد المقابل الألماني لكلمة "الغرب": Das Abendland، أي أرض الضحى. (المراجع)

كان الحد الغربي، بالطبع، هو المحيط الأطلنطي وأعمدة هرقل، والحد الشمالي هو سلسلة الجبال التي تمضي شمال تراسيا، في إيطاليا وإسبانيا. وكما سوف نقترح فيما بعد فإن "أوروبا القديمة تتحدد هويتها بحوض البحر الأبيض المتوسط". واستكشاف الأرض شمال جبال البيريني والألب وكارباتسي، تم بواسطة راسمي خرائط الجيش الروماني تحت قيادة يوليوس قيصر وفيما بعد تحت قيادة الإمبراطور أغسطس.

وإذا اتجهنا إلى الشرق الأدنى نجد أن الصياغة العبرية ليست متناقضة مع اليونانية، نظرًا لأن الأرض لم يُنظر إليها وحسب على أنها دائرية، والقدس هي مركز العالم، وإنما المعرفة أيضًا شعَّت منها نحو الخارج. (٦) وبالفعل فإن التقسيم إلى ثلاث "قارات" اتضح أنه يماثل قصة نوح، نظرًا لأن يوسف في القرن الأول أعاد بصفة عمومية سكان أوروبا إلى يافث وآسيا إلى سام و إفريقيا إلى حام. (٤) وثمة جدل نشب بين مفسرى التوراة من المسيحيين فيما بعد، ف "أورسيو" لا يربط أبناء نوح بالقارات الثلاث، بينما من اللافت أن "أجوستينو" يضع أوروبا وإفريقيا معًا في ناحية وآسيا في ناحية أخرى (مدينة الرب، الخامس عشر والسابع عشر والثاني). وتفكر أجوستبنو في أصول الكلمات، فسام يعنى "مفسر" أو "مسمى" ويافت هو "الاتساع" أو "التوسيع" وحام هو "ساخن". وفي تعليقه على الفصلين التاسع والعاشر من سفر التكوين يلخص" سان جيرو لامو"، الذي كان أكثر مترجمي التوراة تأثيرًا في اللاتينية، على النحو التالي: سام هو أصل اليهود، ويافت هو أصل النبلاء. وأجيال سام عمرت أسيا باستثناء الجزء الذي ذهب مع أبناء يافت إلى أوروبا، وأبناء حام أخذوا القارة الإفريقيـة بالكامــل. (٥) وفـــى عــصر إيزيدورو الإشبيلي أعيدت صياغة التكوين السكاني على النحو التالي:

كانت أوروبا هي أرض يافث والنبلاء، إغريقيين ومسيحيين. وكانت

آسيا أرض الشعوب السامية، وهي مجيدة بما أنتجت من أنبياء ورسل، وشعب الله المختار، والمسيح نفسه. ولكن أرض الأطهار الخاضعين للشرائع القديمة عوقبت بالدونية التي نص عليها في الكتب المقدسة: "سوف يوسع الرب يافث وسوف يسكن في خيام سام". أما بالنسبة إلى إفريقيا، حيث جميع التعساء من خلف حام، فإن الخضوع الحامي قد تم بوضوح؛ كان كنعان من المفروض أن يصبح خادمًا لكل من سام ويافث: "وسوف يكون هو خادم الخدام من بين إخوانه". (٢)

ولعله من المثير للاهتمام وللإشكالية في آن أن نرى كيف أن هذه التفسيرات، التي اعتبرت في مراحل معينة كأنها حقائق، سوف تؤثر على بلاغة الخطاب وأفعال شعوب مختلفة فيما بينها في عصور لاحقة، وخاصة في القرنين السادس عشر والتاسع عشر (على سبيل المثال عند مارتن لوثر وكارل ماركس).

وبالعودة إلى المرحلة الإغريقية الرومانية لهذه القصة، في القرن الخامس، فإن مفهوم "الآسيوى"(\*) كان مرتبطا بشدة مع فكرة ازدهار الثروة

<sup>(\*)</sup> ينطبق ذلك بالمثل على مفهوم "نمط الإنتاج الآسيوى" الذى انتزعه "كارل فيتفوجل" من سياق مراسلة عابرة بين إنجلز وماركس وراح يبنى عليه نظريته القائلة بـ "الاستبداد الشرقى" - وهو عنوان كتابه الرئيس: Oriental Dispotism - الذى يرجعه فــى نظريته إلى نظام الرى في الأقطار الواقعة على أنهار طويلة تحتاج إلى مشاريع نهرية للرى الصناعي لا يقدر عليها إلا سلطة مركزية متسلطة تملك الأرض الزراعية وتتحكم كما تشاء فيها وفيمن عليها. وقد تحمس لهذه النظرية من مصر، على الــرغم من المآخذ المنهجية الأساسية عليها، كل من أنور عبد الملك والراحل أحمد صادق سعد، كما طبقها إبراهيم عامر في كتابه "الأرض والفلاح"، وذلك قبل أن يطلع علــي نظرية "فيتفوجل". والمأخذ الرئيس على هذه النظرية يتلخص في أنها تكرس الصورة الظرية "فيتفوجل". والمأخذ الرئيس على هذه النظرية يتلخص في أنها تكرس الصورة

والسوقية والتسلط المتعسف في السلطة، وكل ما يمكن أن يكون على النقيض من اليونان وقيمها. (١) ويمكن القول حقًا "إن أحد معاني (أن تكون من أصل) أوروبي ينطلق من التمايز عن كل شيء آخر غير أوروبي"، أي أن الهوية السياسية والأخلاقية تتحقق رمزيا بالجدل مع ما هو ليس بأوروبي. (١) هذه الدينامية ليست بالمصادفة بعيدة عما سوف نراه يحدث في حالة "ميلاد الأمم" حيث هوية شعب أو مجموعة من الشعوب تصبح ممكنة عندما تواجه أفرادًا

=الاستعلائية للغرب من الباب الخلفي، بأن تدعى أن الشرق لا يمكن أن يطور أو يبدع نظامه الاجتماعي، الديمقراطي أسوة بما هو حادث في الأقطار الغربية، بـسبب اعتماده على نظام الرى الصناعي - ذلك النظام الذي يعد في نظر هو لاء بمثابة "القدر" الذي لا رد له بالنسبة إلى ما يرونه من "عدم إمكان نشوء نظام ديمقر اطي في الشرق". ومما يؤخذ بصورة خاصة على هذه النظرية هـو أنهـا تـؤمن بالحتميـة الجغر افية، وتضعها فوق العوامل الأخرى كافة مخضعة بذلك الوعى الجماهيري لهذا العامل الجغرافي، وبعبارة أخرى فهي ترى أن الإنسان تابع لقوى الطبيعة بـشكل مطلق. فإذا كان الأمر كذلك فما هو دور تطور قوى الإنتاج والوعي الجماهيري بالنسبة للطبيعة الأولية؟! هذا فضلاً عن أن هذه النظرية خير مبرر لنظرة الغرب المتعالية إلى الشرق باعتباره "محكوم عليه" بسبب طبيعة أنهاره الطويلة التسي تسشق صحاري واسعة بأن تكون نظمه الحاكمة متسلطة ومستبدة، بعكس البلاد الغربية التي تعتمد أساسًا على الأمطار في ري مزروعاتها. وقد بلغ الأمر بأن طلع علينا الراحل لوبس عوض بنظريته القائلة بأن المسرح لم ينشأ في مصر، بعكس اليونان القديمة، لأن الطبيعة الزراعية في نهر النيل سردية حكائية، بعكس اليونانيين القدماء الذين كانوا تجارًا ذوى حضارة دينامية حوارية تصلح مهدًا لنشأة المسرح. انظر مناقــشتى الناقدة لنظرية لويس عوض هذه، والمنشورة تحت عنوان "لويس عوض والمركزية الأوروبية: تنظيره لنشأة المسرح نموذجًا"، في كتاب "مشروع لويس عوض الثقافي"، الصادر عن المجلس الأعلى للثقافة بالقاهرة، ص ٤٢٥ - ٤٤٣. (المراجع)

من أمم أخرى، (\*) وهنا تتقرر الهوية من خلال تحديد الاختلاف الذاتي والتصريح به. (٩)

وقد تحقق هذا التقابل المسبق بين أوروبا وآسيا في بعض العصور التاريخية في اليونان حيث كان الإسكندر الأكبر يدافع عن أسلوب الحياة اليوناني (أو إن شئنا نستطيع أن نقول النمط الأوروبي) وعاداته ومؤسساته ومدنه (لاحقة بوليس الأساسية) ضد الفرس (وهو مجاز يعبر عن الأسيويين). وعلى الرغم من أن اليونان لا تشكل كيانًا جغرافيًًا كبيرًا، ولكونها حاملة للقيم الأوروبية الحديثة، في عصور مختلفة قادمة، حتى عند ماركس، (\*\*) فإن هذه الحروب تمت قراءتها، باستخدام "مجاز تاريخي"، على أنها صراع بين الحرية والحكم المطلق. باختصار استقر ثمة تقابل بين

<sup>(\*)</sup> لفخته – الفيلسوف الألماني – جملة شهيرة مفادها أن الآخر هو مناط التعرف على الذات. وهنالك فرع من دراسات الأدب المقارن يختص بدراسة صور الذات وصور الآخر في آداب الشعوب عن بعضها البعض، وهو يدعى الإيماجولوجيا. ومن الدنين توفروا على تطوير هذا الفرع "هوجو ديزرنك"، الذي كان أستاذًا لهذا التخصص في جامعة آخن الألمانية على مدى ما يزيد على ربع القرن، منذ منتصف الستينيات من القرن الماضي وحتى منتصف التسعينيات. كما أن ثمة مهتمين آخرين بهذا الفرع من الدراسات المقارنة من أمثال "إنرى – دانييل باجو"، أستاذ الأدب المقارن بالسوربون. (المراجع)

<sup>(\*\*)</sup> أفكار ماركس عما يدعى بلاد الشرق لا يعتد بها، فقد انصرف اهتمامه الرئيس إلى تحليل قوانين المجتمع الرأسمالي الغربي التي بلغت أوجها في النصف الثاني من القرن التاسع عشر. أما تصوراته عن المجتمع الهندي في شبابه، ودراسته التي قام بها في أو اخر حياته لأشكال الملكية العقارية في الجزائر السابقة على الاحتلال الفرنسي لها، فلا ترقى بحال لدرسه لنمط الإنتاج الرأسمالي الغربي، وما استخلصه من قوانين مازال يتمتع بالمصداقية في هذا الشأن الأخير. (المراجع)

التنظيم الاجتماعي السياسي الذي يسمح فيه بالمناقشة والجدل وبإظهارهما، وهما يدعمان وجود الحكومات نفسها، وغير اليونانيين أو البرابرة وهم الرحل (أو الروس) أو أعضاء في نظم حكم مطلقة شمولية، حيث تكون الحكومة مستبدة لا يسمح بالاحتجاج عليها، ويتضاءل في ظلها احترام الشعب والحياة العامة. وكما نعرف جيدا فإن التاريخيين من ذوى الاتجاهات المختلفة نسجوا حول اليونان مديحا باعتبارها "مهد الحضارة" وما إلى ذلك، ولكن سواء عن خير أو شر فإن هذا الذي يحسب والذي (أذيع وتم تدريسه وفرضه) قد انتقل حقًا إلى الضمير الحديث، وهو "الاعتقاد" بأنه اعتبارًا من القرن الرابع قبل الميلاد "وجد في اليونان روح للقانون واحترام للقيمة التي تعلو على الحاكم نفسه".

ومع ذلك فعلى الرغم من الأحداث المغايرة للتاريخ الاجتماعي المتحقق، بل وبفضلها أيضًا، فإن ما سوف يبقى مستقرًا ثابتًا هو ذلك "التشارك بين الأوروبيين" (فوق أي اختلاف قومي يمكن أن يوجد في لحظة معينة كما سنري) "بحرية سياسية خاضعة للقانون، بينما المبدأ السائد في البلاد الآسيوية هو مبدأ الخدم، أي انعدام السيادة على النفس و/أو الملكية. وسوف يتطلب هذا في مراحل معينة تقديم "تناز لات" وأن يوضع الاقتناع السياسي في مركز العملية نفسها، كما حدث عندما قبل اليونانيون الهيمنة الأثينية على شرط أن يظل الفرس خارج بلاد الإغريق.

من وجهة النظر الرمزية نجد أن أوروبا سوف تتحدد هويتها بالشعوب/المؤسسات في الغرب أو الدول الغربية، بينما المشعوب الأسيوية سوف تعرف بالشرق أو البلاد الشرقية. أما التكوين الديموجرافي والجغرافي والعرقي الحقيقي لهذين القطبين الأولين فسوف يتغير بشكل كبير خلال الألفى عام التالية. وبعد عصر النهضة وعصر الإصلاح تم تعديلهما بطريقة

تسمح بوجود مساحة لقطبين آخرين: أحدهما أكثر غربًا وهو أمريكا، والآخر أكثر جنوبًا وهو إفريقيا.

وقد حلّت نزعة التوحيد الرومانية محل النزعة الهيلينستية مع الــزمن. ومرة أخرى خلال هذه الفترة التي تعدُّ من أكبر فترات الهيمنة وضع المجتمع المدني في مواجهة مع المجتمع البربري، حيث تشير كلمة "برابرة barbaros" إلى كل ما هو أجنبي، وكل ما هو خارج النطاق الاجتماعي والقانوني، أي من لا يعرف ولا يتبع القوانين الخاصة به. (۱۱) والإخلاص للمدن (أثينا وروما) إنما هو قيمة وشرف أساسيين: فالتشريد هو العقاب الأسمى. ويمكن بيان أن النموذج المثالي في اللاحقة التي تدل على المدن اليونانية (بوليس) والرومانية (تشيفيس) كان لها امتداد أكثر من أي شكل آخر للمشاركة الاجتماعية المدنية مثلما هو الحال في برجر burgher، وأن الأمم بصفة عامة قد استندت على هذا المفهوم المعقد باعتباره مفتاحًا للدولة القومية الحديثة. (۱۱) وسوف نعود إلى هذا فيما بعد عندما نعالج تاريخ القرن التاسع عشر.

هذه المعارضة الفكرية بين الغرب والشرق قد وضعت فوقها على مر الزمن معارضة أخرى موازية لها، ألا وهى: المسيحية في مقابل الكفر paganismo. فحتى أواخر العصور الوسطى كانت المسيحية والوجود السكانى الهيلينى الرومانى يلتقيان تقريبًا، وهكذا فإن أى أوروبى (بالمعنى الجغرافي) كان يمكن تعريف هويته باعتباره "ليس بربريًا (أى من السمال الشرقي) أو كافرًا (من الشرق أو جنوب الشرق). ومن ثم فقد كان من الممكن على مدى العصور الوسطى كلها أن توجه لأى شخص كان صفة البربرية، وذلك تبعًا لمكان الحوار، وذلك بنعته "جلفًا" ألى على المستوى

<sup>(\*)</sup> روى الطلبة المصريون بمدرسة الخرنفش الفرنسية في القاهرة أثناء الأربعينيات أن مدرسهم الفرنسي كان يذم البعض منهم بأن يطلق عليهم "صعايدة أجلاف" seidiens

الشخصى و "غير متحضر " على المستوى الاجتماعي، و "ليس رومانيًا" على المستوى العرقي - الجغرافي و "ليس لاتينيًا" على المستوى الثقافي.

وفى القرن الثامن عشر بدأت تتضح تحولات فى الكيانات الكبرى وهى التحولات التي فتحت الطريق إلى "أبو أوروبا" أى شارلمان: فمع انتصار كارلو مارتيللو فى بواتييه عام ٧٣٢م، والذى وصفه أحد المسجلين للأحداث فى ذلك العصر بأنه انتصار لـ "الأوروبيين"، كان ما تولّد عن ذلك هو:

مشروع سياسى حقيقى، يتمثل فى "النواة التنظيمية" الكارولنجية (طبقا لكرزستوف بوميام Pomiam) التى وضعت أوروبا الفتية على فضاء نهر الراين، فى محاولة منها للتأليف بين السياسة الإمبيريقية للحرية الجرمانية، والنظام الرومانى، والإيمان المسيحى، والذكاء الكلاسيكى القديم. (١٢)

أصبحت أوروبا الآن تعرف بالمسيحية، بالكهنوت الروماني، بينما رأينا اليونانيين ينزلقون نحو الشرق، نحو بيزنطة. (١٣) وما نشاهده ما هو إلا حراكًا جديدًا وعلاقات قوى مستجدة بين كنيسة غربية (في روما) وكنيسة شرقية (في بيزنطة) تحت حكم إمبراطور القسطنطينية. وكل من الكنيسيتين كان ينشئ أتباعه على عقيدة "غير المؤمن"، التي غالبًا ما توصم بها الكنيسة الأخرى، بينما تصم الاثنتان معا الأطراف الخارجية، متمثلة في الأجانب، بهذه الصفة. وكانت الشعوب متعددة العرقيات تسمى بالبرابرة حيث يتم إدماجها على نحو غير متجانس، وهي الشعوب التي شاركت في الغروات

glonfe، وذلك فى مقابل صورته المتخيلة عن نفسه بأنه "لاتينى متحضر"! ليت المهاتما غاندى كان من بين هؤلاء الطلبة ليلقنه درسًا لن ينساه فى نقد غطرسة أصحاب الثقافات الغربية. (المراجع)

القادمة من آسيا الوسطى والجنوب شرقية مثل الوانداليين والقوط والقوط الشرقيين والقوط الغربيين، وبعضهم جاء من أراض بعيدة مثل منغوليا، وقد عبروا جبال الأورال ونهر الدون بانتظام لكى يكتسحوا أوروبا الجغرافية منذ القرن الخامس بعد الميلاد. (۱۴)

وبعد التخلى عن المشروع الكارولنجي واستقرار شكل إقطاعي للحكم تحقق استقطابان كبيران جديدان؛ واحد بين "المدينة والريف<sup>(١٥)</sup>" والآخر بين "الكنيسة والإمبراطورية". وفي الخلفية كانت هناك معارضة في طريقها للنضوج بين الشمال والجنوب والتي اعتبرتها الدراسات التاريخية عنـصرًا يشكل المحور الحامل لأوروبا المستقبل. (٢٠١) وعلى الرغم من إعادة التصور المبهمة هيجيلية الطابع هذه فإن أوروبا كانت ما نزال فكرة جغرافية مجردة في عصر توقيع اتفاقية وورمس Worms عام ١١١٢م (التي وقعها البابا كالليستو الثاني والإمبراطور هنريك الخامس)، عندما كان توضيح الوجه المسيحي أو الشعب المنتمي إليه له أهمية أكبر بكثير من تحديد الهوية الأوروبية، فالـ "المؤمنون" هم أولئك الذبن برتكزون على أساس عقائدي -أخلاقي يستمد شرعيته الخاصة من الطبقة الدينية الرومانية. وهنا يجب أن نتوقف أمام بعض الغزوات الحبلي بالعواقب ضد السشرق مثل الحروب الصليبية، مع تحديد الأسباب الدينية والسياسية والاقتصادية لأحداثها والنتائج التي أسفرت عنها. (١٧) وفي الواقع فإنه على الصعيد الاجتماعي والثقافي واللغوى، الذي هو بالبداهة أهم من الأصعدة السياسية والعسكرية و الاقتصادية، كان بجب أن يتم استكشاف العصور الوسطى ومقارنتها بما بمكن أن بتحقق في أوروبا اليوم، وهو الشيء الذي بدأ بعض النقاد يضعونه بالفعل موضع التنفيذ. ويمكن استعارة وحدة تعليمية عن دانتي باعتباره مُنظرًا مثاليًّا وضحية للصراع بين الكنيسة والإمبراطورية، من أجل أهداف فلسفية وتربوية. (١٨) لقد أدخل دانتي إمكانية "المجتمع المدني"، والتي تم

التعبير عنها بصراحة أكبر بواسطة بتراركا وأصحاب النزعـة الإنـسانية. ويثير هذا مشكلة إضافية: "كيف يمكن المصالحة بين القيم العلمانية (أو "غير المؤمنة"، وأيضنًا البربرية) التي نتتمي في الأصل إلى المنهج الروماني الأثيني، التي كان يتحدد معها ما هو آسيوى، مع ثيوقر اطية ثيولوجية غربية مسيحية؟" نذكر أنه بالنسبة لدانتي كانت أوروبا تمتد جغرافيًّا من ألمانيا إلى إيجه والبحر الأسود بما في ذلك البلقان، ولكن من الناحية "الروحية واللغوية" كانت محدودة في الواقع على الأمم الوسطى - الجنوبية - الغربية. أو نستطيع أن نقول إنه قد وضعت الذرائع الاستبعاد روسيا وأكبر جزء من بلاد البلقان من أوروبا تلك التي تمثل الجنس البشري. إننا أمام بداية انقسام تأسس في تلك الفترة على التوحد المركب للهوية بالمسيحية. ومن البديهي أن موقف دانتي كان فيه بعض التحيز لصالح مثله الدينية الخاصة. ومن ناحية أخرى فإن الأحداث المربكة التي تحققت داخل المسيحية في نهاية القرن الرابع عشر وعلى مدى القرن الخامس عشر كله فتحت الطربق أمام انتشار قه ي مختلفة منها الإنسانية الخجول عند لورنسسو فاللا وبوجو براتشوليني وليوناردو بروني وليون باتيستا ألبرتي وآخرين،(١٩) مثلما أيضًا للأعــر اض الأكثر تقسيما للهرطقة، وإلى ظهور التفكير المنطقي والعلمي، وأخيرًا للانقسام الديني الكبير. ولدواعي الحصر نقول إن تشابود Chabod يري أن الاستخدام الحديث الأول لمصطلح "أوروبي" يوجد في أعمال "إينيا سيلفيو بيكولوميني" (القرن الخامس عشر) ،(٢٠) حيث كانت القسطنطينية، التي سوف تصبح عما قريب إستانبول، ما تزال تعدُّ جزءًا من أوروبا المسبحبة.

## نشأة أوروبا الحديثة

مع ظهور الحركة الإصلاحية فإن الفكرة التى ظلت توحد بين أوروبا والمسيحية بدأت تسقط بحكم عدم المصداقية. ومنذ تلك اللحظة وبعدها أصبح لدينا فضاء جيوثقافي محدود مؤسس على الشعوب الرومانية - الجرمانية والذي يضم الآن هولندا وإنجلترا وأيرلندا وجميع الدول الأخرى التى نقع إلى الغرب من إيطاليا وإلى الجنوب من ويلز. وبعبارة أخرى فما إن تنقل الظاهرة الحضرية والثقافية التى تسمى "عصر النهضة" من إيطاليا إلى أسبانيا ومن ثم إلى فرنسا فإنجلترا، وما إن تكتشف المسيحية أنها يجب أن تكون مفهومة للجميع وأن تميل نحو نفوس العوالم الجديدة المكتشفة لتوهما، فإن أوروبا تصبح في الوقت نفسه صغيرة جدًّا وقوية جدًّا، بأعمدة هرقل، بأبوابها المفتوحة على الكوكب بأسره. (٢١)

ومع ذلك فإن هذا التحالف الصراعى الجديد بين الجرمان والرومان (أو بالأحرى بين الشعوب اللاتينية والتيوتونية أو "الآريانية"، سمها ما شئت) سوف يبقى، ومن الحاسم بيانه، "داخل" أوروبا في تعارضها مع "الآخر" المشترك، والمعروف أحيانا بالشيتين (الروس) فضلاً عن البلاد الإسلمية (الإمبراطورية العثمانية والشرق الأوسط)، وهو الأهم.

ولنحاول فحص هذه التطورات التاريخية ذات الصلة الوثيقة بموضوعنا من منظور آخر.

منذ عصر الحروب الصليبية إلى عصر الانشقاق الدينى الكبير، كانت تشيع تعميمات بعينها عن طبيعة الشعوب، وبعضها كان انتقاصيًا مقارنة بطبيعة اليونانيين والرومان - الإيطاليين الخاصة والذين خلقوا تلك المؤسسات التى سوف تطالب بها أوروبا باعتبارها إرثًا تاريخيًّا خاصًا بها.

بتعبير آخر كان يمكن إدراك دينامية مختلفة في المعيار الذي يضعه الفرنجة واللاتين في "مواجهة" الإغريق والبيزنطبين، أولئك الآخرين الذين كادوا أن يكونوا أسيويين. وهكذا فإن الشرقيين كان يُنظر اليهم في لحظات محددة على أنهم من الغدارين الخائنين المخادعين السفسطائيين، في الوقت الذي طور فيه الغرب مجموعة من أخلاقيات الفروسية والشجاعة والولاء للدين والمبادئ. ولا يهم أن أوروبا هذه أو الغرب هذا نفسه كان لديه كتاب مثل برانت ورابيليه وأريوستو وثربانتس، والذين ما فتئوا يسمخرون ويستهزئون ويتهكمون، بل وبصفة عامة يفككون هذه النماذج المتكررة العظيمة المطمئنة في أوانها ووقتها الحقيقي. ووقوفا عند التفاهات السطحية التي أنتجتها بمنتهي السهولة أقلام المؤلفين المقلدين - المقتنعين بأن هويتنا يمكن أن تساوي بأي طريقة عظمتنا - كان يجب أن نلاحظ أن الفرنجة حتى من الناحية الجسدية (وفي هذه الناحية الجرمان أيضًا) كانوا كبار القامة وأشداء، بينما كان الإغريق على العكس، مثلهم مثل شعوب ثقافات متاخمة للشرق صغارا وضعفاء، ومن ثم فهم في مرتبة أدني: إن أساليب الكناية في هذا المجال لا تحصى ولا تعد! من الخارج كان الكتاب العرب قد لاحظوا هذا الاختلاف داخل الحدود المتغيرة للعالم الأوروبي المسيحي. والبعض منهم ينضحك متندرًا.

ولنعد إلى الإجمال بعد التفصيل، فمع غزو وفتح بعض المناطق الوسطى والبلقان من جانب الأتراك اختفت كثير من الأمم الأوروبية واقعينا لمدة ثلاثة قرون (مثل اليونان الأوروبية، وهى المثال الشهير جدًا للدور الذى لعبته في فكرة أوروبا) وتأثر تاريخها بالمحاولات المتكررة لطرد المحتال القاهر و"العودة" إلى دائرة التأثير الديني والثقافي والقانوني للكتلة الرومانية الإفرنجية الجرمانية. (٢٢) والحادثة المأساوية التي أخفت أو أظهرت هذه المناطق (أو الأمم) يمكن أن تشكل دورة دراسية متخصصة، أو بحثًا عن

"روح" أوروبا. وهذا بلا شك هو الحال الذي يمكن أن تسهل فيه القراءة المتأنية للخرائط في عصور مختلفة أمام الدارسين رؤية المتناقضات الصارخة للكيانات الجيوبولتيكية الصاعدة التي تسمى أوروبا. فبلاد مثل سلوفينيا والمجر وترانسلفانيا خاضت خبرة حالة "أرض الحدود" بين عالمين مختلفين جذريًا من الناحية الاجتماعية الثقافية. كما كانت بولندا دائمًا هي المنطقة العازلة المحاصرة بين أوروبا المسيحية والشرق (روسيا والتتار)، وكذلك بين أوروبا البروتستانتية وروسيا الأرثوذكسية.

على أية حال، فعلى الرغم من الاختلاف ات المتزايدة "القومية" أو العرقية أو الثقافية أو الدينية داخل رقعة الشعوب الأوروبية وفي قلبها بدأت تطفو صفات مشتركة محددة أمام جميع الشخصيات التي حظيت بالتقديس في أثناء عصر التنوير. وهذه الصفات هي:

- تقدير الكلاسيكيين (الإغريق والرومان) باعتبارهم أساس "الجمهوريــة الأبيــة" المؤق وعلى الجانب الآخر من التفسير ات المتغبرة التي تقدمها النصوص نفسها). ومن ثم الذاكرة المشتركة والقيم الثقافية المقتسمة.
  - المرجع والمرجعية في نقل مبادئ القانون (انطلاقًا من قانون الألـواح الاثنى عشرة ووصولاً إلى الماجنا كارتا) والتي تأسست على الحـوار والقبول العام للقضاء مع مجموعة خارجية من الذين يتولـون التقيـيم (قضاة) أو على الأقل مجموعة مستقلة نظريًا، موضوعة في السياق، ومن ثم في التعديلات، بل حتى تحت سلطة الـنظم الملكيـة مطلقـة السلطة. لأن ذلك الذي يميز العادات الأخلاقية لأوروبا هو فكـرة أن عامة الناس في كل مرة يخرق فيها الزعماء الحق القانوني يمكن للضحية أن تعرف وأن تجتهد في التعبير عن استيائها، حالما صارت

الظروف مواتية، وأن تحتج على المغالاة في استعمال القانون والقوة بصورة متعسفة، وفي أزمنة أحدث أن تطيح برؤسائها وحكوماتها. (٢٣)

إن دراسة الطريقة التي تخلصت بها الثورات العلمية في القرن الثامن عشر على استحياء من أية مرجعية للعقائد الدينية الجامدة لا نقاش في أهميتها، خاصة وأن هذه العملية هي التي أدت إلى مبادئ معرفية علمانية وعامة قد تم تطبيقها على فهم مجموعة الأمم الأوروبية لذاتها، كما أنها فتحت الباب أمام تلك الظاهرة الفريدة في التاريخ العالمي والتي تسمى الثورة الصناعية.

## من مكيافيللي إلى مترنيخ

"ليس هناك أوروبى يمكن أن يكون منفيًّا بالكامل في أى جزء من أوروبا" اليس هناك أوروبى يمكن أن يكون منفيًّا بالكامل في أى جزء من أوروبا"

جاءت أول صياغة لقارة أوروبية لها صفات "محددة" تنطلق من معاييرها الجغرافية والدينية من نيكولو مكيافيللي، وكان لها طبيعة "سياسية" ظاهرة. وعلى الرغم من أن مكيافيللي عالج مثالين مأخوذين من أراضي غير أوروبية (موسى Mosè وسيرو Ciro وداريو Dario من فارس) فإ الآخرين جميعهم وجهوا نحو غاية محددة وهي بيان أن الأوروبيين مختلفون فيما بينهم:

أنتم تعرفون كيف أن الرجال الذين امتازوا في الحرب كثر في أوروبا، وقلة في إفريقيا، وأقل في آسيا. ومنشأ هذا أن هذين الجزعين من العالم كانت لهم إمارة أو اثنتان وقليل من الجمهوريات، ولكن أوروبا وحدها هي التي

كانت لها قليل من الممالك وكثير من الجمهوريات (...). لأن العالم يكون أكثر فضلا عندما تكون هناك دول أكثر تشجع الفضائل، سواء كان الداعى إلى ذلك ضرورة من الضرورات أو أى حب إنسانى آخر (فى فىن الحرب، الجزء الثانى). (٢٤)

وعلى الرغم من أنه كان يخشى في حاضرته آندنك (١٥١٠م) أن تظهر أوروبا بدورها نوعًا من تركيز السلطة داخل الدول نفسها (فرنسا وإسبانيا) لا سيما وأن ثمة خلافات أساسية قد طفت على السطح في التنظيم وفي الهياكل السياسية للدول الأوروبية، إلى الحد الذي ظهر فيه "شكلان" مختلفان اختلافًا جذريًّا:

سأبين كيف؛ فالممالك التي تحفظها الذاكرة يتم حكمها على طريقتين مختلفتين: إما أمير والباقى خدم، وهم من الوزراء، بفضله ونعمته هو، يساعدونه على حكم هذه المملكة، أو أمير وبارونات، وهم يحتفظون بهذه المكانة ليس بإنعام من الملك ولكن لنبل الدم (...) والأمثلة على هذين النوعين في زماننا السلطان التركي وملك فرنسا. فالمملكة التركية بأسرها يحكمها سيد والباقى في خدمته (...). أما ملك فرنسا فيجلس وسط حفنة من السادة النبلاء، يعترف بهم رعاياهم في تلك فيجلس وسط حفنة من السادة النبلاء، يعترف بهم رعاياهم في تلك الدولة ويحبونهم، ويتمتع هؤلاء النبلاء بسمو رفيع لا يملك الملك أن ينزعه عنهم دون أن يشكل ذلك خطراً عليه (الأمير، الفصل الرابع)(٢٥).

ويكتب مكيافيللى من بعد (فى الفصل الرابع من الجرء الأول) من "الخطب" Discorsi: "إن مناقشة الدهماء ومجلس الشيوخ الإيطالى قد جعلت هذه الجمهورية (٢٦) قوية وحرة". وتتمخض كتابات مكيافيللى، إذا ما تجاوزنا أنها تتعلق بمملكة أو جمهورية، عن أن "الحكومات الأوروبية ليست مطلقة"

وأن بها نوعًا من "الحرية" و"الفردية" و"تسويغ الحق العام"، بينما في الممالك الآسيوية، كان هناك دائمًا، ومنذ القدم، حكم مطلق وطغاة ليسوا مجبرين على أن يعملوا حسابًا لأحد فيما يفعلون. وهكذا فأوروبا تقدم باختصار تنويعة من الدول وإمكانية أن تعقد الشخصيات القوية تحالفات بهدف قيادة حرب سياسية حقيقية. ولدينا هنا مقدمات ما سوف يصبح بعد ذلك صراعًا من أجل الحرية.

تطورت في القرنين التاليين فكرة أن ما تتميز به أوروبا من خصوصیة یبدو ك "جسد ذى أرواح متباینة"، وذلك حسب رأى شابو Chabod، بفضل كتاب من أمثال "خوان لويس بيبس" Chabod، و "إنرى دى روان" Henri de Roan، و "ليمان" Lehman، و "مابلي" Mably، و "سان ببيـر " Sant-Pierre و أميـر "كـاو نتتس" Kauntiz، و "ر و بر تـسون" Robertson و "فر در بك الكبير " Federico il Grande. أما ذلك الذي ببدو الآن إشكاليًّا فهو كيفية تحديد البنود المتفق عليها بين الدول المختلفة، بهدف رئيس هو القضاء على كثرة الحروب التي عادة ما كانت تنشأ بين الدول المتجاورة. ومن ثم فقد كان هناك الكثير ممن أدركوا أنه على الرغم من الاختلافات في تنظيم الدول الواقعية كانت هناك "روابط وقيم مشتركة"، وقد شهد البحث عنها عمل عقول عظيمة، من "كومينيو" Comenio إلى "سوللي" Sully ومن "فونتانيل" Fontanelle إلى أسقف سان - بيير، ومن الإيبنيتز Leibniz إلى فولتير Voltaire. وفي منتصف القرن الثامن عشر أمكن لمونتسيكيو Montesquieu أن يكتب: "تمضى الأمور اليوم في أوروبا على شاكلة أن كل دولة تعتمد على الأخرى(...) إن أوروبا ليست إلا دولة واحدة مكونة من أقاليم مختلفة". تبدو هذه الكلمات كأن الذي قالها هو أحد خطباء الاتحاد الأوروبي في نهاية القرن العشرين، وقد أصبحت البذرة التي أزهرت بعدها بنصف قرن كتابات حول فكرة الاتحاد الأوروبي ببرلمان يعلو على (\*) الواقع أن هذا هو المطلب الذي مازال الأدب المقارن الحقيقي يسعى جاهدا لتحقيقه: بأن يدرس الآداب القومية من منظور يعلو على أي منها. وأن يحقق في ذلك ما سيق أن حققه علم الأديان المقارن، على الرغم مما أكسبه ذلك الحياد العلمي من رفض أصحاب الديانات المختلفة لمنهجه؛ لأنه لا يتوحد بأى منها. فمازال الأدب المقارن حتى يُومنا هذا "ملحقًا" بأحد الآداب القومية الكبرى، وهو ما يفصح عن أزمته الحقيقية. أما استقلاله عن الآداب كافة بحيث تكون له أدواته البحثية التي تستخلص من المقارنة بينها جميعًا من منظور لا يتوحد بأي منها، وإن كان ذلك لا يمنع بالطبع أن يوجد ثمة تعاون بينه وبين مختلف الأداب القومية، على أن يكون قائمًا على ندية الاستقلال، وليس على محاولة للإدماج من جانب أي من الطر فين بإزاء الآخر، لو تحقق ذلك للأدب والحضارات المقارنة لكان له دور لا يستهان به في التشخيص الدقيق لأسباب الصراعات الأيديولوجية بين الشعوب والقوميات. إلا أنه ما زال لمزيد الأسف حلما لم يتحقق حتى الآن في أية جامعة عربية، وذلك على الرغم من كل ما يقام في عالمنا العربي من ندوات ومؤتمرات تدعو لـ "حوار الحضارات"! و لا يشفع لنا في العالم العربي أن حكومات الدول الأعضاء في الاتحاد الأوروبي ما زالت تناصب العداء لذلك الأدب المقارن كعلم مستقل في جامعاتها، على الرغم من كل ما تعلنه من "حياد" يعلو على النزعات القومية في داخل اتحادها على الأقل. وقد تجسد هذا العداء، على سبيل المثال، في تجميد قسم الأدب المقارن بجامعة آخن بألمانيا بمجرد إحالة الأستاذ الذي أسسه على الاستيداع، وهو صديقنا بلجيكي الجنسية "هوجو ديزرنك"، إذ إن هذا القسم اليتيم في ألمانيا، والذي شرفت بأن دعيت في غير مرة للمحاضرة فيه، كان يسعى لتحقيق هوية بحثية مستقلة للأدب المقارن عن سائر الآداب القومية. بل إنه من الطريف أن الاتجاه السائد في الجامعات الألمانية، ينحو إلى "ضمر" الأدب المقارن إلى أقسام اللغات والآداب القومية، ومن ثم تـوفير وظـائف أسـاتذته 

وبين عصر مكيافيللى وعصر فولتير تحقق تحول كبير آخر، أشرنا إليه من قبل، وهو يساعد على تحديد تعريف أوروبا ومعناها. فالأمر يتعلق هنا بفتح العالم الجديد وبعشرات الكتابات الجغرافية التي ظهرت عنه. فقد أدت معرفة بلاد وأراض وعوالم حقيقية ملموسة إلى أن يصبح هَمُ الأوروبيين تلقائيًا أن يشحذوا على نحو أفضل عملية تعرفهم على أولئك الأقوام وهوياتهم، وذلك بمقارنة الطريقة التي يتفرد بها الأوروبيون أو يختلفوا عن بعضهم البعض بتلك التي تميز الشعوب والمجتمعات "الجديدة" أو "الأجنبية" أو "الغربية". وفي هذا الصدد يمكننا أن نشير إلى ثلاث نتائج أساسية لهذا التوجه الاجتماعي والتجاري، تجسدت في مجازات وصور بلاغية حاسمة:

نشأة النبيل الوحشى، وذلك العدد المتزايد من الحروب الدينية في أوروبا، والقوة الصاعدة لقليل من الدول (القومية مثل إنجلترا وفرنسا) والأعداد المتزايدة من التجار العاملين في المراكز الحضرية الكبرى وبالتالى الراغبين في الحصول على نصيب أكبر من السيطرة على رأس المال، وبصورة ضمنية على الحياة الثقافية، قد فتحت الطريق أمام عدد من المفكرين الذين تبنوا "نقدًا من الداخل للعادات والبني أمام عدد من المفكرين الذين تبنوا "نقدًا من الداخل للعادات والبني الأوروبية"، الأمر الذي ولد بفعلهم هذا الحاجة تلقائيًا إلى "مكان أملورى آخر". كما أن ظهور سكان أمريكا الأصليين قد دفع الناس، على سبيل المثال، إلى التفكير فيما كان من الممكن أن تصبح عليه

اجتماعية لا علاقة لها= =بمتطلبات البحث العلمى الحقيقى. وهنا تبرز العلاقــة بــين التوجه السياسى بمعناه العام الذى ورد فى نهاية الفقــرة التــى وردت فــى المــتن، والسياسات العلمية بمعناها الخاص الذى تعرضنا له فى هذه الحاشية. (المراجع)

حياة الأوروبيين لو لم يكونوا بهذا القدر من الفساد والسشر (٢٧). إن المجتمعات الكبرى "المتحضرة" التي تسلب وتسرق وتطرد الأقليسات (نذكر مثلاً الآباء "بيلليجريني" الذين هربوا إلى أمريكا) وتراكم الشروات بهدف إشعال المزيد من الحروب الغازية والاستغلالية، أصبحت فجأة مستعدة (بسبب أنهم يخبرون أعراض ازدواج الهوية التي سبق أن تحدثنا عنها) لأن تقارن نفسها بشعوب كانت بطريقة ما "نقية"، غير ملوثة، تعيش بسلام في ضرب من الجنة البدائية. وهذا هو ما سنجده على نحو ما في فكرة روسو عن دولة الطبيعة التي تكون فيها الغرائز صحية وليست ملوثة بطقوس القصور والعدادات الأرستقر اطبة.

ومن ثم فقد كان الأوروبيون بحاجة لأن يعشروا على "لا أوروبا" أخرى، وهذه الأخيرة سوف تكون فيما بعد مكونة من أمريكا ثم مسن جنوب المحيط الهادى (يذكر هنا رحلة الكابتن كوك)، حيث يمكن القياس عليها بأسلوب النقد الذاتى، وغالبًا بتطبيق صفة الهمجى على نفسها. وكخاتمة نقول: إذا كانت الأمريكتان تقومان بدور الجنة الغريبة التي هي في الوقت نفسه نقية ووحشية فإن الآخر التاريخي التقافي سوف يوجد في الشرق، في الصين، والتي في "عصر العقل" لا يمكن الاعتراف بها كحضارة كبيرة قديمة، لا سيما وأن صفاتها الإيجابية الكامنة مشابهة على نحو غريب للصفات التي تريدها أوروبا وتدعيها لنفسها، أي الحكمة والأخلاق، ومن نافلة القول الحديث عن أن العديد من النصوص التي تعالج المظاهر المختلفة للتاريخ والعادات الصينية قد ثمن أسلوبها تثمينًا راقيًا، وبالنسبة إلينا (") فمن الأقل أهمية بكثير

<sup>(\*)</sup> الكاتب هنا يتحدث عن نفسه بصيغة الجمع بوصفه غربيًا. (المراجع)

إبراز أن الأمر يتعلق أو لا يتعلق بإدراك ما هو كائن فعليًّا في تلك الأراضي البعيدة. وعلى العكس فإن المهم بالنسبة لنا أنه قد بدأ يروج مبدأ "النقد الذاتي" والحاجة إلى تفعيل تغييرات اجتماعية وقصائية وسياسية مهمة. وفي هذه الموجة شاركت أيضًا كتابات عن مصر (\*)، وعن فارس، وبصفة عامة عن الفكر الإسلامي، والتي يمكن قراءتها باعتبارها محاولات إضافية لاستيضاح الذات من خلال عرضها على الآخر أو بالأحرى على الآخرين، فهي في الواقع محاولات لفهم هؤلاء. وسوف يواصل مفكرو عصر التنوير الكتابة عن رحلات تخيلية لمجرد دعم افتراضاتهم (مونتيسكيو – مـثلا – فـي "رسائل

<sup>(\*)</sup> هنالك كتابات حديثة قدمها باحثون مصريون عاملون في الجامعات الغربية ينقدون فيها دراسات أكثر الغربيين حول الحضارة المصرية القديمة. وفي كتابي: التحليا الاجتماعي لاستيعاب مسرح برخت في مصر (أثناء الستينيات) الذي صدر بالألمانية عام ١٩٧٥ قمت في الفصل الأول منه بمقابلة بين منهجي "فيرمان" و "دريوتون" في قراءة درس المسرح المصري القديم، لأخلص إلى نتيجة مفادها أن منهج "فيرمان" في قراءة النص المصري القديم على نحو مختلف عن القراءة السائدة في عصره خاصة بالنسبة إلى "دريوتون" و "سيته" تؤدي بنا إلى نفي التصور السائد بأن المسرح المصري القديم كان قاصرا على الطقوس الدينية في المعابد، وأنه كان بدلا من ذلك يقام في حفال مبايعة الحاكم في الهواء الطلق حول بحيرة إدفو. وهو ما رتبت عليه نقدي للفكرة المسودة للأسف الشديد في جامعاتنا المصرية بأن المسرح "ظاهرة إغريقية الأصول" جاءتنا مع "نور" الاستعمار الغربي على يدى الغزوة النابليونية كما تقول بذلك كتابات مؤرخي المسرح المحدثين، انظر مثلا مؤلفات يوسف نجم في هذا الخصوص، وإن مؤرخي المسرح المحدثين، انظر مثلا مؤلفات يوسف نجم في هذا الخصوص، وإن كان قد راجع نفسه في ذلك بعد أن قرأ لي نقدًا لهذا التوجه في دورية Theatre

فارسية"، وفولتير في "برىء"، ودكتور جونسون في Rasselas (أ) و إلى حد ما كانت هذه الطوباويات مقدمات ضرورية (مثل عليا مخالفة للنظريات السارية للسياسة أو بالأحرى للممارسات السياسية أناك العصور) للفكر السياسي الذي يؤدي للثورة الفرنسية.

نهضة التاريخ. على الرغم من أن الكتابة التاريخية بصفة عامة قد تكون قد بدأت في بداية القرن الخامس عشر مع "لورنسو فاللا" Lorenzo Valla فإن المنهج التاريخي في القرن السابع عشر اجتاز ثورة مثالية مهمة يمكن أن يعرفها البعض على أنها انقطاع حقيقي ملموس للمنهج العلمي. وفي واقع الأمر كانت كأنها آلية ربط بين رؤيتين جغرافيتين مخالفتين ومحسومتين - كل منهما واعية ذاتيا بمنظورها الخاص - إلا أن هذا قد حدث جزئيًا لتحريك أو ملء الفراغ الذي خلقته الأمريكتان البدائيتان المتوحشتان على نحو كامل، والحكمة التاريخية المستديمة للشرق الأقصى، ذلك الذي ازدهر في أثناء عصر العقل إنما هو التأريخ (أو بالأحرى علم كتابة التاريخ القرايخ (أو بالأحرى علم كتابة التاريخ (أو بالأحرى المرايخ (أو بالأحرى علم كتابة التاريخ (أو بالأحرى المرايخ (أو بالأعرى المرايخ (أو بالأحرى المرا

<sup>(\*)</sup> عنوان رواية ألفها صاحبها، الدكتور صامويل جونسون، في عام ١٧٥٩م، وقد حصل بسببها على درجة الدكتوراه في الأدب واللغة مع أنه لم يكمل دراساته للحصول على درجة الليسانس من جامعة أوكسفورد. ذلك أنه في هذه الرواية يعرض لمرض عقلي أصيب به واحد من أكبر باحثي العالم في علم الفلك، حيث كان يعتقد تمام الاعتقاد أنه قد توصل إلى الوسيلة التي يجعل بها الشمس والمطر يأتمران بأمره. وقد أصبح لهذه الرواية أهمية تتجاوز الأدب، إذ إنها أفصحت عن إمكان إضافة الأعمال الإبداعية إلى توصيف الأعراض المرضية بدقة، ومن ثم إلى علم الطب النفسي. لذلك فهنالك اهتمام بها من جانب مؤرخي الطب بقدر ما لها من قدر في عالم الأدب. (المراجع)

وكما سنرى الأمر يحدث مع بزوغ الضمير الوطني تحظي فكرة أوروبا بمكاسب ضخمة من الاهتمام المتجدد بالبحوث فقه اللغوية الأكثر إمبريقية، مع الاتجاه إلى التحرر من هؤلاء القدامي، والذين أصبحوا هم الآخرون في مكان آخر بعيد، في عصر أسطوري حيث يجب مجاراتهم ربما على المستوى الفني والتعليمي، ولكن دون تقليدهم عندما يتعلق الأمر بالمعرفة العلمية. ومع هذا كانت هناك حاجة إلىي "قصص" جديدة للأوروبيين أنفسهم، وفي بعض هذه القصص نتعرف لأول مرة على مفهوم جديد تمامًا هو مفهوم التقدم(٢٨). فمين فيولتبر Voltaire حتى موراتورى Muratori ومن فيكو Vico حتى هيوم Hume ومن جيبون Gibbon حتى روبرتسون Robertson و هـر در Herder، كانت عقلية حركة التنوير تبحث عن فهم التتابع والبنية والدوافع التي تحكم السلوك الإنساني لتجيب على الأسئلة التالية: أين تحقق هذا السلوك؟ وما الذي قد يكون قد اكتسبه من الخبر ات السابقة؟ وما الذي فعله أبطال من لحم ودم (٢٩). وانطلاقا من هذا إلى كيف يمكن أن يمضى مثل هذا السلوك الإنساني؟ وما الذي يمكن أن يطمح إليه؟ ولهذا كله لم يكن هناك سبب ميتافيزيقي واحد وإنما شرح سياسي اجتماعي صارم.

عامل أساسى فى الحياة الاجتماعية والسياسية والذى سوف يبقى داخل نسيج الحركات القومية للقرن التالى كمتغير ثابت (أو بالأحرى ثابت غير متصلب وليست له طرق متعددة)، وهو أن الأوروبيين يميلون إلى تفضيل الملكية أو الجمهوريات "البرلمانية"، ويعطون قيمة لفكرة "الفضيلة"، وإلى حقوق المواطنين باعتبارهم "أفرادًا"، وخاصة حق ملكية الثروة، ويعبرون عن الحاجة إلى "حرية (٢٠)" أكبر، حتى عندما

يكون من الممكن التعبير عن بعض هذه الموضوعات بطريقة جد فلسفية، تعميمية ومجردة إلى حد ما، مثلما فعل لوك Locke أو هيوم (١٦) هيوم (٢١) بين المثال. علاوة على هذا فبينما كان مكيافيللي يضع الدولة فوق الفرد فاعتبارًا من عام ١٧٥٠م أصبح الفرد هو الذي يبدو أنه يشغل مركز المشهد، كي يصبح "المواطنَ الحضري" هو الذي يبدو أنه يتعين على الدولة أن تحمي حقوقه (٢٢)، وهنا يتعلق الأمر بالاعتراك الدائم مع آلية التوسط Mediazione التي تفصح عنها فكرة "روح المجتمع" الواحد" و "الكثرة" في مجال تحكمه الجغرافيا السياسية.

كمحصلة لذلك كله هناك صفة أخرى للأوروبى "الحديث" في زمين صعوده وهى "نزعته الكونية" cosmopolitismo التي يمكن أن نرجعها إلى الوراء حتى الكومونات الإيطالية في القرنين الثالث عشر والرابع عشر (٢٦). ويتضمن هذا روابط بين المدن المختلفة والأمم التي ترتكز على فهم مشترك "للأشياء المتفق عليها" أو على ذلك الذي يجعل الناس "مسيسين" أو ما نطلق عليه اليوم وصف "متحضرين"، تجاوزًا وابتعادًا عن الخلافات الإقليمية، ومن ذلك على سبيل المثال، أدب المجاملة الذي عرف به الفرنسيون والإيطاليون في مقابل فكرة الثقافة Kultur عند الألمان. ومع الارتباط الوثيق بهذا الاتجاه القومي الحضري هناك تزايد للتجمعات المفردة، مثل الجمعيات والاتحادات التي تدعو إلى مثل محددة مثل مناصرة السلام والدعوة إلى المدينة الفاضلة وحركات التحرير والاتجاهات الإقليمية، وعلى نحو متجدد وبشكل تتبئي فكرة الولايات المتحدة الأوروبية.

وبعد الثورة (\*) و "إعلان حقوق الإنسان" وبعد الرعب جاءت إمبر اطورية نابليون. ولسنا بحاجة في هذا المقام لأن نذكر كيف مثلت هذا الأحداث المتعاقبة نموذجًا للكيفية التي يمكن بها أن يعقب قيام ثورة إطلق العنان لنظام استبدادي أو إمبر اطوري، أو فرض حكومة محافظة بالقوة، أو إعادة السلطة إلى ما كانت عليه في سالف العصور، وذلك بقلب أي شيء قامت الثورة من أجله. من ناحية أخرى فإن المراجعات الحضرية والقانونية المعروفة تحت اسم "قانون نابليون" Le Code de Napoleon كانت لها أثار ممتدة على أوروبا، ويمكن أن تشكل حاليًا هدفًا لبحث متخصص حول الاستراتيجيات الأكثر سرية لإضفاء الشرعية على السلطة في أوروبا أوروبا ().

(\*) يقصد بها الثورة الفرنسية. (المراجع)

<sup>(\*)</sup> أتفق مع الدكتور محمد دويدار \_ أستاذ الاقتصاد السياسي بكلية الحقوق \_ جامعة الإسكندرية في أن المصدر الرئيس للتشريع الفرنسي المعروف بقانون نابليون هو القانون الروماني عبر تأثيره على صياغة أحكام القانون الفرنسي منذ القرن الرابع عشر وحتى القرن الثامن عشر، والذي طور في عهد نابليون إلى ما صار يعرف بالتقنين النابليوني الثامن عشر، والذي طور في عهد نابليون إلى ما صار يعرف بالتقنين النابليوني الذابليوني التي غزاها الرومان، بدءًا بالقوانين الفينيقية، وعبر القانون المصرى القديم في عصر الفراعنة، وقانون قرطاج في شمالي إفريقيا، وهي كلها قوانين كانت متقدمة على القانون الروماني القديم الذي كان أكثر بدائية بمراحل مما صار يعرف بعد مزج الرومان لهذه كلها فيما دعوه "قانون الشعوب"، وهو الذي نهل منه القانون الفرنسي من بعد حتى استيلاء نابليون على سدة الحكم في بالاده وإعادة صياغة ذلك التراث القانوني بما يسمح له أن يستمد من أحكامه ما يساعده على دعم إمبراطوريته لاسيما في ظل غزواته لسائر الأقطار. لذلك فعندما صاغ السنهوري التشريع المصرى بأن مزج بين القانون الفرنسي المدعو شريعة نابليون والسشريعة التشريعة المصرى بأن مزج بين القانون الفرنسي المدعو شريعة نابليون والسشريعة

وفى جميع الأحوال فمع التصنيع والثورات الاجتماعية انتشرت الأفكار الجديدة كالنار فى الهشيم كما امتدت إلى العالم غير الأوروبى (أ)، وفى بداية القرن التاسع عشر كان الوقت جد متأخر لمشاهدة عودة إمبراطورية إلى الأسلوب القديم، بينما ظلت الفيدرالية تجربة خاصة بالشاطئ الآخر للأطلسى. ولكن إذا كانت الفكرة قد سقطت فقد كان من المحتم حدوث عملية ترميم تنطلق من أطلالها، حتى وإن كانت فى شكل سياسة أقليات، على اعتبار أن الوقت كان مبكرا لكى يبدأ القوميون الجدد وحدهم فى أن يأخذوا فى اعتبار هم على نحو واقعى برلمانا أوروبيا ديمقراطيا. وهكذا فقد عبر ميترنيخ بعد مؤتمر فيينا على خلفية من السلام البريطاني وهكذا فقد عبر المفروض بحكم القوة والذى استمر حتى عام ١٩١٤، عن المثل الأعلى

الإسلامية كان في الواقع يستمد أحكامًا شرعت في بلادنا قبل أن يغزوها الرومان، ومن بعدهم العرب الذين استوعبوا أحكام قوانين البلاد التي فتحوها، لاسيما القانون المصرى في عهد الرومان، في سن الشرع الإسلامي، ومن المعروف أن المصدرين الرئيسين للشريعة الإسلامية (القرآن والسنة النبوية) قد أنيا بمبادئ عامة، أما التفاصيل التطبيقية لها فقد استمدت من قوانين البلاد التي انتشر فيها الإسلام، كمصر وبلاد الرافدين، على سبيل المثال، حتى إن الإمام الغزالي كان يشرع أثناء إقامته في بغداد، حيث كان على رأس المدرسة النظامية فيها، على نحو يختلف عن تشريعه أثناء إقامته في مصر. (المراجع)

<sup>(\*)</sup> انظر الحاشية السابقة لتوضيح السياق الذي لم يتعرض له في الأصل مؤلف هذه الدراسة، ربما عن عدم علم منه بتفاصيل تطوره التاريخي، وربما أيضًا للتوجه المركزي الأوروبي السائد في الغرب في كتابة التاريخ بوجه عام، وهو الذي كثيرا ما لا يفلت منه حتى أولئك الغربيون والمستغربون الذين يرون أن "المركزية الأوروبية" لم تعد مقبولة علميا!. (المراجع)

لأوروبا الموحدة، ولكن على "أساس مبادئ تنويرية"، ومع ذلك كان يجب اعتباره أحد المفكرين الاستراتيجيين المحافظين في عصر تمخض عن العديد من الثورات، بالقدر الذي ينبذ به "الروح" المتفجرة للقوميين بهدف إعادة خلق حالة راهنة والحفاظ على حالة توازن تحت سلطة إمبراطورية غير مستبدة.

وختامًا فإنه بعد الكتابات السابقة على عام ١٨١٥م عن السلام الدائم ومجتمع القومية الأوروبية لروسو وكانط وكوندورسيه وشيللر وبنثام، جاء بعد مؤتمر فيينا ازدهار سريع للكتابات التى تتحدث عن التوجه الأوروبي europeismo. وقد يكون من المفيد الاطلاع عليها والاستعانة بها كى نفهم إلى أين "لم" تمض أوروبا(٢٠٠). لأنه، كما تأكد من قبل، فإن القرن التاسع عشر سوف يكون قرن التوجه القومى، والكتابات التى أشرنا إليها يمكن أن تمثل أقلية بالنسبة لأولئك الذين كانوا يحاولون إعادة المصالحة من أجل البناء القومى على أرضية توجه أكثر انطلاقًا لدول عابرة لحدودها الإقليمية. وعندما عاد الاتجاه الأوروبي إلى الصعود في الجزء الأخير من القرن. التاسع عشر، أصبح موسومًا بما سندعوه الإمبريالية والاستعمار.

## فكرة الأمة والقوميات

حلل عدد كبير من المؤلفات خاصة في السنوات العـشر أو الخمـسة عشرة الأخيرة الحركة القومية كقصة خيالية Fiction أو كأيديولوجيا سياسية اجتماعية محتضرة. وسواء في العالم الأنجلو أمريكي أو في فرنسا وإيطاليا، فقد تحققت إعادة اعتبار مهمة لما يمكن أن يـسمى "أرض الـوطن home "وصمت أو "الوطن" أو "التاريخ القومي". ومع تذكر مجموعة مهمـة مـن الكتب حول هذا الموضوع (٥٦) لا يمكن أن ننكر أننا في مواجهـة "تتـاقض كوني" مستعيرين العنوان الموحش لنايسبيت (٢٦).

وعلى الرغم من العدد المرتفع للدول الأعضاء في الأمم المتحدة فان الفلاسفة وعلماء السياسة والمؤرخين شككوا في صلاحية فكرة الأمة وقاموا بالفعل بوضع فرضية إلغائها تحت مجهر الفحص. فلل أوماى "أوماى" Ohmae مثلاً يرى أن ظهور الاقتصاديات الإقليمية، وهي عالمية وعبر قومية فلي الوقت نفسه، كان في الإمكان نوقعه، ولكنه على أية حال ذو طبيعة إبداعية، ومن المؤكد أن له أهمية حاسمة للاقتصاديات المتعسرة.

ومع الحدود القومية التى تمثلئ دائمًا بالنقوب، ومع ضغوط العولمة لإنتاج الثروات والخدمات ورءوس الأموال التى يمكن نقلها بسهولة فإن فائدة الرسوم القديمة للأسواق الحرة والرقابة البصرية على جوازات السفر تقله إذا وضع في الحسبان وصول جواز العفر الخاص بالاتحاد الأوروبي وكيف يمكنه تسهيل المرور ليس فقط لرءوس الأموال ولكن أيضنًا بالنسبة للوسائط الاجتماعية (\*) عبر الحدود الجغرافية - القضائية.

<sup>(\*)</sup> Agenti sociali / Social agents أو المحيوانية)، كما يشير، وهو المقصود في هذا السياق، إلى الوسائط والموصلات الاصطناعية والمصنعة من السيليكون، كبرامج الحاسب الآلي. ومفهوم الوسيط هنا agent يعنى كينونة ذات استقلالية نسبية تمكنها من التعامل والتفاعل مع البيئة المحيطة بها، كما أنها يمكن أن تقوم بمهام عادة ما يقدمها الإنسان، كتقديم البيانات والمعلومات المطلوبة، واستخراج بطاقات السفر أو شهادات الميلاد، أو تذاكر السفر الكترونيًا... إلخ. ومع ما لهذه الوسائط من دور خدمي لا ينكر، فإن المغالاة في استعمالها والاعتماد عليها قد أدى إلى آثار سلبية عديدة حفزت على إجراء العديد من الدراسات حول مدى تأثير هذه الوسائط الافتراضية على السلوك الإنساني، وهو ما لموظف أو العامل بإزاء شخص معوق أو نزيل بمصحة مما يؤثر بالسلاب على

تشتق كلمة "أمة nazione" من الكلمة اللاتينية (matus عولسود، من natus بالمعنى نفسه، وتتحمل بالتوسيع معنى مكان المسيلا، وبالتسالى السكان أو مصدر عضو من أعضاء الجماعة gens. والمعنى عرقى، ولكنسه تحول إلى معنى سياسى عندما أصبحت gens عند الرومان طريقة للتمييز لإقرار الانتخاب الإمبراطورى. وفى العصور القديمة أو فسى العصور الوسطى لم يكن لها سوى المعنى الذى نعرفه اليوم على أنه إقليم أو مقاطعة. وكان يستخدم أساسًا لبيان المنشأ بالمعنى الجغرافي العرقى، كما تم استخدامه فى المجالس الكنسية. فكان يقال مثلاً إن هؤ لاء التجار من الأمة اللومباردية. ومن بين "الأمم" فى جامعة باريس فى القرن الثالث عشر على سبيل المئلاً نجد الفرنسيين والبيكارديين والنورمانديين بينما كانت الأمم الإنجيليكية تضم فى الواقع ما يعرف اليوم بالألمان والإنجليز والإسكندنافيين والبولنسديين...

وعند مكيافيللى تستخدم كلمة الأمة بمعنى "الدولة"، والأمم توجد إذا ما انتظمت "حكومة" فيها. إلا أن ما يمثل احتياجًا في هذه اللحظة التاريخية،

<sup>=</sup>العلاقة الإنسانية الطبيعية بين الاثنين ويحولها إلى مجرد علاقة ذات طابع محض تجارى يستهدف تعظيم الربح النقدى في المقام الأول، وهو ما يسبب إحباطا نفسيا خاصة بالنسبة للمعوق أو المريض الذي تقدم له الخدمة بلا أدنى تعاطف أو مسشاعر إنسانية حقيقية. ويمكن أن نتصور ذلك بالنسبة إلى أم ترضع= ورضيعها بعد أن تضع يدها قبلها على شاشة الكومبيوتر لتسجل "ثمن" الرضعة! ولكن ذلك لا ينفى أنه يمكن بواسطة هذه الوسائط الافتراضية أن نقنن ما نقوم به على نحو أكثر دقة وفعالية، وهو الأمر الذي يرجع إلى النظام الاجتماعي السائد الذي توظف في إطاره خدمات الحاسب الألى. وهو ما يكشف في آن، خاصة في حالة العلاقات الحميمة النفسية الاجتماعيات، عن أزمة التوجه الاجتماعي الذي تحكمه قيم السوق السلعية. (المراجع)

ومع ما يسلم به الهيجليون، هو الوعى الذاتى بأن تكون مواطنًا فى أمة. وصحيح أن مكيافيللى يتحدث عن ضرورة خلق دولة إيطالية لأن إيطاليا أمة، أى "شعب" – بقدر ما يمكن أن يكون عليه من عدم وضوح "معنى أن تكون إيطاليًا" (في ذلك العصر كان بناء لغويًا – أدبيًا، مزودًا بذاكرة ثقافية، ولكن لم تكن له سياسة مشتركة). على أية حال بدأت تظهر في ذلك العصر تقريبا قائمة بالمواصفات تطورت فيما بعد، على سبيل المثال مغزى التاريخ الخاص، والتراث الذي يمكن التعرف عليه من المفكرين والكتاب، وبصفة أكثر عمومية، الروح ذاتية النسيج، التي تتمايز عن تلك التي تصف بها الفرنسيين والإسبان والألمان وما إلى هذا.

هذه الإشارات الصياغية للهوية تعتمد على صفات فيزيائية وجغرافية وحسب. وفي عام ١٥٦١م يكتب "فينشنزو فيديلي": "وهذه المنطقة الجميلة كلها [فلورنسا] طيبة الزرع والسكن والواقعة تحت سماء رائعة، في ظل جو حميد، معتدل برقة شديدة، ولهذا فإن الرجال فيها تتوافر فيهم العبقرية والطلاقة والرقة". أما "جان بودان" Jean Bodin (مؤلف "المنهج" ٢٥٥١م و"الجمهورية" ١٥٧٦م) فيكتب قائلاً: إن طبائع الشعوب تختلف باختلاف الجغرافيا محددًا ثلاث مناطق: الأولى هي الشمالية بمناخها البارد؛ ولهذا تسكنها شعوب قذرة جلفة، والجنوبية أو الوسطى حيث يدفع الحر الكبير على السلوك الناعم والخبيث، وأخيرًا المعتدلة التي تشير إلى المناطق التي تقع فيها الأمم "الأوروبية"، وحيث يوجد توازن تمليه الطبيعة، وبالتالي تسكنها الشعوب الأكثر نجاحًا وإبداعًا. وهذه النظرية الأخيرة كان لها تاريخ طويل يعود إلى عصر النزعة الإنسانية، وإلى دانتي وتوما الإكويني("). ففي الأدب

<sup>(\*)</sup> عاش بين عامى ١٢٢٥م و ١٢٢٤م. يعد أهم المفكرين الاسكو لاستيكيين، وقد عدَّه البابا "ليو الثالث عشر" بعد وفاته بقرابة الستة قرون، فسى عسام ١٨٧٩م، المعلم الأول=

نقرأ أن أهل بيمونته مختلفون عن أهل فريولي؛ لأن أرضهم أكثر خصوبة، وتنتج أنواعًا أكثر من السلع، ولذا فهم من أهل السمر والدعة والزرع أكثر من أية ممارسة أخرى للحرف البسيطة، والنفوس فيها راضية صافية، بينما أهل فريولي الذين يسكنون أرضنًا غنية بالكروم وفقيرة بالحبوب من أهل "الهمة والعنف والرهبة". (٢٧) وفي عام ١٦٩٧م كان "أودار دو لاموت" الهمة والعنف والرهبة للملكية في باريس عرضنًا لباليه بعنوان "أوروبا دماثة الخلق واللطف" L'Europe galante كان يريد منه أن يعرض من خلال القالب المسرحي الخصائص الوطنية: "تتبعنا الأفكار يعرض من خلال القالب المسرحي الخصائص الوطنية: "تتبعنا الأفكار فيع الذوق عنيف (...)". (\*)

وفى عام ١٧٠١م صنف دانييل ديفو فى كتابه "الإنجليرى الأصيل" The True-born Englishman الأمم طبقا للأسس نفسها: إسبانيا هى وطن الفخر، وإيطاليا الفخامة، وألمانيا الإدمان على الخمر، وفرنسا مرة أخرى هى وطن "أمة من الناس لا تثق بهم، راقصين وكذابين". وانطلاقًا من الكتابات المشابهة والكتاب الذين اقتبس منهم بكثرة نجد كتاب "كبلنج" Kipling: "عبء الرجل الإنجليزى" Englishman Burden، الأمر الذي ينبغي أن يدفع الطلاب

<sup>-</sup> للكنيسة الكاثوليكية. نادى الإكوينى بالفصل بين العقل والوحى الإلهى، وبأن عمليسة التعرف تقوم على الملاحظة والتفكير العقلى، وأن الله وجود فاعل بشكل مطلق. وقد نشأت الاسكولاستيكية الجديدة في أوروبا متأثرة بتعاليمه. (المراجع)

<sup>(\*)</sup> تنتمى صور الشعوب عن نفسها، كما تنعكس خاصة في الأعمال الأدبية، إلى موضوعات مبحث الإيماجولوجيا (صور الذات وصور الآخر) في الأدب المقارن، وهو الذي سبق أن تحدثنا عنه في حاشية سابقة. (المراجع)

إلى التفكير في قيمة التأثير الكبير لهذه الأعمال على الشعوب بصفة عامة، والدور الذي لعبه هؤلاء المؤلفون، وكثيرون غيرهم، في خليق اليصور النمطية عن القوميات وتدعيمها، والتي ساءت أكثر عندما رددها مفكرو عصر التنوير، من أمثال فولتير، الأمر الذي غالبًا ما يقنن لهذه المواقف بحيث تصبح عرفًا "متفق عليه". على أية حال لا ينبغي أن نعاقب مؤلفًا على افتراض مفرد ابتسر من مجموعة أعماله بأسلوب غير نقدى. فديفو، علي سبيل المثال، قد سخر بدوره من هذه النماذج النمطية معترفًا بتأثير الأجانب و"استيعاب" البريطانيين لشعوب مختلفة حسب الطبقة التي ينتمون إليها، فقد كتب بقول:

"حالما انحسرت لأمة قو اها يسطت لسانها و لأقو امها طياعًا من أديم رفاتها صارت ذرانا خليطًا، ومن بعد يخلفنا جيل زنيم. عاد فينا استواء العنصر محط عدم اليقين من نسل أمم الأرض جميعها تحت هاتبك السماء عدنا لأوروبا يئس المعين بالوعة، سلة مهملات، إليها بُلقي بكل منبوذ

وسوف يصبح أكثر بديهية بعد ذلك أن تأسيس الاتجاه القومى على الأصل العرقى فقط أو بشكل رئيس إنما هو عمل هزلى، إن لم يكن من السخف بمكان.

من التحولات التي طرأت على فكرة القومية ما تحقق على يد بعض الكتاب في بداية القرن الثامن عشر، مثل السويسرى "ألبرت فون هالار" Albert Von Haller الذي يحتفى سفره "جبال الألبب" Albert Von Haller الحياة في الجبال وفضائل الوجود الصحى البسيط والطبع المستقيم مقابل الحياة الحضرية المصطنعة الشاقة المليئة بالدسائس. إن فكرة النقاء وصلابة الطابع والعادات الصحية هذه سوف يصبح لها انعكاسات عندما يطور مفكرون ألمان آخرون فكرة تفوق القيم الزراعية، ونقاء السلالة وأصالة الروح Geist فالقرية ذات البهاء في جبال الألب – على سبيل المثال حاءت كمثل للاستقامة والتراحم والحياة الصحية، وسرعان ما وضعت في مواجهة التأثير الفرنسي السلبي، بمظاهره المتطرفة، مثل أبهة أرستقر اطيته وبؤس طبقاته الشعبية (٢٨). وتستخدم القرية السويسرية الألمانية هنا كناية عن حركة تسمح لنا بتوضيح عنصرين جديدين:

- الوعى بالاختلاف عن الأماكن الأخرى اجتماعيًا وجغرافيًا. هذا الوعى الذاتى تبسيطى وبدائى، وسئمًى فيما بعد "طبيعى"، ولكنه يضع الأسس لنظريات سوف تأتى فى نهاية القرن.
- مع الاستقامة الأخلاقية فإن السويسريين هم أيضًا تجسيد لمفهوم آخر،

<sup>(\*)</sup> ترجمة المراجع عن القصيدة التي كتبها "ديفو".

هو مفهوم "الحرية"، وهذه هي الكلمة الكبرى التي سوف تصاحب من الآن وصاعدًا فكرة الأمة (٣٩).

لم يساهم فلاسفة عصر التنوير بصفة عامة في فكرة الأمة؛ لأن نظريات المعرفة والوجود لديهم كانت مثالية أو تتزع إلى التحول المثالي وتجاوز القومي. كان "عصر الأنوار" يؤمن بالعقل، بالتوازن في المحتوى، في تدرج الطبيعة البشرية حتى الوصول إلى "الإنسان الكامل"، مواصلاً مع هذا بحث الإنسانيين عن "الإنسان المثالي"، ولكن مع التسلح بقوة الأدوات الفكرية المفاهيمية الجديدة، والتي كانت توفر في ذلك العصر حساب التفاضل والعلوم الإمبريقية (١٠٠). كانت حركة التنوير تُنظّر "المساواة" باعتبارها "ضرورة علمية"، فقد كانت "لها أسبقية"، و "ضد الفردية"، وتنحو إلى "العالمية" و "المعيارية (١٠٠)".

وأيًّا ما كان الأمر فإن هذا الموقف المتطرف لم يكن ليستطيع أن يفعل سوى أن يبذر بذرة رد الفعل التى أدت إلى ما صرنا نسميه فى نهاية القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر التيار الرومانسى، وذلك عن طريبق بعض من المفكرين أنفسهم (لوك ومونتيسيكو) وبخاصة روسو، شم عن طريق الثورة الفرنسية فالثورة الصناعية، وهى التى انتصرت ليس للعالمى وإنما "للخاص"، ليس للاتجاه العام وإنما "للعبقرية"، ليس للعقلانية وإنما اللعاطفة"، ليس لسوق التبريرات الباردة وإنما "للخيال" المبدع، ليس للأخلاقيات العامة وإنما للتعبير عن "المشاعر".

ومن ثم فإن مفهوم "الحرية" بدأ يفقد مغزاه الذي يتعلق باستعادة شيء مفقود، أي للعصر القديم المتموثل (أي تحول إلى مثالي) (راجع فن الرسم والكلاسيكية الجديدة والعصر الأغسطي، وجمال الأطلال باعتبارها أثرًا على مجد زائل ينبغي تقليده وإعادة إنتاجه) ويكتسب معنى شيء ما ينبغي

الوصول إليه، وقيمة ينبغى السيطرة عليها، "من اللحظة التى تعطى فيها الأسبقية للمستقبل على الماضى". وإذا كانت الحرية هى شىء ما ينبغى الوصول إليه بالنظر إلى الأمام، فإن العنصر الذى دخل الساحة كان عنصر الإرادة، أى المبادرة الفردية. هكذا وصل تفهم التاريخ إلى مرحلة مختلفة.

وكان "بودمير" Bodmer قد أسس عام ١٧٢٧م أول جمعية تاريخية، هي "الجمعية السويسرية" Helvetische Gesellschaft وكتب تاريخا للمدينة هي "الجمعية السويسرية" وفي كل مكان من أوروبا أعيد التفكير في مفهوم الماضي"، وبدأت المراكز الثقافية في جمع المعلومات التي يمكن أن تسسم بالانتقال من المعنى الطبيعي الخالد للأحداث الماضية إلى فكرة أن الماضيي عند كل واحد هو ما حددت اتجاهه احتياجات اليوم (\*). بإيجاز "فإن التساريخ وضع في خدمة التعليل". وقد ولد التنوير مفاهيم تنحو إلى العالمية، لقيم مثل الحرية والأخوة والمساواة" والتي تم التلاعب بها حتى يمكن تطبيقها على المعنى الذي تم تطويره مؤخرًا عن محل الميلاد ودواعي هذا المعنى، ولمنح الصلاحية للماضي الخاص باعتباره تدفقًا متجانسًا للأحداث التسي، حسب الأمة محل النظر، يمكن أن تشمل العادات التقليدية واللغات والطقوس والقيم الأخلاقية والخصائص المحلية المميزة، أو كل هذا معًا.

ومرة أخرى أعيد التفكير في التاريخ، وأعيدت كتابته بتبرير تفسيرات تلك العقود باعتبارها "مزجًا" للتأريخ بالرواية أو، كما نفضل أن نطلق عليه، للرواية والمجاز. في الشطر المتأخر من القرن الثامن عشر كان المفكرون "والقانونيون" يعيدون خلط الأوراق (٢٠٠). فقبل فترة من هردر Herder وكانط

<sup>(\*)</sup> ونجد في هذا السياق أن مفهوم الذات التاريخية historischer Subjekt عند هيجال يحمل هذا المعنى، فهي عنده استدعاء التاريخ لدعم احتياجات الحاضر. (المراجع)

Kant وفيخته Fichte، كان هناك عمل لفرانك هوتمان والدي روى تـاريخ الغزو الجرماني لويلز من جديد في عمله "ويلز الفرنسية Franco-Gallia" (١٥٧٣) بهدف بيان أن الغزاة كانوا جميعًا من الأحرار المتساوين، وأن رؤساءهم كانوا يعدون "الأوائل من بين سواسية الناس"(\*) وأن السلطة المطلقة للملكية التي كانت موجودة في فرنسا كانت اغتصابًا لهذه الحرية البدائية، ومن ثم فقد كانت بحاجة إلى تصحيح. وكان رد الفعل الفورى لهذا الموقف هو اعتباره محاولة تبرير متأخرة للغزو، وهي الاستراتيجية التي سوف تتكرر أكثر من مرة فيما بعد (٤٣). وانتقد دارسون آخرون التقاليد الفرنسية في السلطة المطلقة للملوك وتاريخها القانوني، وهكذا ففي منتصف القرن نجد لدينا ما أصبح يسمى بالفكرة القديمة التاريخية السياسية الألمانية لل "قانون"، والتقاليد الألمانية التي كانت تعادي أنذاك القوانين المكتوبة. ويكتب "توماس مونسستر" Thomas Muenster و "مارتن بوتسسر" Butzer و "مارتن لوتر " Martin Luther و آخرون ضد تقليد التفسير ؛ إذ عدُّوه استراتيجية يستخدمها الطغاة والكنيسة نفسها لتبرير سلطتها الخاصة. ولا يمكن أن ننفى قوة الحجة. بالنسبة إلى "مارتن لوتر" فالإمبر اطورية الرومانية قد سقطت بسبب القوطيين، ورغم أن الإمبر اطور بات الانتقالية حاولت ترسيخ التواصل بين الرومان القدماء والمسيحية فالواقع أن الإمبراطورية الجديدة كانت جرمانية تمامًا، ولم يكن فيها أي روماني. وهكذا نسستمر مع

<sup>(\*)</sup> Primus inter pares مصطلح لاتيني يعنى "الأول من بين الـسواسية"، ويقـصد بـه الشخص الأرفع مكانة من بين أقرانه الذين يساوونه في المهنة أو الدرجة، كعميد كلية جامعية مثلاً وسط زملائه الأساتذة. وقد استخدم هذا المصطلح فأثناء الإمبراطوريـة الرومانية لمحاولة إسكات الأصوات التي كانت تواقة للعودة إلى النظـام الجمهـورى الرومانية. (المراجع)

كريستيان بيزولد "Christian Besold و "يوهان ليمنيوس"، حتى تجد هذه و "فيليب كلوفير" و "هرمان كونرينج" و "هوجو جروتيوس"، حتى تجد هذه الاستعادات والتأكيدات المتعاقبة للسكان الأصليين القدامي وروح الحرية الأصيلة والعزم الذاتي الناشيء مع الجرمان والذي يمثله الإنجليز والهولنديون تجد مكانًا لها في "روح القوانين" لمونتسيكيو.

عند هذه المرحلة فإن الحرية القديمة للساكسونيين والجرمان كانت مصطبغة بطابع التمركز حول الفرد، ولكن يتم اكتشاف أن الفرد "النمطى" أو المثالى" يتوازى على نحو غامض مع النموذج الذى يشكله صحغار مُلكً الأراضى الذى كانوا يكرسون سلوك المحارب البطولية وعاداته. فهم كانوا يفضلون الوجود المشترك للإقطاعيات المتعددة أو المزارع الممتدة المرتبطة كل منها بالأخرى، وليس التكامل المحمج للمدن ولا الأبنية المحبوكة للملكيات. ورأيهم أن الويلزيين كانوا مثل الجرمانيين يعيرون الأنساق الزراعية أقصى قدر من الأهمية. ولكن عندئذ، على حد روايتهم، جاءت تلك الشخصية البغيضة – شارلمان – الذى بدأ مذاهب الاستبداد، والإمبريالية، محطمًا حرية الإنجليز والساكسون و"الأمم الأخرى". ومن الواضح أن هذه الفترة كانت فترة من التأمل التاريخي المكثف. ومرة أخرى فإن التاريخ والكتابة التاريخية كان من الممكن أن يخدما كطريق مثمر، حتى وإن كان محطمًا، نحو تفهم أوروبا والأمم التي تشارك فيها.

إن المتناقضات والقيود على هذا الموقف في نهاية عصر التنوير كانت واضحة، لأنه كان ينطوى على مجموعة من الغرائب: فهناك حرية الفرد، ولكنها مقصورة على أصحاب الأراضي الزراعية، وهناك إعادة تقييم للتراث الخاص والعادات المحلية، ولكن معها التشدد مع الأجانب والرحالة، بما في ذلك التجار (والذين كانوا في نهاية الأمر مسئولين عن أنهم فتحوا أوروبا

أمام باقى العالم). وهى عادة محافظة فى لحظة ظهرت فيها طبقات اجتماعية جديدة، وهى عادة ريفية زراعية، بينما كان باقى أوروبا يتحول إلى حضرى وصناعى. ومن وجهة نظر بروسية (ألمانية) فإن العوام هم أولئك الذين يعملون فى المصانع ويضطرون إلى السكن فى وسط الزحام الردىء.

أما المثل الأعلى التنويري في إمكان العودة إلى نوع من المجتمع أكثر نقاء، ولكن له طابع إقطاعي، بعد التخلص من النبلاء والكنيسة، إنما هو مثل مليء بالمتناقضات التي لا يمكن التوفيق بينها. وكانت هذه المتناقصات حاضرة في ذهن بعض المعاصرين للثورة الفرنسية. وكان لدى هر در F.G. Herder (۱۷٤٤ –۱۸۰۳) حس قوى تجاه الخصوصية أو بالأحرى التفرد القومي. وقد أسسها على اللغة التي يرى أنها تعبير أكثر نقاء عن الطابع القومي (وهو الذي ناصره ماتزيني Mazzini أيضًا كعلامة على أصالة شعب من الشعوب). وحتى يمكن لفكرة الأمة أن تكتسب قوامًا وتماسكا كان يجب أن تتراكم مكونات أخرى، في توليفات مختلفة، مثل الفن و الموسيقي و الفلسفة والعمارة وسائر المؤسسات. وبدأنا نسمع من يتحدث عن آداب قومية مع ارتباط مباشر بالقصيدة الشعبية أو الفولكلور، وهو ظرف خاص سوف بتم تفعيله على نحو مختلف في أمم أوروبية مختلفة. أما بالنسبة لهردر فبينما كان في سنوات الشباب يشيع في أنحاء كثيرة من أوروبا الإيمان بوجود طبيعة إنسانية مشتركة بين الجميع، يمكن التعديل فيها بو اسطة البيئة و التعليم، أي عن طريق المناخ (موقف الاتجاه الطبيعي) والتاريخ (الماضي المطواع أو المعاد ابتداعه)، اعتقد فيما بعد بأن أية أمة من الأمـم بمكـن أن تظهـر "اختلافًا أساسيًّا" في اللحظة التي تتم فيها مقارنتها بالأمم الأخرى. ومررة أخرى فإن الهوية تعتمد بنيويًا على ما هو ليس مختصًا بالهوية في حد ذاته. و لأضرب مثالاً، فالأمة لا بد أن تكون أصيلة وطبيعية وفي موطنها الأصلى بشكل تلقائي، عندما تصبح كنهًا مغلقا على ذاته، كيانا دائمًا (على الأقل في الروح)، عاصية على النفاذ من الخارج. وفي الواقع فإنه يمكن القول إنها تتصف بالكراهية للأجانب. وعلى الرغم من أن "هردر" لم يكن رجل سياسة فإن الفضل يرجع إليه في ابتداع مصطلح "الاتجاه القومي":

قد تسميه حكمًا مسبقًا لا ريب فيه، سوقية، نزعة قومية محدودة الأفق، ولكن الحكم المسبق مفيد، يسعد، ويدفع الشعوب إلى مركزها، ويجعلها أكثر قوة، وأكثر ازدهارًا على طريقتها، وبالتالى أكثر سعادة في ميولها وأهدافها(\*)

وهو يكتب في مكان آخر: "الأمة الأكثر جهلاً، الأكثر ثراء بالأحكام والتحيزات المسبقة غالبًا ما تكون هي الأولى: عصر هجرات الرغبات الأجنبية، ورحلات الأمل المعقود على الخارج، وهو مرض بالفعل، وامتلاء بالهواء، انتفاخ مرضى، ونذير بالموت". (١٤٠٠)

وقد عرف تشابود Chabod هذا الموقف بالـ "الاكتفاء الذاتى الروحى". وكان المفكر الملغز والمحير "جان جاك روسو" على حق فى فصل له فى تاريخ الهوية القومية والاتجاه القومي: فقد كان يدافع عن قيمة الطبيعـة ضد الموسوعيين، (\*\* ويدافع عن قيمة المشاعر، أى عـن الـروح الفرديـة،

<sup>(\*)</sup> ليس أبلغ من المثل الشعبى القائل: "المجانين في راحة" تعليقًا على هذا الكلام! ولكن ألا نلمس امتدادا لهذا الجنون المسعور فيما نجده اليوم في النزعة الاستعمارية الاستيطانية للصبهبونية؟!. (المراجع)

Diderot. "يقصد بسذلك "أصسحاب الموسسوعة الفرنسسية" ("ديسديرو" و"دالمبيسر" Diderot. "يقصد بسذلك المستهدفا بموسوعتهما إحداث انقلاب معرفي للنظام القيمي ورؤية العالم الدينية الغيبية التي كانت سائدة حتى القرن الثامن عشر في فرنسسا، وإحلالها برؤية للعالم علمية علمانية، حيث إن الرؤية الغيبية الدينية كانت تدعم على مستوى الأفكار النظام الإقطاعي الملكي السائد، ومن ثم فإحلالها برؤية علمية علمانية كان

والخيال، بل وعن الإحساس بالذات (والذي غالبًا ما كان يساوى بالأنانيسة)، مما جعله رائدًا للرومانسية. فهو يقترح في عمله إميل Emile نظامًا تربويًا معاديًا للتنوير، وينتقد بطرس الكبير Pietro il Grande لأنه بدلاً من أن يبتدع مواطنين على الطريقة الغربية، كان على القيصر الروسي أن ينظر فيما هو خصوصي يتميز به الروس. وفي مكان آخر ينتقد الحكومة البولندية لفكرتها المثالية عن الدستور العالمي، فيرى فيها أن الدستور لا يكون جيدًا إلا إذا توافق مع العادات والتقاليد والطباع والفضائل، بل أيضًا مع الأحكام المسبقة لأي شعب، أو لأي جماعة يشاء لها أن تولد كأمة.

وعلى خلاف "هردر" على أية حال فإن روسو يؤمن بالفرد باعتباره عضوًا في القوة السياسية الجماعية لأى مجتمع، ولهذا فسوف يتحدث عن إرادة عامة، وهو شيء لم يتكرر في أعمال المنظرين الآخرين. وكانت هذه نقطة تحول لها أهمية أساسية في تطوير فكرة الأمة وباعتبارها نتيجة لحركة الاتجاه القومي. وما يظهر هنا وما سوف يكون حاسمًا بعدها بخمسة وسبعين عامًا في بلاد مثل إيطاليا واليونان والمكسيك والأرجنتين وغيرها، إنما هي إرادة إنشاء أمة مستقلة، دولة ذات سيادة.

ونستطيع أن نقول بهذه المناسبة إننا نضيف إلى فعل المعرفة (التعلم بمعنى زيادة الصفات الخاصة والقدرة على تحديد الواقع وتجميعه وتنظيمه) إرادة التدخل بالعمل، مع إدخال عنصر ذاتى صريح في السياق الاجتماعي - السياسي، وحلم عصر الآباء الذهبي والرواد الماضي يتم استبداله برغبة في اختراع المستقبل الخاص، والعثور على وسائل تكوين دولة قومية معاصرة.

<sup>-</sup>يشكل تمهيدا مهما لإحداث الانقلاب الاجتماعي عليها متمثلاً في الثورة الفرنسية. (المراجع)

وبلغة سياسية ننتقل من عقلية إصلاحية (في إيطاليا: فيرى Verri وفيلانجييري Filangieri وجينوفيزي Genovesi وكووكو Cuoco) إلى عقلية ثورية (ماتزيني Mazzini وكاتانيو Cattaneo). وبصفة عامة فعند الانتقال من القرن الثامن عشر إلى القرن التاسع عشر نصادف الانتصار "الرياضي" الذي يحاول أن يستعين بكل شيء وينوقع جميع التحركات السياسية باستخدام نوع من التبرير والتفسير العقلاني عقلانية مفرطة، كما لـو كانـت الأمـم والشعوب أفكارًا مجردة، والذي يعدُّ أوروبا "رقعة من الشطرنج تتحرك فيها القطع الكبيرة والعساكر طبقًا لقواعد دقيقة"، حيث القطع الكبيرة هي الأمــم الأقوى، والعساكر هي الدول الأصغر والمناطق المسشاركة في السياسة الدولية. وتتجاهل هذه الدبلوماسية تمامًا إرادات المشعوب ومستاعرها، ولا تؤمن "بتطلعات شعب" أو "بالعواطف القومية". وإنما نؤمن بالتعويضات، أي في لحظة معينة "في أعقاب حرب أو بهدف عقد تحالف" فإن أي دولة يمكن أن تقتطع هذا الجزء أو ذلك وتعطيه لدولة أخرى. باختصار فإن الأفراد لا وجود لهم على الإطلاق. وإيطاليا وبولندا ضحيتان لهذا النوع من الجغرافيا السياسية. وينقل عن فردريك الكبير في روسيا قوله: لا ينبغي أن يكون المواطن على علم أصلاً بأن ملكه سوف يذهب إلى الحرب".

وهناك مُنظَر مهم آخر لفكرة الأمة هو بالطبع "يوهان جونليب فيخته" Johann Gottlieb Fichte في كتابه "خطابات إلى الأمة الألمانية" يقول:

"ماذا تعنى كلمة شعب؟ (...) ما هو الحب الذي يكنه كل فرد لبلده؟" إذا كان بحثنا حتى الآن صحيّحا وملمًّا فينبغى أن ينتج عنه واضّحا جليًّا أن الألماني وحده - الألماني الأصيل، وليس ذلك الذي حقر من شأنه التكوين الاعتباطي - فقط هو الذي ينتمي إلى شعب يمكن الاعتماد عليه، والألماني وحده هو القادر على الحب الحقيقي الرشيد للوطن. (ف)

وبعد مناقشة دور الدين والمناخ ودور الآباء وسلطتهم، على أساس بعض الافتراضات العامة، تصبح فكرة تأسيس الأمة على السعب فكرة مسيطرة، فالشعب Das Volk وهو يتحدث عن نفسه يعطى معنى الدولية الجوهرى:

"شعب" و"وطن" بهذا المعنى، باعتبارهما حاملين ومنتسبين للخلود الأرضى، متى كان يمكن لما هو أرضى أن يصبح خالدًا، يتجاوزان كثيرًا "الدولة" بالمعنى الشائع لهذه الكلمة (...). وهذا يستلزم وجود حق أكيد، حق داخلى، وأن يوفره كل واحد بقدرته الخاصة على العمل لنفسه، ويعثر على إشباعه المعنوى. (...) إن حب الوطن ينبغى أن يحكم الدولة باعتباره مطلبًا أسمى بلا شروط، من حيث إنه يحددها في اختيار الوسائل الضرورية لتحقيق هدفها الآنى: السلام الداخلى. (٢٠٠)

ولكن لاحظ ما يلى هذا مباشرة:

ولهذا الهدف فإن من البديهي أن الحرية الطبيعية للأفراد يجب أن

<sup>(\*)</sup> بالمعنى الألمانى الذى يدعو إليه فخته، ومن هنا كانت إشارة المؤلف بدوره للمرادف الألمانى الوارد فى المتن لكلمة الشعب (داس فولك). وإذا كانت هنالك مبررات تاريخية لاستخدام هذه الكلمة/المصطلح كرمز لتوحيد الدويلات الألمانية فى أمة واحدة كان فيخته معبراً عن ضرورة إنشائها فى القرن التاسع عشر، فإن إساءة استخدام مفهوم الشعب من جانب النازى فى النصف الأول من القرن العشرين قد جعل هذا المصطلح يحمل فى الألمانية الحديثة معنى جد محافظ ورجعى، إن لم يكن فاشى. وقد صارت القوى الديمقراطية فى ألمانيا تستخدم بدلاً من هذه الكلمة منذ مطلع القرن العشرين لفظة مغايرة للدلالة على الطابع الديمقراطى للشعب، وهدى (بيفولكيرونج) الموافد المراجع). (المراجع)

تكون محدودة بطرق متعددة، وإذا لم تكن توجد اعتبارات ونوايا أخرى تجاهها فسوف يكون من المناسب تقليص هذه الحرية إلى حدها الأدنى، وضبط مظاهرها بشكل متجانس، والتحكم فيها باستمرار. (٧٠)

وهكذا يستمر المقال بعرض تاريخي مفصل في بيان أنه على السرغم من امتداح الرومانيين واستراتيجيتهم "لرومنة" جميع الشعوب التي كانوا يغزونها، فإن الجرمان ظلوا أوفياء لمفهومهم عن الحرية غير المحدودة دون تسويف، لأن كل تلك الثروات التي كان الرومان يمنحونها لهم "كانت تعنيي بالنسبة إليهم العبودية، لأنهم كان عليهم أن يصبحوا هم نصف رومانيين". (\*)

<sup>(\*)</sup> ولعل هذا هو السبب الذي جعل النازي لا يرحب بمشروع "إرنست روبرت كورتيوس" Ernst Robert Curtius المتعدد ورئيس قسم اللغات والآداب الرومانية في جامعة بون حتى الأربعينيات من القرن الماضي، والذي طرحه في سلسلة من المقالات جمعها ونشرها في كتب صدر عام ١٩٣١م تحت عنوان "السروح الألمانية في خطر" ونشرها في كتب صدر عام ١٩٣١م وقد دعا في هذا الكتاب إلى أن تنهل ألمانيا من "منجم" الثقافة الرومانية الوسيطة بما تحويه من زخم روحي يرى أن الإبداع الألماني بحاجة إلى استيحائه للإثراء منه، بدلا من الاقتصار على مصادر الثقافة الجرمانية التي تعد في رأيه أنضب بكثير. وهو ما عبر عنه بعد الحرب العالمية الثانية بصورة مختلفة تضم الثقافات والآداب الأوروبية جميعها، وليست الألمانية وحدها التي استهدفها في كتابه المذكور، فيما يتصوره "أدبًا أوروبيًا" – بالمفرد – يقوم على تلك الأرضيية الرومانية الوسيطة، وذلك في كتابه الذي أصدره في عام ١٩٤٩م تحت عنوان: الأدب الأوروبي والعصور الوسطى الأوروبية اللغات الأوروبية). انظر عرضي الناقد لمنهجية هذا الكتاب في الفصل المعنون: نحو مدرسة عربية أصيلة في الأدب

والجرمان استعادوا نهائيًّا حريتهم لأنها كانت ترحى نهم بمعنى "الخلود". وفي مكان آخر متقدم في النص يقدم "فيخته" الأمة على الدولة، والتي تصبح "ببساطة الوسيلة من أجل الغاية الأسمى للخلود". من السهل أن نرى كيف أمكن لهذا الموقف في سياق مختلف، (لنقل في أعوام الثلاثينيات من القرن العشرين مثلاً) تفسيره بطرق متطرفة وفرضيات للتلاعب بالضمائر. من ناحية أخرى فإن جميع البلاد الأصغر أو التي تم غزوها تستخدم خطابًا بلاغيًّا مماثلاً لكي تحتفي بتوحدها ورغبتها في الاستقلال الذاتي و تدعو إليهما.

ولتلخيص ما ورد حتى الآن، نظرًا لأن ما يتعلق بتاريخ ميلاد الاتجاه القومى لا يزال مثار خلاف بين المتخصصين، (<sup>(^)</sup> حول فكرة الأمة وحول الهوية القومية (<sup>\*)</sup> وكيف تطورت في نهاية القرن الثامن عشر نستطيع أن نفرز الملامح التالية: (<sup>(^)</sup>)

- الوعى الذاتي بمكان الميلاد.
  - إرادة العزم الذاتي.

<sup>-</sup>المقارن، وذلك في كتابي: التداخل الحضاري والاستقلال الفكري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٣، ط٢ بمكتبة الأسرة ٢٠٠٦. (المراجع)

<sup>(\*)</sup> لعله من المعروف أن فكرة القومية المصرية قد استوحت في مطلع القرن العـشرين فكرة القومية لدى شعوب أوروبا، وإن اختلفت الشروط التاريخية لنـشوء القوميات الأوروبية، والقومية الألمانية بالذات، وفكرة الأمة المصرية على سـبيل المثـال، إذ كانت هنالك ضرورة تاريخية لتوحيد الدويلات الألمانية، وذلـك فـى ظـل تطـور الرأسمالية التجارية إلى صناعية هناك (وهو ما يعرض له توماس مان في روايته "آل بودنبروك" التي استوحاها أديبنا الراحل نجيب محفوظ في ثلاثيته)، أما نشوء الحاجـة إلى أمة مصرية فكان على العكس، للاستقلال عن الباب العالى في عـصر انهيـاره والتخلص من الاستعمار الإنجليزي الذي حل محله في آن. (المراجع)

- الحاجة إلى الحرية.
- إضفاء القيمة على المستقبل.
- الخصوصية والتفرد التاريخي.
- إضفاء القيمة على ما هو خاص.

ومن نافلة القول إنه في النصف الأول من القرن التاسع عشر سوف يتم تغيير هذه المبادئ وإعادة صياغتها. وفي القرن التاسع عشر لم يكن حتى أكثر السياسيين برودًا وحكمة يستطيع أن يفلت من تحديد ما هو "المسعور الوطني" و "طموحات الشعوب". حتى بسمارك نفسه أحس بالحاجة إلى حشد الشعب وراءه في سنة ١٨٦٠م وبعدها أيضًا، وجند القوة التي كان قد تم اكتشافها وهي قوة الصحافة للحصول على دعم عمومي. وهنا يجب أن نكرر أن الإنسان أيًّا كان ومهما كان التلاعب معه كان موضع إعتبار حقيقي؛ على سبيل المثال ففي عام ١٨٧٩م نجح بسمارك في إثارة مثل هذا الإحساس بالخطر لدى الشعب بأن الإمبر اطور غليوم الأول سوف يصدق على استراتيجيته للتحالف النمساوي – الألماني (الذي يمثل نواة ما سوف يصبح تحالفًا ثلاثيًّا في الحرب العالمية الأولى).

وقد يتوقع القارئ عند هذه النقطة تحليلاً مفصلاً لكتابات المورخين ومنظرى الثقافة الذين تركوا بصمة أساسية على العقلية الأوروبية، من ميشيليه Michelet إلى توكفيل Tocqueville ومن رانكه Ranke إلى بورخارت Burckhardt ، ومن لورد أكتون Acton إلى لينين الكلمة الأخيرة، فيبر Weber ، وحتى الدخول إلى القرن العشرين. ولكن الكلمة الأخيرة،

وخاصة في هذا المقام، تعود بالطبع إلى: "ماذا عسى أن تكون الأمة؟" لـــ "ارنست رينان" Ernest Renan، والذي بمعنى أو آخر يلخص التطور الكامل للفكر حول الأمة وحول القومية في القرن التاسع مشر والذي أصبح مرجعًا لا غنى عنه لكل من يطمح إلى الكتابة في هذا الموضوع. كان رينان مؤرخًا ومعلمًا وناقدًا اجتماعيًا، وهو ما أجبره على تقديم نظريته الشهيرة كرد فعل سواء للأحداث المأساوية التي شملت فرنسا (الهزيمة على يد الألمان وكومونة باريس) وعملية إعادة النظر التي اندلعت في إنجلترا وغيرها حول التوسعية والوضعية والتطور في أوروبا. ولكن لسوء الحظ يجب أن أؤجل التحليل التفصيلي لهذا النص الأساسي، وسوف أقتصر عوضًا عن هذا على أن أورد النهاية الشهيرة له: "الأمة هي روح، مبدأ روحي"، والتأكيد الذي يقتبس كثيرا عنه: "وجود أمة هو استفتاء شعبي يومي تمامًا مثلما أن وجود الفرد هو تأكيد دائم على الحياة". (٥٠)

لنراجع الآن بعض العناصر الأساسية الخاصة بتطور الاتجاه القومى. ونسرد فيما يلى الأسس الخاصة بالبلاغة الخاصة بالأمة حسب أ. سميث . Smith

- الإنسانية بالطبع مقسمة إلى أمم.
  - كل أمة لها طابعها الخاص.
- منبع السلطة السياسية كلها هو الأمة، أي الكيان الجمعي بكامله.
- للوصول إلى الحرية وتحقيق الإنسان لذاته لا بد له من أن تتطابق هويته مع أمة.
- تستطيع الأمم أن تصل إلى الاكتمال فقط من خلال الدول الخاصة بها.

- الولاء للدولة القومية يتجاوز جميع أنواع الولاء الأخرى.
- الشرط الأساسي للحرية والتناغم العالمي هو تقوية الدولة القومية. (١٥)

ومن البديهي أننا إذا وضعنا في اعتبارنا تاريخ الأمم الأوروبية وقارنًاها بما تحقق في أماكن أخرى فإن الصورة تتعقد بدرجة كبيرة. فالعنصر الأخير في القائمة السابقة على سبيل المثال ما من شك في أنه قكرة رومانسية". ورغم هذا ففي كتابه يدخل سميث بعض الرسوم البيانية المبنية على أساس بعض المواقف الأساسية المحددة، فعلى سبيل المثال: هل تتم دراسة العادات القومية قبل أن تصبح الدولة القومية مستقلة أم يكون ذلك بعدها؟ أو أننا في سبيلنا لوضع مناهج شكلية أم جوهرية، وأخيرًا ما إذا كانت الدولة تتأسس على أساس الأرض أم العرق أم خليط من الاثنين. (٢٠)

وهناك دارس آخر هو دافيد ميلر (<sup>٥٠</sup>) David Miller يلخص هذه العناصر، ويرى أن الصفات الخمس الأساسية لأى حركة تتطلع لأن يكون لديها هوية قومية هي:

- الجماعات القومية التي تتألف على أساس الإيمان: توجد الدول فقط عندما يكون أعضاؤها متعارفين تعارفًا متبادلاً على أنهم من وطن واحد.
- الهوية القومية تجسد نوعًا ما من الاستمرارية التاريخية. الأمم تعود الى الماضى، "وفى الواقع فإنه فى معظم الحالات فإن أصولها تضيع عادة فى ضباب الزمن".
- الهوية القومية هي طابع نشيط قوامها الحركات والقرارات و "الصراعات".
  - الهوية القومية ترتبط بأرض معينة.

- والخلاصة أنها تتحدد بواسطة ثقافة عامة مشتركة ومميزة.

هذه العناصر الخمسة التي ذكرها ميلر "تفيد في تمييلز القوميسة على المصادر الجماعية الأخرى للهوية الشخصية". ومرة أخرى فإن عددًا من هذه العناصر يمكن معارضته، وهو ما تم فعلاً: فمثلاً العنصر الخاص بالأرض كما رأينا يتطلب أن تكون الجنسية القومية مرتبطة بدولة من واجبها السيطرة على رقعة جغرافية معينة. ولكن ميلر يرى أن "الأمة يجب أن يكون لديها وطنها الخاص" ولهذا فإن الأرض مهمة مما يخالف أي حركة قومية غير زمنية أخرى قائمة على الدين. أو أن هذه الفكرة يمكن أن تحل مشكلة موازية لمشكلة القومية الدينية، وهي مشكلة الهوية القومية التي تغذيها ثقافة إلى درجة يمكن أن تبنى فيها هذه الثقافة طوقًا قويًا من تحقق الهويسة دون أن تتواجد يمكن أن تبنى فيها هذه الثقافة طوقًا قويًا من تحقق الهويسة دون أن تتواجد تحت سلطة دولة قومية محددة (وهذه هي حالة كثير من الجماعات المهاجرة أو المبعدة). ولكن من المفهوم أن هناك عناصر أخرى مرتبطة بالروح القومية مثل اللغة والأغاني الشعبية والطقوس وما إلى ذلك تدخل ضمن العنصر الخامس من القائمة أي في الثقافة العامة المشتركة والمميزة في الوقت نفسه، ومرة أخرى، كما رأينا، مقارنة بثقافة مختلفة أو أمة مغايرة.

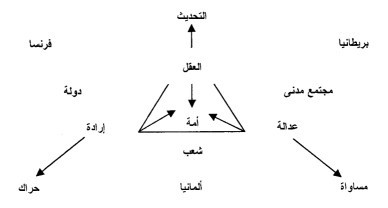
### نتائج مبدئية

أوروبا لا يمكن تلخيصها في عملة اليورو: فهي منخرطة في منطق اندماجي يغطى ولسوف يزيد ويغطى أكثر فاكثر مجالات شتى لها من التباين والتنوع ما للتجارة الدولية والدفاع والثقافة والعدل (...). إن إبداع فضاء قضائي أوروبي صار منظورًا من الآن (...) أوروبا تتقدم.

(عن افتتاحية صحيفة "لوموند" عدد ١٦ أكتوبر ١٩٩٩)

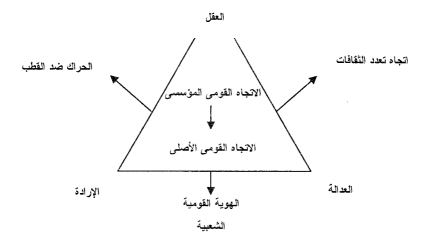
فى الختام أود أن ألخص ما سبق وقلته حتى الآن بطريقة مختلفة واضعًا فى الاعتبار التطورات الإضافية التى حدثت فى القرن العشرين والتى يمكن أن تبين بطريقة أكثر ملاءمة ما نعدَّه نموذجًا مكتسبًا يكاد أن يكون نهائيًّا للحركة القومية الأوروبية، لكى نعود بعد ذلك للمعنى العام لمقولة أن تكون أوروبيًّا". وهذا بغية فهم العناصر التى رأيناها فى البدايسة، فى مواجهة ضجيج المجادلات والمواقف الدفاعية بشكل يمكن تفهمه بالنسبة إلى قوميات إقليمية أخرى ناشئة، تلك العناصر التى شاهدناها فى البداية والتسى تعد مركبا أساسا لهذا النموذج الهندسى الذى يمكن تدميره (أم) أو فى القليل تحويره لحظة أن يدلف إلى القرن الحادى والعسشرين. وأرجع هنا إلى القرن الحادى والعسشرين. وأرجع هنا إلى كاستوريانو (ممالية) الكالمتوريانو (ممالية) المتوريانو (ممالية) كالمتوريانو (ممالية) المتوريانو (ممالية المتوريانو (ممالية المتوريانو (ممالية المتوريانو (ممالية المالية المتوريانو (ممالية المتورية ال

ومن أجل تأييد الميزات المؤكدة التى نتجت عن قرنين من الفكر القومى أنشأ المؤلف مثلثًا معرفيًّا يبين خطوط التقارب والتوجهات الاجتماعية السياسية المفضلة (تاريخيًّا) واعيًّا فى أن بالفوارق بين النماذج الثلاثة الغالبة، أى فرنسا وألمانيا وإنجلترا:



الشكل ١: الاتجاه القومى في نهاية القرن التاسع عشر

وفي تفاعل بين المتناقضات والمكملات فإن هذه التوجهات الثلاثة التي ر أيناها تبرز ببطء ولكن بثقة من الفترة اللاحقة على عصر النهضة، وهي العقل و الإرادة و العدالة (أو سيادة القانون)، قد تم موازنتها بتثبيت فكرة الأمة إما على الدولة كما في حالة فرنسا، أو على المجتمع المدنى كما في حالة إنجلترا، أو على الشعب كما في حالة ألمانيا. وفي جميع الحالات كان هناك تصالح ما بين القوى والمصالح، مما ضمن الحفاظ علي متغير ندعوه الديمقر اطية. والشيء المختلف تمامًا هو القول بأنه قد وقعت لدينا حربان عالميتان نتيجة للقوى الميالة إلى المركز، والتي كانت تنادى بل تصر علي ضرورة الحفاظ على فكرة الأمة ومعها الحاجة إلى تطابق الهوية مع دولية قومية بحيث تظل حية وقادرة على التجدد. ومع ذلك فإن هذا النموذج يمكن أن يأخذ وقته حتى ولو طرأ انفجار "لاتجاه قومي غير أوروبي". وفي الواقع فإن بعضًا من العوامل التي اقتصرنا على ذكر ها (تتضمن القائمة: العولمة، واقتصاديات السوق، والاحتياجات، والاحتياجات الزائفة التي ولدها الإعلام، والاستقلال الذاتي المحلي، والاتجاهات متعددة الثقافات والاتجاهات القومية الإقليمية والعرقية، والحراك الأكبر والهجرات والجنسيات المزدوجة أو الثلاثية، والمؤسسات الهابطة التي تدعمها الحكومة وبصفة خاصـة النخـب متعددة الجنسيات) تبدو أنها تشير إلى أن الاتحاد الأوروبي سوف تكون لــه علاقة بشكل متواز مختلف؛ لأن التوجهات التي تميل إلى المركزية التي -شئنا أم أبينا - جمعت بين البرامج قومية الاتجاه في القرن التاسع عشر يبدو أنها تتجه في اتجاه معاكس تمامًا. وفي التخطيط الذي يقدمه لابير وني نجد ما الذي يجب علينا أن ننشغل به، و أن تكون لنا بالأحرى علاقة به:



شكل ٢ الاتجاه القومي في نهاية القرن العشرين

## أو لنقُلها معه:

نحن نعيش أزمة لغة الأمة وفصل العقل والإرادة والعدالة. فلغة أمهة محرومة من مرجع للتاريخ لم تعد لديها كثير من القوة لكى تدعم هذه الأبعاد الثلاثة. والاتحاد الأوروبي سوف يكون في هذه الحالة عاجزًا عن تقديم نظرية جديدة. والنتيجة هي أزمة عميقة للديمقر اطية. (٢٥)

لربما كانت البواعث الأصلية و "النبيلة" لبناء الاتحاد الأوروبي قد نشأت بشكل عميق أكثر من اللازم على فكرة تجمع أو اتحاد ضخم، لدول سمحت من خلال عملية ضبط ماهرة في النواحي القانونية والاقتصادية للاتحاد بالوجود، وهي قد حمت في الوقت نفسه تلك العناصر كلها التي رأيناها تطفو على السطح على مر القرون. ولكن ربما أيضًا أن كليهما، فكرة الحداثة التي شكلت من نفسها المثل العظيمة لعصر التنوير (سمو العقل، التحرير، الحرية، المساواة أمام القانون) – والتي دخلت، شئنا ذلك أم أبينا، في تكوين وتأكيد الدول القومية الحديثة، سواء يمينًا أو يسارًا – والقوى الأسطورية والواقعية

اللازمة لترسيخ هذه المنظمات السياسية – القصائية التى نسميها "دول قومية"، قد وصلتا إلى نهاية قصتهما الخاصة في تاريخ العالم وتشهد في هذه اللحظة هبوطًا مؤلمًا. ((() وفي جميع الأحوال، فإن المثل الخاصة بالديمقر اطية، سواء كانت أوروبية أو غير أوروبية، هي مثل مجردة أو معتقد من الصعب جدًّا الانفصال عنه. وسوف نرى في مقام آخر كيف يمكن أن تلعب هذه الدراما في القرن العشرين.

## الهوامش

- (۱) هذا هو الفصل الثاني من مجلد يعد حاليًا عن الهوية الأوروبية والقومية الاستعمارية.
- (۲) انظر The Oxford Companion to the Classical Literature (قاموس أكسفورد للأدب الكلاسيكي) مرجع سابق.
- (٣) راجع Hay, Europe. The Emergence of an Idea (هاى: أوروبا. نشأة فكرة) مرجع سابق، ص ٢.
- (٤) يذكر هاى الفقرة الخامسة من أسخيلوس حيث قال فيها إن الرب وضع القدس فى مركز الشعوب والبلاد التى تحيط بها، والفقرة ٣٨، ١٢، حيث يتم الحديث عن المدينة باعتبارها "سرة الأرض".
- (°) راجع هاى (مرجع سابق ص ٩ ١٠ وص ٥٩ ١١ الجنزء الرابع) .Europe. The Emergence of an Idea,
  - (٦) راجع ص ١٢-١٣.
  - (٧) راجع ص ۱۶–۱۵.
    - (۸) راجع ص ۳.
- (٩) النصوص التي استخدمتها في هذا الجزء من الدراسة هي، بخلاف ما ذكرته مــن D. Hamon, I. S.)Keller, (١٩٦١) وتــشابود (١٩٦١) قبــل عــن منــدراس (١٩٩٧) وتــشابود (١٩٦١) وتــشابود (١٩٩٢), A. Saitta, Dalla Res Puplica Cristiana agli Stati Uniti وكذلك المرجــع الــسابق طـُ Europa, Roma, Studium, 1984; Pozzoli 1999; ذكره . Hay, Europe. The Emergence of an Idea.

تطور الدراسة التاريخية في العصور الوسطى المتأخرة وفي بداية العصر الحديث انظر أيضًا لـــ" د. هاى: كتاب حوليات ومؤرخون. التأريخ الغربي مــن القــرن D. Hay, " ١٩٧٧ ، لنـــدن، ١٩٧٧ " Annalists&Historians. Western Historiography from the VIII to the XVIII Century, London, Metheun, 1977. S. Amin, (١٩٨٩) وللمراجعة التاريخية للمركزيــة الأوروبية انظــر: ســمير أمــين: المركزيــة الأوروبيـة (١٩٨٩) .Eurocentrism, New York, Monthly Review Press, 1989

(١٠) عن الجدل حول ما إذا كان هناك أوروبيون أولا ثم أعضاء في أمة معنية أو العكس، والذى بحثناه من قبل، (وسوف نبحثه مرة أخرى) والذى يعدد موضعا رئيسا للاتفاق في دستور الاتحاد الأوروبي الجديد، انظر الملاحظات الألمعية لنيشي (٢٠٠٢ أ، ص ٧٤-٧٥) حيث يقول: "إن التأمل في الهوية كمشكلة وكعلاقة مغابرة بنطلق من الفلسفة، وإن الشعوب الأوروبية نفسها هي التي تعرفت في مشكلة الهوية على الهوية الخاصة بها المتمايزة والمشتركة في اختلافها ولعبة المغايرة كهوية. كل هذا من المحتمل جدًّا أن يجد أصلاً له، علاوة على التمييلز الحاد الهيلينستي بين الإغريق (نحن)/البربر (الآخرين)، في الحضارة القضائية الرومانية التي ابتكرت "قانون الهوية civis romana. هذا الحال سرعان ما يضع المشكلة في علاقة مع جماعة: إذا لم أكن مواطنًا رومانيًا فماذا أكون بالنسبة للإمبر اطورية الرومانية؟ وقد وسع الإمبر اطور كار اكاللا في دستور الحضارة الأنطوني لعام ٢١٢م المواطنة لجميع رعايا الإمبراطورية، باستثناء واحد فقط، وهو استثناء ليس عرقيًا وإنما اجتماعي: الفلاحين. ولكن هذه حكاية مختلفة" (هذا الجزء من الاقتباس يتخذ خطا مختلفا لأنه يشير إلى كتاب وضعه المؤلف بالعنوان نفسه - المترجم).

(١١) حول التاريخ والنطور الفكرى لمصطلح barbaros والبربر وتفسيراتهم المتأثرة بقوة المركزية الأوروبية وبصفة خاصة في القرنين الأخيرين انظر م. برنال، أثنيا

السوداء: الجذور الأفروآسيوية للحضارة الكلاسيكية الجزء الأول (ولــه ترجمــة عربية من منشورات المشروع القومى للترجمة للمجلس الأعلى للثقافة – المترجم) وجى. إى. كولمان: يونانيون وبرابرة (تحرير: كولمان و والتز) (١٩٩٧) . Coleman (A. Walz, a cura) Greeks and Barbarians, Bethesda, CDL . Press, 1997.

- (۱۲) انظر: دابليو. إنش: ماك نيل: التعدد العرقى والوحدة القومية فى تــاريخ العــالم، 
  W. H. McNeill. Polyethnicity and National Unity in 19۸0، وسوف نعــود 
  World History, Toronto, Toronto University Press, 1985 
  إليه فيما يتعلق بظهور الدول القومية المصممة على نموذج إعادة التفسير التمجيدى 
  للمدينة الدولة فى عصور حديثة تاريخيا.
- D. Hamon, واجع: د. آمون، و إى. إس. كيلر: أسس ومراحل البناء الأوروبي (١٣) مرجع). S. Keller, Fondements et étapes de la construction éuropéenne سابق) ص ٢٢. إعادة البناء هذه ضرورة تلخيصية ولكنها تتفق مع ما قال به كل من هاى وتشابود.
- (١٤) ومع ذلك إذا نظرنا إلى هذه الفترة من وجهة نظر جيل المؤرخين السذين ينتمسى اليهم إرنست روبرت كورتيوس فإن الاستمرارية المباشرة من العلم الإغريقسى الروماني إلى أوروبا الحديثة كانت تعد من المعطيات الثقافية التي لا تتبدل. انظر كورتيوس (١٩٨٤ ص ٢٠) حيث يقول: "يحتضن الأدب الأوروبي فترة الثقافة الأوروبية نفسها أي نحو ٢٦ قرنا (محسوبة فيما بين هوميروس وجوته)".
- (١٥) هذه فترة تاريخية كغيرها تؤخذ على أنها أدخلت مفهوم اختلاط الأعراق (١٥) هذه فترة تاريخية كغيرها تؤخذ على أنها أدخلت مفهوم اختلاط الأعراق والأجناس) ومصنوعات ثقافية يدوية، وكما رأى لعشرات السنوات مؤرخون مثل ماكنيل أو علماء وراثة مثل لوكا كافاللي سفورتزا لم توجد على الإطلاق في تاريخ البشرية تجمعات لشعوب متجانسة متناغمة متوحدة أو "خاصة".

- (١٦) أصر على أنه يجب إبراز أهمية هذا الاستقطاب، إلى الدرجة التي تتقاطع فيها مع الحضارة الغربية كلها، من الإغريق وحتى القرن العشرين، ويجب أن تتم دراستها بمعزل عن الحدود القومية أو من خلالها. يتعلق الأمر بموضوع سوف نراه يظهر في نقاط حاسمة من معالجتنا.
- (۱۷) كتب أرنست ترولتش في كتابه Historismus النزعة التاريخية" يقول: "[عالمنا الأوروبي لا يتأسس] لا على التلقى من العصور القديمة ولا على الانفصال عنها، وإنما على الاندماج الكامل معها والوعى الكامل بها. والعالم الأوروبي بتكون من القديم والحديث، أي من هذا العالم القديم الذي عبر كل مراحله منذ البدايات إلى التَّفُوقِ التَّقَافِي ثُم إلِي التَّدَميرِ الذاتي، ومن ذلك العالم الحديث الذي اجتاز هو الآخر في عصر شارلمان مراحل عديدة مع الشعوب الرومانية - الجرمانية (...) هذه العوالم، المختلفة اختلافا عميقا، كمعنى وكتطور، كانت مرتبطة ارتباطا وثيقا فيما بينها، واعية بالذكريات التاريخية المشتركة واستمراريتها التاريخيـة، وأن العـالم الحديث، على الرغم من أن له روحا خاصة، جديدة تمامًا، كانت على أي حال مستوعبة ومحكومة في كل مراحلها بالثقافة والتراث وهياكل الدولية والقانون واللغة والفلسفة والفن من العصر القديم، وهذا هو بالتضبط ما أعطي العالم الأوروبي عمقا وثراء وتعقدا وحراكا، وأعطاه أيضًا الميل إلى التأمل ولاستبطان التاريخ - مذكور في كورتيوس (١٩٤٨ ص ٢٧). ومما يقترب من الحقيقة أن وراء كورتيوس وترولتش، مثلما هو الحال مع أوروبا، هناك قراءة لفيكو والدوائر التاريخية والتي تتقاطع فيما بينها أكثر من كونها تتتابع الواحدة وراء الأخرى.
- (۱۸) في هذه المرحلة من المهم الرجوع إلى دراسة "أبو لغد: قبل الهيمنة الأوروبية. النظام العالمي في الفترة ما بين ١٣٥٠ و ١٣٥٠ قبل الميلاد، دار نــشر جامعــة أوكــسفورد، ١٩٨٩ " Abu Lughod, Before European Hegemony. The "١٩٨٩ والــذي World System A. D. 1250-1350, Oxford, Oxford U. P., 1989 استوحاه جزئيا من كتاب " فالرستاين: النظام العالمي الحديث، نيويــورك، ١٩٧٤"

I.Wallerstein, The Modern World System, I-II, New York, Accademic Press, 1974 ويشرح أبو لغد أن الاهتمام بفترة الاستكشافات ما قبل الأوروبية Press, 1974 يكمن في أنه لم تكن توجد سلطة واحدة مهيمنة في العالم. ورغم كل الدعاية التي اعقبت الحرب الباردة، عن الولايات المتحدة باعتبارها القوة العظمي الوحيدة، حدد المؤرخون في اللحظة نفسها خمسة لاعبين كبار على الأقل في المجال الجغرافي المؤرخون في اللحظة نفسها خمسة لاعبين كبار على الأقل في المجال الجغرافي ١٨٧ اقتصادي (راجع كتاب "ب. كنيدي: صعود وهبوط القوى الكبرى، نيويورك، ١٨٧ الاحسادي (راجع كتاب أب كنيدي: صعود وهبوط القوى الكبرى، نيويورك، ١٩٥٧ المدون (Vintage, 1987 الممكن "التحكم فيها" من خلال مركز واحد فقط، وتوضيح طريقة عميل التصاديات الهيمنة يمكن أن يساعد على فهم ديناميكات الهيمنية ما بعد الأمريكية، في العلاقات والاقتصاديات الدولية.

- (۱۹) راجع Hay, Europe. The Emergence of an Idea, راجع بابق ص ۵۹. مع الإشارة ليس فقط إلى De Monarchia، وإنما أيضًا للوعى الواضح بالواقع الإشارة ليس فقط إلى الكوميديا الإلهية (مالاسبيني على سبيل المثال) وفي De لاجتماعي الأوروبي في الكوميديا الإلهية (مالاسبيني على سبيل المثال) وفي vulgari eloquentia (I,VIII, 5-6) بأسلوب واقعى". والإشارة إلى أوروبا أكثر من عشرين مرة (راجع فهارس بارلي وكازيللا). وعندما نصل إلى بتراركا تصبح الإشارات أكثر من أن تحصيها القوائم (راجع Familiaro).
- (۲۰) بيبليو جرافيا النزعة الهومانستية الغربية ليس لها حدود، ويستطيع القائمون على التدريس أن يختاروا منها ما يروق لهم. وقد وجدت Firenze di Bruni نصًا ممتازًا الاستخدامه في هذا الفصل.

منذ قرون عديدة والمجتمع المسيحي لم يتحمل عارًا أكبر من عار اليـوم. ففـي الواقع ضربنا في الماضي في آسيا وإفريقيا، أي في أراضٍ أجنبية، ولكننا الآن نضرب في أوروبا، بمعنى أننا ضربنا في وطننا، أننا هوجمنا في عقيدتنا وقتلنا. وقد يقول قائل إنه منذ سنوات عديدة مر الأتراك من اليونان واستوطن التتار فـي أوروبا عبر التناى Tanai، والفرس بعد أن عبروا بحر هرقل احتلوا جزءا مـن إسبانيا، ولكننا لم نفقد في أوروبا مدينة أو مكانا يمكـن مقارنتـه بالقـسطنطينية مذكور في Pozzoli (1990 ص ٤٠).

- F. Braudel, Civiltà e imperi del Mediterraneo nell'età di Flippo انظر (۲۲) (La Mediterranée et le الطبعــة الأصــلية II, Torino, Einaudi, 1986, vol monde mediterranéen a l'époque de Philippe II, Paris, Armand Colin, . (۱۹٤٩ (البحر المتوسط و عالم المتوسط في حقبة فيليب الثاني، باريس، ۱۹٤۹)
- (۲۳) للاطلاع على ملخص مفيد عن تاريخ اليونان المأساوى من القرن السادس عــشر R. Clogg, A Concise History of Greece, حتى القرن التاسع عشر انظــر: . Cambridge, Cambridge U. P., 1992.
- (٢٤) أعتمد هنا أيضًا على أدبيات واسعة حول موضوع الجدلية التاريخية والمادية وحول أصول ومعنى الثورات.
- N. Machiavelli, Opere, R. (۲۵) انظر أعمال مكيافيللى (تحقيق وتحرير رينالـدى) (۲۵) Rinaldi, a cura, Torino, UTET, 1999, vol. 1, t. II, pp. 1312-1313.
- N. Machiavelli, Opere, E. (۲٦) انظر أعمال مكيافيللي (تحقيق وتحرير رايموندي) (٢٦) Raimondi, a cura, Milano, Mursia, 1966, p. 68.
- 1 N. Machiavelli, Opere, R. Rinaldi, a cura, cit, Torino, UTET, 1999, (YY) vol. 1, t. I, p. 445
- (٢٨) انطلاقا من "مقالات" لمونتاني أصبحت الأدبيات في هذا الموضوع ضخمة. ولابد

من الأخذ في الاعتبار كيف أعيد اليوم نفسير عصور الاستيلاء والاستعمار هذه من جانب الأوروبيين، كما على سبيل المثال في آر. جارا، و إن. ساداكيني من جانب الأوروبيين، كما على سبيل المثال في آر. جارا، و إن. ساداكيني (تحرير): ١٩٩١ – ١٩٩١: إعادة اكتشاف الكتابة الاستعمارية، وكذلك: إي. R. Jara, N. Spadaccini, a cura, 1492- بادجن: مواجهات أوروبا للعالم الجديد -1991: Re/Discovering Colonial Writing, Minneapolis, Minnesota U. A. Padgen, European Encounters with the New World, أو في New Haven, Yale U. P., 1993. ولكن المرجع الذي ينبغي وضعه في الاعتبار نشر قبل سنوات من موضة النقد المعادي لأوروبا أو دراسات ما بعد الاستعمار، A. Gerbi, La disputa del Nuovo Mondo, Milano, Ricciardi, وهـو العالم الجديد) وله طبعة جديدة صدرت في ميلانو (آ. جربي: نزاع العالم الجديد) وله طبعة جديدة صدرت في ميلانو (Milano, Adelphi, 2000).

- R. "19۸۰ نظر العمل الكلاسيكي لـ "آر. نسبت: تاريخ وفكرة التقدم، نيويورك، ١٩٨٠ الأربي انظر العمل الكلاسيكي لـ "آر. نسبت: تاريخ وفكرة التقدم، نيويورك، ١٩٨٠ الأربي النقدم والحرية والمعرفة والبناء القومي.
- (٣٠) إنه مما يجدر ذكره بلا شك أن الكتابة التاريخية في القرنين السادس عشر والسابع عشر كانت من عيار وكثافة مختلفتين تمامًا مقارنة بالكتابة التاريخية بواسطة دانتي وجويتشارديني. وسوف نعود فيما بعد لهذا الموضوع.
- ۱۷۳۰ راجع كتاب "أو. هافتون: أوروبا: الامتيازات والاحتجاجات بــين عــامى (٣١) O. Hufton, Europe: Privilege and Protest 1730-1789, Ithaca, :"۱۷۹۰ و ۲۰۰۰ - Cornell U. P., 1980.
- من بين الأعمال الرئيسة لهذه الفترة التي يمكن ترتيبها من أجل التعرف على مدى (٣٢) من بين الأعمال الرئيسة لهذه الفترة المعقدة في القرن العشرين انظر الغشرين انظر المعقدة والمعقدة في القرن العشرين انظر المعقدة والمعقدة والمعقدة المعقدة المعقدة المعقدة المعقدة العشرين المعقدة المعقد

1951 إرنست كاسيرر: فلسفة التنوير (١٩٥١) و"ماكس هوركهايمر، وتيودور آدورنو: جدل الننوير (١٩٦٩) وأيضًا كتاب: بي. جاى: الننوير (١٩٦٩) و

;M.Horkhei- mer. Th. Adorno, Dialectic of the Enlightenment, New York, Seabury Press, 1986 [1944]; P. Gay, The Enlightenment, New York, Norton, 1996 [1969];

وكذلك الكتاب الحديث ولحداثته فهو يواكب ظهور الاتحاد الأوروبي: أو الم هوف: أوروبا النتوير ١٩٩٣)

U. Im Hof. L'Europa dell'Illuminismo, RomaBan, Laterza, 1999 [ed. orig. Das Europa der Aufklarung, Munchen, Beck Verlag, 1993

- من أجل مطالعة مجموعة من الحكايات عشية الثورة انظر: أخبار الثورة الفرنسة (٣٣) Schama, Cittadini: cronaca della rivoluzione francese, Milano, Mondadori, 1999, cap. IV [ed. orig. Citizens. A Chronicle of the French Revolution, New York, Knopf, 1989, cap. IV].
- (٣٤) ذلك الذي كان بنبغي على الكومونات التخلي عنه أو تخفيفه هو الحب المفسرط للمدن و هو الشيء الذي نفذوه شيئا فشيئا مع تحسول الكومونات إلى محطات ومراكز لشبكات تجارية خارجية تتجاوز المنطقة أو البلاد كلها (و هو ما يعنى أبضًا أن تكون مراكز بحرية و عابرة للمحيطات).
- (٣٥) نقصد الإشارة إلى مؤلفين من أمثال (Saint-Simon) : في إعادة تنظيم المجتمع المتفعد (٣٥) الأوروبي، أو في ضرورة وسائل تجميع المتففين في جسد سياسي واحد يحفظ لكل السيستقلاله السيستقلاله السيسوطني "De la reorganisation de la societe" استقلاله السيستقلاله المساقلات العام والمنافقة المنافقة الم

independance nationale, 1820, وفيه يدعو إلى اتحاد أوروبي له برلمان على الطريقة الإنجليزية) وتيودور جوفروي Theodore Jouffroy (Melanges philosophique,1833), وفريدريش فسون شليجل Priedrich von Schlegel (الذي نشر الدورية الأولى التي تحمل عنوان "أوروبا" في وقت مبكر من عام ۱۸۰۳ إلى عسام ۱۸۰۰) وفرانسسوا بيير جيرو ۱۸۰۰) الي عسام ۱۸۰۰ L'Histoire generale De la civilisation en: التاريخ العام للحصارة في أوروبا، وتاريخ الحضارة الفرنسية Europe, e Histoire de la civilisation en ,France في أعوام العشرينيات من القرن التاسع عشر وكان مديرا لتحرير مجلة «Revue francaise» اعتبارا من عام ۱۸۲۸) وألكسيس دى توكفيال Alexis de Tocqueville (مؤلف الكتاب الكلاسيكي: الديمقر اطية في أمريكا بين عامي ۱۸۳۰ و کارلو De la democratie en Amerique, 1835-1840 موکارلو كاتانيو (Carlo Cattaneo (L'insurrevone di Milano, 1849) وجوزيبي فيرارى Ferrari (La federazione repubblicana, 1850) Giuseppe مـــؤتمر الـــسلام -Victor Hugo (Congres pour la paix, Pa ris, 1849), وجوزيبي ماتزيني La santa alleanza dei popoli, 1849) المقدس بين الشعوب) Giuseppe Mazzini : وشارل ليمونييه: العصبة الدولية للسلام والحريسة، ١٨٦٧ Charles Lemonnier (Ligue internationale de la ١٨٦٧) paix et de la liberte, 1867) فهناك مقاطع من هذه الكتب يمكن أن تشكل مادة تعليمية للدراسات المقارنة في مجال السيمانطيقا التاريخية والتهيئة الأيديولوجية ضد ما أصبح منذ ذلك الوقت موجة متصاعدة ومتفجرة للاتجاه القومي.

B. Anderson, Comunita immaginate: origini e fortuna: انظر ب. أندرسون (٣٦) ed. orig. Imagined dei nazionalismi, Roma, Manifesto libri, 2000 Communities, London, Verso, 1983]; المتخيلة، أصول النزعة القومية ونجاحاتها (الترجمة الإيطالية)، أما الأصل فقد

صدر عن دار نشر فرسو، لندن، ١٩٨٣. وكذلك: آر. ب. رايخ: عمل الأمم. إعداد .. B. Reich, The Work of Nations. انفسنا لرأسمالية القرن الحادي والعشرين Preparing Ourselves/or 21s Century Capitalism, New York, R ",Random House, 1991;" و"أزمة الثقافة لـ "جيه كليفورد Random House, المنافعة المناف Predicament of Culture, Cambridge, Harvard U. P., 1988. بنديكت أندر سون Benedict Anderson وهومي بابا Homi Bhabha هو كتاب ب. جيمس: تكوين الأمة. نحو نظرية للجماعــة المجــردة. Nation: P. James Formation. Towards a Theory of Abstract Community, London, Sage, .1996، وكتاب يمجد اقتصاد السوق وهو كتاب ك. أوهيماى: عالم بـــلا حــدود. القوة والاستراتيجية في الاقتصاد متـشابك الــروابط (١٩٩٠) K. Ohmae, The World. Power and Strategy in the Interlinked Economy, Borderless , New York, Harper تبعه في عام ١٩٩٨ كتاب: نهاية الأمــة الدولــة. .The End of the Nation-State أما الكتاب الذي لا يرى الانجاه القومي والقومية في انحدار فهو كتباب د. ميالسر) D. Miller, On Nationality.Oxford Clarendon Press, 1995, cap. 6 حول القومية )

(۳۷) راجع: التناقض الظاهرى على مستوى العالم لــ "جى. نيسبيت" (۱۹۹٤) (۳۷) Naisbitt, II pwadosso globale. Milano, F. Angeli, 1996, p. 17 [ed orig. Books, 1994]. Ida يقدم المؤلف الموضوع التالى الذي يعبدنا إلى ملاحظات تم تسجيلها من قبل كما جاء عند إيدا ماليي Magli التالى الذي يعبدنا إلى ملاحظات تم تسجيلها من قبل كما جاء عند إيدا ماليي عشر من مارس عام ۱۹۹۳ وافق سبعة وأربعون ألف نسمة في أندورا، تلــك الدولــة الـصغيرة الواقعة فوق جبال البرانس على الحدود بين فرنسا وأسبانيا، وافقوا بأغلبية كبيــرة على الاستفتاء الذي يعطيهم الحكم الذاتي الكامل، والآن أصبحت الدولة المــستقلة أندورا - عشر ديلاوير تقريبا - يمكنها أن تأخذ رقما كوديا دوليا للهاتف خاصــا

بها، وفريقا أوليمبيا، وتصدر طوابع بريد وتسك العملة الخاصة بها، ولها مقعد في الأمم المتحدة (حصلت عليه في عام ١٩٩٣ لتصبح بهذا العضو رقم ١٨٤ في المنظمة الدولية). ولكن ألم يأت هذا التأكيد على الاستقلال في اللحظة التي بدأت فيها الدول الأوروبية المسيرة من أجل توحيد القارة؟ عندما كانت أوروبا تبدأ، بمعاناة، توحيد العملة؟ (...). في الحقيقة فإن أندورا تسير على نفس مسار الاتجاه العام السائد في العالم أكثر من الاتحاد الأوروبي". وكما نرى فإن خبراء السياسة ليسوا دائمًا ممن يحسنون التخمين.

- F. Chabod, L'idea di nazione, Bari, Laterza, 1999 [1943-47]. p. راجع (٣٨) (٣٨) د فكرة الأمة لــ "تشابود"، ص ٢٥:.
- (٤٠) سويسرى آخر هو جان جاك بودمير Jean-Jacques Bodmer تسرجم الفسردوس المفقود لمبلتون Milton لأنه أعجب بالبحث والدفاع عن كل أنسواع الحريسات: الدينية والمذربية والمدنية.
- (٤١) حول الانفصال الحاسم بين عصر النهضة وعصر التنوير عندما انتقلت أوروبا M. Foucault, Le parole e le classi : بشكل علمي من التشابه إلى التمثيل، انظر

- sociali: un'archeologia delle scienze umane, Milano, Rizzoli, 1996 [ed. orig. Les Mots et les Choses, Archéologie des sciences humaines, ميشيل فوكو: الكلمات والأشياء. البحث الأثرى فسى Paris, Gallimard, 1966], العلوم الإنسانية، خاصة الفصلين الثاني والسابع.
- (٤٢) نذكر أن إعلان الاستقلال الأمريكي يقول: "نحن نعتبر أن هذه الحقائق واضحة من تلقاء نفسها: أن البشر قد خلقوا متساويين أجمعين".
- (٤٣) انظر في هذا الخصوص. آ إم تيس: خلق الهويات الوطنية: أوروبا من القرن الخرن A.-M. Thiesse, La création 1999، الثامن عش حتى القرن العشرين، باريس، 1999 XVIII-XX siècles, Paris, Seuil, 1999.
- Bhabha, a cura, "بابا (تحرير)" الكتابات الحديثة حول دراسات ما بعد الاستعمار وما بعد الله Bhabha, a cura, "بابا (تحرير)" الأمة والحكى لله التاريخ قيمة مرجعية، انظر: الأمة والحكى لله البابا (تحرير)" Nazione e narrazione, Roma, Meltemi, 1997 [ed. orig. Nation and وكذلك المرجع السابق ذكره: Narration, New York, Routledge, 1990], P. Anderson, Zone of Engagement, أندرسون" London, Verso, 1992.
- (٤٥) مذكور في كتاب "تشابود": تاريخ فكسرة أوروبا تسابود كان يكتب في نهاية الحرب العالمية Europa, cit., pp. 48, 49. الثانية ومثله مثل كثير غيره من الإيطاليين كان يفصل نفسه عن أي ارتباط بالنزعة الحربية الألمانية. إننا نميل غالبًا إلى نسيان الفترة التي يكتب فيها مؤلف معين ويعبر عن وجهات نظر معينة. وإحدى قراءات "يوميات رحلة" لهربر وكتابه "أصل اللغة" أو بالأجدر "أفكار من أجل فلسفة للتاريخ"، نكشف عن كائن بشرى أكثر تعقيدا سبق بكثير من الموضوعات من القرن التاسع عشر. انظر: إف. إم. بارنارد (تحرير): كتابات هردر حول الثقافة الاجتماعية والسياسية . M. F.

- cura, J. G. Herder on Social and Political Culture, a Barnard, .Cambridge, Cambridge U. P., 1969, pp. 283-284.
- (٤٦) في "خطب للأمة الألمانية" (للمفكر الألماني فخته)، نــشرت فــي عــام ١٨٠٨ المراجع الخطبة الثامنة: "ماذا تعنى كلمات "شعب" و "حب الوطن" فــي أســمي تعبير للمصطلح.
- J. G. Fichte:D iscorsi alla nazione tedesca, VIII discorso: "Che cosa, nella piu alta espressione del termine, siano 'popolo' e 'amor di patria", B. Allason, a cura, Torino, UTET, 1939, p. 144 [ed. orig. Reden an die deutsche 'Nation, 1808].
  - (٤٧) راجع ص ١٥١.
    - (٤٨) المرجع السابق.
- A. Smith, Theories of Nationalism, راجع: أ. سميث: نظريات حول القومية بالتاريخ الدقيق لأصل القومية والتاريخ الدقيق لأصل القومية التاريخ الدقيق لأصل القومية مسألة فيها خلاف، فيراها كون عام ١٦٤٢ بينما يراها اكتون عام ١٧٧٢ جزء من بولندا وكيدورى ١٨٠٦ وهو تاريخ فيتش في كتابه الشهير خطبة للأمة الألمانيية في برلين. والأغلبية على أي حال تجمع على عام ١٧٨٩ بـشرط أن الشورة أفادت فقط في تجميع عناصر الفكرة القومية، والتي تخمرت على مـدى القـرنين الماضيين".
- (٠٠) أعيد تلخيص المبررات التي ساقها سميت Smith في كتابه "نظريات حول القومية" ...
  Theories of Nationalism,.
- E. انظر: إرنست رينان: ما القومية؟ في: بابا: الأمة والحكــي، مرجــع ســابق (١٥) Renan, "Cos'e una nazione?", in Bhabha, Nazione e narrazione,cit.,

  M. Thorn, pp. 65-94. يليه تعليق من .94-64,

- Smith, Theories of Nationalism, cit., p. 21. (٥٢) مرجع سابق، ص ٢١.
  - (۵۳) راجع صفحات ۲۱۱-۲۲۹.
- Miller, On nationality, cit., pp. ۲۷-۲۲ صابق، ص ۱۹-۲۲ (۵۶) میل: عن القومیة، مرجع سابق، ص ۲۷-۲۲
- (00) في الفلسفة فإن تطابق الحداثة الأوروبية مع النقدم الحاسم للفكر الفلسفي ممثل بأفضل شكل عند هسرل Husserl والذي يتحدث بالتحديد في كتابه "أزمة العلوم الأوروبية". La crisi delle scienze europee, Venezia, Marsilio, 1999 [ed. "الأوروبية" الخوف من orig. DieKrise der europaischen Wissenschaften, 1937] أن "النتاغم النام" أو "الهندسة" على وشك الانهبار.
- (٦٦) دى: لابيرونى: الأمة والديمقراطية والهوية فى أوروبا، فى: كاستوريانو (تحرير): D. Lapeyronnie, "Nation, ٢٤٦ ٢١٩ أى هوية لأوروبا؟، مرجع سابق، ص ٢١٩ ٢٤٦ democratie et identité en Europe", in Kastoryano. Quelle identité pour l'Europe ?, cit., pp. 219-246.
  - (۵۷) راجع صفحات ۲٤۲-۲٤۳.
- (٥٨) في كتابه الصادر عام ١٩٩٠، والذي يحمل عنوان: الأمم والقومية الصادر عام ١٩٩٠، والذي يحمل عنوان: الأمم والقومية E. J. يتحدث هوب سباون العالمية الموب المعلم الموضوح عن الفترة التي تبدأ من عشية الحرب العالمية الأولى وإلى الحرب العالمية الثانية كأنها "ذروة الاتجاه القومي" وهي فرضية يتقاسمها معالعديد من النقاد الآخرين. على أية حال ليس لدينا فكرة واضحة حتى الآن إلى أين سوف تنتهي المرحلة الأخيرة من القصة التي فيها حل العقدة، وقد رأينا عدة احتمالات ممكنة، وكلها في "صراع" فيما بينها.

# خرافة الأدب الأوروبي

## مجدی یوسف(\*)

من المعلوم للكافة أن فكرة الأدب الأوروبي قد صارت تتمتع بقبول واسع النطاق في الأوساط الأكاديمية الغربية منذ نهاية الحرب العالمية الثانية؛ ذلك أنها صارت تشكل بديلاً للصر اعات التقليدية التي طالما احتدمت بين الآداب القومية في الغرب بما يحمله كل منها من تعارض لصور الذات بإزاء بعضها البعض، وخلاف حول التأريخ للحقب الأدبية لكل من الآداب الغربية... إلخ (من الأمثلة على ذلك الخلاف التقليدي بين مؤرخي الأدبين الفرنسي والألماني، فما يدعوه هؤلاء أدبًا رومانسيًّا يصر أولئك على اعتباره كالسبكيًّا، وهكذا دواليك). من هنا فقد استقبل بحماس في أعقاب الحرب العالمية الثانية في الغرب كل من كتاب "المحاكاة" لـــ "إريـخ أوربـاخ" (١٩٤٦)، و "الأدب الأوروبي والعصور الوسطى اللاتينية" لـــ "إرنست روبرت كورتيوس" (١٩٤٨)، و"نظرية الأدب" لـ "رينيه فيلك" بالاشتراك مع "أوستن وارن" (١٩٤٩)(١). فكل من هذه الأعمال الثلاثة بدعو بحماس لما يدعوه "أدبا أوروبيًّا" بالمفرد!. ومن ثم فلا عجب إن اعتبرت هذه الكتب الثلاثة، بما في ذلك مؤلفيها، دعوة لفكرة وحدة غربية في مجال الأدب. ولعل مرجع ذلك أن الأدب يلعب دورًا لا يُستهان به في تشكيل اتجاهات السشعوب بإزاء بعضها البعض، وصور الذات لكل منها في مقابل صور الآخر(٢). وقد بلغت هذه العملية شأوًا كبيرًا من خلال "ترجمة" الأعمال الأدبية عن طريق الوسائل السمع بصرية إلى أعمال تحدث أثرًا بالغًا في وعى الشعوب على مستوى العالم أجمع. $^{(7)}$ 

وعلَّه لا يغيب عن فطنة القارئ أن ثمة أمرًا يجمع بين هذه الكتب

الثلاثة، وهو ما تقدمه من حجج على أن هنالك ما يمكن تسميته "وحدة توليفية بين الآداب الغربية"، على حد قول "إيريخ آورباخ"، أو جماليات بلاغية مشتركة تحظى بها الآداب الغربية على مدى التاريخ كله، وإن تأسست بصورة خاصة على العصور الوسطى اللاتينية، وهو ما يصر عليه كل من "إرنست روبرت كورتيوس" و"رينيه فيلك".

ف "إرنست روبرت كورتيوس" يقدم للترجمة الإنجليزية لكتابه (الأدب الأوروبي والعصور الوسطى الأوروبية) بقوله:

ليس كتابى هذا نتاج اهتمامات محض بحثية بالمعنى العلمى للكلمة (...) إنما نمت فكرته من خلال اهتمام بالحفاظ على الثقافة الغربية (أ) وعلى الرغم من اعترافه بأن وازعه فى هذا العمل لم يكن علميًّا خالصًا، فقد قوبل كتابه بترحاب كبير من الأكاديميين الغربيين، كما احتفل به مشاهير الكتاب من أمثال ت. إس. إليوت الذى سارع بعبور الحدود الألمانية بمجرد إعادة فتحها فى عام ١٩٤٧م ليلقى صديقه "كورتيوس" فى بون.

يستطرد "كورتيوس" في مقدمة كتابه المذكور قائلاً:

ليس هذا الكتاب موجها للعلماء والباحثين، وإنما لعشاق الأدب، أى للمهتمين بالأدب باعتباره أدبًا. (٥)

ولهذا السبب بالذات صار "رينيه فيلك" Rene Wellek شديد الاهتمام بمدخل "كورتيوس" مشاركًا له في الرأى كأتم ما تكون المشاركة، وهو ما يتبدى من كتابه: "نظرية الأدب"، الذي ألفه بالاشتراك مع "وارن" Warren، والذي صار مرجعًا تفيض الإحالات إليه من كثرتها(١). فبالنسبة إلى "فيك" ما الأدب إلا كيان موحد لا يقبل التجزئة Literature is one and all كما نلمس الأمر نفسه لدى "كورتيوس" فيما عدا أنه يختزل الأدب (الأوروبي) بأن يحيله إلى العصور الوسطى اللاتينية معتبرًا إياها إرثًا غربيًا. لذلك فلا عجب من

أن يشير "فيلك" إلى كتاب "كورتيوس" قبل أن يحيل على مؤلَّف "آورباخ"، مع أن هذا الأخير قد صدر قبله بعامين. ولعل هذا التوجه الانتقائى يعكس مدى التقارب الذهنى بين "كورتيوس" بمنهجه الميتافيزيقى الماقبلي المتافيل وولعه بالأنماط الأولية عند "كارل جوستاف يونج" وتابعه "فيلك" ذي الاتجاه الكانطى الجديد. ولعل ذلك يدعونا من باب أولى إلى أن نناقش ما ذهبا إليه، قبل أن ننتقل لمناقشة "آورباخ".

فكل من "كورتيوس" و"قيلك" يشترك مع الآخر في أمر واحد، لا يلبث أن يصبح بديهيًا من خلال محاجتهما بأن الأدب لازماني، بل حتى مع اعترافهما بأنه يصدر عن أحداث تاريخية لكل منها خصوصيته، وعندما يضيفان إلى ذلك تأكيدهما بأن ما يميز الأدب هو أدبيته، أي جمالياته التي تعلو على أية عوامل أخرى. ولعل هذا هو السبب الذي يجعلهما لصيقين بالدرس الفقه لغوى للظواهر الأدبية، مما يحدو بهما لتحليل موتيفات الأدب، وصيغه البلاغية، وأغراضه... إلخ، التي ينظران إليها على أنها ثوابت في النصوص الغربية الحديثة. فهذه الثوابت في تقدير هما لا تشكل جماليات الأدب وحسب، وإنما هوية أدبية مشتركة بين اللغات والثقافات الأوروبية كافة.

ويبدو أن "كورتيوس" قد عثر على مفتاح رئيس للثوابت التى نادى بها أساسًا لتلكم الهوية التى هو زعيم بها عندما تعرف على نظرية "كارل جوستاف يونج" في الأنماط الأولية، هذا بالإضافة إلى إصراره على أن العصور الوسطى الأوروبية تشكل مصدرها الرئيس. ولعل المقطع التالى يوضح ما يذهب إليه على نحو لا يحتمل اللبس:

إن تجانس الشواهد من خلفيات على هذا القدر من التباين يسشير بوضوح إلى أننا هنا بصدد نمط أولى، أو بالأحرى صورة متأصلة في لاوعى جماعى بالمعنى الذى ذهب إليه "كارل جوستاف يونج" (..). فقرون

الحضارة الرومانية المتأخرة تغص بالرؤى التى كثيرًا ما لا تُفهم إلا باعتبارها إسقاطات لما قبل الوعى. (١)

### ثم يستطرد قائلاً:

إن يونج يخبرنا أننا نلاقى "الأنيما" (التى هى إضفاء الحياة الروحية على الأشياء المادية – م. ى.) فى أشباه الآلهة من الأزواج الحاملة لـصفات الأنوثة والذكورة فى آن. وتعود تلك الثنائيات الإلهية إلى الميثولوجيات البدائية السحيقة من ناحية، وإلى الشطحات الفلسفية للغنوصية والفلسفة الصينية الكلاسيكية (كذا! م. ى.) من ناحية أخرى، بل يمكن أن نؤكد فيما يتعلق بها أنها تشترك فى عالميتها مع وجود الرجل والمرأة. من هنا نصل إلى نتيجة مفادها أن الخيال وثيق الارتباط بهذا الموتيف على نحو يجعله مضطرًا لأن يسقطه دوما ومن جديد فى الأماكن والأزمنة كافة. (^)

يتضح من خلال مناقشة هذه الصورة نفسها، صورة آلهة السماء والأرض (يشير النص الألماني إلى أزواج الآلهة الحاملين لصفات المذكورة والأنوثة في الوقت نفسه) ذلك التوجه اللاتاريخي القائم على المتوازيات والعولميات الذي يشاطره "رينيه فيلك". وينكر هذا التوجه أهمية الخصوصيات الاجتماعية الثقافية (٩) في مجال إنتاج الأدب واستقباله، مع أنه يسلم بوجودها، ولكنه ينظر إلى الإنسان من منظور فلسفي أنثربولوجي، ومن ثم إلى الظواهر الإنسانية الثقافية باعتبارها مجرد صفات مجردة تتعلق بالإنسانية" في المطلق، كالسعادة، والحظ، والصداقة، والحب... إلىخ. أما بالنسبة لد "كورتيوس" فهذه المواضع المشتركة تتعلق بالمسروط الأولى والأولية للوجود البشري، ومن ثم فهي بالنسبة إليه خارج إطار الزمان، ولكنه يعود ليتحفظ قائلاً بأن بعضها قد يكون كذلك بدرجة أكثر، والبعض ولكنه يعود ليتحفظ قائلاً بأن بعضها قد يكون كذلك بدرجة أكثر، والبعض

وعلى الرغم من محاولاته ليكون على شيء من الحذر في تعميماته، فإنه يضفى طابعًا مثالبًا على الخصائص البشرية بتجريدها عن سياقاتها الاجتماعية الثقافية الفعلية. فحسب توجهه النظرى يمكن النظر إلى السشباب (إذا ما أخذنا فترة نهايات الستينيات مثالاً) على أنه ثورى بطبيعته. ولكنه بينما كان الشباب في بلاد الشمال التي تتمت برفاهية نسبية، كألمانيا وفرنسا، يحتج على التوجه الاستهلاكي للمجتمعات الغربية، فإن أقرانهم في دول الجنوب كانوا يثورون ضد مجتمع الفاقة والعوز (١٠٠). من هذا المثال نتبين أن الشورة ليست هي الثورة، وهو ما يدعونا إلى استيضاح خطاً التوصيفات المجردة التي يتبناها "كورتيوس"، مؤسسًا إياها على نظرية "كارل جوستاف يونج" في علم النفس التحليلي.

الحقيقة أنى لم أكن واعيًا منذ البداية بما يتضمنه الموقف النظرى لكل من "كورتيوس" و"ڤيلك". فقد لعبت الصدفة دورها في أن أصبح ناقدًا لذلك التوجه، وهو ما حدث على النحو التالى:

بعد مضى ثلاثة أعوام على تدريسى الأدب العربى المعاصر فى جامعة كولونيا، حيث كنت أقوم بإجراء المقارنات بين التيارات الأدبية فى البلاد العربية والأوروبية، قررت كلية الآداب فى الجامعة المذكورة فى عام ١٩٦٨ أن "توسع" من مجالى التخصصى بأن صاغته صياغة جديدة على النحو التالى "الأدب العربى المعاصر وعلاقته بالأدب الأوروبى". وأعترف أنى عندئذ لم أفهم علة تسمية الكلية لتكليفى بتدريس الأدب العربى المعاصر فى مقابل الأدب الأوروبي، بدلاً من الآداب الأوروبية (بالجمع). ولكنى مضيت أعقد المقارنات الأدبية إلى أن وقعت فى أوائل السبعينيات على أعمال "إرنست روبرت كورتيوس"، و"إيريخ آورباخ". وكنت فى ذلك الوقت قد تركت جامعة كولونيا لأحاضر فى جامعة بوخوم. فى أثناء ذلك كنت قد

تعرفت شخصيا على "رينيه قيلك" في مؤتمرات الجمعية الدولية للددب المقارن التي جعلت أواظب على المشاركة فيها منذ عام ١٩٦٧. وكان "قيلك"، على غير تابعه الحماسي "هورست روديجر" (أستاذ الأدب الألماني ثم المقارن في جامعة بون في تلك الفترة)، يتميز بقدر غير قليل من المكر والدهاء مع تمسك شديد بفكرة "الأدب الأوروبي"، التي كان أحد أقطابها. ومنذ ذلك الحين، وخاصة بعد التعرف على كتاباته صرت ناقدًا للفكرة التي صار يروج لها أكاديميًّا، وهي التي تزعم أن ثمة وحدة تضم الآداب الغربية مع بعضها البعض. كما تبينت في الوقت نفسه أن ذيوع فكرة الأدب الأوروبي قد كشف لى حقيقة أنه حتى دور العلم ومؤسسات البحث العلمي في يومنا هذا ليست خلوًا من المصالح والأفكار السائدة في مجتمعاتها، مع أنها تحرص على أن تؤكد العكس من ذلك! وبينما سادت منذ الحرب العالمية الثانية كتب "كورتيوس" و" أورباخ" في أقسام فقه اللغة بالجامعات الغربية (التي لم أكن قد اختلفت إليها للدرس كشأن الراحل "إدوارد سعيد")، إلا أنها كادت أن تكون مجهولة بالنسبة إلى دارسى فقه اللغة العربية ونظرية الأدب في الجامعات العربية. ولكني باعتباري وافدًا من خارج المنظومة التعليمية السائدة في الغرب، فقد أمكنني أن أرى الخطأ المنهجي في محاجاتهم، ذلك الخطأ الذي كثيرًا ما لا يلحظ في الدوائر العلمية الغربية.

\* \* \* \* \* \*

يرجع المثل الأعلى للأدب الأوروبي عند "رينيه قيلك" في كتابك (بالاشتراك مع "وارن"): نظرية الأدب، في طبعته الثالثة الصادرة في لندن عام ١٩٦٦م ص ٤٩، إلى القرن التاسع عشر: "الذي عكف على التأمل بعمق فيه رجال من أمثال الأخوان "شليجل"، و"سيسموندي"، و"بوترڤيك"، و"هلام"(١١) ولكنه في الوقت الذي يستشهد فيه "ڤيلك" بمثل هذه الأسماء اللامعة على هذا

النحو التعاقبي، لم يقل لنا لِمَ أصبح كل من هؤلاء المفكرين المتخصصين في تاريخ الآداب مهتمًّا بفكرة – أو كما يحرص هو على أن يدعوها – مثال الأدب الأوروبي بالمفرد. هو بدلاً من ذلك يسعى لأن يؤكد أنه:

على المرء أن يدرك أن ثمة وحدة في في تسخم أوروب بكامله، وروسيا، والولايات المتحدة الأمريكية، وتقافات أمريكا اللاتينية (١٢)

ثم يمضى قائلاً:

ومن حسن الفأل أنه في الأعوام الأخيرة (بعد الحرب العالمية الثانية – م.ى.) هنالك العديد من الإشارات الدالة على عود طموح إلى التأريخ العام للأدب؛ فكتاب "إرنست روبرت كورتيوس": الأدب الأوروبي والعصور الوسطى اللاتينية" (١٩٤٩) الذي يتتبع المواضع المشتركة في مجمل الآداب الغربية (...)، وكتاب "المحاكاة" لي "إريخ آورباخ" (١٩٤٦)، الدي يعد تاريخًا للواقعية من هومير إلى جويس (...) إنما هما إنجازات بحثية تعلن تجاهلها للنزعة القومية، كما تبين على نحو مقنع وحدة الحضارة الغربية ومصداقية إرثها الكلاسيكي (الإغريقي الروماني – م.ى.)، والمسيحي العائد إلى القرون الوسطى الأوروبية (١٦).

ولعلنا لسنا بحاجة لأن نشير إلى أن "رينيه إتيامبل" كان في كتابه الراسات في الأدب العام (بحق)" (١٩٧٥) ناقدًا لتلك الريفية الجديدة التي دعا اليها "فيلك"، بينما تحمس "إتيامبل" - في المقابل - للانفتاح على آداب العالم أجمع، حيث لا يمكن أن تقوم بدونه قائمة حقيقية للأدب العام. (١٤)

إلا أنه بعد ذلك بأعوام قلائل، وعلى وجه النحديد في عام ١٩٨٢، طلع علينا "هورست روديجر"، مؤسس مجلة "أركاديا"، أول مجلة متخصصة في الأدب المقارن تصدر في ألمانيا الاتحادية (الغربية) منذ الحرب العالمية

الثانية، وكان "روديجر" قبل ذلك مباشرة أستاذًا للأدب الألماني في جامعة بون، شديد الولع بشعر "بتراركا". غير أنه قبل أن يصبح أستاذًا للأدب المقارن في الجامعة نفسها خلال الستينيات، طلع علينا – أي "روديجر" بنقده لتصور "جوته" للأدب العالمي مدافعًا في المقابل عن "إقليمية أكثر واقعية" (على حد تعبيره) حيث يقول:

ليس الأدب العالمي بحال من الأحوال جمعية عامة للأمـم المتحـدة، فالأمر لا يلبث أن يفضي إلى العبث في هذه المنظمة عندما يتساوى صـوت مستعمرة سابقة، ومنحت استقلالها حديثًا وإذ بها خالية الوفاض من أية موارد اقتصادية أو فكرية بصوت قوة عظمى أو شعب يتربع على ثقافة يبلغ عمره آلاف الأعوام (كذا!)(٥٠)

ولعله من حسن الحظ، أو لسوئه، أن "روديجر" قد أماط بذلك اللثام عما كان "ڤيلك" يحرص على أن يجعل منه إجماعًا مضمرًا مع صحبه المركزيين الأوروبيين. وقد تبدو هذه المسألة من منظور فقه اللغة (الفيلولوجيا) على أنها تتعلق بالتوجه النظرى العام لكل من "روديجر" و "ڤيلك"، إلا أننا ما أن نتساءل عن الوظائف الاجتماعية للمنتج الثقافي، أو بعبارة أخرى عن دوره الاجتماعي الثقافي الملموس في إطار العمليات التفاعلية بين منتجى الثقافة ومستقبليها، فسوف لا نملك إلا أن نسلم بأن التوجه المركزى الغربي المضمر وما ينم عنه من توجهات تنحو للهيمنة، لا يخلو من الأهمية. إنما أسهمت هذه التوجهات نفسها في الوزن الخاص الذي حظى به هؤ لاء المؤلفون ومؤلفاتهم. وقد سبق لي أن عرجت على حقيقة تاريخية مفادها أن مرحلة نهاية الأربعينيات وبداية الخمسينيات كانت قد شكلت مناخًا اجتماعيًّا وسياسيًّا بعينه صدرت في إطاره الأعمال المذكورة لكل من "كورتيوس"، و"آورباخ" و"ڤيلك" والسؤال المطروح الآن: هل كان العمق النظرى لهذه الأعمال هو مبعث

نجاحها، أم أنها قد حققت على نحو مفجع حاجة (غربية) ما فى ذلك الوقت تماثل "الحاجة" إلى إطلاق الحرب الباردة، أو إلى المكارثية، أو تأسيس سلف حلف شمال الأطلنطى؟ على أية حال فإن الترحيب الذى لاقته تلك الكتب الثلاثة ليبعث على الحيرة. وقد أكدت خبرتى فى كل من "بون" و"بوخوم" أن هذا التوجه قد ظل مستمرًا على نحو قوى بعد ذلك بعشرين عامًا.

بعد أن حاولت أن أقدم في غضون الصفحات الماضية تقويمًا عامًا للتوجهات التي تبعث على القلق والملامح التي يشترك فيها المؤلفون الثلاثة الذين تعرضنا لهم، فلنعد الآن لننظر في أمر "كورتيوس":

\* \* \* \* \* \*

كما سبق أن رأينا فقد أسس "كورتيوس" نظرية الأدب الأوروبي على المواضع المشتركة المستمدة من الرموز النمطية الأولية الخاصة بحقبة العصور الوسطى اللاتينية، وهي التي يعتقد بمصادفتها المرة تلو الأخرى في الأعمال الأدبية للكتاب الأوروبيين. ولما كان "كورتيوس" من أنصار التوجه الفلسفي الأنثر بولوجي الذي يبحث عما يدعى ثوابت في المبتكرات البـشرية (لا ننسى هذا أنه كان عضوًا في الحلقة الفلسفية بجامعة بون خلل الثلاثينيات، إلى جانب "إريخ روتهاكر" أستاذ الأنثربولوجيا الفلسفية)، فقد راح يفتش عن تلك الثوابت فيما زعم أنه "أدب أوروبي". ويبدو أنه كان مقتنعًا بأنه يمكن العثور عليها في الإبداعات الأدبية للكتاب الأوروبيين المعاصرين، حيث كان يرى فيها نوعًا من استعادة رموز وأغراض وصيغ بلاغية ترجع إلى العصور الوسطى اللاتينية. أما ما يقصد إليه هنا فمفهوم للإرث الثقافي يتشح باستاتيكية لا تاريخية بينما يحوى مستودعًا ذاخرًا بالموتيفات والأغراض. وقد دار جدال بين "كورتيوس" ومنظرى النازية في أوائل الثلاثينيات من القرن الماضي، أي قبل صعود الفاشية إلى سدة الحكم

في ألمانيا، حول الإرث الثقافي للألمان. فبدلاً من الاعتماد على المصادر المحدودة للأساطير والقصص الخرافية في التراث الألماني، وهو ما كان يشكل السياسة الثقافية للنازى، دعا "كورتيوس" بحماس شديد إلى ضلم الميثولوجيا الغنية المائلة في حضارة روما القديمة لدعم ما دعاه "الحروح الألمانية"، أو ما صار يُدعي على نحو يكاد أن يبزّه في توجهه التقليدي بالعقل الألماني" (وإن كنت أعتقد أن كلمة "روح" هي أكثر قربًا لتوجه "كورتيوس" الصوفي من كلمة "عقل" - انظر مجموعة مقالاته التي نشرت مجمعة في كتاب يحمل عنوان "الروح الألمانية في خطر"، وكانت قد صدرت كمقالات متفرقة في الدوريات الألمانية ثم أعيد طبعها في كتاب عام ١٩٣١م، ليعاد طبعه مرة أخرى في ١٩٣٦م) (١٠). ومع ذلك فاقتراحه الرامي إلى أن تنهل الثقافة الألمانية من حضارة الرومان الوسيطة بدلاً من ثقافة الجرمان الأوائل لم يشكل سوى تناقض ثانوى بينه وبين سلطات النازى. والدليل على ذلك أنه احتفظ بمنصبه على مدى الثلاثينيات كلها وحتى نهاية الحسرب لالعالمية الثانية كرئيس لقسم الدراسات الرومانية في جامعة بون.

بعد نهاية الحرب العالمية الثانية عاد "كورتيوس" لاستئناف محاولاته، ولكن في هذه المرة مع توسيع مقترحه ليشمل الآداب الأوروبية كافة، بدلاً من أن يقتصر على ألمانيا أو يركز عليها وحدها. فقد صار الآن داعية للتفتيش في الحضارة الرومانية العتيقة عن المواضع ذات الأنماط الأولية. المشتركة بين تلك الآداب باعتبارها تشكل ما يتصور أنه هويتها الأوروبية.

صادفت نظرية "كورتيوس" نجاحًا منقطع النظير في الغرب على النحو الذي أشرت إليه، خاصة منذ صدور كتابه: الأدب الأوروبي والعصور الوسطى اللاتينية في عام ١٩٤٨. فإذا علمنا أن عدد المراجعات المنشورة لأعماله باللغات الأوروبية قد بلغ (حتى عام ١٩٨٢) أربعمائة ستًا وثلاثين

مراجعة، (١٧) لأصابنا العجب العجاب، خاصة وأن أطروحته الصوفية الذاتية ذات التوجه محض الفيلولوجي التي يدعو لها في هذه الأعمال، لا تحتمل الصمود أمام اختبار عقلاني صارم. ذلك أنه مما استقرت عليه در اسات التفاعل الحضارى أن الثقافة المستقبّلة (بفتح الباء) في خضم عملية التلقي يصبح عليها أن تتفق والحاجات المستجدة للثقافة المستقبلة (بكسر الباء)، أي أن الأولى تحوَّل بما يتناسب والبنية المختلفة لسياق الثانية. وبعبارة أخرى فالعناصر الثقافية المستقبّلة (بفتح الباء) ليست هي التي تشكل ثقافة المصب، وإنما العكس هو الصحيح. ثم إنه، فضلا عن ذلك، لمن عوامل الافقار لما يدعى الثقافة الأوروبية أن يصبح فيها الحاضر مختزلاً إلى الماضي، إما في صورة أسطورة قومية أوعلى هيئة خلاصة متخيلة للذات. إذ لست أحسب أية أصولية متحجرة بعيدة عن هذا المنحى. أما ما يستحق الذكر والتسجيل - في تقديرى - فهو الأثر الذي تخلفه الثقافة المستقبلة (بكسر الباء) على ما تستقبله، سواء كان ذلك الذي تستقبله منتميا لتراث الذات القومية أو للآخر، وهو الأمر الذي لا شك أنه ينطبق - من بين ما ينطبق - على الميثولوجيا اللاتينية الوسيطة. إذ عندئذ، وعندئذ فقط، تتحقق في رأينا المساهمة الإبداعية الحقة.

إن مسألة الهوية لأمر مركب، إذ يمكن النظر إليها في علاقتها بالماضى من منظور هيجلى – على سبيل المثال – باعتبارها "ذات تاريخية"، فهى تستدعى الماضى لتدعم به احتياجات الحاضر، إذ إن ما يحكم تلك الخيارات الداعمة للهوية، إن لم يحددها، هو النسق الثقافى الاجتماعى الذي يستقبلها.

سبق أن أوضحت أن نظرية "إرنست روبرت كورتيوس" تقوم أساسًا على نظرية الأنماط الأولية عند "كارل جوستاف يسونج"، إلا أن المشكلة

بالنسبة إلى كل من نظرية التحليل النفسى لـ "سيجموند فرويد" ونظرية علم النفس التحليلى عند "كارل جوستاف يونج" أنهما يصدران عن فرضية رئيسة مفادها أن الماضى يحكم الحاضر، وإن كان ثمة فارق مهم بينهما؛ ففى حالة فرويد نجد أن العلاقة بين الماضى والحاضر سببية، قابلة لأن تعقل، أما فى حالة "يونج"، فهى لا تخضع لعقل أو حساب، إذ تنطوى على ضرب من الصوفية والرمزية الجماعية. على أن كلاً من نظريتى "فرويد" و"يونج" يقوم على بحث حالات علاجية أغلبها مرضى. أما علاج مثل هذه الحالات فيرتكز على ضرورة تحويل العلاقة العصابية، أو الذهانية أحيانًا بالنسبة إلى فيرتكز على ضرورة تحويل العلاقة العصابية، أو الذهانية أحيانًا بالنسبة إلى عليه (إما باعتبار ذلك الماضى تجربة مكبوتة عند فرويد، أو افتقارًا إلى عليه الوعى بالأنيما؛ أى إضفاء الحياة الروحية على المخلفات العتيقة والآثار البائدة وما يتصل بها من أنماط أولية عند يونج).

إن نظرية الأدب الأوروبي كما وضعها "إرنست روبرت كورتيوس" تقوم على ماضٍ لا يخضع للحساب، وإنما يصدر عن محض أساطير يرى أنها تشرى وتوحد ما يدعوه الحضارة الغربية. فهو يرى أن مثل هذا السزخم المتمثل في خرافات العصور الوسطى اللاتينية كفيل بأن يحقق التماسك والتعاضد بين الأوروبيين، وأن يميزهم عن غيرهم من الشعوب، ومن شميمنحهم هوية خاصة بهم لا شريك لهم فيها. وهنا أتساءل: أليس هذا المسعى هو الذي "يكفل" للأوروبيين على وجه التحديد ريفية من نوع جديد، ومن ثم يحيلهم إلى ضرب من جنون العظمة على النحو الذي تفضى إليه العديد من الأساطير الاجتماعية مثل النزعة الذكورية، والمواقف الاستعلائية... إلخ؟

ومع ذلك فمن حسن الطالع أن الأمر لم يبلغ بعد هذا الحد من الريفية على مستوى السياسة الدولية إذ نجد - على سبيل المثال - مشروعًا للتعاون

الأوروبى المتوسطى يُدعى فى صورته المختصرة "يورو ميد"، وهو معنى بالتعاون الثقافى بين شعوب جنوبى أوروبا وشمالى إفريقيا وتلك الواقعة على الضفاف الجنوبية للبحر المتوسط فى قارة آسيا.

على أنه مع كل ما بشوب نظرية "إرنست روبرت كورتيوس" من قصور واضح للعيان، إلا أنها ليست خلوًا تمامًا من بعض النظرات الصائبة. فقد كان صاحبها - على سبيل المثال - محقا حين أعرب في كتابه "الأدب الأوروبي والعصور الوسطى اللاتينية" عن أسفه الشديد لسمة التشظي التسي سادت دراسات مختلف الآداب الأوروبية في الجامعات الغربية حتى نهاية الحرب العالمية الثانية، ذلك التشظي الذي لا يلبث أن يفضي إلى افتقاد أي معنى أو دلالة تتسم بأي اتساق. (١٨) ومع ذلك فلا أعتقد أنه كان على حق عندما حاول أن يعثر على ما دعاه "مواضع مشتركة" Common Places (topoi) تعلو على الزمان والمكان (أى على السياقات الثقافية الاجتماعية بما يتميز به كل منها من خصوصية) في تغلغلها في الآداب الغربية من "أو ڤيد" و "قر جيل"، إلى "دانتي" و "ديديرو"، وذلك بما حاول أن يثبت به وجود وحدة تجمع بين تلك الآداب وتجعلها متميزة عن سواها من خلال "أوروبيتها". وإلا فليقل لنا - تأسيسًا على منطقه هذا - كيف كان انبهار "جوته" بـــ "حافظ الشيرازى" معبرًا عن ظاهرة "أوروبية" وليست فارسية؟. (١٩) أو كيف لنا أن نحكم على "قصة الليلة الثانية والسبعين بعد الستمائة" التي حاكها "هوجو فون هوفمنستال" على غرار ألف ليلة وليلة؟ أكانت هذه كلها متحدة على نحو صوفى بالشعر الفارسى والليالي الشرقية؟ أم أن أصحابها كانوا أدباء ألمان ونمساويين يعبرون عن سياقات تاريخية خاصة بكل منهم في المقام الأول؟ و إني الأحدد هنا عن قصد كُتَابًا ألمان ونمسويين، إذ إن "هو فمنستال" لن يلبث أن بلتاع ألما في قبره لو علم أن أحدًا أطلق عليه صفة "كاتب ألماني"، مع أنه كان بكتب بالألمانية! و الأمر نفسه بنطيق على كثرة من أدباء أمريكا اللاتينية

الذين يؤلفون بالإسبانية والبرتغالية، فهم لا يحتملون مجرد أن يوحد بين أعمالهم وآداب شبه الجزيرة الأيبيرية. فعندما التقيت بالأديب البرازيلي والعالم الأنثربولوجي الشهير "دارسي ريبيرو" في "ريو دي جانيرو" عام 1997 (وقد رحل عنا بعد ذلك بثلاثة أعوام في 1997م) كان حريصًا على أن يقول لي:

لا يمكن أن تطبق محكات أوروبا وأمريكا الـشمالية على ثقافات ومجتمعات أمريكا اللاتينية. (۲۰)

أما الشاعر والناقد الكوبى الذائع الصيت "روبرتو فيرنانديس ريتامار" فقد سبق ذلك بأن كتب في عام ١٩٧٥م قائلاً إن المحكات الأوروبية، سواء كانت يسارية أم يمينية، لا تصلح للحكم على آداب أمريكا اللاتينية:

فهى جميعًا، بما فى ذلك أدوات ومفاهيم الشكليين الروس والأسلوبيين الأسبان وأصحاب النقد الجديد فى أمريكا الشمالية و"بارت" وتلامذته وعلى النتابع كل من "لوكاتش"، و"كودويل" و"برخت" قد تمخضت جميعها عن ممارسات أدبية محددة. ومن المؤكد بالطبع أن كثيرًا من هذه المفاهيم له مصداقية تتجاوز ممارستها بكثير، ولكنه من المؤكد أيضًا (...) أنها تتناسب مباشرة مع الأصول التى عنها انبثقت (هذه المفاهيم)(٢١).

ولعل بيانًا كهذا خليق بأن يبعث فينا الدهشة، خاصة وأن "رينيه فيلك"، الممثل الرئيس للمدرسة الأمريكية في الأدب المقارن، يعدر أدب أمريكا اللاتينية جزءًا لا يتجزأ مما يدعوه "الأدب الأوروبي"، متأثرًا في نظرت الفيلولوجية) هذه بكل من نظريتي "إرنست روبرت كورتيوس" و"إيريخ آورباخ".

لنا – إذن – أن نخلص في المقابل إلى أن مجرد الاشتراك في لغة من اللغات لا يعنى بالضرورة مشاركة في الهوية نفسها، بــل ولا حتــي فــي

محكات الحكم على إبداعات أدبية نابعة من سياقات جدد مختلفة ثقافيًا واجتماعيًا، خاصة حين يبعد بعضها عن البعض الآخر بمثل ما تبعد به أمريكا اللاتينية عن إسبانيا والبرتغال. ولعله مما يستحق التأمل في هذا المجال أن نلقى نظرة فاحصة على العلاقة بين الأدب الأيرلندى الناطق بالإنجليزية، وأدب المستعمر الإنجليزي لأيرلندا؟ فهل كان الأول مجرد "تنويعة" بالنسبة إلى الثانى؟! أم أنه علينا أن نعى بدقة أن الأول هو أدب المستعمر (بكسر الميم)؟

مع ذلك كله، وعلى النقيض من كل ما أتبنا به من آراء تحث علي الوعى بخصوصية الأدب البرازيلي في مقابل البرتغالي، والأيراندي في مقابل الإنجليزي، فالبعض يرى أن مجرد التأليف بإحدى اللغات الأوروبية يعد كافيًا - في حد نفسه - كي يضم لما يُدعى "الأدب الأوروبي"؛ من ذلك أنه قد صدر باللغة الفرنسية في عام ١٩٩٣م، في سلسلة "آشيت" التثقيفية، كتاب هائل الحجم في ١٠٢٥ صفحة يحمل العنوان التسالي: تساريخ الأدب الأوروبي، وقد نجح محررا هذا الكتاب: "بنوا - دسوسوا"، و "جي فونتين" في أن يستكتبا مائة وخمسين أديبًا يؤلفون بلغات أوروبية، وإن كانوا بنتمون لقارات عديدة (بعضها يبلغ من الاختلاف والبعد عن بعضه الآخر كبعد الهند عن إنجلترا، والمغرب الأقصى وغانا عن فرنسا والبرتغال)، بينما يدَّعي محررا الكتاب أنهما ليسا من أنصار المركزية الأوروبية مع أنهما يسمعيان لإثبات "مصداقية" فكرة الأدب الأوروبي. وهكذا فإن محرري هذا الكتاب يعتقدان أنهما قد تمكنا من تجنب المركزية الأوروبية من خلال تنظيمهما لهذه التظاهرة الدولية لصالح ما يعتقدان أنه "هوية ثقافية غربية"! وتقوم هذه الفرضية اللغوية على استخدام اللغات المنتشرة في أوروبا (وهنا لا أدري -مثلا - إذا ما كانت اللغة الأيرلندية تعد واحدة منها، خاصة وأنه لم يرد لها أي ذكر في هذا الكتاب!) على ما يدعوه المحرران تراثا إغريقيًّا رومانيًّا

مشتركا بين جميع الأوروبيين، فضلاً عما يجمعهم من إرث يهودى - مسيحى وأوروبي شمالي مشترك.

إلا أننا ما أن نتفحص الحجة الأولى التى تحيل إلى الإرث الإغريقى الرومانى، حتى نحيل أصحابها إلى كتاب مارتن برنال: أثينا السوداء الرومانى، حتى نحيل أصحابها إلى كتاب مارتن برنال: أثينا السوداء (١٩٨٧) الذى يوضح أن كلا الثقافتين الإغريقية والرومانية طالما دانتا بالفضل لمصر القديمة وحضارة ما بين النهرين. (٢٢) ومع ذلك فإنى لا أتردد في تطبيق المحكات التي أعملتها فيما سبق على ما توصل إليه برنال نفسه من نتائج بالمثل. فبغض النظر عن كم "ما استعاره" الإغريق والرومان عن مصر القديمة، فإنه مما لا شك فيه أنهما قاما (في خضم عملية التثاقف هذه) بتغيير وتعديل ما استعاراه صدورًا عن اختلاف حاجاتهم الاجتماعية الثقافية. ومن هنا فليست الثقافة المرسلة (بكسر السين) هي مربط الفرس، وإنما الثقافة المستقبلة (بكسر الباء). لذلك فتوجهي البحثي إنما يمضي على العكس من ذاك الذي تتبناه المدرسة الفرنسية النقليدية في الأدب المقارن (مدرسة الثأثر والتأثير).

إذا ما عدنا للكتاب الفرنسى المشار إليه من قبل، وهو الذى حرره "آنيك دوسوسوا" و "جى فونتين"، لوجدنا أنهما يعتقدان أن ما يدعوانه "أدبًا أوروبيًا" يحقق انفتاحًا على العالم أجمع، ما دام ثمّة كُتَّاب بحجم "بورغس"، وبن جلون، و "نيبول"، و "كاربنتيه" ينتمون إليه، ولو لم يكونوا هم أنفسهم من الأوروبيين، إذ يكفى أنهم يكتبون بلغات أوروبية. ولعل ذلك يذكرنا بقصة الويسكى الأيرلندى في الولايات المتحدة الأمريكية. فطالما أقبل الأمريكيون على الويسكى الأيرلندى، إلى أن حجب تناول المشروبات الكحولية هناك في العقد الثاني من القرن العشرين، وعندما رفع هذا المنع كان الأيرلندي الإسكتاندى من من القرن العشرين، وعندما رفع هذا المنع كان الأيرلندي الإسكتاندى

يستغلون هذه الفرصة ليحتلوا مكان الويسكى الأيرلندى فى السوق الأمريكية. وحتى يروِّجوا لسلعتهم أعلنوا عن استعدادهم لأن يدفعوا فلسًا واحدًا عن كل كلمة "سكوتش"، أو "إسكتلندى" ترد فى كتابات أى من الكتاب، وبغض النظر عن السياق الذى تجىء فيه، مما عجل بفقد الويسكى الأيرلندى لسوقه الأمريكية على الرغم من أنه أعتق بكثير من الإسكتلندى، كما أنه يخضع للتكرير مرات ثلاث. أما بعد أن حقق تجار الويسكى الإسكتلندى غايتهم، فلا بأس من أن "يقروا" بما لنظيره الأيرلندى من "قيمة" عاليه، فهو "أيضًا" نوع من الويسكى، ولا غضاضة فى أن يعرض – هو الآخر اليكتلندى!

وإن ذلك لشبيه بقصة المنسوجات الهنديـة المـصنوعة مـن القطـن والحرير، فقد كان الإقبال عليها في بريطانيا كبيرًا إلى أن احتلـت إنجاتـرا الهند. عندئذ قام المستعمر البريطاني بتحطيم صناعة النسيج الهندية، وإجبار المستهلكين الهنود على شراء المنتجات البريطانية (٢٤). أما بعـد أن فقـدت المنسوجات الهندية المصنوعة من الحرير والقطن سمعتها وصـارت نـسيًا منسيًا، فلا بأس من الاعتراف بتأثر "هرمان هسه" بالروحانيـة الهنديـة، أو "آرتو" بالمسرح الشامل في إندونيسيا، ما دامت "الحضارة" الغربية صـارت مهيمنة على العالم بأسره.

\* \* \* \* \*

والآن فلنتوقف لبعض الوقت أمام "إريخ آورباخ"، وما قدمه من إسهام لدعم المركزية الأوروبية. لقد اعتمد "آورباخ" على الحدس كمنهج يستعين به على التعامل مع النصوص، ومن ثم فهو شديد القرب من نهج "النقد الأمريكي الجديد"؛ إذ إنه بتوليفه لما يدعوه "طريقة رؤية الواقع" Anschaungsweise في كل من الأعمال الأدبية للكتاب الأوروبيين، يصل إلى نتيجة مفادها أن

طريقة عرضهم للواقع الاجتماعي Darstellungsweise يختلف عن أو بالأحرى أن أسلوب محاكاتهم للواقع طريقة النظر إليه، هذا بينما يرى أن توليفة الجمهور منفصلة تمامًا عن كلا الاثنين، وهو الأمر الذي يجعل "آورباخ" يذهب إلى أنه لا سبيل إلى التعرف على الواقع الاجتماعي الذي يحاكيه النص، على الرغم من أنه – أى النص – يحيل – هو نفسه – إليه. وعليه فالواقع، أو بالأحرى، استراتيجية المحاكاة التي يستنها المبدع إنما تضاهي عند "آورباخ" الحيل الداخلية في الأعمال الأدبية، أو ما يطلق عليه بالألمانية (الوسائل الفنية) Kunstmittel.

عندما يوظف المبدع هذه الحيل، فهو يحيل إلى الواقع الخارجي (بالنسبة إلى العمل الأدبي)، أما ممارسته للكتابة كمبدع، أي طريقته في رؤية الواقع وتقديمه، فتظل قابعة - عند أورباخ - في عالمه الذهني الخاص، وفي العمل الفني الذي ينتجه. فلا سبيل - عنده - إلى الاستدلال من الواقع الـذي يعرضه العمل الفني على أية سمات للواقع الخارجي (الموضوعي) بالنسبة إلى ذلك العمل. فالأدب لا يعكس الواقع، واستراتيجية المحاكاة إنما هي محض إحالة لعملية داخلية تتعلق بذاتية العمل الفني واستقلاله عن الواقع الخارجي، فهي عنده استراتيجية تولدت تاريخيًّا عبر العصور، حيث يحاول أن يعرض لها على مر ما يزيد على ثلاثة آلاف عام، من حضارة الإغريق إلى يومنا هذا، بما يجعلها تحقق في نهاية المطاف سـياقًا ثقافيًّا مـشتركًا وموحدًا للأوروبيين. أما وجه المفارقة هنا فهو أن ميــل "آوربـــاخ" لأقنمـــة الظواهر (الإبداعية) بفصلها عن خصوصية سياقاتها الثقافية الاجتماعية، لا يلبث أن يفضى فيما ينتج عن ذلك من تاريخ للواقعية، أو بالأحرى من تاريخ لصيغ المحاكاة الأدبية التي صارت تشكل علة الوجود عند "آورباخ"، وشغله الشاغل كباحث، إلى عمل مثالي مصطنع يغلب عليه الطابع اللاتاريخي. ولا

شك أنه تعين على "آورباخ" في درسه لبنية الجمهور عن طريق ما أطلق عليه "توليفة الجمهور" أن يوظف مفاهيم وأدوات البحث الاجتماعي. فإصراره على أنه لا بد من النظر إلى عملية التلقى باعتبارها منفصلة تمامًا عن عملية إنتاج العمل الأدبي، وأنها لا تفيدنا عنه شيئا أيًّا ما كان، لا يسمهم وحسب في دعم تصور العمل الأدبي بوصفه عملاً ذاتيًّا قائمًا بنفسه خارج إطار التاريخ الاجتماعي، ومن ثم ينتمي إلى تاريخ منفصل لــــالأدب بغــص بالحيل الفنية، والموضوعات المشتركة، وغير ذلك من الظواهر اللاتاريخية التي لا تتغير أو تتبدل، إنما تصبح عنده عملية التلقي - هي الأخرى -بعجزها عن أن تتفاعل على نحو إيجابي مع العمل الأدبسي في سياقه الاجتماعي، بمثابة محاكاة ساخرة للظواهر التاريخية. ولعل عدم كفاية توجه "آورباخ" قد صار بيّناً للعيان من خلال المثال التالي الذي يفصح عن مدخله المنهجى: في معرض تقديمه للأمثلة التوضيحية لما قصد إليه من انعدام التلاؤم بين أسلوب المؤلف في تلقى الواقع والطريقة التي يسلكها في تقديمــه في عمله الأدبي، والفصل الناجز بين هاتين العمليتين وعملية استقبال العمل الفني، حاول "آورباخ" أن ينقد (في در استه: البلاط والمدينة) "إيبوليت تين" في زعمه أن الاعتراف الذي حظى به المسرح الكلاسيكي في القرن السابع عشر كان مصدره الذوق السائد لدى البلاط الفرنسي آنذاك. (٢٥)

فقد رأى "آورباخ" أن نجاح المسرح الكلاسيكى الذى كانت تمثله أعمال "موليير" فى تلك الحقبة فى فرنسا، إنما يرجع إلى حلف من نوع خاص، تمثل فى أيديولوجية "الرجل النزيه"، وكانت أطرافه ذلك الشطر من أرستقراطية الأرض التى فقدت ملكيتها، بينما وظفت من جانب الملك كتشريفاتية ووصفاء وسكرتارية ملكية... إلخ، من جهة، وشطر آخر من البرجوازية التى فضلت عدم الانخراط فى النشاط التجارى بما يحفه من مخاطر فى وقىت كان

الاقتصاد فيه مأزومًا ومعتلاً، مما جعل هؤلاء البرجوازيين يفضلون شراء الألقاب الفخرية من القصر الذى رحب بدوره أن يبيعها لهم نظرًا لحاجته إلى المال.

ولعل فرضية "آورباخ" القائلة بتوليفة لجمهور المسرح من خلال اتحاده تحت إطار أيديولوجية مشتركة متمثلة في تلك التوليفة، كما هو موضح من المثال السابق، يبين لنا منهجه الذي حرص فيه على أن يفصل الواقع الاجتماعي، أو ما أفضل أن أطلق عليه "السياق الثقافي الاجتماعي"، عن التوليفة النفسية الاجتماعية لجمهور العمل الفني. وهو في ذلك يقترب بسشدة من توجه "علم اجتماع المعرفة"، وبخاصة من مدخل "كارل مانهايم" المذي يفصل بدوره بين ما يدعوه "الفئة الاجتماعية"، و "الفئة الفكرية الإبداعية". (٢٦)

إن المدخل النظرى الذى تبناه "أورباخ"، والذى وقف منه تلميذه "فرنر كراوس" موقفًا ناقدًا، قد أدى بالأول إلى تلق لا تاريخى للأدب على مدى ثلاثة آلاف عام حتى يتوصل على نحو حدسى لما أطلق عليه "الأدب الأوروبي". فعنده أن "وحدة" الأدب العالمي مصدرها هو طريقة عرضها في الآداب الأوروبية، أو بالأحرى فيما يدعوه "الأدب الأوروبي". وعليه فوحدة التقافة العالمية إنما تتحقق بواسطة عملية تلق لا تاريخية. فهو يرى الثقافة طبيعة مستقلة تمام الاستقلال، تقف على النقيض من المجتمع، أما تلميذه السابق "قرنر كراوس"، فيرى أن للأدب والثقافة استقلالاً نسبيًا، ولكنهما معهذا الاستقلال النسبي في علاقة جدلية مع العمليات الاجتماعية. فهو والأوروبية "قرنر كراوس" ايختلف مع "أورباخ" فيما ذهب إليه من تفسير لأيديولوجية "الرجل النزيه"؛ إذ يرى فيها انعكاسًا لتحالف بين أرستقراطية أرض افتقرت، ومن ثم صارت تتطلع لاستعادة قوتها الاقتصادية والسياسية التي ضاعت، وبورجوازية كانت تصبو لأن يصبح لها نفوذ، إن لم يك بأسًا سياسيًا، وإن أخذ نبلاء الأرض الذين افتقروا دور المبادرة في هذا الحلف. من هنا فقد

وجد "كراوس" أنه يمكن التعرف على العمليات الاجتماعية متمثلة في ذلك الولع الأيديولوجي بأعمال أدبية ومسرحية ذات طابع معين في فترة تاريخية محددة من تاريخ أحد المجتمعات.

يمكن- إذن- تلخيص ما سبق على النحو التالي: إنه لمن المستحيل -في نظر "آورباخ" - أن ننظر إلى العمل الأدبي في محاكاته للواقع حتى نرى ذلك الواقع المحاكي (الواقع خارج العمل الأدبي). إذ يتمتع العمل الأدبي عنده بالاستقلال التام عن كل ما هو خارجي بالنسبة إليه. أما بالنسبة إلى تلميذه السابق ونقيضه النظرى "كراوس"، فالأمر أدعى لأن نتحدث عن استقلالية نسبية (وليست مطلقة) للأدب. وهو ما يعني أن العمل الأدبي يعكس علي نحو غير مباشر، ومن شم "متوسَّط" (بفتح التاء والسين)، مختلف الأيديولوجيات والعلاقات الاجتماعية. أما بالنسبة إلى "آورباخ" فهذا هراء لا مصداقية له. فهو يرى أن واقعية الأدب تكمن في البنية الداخلية للعمل الأدبى، إذ هو محض اختراع لواقع لا وجود له إلا في داخه العمل الإبداعي. أما كيفية تواصل المتلقين مع تلك "الظاهرة الأدبية الداخلية" (الواقع كما يصفه أو يصطنعه العمل الأدبي) فيمكن أن تتبئنا عنهم، ولكن ليس عن العمل الفني. وهكذا فبالصدور عن العمل الإبداعي يرزعم "آورباخ" أنه يستحيل التعرف على الواقع الخارجي بالرجوع إلى ذلك العمل الإبداعي، بينما يرى أن تحليل الجمهور ينبئنا ببعض الأمور عنه وعن أيديولوجيته أو أيديولوجياته. أما الأيديولوجيا والجمهور فكلاهما عند "آورباخ" منبت الصلة بالآخر. فأيديولوجية "الرجل النزية" مشاع قائم بنفسه، علمًا بأن اختلاف المواقف الاجتماعية لحاملي هذه الأيديولوجية لا يمكن التعرف عليه باعتباره عملية تاريخية، وإنما فقط كوضع ثابت. فالأيديولوجيا على الرغم من انغماسها في العلاقات الاجتماعية ليست سوى وضع ثابت مثبت عند "أورباخ". أما عند "كراوس" فهي عملية، بل هي فوق ذلك عملية جدلية، ما دام أن هنالك صراعا دائر. وهي متضمنة في تجمع نبلاء الأرض الذين حلّ عليهم الفقر، وعليه فقد اتحدوا مع البرجوازية. فبفضل وجود هذا الصراع في فترة معينة من تاريخ المجتمع الفرنسي، حتى أنه تسلل بطريقة غير مباشرة (متوسطة) إلى أعمال "موليير"، على سبيل المثال، مما جعلها تترك بصمتها على طريقة عرضها على الجمهور، فقد أصبح من الممكن التعرف على دلالة الحركات والإيماءات المعروضة على خشبة المسرح، ومن ثم فك شفرتها التاريخية الاجتماعية وتفاعلها المتبادل مع الجمهور.

أصبح الأدب - إذن- في نظر "أورباخ" مستقلاً تمامًا، بمعنى أن الأدب - كل الأدب - بما في ذلك الواقعية الأوروبية، موجودًا لنفسه وبنفسه فقط، ولا علاقة له بأي واقع خارج العمل الأدبي. فالأديب أو السشاعر "يحاكي" الواقع، أما الأسلوب أو الطريقة التي "يستقبل" بها ذلك الواقع ويصوره فلا علاقة لها بالواقع الذي تحاكيه. ومن ثم فلا توجد أيـــة شــبهة لانعكاس الواقع في الأدب. ولعل الفجوة التي يرى "آورباخ" أنها تفصل بين الاثنين تستدعى في الذهن نظرية "أفلاطون" التي تقول بفصل ممائل بين الظواهر باعتبارها مجرد تمثيل للفكر من جهة، والعالم الأصلى للأفكار في ملكوته، من الجهة المقابلة. فأن يعتمد الأدب على استراتيجية المحاكاة التي تتيح له أن يقدم تفسيرًا متخيلا للواقع، هذا هو المفهوم الذي يأخذ به "آور باخ"، مستعيرًا إياه عن "أفلاطون"، بينما يقوم بتطبيق نظرية "أفلاطون" هذه على الحاجات المفترضة لنخبة ذلك الزمان، تلك النخبة التسى كانت حريصة على أن تفرغ واقعية الأدب (ومن ثم واقعية المسرح، والتصوير... إلخ)، من خصوصية تفاعلها مع الواقع الاجتماعي. من هنا كانت إحالة فكرة "الأدب الأوروبي" إلى تراث الإغريق والرومان. فالصلات المعقودة بين الآداب الحديثة في أوروبا وتراث الإغريق والرومان تغلب عليها الأيديولوجيا أكثر مما تقتفي أثر الحقيقة. ذلك أن تأويل وجود لأدب أوروبي

ذاخر بتراث هيليني وروماني قديم لا يضاهيه إلا خلع شرف العمق التاريخي عليه، وتصويره بأنه مفعم بحكمة القدماء وفلسفاتهم التي لا يبلوها الزمان، بل وبحيلهم الفنية وصورة ما تحلو به من قيم. وهو في نهاية المطاف ينظر من عل إلى الآداب غير الأوروبية بما أنها لا تنتسب إلى ذلك الإرث الإغريق. الروماني بما صار يتمتع به من شهرة عريضة ومكانة رفيعة. فربط الأدب الأوروبي، باعتباره مرادفا لـ "الأدب" في المطلق، بتراث قديم لا يعلى عليه بينما يقدم نموذجًا حاسمًا (أو استراتيجية محاكاة) تصلح لكل زمان ومكان، إنما يهمش الآداب غير الأوروبية كافة ويجعلها تبدو وكأنها أدنى منه؛ فهيي في أحسن الأحوال آداب بدائية، تبدو في علاقتها بالآداب الأوروبية المتحلية بتراث الإغريق والرومان كالقرد بالنسبة للإنسان في نظرية النشوء والارتقاء عند دار وين، إلا في حالة ما إذا كانت آداب القار ات الأخرى تدين بالفيضل "للأدب الغربي" وتعدّ نفسها فرعًا وامتدادًا له. إن هذه النظرة "الأبدبولوجبة" التي تخلو من أي وعي بالإسهامات غير الأوروبية إلى آداب العالم، لا يمكن لها إلا أن ترى الرواية أو المسرح الحديث غير الأوروبي إلا متأثرًا بالغرب. و هكذا فالسيادة الثقافية للغرب قد صارت مؤسسة إلى حد ما على أفكار "آورباخ" واستقبالها وإعادة تأويلها، أي على بناء أيديولوجي يصطنع نظرية المحاكاة ليعرِّف بها الأدب على أنه مستقل بشكل مطلق عن كل ما عداه، ومن ثم تقوم برفض كل إنتاج أدبي يتفاعل مع الصراعات الاجتماعية أو يتدخل فيها، وذلك بأن تلقى به في هاوية "أشكال التعبير غير الأدبية".

أما بالنسبة إلى "آورباخ" في توجهه الهومانستي الغربي (الذي يعتمد آثار الإغريق والرومان تراثًا للحضارة الغربية) إذ يقفز بما له من حمية تميل بشدة للتجريد فوق الحدود الموضوعية بين الآداب الغربية، فإنه ينكر عليها خصوصياتها وطرق تفاعلها مع متلقيها في إطار كل منها التاريخي والثقافي الاجتماعي. وهو، فضلاً عن ذلك، يقصر هذه الوحدة اللاتاريخية

التى تعادل التجريد الأجوف عند "هيجل" على الآداب الأوروبية. وإن هذه السمة لتبرر مناقشتنا لمساهمته في سياق محاوراتنا النقدية مع كل من "رينيه قيلك" و "إرنست روبرت كورتيوس"، باعتبارهما من أقطاب المركزية الأوروبية في نظرية الأدب. أما حين يتعلق الأمر بالذين يتحدون المركزية الأوروبية من أمثال الراحل "إدوارد سعيد"، فإن تقاربهم الفكرى، واعترافهم بيد" أورباخ" ليصيبنا بشيء من الحيرة. ولعله مما يستحق الذكر أن مفهوم "أورباخ" عن "الوحدة الثقافية" قد سبقه إليه "ڤيكو" في كتابه "مبادئ علم جديد" الذي قام "أورباخ" بترجمته إلى الألمانية لينشر في عام ١٩٢٤ تحت العنوان التالى: العلم الجديد - حول الطبيعة المشتركة بين الشعوب. (٢٧) أما سعيد فقد ذكر في محاضرة له ألقاها في جامعة القاهرة (في تسعينيات القرن الماضي) أنه قام بترجمة مقال لـ "أورباخ" من الألمانية إلى الإنجليزية.

\* \* \* \* \* \*

توحد "سعيد" بـ "آورباخ" الذي رفض كرسي أستاذية فـي جامعـة "لايبزج" بعد نهاية الحرب العالمية الثانية كان قد عرضه عليه تلميذه السابق اقرنر كراوس"، وفضل عليه أن يهاجر إلى الولايات المتحدة الأمريكية دون أن ينتظره عمل هناك أو موارد مادية؛ فقد ظل يشارك ابنه الذي كان يدرس في أمريكا غرفته في بيت الطلاب، إلى أن انتبه إلى حاله هذا مـن كانوا يقدرون كتاباته ودبروا له أستاذية في إحدى الجامعات الأمريكية، حيث أمضى الشطر الأخير من حياته. ولعل ذلك يوضح مدى تحفظ إن لـم يكن بغض "آورباخ" للاشتراكية. أما "سعيد"، فعلى الرغم من أنه عاش الـشطر الأكبر من حياته في الولايات المتحدة، فقد استعان بالفكر الماركسي كإطار مرجعي رئيسي في نقده للاستشراق الغربي وللإمبريالية الثقافية. ومع ذلك فعلى العكس من "بيير بورديو" و"يورجن هابرماس" بمفهوم هذا الأخير عـن فعلى العكس من "بيير بورديو" و"يورجن هابرماس" بمفهوم هذا الأخير عـن

"استعمار عالم الحياة" (الذي يعني به استعمار حميمية الحياة اليومية بإيقاعها الطبيعي)، فإن سعيد لم يستطع أن يبلور مدخلاً نظريًّا متماسكًا لتفسير الظواهر التي عنى بنقدها. لذلك فقد ظل نقده للاستشراق الغربي أخلاقيًّا بما أنه كان قائمًا على التوجه المركزي الأوروبي نفسه لأصحاب نظرية الأدب الأوروبي. ففي لقاء تليفزيوني له (مع رتشارد كيرني) سلم سعيد منذ بدايــة الحديث بوجود أدب وثقافة أوروبية دون أن ينتبه إلى ما ينطوى عليه ذلك المفهوم من ريفية عرقية. (٢٨) إذ يبدو أن ما كان يعارضه إنما هو التوجهات العنصرية الفجة ليعض المستشرقين الغربيين، تلك التوجهات التي لم تكن بحاجة لجهد كبير لكشفها وتعريتها، والتي لم يشارك فيها أحد من الباحثين الأور وببين ذوى الحس النقدي من أمثال الراحل "إتيامبل". أما مهمة الباحث الحقيقية فهي تعرية الخطاب المركزي العرقى غير المباشر الذي قد يصعب ملاحظته. وهو ما قد يجعل المرء يعتقد أن سعيدًا كان يأخذ الأمور أحيانا على عواهنها، إذ لم يتوخ الحذر بدرجة كافية بإزاء الأفكار الشائعة، من ذلك على سبيل المثال تهليله - في بادئ الأمر - لنظرية الزنوجة عند "سنجور" بينما هي قائمة على أخرى عرقية مركزية للإثنولوجي الألماني المحافظ "ليو فروبنيوس"، تلك النظرية التي تقول بثنائية العقلانية الفرنسية والفكر التأملي الألماني.

تأثر سنجور بشكل واضح أثناء إقامته في فرنسا خلال الحرب العالمية الثانية بتوجه الباحث الألماني المحافظ "ليو فروبنيوس". فقد اعتمد على ترديد الكلمات النمطية نفسها لـ "فروبنيوس" ليُنشئ وعيًا تعويضيًّا "جديدًا" بسنغال محررة سياسيًّا، وإن كانت ما فتئت ترتع في التبعية الاقتصادية والثقافية. فبدلاً من "الروح الجرمانية"، أو الـ "دويتشتوم"، فقد أحل سنجور مكانها صورة رومانتيكية "لروحانية" الذات الإفريقية يتمثل فيها تصوره للزنوجة أو

الهوية الإفريقية، بينما يبدو الغربيون في نظريته محض عقلانيين وحسابيين. ومكافأة له على استعارته الصورة العرقية للذات وصورة الآخر من "فروبينيوس" فقد منح سنجور جائزة "رفيعة" في معرض فرانكفورت الدولي للكتاب.

كان سعيد قد أشاد فى بداية الأمر بنظرية "سنجور" فى الزنوجة، إلا أنه عدل فيما بعد عن رأيه هذا بعد أن نبهته إلى مزالقها فى حديث خاص دار بيننا، وبعد أن اطلع بالمثل على نقد "سوينكا" لها.

وعلى الرغم من محاولته لبلورة موقف منهجى ثقافى اجتماعى واضح فى تتاوله لقضية الهيمنة والمقاومة التى عالجها فى كتابيه: "الاستشراق" و"الثقافة والإمبريالية"، فإن سعيد أحيانًا ما كان يقع فى شباك الدعاوى المثالية المجردة (كتلك التى أطلقها "إتيامبل" فى كتابه: مقالات فى الأدب العالمى بحق)، ناهيك عن التعميمات الفيلولوجية السيكلوجية لـ "كورتيوس"، التى رددها من ورائه "قيلك". وعلى وجه العموم، فإن سعيد على الرغم من توجهه النقدى المادى فى بعض الأحيان، كان فى أكثر الأحيان يميل إلى التافيقية (ويدافع عنها). وقد كان تأثره الواضح بفقه اللغة (الفيلولوجيا) مبعث قصور نتائجه البحثية عن تحقيق ما كنا نتمناه منه.

ليس الأدب عندى محض كلمات؛ إذ إن مستوى الكلمات (سواء كانت منطوقة أم مكتوبة) ومستوى الإيماءات والإشارات الحركية بالمثل، له أهميته البالغة. ولا بد لنا، حتى فى هذا المجال من التحليل، أن نعى الطبيعة الأيديولوجية للمفردات اللغوية والتركيب النحوى والصرفى للجملة، إلا أن الأدب يزيد على مجرد النص المكتوب أو العرض المسرحى، ومع ذلك لا يجوز لنا أن ننظر إلى خاصيته على نحو "فيتيشى"، وذلك بأن نسبغ المطلقات على نتائجه النسبية. فالأدب باعتباره إنتاجًا بشريًا إنما هو فى المقام الأول

نتاج تفاعلى، كما أنه عملية تدور فى إطار العلاقات الاجتماعية. وهو بهدا المعنى عملية تفاعلية إما أن تخدم العلاقات الاجتماعية السائدة ومن ثم تعيد إنتاج ما تردده من أوهام وأيديولوجيات تتعلق بالاستقرار الوظيفى أو المطلق، أو أن تكون ناقدة لها. لذلك فلست أرى أية ثوابت في الإنتاج الأدبى، وبغض النظر عن مصادره التي يلجأ لاستلهامها، سواء كانت تتعلق بتراث محلى أو قومى أو أجنبى، فالأدب عندى لا يتحقق إلا فى إطار عملية تغير لا تنقطع – بل حتى عندما يحاول أن يحافظ على الوضع القائم حتى يقاوم التوجهات الناقدة التي تدعو إلى التغيير، وبعبارة أخرى فإن الثوابت الأدبية، أو ما يدعى كذلك، إنما تتحرك دومًا فى إطار عملية تاريخية، إما فى مركز البؤرة منها، أو متباعدة عنها إلى أن تفنى وتزول.

أما نقد سعيد للاستشراق والإمبريالية الثقافية فلا شك أنه مؤثر. إلا أن نقبًه ومُضيَّه على النهج نفسه الذي يسلكه أصحاب المركزية الأوروبية من منظرى فكرة الأدب الأوروبي (التي روَّج لها "رينيه فيلك" ووضع أساسها كل من "كورتيوس" و"آورباخ")، يجعل منه ضحية للأيديولوجية نفسها التي عمل على ضحدها، الأمر الذي تحقق موضوعيًّا من خلال إعادة إنتاجه للمركزية الأوروبية نفسها التي من الواضح أنه كان يبغضها كل البغض. فمجرد اعترافه بصورة لوحدة أدبية وثقافية أوروبية – الأمر الذي عبر عنه مباشرة وضمنيًا في أكثر من مناسبة – لا يلبث أن يفضي به إلى أن يكرس بالمثل صورة مقابلة لــ "شرق" آخر لا وجود له إلا في الخيال. فكلا مؤلفيه: "الإستشراق"، وامتداده: "الإمبريالية الثقافية"، يعطيان الانطباع بأنهما يعبران عن نقد أخلاقي للمركزية الأوروبية. ولعل ذلك يرجع إلى أنهما لم ينجحا في تجاوز الأسس المنهجية والمعرفية (الإبستمولوجية) للمركزية الأوروبية، بل وسعيد يعرب بصراحة عن موافقته على النظرية التــى تــدعو إلــي أدب وثقافة أوروبية موحدة (بما يعني ذلك من اعتراف ضمني بتنظير كـل مــن

"كورتيوس" و"آورباخ" و"قيلك" الذين يرون في الثقافة الأوروبية "نموذجًا أعلى" ينبغي أن يحتذى من جانب سائر الآداب والثقافات!!). بينما كان لنا أن نتوقع من سعيد أن يعرى الطابع العنصرى والاستبعادى لتلك النظرية، وأن يدعو في الوقت نفسه إلى أدب عالمي بحق يقوم على التفاعل الحر بين الإبداعات الأدبية على نطاق العالم بأسره دون أي تمييز من منظور مركزية عرقية أو ما يدعى "وجهة النظر الأوروبية أو الغربية". فسعيد لم يبحث بعمق كاف ليستكشف مغالطة الحجج التي تقوم عليها نظرية الآدب الأوروبي. وبدلاً من ذلك فإنه يؤسس محاجّته على المقدمات النظرية التي بها كل من "آورباخ" و "ڤيكو" (الذي قام "آورباخ" بترجمته في العشرينيات من القرن الماضي)، بل إنه ذهب إلى أبعد من ذلك بأن اقترح على إخوانه العرب أن يأخذوا فكرة وحدتهم الثقافية عن تلك التي نادى بها "آورباخ" في دعوته إلى توحيد الثقافات الغربية.

ويحضرنى أن أمثال هذه المحاولات الصوفية اللاعقلانية قد وجدت وما زالت قائمة فى دعوة البعث إلى الوحدة العربية التى لم تتجاوز مرحلة تبرير طموحات الحزب الحاكم فى ظل نظام ظل لفترة طويلة لا يعترف سوى بالرأى الواحد. فقد تصادف أن تعرفت فى بون خلال الستينيات على الأستاذ زكى الأرسوزى الذى كان واحدًا من أهم مفكرى البعث فى سوريا، وهو حاصل على درجة الليسانس فى الفلسفة من فرنسا فى الثلاثينيات. قدم لى الأرسوزى آنذاك مؤلفاته التى كان من بينها نظريته اللغوية التى تدعى أن اللغة العربية، بخلاف اللغات الأوروبية، ليست اشتقاقية، وإنما هى عنده - مستمدة فى الأصل مباشرة من أصوات الطبيعة. فصوت خرير الماء - مثلا - يدعى هدير، لأنه مستمد مباشرة من صوت انسياب المياه. وجدير بالذكر أن الأيديولوجية البعثية برمتها قد نشأت كرد فعل لاستيلاء الحكم العثمانى على لواء الإسكندرونة الذى كان تابعًا لسوريا فى إطار

الهلال الخصيب. ومن ثم فنحن هنا أمام تجربة تاريخية محددة أدت كرد فعل تعويضى إلى أيديولوجية أسطورية متعالية على الواقع في سياق اجتماعي ثقافي معين. ومن ثم فالنزعة إلى توحيد ثقافات الأوروبيين أو العرب على أسس خيالية ليست في الحقيقة سوى استجابة لاعقلانية ومثالية لموقف انفعالي (وهو ما لا يعني بالطبع رفض مبدأ الوحدة العربية في حد نفسه، وإنما الاعتراض على السعى لتوحيد العرب على أسس أسطورية بدلاً من الاستعانة بالمنهجية العلمية الدقيقة).

وفي هذا الصدد يحضرني إبداع الأديب الصيني الواقعي "لـو هـس يون" لشخصية خيالية دعاها "أه كوو" وراح يجسد من خلالها على نحو فكاهي ساخر حالة انعدام الحيلة في مقابل القهر والذل الذي عاناه السمعب الصيني من القوى الاستعمارية الغربية منذ حرب الأفيون الأولى، وما أدى إليه من رفض لا واقعي للغرب. وقد سعى "لو هس يون" إلى أن "يـشخص" من خلال "تشخيصه" الفكاهي ما يبعث على استبصار الحبل النفسية التي بلجأ إليها المقهور بإزاء انعدام حيلته. فكل من الأوروبيين الذين اخترعوا لأنفسهم أدبًا وثقافة "موحدة" في أعقاب هزيمة النازي، ثم بعد ذلك في مواجهة الحرب الباردة، والعرب بآمالهم المحبطة في إثر الحرب العالمية الثانية، سواء كانوا فلسطينيين أو سوربين أو عراقيين أو مصربين، حاولوا أن بلتحفوا جميعًا بوحدة ثقافية تجمعهم في مواجهة التهديد الخارجي، وجدير بالذكر أن الشروط الموضوعية لأحلام هذه الوحدة العربية مختلفة عما سبقها من سياقات تاريخية. فكل من الأوروبيين والعرب يشتركون في بعض السمات، وإن يكن مع بعض الاختلاف: إذ إن دعاة الأدب الأوروبي، باقتفائهم أثر المستعمرين الأوروبيين وفلاسفتهم الاستعلائبين، يدَّعون مصداقية عالمية لنمو ذجهم الأدبي. أي أنهم يعادلون ما يعتقدونه من وحدة أوروبية بعالمية لمعابيرهم و صيغهم الأدبية، وقيمهم الاجتماعية والسلوكية... إلخ. ولو افترضنا أن نفرًا من المفكرين في البرازيل أو في الصين أو في العالم العربي قد تبنوا هذا التصور الغربي لعالمية ولوحدة ثقافية غربية، فإن ذلك لا يعني امتدادًا لتأثير الهيمنة الثقافية الغربية عليهم وحسب، وإنما في الوقت نفسه تسليمًا انهزاميًا بدعوة لعالمية لا أساس لها، وضعها وصاغها مفكرون ودعاة لثقافة خاصة صارت سائدة، أو بالأحرى بعالمية العديد من الخصوصيات الثقافية الغربية الواقعة بدورها على نحو أقل أو أكثر تحت هيمنة ثقافة خاصة أخرى مسيدة (يمكن أن نعرفها بأنها الثقافة الشعبية السائدة في الولايات المتحدة الأمريكية، مع إضافة بعض المنجرات التكنولوجية إليها) مما يجعل أصحاب الثقافات الغربية المهيمن عليهم يتصورون أنها قصرت "ملكًا" لهم، يشاركون في "بأسها" ونفوذها، وفيما يتوهمون أنه ثمرة "مشتركة" لفكر رفيع وتراث كلاسيكي (إغريقي روماني) يعتقدونه أساستًا لحضارتهم.

ففى ظل أوروبا ضعيفة وممزقة، تغص بقوات الاحتلال الأمريكية فى أعقاب الحرب العالمية الثانية، لتصبح منذ ١٩٤٨م مجرد شريك أصغر للولايات المتحدة، إذ بنخبها الفكرية وقد أضحت تشارك زملاءها الأمريكيين تصوراتهم بأنهم يستطيعون أن يتطلعوا معهم إلى ماض باهر مازال يملأ الأوروبيين "بالفخار" على نحو يكاد أن يفوق ذلك الإحساس الشعبى العام فى الولايات المتحدة بتفوق الحضارة الأمريكية فى عصرها الحالى. من هنا نرى تلك الحيلة التعويضية نفسها التى دفعت المستضعف المستذل "آه كوو" فى حكايات "لو هس يون" إلى أن "يتسلح" أو بالأحرى يتمنطق بمشاعر تتطلع إلى حضارة الصين الباهرة الضاربة فى التاريخ لخمسة آلاف عام، بينما يتلقى الإهانة من غزاة بلاده البرابرة المتفوقين عليه تكنولوجيا وحربيًا.

إن كثيرًا من مفكرى "العالم الثالث" قد نسوا أن عليهم أن يوجهوا، بل

يكثفوا قواهم من أجل استعادة الوعى بأهمية تتوع الثقافات الاجتماعية واحترام خصوصية كل منها فى بلادهم، على ألا يكون ذلك في صورة دفاعية انعزالية يتوسلون بها لعودة مستحيلة لتراث ماض (من خلال النظر إليه على أنه ثابت ينتمى للزمن القديم ويتمتع بقيمة أزلية لا تتبدل أو تتغير)، وإنما فى مواجهة حية مع الحاجات الثقافية الراهنة للمجتمع، وفي علاقة تفاعلية تقوم على أساس من الندية الكاملة مع سائر الثقافات الاجتماعية في العالم. ولا يجوز بالطبع لهذا النهج المناضل الذى يفترض فيه إشباع حاجات الجماهير أن ينطلق من منظور نخبوى، وإنما عليه أن يسعى لتحقيق ممارسة للجماهير أن ينطلق من منظور نخبوى، وإنما عليه أن يسعى لتحقيق ممارسة ليمقراطية حقة لتلك الثقافات. ومعنى ذلك أن هذا المسعى نحو ديمقراطية للثقافة يجب أن يتمثل فى إتاحة الفرصة للطبقات المهمشة اجتماعيًا حتى يكون لها نصيب حقيقى فيها، ومن ثم إتاحة إمكانات التفاعل مع هولاء المتلقين الجدد بكل ما يتمتعون به من حيوية تمكنهم من أن يصبحوا هم أنفسهم مستقبلين للثقافة منتجين لها فى آن.

إلا أنه بدلاً من ذلك الذى ننشده، نجد الكثرة من مثقفى "العالم الثالث"، يلجئون للأيسر والأكثر إغراءً، انبهارًا منهم برأس المال الثقافى والسشهرة الطاغية للثقافة الغربية التى تلقوها، الأمر الذى يبعثهم على الأخذ بما ترى فيه التوجهات النخبوية السائدة إرثًا غربيًا "هومانستيًا" (يعود إلى حضارتى الإغريق والرومان)، بل إن منهم من يسارع بالاستسلام لآخر صيحات الغرب، كصيحة "ما بعد الحداثة" مثلاً. ولعل هذا هو الطريق الأسهل لتأكيد النزعة الكوزموبوليتانية والهومنستية وما كان على شاكلتهما. إلا أن ذلك يفصح فى الوقت نفسه عن كوزموبوليتانية زائفة فى انفتاحها ما دامت تنكر على غالبية الثقافات المهمشة فى العالم إسهاماتها. كما أنها تعبر عن اتجاه هومانستى مُشوَّه فى "مثاليته" الخاضعة لهيمنة ثقافة خاصة بالولايات المتحدة هومانستى مُشوَّه فى "مثاليته" الخاضعة لهيمنة ثقافة خاصة بالولايات المتحدة

الأمريكية، أو ببريطانيا، أو فرنسا، أو حتى الثقافة الألمانية، أو الهولندية التى أثرت في التكوين الفكرى للكثير من مثقفى "العالم الثالث".

ولعله من نافلة القول أن نشير إلى أن" نقاد" ما بعد الحداثة الهومانستية ينتمون إلى أولئك الذين يؤمنون صراحة أو ضمنًا بتفوق الحضارة الغربية على ما سواها. فهم يقصرون ما يفككونه أو يعيدون تدويره على مستودعها الثقافي. وليس من باب المصادفة أن دعاة ما بعد الحداثة في العالم الثالث يدافعون عن عالمية القيم الغربية بمثل الحماس الذي يدافع به عنها الدعاة الغربيون أنفسهم.

لقد خبر "إدوارد سعيد" المناخ الثقافى النيويوركى لـسنوات طويلـة، وصار ممتزجًا بالثقافة الأمريكية حتى النخاع، وهو أول عربى مهاجر يقترح نظرية "آورباخ" كنموذج للوحدة العربية فى مجال الأدب والثقافة. ولعله مما يسترعى الانتباه أنه اقتطف فى مقدمته لكتابـه: "الاستـشراق"، فقـرة مـن مذكرات السجن التى كتبها "جرامشى"، حيث يقول فيها:

إن نقطة الانطلاق في التوجه النقدى هو الوعى بما هو عليه المرء حقًا (...) باعتباره نتاجًا لعملية تاريخية مضت حتى الآن، وخلفت فيك ما لا نهاية له من الآثار، دون أن تترك قائمة تجمعها. (...) لذلك فلا بد لنا منذ البدايــة أن نصنف ونجمع ما تضمه قائمة كهذه. (٢٩)

وعلى ذلك يعلق "سعيد" بقوله:

كان تعليمى غربيًا برمته فى هاتين المستعمرتين (فلسطين، ومصر) وفى الولايات المتحدة (...) كما كانت دراستى للاستشراق فى جوانب كثيرة منها محاولة لجرد الآثار المتخلفة فى، بوصفى شرقيًا، أو بالأحرى للثقافة التى أضحت سيادتها من القوة بمكان فى حياة جميع الشرقيين.

من أجل ذلك صار على أن أضع الشرق الإسلامي في موقع المركز من انتباهي. وسواء كان ما حققته هو تلك القائمة التي أشار بها (جرامـشي) من عدمه، فهو ما لا قبل لي بالحكم عليه، مع أني شعرت بأهمية أن أكـون واعبًا بأن أبذل محاولة لأستخلص واحدة. (٣٠)

على أيه حال فإنى أجد أن "إدوارد سعيد" قد وضع نفسه في مفترق الطرق بين الأيديولوجيا والتلقائية؛ فموقفه النظرى كثيرًا ما يبدو مثاليًّا، ولكنه لا يلبث أن يصبح ماديًّا في الكثير من الأحيان عندما يتناول جوانب ملموسة من الظواهر الثقافية التي يبحثها، وهو يذكرني في هذا الصدد بالفلاحين المصريين الذين أصروا على أن يكون لهم خشبة مسرح إيطالية، على الرغم من أن مخرجًا تقدميًّا (عبد العزيز مخيون) قد حاول أن يقنعهم بأن يقيم لهم مسرحًا مستمدًّا من ثراء تراث السامر الذي تواجد عندهم من قبل. ومع ذلك فما أن بدأ العرض حتى نحوا الستائر الخاصة بالخشبة الإيطالية وجلسوا على حواف خشبة العرض وهم يتطلعون إلى الممثلين، ومن ثم فقد حولوا الخشبة الإيطالية برمتها إلى طريقتهم الأصلية في السمر.

وهكذا فسعيد في خطابه الأدبي يعيد للأسماع أفكار كل من "آورباخ" و"كورتيوس" فيما يتعلق بالأدب الأوروبي، بل إنه يعود ليكرر ذلك في بداية لقائه التليفزيوني مع "رتشارد كرنر"، الأمر الذي يعكس تعليمه في الغرب وما صاحب ذلك من عملية مثاقفة تعرض لها. ولكنه مع ذلك لا يلبث أن يثبت قدرة واضحة على النقد الدقيق عندما يتعلق الأمر بسياقات محددة لما يلاحظه من أمثلة الإمبريالية الثقافية ومختلف المحاولات لتأكيد احتكار الغرب للثقافة العالمية، وهو يفعل ذلك، على سبيل المثال، بأن يدافع – إلى درجة معينة – عن أمثلة محددة من تلك الطاقات التحريرية التي شهدها تطفو على السطح من خلال أشكال التفاعل الثقافي الاجتماعي للسعوب غير الغربية في مواجهة الثقافة المعولمة على نمط الثقافة "الشعبوية" الأمريكية.

وبالإضافة إلى "سعيد"، الذي يشكل نقده للغرب نوعًا من التناقض في الخطاب والتوافق أحيانًا مع التيارات الأيديولوجية السائدة، هنالك شخصية أخرى تميزت برؤيتها الناقدة، بل شديدة النقد للمركزية الأوروبية في نظرية الأدب، وهي تلك التي تتمثل في أستاذ الأدب المقارن الراحل "رينيه إتيامبل". فهو في كتابه: "مقالات في الأدب العالمي (بحق)" الذي يحتوى على ثلاثمائة وخمسين صفحة، ينعى على المدرسة الأمريكية في الأدب المقارن ضيق أفقها، خاصة وأنها – تحت تأثير "رينيه قيلك" – قد قصرت اهتمامها على الآداب الغربية. وفي المقابل، فإن "إتيامبل" يدعو لفتح مجال البحث الأدبسي (ونظرية الأدب) كي تضم الآداب في العالم كافة، بما في ذلك – على سبيل المثال – آداب الشرق الأوسط (مع اهتمام خاص بالأدب العربي) والسشرق الأقصى، وجنوبي شرق آسيا، بل جنوبي آسيا بعامة (حيث نجد آداب الصين، والملايو، وإندونيسيا، والهند، وباكستان، وما يرتبط بها من آداب اللغات الأوردية، والهندوستانية، والبنغالية... إلخ).

ولما كان "إتيامبل" ناقدا للمدرسة الفرنسية الوضعية في الأدب المقارن (انظر كتابه: المقارنة ليست تعليلاً سببيًا)، فقد دعى إلى منهج "قيلك" نفسه الذي كان رائجًا في الولايات المتحدة، بينما راح يردد قول الساعر "مالارميه": ما الأدب سوى كلمات، (١٦) ولكنه بالتزام "إتيامبل" بمفهوم "مالارميه" عن الأدب، لا يلبث أن يقع في أسر الجماليات اللاتاريخية، وذلك حتى حين راح يطالب بأن تدرج المعلقات في نظرية عالمية حقًا للسعر. فموقفه هذا يجرد الأدب من أبعاده ومكوناته الخارجة عنه وعن التعبير اللغوى، ومن ثم من الشروط الثقافية الاجتماعية الخاصة بإنتاج الأدب واستقباله. وعليه فهو ليس أفضل بكثير، في هذا الشأن، من "قيلك".

في كتاب "إتيامبل، أو المقارنة المناضلة" يسصف "آدريان مارينو"

إتيامبل بأنه من أكثر المقارنين حدة، إن لم يكن أحدهم على الإطلاق في نقده للمركزية الأوروبية في الأدب (٢٠). ومن الصحيح أن " إتيامبل" يسعى لفتح الحدود بين الآداب القومية، ولكنه يفعل ذلك من خلال النظر بصفة أساسية في الأبعاد الجمالية للعمل الفني – وهو توجه صادر في الأساس عن منظوره الذي ينتمي إلى فقه اللغة (الفيلولوجيا). بعبارة أخرى فإن حماس "مارينو" لساتيامبل" جعله ينسى أن التوجه البحثي الشعرى للأخير جعله يدعو للتوجه الجمالي الفيلولوجي نفسه الذي دعسى إليه ذلك الكانتي الجديد "قيلك"، ومن ثم أتباعه وحوارييه من أمثال "روديجر".

فبينما أحمل الكثير من التقدير لما قدمه "إتيامبل" من مساندة قوية للآداب غير الأوروبية في وسائل الإعلام الفرنسية، وعلى رأسها الموسوعة العالمية، حيث كان مسئولاً فيها عن القسم الخاص بالأدب العالمي، إلا أن أبحاثه الخاصة بالشعرية الأدبية، وهي التي تجعله على قسرب شديد من المدرسة الأمريكية في الأدب المقارن، بحاجة للكثير من المراجعة. ففي مؤلفه: مسائل الشعرية المقارنة (باريس ١٩٥٩ - ١٩٦٢) الذي يقوم على محاضراته في معهد الأدب العام والمقارن في السوربون، نجده شديد النقد لاستخدام العبارات الإنجليزية الأمريكية في وسائل الإعلام الفرنسية واصفا هذه الظاهرة بأنها نوع من الخضوع الذليل للغة روما الجديدة في عصرنا الراهن. وأن ذلك الخضوع يحول لغات العالم، بل حتى الكبرى منها، إلى مجرد لهجات عامية بالنسبة للإنجليزية الأمريكية، وذلك على نحو شبيه بتحول اللغات الشعبية الرومانية في سالف العصور إلى مجرد لهجات بإزاء بتحول اللغات الشعبية الرومانية في روما القديمة. (٢٣)

إن نقدى للتوجه البحثى لـ "إتيامبل" لهو فى الحقيقة نقد تـضامنى يستهدف رفع خطابه إلى مستوى أكثر تماسكًا واتساقًا. وإنى لأرجو ألا يبعث

ذلك بحال من الأحوال على تصور أن ذلك يقلل من تقديرى وإعجابى الحقيقى بنضاله الأدبى المقارن - إذا ما جاز لى أن أستعير عبارة "آدريان مارينو".

لقد كان "إتيامبل" شديد النقد لتطعيم الفرنسية بالعبارات الإنجليزية المتأمركة قبل أن تلجأ السلطات الفرنسية إلى منع ذلك في المراسلات الحكومية، وهو الذي كان قد دعاه من قبل "برج بابل"، مشيرًا بذلك إلى قصة الكتاب المقدس التي تتحدث عن البلبلة اللغوية التي أصابت بابل القديمة.

إن كفاح "إتيامبل" ضد أمركة اللغة الفرنسية بغزوها بالعبارات الإنجليزية الأمريكية يرجع إلى عام ١٩٥٩م؛ فقد حارب في محاضراته في السوربون ما أطلق عليه لغة الشركات الاحتكارية العالمية النشاط التي تسعى لفرض هيمنتها، ومن ثم أسعارها، على السوق العالمية أو على قطاعات معينة منه، وهو ما نراه الآن في حالة شركات النفط الدولية. فأن تفرض تلك الشركات أسعارها على السوق الفرنسية، أو على بعض قطاعاته، إنما هو أمر يماثل فرض مصطلحاتها على اللغة الفرنسية. فذلك لم يؤد إلى أية قيمة ثقافية منتجة، وإنما هو محض تأكيد لضرب من الهيمنة الثقافية.

إنى أفهم نقد "إتيامبل" للهيمنة اللغوية الأمريكية على اللغية الفرنسية على أنه مؤشر دال على إحساسه بأن الكلمات ليست محض كلمات، وإنما تعكس علاقات اجتماعية، شأنها في ذلك شأن الهيمنة التي تمارسها حكومة الولايات المتحدة الأمريكية وطبقاتها السائدة سياسيًّا، واقتصاديًّا، وبطبيعة الحال إعلاميًّا... وعلَّه لا يجب علينا أن ننسى هذا البعد، أو تلك التركيبة الاجتماعية، عندما نحاول أن نفهم آلية فرض الذات على الآخرين بالصورة التي تمارسها المركزية الغربية بإزاء سائر آداب العالم و ثقافاته.

إن انبهار "إتيامبل" بما دعاه يومًا "الموتيفات الصينية" Chinoiserie

التى راح يتتبع تأثيرها على الأدب والثقافة الفرنسية فيما يزيد على الألف صفحة، إنما يتسق تمامًا مع محاولاته لدحض المركزية الغربية. ولعله مما يستحق الذكر أنه قد قام بتدريس الأدب الفرنسى في جامعة الإسكندرية خلال بدايات الخمسينيات. وبعد عودته إلى فرنسا من الصين في عام ١٩٥٧م، ومن اليابان في عام ١٩٦٤م، عبر "إتيامبل عن شديد أسفه لعدم الاهتمام باللغتين الصينية واليابانية في المرحلة الثانوية من المدارس الفرنسية. وإن حماسته للأدب الكورى البالغة الدلالة، كما هو الحال بالنسبة للأدب العربي، قديمه وحديثه على حد سواء. وقد تراسلت معه في هذا الشأن منذ نهاية الستينيات، وعلى مدى السبعينيات حتى منتصف الثمانينيات. كما أنى التقيت به عدة مرات في السوربون بدءًا من عام ١٩٧٠م.

وفى أحد مقالاته التى نشرها عام ١٩٧٩م تحت عنوان "بدعة؟ المركزية الأوروبية الى الجحيم" يتتى المركزية الأوروبية إلى الجحيم" يتتى "إنيامبل" على الموسوعة العالمية (تحت إشراف محررها العام "كلود جريجورى") لأنها خصصت مساحة لللدب الفيليبيني، وأدب مدغشقر، والملايو توازى المساحة التى خصصتها للأدب الألماني، أو الفرنسي، أو الإسباني، أو الإيطالي. (٢٠) فهى بوصفها موسوعة فرنسية تخصص خمساً وعشرين صفحة للأدب الصينى، وأربع عشرة صفحة لللدب الياباني، وخمس صفحة للأدب الفرنسي.

ومع كل هذه المزايا، فإن "إتيامبل" يتمسك سواء على نحو صريح أو مضمر بتصور ثوابت و "عالميات" في الأدب (بما في ذلك الظواهر الثقافية المتصلة به، كالمسرح مثلاً)، تلك الثوابت التي يعتقد أنها تتعدى الخصوصيات الثقافية الاجتماعية لكل منها، والتي يبدو أنه لم يعرها أدني اهتمام أو أهمية. ومن أمثلة ذلك اعتقاده أنه قد اكتشف في أداء التمثيل

الصامت لـ "مارسيل مارسو"، بما يبديه من إيماءات وتعبيرات على وجهه وبأدائه الجسدى، لغة عالمية بحق.

ولكنه من الواضح أن "مارسيل مارسو" لا يمكن أن يكون ممثلاً صامتًا ذا "لغة" عالمية الشفرة في كل الأحوال، أو أن يفهم ويدرك دائما على النحو نفسه، وبغض النظر عن اختلاف شفرات السياقات الثقافية الاجتماعية التي يعرض ويستقبل فيها. فالإيماءات لا تفهم على النحو نفسه بغض النظر عن مكان عرضها أو سياقها الثقافي الخاص؛ وبعبارة أخرى، فإن الإنسان ليس هو الإنسان في أي زمان أو مكان. وكذلك فإن تجريد التاريخ على نحو لا تاريخي لا أحسب أن فيه رجاء. فإن المواضع المشتركة لا يمكن أن تصبح مشتركة إلا إذا افتقرت إلى ما يكشف عن أسطورتها؛ بل إن المعادلات الرياضية نفسها بناء ذهني، حسب "هوسرت"، أي أنها موجودة في عقل المتلقي وليس في الموضوعات المدركة حسيًا.

أما المهمة الحقيقية للبحث النقدى فعليها أن تتصب على تعريبة الأيديولوجيات السرابية التي تحاول إما أن توحى بوجود وحدة نخبوية تقصى ما عداها، أو تصور نوعًا من المساواة المجردة التي تحكم قيم التبادل بين الإبداعات البشرية، ومن ثم فهى تنكر عليها خصوصيتها وإسهامها المتصل بإشباع حاجات محددة في مكان وزمان معينين. لا... ليس الإنسان هو الإنسان في أي زمان أو مكان، ولا هو كذلك في سياقات إنتاجه أو استهلاكه، اللهم إلا إذا صار ضحية لأوهام متعلقة بأيديولوجيات جامدة مجردة. إنه النبادل المجرد بينها جميعًا (في الأسواق بطبيعة الحال)، يضاف إليه التوجه النخبوي الذي يدعم في نهاية المطاف عولمة توحيدية للكون في إطار هيمنة الأقسوي على الأضعف، ومن ثم إذكاء الوهم بوحدة مصطنعة للإبداع البشرى، وذلك

بدلاً من أن يساعد الإبداعات الإنسانية على تحقيق التنوع، وعلى تنمية المتباين في أشكال ثرائها بحيث تؤدى إلى تلاقح الثقافات البشرية جميعها وتفاعلها على اختلاف مشاربها وسياقاتها.

لقد أشار "فرنر كراوس" (أستاذ الدر أسات الرومانية) إلى التناقض بين ممارسة "إتيامبل" النقدية، وأيديولوجيته الفيلولوجية. وأعنقد أن "كراوس" كان على حق في ملاحظته هذه.

\* \* \* \* \*

والآن أتناول في عجالة مناقشتي الناقدة لكتاب "مارتن برنال": أثينا السوداء (الذي كثيرًا ما أشار إليه وأشاد به الراحل "إدوارد سعيد"). (٢٥)

ينقد "برنال" الفكرة الشائعة التي ترى أن هنالك حضارة غربية، وأنها تعلو على سائر الحضارات والثقافات، بينما تستمد مجدها من حضارتي الإغريق والرومان. وهو يقدم الدلائل والحجج الفيلولوجية على أن كُلاً من الحضارتين الهيلينية والرومانية يدين بالعضل إلى حد بعيد إلى الإبداعات الثقافية لحضارات الشرق الأوسط، وبخاصة لحضارتي مصر القديمة وما بين النهرين. وقد حاول "برنال" أن يجمع الأدلة على أن اليونان كانت مستعمرة للمصريين القدماء قبل أن تطأ القبائل الهيلينية برهما الأصلى وجزرها. ولما كان المصريون يتميزون بالبشرة الداكنة، فقد حرص "برنال" على أن يكون عنوان كتابه "أثينا السوداء" ليؤكد مساهمة المصريين الثقافية الهيلينية.

وقد أثار كتاب "برنال" الكثير من ردود الأفعال في الغرب، كما أن كثيرًا من الباحثين الذين تعود أصولهم إلى بلاد غير غربية، من أمثال السعيد"، قد عبروا عن ترحيبهم بهذا الكتاب. أما نقدى لمنهج "برنال" فمعرفي

فلسفي، ذلك أن مدخله التاريخي التعاقبي يؤكد على الثقافة المرسلة و إبداعاتها، بينما يغمط من قيمة الثقافة المستقبلة (المتلقية)، التي تمثل في هذه الحالة منتجى الثقافة الإبداعية، سواء في الحقبة السابقة على الحقبة الهيلينية أو في أثنائها، في تفاعلهم بطريقتهم الخاصة مع القيم الوافدة عليهم من الثقافة المصرية القديمة وفقا لسياقاتهم الثقافية الاجتماعية المختلفة (عن تلك التي أنتجت الإبداعات الوافدة في إطارها). من هنا ف "برنال" لم يتجاوز المنهج التقليدي للمركزية الأوروبية من الناحية الإبستمولوجية (الفلسفية المعرفية)، وهو المنهج الذي تمثل - على سبيل المثال - في توجه المدرسة الفرنسسية للأدب المقارن في مرحلة الخمسينيات. فهو يبدأ دائمًا بالإبداعات الأدبية القومية ثم يسعى لأن يتتبع استقبالها ومدى نجاحها في الآداب والثقافات الأجنبية. أما الفارق الوحيد بين هذا التوجه الفرنسسي التقليدي في الأدب المقارن، وذلك الذي ينهجه "برنال"، فهو أن الأخير يعكس اتجاه الثقافة المفترض فيها أن تكون سائدة، بأن تصبح في هذه الحالة إسهامات حضارتي الشرق الأوسط هي الأصل والمنبع، بينما يفترض في الحضارات الغربية أن تكون – بدور ها – في الطرف المتلقى السالب.

فبينما يعرض "برنال" لعملية التأثر، أو بالأحرى التفاعل الثقافي، إذ به يجرد ذلك عن التغيرات المهمة التي لعبت دورًا رئيسيًّا في عملية تلقي الإسهامات الثقافية المصرية القديمة، وتلك الوافدة من حضارة ما بين النهرين (والتي انتقلت عبر اليونان إلى مختلف الأقطار الأوروبية).

فى المقابل نجد أن المنهج الذى يحترم الاختلاف الثقافى الاجتماعى الموضوعى، ليس فقط بين الأمم بعضها والبعض الآخر، وإنما بالمثل بين الثقافات الاجتماعية المتباينة فى البلد الواحد، يمكن أن يؤدى إلى بديل حقيقى لذاك النهج أحادى التوجه، فى تعاقبيته السلطوية ومركزيته العرقية التسى

يكرسها "برنال" عن غير وعى منه، وذلك على الرغم من أن عمله هذا يستهدف (ذاتيًا) تعرية الأوهام الصوفية المتمركزة حول الذات (الغربية) والمتمثلة في مفهوم الإرث الثقافي الأوروبي المشترك وتصوره.

وفضلا عن ذلك فإن "برنال" قد ترك سؤالاً آخر بلا إجابة: إذا كانست تقافات الشرق الأوسط تشكل المنابع الأصلية للحضارات الغربية، فما هي منابع حضارتي مصر القديمة وما بين النهرين بكل ما تميزتا به من إبداعات؟ أترجع منابعهما مباشرة إلى الطبيعة الأولية؟! إن مثل هذا الافتراض ليس من اختراعنا، وإنما – كما رأينا من قبل – هو من "اجتهاد" الأستاذ زكى الأرسوزي، مفكر البعث السوري الراحل (الذي تتلمذ في فرنسا على "برجسون") في كتاباته عن مصدر اللغة العربية. فبإرجاع الإبداعات الثقافية إلى الطبيعة الأولية، إنما نسلب أنفسنا فرصة فهمها واستيعابها باعتبارها نتيجة عمليات تفاعل ثقافي ترجع جذورها إلى اختلاف السياقات الاجتماعية الثقافية.

\* \* \* \*

أود هنا أن أشير إلى أن "برنال" لم يكن وحيدًا في نهجه؛ ففي الوقت نفسه الذي صدر فيه كتابه "أثينا السوداء" – أي في النصصف الثاني من الثمانينيات – أنتج فيلمًا عنوانه "أطلانطيون" للمخرج الأيرلندي "بوب كوين" القاطن في محافظة "جولواي" في هذا الفيلم يحاول "كوين" – بتشديد النون وخطف الياء – أن يبرهن على أن أصول الحضارة الأيرلندية لا ترجع إلى "كلت" الشمال الأوروبي، وإنما إلى مصر القديمة وحضارة ما بين النهرين. وهو يتتبع في فيلمه هذا الخط الثقافي للمسيحية من "كايرو" (القاهرة) حتى "كيريرو"، حيث يقيم ويعمل في إحدى ضواحي "جولواي" المطلة على المحيط الأطلنطي، وقد تمنطق هو نفسه في هذا الفيلم بقلنسوة كالتي يضعها المحيط الأطلنطي، وقد تمنطق هو نفسه في هذا الفيلم بقلنسوة كالتي يضعها

الرهبان المصريون الأقباط على رءوسهم مشيرًا بذلك إلى أصول انتقال المسيحية إلى أيرلندا عن طريق "القديس باتريك"، وقد حرر "كوين" كتابًا بالمثل أسماه "أطلانطيون – تراثنا الثقافي الشرق أوسطي". (٢٦)

إلا أننا إذا ما وجدنا العذر لمثل هذا العمل الفنى التخييلي المناهض للمركزية الأوروبية، بنياته النبيلة التى عبر المخرج من خلالها عن رغبت فى مزج وتماهى الشعب الأيرلندى بغيره من المعوب المهمشة بمعايير المركزية الغربية المهينمة حاليًا، فهو لا يمكن أن نحاسبه على أنه عمل علمى ينتظر منه أن يدرس (أو يوعظ به) فى الجامعات الغربية، كمؤلف "أورباخ" المعنون "المحاكاة"، أو كتب "إرنست روبرت كورتيوس" (ما عدا بالطبع كتابه: الروح الألمانية فى خطر!)، ومع ذلك: أليس من باب المفارقة أن كُلاً من "أورباخ" و"كورتيوس" لم يتجاوزا "كوين" فى شىء مما "حققاه". فقد اخترعا مصدرًا، أو نقطة مرجعية متخيلة، أو "مهدًا" خياليًا ومفعًلاً منشطًا لثقافات اجتماعية راهنة يصفانها بأنها أوروبية (بالمفرد) على السرغم مما بينها من تمايزات واختلافات لا يمكن أن تغيب عن أى درس مدقق لها. ومع كل ذلك فما زالت أعمال هذين المؤلفين تحظى فى الغرب بكل التقدير والإعجاب باعتبارها "إسهامات علمية وعقلانية أساسية"!!

ولعله مما دعم الإقبال على أعمال هذين المؤلفين أنها ساعت لنقد النزعة الريفية للقومية النازية التي حاولت أن "تجرمن" سائر السعوب الأوروبية خلال فترة حكمها (١٩٣٩-١٩٤٥)، إلا أن حجة كل من "آورباخ" و "كورتيوس" لا تعدو أن تشكل ريفية جديدة تقوم على أساس الفصل بين ما يتصورانه إرثًا يشترك فيه الغربيون وحدهم (وهو يعلو - بالطبع - على كل ما عداه من تراثات للبشرية) حيث يعود إلى حضارتي الإغريق والرومان، بينما لا يشارك الأوروبيين في هذه الأصول الصفوية أيِّ من أصحاب الثقافات (واللغات) غير الغربية.

كما أننا نجد أن "كورتيوس" ليس ببعيد تمامًا عن النزعة الفاشية التصوفية التي حرصت بطريقتها الخاصة على إعادة إحياء الإرث الروماني العتيق؛ فعلى النهج نفسه حرص " كورتيوس" على أن يرد ما أعتقد أن فيه وحدة تضم الآداب الأوروبية إلى مستودع أساطير العصور الوسطى اللاتينية، حيث يلاحظ هنا مدى تقاربه مع النظريات الرومانسية التي تأثر بها كل من الفاشيين الإيطاليين والشاعر "إزرا باوند". ولعل تلك النزعة المتحيزة لنظرية "كورتيوس" تبدو واضحة للعيان حين نعلم بمدى الصداقة التي كانت تجمعه بـ "ت. إس. إليوت".

أما بشأن "برنال" فمن الطبيعى أنى آخذه على محمل الجد أكثر مما أفعل مع فيلم "بوب كوين". فلا شك أن محاولة "برنال" لتحدى المركزية الأوروبية مشروعة تستحق منا كل الاحتفاء. ولكن السؤال المطروح هو: هل ستنجح حقًا في مسعاها؟!

وإذا كنت قد أبديت بعض النقد والاعتراض، ليس فقط بالنسبة لـــــ "برنال"، وإنما بالمثل بالنسبة إلى كل من "سعيد" و"إتيامبل"، فإنه لا يجوز أن يقلل ذلك من أهمية إسهاماتهم، أو أن ينظر إليها على أنها خلو من أية قيمة علمية. فإنى أبعد ما أكون عن عدم الاعتراف باهميتهم كمفكرين، ولا بإسهاماتهم في التصدي للمركزية الأوروبية، بل على العكس من ذلك تماما، فإن ما أهدف إليه هو ضرب من النقد التضامني معهم، أي النقد البناء الذي هو خليق بأن يشجع الأحياء منهم، ومن شم حوارييهم كي يصوغوا اعتراضاتهم على المركزية الأوروبية على أسس أكثر اتساقًا وصرامة.

قبل أن أختم هذه الدراسة أود أن أشير إلى أنه فضلاً عن ذرائع المركزية الأوروبية التى استنفرت نقدى لها، والتى يعود الفضل فيها إلى كل من "كورتيوس" و"آورباخ" وتابعهما "فيلك"، فهنالك بالمثل محاولات أخرى

تسعى لـ "إثبات" وجود "أدب أوروبى" (بالمفرد)، من بينها محاجّة الراحسل "ڤويدا"، عضو معهد الأدب فى أكاديمية العلوم فى بودابست، إذ حاول أن يثبت أن ما يميز الأدب الأوروبى عن سواه هو ما لا تعرفه سوى الحضارات الغربية، وهو المسرح $(^{(7)})$ . ولقد تصديت للرد على هذا الادعاء فى دراسة لى (نشرت بالعربية والإنجليزية والفرنسية) تحت عنوان: "إشكالية النموذج فى المسرح المعاصر  $(^{(7)})$ .

## الهوامش

(\*) أ.د. مجدى يوسف: أستاذ الأدب المقارن الزائر جامعة القاهرة، ورئيس الرابطة الدولية لدراسات التداخل الحضارى بجامعة بريمن. وقد ألقى نص هذه البحث في أصوله الأولى على هيئة محاضرة عامة دعى لإلقائها في جامعة دبلن (المعروفة بسترينتي كوليدج دبلن") في نوفمبر عام ٢٠٠٠، كما قررت جامعة "لا سابينزا" في روما نص هذه الدراسة بعد ترجمتها ونشرها بالإيطالية على طلبة الأدب المقارن بها. ومؤلف هذه الدراسة متابع لمختلف الآراء النقدية التي نشرت خاصة في التسعينيات حول نظرية الأدب الأوروبي، من ذلك، على سبيل المثال:

Aigaz Ahmad: In Theory, London-New York, 1992.

(أحمد إعجاز: في النظرية، لندن ونيويورك، ١٩٩٢).

Homi Bahabha (ed.): Nation and Naration, 1990.

(هومي بابا (تحرير): الأمة والسرد الروائي، ١٩٩٠).

Charles Bernheimer (ed.):Comparative Literature in the Age of Multiculturalism, 1995.

(تشارلز برنهايمر (تحرير): الأدب المقارن في عصر التعدد الثقافي، ١٩٩٥، هذا، فضلاً عن كتابات "روبرت يانج" (الأساطير البيضاء)، الذي صدرت له مؤخرا ترجمة عربية عن المجلس الأعلى للثقافة... إلخ.

ومع ذلك فأى من هؤلاء النقاد لم يُشر، أو بالأحرى لم يرجع أصلاً إلى نقده المبكر للمركزية الأوروبية فى الأدب ونظريته، والذى يعود إلى منتصف السبعينيات من القرن الماضى؛ من ذلك – على سبيل المثال – كتابه الصادر بالألمانية عام ١٩٧٦ (والذى ظلت تنشر المراجعات والإشارات المرجعية إليه حتى عام ١٩٩١م باللغات الأوروبية الرئيسية: الإنجليزية، والفرنسية، والألمانية فى كل من ألمانيا بشقيها آنذاك، وفرنسا، والولايات المتحدة الأمريكية، وكندا. كما أن كتاب الراحل "استنفان

ساركانى": نظرية الأدب، باريس ١٩٩٠ (سلسلة ماذا أعرف؟ الفرنسية التثقيفية المعروفة)، الذى علق عليه بحماس، قد ترجم إلى اللغة الصينية ونشر بها):

مجدى يوسف: برخت فى مصر - محاولة لتفسير استيعاب مسرحه من منظور علم الجتماع الأدب (بوخوم).

Magdi Youssef: Brecht in Aegypten: Vesuch einer literatursoziologischen Deutung., 1976.

Erich Auerbach: Mimesis, Bern(Francke), 1946. (1)

إيريخ آورباخ: المحاكاة، ١٩٤٦ (انظر كذلك الطبعة الأمريكية الصادرة عن دار نشر جامعة "برنستون" في ١٩٤٦): .(١٩٥٣ كما أنه قد ترامي إلى سمعنا أن له ترجمة عربية، ولم نتمكن من العثور عليها حتى تاريخه. إرنست روبرت كورتيوس: الأدب الأوروبي والعصور الوسطى الأوروبية، برن (دار نست فرانكه المعادد (دار فرانكه كالمعادد المعادد (عليه كالمعادد المعادد المعادد (عليه كالمعادد المعادد (عليه كالمعادد المعادد المعادد المعادد (عليه كالمعادد المعادد ا

وقد صدرت لهذا الكتاب طبعة أمريكية (في ترجمة إنجليزية) عن دار نــشر جامعــة "برنستون" في ١٩٥٥، وثالثة فرنسية في عام ١٩٥٥، ورابعة برازيلية (باللغة البرتغالية المتداولة هناك) في ١٩٥٧.

رينيه فيلك، بالاشتراك مع أوستن وارن: نظرية الأدب، نيويـورك، ١٩٤٢ (انظـر كذلك ترجمته العربية التي قام بها إبراهيم سلامة):

Rene Wellek / Austin Warren: Theory of Literature, New York, 1942.

(٢) في مفهوم صورة الذات وصورة الآخر، أنظر (بالألمانية):

هوجو ديزرنك: الإيماجولوجيا المقارنة، (للمؤلف نفسه): مقدمة في الأدب المقارن، الطبعة الثالثة، ١٩٩٣، ص ١٢٥- ١٣٣.

Hugo Dyserinck: Komparatistik: Eine Einfuehrung, 1993, pp. 125-133.

- (٣) انظر مقالى (بالإنجليزية): Arab Fairy Tales المنشور في دورية:
- Art-in-society. de (zero issue).
- (٤) الإشارة المرجعية إلى الطبعة الإنجليزية من كتاب: إرنسست روبرت كورتيوس: الأدب الأوروبي والعصور الوسطى اللاتينية (مرجع سابق).
  - (٥) مرجع سابق.
  - (٦) "رينيه فيلك" و" أوستن وارن ": نظرية الأدب. . .
    - (٧) كورتيوس (مرجع سابق).
- (^) كارل جوستاف يونج: المجلة المركزية للعلاج النفسى (بالألمانية)، في: كورتيــوس: الأدب الأوروبي والعصور الوسطى اللاتينية (مرجع سابق).
- (٩) تعریف الخصوصیة (عن کتاب الدکتور محمد دویدار الصادر بالفرنسیة: الاقتصاد السیاسی علمًا اجتماعیًا، باریس، ۱۹۸۲، ص ۳۱):

Mohamed Dowidar: L'Economie Politique, une Science Sociale "تتكرر في ظل ملابسات معينة للتطور التاريخي الذي يمر به أحد المجتمعات أنشطة ذلك المجتمع بطريقة خاصة تصبح بدورها معلمًا للمرحلة التي يمر بها من التطور ويتميز هذا النشاط للأنشطة المجتمعية على نحو خاص بنوع من الانتظام الذي بفضله يمكن التعرف على علاقات تتكرر باستمرار بين مختلف النشاطات".

- (١٠) محمد لحبابي: مستقبل الشباب المغربي في الثمانينات، الرباط، ١٩٧١.
  - (١١) رينيه فيلك وأوستن وارن: نظرية الأدب (مرجع سابق).
    - (١٢) المرجع نفسه.
    - (١٣) المرجع نفسه، ص ٥٠.
  - (١٤) رينيه إتيامبل: مقالات في الأدب العالمي بحق، باريس، ١٩٧٥.

Rene Etiemble: Essais de Litterature (vraiment) Generale.

Horst Ruediger: Europaeische Literatur- Weltliteratur. Goethes Konzeption und die Forderungen unserer Epoche, in: Rinner, F.; Zerinschek, K.(Hg): Komparatistik. Theoretische Ueberlegungen und Wechselseitigkeit, Heidelberg, 1981, p. 39.

Deutscher Geist in Gefahr, 1932.

Earl Jeffry Richards: Modernism, Medievalism and Humanism. A Research Bibliography on the Works of Ernst Robert Curtius. Tuebingen

Persian Lyrics, or Scattered Poems from the Diwan – i- Hafiz. London, 1800; Hafiz, ed. Gertrude L. Bell. Tehran (Book Friends Society) 1962; Henri Broms, Two Studies in the Relations of Hafiz and the West. Helsinki, 1968.

وعن الطبعة الألمانية: ; Elisath Boelke, Zum Text des Hafiz. Koeln, 1958 ; انظر: هوجو فون هوفنستال: الأعمال الكاملة، فرانكفورت / ماين

Hugo von Hoffmannsthal: Saemtliche Werke: Kritische Ausgabe. Frankfurt am Main.

- (٢٠) الراحل "دارسي ريبيرو" في حديث له مع كاتب هذه الدراسة.
- (۲۱) روبرتو فيرنانديس ريتامار: نحو نظرية لأدب أمريكا اللاتينية، في: نحو نظرية لأدب أمريكا اللاتينية وما قاريه من الآداب، هافانا، ١٩٧٥.
- R. F. Retamar: Para una theoria de la literatura hispanoamericana, in: Para una theoria de la literatura hispanoamericana y otras aproximaciones, La Habana, Casa de las Americas, 1975.
- (۲۲) أنيك بنوا دوسيسوا / و: جى فونتين (تحرير): تاريخ الأدب الأوروبى، باريس، ١٩٩٣.

Annick Benoit- Dusaucoy/ Guy Fontaine (eds. ): Histoire de la littérature europeenne, Paris (Hachette), 1993.

- (٢٣) مارتن برنال: أثينا السوداء (صدرت له ترجمة عربية حديثة عن المجلس الأعلى للثقافة بالقاهرة في عام ٢٠٠٠م).
  - (٢٤) آورباخ: المحاكاة، مرجع سابق.
  - (٢٥) آورباخ: البلاط والمدينة، في: المحاكاة (مرجع سابق).
  - (٢٦) انظر: كارل مانهايم: علم اجتماع المعرفة (بالألمانية) ص. ٣٨١ وما بعده.

Karl Mannheim: Wissenssoziologie, 1964

Principia di una scienza nuova ترجمها المستقلة المستركة بين السعوب) أورباخ إلى الألمانية تحت عنوان: (العلم الجديد: حول الطبيعة المشتركة بين السعوب) Die neue Wissenschaft. Ueber die gemeinschaftliche Natur der Voelker, 1924.

(۲۸) في بداية حواره مع إدوارد سعيد، الذي أجراه معه "رتشارد كيرنسي" في التليفزيون الأيرلندي، وجّه إليه محاوره السؤال التالي: باعتبارك من خارج أوروبا، عندما تنظر إلى الداخل، هل تعتقد أن هنالك ما يمكن أن يعد تراثاً أوروبيًا واضعاله؟. هنا أجابه سعيد: "بلا شك؛ فإنه يمكن القول بوجود تراث أوروبي بمعنسي توفر مجموعة من الخبرات الموحدة بين قومياتها ودولها وإرث كل منها، الأمر الذي يجعلها تحمل عليها بأجمعها طابع أوروبا. ولكن ذلك لا يجوز أن يؤدي في الوقيت نفسه إلى فصلها عن بقية العالم فيما وراء أوروبا" (ترجمة م. ي). انظر:

Richard Kearney: Visions of Europe - Conversations on the Legacy and Future, Dublin: Wolfhound Press, 1992.

- (٣٠) مرجع سابق، ص XXV
- (٣١) رينيه إتيامبل: مقالات في الأدب العالمي بحق، باريس (جاليمار)، ١٩٧٣ (مرجع سابق).
- (۳۲) أدريان مارينو: إتيامبل أو المقارنة المناضلة، باريس (جاليمار)، ١٩٨٢. Adrian Marino: Etiemble ou le comparatisme militant
  - (٣٣) إنيامبل: مسائل الشعرية المقارنة، باريس، ١٩٦٠ ١٩٦٤.

Questions de poetique comparee, le babelien, Paris CDU- les cours de Sorbonne 1960-1964.

Feu l'Eurocentrisme; Feu sur l'Eurocentrisme

- (٣٥) برنال (مرجع سابق).
- Bob Quinn: Atlanteans: Our Middle Eastern Cultural Heritage, (77)

  .Dublin, 1987

بوب كوين: أطلانطيون: إرثنا الثقافي الشرق متوسطى (في إشارة منه إلى الأصول المصرية العتيقة، والتي ترجع إلى حضارة ما بين النهرين للثقافة الأيرلندية، معارضًا بذلك إرجاع ثقافة بلاده إلى أصول كلتية أوروبية شمالية.

Bob Quin: The Atlantean Irish: Ireland's Oriental and Maritime Heritage, The Lilliput Press: Dublin, 2005, pp. 272.

(٣٧) جيئورجى فويدا: أيوجد أدب أوروبى بجوار مختلف الآداب القومية في أوروبا؟ (بالألمانية):

Gyoergy Vajda: Gibt es eine europaeische Literatur neben den Nationalliteraturen /Einzelliteraturen Europas?, in: Europa Provincia Mundi, herausgegeben von: Leerssen, Joep; Syndram, K.U., Amsterdam- Atlanta, 1992, p. 101.

(۳۸) مجدی یوسف:

The Problem of Models in Contemporary Theatre, in: Art in Society, 2000, www. art-in-society. De.

(إشكالية النموذج في المسرح المعاصر).



## الأدب العولى وأدب العوالم(١)

## أرماندو نيشى

لقد اعتدنا استخدام مفهوم ومصطلح "الأدب الأوروبي" دون أن نعى أنه ليس له مقابل سوى "الأسطورة"، كما أوضح صديقى القاهرى مجدى يوسف الذى أوحى إلى "فرانكا سينوبولى" بكتابة "أسطورة الأدب الأوروبي" (١٩٩٩) (١٩٩٩). وهى أسطورة تولدت عنها أسطورة أخرى، كصورة لها، انعكست وانتشرت في جميع الاتجاهات، وهى أسطورة "الأدب العولمي و/أو الكوكبي". لقد استنت النهج نفسه الذى استولت به الأمم الأوروبية على "عوالم العالم" منذ بداية القرن السادس عشر على حد قول "كاموويش" (٢٥ العالم" منذ بداية القرن السادس عشر على حد قول "كاموويش"

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ترجمة د. فوزى عيسى.

<sup>(</sup>۲) تأثرت محررة هذا الكتاب، كما يشير إلى ذلك هنا زميلها "أرماندو نبيسشى"، أستاذ الأدب المقارن بجامعة "لاسابينزا" بروما، بدراسة كان مراجع هذه الترجمة الإيطالية إلى العربية قد نشرها بالفرنسية فى "أعمال مؤتمر الأدب المقارن فى العالم العربى" ثم ترجمت من بعد إلى الإيطالية ونشرت فى "كراسات جايا للأدب المقارن" في رومسا عام ١٩٧٧ تحت العنوان نفسه الذى استعارته عنها "سينوبولى" واتخذته عنوانًا لكتابها المشار إليه: "أسطورة الأدب الأوروبي" الذى نشر بالإيطالية عام ١٩٩٩. أما دراسة المراجع: "خرافة الأدب الأوروبي" المنشورة فى الفصل السابق على هذا الفصل مباشرة فهى امتداد موسع للدراسة المذكورة التى سبق أن استوحتها محررة هذا الكتاب: فرانكا سينوبولي. (المراجع)

<sup>(</sup>۳) لويس دى كاموويش (۱۰۸۰ – ۱۰۲٤ Luiz de Camoes) كاتب برتغالى مات مغمورًا أو شبه مغمور، ولكنه اشتهر بعد وفاته خاصة من خلال ملحمته التى صارت معلمًا قوميًّا للأدب البرتغالى في القرن السادس: "اللوسيتانيون" (أي أهل البرتغال). وقد=

(انظر الجزء الثانى من كتابه "اللوسيتانيون" I Lusiadi ، ص ٤٥). و هي العملية التي انتهت، تحت قيادة الولايات المتحدة، في فترة ما بعد الحرب العالمية الثانية في القرن العشرين، عندما غربت شمس الاستعمار الإمبريالي وبدأت، كما يؤكد إدوارد سعيد، إمبريالية مازالت في مرحلة التخبط، ألا وهي إمبريالية ما يسمى بالعولمة.

هناك بالأحرى الآداب الأوروبية للدول الإمبريالية التى غزت العوالم الأخرى من خلال لغاتها. فلدينا اليوم أدب عولمى هو الأدب الذى وحدد القانون السلعى الكوكبى وصناعة الثقافة الجماهيرية، مقابل أدب العوالم الذى يتمثل فى اتخاذ كلمة وموقف مشترك يعبر عن العوالم المختلفة التى لا تود الانخراط فى السوق الأحادية لكافة السلع أو بالرجوع إلى لغتها الوحيدة التى يفرض على الجميع أن ينصهر فيها ويذوب.

ماذا يحدث إذن في عصرنا هذا الذي يتميز بأن ما يوصف فيه بالكونية هو هيمنة القوى الاقتصادية العابرة للقوميات والاتصال الدولي الفوري؟ يحدث ذلك في عصرنا الحالي الذي تعيش فيه نسبة اثني عشرة في المائة من مجموع البشر على استغلال وتبديد ثروة نافدة، بينما يعيش ثمانية وثمانون بالمائة من بني الإنسان في صراع لا ينتهي مع البطالة والفقر والقهر؟ ماذا يحدث للأدب؟ هل يمكن أن نعتبره هو أيضًا – على الصعيد العالمي بالطبع – المعلم الرئيس للنزعة الإنسانية كما وصفه يوزيف بروديسكي Josif في عام ۱۹۸۷م؟ أو بصفته القوة الوحيدة القادرة على المعارضة

<sup>=</sup>خاطها حول اكتشاف "فاسكو دى جاما" للهند فى عصر الغزوات التى قامت بها الرأسمالية التجارية البرتغالية لآسيا، عبورًا بإفريقيا، وما صار يعرف من بعد بأمريكا اللاتينية. (المراجع)

والوقوف أمام شطحات الديمقراطيات الرأسمالية، كما قال سلمان رشدى في عام ١٩٩٠م؟

فلنر: إن الأدب العالمي Weltliteratur (الذي تقوم فكرته على التوحيد بين الشعوب بفضل الاعتراف بالقيم المشتركة بينها) لم يعد "حلما"، كما كان يرى جوته Goethe في عام ١٨٢٧م، ومن ثم شعراء الرومانسية، وإنما أصبح - كما يؤكد ماركس وإنجلز في إعلان عام ١٨٤٨م - السوق العالمية للأدب الذي تبيعه الثقافة الجماهيرية من خلال تقديمه كواجهة نبيلة وروحانية لنفسها. وإلى جانب هذا الأدب العالمي Weltliteratur، الذي تأقلم إلى حد ما مع قوانين السوق هناك أيضًا أدب العوالم الذي يشرع في تكوين شبكة كوكبية من المعارف والتعرف على الآخر من خلال الترجمات والتفاعلات المتعددة المتبادلة. وأدب العوالم هذا الذي أتحدث عنه يحتم علينا التصدي لعولمة الثقافة الجماهيرية والسوق الموحدة بين أوروبا وأمريكا الشمالية: فهو أدب بديل وطوباوي. إنه ينزع إلى أن يصبح المنطقة المتحركة الخارجة عن الهيمنة والتي لا تكشف عن نواياها، على حد قول "إدوار جليسان"(١٤) الهيمنة والتي لا تكشف عن نواياها، على حد قول "إدوار جليسان"(١٤) المهيمنة والتي لا تكشف عن نواياها، على حد قول "إدوار جليسان"(١٤) المهيمنة والتي لا تكشف عن نواياها، على حد قول "إدوار بليسان"(١٤) المهيمنة والتي لا تكشف عن نواياها، والعنصر التعبيري والتطوري للاتسصال

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) شاعر وأديب ومفكر من المارتينيك بالبحر الكاريبي. ولد عام ١٩٢٨ واختلف إلى الليسيه في عهد الاستعمار الفرنسي لبلاده، حيث كان من بين من تعلم عليهم "إيميه سيزار"، مؤسس نظرية الزنوجة. رحل إلى باريس للدراسة الجامعية حيث أسس هناك جبهة لتحرير بلاده من الاستعمار، مما جعل شارل دو جول يأمر باعتقاله في منزله وحظر سفره إلى المارتينيك عام ١٩٦١م، ولم يرفع ذلك الحظر إلا في عام ١٩٦٥، وفي وبعد عودته إلى بلاده أسس هناك "معهد الدراسات المارتينيكية" في عام ١٩٦٧، وفي عام ١٩٨٨ أصبح محاضرًا في جامعة لويزيانا بالولايات المتحدة الأمريكية، وهو يعمل منذ عام ١٩٩٥ أستاذًا للأدب في جامعة مدينة نيويورك. (المراجع)

"الحسى" والاعتراف القائم على الندية المتبادلة وغير العنيفة بين الثقافات. وهو في الوقت نفسه ينزع للخروج عن إطار التنظيرات المحورية والبراجماتية المتأصلة في العرف الأوروبي، كما يبدو أنه يريد أن يسلم نفسه طواعية لمعرفة ذات طابع تاريخي يسهم بنفسه في تكوينها وتغذيتها. لكنه تاريخ مختلف ما زال يحبو في مهده. إن أدب العوالم هذا يحتضن مشروع مغامرة "حركة سياتل"، ذلك المشروع الذي يناضل ويؤمن بأنه "من الممكن أن يكون هنالك عالمية أخرى".

أما "الأدب الأوروبي" فيبدو أنه بقى موضوعًا أكاديميًّا بحتًا أو، على أفضل الفروض، موضوعًا تعليميًّا. فالأدب الأوروبي هو مفهوم تجريدي يتمثل باختصار في فكرة أن الدول "الكبري" في أوروبا - كما يرى "برونتيير" (°) F. Brunetiére في بداية القرن العشرين - قد فرضت سيادتها شيئًا فشيئًا على الدول الأخرى: إيطاليا وإسبانيا وفرنسا وألمانيا وإنجلترا، بداية من "عجينة مشتركة" أصبح "فرانتز فانون" يطلق عليها "القاعدة الإغريقية - اللاتينية". ويتولى كورتيوس E. R. Curtius، في كتابه الأساس الذي يعالج بالتحديد انتقال ذلك الإرث من التراث القديم "الكلاسيكي" الإغريقي اللاتيني إلى التراث الحديث للدول الغربية، انتقاد أفكار الأدب الأوروبي عند "برونيتيير" Brunetiére و"فان تيجيم" (Paul Van Tieghem) (٢)

<sup>(°)</sup> ناقد ومؤرخ أدبى فرنسى ولد عام ١٨٤٩ وتوفى فى ١٩٠٦. ذاعت شهرته منذ أن أسهم بمقالاته فى مجلة "العالمين" Les Deux Mondes التى صار فيما بعد رئيسًا لتحريرها. وقد عنى بصورة خاصة بالتأريخ لحقب الأدب والمسرح الفرنسى. (المراجع)

<sup>(</sup>٢) من أقطاب مدرسة التأثر والتأثير الفرنسية الوضعية في الأدب المقارن، وهو من مواليد عام ١٨٧١ حيث كان من الرعيل الأول الذي شارك "فرنان بالدنسبرجر" في=

متبنيا رؤية الشاعر "فاليرى لاربو" Valéry Larbaud التى تقوم على هيمنة ثلاثية مركزية فرنسية - ألمانية - إيطالية وحزام من المناطق الطرفية، ذات الطابع الحدودى المميز: الإسكندنافية، والسلافية، والرومانية، واليونانية، والإسبانية، والكتالونية، والبرتغالية والإنجليزية، بينما تأتى الإسبانية والإنجليزية في المقدمة منها جميعا سواء من حيث القدم أو الامتداد الشاسع عبر الأطلنطى.

=تأسيس تلك المدرسة. (المراجع)

<sup>(</sup>۷) شاعر ومترجم أدبى فرنسى ولد عام ١٨٨١ عن أسرة موسرة، إذ اكتشف والده قبل رحيله المبكر نبغا فى "قيشى" وقام باستغلاله لصالحه مما أدر عليه أموالا طائلة أنفقها ابنه "فاليرى" على الرحلات باهظة التكاليف حول العالم وتعلم اللغات وتقديم الآداب الأجنبية للفرنسيين من خلال ترجمتها إلى لغته الأم، بل إنه بعد أن أجاد الإسبانية، والإنجليزية، والإيطالية كان حريصًا على تعريف قراء تلك الثقافات بآداب بعضهم البعض من خلال كتاباته فى دورياتهم. تحمس فى مطلع القرن العشرين لرواية "عوليس" لـ "جيمس جويس" وقام بمراجعة ترجمتها إلى الفرنسية والتنشير بأهميتها مما لعب دورًا حيويًا فى تحول التيارات الأدبية فى الغرب فى أوائل القرن الماضي. كما ترجم إلى الفرنسية "جوزيف كونراد" و"وليام فوكنر" من بين كتاب آخرين، وبذلك كان على طبيعته الخجول مناضدلا صلبا من أجل فكرة "الأدب العالمى" فـى مرحلة تاريخية عرفت آنذاك بصعود النعرات القومية الأوروبية. وقد توفى "فاليرى لاربو" الذي لقبه جان كوكتو بـ "العميل السرى للأدب" فى عام ١٩٥٧ بعد أن ظـل قعيد الفراش لا يقوى على الحركة أو الكلام لمدة عقدين من الزمان بعد إصابته بانفجار فى شرايين اللحاء المخى. صدر له فى شبابه (عام ١٩٠٨) ديوان "قصائد هاو موسـر". (المراجع)

إن كورتيوس<sup>(^)</sup> يروق له النموذج الخاص بالمركز والأطراف الدى طرحه "لاربو" Larbaud، ذلك أنه يرسم بدوره خارطة استعمارية للتاريخ الفكرى الأوروبي، فاصلاً إيَّاه عن السياسة، وهو – عند كورتيوس – من العيوب التي تتميز بها فرضية المقارنة التي يطرحها "فان تيجن".

على أنه في جميع الأحوال يبدو أن فكرة الأدب الأوروبي كانت دائما تتعلق بالعلاقة بين الآداب القومية للدول الغربية في هذه القارة، والتي يتم اعتبارها وتأهيلها على أنها "كبرى"؛ فهي نفس الدول التي استعمرت العوالم (حتى داخل أوروبا نفسها، التي كانت أول ما تم غزوه من الأراضي) حاملة معها إلى كل مكان "نور" حضارة "أرقى" كما أنها تتصف بال "عالمية": أي بي "نور" الغرب.

على أنه سواء فضلنا اللعبة الغربية عند "برونتيير" أو خارطة المركز والأطراف عند "لاربو - كورتيوس"، فإنه لا بد أن نتبين أن كلا النموذجين - شأنهما في ذلك شأن سائر النماذج الأخرى - قد شيد حول الأيديولوجية غير المعلنة للنموذج الأوروبي - الغربي الذي يتسم بالهيمنة والعولمة. ومن كليهما تم استبعاد أو تهميش كل من الأدب البرتغالي والأدب الروسي إلى حد كبير، وهما الأدبان اللذان ينتميان إلى دولتين سيطرتا على إمبراطوريات عالمية كبيرة انطلاقًا من وضعين ملتبسين ومتناقضين في آن؛ الأولى لكونها أصغر الدول الاستعمارية، والثانية لأنها أكبرها، وقد أرادت أن تزداد اتساعًا وحجمًا باستمرار إلى أقصى الغرب وأقصى الشرق على حد سواء.

<sup>(^)</sup> منظر رئيس لنظرية "الأدب الأوروبي" التي راح يدافع عنها ويدعو لها بعد الحرب العالمية الثانية خاصة من خلال كتابه ذائع الصيت "الأدب الأوروبي والعصور الوسطى اللاتينية" (١٩٤٩). انظر نقدى لنظريته في دراستي المنشورة بهذا الكتاب تحت عنوان "خرافة الأدب الأوروبي". (المراجع)

فيم إذن يتمثل "التاريخ المختلف" الذي أود أن أطرحه؟ أولاً وقبل كل شيء أعتقد أنه من الضروري المقارنة بين التاريخ السياسي والتاريخ الأدبي حتى تبعث أنفاس الحياة في أرجاء "دراسة ثقافية" حقة متعددة الأطراف ومركبة. وفي إطار هذا التصور المفاهيمي يصبح من الممكن تطبيق الشاعرية التي سميتها من قبل "التخلص من النزعة الاستعمارية الأوروبية".

فى الواقع، وهو ما أكرره هنا: تبلورت عولمة الأدب الأوروبي – كما أشار الشابان ماركس وإنجلز عام ١٨٤٨ – ليس فيما حلم به "جوته" وفريدبريش شليجل Friedrich Schlegel، أى ب "شعر عالمي" يبتعد عن القلب الألماني لأوروبا، وإنما بالاستيلاء المتزايد على العالم من جانب القوى الإمبريالية الاستعمارية في القرن التاسع عشر. وقد كان إدوارد سعيد هو الذي بين بقدر كبير من الوضوح العلاقة بين الآداب الأوروبية والاستعمار، خاصة في كتابه "الثقافة والاستعمار" Culture and Imperialism الذي صدر عام ١٩٩٣م. غير أنه من الصحيح أيضًا أن الآداب الغربية قد أعطت دفعة لميلاد الآداب غير الأوروبية الناطقة بلغات أوروبية؛ إذ تفاعلت مع الآداب الأم بأن غزتها وغيرتها وحولتها وهجنتها من داخل لغاتها نفسها.

ومنذ اللحظة التى تتشكل فيها الآداب الجديدة "المهجنة" تتشكل أيصناً، إذا صبح التعبير، "عقدة أدبية مشتركة" بين أعمالها وكتابها، وبين أعمال وكتاب ما يسمى باللغات الأم و/أو المتروبوليتانية: نصوص وموضوعات وكتاب "يتراسلون" ويؤثر بعضهم فى البعض الآخر حتى يكوننوا "منطقة تبادل" حقيقية منتشرة ومعدية لكل العوالم المحيطة، على أن تكون هذه العملية على مشهد من الجميع. ولكنى لست مقتنعًا بذلك. عمومًا من الممكن التفكير باختصار فى الحداثة "كنظام عمره ٥٠٠ عام"، حسب تعريف "نوام شومسكى" Noam Chomsky، الذي يشبه غزو وتملك هذا الكوكب من جانب

الرأسمالية الأوروبية عبر دولها الاستعمارية: الأكثر تقدمًا والأكثر حضارة، الأكثر غنى والأفضل تسليحًا، الأكثر "أهمية" والأزيد "مسيحية"، الأكثر "روحانية" و "كونية". ومن أجل هذا كله فهي تحظي بمهمــة عالميــة: هــي باختصار "ثقافة إمبريالية". هكذا تمركز في كل العوالم استعمار للأراضي لم يتمكن من مقاومته سوى نذر قليل من الحضارات: بعض قلاع الإسلام، والصين، واليابان. لقد اقتلع الاستعمار ثقافات من جذورها وقصى عليها واستغل الأرض والرجال والنساء والأطفال فيها. وهو الآن بعد أن انسحب منها وتراجع عن الاحتلال المباشر لأراضيها، إذ به يسيطر عليها اقتصاديا وعسكريا "عن بعد". إن هذا النظام الاستعماري الجديد هو الذي يمثل "النظام العولمي الجديد" أو "العولمة"، التي ما أكثر الألسنة التي تلوكها اليوم، حتى ألسنة الأدباء أنفسهم. هذا النظام الجديد الذي لا يتردد عن فرض نفسه "بالقوة العسكرية"- في البلقان وفي الخليج العربي، في نيكاراجوا وفي المحيط الهادي كلما تطلبت مصالحه ذلك، في حين يترك المتقفين يلهون بالدمي الأكاديمية لـ "ما بعد الحداثة"، و "نهاية التاريخ" ويدع العولمة نفسها محض موضوع لندواتهم.

هذا هو إذن المسرح العالمي في عصرنا، ولكني أعتقد أن الآداب الأوروبية الأم يمكن، بل يجب أن يتم سردها أيضًا من منطلق عكسى، منطلق التخلص من هيمنة النزعة الاستعمارية، وذلك من خلال كتابة تاريخ أدبي سياسي مختلف. وبصورة أوضح: من المعروف أن استعمار أوروبا للعالم (من القرن السادس عشر إلى القرن الثامن عشر) وما أعقبه من استعمار إمبريالي يمثل المراحل التي سبقت ما يعرف الآن "بالعولمة الشاملة" للعوالم. وأعتقد أن هذه العولمة لا بد لها، خاصة خلال مسيرتها الاستعمارية العالمية، من التعرف على مسارها التاريخي. فإذا نظرنا بهذه الطريقة إلى تطور الحداثة، فإن التاريخ الأدبي السياسي الذي أقترحه يمكن أن يكشف عن تطور الحداثة، فإن التاريخ الأدبي السياسي الذي أقترحه يمكن أن يكشف عن

تيار مختلف عن ذلك التيار الغالب، التيار الإمبريالي المعولم: تيار التخلص من الاستعمار "الروحي". أما من الناحية السياسية فأهمية ذلك لا تتحصر في الوجهة المنهجية وحدها، وإنما تتسحب بالمثل على وجه الخصوص على قيمتها المناهضة للإمبريالية.

كم هو غريب جرس هذه الكلمات، أليس كذلك؟ فهى تبدو وكأنها أسلحة لغوية غير لائقة إطلاقًا، بل وباعثة على الخجل، أو هى على الأقل قد عفى عليها الزمن، حطام ليس له معنى من أيام تشى جيفارا و"فانون"، ومن أيام سارتر ولومومبا. فما فائدتها اليوم فى عصر الإنترنت، و"حروب البشرية" وتحرير الأسواق؟ أعتقد اليوم بالذات أن عدم وجود لغة ونظام للتمرد الفكرى والحضارى هو أشد صور المعاناة حدة للمقهورين الذين يتوقون إلى طريق للخلاص، أو على الأقل إلى شعاع من الضوء ينير لهم الطريق. وكما قال رئيس بوركينا فاسو الشاب، "توماس سانكارا" Thomas Sankara، الذي تم اغير اغتياله فى عام ١٩٨٧م على يد من رأوا فيه شخصًا غير مناسب وغير مريح: "على إفريقيا أن تبدع مستقبلها". هذا هو الواجب الذي يتعين على أولئك الذين يقاتلون إلى جانب إفريقيا، بجانب أولئك "الفقراء"، الذين تحدث عنهم سيمون فايل Simone Weil: مقهورى العولمة، أى إلى جانب مجموعة الثمانية والثمانين بالمائة من العوالم، حتى ولو عاش أولئك المتضامنون معهم في ذلك العالم – عالم "الأيام السعيدة" لمجتمع الاثنى عشر بالمائة.

فلنعد إذن إلى المنحى الأدبى لحديثنا: تُرى، ما القيمة السياسية المناهضة للإمبريالية بالنسبة إلى تاريخ أدبى أوروبي يتوجه للتخلص من النزعة الاستعمارية؟ كل ما في الأمر أنه يسلك طريقًا تاريخيًّا خاصًّا وغير مسبوق، حيث يطرح نوعا من النظام الطبقى التنازلي لانحسار الاستعمار: من الإمبراطوريات الاستعمارية الأيبيرية الأولى، حيث كانت الأولى أيصنًا

في الانحسار، إلى "الوحوش" الاستعمارية في أيامنا هذه: الولايات المتحدة وروسيا الأوروبية الآسيوية. إن هذه الفرضية التأريخية المختلفة تطرح قضية هذا الانحسار الاستعماري نفسه من منظور القيمة التي تخصتنا نحسن بوصفنا أوروبيين، وهي قيمة يمكن زعمها فقط من وجهة نظر تاريخ الثقافات الأوروبية الأم التي آل بها الحال إلى التطور مع الثقافات الواقعة تحت الاستعمار، من خلال إبداع، أو عدم إبداع، ما أطلقنا عليه من قبل "رابطة أدبية مشتركة" متوهجة ومفيدة. تاريخ يتلاقي بشكل تلقائي مع تاريخ الإبادة والاستغلال، مع تاريخ الرأسمالية ومن ثم العولمة، ولكنه في الوقت نفسه، تاريخ مختلف تحكيه تواريخ الآداب القومية، بل حتى الآداب المقارنة أو "أوروبية النزعة" (فهناك اليوم من يكتب تواريخ آداب أوروبا "ماستريخت"

إنى سأحاول، من ثم، رسم ما يسمى بالصورة الزمنية، التى مازالت مشوشة ومتداخلة، ولكنها ربما كانت أيضًا (جد) بسيطة ودقيقة لهذا "التاريخ المختلف". ولكن من الضرورى أولاً أن نتذكر أن العصر هو عصر التتابع التاريخي الرسمى، وأن القيم التي أنا بصدد الحديث عنها ليست ناتجة عن "نتائج" أو "خصائص أساسية" غير معلنة للدول الاستعمارية أو عن نشاطها الاستعمارى الضخم الأكثر أو الأقل عنفًا: ففي هذا الأمر كان البرتغاليون مخادعين شأنهم شأن البريطانيين أو الإيطاليين، كل هذا لا بد من قوله بوضوح: فأنا لا يخالجني أدني شك في ذلك.

إن أول إمبر اطوريتين استعماريتين أقامتهما السدول الأوروبية هما الإمبر اطورية البرتغالية والإمبر اطورية الإسبانية. وهكذا نجدهما، على رأس التصنيف الزمنى التنازلي لانحسار الاستعمار. فقد نشأتا بسرعة كإمبر اطوريات، عند عودة كريستوفر كولومبوس من العالم الجديد. وفي عام

199 مقام البابا "ألكسندر الرابع بورجيا" بالوساطة بين الدولتين الأيبيريتين، وهو ما ترتب عليه صدور "وثيقة كوتيرا البينية" Bolla Inter Coetera، التى حددت بدورها خط الطول الرئيس على طول سلسلة جبال الأطلنطى الوسطى (رايا) كخط يقسم الأراضى إلى قسمين طوليين: في الغرب الأراضى التسي تستولى عليها البرتغال (التي كان تستولى عليها البرتغال (التي كان اهتمامها منصبًا على آسيا أكثر منه على العالم الجديد). وقد قبلت الدولتان المسيحيتان المرسوم البابوى (وقامتا بترحيل خط الرايا عدة كيلومترات خلف جزر الأزورى) وتوقيع معاهدة " تورديسياس" Tordesillas التسي تجعل البرازيل من حق البرتغال حتى وإن كانت واقعة غرب خط الرايا، وذلك في العام التالى.

بعد ذلك حقق الأدب البرتغالى انطلاقة كبيرة فى أعقاب الفتوحات التى تحققت فى عوالم جديدة بعيدة، رابطًا مصيره على الفور بمصير مغامرت عبر المحيط ومصير الأراضى خارج القارة الأوروبية. وهكذا أبدع الأدب اللوسيتانى (البرتغالى) مع "لويس كاموويش" Luis Camoes قصيدته الوطنية "أيها اللوسيتانيون"، التى كتبت فى الفترة بين عامى ١٥٤٥ و ١٥٧٠م، فهلى القصيدة التى كتبت ليس بين مضاجع ومطابخ ليشبونة، ولكن بين الهند وكمبوديا. وتحكى الأسطورة أن مخطوط القصيدة قد نجا مع كاتبها من الغرق عند مصب نهر الميكونج Mekong حتى لكأنها تبدو قصة من قصص رامبو أكثر من كونها قصة أديب أوروبى يعود تاريخه إلى نحو خمسمائة عام خلت.

وقصيدة "أيها اللوسيتانيون" لا تتغنى ولا تروى رحلات فى عالم ما بعد الموت المسيحى، ولا فى منطقة مانسسيا Mancia الداخلية، ولا فى الجزيرة الخرافية للدوق الساحر ميلانو بروسبيرو Milano Prospero، ولكنها تحكى مغامرة "فاسكو دا جاما" Vasco Da Gama وسفنه عبر المحيط إلى

الهند، مجتازا إفريقيا وحاملاً بعيدًا رسالة "بارتولوميو دياز" Diaz. Diaz. وبالقصيدة اللوسيتانية يصبح الأدب البرتغالى بالفعل أدبًا قوميًّا: فهى تمثل المجد الشعرى للمغامرة "الحقيقية والخالصة" (الفقرة الخامسة، ٩٨) (وليست العجائب التي أنتجها الخيال في أثناء الجلوس إلى المائدة) وذلك بالنسبة لشعب بكامله، يعيش في وطن "صغير" (الفقرة السابعة، ٢)، يقع على حافة الأطلنطي في أوروبا، والذي سوف يصبح له السطوة على أكثر الإمبراطوريات اتساعًا: فهي قصيدة وطنية وهي، في الوقت نفسه، خريطة للعوالم (الفقرة العاشرة، ٩٢ وما يليه).

إن الأسطورة، أو صورة الذات اللوسيتانية في قصيدة الحنين التي تعبر عن الأدب والثقافة البرتغالية بدايـة مـن الرومانـسية، فـسرها الأدبـاء والمؤرخون على أنها "الحنين إلى الإمبراطورية المفقودة". وفي رأيي أنه يمكن قراءتها بصورة أفضل إذا اعتبرنا أن الحنين هو حنين إلى بداية الإمبر اطورية initium imperii: أي إلى عملية ميلاد المغامرات جميعها والبطولة المكتملة ؛ إلى حياة مازالت ممكنة من جديد، ويمكن بناؤها على المحيطات بقلاع منشورة نحو عوالم بعيدة ومجهولة. حنين إلى همة الفتح التي ليس لها حدود والتي تجلب مجدًا غير مسبوق وغير مـشهود (خاصـة وأنه ليس له حدود)، لكنه سينطفئ في الإدارة الكئيبة للحاضر، في النظرة المليئة بــ: "todos os sonhos do mundo" الذي ينظر إلى "تباكاريا" Tabacaria المقابلة، مثلما هو الحال في شعر "ألفارو دي كامبوس- فيرناندو بسووا" Alvaro de Campos- Fernando Pessoa (فقد وصف "بيسووا" نفسه، من بين الأوصاف العديدة التي أطلقها عليها، بأنه "سبستياني عقلاني سس .("sebastisnista racional

<sup>(</sup>٩) بالبرتغالية، وهي تعني: "كل أحلام هذه الدنيا". (المراجع)

إن الحنين هو الحنين إلى الشباب المطلق المقدام الذي يحاول مجاراة جميع تطلعاته وأحلامه، لكنه سرعان ما ينقصم قبل الأوان، مثل حياة الملك الشاب دون سيباستيانو Sebastiano في المعركة أثناء هزيمة القصر الكبير في المغرب الأقصى ضد الموريسكيين عام ١٥٧٨م. إن قصيدة كاموويش Camoes مخصصة بالفعل لهذا الملك، لتلك الحقبة التي ما زالت تفتقر إلى النضيج. وهو الملك الذي سيؤدي موته بعد فترة وجيزة إلى سقوط البرتغال نفسها في أيدي التاج الإسباني تحت قيادة فيليب الثاني، وإلى ظهور الأسطورة اللوسيتانية القومية الأخرى: السيبيستيانية. تلك الأسطورة الزعيمة بأن الملك الشاب لم يمت في المعركة المغربية وأنه، إن آجلاً أو عاجلاً، سوف يعود ليستأنف من جديد رحلة شبابه المنقطع، ومسيرة شعبه، وتجديد ميلاد مغامراته الممكنة.

هكذا يلتحم الحنين والسيبسينيانية معًا في أعماق جسد الثقافة اللوسيتانية وعصورها. وهكذا، شيئًا فشيئًا على مدى خمسمائة عام من الحداثة، تسير الآداب الناطقة بالبرتغالية والإسبانية جنبًا إلى جنب مع الدولتين الاستعماريتين، حتى شكلت مجموعات أدبية مرتبطة بها ومتكاملة معها تحمل الآداب الأم داخل إطار اللوسوفونية (لعامة الشعوب التي صارت تتحدث الإربغالية)، وتلك التي أصبحت تتحدث الإسبانية (الإسبانوفونية)، وليس على البرتغالية)، وتلك التي أصبحت تتحدث الإسبانية (الإسبانوفونية)، وليس على رأسها. يكفي هنا أن نلقى نظرة على المعاني الشعرية في الحداثة البرازيلية منذ "بيان أكل لحوم البشر" Oswaldo de Andrade للسائدرادجيه المعاني المعاني الشعرية في المعاني السوالدو دي الدرادجيات المعاني المعاني

<sup>(</sup>١٠٠) بالبر تغالية ومعناها: تيار المحيط الثقافي للبرتغال الاستوائية. (المراجع)

أما الحديث عن إسبانيا فهو يختلف بعض الشيء، ولكنه يصب في المصب نفسه. وهو ما يتعلق بعملية الانقلاب (سواء كانت أكثر أو أقل حدة وافتراسا: وهنا تجدر الإشارة إلى مدى الاستقبال الإيجابي لصورة كاليبان Caliban عند شكسبير في الثقافة النقدية لأمريكا اللاتينية) التي أدت إلى ابتلاع المركز - الرأس الخاص بالوطن الأم الأوروبي في مجتمع مُهجَّن متعدد الأعراق. إن ما يسمى "بظاهرة" الآداب الإسبانية الأمريكية في خمسينيات وستينيات القرن العشرين تعنى بالفعل مولد تلك العملية الطويلة من الانحسار الاستعماري القاري المتبادل. وقد كتب "جارشيلازو دي لا فيجا" Gracilaso de la Vega، وهو هندى مُهَجَّن ولد في "جوسكو" في بيرو، بين القرنين السادس عشر والسابع عشر، أعمالاً تاريخية وملحمية تفتتح وتؤسس لهذه الجماعة الأسبانية والأمريكية. وقد توفى "جارشيلازو" في مدينة قرطبة ذات الصبغة الإسبانية القح في عام ١٦١٦م، و هو العام نفسه الذي توفي فيه سيرفانتس وشكسبير. ومن قبله حكى "ألفارو نونييز كابيزا دي فاكا" Alvaro Nunez Cabeza de Vaca فاكا" Alvaro Nunez Cabeza de Vaca ١٥٤٢م كيف يستطيع الإسباني أن يصبح هنديًّا ما إن يهيم على وجهه من فلوريدا إلى المكسيك.

إن "بنيامين فرانكلين"، أحد الآباء "اللامعين" لأكبر ديمقر اطية في العالم - الولايات المتحدة الأمريكية - كتب يقول في عام ١٧٥١م:

"إن عدد الأشخاص البيض فعلاً في العالم ضيئيل جداً بالنسبة لسواهم. فكل إفريقيا سوداء أو سمراء؛ (...) وأيضاً كل أمريكا (فيما عدا الوافدين الجدد). وفي أوروبا: الإسبان والإيطاليون والفرنسيون والروس والسويديون لهم ما يسمى بالبشرة السمراء، وكذلك شأن الألمان فيما عدا

السكسونيين الذين يشكلون مع الإنجليز الهيكل الرئيس للسكان البيض على وجه الأرض. حبذا لو زاد عددهم."

ولكن فرانكلين كتب هذه الكلمات وهو في الخامسة والأربعين من العمر قبل اختراع القضيب الواقى من الصواعق. ومع فرانكلين ننتقل إلى المستوى الثاني من التصنيف التاريخي: وهي مرحلة الاستعمار البريطاني الذي يتزامن معه الاستعمار الفرنسي؛ فهاتان الدولتان انطلقت يعد الإمبر اطوريتين الأيبيريتين، ولكنهما أنشأتا أكبر إمبر اطوريتين "حديثتين" وناضجتين، تم استكمالهما في القرن التاسع عشر. فنحن أمام أكبر دولتين أوروبيتين تعتبران فعلاً من حملة لواء الحضارة؛ بريطانيا العظمي، التي أسست "ثقافة استعمارية" حديثة. فالمفكرون الاستعماريون في المملكة المتحدة - كما أوضح لنا إدوارد سعيد - قد اعتقدوا وعملوا على الاعتقاد بأن الإمبر اطورية الجديدة قد فاقت روما وجميع الإمبر اطوريات السابقة في التاريخ، تلك الإمبراطوريات التي تتصف بالبربرية واللصوصية، آخذة على عاتقها "واجب الرجل الأبيض": وهو نقل "الحضارة" إلى الشعوب الهمجية والبدائية والذي تخلت عنه فيما بعد (بمناسبة الحرب ضد إسبانيا للاستيلاء على الفلبين في ١٨٩٨م) إلى البيض yankee: المستعمرين السابقين الـــنين حكموا في القرن التالي، كما يقول كيبلنج Kipling. وفرنسسا، تلك الأرض المسيحية جدًّا التي خرج منها منظر السيطرة الاستعمارية "الحقيقية": فخامـة فرانشسكو الأول، الذي أنهى عقدة بورجا بالنسبة لمعاهدة توردسياس Tordesillas المشبوهة. فرنسا التنوير والثورة البرجوازية.

وقد تقوضت الإمبراطوريتان البريطانية والفرنسية في الخمسينيات والستينيات من القرن العشرين من خلل الحروب الأخيرة، وخاصة المتوسطية منها، وهي حروب الجزائر وقبرص والسويس (التي كانت فيها

الدولتان الأوروبيتان المتحضرتان في خندق واحد ضد عبد الناصر وما أُطلق عليه آنذاك في أوروبا "القومية العربية"). وكما أنشأتا أحدث وأوسع الإمبراطوريات الاستعمارية - حيث يتشابه معهما الاستعمار البلجيكي والهولندي إلى حد كبير - أنتجتا أيضًا تراكما هائلاً لـ "نظرية ما بعد الاستعمار" التي صارت تشغل الآن عقول العديد من المفكرين والأكاديميين الأوروبيين والأمريكيين والأفارقة والآسيويين الاستراليين. وهو جدل حضاري واسع ومشرف مازال "في مرحلة التكوين" وإن كان يهدف إلى طمس صور الانحسار الاستعماري للإمبراطوريتين الأيبيريتين السابقتين على حد قول الكوبي "ريتامار "R. F. Retamar"، كما أنه يشهد في الوقت نفسه على أن الانحسار الاستعماري البريطاني والفرنسي يسيران بمنحي مختلف عن منحي تلك الإمبراطوريتين بوصفه مسألة منفتحة على عصرنا الحاضر.

ومن المهم أن نوضح تمامًا أن الأدبين الأكثر أهمية في عصر الحداثة لا يبدوان مندمجين مع الآداب المتولدة عنهما، مثلما هو الحال في الأدبين اللوسيتاني والكاستاليوني. ومع ظهور الاستعمار الكوكبي للولايات المتحدة، وعولمة الأسواق واتساع الشقاق بشكل متزايد بين السشمال والجنوب في العالم، يبدو كتَّاب الانحسار الاستعماري في إفريقيا وآسيا والكتَّاب والفنانون

<sup>(</sup>۱۱) شاعر وناقد كوبى شهير، شارك فى الستينيات والسبعينيات بخاصة فى موتمرات الجمعية الدولية للأدب المقارن"، حيث قابلته للمرة الأولى فى المؤتمر الخامس لتلك الجمعية عام ١٩٦٧. وهو منظر مهم لنظرية استقلال النظام المعرفى والقيمى الجمالى لآداب أمريكا اللاتينية عن آداب أوروبا وأمريكا الشمالية. انظر كتابه (بالإسبانية): نحو نظرية لأدب أمريكا (الجنوبية) الناطق بالإسبانية وما قاربه من الآداب المشابهة، (هافانا، ١٩٧٥). انظر كذلك إشارتى إلى تنظيراته فى كتابى: التداخل الحضارى والاستقلال الفكرى،١٩٩٥، ص ١٤٤ وما بعده. (المراجع)

السود والأقليات الأخرى من غير البيض في أمريكا الشمالية كأنهم يلعبون دور المقاومة والمعارضة السياسية، بل واللغوية أحيانًا، مثلما هو الحال في "الخيار العربي" لبعض الكتاب المغاربيين (الناطقين بالفرنسية) أو في "خيار الكيكويو" Ngugi wa Thiong'o (الناطق بالإنجليزية).

وتعبر آداب الكاريبي، بعد ذلك، عن الحيوية الكبيرة تجاه "حضارة هجين"، ثقافة عالمية جديدة تريد أن تتخطى الإمبراطورية الثقافية ذات الأصول الأوروبية والطابع الأمريكي الشمالي الذي يهدف إلى عولمة العوالم في عالم واحد بطريقة "ليست هجينًا".

النموذج الثالث، متأخر وشارد، من الدول الأوروبية الاستعمارية يتمثل في إيطاليا وألمانيا، اللتين وصلتا متأخرتين إلى تكوين مستعمرات لهما، انسحبت كذلك إلى مناطق أخرى داخل أوروبا نفسها: من ألبانيا إلى اليونان، ومن النمسا إلى بولندا ومنطقة وسط أوروبا بأسرها. إن إيطاليا وألمانيا أز التا ماضيهما الاستعماري، بل إنهما نسيتا قضية ما بعد الاستعمار الخاصة بهما والتي عليهما أن يواجهاها. فكتاب العوالم الأخرى الذين يكتبون بهاتين اللغتين إنما هم المهاجرون الذين وفدوا في العقود الأخيرة و "أقليات" الإمبراطوريات الوسطى القديمة بلغاتهم الجرمانية.

وفى آخر قائمة الإمبراطوريات الاستعمارية الأوروبية نجد هناك "وحشين" حقيقيين (بالمعنى اللاتينى وأيضًا بالمعنى الحديث). فمصيرهما، حتى وإن كان بشكل مختلف تمامًا، يرتبط بالمستقبل أكثر منه بالماضى. إننى أعنى الولايات المتحدة الأمريكية، المستعمرة الإنجليزية السابقة التى أصبحت في غضون قرنين من الزمان الوطن الأم العالمي. فهي تحمل في داخلها آلام ما بعد الاستعمار في العملية متعددة العرقيات والتكوين القائم على الهجرة

لوجوده نفسه، الذي لم يجد حلاً بمرور الوقت في النموذج الذي هو موضع رجاء وافتخار لبوتقة الانصهار. وأعنى أيضًا روسيا التي مازالت إمبراطورية إقليمية أورو - آسيوية. فهي أكبر دولة - لا دولة في العالم، من سان بطرسبرج إلى فيلادفوستوك. إمبراطورية في حالة تحلل، ولكنها ترفض، في رأسها الكرملينية، أن تعترف بأنها إمبراطورية وتؤكد بأنها دولة، وإن كانت كونفيدرالية.

وبالنسبة إلى الولايات المتحدة يبدو أن الحاضر والمستقبل هما حاضر ومستقبل رجل الشرطة السوبر الاستعمارى الكوكبى فى خدمة قوى الاقتصاد والمال عبر الدول. أما بالنسبة إلى روسيا فيبدوان هما حاضر ومستقبل إمبر اطورية تنجو من الموت وتسير بنفسها متأخرة فى موكب العوالم: أمة أوروبية منقرضة وأرض آسيوية شاسعة: غريبة وصامتة، اللهم إلا فى القوقاز المتمرد المتأسلم.

وربما تسألون هنا، والدول الأوروبية الأخرى؟ الصغيرة مثلاً كالبرتغال، أو حتى ما هو أصغر منها، وإن لم يكن لها قط (أو لعلها ما أرادت أن يكون لها) إمبراطوريات استعمارية؟ كيف تدخل في إطار هذا "التاريخ المختلف"؟

أعتقد أن حظها كان في أن تثبت نفسها كإمبراطوريات استعمارية صغيرة إقليمية داخل أوروبا المجر الكبرى، صربيا الكبرى، ألبانيا الكبرى – أو أنها كافحت حتى لا تصبح ضحية لهذه الإمبراطوريات: من أيرلندا إلى مالطة، ومن فنلندا إلى اليونان، ومن أيسلندا إلى سلوفاكيا. يبدو أنها حاولت دائما أن تنمى داخلها صورة "الدولة الأوروبية" خاصة من خلال اللغسة والأدب. فدولة تعني: شخصية مستقلة. وأوروبية تعني: داخل حضارة مشتركة أكثر اتساعًا وتضافرًا.

ربما يمكن فهم تاريخ أوروبا كتاريخ صراعات استعمارية داخلية وخارجية ومدن فضلى إنسانية ومثالية أحيانًا، تكون أحيانًا كريمة، وفي أحيان أخرى واقعية: تاريخ الدول الصغرى غير الاستعمارية، بالضبط، في اللحظات المؤثرة والمحررة عندما تحتم عليها أن تكافح من أجل الاستقلال. ولكنه فوق ذلك كله تاريخ غزوات وهيمئة من الشعوب الأخرى: من غزو الشعوب الكورجان kurgan (التي اختارت الأكاديمية الأوروبية أن تسميها هندوأوروبية و/أو الآرية، كما أوضح لنا كل من مارتن برنال M. Bernal اليوم. وجيمبوتاس M. Gimbuta) بداية من الألفية الخامسة قبل الميلاد وحتى اليوم.

هذا "التاريخ المختلف" التقريبي للثقافات الأدبية الأوروبية في علاقاتها المختلفة مع العوالم التي استعمرتها في البداية ترسم أيضًا إطار ما أطلقت عليه "أدب العوالم" الجديد، الذي ينساب من الأمريكتين إلى إفريقيا وإلى أستراليا. وتبدو المراكز الكبري للمقاومة الآسيوية بعيدة: الدول الإسلامية، والصين واليابان. فقد بدأت هاتان الأخيرتان في النصف الثاني من القرن العشرين في فرض نفسيهما وفرض مسألة معنى وقيمة علاقاتهما مع ما يسمى بالحضارة الغربية ومع نظام الرأسمالية "الديمقراطية" الصاعد. فبينما تحدت اليابان الغرب في السباق الاقتصادي، بقيت الصين متأخرة في فترة ابتعاد طويلة بفعل الحركة الماوية، ولكنها عكفت على التفكير في مشكلة العلاقة مع الإمبريالية الغربية. ويتحدث الكتاب والأدباء الصينيون (نقاد العلاقة مع الإمبريالية الغربية. ويتحدث الكتاب والأدباء الصينيون (نقاد الأدب المقارن بالذات) عن التحديث كمعنى وقيمة للقاء مع أوروبا، بينما يتم الحديث بالنسبة للحضارات الأخرى عن صدمة الاستعمار.

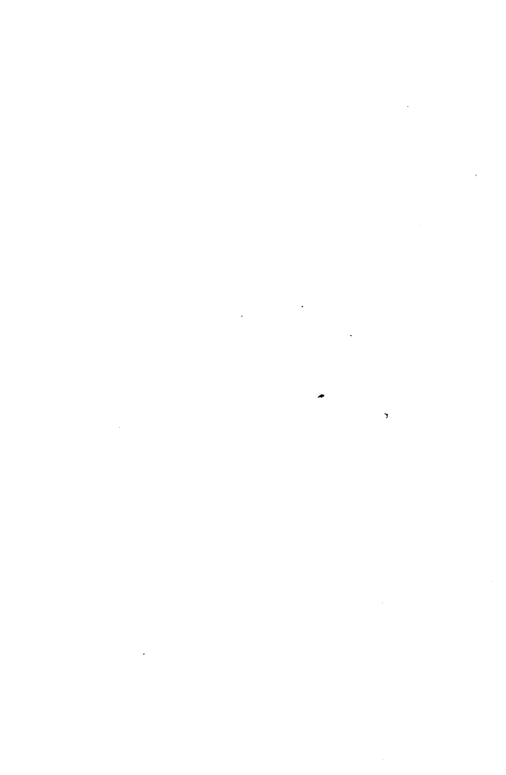
إن أدب العوالم لم يعد ممثلاً في المفهوم الرومانسي للدب العالمي Weltliteratur و لا في الأدب الكوني Weltliteratur الذي تفرضه السيطرة الكوكبية الشاملة التي تمسك بها الرأسمالية المعلوماتية التي تتعامل

مع عناوين الكتب كالأسهم في البورصة. هذا هو "الأدب العالمي" الجديد الذي يوجد من خلال آليات المنفعة والسلطة والإعلام الجماهيري، والذي يكون على اتصال معها. ويعمل معه وضده، حتى وإن كان هناك منطقة شاسعة متحركة يتعاقب فيها كلاهما ويعملان معًا، أدب عوالم بدأ حوارًا جماعيًّا مستمرًّا ولا نهائيًّا لمن يصنع المستقبل. وهو يفعل ذلك مائة بالمائة لصالح ما هو إنساني. ودون أن ينشأ هذا الواجب عن أي فرض أيديولوجي (ميتافيزيقي) أو عن أي مزاعم للتعويض (العلماني): فهو يفعل ذلك لأنه لا بد لأحد أن يفعله. لأنه لا بد أن يكون هناك من يعمل لتحسين وإنقاذ الآخرين: الآخرين جميعهم إن أمكن.

أعتقد أن الحديث اليوم عن "أدب عالمى" يعنى أنه لا بد له أن يأخذ بعين الاعتبار هذه الخارطة: أدب كونى، وهو الأدب الذى يتماثل مع العولمة والتسليع والهيمنة الثقافية للسوق – الفكر الموحد، وأدب عوالم، وهو في المفرد ليس لأنه موحّد، ولكن لأنه يعبر عن قدرة الأدب على أن يعبر عن نفسه ويعبر عن العوالم، تعددية الأحاديث والثقافات التي تتحالف ضد العولمة والتي تاتقى في حوار مفتوح بينها من خلال عمليات هجرة وعمليات تهجين: وهو ما أطلق عليه "جليسان" Glissant: "تهجين العالم".

الباب الثانى

سوء الفهم الثقافي



## النسبية الثقافية والقيمة الأدبية

## أميا ديف(\*)

لا يهم ألاً تتشابه الثقافات فيما بينها، ومن ثم ألاً تتساوى إذا قوبلت الواحدة بالأخرى، فهى ليست كيانات جامدة لا تتبدل. أما كونها تتغير – أم لا – فى الاتجاه نفسه وبالسرعة نفسها (أو بعبارة أخرى بنفس الحتمية والإيقاع المتساوى) فواقع الأمر أنها لا تكف عن التحول. والحقيقة أن ما يهم فى التحليل الأخير هو أن الثقافات ما هى إلا ظواهر تاريخية.

ولكن، ترى هل تعترف النسبية الثقافية بهذه الحقيقة؟ إن تاريخها تاريخ مجيد، بدأ في حقبة كانت فيها العالمية التنويرية هي الاتجاه الغالب، وكانت النسبية تعارضها بتبنيها فكرة أن لكل ثقافة بنيتها الخاصة، ومن شم فليس لديها أي احتياج لنموذج يعلو عليها. ونعرف أيضًا أن هذه الفكرة كانت نتاج الأنثروبولوجيا التطبيقية، حيث لم يكن هناك تركيز على البناءات النظرية بعيدة المدى. والعالم المتخصص في الأنثربولوجيا التطبيقية الذي كان يفكر فيها أجرى بحوثًا من العمق والتكثيف ما جعله يحتل مكانة خاصة في هذا المجال بعد أن نفي ما توصل إليه سلفه من البريطانيين، وهو يتخذ الآن نموذجًا، ويُعد من الكلاسيكيين. ونستطيع أن نعين من هؤلاء علماء آخرين متعددبن جاءوا من ثقافات كثيرة.

في بلدى لم يكن هناك كثيرون يمكنهم الاضطلاع بهذا العمل، ومجرد

<sup>(\*)</sup> ترجمة حسين محمود. وأميا ديف هو أستاذ الأدب المقارن بجامعة جادافبور بكلكتا - الهند

ذكر مالينوفسكى ومارجريت ميد يجعل رائحة الهيمنة النقافية تفوح. ومع ذلك فابنى لا أستطيع أن أنسى دراسة لميد ساهمت فى تشكيل فكرى حول القيمة الأدبية وعلاقتها بالثقافة، وكانت دراسة تم إجراؤها مع قافلة من غرب إفريقيا عن أدب شكسبير، أو بمعنى أدق عن عرض سردى أمام هذه القبيلة لأحد أعمال شكسبير. أما موضع النزاع هنا فكان شبح والد هاملت، إذ لم يكن السكان الريفيون القلائل فى بلدة تيف، حيث كانت ميد تحكى لهم قصة هاملت فى يوم مطير، مستعدين لتقبل وجود أرواح جهنمية. وفى هذا لم يجد "الإيقاف الاختيارى للشك" عند كولريدج أو "التظاهر بالإيمان" عند ت.س. اليوت، فى أن يكون أي منهما بمثابة "وصفة ثقافية" لهؤلاء، والواقع أنه كان من المستحيل أن يصبحا كذلك، إذ لم يكن لهما أى وزن أو أهمية بالنسبة لهذه القبيلة. وربما كان أمرًا مضحكًا أن يطلب عالم متخصص فى الأنثربولوجيا من جمهوره أن يوقف طواعية شكه فى هذه الأرواح أو دعمها كما لو أنها كانت موجودة.

كان لهذه القصة عندى أهمية حاسمة؛ لأنها دفعتنى إلى در اسة الوضع الثقافي للعالمية والتي ترى أن القيمة الأدبية متساوية في كل مكان (\*\*\*)، وأن

<sup>(\*\*)</sup> الواقع أن فكرة عالمية النقافة أسطورة يرددها البعض أحيانًا عن حسن نية، ومن بين هؤلاء الراحل "رينيه إتيامبل"، أستاذ الأدب المقارن والعام في السوربون سابقًا، والناقد اللاذع للمركزية الغربية في نظرية الأدب. ففي سياق حماسته لفكرة عالمية الشفرة النقافية الإنسانية راح يضرب مثالاً بعروض التمثيل الصامت لـ "مارسيل مارسو". وتصور بذلك أن عدم استعمال المواضعات اللغوية كاف للنقاهم العالمي بالإشارة، ولم ينتبه إلى أن للإشارات بدورها لغة خاصة مرتبطة بثقافات بذاتها، بحيث يمكن أن يساء فهم تلك الإشارات، أو لا تفهم على الإطلاق من جانب أصحاب ثقافة مختلفة. وفي هذا لم يكن "إتيامبل" على تألقه ناقدًا "لبيئا"...! (المراجع)

ما يفيدنى كناقد أدبى ليس إلا الصبر عند القيام بتحديد صورة من صور من منداخلة في سجادة.

قليلون هم الذين يتشككون اليوم فى أن العالمية قسرية الطابع وتحتوى على بذور الإمبريالية الثقافية. ومن الحقيقى أننا ندين بهذا التعبير إلى إدوارد سعيد وربما، عن طريق إدوارد سعيد، إلى ميشيل فوكو، ولكن أصله هو بالتأكيد النسبية الثقافية والتى ندين لها باحترامنا للثقافات حيث هي، ودون النظر إلى أبعاد وقوالب وألوان وعقائد.

والحقيقة أن النسبية الثقافية هي التي منحتنا إحساسنا بالمساواة الثقافية رغم عدم المساواة الضمنية في بلاغيات الاتجاه العالمي. ولم يكن هذا الاتجاه العالمي معدوم الارتباط بالبرامج الاستعمارية التعليم من أعلى ومن الخارج، حتى وإن كانت هذه الحادثة لا يمكن تبسيطها بالشعار "جاءوا ور أوا و غزوا". ونعرف أنه في حالة الهند لم تكن فرضية أن رفا واحدًا من الكلاسبكيات الغربية يساوي أكثر من مكتبة كاملة من الأعمال الأدبية والفلسفية الـشرقية بمثل هذه السهولة، فقد سبقها في الغرب خلاف بين الاتجاه الاستغرابي والاتجاه الاستشراقي، وكذلك استعداد صفوة من السكان الأصليين، لا تحتوى على مستشرقين محترفين، ولهذا فهم أقل تعمقا في التراث، لزرع المعرفة الغربية في التربة الهندية. ومع ذلك ففي قلب هذه المعمعة كان هناك اعتراف، أو ربما تخيل، بتفوق الغرب على الهند. وهناك عمل لأحد شعر ائنا الكبار (١) لم يكتب باللغة الأم وإنما بالإنجليزية والتي أجادها المؤلف إجادة تثير الإعجاب، بعنوان "الأنجلو ساكسون والهندي"، وفيه يحتفي كثيرًا بهذا الاعتراف. إن الأمر لا يتعلق بميل للإنجليز من أي نوع، فقد كان تعبيره "تتهيدة لشاطئ البيون البعيد" ممزوجًا بتضرعه إلى وطنه الأم بألا ينساه إن هو مات في الغربة. ويمكنني أن أعدد الأمثلة لكي أعرض تعدد قناعات

الاتجاه العالمي بالمرتبة المختلفة التي تحتلها الثقافات الأخرى، ومع هذا تبقى حقيقة أن فكرة "المرتبة" تشق طريقها بثبات. وفي نهاية الأمر فإن التزلف الاستشراقي لم يكن مختلفًا مع هذا الاتجاه، لأن الذي يستم مدحه هو الماضي، (\*) الأعجوبة التي تسمى الهند، بما يتضمن في طياته من التباكي إن لم يكن احتقار الحاضر. وهذا هو بالضبط، إن لم يكن حرفيًا فبالروح، ما جاءت النسبية لكي تضعه موضع شك.

ولكن هل تنطوى النسبية الثقافية على الرجعية والتخلف؟ إذا كانت الثقافات كيانات فردية ذاتية البنية ومغلقة على نفسها بعيدًا عن المواجهة المتبادلة في إطار الأعلى والأدنى، العالى والمنخفض، وبالتالى بعيدًا عن الفئوية أو التصنيفية سمها ما شئت، ووضعت فكرة "البدائية" نفسها في

<sup>(\*)</sup> كان هذا هو الفخ الذى وقع فيه القائمون "الأذكياء" على تنظيم المشاركة العربية فى معرض فرانكفورت للكتاب عام ٢٠٠٤، حيث كان العالم العربي ضيف شرف هناك. فقد جعلوا محورًا رئيسًا للمشاركة العربية فى ذلك المعرض: عندما كان العلم يدون بالعربية. كما جعلوا أسماء كبار العلماء العرب من أمثال الفارابي، وابن سينا... إلخ على لوحات الإعلانات فى مدخل المعرض، بينما لم يدركوا أنهم بذلك لم يقدموا أى جديد للمثقف الألماني الذى يعرف فضل العرب الأو ائل على البشرية أكثر مما يعرفون. وكان الأجدر أن يهتم هؤ لاء بتقديم إسهامات العلماء العرب المحدثين من أمثال أحمد مستجير فى علم الوراثة، ورءوف حامد فى علم الأدوية، ومشرفة فى علم الذرة. وكم كانت الفرصة موانية لتكريم ذكرى كل من عالم الذرة الدكتور المشد (الذي القرات الموساد فى باريس) وسميرة موسى (التي حدث لها حادث مشابه، ولكن فى الولايات المتحدة)، وبذلك كان من الممكن أن نكسب تعاطف الرأى العام معنا فى حقنا فى أن نواصل نقدمنا العلمي الذي لا تريده لنا القوى المهيمنة على عالم اليوم. ولكن الدولية فى مجال التنمية الثقافية والمعرفية. (المراجع)

موضع شك باعتبارها مخالفة لفرضية "الحضارة"، فإن من البديهي أن ما يستنتج منها هو التأكيد الراسخ للنقاء مع استبعاد أي إمكانية للتلوث. (وبهذه المناسبة لا بد أن أعترف أن ذهني لا تزال عالقة به بنية من هذا النوع، خاصة وأننى في كل مرة أنطق فيها كلمة "ثقافة" يطرأ على ذهني جماعة قبلية، وهذا قد يكون معناه أن تفكيكي للنسبية لا يكون مكتملاً كلما اقتربت من بيتي). ومع هذا فإن مسألة التلوث مسألة تاريخية واستبعادها يعني استبعاد التاريخ. وفي الواقع فإن النسبية الثقافية تجمع الثقافات في موقع غير تاريخي. ولكن هل من الممكن أن تكون هذه الثقافات غير تاريخية؟ من الطبيعي أنه يوجد شيء من التاريخ داخل كل ثقافة، فيما يتحرك به منطقه على طول مسيرته، ولا يهم بطء الحركة في هذا. ولكن يوجد نوع آخر من التاريخ يضع إحدى الثقافات في علاقة مع ثقافة أخرى علي الرغم مما تتصف به من نقاء فردى. وهذا التاريخ نافذ مخترق لا تكاد أية ثقافة تنجو منه سالمة. وبالفعل فإن فكرة الانعزال، وهي الضرورية للاكتفاء الذاتي الثقافي، لا يمكن تعضيدها في مواجهة التوازنات الاقتصادية العالمية. فلـو كان العالم اتحاد ثقافات وهذا الاتحاد تم تحديده بدقة بواسطة المعاهدات، طبقًا للمثل البريطاني الذي يقول إن التحوط الجيد هو الذي يصنع جيرة طيبة، لأمكن تعضيد فكرة الانعزال. في كل مرة يكتشف فيها الأنثربولوجيون ثقافة منعزلة انعزالاً حقيقيًا يكونون هم أول من يحتفي بها، وهم يعرف ون جيدًا، ويعى هذا مؤرخو الاجتماع فيما بينهم، أن مثل هذا الانعرال يسساوي الآن الحبس في محمية. وربما كنا متفقين جميعًا على أن المحمية في نهاية الأمر اقتراح صحى لصالح ثقافة ما. بعبارة أخرى فإن الثقافات من المحتمل ألا تستطيع أن تكون ذات مناعة، ولا تسمح لنفسها بترف هذه المناعة، من هذا النوع الثاني من التاريخ الذي يفتح الباب أمام العلاقات.

ربما كان أصحاب النسبية الثقافية متفقين حتى هذه النقطة، ولكن

السؤال الأساسى ليس ما إذا كانت الثقافات معرضة إحداها للأخرى أو تدخل في علاقات فيما بينها، بل ما الذي يحدث لها بعد حدوث هذه العلاقات المتبادلة. هل تحافظ على نقائها؟ إذا كانت الخسارة مشتركة فهذه الخسارة قد تكون من النوع الذي يمكن تحمله، حتى وإن لم تكن بالضرورة مبررة. إذا كانت الثقافتان اللتان تدخلان في علاقة مشتركة يمسهما الحدث بالقدر نفسه، وإذا كانت "كمية" التغير الذي يحدث في جسم هاتين الثقافتين هي نفسها واحدة تتحرك في هذا الاتجاه والأخرى في الاتجاه المعاكس – فسوف يكون لدينا نوع من المساواة الأنثر بولوجية.

والتماثل الشهير لإيف شيغريل Yves Chevrel انفسه وهو يفكر في الآخر على أنه "بربرى" ولا يسمع عنه سوى الوحدة الصوتية "با با"(١)، ربما أصبح لها معنى لو كانت متبادلة. فلوقت طويل كانت الكلمة السانسكريتية "يافانا Yavana" والتي تعنى "الأيوني" أي "الإغريقي" تعطيى معنى سيئًا يساوى تقريبًا ما يقال في اليونانية عن "بربرى". والأمثلة من هذا النوع غالبًا ما تكون متبادلة. وتكوين هذه "الصورة" ربما كان الطريقة التي تأخذ بها الثقافات للدفاع عن نقائها ضد كل الهجمات الخارجية. وبالتالي فهل يعني هذا أن الحوار الثقافي كله هو بطبعه التباس ثقافي؟ وأن هذا هو ما يريد أن يقوله أصحاب النسبية الثقافية؟

إن شركة الكتاب الهندية (٢) جعلت من مصطلح "عدعان – برادعان" (هات وخذ) مصطلحًا شعبيًّا في الأدب الهندي. وهو من مُثل الحوار ثنائية الشعار رغم أن المثالي لا يضمن الواقعي. وعندما ننتقل من الحوار داخل الثقافة الواحدة إلى الحوار بين الثقافات يصبح من المعقول أن نتوقع زيادة التوتر ما بين المثالي والواقعي. والمثالي يريد أن يحتوى على هذه الثنائية بينما الواقعي يحبذ الواحد، وإذا كان الحال هكذا فلا يمكن تكذيب الوجه

الخلافي للحوار الثقافي. إننا لا نزال في أوساط الأدب المقارن نردد كلمة "التأثير" (أجرؤ على القول أنها من مضاعفات الإفراط في تعاطى النسبية الثقافية) بسبب ما تنطوى عليه بديهيًّا من الأسفل/الأعلى، ولكن هل يمكن أن نلغى تمامًا هذه الثنائية من الحوار الثقافي؟ أليس حقيقيًّا أن بعض الثقافات، في مراحل بعينها، تصل إلى القمة وتطوى تحتها ثقافات أخرى في الأعماق؟ نظرًا لأنها وصلت إلى هذه الارتفاعات العالية؟

أستطيع أن أعترف أيضًا بأنه لا يوجد حوار بالمعنى الحقيقي للكلمة، ولكن هذا لا يعنى أنه لا يوجد سوى سوء الفهم والالتباس. وسوف أعود إلى هذا الموضوع، ولكننى الآن أريد أن أناقش مسألة القيمة الأدبية. قد تنفي الصورة الجامدة للنسبية الثقافية صفة العالمية عن القيمة الأدبية. على أي حال فإن القيمة الأدبية تفترض حدا نجرى في إطاره عملية التقييم التي نقوم بها. فالقصيدة الهندية القديمة "ماهباراتا" هي من نوع "انتيهازا"، ولكن طبقا لهذا النظام التقييم فإن قصيدة "راميانا" تنتمي إلى "كايفا" (مصطلحات هندبــة لأنواع أدبية - المترجم). وعلى كل حال، ومن خلال الحوار الثقافي، نعرف الإلياذة والأوديسا وأغنية رولان و"نيبولنجن ليد"(\*)، ونستطيع أن نسميها، بقدر من زحزحة مؤقتة لحدود التقبيم، "كابفا"، أو الأكثر من هذا "ملحمة". والسؤال في هذه النقطة هو: هل "الملحمة" فئة عالمية، أم هي جزء من ثقافة أخرى، ولهذا فهي نسبية، ولكنها شيء نسبي يتخذ أبعادا عالمية؟ والمصطلح "ملحمة" أصبحت له اليوم قوة أكبر من "انبهازا" و "كابفا": لقد أعطينا للملحمة صلاحية عالمية. إذا طلبتم من طالب بدرس الأدب السنسكر بتي جاء من

<sup>(\*)</sup> أى أغنية "نيبيلونجن" التراثية الألمانية. (المراجع)

تراث أنتج "ساكونتالا"(\*) أن يعبر عن تقييمه لهذا العمل الكلاسيكي فإن ستة طلاب من عشرة ربما يبدأون بذكر رباعية ساكونتالا لجوته، والتي تقع في مكان آخر بالطبع. من المؤكد أن جوته كان قد كتبها للألمان، أو على أحسن الافتراضات للأوروبيين، وليس للهنود القدامي أو المحدثين، فلماذا اكتسبت هذه الصلاحية العالمية؟ هذا حدث جدير بالتفكيك. بالطريقة نفسها أو ربما بطريقة أوضح، فإن الرواية تتم كتابتها في كل مكان الآن رغم أن الروايــة كما نفهمها اليوم لها سوابق مختلفة حسب الثقافة المصدر وبغض النظر عن التطعيمات التي طرأت على هذه السوابق الروائية. ومع هذا فقد ظهرت الرواية بصفتها نوعًا أدبيًّا عالميًّا وأصبح لها قيمة خاصة بها مهما أصر أصحاب النسبية الثقافية على الاختلاف الناشئ عن الخصوصيات الثقافية. أما فيما يتعلق بمهنتنا، نحن المشتغلين بالأدب المقارن، فإننا على وعبي بهذه القيمة، ولا تستطيع النسبية الثقافية أن تجعلنا نتخلى عنها. ربما كان هناك تناقض بين النسبية المتشددة و الأدب المقارن، ومع ذلك فإن الأدب المقارن لا يمكن أن يتخلى عن النسبية. ومن المحتمل أن يكون في الجدلية بين النسبية والعالمية الوظيفية ازدهار الأدب المقارن.

عندما امتدح جوته "ساكونتالا" فقد كان في الواقع يحتفي بغياب ما. وربما كان في الاحتفاء بهذا الغياب جذور الإغرابية. ومن المثير ملاحظة أن

<sup>(\*)</sup> هو العمل المسرحى الذى أبدعه الشاعر الهندى كاليداسا (من القرن الخامس) والذى يعدّ من أكبر شخصيات الأدب الكلاسيكى السنسكريتى وليس معروفًا الكثير عن حياته. وما تبقى له ثلاث مسرحيات أشهرها ساكونتالا وهو اسم بطلة المسرحية التى تدور فى البلاط وتحكى حكاية أسطورية بخلفية رومانسية عن الحب الذى يكثفه وينضجه العداء. ساكونتالا خادمة تزوجت من الملك الذى يسحرون له حتى ينسى عروسه حتى يجد خاتمها فى بطن سمكة. (المترجم)

هذا الجنس استخدمه الغرب أو لا حتى وإن كان الشرقيون استطاعوا استخدامه. إن استشراق إدوارد سعيد هو فى الحقيقة مُكمّل جزئيًّا لبعض صور الاستغراب التى تصاغ فى كل مكان، وقد قالوا إنهم فى الصين بدأوا بحثًا من هذا النوع. الهند أيضًا كان لها دور فى الاستغراب، وقد برز الآن بواسطة النقد ما بعد الحداثى للحداثة والمميز لبعض الأوساط. إننا إذا فهمنا الاستشراق على أنه التباس ثقافى، أو بالأحرى التباس ضرورى، فإننا يجب أن نفعل ذلك مع الاستغراب أيضًا. وعلى هذا فهل الحوار الثقافى كله التباس ثقافى؟

يُحكى أنه في عام ١٩٢٤م قامت مجموعة من المفكرين الصينيين بدعوة طاغور إلى الصين كممثل للشرق، بينما اعتبرته طائفة أخرى، تعتبر وريثًا لحركة الرابع من مايو، من طليعة حركة التغريب الحقيقية لسلاداب الشرقية. طاغور نفسه كان يتعامل مع الصين طبقًا لعلاقاتها القديمة مع الهند، وتورط على غير وعى منه في الجدل حول التحديث. وإذا كان قد امتدح القيم القديمة فليس معنى هذا أنه كان يروج لفكرة وحدة القومية الآسيوية للشرق، كما دأب بعض الدارسين على الإيحاء لنا، لأنه في مناسبات أخرى كان قد كتب ضد تجارة الأفيون. وعندما غزت اليابان الصين في نهاية أعوام الثلاثينيات احتج طاغور علنا وهو يردد التحذير الذي وجهه لليابان في أثناء زيارته لها عام ١٩١٦. كما أنه كان دائم الدفاع عن ليي باى (Li Bai or Li Po) معارضًا القصيدة الغربية الحديثة. كانت هذه هي نتائج الالتباس الثقافي عام ١٩٢٤م حتى أصبح طاغور صيفا غير مرغوب فيه. ولماذا احتج جزء من اليابانيين المحدثين على كلماته التي جاءت في التحذير؟ إن المديح الذي تلقاه طاغور مما يسمى بـ "المدر سة الـشر قبة"(٤) ساهم في الشهرة المدوية لهذا الشاعر، ولكنه لا بد أنه تسبب في حدوث

<sup>(\*)</sup> شاعر صيني شهير ولد عام ٧٠١ وتوفي عام ٧٦٢. (المترجم)

التباس لدى الكتاب والنقاد اليابانيين المحدثين. وقد أدين لأنه كان ممثلاً لأمة مكبلة بالقيود. وأنا لا أعبر عن أحكام بمنطق العصر التالى، ولكننى أسوق حالة طاغور كمثال على الالتباس الذى يتعلق سواء باليابان أو بالصين. ولو كان طاغور حيًّا عام ١٩٤٥م لكان أول من أدان قنبلة هيروشيما، وكان قد حيًّا بحرارة ميلاد الأمة الصينية الجديدة عام ١٩٤٨م.

والحقيقة أنه بملابسه الواسعة ولحيته الطويلة كان حالة كلاسيكية للالتباس في مختلف أنحاء العالم، وقد حدث أيضًا أن اسمه رابندرانات (قسم في الإنجليزية إلى قسمين رابندرا ناث Rabindra Nath) قد اعتبرا نوعًا من الجناس الناقص للحبر ناثان (\*) Rabbi Nathan.

<sup>(\*)</sup> يذكرنا ذلك بمسرحية "ناتان الحكيم" Nathan der Weise الشعرية التي كتبها "لـسنج" خشبة المسرحية مرلين في ١٧٧٩ – ١٧٨١) لتنشر في عام ١٧٧٩م وتعرض على خشبة المسرح في برلين في ١٤ أبريل ١٧٨٣م. وموضوع هذه المرحية هو السماحة وتعايش أديان التوحيد الثلاثة: الإسلام، والمسيحية، واليهودية. ولعل أهم فصول هذه المسرحية هو الفصل الثالث منها، وهو الذي يمثل فيه يهودي يدعى ناتان (المكنى بالحكيم) بين يدى صلاح الدين حاكم القدس في القرن الثاني عشر الميلادي، وعندما يسأله صلاح الدين أي أديان التوحيد الثلاثة يعتقد أنه على حق، يجيبه ناتان بأمثولة رمزية، صارت تعرف بأمثولة الخاتم. وهي تحكى أن رجلا ورث عن أهله خاتما ثمينا له خاصية سحرية تجعل من يحمله محبوبا من الناس ومسن الله فسي آن. وكان شرط توريث هذا الخاتم أن يعطي للابن الذي يثبت أنه أكثر إخوته محبة لوالده. إلا أن الوالد، وقد كان له أبناء ثلاثة، قد وقع في حيرة من أمره، لأنه لم يعد يعلم لأي من هؤلاء الثلاثة يعطي الخاتم. لذلك لجأ إلى صائغ وطلب منه أن يصنع له من هذا الخاتم نسختين، ثم أعطى بعد ذلك خاتما لكل من الإخوة الثلاثة. لكن ما أن توفي الأبحتى اختياف الأخوة فيما بينهم عمن يحمل الخاتم الأصلى منهم، وما لبثوا أن ذهبوا حتى اختياف الأخوة فيما بينهم عمن يحمل الخاتم الأصلى منهم، وما لبثوا أن ذهبوا حتى اختياف الأخوة فيما بينهم عمن يحمل الخاتم الأصلى منهم، وما لبثوا أن ذهبوا حتى اختلف الأخوة فيما بينهم عمن يحمل الخاتم الأصلى منهم، وما لبثوا أن ذهبوا

ومع هذا فسوف يكون من قبيل المبالغة التأكيد على أن الحوار الثقافي هو شيء مختلف تمام الاختلاف عن الالتباس الثقافي. فليس هناك من شك في أن الحوار يحمل في طياته سلطة تتشكل بدورها من الثقافة المتقدمة في علاقاتها مع الثقافة الأقل تقدمًا. وبالطبع فإن فكرة التقدم في حالــة الثقافــة والرتبة التي تحتلها هي في جو هرها غريبة على النسبية الثقافية، ولكننسي أوضحت أنني أستلهم هنا التاريخ وليس الإخلاص للنظرية. على أي حال فنحن إذا سلمنا بصحة فرضية السلطة فسوف يكون من السذاجة أن نعتقد أنه ليست هناك مقاومة لهذه السلطة، وأن الثقافة الأقل تقدمًا سوف تقبل بلا نقاش و لا مناو أة كل ما يأتيها من الثقافة الأكثر تقدمًا. توجد مقاومة، وعلى الأخص في مجال الأدب، تصل أحيانا إلى حد التخريب. وقد كانت الهند في القرن التاسع عشر حالة مهمة لها مغزى لهذا التعرض للآخر بمصاحبة الحوار، وما بنطوى عليه من سلطة ومن مقاومة. فالرواية الهندية، في مختلف اللغات الهندية، كانت نتيجة فورية لهذا الحوار، النقى الذي لم يتعرض لخيانة من وجهة نظر المؤيدين، ولكنه كان حوارًا غير ثقافي في عيون المناوئين، يخربه التراث الروائي المحلى. وقد كتبت دراسات حول هذا الموضوع، وأعلن عن دراسات أخرى. من ناحية أخرى فاتجاه ما بعد الحداثة يستشرف القضابا الجدلية دائمًا.

<sup>=</sup>إلى القاضى ليحكم بينهم فى هذا الأمر. لكن القاضى لم يستطع بدوره أن يتعرف على الخاتم الأصلى من بين الخواتم الثلاثة. عندئذ التفت إلى الإخوة وقال لهم: إن لم يكن قد تحقق لأى منهم أن أحبه الناس فلا بد أن يكون الخاتم قد ضاع. وعلى أيسة حال، فعلى كل منهم أن يفعل ما يحبب الناس فيه، ومن استطاع منهم أن يصل إلى ذلك كان هو صاحب الخاتم الأصلى. وهكذا صارت أمثولة الخاتم فى هذه المسرحية مثالا للتسامح بين أديان التوحيد. ويرى بعض مؤرخى الأدب الألماني أن القاضى هنا هو رمز الله سبحانه وتعالى، بينما يرمز الأبناء لأديان التوحيد الثلاثة. (المراجع)

إننى أريد أن أطرح هنا مسألة الأصولية وما إذا كانت أو لم تكن حتمية لهذا الحوار، ليس بمناسبة ما بعد الحداثة، وإنما لارتباطها بالنسبية الثقافية. إذا كانت الأصولية لا تنطوى وحسب على التشبث بأصول ثقافة معينة لمن هو حبيس لها، وإنما في الإعلان على العالم الخارجي أن هذه الثقافة ليست أدنى وحسب، وإنما أعلى من ثقافة أخرى، فسوف تكون أصولية معادية للحوار الثقافي. فهل ينبغي أن نعالج النمو الحالي للأصولية على أنه دفع للنسبية الثقافية نحو التطرف، في عالم تزداد فيه الغلبة للحوار الثقافي، حيث يتحول الحوار نفسه تدريجيًا إلى العولمة؟ وفي هذه الحالة هل تتشطر القيمة الأدبية إلى قسمين أحدهما نوعي ولهذا فهو متغير من ثقافة لأخرى، والثاني يتعولم بالتدريج؟ ونحن دارسي الأدب، هل سوف نصاب بالفصام، فنلتزم من ناحية بدراسة الآداب، والتي تحدور حول محاورها الخاصة، مع وعي قوى بخصوصيتها الثقافية، ومن ناحية أخرى ناتزم بدراسة العلاقات الأدبية المتبادلة والتي بدأت تتخذ أبعادًا عالمية؟

إننى لا أقيم علاقة جدلية مع النسبية التاريخية ولكننى مخلص للتاريخ. والتاريخ هو الذي يقول لى إن النسبية الثقافية على المدى الطويل لا يمكن أن تحمى الثقافات من الحوار ومن الالتباس. والكلام عن الحوار والتباساته كلها لا يعنى إحصاء ما "مر" وما "تبقى" والصورة التي اتخذها وحسب، وإنما يعنى فهم العملية كلها التي يمضى بها الحوار، سواء عند اكتسائه بالسلطة، أو المرونة أو المقاومة أو حتى "التخريب". عندما أنظر إلى ثقافتى، والتي تتكون هي نفسها من عدد من الثقافات الفرعية (ربما اعترض دارسو الأدب على هذا المصطلح وكذلك الأنثر بولوجيون، قائلين إنه لا توجد ثقافات فرعية، وإنما ثقافات فقط)، أرى فيها مكونًا عربيًّا – فارسيًّا، ربما نشأ عن حوار تم قبل قرون، وربما صاحبه أيضًا بعض الالتباس. وفي الوقت نفسه أعرف أنه عن طريق فارس والجزيرة العربية مرت الحكاية الإطارية من

الهند إلى أوروبا. على الأقل هذا هو ما قاله لنا ماكس موللر Max Müller قبل قرن رغم أن الأمثلة الأولى للحكاية الإطارية وجدت في حالة جنينية في مصر القديمة، وعلى ما يبدو لى فإنه لم يظهر حتى الآن ما يدحض كلم موللر. وقالوا لى أيضًا إن مواد كثيرة وصلت من الصين القديمة إلى الهند القديمة عن طريق هجرة بوذية، وأن بعض الأصول الهندية لا يمكن استعادتها إلا عن طريق النسخ التي تحولت فيها إلى الصينية.

إن هذه أمثلة في عرف مصطلحات المقارنة القديمة على "نجاة بعسض الأعمال"، ولكن لا يمكن في جميع الأحوال نفي تاريخية الحوار، سواء أخذناها كمرجع أم لا. ومن الحقيقي أن تعدد الأصول poligenesi و المستعار من علم الأحياء وعلوم اللغة يعد من المصطلحات الصالحة التي تنطيق على الأغراض الأدبية. ولا يمكن في الحقيقة إهدار قيمة أهميته الوظيفية. فالحتمية التاريخية الضمنية به هي دليل آخر لصالح النسبية الثقافية: فمع أن الثقافات جمعيها مهيكلة بواسطة قوانينها الخاصة فإنها تتحرك في نفس الاتجاه. ومع هذا فالحتمية التاريخية لا يمكنها أن تُخضع تاريخ الأحداث اليومية التي يسكنها الحوار الثقافي والالتباس. والقول بأن كل الثقافات تذهب في الاتجاه نفسه لا يعنى نفى الالتباس. وبعبارة أخرى فإن القول بأن كل نظام من نظم القيمة الأدبية مستقل، الواحد عن الآخر، رغم أنها نظم مرتبة على صسور التحول نفسها، لا يعنى نفى حدوث حراك في هذه القيم ناشئ عن الاتصالات الأدبية المتبادلة. والاعتراف بهذا لا يعنى على الإطلق نفى الاختلاف والمكانة، والذي لا يمكن أن يعارضه سوى الصفائيين، والصفائيون يرفضون دائمًا النظر في وجه التاريخ. وباعتباري من دارسي الأدب المخلصين الاختلافي والمكانتي لا أريد أن أفعل هذا. وإنما أريد أن تأخذني جدلية الاختلاف وعكسه سواء نتجت هذه الجدلية من الحوار أو من الالتباس الثقافي.

### الهوامش

- (۱) كان المؤلف هو مايكل مادهاسودان دوت Michael Madhusudan Dutt (۱) كان المؤلف هو مايكل من أصل هندى الذي اعتنق المسيحية، وهو شاعر ومؤلف مسرحي كبير كانت كتاباته الأولى باللغة الإنجليزية. وقد انتقل بعد ذلك إلى لغته الأم وبث فيها حيوية جديدة. وهو مؤلف عمل ملحمي بعنوان "اغتيال ميغاناد" والتي تعتمد على حادثة فاليميكي رامايانا ولكن بصياغة أقرب إلى الإلياذة لهوميروس، وصاغ منها نسخة نثرية باللغة البنغالية لم تكتمل يقترب أسلوبها من أسلوب ملتون. وقد أدخل أيضًا السوناتا إلى الأدب البنغالي (كتب منها اثنتين عن دانتي وبتراركا). كانت معرفته باللغات أسطورية، وكان أعظم شعراء البنغال في القرن التاسع عسشر قبل طاغور.
- Y. (بالفرنسية وله ترجمـة إيطاليـة) ١٩٨٩ (بالفرنسية وله ترجمـة إيطاليـة) (٢) ايف شيفريل، الأدب المقارن، باريس ١٩٨٩ (بالفرنسية وله ترجمـة إيطاليـة) Chevrel, La Littérature comparée, Paris, PUF, 1989, p.8, trad.it La letteratura comparata, Roma, Sovera, 1993, p.12.
- (٣) كانت شركة الكتاب الهندية مهتمة في الأصل بالترجمة بين اللغات الهندية ولكنها نشرت بعد ذلك أعمالاً ذات طابع عمومي موجهة إلى عدد أكبر من الجمهور.
- (٤) تتكون المدرسة الشرقية من رسامين وفلاسفة كان من الواضح أنهم لا يهتمون بيابان ما بعد ميجى (أحد أبرز أعضاء عصر أوكاكورا) وقد روجت للزيارة الأولى لطاغور في اليابان عام ١٩١٦. أما الرواج الكبير لطاغور في اليابان فقد بدأ قبل ذلك.

### الاختلافات والالتباسات الثقافية(\*)

يو *د*ايون<sup>(\*\*)</sup>

ظلت الاختلافات بين الثقافات موجودة دائمًا، وكانت هناك ثلاثة مواقف مختلفة بصددها من وجهة النظر التاريخية.

يميل الموقف الأول إلى اعتبار أولئك الذين ينتمون إلى ثقافات أخرى بدائيين غير متحضرين أو بربر، ليس هناك فرق بينهم وبين الحيوانات، مع ما يتبع ذلك من عدم الإحساس بالراحة إلا بعد غزوهم، وإما يتم استيعابهم أو إبادتهم. والبيض الذين استعمروا الأمريكتين سلكوا هذا السلوك تجاه الثقافات الأصلية. وبالطريقة نفسها كان منجتسى من المؤيدين الفخورين لمبدأ "استخدام مذهب الأرض الكبرى لكسيا من أجل تغيير البربر"، وكان يحتقر "الجنوبيين البربريين" وكان يعود إلى الكلاسيكيين لإضفاء الشرعية على "عدوان برابرة الغرب والشمال ومعاقبة شعوب جنج وشو"(١).

أما الموقف الثانى فيعترف بقيمة الثقافة المختلفة عن الثقافة الذاتية، ويعتبرها فى الوقت نفسه كنزًا نادرًا وجمالاً مختلفًا للزينة، وكأثر تاريخى لا يمكن تقدير قيمته إلا بوضعه موضع الدراسة. وهذا يعنى إنكار أية أهمية حقيقية لهذه الثقافة وحرمانها من الحياة وتقديس القشرة الفارغة لها. فإذا كان من الممكن فى متاحف أنحاء العالم المختلفة وجود بقايا للثقافة المصرية الحياة وأثرها على الحياة القديمة، فماذا يمكن أن نقول عن الثقافة المصرية الحالية وأثرها على الحياة

<sup>&</sup>lt;sup>(\*)</sup> ترجمة د. حسين محمود.

<sup>(\*\*)</sup> يو دايون يعمل أستاذًا للأدب المقارن بجامعة بكين.

الحديثة؟ (\*) قبل عقود قليلة من الزمان فقط وقع الشيء نفسه تقريبًا للثقافة الصينية. وقد الاحظ لو كسون في بداية القرن العشرين بذكاء حاد:

ولكن الآن أصبح هناك عدد متزايد من الناس يحبذون الثقافة الصينية، يوجد من بينهم أجانب كثر (...) ويعتبر البعض منهم أن الصينيين جنس أدنى وليس لديهم أى حق بالمطالبة بحياة أفضل، وإنما ينبغى أن يظل كما هو فى مكانه، ولهذا فإنهم يشجعون فيهم العادات القديمة. وهناك آخرون على العكس منهم يفضلون الاختلاف بين الشعوب؛ لأنهم بهذه الطريقة يبررون رغباتهم فى الترحال ورؤية الرجال الذين يحملون الضفائر فى الصين والقباقيب فى اليابان والقبعات البامبو فى كوريا. وهم يرون أنه سيكون أمرًا مملاً لو ارتدى الناس جميعا نفس الملابس وهم لهذا يخالفون أوروبة آسيا. وكل هذا منفر!"(٢)

ومنذ سبعين سنة كانت دراسة لو كسون تفهم أهمية هذه المشكلة:

إن عشق دارسى الكلاسيكيات الصينية للتراث الثقافي الصيني وإعجاب رجال الأدب بالحضارة الأصلية ورغبة الطاويين في استعادة القواعد القديمة، كل هذا يعكس عدم الرضا بالوضع الحالي للبلاد. ولكن بناء على ذلك أي طريق علينا نحن أن نسلكه؟(٣)

وبالطريقة نفسها إننا إذا خلطنا بين ما يميز "الثقافة التراثية"، والتي رغم أنها أصبحت نموذجا إلا أنها تقلصت إلى مجرد أطلال من الماضي

<sup>(\*)</sup> هذا هو السؤال الذى يجب علينا نحن المصريين أن نطرحه دومًا على أنفسنا، فلدينا تحديان: أحدهما من جانب تاريخ أجدادنا الأوائل، والآخر من ناحية الشعوب الغربية التي حققت ما حققته من تقدم علمي وتكنولوجي. ويمثل هذا التحدي الثاني مسألة مصير بالنسبة لنا في مقابل القوى الإقليمية والدولية التي تسعى للهيمنة علينا وسحق إرادتنا ووجودنا إن أمكن. (المراجع)

(انطلاقًا من عصور الازدهار التي تمتعت بها)، وبين ما يميز "التراث الثقافي"، الذي لا يزال حيًّا والذي يحدد دائمًا طريقة الحياة والتفكير لملايين من الصينيين، والمجبر على مواجهة الثقافات الحديثة التي طعمت بها وتطورت معها في العصر الحديث، وإذا حاولنا أن نستعيد التراث القديم ونحرره من الجديد، وأن نروج لعملية إحياء الثقافة الصينية، بتقديسها، فإن الثقافة الصينية سوف تتعرض لمصير الثقافة المصرية نفسها. وفي تلك الحالة سوف يكون من الصعب الخروج من "إنكارها الدائم" مثلما حدث معللة عين من الأوروبيين اللذين عرض لهما لو كسون فيما سبق.

أما الموقف الثالث من الثقافات المختلفة المخالفة للثقافة الذاتية فيدخل ضمن ما يسمى بالنسبية الثقافية، والتي تتضمن في سياقها الظواهر الموجودة داخل نظام ثقافة الانتماء. ويعترف هذا المنظور بالتواجد المشترك للثقافات المختلفة، ويرفض استخدام القيم الخاصة بنظام ثقافي معين للحكم على نظام ثقافي آخر، معترفا بأن الثقافات جميعها، على اختلافها فيما بينها، لها منطقها الخاص، ولها قيمتها الخاصة، وتستحق لهذا كامل احترامنا. هذا الموقف الأخير يبدو أكثر تسامحًا وتعقّلاً من الموقفين الأولين. إذن نستطيع أن نسأل أنفسنا: هل يوجد شيء عام، أو شيء يجمع بين ثقافات مختلفة اختلافا عميقا؟ هل من الممكن تحديد قواعد حاكمة، أو "خصائص تعتمد علي الجنس" أو مناهج للوصول إلى "الحكم على ما هو صحيح وما هو خاطئ" داخل الثقافات التعددية على اختلافها؟ هل سوف تميل الثقافات المختلفة فيما بينها إلى هذه الدرجة في الألفية الحالية إلى التماثل (كما في بلاد أوروبا الغربية) أم إلى تعظيم الاختلافات والابتعاد المتبادل (كما حدث أو يحدث الآن في الاتحاد السوفيتي السابق وفي بلاد أوروبا الشرقية)؟ هل هناك أية إمكانيات لأن ينجح الجنس البشري في أي وقت في تجاوز المركزية القومية، بثقافته ومجتمعه، أو بمعنى آخر هل يمكن افتراض أن الاختلافات الثقافية ببن المجموعات

المختلفة المتواجدة داخل النظام الثقافى نفسه ربما تكون أكثر وضوحًا من تلك الموجودة بين الثقافات المختلفة؟ على سبيل المثال هل يعد الفهم والتواصل بين الثقافات الشعبية التى تتتمى إلى نظم ثقافية مختلفة أكثر سهولة من تلك التى تقوم بين الثقافة الشعبية وثقافة النخبة داخل النظام الثقافى نفسه؟ هذه الأسئلة كلها تتعلق بالنسبية الثقافية وتستحق إجابة عليها.

فى الوقت الحالى أصبحت الاختلافات الثقافية الدائمة حقيقة واقعة. إنها هى التى تمنح التنوع للثقافات الإنسانية. من المؤكد أننا لا نحتاج إلى ضفائر أو إلى أقدام معصوبة لكى نرضى فضول أولئك الباحثين عن الجديد، فحتسى اليوم حافظت الثقافة الصينية على طاقتها غير العادية التى تقاوم كل محاولة للانقراض. وتجديد الثقافة الصينية له خصائص خاصة به تميزه عن الثقافات الأخرى، وعمًا يسمى بالتماثل المتبادل، الذى يتمثل فى المزج والتوحيد بين الثقافات الذى يمكن أن يؤدى فقط إلى الرتابة وإلى انهيار الجنس البشرى.

والواقع أن الوجود المستقل للاختلافات هو الذي من شأنه تمكين النظم الثقافية المختلفة من أن يستفيد ويتعلم كل منها من الآخر، إلى حد التعرف الذاتي على نفسها داخل السياق التعددي. لقد كانت دراسة الاختلافات الثقافية دائمًا مغرية؛ ففي القرن الثامن عشر كان مفهوم الاختلاف في الغرب يتعلق بالبلاد الأجنبية، البلاد غير المألوفة البعيدة عن الوطن، البلاد التي تحمل الألغاز وتتصف بالغرابة، ومع تطور الاتصالات ووسائل النقل بدأ ما يعرف بالأراضي الأجنبية في التقلص المستمر إلى الحد الذي لم يبق معه حاليًا سوى أماكن قليلة جدًّا يمكن أن تمتلك هذا الجمال الساحر "الغريب". في حواره مع إيكرمان كان جوته يشدد على أن الصينيين كانوا على القدر نفسه من الإنسانية مثل الألمان، إلى حد أن الصين لم تعد بالنسبة له "مكانًا غامضًا" وإنما صورة بلاغية. وعمله "الحديقة الصينية" كان في الحقيقة يوتوبيا تتجسد

فيها مثله العليا. وفي المجتمع الحديث أعيد تفسير الوظيفة اليوتوبية للأراضي المجهولة قليلاً، وبدأ الناس يحصلون على معرفة مباشرة للاختلافات الثقافية والتعامل معها على أنها نوع من "الآخر" المفيد في العثور على النفس. وكان الشاعر لي باي (لي بو) يقول إنه لا يمكن معرفة خصائص جبل "لو" Lu إذ بقينا بداخله. ينبغي أن ننظر إلى أنفسنا من الخارج، من منظور ثقافة مختلفة، وعن هذا الطريق وحده يمكننا أن نعرف الأشياء التي تعتبر غير مرئية بالنسبة إلينا. والشاعر جوو مورو Moruo تحدث مرة عن خبرة مرت به وهو شاب؛ فعندما كان طفلاً كان قارئًا نهمًا للشعر الصيني، ولكن رغم هذا لم يكن يستطيع أن يتذوق جماله حتى تصادف أن قرأ بعض أشعار الأمريكي لونجفيلو Longfellow في تلك اللحظة "لاحظ الطزاجة نفسها والجمال نفسه في كتاب المدائح، وخاصة في القسم أهواء الإمارات والذي كان قد قرأه دون أن يحصل منه على الأحاسيس نفسها". (1)

حدث له الشيء نفسه مع كتاب زهو انجزى ( $^{\circ}$ ) Zhuangzi وبعد أن عرف عن مذهب الحلولية لسبينوزا قال جوو:

عندما كنت أذهب إلى المدرسة كنت أحب أن أقرأ زهوانجزى، ليس لحرية الأسلوب الاستعراضية، ولم تكن الأفكار الأساسية لعمله واضحة بالنسبة لى. وعندما قارنت محتوى كتابه مع ما كنت أجده فى الكتب الأجنبية فإننى أجد نفسى فجأة "مستتيرًا".(1)

كل هذه أمثلة للتجليات المفاجئة التي تنشأ عن بحث الثقافة الذاتية من منظور ثقافة أخرى. وتجعل الاختلافات الثقافية من الالتباسات أمرًا حتميًا. وأعنى بالالتباس تفسير إحدى الثقافات بمعايير ثقافتنا، وبأسلوب تفكيرنا ومن وجهة نظر كل ما نعرفه ونألفه. وبصفة عامة ليس من الممكن عدم النظر إلى العالم من منطلق كوننا مختلفين عن الآخرين. إن "أفقًا" تم تكوينه مسبقًا

يحدد الطرق المختلفة "للفهم" و"لعدم الفهم"، وطريقة الاختيار والبحث بدقة عما ينتمى إلى ثقافة أخرى، وطريقة الفهم والتفسير. ولهذا السبب لا ينبغى علينا أن نطلب من الأجانب أن يفهموا على نحو "مثالى" الثقافة الصينية كما يفهمها الصينى، مثلما لا ينبغى علينا أن نزعم أن الصينيين قد يفهمون الثقافات الأجنبية بالقدر نفسه الذي يفهمها بها أصحابها.

وبالطريقة نفسها لا ينبغى أن نرفض الالتباسات كأنها أعراض لمرض الجهل أو ثمرة من ثمار التضليل، أو اعتبارها غير مرغوب فيها. فالحقيقة أن الالتباسات غالبًا ما تنتج تطورًا ثقافيًّا. خذوا على سبيل المثال الالتباس في كثير من أفكار نيتشه من جانب ماو دون Mao Dun. يؤكد نيتشه أن السشكل الأقوى للإرادة في الكائن البشرى ربما يكون إرادة القوة وليس إرادة النجاة. يقاسمه ماو دون هذه الفكرة، ويرى أنه بسبب:

أن الكائنات البشرية لديها إرادة القوة فإنها لا تريد أن تعيش حياة العبيد الحقيرة وليس لديها خوف من تحدى السلطة والمقاومة. والحاجة إلى الحرية والحكم الذاتي يأتي كلاهما من هذا". (٢)

من البديهي أن كل هذا بعيد تمامًا عن الفكر الأصلى الفيلسوف الألماني وأن التباسًا من هذا النوع يمكن أن يثرى الثقافة المتلقية، والتي تستطيع بهذا أن توسع مجال التطبيق وأن تقرأ الثقافة وتعيد فهمها انطلاقًا من منظور مختلف تمام الاختلاف. وعندما نناقش حركة الرابع من مايو عام ١٩١٩ (^) لا نستطيع ألا نضع في الاعتبار تأثير نيتشه. وبالطريقة نفسها فإن الدراسات التي خصصت له لا يمكن أن تكون انعكاسًا كاملاً وعامًّا عن فكره كله إذا لم نضع في الاعتبار تأثيره في "العالم الثالث" والطرق التي تم بها تلقي أعماله.

ومن المؤكد أن الالتباسات الثقافية ليست كلها لها وظيفة إيجابية، بل

على العكس، فإن هناك التباسات يمكن أن تكون لها نتائج مأساوية. في الأيام الأولى من عشرينيات القرن العشرين قام ليانج كيشاو Liang Qichao برحلة دراسية إلى أوروبا، لدراسة أحوال الثقافة الغربية. وما إن عاد إلى الوطن حتى كتب "انطباعات عن رحلة إلى أوروبا" وهو كتاب وصف فيه الأزمة الروحية الحرجة التي كان الغرب يواجهها. وطبقًا لرؤيته فإن الغرب كان يبدو أنه يعيش حالة عدم ثبات ويحتاج من وجهة نظره إلى التحسرر من "اضمحلاله الناشئ عن سلسلة من المذاهب المادية"، بفضل المساعدة التي يمكن أن يستمدها من "الحضارة الروحية" الصينية. على أي حال لم يحدث هذا، بل على العكس حدث ما هو أسوأ، وهو أنه ساد في الصين نوع من التقديس الأعمى تجاه ثقافتها الخاصة التي تسمى بثقافة الجوهر، وحُمَّى مماثلة عنيدة لاستعادة التراث. وقد نشأ عن هذا تأخر في تحديث الثقافة الصينية.

ومن ثم يصبح من الصعب تحاشى نشوء التباسات ثقافية، سواء في الحالة التي تكون فيها الثقافة المضيفة هي التي تستخرج معانى جديدة من الثقافة الضيف، أو بالعكس، تكون هي التي تتم رؤيتها من منظور الثقافة الأخرى.

من وجهة نظر تاريخية فإن الالتباسات من هذا النوع تمشل فرصسة إيجابية للتطور الثقافي للجانبين، حيث إن القراءة المماثلة تمام التماثل تفتح الباب إلى الانعزال الذاتي والدوجماتية. إننا نريد أن نشير من خلال مفهوم الالتباس الثقافي سواء إلى دراسات التلقي التي أجريت بكل حماس على الثقافات الأخرى وليس على "التجليات المفاجئة" المتأثرة بطريقة تفكير البلاد الأخرى التي تعد بالنسبة إلينا غير مفهومة. وأعتقد أن الحل يكمن في الرأى الإبداعي للقارئ. ومن الطبيعي أنه لا يمكن اتخاذ هذا ذريعة من أولئك الذين يريدون معرفة بلاد أخرى معرفة سطحية. فدون الفهم المصحيح لثقافة

الآخرين والذى يتم الوصول إليه عن طريق العمل الجاد الدءوب وحقيبة جيدة من المعارف، من الصعب تخيل أن نكون "ملهمين فجاة" من ثقافة أخرى مختلفة. والتبادل بين الثقافات إضافة إلى هذا له تاريخ يمتد لآلاف السنين، ومن أجل فتح مناطق جديدة مثمرة من البحث من الضرورى التنقيب بقوة وبعمق. وبدون "قراءة" صبور حقًا لا يمكن الحديث عن "التباس".

ومع قدوم مجتمع المعلومات العالمي فإن الاتصال بين النظم الثقافية المختلفة سوف يكون بمعدلات أكبر. وقد دخل الغرب بتقدمه الصناعي العالي في العصر ما بعد الصناعي، وعلى مستوى وعيه الذاتي تجده شعوفًا بالتواصل مع ثقافات أخرى مختلفة عن ثقافته (\*). وفي الوقت نفسه فإن الدول الشرقية خاضت تجربة النمو السريع بالتخلي عن المواقف الهامشية القديمة التي كانت تتمسك بها ذات يوم. وهي مشتاقة لأن تعطى زخمًا من الحياة لثقافتها الخاصة، وأن تعيد اكتشاف ذاتها، ولكن في سياق الحداثة. وهذا مؤشر على أن الشرق والغرب على وشك الدخون إلى مرحلة جديدة من التبادل الثقافي الكثيف والمعقد، وفي إطار هذا التبادل سوف تجتذب إشكالية بطريقة أكثر تفصيلاً.

<sup>(\*)</sup> هذا هو الحاصل بالفعل في المراكز المتقدمة للبحث العلمي في الغرب؛ فهي تدعو الباحثين من البلاد الأخرى، خاصة من ذوى الثقافات المختلفة والبعيدة عن الغيرب، كتقافات جنوب شرق آسيا، كي يقدموا رؤاهم المتصلة بتراثهم الثقافي للأمور الخاصة بالمجتمعات والثقافات الغربية، وهو ما من شأنه أن يشحذ البحث العلمي في تلك البلاد الغربية، وما يبرر من ثم دعوة هؤلاء الباحثين الأجانب إليها. (المراجع)

### الهوامش

- (۱) يانج بوجون، تعليق وتفسير على منشو، بكين، ١٩٦٢، ص ١٢٥.
- (۲) لو كسو، الأعمال الكاملة، بكين، ١٩٥٧م، ص١٤ ٣١٦-٣١٦، وهناك ترجمة لدراسة لو كسون منشورة في "مذكرات مكتوبة على ضوء مصباح" في إي مازي (بالإيطالية)، إعداد، الحرية الزائفة La falsa libertà، تورينو، إيناودي، ١٩٦٨م.
  - (٣) راجع ص ٣١٢ من الأصل الصيني.
  - (٤) جوو مورو، الأعمال الكاملة، بكين، ١٩٦٨م، XI صفحات ١٣٨-١٣٩.
    - (٥) زهوانجزی، میلانو، أدلفی، ۱۹۸۲م.
      - (٦) راجع الجزء السابع، ص ٥٩.
  - (۷) ماو دون، اکزوشنج زازی (نظریات نینشه)، شنغهای، ٤ ظ ۱۹۲، ۱۹۲۰، ص. ۸.
- (^) حركة ثقافية وسياسية سجلت قطع الصلة بالصين القديمة، ومثلت في المجال الأدبى محاولة الخروج من حالة العزلة الثقافية وتشجيع العلاقات الدولية.



## التقويم الثنائى(\*)

### عبد الفتاح كليتو(١)

يصف "الجاحظ" في كتابه عن البلاغة "البيان والتبيين" أحد الوعاظ الذين وهبوا حياتهم لتفسير القرآن الكريم في أحد المسساجد؛ كان العرب يجلسون على يمينه، بينما كان الفرس يجلسون على يساره. وكان الـواعظ يلتفت تارة إلى جهة اليمين ويفسر لهم كتاب الله باللغة العربية، وتارة جهـة اليسار ويعلق باللغة الفارسية. فكان العرب على اليمين والفرس على اليسار والواعظ يجلس في الوسط بينهم. ومن الممكن إجراء مناقشة طويلة حول اختلاف الوضعين وطريقة الجلوس وتقسيم المسساحة واختلاف نوعية الجالسين، كما يمكن أيضًا تتاول اللغتين موضوع الحديث بالتحليل، وكذلك تفوق اللغة العربية وهي لغة الفريق الذي يجلس على اليمين والتي لا يفهمها الفريق الذي يجلس على اليسار. وعلى الرغم من كل ذلك فإن الأمر السذي استرعى انتباهى في ذلك المشهد هو أن الواعظ في تفسيره باللغتين، لم يكن ينظر أمامه، ولكنه كان يتجه تارة نحو اليمين وتارة أخرى نحو اليسار، فهو ينظر للجهتين ثم يستدير في اتجاه اليمين، وبعد ذلك يسستدير فسى الاتجساه الآخر. وفي أنثاء انتقاله من لغة إلى أخرى كان يظهر وجهين مختلفين وكان يتحرك بلا توقف تارة هنا وتارة هناك.

وأعتقد أن المفكر العربى المعاصر قد يرى نفسه في هذا السواعظ. أليس لديه هو أيضًا هذه العادة في الاتجاه بنظره في اتجاهين مختلفين؟ أليس

<sup>(\*)</sup> ترجمة سيد إبراهيم الشيخ.

<sup>(&#</sup>x27;) كليطو هو أستاذ الأدب المقارن بجامعة محمد الخامس بالرباط.

له وجهان مثل المنافق؟ ألا نجده في كل لحظة يتجه تارة نحو اليمين وأخرى نحو اليسار؟ ألم يطلب منه أن يغير موقفه ولغته ووجهات نظره؟ ما دام أن عليه أن يخاطب جمهورًا في حالة حركة؟ حتى وإن كان من الناحية المثالية يلجأ الستخدام لغة واحدة فقط، فهو مجبر على أن يعيش في نظامين زمنين يتقاطع فيهما التقويم الهجري مع التقويم الميلادي فحديثه وتفكيره، في جـزء كبير منهما، يعنى الاندماج في زمنين مختلفين مع الانتقال بلا توقف من واحد إلى آخر. على سبيل المثال إذا ما طرحنا هذا السؤال: في أي قرن كان يعيش "ابن خلدون"؟ فإن الإجابة بالطبع هي القرن الخامس عشر الميلادي! ولكن أي قرن بالنسبة للتقويم الهجرى؟ هنا تكمن المفاجأة، وأجدني عندئذ أنزلق في حسابات معقدة، أقارن بين الزمنين وفي النهاية أتذكر أن الفارق بينهما تقريبًا نحو ستة قرون. ومع كل ما سبق ورغم ما تقدمه لى ذاكرتي من عون، فإننى أشعر دائمًا بالهلع كلما اضطررت إلى ترجمة قرن من الزمان بقرن آخر مختلف. بل تنتابني أيضًا لحظة من الشك، فالقرن الخامس عشر الميلادي هو نفسه القرن التاسع الهجري. الأمر يبدو لي وكأنني أهوى على أم رأسى، على أية حال فهي حركة من أعلى إلى أسفل، من السشمال نحو الجنوب، من أوروبا إلى المغرب. وفي لحظة واحدة تتجلى أمام عينـــيَّ طبيعتان وجغرافيتان. القرن الخامس عشر الميلادي هو القرن التاسع الهجرى، نعم إنه القرن نفسه، ولكن هل هما الزمان والمكان أنفسهما؟

وقد وصلت إلى حل قاطع لهذه المشكلة، فذات يوم وأنا في مدينة سترازبورج، على هامش برنامج موسيقى، كُلُفت بتقديم مقامات "الهمذانى" (القرن الخامس الهجرى/ الحادى عشر الميلادى). وقد رحبت بذلك، ورأيت في بادئ الأمر أن الإعداد لهذه المشاركة لن يتطلب منى جهدًا كبيرًا. حيث إننى كنت قد كرست سنوات طويلة من عمرى لدراسة "الهمذانى". وفي الوقت نفسه كنت أعلم أن جمهور الحاضرين الذى سأتوجه إليه بالكلمة يجهل

الأدب العربي، لذا كان على أن أقدم هذه الدراسة بصورة يسيرة دون التبحر، مع التركيز على الجوهر. وكان يكفى أن أضع مقامات "الهمذانى" في موضعها فأقول إنه عربي من أصل فارسي كان ينتقل بين بين بيلاد الأمراء ويكتب المدائح، وأن الفقر كان الموضوع الرئيسي لمقاماته، وأن نثره البارع يتميز بالإيقاع والسجع وكان له الكثير من المقلدين. وكلما اقترب موعد مشاركتي (أمام الاتحاد القومي للتعاون الزراعي بيسترازبورج) ساورتني الشكوك. فعلى سبيل المثال كان يمكن أن أبدأ كلمتي هكذا: في القرن الخامس الهجري نظم "الهمذاني" مقاماته. بيد أن هذه المقولة لم تكن لتعني شيئًا لجمهوري من الحاضرين: فالقرن الخامس من الهجرة يسشير إلى مجال لجمهوري من الحاضرين: فالقرن الخامس من الهجرة يسشير إلى مجال تاريخي وأدبي وديني وجغرافي مجهول تقريبًا لجمهور المستمعين. لذا كان من الأجدي تغيير هذه الإشارة ووضع "الهمذاني" على التقويم الميلادي. وهكذا أصبحت كلمتي تبدأ على النحو التالي: في القرن الحادي عشر الميلادي نظم "الهمذاني" مقاماته.

وبالانتقال من التقويم الهجرى إلى التقويم الميلادى أجدنى متجها نحو جمهورى من الحاضرين ومتناغمًا معه فى مجاله مع وضع "الهمذانى" مع نظرائه من المؤلفين الفرنسيين لتلك الفترة. وهناك فائدة أخرى، وإن كانست ثانوية، وهى إظهار عدم جهلى بآداب اللغة الفرنسية وهى لغة جمهورى من الحاضرين. من أجل هذا رأيت أن يكون من واجبى إجسراء مطابقة بين "الهمذانى" وبعض الكتاب الأوروبيين في ذلك العصر، ولكن كان هناك سؤال غير متوقع ينتظرنى عند البداية: أى كُتّاب؟ واكتشفت بصورة مفجعة أننى لا أعرف أى كاتب فرنسى أو أوروبي من كُتّاب القرن الحادى عشر سواء أكان أديبًا أو عالمًا باللاهوت أو فيلسوفًا... وعندئذ برز إلى ذهنى اسم واحد فقط وهو اسم امرأة تدعى "روزفيتا"، ذلك الاسم أغراني على الفور، فهو مكون من لفظ وردة ولفظ الحياة، وردة الحياة أو حياة السوردة (ولكن يجب أن

أعترف أن ذلك الاسم لم يكن له أى علاقة في أصوله لا بالوردة و لا بالحياة). فوفقًا لقاموس<sup>(۲)</sup> "Le Petit Robert2" فإن "روزفيتا" هي أول شاعرة ألمانية نعرف اسمها (...) وأن عملها الأدبي قد كُتب باللاتينية وهو يتضمن أساطير (حوارات بالنثر المقفى) وحكايات تاريخية في صورة أشعار تكريمًا "لأوتوني الأول".

بالقطع كانت هذه الحالة مناسبة تمامًا، بل وأكثر مما كنت آمل، فالحوار والنثر المقفى والمدح كلها عناصر تجعل "الهمذانى" يقترب من "روزفيتا". وقد سجلت، وأنا فى غمرة السعادة، هذه العبارة: فى القرن الحادى عشر الميلادى، وبينما كانت "روزفيتا" تكتب حواراتها بالنثر المُقَفَّى، كان "الهمذانى" بنظم مقاماته. ولكن مَنْ بين جمهور الحاضرين، كما كنت أتوقع، قد سمع عن "روزفيتا"؟ لا أحد. فقد كانت "روزفيتا"، بلا شك، اسمًا غريبًا للحضور مثلها مثل "الهمذانى".

ولم أرد أن أوضح الأمر أو أثريه بالقول بأنها شاعرة ألمانية كانت تتكتب باللاتينية، لأن ذلك كان سيزيد من تعقيد الموقف، كما أن البحث في الأدب القديم والذي يخلو في ظاهره من التشويق قد يثير شعورًا بالملل، وقد يُنظَرُ إليَّ نظرة المتحذلق، مُدَّعى العلم.

إن هذا الموقف قد وضعنى أمام نقطة حاسمة تتعلق بالذاكرة الأدبية. فعندما أفكر في الأدب العربي، أشير دائمًا إلى التقويم الهجرى. "فأبو نواس" في القرن الثالث الهجرى، و"المتنبى" في القرن الخامس، ومن وجهة نظرى ونظر الآخرين أرى في الواقع أن الأدب العربي يبلغ ذروته فسى القسرون الخمسة الأولى للهجرة (إضافة إلى أدب القرن الذي سبق الإسلام، والذي لا

<sup>(</sup>٢) معجم روبير الصغير - ٢ بالفرنسية. (المراجع)

يمكن تجاوزه إلى ما قبل ذلك). ولو سئلت عن القرون التالية عليها، وهي القرون المظلمة، سوف أجد صعوبة كبيرة في ذكر اسم شاعر واحد فقط فمنذ القرن الخامس الهجرى (الثالث عشر ميلاديًا) والغموض والاضطراب يكتنفان الأدب العربي الذي غط في سبات لذيذ وعميق لم يفق منه إلا في القرن الرابع عشر الهجرى (القرن العشرون ميلاديًا) على يد "رفاعة الطهطاوي" "وشدياق". وفي الوقت نفسه عندما أذكر مؤلفين آخرين فأنا لا أقول القرن الرابع عشر الهجرى ولا أفكر في ذلك أبدًا، ولكن أقول القرن العشرين الميلادي ! فإذا كان الأمر يتعلق بالأدب العربي القديم فأنا أشير تلقائيًا إلى الهجرة وسيطرتها في ذلك الوقت، ولكن حين يتعلق الأمر بالأدب العربي الحديث أجدني أتجه نحو أوروبا وتقويمها الميلادي كإطار لذلك.

ومنذ ذلك الحين والأدب العربى يحمل تقويمين: في البداية كان الأدب العربى يسير وفق التقويم الهجرى، وبعد ذلك وبلا مقدمات نجده يسير وفق التقويم الميلادى. فبعد سبات دام قرابة سبعة قرون، ها هو ذا الأدب العربى يستيقظ بقوة ويقفز بكلتا قدميه ويحلق فوق سبعة قرون ليحط بعد ذلك فوق القرن العشرين حيث زمان ومجال مختلفين. لقد قفز الأدب العربي من تقويمه الأصلى ليحل بتقويم آخر مجهول عليه حتى ذلك الحين.

إذن يمكن أن نقسم الأدب العربى إلى ثلاث مراحل: المرحلة الأولى وفيها الأدب محدد المعالم، تليها رحلة الاختفاء، ثم المرحلة الحالية والتى نجد فيها الأدب العربى يبتعد عن بدايته التقليدية ويتجه صوب أفكار أخرى تختلف في زمانها.

ونحن نعلم جيدًا أن الذاكرة الأدبية لا بد لها من أصل تستند إليه، فإذا كانت ذاكرة المواطن الأوروبي ترجع إلى أثينا كأصل لها، فإن ذاكرة العربي ترجع إلى صحراء شبه الجزيرة العربية. ولكن إذا ما أشركنا العامل اللغوى،

فلا يمكن لنا أن نغض الطرف عن تميز ذاكرة العربي عن الأوروبي بالقوة التي تجعلها توغل في الزمن القديم لقرابة خمسة عشر قرنًا لتصل بنا إلى القصائد التي نظمت قبل الإسلام والتي عرفت باسم المعلقات. وفي عصرنا هذا قد يستطيع القارئ الفرنسي أن يقرأ أعمال "فيون" و "رابيليه" و"مونتاني" مع الرجوع بين الفينة والفينة إلى الهوامش والتوضيحات، غير أنه قد لا يستطيع أن يفعل ذلك، إن لم يكن عالمًا بلغة العصور الوسطى، حين يتصدى لقراءة أعمال "آدم بوسو" أو "كريتيان دى تروى". وعلى النقيض من ذلك نجد أن العربي يستطيع أن يقرأ أعمال "نجيب محفوظ" ولا يجد غضاضة في قراءة أعمال "الجاحظ" (وهو أديب معاصر للعمل الأدبي "قسم سترازبورج" والذي يعد أول نص كتب باللغة الرومانسية في عام ٢٤٨م) وغيره من أدباء العرب القدامي. فالأمر يتعلق بظاهرة فريدة بل ونادرة ترجع أسبابها إلى أن العرب القدامي. فالأمر يتعلق بظاهرة فريدة بل ونادرة ترجع أسبابها إلى أن العرب الطويلة، غير تغيرات طفيفة للغاية.

ولنعد إلى حديثى عن "الهمذانى" ومؤتمر سترازبورج، فى ذلك اليوم شعرت أن من واجبى أن أتحدث عن مقامات "الهمذانى" مع مقارنتها بقصص الصعاليك و "لاتزاريللو دى تورمس" Lazarillo de Tormes مجهول المؤلف، والعبيط (٢) Grimmelshausen "وجيك

<sup>(</sup>۳) مغامرات الطفل الريفى "تويتش" Teutsch الذي يدعى العبيط simplicius لفرط سذاجته وطيبة قلبه. كتب "جريملزهاوزن" Grimmelshausen هذه القصة لتنشر على دفعتين في عامى ١٦٦٨ و ١٦٦٩م. والشخصية الرئيسية فيها "تويتش" المكنى بالعبط "سيمبليتسيوس" يخرج إلى الحياة بحروبها وشرورها بعد أن توفي والده، فيصاب بما يشبه الخبل ويقع في أسر حاكم مقاطعة "هاناو" الذي يأمره بأن يعمل في خدمت كمهرج يلعب دور المخبول، وهكذا صار يتفوه بأصدق الحكم تحت قناع المجون. ثم

بلاس" Gil Blas المؤلفه اليزاج" Lesage، على أية حال فقد استندت السين نصوص كنت أفترض أنها معروفة كى أقدم لمستمعيّ نوعًا من الأدب العربي وهو المقامات التي لم يكن قد سمع بها أحد من الجالسين. لذا فقد قمت بترجمة المقامات، لهذا الجمهور من الحاضرين، ليس من لغة إلى أخرى ولكن من جنس أدبي إلى جنس آخر: فقد تحدثت عن هذه المقامات أدب كما لو كانت تشكل جزءًا من قصة عن الصعاليك وقد قمت بنقلها من أدب الحر.

ومن الممكن أن نعد هذه الترجمة خطوة تعليمية مشكورة تقوم على الانفتاح واحترام ثقافة جمهور الحاضرين (والذي أعتبره مختلفًا حيث يقف على الجانب الآخر من ثقافتي) وفي الوقت الذي أقدم له الأدب العربي، تحدو هذا الجمهور معرفة باهتة وضئيلة بهذا الأدب. ولم أمكث طويلاً لأدرك أن الأمر لا يتعلق بخطوة أولى في هذا المجال، فما قمت به كان أمرًا معتداً لكثير من الباحثين والمفكرين العرب.

ويمكن أن نصنف ما قمت به من تنقل بين الأدبين العربى والأوروبى، بالأدب المقارن. والآن يمكن أن نؤكد أن كل قارئ عربى هـو خبيـر فـى المقارنة.

=ما إن يعود ليأسره جنود كرواتيون حتى يعيش من الآن فصاعدًا حياة الجندية بما فيها من مغامرات. وأخيرًا يتبين له في نهاية المطاف بعد أن يمر بالكثير من المغامرات أن هذه الحياة باطلة وقبض الريح، ويقرر الاعتزال بعيدًا عن الناس وشرورهم. وقد أسست في ميونيخ عام ١٩٨٦م مجلة ساخرة تحمل الاسم نفسه: Simplicismus حيث استمرت في الصدور حتى عام ١٩٤٤م وكتب فيها عدد من كبار الكتاب من بينهم توماس مان، وفرانك فيديكند Frank Wedekind. كما أسس في عام ١٩٠٣م محلاً لتناول الشراب يحمل الاسم نفسه في حي "شفابنح" بميونيخ، حيث كان يجتمع فيه كتاب ومحررو هذه المجلة الساخرة. (المراجع)

فالمقارنة ليست حكرًا على بعض المتخصصين فحسب: فهى تُمارس اليوم من جانب أولئك الذين يقومون بدراسة الأدب العربى القديم والحديث. فأى قارئ يطلع على نص عربى، يربط بينه وبين نص آخر أوروبى بصورة مباشرة أو غير مباشرة مدركًا لذلك أو غير مدرك: هو بالصرورة باحث مقارن أو بالأفضل مترجم.

ولتوضيح هذه الفكرة نضع في اعتبارنا لبرهة وجيزة واحدًا من الأدباء العرب في العصر القديم وليكن "ابن رشد"، فنحن نعلم أنه لم يكن يعرف اللغة الإغريقية، وكانت معرفته بأرسطو تقوم على التراجم التي لم تكن كلها تنطلق من تلك اللغة فحسب. ومع ذلك هل عبر "ابن رشد" عن ندمه لعدم معرفت باللغة الإغريقية؟ هل أبدى رغبته في تعلمها؟ هل رغب في قراءة "أرسطو" من خلال النصوص الأصلية دون المرور بالتراجم؟ ومن ناحية أخرى فقد تم ترجمة أعمال "ابن رشد" إلى العبرية واللاتينية وإلى غيرها من اللغات. هل كان "ابن رشد" يتوقع ذلك؟ هل كان في أعماله يحدثنا أنه في يوم ما سوف تتم ترجمة كُتبه؟ ويمكن أن نعرض هذه القضية بصورة أخرى: هل كانست لدى "ابن رشد" الرغبة في أن تُترجم أعماله؟ (ويمكن أن نسأل أنفسنا: هل هذه الفكرة مرت بخاطر "أرسطو" ...)؟

وبوجه عام وبعيدًا عن "ابن رشد"، هل كان الأدباء العرب القدامى يفكرون فى احتمالية ترجمة أعمالهم فى يوم ما ؟ فيما يبدو لى أنهم كانوا يعدون الترجمة عملاً أحادى الجانب ينطلق من اللغات الأخرى (الإغريقية، والفارسية، والسريانية) إلى العربية. أما بالنسبة إلى الترجمة من العربية إلى اللغات الأخرى، فلا يبدو لى أن ذلك قد ورد بخاطرهم. (أ) وعلى أية حال لم

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> مرجع ذلك أنهم كانوا أقوياء منتجين للمعرفة بالنسبة إلى عصرهم. أما عرب اليوم فهم يبحثون عن الاعتراف بما أنتجوه من خلال ترجمته إلى اللغات المهيمنة في عالم

يكن ذلك ليعكر صفو حياتهم، وربما لأنهم كانوا يرون العربية لغة لا يمكن الاستعاضة عنها بغيرها وأن معرفتها نتبع من ذيوعها.

ويبقى أن نسأل: من هو الأديب العربي القديم الذي أبدى رغبته في معرفة الأداب الأخرى (باستثناء النصوص التي ترجمها "ابن المقفع" من الفارسية)؟ لا شك أن معرفة الأدب في العصر القديم كانت تختلف عنها في عصرنا هذا، ومن الملائم أن نضع ذلك في اعتبارنا. ولكن يمكن أن نؤكد أن شعر الشعوب الأخرى لم يكن يثير فضول العرب، ولم يخطر ببال العسرب القدامي أن شعرهم يمكن أن يترجم إلى لغات أخرى، وقد عبَّر "الجاحظ" عن ذلك بوضوح في كتابه "الحيوان"، ومن الطبيعي أن تفرض قضية الترجمسة نفسها عندما يكون هناك جوار وتنافس بين نبوعين أو أكثر من الأدب؛ فالأدب العربي في قرونه الهجرية الأولى لم يكن يتأثر على الإطلاق بـــآداب الشعوب الأخرى. ولكن، مرة أخرى، يجب أن نتوخى الحذر عند تناولنا الحديث عن معرفة الأدب؛ فالأدب المطروح في ذلك العصر كان النتاج الفكري لشعوب عديدة و لاسيما الفرس و الإغريق يليهم الهنود. وكان أدب هذه الشعوب يُنظر إليه من قبل الأدب العربي على أنه منافسة عُرفست باسم "الشعوبية"، ولكن النقاش المهم في ذلك كان يتم باللغة العربية فقط، والترجمة الوحيدة التي انطلقت من العربية كان "التعليق"، وهي ترجمة داخل نطاق اللغة العربية نفسها. "فالمعرى"، على سبيل المثال، كان يعلق علي أعمال الآخرين مثلما كان يُعلق على أعماله، ولكنه كان سيقابل بدهشة ترجمة عمله "رسالة الغفران".

<sup>=</sup>اليوم؛ أى اللغات الغربية، وذلك بدلاً من أن ينصرفوا في الأساس لإنتاج المعارف على أرضيتهم، عندئذ سوف يسعى الآخرون إلى ترجمتها إلى لغاتهم. (المراجع)

فالأدباء العرب القدامى لم يستبعدوا فقط الترجمة عن مجالهم، بل يمكن القول بأنهم قد بذلوا قصارى جهدهم لعدم تحقيق ذلك، أو على الأقل إضعاف عملية ترجمة أعمالهم إلى لغة أخرى. ومن الممكن أن نذكر فى هذا السشأن مقامات "الحريرى" وهى إنتاج أدبى مرتبط بصورة وطيدة باللغة العربية وبالإمكانيات التى تقدمها، فهى تشتمل على ألفاظ مهجورة، وجمل تُقرأ طردًا وعكسًا وإشارات غامضة، وتوريات، والعديد من الجناس: وكلها أمور شائعة بالنصوص العربية مما يجعلها تقاوم أى محاولة للترجمة. (٥)

وقد استغل العرب فى العصر القديم كل مصادر اللغة وقدراتها البلاغية، بل بلغ بهم الحد التقليل من شأن الأدب، ولكنهم كانوا يفعلون ذلك فى نطاق هذه المعرفة وفى حدود أحكامها وقوانينها. فلم يخطر ببال أحد من العرب النظر إلى أدبهم من الخارج، وذلك من خلال أدب الشعوب الأخرى. ولم يفكروا على الإطلاق فى أن يأتى يوم تظهر فيه مشكلة ترجمة أدبهم إلى

<sup>(°)</sup> نجد نظائر لذلك لدى بعض الكتاب الغربيين من أمثال "تيودور آدورنو"؛ فمعظم كتاباته تستعصى على الترجمة لأنها كالشعر شديدة التكثيف والالتفاف حول ذاتها. ويرجع ذلك إلى أن آدورنو كان مؤلفًا موسيقيًّا وكاتبًا متفلسفًا في آن، فكان حين يكتب كأنه يؤلف عملاً موسيقيًّا ملغزًا. وفي ذلك أذكر له جملة من بين ساعة ونصف الساعة ألقاها وهو جالس بيننا في دائرة مستديرة في إحدى قاعات البحث بجامعة فرانكفورت عام ١٩٦٨م، وكان الحاضرون من أساتذة الفلسفة الألمان، أذكر له الجملة الجدلية النالية: لأن الفكر إرهاب Denken ist Terror. وفك شفرة هذه الجملة بها يدربة فلسفية جدلية لا يقدر عليها غير المتخصص. ويقال إن آدورنو اختار أن يعود إلى ألمانيا الاتحادية بعد الحرب العالمية الثانية بسب اللغة الألمانية التي تمكنه من المضى في تراثها الفلسفي ولغتها المركبة. على أية حال فهو يعد نظيرًا في ذلك للكتاب العرب القدامي. (المراجع)

لغات أخرى (٢). وقد فرضت هذه المشكلة نفسها في منتصف القرن العشرين. وربما يعد شدياق مؤلف كتاب "الساق على الساق" الدليل الأكتر وضوحًا على هذا التغير، فقط اكتشف، والمرارة تعتصر قلبه، أن شعره وشعر العرب بوجه عام لا يمكن ترجمته وأنه – وبعد دراسات عديدة – لا يهم سوى العرب فقط. فما قاله "الجاحظ" هو عين الصواب، ولكن "شدياق" سعى إلى أن يُترجم بعض من أشعاره إلى الإنجليزية والفرنسية، وبالطبع لم يجد أى صدى لذلك.

وبعد "شدياق" فإن الأدب العربى سوف يكون لــه شــأن بــصورة أو بأخرى مع الترجمة والمقارنة بالموازى له، ونعنى هنا الأدب الأوروبى. فأى دراسة لكاتب عربى هى بطبيعة الحال، وكما نكرر دائماً، دراسة فــى الأدب المقارن، فمن يستطيع أن يتناول بالقراءة شاعراً أو روائيًّا عربيًّا دون أن يقارن بينه وبين أديب آخر أوروبى؟ فما طرأ من تغير جوهرى بالنسبة لنا في العصر الحديث، هو أن كل تناول سواء بالقراءة أو الكتابة، لا بد من أن يصاحبه ترجمة تقديرية مع تحول في الاتجاه نحو الــشمال، حيــث الآداب الأخرى: هذا بخلاف القدماء الذين كانوا يرون الترجمة داخل نطـاق الأدب العربى فقط.

فالترجمة والمقارنة أمران لا غنى عنهما فى الاطلاع على العمل الأدبى، حتى وإن كان يتعلق بالقدماء؛ فنحن حين نقرأ "حى بن يقظان" "لابن طفيل" نفكر فى "روبنسون كروز"، وحين نقرأ "المتنبى" نتذكر "نيتشة"

<sup>(</sup>٢) ألا يسعى اتحاد الكتاب العرب إلى ترجمة الفكر العربى المعاصر إلى اللغات الأوروبية الكبرى؟ ولماذا الأوروبية، ونحن أحوج ما نكون إلى التواصل مع ثقافات الجنوب أولاً في آسيا وإفريقيا وأمريكا اللاتينية؟ (المراجع)

والإرادة الخارقة، ونتناول "رسالة الغفران" للمعرى على ضوء "الكوميديا الإلهية" للشاعر الإيطالي "دانتي"، وكذلك "اللزوميات" "للمعرى" من خلل "شوبنهور" أو "سيوران" ونقرأ دلائل الإعجاز في القرآن الكريم "للجرجاني" مع التفكير في "فرديناند دي سوسير"، ونقرأ "المنجد" "للغزالي" من خلل رؤية واعية "لديكارت". والويل للشعراء وكُتّاب النثر الذين لم يجدوا نظراء لهم بين الأوروبيين، فهم يقبعون داخل دائرة الظل، فلا تستطيع أي مرآة أن تعكس صورهم.

فكلما اقترب العمل الأوروبي سواء أكان قديمًا أو حديثًا من الأدب الأوروبي حظى بتقدير أوفر (١)، أصبح من اليسير ترجمته. ونحن العرب قد قمنا بإقرار علاقة خاصة مع أدبنا، فنحن حين نكتب أو نقرأ نصبًا من النصوص، نضع نصب أعيننا احتمالية ترجمته إلى لغة أوروبية، أى أننا نضع في اعتبارنا النصوص الفرنسية أو الإنجليزية أو الإيطالية، فنحن العرب على أية حال قد ابتكرنا كتابة وقراءة غير نقية.

 $<sup>^{(</sup>Y)}$  متى نتخلص من هذه النعرة التى كان يدعوها الراحل حسن فتحى: الاستعمار الذاتى؟. (المراجع)

# إسهامات أدب أمريكا اللاتينية في الأدب العالمي خلال القرن العشرين<sup>(1)</sup>

(١) نص المحاضرة التي ألقيتها في الأصل بالفرنسية في الجلسة العامة لجميع أعضاء المؤتمر الثامن للجمعية الدولية للأدب المقارن الذي عقد في أغسطس ١٩٧٦ في مدينة بودابست، ولكن مع تعديل طفيف فيه حيث زودته بمزيد من الأمثلة وإن لم تكن كافية في جميع الأحوال. وكان هذا النص قد نشر أصلاً في العدد الرابع من النصف الثاني لعام ١٩٧٦ من "المجلة الأمريكية اللاتينية للنقد الأدبى". أما موضوع هده الدراسية وعنوانها فقد اقترحا على من جانب منظمي المؤتمر المذكور أعلاه، وعليه فمصطلح "أمريكا اللانينية"، ذلك الاسم التقليدي، لا يعني هنا مجرد البلاد التي تتحدث باللغات اللانينية الجديدة وحدها، وإنما بالمثل تلك المتحدثة بالإنجليزيسة فسي جرر البحسر الكارببي. وفضلاً عن ذلك فقد صار مصطلح "أمريكا اللاتينية وجزر الكاريبي" يفرض نفسه خصوصنًا فيما أعنقد منذ عام ١٩٧٦م. انظر في هذا المقام المقال الافتتاحي للعدد الواحد والتسعين (يوليو - أغسطس ١٩٧٦) من مجلة "دار الأمريكيات"، وهو عدد مخصص لجزر الأنتبل الناطقة بالإنجليزية. وبهذا المعيار المجمع عليه، والذي ما كان له إلا أن ينمو، أقيم بإشراف من مركز الأبحاث الأدبية لـ "دار الأمريكيات" في هافانا عام ١٩٨٢ "مركز تابع له لدراسات جزر الكاريبي" أصدر مجلدين يعرضان "التاريخ الأدبي لأمريكتنا (١٩٠٠ – ١٩٧٠)" عرضًا بانور اميًّا مسهبًا. ويلاحظ هنا أنـــه قـــد فضل استخدام تسمية "أمريكتنا" في عنوان هذين المجلدين.

تعقيب للمراجع: سبق أن تعرفت على روبرتو فرنانديس ريتمار للمرة الأولى فى مؤتمر الجمعية الدولية للأنب المقارن فى عام ١٩٦٧. وكان كشاعر وناقد كبير للتبعية الثقافية والأدبية فى أمريكا اللاتينية يحظى باستشارة واسعة فى ذلك المؤتمر، ثم تجددت لقاءاتنا بعد ذلك خاصة فى المؤتمر الثامن للجمعية نفسها، وهو الذى ألقى فيه نص محاضرته هذه، وكان ذلك المؤتمر قد عقد فى رحاب أكاديمية العلوم فى بودابست عام ١٩٧٦، حيث قدمتُ فيه ورقة بحثية ورأست إحدى جلساته العلمية.

وكان ريتامار قد بلغ آذاك قمة شهرته في أمريكا اللاتينية. كما أنه صار من بعد أحد أعضاء ثلاثة في المجلس الأعلى للدولة في كوبا. وإن كان أصدقاؤه يأخذون على الشاعر والناقد الكبير فيه أنه قد قبل أن يكون قريب الصلة بالسلطة في بلاده، مهما كانت مناهضة لهيمنة الولايات المتحدة، لما يترتب على ذلك من نقييد لحريته الشاعرة والناقدة في آن. وبالفعل فقد غضبت عليه السلطة في بلاده لبعض الوقت، ثم عادت لتغفر له "شططه" بعد أن عبر عن رجوعه عن آرائه التي كانت قد أغه ضبتها منه وجدير بالذكر أني قمت بنفسي بترجمة الحواشي الواردة في هذا المقال عن صياغاتها المنشورة بالإيطالية في هذا الكتاب الذي حررته "فرانكا سينوبولي"، وإن كنت قد استغنيت عن سائر الإحالات المرجعية في هذا المقال؛ نظر البعدها عن قدرة القارئ العربي على الاطلاع عليها في أصولها باللغات اللاتينية، وفضلت عليها أن أعرف بأهم كتاب أمريكا اللاتينية. وإن كان التعريف بهم جميعًا يحتاج لدراسة مستقلة. فالإسهام الرئيس لهذا المقال لا يكمن فيما يورده من معلومات على غزارتها التوثيقية، وإنما فيما يطرحه من منهج ناقد للتبعية الأدبية، ومن ثم الثقافية للمواكر الغربية، وتقديم مسار مختلف عنها من أمريكا اللاتينية: مسار جديد ما زال يعولم بلا هوادة من معايير الآداب الغربية.

تعقيب على التعقيب: أرجو ألا يستثير الجزء الأخير من هذا المقال ملل القارئ العربى أو ضيقه بسبب كثرة الأسماء التي لا يعرفها، وهي لكتاب كبار في أمريكا اللاتينية لم نسمع عن معظمهم هنا في عالمنا العربي، إنما أن يكون ذلك حافزًا له – أي للقارئ العربي – على استكمال هذه الثغرة المهولة في معرفتنا بآداب من هم الأقرب إلينا من أية آداب أخرى في الشمال الغربي، وأن يضم الصوت إلى اقتراحي بأن نسسارع بتأسيس قسم، أو عدة أقسام مخصصة لآداب أمريكا اللاتبنية، وبخاصة للدب البرتغالي في البرازيل وأفريقيا والبرتغال في جامعاتنا المصرية والعربية. وأقترح في هذا المقام أن يكون مستشارًا لهذا القسم الجديد في جامعاتنا صديقي العلامة الكبير الأستاذ الدكتور محمود على مكي. (المراجع)

### روبرتو <mark>فيرديناندي</mark>ز ريتامار<sup>(۱)</sup>

في مطلع القرن العشرين، وبالتحديد في عام ١٩٠٠م، نشر "خوسيه إنريك رودو" Jose Herique Rodo مقالا بعنوان أرييل Ariel، و هـو بعـد تجسيدًا للروح الإسبانو - أمريكية التي كان لها عظيم الأثر في أمريكا الإسبانية. إلا أنه بالرغم من أهمية هذا العمل فإنه لا يمكن اعتباره نقطة الانطلاق: إنما يمكن اعتباره فقط لحظة تجديد لتجربة خاضها الفكر والآداب الاسبانو - أمر بكبة منذ عقود خلت من قبل، وذلك في مستهل ما أسماه "خوان مارينيلو" Juan Marinello العصر الأهم في أدب أمريكا اللاتينية، وهو الذي يمتد من ثمانينيات القرن التاسع عشر حتى عشرينيات القرن الماضى (...). وهي المرحلة العظمي، أو العصر الذهبي لنا (...) ولنسمها حداثة أو عالمية، أو انتفاضة الوعى القومى، أو ما شئنا من المسميات(7). وعلى الرغم من أن هذه التسمية لا تعجب "مارينللو" نفسه بسبب القصور الذي يعتريها، فإن هذه الفترة تعرف باسم "الحداثة"، نظر الماكان بارزا في ذلك الوقت كـــ "أول حركة اسبانو - أمر بكية بستحيل أن يطلق عليها مسمى أوروبي" على حد قول "مار ي جو زيف فو ري"<sup>(٤)</sup> Marie Josephe Faurie؛ هذا بينما ذكر "أدريان

<sup>(</sup>۲) الأستاذ غير المتفرغ بجامعة هافانا، وهو شاعر وناقد أدبى كبير كما أنه بشغل منصب الرئيس الشرفى لأكبر دار نشر للدولة فى كوبا وهى "دار الأمريكيات" Casa de las (المراجع)

<sup>(</sup>۳) انظر: خوان مارينيللو: مئوية روبين داريو: إبداع وتورة، هافانا، ١٩٧٣، ص ٣٨. ويذكر أن مارينيللو قد عدل بعض آرائه التي سبق أن عبر عنها بخصوص هذه القضية.

<sup>(</sup>٤) في كتابه الصادر بالفرنسية تحت عنوان: "الحداثة الإسبانو أمريكية ومصادرها=

مارينو" أن الحداثة الإسبانية تعد من بين العديد من التيارات الأدبية الحديثة في القرن العشرين

"النيار الوحيد الذي يحمل هذا الاسم، أو إن جاز التعبير، يحمل هذا اللواء".

فالحداثة الإسبانو - أمريكية ليست فقط الحركة المولودة في أمريكا التي حددت مسار آداب اللغة الإسبانية - لكونها ذات أثر جوهري مسئلا بالنسسبة لتطور كبار كتاب الإسبانية من أمثال أنطونيو ماتشادو أو رامون دل فسالي إنكلان أو خوان رامون خيمينيث (٥)، بل هي تقدم للأدب العالمي الذي كان في طور التشكيل مجموعة من الأدباء المعبرين عن أمريكتنا.

ویکفی أن نذکر هنا أسماء کل من خوسیه مارتی $^{(7)}$  وروبن داریــو $^{(Y)}$ 

الفرنسية"، باريس، ١٩٦٦، ص ٩.

<sup>(°)</sup> سبق أن قدمت "أنطونيو ماتشادو" (١٨٧٥ – ١٩٣٩م) في حاشية أخسرى مسن هسذا الكتاب، أما "رامون ديل فاللي إنكلان" (١٨٦٦ - ١٩٣١) فهو مؤلف مسرحي وروائي إسباني أحدث ثورة في المسرح الإسباني التقليدي، وذلك في أثناء العقود الأولى مسن القرن العشرين. وقد تأثرت به الأجيال اللاحقة من مؤلفي المسرح في إسبانيا، حيست تناولت مسرحياته رياء الطبقات المهيمنة في بلاده بالكشف والتعرية، كما أنه سخر من مفاهيمها التي تكرس سلطة التاج والكنيسة الكاثوليكية. أما صاحب رائعسة "بلاتيسرو وأنا" الذي رأى بعض النقاد في مصر أن توفيق الحكيم قد استعار عنه موئيف حماره "بلاتيرو" فهو ليس إلا "خيمينث". وقد أثارت قضية هذه الاستعارة عن خمينيث زوبعة في النقد الأدبى بعد بشرها في صحيفة الجمهورية بمصر في أواخر الخمسينيات، مما جعل عبد الناصر نفسه يتدخل فيها بمنحه وسامًا رفيعًا للحكيم. (المراجع)

<sup>(</sup>٢) ولد في هافانا في ١٨٥٣م ونفي من كوبا إلى إسبانيا وهو لا يزال في السابعة عسشرة من عمره لمقاومته للاستعمار الإسباني لبلاده. وفي إسبانيا نشر كراسة يصف فيهسا

-بشاعة السجن السياسي الذي عاشه في بلاده. وعندما تخرج من جامعة "سار اجوسا" كان قد صار في مكسيكو سيتي أديبًا معترفا بموهبته. وفي عام ١٨٧٨م عاد إلى كوبا في إثر عفو شامل، إلا أنه عاد ليقاوم الاستعمار الإسباني كي بهجر من كوسا من جديد. وقد أفلح هذه المرة في أن يهرب من إسبانيا إلى الولايات المتحدة حيث مكت عامًا، ذهب بعده إلى فنزويلا آملاً في أن يستقر في ذلك البلد، إلا أن الحكم الدكتاتوري هناك أجبره على العودة إلى الولايات المتحدة التي مكث فيها مــن ١٨٨١ حتى ١٨٩٥م. وفي ذلك العام نفسه هجر أمريكا ليلحق بحرب استقلال بلده كوبا، تلك الحرب التي كان قد خطط لها بعناية فائقة، ولكنه قضي عن واحد وأربعين عامِّا في واحدة من أولى المعارك الميدانية التي خاضها ضد المستعمر في ذلك العام نفسه. وهكذا صار خوزيه مارتي واحدًا من أهم كتاب العالم الناطق بالإسبانية، إذ كانت أشعاره تعبر عن مشروع حياته ومشروع أمته في آن: التحرر من كافة أشكال الهيمنـــة الاستعمارية الخارجية، بما في ذلك هيمنة الولايات المتحدة الأمريكية، أو أيــة صــورة من صور القمع الديكتاتوري في الداخل. من قصائده التي صارت معلمًا على نقاء فكره الإنساني تلك التي عنوانها: أزرع وردة بيضاء: Jose Marti يقول فيها: أزرع وردة بيضاء في شهر يوليو أو شهر يناير سيان - من أجل صديق مخلص - يضع يده في يدي بنقاء - ومن أجل الشخص القاسي الذي - يقطع أوصال قلبي الذي به أحيا - لا أزرع شوكا أو حشيشة قارصة، بل أنبت زهرة بيضاء. (المراجع)

(٧) شاعر نيكاراجوا الأكبر (١٩١٦-١٩١١)، وأبو الحداثة في الشعر الناطق بالإسبانية. بزغت موهبته في سن مبكرة، حيث نشرت أولى قصائده وهو في الثالثة عشرة من عمره. وكان يقرض الشعر منذ سن العاشرة مع أنه لم تفلح كل المساولات لتجعلمه ينتظم في سلك الدراسة بأية مدرسة أو معهد. خاض حياة "بوهيمية"، ولكنها كانمت كشعره طازجة خالية من أية حسابات شكلية. نشر ديوانه الأول "اللون الأزرق" فمم منتصف الثمانينيات من القرن التاسع عشر، وسرعان ما اعتبر صاحبه رائدًا "للمدرسة الحديثة": مدرسة الحداثة في الشعر. نتقل بين بلاد كثيرة في أوروبا وجنوب أمريكما وشمالي إفريقيا (المغرب الأقصمي)، واحتسى الخمر بلا هوادة مما قصر من حياته،=

وخوسيه إنريك رودو وأرسيو كويروجا. هـؤلاء المجـددون الإسـبانو - أمريكيون كان يجمع بينهم الوعي بأنه نظرًا لما أصاب المشروع البـوليفي للتضامن الوطني من إحباط، فقد كانت أمريكتنا في ذلك الوقت إقليمًا هامشيًّا، ثانويًّا، ليس له أية إسهامات في الأدب العالمي. وقـد كتـب أكثـر هـؤلاء راديكالية (^)، وهو خوسيه مارتي، في دفتر ملاحظاته عام ١٨٨١م، قائلاً إنهم لم يعطوا بعد للعالم "كاتبًا خالدًا (...) مثل دانتي أو لـوثر أو شيكـسبير أو

=فقد توفى فى السادس من فبراير ١٩١٦ عن عمر لا يتجاوز التاسعة والأربعين ليصبح شاعر الإسبانية الأول ومفتتح الحداثة الشعرية بتلك اللغة. وجدير بالذكر أن "مدينة مينتا" التى ولد فيها عام ١٨٦٧ قد صارت تدعى من بعده "مدينية داريو". (المراجع)

(^) تمخضت أمريكتنا في حقبة الاستعمار عن كتاب كبار من أمثال الأديب الإنكي (المنتمي لحضارة الإنكا الأصلية في أمريكا الجنوبية – المراجع)

"غارسيلازو دى لا فيجا" أو الراهبة "خوانا لينيس دى لا كروس"، وإن كانا قد اعتبرا ملحقين بالأدب الإسباني. أما في القرن التاسع عشر فكتاب من أمثال "خوزيه إرنانديث" و"ماتشادو دى أسيز" لم يشكلوا رابطة أو جماعة أدبية.

تعريفات للمراجع: خوزيه إرناندبث (١٨٣٤-١٨٨٦م) شاعر وصحفى أرجنتينى ذاعت شهرته بسبب قصيدته الداعية للاستقلال "مارتن فبيرو" وهى التى كتبها فسى المهجر البرازيلى فى عام ١٨٧٠، ونشرت على دفعتين فى عامى ١٨٧٧ و ١٨٧٩م، وأما "ماتشادو دى آسيز" فهو أديب برازيلى ولد فى ريو دى جانيرو عام ١٨٣٩م، وتوفى فى المدينة نفسها فى ١٩٠٨م، وقد قام فى شبابه بترجمة رواية "عمال البحر" لفكتور هوجو إلى البرتغالية البرازيلية (فى عام ١٨٦٦م). أما روايته الأولى "البعث" فقد نشرت فى عام ١٨٧٦م، حيث أتبعها بـ "قصص نصف الليل" فلى ١٨٧٠م، وبرواية ثالثة عنوانها "اليد والقفاز" فى ١٨٧٤م. كما صدرت له فى ١٨٨٠م مسرحية "أنت، أنت وحدك: الحب الأطهر"، كما صدرت له فى ١٨٨٠م "قصص غير مؤرخة".

سيرفانتس"؛ وأيضًا ممن كان لديهم "إرهاصات وتمخصصات لأدب خصاص بهم (...) ولكن ليس أدبًا خاصًا بهم بمعنى الكلمة". إلا أنه بينما أفضى الوعى بذلك الوضع المأساوى إلى حمل الشاب داريو على الاعتراف عام ١٨٩٦م، في مستهل نثره المدنس قائلاً: "إننى أكره الحياة والزمن الذى ولدت فيه"، فإن مارتى، وهو أكثر عمقًا وخيالاً، يتابع كلامه في ملاحظات كراكاس قائلاً: "أدب غير محدد لشعب غير محدد! ولكن بمجرد أن نقترب عناصر أى شعب من التوحد، فإن عناصر الأدب تقترب وتتكاثف في عمل نبوئى كبير". وهذا "العمل النبوئي الكبير" المعلن في ذلك الحين هو ما سوف يصبح عمله نفسه الأعظم، والذي سيجعل منه أول "كاتب خالد" في أمريكتنا، ورائد حاضرنا، كما ذكر نوبل سالمون.

إذن الحداثة التي كانت تنفتح عليها أمريكتنا ما هي إلا حقيقة مؤلمة: فقي السنوات التي يشير إليها مارينيللو، كانت بلادنا خاصعة، كأراض خالصة للاستغلال من جانب الرأسمالية الاحتكارية. ومارتي هو الوحيد بين هؤلاء الرجال الذي استوعب الخلفية التاريخية التي تشكل عواقبها مصدر قلق لكتاب مثل داريو، الذين يشير إليهم مارتي بوضوح عندما يتحدث عام ١٨٨٠م عن "شعراء التخيل (...) الذين يعيشون بروح جمالية في قرى قذرة أو غير مكتملة". ولكنه من الصحيح أيضاً أن مارتي كان يأمل في أن هؤلاء الكتاب ذوى الأعمال الجيدة سوف يتطورون بشكل إيجابي، وفي عام الكتاب ذوى الأعمال الجيدة سوف يتطورون بشكل إيجابي، وفي عام يعتبره معلمه - وكتب في رثائه المؤثر لجوليان دل كازال يقول: "إنه يسشبه العائلة في أمريكا، ذلك الجبل الأدبي الذي بدأ من البحث المقلد وأصبح على الفور يتمتع بالأناقة السلسة الدقيقة، و"التعبير الفني الصادق (...) للحكم المستوطن والمباشر".

إن "البحث المقاد" كان سيؤدى أيضًا لبعض الضرر، كما أن "التعبيسر الفنى الصادق للحكم الهجين والمباشر" كان يقدم في ذلك الوقت مجرد أمثلة كبرى خارج أعماله. ولكن الثورة التي أعلنها مارتي كان سيجربها في الواقع هؤلاء الكتاب بداية من عام ١٨٩٨م، مع تدخل الولايات المتحدة في حسرب استقلال كوبا؛ أي مع الخطوات الأولى للإمبريالية، التي تحولت إلى تجربة تاريخية حاسمة لهؤلاء الرجال، الذين يستحقون أن نُطلق عليهم مثل أقرانهم الإسبان، "جيل ٩٨". وأمام ظهور هذه الإمبريالية (التسى اكتشفها مسارتي وحاربها في مهدها)، غيرت الحداثة رايتها، دون أن تترك أفضل مكتسباتها الشكلية. وهكذا نشأ أدب القرن العشرين لأمريكا اللاتينية.

تحت هذه الراية ينطوى عمل رودو<sup>(۱)</sup> المسمى أرييل، بمعارضته الروحانية للغزاة الجدد، وبلاغته المؤثرة المعبرة عن القيم اللاتينية لثقافتتا. وتحت هذه الراية الجديدة، يكتب روبن داريو نفسه الوقائع التى سيجمعها فى كتاب بعنوان إسبانيا المعاصرة (۱۹۰۱)، حيث يتلاقى فيه كاتب الحداثة روبن داريو، كما أوضح ماتياس هورانى (...) مع أدباء ۹۸ على أن أزمة الحياة الإسبانية هى نتاج عوامل تاريخية واجتماعية، وأن الشعب نفسه هو الأساس فى أى اتجاه لإعادة الإبداع، وأنه ليس هناك مكان للجمالى أو عدم الالتزام أمام مشاكل عصرها الملتهبة". وبهذه الرؤية الجديدة (التى تتوافق مع الفضل ما فى تراث إسبانيا)، أمام التدخل الإمبريالى الجديد، الذى يحدث هذه المرة فى بنما (۱۹۰۳)، يكتب داريو أولى القصائد السياسية الكبرى فسى الأدب الأمريكي اللاتيني فى ذلك القرن: "إلى روزفات"، حيث تعلو إحدى الأدب الأمريكي اللاتيني فى ذلك القرن: "إلى روزفات"، حيث تعلو إحدى أكثر "اللاءات" قوة فى شعرنا. وهذا الحدث يتلاقى أيضنا مع موضوع

<sup>(1917 - 1</sup>AVA) (1)

"الأوزات" (من ناحية المظهر الجمالي فقط)، التي يسألها درايو قائلاً: "هــل سيقدموننا للضواري البربرية؟ هل سنتحدث نحن ملايين البشر الإنجليزية؟".

وقد تم جمع هذه الأشعار، بالإضافة إلى أشعار أخرى مختلفة تمامًا، في أفضل كتاب صنفه داريو تحت اسم أنشودات حياة وأمل (١٩٠٥). وليس من الغريب أن فر انشيسكو كونتر ارس، عند مر اقبته للتحول نحـو المـشاكل القومية في الأدب الأمريكي اللاتيني في ثلك السنوات (والذي سيطلق عليه اسم العالم الجديد)، يفعل ذلك بالتحديد بداية من كتاب داريو هذا، وحتى وإن كنا في الحقيقة على يقين من أنه يجب إرجاع هذا الأمر إلى الوراء أبعد من ذلك، أي إلى أعمال مارني، ولكن تكريس هذا الأخير للكفاح الثوري، وداريو للأدب، يفسر لنا كيف أن جيم كونذا، بتلخيصه للرأى الشائع على نطاق واسع، استطاع أن يكتب قبل ذلك ليس بوقت طويل أن داريو "هو مؤسسس الشعر الغنائي الإسبانو أمريكي بالمعنى الصحيح، لكونه جمع ببين البسبق الزمني والصيت الذائع في جميع البلدان المتحدثة باللغة الإسبانية ". فقبل ذلك بعشرين عاما، عند الربط بين داريو والشعراء الأوروبيين المعاصرين لــه، أوضح س. م. بورا أن داريو "هو غريب أتى من أرض مازالت بعيدة عن ا التقدم"، وأن يعض التغيرات في أعماله تعبد إلى الذاكرة "التغير الكبير اللذي حدث لشعراء مثل وليم بتلر بيتس وألكسندر بلوك عندما تنازلوا عن أحلامهم الوردية لمواجهة الواقع المجرد".

ليس هناك شك في أن أفضل ما في أعمال داريو والأدباء الإسبانو أمريكيين الذين جاءوا بعد ذلك، يتمثل في مواجهة "الواقع المجرد" لحياتنا. ولكن القول بأن كل الأدب اللاتيني الأمريكي المعترف به في ذلك القرن فد سار على هذا النهج، ليس بالأمر الصحيح. ففي "الكلمات الحدودية palabras" للنثر المدنس، كتب داريو يقول أيضنا: "هل يوجد في دمائي

قطرات من الدم الأفريقي أو الهندى؟ ربما كان الأمر كذلك، على الرغم من أن بدي تشبه بدي المار كيز ؛ ولكنكم سترون في أشعاري أميرات، وملوكا وأشياء إمبر اطورية، ومشاهد لبلاد بعيدة أو مستحيلة". وهذا الانقسام الذي رآه الشاعر الكبير بتوقد ذهني (حتى وإن كان لحسن الحظ بعيدًا عن البقاء مرتبطا بقراره الأول) يفسر التيارين السائدين في أدبنا في ذلك القرن: القطرات (الغزيرة جدًّا) من "الدم الأفريقي أو الهندي" (وبالـذات المـشاكل التاريخية المرتبطة بها) ستظهر في باليخو و أرجيداس، في جوييان وكاربنتييى، في روافو وسيزير، في نيرودا وأمادو، في جارسيا ماركيز و لامينج؛ بينما رؤى "البلاد البعيدة والمستحيلة" تتواتر في أعمال مثل أعمال خوسيه ماريا إيجورين، وبيسنتي هيدوبرو، وخورخي لــويس بــورغيس أو هارولدو دي كامبوس. وإذا كان منهج هؤلاء الرجال، الذين لم يكفوا عن تقديم إسهاماتهم العظيمة، كان يمكن أن يكون في جوهره هو ما كتبه أكبرهم في عام ١٩٥٥م وهو بورغيس: "أعتقد أن تراثنا هو أوروبا" (وهذا لا يعني أنهم ليسوا أمريكيين)، والأوائل كان يحدوهم بشكل أفضل منهج مارتى: "الوطن هو الإنسانية".

كما أن النظرة تجاه المسائل القومية والاجتماعية قد بلغت قدرًا أكبر من الكثافة في أمريكتنا بداية من اندلاع الثورة المكسيكية، عام ١٩١٠م، وهي المسيرة الديمقراطية البرجوازية التي ضربت بجذورها خارج الأمة، وأدت لأول مرة إلى اندفاع الجموع الجماهيرية في فنون بلدنا. ولم يكن الأمر أكثر رؤية في أي فن، ولم يبلغ درجة أكبر من الجودة إلا في الفن التشكيلي لهذه الحقبة؛ ومنذ فترة وجيزة استطاع لويس كاردوزاي أراجون أن يؤكد قوله بأن "الأخلاقية المكسيكية هي الإسهام العالمي الوحيد الدي عمل مع تقديمه للفن الأمريكي". والشعراء من أمثال دييجو ريفيرا، الذي عمل مع

التكعيبيين الأوائل في باريس قبل أن يعود إلى المكسيك ليساهم في إنشاء فن جديد، قومي و عالمي في الوقت نفسه، لن يجدوا نظراء لهم في الأدب وبالرغم من أنه لا يمكن القول إن الأدب المعوج في ذلك الوقت في المكسيك الذي يتطلب "إسهامًا عالميًا" مشابهًا لإسهام الفن التشكيلي المعاصر، والواقع أن "رواية الثورة المكسيكية" (كما تم عادة وصف أكثر هذا الأدب إبداعًا، بأنه وثائقي أكثر منه إبداعي) "تمثل أحد التيارات الأكثر اتساعًا وتأثيرًا في تاريخ الأدب الأمريكي اللاتيني"، كما يؤكد أدالبرت ديساو.

في أمريكا اللاتينية تياران أدبيان آخران ذوا أهمية قصوى: "الفترة الأولى، المرحلة الأولى المتجانسة للأدب الروائي الأمريكي اللاتيني"، وظهور الطليعة الشعرية. إنها تيارات تبدو في ظاهرها متناقضة، فمن ناحية نجد نشر روايات مثل الدوامة La voragine لخوسيه إوستازيو ريفيرا، ودون سيجوندو سومبرا (١٩٢٦) لريكاردو جويرالدس، ودونا باربارا (١٩٢٩) لرومولو كاليجوس، التي تنم عن سيطرة زراعية قوية، في مقابل التخلف الهيكلي لمجتمعاتنا؛ ومن ناحية أخرى أولى هذه النتائج في بلادنا لما يسمى بالطليعة الأوروبية، التي تظهر في البداية نزعة مدنية واضحة، ذات صبغة مكنية. والواقع أنه في كلتا الظاهرتين تهتز أزمــة الليبراليــة غيــر المستقلة لأمريكا اللاتينية. وهي أزمة مازالت شاخصة من خلال الظهور المعاصر لمفكرين ماركسيين من أمثال خوسيه كارلوس مارياتيجوى وخوليو أنطونيو ميلا، وإختفاء تأثير مفكرين مثل رودو، وإعادة تقييم الديمقر اطيين الثورييين من أمثال مانويل جونزاليس برادا ومارتى بشكل خاص.

ومع ريفيرا وجوير الديس وجاليجوس بلغت الثنائية السارمنتية "الحضارة والبربرية" آخر مراحل ازدهارها، وهي تخلط "الحضارة" بقيم البرجوازية

"الغربية" و"البربرية"، سواء بالعناصر الباقية مما قبل البرجوازية أو بالعناصر الأساسية من واقعنا. والطليعة الأمريكية اللاتينية الأولى، فى مجملها لا تمتك عنصرًا آخر مهما، فعلاوة على أنها لا تعطى أهمية زائدة للبربرية المزعومة، ولطريقة المستقبليين الإيطاليين، فهى تميل إلىي تمييز "الحضارة" بموضوعات الميكنة الفعلية.

ومع ذلك، إذا ما تركنا الفرضية الليبرالية غير المستقلة، فإن كلا الخطين قد عرفا، بدورهما، عناصر تفوق مهمة. فبداية من عقد الثلاثينيات، مثلاً، نجد أن الأدب الروائي ذا الاهتمام الاجتماعي كان من بين كبار مبدعيه "الروائيون من شمال شرق البرازيل" جراتسيليانو راموس (فيداس سيكاس "الروائيون من شمال شرق البرازيل" جراتسيليانو تحست عنوان "الأرض المحروقة"، على يد بيزاري، ودار نشر نووفا أكاديميا، ميلانو 1971) المحروقة"، على يد بيزاري، ودار نشر نووفا الكاديميا، ميلانو 1971) وخوسيه لينس دو ريجو (منينو دي إنجنيو الجنيو بكيو) وجورج قطار ريسيف، ترجمة تابوكي، وهي تفضيلية لاستيجانيو بكيو) وجورج أمادو (كاكاو، 197۳)؛ وروائيو مجموعة جواياكويل في الإكوادور.

والطليعة الأوروبية نفسها، من جانبها، علاوة على برنامج الحسسابات الرجعى للمستقبليين الإيطاليين، كانت تتطلب في أعمالها الأصلية (كما نرى في السريالية)، معارضة للقيم الغربية التي لم يكون بوسعها سوى أن تشجع هذه المعارضة خارج حدود الغرب، كما أدرك ذلك مبكرًا جدًّا مارياتيجوى. وهذا يوضح الخط الأكثر إبداعًا للطليعة: الخط الذي جسده سيزاري فاليخيو، أكبر شاعر أمريكي لاتيني في القرن العشرين. وبشكل ما، فإن دوره في إطار الطليعة يشبه دور مارتي في إطار الحداثة الأمريكية الإسبانية. فهذا الأخير كان قد نشر أشعاره البسيطة (١٨٩١) عندما شرح عام ١٨٩٣ (في تناقض صريح مع البحث عن "الطابع الفريد" لداريو) قائلا: "لا يجب أن نقول تناقض صريح مع البحث عن "الطابع الفريد" لداريو) قائلا: "لا يجب أن نقول

الطابع الفريد، وإنما اللحظة الفريدة للانفعال المتحرك اللطيف"، وفي الوقت نفسه ينتقد رواد الحداثة الأوائل النسخة الوقحة من "الشعر العدم، والإيلام المزيف غير المجدى، الذي ملأ به أنصار الشعر الباريسي الفراغ الفكرى لحقبتهم الانتقالية في الأعوام الأخيرة". وبالطريقة نفسها كتب باليخيو، الذي نشر ترياسي trilce، وهو أفضل كتب الطليعة الإسبانو أمريكية، قائلاً:

"اليوم، مثل الأمس، يمارس كُتُاب أمريكا أدبًا مستعارًا، لا يناسبهم على الإطلاق (....). فشعر نيرودا أو بورغيس أو مابلس أرسى لا يختلف في شيء عن شعر نزارا أو ريبمونت أو ريفيردى (...). فأن يكون المرء من أهل البلاد الأصليين ليس معناه أن يقول المرء ذلك ولكن معناه أن يكون كذلك فعلاً وبشكل عملى، حتى دون أن يقوله."

ولحسن الحظ في كلتا الحالتين فإن الشعر الإسبانو أمريكي وجد مصداقيته في صور أكبر يمكن تبسيطها في حالة داريو رائد الحداثة، وفي حالة أخرى وهي حالة بابلو نيرودا رائد الطليعة التي تحتفظ أعماله، كما هو الحال في أعمال مارتي وباليخيو، بتشابهات واضحة. فقد تصالح داريو بعد عام ٩٨ (وهو عام التدخل الاستعماري) مع إرثه الإسباني والأمريكي، ليصل من منظور متفائل إلى كتابة "أنشودة الأرجنتين" عام ١٩١٠؛ وأيضاً نيرودا، بعد عام ١٩٣٦ (الاعتداء الفاشي، عام ٩٨ لهذا الجيل)، تصالح مع إرثه الإسباني (إسبانيا في القلب، ١٩٣٧) والأمريكي، بكتابه في مرحلة تالية، وهذه المرة من منظور اشتراكي، الأنشودة العامة (١٩٥٠)؛ كل ذلك وصيغ التعبير المختلفة لا تتعدم لدى كاتبي الأنشودة العامة (١٩٥٠)؛ كل ذلك وصيغ التعبير المختلفة لا تتعدم لدى كاتبي الأنشودين.

ومن بين المكتسبات المهمة للطليعة اللاتينية الأمريكية، بالتوافق مع الطبيعة نفسها للطليعة الحقيقية التي نشأت نقديًا في أوروبا، كان الإعلان المثير للقيم غير الغربية في أمريكا اللاتينية. وهو الأمر الذي يفعله أوسفالد

دى أندرادجه عند إطلاقه للحداثية البرازيلية الناضجة، بإعلان آكلى لحوم البشر عام ١٩٢٨. وأكل لحوم البشر البرازيلى كان يطرح "التهام القيم الأوروبية، بحيث يتم القضاء عليها لتنخرط فى واقعنا، مثل السكان الأصليين لأمريكا اللاتينية آكلى لحوم البشر الذين كانوا يلتهمون أعداءهم لكى تدخل فضائلهم فى أجسادهم. وعلى هذا المنوال، فإن الصورة الأساسية للحدائة البرازيلية، ماريو دى أندرادجه، يقوم فى العام نفسه ١٩٢٨ بنشر ماكونايما، "وهى ملحمة نثرية انتهجت نهج الأساطير فيما يتعلق بالزمان والمكان".

و"التهام القيم الأوروبية" هذا للتعبير عن قيمنا هو في الواقع ما تفعله التيارات البيرونية المستلهمة لثقافات الشعوب الأمريكية الأصلية وتلك الزنجية الأنتيلية. فالأولى، بتحفيز من مارياتيجوى في عقد العشرينيات، لن تجد إنجازات جمالية ذات قيم عالمية حتى يقوم خوسيه أرجويدس، الذي تشكل في إطار العالم الكيخوتي، ثم تأثر كما يشرح هو نفسه بمارياتيجوى ولينين، مقدمًا على إنشاء عمله الضخم الفريد في أمريكا، حيث تظهر العقدة المؤلمة والمأساة الحساسة لعالم لم يقم بعد بتثبيت دعائمة الأساسية. "وهكذا لا بد أنهم قرأوا في إسبانيا إنكا جارسيلازو في القرن الثامن عشر"، كما قال فرديناندو أليجريا.

أما النزعة الزنجية الأنتيلية، التي شجعتها في البداية "الموضة الزنجية" الأوروبية، فينتهي بها الأمر إلى التحول إلى الصحوة العنيفة والمستنيرة لثقافة هجين، حيث يلعب الإسهام الإفريقي دورًا أساسيًا فيها، وحيث العبودية الصريحة لمبدأ واستغلال الاستعمار الجديد تؤدي بعد ذلك بالتمرد الطليعي إلى موقف ثوري منظم. وهذا الأمر يدعم بشكل كبير شعر نيكولاس جويلن وجاك رومين وإيمي سيزير، الذين ظهرت آثارهم في الشعراء الشبان مثل رينيه ديبستر وإدوارد براثويت.

فواجب هؤلاء الرجال (والمفكرين والمناضلين السياسيين بما فيهم الكاريبيون مثل ماركوس جارفي وفرانز فانون) سوف يكشف عن الانفتاح الدولي على أدب وفكر أمريكتنا، وفي بلوغ تأثيرها ليس فقط إلى قارنتا، ولكن أيضًا إلى الجانب الآخر من الأطلنطي، مع عدم إعطاء الأفضلية هذه المرة لأوروبا. وإذا كانت الحداثة الإسبانو أمريكية في تدفقها على إسبانيا، حسب الصيغة التي سكها ماكس إنريكيز أورينيا، بمثابة "عودة السفن الحربية"، فإن التأثير الذي يمارسه أولئك الرجال يمكن أن نسميه عودة سفن العبيد، لأن ذلك سيتبدى الآن على إفريقيا. وعلاوة على حالاتي سيزير وفانون، فمن الضروري أن نذكر هنا أن النجمة السوداء في علم غانا تأتي من المناعر أنجوستينيو نيتو للشاعر نيكو لاس جيبان؟

بعد خمسة عشر عامًا مما يسمى بالحرب العالمية الثانية – وهى الفترة الزمنية التى يظهر فيها عالم المستعمرات أو شبه المستعمرات، والذى أطلق عليه بشكل خاطئ "العالم النامى" أو "العالم الثالث" – قدم الأدب الأمريكى اللاتيني، بجانب كتب ناضجة للعديد من الكتّاب السابق ذكرهم، وآخرين من أمثال مانويل بانديرا، وإزيكويل مارتينيز إسترادا، وكلود ماك كاى، وبابلو دى روخا، ولويس باليس ماتوس، و خورخى دى ليما، وإدورادو ماليا، وموريلو مينديس، وسيسيليا ميريليس، ودولتسى ماريا لويناس، وكارلوس دروموند دى أندرادجه، وخوان بوش، وتسيرو أليجريا، وإوجينيو فلوريت، وميجيل أوتيرو سيلفا، ولينو نوفاس كالفو، وخورخى زلاميا، وماريا لويزا بومبال، وخوسيه ريفويلتاس، قدموا أعمالا روائية مثل السيد المرئيس بومبال، وخوسيه ريفويلتاس، قدموا أعمالا روائية مثل السيد المرئيس مطح الماء (١٩٤٧)، رجال الذُرة – بضم الذال – (١٩٤٩) لميجيل أنجيليس، وعلى

لليوبولدو ماراشال، ومملكة هذا العالم (١٩٤٩) لأليخيو كاربنتيير، وابن اللص (١٩٥١) لمانويل روخاس، والتلال كانت تبعث معًا على البهجة (١٩٥٣) لروجر مايس، وفي قلعة جلدتي (١٩٥٣) لجورج لامينج، وحلم الأبطال (١٩٥٤) لأدلفو بيوى كازاريس وبذرو بلا أشجار (١٩٥٥) لخوان رولفو، وشريك الشمس العمومي (١٩٥٥) لجان ستيفان أليكسس، والأوراق الميتة (١٩٥٥) لجابرييل جارسيا ماركيز، والأرض البكر الفسيحة (١٩٥٦) لجواو جيمارايس روزا، وبالون - كنعان Balun-Canan (اسم علم حالم المراجع) (١٩٥٧) لروز اربو كاستيلانوس. وفي عام واحد - وهو عــام 190۸ - نشر نيكو لاس جبيان Nicolas Guillen "يمامة الجناج الشعبي" - ١٩٥٨ paloma de vuelo popular و أليخيو كاربنتيي إحرب العصر العصصر tiempo (الإعدام رميًا بالرصاص، ترجمة م. فاستا داتسي إلى الإيطالية، دار نشر لونجونيزي، ميلانو ١٩٦٢) ولبابلو نيرودا: "غرابة الأشياء" Stravagario ولخوزيه ماريا أرجويداس: الأنهار العميقة، ولخوسيه ليز اما ليما: تعهدات في هافانا Tratados en La Habana؛ ولـ "أكتابيو باز" موسم العنف La estacion violenta، ول "تسينتيو فيتيي": كل ما في كوبا شـــعر Lo cubano en poesia، ول "ف. س. ريد": الفهد، ول "إدوار د جليسان": الصدع La Lezarde....

وأى قارئ حاذق يمكنه أن يلحظ فى هذه الأعمال الاستيعاب الخللق لإرث عريض ملىء بالتناقضات. ولكن هذا القارئ يمكنه (بل ويجب عليه) أن يدرك بالذات أنه إذا كان الإطار التاريخي الذي يتولد فيه هذا الأدب هو عالم (نام)، فإن أدبه، حيث يبلغ هذا العالم تعبيرًا مركبًا وصادقًا، ليس أدبًا تاميًا"، بل انه يمكن اعتباره من جوانب عديدة أدبًا راقيًا.

ومع ذلك، بالرغم من أن هذا الأدب قد قدم صورًا بارزة، وأن بعض

هذه الصور كانت معروفة من قبل خارج حدودنا (ففي عام ١٩٤٥ حصلت جابرييلا ميسترال على جائزة نوبل للآداب؛ وفي عقد الخمسينيات ساد الاهتمام بترجمة كتاب مثل بورغيس وكاربنتيي وأستورياس وأمادو وسيزير ونيرودا وجيلين)، فإنه فقط بداية من عقد الستينيات يمكننا الحديث عن دخول أدب أمريكا اللاتينية في العالم، وعن تفاعله مع الأدب العالمي. وهذا ما سوف يعكسه روجر كايوا في كتاباته في صحيفة "لوموند" عام ١٩٦٥ عندما يقول: "سيصبح أدب أمريكا اللاتينية هو أعظم أدب في المستقبل، كما كان الأدب الروسى هو أعظم الآداب في نهاية القرن الماضي، وأدب أمريكا الشمالية هو أعظمها في الفترة ما بين عامي ١٩٢٥ و١٩٤٠؛ والآن حــان دور أمريكا اللاتينية". ومن الطريف مقارنة هذه الملاحظات مع بعض سطور الإعلان الشيوعي. فكما هو معروف كان ماركس وهيجل يــصران، على نهج جوته، على أن "الأحادية والانحسار القومي هما أمر يتحول إلى استحالة منزايدة، وأنه من بين الآداب القومية والمحلية المختلفة يتولد أدب عالمي". ولكن في ذلك النص الذي يتركز على ما كان يعدُّ في عام ١٨٤٨ الخط الرئيس للتاريخ، فإن الدول التي يشير كايوا إلى آدابها لم تكن ماخوذة في الاعتبار، وهي إشارة إلى قلة الأهمية التي كانت تحظى بها على الصعيد الدولي (١٠٠). ولكن بعد عدة عقود من ذلك الوقت، كان الموقف قد تغير بشكل

<sup>(</sup>۱۰) هذا كلام دقيق، فحتى نهايات السنينيات كان من المتعذر أن تجد إلا نذرًا قليلاً من الأسماء التي يسوقها المؤلف من كتاب أمريكا اللاتينية في الموسوعات الغربية المعروفة. أما الآن فقد اختلف الأمر، ومرجع ذلك إلى مواقف النقاد الذين كشفوا عن الزخم الإبداعي لشعوب الجنوب، ولاسيما شعوب أمريكا الجنوبية. ومن بين هؤلاء الراحلين "رينيه إتيامبل" وتلميذه المخلص "آدريان مارينو" الناقد الأدبى الروماني، ويمكننا أن نضيف إليهما "آرماندو نيشى"، أستاذ الأدب المقارن، والساعر شديد

كبير؛ وعند نشر طبعة روسية من الإعلان عام ١٨٨٢ كان الكتاب يشيرون إلى هذا الأمر: "إن روسيا والولايات المتحدة لم يتم حتى الإشارة إليهم"، ويضيفون قائلين: "كم تغير كل ذلك الآن!" وهذا التغير بالطبع، ليس غريبًا على اتخاذ الأدبين الروسي والأمريكي الشمالي الطابع الدولي. وفي ذلك الوقت، أيضًا عام ١٨٨٢، إذا كانت الدوافع التي نقود إلى الإشارة إلى أمريكا اللاتينية في هذا النص التأسيسي القصير غير منعدمة، فإن الواقع في النصف الثاني من هذا القرن كان مختلفا. وبعد ثماني سنوات من ملاحظة كايوا، في عام ١٩٧٣ تبنت فيرا كوتشيكوفا بشكل ضمني نبوءة الفرنسي، عندما تحدثت عن "الدور الذي تلعبه أمريكا اللاتينية في الأدب العالمي، حيث تقدمت، بعد أن ظلت حتى وقت قريب في الظل، إلى الصفوف الأولى". ولم يقتصر كلام كوتشيكوفا على استنتاج هذا الأمر، ولكنها شرحت السبب في ذلك قائلة:

"فى هذه الصفوف الأولى، كانت التجديدات الأدبية فى أمريكا اللاتينية خلال عقدى الخمسينيات والستينيات تتناسب مع حركة التحرر الوطنى والتى يجب البحث عن بدايتها فى الثورة الكوبية (...). واليوم (...) من الواضح أنه لكى نفهم عمل أدباء أمريكا اللاتينية، من الضرورى أن نضعهم فى إطار الأدب العالمى، داخل أزمة الأيديولوجية الاستعمارية، بل وأكثر من ذلك، داخل صراع التحرر الوطنى الذى خاضته شعوب القارة (اللاتينية)".

وردًا على السؤال الذى وجهه داريو إلى هؤلاء العظماء فى بداية القرن العشرين، أجابت الثورة الاشتراكية فى كوبا بكلمة لا أعلى من تلك التي قالها شاعر نيكاراجوا الكبير لذلك الشرير تيودور روزفلت. وقد فستح

<sup>=</sup>الحماس لآداب الجنوب، وبخاصة لآداب أمريكا اللاتينية التى يعرفها جيدًا. (المراجع)

ذلك مرحلة جديدة في تاريخنا المشترك في أمريكا اللاتينية، وإن كان ذلك بتداعيات واسعة على الفكر المشترك، وبقدر جدير بالاحترام، أيضًا في أدبنا.

ونحن نعلم أن الأدب يساعد على الكشف عن وجه مختلف للعالم، أو عن منطقة مختلفة منه: وهي منطقة تسترعي عادة الاهتمام لأسباب أدبية بحتة. وهذا هو ما رأيناه في السنوات التالية مباشرة، فيما يتعلق بأمريكا اللاتينية. فالأحداث التي اندلعت عام ١٩٥٩م جذبت إليها انتباه العالم لجوانب عديدة، منها ما هو أدبى. وخلال الأعوام الأخيرة وجد قراء العالم أجمع أنفسهم أمام أدب يعود تاريخه إلى عدة عقود، وبالتالي وصل إلى مرحلة النضج (في مثل أعمال متارتي وداريو)، واستنبط وسائل تعبيرية راقية عالمية المستوى تعبر عن مشاكله الخاصة. ووجدوا أنفسهم أيضًا أمام واقع يرى أن أمريكا اللاتينية ليست انعكاسًا بحتا للمنظور الأوروبي (على الأقل في الصور والأعمال الصادقة)، وأنها تملك ثقافة أبعد ما تكون عن النظم التي نشر ها الغرب في العالم. فنحن هنا في أمريكا اللاتينية لسنا أوروبيين؛ ولكن كما وصفنا ليبشوتس "europiodi". فواقعنا الذي تولد عن إمبر اطوريتين أوروبيتين (وهما الإمبراطورية الإسبانية والإمبراطورية البرتغالية)، وتبلــور من خلال الحوار المأساوي مع الحداثة الأوروبية، لم يكن بعيدًا عما كان وما زال يعيشه الواقع الأوروبي؛ بالإضافة إلى الإرث الثقافي الأصلى الأفريقي وبشكل أقل حدة الآسيوي الذي أضاف عناصره القوية إلى التحول الثقافي السائد. فالقارئ الأجنبي، الذي غدا بألف الآداب الغربية، لا يجد في الأعمال الحقيقية لأدبنا الحواشي التعبيرية الكئيبة التي يجدها في تلك الآداب أو رسالة تستعصى على التفسير. كلا الأمرين أسهما في نشر الأعمال التي تساعد كالمعتاد في توسيع مفهوم الأدب نفسه وفي تحديد أنواعه. فاليوم كلنا يجمع على الاعتراف برواية الحرب والسلام كتراث للإنـسانية. ولكـن تولـستوى

نفسه، لوعيه بالفروق التي يحملها هذا العمل مقارنة بالأعمال التي كانت سائدة في الغرب في ذلك الوقت يؤكد أنها "ليست رواية، وليست حتى أحداثا تاريخية "شارحًا أن "تاريخ الأدب الروسي منذ عهد بوشكين لا يقدم لنا فقط العديد من الأمثلة من الاستثناءات الشبيهة بالأشكال القائمة في أوروبا (والمقصود هنا بالطبع أوروبا الغربية)، ولكنه يقدم لنا أيضًا أمثلة بخلاف ذلك تمامًا". وفي هذه الحالة مقارنة بأدب أمريكتنا، كتب أليخو كاربنتيي منذ اثنيي عشر عامًا، ليعطى شكلا عامًا لما كان يعد في ذلك الوقت إشكالية أمريكية لاتينية، قائلا: "جميع الروايات الكبري في عصرنا بــدأت بإثــارة الاستفهام التالي لدى القراء: هل هذه رواية؟!". والأصل نفسه ينطلق مــن نظريـــة أن الروائي الأمريكي - اللاتيني يجب أن يكتب واقعه بشكل ضمني، بلغة يسميها هو نفسه "باروكو"؛ وبهذه الطريقة فقط، كما يقول، هذا الواقع الذي لم ترصده بعد العين العالمية يمكن وصفه وشرحه وبالتالي يصل إلى العالمية بـشكل فعلى. وهذا يعني أن ما حققه أروجويداس للعالم الأصلى في بيرو وجعله متاحًا للقارئ الإسباني، يقترح كاربنتيي تحقيقه لكل أمريكا اللاتينية، مخاطب القارئ العالمي. ولكن إذا كانت اللغة تمتلك قسرًا هذا الثراء (الذي بنشأ عن وظيفتها الإخبارية، وليس عن عملية تكاثر مستقلة وغير سليمة)، فإن التركيز ينصب بشكل كبير على خصوصية هذا الواقع، التي تظهر في تميزه، وفيي الوقت نفسه عدم انسجامه مع العالم المسمى بـ "المتقدم". وهذا الأمر سماد كاربنتيى في جدل مثمر مع السريالية "الواقع المدهش".

وهذا الظهور للواقع الدرامى الأمريكى اللاتينى، الذى يسنعكس علسى تتوع ثرى للأسلوب ويظهر عمومًا فى تناقض مع النسخة الغربية، هو مسا يجمع بين روايات شديدة التنوع مثل تلك التى سبقت الإشارة إليها، وروايات أخرى لاحقة مثل قصر الطاووس (١٩٦٠) لفيلسسون هاريس، وإيلسوى

(١٩٦٠) لكارلوس دروجيت، والموقع (١٩٦٢) لخوان كارلوس أونيتي، ومنزل للسيد بيسواس (١٩٦١) لنيبول، وفوق أبطال ومقابر (١٩٦١) لإرنستو ساباتو، وقرن الأنوار (١٩٦٢) لأليخيو كاربنتيي، وموت أرتيميـــو كروز (١٩٦٢) لكارلوس فوينتس، والبيت الكبير (١٩٦٢) لألفارو كابيدا زامودیو، وجستوس (۱۹۶۲) لسیفیور ساردوی، ورایویندا (التی ترجمت للابطالية تحت عنوان لعبة العالم) لخوليو كورتزار، وذكريات المستقبل (١٩٦٣) لإلينا جارو، والموقف (١٩٦٣) ليساندرو أوتيرو، والرغبة حسب جي أتش (١٩٦٤) لكلاريس ريسبكتور، وشكرًا على النار (١٩٦٥) لماريو بنيديتي، وذكريات من العالم النامي (١٩٦٥) لإدموندو ديــسنويس، والجنـــة (١٩٦٦) لخوزيه ليزاما ليما، وبحر السرجس الكبير (١٩٦٦) لجان ريسس، والبيت الأخضر (١٩٦٦) لماريو فارجاس يوسا، ومائة عام من الوحدة (١٩٦٧) لجابرييل جارسيا ماركيز، وكاروب (١٩٦٧) لأنطونيو كالادو، ورجال الحصان (١٩٦٧) لدافيد بينياس، والنمور الثلاثة الحزينــة (١٩٦٧) لحو بلير مو كابريرا أنفانتي، وشيلستينو قبل الفجر (١٩٦٧) لرينالدو أريناس، وخيانة ريتا هيورد (١٩٦٨) لمانويل بويج، وطائر الليل المسشين (١٩٧٠) لخوسيه دونوزو، وأنا الأعلى (١٩٧٤) لأجوستو روا باستوس، وماسكارو الصياد الأمريكي (١٩٧٥) لهارولدو كونتي، والبان دورميدو (١٩٧٥) لخوسيه سولير بويج...

فمن خلال مثل هذه الأعمال استطاع أدب أمربكا اللاتينية، وعلى رأسه الرواية كما كان الحال بالنسبة للحداثة والطليعة بالنسبة للشعر، أن يحصل على الاعتراف الدولي. وأيضًا الرواية الروسية والأمريكية الشمالية كانت بمثابة السفير لأدبيهما، وذلك للسبب نفسه: إمداد العالم بمعلومات عن واقعيهما تحظى باهتمامه، وهو الأمر الذي كان يتطلب فيما بعد ليس فقط

أشياءً ولكن وجهات نظر جديدة أيضا. فتولستوى وديستوفيسكى وفوكنر وهيمنجواى وكاربنتيى وجارسيا ماركيز لا يتحدثون فقط عن مناطق مختلفة، ولكنهم يفعلون ذلك أيضًا بطرق مختلفة (فيما بينهم وفي علاقاتهم مع الآخرين)، وبذلك يثرون الإطار الإنساني.

ولكن أدب أمريكا اللاتينية الحالى لا يتلاشى بطبيعة الحال مع روايته. و على الرغم من أنه لم يتم نشر الشعر والقصة بالقدر نفسه فإن إسهامهما في الإثر اء لم يكن أقل من الرواية، كما أشار اثنان من الكتاب الرئيسيين في هذا الأدب: هما ماريو بنيديتي وخوليو كورتازار؛ فبينيدتي يقول عن الأول، الذي عرف "بشعر أمريكا اللاتينية العظيم" أنه "لم يكن في حاجة إلى قفزة هائلـة حتى يصل إلى مستوى عال": وهو ما تؤكده اليوم أعمال ليس فقط الـشعراء الذبن أصبحوا البوم في عداد الكلاسيكيين، وقد ذكرت الكثيرين منهم، ولكن الآخرين أبضنًا من أمثال إميليو أدولفو، وسيتفالن، وإنريك مولينا، وبدرو مير، وبينسيوس دي مورايس، وإدواردو كارانزا، وإيفرين هويرنا، وفيولينا، ونيكانور بارا، وصامويل بييخو خوان ليسكانو، وجاستون باكويرو، وجونز الو روخاس، واليزيو دبيجو، وروبن بونيفاز نونياو، وخواو كابرال دى ميلو نيتو، وإدجار بايلى، وإيديا فيلارنياو، وسيزار فيرنانديز مورينو، ولويز بينيت، وألفار و موتيس، وفينا جارسيا ماروز، وبلانكا فاليرا، و فير ناندو كارى لار ١، وكار لوس مارتينز ريفاس، وإرنيستو كاريدينال، وليدو إيفو، وأولجا أوروسكو، وخاييم سابينس، وأليخاندرو روموالدو، وخورخي إنريك أدوم، وتياجو دى ميلو، وإريتين كارتر كلاريبل أليجريا، وكارلوس جلمان بيلي إنريك لين، ودريك وولكت، وفياد خمسيس، وفيريسرا جولار، و خو ان جبلمان، و بابلو أر ماندو فير نانديز، و ر افائيل كاديناس خايم خار اميلو اسكوبار، وخوان بانبوبلس، وروكي دالتون أديليا برادو خورخي تيليسر، و أليخاندر ابيز ارنيك و أوسكار هان، وخوسيه إميليو باكيكو، و أنتوني فيليبس،

وخوسيه كوزير، وأنطونيو سيزنوريس، أو نانسى موريخون. فكورتازاز يؤكد من جانبه أن "جميع دول أمريكا اللاتينية المتحدثة بالإسبانية تقريبا تولى الآن للرواية أهمية قصوى، كما لم يحدث أبدًا في الدول اللايتينية مثل فرنسا وإسبانيا؛ وهذه الحقيقة تؤكدها روايات كورتازار وبنيديتى؛ وروايات كُتَاب آخرين يتناولون هذا النوع من الأدب إلى جانب الأنواع الأخرى من أمثال كاربنتيى، وأرجويداس، وأنيتى، ورولفو، وبيوى كرزاريس، وفيرجيليو بينييرا، وروا باستوس، ومانويل ميخيا باليخيو، وأندرو سالكى، وجارسيا ماركيز، وسالفادور جارمينديا، ودانيل مويانو، ونيليدا بينيون، أو لويزا اليزانديز فرانسيسكو جولوانى أونيليو خورخى كاردوزو، وخوان خوسيه أريولا، وأوجوستو مونتيروزو، ورينيه ماركيز، وروبيم فونسيكا، ودالتون تريفزان خوليو رامون ريبيرو أبيلاردو كاستيو أنطونيو سكارميتا، ولـويس بريتو جارسيا أو خيسوس دياز.

ومن أهم ملامح هذا الأدب الدور المهم الذي لعبته – وما تزال تلعبه – بعض الأعمال مثل نلك التي يطلق عليها ألفونسو رييس "تابعه"، ومنها الأعمال التي تعد "شواهد"، وهو أدب وثائقي منذ فاكوندو (١٨٤٥) للاعمال التي تعد "شواهد"، وهو أدب وثائقي منذ فاكوندو كن لسارمينتو، وأوس سيرتويس (١٩٤١) لإوكليدس دا كونيا، حتى بيلياندو كن لوس ميلسيانوس (١٩٣٨) لبابلو ديلا تورينتي أو ميميتا يوناي (١٩٤١) لولوس لويس فالاس أو أوبراسيون ماسكر (١٩٥٧) لرودولفو وولش، عادة ما تتفق واحتياج العصر، ووجدت نفسها مؤخرًا مع عمل نوعي مميز وهو خطوات الحرب الثورية لإرنستو شي جيفارا، والذي سيبلغ قمة المجد، مع غزو أنواع أخرى من خلال أدباء من أمثال ريكاردو بوزاس، وإلينا بونياتوسكا، وكارلزس مونسيفايس، أو ميجويل بارنيت. فهناك أحاديث

ويوميات وخطابات من بوليفار إلى فيدل كاسترو وشى جيفارا نفسه، حتى وإن لم تتم الإشارة عادة إلى هذا الأخير بسبب النظرة الأكاديمية الضيقة التى ينظر بها الكثيرون إلى "الأدب"، استحوزت بالشواهد على موقع مركزى في أدبنا، الذى هزته في الأعوام، وكان ذلك أمرًا حتميًا، مجادلات تتجمد، بحثًا عن إيضاحات، في كتابات جديدة مهجّنة مثل كتابات أريل دورفمان أو ركس نيتلفورد أو إدواردو جاليانو.

إلا أن الاعتراف بالانخراط التام للأدب الأمريكي اللاتيني في الأدب العالمي من عهد قربب، وهو الذي مازال في حيز التشكيل، لا بحتم المطالبة باستبدال صبغة من حب الوطن بصبغة أخرى؛ ولكنه ينطلب على العكس من ذلك، إظهار إلى أي مدى يتسع النطاق الحقيقي للإنسانية. و لا يمكن أن ننسي أنه منذ عدة عقود ماضية ما كان سيحدث في آسيا أو أمريكا اللاتينيكة أو أفريقيا، في تلك البلاد "البعيدة" (يعيدة عن ماذا؟)، وهي التي برع في الاشارة إلى اختفائها في سخرية نافدة ألفونسو ربيس، كان لا بد أن يكون أحداثا محلية. إن ما حدث في تلك الأعوام في فيتنام أو كوبا أو أنجو لا (فقط علي سبيل المثال) قد أثبت أهميته العالمية. وقد ساهم أدب أمريكا اللاتينسة في تغيير النظرة إلى الإنسان، تلك النظرة التي تنطلق من نزعة بائدة بما في ذلك الأدب المرتبط بها (وهي نظرة ترى أن الإنسان في جوهره رجل أبسيض، يرجو ازى، غربي...، وما غير ذلك فهو ليس سوى الاستئتاء)، واستبدائها بالنظرة الأكثر ثراءً التي نقوم بينائها في العالم كله، والتي نرى أن الإنسان في الأساس هو أيضًا امرأة، وزنجي، وأصفر، وهجين، وعامل، وفسلاح، وآسيوي، وأمريكي لاتيني، وأفريقي. ونحن معشر كتاب أمريكا اللاتينية يمكننا القول، حسيما نتص بعض أشعار نيكو لاس جيلين الخالدة: إننا نعطي ملامحنا للشكل النهائي للإنسان.

# ضد النظريات الأوروبية للرواية(١)

## شو دونج إيل

#### تقديم:

مر الجدل حول الرواية بثلاث مراحل. في المرحلة الأولى تم التأكيد على أن الرواية في أوروبا الحديثة قد نشأت عن الملحمة: وفي المرحلة الثانية، وأمام مأزق احتيار نهجها الروائي، قامت الثقافات غير الأوروبية بتبنى النظرية الأوروبية للرواية. أما في المرحلة الثالثة، وهي مرحلة الحداثة، فإن مقدمات المركزية الأوروبية أمست واهنة، فيدخلت نظرية الرواية السائدة حينذاك في نفق مظلم وطفت على السطح مسألة البحث عين وفاق عالمي.

والآن يجدر بنا الانتقال إلى مرحلة رابعة؛ فالمراحل الثلاث الأولى الكتملت داخل نطاق الثقافات المنفردة أو داخل الأمم، أما المرحلة الرابعة فعليها أن تجتاز ذلك الإطار لبحث الرواية من منظور عالمى. ولتحقيق ذلك لا بد لنا من نقطة انطلاق جديدة، وهى ضرورية هنا لمعالجة الرواية بشكل لا يعتمد على النظرية الأوروبية المخصصة لهذا النوع الأدبى.

وعند معالجة قضية الرواية أود هنا أن أستخدم نظريتي حول "انسجام التحول كصراع للتفوق"<sup>(۲)</sup>، والتي يمكن أن نطلق عليها مــن الآن فــصاعدًا

<sup>(</sup>۱) ترجمة: د. سيد إبراهيم الشيخ ود. فوزى عيسى

<sup>(</sup>۱) يمثل هذا المقال عرضنا جزئيا لكتابين لى هما: "نظرية الرواية الكورية" الصادر عام ١٩٧٧ = Theory of the Korean Novel, Seoul, 1977

=و"الدرس المقارن للتواريخ الاجتماعية للرواية"، سيول، ٢٠٠١ Comparative Study of the Social Histories of the Novel, Seoul, 2001.

ولا بد هنا من مراعاة أن استخدام المؤلف لمصطلح النظرية في هذا الموضع إنما ينبع من شروط الخصوصية الثقافية التي ينتمي إليها، ولذلك فهو لا يتطابق بداهة مع ما يتوقع من مصطلح "النظرية" في التراث الغربي. ويتضح ذلك بصورة خاصة من خلال الترجمة غير المباشرة بين لغات ثلاث هي الكوريانية والإنجليزية والإيطالية، وذلك عبر اللغة الإنجليزية التي تتوسط الثلاث، واعترافا بفضل من سبقني من المؤلفين أقدم توضيحًا في هذا الموضوع لما سبق أن أعلنوه "نظرية" لتناغم التطلع للأفضل باعتباره صراعًا من أجل التغلب على المعوقات، وهو ما أرد عليه بقولي إن نظرية "الطموح للأفضل كتغلب على الصعوبات" تمثل تناقضًا. ذلك أن الحقيقة تكمن في التناقض. فإن لم تكن قناعتنا كذلك، وقمنا من ثم باستبعاد تناقض الحقيقة، فلابد أن نسمح بتواجد كافة أنواع التطرف المتصارعة فيما بينها بشواهد أحادية الجانب. على أن هذا الشواش ليس بمستحب. فكل من الميتافيزيقا والمديالكتيك الجمدلي والبنيويسة السكونية، والبنيوية التوليدية يمثل فرقتين ترفض إحداهما الآخر. أمـــا فـــى الفلــسفة الشرقية فهما يمثلان توجهين، كما أنهما يمثلان في الوقت نفسه شيئا واحدًا؛ ذلك أن الصراع يحمل التعاون بين طياته. ولقد قمت بإعادة إحياء هذا التراث الفكرى وزودته ببر اهبن أكثر إقناعًا لأصنع منه نظرية عامة لتاريخ الأدب. إن القصية المنطقية الصر اعية القائلة بأن الطريقة المتناغمة للتطلع إلى الأفضل هي نفسها عملية الصراع من أجل التغلب على الصعوبات تحل كثيرًا من المشكلات العويصة في تاريخ الأدب. هكذا يمكن فهم صعود وتغير الرواية على المستوى العالمي من خلال نظرية التطلع إلى الأفضل والتغلب على الصعوبات. وعلينا أن نعى جيدًا أن التراث الـشرقى جـد مختلف عن التراث الغربي، بل إنه يختلف عنه حتى في يومنا هذا. لذلك فليس من السهل فيما أعتقد الوقوف على منظوري النقدى بإزاء النظريات الغربية. على أن هنالك أمرًا واضحًا، فلا يوجد في بلاد آسيا الشرقية ما يعد أزمة أدبية تتمثل، مــثلاً، في تحطيم الرواية. والسبب الرئيسي في ذلك يرجع إلى التراث الفلسفي لهذه البلاد.=

نظرية "التحول كنوع من التفوق"، وهي صورة من صور فلسفة "جـي Ghi" بمعنى (الطاقة) وهي الفلسفة التقليدية لآسيا الصغرى. والنقطة الرئيسة لهـذا المنطق تتلخص في أن كلاً من الصيرورة والتفوق يمثلان عملية إبـداع. فالصيرورة تبدع من خلال الانسجام، بينما التفوق يبدع من خلال الصراع. فالصيرورة هي الاجتياز والعكس صحيح، مثلما أن الانسجام يخلق الصراع وهذا الأخير يؤدي إلى الانسجام.

من خلال هذه النظرية يمكننى الوصول إلى تحديد ماهية الرواية. فالرواية هى شكل من أشكال السرد يتحول فيه الصراع بين الرواية والعالم الخارجي إلى تفوق متبادل. وقد نشأت الرواية من الصراع بين الحكاية التي تحكى عن قهر العالم لبطل الحكاية والإشادة الشعبية من جمهور العامة الذي يشيد بانتصار الفرد على هذا العالم.

وحتى العصور الوسطى كانت هناك أعمال روائية من الممكن تصنيفها كروايات ولكن في معظم هذه الأعمال كان الأمر لا يتعدى حكايات أو أغانى شعبية. ولم تكن الروايات القديمة أو روايات العصور الوسطى يتم الاعتراف بها كروايات، ولكن في الفترة الانتقالية فقط، بين العصور الوسطى والعصر الحديث، اكتسبت الرواية رؤية عالمية واتخذت شكلاً محددًا بفضل التأثيرات الخارجية الوافدة من جميع أنحاء العالم.

ولم تتشأ الرواية كأدب يخص طبقة اجتماعية بعينها، ولكنها - طبقًا

<sup>=</sup>لذلك فواجبى الذى لا يمكننى التخلى عنه هو أن أراجع نظريات الأدب المستوردة من الغرب حتى أفتح أفقًا عامًا بحق. (نص رسالة بعث بها مؤلف هذه الدراسة "تـشو دونج - إيل" عبر البريد الإلكترونى إلى محررة هذا الكتاب بتاريخ ١٧ أغـسطس ٢٠٠٣).

لمبدأ التوازن ببن الصيرورة والتفوق - كانت نتاج عمل جماعى يتسم بالتنافس بين الأرستقراطية والبرجوازية وجمهور العامة من ناحية وبين الرجال والنساء من ناحية أخرى. وفي الفترة الانتقالية بين العصور الوسطى والعصر الحديث بدأت الظروف الاجتماعية تتحدد تبعًا لمستوى "الطبقة الاجتماعية" وبدأت النساء حملة انتقادات ضد أفضلية الرجال. وبناء على ذلك اتخذت الرواية شكلاً لها من خلال العلاقة المتبادلة بينها وبين العالم المحيط.

إن العلاقة بين الصيرورة والنفوق التي يمكن اكتشافها في هيكل الرواية ومحتواها هي علاقة غريبة؛ إذ إنها علاقة عداء وصداقة في الوقت نفسه نفسه، علاقة تصادم وتوافق، علاقة تميل إلى المهادنة ولكنها في الوقت نفسه عنيدة، علاقة منتصرة ومع ذلك منكسرة، كل هذا جعلها تتميز بالتنافيضات واللاعقلانية. وهذا التعقد والتنوع في الخصائص لا بد وأن تعاد دراسته من وجهات نظر مختلفة.

وبينما كان تاريخ الرواية يتطور شيئًا فشيئًا كانت العلاقة بين الطبقات الاجتماعية تتغير في الوقت نفسه؛ فقد حققت البرجوازية تفوفًا من جانب واحد في مقابل الأرستقراطية وجموع الجماهير، ثم أصبحت العلاقة بين الصيرورة والتفوق أكثر بساطة وظهرت الرواية الحديثة. وفي الوقت الذي المتصت فيه البرجوازية الطبقات الاجتماعية الأخرى، كانت آلية الصيرورة والتفوق التي تقوم عليها العلاقة بين الطبقات قد دخلت في نفق مظلم وظهرت بعض الروايات التي اختفى فيها الرابط بينها وبين العالم المحيط.

وكما يحدث عموما، فإن مبدأ الانقلاب الذى يتحول فيه الأول إلى أخير والأخير إلى أول يتجسد بشكل جلى فى تاريخ الرواية؛ فأسيا الشرقية التسى كانت جد متقدمة فى الإنتاج الروائى فى أثناء الفترة الانتقالية بين العسصور الوسطى والعصر الحديث، اضطرت مع قدوم الحداثة إلى التقاط الروايسات

الأوروبية. وبالطريقة نفسها فإن أوروبا التي وجدت نفسها في وضع سلبي خلال الحقبة الانتقالية نبوأت موقع القيادة في العصر الحديث، وعندئذ كان عليها مواجهة أزمة الرواية. وقد اهتزت الروايات الأوروبية لظهور الأدب الروائي في دول العالم الثالث والذي يحوز الآن قصب السبق في الأصالة.

#### هيجل

ونظريتى فى الرواية كما أوضحت فى المقدمة لا تتفق مع النظريات الأخرى. وهذه الأخيرة كثيرة جدًّا لدرجة أنه يستحيل مناقشتها جميعًا؛ لذا يمكننا أن نترك جانبًا تلك النظريات التى تقوم على أعمال أدبية بعينها ونركز بدلاً من ذلك على النظريات العامة للرواية. ولنبدأ أولاً بهيجل ولوكاتش، لأن نظرياتهما تتمتع بتقدير كبير وتأثير واسع.

علم الجمال عند هيجل<sup>(۱)</sup>: وهو عمل كلاسيكي على نسق منتظم يطرح نظرية عامة عن الجمال والفن. وعلى الرغم من أن هيجل لا يذكر الرواية إلا قليلاً فإن معالجاته يمكن أن تكون نقطة انطلاق في نقد الرواية نفسها. وبالتحديد فإن الدور الذي تقوم به الرواية كاستثناء داخل النسسق الفكري لهيجل هو دليل حي على طبيعته الإشكالية.

والمعالجة التي كرسها هيجل للرواية توجد في الفقرة الأخيرة من الجزء الثالث من الباب الثالث، وهي الفقرة المخصصة للتطور التاريخي للشعر الملحمي حيث يعالج الأصول المختلفة للملحمة، وفي هذا الجزء بالذات يعرض الفيلسوف القصيدة التعليمية والقصائد الملحمية والشعر الشعبي الغنائي

<sup>(&</sup>quot;) انظر: علم الجمال لهيجل، الطبعة الأصلية، برلين، ١٩٥٥.

والرواية. وعلى الرغم من أن الرواية في أقصى الهامش، فإنها جاءت على قدم المساواة مع الشعر الملحمي الذي يعد أبرز أنواع الفن القصصي.

إن كتابة عمل بهذا الحجم (٤) يُعد إنجازًا مدهشًا ولكن علينا أن نحدد الأخطاء التي وقع فيها لكى نصوغ نظرية صحيحة بديلة. فهو عمل لا يستهان به وذلك لما يتمتع به علم الجمال من تأثير.

وعلى الرغم من أن واجبنا الرئيسى يتمثل فى تحديد ما قاله هيجل عن الرواية ومناقشة مدى صحته، فإننا لا نملك أن نتحاشى المشكلة الناجمة عن فلسفته. فقط عن طريق تقديم بديل لجدلية هيجل يمكننا إرساء أسسس قويسة لنظرية الرواية التى عقدنا النية على معارضتها.

ومن هنا يتوجب علينا أن نورد كلام هيجل بالكامل في هذا الصدد حتى نتجنب التغيير التعسفي للمعنى من خلال تفسيراتنا الشخصية:

الأمر يختلف تمامًا بالنسبة إلى الرواية، التى هى الملحمة البرجوازية الحديثة؛ فمن ناحية يظهر هنا الثراء وتعدد جوانب الاهتمام والظروف والطباع وعلاقات الحياة وكذلك اتساع خلفية عالم بأكمله بالإضافة إلى الطابع الملحمي للأحداث، أما ما نفتقده هنا فقط فهو الحالة الشعرية الأصلية للعالم التى ينتج عنها القصيدة الشعرية الملحمية الحقيقية. والرواية بالمعنى الحديث تفترض واقعًا منظومًا في قالب نثرى وعلى أساس هذا القالب تحاول الرواية، في داخلها وفيما يتعلق سواء بحيوية الأحداث أو بالشخصيات

<sup>(1)</sup> الواقع أن هيجل لم "يكتب" محاضراته عن علم الجمال، وإنما ألقاها شفاهة على طلبته الذين دونوها عنه. ومن يقوم بزيارة أرشيف هيجل في بوخوم بألمانيا، سيرى بنفسسه تلك المخطوطات التي لم تكن سوى "مذكرات " طلبته التي حرروها بناء على محاضراته الشفهية. (المراجع)

ومصائرها، أن تعطى للشعر، في حدود ما هو متاح وما هو مفترض، حقبه المفقود. ولهذا فإن من أكثر حالات التصادم شيوعًا وأكثرها ملاءمة للرواية هو الصراع بين الشعر العاطفي والنثر المعارض للعلاقات وعفوية الظروف المحيطة. وما هو إلا خلاف إما أن يتم حله بصورة تراجيدية وكوميدية أو ينتهي إلى أن الطباع، التي كانت تتعارض في بادئ الأمر مع النظام الشائع، تبدأ في الاعتراف بما فيه من عناصر صادقة وجوهرية وتتصالح مع علاقاته وتدخل فيها بشكل نشيط، بينما تقوم بمحو الشكل النثري فيما تقوم به، ليحل محل النثر الموجود واقع مماثل وصديق للجمال والفن (٥).

هذه الفقرة تمثل كل ما قاله هيجل عن الرواية. وعلى السرغم من إيجازها فإنها تتضمن بعض الأفكار المرتبطة بفلسفته. وبما أنها تمثل الأسس التى قامت عليها المعرفة فى ذلك الوقت فإنه يتحتم علينا دراسة هذه الأسس بعناية ونقدها النقد اللازم، وأيضًا تقديم البديل لها.

لقد وضع هيجل الشعر الملحمي في مثل مرتبة الشعر الغنائي والشعر الدرامي، ووضع الرواية تحت لواء الشعر الملحمي. وتتجسد أسمى أفكار الشعر الملحمي فيما أسماه "الملحمة الحقيقية"، على الرغم من أنه لم يوضح لنا ما هي الملاحم التي لا يمكن اعتبارها "ملاحم حقيقية"، وإنما يسميها "ملاحم عامية". وتحتل الرواية المكانة الدنيا في هذا النوع الأخير.

إن المصطلحات التي يستخدمها هيجل في منظومته الواسعة تتسسم بالتشوش والاضطراب، فالشعر الملحمي العام يجب أن يطلق عليه "الفن القصصي" و"الملحمة الحقيقية" يطلق عليها ببساطة شعر ملحمي، ولكن لا بد أن يتم هنا تضمين الأناشيد وجميع الشعر القصصي، ولكي نكون أكثر

<sup>(</sup>٠) انظر: علم الجمال لهيجل، المجلد الثاني من الطبعة الإيطالية، ص ١٤٤٧ - ١٤٤٨.

وضوحًا يجب التحدث عن الرواية من خلال علاقتها بالفن القصصى والشعر الملحمي والشعر الملحمي البطولي.

والحالة الشعرية الأصلية للعالم يتم معالجتها بعد ذلك عند لوكاتش ولكن فقط فيما يتعلق بالشعر الملحمى البطولى المثالى وليس كل أنواع الشعر الملحمى، ومع ذلك فإنه من الأفضل إحالته إلى الشعر الغنائى الدى يتميز بأنه تشخيص للعالم، فإذا كانت هناك روايات تتعلق بصراع العقل الشعرى مع نثرية العالم الخارجى، فإنه من الوارد تمامًا أن نجد كذلك حالات مختلفة اختلافًا كليًّا؛ فهناك روايات عن أناس بؤساء وعاطلين أو محتالين غير مدركين على الإطلاق للعقل الشعرى ولكنهم يفعلون كل ما في وسعهم ليحدثوا اضطرابًا في نظام العالم، كان لها دور مؤثر في تكوين الرواية، التي ليس لجوهرها أي علاقة بالشكل، النثرى والشعرى، ولكن فقط بالتعارض بينها وبين العالم.

ولا ضير من التحدث عن الصراع بين شعر الوجدان ونثر المناسبات، ولكن يظل قائمًا سوء فهم العلاقة بين الجانبين المتعارضين. فعند المقارنة بين كل منها والعالم الخارجي يستحيل الجزم بأى منهما يمثل الجانب الشعرى وأى منهما يمثل الجانب النثرى، حتى يتم التركيز بعد ذلك على التعارض بينهما. فهناك روايات لها إيقاع معين، ذات طابع "شعرى"، مثلما هو الحال بالنسبة للروايات النثرية.

إن حل الصراع بين الرواية والعالم المحيط بشكل تراجيدى أو كوميدى يعنى أنه ليس هناك هدف محدد للعمل الروائى. فالتعارض الروائسي بسين الذات والعالم يترتب عليه تدخل الذات الخارجية (أى السراوى)، وهسو مسايختلف هنا عن النمط الدرامى. فالذات الخارجية لا تتدخل فى العمل الدرامى الذي يمكن أن يتطور من منظور تراجيدى أو كوميدى. والأمر على خلاف

ذلك فى الرواية، إذ يكون هنالك تضافر بين كلا الطابعين. إن الصراع بين الذات والعالم الذى يتبارى فيه البطل أو البطلة مع غريمه يمكن أن يكون كوميديًّا أو مأساويًّا، ولكنه فى أغلب الأحوال يكون السراوى – أى السذات الخارجية – هو الذى يسمى المأساوى كوميديا والعكس بالعكس.

ويقول هيجل إن هناك نوعين من الخاتمة في الرواية: الأول يقوم فيه البطل بقبول الواقع وهزيمة الذات، والثاني الذي يتم فيه استبدال واقع الفرد بواقع آخر، ويشير هنا الفيلسوف الألماني إلى أنه من الممكن أن نجد فسي الرواية سواء الأسطورة التي تحكي انتصار الواقع على البطل أو الحماس الشعبي الذي يكرس الرغبة في انتصار الفرد على العالم، لكن هذه هي سمة واحدة من سمات الرواية، فالصراع بين الذات والعالم في الرواية يقوم أساسًا على تفوق متبادل لا يمكن لطرف أن يحقق فيه انتصارًا كاملاً على الطرف الأخر، فعلى الرغم من أن الذات الداخلية يمكن أن يكون مصيرها الفشل، تواصل الذات الخارجية احتجاجها، وأيضاً إذا نجحت الأولى في غايتها لا تعترف الثانية بانتصارها.

إن المقارنات بين ما هو شعرى وما هو نثرى، بين العقل والواقع، بين المأساة والملهاة، بين فهم الواقع والصراع مع الواقع هي أفكار تعبر عن تعارض جدلي، وقد استخدم هيجل هذه المصطلحات الأنه يعتقد أن كل الأشياء تتواحد داخل هذا التعارض الثنائي، بما في ذلك الأدب، وأن سمات الرواية يحددها هذا التعارض. ومع ذلك فقد أساء فهم طرفي هذه الازدواجية، حيث إنه لم ينتبه إلى آلية التعارض التي تودي إلى توليف الداخلي مع الخارجي.

يتم التوصل لهذا التوليف في مجال الأدب من خلال التصافر بين تعارضين مزدوجين: التعارض بين الذات والعالم وبين الداخلي والخارجي.

وهذه الذوات الأربع التي نتجت عن ذلك - الذات الداخلية والذات الخارجية، والعالم الداخلي والعالم الخارجي - لا يمكن رؤيتها من منظور جدلي، لكننا اكتشفنا طريقًا جديدة لفهم البنية المعقدة والمتعددة الوجوه للرواية.

إن جداية هيجل تطرح نوعًا من القطبية يتم بموجبها تعارض بين نمطين لينتج عن ذلك نمط ثالث. إلا أنه ليس من المؤكد أن هذا النمط الثالث يكون مختلفًا فعلاً عن كل من النمطين الأصليين؛ فحقيقة الأمر أن أحد النمطين يتفوق على الآخر وعلى الرغم من أن النمط المنتصر يكتسب في أثناء هذه العملية بعض سمات النمط الآخر، فإنه لا يمكن القول بأن كلاً منهما قد ذاب تمامًا في الآخر.

إن جدلية هيجل تميل إلى تأييد التعارض المتبادل أكثر من الانسسجام، وهو ما يترتب عليه استحالة فهم أن التصارع والانسجام هما شيء واحد، وأنه من خلالهما فقط ينتج نمط ثالث. فجوهر نظريتي يكمن في فكرة أن كل نمط من أنماط العلاقة داخل الرواية - مثل العلاقة بين الذات والعالم، بين الأشياء الداخلة في العمل والأشياء الخارجية، بل والعلاقة بين الرواية نفسها والمجتمع الذي نتجت عنه، الرجال والنساء الذين خلقوا الرواية ويمتلكونها، بين الأرستقراطية والبرجوازية - يجب فهمها في حدود العلاقة بين الصيرورة والتفوق.

## لوكاتش

في نظرية الرواية (١) يقوم لوكاتش بتطبيق نظرية هيجل في الروايـة،

<sup>(</sup>۱) كتاب صغير الحجم أصدره لوكاتش في عام ١٩١٤ (كما صدرت له طبعة أخرى عام ١٩٢٠) حيث كان متأثرًا بـ "هيجل"، ولكنه في المرحلة المتأخرة من حياته أصدر=

ويجرى بحثًا أكثر تفصيلاً حول أصل الرواية، ومثله مثل هيجل يحاول لوكاتش فهم دور الرواية في تاريخ الأدب، حتى وإن كان لا يفعل ذلك من خلال منظومة، وإنما بانتخاب الرواية فقط حسب موضوع الدراسة، ويحاول أن يستخلص منها السمات المكونة لها. ومع ذلك، ورغم عدم وجود نسق فكرى واضح لديه، فإن منطقه لا يتسم بالثبات، كما أن الاستخدام غير المحدد للمصطلحات يجعل من فهمه عملية شاقة (١٠).

ولكى يخلص إلى تعريف الرواية، يقوم لوكاتش بدراسة علاقتها بالشعر الملحمى موضحًا مدى الاختلاف والتواصل بين هذين الجنسين الأدبيين. وبافتقادها "لديمومة التجاوز" التى يزخر بها الشعر الملحمى فإن الرواية تتسم بنوع من "عدم الانتماء المفارق". ثم هو يضيف قائلاً: إن "الرواية هي ملحمة العالم الذي تخلت عنه الآلهة" وأن "سيكولوجية بطل الرواية هي سيكولوجية شيطانية" (^).

وعند التركيز على التواصل بين الشعر الملحمى والرواية فإن لوكاش يكرر بكل بساطة ما قاله هيجل. إن الحالة الشعرية للعالم، التي يتحدث عنها

مجلدين عن علم الجمال لم ينالا حقهما من الدرس، بل إنه من الأرجـح أن "لوسـيان جولدمان" نفسه لم يدرسهما حتى وفاته المفاجئة في عام ١٩٧٠. (المراجع)

<sup>(</sup>٧) السؤال الذي يتعين طرحه هنا: هل قرأ الكاتب "نظرية الرواية" للوكاتش في نيصها الأصلى (الألماني) أم أنه طالعها في ترجمة عنها؟ فمع التسليم بأن هذا العمل لا يمثل سوى المرحلة المبكرة من "هيجلية" لوكاتش التي عدل هو نفسه عنها فيما بعد، إلا أن مدى "فهم" المترجم للنص الأصلى هو ما يترتب عليه "فهم" أو عدم فهم ذلك النص من قبل القارئ، كما أن مدى تمرسه باللغة الأجنبية التي يقرأ بها يلعب دورًا رئيسيًا في هذا المجال. (المراجع)

<sup>&</sup>lt;sup>(^)</sup> نظرية الرواية (مرجع سابق)، الطبعة الإيطاليه، ص١١٥.

الفيلسوف الألماني، حل محلها إله، ولكنه إله مفقود؛ باختصار لم يبق من الشعر الملحمي سوى شكله الخارجي وليس جوهره. فهو أكثر صراحة من هيجل عندما يقول إن الشعر الملحمي هو الشكل الأدبي المرغوب أكثر من غيره، مقارنة بالرواية التي تثبه عابر سبيل فقد وطنه.

وبتأكيده على أن بطل الرواية يتسم بالشيطانية، يفتح لوكاتش الطريق أمام منظور جديد مقارنة بهيجل، الذي يرى أن البطل يتمتع بعقل شعرى، مؤكدًا بذلك على تواصل الرواية في مقابل الشعر الملحمي، أما لوكاتش فإن ما يهمه على العكس من ذلك الاختلاف بين النوعين، معتقدًا أنه رغم تماثلهما في الشكل فإنهما يختلفان بدرجة كبيرة في المضمون.

وعند تعريف طبيعة الرواية فإن كلاً من هيجل ولوكاتش يقارنها بالشعر الملحمي. فبرى هيجل أن هناك علاقة وثيقة بينهما، في حين يرى لوكاتش أن العلاقة بينهما ليست بالقوة التي يعتقدها البعض. وهو على عكس هيجل لا يستخدم لفظ "ملحمي" عند ذكر الفن القصصي بصفة عامة، ولكسن يستخدمه للإشارة تحديدًا إلى الشعر الملحمي البطولي، الدي نتجت عنه الرواية فيما بعد كمحاولة لإعطاء شكل لملحمة شعرية في عالم فقد الههه وهي المحاولة التي كانت سببًا في نشأة الرواية. ويرى لوكاتش أن آخر ملحمة شعرية هي دون كيخوته ملحمة شعرية هي الكوميديا الإلهية لدانتي، وأن أول رواية هي دون كيخوته لثربانتس.

ومع ذلك فهناك العديد من الحالات التي اجتمع فيها الشعر الملحمسي والرواية معًا جنبًا إلى جنب، ففي مناطق انتشر فيها بمشكل قسوى المشعر الملحمي غير المكتوب، كان من الممكن معالجة بعض الأمور سسواء مسن خلال السرد الشعرى الشفهي أو كان الأمر يتحول، من خلال اللجوء إلى الصيغة المكتوبة، إلى رواية حقيقية. ولا يمكن التماس العذر للوكاتش فسي

عدم معرفته بهذا الأمر، حيث كان الشعر الملحمي في بداية الأمر قد تم تتاقله شفاهة في المجر وفي بعض الدول القريبة في أوروبا السشرقية والسشمالية. وكان الشعر الملحمي في صربيا وكرواتيا بصفة خاصة غنيًا جدًّا وموضع دراسة بشكل كبير. ولكونه وافدًا من أطراف أوروبا كان لوكاتش حريصاً على أن يكون مقبولاً في قلب أوروبا، وهكذا ارتكب خطأ اعتبار أن الأدب الأوروبي والأدب العالمي يتمثلان في آداب أوروبا الغربية. وفي مداخلات العديدة حول الأدب لم يشر مطلقًا إلى الأدب المجرى. فقد كان مركزيًا أوروبيًا بصورة بحتة، كما أنه موال للغرب ونصير للحداثة، ناهيك عن قلة المتمامه بالأدب الشفهي (٩).

وبالرغم من أن هيجل قد ناقض نفسه عندما أكد أن الرواية تمثل أدب البرجوازية الحديثة، فإن لوكاتش قدم تبريرًا تقعيديًا لهذا التأكيد، وهدا لا يعنى أن ما قال به لوكاتش عقلانى؛ فطر عيجل يقوم على الجدلية المتعلقة بوجود المتناقضات، وبالتالى يمكن إعادة تعريفه بنظرية الصيرورة والتفوق التي تَكُون فيها الرواية تمرة التعاون التنافسي بين البرجوازية والأرستقراطية. ومن جانب آخر يستخدم لوكاتش استعارات أصعب من أن تفهم، مما ينتج عنه استحالة صياغة أفكاره من خلال نظريتنا. فصياغة نظرية أدبية من خلال الصور المجازية الشعرية هو مثال على الاتجاه الذي يعزو أهمية كبرى إلى نظريته. ولم يكن من قبيل الصدفة أن يقوم لوكاتش بعد ذلك بعملية نقد ذاتي لارتكابه خطأ أيديولوجيًا وشخصيًا.

<sup>(</sup>٩) من المفارقة هنا أن المراكز البحثية في بلاد أوروبا الشرقية سابقا، والمجر من بينها، كانت تولى دراسات الأدب الشفاهي اهتمامًا خاصًا صمار يميزهما بوضموح عمن الدراسات السائدة في أوروبا الغربية. (المراجع).

وفى معالجته لطبيعة الرواية، يمكننا رؤية بعض آثار محاولة العشور على منهج أيديولولجى وذاتى، نظرًا لعدم القدرة على الرد بسشكل منتظم، وهذا ما يجعل نظرية الرواية صعبة القراءة، ليس بسبب العمق النظرى، ولكن لأن كاتبها ليس قادرًا على الإقناع من الناحية المنطقية. ولكى نعشر على فقرة يمكن قراءتها علينا الوصول فى الكتاب إلى الجزء المخصص لدراسة الأعمال المنفردة. ولننظر إذن إلى النقطة التى يعالج فيها أصل الرواية ويشير فيها إلى مثال دون كيخوته:

"وهكذا تم وضع أول رواية عظيمة في الأدب العالمي في بداية الزمن الذي بدأ فيه إله المسيحية في التخلي عن العالم؛ والذي أصبح فيه الإنسان وحيدًا وبوسعه أن يجد المعنى والجوهر داخل روحه، ولا يجد له وطنًا فسي أي مكان؛ والذي يصبح فيه العالم، بعد أن انحل عن رابطه الغريب في العالم الآخر الحالي، فريسة لانعدام المعنى بداخله (١٠)".

أولاً مصطلح "الأدب العالمي" غير مناسب، لأن لوكاتش يتوجه إلى الأدب الأوروبي (١١) وحده. والتأكيد على أن أول رواية ظهرت في أوروبا هي رواية "عظيمة" من الأدب العالمي هو أيضنًا أمر ليس له ما يبرره.

<sup>(</sup>١٠) المرجع نفسه، الطبعة الإيطالية، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>۱۱) أو ما يدعى كذلك، وإن كنا قد بينا فى دراستنا "خرافة الأدب الأوروبى" المنشورة فى الجزء الأول من هذا الكتاب، وهى التى استوحتها محررته فرانكا سينوبولى كما ينص على ذلك قول زميلها فى جامعة "لاسابينزا" الأستاذ آرماندو نيشى (انظر السسطور الأولى من دراسته التى تحمل عنوان: الأدب العالمي وأدب العوالم)، أنه لا وجود لما يدعى "أدبًا أوروبيًا" بالمفرد، إنما هناك أداب أوروبية بالجمع، بينها من الاختلافات الموضوعية ما لا يقل عن اختلافها عن سائر الأداب فى العالم (غير الأوروبي). (المراجع)

علاوة على ذلك كان عليه أن يأخذ في الاعتبار آلهة الديانات الأخرى إلى جانب إله المسيحية حتى يجعل حديثه أكثر ملاءمة للأدب العالمي. (١٦) ولكننا نترك موضوع الآلهة جانبًا لننتقل إلى مفهوم "نظام العصور الوسطى". فالحقبة التي تخلى فيها الإله عن عالمه هي الفترة التي تمتد من العصور الوسطى إلى الحداثة. ويمكننا أن نجعل هذه الخطوة ممكنة إذا ما تحدثنا بدلاً من ذلك عن مرحلة انتقالية ظهرت فيها الرواية. (١٦)

وبعد ذلك عندما انتقل لمعالجة الفترة التي نشأت فيها الرواية ياتي الحديث في بعض الأحيان غير محدد ومن الصعب فهمه. ومع ذلك فإن التأكيد على أن الجوهر والمعنى من الممكن تواجدهما فقط في روح من هو خارج البيت في أي مكان هو كلام يتفق مع هيجل عندما يقول إن البطل يحتفظ في قلبه بالشعرية الأصلية للعالم ويتعارض مع قوله حول شيطانية البطل.

<sup>(</sup>۱۲) الكاتب محق هنا كل الحق في نقده للنزعة المركزية الغربية التي تشي بها كتابات لوكاتش، بل وأغلب الكتاب الغربيين. وهنا لا نملك إلا أن نشيد بالمواقف الغربية الناقدة والمؤيدة لنقدنا لهذا التوجه الأحادي الذي يريد أن يفرض معابيره اللاعقلانية على سائر ربوع العالم. فمن الطبيعي أن نكتشف، نحن المهمشين في هذا العالم بحكم انتمائنا إلى بلاد ما يُدعى تعسفًا "العالم الثالث"، الخطأ الموضوعي في هذا التوجه، أما أن يراه ويرفضه بالمثل معنا نقاد غربيون من أمثال آرماندو نيشي، فهو ما يستحق منا كل التقدير والاحترام (المراجع)

<sup>(</sup>۱۳) يطلق إميل دوركايم مفهوم "اللامعيارية" على السيكولوجيا الاجتماعية لنلك الحقب الانتقالية بين نمط إنتاجي سائد وآخر في سبيله للصعود، وما تفضى إليه من إحباط فصل القول في دراسته عن "الانتحار". ويرجع "جان ديفينيو"، مقتفيًا أثسر دوركسايم، نشأة المسرح كنوع أدبى إلى هذه الظاهرة اللامعيارية التي أصابت المجتمعات الغربية بالإحباط في أثناء انتقالها من النسق القيمي الديني إلى العلماني. (المراجع)

وفى النهاية يتحدث لوكاتش عن حقبة الاستسلام لهراء عالم قد ألقى بمراسيه بشكل غريب على الجانب الآخر، ويبدو أنه يريد القول هنا إن المشكلة بكل بساطة لا تتعلق فقط بالأنا ولكنها تتعلق كذلك بالعالم. إلا أنه يستحيل الجَرَّم بما إذا كان "العالم" الذي يقصده هو في الواقع العالم الذي تراه الأنا، كما أنه يستحيل القول بما إذا كان الأمر يتعلق فعلاً بمشكلة تخص الأنا التي تتعكس على العالم أو ما إذا كنا، على العكس من ذلك، أمام مشكلة للعالم تمثل تحديًا للأنا.

ومن غير المناسب محاولة تحديد ما إذا كان بطل الرواية هو شخصية تبحث عن معنى وجوهر داخل روحها أو شخصية ذات سيكولوجية شيطانية، إذ إن كليهما موجود في الرواية، ورواية دون كيخوته التي ذكرها لوكاتش كأول رواية هي مثال للنوع الأول، في حين أن روايات الصعلكة والتشرد التي ظهرت في إسبانيا في الحقبة الزمنية نفسها تعد مثالاً للنسوع الشاني. وبالرغم من أن ميول البطلين في الحالتين متعارضة تمامًا، فإنه يتم الحديث عنهما في موضع واحد؛ نظرًا لأن دورهما معًا في تشكيل الرواية يبدو أكثر أهمية من الاختلافات القائمة بينهما.

إن الأنا والعالم متعارضان، ولكن المواجهة بينهما تقوم على التفوق المتبادل، وهو عنصر أساسى في الرواية. وفي تلك الفترة بالذات نـشأت الرواية، ولأن الأمر يتعلق بأبطال لهم احتياجات مختلفة، فقد تكونت شخوصهم في تعارض مع بعضها البعض.

ففى رواية دون كيخوته، تحاول الأنا النى تحمل قيمًا مثالية خالصعة إصلاح عالم قد عمه الفساد ولكن من منظور العالم يبدو موقفها نوعًا من الوهم. وفي روايات الصعلكة فإن الأنا الدي تفتقر إلى كل وسائل المعيشة، تحاول الهروب من قهر العالم، ومع ذلك فإن أفعال هذه الأنا من منظور

العالم تعد أفعالاً شريرة لا تستحق الصفح. وفي الصراع القائم بين الأنسا والعالم، فإن تحديد أيهما في طريقه للتحرر من الوضع القائم أو أيهما قد فسد إلى الحد الذي يجعله يكتسب السمات الشيطانية، يتوقف على وجهة النظر التي نتبناها. ففي عصر من التناقضات والانحطاط، عندما انهار نظام العصور الوسطى وبدأت الحداثة في الظهور فضلت الأرستقراطية والبرجوازية إعادة بحث الواقعية من خلال روايات الصعلكة.

وعلى الرغم من أن لوكاتش مفكر ذو نزعة أوروبية، وهـو - كما ذكرنا - مُوال للغرب، فقد قام كذلك بدراسة الروايات الروسية، وذلك ربما لأنها - على عكس الروايات المجرية والبولندية - كانت مشهورة ومعروفة في أوروبا الغربية، وقد شرح بطريقته الأسباب التي تعلل المزايا المحـددة والمعترف بها للروايات الروسية، والتي تغيب عن روايات أوروبا الغربية؛ ولا يمكننا الاعتقاد بأن الأمر يتعلق باكتشاف جديد، بل علينا أن نقوم بتحديد ما إذا كان الأمر يتعلق بقصير جدير بالإشادة أم لا.

ولكن التقوق هذا لا مفر منه ما داء أن رفض العالم التقليدي يتحول إلى واقع قائم، وهذا الرفض الجدلي، في الوقت نفسه، يتخذ من التجسيد شكلاً. فإمكانية هذا النوع لم تكن متاحة لعملية التطور في الغرب الأوروبي. (...) فقط القرب الشديد من الظروف الأساسية العضوية - الطبيعية، التي كانست تمثل المكون الحسى والتصويري للأدب الروسي في القرن التاسع عشر، قد أتاح جدلاً خلاً قا من هذا القبيل. (...) لقد قام تولستوي بإشباع هذه السصيغة من الرواية بأكبر قدر من التقوق دافعًا بها نحو الملحمة (13).

إن لغة لوكاتش معقدة للغاية وملتوية، فيجب تلخيصها وإعادة ترتبيها.

<sup>(</sup>١٤) المرجع نفسه، الطبعة الإيطالية، ص ١٧٨.

ففى هذه الفقرة يقول إن رواية أوروبا الغربية تقبل الرؤية النثرية للعالم، التى تجسد من خلالها الروايات الروسية نزعة تفوقية هادفة إلى دفاع جدلى عن الرفض اليوتوبى للواقع. كل هذا كان سيصبح أسهل فهمًا لو أن لوكاتش قال، بكلمات أسط، إن روايات أوروبا الغربية تقبل وتصف الواقع فقط، بينما الرواية الروسية تتبع مُثلاً متحررة من ذلك الواقع.

وهو يؤكد، دفاعًا عن آرائه، أن روسيا أقرب إلى الحالة الطبيعية العضوية الأصلية للقاعدة الأيديولوجية التشكيلية، ولذلك تميل الروايات الروسية بشكل ملحوظ نحو الشعر الملحمي. وكان الأمر سيصبح أكثر بساطة لو استمرت روسيا، بوصفها دولة نامية، في المثالية التي كانت الدول المتقدمة على العكس من ذلك قد أهملتها. ولا بد من القول إن تأكيدات لوكاتش كانت راجعة إلى أنه في الواقع كان يفكر في اليونان القديمة، ولكن ذلك لا يمنع أنه كان من الخطأ البحث في تلك الفترة عن عناصر تدعم نظريته. وللأسف لا يمكن المقارنة بين اليونان القديمة وروسيا في القرن التاسع عشر.

إن الفرق بين روايات أوروبا الغربية والروايات الروسية هو موضوع مهم للبحث فيما يتعلق بطبيعة الرواية وتكوينها وتدهورها. وهناك العديد من الدراسات في هذا الصدد؛ فتفوق روسيا النامية، فيما يتعلق بالرواية، على أوروبا الغربية هو مثال على كيفية عمل نظرية الصيرورة كتفوق، التسي تصبح فيها الدول "النامية" دولاً "متقدمة" والعكس بالعكس. وهذه العلاقة تنطبق أيضنا على بقية أوروبا في مقابل ما يسمى "العالم الثالث". فأوروبا الغربية تعد مثالاً صادقًا، فقد أصبحت محافظة بعد أن هزمت خصومها، في الداخل والخارج، ووصلت بكبرياء إلى مكانة متقدمة مع البرجوازية التسي اعتقدت بشكل خاطئ أن التطور التاريخي قد اكتمل. وبهذه العلريقة حدث

الصراع بين الأنا والعالم مما تسبب في إضعاف الرواية. أما الدول النامية، الخاضعة لها، فقد أحيت الرواية في محاولة منها لحل التناقض بين العالم المتقدم من خلال فهم تاريخي أكثر انفتاحًا.

وكانت الأرستقراطية الروسية تتصرف كما لو كانت قد اكتسبت السمات الغربية، ببيع القمح المحصود بعرق ودم الفلاحين بأرخص الأسعار من أجل شراء سلع الرفاهية. لقد تخلوا عن اللغة الأم من أجل لغات أوروبا الغربية. وما يحدث الآن في "العالم الثالث" كان يحدث أيضًا حينذاك. كما أن مثقفي الأرستقراطية الروسية، بانضمامهم إلى جانب العامة، تحرروا من اضطراب عميق فقدموا روايات أعادت تشكيل مجتمع منحرف. ولهذا عندما نبتعد عن أي تفسير غامض وأيديولوجي، نفهم لماذا كتب تولستوي رواية تميل إلى الشعر الملحمي.

### جولدمان

انطلق لوسيان جولدمان من نظرية لوكاتش ليبدأ في اتجاه جديد مسن الأبحاث أطلق عليه اسم "علم الاجتماع الأدبي"، ويتمثل في مسرحلتين: فسي المرحلة الأولى، والتي تتزامن مع كتاب "الإله المختفى"، (١٥) قسام بدر اسسة عقلية المجموعات الاجتماعية المخلتفة التي يجسدها الأدب. فعلسي خسلاف "نبالة السيف"، والتي كانت لوقت طويل معقلاً للامتيازات الاجتماعية، فان تحررت بفضل قوتها الذاتية، قد وجدت نفسها "نبالة الرداء" الجديدة، (٢١) التي تحررت بفضل قوتها الذاتية، قد وجدت نفسها

<sup>(</sup>١٥) لوسيان جولدمان: الإله المختفى، الطبعة الفرنسية الأصلية، ١٩٥٩. والإشارات المرجعية هنا للطبعة الإيطالية الصادرة في بارى عام ١٩٧١.

<sup>(</sup>١٦) Noblesse de robe وهي ذلك الشطر من الأرستقر اطية الذي كان يتقلد وظائف=

مع مطلع القرن السابع عشر في موقف مخيب للأمال جعلها بعيدة عن المسرح السياسي، كما ظهر جليًا في أعمال راسين وباسكال.

وقد قام جولدمان أو لا بتحليف تساريخ المجتمع؛ ففي السصراع الأرستقراطي في العصور الوسطى، كان الملك الفرنسي يفتقد ثلاثة أشياء: الدخل الكافي، والبيروقراطية، والجهاز العسكري، وكان يمكن للملك أن يتخطى هذه المشكلات الثلاث بمساندة الطبقة الثالثة (١٠٠)، وأعقب ذلك تحول قسمه جولدمان إلى ثلاث مراحل:

أ- الملكية الإقطاعية (حتى القرن الخامس عشر)، وفيها كان الملك وهو
 سيد إقطاعي، يدين بقوته للطبقة الثالثة والبرجوازية.

ب-الملكية المعتدلة (القرن السادس عشر) وهي التي نجمت في أن تفرض نفسها على السادة الآخرين وفيها يحكم الملك بمعاونة القضاة والمدراء والضباط.

ج- الملكية المطلقة (القرن السابع عشر)، وفيها يحكم الملك المطلق الأرستقراطية ولم يعد يعتمد على الطبقة الثالثة، مما أتاح لكليهما العثور على توازن سياسي.

إن ما منع موظفي النظام القديم من تكوين طبقة بالمعنى الحقيقي للكلمة

<sup>-</sup>قضائية، ومن ثم صار يلقب برداء القصاء. (المراجع)

Le tiers etat (۱۲) أى الطبقات الشعبية في نظم الحكم السابقة على الثورة الفرنسية. (المراجع)

(رغم أنه خلال القرن السابع عشر لم يكن ينقصهم إلا القليل لتحقيق ذلك) هو أن الدولة الملكية التي كانوا يبتعدون عنها تدريجيًا على الصعيد الأيديولوجي والسياسي، كانت مع ذلك هي الأساس الاقتصادي لوجودهم لكونهم موظفين وأعضاء في البلاطات الملكية. ومن هنا يأتي ذلك الوضع شديد الغرابية للذي يبدو لنا أساس المفارقة المأساوية لكل من فيدر Phédre وبنسيه الذي يبدو لنا أساس المفارقة المأساوية لكل من فيدر Pensées – من الاستياء والابتعاد عن صورة من صورة الدولة – وهي الملكية المطلقة – والتي رغم ذلك لا يراد لها الاختفاء بأي حال من الأحوال أو حتى التغيير الجذري.

ويعد من ثمار طربقة التفكير الفرنسية التأكيد على أن "سقرطة" البرجوازية، أى تحويلها إلى أرستقراطية، كان وراء نشأة المأساة، ولا علاقة لهذا الأمر بتاريخ مجتمع الرواية. ومع ذلك فإن هذه الفكرة، أى القول بأن سقرطة البرجوازية قد أدى إلى ميلاد "نبالة الرداء"، هى مهمة بوجه عام من أجل فهم طبيعة المجتمع فى تحوله نحو الحداثة. حتى وإن كان بصورة ليست مقننة مثلما هو الحال فى فرنسا، فإن ارتقاء طبقة البرجوازية هو أمر يمكن أن نطبق المثال الفرنسى على بحثنا.

وعندما قال جوادمان إنه قد نشأ توازن سياسي بين الطبقة الأرستقراطية والطبقة الثالثة لم يكن يريد القول إن الطبقتين ظلتا ثابتتين بلا حراك؛ فقد تحولت كل واحدة منهما إلى الأخرى وتخلصت كلتاهما من التناقض وانتقل كل منهما في وقت متزامن إلى سلوك من الرفض والقبول المتبادل. وهي ظاهرة خاصة تسببت في الإحباط المأساوي للبرجوازية الأرستقراطية في فرنسا. وعلى العكس من ذلك كانت الرؤية تتشكل، في أي مكان آخر، من الجهد التنافسي والتعاوني في الوقت نفسه للأرستقراطية والبرجوازية.

ومن نظريته حول المأساة، انتقل جولدمان إلى نظرية الرواية في كتابه "من أجل علم اجتماع الرواية"، حيث يهتم بالعصر الذي نشأ فيه النوع الأدبى الجديد والعلاقات التي كانت تربطه بتلك الحقبة التاريخية، مما ساعده على تعميق علم الاجتماع الأدبى هذا؛ فهو يطرح ما يُعرف بنظرية البنيوية النيوية التوليدية، التي تصحح أخطاء البنيوية الاستاتية. ومع ذلك يجسب أن نسلط الضوء على مشكلة مهمة تطرحها نظريته، فهو يؤكد:

إن صيغة الرواية التي يدرسها لوكاتش هي الصيغة التي تتسم بوجود بطل روائي وصفه هو بصورة جد موفقة بأنه البطل الإشكالي. (...) فالرواية هي قصة بحث هابط (يسميه لوكاتش شيطاني): بحث عن القيم الحقيقية في عالم هو أيضنًا هابط ولكن إلى مستوى أكثر حدة وبطريقة مختلفة.

وفيما يتعلق بطبيعة الرواية، يؤكد جولدمان ما قاله لوكاتش مخلدًا الفكرة القديمة التي ترى أن الرواية يجب أن تكون ملحمة تتسم بالانحطاط، ولا يقوم بأى محاولة لتصحيح هذه الرؤية غير الموضوعية للتعارض بين الأنا والعالم، وهي رؤية يكون البطل فيها منهمكًا في عملية بحث هابطة عن القيم الفطرية، بل والأكثر من ذلك أن جولدمان يجعل فهم التعارض بين البطل – العالم أكثر صعوبة قائلاً: إنه مثلما يحدث مع الأنا، فيإن انحطاط العالم أيضاً يتسم بمستوى أكثر حدة وبصورة مختلفة، ومع هذا فإن درجة الانحطاط وشكله لا يمكن أن يكونا موضوعًا للرواية.

وهذا هو ما يؤكده فيما يتعلق بالعصر الذى نشأت فيه الرواية وعلاقته يها:

إن الشكل الروائى يبدو لنا فى الواقع عملية نقل، على المستوى الأدبى، للحياة اليومية فى المجتمع الفردى الناتج عن الإنتاج من أجل السوق. ففى مجتمع ينتج من أجل السوق يوجد تشابه شديد بين الشكل الأدبى للرواية

(...) وعلاقة البشر اليومية مع أشياء عامة، بل أيضًا بين البشر وبعضهم الآخر.

ويؤكد جولدمان أنه في نظرية الدراما ينشأ نوع أدبي من داخل الوعي الذي تم اكتسابه من طبقة اجتماعية في إطار صراع الطبقات، ولكنه يجب في هذه الحالة، على حد قوله، الربط بين السمات العامة للتغير الاجتماعي وخصائص الأنواع الأدبية السائدة. فتحليله المميز للدراما، من ناحية، وللرواية من ناحية أخرى، لا ينشأ من الاختلاف بين النوعين، بل من كون نتائج تحليلاتها متناقضة. ويجب أن نكون على وعى بأن الأمر يتعلق إذن بغشل لا بد أن نجد له علاجًا.

ولا يأخذ جولدمان في الاعتبار تشكيل الرواية معتمدًا على تحليل العلاقة القائمة بين الأدب والمجتمع في نظريته عن الدراما، بل إنه يبدأ في مناقشة نظرية الرواية من منظور جديد، ويقع فريسة لخطاين التين، ولا يستطيع من ناحية توضيح ما إذا كانت الحقبة التي نشأت فيها المأساة والرواية هي ذاتها، أو من ناحية أخرى توسيع مجال علم الاجتماع الأدبي بفضل التوحد بين نظرية المأساة ونظرية الرواية.

والنظريتان تختلفان فيما بينهما اختلافًا كبيرًا، حيث إن جولدمان قد اعتقد في البداية أن التاريخ ينطور من خلال الصراع الاجتماعي، ولكنه غير رأيه فيما بعد؛ فبداية من فرنسا قامت البرجوازية بامتصاص العمال في جميع أنحاء أوروبا، مما نتج عنه انخفاض شديد في حدة الصراع الطبقي، وقد غير جولدمان رأيه عندما أدرك أنه قد تلاشت كل إمكانية لشورة اشتراكية من خلال الصراع الطبقي.

ويبدو إذن أن جولدمان قد اختار أن يغير رأيه في الوقت المناسب، ولكن الأمر ليس كذلك. لم يكن فقط العمال هم المنخرطون في الصراع

الطبقى، ولم يكونوا يمتلون الطريق الوحيد للثورة الاشتراكية. وإذا أردنا أن نتحدث عن ظهور الرواية، لا بد من دراسة العلاقات القائمة بين الطبقات الاجتماعية عبر التاريخ وفهم العلاقة بين الأدب والمجتمع جيدًا.

فالخاصية الأساسية للسجتمع تتمثل في أنه لا يوجد أحد خارج الصراع بين المجموعات الاجتماعية المختلفة، لأنه على العكس من ذلك جنزء لا يتجزأ من هذا الصراع. فالمجتمع الفردي الذي نشأ على أساس اقتصاد السوق هو مجتمع برجوازي، ومشاركة أولئك الذين لا ينتمون للبرجوازية ناتجة عن ذوبانهم داخل الصراع، نظرًا لأن الصراع والانسجام هما شيء واحد، ولكي نفهم الخصائص الفردية للمجموعات الاجتماعية وعلاقاتها، علينا أن نفهم جيدًا التاريخ بعموميته بدلاً من أن نفصل عنه العوامل المميزة،

وإذا عدنا إلى ما يؤكده جولدمان، فإن نظرية المأساة ونظرية الرواية تسيران في اتجاهين مختلفين؛ فالأولى ترتكسز على السعداع، وتسسبعد الاستيعاب، بينما الثانية ترتكز على الاستيعاب وتستبعد الصراع. وهو يؤكد بعد ذلك، بشكل غير مفهوم، أن اقتصاد السوق والنزعة الفردية تتجاوز العلاقات المتبادلة التي تتشأ بين الطبقات الاجتماعية. وعلى السرغم مسن إمكانية التركيز، حسب الحقبة التاريخية، على عنصر السعراع أو عنسصر الاستيعاب، لا يمكن القبول بأن يوجد أحدهما دون الآخر. فعندما تم استيعاب البرجوازية داخل الأرستقراطية، ظهرت فسي فرنسا نبالة السرداء بوضح من منظور أكثر عمومية أن الرواية هي عمل ذو طبيعة تنافسية، ولكنه في الوقت نفسه تعاوني، حيث إنها تستوعب بداخلها كُلاً من السعراع والانسجام بين الطبقات الاجتماعية؛ فالرواية كانت موجودة في العصر الذي ظهرت فيه المأساة، و هذه الأخيرة استمرت عندما تفوقت الرواية عليها.

والرواية، بما أنها تنشأ بفضل مجموعات اجتماعية، تعد أكثر عالمية من المأساة، التي نشأت على العكس من ذلك عن مجموعة واحدة. فالأنواع الأدبية هي ثمرة إما مجموعة اجتماعية واحدة، أو هي على العكس من ذلك ثمرة التعاون بين العديد من المجموعات الاجتماعية، عندما يصبح وعيهم أكثر تنظيمًا. فمن غير المعقول تجاهل هذه الحقيقة والتأكيد على أن العلاقة بين المجتمع والأدب هي علاقة قائمة على النشابه.

إن جذور الخطأ الذي وقع فيه جولدمان تتمثل في أنه لم يتنبه إلى وجود بديل للمنهج الجدلي، وعندما بدأ يناقش نظرية المأساة استخدم المنهج الجدلي، الذي تخلي عنه فيما بعد عندما انتقل ليعالج نظرية الرواية، حيث نظر إلى المجتمع من منظور برجوازي فقط. ومع ذلك فإن الجميع، وليس فقط جولدمان، يعتقدون أنه لا توجد بدائل غير قبول المنهج الجدلي أو رفضه، بينما يمكننا - على العكس من ذلك - أن نتجنب هذا الخطأ بفضل نظرية الصيرورة والتفوق، التي يكون فيها الانسجام والصراع شيئًا واحدًا.

## يقول جولدمان:

البروليتاريا الغربية، بدلاً من أن تظل غريبة على المجتمع المحسوس وعلى التعارض معه بوصفها قوة ثورية، انخرطت فيه بشكل كبير، وتحركها النقابي والسياسي، بدلاً من أن يقلب هذا المجتمع ويستبدله بعالم اشتراكى، ضمن له الحصول على وضع أفضل نسبيًا من ذلك الذي بشرت به تحليلات ماركس.

ليس من أجل هذا توقف الإبداع الثقافي، بالرغم من تعرضه لتهديد متزايد من جانب المجتمع المادى. فالأدب الروائي، ربما كان شانه شأن الإبداع الشعرى الحديث والرسم المعاصر، يمثّل صورًا فعلية للإبداع الثقافي دون إحالتها إلى الوعى - ولاحتى الوعى الممكن - لمجموعة اجتماعية بعينها.

هاتان الفقرتان تختمان نظرية الرواية عند جولدمان؛ ففى الفقرة الأولى يناقش أوضاع المجتمع الأوروبى المعاصر، وفى الثانية يتحدث عن مستقبل الرواية، فكيف يمكنه الجمع بين الاثنين؟ وماذا كان يريد أن يقول بالمضبط؟ الخطوة الأولى لحل هذه المشكلة لا يمكن أن ترتكز على النص. فهل الأمر يتعلق بإهمال مقصود؟ أم هو نتيجة خطأ فى التفكير؟ كلا الأمرين يمكن أن يكون صحيحًا. وإذا استكملنا الناقص وأضفنا وجهة نظرى النقدية، سنكتشف الخطأ الضمني فى فكر جولدمان.

فالقول بأن البروليتاريا الغربية قد تم استيعابها من جانب المجتمع المتشيِّئ يعنى أنه تم استيعابها من جانب البرجوازية. وفي الوقت الذي حدث فيه ذلك، اختفت المواجهة الاجتماعية بين الاثنين، مما أضعف الصراع بين الأنا والعالم وأوجد أزمة الرواية، فظهرت العديد من الروايات الخالية مسن الصراع بين الأحداث أو الشخصيات، والتي تهدف لإظهار المجتمع المتشيئ بوصفه كذلك. وخير مثال على ذلك ما يعرف بالرواية الجديدة nouveau بوصفه كذلك. وخير مثال على ذلك ما يعرف بالرواية الجديدة المحتمع المتشيئ الروايات تصف مواقف غريبة وغير طبيعية، تهدف إلى إزعاج القارئ، بعدما فقدت القيم الإيجابية للرواية.

وفى الفقرة الثانية السابق ذكرها يؤكد جولدمان أن هذه الأعمال لا يمكن نسبتها إلى أية طبقة اجتماعية، قائلاً فى الوقت نفسه إن الأمر يتعلق عمومًا بمنتجات ثقافية عفوية. فالرأى الأول هو نتيجة تفسير للواقع، بينما الثانى هو ثمرة حكم قيمى. كما أنه يجب أخذ هذه الأعمال فى الاعتبار كلاً على حدة؛ فالقول بأن العمال تم استيعابهم من جانب البرجوازية، ثم القول بعد ذلك إن هذه الأخيرة ليست طبقة اجتماعية هو خطأ، كما أنه ليس من الصحيح التأكيد على أن الصراع الطبقى قد بلغ نهايته. وبالرغم من أن

البرجوازية قد امتصت العمال الأوروبيين، فإن العمال الأجانب ما لبشوا أن أخذوا مكانهم، وعليه فقد غير الصراع الطبقى من مظهره، متخذًا طابعًا عرقيًا، مما ترتب عليه تعقيد المشكلة بشكل أكبر.

إن الرواية الأوروبية، التي استنفدت الصراع بين الأنا والعالم، تمثل أدبًا رجعيًّا يحاول فقط تجنب مواجهة المشكلة. نعم إنه أدب رجعي، أكثر من الأدب الذي أنتجته الطبقة الأرستقر اطية، التي كانت ببساطة تجهل شكاوي العامة والبرجوازية.

والآن تزدهر روايات ما يُعرف بالعالم الثالث، التي ينصب موضوعها حول الانصهار بين الصدام الطبقي والصدام العرقي، نظرًا لأن الثقافية الأوروبية، بوصفها متقدمة، أصبحت العنصر المعتدى، بينما الثقافات غير المتقدمة كانت في موقف الضحية. ومن غير المعقول أيضًا تجاهل هذا الوضع، والاستمرار في مناقشة ما إذا كانت الرواية الأوروبية مازالت تحمل اقيمًا صالحة"، أو في تقديم نظريات متفائلة أو متشائمة عن مستقبل الرواية.

# غو رؤية مستقبلية جديدة

إن النظرية الأوروبية للرواية، وعلى وجه الخصوص نظريات هيجل ولوكاتش وجولدمان، ما هي إلا شرح على أعلى مستوى نوعي لبعض خصائص الرواية. وعلى الرغم من أنه ينبغي اعتبارها مثالاً جيدًا للافتر اضات، فإنها ليست نظرية عامة للرواية الأوروبية، ولا تستطيع حتى تقديم شرح لأصولها.

إن النظرية الأوروبية للرواية معروفة ويتم دراستها في جميع أنحاء العالم، بيد أنها توضع دائمًا موضع التقديس وليس موضع النقد. وقد نتج عن

المبالغة فى تقديرها تفسيرات غريبة، جعلت منها نظرية عامة تسرى على جميع الروايات. وقد انتهى بها المطاف إلى تجاوز ما كان يعد أهدافًا لمن قاموا بصياغتها، مع التأكيد على نزعة المركزية الأوروبية للنظرية الأدبية. كل هذا حجب الهوية الحقيقية للرواية وحال دون إمكانية إدراك خصائصها المختلفة والتقاليد الخاصة بها فى العالم بأسره، وكان من نتيجة ذلك استحالة دراسة جوانبها المتعددة وتحديد عناصرها المشتركة.

ولتوضيح هذا الخلل الأصلى، لا بد من صياغة نقد أكثر شمولاً وإيجاد بديل أكثر جرأة مما أنتجته أوروبا. وعلينا أن ندرس النظريات الموجودة للرواية واحدة واحدة من أجل نقدها بشكل واف، وأن نبذل قصارى جهدنا كى نقدم بديلاً ملائمًا لها.

إن الهدف الحقيقي لدراستنا لا يكمن في نظرية الرواية، وإنما في الرواية نفسها؛ فيجب ألا ندخر جهدًا في سبيل استبعاد كل النظريات الموجودة سلفًا والتي تحول بيننا وبين فهم الرواية. وإذا لم نواجه النظرية الأوروبية للرواية، بعرض الأخطاء التي تحتويها، لن يمكننا التحرر من الطموحات الزائفة، ولن ننجح في الوصول إلى كبد الحقيقة في هذه المسألة.

إن الرواية لا توجد في أوروبا وحدها، بل في كل مكان من العالم. والواقع أن لها في شرق آسيا تراثًا أعرق منه في أوروبا. وأيضًا في عصرنا الحاضر، هناك العديد من الأمثلة الروائية العظيمة التي تأتى من "العالم الثالث". وإذا أردنا أن نعيد كتابة تاريخ الرواية على أساس من الواقع، فسوف ندرك أن الرواية الأوروبية لا تحتل مكانة متميزة. وبخلاف الوضع الحقيقي للرواية تمامًا، يؤثر ما تنتجه أوروبا الغربية بشكل كبير على نظرية الرواية. والواقع أن تأثير النظرية هو الذي يجعل الرواية في أوروبا تبدو كما لو كانت هي الأفضل.

تقوم النظرية الأوروبية للرواية أساسًا وبصورة مثيرة للدهشة على الأدب الخاص بها فقط وتتباهى بدقة المسلمات الفلسفية، من خال فكر ومنطق يتسمان بالتحليل الشديد. فهى لديها المتطلبات الأساسية التى تؤدى إلى الاعتقاد بأنها نظرية عامة للرواية العالمية. بالإضافة إلى ذلك، فإن المناقشات التى تدور في أماكن أخرى حول الرواية تعتمد على النظريات التى ظهرت في أوروبا، لدرجة تجعلها تسرى أيضًا على تفسير الروايات غير الأوروبية، والتي يكون هناك رغبة في إبراز أوجه الشبه بينها وبين الروايات الأوروبية، ويقتصر فهم هذه الروايات من منظور مستقل على تاك التى سبقت التأثير الأوروبية، واعتبار جميع الروايات الأخرى امتدادًا أو حتى استزراعًا للرواية الأوروبية، ومع ذلك لا يمكننا التأكيد على أنه كانت هناك نظرية حقيقية للرواية في الحقبة التي لم تشهد أية علاقات مع أوروبا،

وعلى الرغم من أن الكثيرين قالوا إن روايات "العالم الثالث" لها أهميتها التى تتعدى أزمة الرواية، فإن هذا الأمر لا ينسحب على النظرية التى نحن بصددها هنا. فهذه النظرية ضرورية لفهم الروايات التى أبدعتها الثقافات غير الأوروبية، غير أنه لا يمكن اعتبارها بديلاً عن النظريات الأوروبية للرواية. وما أود أن أقوله هو أنه إذا كانت الرواية غير الأوروبية قد برهنت على أنه في الإمكان تجاوز أزمة الرواية الأوروبية وكتابة تاريخ جديد للرواية، فإن هذا القول لا ينطبق على النظرية.

ولا يرجع الفضل للروايات الأوروبية في تبوع أوروبا موقع الريادة في حقل نظرية الرواية، إنما السبب هو عجز الثقافات الأخرى عن إدراك مدى أهمية رواياتها، ومن ثم بقاؤها خاضعة تحت تأثير النظرية الأوروبية. ومن الواضح أن النظرية الأوروبية للرواية – التي تتحدر من روايات خاصة

بثقافات أخرى - لا يمكن اعتبارها نظرية صالحة على وجه العموم، وذلك على الرغم من التقدير الزائد عن الحد الذى حظيت به والتأثير البالغ الذى تمارسه. تلك الثغرة لا يمكن معالجتها من داخل أوروبا، وإنما من الخارج فقط.

وبناء على ذلك، لا يمكن صياغة نظرية عامة للرواية ببساطة من خلال تجميع الخصائص التى تتسم بها كل روايات العالم. فالغاية الأساسية للنظرية العامة، هى التوصل إلى الوحدة بدلاً من التشتت، والتطابق فى مقابل الاختلاف. وأساس هذا العمل يتمثل فى فكرة أن الإنسانية تفكر وتتصرف بشكل أساسى بالأسلوب نفسه. والآن فقد آن الأوان للبدء فى إعادة الإنسانية إلى الوحدة.

ليس أمرًا مرغوبًا ولا ممكنًا إغفال النظرية الأوروبية للرواية والبدء من نقطة الصفر، وكل ما ينبغى علينا عمله هو تجاوز نزعتها الإقليمية، ونقدها، وتصحيحها، وإعادة بنائها بحيث نضمن بالفعل صلحيتها على المستوى العالمي. فهناك حاجة إلى إحداث تغيير جنرى، وإلى تجاوز المركزية الأوروبية ومذهب الحداثة والنزوع إلى الصراع والخصومة، وهذا الهدف يمكننا التوصل إليه فقط من خلال إعادة تنظيم الفلسفة التى قامت عليها تلك النظرية.

والمبدأ الرئيسي لهذا العمل الجديد يكمن داخل الرواية نفسها، وعلى الرغم من قدرة النقاد على استخدام النظرية الأوروبية للرواية لقراءة رواياتهم، فإن الحقيقة تكمن في النصوص نفسها. وحتى نفهم تاريخ الرواية ونطور نظرية الرواية، علينا أن نبحث عن الحقيقة من الناحية المنطقية والعامة، في داخل الرواية نفسها. وعلينا أن نقلب رأسًا على عقب أسلوب التفكير التقليدي المعتاد لدى النقاد الذين هم أسرى النظريات السابقة، تمامًا مثل سلوك خادم تجاه سيده، من خلال نقد الأعمال عظيمة التأثير. ومن

الضرورى إعادة بناء النقد انطلاقًا من الأرضية الداخلية للرواية ومن شم إعادة صياغة النظرية بالمثل.

إننا فقط من خلال إعادتنا لبناء نظرية الرواية سوف نتمكن من الوصول إلى كتابة تاريخ للرواية من منظور عالمى. وفى الوقت نفسه، علينا أن نجد حلاً للقضية القديمة الخاصة بالعلاقة بين الرواية والمجتمع، وفى المستقبل سيكون من المهم أن يتحرر الكتاب من المسلمات الزائفة لكى يتمكنوا من التوصل إلى إبداع كامل، فهدفنا النهائى يجب أن يكون هو تقديم بديل لهؤلاء المتشائمين الذين يرون أن الرواية الآن على وشك الزوال.

لا ينبغى أن نسمح للنظرية الأدبية الأوروبية أن تقودنا إلى حالة من الضمور، ولكن من الضرورى أن يقوم كُتَّاب "العالم الثالث" بإبداع أعمال ترتبط بجرأة بقناعاتهم. فقط من خلال هذا سيكون بإمكاننا أيضًا التصدى للاتجاه الجديد الذى يشق طريقه حاليًا في أوروبا. إن الفلسفة الملهمة لعملي هذا، الذى وصفته بأنه "نظرية الصيرورة والتفوق" تؤكد بما لا يدع مجالاً للشك وجود علاقة تبادلية بين ما هو متطور وما هو نام، وأن التاريخ تعادكتابته من جديد.



## فيما يتعلق بنصوص هذا الكتاب

لم تنشر معظم المساهمات التي اخترناها في هذا الكتاب في إيطاليا من قبل. والنصوص الوحيدة التي نشرت من قبل وأشرنا إليها في حينها إنما نشرت في أوقات ومناسبات مختلفة، وأمكن استخدامها ونسشرها لأغراض مشروع البحث موضوع هذا الكتاب، وهي نصوص كل من "ريتامار" وعبد الفتاح كليطو والمأخوذين على الترتيب من كتابي "نحو نظرية للأدب الاسبانو -أمريكي - باللغة الإيطالية" والمنشور في روما في دار نشر ميتلتيمي عام ١٩٩٩ الفصل العاشر (الطبعة الأصلية باللغة الأسبانية عام ١٩٩٥ في الموجونا بعنوان بعضوان بعضوان بالطبعة الأصلية باللغة الأسبانية عام ١٩٩٥ في الأفريقية" من إعداد "أرماندو نيشي" والصادر في روما عن دار نسشر A. Gnisci, a cura, Poetiche africane Roma, ٢٠٠٠ "Meltemi, 2002, pp. 150-157"

أما بالنسبة لمقالى "يوى داييون" و "أميا ديف" فهما قد نـشرا علـى التوالى تحت هذين العنوانين: "الاختلاف الثقافي وسـوء القـراءة الثقافيـة" المنشورين على التوالى فى: "منظورات: الكتاب السنوى لـلأدب المقـارن المنشورين على التوالى فى: "منظورات: الكتاب السنوى لـلأدب المقـارن الجامعة بكين – ترجمـة فرانكـا سـينوبولى، المجلـد الأول، ص ١٣–١٩ Cultural Difference and Cultural Misreading, «in: Perspectives. A Comparative Literature Year book, Peking University», vol. 1, 1995, و"النسبية الثقافية والقيمة الأدبية" المنشور فى "الحـوار الثقـافى وسوء القراءة" إعداد "م. لى وم. هوا " (ترجمة "يو روسى" من منـشورات الالتحامعة سيدنى عام ١٩٩٧، ١٩٩٧، المنافور الته المعة سيدنى عام ١٩٩٧، المعة سيدنى على المعة سيدنى المعة المعة سيدنى المعة الم

Cultural Dialogue & Misreading, M. Lee, M. Hua, ed., University of Sydney World Literature Series Number 1, Canberra, Wild Peony, . 1997, pp. 21-2

وقد ظهرت الصياغة الإيطالية الأولى لدراسة مجدى يوسف في مجلة Quaderni di 1 العدد التامن عام ١٩٧٧ العدد التامن عام Quaderni di Gaia المجلد الثامن عام Quaderni di العدد المؤلف فهي موسعة بصورة لاقتة وهي مأخوذة عن النص الإنجليزي الذي يمكن مطالعته موسعة بصورة لاقتة وهي مأخوذة عن النص الإنجليزي الذي يمكن مطالعته على موقع www.art-in-society.de وقامت بترجمتها إلى الإيطالية "فرانكا سينوبولي". أما مساهمة "تشو دونج إل" فلم تنشر من قبل وقد قامت بترجمتها "فرانكا سينوبولي" وراجعها على الأصل الكوري "سو يونج لي"، وكذلك نص "بيتر كارافيتا"، فه ولم ينشر من قبل وترجمه كل من فرانكا سينوبولي و "يو روسي". وأما "أرماندو نيشي" فقد أهدى نصه مشكورًا لهذا الكتاب وهو المخص لكتابه "تاريخ مختلف" الذي صدر في روما عام ٢٠٠١ عن دار نشر "ميلتيمي"، وكان قد سبق نشر نسخة منه بعنوان "الأدب العالمي وآداب العالم" لحلاته على المنافعة على المنا

### المراجع

نشير هنا بالترتيب الأبجدى ودون أى ادعاء بالشمول التام إلى بعيض المراجع المفيدة فى دراسة الأدب الأوروبى انطلاقا من المراجع العامة مثل الكتب التاريخية والمعاجم وحتى الدراسات الخاصة بفكرة أوروبا والأدب الأوروبى. وقد أعطينا الأولوية للكتب المنشورة بالإيطالية والتي يمكن الحصول عليها بسهولة متى كان ذلك ممكنا. وهناك معلومات أخرى، خاصة تلك التي تتعلق بالدراسات المقارنة حول الأدب الأوروبي، يمكن الحصول عليها من الكتاب الذي حرره "توستوى دى زيبتنيك" تحت عنوان: مختارات عليها من الكتاب الذي حرره "توستوى دى زيبتنيك" تحت عنوان مختارات بيبليوجرافية فى الأدب المقارن والثقافة: نظريات ومناهج وتأريخات وكاريخات المقارن بعنوان الشبكة الإنترنت فى الموقع المخصص لدراسات الأدب المقارن بعنوان الشبكة الإلكترونية لمراجع الأدب فيما يتعلق بالأبحاث والمعلومات المتعلقة بالأدب المقارن والثقافة:

Literature Web Library of Research and Information for Comparative Literature and Culture: <a href="http://clcwebjournal.lib.purdue.edu/library.html">http://clcwebjournal.lib.purdue.edu/library.html</a>.

## الكتب التاريخية

دیدییه، ب.، المراحل الکبری لیلادب الأوروبی، باریس:۱۹۹۸ (بالفرنسیة)

Didier, B., dir., 1998, "Les grandes dates de la littérature européenne" in Précis de Littérature européenne, Paris, PI.JF, pp. 569-708.

كليرتوزى، ك.، بال، جيه. الأحداث التاريخية لأدب القران العــشرين للانتاريخية لأدب القران العــشرين (يجيد: ١٩٩١، جامعة اتيلا جوزيـف (بالفرنــسية) cura, 1991, A Chronology of XXth Century Literature (1901-1980), . Szeged, Attild Jozsef University

ريجال، س.، روزنامة الوقائع الأدبية: يوميــة وســنوية، ديترويــت: Ragal, S., a cura, 1991, Calendar of Literary Facts: (بالإنجليزية) ١٩٩١ a Daily and Yearly. Guide to Noteworthy Events in World Literature from 1450 to the Present, Detroit, Gale Research.

فان تيجم، ب.، المخزون التاريخي للآداب الحديثة، باريس:١٩٣٥ Van Tieghem, P., 1935, Répertoire chronologique des (بالفرنسية)

## معاجم وموسوعات

(مكرسة خصيصا للأدب الأوروبي أو مفيدة في دراسته)

قاموس الأدب الأوروبي الحديث، ١٩٨٠ مطبعة جامعة كولومبيا Dictionary of Modern European Literature, 19802-A. (بالإنجليزية). Bédé, a cura, W.B. Edgerton, Columbia, Columbia University Press

القاموس العالمي لا القدام بالمي العالمي العال

قاموس المؤلفين لبومبياني، ميلان و ١٩٨٧ (بالإيطالية)

Dizionario degli Autori Bompiani, 1987 (prima ed. 1956), Milano, Bompiani, 4 voll.

القاموس الأدبى بومبيانى للأعمال والشخصيات من جميع العصور Dizionario letterario (بالإيطالية) ١٩٨٤-١٩٨٣ وجميع الآداب، ميلانو: ١٩٨٣-١٩٨٨ (بالإيطالية) Bompiani delle open' e dei personaggi di tutti i tempi e di tutte le .letterature, 1983-1984 (prima ed. 1946), Milano, Bompiani, 12 voll

Enciclopedia (بالإيطالية) ١٩٩٧ (بالإيطالية) della letteratura Garzanti, 1997 (prima ed. 1972), Milano, Garzanti

المؤلفون الأوروبيون من ١٩٠٠-١٩٠٠ معجم بيبليوجرافي لـالأدب. ١٩٦٧ معجم بيبليوجرافي لـالأدب. الأوروبيون من ١٩٦٧ كـاونتز، ف. كـولبي، نيويـورك: ١٩٦٧ European Authors 1000-1900. A Biographical Dictionary (بالإنجليزية) of European Literature, S.J. Kaunitz, V. Colby, a cura, 1967, New

97-19۸۸ :قـــاموس كينـــدار لـــالأدب الجديـــد، ميـــونيخ Kindlers neues Literatur Lexikon, W, Jens, a cura, 1988-92, (بالألمانية) Reference Guide to World Literature, L. Munchen, Kindler, 20 voll

مرشد مرجعى للأدب العالمي، ل. هندرسون، س. م. هول، ديترويت: Henderson, S.M. Hall, a cura, 19952, St. James (بالإنجليزيــة) Press, Detroit

# دراسيات في تاريخ الأدب

Auerbach, E., 1946, Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendldndischen Literatur, Bern, Francke; trad. it. 1956, Mimesis.

الواقعية في الأدب الغربي، مع دراسة تقديمية بقلم أ. رونكاليا، تورينو:۱۹۹۲ (بالإيطالية) ۱۹۹۲ (بالإيطالية) un saggio introduttivo di A. Roncaglia, Torino, Einaudi, 2 voll

بنوا- دوساوسوى، أ. فونتان، تاريخ الأدب الأوروبى، باريس ١٩٩٢ المعاود ا

ديلابيير م. التاريخ أدب أوروبا منذ البواكير وحتى عصرنا الحالى، Delapierre, M., dir., 1998, Histoire littéraire (بالفرنسية) ۱۹۹۸ (بالفرنسية). de l'Europe médiane des origines a nos jours, Paris, L'Harmattan

التاريخ المقارن للآداب أوروبية اللغة، سلسلة متعددة الأجزاء بإشراف الجمعية الدولية للأدب المقارن، والبيبليوجرافيا الكاملة للأعمال المنشورة يمكن الإطلاع عليها على عنوان الموقع الإلكتروني التالي في شبكة الإنترنت: http://www.chass.utoronto.ca/iclacc/state/html

بوليه، جيه- سى أى، الإرث الأدبى الأوروبسى، جامعة دوبويك Polet, J.-Cl., dir., 1993-2003, Patrimoine (بالفرنسية) ۲۰۰۳-۱۹۹۳ .littéraire européen, Louvain la Neuve, De Boeck Université

فان تيجم، ب.، التاريخ الأدبى لأوروبا وأمريكا منذ عصر النهضة وحتى عصرنا الحالى، باريس: ١٩٤١ (بالفرنسية)

Van Tieghem, P., 1941, Histoire litteraire de l'Europe et de l'Amerique de la Renaissance a nos jours, Paris, Colin.

# أدلة وخرائط للتاريخ الأدبى الأوروبي والغربسي

ألبير، ر-م المغامرة الفكرية للقرن العشرين، بانوراما للداب الأوروبية من ١٩٦٠-١٩٧٠، باريس: ١٩٦٩ (بالفرنسية)

Albérès, R.-M., 1969, L'Aventure intellectuelle du XXe siècle. Panorama des littératures européennes 1900-1970, Paris, Albin Michel.

- ۲۰۰۱ أنسيلمى، ج.م.، خرائط الأدب الأوروبى والمتوسطى، ميلانو: ۲۰۰۱ ميلانو: Anselmi, G. M., a cura, 2000-2001, Mappe delta (بالإيطاليـــة) اetteratura europea e mediterranea, Milano, B. Mondadori, 5 voll

Backès J. (بالفرنسية) ۱۹۹۱ (بالفرنسية) دل. الأدب الأوروبي، باريس: L., 1996, La littérature européenne, Paris, Belin

بسیبه جیه وکوشنر ای ومورتیبه ر. وفایسجربر جیه، تاریخ الشاعریات، باریس:۱۹۹۷ (بالفرنسیة وله ترجمة ایطالیة عام ۲۰۰۱)

Bessiere.J., Kushner, L., Mortier, K, Weisgerber, )., dir., 1997, Histoire des poétiques, Paris,; trad. it. 2001, Storia delle poetiche occidentali, Roma, Meltemi.

د وروجمون، د. ثمانية وعشرون قرنا على أوروبا، الوعى الأوروبى من خلال نصوص هزيود إلى يومنا، باريس: ١٩٦١ (الطبعة الثانية عام ١٩٩٠) (بالفرنسية)

De Rougemont, D., 1961 (19902)Vingt huit siècles d'Europe. La conscience européenne a travers les textes d'Hésiode à nos jours, Paris, Payot.

Didier, (بالفرنسية) ١٩٩٨ (بالفرنسية) ديدييه، ب. موجز الأدب الأوروبي، باريس: B., dir., 1998, Précis de littérature européenne, Paris, PUF.

جارديني، ن. تاريخ وجيز للقصيدة الغربية، ميلان و ٢٠٠٢ (يالإيطالية)

Gardini, N., 2002a, Breve storia della poesia occidentale, Milano, B. Mondadori.

جـــارديني، ن. الأدب المقـــارن، مـــيلان و ٢٠٠٢ (باللغـــة Gardini, N., 2002b, La letteratura comparata, Milano, الإيطاليـــة) ... Mondadori Università

الآداب الأوروبية، تشنزيلل وبالزامو، ثلاثة أجزاء (بالإيطالية) Letterature europee, 1991, Cinisello Balsamo, Edizioni Paoline, 1991.

مارينو، أ. سيرة "فكرة الأدب" منذ القدم حتى عصر الباروك، نيويورك: ١٩٩٦ (بالإنجليزية)

Marino, A., 1996, Biography of the "Idea of Literature". From Antiquity to Baroque, New York, State University of New York Press.

موريتي، ر. أطلس الرواية الأوروبية من ١٩٠٠ إلى ١٩٠٠ تــورين Moretti, R, 1997, Atlante del romanzo europeo. (بالإيطاليــة) ١٩٥٠-1800، Torino, Einaudi كيسون ور. تساريخ الأدب، الأدب الغربسي، بساريس: ١٩٥٧ كيسون ور. تساريخ الأدب، الأدب الغربسي، بساريس: ١٩٥٧ (بالفرنسية) . (بالفرنسية) . Littérature occidentales, Paris, Gallimard, vol. ال

سولييه، ر.، تروبشكوى، ديليو، الأدب المقارن، باريس ١٩٩٧ مولييه، ر.، تروبشكوى، ديليو، الأدب المقارن، باريس ١٩٩٧ Soullier, D., Troubetzkoy, W., 1997, Littérature comparée, (بالفرنسية) Paris, PU trad. it. 2002, Letteratura comparata, Roma, Armando .Editore, 3 voll

فيزمات، دبليو. ك.، بروكس، سى. تاريخ موجز لفكرة الأدب في فيرمات، دبليو. ك.، بروكس، سى. تاريخ موجز لفكرة الأدب في Wimsatt, W. K., Brooks, C., (بالإيطالية) 1973-75, Breve storia dell'idea della letteratura in Occidente, Torino, Paravia, 4 voll

# دراسات نقدية ومنتخبات أدبية ومقالات (أ) حول فكرة الأدب الأوروبسي

Brunetiere, F., (بالفرنسية) ۱۹۰۰ (بالفرنسية) 1900, La littérature européenne, «Revue des deux mondes», CLXI, pp. 326-355; trad. it. "La letteratura europea", in Sinopoli 1999, pp. 125-

شيفرال، واى. هل نستطيع كتابة تــاريخ لــالأدب الأوروبـــى ١٩٩٨ (Chevrel, Y., 1998, "Peut-on écrire une histoire de la بالفرنـــسية). littérature européenne?", in Didier 1998, pp. 19-36

كلودون، ب.، نــح ودراســة بينيــة للثقافــات الأوروبيــة، ١٩٩٨

(بالفرنــسية) Claudon, P., 1998, "Pour une étude interdisciplinaire des (بالفرنــسية) .cultures européennes", in Didier 1998, pp. 55-62

كورتيوس إى. ر. أدب أوروبا والعصور الوسطى اللاتينية، ١٩٤٨ (بالألمانية وله ترجمة إيطالية) Curtius, E. R., 1948, Europäische Literatur (بالألمانية وله ترجمة إيطالية) und Iateinisches Mittelalter, Bern, Francke; trad. it. 1995, Letteratura .europea e Medio Evo latino, Firenze, La Nuova Italia

ديدييه، ب. ١٩٩٨، "دراسة الأدب الأوروبي؟" (بالفرنسية)

Didier, B., 1998, "Etudier la littérature européenne?", in Didier 1998, pp. 1-9, ripubblicato in «Comparatistica. Annuario italiano», XI,2002, pp. 5-16.

دوجاس، جيــه. ١٩٩٨ "هــل يمكــن تــدريس الآداب الأوروبيــة؟" (بالفرنـــسية) Dugast.J., 1998, "Peut-on enseigner les littératures (بالفرنـــسية) européennes?", in Didier 1998, pp. 89-93,

دوجاس، جيه. "فكرة الأدب الأرووبي" في سينوبولي 1999 Dugast, J., 1999, "La Nozione di letteratura europea", in (بالإيطالية) Sinopoli 1999, pp 205-215

البحث عن اللغة الصحيحة، روما: 1993, ١٩٩٣. La ricerca della lingua perfetta. Roma-Bari, Laterza

اليوت، ت. س. وحدة الثقافة الأوروبية، ١٩٤٨ (بالإنجليزية ولــه Eliot, Th. S., 1948, The Unity of European culture, ترجمــة إيطاليــة) L'Unità della Cultura europea", in R. " ،٩٣-١٩٩٢.B.B.C.; trad. it .Sanesi, a cura, Opere, Milano, Bompiani, vol. 2, pp. 626-641

فندلر، س. وويتلنجر ر.، فكرة أوروبا في الأدب، ١٩٩٩ ويتلنجر ر.، فكرة أوروبا في الأدب، ١٩٩٩ ويتلنجر ر.، فكرة أوروبا في الأدب، Fendler, S., Wittlinger, R., 1999, The Idea of Europe in (بالإنجليزية) .Literature, Houndmills, MacMillan Press

فورتوناتى ف، "إعادة النظر فى الهوية الأدبية الأوروبية من منظور Fortunati, V, 1997, "Rethinking (بالإنجليزية) ١٩٩٧ (بالإنجليزية) ١٩٩٧ (بالإنجليزية) European Literary Identity in a Multicultural Perspective", in G. Franci, a cura, Remapping the Boundaries. A new Perspective in .Comparative Studies, Bologna, Clueb,pp. 15-21

فومارولى، م. الهويات الأدبية لأوروبا، باريس: ٢٠٠٠ (بالفرنسية) Fumaroli, M. et al., a cura, 2000, Identité littéraire de l'Europe, Paris, PUF.

نيشى، أ. "أوروبا فى الكلمة الأدبية" باليرمو: ١٩٨٨ (بالإيطالية)

Gnisci, A., 1988, "L'Europa nella parola letteraria", in Appuntamenti,

Palermo, Palombo & C. Editore, pp. 37-45

Gnisci, A., 19932, a (بالإيطالية) ١٩٩٣ (روما: ١٩٩٣) ديشى، أ. أدب العالم، روما: ١٩٩٣ (بالإيطالية) cura, La letteratura del mondo, Roma, Sovera (il volume contiene anche due appendici bibliografiche sul concetto di Europa letteraria e .di letteratura mondiale, a cura di C. Valentine, A. Cammarota

نيشى، أ. من "نحن الأوروبيون" إلى "نحن جميعا"، روما: ٢٠٠٢ (مع طبعة أخيرة مزادة للطبعة الأولى عام ١٩٩٤ - بالإيطالية) . Gnisci, A., (عام المبعة الأولى عام ١٩٩٤ - بالإيطالية) . 2002a, Da noialtri europei n noitutti insieme, Roma, Bulzoni (nuova ediz. accresciuta di Noialtri europei, Roma, Bulzoni, 19942).

نيشى، أ. الأدب المقارن، ميلانو: ٢٠٠٢ (بالإيطالية) Gnisci, A., a نيشى، أ. الأدب المقارن، ميلانو: cura, 2002b, Letteratura comparata, Milano, B. Mondadori

مارينو، أ.، فكرة التأويل في الأدب، ١٩٨٧ (ترجمة بالإيطالية بعنوان Marino, A., 1987, Hermeneutica ideii de ١٩٩٤ إنظرية الأدب" بولونيا: 1994, Teoria della literatura, CJuj-Napoca, Editura Dacia; trad. it. 1994, Teoria della letteratura. Bologna, il Mulino

Marino, A., (بالإيطالية) ١٩٩٠ (بالإيطالية) 1990, La "letteratura europea" oggi, «I Quaderni di Gaia», I, n. 1, pp. . 103-115, poi in Sinopoli 1999, pp. 188-204

ماتزينى، ج. ١٨٢٩"عن الأدب الأوروبى" فى نيشى ١٩٩٣ اللهم فى ماتزينى، ج. ١٩٩٣ الله الأدب الأوروبى" فى نيشى ١٩٩٣ اللهم فى المتنوبولى ١٩٩٥، ١ (بالإيطالية) المتنوبولى ١٩٩٥، ١ (بالإيطالية) europea", in Gnisci 19932, poi in Sinopoli 1999, pp. 93-123

م الأدب الأدب الأوروبي " في أندرسون ١٩٩٣ م. "الأدب الأوروبي الأوروبي الأدب الأوروبي الأدب الأدب الأوروبي الموروبي المور

مــورا، جيــه. م.، "أوروبــا الأدبيــة والآخــر" بــاريس: ١٩٩٨ (بالفرنــسية) Moura,J.-M., 1998, L'Europe littéraire et l'ailleurs, Paris, (بالفرنــسية) PUF.

Paduano, (بالإيطالية) ۱۹۹۳ (بالإيطالية) بادوانو، ج.، دراسة الأدب الأوروبي، ۱۹۹۳ (بالإيطالية) ج.، 1993, Lo studio della letteratura europea, «L'Asino d'oro», n. 8, pp. 155-167.

سينوبولى، ف.، أسطورة الأدب الأوروبي، روميا Sinopoli, F, a cura, 1999, // Il mito della letteratura (بالإيطالية) ١٩٩٩. وuropea, Roma Meltemi

سيتوبولى، ف.، "أسطورة وفكرة الأدب الأوروبي" في سينوبولى Sinopoli, F, 1999, "Mito e nozione della letteratura europea", in 1999. 9-66

Stella, F, ۲۰۰۲ في نيشي الأوروبية" في نيشي العصور القديمة الأوروبية" في نيشي 2002. "Antichità europee", in Gnisci 2002b, pp. 31-61

فايدا، ج. م.، (بالهولندية) في دراسات في الأدب المقارن والدراسات في الأدب المقارن والدراسات كالمنافع المنافع ا

# (ب) حول فكرة أوروبا والثقافة الأوروبية

أمسين، س.، المركزيسة الأوروبيسة. نقسد إيديولوجيسة، Amin, S., 1988, L'eurocentrisine. Critique (بالفرنسية) ١٩٨٨. .d'une idéologie, Paris Anthropos.

اندرسون، ب. و آخرون، تساريخ أوروبا، تورينو: ١٩٩٣ ماريخ أوروبا، تورينو: ١٩٩٣ ماريخ أوروبا، تورينو: ١٩٩٣ ماريخ أوروبا، تورينو: Anderson, P. et al., 1993, a cura, Storm d'Europa, Torino, (بالإيطالية) . Einaudi vol. 1: L'Europa oggi

بوكى، ج.، شيروتى، م.، مورين، إى.، أوروبا فى العصر الكوكبى، Bocchi, G., Ceruti, M., Morin, E., 1991, (بالإيطالية) ١٩٩١. للانسو: L'Europa nell 'era planetaria Milano, Sperling Kupfer

بوونومو، ف، عرقيات وثقافات أوروبا، ميلانو: ١٩٩٢ Buonuomo, V., a cura, 1992, Etnie, culture e unità (بالإيطالية) dell'Europa, Angeli, Milano

كاتشارى، م.، الجغرافيا الفلسفية لأوروبا، ميلانو: ١٩٩٤ (بالإيطالية). Cacciari, M., 1994, Geofilosofia dell'Europa, Milano, Adelphi

كابيشوتى، سى.، أوروبا المدن: صورة تعددية الثقافة: الأدب والفنون العشرين، فلورنسا: ١٩٩٥ فى أوروبا الغربية بين القرن التاسع عشر والقرن العشرين، فلورنسا: ١٩٩٥ (بالإيطالية) Capesciotti, C., a cura, 1995, L'Europa delle città. Profilo (بالإيطالية) interculturale: letteratura e arti in Europa tra Ottocento e Novecento, .Firenze La Nuova Italia

كارديني، ف.، "أوروبا والمسيحية" في بيراس:مرآة أوروبا صورة

وخيال لقارة، ريميني: ١٩٩٩ (بالإيطالية) ١٩٩٩ (بالإيطالية) Cristianità", in A. Piras, a cura, Lo specchio dell'Europa. immagine e immaginario di un continente, Rimini, il Cerchio, pp. 75-92

كاسولا، إي، "فكرة أوروبا في العصور القديمة" في ساباتيني: أوروبا Cassola, E, 1996, "II concetto di Europa 1997 السشعوب، روما nell'antichità", in E Sabatini A. Golini, dir., L'Europa dei popoli, Roma, Istituto Poligrafico e Zecca dello Stato-Editalia, vol. 2: La

تشابود، إى.، تاريخ فكرة أوروبا، الطبعة العاشرة عام ٢٠٠١ والأولى عام ٢٠٠١ الطبعة العاشرة عام ٢٠٠١ والأولى عام ١٩٦١ (الملكن الملكن الملك

تشاكر ابارتى، د.، أقلمة أوروبا. فكر ما بعد الاستعمار والاختلاف Chakrabarty, D., 2001, Provincialising ۲۰۰۱ التاريخى، برنستون: Europe. Postcolonial thought and Historical Difference, Princeton, .Princeton U. P

كومبانيون، أ.، سيبات شر، جيه.، روح أوروبا، باريس: Compagnon, A., Seebacher, J., a cura, 1993, L'esprit (بالإنجليزية) ١٩٩٣ de l'Europe, Paris, Flammarion, 3 voll. (1. Dates et Lieux, 2. Mots et 3. Goûts et Manières Choses)

كروتشه، ب.، تاريخ أوروبا في القرن التاسع عشر، بـارى: ١٩٣٢ كروتشه، ب.، تاريخ أوروبا في القرن التاسع عشر، بـارى: Croce, B., 1932, Storia di Europa net secolo decimonono, (بالإيطالية). Bari, Laterza

كورتشيو، سى.، أوروبا، تاريخ فكرة، تورينو: ١٩٥٨ (الطبعة الثانية عام ١٩٥٨) (دبالإيطالية) Curcio, C., 1958 (19782), Europa, storia di (بالإيطالية) un'idea, Torino, ERI

دى جريف، سى.، استييه، سى.، أوروبا، تــأملات أدبيــة، بــاريس: De Greve, C., Astier, C., a cura, 1993, L'Europe, (بالفرنــسية) ١٩٩٣ .reflets littéraires, Paris, Klincksiek

دريدا، جيه.، الرأس الآخر، باريس: ١٩٩١ (بالفرنسية وله ترجمة Derrida, J., 1991, L'autre cap, Paris, Les (إيطالية بعنوان أوروبا اليوم). Oggi l'Europa, Milano, Garzanti ، ١٩٩١. Editions de Minuit; trad. it

ديثورينس، ب.، الكتابة والثقافة. كتاب وفلاسفة في مواجهة أوروبا. Dethurens, P., 1997, Ecriture (بالفرنسية) ١٩٩٧، باريس: ١٩٩٧ (بالفرنسية) ١٩٩٧، باريس: Honore Champion

ايفين - زوهار، أى.، وظيفة الأدب في إنشاء الأمم الأوروبية، ١٩٩٣ إيفين - زوهار، أى.، وظيفة الأدب في إنشاء الأمم الأوروبية، Even-Zohar, I., 1993, A funcion da literatura na creacion (بالأسبانية) das nacions de Europa, «Grial», XXXI, n. 120, pp. 441-458

فونتانا، جیه.، أوروبا أمام المرآة، برشلونة: ۱۹۹٤ (بالأسبانية ولـه Fontana, J., 1994, Europa ante el espejo, Barcelona, ترجمــة إيطاليــة) Editorial Crítica trad. it. 1995, L'Europa allo specchio. Storia di una identità distorta, Roma-Bari, Laterza

جادامير، إتش. ج. إرث أوروبا، فرانكفورت: ١٩٨٩ (بالألمانية ولمه Gadamer, H. G., 1989, Das Erbe Europas, Frankfurt am

. Main Suhrkamp; trad. it. 1991, L'eredità dell'Europa, Torino, Einaudi

جودى، جيه.، الثقافة الأوروبية في القرن العشرين، في أندرسون Goody, J., 1993, La cultura europea nel secolo XX, (بالإيطالية) 1993.

هاز ارد، ب. أزمة الوعى الأوروبى، باريس: ١٩٣٥ (بالفرنسية ولــه Hazard, P., 1935, La crise de la conscience européenne, ترجمة إيطالية) Paris, Boivin trad. it. 1983, La crisi della coscienza europea, 1680-1715, il Saggiatore Milano

هوبسباوم، إى.، في التاريخ، لندن: ١٩٩٧ (بالإنجليزية وله ترجمة الطالية بعنوان التاريخ الأوروبي الفضولي) Hobsbawm, E., 1997, On الفضولي الأوروبي الفضولي History, London, Weidenfeld and Nicolson; trad. it. 1997, "La curiosa storia d'Europa", in id., a cura, De historia, Milano, Rizzoli

1999 Contemporanea أوروبا: هوية قارة وتاريخها، مجلد من مجلة LEuropa: identità e storia di un continente, 1999, fascicolo (بالإيطالية) .monografico di «Contemporanea», II, n. 1

فكرة أوروبا وبلاغياتها، مجلد من مجلة Y٠٠١ Aut-Aut (بالإيطالية) L'idea di Europa e Ie sue retoriche, 2001, fascicolo monogratico di «Aut-Aut», n. 299-300».

لوتسلر، ب. م.، تعددية الثقافة وهوية أوروبا، توبنجن: ١٩٩٧ (بالأثمانية وله ترجمة إيطالية) Lutzeler, P. M., 1997, Europaïsche (ناطالية وله ترجمة إيطالية) übingen, Stauffenburg; trad. it. 1999, Identität und Multikultur, T ماتفییفیتش، ب.، البحر المتوسط و أوروبا. دروس فی کولیج دی Matvejevic, P., 1998, La Méditerranée et ۱۹۹۸ فرانس، باریس: الایستانین الا

مندراس، إتش.، أوروبا الأوروبيين، باريس: ۱۹۹۷ (بالفرنسية ولمه ترجمه إيطاليه Mendras, H., 1997, L'Europe des Européens, Paris, (ترجمه إيطاليه Gallimard; trad. it. 1999, L'Europa degli europei. Bologna, il Mulino

ميكيلى، إتش، أوروبا فكرة وهوية، نيويورك: ١٩٩٨ (بالإنجليزية وله Mikkeli, H., 1998, Europe as an idea and an identity. (ترجمة إيطالية ) New York, St. Martin Press; trad. it. 2002, Europa. Storia di un'idea e di una identità. Bologna, il Mulino

مونتادون، أ.، الانفس والأخسر، نظرة أوروبية، ١٩٩٧ مونتادون، أ.، السنفس والأخسر، نظرة أوروبية، ١٩٩٧ Montandon, A., a cura, 1997, Le même et l'autre, Regards (بالفرنسية) européens Clermont-Ferrand, Presses Universitaire Blaise Pascal.

موران، إى.، التفكير في أوروبا، باريس: ١٩٨٧ (بالفرنسية ولسه موران، إي.، التفكير في أوروبا، باريس: ١٩٨٧ (بالفرنسية ولسه ترجملة إيطاليلة) Morin, E., 1987, Penser l'Europe, Paris, Gallimard; trad. it. 988, Pensare l'Europa, Milano, Feltrinelli

موس، ج. ل.، ثقافة أوروبا الغربية: القرنان التاسع عشر والعشرون، Mosse, G, L., 1961, . (بالإنجليزية وله ترجمة إيطالية) 1971, 1971 المحتلفة المحتود المح

أوسرولا، سي.، أوروبا: أساطير الهوية، فينسيا: ٢٠٠١

Ossola, C., a cura, 2001, Europa: miti di identità, Venezia, (بالإيطالية) Marsilio

باسيريني، ل.، الهوية الثقافية الأوروبية: أفكار ومشاعر وعلاقات، Passerini, L., a cura, 1998, Identità culturale europea: ١٩٩٨ فلورنسا: idee, sentimenti, relazioni, Firenze, La Nuova Italia

باسیرینی، ل.، أسطورة أوروبا، فلورنسا: ۲۰۰۲ أسطورة أوروبا، فلورنسا: ۲۰۰۲ .2002, Il mito d'Europa, Firenze, Giunti

بوتزولی، ف.، أفكار ومثل أوروبا من البدایات وحتی أیامنا هذه، Pozzoli, F., a cura, 1999, Idee e Ideali dell'Europa dalle ۱۹۹۹ میلانو: origini ai giorni nostri, Bompiani, Milano.

توينبى، أ.، الحضارة تحت التجربة، لندن: ١٩٤٩ (بالإنجليزية ولـه Toynbee, A. J., 1949, Civilisation on trial, London, (ترجمـة إيطاليـة). Oxford U. P trad. it. 1983, Civiltà al paragone, Milano, Bompiani

فالنتينو، سى.، أفكار أوروبا فى تقافة القرن العشرين الأدبية، Valentino, C., 1990, Idee d'Europa nella (بالإيطالية) ١٩٩٠ (بالإيطالية) cultura letteraria del Novecento, Roma, Editrice Dimensione .Europea/European Dimension

زامبرانو، م.، احتضار أوروبا، بيونس أيرس: ١٩٤٥ (بالأسبانية وله ترجمــة إيطاليــة) Zambrano, M., 1945, La agonia de Europa. Buenos Aires, Editorial Sudamericana: trad. it. 1999, L'agonia dell'Europa, Venezia, Marsilio

# (ج) حول نقد المركزية الأوروبية

فكرة "الأمة" على نح وخاص في الأدب المقارن وفي دراسات الصورة الشخصية أنظر على سبيل المثال:

ديزرنيك، إتش.، وجهة النظر فوق القومية في دراسة الأدب المقارن المهارية، المهارية، الشخصية، في دراسة الأدب المهارية المهارية على علم الصورة الشخصية، في نيشي، سينوبولي، المهارية المهاري

ديزرنيك، إتش.، سيندرام، ك. يو.، بون: ١٩٩٢ المقارنة والدراسات Dyserinck, H., (بالألمانية (بالألمانية Syndram, K. U., 1992, Komparatistik und Europaforschung. Perspfktivn vergleichender Litteratur- und Kulturwissenschaft, Bonn, Aachener Beiträge Zur Komparatistik

إيجلتون، ت.، فكرة الثقافة، أوكسفورد: ٢٠٠١ (بالإنجليزية وله Eagleton, T., 2001, The idea of Culture, Oxford, ترجمة إيطالية) Blackwell; trad. It. 2002 Guerre di cultura in id., a cura, L'idea di cultura, Roma, Editori Riuniti, pp. 63-100.

إيتيامبل، ر.، المقارنة ليست سببا، باريس: ١٩٦٣، (بالفرنسية) Etiemble, R., 1963, Comparaison n'est pas raison, Paris, Gallimard.

نيشى، أ.، تاريخ مختلف، روما: ٢٠٠١ (بالإيطالية) .Una storia diversa, Roma, Miltemi

نيشى، أ.، تغريب أوروبا. الأدب والهجرة، روما ٢٠٠٣ (بالإيطالية)

Gnisci, A., 2003d, Creolizzare I'Europa. Letteratura e mgrazione, Roma, Meltemi

نيشى، أ.، "الأصول والمسئولية الأوروبية" فــى نيــشى ٢٠٠٢ب، Gnisci, A., 2003b, "Natività e responsabilità europrea", in (بالإيطالية) Gnisci 2002a, pp. 127-139.

نيشى، أ.، سينوبولى، ف.، مقارنة ما يقارن، روما: ١٩٩٥ (بالإيطالية) Gnisci, A., Sinopoli, F., a cura, 1995, Comparare i comparatismi, Roma, Lithos editrice

جروننج، إتش- ج.، التمثيل الذاتي وتمثيل الآخر. أشكال ونماذج وبني، ٢٠٠١ (بالإيطالية)

üning H.-G., a cura, 2001, Autorappresentazione e rappresentazione dell'altro. Forme, modelli, strutture, fascicolo monografico di «Heteroglossia», n. 8.

ليرسين، جيه.، سيندرام، ك. يو.، أوروبا إقليم عالمى: دراسات فى الأدب المقارن والدراسات الأوروبية، المستردام: ١٩٩٢ (بالإنجليزية) Leerssen, J., Syndram, K. U.. 1992, Europe Provincia Mundi: Essays in Comparative Literature and European Studies, Amsterdam, Rodopi

ليرسن، جيه.، من الأدب المقارن إلى الدراسات الأوروبيــة: دراســة ليرسن، جيه.، من الأدب المقارن إلى الدراسات الأوروبيــة: دراســة الخطاب القومي، ١٩٩٧ (بالإبطالية) ١٩٩٧ (بالإبطالية) د comparata agli studi europei: lo studio del discorso sulla nazionalità, «I Quaderni di Gaia». VIfl, n. 11, pp 55-67, ripubblicato in Maxia, Guglielmi 2000 pp. 85-99.

مارينو، أ.، "ضد المركزية الأوروبية" في إيتامبك، باريس: ١٩٨٢

Marino, A., 1982, "Contre l'européocentrisme", in id., a (بالفرنسية) cura, Etiemble ou le comparatisme militant, Paris, Gallimard, pp. 51-62

ماريئو، أ.، "الأدب والإيديولوجيا في جمهورية الآداب" في يوست في Marino, A., 1990, (بالإنجليزية) ١٩٩٠ (بالإنجليزية) "Literature and Ideology in the Republic of Letters", in F. Jost, a cura, Aesthetics and the Literature of Ideas. Essays in Honor of A. Owen Aldridge, Newark-London, University of Delaware Press Associated

. University Press, pp. 214-224

ماكسيا، س.، جوليليمي، م.، إرث بابل، مواقف ومسارات الأدب Maxia, S., Guglielmi, M., 2000, (بالإيطالية) ۲۰۰۰ (بالإيطالية) L'eredità di Babele. Situazioni e percorsi di letteratura comparata.
Bari, Edizioni B.A. Graphis

مونتادون، أ.، عادات وصور: دراسات في علم المصورة الشخصية Montandon, A., a cura, (بالفرنسية) ١٩٩٧ (بالفرنسية) 1997, Moeurs et images: études d'imagologie européenne, Clermont-

ريماك، إتش، إتش، أتش، فكرة "القومية" في الأدب المقارن، ١٩٩٥ (يماك، إتش، إتش، أتش، فكرة "القومية" في الأدب المقارن، Remak, H. H. H., 1995, II concetto di "nazionale" nella (بالإيطالية) letteratura comparata, «I Quaderni di Gaia», VI, n. 9, pp. 67-72, ripubblicato in: Maxia, Guglielmi 2000, pp. 77-84

سعيد، إدوارد.، الثقافة والإمبريالية، نيويورك: ١٩٩٣ (ولمه ترجمة

تروبيسكوى، ن.، أوروبا والإنسانية، صوفيا: ١٩٢٠ (بالبلغارية ولــه Trubeckoj, N., 1920, Evropa i chelovechestvo, Sofia, ترجمة إيطاليــة) Rossisjsko-bolgarskoe knigoizdatel'stvo; trad. it. 1982, "L'Europa e I'Umanità," in O. Strada, a cura, L'Europa e I'umanità. La prima critica all'eurocentrismo, R.Jakobson, pref., Torino, Einaudi, pp. 3-71

Youssef, M., ۱۹۹۷ "يوسف، مجدى.، "أسطورة الأدب الأوروبيي" 1997,11 mito della "letteratura europea", «I Quaderni di Gaia», VIII, n. 11, pp. 55-67

## اللؤلفة فى سطور

#### د. فرانكا سينوبولي

- من مواليد ١٩٦٥.
- محاضرة في قسم الأدب المقارن بجامعة "لاسابينزا" بروما.
- حصلت على الدكتوراه في هذا التخصص عام ١٩٩٥. كما سبق لها أن حاضرت في الأدب المقارن بكل من جامعتي "لوزان" بسويسرا، وسيدني باستراليا.
- تنصب اهتمامها البحثية على نظرية الأدب المقارن وتاريخه بوصفه منهجا لدرس التفاعل بين الثقافات. كما أنها تهتم بالترجمة والتمازج بين مختلف الأنواع الأدبية.
- تعد حاليا في جامعة "لاسابينزا" (الحكمة) "بنكا للمعلومات عن الكتاب الأجانب في إيطاليا".
- من أهم مؤلفاتها: أسطورة الأدب الأوروبي (١٩٩٩)، والأدب الأوروبي من منظور الآخر (٢٠٠٣)، فضلاً عن عدد كبير من المقالات والأبحاث المنشورة في المجلات العلمية المحكمة.

## المترجمون في سطور

#### د. حسين محمود

(ترجم من ص٧: ٦٦، ومن ص ١٢٥: ١٤٤، ومن ص ٢٠٥: ٢٠٦.)

- عضو هيئة التدريس ورئيس قسم اللغة والأدب الإيطالي بجامعة حلوان.
- حصل على الدكتوراه في الأدب الإيطالي والمقارن عام ١٩٩٧، وذلك برسالة عنوانها: "ألف ليلة وليلة والديكاميرون" دراسة مقارنة.
- عمل بالصحافة منذ عام ١٩٨١، حتى نائب مدير تحرير مجلة أكتوبر.
  - قدم عدة أبحاث في المؤتمرات القومية.
- عضو بالجمعية المصرية للأدب المقارن ونقابة الصحفيين ونادى أعضاء هيئة التدريس بجامعة حلوان.

#### د. فوزی عیسی

(ترجم الفصول الثلاثــة: مـن ص ١٠٧: ١٢٢، ومـن ص ١٥٥: ١٧٣، ومناصفة مع سيد الشيخ من ص١٧٧: ٢٠٢).

- الاسم: فوزى محمد عبد الحميد عيسى
  - اسم الشهرة: فوزى عيسى
- بريد إليكتروني: Fawziissa@hotmail.com
  - السن: ٥٤ سنة.
  - الجنسية: مصرى
- اللقب العلمي: دكتوراه الألسن في اللغة الإيطالية والترجمة
- الوظيفة: مدرس اللغة الإيطالية والترجمة بقسم اللغة الإيطالية كلية
   الألسن جامعة عين شمس.
- اللغات التى يجديها: العربية: اللغة الأم، الإيطالية: ممتاز، الفرنسية: جيد، الإنجليزية: متوسط
- الخبرات العملية: مذيع ومترجم ومحرر نشرة ومعد برامج بالبرنامج الإيطالي المحلى والموجه بإذاعة ج.م.ع منذ عام ٩٨٩ اوحتى الآن.
- مترجم فورى (إيطالي/ عربي/ إيطالي) في الندوات والموتمرات الدولية منذ عام ١٩٨٤ وحتى الآن.
- مترجم بمفرده أو بالاشتراك مع آخرين للعديد من الكتب الإيطالية التى قامت بنشرها دور نشر مختلفة منها دار الفكر العربى والمجلس الأعلى للثقافة ودار شرقيات ومكتبة لبنان.

#### د. سيد الشيخ

(ترجم من ص١٤٥: ١٥٤، ومن ص١٧٧: ٢٠٢ مناصفة مع فوزي عيسي.

- الاسم: سيد محمود إبراهيم الشيخ
  - اسم الشهرة: سيد الشيخ
    - السن: ٤٤ سنة.
    - الجنسية: مصرى
- اللقب العلمي: دكتوراه الألسن في اللغة الإيطالية والترجمة
- الوظيفة: مدرس اللغة الإيطالية والترجمة بقسم اللغة الإيطالية كلية
   الألسن جامعة عين شمس.
- اللغات التي يجديها: العربية: اللغة الأم، الإيطالية: ممتاز، الفرنسية: جيد، الإنجليزية: متوسط
  - وقد ترجم العديد من القصص الإيطالية إلى العربية.

## المراجع في سطور

#### أ.د. مجدى يوسف

(ترجم إلى العربية الفصل الذي من تأليفه: خرافة الأدب الأوروبي ص ١٠٠: النص الإيطالي).

- أستاذ الأدب المقارن والثقافات الاجتماعية المقارنة.
- أسس در اسات الأدب العربي الحديث في جامعة كولونيا عام ١٩٦٥، وذلك للمرة الأولى في التاريخ الحديث للدر اسات العربية في ألمانيا.
- ظل يحاضر في جامعتي كولونيا وبوخوم على مدى ستة عشر عامًا في مادتي الأدب المقارن والحضارات المقارنة.
- جاء إلى مصر أستاذًا زائرًا لنظرية المعرفة وعلم الاجتماع بجامعة طنطا (١٩٧٩: ١٩٨١)، ولمناهج البحث بالمعهد العالى للنقد الفنى (١٩٨٣: ١٩٨٤)، ولمناهج البحث بالدراسات العليا بقسم صحافة بكلية الإعلام جامعة القاهرة (١٩٨٩: ١٩٨١)، ولحدبلومي الأدب المقارن والأدب المسرحي بكلية الآداب جامعة القاهرة (منذ عام ١٩٨٩).
- أسس في جامعة بريمن عام ١٩٨١ "الرابطـة الدوليـة لدراسـات التداخل الحضاري".
- له مؤلفات بست لغات أوروبية، فضلاً عن العربية، خاصة فى النقد المعرفى/الفلسفى للمركزية الأوروبية فى نظرية الأدب والثقافة، وقد استوحاها عدد من كبار الباحثين الغربيين فى مؤلفاتهم العلمية خاصة فى إيطاليا، وفرنسا، وكندا، والولايات المتحدة الأمريكية.

• من أهم مؤلفاته بالعربية: التداخل الحضارى والاستقلال الفكرى، هيئة الكتاب ١٩٩٣، ط ٢ مكتبة الأسرة ٢٠٠٦، و"من التداخل إلى التفاعل الحضارى"، كتاب الهلال ٢٠٠١، و"معارك نقدية"، مكتبة الأسرة ٢٠٠٣ (صدرت له في يناير طبعة ثانية مزودة بتسع معارك فكرية إضافية). وهو يصدر عن دار نشر Symposium Press الألمانية دوريتين علميتين (مؤقتًا باللغات الأوروبية، وفي المستقبل باللغة العربية بالمثل) موقعهما: (www.intercultural-studies.org).

التصحيح اللغوى: أيمن عـامر

الإشراف الفنى: حسن كامل





يشكل مقا التقاب مقتداً لما قرج أق يشكل قياراً عاماً في القنظير الفقائم مقا التقاب مقتداً لما قرج أق يشكل قياراً عاماً في المحداثيوق مع تقامنا ومعقد الأمري وغلصوق كفيراً في تقل الحداثيوق مع تقامنا ومعقريقا العرب وغلصوق كفيراً في تقل وتخييج النقرياة العربية المحدودة الإمرائية في الراحل فنيم علائل إلى سواه مع دارسي الأمب والحكارات العربية إذ بحررة مقا التقاب فراتا سيتوبولي، محاكمة الأمي المقارق في جامعة "الاسابينية" في المحالة المربية التي سواء مع دارسي فراتا سيتوبولي، محاكمة الأمي المقارق في جامعة "الاسابينية" المحالة المربية التي المقارق في حامعة "الاسابينية" الحمة في روما، تستوجي تقد الليكتور مجمي يوسف الأسس المسينية التي تستند إليها التحقيرات الواقعة في الواقعة في القرب لما تدعود الادرب."

( والتي كان من بين ضحاياها صع حسع شياة الإواور سميد نفسه) سعياً صفياً لمواود سميد نفسه) سعياً صفياً لمواود المحياء وحدة وهمية بينها. ومن سعياً صفياً لمواود التوريعة بادهاء وحدة وهمية بينها. ومن شعياً صفياً معلى ماكر تعالى التوريعة التي تحاضر فيها، زميلها ورهيس تسم الأدب المعاوي في الجامعة التي تحاضر فيها، الاستاذ أرماندو فيشيء إلى تنبيه القراء في صدر الفصل الثالث. الذي قام بتحريره. من هذا الكتاب إلى أن زميلته "سينوبولي" قد استوحت فكرة كتابها هذا بجزئيه الأول الصادر عام ١٩٩٩، والحالي الذي يشكل امتدادا له، وكان من المفترض أن يكون جزء و الثاني، من دراسة مجدي يوسف التي يجدها القارئ في الفصل الثاني من هذا الكتاب تحت عنوان: خرافة الأدب الأوروبي.