



وزارة التعليم العالي جامعة أم القرى كلية اللغة العربية وآدابها قسم الدراسات العليا

# قياس العكس في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ)

بحث تكميلي لنيل درجة الدكتوراه في اللغة العربية وآدابها تخصص النحو والصرف

قدمه الطالب

محمد بن على بن محمد العَمْري

£70V . 1 . .

إشراف الأستاذ الدكتور

سليهان بن إبراهيم العايد

# بِسْ مِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰ ِ ٱلرَّحِيَ مِ

﴿ رَبِّ أُوزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَلِدَّتَ وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَىٰ أُو وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّنلِحِينَ ﴾ [النمل: ١٩]

إِذَا كَان شُحُرِي نِعْمَةَ الله نعمةً الله نعمةً في مِثْلِهَا يَجِبُ الشُّحُرُ وَكُو مِثْلِهَا يَجِبُ الشُّحُرُ وَلا بِفَضْ لِهِ فَكَيْفَ مَا يُجُلِو فَكَيْفَ مَا يُلِقَ مُ الشُّحِرِ إلا بِفَضْ لِهِ فَكَيْفَ مَا لُكُو الشَّحَرِ الا بِفَضْ لِهِ وَإِنْ طَالَتِ الأَيْامُ واتَّصَلَ العُمْرُ ؟! وإِنْ طَالَتِ الأَيْامُ واتَّصَلَ العُمْرُ ؟! إِذَا مَسَ بِالسَّرَاءِ عَسمَّ سُرُورُهَا وإِنْ مَسسَّ بِالضَّرَاءِ أَعْقَبَها الأَجْرُ وأَنَ مَسسَّ بِالضَّرَاءِ أَعْقَبَها الأَجْرُ والبَحْرُ (١١)

<sup>(</sup>١) لمحمود بن حسن الورَّاق (ت: ٢٢٥ هـ) رحمه الله ، تنظر في : الصناعتين ص ٢٣٢ .

# (الإهراء

إلى أبي

إلى عَبَق السجودِ على جبينه الزاهر

إلى أُمِّي

إلى شِح الجَتَّةِ تَحْتَ قَدَمِيها:

أهدي هذه السنابل.

#### ملخص البحث

يعالج هذا البحث نوعًا غائبًا من أنواع القياس عن دراستنا النظرية لـ (أصول النحو) ، مع أن لـ ه حضورًا في فكر النحاة وجدلهم واستدلالاتهم .

وقد بدأ هذا البحث بتمهيد راجع فيه (أصول النحو) بالصورة التي يراها أبو البركات الأنباري (ت ٧٧٥ هـ) الذي اختيرت كتبه لتكون ميدانًا للدراسة في هذا البحث، وقد بيّن التمهيد العناصر التي أسهمت في تكوين فكر هذا الرجل، وكشف عن تأثره الكبير بأصول الفقه الشافعي، وحدَّد المخاطر والمخاوف التي يرى أن استنساخ (أصول الفقه) في التأليف في (أصول النحو) ستفضي إليها، وحدد طبيعة العلاقة الراشدة التي يجب أن تقوم بين هذين العلمين، ووظف ذلك كله في رسم تصور كلي لأصول النحو.

ثم شرع في الباب الأول في دراسة (قياس العكس) دراسة وصفية ، حيث عرض صورة قياس العكس كما ظهرت في كتب أصول الفقه ، ونقد هذه الصورة وبين ما فيها من قصور وخلل، ثم استند إلى ذلك في رسم تصور دقيق لقياس العكس أفضى إلى جعله قسمين: (قياس فرق) و(قياس سبر) ، وضع لكل منها تعريفه وبين حدوده وقيوده .

ثم عقد فصلًا جمع فيه جميع المواضع التي استدل فيها النحاة بـ (قياس الفرق) في الجـدل النحوي عند الأنباري ، أتبعها بحديث وصفي عن (أركان القياس) فيها و (وجوه الفرق) ، و (القوادح) ، ثم جمع جميع المواضع التي استدل فيها النحاة عند الأنباري بـ (قياس السبر) ، و أتبعها بحديث وصفي عن (أركان القياس) فيها ، و (وجوه السبر) ، و (القوادح) .

ثم لما فرغ من الدراسة الوصفية في هذا الباب ، عقد بابًا لدراسة استدلالات الكوفيين والبصريين بقياس العكس ، ودرسها دراسة جدلية عميقة ، تعرض الاستدلالات ، وتجمع ما ورد على كل واحد منها من اعتراضات ، ثم تجمع ما ورد على كل اعتراض من جوابات ؛ لتصل إلى ترجيح قبول الاستدلال ، أو قبول الاعتراض ، أو قبولها معًا لتكافئها .

وقد خلص هذا البحث ، بفضل الله ، إلى عدد كبير من النتائج في جانبيه الوصفي والتطبيقي ، جمعها في خاتمته .

#### مقدمة البحث

اللهم اجعلنا من المقدَّمين لديك ، المقدِّمين كلَّ ما يقربنا زلفى إليك ، سبحانك نستغفرك ونستعينك ونتوكل عليك ، ونصلي ونسلم على خير من خلقت ، وأشرف من أرسلت ، سيدنا ونبينا محمد ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه الطيبين الطاهرين ، وسلم تسليلًا كثيرًا ، وبعد :

فإنني منذ أن درست مادة (أصول النحو) في المرحلة الجامعية ، وفي مرحلة المتخصص (الماجستير) ، ومنذ أن عُلِّمتُ فيهما أنَّ أدلة النحو أربعة : (سماع ، وقياس ، وإجماع ، واستصحاب حال) ، وأن القياس له أربعة أركان : (أصل ، وفرع ، وعلة جامعة ، وحكم) ، ومنذ أن مُثِّل لي على القياس في المرحلتين بالمثال نفسه : (نائب الفاعل محمول على الفاعل في حكم الرفع بجامع الإسناد إلى كل منهما) ، ومنذ أن قيل لي : إن (علم أصول النحو) عالة على (علم أصول الفقه) ، ومنذ أن حفظت هذا كله عن ظهر قلب :

منذ ذلك كله وأنا أقرأ كتب النحو ، فأجد دليل (السياع) ظاهر الحضور بآياته وأبياته وما أثر من أقوال العرب ؛ وأجد ما سمّي (دليل الاستصحاب) محصورًا في مسائل قليلة تدركها أصابع اليدين (١) ، وأجد الإجماع ، حاضرًا كالغائب ، لأنه لم ينعقد إلا في بدهيات النحو التي لا يشغل المؤلفون أنفسهم بتوضيحها لوضوحها ، فإذا أخرجتُ ذلك كله ، بقي أمامي كمُّ هائلٌ من نصوص العلاء ، وحججهم على مذاهبهم في (خلافيات) النحو الكثيرة ، فإذا راجعت مَا عُلِّمته في (أصول النحو) ، وجدت أنَّ العقل يقضي بأن ذلك كله (قياس) ؛ لأنه لم يبق من الأدلة التي عُلِّمتُها إلا هو .

\_

<sup>(</sup>١) تنظر مجموعة في : الاستدلال باستصحاب الحال ، بحث لدد. يسرية الشافعي ( ينظر في فهرس المصادر ) .

ثم أستحضر صورة ( القياس ) التي لُقِّنتها ، والمثال الذي مثِّل به له في المرحلتين ، بأصله وفرعه وعلته وحكمه ، فلا أجد فيها أمامي من الأدلة والحجج الكثيرة ما يناظره إلا النزر القليل ، مما تتحقُّق فيه هذه الأركان الأربعة ؛ فبقيت حائرًا أفهم أقوال العلاء ولا أسطيع تصنيفها ، وأعجب من دقة أدلتهم وعمق براهينهم وأعجز عن معرفة طرائق تركيبها وتأليفها ، مع شعور عميق بأهميّة ذلك في فهم النصوص واستيعابها ؟ لأن من يقرأ دليلًا من أدلة النحاة تلك فيفهمه ويحفظه ويعبر عنه ، دون أن يعرف تصنيفه ، ويفهم تأليفه ، وطريقة تركيبه ، كمن ينظر إلى قصر ـ مشيد ، عجيب البناء ، عظيم الإنشاء ، فيحفظ صورته في ذهنه ، ويحسن وصفه في قوله ، بألوانه وأطواله وأجزائه ؛ ولكن من يقرأ دليلًا من أدلة النحاة تلك ، وقد عرف تصنيف ذلك الدليل وطريقة بنائه وتركيبه ، وأجزائه التي ركِّب منها ، ووجه الاستدلال به ، وسهاته التي تميزه عن غيره ، وما يخفي خلفه من عمليات ذهنية ، وقيود فكرية ، أنتجته وأدَّت إليه ؛ فإنه كمن ينظر إلى ذلك القصر المشيد بعد اكتمال بنائه ، وتمام تشييده وإنشائه ، ولكنه مع ذلك عالم بأسرار هذا الإحكام وخفاياه ، عارف بالحكمة الخافية وراء اختيار ألوانه ، وتقدير أطواله ، وتحديد مداخله ومخارجه ، مطَّلع على أسرار هندسته ، ومخبآت الحكم في كلِّ جزء منه .

بهذا التصوُّر العميق في نفسي لأهمية تصنيف حجج النحو واستبطان أدلته ، كنت أنظر إلى ذلك الكمّ الكبير من الأدلة الحائرة بين يدي ، التي لا يصدق عليها شيء من أدلة النحو ( السماع ، والقياس ، والاستصحاب ، والإجماع ) بالصورة التي تعلمتها في المرحلتين .

و لأن هذا ( الإشكال ) يسكن أعماقي ، فإني أجده قريبًا قريبًا من ذهني كلما قرأت في كتاب من كتب النحو والصرف ، وقد قصدت ما كتب في ( أصول النحو ) من كتب

في هذا العصر ، فوجدت أنه ليس فيها أكثر مما علمته هناك ، وأنَّ الواحد منها يغني عن بقيتها ؛ لفرط التشابه فيها بينها ، وأن معظمها إنها هو في أصله مذكرة جامعية ، لا بحث علمي محكم (١).

فمضت سنوات من عمري وأنا أمني النفس ، بأن أعيد قراءة كتب النحو في يوم من الأيام ، وقد هديت إلى رسم صورة دقيقة عن (أصول النحو) ، إذا قيل فيها: إن أدلة النحو هي كذا وكذا وكذا ، كان هذا الحصر جامعًا مانعًا ، يصدق على كلِّ دليل في كتب النحاة ، ويسمّي كل دليل باسمه ، ويحدد سهاته ، وطريقة تركيبه وتأليفه ، وحكمة المستدل في إيراده ، وجهة استدلاله به ؛ وكنت مع ذلك قد وصلت إلى قناعة تامّة بأن ما يسمى (أصول النحو) ويدرَّس للطلاب ، إنها هو قشور نظرية ، وضعت على عجلٍ ، تدرس للطلاب معزولة عن واقع الاستدلال النحوي وكتبه ، لا تعطي صورة وافية لا عن أدلة النحو ولا عن أصوله .

ولأنّ (الساع) هو الجانب الأظهر من أدلة النحو، فقد كثر توارد الأقلام عليه في كتابات المحدثين، الذين كتبوا عشرات الكتب في الاستدلال بالقراءات، المتواترة منها والشاذة، وموقف النحاة منها، وعن الاستشهاد بالحديث الشريف وما أثير حوله من ضجيج عجيب لا داعي له ولا مسوّغ، وعن الاستشهاد بالشعر، وقيوده، وروايته، ومعايير النحاة في قبول الشاهد أو رفضه؛ وعن الدليل النشري في النحو العربي من الحكم والأمثال وغيرها من الأقوال.

<sup>(</sup>۱) ينظر مثلًا: في أصول النحو لسعيد الأفغاني، وأصول النحو العربي د. محمد خير الحلواني، والقياس في اللغة العربية د. محمد حسن عبد العزيز، وأصول النحو العربي د. محمد عيد، وأصول النحو العربي د. محمود أحمد نحلة، وفي أدلة النحو د. عفاف حسنين، والقياس في النحو العربي د. سعيد جاسم الزبيدي ...، وغيرها.

وفي مقابل هذا الاهتهام البالغ بالسهاع ظلت أدلة النحو العقلية غائبة عن (أصول النحو) في دراستنا ومؤلفاتنا ورسائلنا العلمية ؛ لأن القياس المذكور المركَّن بأربعة أركان لا يصدق على جزء كبير جدًّا من تلك الحجج.

ولأن (مرحلة الدكتوراه) هي المرحلة الأهم ، عندي ، في مسيرة كل باحث ؛ ولأني كنت ولا زلت أرى أن من ضيَّعها فهو لما سواها من حياته العلمية أضيع ؛ فقد قرَّرت أن أنتدب نفسي في هذه المرحلة لحلِّ هذا الإشكال العصيب .

ولأن تفكيري في هذا الإشكال العصيب قديم ، فقد وجدت مع طول التأمل والنظر أنَّ النقطة التي يجب أن تبدأ منها مراجعة (أصول النحو) ، وأن ينطلق منها مشروع هذا البحث الطامح إلى وضع تصور نظري كامل لأدلة النحو ، صالح لأن تصنف به الأدلة في كتب النحاة وخلافاتهم التطبيقية = وجدت أن ذلك كله يجب أن يبدأ من مؤلفات أبي البركات عبد الرحمن بن محمد الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ) ، رحمه الله ، وذلك لأن هذا الرجل قد اجتمعت فيه أمور لم تجتمع في غيره ، ذات صلة مباشرة بـ (الإشكال) الذي أحمله ، و(الهدف) الذي أسعى إليه ، وأهم تلك الأمور هي:

١ - أنَّ أبا البركات من الفقهاء النحاة ، فكما أنه من كبار النحاة عند أهل النحو ، فإنَّـ هُ مِمَّـن «برع في مذهب الشافعي» (١) عند الفقهاء ، وقد ترجم له ابن السبكي في طبقات الشافعية ، وذكر مصنفاته في المذهب الشافعي (٢) .

٢ - أنَّه وإن كان قد سبقه ابن جني في التأليف في أصول النحو ، فإن كتابه (لمع
 الأدلة ) في أصول النحو ، على صغره ، قد اشتمل على ما لم يرد عند غيره من الحديث

<sup>(</sup>١) بغية الوعاة (٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية (٧/ ١٥٦).

عن أنَّ هناك (وجوه استدلال) ملحقة بالقياس، عقد لها فصلًا، قال في أوله «اعلم أنَّ أنواع الاستدلال كثيرة تخرج عن حد الحصر »(١)، ثم ذكر منها: الاستدلال بالأولى، والاستدلال بالتقسيم، والاستدلال ببيان العلة، والاستدلال بالأصول (٢)، والاستدلال بعدم الدليل (٣).

وهذا يعني أنه يرى أن ( القياس ) الموصوف عنده المشترط فيه الأركان الأربعة ، لا يشمل بصفته هذه جميع الاستدلالات العقلية النحوية .

٣ - أنه صاحب كتاب (الإنصاف) سيِّد كتب الخلاف النحوي، الذي جمع فيه «مشاهير المسائل الخلافية بين نحويِّي البصرة والكوفة »(٤) ؛ «ليكون أول كتاب صنِّف في علم العربية على هذا الترتيب، وألف على هذا الأسلوب»(٥).

وهذا يوفر أفضل ميدان تطبيقي يستخلص منه التصور النظري لأدلة النحو ؛ نظرًا لما فيه من حشد للأدلة ، والردود ، والترجيحات .

إنه بعد تأليفه كتاب (الإنصاف) ألَّف كتابه (الإغراب في جدل الإعراب)،
 وتحدَّث فيه عن وجوه الاعتراض على الدليل النحوي، وطرائق الترجيح فيها بينها،
 ومثَّل لذلك بأمثلة من الخلاف النحوي الذي جمعه في (الإنصاف)، فكان هذا الكتاب
 على صغره، خطوة في محاولة استنباط الجانب النظري لـ (أدلة النحو)، من الجانب التطبيقي،
 وهذا يعنى وضع خطوة على الطريق الصحيح.

\_

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ١٢٧ – ١٣٣ .

<sup>(</sup>٣) السابق ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) مقدمة الإنصاف (١/٥).

<sup>(</sup>٥) السابق.

٥ - أنه مِمَّن عني بالجدل دراسة وتطبيقًا ، فقد ألَّف كتابًا في الدفاع عن عقيدة السلف الصالح سهاه (الداعي إلى الإسلام) ، قال في مقدمته : « فقد أو دعت هذا الكتاب فصولًا من أصول علم الكلام ، تختص بالرد على من خالف الملة الإسلامية المعمورة المعالم ، المنشورة الأعلام ، المؤيدة بالبراهين القاطعة ، والأدلة الساطعة الأنوار في ظلم شبه الأنام ، وهذبتها منقحة على سبيل الإفحام ، بها فيه جلاء الأفهام ، وجلاء الأوهام ، وخاطبت كل طائفة باصطلاحها ، لأوضح وجه افتضاحها في مقام الخصام »(۱).

لأجل هذه الأمور قرَّرت أن يكون تراث أبي البركات الأنباري هو ميدان هذه الدراسة ، فقمت بها يأتي :

١ . جمعت كلَّ كتب أبي البركات ، ورسائله المطبوعة (٢) وتحققت من مصير ما نسب إليه من المخطوطات (٣) ، ثم قرأت جميع ذلك ابتداء .

=

<sup>(</sup>١) الداعي إلى الإسلام ص ١١٧.

<sup>(</sup>٢) وهي: أسرار العربية ، والإغراب في جدل الإعراب ، والإنصاف ، والبلغة في الفرق بين المذكر والمؤنث ، والبيان في غريب إعراب القرآن ، وحلية العقود في الفرق بين المقصور والممدود ، والداعي إلى الإسلام في علم الكلام ، وزينة الفضلاء في الفرق بين الضاد والظاء ، وشرح قصيدة البردة ، وعمدة الأدباء في معرفة ما يكتب بالألف والياء ، وفرائد الفوائد ، والكلام على عصي ومغزو ، ولمع الأدلة ، واللمعة في صناعة الشعر ، ومنثور الفوائد ، والموجز في القوافي ، ونجدة السواً ل ، ونزهة الألباء ، والوجيز في التصريف .

<sup>(</sup>٣) ذكر معظم محققي الكتب السابقة أنَّ لأبي البركات ثلاثة كتب مخطوطة هي :

<sup>-</sup> بداية الهداية : منه نسخة خطية في ( مكتبة أسعد أفندي ) باستانبول ، برقم ( ٥٥١ ) ، ونسخة أخرى في ( مكتبة حسن حسني باشا ) باستانبول برقم ( ٧١٥ / ١ ) .

٢ - جمعت كلُّ ما علمت به من الكتب والبحوث التي عنيت بـأبي البركـات الأنبـاري أو أحد كتبه ، وقر أت ما قالو ا عنها وعنه (١).

٣ - لما علمت ، من خلال قراءتي حياة أبي البركات الأنباري ، أنه تخرَّج في ( المدرسة النظامية ) ببغداد ، قرأت شيئًا من تاريخ هذه المدرسة ، وجمعت كتب أشهر شيوخها الذين تولوا التدريس بها منذ افتتاحها (سنة ٥٥٩ هـ)(٢).

بهذا القدر من الاستعداد بدأتُ رحلتي الأولى مع هذا الموضوع الشائك، فاستخلصت صورة ( أدلة النحو ) كما تبدو في كتابي أبي البركات التنظيريين ( الإغراب )

وقد حصلت على هاتين النسختين فتبين لي أنها نسختان من كتاب ( بداية الهداية ) لأبي حامد الغزالي وقد طبع غير مرة . ( تنظر معلومات هذا الكتاب في الفهارس ) .

- هداية الذاهب في معرفة المذاهب: قيل إن منه نسخة مخطوطة بمكتبة (عاطف أفندي) باستانبول برقم ( ٢٨٩ ) ، مع أنه لا وجود له لا تحت هذا الرقم ولا غيره في هذه المكتبة .

- المرتجل في شرح السبع الطول: قيل: إن له نسختين:

أ. نسخة في مكتبة الحرم المكي برقم ( ٨١ / أدب ) وقد بحثت عن هذه النسخة طويلًا ، فلم أجدها ، لا تحت هذا الرقم ولا تحت غيره في فهارس المكتبة.

ب. نسخة في مكتبة أسعد أفندي باستانبول برقم ( ٢٨١٥ ) ، وقـد حصـلت عـلى نسـخة منهـا فتبـين لى أنها لكتاب (شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات) لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري (ت: ٣٢٨ هـ)، وهي النسخة (ب) من النسختين اللتين اعتمد عليهم الأستاذ عبد السلام هارون في تحقيقه لهذا الكتاب.

(١) وأهمها : الخلاف النحوي بين البصريين والكوفيين وكتاب الإنصاف ، د. محمـد خـير الحلـواني ؛ وأبـو البركات الأنباري ودراساته النحوية ، د. فاضل صالح السامرائي ؛ وابن الأنباري في كتابه الإنصاف ، د. محيى الدين توفيق إبراهيم ؛ وابن الأنباري وجهوده في النحو ، د. جميل علوش ؛ والـدرس النحـوي عند ابن الأنباري د. جودة مبروك محمد.

(٢) ككتب أبي إسحاق الشيرازي والغزالي ، وسيأتي الحديث عنها مفصلًا في التمهيد .

و (لمع الأدلة)، وأخذت أحاول تطبيق تلك الصورة على (أدلة النحو) كما هي في واقع الخلاف النحوي في كتابيه (الإنصاف) و (أسرار العربية)، وفي واقع استدلاله هو على ما يذهب إليه من المذاهب في كتبه الأخرى؛ لأجد مع طول النظر والتأمُّل في كل حجة، ودليلٍ، وبرهان، على حدة: أن الصورة التي نقلها لنا كتابا (الإغراب) و (لمع الأدلة) عن أدلة النحو غير وافية، وأنها لا تحيط بها في واقع (الاستدلال النحوي) من الأدلة.

وفي أثناء هذه الفترة من الاستطلاع المبدئي لسبر أغوار هذا الموضوع ، وقعت على نص منسوب لأبي البركات الأنباري ، في كتاب ( الاقتراح ) للسيوطي ، في مبحث سمًّاه ( أدلة شتى ) جمع فيه ما ذكره أبو البركات وابن جني من أدلة نحوية ، فذكر منها الأدلة الخمسة التي ألحقها أبو البركات بـ ( القياس ) ، إلا أنه زاد عليها واحدًا ، ذكره قبل الخمسة تلك ، فقال : « قال ابن الأنباري : اعلم أنَّ أنواع الاستدلال كثيرة لا تحصر - ، منها : الاستدلال بالعكس » (1) ثم مثَّل له ولم يعرِّفه .

فعلمت بذلك أنَّ كتاب ( لمع الأدلة ) لم يصل إلينا كاملًا ، وأنه لا يمكن التعويل عليه في بناء صورة وافية شافية عن ( أدلة النحو ) .

وقد فتح لي نص الاقتراح هذا بابًا جديدًا من التفكير ، فقضيت فترة من الزمن في تتبع هذا المصطلح الغريب ، بالنسبة إليّ أنا على الأقل ، أتتبعه في كلّ مكان ؛ لأدخل معه في لجة كتب أصول الفقه ، وأبدأ رحلة جديدة كانت المشقة فيها ، على مثلي ، أقسى ما تكون ، ومعها من المتعة ولذّة الظفر ، ما يوازي ما فيها من مشقة ، ويكافئ ما فيها من عناء . رحلة خرجت منها بثلاثة أهداف ، قرّرت أن أسخر جهدي كله للوصول إليها ، هي :

<sup>(</sup>١) الاقتراح ص ١١٥.

١. مراجعة أصول النحو عند أبي البركات الأنباري ، وتأصيل نظرته فيها ، وتحديد الروافد التي أسهمت في تكوينها .

Y. وضعُ تصوُّر كليٍّ لأدلة النحو ، جامع مانع ، يشمل جميع الأدلة في الواقع النحوي ، ويستند في تكوينه إلى استيعاب التصور القائم وفهمه ، وتحديد جوانب القصور فيه .

٣. تقديم دراسة وصفية لـ (قياس العكس) الـذي كان غائبًا أو كالغائب في دراساتنا الأصولية فقهية ونحوية ، بحيث تشمل هذه الدراسة الوصفية نقل الصورة القائمة لهذا النوع من القياس كها هي في فكرنا الأصولي ، واستيعابها ، ومعرفة جوانب القصور فيها ، قبل أن تعيد رسم صورته النظرية من خلال استقصاء تطبيقاته في الجدل النحوي ؛ ثم إتباع تلك الدراسة الوصفية بدراسة تطبيقية كافية ، تنقل طرفًا كافيًا من حضور هذا النوع من القياس في الجدل النحوي .

ولأجل تحقيق هذه الأهداف الثلاثة التي تبيّن لي ، من خلال استطلاعي المبدئي لإعداد مشروع هذه الرسالة ، أن تحقيقها سيمثل إضافة علمية حقيقية إلى المكتبة الأصولية عامة ، ومكتبة أصول النحو خاصة = لأجل تحقيق هذه الأهداف الثلاثة مجتمعة رأيت أن يكون موضوع هذه الرسالة هو : (قياس العكس في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري) ، لأن هذا الموضوع بهادته الأصلية سيحقِّق الهدف الثالث من الأهداف الثلاثة السابقة ، في حين يتحقَّق الهدفان الأولان في أثناء التمهيد لهذا الموضوع ، والدخول إليه .

وقد كان (قياس العكس) أولى بالتقديم من بين بقية (أدلة النحو العقلية) ليكون موضوعًا رئيسًا لهذه الرسالة ؛ لغموضه وخفائه ، وغيابه التام عن (أصول النحو) في دراستنا الجامعية والعليا ، وكتاباتنا المنهجية ، وأمالينا الجامعية .

وإذا كان علماء أصول الفقه قد لامسوا هذا النوع من القياس، واقتربوا منه، وكتبوا بعض الشيء عنه منذ القرنين الرابع والخامس<sup>(۱)</sup>، وتناقلوا ما كتب عنه، وزاد بعضهم بعض الإضافات فيه، وشاع بين المتخصصين في أصول الفقه ذكره، حتى ألفوا اسمه، ومع ذلك كله نجد الشيخ د. سعد بن ناصر الشثري، عضو هيئة كبار العلماء، يقول في مقال له عن (قياس العكس): «ونظرًا لغموض بعض مباحث القياس أحجم كثير من الباحثين عن بحث مسائله، فحار كثير من طلاب العلم في تلك المسائل؛ ولذلك رغبت بحث أحد أنواع القياس التي أغفل البحث فيها كثير من الأصوليين ألا وهو (قياس العكس)» (٢).

ثم قال بعد ذلك عنه : « إن هذا النوع من القياس يكتنفه الغموض ؛ لعدم اعتناء كثير من الأصوليين ببحثه (7).

إذا كان هذا حال (قياس العكس) عند أهل أصول الفقه مع أنه مما ألفت أسهاعهم ذكره، فكيف به في أصول النحو، وليس لنا فيه من الناحية التنظيرية إلا اسمه ومثال عليه، في نص لو لم ينقله السيوطى عن أبي البركات لضاع!

ولأجل ذلك كان (قياس العكس)، أولى بالتقديم، ليكون هو صلب هذه الرسالة.

وقد استوى هذا البحث بعد الفراغ من جمع مادته العلمية ، وفرزها ، وتصنيف مباحثه ،

<sup>(</sup>١) أقدم كتاب تكلم صراحة عن (قياس العكس) وجدته ، هو (المعتمد في أصول الفقه) ، لأبي الحسين البصري المعتزلي (ت: ٤٣٦ هـ).

<sup>(</sup>٢) قياس العكس حقيقته وحكمه ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) السابق.

وتحرير مطالبه ، وكشف مشكلاته ، والتأليف ما بين أجزائه ، في مقدمة ، وتمهيد ، وأربعة فصول في بابين ، وخاتمة ؛ على النحو التالي :

#### أ. التمهيد:

## وفيه ستة مباحث هي :

- ١. الجدل النحوي : تعريفه ، وأهميته ، وإسهام أبي البركات فيه .
  - ٢. أدلة النحو كما يراها أبو البركات.
  - ٣. أثر أصول الفقه الشافعي في رؤيته.
  - ٤. كتب أصول الفقه وخطورة الانقياد الأعمى.
    - ٥. النظرة الكليَّة أولًا.
    - ٦. (قياس الطرد) في كتاب الإنصاف.

وقد وصل هذا التمهيد، بفضل الله، إلى تأصيل نظرة أبي البركات إلى أصول النحو، وتحديد مكوناتها، والكشف عن شخصيات علمية كان لها أثر عظيم في تكوين فكر أبي البركات، لم يكشف عنها من قبل، كما حُدِّدت فيه طبعية العلاقة القائمة بين (أصول نحو) و (أصول الفقه)، ووضع رؤية متزنة لما يجب أن تكون عليه تلك العلاقة، وقد أفضى ذلك كله إلى رسم تصور كليٍّ لأدلة النحو، مع تركيز على الجانب العقلي فيها، ختم بفهرسة لجميع الأدلة العقلية (الطردية) في كتاب (الإنصاف)، مقسومة حسب التصنيف الذي توصل الباحث إليه في تصوره الكلى لأدلة النحو العقلية.

## ب. الباب الأوَّل:

#### (قياس العكس: دراسة وصفية)

وفيه فصلان هما:

#### - الفصل الأول:

قياس العكس في كتب أصول الفقه التصور القائم والتصور اللازم وفي هذا الفصل مبحثان ، هما :

- ١. (قياس العكس) كما يبدو في كتب أصول الفقه.
  - ٢. (قياس العكس) كما ينبغي أن يكون.

وكما هو واضح من هذين العنوانين ، فإن في هذا الفصل نقلًا موضوعيًا وأمينًا لصورة (قياس العكس) كما بدت في عدد كبير جدًّا من كتب أصول الفقه ، دون اختزال ولا اجتزاء ولا اقتطاع ، مع تحليل لأمثلته وتأمُّل فيها ، وسرد لما يذكر في تلك الكتب على أنه مغاير لقياس العكس ، ثم تأمُّل ذلك كله ، وتقليبه ، والتفكر فيه ؛ حتى تصفو صورة هذا القياس بإخراج ما جعل منه وهو مخالف له ، وإدخال ما أخرج عنه وهو في الحقيقة منه؛ وصولًا بذلك ومن خلاله إلى رسم تصور كليٍّ لـ (قياس العكس)، كما يراه الباحث ، يفضي إلى جعله في قسمين رئيسين ، هما (قياس الفرق) و (قياس السبر) ، مع التعريف بكلً منها ، وتحديد الفوارق بينهما ، والحديث عن (نظم) كلً منهما ، وجمع حاصرٍ للأسهاء التي أطلقت على هذا القياس بنوعيه ، وبيانٍ لوجه التسمية في كلً منها .

وأنبه القارئ الكريم هنا إلى أنَّ في هذا الفصل من الرسالة كثيرًا من الأمثلة الفقهية التي مثَّل بها الفقهاء لأصول الفقه، جمعتها وحللتها، لأن المثال من أهم العناصر التي تكشف عن حقيقة تصوُّرهم له؛ ولذلك وجب تنبيه القارئ الكريم أن لا يشغل نفسه، عند قراءتها، بالنظر في قوة دلالتها على ما يُستدل بها عليه من المذاهب الفقهية،

أو ضعفها ، أو الرد عليها ؛ فإنها إنها سيقت في هذا البحث لهدف محدد وقصد مسدد ، وهو اكتشاف صورة (قياس العكس) في أذهان أهل أصول الفقه ، فلتقرأ في ضوء هذا المقصد لا غير .

وإنها نبهت إلى ذلك ؛ لأني رأيت بعض كبار الأصوليين الفقهاء قد نبهوا إلى مثله في مؤلفاتهم في أصول الفقه ، كالشيخ محمد الأمين الشنقيطي ، الذي قال بعد تمثيله ببعض الأمثلة الفقهية على بعض المباحث الأصولية : « والقصدُ المثال ، لا مناقشة أدلة الأقوال » (۱) ، وإذا كان الشيخ قد احتاط واحترز في كتاب في أصول الفقه ، فإن الاحتراز والاحتياط هنا أحق وأوجب .

### - الفصل الثاني:

#### قياس العكس في الجدل النحوي عند الأنباري

وفي هذا الفصل مبحثان، هما:

١. (قياس الفرق) في الجدل النحوي عند الأنباري: جمعًا وتوثيقًا.

٢. (قياس السبر) في الجدل النحوي عند الأنباري: جمعًا وتوثيقًا.

وكما هو واضح من هذين العنوانين ، فإنني بعد أن فرغت من رسم التصور النظري الكلي لـ (قياس العكس) في الفصل الأوَّل من هذا الباب الوصفية وقسمته فيه إلى قسمين: قياس فرق ، وقياس سبر ، كان من تمام الدراسة الوصفية وضروراتها جمع جميع التطبيقات الواردة في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري ، على سبيل الاستقصاء ، وبيان وجه انطباق ما خُلِص إليه في الدراسة التطبيقية من قيود وحدود على كلِّ واحد منها .

\_

<sup>(</sup>١) مذكرة أصول الفقه ص ٤٧٦.

وحرصًا مني على استقصاء جميع مواضع ورود (قياس العكس) في الجدل النحوي عند الأبناري ، والاستقصاء شرط لابد منه في الدراسة الوصفية = فقد جمعت مواضع وروده بنوعيه في مقام (الاستدلال) وفي مقام (الاعتراض)، وفصلت كلَّا منها على حدة ، وقدَّمت لكل موضع من مواضع وروده اعتراضًا بتلخيصٍ للسياق الذي ورد فيه .

هذا بالنسبة إلى الجمع ، أما التوثيق فإنني قد بذلت من جهدي ووقتي في قراءة كتب النحو السابقة لأبي البركات الأنباري ، ، مالا يعلم قدره ومشقته إلا الله ، ولاسيها أن أهم هذه الكتب ، وهو شرح كتاب سيبويه للسيرافي ، لا يزال أكثر من نصفه مخطوطًا .

وإنها ركزت جهدي كله على الكتب السابقة لعصر أبي البركات حرصًا على الوصول إلى ما يصح أن يسمى توثيقًا أو تأصيلًا ؛ وقد كانت المهمة أشق وأضنى ، بإهمال الشيخ محمد محي الدين عبد الحميد توثيق نصوص (الإنصاف) في تحقيقه له ، وانخراط د. جودة مبروك محمد ، الذي أعاد تحقيقه ، في الإحالة في تحقيق نصوص أبي البركات الأنباري ، إلى جوامع النحو اللاحقة له ، لاسيها ارتشاف الضرب ، والمساعد ، والهمع ، وشروح الجمل ، والكافية .

وقد وفقت ولله الحمد، مع ملازمة الصبر ومجالدة النفس، إلى توثيق الغالبية العظمى والسواد الأكبر من أقيسة العكس الواردة عند أبي البركات، بذكر مواضع ورودها عند من سبقه، فخرجت من هذا التوثيق بتحديد مصادر أبي البركات ومعرفة معظم المظان التي جمع منها المسائل الخلافية بحججها.

وبعد الجمع والتوثيق أتبعت مواضع كل نوع من نوعي (قياس العكس) بمبحثين أساسيين في وصف كلِّ منهما في ظلِّ الجدل النحوي ، وهما: (الأركان) و (القوادح) في كلِّ نوع منهما.

#### ج. الباب الثاني:

## قياس العكس في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري دراسة تطبيقية

وقد بدأت هذا الباب ببيان منهجي في اختيار (أقيسة العكس) التي سأدرسها فيه من بين (أقيسة العكس) التي جمعتها ووثقتها على سبيل الاستقصاء في الدراسة الوصفية، فمع أني قد جمعت المادة العلمية اللازمة لدراسة كلِّ قياس منها، وكتبت في كثير منها؛ فإني لم أثبت في هذا الباب إلا دراسة المسائل التي أضفت فيها جديدًا ما، من تحرير محل نزاع، أو بيان مذهب، أو إثارة إشكال ومعالجته، أو رفع شبهة، أو تحقيق قول، أو مراجعة دليلٍ، أو استنباط علة أو اعتراض أو جواب، أو بيان منهج.

وقد قسمت المسائل التي تقرَّر إثباتها في هذا الباب، في فصلين، هما:

## - الفصل الأول:

استدلالات الكوفيين بقياس العكس دراسة وتقويمًا

#### - الفصل الثاني:

استدلالات البصريين بقياس العكس دراسة وتقويمًا

وقد جعلت كلَّ استدلال من الاستدلات المدروسة في الفصلين في مبحث مستقل، واتبعت في كلِّ المباحث منهجًا عامًا واحدًا، يرتكز على الخطوات الرئيسة التالية:

- ١. ذكر محل النزاع ، مع تحريره عند الحاجة .
- ٢. ذكر مذهب المستدل فيه ، مع تحريره عند الحاجة .

- ٣. ذكر (قياس العكس) الذي استدلَّ به عليه ، والذي هو مرتكز المبحث ، وعموده ، ومدار النظر والبحث ، وبؤرة التأمل والدرس .
- ٤. ذكر الاعتراضات الواردة على ذلك القياس ، سواء كان الاعتراض مما ذكره أبو البركات أم كان مما لم يذكره ، وذكره غيره من السابقين أو اللاحقين له .
- و. إفراد كل اعتراض منها بدراسة فاحصة تشمل: بيانه وتوضيحه عند الحاجة، وجمع ما جاء في الجواب عنه، عند أبي البركات وعند غيره، وصولًا إلى الحكم عليه برفض أو قبول بعد طول تأمل ونظر.
- 7. تسمية كل اعتراض من تلك الاعتراضات باسمه ، وفق مصطلحات أهل الجدل والمناظرة ، بوضع اسمه أمامه ، بعد أن كنت قد جمعت أنواع هذه الاعتراضات والقوادح ، وعرَّفت بها ، ومثَّلت لها ، في آخر الدراسة الوصفية .
  - ٧. ترجيح واحد من ثلاثة أحكام ، عند الفراغ من دراسة كل استدلال ، هي :

أ. قبول الاستدلال بـ (قياس العكس) المدروس ، على المذهب المستدل به عليه في محل النزاع ، ورفض ما ورد عليه من اعتراضات ودفوعات وردود ؛ لما ثبت في أثناء الدراسة من ضعفها وفسادها .

ب. رفض الاستدلال به ، والحكم بسقوطه ، نظرًا لقوَّة ما ورد عليه من اعتراضات ، مما ورد عند النحاة ، أو مما ظهر لي في أثناء الدراسة من قوادح .

ج. قبوله وقبول ما ورد عليه من اعتراضات نظرًا لما بينهما من تكافؤ وندية ؛ وإحالة من أراد اختيار مذهب في المسألة إلى ما عداهما من الحجج والأدلة .

وقد التزمت بهذا المنهج العام بعناصره السبعة في جميع المباحث المدروسة ، مع مراعاة خصوصية كلِّ مبحث منها ؛ إذ قد يرد في بعض المباحث ما يقتضي الزيادة على ذلك ، مما ستراه في مكانه بإذن الله تعالى .

وقد اتبعت في دراستي هذه ، التطبيقية ، منهجًا جدليًّا يعتمد على تأمُّل نصوص الأدلة والاعتراضات ، ومراجعة فهوم المتجادلين لها من خلال نصوصهم ، والحكم عليها ، وعدم الأخذ بظاهر منها ، والتعمُّق في تفسيرها بها يتوافق مع الأصول الفكرية والصناعية لكل من الفريقين البصري والكوفي ، وإيراد ما يظهر لي من نقد لحججهم وعللهم واستدلالاتهم ؟ حرصًا على الوصول إلى الحق ، الذي ينبغي ألا يعرف بالرجال ، بل تجب معرفته أولًا لمعرفة رجاله .

وقد كان من ضرورات هذا المنهج الجدلي الذي اتبعته في هذه الدراسة ، أن يكون الباحث حاضرًا في الجدال ، مشاركًا في النزاع ، ظاهرًا في الميدان ، من خلال أربعة مواقف علمية ، هي :

1. تفسير النصوص الغامضة على الوجه الذي استقر عنده ، حين يجد أن تلك النصوص قد فسرت على غير وجهها ، أو تنوقلت دون تفسير ، لاسيها نصوص الكوفيين ، لأن كثيرًا من نصوصهم نقل إلينا بمعناه ، عن طريق واسطة بيننا وبينهم ؛ يقول الزجاجي عن الحجج الكوفية التي أوردها في كتابه ( الإيضاح في علل النحو ) :

«وإنها نذكر هذه الأجوبة عن الكوفيين على حسب ما سمعنا ، مما يحتجُّ به عنهم من ينصر مذهبهم من المتأخرين ، وعلى حسب ما في كتبهم . إلا أن العبارة عن ذلك بغير ألفاظهم ، والمعنى واحد ؛ لأنا لو تكلفنا حكاية ألفاظهم بأعيانها ؛ لكان في نقل ذلك مشقة علينا من غير زيادة في الفائدة ، بل لعل أكثر ألفاظهم لا يفهمها من لم ينظر في كتبهم ، وكثير من ألفاظهم قد هذبها من نحكي عنه مذهب الكوفيين ، مثل : ابن كيسان ، وابن شقير ، وابن الخياط ، وابن الأنبارى .

فنحن إنها نحكي علل الكوفيين على ألفاظ هؤلاء ، ومن جرى مجراهم ، مع أنه لا زيادة في المعنى عليهم ، ولا بخس حظ يجب لهم »(١).

٢. تأمَّل بعض العلل التي علل بها النحاة بعض ظواهر الكلام العربي، ومراجعتها، وبيان وجه القصور فيها، وذكر البديل المناسب الذي يرى الباحث أنه أحرى بالقبول، وأكشف لأسرار اللغة، وأظهر لحكمة العرب في كلامهم منها.

وهذا لا يعني القدح في سلف النحاة ولا التجري عليهم ، حاشاني وحاشاهم ؛ ولكنه من باب عرض ما وقع لي من الاستنباطات ، التي لم تظهر لي ؛ إن شاء الله ، عن سوء فهم ، ولا عن تعجُّل وسطحيَّة ، ولا عن تزيد وتكثر .

وهذا عمل، والحمد لله ، محضوض عليه ، ومنهج ، بفضل الله ، مندوب إليه ، بعد الحيطة والحذر ، والتروِّي والمراجعة ، واتهام النفس ؛ ومراعاة الأصول والكليات ؛ يقول السهيلي في آخر مبحث عقده عن (المضمرات) ، وذكر فيه بعض أسرارها التي استنبطها ، ولم يسبق إليها: « فلم نقل ما قلناه في المضمرات إلا اقتضابًا من أصول السلف ، واستنباطًا من كلام اللغة ، وبناء على قواعدها ، وجريًا على طريقة علمائها .

فتأمل هذه الأسرار بقلبك ، والحظها بعين فكرك ، ولا يزهدنك فيها نبوُّ طباع أكثر الناس عليها ، واشتغال المعلمين بظاهر من الحياة الدنيا عن الفكر فيها ، والتنبيه عليها ، فإني لم أفحص عن هذه الأسرار ، وخفيّ التعليل في الظواهر والإضهار ، إلا قصدًا للتفكر والاعتبار ، في حكمة من خلق الإنسان وعلمه البيان ، فإنه الخالق للعبارات ، والمقدِّر للطائف والإشارات ، ألا له الخلق والأمر ، وهو اللطيف الخبير . فمتى لاح

<sup>(</sup>١) الإيضاح في علل النحو ص ١٣١ ، ١٣٢ .

لك من هذه الأسرار سرُّ ، وكشف لك عن مكنونها فكر ، فاشكر الواهب للنعمى ، وقل : ربِّ زدني علمًا »(١) .

٣. إيراد بعض الأدلة الناصرة لبعض المذاهب، والحجج المرجحة لها، مما لم يقولوا به ولم ينصوا عليه ؛ وهذا أمرٌ مشروع، ومنهج متبوع، فقد نقل الزجاجي عن ابن الخياط أنه قال عن احتجاجات أبي بكر الأنباري على ما يذهب إليه من الآراء الكوفية:

« هذه أشياء يولدها من عنده على مذاهب القوم ليست محكية عن الفراء ، ولا موجودة في كتبه ، ولكنها مما يرى أنها تؤيد المذهب وتنصره » (٢) .

٤. افتراض بعض الإشكالات ، وتخيُّل بعض الأقوال ، ومناقشتها ؛ وإن لم يكن لها قائلٌ ، وهذا أيضًا من الأمور المتبعة عند بعض كبار النحاة ؛ قال ابن جني : «على أنا لا نعلم أحدًا ذهب إلى أن حرف الإعراب في الواحد هو حرف الإعراب في التثنية ، وإنها قلنا ما قلنا احتياطًا ؛ لئلا تدعو الضرورة إنسانًا إلى التزام ذلك ، فيكون جوابه ، وما يفسد به مذهبه حاضرًا عتيدًا » ".

#### د. الخاتمة :

وقد اشتملت على أهم نتائج هذا البحث ، التي جعلتها في ثلاث مجموعات ، هي :

١. نتائج أصولية .

٢. نتائج نحوية .

(١) نتائج الفكر ص ٢٢٦.

(٢) الإيضاح في علل النحو ص ٦٣.

(٣) سر صناعة الإعراب (٢/ ٦٩٨).

٣. نتائج خاصة بفكر الأنباري ومؤلفاته .

وقد ضمنتها بعض التوصيات التي ظهرت لي في أثنائه ، ثم ذيلت البحث بعد ذلك بثبت بالمصادر والمراجع ، وفهرس للموضوعات .

وقد صدر هذا البحث عن عدد كبير من المصادر والمراجع ، كان أهمها إضافة إلى كتب أبي البركات ما يأتي :

١. كتب أصول الفقه على مختلف العصور ، ولاسيها كتب أصول الفقه عند الشافعية ؛ لأن الأنباري شافعي ، ولاسيها كتب من درَّس بالمدرسة النظامية ببغداد ، كشيخها الأوَّل وإمامها المقدَّم أبي إسحاق الشيرازي ، وأبي حامد الغزالي وغيرهما .

٢. كتب الجدل والمناظرة ، لاسيم كتب أبي إسحاق الشيرازي ، وأبي الوليد الباجي ، وأبي حامد الغزالي .

٣. كتب النحو والصرف، ولاسيها الكتب السابقة لعصر أبي البركات، وأخص منها: كتاب سيبويه، ومعاني القرآن للفراء، وأصول ابن السرّاج، والمذكر والمؤنث لأبي بكر الأنباري، وكتب الزجاجي، وشرح أبي سعيد السيرافي للكتاب، وكتب أبي علي الفارسي، وعلل ابن الورَّاق، وكتب ابن جني: اللمع، والمنصف، وسرّ الصناعة، وكتابي الثهانيني: شرح التصريف، والفوائد والقواعد (وهو شرح كتاب اللمع لابن جني)، وشرحي اللمع للواسطي وابن برهان، وأمالي ابن الشجري؛ فإن هذه الكتب هي عُمَدُ مكتبة أبي البركات التي اعتمد عليها على ما يظهر، في كتابيه الإنصاف، وأسرار العربية.

هذا بالإضافة إلى طائفة كبيرة من كتب المتأخرين عن عصر أبي البركات.

٤. كتب أصول النحو ، كالخصائص ، والاقتراح ، وبعض شروحه ، وطائفة من
 كتب أصول النحو المعاصرة .

هذا، ولا أعلم، مع طول البحث والتنقيب وكثرة السؤال والمطالعة، أحدًا خص (قياس العكس) بدراسة مستقلة، لا نظرية وصفية، ولا عملية تطبيقية، لا في النحو وأصوله، ولا في الفقه وأصوله، سوى بحث صغير للشيخ د. سعد بن ناصر الشثري، عنوانه (قياس العكس: حقيقته وحكمه)، يقع في ثلاث وعشرين صفحة أن نصفها استهلكته المقدمة والخاتمة والحواشي والفهارس، وتحدث في الاثنتي عشرة صفحة المتبقية عن أمرين، هما:

1. حقيقة قياس العكس ، في ست صفحات ، حوت تعريفه في اللغة والاصطلاح ، والخلاف في تسميته قياسًا ، ومواقف العلماء من دخول (قياس العكس) في تعريف القياس عامة عند الأصوليين الفقهاء ، والفرق بين (قياس العكس) و (العكس) في الدوران .

٢. حكم قياس العكس ، في ست صفحات أيضًا ، حوت خلاف العلماء في حجيّة قياس العكس ، وأدلة أقوالهم ، وثلاثة عشر مثالًا فقهيًا تطبيقيًّا عليه ، ذكر المؤلف أنها هي (الأمثلة التطبيقية المذكورة لقياس العكس).

فأما غير هذا البحث فإني لم أعثر على دراسة خاصّة أو ضمنيّة لهذا النوع الغائب من القياس ، عند أحد من المحدثين ، وقد كانت لي مع بحث الشيخ الشثري هذا عدة وقفات ، ستأتي في أثناء هذا البحث إن شاء الله .

ولأن طريق البحث العلمي الجاد لا تخلو بطبيعتها من مصاعب طلب العلم، ومشقة تحصيله، ومعاناة الصبر عليه، ومجاهدة النفس الميَّالة إلى الدَّعة والراحة من أجل

\_

<sup>(</sup>۱) بحث منشور في مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية وآدابها ، ج ١٦ ، ع ٢٨ ، شوال ١٦ هـ. ، من ص ٤٣٣ – ٤٥٥ .

هجران ملذاتها ، والصدود عن أهوائها ورغباتها ، فقد عانى الباحث ، زيادة على كل ذلك ، من أنَّ موضوع هذا البحث قد ألجأه إلى خوض غمار علمين آخرين ، هما علم أصول الفقه ، وعلم الجدل والمناظرة ، فكانت المعاناة مضاعفة ، والمشقة متصلة :

بصرت بالراحة الكبرى فلم أرها تنال إلا على جسر من التعب

نعم، وإن لشيخي أبي صفوان: أ.د. سليان بن إبراهيم العايد، علي أيادي عبقرياتٍ حسانا، فقد تلمذت له ثلاث سنوات متصلة، هي سنوات الدراسة الثلاث في برنامج الدراسات العليا الجديد لمرحلة (الدكتوراه)، وشرفت من قبل ذلك بإشرافه على رسالتي في مرحلة (الماجستير)، ثم شرفت بإشرافه أيضًا على هذه الرسالة، وقد كنت طوال هذه الأعوام أختط منهجًا، وأشق طريقًا، وأبني فكرًا ببركات توجيهاته وإرشاداته، ومنارات إفاداته وتنبيهاته، وإني وإن لم أرقَ إلى ما كان يؤمله مثله في طلابه، فإني والله لأعلم بنفسي حين قدمت عليه من (أبها)، قبل ست سنوات من الآن، يتيًا في العلم فآواني، ضالًا في مجاهل البحث فهداني، فقيرًا من كنوز العلم ودقائقه فأغناني؛ أسأل الله تعالى أن يكتبه في أهل جنات النعيم، وأن يثبته على صراطه المستقيم، وأن يغنيه بفضله عمن سواه إنه هو البر الرحيم.

#### وبعد:

فإني، والله ، قد بذلت في بحثي هذا غاية جهدي ، ومنتهى طاقتي ، وسعة نفسي - ، ووهبته صفاء ذهني ، وخلو قلبي ، ووقت دنياي كله ، ووالله ما اشتغلت بشيء من ضرورات الحياة ، إلا وهو معي ، يشرد ذهني فلا يشرد إلا إليه ، وتغيب روحي فتستفيق وهي بين يديه ، وأجالس الناس بجسمي وفكري رهين لديه ؛ ومع ذلك كله فإنني أعلم أنه ما من شك في أن في هذا العمل كثيرًا من جوانب النقص والسهو والخطأ والخلل ، التي هي من لوازم كلّ مخلوق :

وما أبرئ نفسي إنني بشرُ أسهو وأخطئ ما لم يحمني قدرُ ولا أرى عُنْ فلي بشرُ الله ولا أرى عُنْ فلي بشرَ الله ولا أرى عُنْ فلي بشرُ الله ولا أرى عُنْ فلي بشرَ الله ولا أرى عُنْ أَنْ فلي الله ولا أرى عُنْ فلي الله ولا أله ولا

أسأل الله بمنه وكرمه ، وفضله وإحسانه ، أن يجعل عملي هذا خالصًا لوجهه الكريم ، وأن يتقبله بقبول حسن ، ويعفو عما وقع فيه من سهو وزلل وخطأ وخلل ، إنه أكرم مسئول ، وأجود مأمول ، وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا ونبينا محمد ، وعلى آله وصحبه أجمعين .

### وكتبه بيده الفانية

أبو الطيب

محمد بن علي بن محمد العمري

في مكة المكرمة

الخميس: ٤ / ٤ / ١٤٢٩هـ

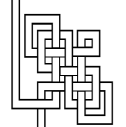


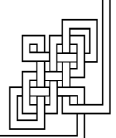
## التمهيد

## الحجج العقلية في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري

## وفيه المباحث التالية:

- ١. الجدل النحوي: تعريفه وأهميته وإسهام أبي البركات فيه.
  - ٢. أدلة النحو كما يراها أبو البركات.
  - ٣. أثر أصول الفقه الشافعي في رؤيته.
  - ٤. كتب أصول الفقه وخطورة الانقياد الأعمى.
    - ٥. النظرة الكلية أولًا.
    - ٦. قياس الطرد في كتاب الإنصاف.





#### المبحث الأول

### الجدل النحوي تعريفه وأهميته وإسهام أبي البركات فيه

قال ابن فارس: « الجيم والدال واللام: أصل واحد، وهو من باب استحكام الشيء في استرسال يكون فيه »(١).

#### فذكر في هذا الأصل الجامع معنيين ، هما :

- ١. الاستحكام: وهو القوة والشدة والإحكام.
  - ٢. الاسترسال: وهو الامتداد والطول.

وقد ساق ابن فارس عددًا من الألفاظ المشتقة من هذه المادة في كلام العرب، ليدل على وجود هذين المعنيين في كلِّ منها، ومن ذلك قوله:

« و ( الجَدْوَلُ ) نهر صغير ، وهو ممتّد ، وماؤه أقوى في اجتماع أجزائه من المنبطح السائح. و ( رَجُلٌ مَجُدُولٌ ) : إذا كان قضيف الخلقة من غير هزال . و ( غُلاَمٌ جَادِلٌ ) : إذا اشتد ... و ( الدِّرْعُ المَجْدُولَة ) : المحكمة العمل . ويقال ( جَدَلَ الحَبُّ في سنبله ) : قوي . و ( الأَجْدَلُ ) الصقر ؛ سمي بذلك لقوّته ... ، ومن الباب ( الجَدَالة ) : وهي الأرض ، وهي صلبة ... ، و ( المَجْدَل ) القَصْرُ . وهو قياس الباب » (٢٠) .

ف ( الاستحكام ) و ( الاسترسال ) معنيان قائمان في كل ذلك ؛ ولذلك سمت العرب فَتلَ الحبل جَدْلًا ؛ قال ابن منظور : « ( جَدَلْتُ الحَبْلَ أَجْدِلُه جَدْلًا ) إذا شددت فتله ، وفتلته فتلًا محكمًا ، ومنه قيل لزمام الناقة : الجَدِيل »(٣) .

\_

<sup>(1)</sup> مقاییس اللغة ( مادة : + c (1) (1 / 878)).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٤٣٤، ٤٣٤).

ومن هذين المعنيين قيل لـ ( اللدد في الخصومة والقدرة عليها ) : جَدَلًا ، وجِدَالًا ، وجِدَالًا ، وجُدَالًا ، وجُدَالًا ، وجُدَالًا ، ومُجُادَلة ، قال ابن فارس : هو « امتداد الخصومة ومراجعة الكلام ؛ وهو القياس الذي ذكرناه »(١) .

وقال الراغب: « الجدال: المفاوضة على سبيل المنازعة والمغالبة ، وأصله من ( جَدَلْتُ الحبل ) أي: أحكمت فَتْلَه .... ، فكأن المتجادلين يَفْتِلُ كلُّ واحد الآخر عن رأيه »(٢).

ومن هذا المعنى اللغوي جاءت تسمية (علم الجدل) حين استوى على سوقه واستقلَّ واكتمل.

و (عِلْمُ الجدل) عمومًا له ثلاثة فروع هي (الخلافيات) و (علم المناظرة) و (الأصول)<sup>(۳)</sup> ولما كان حديثنا عن (الجدل النحوي) فإن هذا العلم يشتمل على ثلاثة فروع يأتلف من مجموعها (عِلْمُ الجدل النحوي)، وهي:

#### ١. علم الخلاف النحوي:

وهو العلم الذي يعالج فيه العلماء المسائل المختلف فيها في فروع النحو وتفصيلاته، عن طريق « تأييد المذاهب بإيراد الحجج والبراهين والأدلة لأقوالهم ، وبيان القواعد والأصول التي اعتمدوا عليها في الاجتهاد والاستنباط ، ودفع الشكوك التي ترد على المذهب ، ورد الشبه التي تثار عليه ، وإيقاعها على المذهب المخالف »(٤).

(٢) مفردات ألفاظ القرآن ( مادة : ج د ل ص ١٨٩ ).

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (١/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر : في فروع علم الجدل هذه : المنتخل في الجدل ، قسم الدراسة ص ٧٧ - ١١٧ ، أو صناعة الجدل على طريقة الفقهاء ، قسم الدراسة ص ٤٧ - ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجدل عند الأصوليين ص ١٦٢.

وهذا الفرع من فروع علم الجدل الثلاثة هو السابق تاريخيًا، فقد بدأ النحاة اختلافهم في فروع النحو في شكل مناظرات ومحاورات، لقيت دعيًا واهتهامًا بالغين من الخلفاء والأمراء والوزراء (١)، يناقشون فيها المسائل المختلف فيها بقدرتهم الفطرية على التأمُّل والتفكير (٢) ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ [ الكهف: ٤٥]، وهي قدرة هذبها القرآن الكريم، وصقلها بها فيه من منهج جدلي محكم مستقيم؛ فالقرآن الكريم هو « المثل الكامل الذي لا يتسامى إلى بيانه متكلم أو محتج، ولا يناصي أساليب احتجاجه مستدل أو مجادل » (١) .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية بعد أن بيَّنَ فساد ما يذهب إليه الفلاسفة والمتكلمون في ظنهم أن دلالة الكتاب والسنة إنها هي بطريق الخبر المجرد:

« بل الأمر ما عليه سلف الأمة : أهل العلم والإيهان من أنَّ الله (سبحانه وتعالى) بيَّنَ من الأدلة العقلية التي يحتاج إليها في العلم بذلك مالا يقدر أحد من هؤلاء قدره ، ونهاية ما يذكرونه جاء القرآن بخلاصته على أحسن وجه »(٤).

وقد نص بعض الأئمة على أن من مقاصد مجيء القرآن والسنة بمنهج محكم في الجدل والاحتجاج العقلي: «تعليم الأمة كيف يستدلون على المخالفين، وهو في أول الأمر موضوع لذلك» كما قال الشاطبي (٥).

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : النحو والصرف في مناظرات العلماء ومحاوراتهم ص ٢١ – ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: في فطرية جدل الإنسان وكثرته: الجدل عند الأصوليين ص ١٨ - ٢٧.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الجدل ص ٤٩ . وينظر : ما فيه عن الجدل في القرآن والسنة ص ٤٩ – ٦٣ ، وينظر أيضًا : الجدل عند الأصوليين ص ٢٨ – ٥٧ ، ومنهج الجدل والمناظرة (١/ ٣٧٣ – ٢٧٦) .

<sup>(</sup>٤) درء تعارض العقل والنقل (١/ ٢٨).

<sup>(</sup>٥) الموافقات (٣/ ٥٢)، وينظر : تهذيب الفروق (١/ ١٥٥، ١٥٦).

ولذلك فإنه ما من حجة عقلية ترد في علم من العلوم إلا وقد سبق القرآن الكريم في استخدامها في جدله في التدليل على إثبات الحقّ المبين الذي أرسل الله الرسل وأنـزل الكتب من أجله (١).

ومع كثرة محاورات النحاة ومناظراتهم، وما يوردونه في مؤلفاتهم من أدلة على صحة ما يذهبون إليه، وبطلان ما يذهب إليه خصومهم اجتمعت مادة علمية وافره هيًأت لظهور التأليف في علم الخلاف، فكان منهم من جمع طرفًا من تلك المناظرات والمحاورات في صورة مجالس<sup>(۱)</sup>، ومنهم من جمعها ونظر فيها وحكم واختار، ومن ذلك كتب الخلاف النحوي.

ومع أن بعض الباحثين جمع اثني عشر عنوانًا لكتبٍ ألفت في الخلاف النحوي ، معظمها مفقود ، منها ثمانية سابقة لأبي البركات الأنباري (٣) ، فإن الأنباري هو سيِّد هذا العلم وصاحب السبق فيه ، وكتابه ( الإنصاف ) هو سيِّد كتبه وكتب الخلاف على الإطلاق .

#### ٢. علم المناظرة:

وهو علم عام يدخل في المناظرة في النحو وفي غيره من العلوم ، وهو يشتمل على قسمين كبيرين هما : ( قواعد المناظرة ) و ( آداب المناظرة ) .

(٢) مثل مجالس العلماء للزجاجي ، وقد جمع السيوطي في الجزء الثالث من الأشباه والنظائر طائفة كبيرة منها سهاها ( فن المناظرات والمجالسات والمذاكرات والمراجعات والمحاورات والفتاوى والواقعات والمكاتبات والمراسلات ) ، ينظر : (٣/ ٢٩) إلى آخر الكتاب . وينظر أيضًا كتاب : النحو والصرف في مناظرات العلماء ومحاوراتهم .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك كتاب: القياس في القرآن الكريم ، والسنة النبوية .

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن الأنباري في كتابه الإنصاف ص ١٢٣ - ١٢٦ ، وابن الأنباري وجهوده في النحو ص: ٢٤٣ ، ٢٤٣ ، والخلاف بين النحويين ص ٩٦ - ٩٩ .

قال ابن خلدون: «فإنه لما كان باب المناظرة في الرد والقبول متسعًا، وكلُّ واحد من المتناظرين في الاستدلال والجواب يرسل عنانه في الاحتجاج، ومنه ما يكون صوابًا، ومنه ما يكون خطأ، فاحتاج الأئمة إلى أن يضعوا آدابًا وأحكامًا يقف المتناظران عند حدودها في الرد والقبول، وكيف يكون وكيف يكون مستدلًا، وكيف يكون غصومًا منقطعًا؟، ومحل اعتراضه أو معارضته، وأين يجب عليه السكوت، ولخصمه الكلام والاستدلال»(۱).

وقد حظي هذا العلم باهتمام كثير من العلماء ، من المتقدمين والمحدثين (٢) ، وهو كما قدمت قسمان :

#### أ. قواعد المناظرة :

وهي القوانين التي توافق العلماء وتواضعوا على التزامها في أثناء المناظرة ، وهي كثيرة نبَّه عليها العلماء وفسَّر وها ، وقد جمع بعض الباحثين ما ورد من هذه القوانين فحصر تسعًا وعشرين قاعدة (٣) لا أطيل بذكرها ؛ وسيأتي شيء منها بعد قليل .

و مما يدخل في قواعد المناظرة وأحكامها أيضًا القوانين التي تحدد نهاية المناظرة ، ونهايتها بـ أن يعجز أحد المتجادلين عن الاستمرار في الجدل ، ويظهر هذا من خلال سلوكه ، أو من ظهور علامة من علامات عجزه أو تسليمه لمخالفه »(٤).

(٢) ينظر : منهج الجدل والمناظرة (٢/ ٦٨٠).

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون ص ٤٢٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق (٢ / ٦٨٣ – ٧٤٠)، وينظر أيضًا: المنتخل في الجدل، قسم الدراسة ص ١١٩ – ١٢٥ ، والجدل عند الأصوليين ص ٢٢٢ – ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٤) الجدل عند الأصوليين ص ٢٥٤.

وقد حصر العلماء الحالات التي تُنْهى بها المناظرة ، وجعلوا لها اصطلاحات محددة المفاهيم ، خاصة بهذا العلم ، كـ ( الإفحام ، والإلزام ، والانقطاع ، والانتقال ، والمصادرة ، والغصب ، والمكابرة ، والسفسطة ) ... وغيرها (١) .

## ب. آداب المناظرة:

وهي جملة من الآداب، وضع بها العلماء (٢) وصفةً مثالية ، « الالتزام بها يوفر حالة من الطمأنينة تضمن استمرار المناظرة ، وتقود إلى الوصول إلى الحق ، والقبول له ، وانشراح الصدر به »(٣).

وقد انقسمت هذه الآداب بين نية المناظر ، وهيئته ، وحالته ، ومنطقه ، وسلوكه ، فأوصته بإخلاص النية لله تعالى ، واجتناب الهوى ، والرجوع إلى الحق متى ما تبين ؛ وأوصته بأن « يتوقَّر في جلوسه ، ولا ينزعج من مكانه ، ولا يعبث بيده ولحيته ، ولا يكثر الصياح ، ولا يخفي صوته جدًّا ، ولا يعجب بجداله »(١).

وأوصته بأن « لا يناظر في حال الجوع والعطش ، ولا في حال الخوف والغضب ، ولا في حال يتغيّر فيها عن طبعه ، ولا يتكلم في مجلس تأخذه فيه هيبة »(٥).

وأوصته بأن يبدأ بذكر الله تعالى ، وأن يصلح منطقه ويهذبه ، وأن يتجنب الإساءة إلى

<sup>(</sup>۱) تنظر حدود هذه الأحوال في : الملخص في الجدل (٢/ ٨٨١ – ٨٨٨) ، والكافية في الجدل ص : ١٥٥ – ٥٥٩ ) ، والمنتخل في الجدل قسم الدراسة ص : ١٥١ – ٥٥٩ ، ومنهج الجدل والمناظرة (٢/ ٧٨٣ – ٨٠٦) ، والمنتخل في الجدل قسم الدراسة ص : ١٢٧ ، ١٢٧ ، والجدل عند الأصوليين ص ٢٥٤ – ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: طرف مما ألف في هذا الباب في قسم الدراسة ، من: المنتخل في الجدل ص ١٢٨ - ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) منهج الجدل والمناظرة (٢/ ٧٤٣).

<sup>(</sup>٤) المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٩.

<sup>(</sup>٥) السابق ص ١٠.

خصمه ، ويبتعد عما يذهل العقل ويشوش الفكر ، وألا يلجأ إلى الحيل والمهاراة ، وأن يلزم الصدق ويتحلى بالصبر والحلم والتريث والانصاف .... (١) .

والحاصل أن هذه الآداب ترسم معالم الطريق الأسلم للمناظرة المنتجة المثمرة ، وتفصيلاتها على أربعة محاور ، هي : ( شخصية المجادل ، والعلاقة بين المتجادلين ، وموضوع الجدل ، وأسلوبه ) (٢) .

ومما يدخل في اهتهامات مؤلفات (آداب المناظرة) أيضًا وصف أصناف من الناس ، والتحذير من مناظرتهم ، قال إمام الحرمين الجويني: «وعليك أن لا تفاتح بالمناظرة من تعلمه متعنتًا ، لأن كلام المتعنت ، ومن لا يقصد مرضاة الله في تعرُّف الحقّ والحقيقة بها تقوله = يورث [المباهلة] (٣) ، والضجر ، وحزن القلب ، وتعدِّي حدود الله سبحانه في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر .

وإن لم تعلمه كذلك حتى فاتحته بالكلام ، ثم علمته عليه : وجب عليك الإمساك عن مناظرته ، فإن رأيت نصرة دين الله سبحانه في الإمساك عنه ؛ زدت في الحدّ ، وبالغت في التحرز عنه »(٤).

وقال أبو الوليد الباجي: « ولا يناظر من لا ينصف من نفسه ، ولا مَن عادته التسفه في الكلام ، ولا من عادته التفظيع ؛ فإنه لا يستفيد بكلامه فائدة .

<sup>(</sup>١) تنظر هذه الآداب وغيرها في : الملخص في الجدل (١/ ١١٦)، والكافية في الجدل ص ٢٩٥ – ٥٥٠. وينظر أيضًا : منهج الجدل والمناظرة (٢/ ٧٤١ –٧٧٧)، والجدل عند الأصوليين ص ٢٧٨ – ٣٢١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجدل عند الأصوليين ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: المباهاة ، ولا معنى لها في هذا السياق ، وما أثبته أولى .

<sup>(</sup>٤) الكافية في الجدل ص ٥٣٢ .

فإن ظهر له من خصمه شيء من ذلك نهاه عنه بلطف ورفق ؛ فإن اللطف في الأمور أنفع والرفق أنجع . فإن لم ينته عن ذلك : أعرض عن كلامه ، ولم يقابله في أفعاله ؛ وإذا بان له الحق أذعن له وانقاد إليه ؛ فإن الغرض بالنظر إصابة الحق .

ومتى أخذ المناظر نفسه بها وصفناه ، وتأدب بها ذكرناه : انتفع بجدله ، وبورك له في نظره إن شاء الله ، عزَّ وجلّ »(١) .

والحقُّ أن مراعاة هذه الآداب في غاية الأهمية ، وهي مقدمة على العلم نفسه ، والإخلال بها قد يحرم المنتصر في المناظرة من لذة الظفر ، وتغضُّ من قدره ، ومنزلته ؛ من ذلك ما ذكره الزجاجي من أن أبا محمد اليزيدي سأل الكسائي في مجلس الرشيد عن بيت من الشعر ، فأخطأ الكسائي في جوابه ، « فضرب اليزيدي بقلنسوته الأرض ، وقال : أنا أبو محمد »(٢) ، ثم ذكر جواب سؤاله ، « فقال يحيى بن خالد : أتكتني بحضرة أمير المؤمنين ، وتكشف رأسك ! والله لخطأ الكسائي مع أدبه أحبُّ إلينا من صوابك مع فعلك »(٣) .

وقد ألم أبو البركات بطرف من هذا العلم (علم المناظرة) الذي هو فرع من (علم الجدل) في كتابه (الإغراب في جدل الإعراب)، الذي قال في مقدمته: «فإن جماعة من الأصحاب اقتضوني تلخيص كتاب في جدل الإعراب؛ ليكون أول ما صنف لهذه الصناعة في قوانين الجدل والآداب؛ ليسلكوا به عند المجادلة والمناظرة سبيل الحق والصواب، ويتأدبوا به عند المحاورة والمذاكرة عن المناكرة والمضاجرة في الخطاب»(٤).

<sup>(</sup>١) المنهاج في ترتيب الحجاج ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) مجالس العلماء ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) السابق.

<sup>(</sup>٤) ص ٣٥، ٣٦.

و لأن المناظرة تقوم على السؤال والجواب فقد ركَّز أبو البركات في مختصره هذا على ذلك، وذكر أنه مبني على أربعة أصول: (سائل، ومسؤول به، ومسؤول منه، ومسؤول عنه) ثم قال: «ولابد لكل أصل من هذه الأصول من وصف يصحّ به السؤال عند وجوده، ويفسد عند عدمه، ولهذا فضلنا وصف كل أصل منها في فصل »(١).

# ومن القوانين والآداب التي ذكرها ما يأتي:

- ١. أن يسأل السائل عما يثبت فيه الاستبهام ليصح عنه الاستفهام (٢).
  - ٢. السؤال عما يعلم بالاضطرار عناد فاسد (٣).
  - ٣. من سأل عها لا يلائم مذهبه لم يسمع منه (٤).
- ٤. من انتقل من سؤال إلى سؤال عُدَّ منقطعًا ، كالمسؤول حين ينتقل من استدلال
   إلى استدلال<sup>(٥)</sup> .
  - ٥. ينبغي أن يكون السؤال بلفظ من ألفاظ الاستفهام (٦).
- 7. ينبغي أن يكون السؤال مفهومًا غير مبهم ، فإن كان مبهمًا غير مفهوم لم يستحق الجواب عنه ؛ لأن مالا يفهم في نفسه لا يستحق الجواب (٧).

(۱) ص ۳۲، ۳۷.

(٢) ينظر : الإغراب ص ٣٧ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٣٥٤ – ٣٥٦ .

(٣) ينظر : الإغراب ص ٣٧ ، ٣٨ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٣٥٤ – ٣٥٦ .

(٤) ينظر : الإغراب ص ٣٨ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٣٦٠ – ٣٦٤ .

(٥) ينظر : الإغراب ص ٣٨ ، ٣٩ ، ونجدة السوَّال ص ٨٢ ، ٨٣ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ١٣ ٥ – ٥١٨ .

(٦) ينظر : الإغراب ص ٣٩ – ٤١ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٣٤٨ – ٣٥٠ .

(٧) ينظر : الإغراب ص ٤١ ، ٤٢ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٣٥٦ ، ٣٥٧ .

- ٧. ينبغي أن يكون المسؤول أهلًا لما يسأل عنه (١).
- ٨. يستحب للمسؤول أن يأخذ في ذكر الجواب بعد تعيين السؤال ، فإن سكت بعد تعيين السؤال كان قبيحًا (٢) .
- 9. يستحب للمسؤول أن يذكر الجواب و دليله ، فإن ذكر الجواب وسكت عن الدليل زمنًا طويلًا كان قبيحًا ، ولم يعد منقطعًا (٣) .
- ١٠. ينبغي أن يكون المسؤول عنه مما يمكن إدراكه ، فإن سأل عما لا يمكن إدراكه كان فاسدًا ، فلا يستحق الجواب عنه (٤) .
  - ١١. ينبغي أن يكون الجواب مطابقًا للسؤال من غير زيادة ولا نقصان (٥).
- 11. إذا كان السؤال عامًّا وجب أن يكون الجواب عامًّا ، ولا يجوز الفرض (٢) فيه (٧) .

(١) ينظر : الإغراب ص ٤٢ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٣٥٨ ، ٣٥٩ .

 <sup>(</sup>۲) ينظر : الإغراب ص ٤٢ ، ٣٤ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٥٠٨ ، ٥٠٩ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الإغراب ص ٤٢ – ٤٣ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٥٠٨ ، ٥٠٩ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الإغراب ص ٤٣ ، وينظر : من قبل في : المنتخل ص ٣٥٩ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : الإغراب ص ٤٤ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٣٦٧ – ٣٧٠.

<sup>(</sup>٦) (الفَرْض) مصطلح جدلي ، معناه أن يجيب المجيب عن السؤال العام بجواب خاص بصورة واحدة أو أو صورتين من صور السؤال ، وقد مثل أبو البركات لذلك بأن يكون السؤال : عن جواز تقديم خبر المبتدأ ، فيجيب المجيب عن تقديم خبر المبتدأ المفرد ويترك خبره الجملة ، وهكذا . و (الفرض) هو القطع ، فكأن المجيب اقتطع صورة من صور الجواب فذكرها دون أخواتها .

ينظر: الإغراب ص ٤٤ ، والجدل عند الأصوليين ص ٢٣٢ - ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٧) ينظر : الإغراب ص ٤٤ ، وينظر من قبل في : المنتخل ص ٣٦٧ – ٣٧٠ .

وليست هذه القوانين والآداب التي لخصها أبو البركات في (الإغراب) هي كلُّ ما كتبه في (علم المناظرة) فيه ؛ فقد عقد فيه فصلًا عن (ترتيب الأسئلة) عند إيراد المستفهم لها ، وذكر الخلاف بين علماء الجدل في ذلك (۱) ، كما أن له رسالة اسمها (نَجْدَة السُّوَّال في عمدة السؤال) تحدث فيها عن الفرق بين (أو) و (أم) مع (الهمزة) و (هَلْ) عند تركيب السؤال ، قال في مقدمتها : «اعلم أرشدك الله إلى مناهج الحقِّ والرشاد أنني جاريت فيها سألت عنه ، جماعة من أئمة الجدل المشار إليهم بالبنان في البيان ، فها ألفيت أحدًا منهم يفرق في كيفية تركيب السؤال بين قول السائل للمسؤول : (أيتقلُ المِلْكُ من المشتري بنفس العقد أو لا؟) ، وبين أن يقول (أم لا؟) . وكذلك لا يفرق بين أن يقول : (هل ينتقل المِلْكُ إلى المشتري بنفس العقد أو لا؟) . وبين أن يقول (أم لا؟) .

ولا أَشكُّ في أنهم ، كثَّرهم الله تعالى ، أعلام الإعلام ، وأرباب الأفهام والإفهام ؛ ولعلهم أهملوا تنقيح هذا القدر من كيفية تركيب السؤال اكتفاءً بقرينة الحال عن تحرير المقال ، وعلى كل حال ، فالحقُّ أحقُّ أن يتبع ، وبيان منهجه جدير بأن يستمع »(١).

# وخلاصة ما ذكره في ذلك ثلاثة أمور ، هي :

١. لا فرق بين (هل) و (الهمزة) مع (أو) ويكون الجواب فيها بـ (نعم) أو
 (لا)<sup>(٣)</sup>.

٢. السؤال بالهمزة مع (أم) له حالتان، هما:

أ. أن تكون (أم) متصلة ، معادلة للهمزة ويكون الجواب فيها بتعيين أحد طرفي السؤال ،
 فإذا قيل (أزيدٌ عندك أم عمرو؟) قلت : (زيدٌ) أو قلت : (عمرو)<sup>(3)</sup>.

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر : ص ٦٤ ، ٦٥ .

<sup>(</sup>٢) نجدة السُّوَّال ص ٦٧ ، ٦٨ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق ص ٦٨ ، ٦٩ ، ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق ص ٧١ – ٧٣.

ب. أن تكون (أم) منقطعة بمعنى (بل) والهمزة ، وتفيد الإضراب عن سؤال والانتقال إلى سؤال آخر ، ويشترط معها تكرار ما قبل (أم) فيها بعدها حتى يفهم معنى الإضراب ، فتقول:

(أزيدٌ عندك أم عمرو عندك؟) فإنك حين كررت الخبر (عندك) فهم أنك كنت تريد (أزيدٌ عندك؟) فحسب، ثم بدا لك فصرت تظن أن الذي عنده هو (عمرو) لا (زيد) فأضربت عن السؤال عن (زيد)، وعدلت إلى السؤال عن (عمرو)، فكأنك قلت: (أزيدٌ عندك؟) بل (أعمرو عندك)؟.

والجواب عن هذا القسم يكون بـ (نعم) أو ( لا ) (١).

٣. السؤال بـ (هل) مع (أم) لا يكون إلا لـلإضراب ؛ لأن (أم) مع (هل) منقطعة مطلقًا (٢) . والجواب عنها يكون بـ (نعم) أو (لا) (٣) .

وقد فَرَّعَ أبو البركات على هذه الأحكام الثلاثة مسألة في قوانين المناظرة والجدل، هي :

إذا سأل السائل بـ (أم) المنقطعة ، سواء كانت مع (هـل) أو (الهمزة) ، فقـال: (هل هذا الملك ينتقل (هل هذا الملك ينتقل إلى المشتري بنفس العقد أم لا؟) ، أو قال: (أهذا الملك ينتقل إلى المشتري بنفس العقد؟) ففي كـل إلى المشتري بنفس العقد؟) ففي كـل واحـدة مـن العبـارتين سـؤالان ، أضرب عـن السـؤال الأول إلى السـؤال الثـاني ،

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: نجدة السُّوَّ ال ص ٧٥ - ٧٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر : علة ذلك في : السابق ص ٧٧ ، ٧٨ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ص ٨٢ .

والإضراب عن السؤال انتقال ؛ فهل يُعَدُّ من عَبَّرَ بذلك في سؤاله منقطعًا مغلوبًا لانتقاله ؟(١).

وقد ذهب أبو البركات إلى أنه يعد منقطعًا ، معللًا ذلك بأنه «قد تقرَّر في عرف علماء الجدل أن الانتقال من سؤال إلى سؤال يعد به السائل منقطعًا في السؤال ، كما أنَّ الانتقال من استدلال إلى استدلال ، يُعَدُّ به المستدل منقطعًا في الاستدلال »(٢) ، ثم ردَّ على من خالف اختياره هذا من علماء الجدل(٣) .

وخلص من ذلك كله إلى الصيغة المتعينة في الجدل والمناظرة ، هي السؤال بر (الهمزة) مع (أم) المتصلة ؛ لأن المناظر يعلم بمذهبه ومذهب خصمه فلا يليق به أن يسأل خصمه بر (أو) لا مع (الهمزة) ولا مع (هل) ؛ لأن ذلك سؤال عن وجود أحد المذهبين عند الخصم ، وهذا معلوم بالضرورة فلا داعي للسؤال عنه ، ولذلك تعين على السائل أن يسأل خصمه تعيين أحد المذهبين ، وهذا لا يكون إلا بالهمزة مع (أم) المتصلة (١٤).

# ٣. علم أصول النحو:

وهو الفرع الثالث من فروع علم الجدل النحوي ، عرَّف أبو البركات بقوله : « أصول النحو أدلة النحو التي تفرَّعت منها فروعه وفصوله » (٥) .

(٣) ينظر: السابق ص ٨٢ ، ٨٣ .

-

<sup>(</sup>١) ينظر: نجدة السُّؤَّال ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق ص ٨٣ ، ٨٤ .

<sup>(</sup>٥) لمع الأدلة ص ٨٠.

وهذا التعريف يظهر الفرق بين (علم أصول النحو) و (علم الخلاف النحوي)، فعلم الأصول « يُبْحَثُ فيه عن أدلة النحو الإجمالية من حيث هي أدلته، وكيفية الاستدلال بها »(١)، في حين أن علم الخلاف يذكر الأدلة التفصيلية الخاصة بكل مذهب في المسائل المختلف فيها في الفروع النحوية، وهذا واضح.

وبهذه الفروع الثلاثة (علم الخلاف النحوي) و (علم المناظرة: القوانين والآداب) و (علم أصول النحو) يأتلف (علم الجدل النحوي)، وهو بفروعه الثلاثة مقصودنا في عنوان هذه الرسالة:

# (قياس العكس في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري)

فالمراد دراسة (قياس العكس) من حيث التنظير له في ظل الأدلة الإجمالية في (أصول النحو)، ومن حيث توظيفه في الاستدلالات التفصيلية في المسائل الخلافية التي جمعها أبو البركات في كتابه (الإنصاف)، وتناثرت في كتبه الأخرى، ومتابعة انضباط قوانين الجدل وأحكامه في ردوده على الأدلة التفصيلية لمن يردُّ عليهم استدلالهم بقياس العكس، والالتزام بهذه القوانين والآداب حين أناقش أنا أقوال الأنباري أو غيره من النحاة.

ولاشك أن الائتلاف بين هذه العلوم الثلاثة يهدف إلى تكوين منهج في دراسة المسائل الأصولية الإجمالية والفرعية التفصيلية في النحو، يقوم على الحوار مع مخالف حقيقي أو مفترض، الغرض منه الدفاع عن المذهب وإقناع المخالف به، بحيث يعرض كل منها رأيه في موضع الخلاف، مبيناً قصده، مستعرضا أدلته، وموردًا اعتراضاته على أدلة مخالفه، ومجيبًا عما يورده المخالف من اعتراضات على أدلته هو ؟ كل ذلك وفق قوانين واضحة صارمة وآداب عظيمة راقية ؟ طلبًا للحقّ من أي جهة جاء (٢).

<sup>(</sup>١) الاقتراح ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجدل عند الأصوليين ص ١٥١.

#### فائدة الجدل النحوي:

لاشك أن الجدل في أصول أي علم وتفصيلاته حين يسير على القوانين المشروعة والآداب الموضوعة ، وصولًا إلى الحق ، فإنه خير كله ، ولا غنى لعلم من العلوم عنه ؛ وللباحثين من القدامي والمحدثين في بيان فائدة علم الجدل عمومًا أقوال (١) ، وأنا أذكر فائدته في النحو مستفيدًا من أقوالهم تلك فيها يأتي :

#### ١. الرياضة الذهنية:

قال الفارابي: «والجدل نافعٌ في أشياء: منها أنه يُرَوِّض الإنسان، ويعدُّ ذهنه نحو العلوم اليقينية، وذلك أنه يعوّده الفحص، ويعرفه كيف الفحص، وكيف ينبغي أن يرتب الأشياء، وينظِّم الأقاويل عند الفحص حتى يهجم على المطلوب ....، ويعوده ألا يقنع ببادئ الرأي وما يوجبه الخاطر الأول، والسانح السابق، وظاهر النظر دون الاستقصاء والتنقيب، ويصيره بحال من لا يستهال برأي ولا يستهوى بقول أصلًا، ولا يستعمل حسن الظن، ولا الهوى، ولا العصبية، لا في نفسه ولا في غيره، ولا يسكن لرأي نفسه ، أو رأي لغيره ويقنع به. بل تصير الآراء عنده من حيث هي آراء في صورة ما سبيله أن يستراب به، عسى أن يكون غلطًا؛ ويحمله ذلك على أن يمتحن الآراء المقبولة التي كان لُقِّنَها أولًا، وأُدِّب بها، وعُوِّدَها »(٢).

و لاشك أنه لا خير في حفظ النصوص ، و لا جمع الأدلة ، و لا التوسع في معرفة المذاهب ، ما لم يُكتَسَب مع ذلك كله مرونة في العقل ، وسعة في النظر ، يصبح الحافظ بها قادرًا

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : كتاب الجدل للفارابي ص ٢٩ – ٤٢ ، والمنتخل ، قسم الدراسة ص ١٤٩ – ١٦٨ ، والمنتخل عند الأصوليين ص ٢٦٩ – ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٢) كتاب الجدل ص ٢٩، ٣٠.

على الإفادة من معارفه ، فيعرف متى يُورد الدليل ، وكيف يورده ، ويتنبه إلى ما يلزم عليه من إلزامات ، وما يعرض له من شبه ومشكلات ، ولا شيء كالجدل السوي في هدفه ومنهجه ، في صقل العقول ورياضتها ، وتفتيق أكمامها وتفجير طاقاتها .

وقد كانت ( الدربة الذهنية ) مقصدًا من مقاصد النحاة في تأليفهم وتعليمهم ، فوضعوا في النحو ( باب الإخبار بالذي وفروعه ) وفي الصرف (باب مسائل التمرين)، والهدف منهما واحد ، وهو وضع أبواب للتدريب ، يلزم المتدرب فيها أن يستحضر الأصول العامة والخاصة في أبواب مختلفة ومراعاتها جميعًا في آن واحد: وقد كشف العلماء عن هذا المقصد الحكيم من هذين البابين التطبيقيين الجامعين ، من نحو قولهم مثلًا : « فهذا ونحوه إنها الغرض فيه التأنس به وإعهال الفكرة فيه ، لاقتناء النفس القوة »(١) ، « وامتحان فهم الطالب ، وتقوية مُنَّتِهِ على القياس ؛ ولـذلك لا ينبغـي أن  $^{(1)}$  ينظر فيه إلا من آنس من نفسه إتقان ما سلف  $^{(1)}$ .

قال خالد الأزهري عن ( باب الإخبار بالذي وفروعه ) : « وكثيرًا ما يصار إليه لقصد ... إجابة الممتحن ، أو قوة ملكة في التصرف في الكلام ، ولذلك يسميه بعضهم في الصدر الأول ( باب السبك ) أي : ( سبك النحو ) ، وهي تسمية قديمة ، وقد بالغ فيه النحويون ، ووضعوه على أبواب النحو ، كباب الفاعل ، والمبتدأ والخبر ، ونواسخها، وجميع المفعولات، والتوابع، والإعمال وغير ذلك؛ ليحصل للطالب بالامتحان فيه ملكة يقوى بها على التصر ف  $(7)^{(n)}$ .

(١) الخصائص ( ٢ / ٤٩٠ ) ، وينظر شرح التصريف ص ٥٤٧ .

<sup>(</sup>٢) شرح الملوكي ص ٥٠٤، ٥٠٥.

<sup>(</sup>٣) التصريح (٤/ ٤٣٧).

ومن الوسائل التي اتبعها سلف الأمة (رحمهم الله) في تحقيق هذا المقصد (الدربة الذهنية) بناء الفروع على الأصول، وإيراد المسائل على مختلف المذاهب؛ ومن ذلك أن أبا البركات قال بعد أن فرّق بين (أو) و (أم) في السؤال معهم بالهمزة، فقال: إن الأصل في السؤال بالهمزة و (أو): الاستثبات فلا يجب في جوابه التعيين، والأصل فيه مع (أم) الإثبات والاستثبات معًا، فيجب في جوابه التعيين، قال:

« وينبني على هذين الأصلين فروع المسائل بأسرها ، إلا أنا نصوِّر منها ثلاث مسائل ، طلبًا للتدريب في تصوير المسائل ، وتأكيدًا لتقرير المعاني في النفس »(٢) .

والحقُّ أن هذه الوسائل الأربع للتدريب (وهي: الجدل، وباب الإخبار بالذي وفروعه، ومسائل التمرين، وبناء الفروع على الأصول) هي محك النظر، ومعترك الأقران، وسلَّم الوصول إلى كنوز دقائق العلم ومخبآته، ومقاصده وغاياته.

## ٢. التحقيق العلمي العميق:

إنَّ اتباع المنهج الجدلي ، كما وصفته قبل قليل ، في قراءة المسائل وفهمها والتأليف فيها ، وهو المنهج الأكثر حيطة وبعدًا عن الزلل ، وهو المنهج الأسلم في سلامة الفهم ودقته وعمقه .

وصور التحقيق والتأصيل الدقيقين لمسائل العلم التي يفضي إليها اتباع المنهج الجدلي في النظر والفهم والحكم ، كثيرة ، منها (٣) :

<sup>(</sup>١) ينظر: نجدة السُّوَّ ال ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٧٤.

<sup>(</sup>٣) تنظر هذه الفوائد للمنهج الجدلي في البحث والنظر والفهم في : الجدل عند الأصوليين ص ٢٦٩ - ٢٧٧ .

- أ. تصحيح الأقوال المنسوبة إلى العلماء .
- ب. تحرير مواضع النزاع والجمع بين الآراء ما أمكن.
- ج. تنقيح الأدلة المستدل بها تنقيحًا علميًّا ورفع الإشكال عنها.
  - د. التفصيل في المسائل المختلف فيها وعدم الحكم عليها جملة .
    - ه. الوصول إلى الحق في المسائل المختلف فيها .
    - و. التحقق من إطَّراد القواعد والأصول واستقامتها .
- ز. حسم النزاع في المسائل التي لم يقع الاختلاف فيها حقيقة ، وبيان الشبهة الواقعة
   فيها .
  - ح. الكشف عن الأصول التاريخية لنشأة بعض المسائل والآراء فيها.

والأمثلة التطبيقية على هذه الفوائد والمقاصد من الجدل النحوي كثيرة ظاهرة. وقد اتبعت هذا المنهج الجدلي في الجانب التطبيقي من رسالتي هذه ، فأثمر ، ولله الحمد ، عن نتائج كثيرة تصلح أن تكون أمثلة تطبيقية لهذه الفوائد ، وستأتي بإذن الله .

#### تنبيه :

قلتُ إنَّ منهج الجدل ، القائم على أحكامه وآدابه ، وغايته السامية ، لا يأتي إن شاء الله إلا بخير ، وقد يُعترض على هذا الذي قلته بها ورد عند عدد من الأئمة من التزهيد في تتبع الحجج والأدلة والاعتراضات والردود في بعض المسائل ، واعتبار ذلك من فضول النحو وزوائده ، كابن الحاج ، وأبي حيان ، وناظر الجيش ، والشاطبي .

وقد جمعت طائفة من نصوصهم وتأملتها ، فظهر لي جليًّا أن هذا التزهيد منهم والتنفير ليس على إطلاقه ، بل هو مقيد بدواعٍ دعت إليه ، وأسباب أو جبت التنبيه عليه ، متى زالت زال ذلك التزهيد .

# وبيان ذلك أنهم إنها فعلوا ذلك لثلاثة أسباب ، هي :

1. عدم تفريق بعض المشتغلين بالنحو بين مقامي التأليف والتعليم ، وعدم مراعاة مستويات فئات المتعلمين المختلفة ؛ ولذلك قال ابن الحاجِّ : « جملة ما أقوله أنَّ كلّ خلاف وبحث في هذه الصناعة لا يؤدي إلى الوقوف على كيفية التكلُّم فهو فضلٌ لا يحتاج إليه ، والاشتغال به بطالة .

وقد أولع المدرسون بذلك ، وإن لم يكن نافعًا في تعليم الصغار ، فالاشتغال به اشتغال به المتغال به الم

وأشد من نقض الاشتغال به: اعتقاد أن ذلك مهم ضروري موصل إلى معرفة حقيقية ، مكسب علمًا بكلام العرب  $^{(1)}$ .

وهذا صحيح ، فإن المقصد الأول من تعليم النحو والصرف إنها هو تعليم الدارس قواعد متى التزمها في كلامه انتحى سمت كلام العرب « في تصرفه من إعراب ، وغيره كالتثنية والجمع والتحقير ، والتكسير ، والإضافة والنسب ، والتركيب ، وغير ذلك »(٢).

وهذا المقصد مقدم في مقام التعليم دون شك على غيره من المقاصد ، لاسيما إن كان المتعلم صغيرًا أو غير متخصص ، ولأبي حيان والشاطبي نصوص أخرى تدخل تحت هذا السبب (٣).

\_

<sup>(</sup>١) المقاصد الشافية (٢/ ٢٠، ٢٠).

<sup>(</sup>٢) الخصائص (١/ ٣٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر : التذييل والتكميل (١/ ٣٠٢)، والمقاصد الشافية (١/ ١٤٢)، (٢/ ٢٠).

7. عدم مراعاة بعض المؤلفين المقاصد التي وضعوها لمؤلفاتهم ؛ ولذلك فإن من ألّف كتابًا تعليميًّا ، أو وضع مختصرًا ؛ فإنّ بُعْدَه عن سوق المسائل الخلافية بحججها ونقاشاتها أولى ؛ ولهذا قال أبو حيان معلقًا على مسألة خلافية سردها ابن مالك في (تسهيل الفوائد): « وهذا الذي ذكره المصنف من الخلاف في الألف والواو والياء ، والخلاف في النون ؛ تطويل في هذا المختصر »(۱).

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن من وضع كتابًا مطولًا في النحو ولم يكن لديه من ذكر المسائل الخلافية بحججها ( فائدة زائدة ) من توضيح غامض ، أو كشف مشكل ، أو بيان شبهة ، أو موازنة واختيار وترجيح، فإنه ليس من المفيد لمؤلّفه نقل تلك الحجج والاستدلالات، بل اختصارها والإحالة إليها في مظانها ؛ ولذلك قال الشاطبي عمّن نقل ذلك دون زيادة « فالكلام في ذلك كله ، وتسويد الأوراق به لا يجدي في المقصود من علم النحو مزيدًا »(٢).

وبيَّن أن ما ذكره من ذلك في أثناء شرحه ألفية ابن مالك ، وإن لم يكن فيه ( فائدة زائدة ) فإنه من لوازم مقام الشرح ، فقال : « كلُّ ما أجلبه من الحجج والترجيحات في المسائل التي هذا شأنها : فلتعلم أنها مجتلبة بحسب مقصد الشرح ، لا بحسب استنتاج فائدة زائدة »(٣) .

وقد ربط الشاطبي بين ذكر المسائل الخلافية بأدلتها واعتراضاتها وبين استنتاج حكم منها ، وجعل ذلك مجال بحث (حذاق الصناعة) ، فقال : « وحذَّاق الصناعة إنها يتكلفون البحث فيها ينبني عليه حكم »(٤).

<sup>(</sup>١) التذييل والتكميل (١/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) المقاصد الشافية (٢ / ٢١).

<sup>(</sup>٣) السابق.

<sup>(</sup>٤) السابق (٤/ ٧٤٤).

٣. عدم مراعاة بعض المؤلفين العلم الذي يؤلف فيه ، فتراه يضع كتابًا في النحو ، ثم يحشوه بمسائل اللغة ، وأخبار الشعراء ، وشروح الأبيات ؛ ولاشك أن ذكر المسائل الجدلية النحوية في غير كتب النحو ، أو ذكر المسائل الجدلية غير النحوية في كتب النحو مذموم ومرغب عنه ؛ ولذلك قال الشاطبي بعد أن ذكر بعض أدلة البصريين على أن (المصدر) أصل لـ (الفعل): «هذا ما استدل به ولنقتصر عليه ، فالكلام فيها طويل الذيل مع قلة الفائدة ؛ إذ لا ينبني عليها حكم صناعي ، وإنها فيها بيان وجه الصناعة خاصة ، والباحث عنها بالحقيقة هو صاحب علم الاشتقاق »(۱).

والذي يدل على أن الشاطبي إنها ترك تفصيل القول في هذه المسألة ؛ لأنها غير داخلة في النحو بشكل مباشر: أنه ذكر في موضع آخر المسألة نفسها ونص على أنه استوفى حججها في كتابه (الاشتقاق)؛ لأنها ألصق بهذا العلم وأقرب إليه ؛ فقال: «ولبسط الكلام على الاحتجاج موضع غير هذا، وقد كنت ذكرته في كتاب (الاشتقاق) مستوفى »(٢).

فتزهيد هؤلاء الأئمة في مسائل الخلاف، وترغيبهم عنها، إنها هو مربوط بهذه الحالات الثلاث، فأما فيها عداها فإنه لابُدَّ لكل متخصص في النحو والصرف، وقد ندب نفسه إلى هذا العلم العظيم، أن يجعل النظر في هذه المسائل وتفحصها واستبطانها والتعمُّق فيها أوَّلَ اهتهاماته وأولاها، وأن يتخذ المنهج الجدلي في التفكير بكل آفاقه وأحكامه وآدابه طريقه الأوحد في فهم المسائل وتقبل الآراء.

هذا من حيث النظر والدراسة فأما من حيث التأليف والتعليم فإنه يجب على

<sup>(</sup>١) المقاصد الشافية (٣/ ٢٢٤)، وينظر أيضًا: تمهيد القواعد (٤/ ١٨١٧).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  المقاصد الشافية  $(\Upsilon)$  المقاصد الشافية ( $\Upsilon$ ).

المتخصص ما يجب على غيره من مراعاة مقاصد التأليف، وعدم الاكتفاء بنقل النصوص وسردها ما لم يبنِ على ذلك (استنتاج فائدة زائدة)، وعليه عند التعليم أن يتخير مما أحاط به وفحصه وتعمق فيه من مسائل الخلاف، ما يتناسب مع مستويات طلابه باختلاف فئاتهم.

ولذلك فإنه لابد أن يعلم كلُّ متخصص في هذا العلم أن دعوات تيسير النحو التي ظهرت في العصر الحديث<sup>(۱)</sup> ، لا تشمله ، وأن المقصود فيها في التعليم هم صغار المتعلمين وغير المتخصصين ، وأن المستهدف بها كتب النحو التعليمي لا كتب النحو المرجعي .

فأما ما كتبه ابن مضاء القرطبي في مقالته (الردعلى النحاة)، ونصحه بإلغاء (العوامل النحوية، والعلل الثواني والثوالث، ومسائل التمرين) (٢)، وما كتبه من سار على نهجه من بعض المحدثين وزاد عليه (٣)، من نقد مرتجلٍ، ومحاكمةٍ فاسدة؛ وعجز ظاهر عن استيعاب منطق النحاة وأصول تفكيرهم، وسوء فهم لكلامهم وآرائهم ؛ فإن ذلك كله داخل عندي في كلام المتعنتين، الذين يجب الإمساك عن النظر في كلامهم والتحرز من الردعليه، والمبالغة في تحييده والتحذير منه.

(١) تنظر مجموعة في : اتجاهات تجديد النحو عند المحدثين ص ٢٤ ، ٣٧٦ ، ٣٧٦ ، وما بعد كلِّ منها .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الرد على النحاة ص ٦٧ ، ١٢٣ ، ١٣٢ .

<sup>(</sup>٣) مثل شريف الشوباشي في ( لتحيا اللغة العربية : يسقط سيبويه ) ، وزكريا أوزون في ( جناية سيبويه ) ... وغيرهما .

## المبحث الثاني

#### أدلة النحوكما يراها أبوالبركات

تحدثت في المبحث السابق عن أن (علم الجدل النحوي) يتكون من (علم الخلاف ، وعلم المناظرة ، وعلم أصول النحو) ؛ ولأن جوهر (علم أصول النحو) وأُسَّه هـ و (أدلة الأحكام النحوية) ، حتى إن أبا البركات قال (أصول النحو: أدلة النحو التي تفرعت منها فروعه وفصوله) (۱) ، وهذا حق فـ (أصول النحو) هي الأدلة وما يتعلق بها من ضوابط الاستدلال بكل منها ، وطرائق الاعتراض عليها ، وأساليب الترجيح فيها بينها ؛ ولأن (قياس العكس) من الأدلة النحوية التي هـ أس علم أصول النحو وجوهره ، فهذه وقفة نرسم فيها رؤية أبي البركات الأنباري لأدلة النحو عامة ، وللأدلة العقلية (التي منها قياس العكس) خاصة .

# نصَّ أبو البركات على أن أدلة النحو ثلاثة ، هي :

- ١. النقل.
- ٢. القياس.
- ٣. استصحاب الحال (٢).

فذكر هذه الثلاثة ، ولم يذكر ( الإجماع ) كما فعل السيوطي وكثير من المحدثين (٣) ، وقد أحسن أبو البركات كلَّ الإحسان ، ونعمَّا فعل ؛ لأن ( الإجماع ) لا يصلح أن يكون

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإغراب ص ٤٥، ولمع الأدلة ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) ينظر : الاقتراح ص ٢١ ، وينظر من المحدثين : أصول النحو العربي ، د. محمود نحلة ص ٧٥ – ٩٣ ، و في أدلة النحو ص ٢١ – ٢٢٦ ، والإجماع في الدراسات النحوية ص ١٣ – ٣٤ .

قسيًا لـ (النقل، والقياس) في الدلالة ؛ لأن الإجماع أصلًا لا يحصل إلا بـ دليلٍ مـن النقـل أو القياس ؛ فقد ذهب جمهور علماء الأمة إلى أنه « يشترط في الإجماع أن يكون عن مستند يستند إليه المجمعون في إجماعهم من كتاب أو سنة أو قياس »(١).

قال الزركشي: « لابد للإجماع من مستند؛ لأن أهل الإجماع ليست لهم رتبة الاستقلال بإثبات الأحكام، وإنها يثبتونها نظرًا إلى أدلتها ومأخذها، فوجب أن يكون عن مستند »(٢).

ونقل إمام الحرمين الجويني عن الإمام الشافعي قوله: « الإجماع وإن كان حجة قاطعة سمعية ، فلا يحكم أهل الإجماع بإجماعهم ، وإنها يصدر الإجماع عن أصل »(٣) ، وقوله أيضًا: « لا ينعقد الإجماع بغير مستند »(٤) .

ولذلك حكم جمهور العلماء بالفساد على من ذهب من بعض الشذَّاذ إلى جواز وقوع الإجماع من غير مستند، كأن يقع بالبخت والمصادفة، أو بالإلهام والكرامات والتوفيق، كالقاضي عبد الجبار المعتزلي وغيره، وردوا هذا القول وأقاموا الأدلة على فساده وضلاله (٥).

فالإجماع إذن عائد إلى دليل نقلي أو عقلي ، وقد نص العلماء على أنه لا يساق لإثبات الأحكام به ، ولا يستقل بالدلالة ، وذكروا أنَّ له فائدتين ، هما :

<sup>(</sup>١) ينظر: أصول الفقه ، لمحمد أبو النور زهير ، (٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط في أصول الفقه (٤/٠٥٠).

<sup>(</sup>٣) السابق .

<sup>(</sup>٤) السابق.

<sup>(</sup>٥) تنظر في : المحصول (٤ / ١٨٧ – ١٩٤ ) ، والبحر المحيط في أصول الفقه (٤ / ٤٥٠ ، ٤٥١ ) .

1. الاستغناء بذكره في المسائل المجمع عليها عن سوق أدلتها ، وتطويل الكلام بها ، قال الرازي: « فائدة الإجماع أنه يكشف عن وجود دليل في المسألة ، من غير حاجة إلى معرفة ذلك الدليل ، والبحث عن كيفية دلالته على المدلول »(١).

ونقل الزركشي عن الماوردي وغيره أنه لا يجب البحث عن مستند الإجماع ، « لكنه لا يمتنع الاطلاع عليه ، وأكثر الإجماعات قد عرف مستندها »(٢).

٢. تقسيم الأدلة ، فإنَّ ذكر الإجماع « يزيد الحكم قوَّة وثبوتًا » ؛ لأنه لا مانع « من أن يكون للحكم الواحد أدلة متعددة من ضمنها الإجماع »(٣) .

ولذلك ذهبت إلى تأييد أبي البركات في إسقاطه (الإجماع) في تنظيره لـ (أدلة النحو) وقد كان أبو البركات بفعله هذا في القرارة من الفقه والبصيرة ؛ لعود (الإجماع) إلى (السماع) و (القياس) واتكائه عليهما ؛ وأنه إنها يذكر تعبيرًا عنهما ، واستغناء بها فيه من الدلالة على قوتهما ، عن ذكرهما والتفصيل فيهما ، وهذا بيّن .

ثم إنَّ الأدلة إنها يحتاج إليها في مسائل الخلاف ؛ ( والإجماع غير موجود في مسائل الخلاف ) (٤٠) .

فأما المسائل المجمع عليها فإنها من بدهيات النحو ومسلماته التي لا يحتاج في إثباتها إلى دليل يذكر ؛ ولذلك فإنه لا أحد من النحاة يسوق الشواهد على رفع الفاعل ، ولا على حرّ المضاف إليه .... وغيرها .

\_

<sup>(</sup>١) المحصول (٤/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط في أصول الفقه (٤/ ٤٥١).

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه ، د. عبد السلام أبو ناجي ص ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٩٨٨).

ثم إنه إذا وقع من أحدٍ مخالفة في شيء من ذلك فإنه من البدهي أن يقال في الردّ عليه: (هذا مخالف للإجماع) استغناء بذلك عن سوق الأدلة النقلية أو العقلية على ما خالف فيه، أو أن يقال ذلك مع شيء من تلك الأدلة، وهما فائدتا الإجماع السابقتان؛ وعلى هذا النحو ورد ذكر الإجماع عند أبي البركات: تارة يستغني بذكره عن ذكر مستنده، وتارة يذكره ويذكر معه طرفًا من الأدلة التي استند إليها(١).

ولأن هذا من البدهيات التي تُعْرَف بالضرورة دون تعلَّم أو تحصيل أعرض أبو البركات عن ذكر ( الإجماع ) في أدلة النحو .

وإذا وضح ذلك تبيَّن أن قول السيوطي: إنَّ أبا البركات « لم يـذكر الإجماع ، فكأنـه لم يـرَ الاحتجاج به في العربية كما هو رأي قوم »(٢). قول لا وجه له ولا مستند.

وأما قوله: «قال ابن جني في الخصائص: أدلة النحو ثلاثة: السياع، والإجماع، والقياس »<sup>(۳)</sup>. فإن هذا افتئات من السيوطي على ابن جني، فهو لم يقل ذلك، وهذه العبارة لم ترد في الخصائص إطلاقًا؛ ولكنه لما رأى ابن جني قد عقد بابًا في الخصائص، سمّّاه (باب القول على إجماع أهل العربية متى يكون حجة؟) (٤) أخذ بظاهر هذا العنوان، فنسب إليه القول بهذه الأدلة الثلاثة، وركّب هذه العبارة؛ ولو أنه قرأ كلام ابن جني بتدبر؛ لوجد أنه قد اشترط في حجيّة (الإجماع) في أول سطرين من هذا

\_

<sup>(</sup>۱) ينظر : أسرار العربية ص ۸۱، والإنصاف (۱/ ۳۳، ۶۲، ۱۷۲، ۲۹۰، ۲۹۳) (۲/ ۳۳۵، ۱۳۵) ينظر : أسرار العربية ص ۸۱، والإنصاف (۱/ ۳۳۰، ۲۹، ۱۷۲، ۲۹۰، ۲۹۰) .

<sup>(</sup>٢) الاقتراح ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) السابق.

<sup>(</sup>٤) الخصائص (١/ ١٩٠ – ١٩٤).

الباب: «ألا يخالف المنصوص، والمقيس على المنصوص»<sup>(1)</sup>، وهذا هو عين ما ذهب إليه جمهور العلماء من وجوب استناد الإجماع إلى دليل من نقل أو عقل؛ وشتان بين أن يجعل (الإجماع) مستندًا إلى (السماع) و (القياس) كما هو صريح قول ابن جني، وبين أن يكون قسيمًا لهما كما نسب إليه السيوطي.

وقد أخذ بعض المحدثين بنسبة السيوطي هذه ، فذهبوا إلى أن ابن جني نصَّ على أن أدلة النحو عنده : نقل وإجماع وقياس (٢) ، مع أن الحال على ما بيَّنته لك .

ثم إنَّ من تأمل كلام ابن جني في هذا الباب حقَّ التأمَّل ، وجد أنه لم يعقده حتى ينظِّر لـ (الإجماع) دليلًا من أدلة النحو ، وإنها عقده ليكشف عن: (جواز مخالفة إجماع النحاة ، وشروط ذلك عنده) ؛ ليجعل ذلك تمهيدًا لعرض رأي جديد له في تحليل قول العرب (هذا جحر ضبِّ خربٍ) ، ذكر أنه لم يسبق إليه ، وأنه جاء به على «خلاف الإجماع الواقع فيه ، منذ بدئ هذا العلم إلى آخر هذا الوقت » كها قال (۳) .

أما (استصحاب الحال) فقد عده أبو البركات من أدلة النحو، كما تقدَّم؛ وذكره كثير من المحدثين، فمنهم من نقل ما ذكره أبو البركات فلم يزد عليه شيئًا (٤)، ومنهم

(٢) ينظر مثلًا: في أدلة النحو ص ٢١٣ ، واستصحاب الأصل في الخطاب النحوي ص ١٠٢ ، ونظرية الأصل والفرع ص ٥٩ .

(٤) ينظر مثلًا: الخلاف النحوي ص ٢٩٣ - ٢٩٥ ، وأصول النحو العربي د. محمد خير الحلواني ص ١٢٦ - - ١٢٧ ، وابن الأنباري وجهوده في النحو ص ١٤٩ ، والدرس النحوي عند ابن الأنباري ص ١١١ - ١٢٥ ، وفي أدلة النحو ص ٢٢٩ - ٢٣٢ .

<sup>(</sup>۱) الخصائص (۱/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٣) الخصائص ( ١ / ١٩٢ – ١٩٤ ) .

من حاول استقصاء تطبيقاته في فروع النحو<sup>(۱)</sup>، ومنهم من توسع فيه فأدخل فيه ما ليس منه (۲).

وقد ثبت لي مع طول النظر والتأمل أن الاستصحاب إنها هو صورة من صور القياس ، وسيأتي بيان ذلك وإثباته إن شاء الله (٣) .

وأخلص من هذا إلى أن أدلة النحو تنحصر في قسمين لا ثالث لهما ، لا من حيث القسمة العقلية ولا من حيث الواقع النحوي ، هما :

- ١. الأدلة النقلية ، وهي ( السماع ) .
- ٢. الأدلة العقلية ، وهي ( القياس ) .

وسوف ألقى الضوء على هذين القسمين كما يراهما أبو البركات الآن بإذن الله:

#### أ. الأدلة النقلية:

كلُّ ما ذكره أبو البركات عن هذا النوع من أدلة النحو ، يعود إلى سبعة مباحث هي : (تعريفه ، أقسامه ، حكم قبول نقل أهل الأهواء ، حكم قبول المرسل والمجهول منه ، حكم الإجازة فيه ، طرائق الاعتراض عليه ، طرائق الترجيح بين النقول المتعارضة ) ، وهذا ملخص كل مبحث عنده على حدة ؛ وسينبني على هذا التلخيص بعض النتائج في المبحث القادم ، إن شاء الله :

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر مثلًا : أصول النحو العربي د. محمود نحلة ص ١٣٩ - ١٤٨ ، وبحث ( الاستدلال باستصحاب الحال ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأصول د. تمام حسان ص ١٢٢ - ١٧١ ، وأصول النحو دراسة في فكر الأنباري ص ٤٣١ - ٤٥٠ .

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي ، بإذن الله ، ص ٣٣١ - ٣٣٩ .

#### أولًا : تعريف النقل :

قال أبو البركات: «هو الكلام العربي الفصيح، المنقول النقل الصحيح، الخارج عن حد القلة إلى حدِّ الكثرة »(١).

### ثانيًا: أقسام النقل:

قسم أبو البركات نقل اللغة إلى قسمين: تواتر وآحاد (٢):

أ. النقل المتواتر:

### وخلص فيه إلى النتائج التالية:

- أن المنقول المتواتر من اللغة ثلاثة أشياء: لغة القرآن الكريم، وما تواتر من السنة، وما تواتر من كلام العرب.

- أن العلماء اختلفوا في إفادة النقل المتواتر ، فذهب جمهورهم إلى أنه يفيد العلم ، وذَهَب جمهورهم إلى أنه يفيد العلم . والأوَّل هو الصحيح عند أبي البركات لأن دلالة النقل المتواتر قطعية تفيد العلم (٣) .

- اختلف الجمهور في العلم الذي يفيده النقل المتواتر أهو علم ضروري أم علم نظري ؟ ، ولكلِّ منهم دليله (١٠) .

(٢) ينظر : لمع الأدلة ص ٨٣ ، وينظر من قبل في : اللمع في أصول الفقه ص ١٥٣ ، وشرحه (٢ / ٥٦٩ ).

<sup>(</sup>١) الإغراب في جدل الإعراب ص ٤٥ ، ولمع الأدلة ص ٨١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: لمع الأدلة ص ٨٣، ٨٤، وينظر هذا الخلاف من قبل في: اللمع في أصول الفقه ص ١٥٢، ووشر حه (٢/ ٥٦٩ - ٥٧١)، والتبصرة في أصول الفقه ص ٢٩٢، ٢٩٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: لمع الأدلة ص ٨٣، ٨٤، وينظر هذا الخلاف من قبل في: اللمع في أصول الفقه ص ١٥٢، ووشرحه (٢/ ٥٧٥ – ٥٧٥)، والتبصرة في أصول الفقه ص ٢٩٣ – ٢٩٤.

- اختلف الجمهور في شرط نقل المتواتر ، فذهب أكثرهم إلى أن شرط التواتر أن يبلغ عدد النقلة إلى حد لا يجوز فيه على مثلهم الاتفاق على الكذب ، وذهب قوم إلى أن شرط التواتر أن يبلغ عددًا معينًا ، ثم اختلفوا فمنهم من حده بسبعين ، ومنهم من حده بأربعين ، ومنهم من حده باثني عشر - ، ومنهم من قال خمسة ، والصحيح عند أبي البركات عدم النص على عدد معين (۱) .

## ب. النقل الآحاد:

#### وخلص فيه إلى النتائج التالية:

- أن الآحاد هو ما تفرد بنقله بعض أهل اللغة ولم يوجد فيه شرط التواتر.
- اختلف العلماء في إفادته على ثلاثة مذاهب ، فذهب الأكثرون إلى أنه يفيد غلبة الظن ، وذهب بعضهم إلى أنه يفيد العلم ، وليس بصحيح عند أبي البركات ؛ وذهب بعضهم إلى أنه إنه القرائن أفاد العلم الضروري(٢).
- يشترط في نقل الآحاد للغة ما يشترط في نقل الآحاد للحديث من عدالة الناقل ؛ وإن لم يوافقه في النقل غيره ؛ لأن نقل الواحد العدل تحصل به غلبة الظن<sup>(٣)</sup>.
- ذهب بعض العلماء إلى جعل نقل الآحاد كالشهادة ، فذكروا أنه لابد من نقل

(۱) ينظر: لمع الأدلة ص ٨٤، ٨٥، وينظر هـذا مـن قبـل في : اللمـع في أصـول الفقـه ص ١٥٢، ١٥٣، والتبصرة في أصول الفقه ص ٢٩٦، ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر : لمع الأدلة ص ٨٤ ، وتنظر هذه المذاهب منسوبة إلى أصحابها في : اللمع في أصول الفقه ص ١٥٥ ، وشرحه (٢ / ٥٧٨ – ٥٨٠ ) ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٢٩٨ – ٣٠٠ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإغراب ص ٦٦ ، لمع الأدلة ص ٨٥ ، وينظر هذا الشرط من قبل في : اللمع في أصول الفقه ص ١٦١ ، ١٧٢ ، ١٧٢ ، والتبصرة في أصول الفقه ص ١٦١ ، ١٧٢ ، ١٧٢ ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٣١٣ – ٣١٣ .

اثنين عن اثنين حتى يتصل بالمنقول عنه ؛ وهذا عند الأنباري غير صحيح ، لأن النقل مبناه على المساهلة (١) .

- إن كان ناقل اللغة فاسقًا لم يقبل نقله (٢) .

## ثَالثًا: حكم نقل أهل الأهواء للغة:

يريد أبو البركات بـ (أهل الأهواء) غير أهل السنة والجماعة من أصحاب الملل والنحل المختلفة ، ولأن نقل اللغة لا يجوز قبوله إلا ممن أُمِنَ منه الكذب ، فقد نظر أبو البركات إلى الملل والنحل المختلفة من حيث حكم الكذب في معتقداتهم ، وجعل ذلك ضابطًا في قبول الرواية ، فمن كان معتقده يحرم الكذب قبل نقله للغة ، ومن كان معتقده يحل الكذب رفض نقله ، فانقسموا بذلك إلى قسمين ، هما :

## أ. مَنْ لا يقبل نقله للغة:

وهم من ثبت في حقهم الكذب ، ومنهم :

- الخطابية ، وهم فرقة من الشيعة الرافضة ، لأنهم يتدينون بالكذب .

- أهل الذمَّة ؛ لأن الله تعالى شهد عليهم بالكذب في قوله : ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَهِ اللهُ اللهُ عَلَى ٱللَهِ اللهُ اللهُ عَمَالُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

فهذان الصنفان لا يقبل نقله اللغة ؛ لأنها في حكم الفاسق ، والفاسق لا يقبل نقله

<sup>(</sup>۱) ينظر: لمع الأدلة ص ٨٥، ٨٦، وينظر هذا المذهب منسوبًا إلى أبي علي الجبائي، مناقشًا من قبل في: اللمع في أصول الفقه ص ١٥٧، وشرحه (٢/ ٢٠٣ – ٢٠٦، ٦٢٢)، والتبصرة في أصول الفقه ص ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر : لمع الأدلة ص ٨٥ ، وينظر : اللمع في أصول الفقه ص ١٦٥ ، وشرحه (٢/ ٦٣٨) ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٣٢٧ .

للغة ، لأنه لم يحكم بفسقه إلا لأنه ارتكب محظورًا مع علمه بتحريمه ، فلا يؤمن أن يكذب في نقله للغة مع علمه بتحريمه .

#### ب. مَنْ يقبل نقله للغة:

وهم الذين لا يحملهم معتقدهم على الكذب ، ومنهم :

- الخوارج ؛ لأنهم يعتقدون أن من كذب كفر .
- أهل العدل ؛ لأنهم يعتقدون أن من كذب فسق .

وغيرهم من الفرق الذين لا يستحلون الكذب كالقدرية(١).

#### رابعًا: حكم قبول المرسل والمجهول من منقول اللغة:

## وخلص فيه إلى ما يأتي :

- أن المرسل هو الذي انقطع سنده ، نحو أن يروي ابن دريد (المولود سنة ٢٢٣هـ) عن أبي زيد (المتوفى سنة ٢١٥هـ) .
- أن المجهول هو الذي لم يعرف ناقله ، نحو أن يقول أبو بكر بن الأنباري : حدثني رجلٌ عن ابن الأعرابي .
- اختلف العلماء في قبول المرسل والمجهول في اللغة فذهب بعضهم إلى أنه غير مقبول ؛ لأن الجهل بالناقل وانقطاع السند يوجبان الجهل بعدالة الناقل ، والعدالة شرط في قبول النقل .

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص: ٨٦ – ٨٩. وينظر من قبل في: اللمع في أصول الفقه ص ١٦٢، وشرحه (٢) ينظر: لمع الأدلة ص: ٨٦٣)، والتبصرة في أصول الفقه ص ٣٣٧.

وذهب بعضهم إلى أنه مقبول ؛ لعدالة المرسل وعدالة الناقل عن مجهول ؛ وقد ذهب أبو البركات إلى فساد هذا المذهب ، ورد عليه ، وقال بالمذهب الأول (١).

#### خامسًا: حكم الإجازة في نقل اللغة:

- الإجازة هي أن يجيز اللغوي لغيره أن يروي عنه ما جمعه من اللغة في كتاب معين ، فيأخذ عنه كتابه مناولة ، ويروي عنه ما فيه بسنده ، دون أن يكون سمعه سماعًا منه .

- وقد اختلف العلماء في جواز الإجازة ، فذهب بعضهم إلى أنها غير جائزة ، لأن المجاز له يقول ( أخبرني فلان ) مع أنه لم يخبره بل قرأ ما كتبه قراءة ، وذهب بعضهم إلى جوازها ، وتمسكوا بأن الرسول على كتب كتبًا إلى الملوك وأخبرت بها رسله ، ونزل ذلك منزلة قوله وخطابه ، وقد صحَّح أبو البركات هذا المذهب وقال به (٢) .

#### سادسًا: طرائق الاعتراض على الاستدلال بالنقل:

قسم أبو البركات الاعتراض على الاستدلال بالنقل إلى قسمين: اعتراض في الإسناد واعتراض في المتن، وهذا بيانها:

### أ. الاعتراض على الإسناد:

#### ويكون من وجهين:

١. المطالبة بإثبات الإسناد.

الطعن في الإسناد<sup>(٣)</sup>.

(۱) ينظر: لمع الأدلة ص ٩٠ – ٩٢ ، وينظر في ذلك: اللمع في أصول الفقه ص ١٥٩ ، ١٦٠ ، وشرحه (١) ينظر: لمع الأدلة ص ٩٠ ، ٦٢٢ ، ٩٢٦ ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٣٢٦ – ٣٣٩ ، ٣٣٩ .

(٢) ينظر : لمع الأدلة ص ٩٢ ، وينظر في ذلك : اللمع في أصول الفقه ص ١٧١ ، وشرحه (٢/ ٢٥١، ٢٥٢ ) ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٣٤٥ .

(٣) ينظر : الإغراب ص ٤٦ ، ٤٧ ، وينظر ذلك من قبل في : المعونة في الجدل ص ١٦٠ – ١٦٤ ، والملخص في الجدل ( ١ / ٢٤٣ – ٢٧٣ ) .

## ب. الاعتراض على المتن:

## ويكون من خمسة أوجه ، هي :

- اختلاف الرواية (١).
- ٢. مخالفة النقل لمذهب المستدل(٢).
  - $^{(7)}$ . المشاركة في الدليل
    - ٤. التأويل (٤).
    - ٥. المعارضة بنقل آخر .

ثم ذكر طريقة الجواب عن كل وجه من هذه الوجوه (٥).

#### سابعًا: طرائق الترجيح بين النقول المتعارضة:

إذا تعارض نقلان أخذ بأرجحها ، والترجيح بينهما يكون في الإسناد أو في المتن ، وهذا بيان ذلك :

(۱) ينظر: الإغراب ص ٤٧ ، وينظر ذلك في: المعونة في الجدل ص ١٥٠، ١٧٢ – ١٧٤ ، والملخص في الجدل (١/ ١٩٦ – ١٧٤ ، ٣٥٦ – ٣٧٦).

(٢) ينظر : الإغراب ص ٤٧ ، ٤٨ ، وينظر ذلك في : المعونة في الجدل ص: ١٤٥ – ١٤٦ ، ١٦٥ – ١٦٧ ، ١٦٧ – ١٦٧ ، والملخص في الجدل ( ١/ ١٤٢ – ١٤٧ ، ٣٠٥ – ٣٠٥ ) .

(٣) ينظر : الإغراب ص ٤٨ ، ٤٩ ، وينظر ذلك في : المعونة في الجدل ص ١٥٠ ، ١٧٢ ، والملخص في الجدل (١/ ١٨٤ – ١٩٥ ، ٣٤٦ – ٣٥٨).

(٤) ينظر: الإغراب ص ٤٩ – ٥١، وينظر ذلك في: المعونة في الجدل ص ١٥٣، ١٨١، ١٨١، والملخص في الجدل (١/ ١٨٢ - ٢١٤ ).

(٥) ينظر: الإغراب ص ٤٦ – ٦٨ ، ولمع الأدلة ص ١٣٥ ، ١٣٦ ، وينظر ذلك في: المعونة في الجدل ص ١٥٣ ، ١٥٥ ، الإغراب ص ١٨٤ - ١٨٤ ، والملخص في الجدل (١/ ٢٢١ – ٢٣٠ ، ٤٠٥ – ٤١٩ ).

## أ. الترجيح في الإسناد:

#### ويكون ذلك بأحد أمرين ، هما :

- أن يكون أحد الناقلين أعلم من الآخر .
- أن تكون النقلة في أحد النقلين أكثر منها في الآخر (1).

## ب. الترجيح في المتن:

ويكون ذلك بأن يكون أحد النقلين على وفق القياس والآخر على خلافه (٢).

هذا كلُّ ما ذكره أبو البركات عن الدليل النقلي ملخصًا ، وليس من همي هنا مناقشته وتقويمه ، وإنها لخصته حتى أحيل إليه في استنتاج لاحق إن شاء الله .

وقد استقصي الحديث عن الدليل النقلي عند أبي البركات في رسائل مستقلة ، تنظيرًا وتطبيقًا (٣) .

فأما الذي يعنيني في رسالتي هذه فهو القسم الآخر من أدلة النحو ، وهو الأدلة العقلية ؛ لأن (قياس العكس) الذي هو موضوع هذه الرسالة دليل عقلي ، كما

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإغراب في جدل الإعراب ص ٦٥، ٦٦، ولمع الأدلة ص ١٣٦، ١٣٧، وينظر في ذلك: اللمع في أصول الفقه ص ١٧٤، وشرحه (٢/ ٢٥٧، ٢٥٨)، والمعونة في الجدل ص ٢٧٤، ٢٧٤، والملخص في الجدل (٢/ ٨٢٨، ٨٢٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإغراب في جدل الإعراب ص ٦٧ ، ولمع الأدلة ص ١٣٧ ، ١٣٨ ، وينظر في ذلك: اللمع في أصول الفقه ص ١٧٦ ، وشرحه (٢/ ٦٦٠)، والمعونة في الجدل ص ٢٧٥ ، والملخص في الجدل (٢/ ٨٤٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر : مسائل الخلاف النحوية في ضوء الاعتراض على الدليل النقلي ، والمعايير النقدية في رد شواهد النحو الشعرية .

سيأتي ، ولذلك كان لابد من رسم صورة واضحة لتصور أبي البركات لأدلة النحو العقلية ، وهذا بيان ذلك :

## ب. الأدلة العقلية:

يقول أحد الباحثين: « الأدلة العقلية هي ما يرشد إليه العقل من براهين وحجج منطقية ..... لإقناع الغير ، عقلًا ؛ بها يراه المستدل من آراء وأفكار ومفاهيم ومعلومات »(١).

وعرفت اللجنة الدائمة للإفتاء (الدليل العقلي) فقالت: «الدليل العقلي هو ما أدركه العقل في الموضوع الذي هو محل الاستدلال، كالاستدلال بخلق السموات والأرض، وخلق أنفسنا على وجود الخالق سبحانه، وأنه عليم قدير حكيم»(٢).

وللعلماء عبارات أخرى في تعريف (الدليل العقلي) قريبة من هذه (٣).

والمراد بـ ( الدليل العقلي النحوي ) هو كل ما كان أصل الاستدلال فيه عائدًا إلى العقل والنظر والرأي والاجتهاد ، لا إلى نص من الكلام العربي الفصيح المسموع .

وهذه قسمة نظر فيها إلى أصل الاستدلال ومردّه: أهو إلى النص أم إلى العقل، وإلا فإن كل واحد من الدليلين النقلي والعقلي مفتقر إلى صاحبه (٤).

ف ( الدليل العقلي ) شامل لجميع الأدلة التي مرد الاستدلال فيها إلى العقل ، وهذا ، في الحقيقة ، هو ( القياس ) كما سيأتي بيانه بإذن الله .

(٢) مجلة البحوث الإسلامية ( ٥١ / ١٠٨ ) ، الفتوى رقم ( ٨٨٠٣ ) .

<sup>(</sup>١) الجدل عند الأصوليين ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التلخيص في أصول الفقه (١/ ١٢٠)، وموسوعة مصطلحات أصول الفقه (١/ ٧١٦)، ومعجم مصطلحات أصول الفقه ص ٢٠٩، واعتراض النحويين للدليل العقلي ص ٣١ – ٣٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر : الموافقات (٣/ ٤١)، واعتراض النحويين للدليل العقلي ص ٣١.

## وإذا وضح ذلك فإليك ( القياس / الدليل العقلي ) كما يراه أبو البركات:

كل ما ذكره أبو البركات عن (القياس) يمكن رجعه إلى عشرة مباحث هي (تعريفه، أركانه، الرد على من أنكره، أقسامه، صور الاستدلال الصحيحة الملحقة به، حكم الاستدلال بالاستحسان، على من يجب الاستدلال: على النافي أم المثبت؟، حل شبه تورد على القياس، طرائق الاعتراض على القياس، طرائق الترجيح بين الأقيسة المتعارضة).

# وهذا ملخص كلِّ منها على حدة:

#### أولًا: تعريف القياس:

عرَّف أبو البركات ( القياس ) بخمس عبارات ذكر أنها متقاربة ، هي :

- القياس هو حمل غير المنقول على المنقول إذا كان في معناه (١).
  - القياس هو تقدير الفرع بحكم الأصل.
- وقيل: هو حمل فرع على أصل بعلة ، وإجراء حكم الأصل على الفرع.
  - وقيل: هو إلحاق الفرع بالأصل بجامع.
  - وقيل : هو اعتبار الشيء بالشيء بجامع<sup>(٢)</sup>.

#### ثانيًا: أركان القياس:

اشترط أبو البركات في كل قياس أربعة أركان: أصل وفرع وعلة وحكم (٢). ثم ذكر في

<sup>(</sup>١) الإغراب ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) تنظر هذه التعريفات في : لمع الأدلة ص ٩٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق.

مواضع متفرقة طرفًا من أحكام الأصل والعلة ، وهذا بيان ذلك :

## أ. الأصل المقيس عليه:

أثار أبو البركات أهم مسألة متعلقة بالأصل المقيس عليه ، وهي : إذا كان الأصل المقيس عليه ختلفًا فيه غير مجمع عليه ، فهل يصح القياس ؟ ومثاله : لو قاس قائس (إلا) الاستثنائية على (يا) النداء في أنها هي الناصبة ، بجامع أن كلًا منها حرف قام مقام فعل يعمل النصب = فهل يصح قياسه مع أن الأصل المقيس عليه ، وهو (يا) النداء مختلف في كونها هي الناصبة للمنادى ؟

وقد ذكر أبو البركات أن العلماء في إجازة هذه الصورة من القياس بين مجيز ومانع ، وقد ذهب هو إلى جوازها ، ورد قول المانعين وناقش أدلتهم (١) .

### ب. العلة الجامعة:

ذكر أبو البركات ستة من أحكام العلة عند علماء الجدل، واختار في كلِّ منها، ومثَّل له من النحو، وهذا تلخيص ذلك كله:

اختلف العلماء في اشتراط (الطرد) في العلة ، فذهب الأكثرون إلى أنه شرط ؛ وذلك أن يوجد الحكم عند وجودها في كلِّ موضع ؛ وذهب قوم إلى أن (الطرد) ليس بشرط في العلة ، ويجوز أن يدخلها التخصيص .

وقد اختار أبو البركات المذهب الأوَّل فنص على وجوب ( الطرد ) في ( العلة النحوية ) ؛ لأنها كالعلة العقلية ، ولا خلاف في أن العلة العقلية لا تكون إلا مطردة ؛ ولذلك فقد خطَّأ

<sup>(</sup>۱) ينظر: لمع الأدلة ص ١٢٤ ، ١٢٥ ، وينظر هذا الخلاف في : اللمع في أصول الفقه ص ٢١٣ ، ٢١٤ ، وينظر هذا الخلاف في وشرحه (٢/ ٨٢٦).

القول الثاني ، وناقش أدلته وردَّها<sup>(١)</sup>.

٢. اختلف العلماء في اشتراط ( العكس ) في العلة ، فذهب الأكثرون إلى أنه شرط ،
 وذلك أن يعدم الحكم عند عدمها في كل موضع .

وذهب قوم إلى أن ( العكس ) ليس بشرط في العلة ، فأجازوا وجود الحكم عند عدمها .

وقد اختار أبو البركات المذهب الأول فنص على وجوب ( العكس ) في ( العلة النحوية ) ؟ لأنها مشبهة للعلة العقلية ، والعكس شرط في العلة العقلية .

ولذلك فقد خطًّا القول الثاني ، وناقش أدلته وردها(٢).

٣. اختلف العلماء في (تعليل الحكم النحوي بعلتين فصاعدًا): فذهب قوم إلى أنه لا يجوز ؛ لأن (العلة النحوية) ك (العلة العقلية)، والعلة العقلية لا يثبت الحكم معها إلا بعلة واحدة، فكذلك ما كان مشبَّهًا بها.

وذهب قوم إلى أنه يجوز أن يعلل الحكم النحوي بعلتين فصاعدًا ، واستدلوا على ذلك بأنَّ العلة النحوية ليست موجبة للحكم ، وإنها هي أمارة ودلالة عليه ؛ وكها يجوز أن يستدل على الحكم بأنواع من الأمارات والدلالات فكذلك يجوز أن يستدل عليه بأنواع من العلل .

<sup>(</sup>۱) ينظر: لمع الأدلة ص ۱۱۲ – ۱۱۰ ، وينظر في ذلك: اللمع في أصول الفقه ص ۲۲۹ ، ۲۳۳ – ۲۳۰ ، وشرحه (۲/ ۸۳۰ – ۲۳۵ ، ۸۸۱ – ۸۸۸ ) ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٤٣٦ – ٤٣٩ ، وهر حه (۲/ ۸۳۵ – ۸۳۵ – ۸۸۸ ) . والتبصرة في أصول الفقه ص ٤٣٦ – ٤٣٩ ،

<sup>(</sup>٢) ينظر : لمع الأدلة ص ١١٥ – ١١٧ ، وينظر في ذلك أيضًا : اللمع في أصول الفقه ص ٢٣٢ ، ٢٣٢ ، ٢٣٣ ، ٢٣٣ ، وشرحه (٢/ ٥٨٥ – ٨٨١) ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٤٦٦ – ٤٦٩ .

وقد اختار أبو البركات المذهب الأول فذهب إلى أنه لا يجوز أن يعلل الحكم النحوي إلا بعلة واحدة ، وخطًا القول الثاني ومنعه (١).

٤. اختلف العلماء في الحكم النحوي في المسائل التي ورد فيها نصوص عن العرب
 كـ ( رفع الفاعل ) مثلًا : أثبت له حكم ( الرفع ) بالنص عن العرب أم بالعلة التي هـي
 ( الإسناد ) ؟ :

فذهب الأكثرون إلى أن الحكم النحوي يثبت في محل النص بالعلة لا بالنص ؟ لأنه لو كان ثابتًا بالنص لا بالعلة ؟ لأدى ذلك إلى إبطال الإلحاق وسدّ باب القياس . وذهب بعضهم إلى أنه يثبت في محل النص بالنص ، وفيها عداه بالعلة .

والحق أنَّ أبا البركات لم يرتض أيًّا من المذهبين بل ذهب إلى أن الحكم النحوي في محل النص يثبت بالنص والعلة معًا ؛ إلا أن النص يدل على ثبوت الحكم دلالة قطعية ، ويُظَنُّ ظنًّا أن العلة هي التي دعت إلى إثبات الحكم (٢).

٥. اختلف العلماء: هل يجب على القائس أن يبيِّن وجه مناسبة العلمة للحكم النحوي المبني عليها في قياسه أو لا؟:

فذهب قوم إلى أن القائس حين يورد قياسه بأركانه الأربعة ، فإنه لا يجب عليه شرح وجه المناسبة بين العلة والحكم ، حتى لو طالبه خصمه بذلك ، بل يجب على الخصم أن يبين وجه عدم مناسبة العلة للحكم ، ليقدح في القياس بذلك . وذهب قوم إلى وجوب ذلك على القائس حتى يتضح وجه استدلاله .

\_

<sup>(</sup>۱) ينظر: لمع الأدلة ص ۱۱۷ – ۱۲۱ ، وينظر: اللمع في أصول الفقه ص ۲۱۲ ، ۲۱۷ ، ۲۱۹ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، وينظر: اللمع في أصول الفقه ص ۲۱۲ ، ۲۱۹ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ وشرحه (۲/ ۸۳۳ – ۸۳۳ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: لمع الأدلة ص ١٢١، ١٢١، وينظر في ذلك: اللمع في أصول الفقه ص ٢١٨، وشرحه (٢) ينظر (٢/ ٨٤٥، ٨٤٤).

وقد اختار أبو البركات المذهب الأول فنص على أن القائس لا يجب عليه بيان وجه مناسبة العلة للحكم في قياسه ، وشبّه العلة بالشاهد عند القاضي ، فكما أن المشهود له عند القاضي لا يلزمه إثبات عدالة شهوده بل على المشهود عليه أن يقدح في عدالتهم إن وجد قادحًا ، فكذلك المعلّل لا يلزمه إثبات مناسبة العلة للحكم بل على المعترض أن يقدح في تلك المناسبة (۱).

٦. اختلف العلماء في زيادة وصف في العلة لا تأثير له في الحكم ؟ هل يجوز أو لا ؟

فذهب الأكثرون إلى أنه لا يجوز إلحاقه بالعلة مطلقًا ، وإذا ذكر فهو حشو لا يجوز قصد تعليق الحكم عليه ؛ وذلك كأن يعلل مُعَلِّلٌ منع (حبلي) من الصرف فيقول (منعت من الصرف لأنها مختومة بألف تأنيث مقصورة) ، فإن قوله (مقصورة) وصف زائد ، حشو ، لا علاقة له بمنع الصرف ، ولا يجوز اعتباره في موانع الصرف ؛ لأنه لا تأثير له فيه .

وذهب بعضهم إلى أنه يجوز ذكر الوصف الذي لا تأثير له في الحكم إذا كان المراد منه الاحتراز.

وقد اختار أبو البركات المذهب الأوَّل ، وخطَّأ الثاني ؛ لأن العلـة المؤثرة لا تكـون مؤثرة حتى تحترز بنفسها ، فلا تفتقر إلى احتراز خارجها (٢) .

## ثالثًا: الردعلى من أنكر القياس:

نص أبو البركات على أن النحو لا يمكن إنكار القياس فيه ، واستدل على ذلك بأن

<sup>(</sup>١) ينظر : لمع الأدلة ص ١٢٣ ، ١٢٤ ، وينظر في ذلك : البرهان في أصول الفقه (٢/ ٩٧١ – ٩٧٩)، والبحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٣٣٠ – ٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر : لمع الأدلة ص ١٢٥ ، ١٢٦ ، وينظر في ذلك : الملخص في الجدل ( ٢ / ٦٦٧ – ٦٧٢ ) .

( النحو كله قياس ؛ ولهذا قيل في حده : النحو علم بالمقاييس المستنبطة من استقراء كلام العرب ، ومن أنكر القياس فقد أنكر النحو .

ولما كان النحو من العلوم الثابتة المعتبرة في الشرع بالأدلة القاطعة ، دلَّ بثبوته واعتباره على ثبوت القياس واعتباره ) .

ثم ساق سبعة أدلة على اعتبار الشرع لتعلم العربية واستحبابه والحث عليه ، من السنة وآثار الصحابة وأقوال العلماء من السلف الصالح ومن بعدهم (١).

#### رابعًا: أقسام القياس:

قسم أبو البركات القياس إلى قسمين: صحيح وفاسد ، هذا بيانها:

#### ١. القياس الصحيح:

وجعله قسمين هما:

أ. قياس العلة: وهو «أن يحمل الفرع على الأصل، بالعلة التي عُلِّق عليها الحكم في الأصل» (٢).

مثاله:

حمل ما لم يسمَّ فاعله ( نائب الفاعل ) على الفاعل في حكم الرفع بعلة الإسناد<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: لمع الأدلة ص ٩٥ – ١٠٠، وينظر مباحث (الرد على منكري القياس) في كتب أصول الفقه، ومن ذلك: اللمع في أصول الفقه ص ١١٩ – ٢٠٤، وشرحه (7/ ٧٥٧ – ٧٩٨)، والتبصرة في أصول الفقه ص ٤١٦ – ٤٣٥، والمستصفى (7/ ٤٩٤ – ٥٨٨).

<sup>(</sup>٢) لمع الأدلة ص ١٠٥ ، وينظر : اللمع في أصول الفقه ص ٢٠٤ ، وشرحه (٢/ ٧٩٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: لمع الأدلة ص ٩٣ ، ١٠٥ .

ب. قياس الشبه: وهو « أن يحمل الفرع على الأصل بضرب من الشبه ، غير العلة التي عُلِّق عليها الحكم في الأصل »(١).

#### مثاله:

حمل الفعل المضارع على الاسم في حكم الإعراب لشبهه به من عدة وجوه ، وهي: الاختصاص بعد الشياع ، ودخول لام الابتداء عليه ، وجريانه على الاسم المعرب في حركاته وسكونه (٢).

قال أبو البركات: «وليس شيء من هذه الوجوه هو العلة التي وجب لها الإعراب في الأصل؛ لأن العلة التي وجب لها الإعراب في الأصل، الذي هو الاسم، إنها هي إزالة اللبس، وليس هذا المعنى موجودًا في الفعل المضارع »(٣).

وهذا هو الفرق بين قياس العلة وقياس الشبه.

#### ٢. القياس الفاسد:

سهاه قياس الطرد، وهو حمل الفرع على الأصل، بعلة، ليست العلة التي علق عليها الحكم في الأصل، وليست ضربًا من الشبه، بل هي وصف مطرد في الفرع والأصل، ولكنه مع اطراده غير مناسب للحكم، ولا مستلزمًا لما يناسب الحكم لذاته (٤).

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٠٧ ، وينظر هذا الحد في : اللمع في أصول الفقه ص ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٢) لمع الأدلة ص ١٠٧ – ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) السابق ص ١٠٩ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق ص ١١٠ ، وينظر الخلاف في هذا في: شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨٦٤ – ٨٧٠) ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٤٦٠ – ٤٦٣ .

#### مثاله:

حمل (ليس) على الأفعال غير المتصرفة في حكم البناء لعدم تصرفها(١).

فتعليل بناء (ليس) بـ (عدم التصرف) وإن كان وصفًا مطردًا في جميع الأفعال غير المتصرفة ، لا يناسب حكم البناء ، لأنا «نعلم يقينًا أن (ليس) إنها بني لأن الأصل في الأفعال البناء »(٢).

فالفرق بين القياس الصحيح والفاسد يعود إلى مناسبة العلة للحكم ، فإذا كانت العلة الجامعة بين الفرع والأصل هي العلة التي استحق الأصل بها الحكم ، أو كانت وجهًا أو أكثر من الشبه ، فهي علة مناسبة يغلب على الظن أنها هي علة الحكم . وقد عبر أبو البركات عن مناسبة العلة للحكم بـ (الإخالة) (٣) من قولهم (إخال) بمعنى (أَظُنَّ).

وإذا كانت العلة الجامعة غير مناسبة للحكم فالقياس فاسد غير صحيح ، لأنه لا فائدة من اطراد الوصف إن لم يكن مناسبًا لأن يعلق عليه الحكم (٤).

### خامسًا: صور من الاستدلال ملحقة بالقياس:

ألحق أبو البركات بالقياس أدلة أخرى سماها (استدلالات) في مبحث عقده لد (ذكر ما يلحق بالقياس من وجوه الاستدلال)، قال فيه: «اعلم أنَّ أنواع الاستدلال كثيرة تخرج عن حد الحصر، وأنا أذكر ما يكثر التمسك به »(٥) ثم ذكر خمسة

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ١١٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق ص ١١٠ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ص ١٢٣ ، ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر : السابق ص ١١١ ، ١١٢ ، وينظر : شرح اللمع في أصول الفقه ( ٢ / ٨٦٤ – ٨٧٠ ) ، والتبصرة في أصول الفقه ص ٤٦٠ – ٤٦٣ .

<sup>(</sup>٥) لمع الأدلة ص ١٢٧ ، وتنظر هذه العبارة في : الملخص في الجدل (١/ ٨٥).

أنواع من الاستدلال ، أربعة منها وردت في ( لمع الأدلة ) والخامس نقله السيوطي عنه في الاقتراح ، وهي :

### ١. الاستدلال بالتقسيم:

وقسمه أبو البركات إلى قسمين:

الأول: « أن يذكر الأقسام التي يجوز أن يتعلق حكم خصمه بها فيبطلها جميعًا ، فيبطل بذلك قوله » (١) .

#### مثاله:

أن يستدل البصريون القائلون بعدم جواز دخول اللام في خبر (لكنَّ) على الكوفيين القائلين بجوازه ، فيقولوا:

( لو جاز دخول اللام في خبر ( لكن ً ) لم يخلُ : إما أن تكون لام التوكيد أو لام القسم :

أ. بطل أن تكون لام التوكيد؛ لأن لام التوكيد إنها حسنت مع (إنَّ)؛ لاتف اقهها في المعنى ،
 لأن كلَّ واحدٍ منهما للتوكيد ، وأما (لكنَّ) فمخالفة لها في المعنى .

ب. وبطل أن تكون لام القسم ؛ لأنَّ لام القسم إنها حسنت مع (إنَّ) ؛ لأنَّ (إنَّ) تقع في جواب القسم كما أنَّ اللام تقع في جواب القسم ، أما (لكنَّ) فمخالفة لها في ذلك .

وإذا بطل أن تكون لام التوكيد ، وبطل أن تكون لام القسم ، بطل أن يجوز دخول اللام في خبرها ) (٢) .

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٢٧ ، وينظر من قبل في : اللمع في أصول الفقه ص ٢١١ ، وشرحه (٢/ ٨١٧)، والملخص في الجدل (١/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) لمع الأدلة ص ١٢٧.

والثاني: « أن يذكر الأقسام التي يجوز أن يتعلق الحكم بها ، فيبطلها إلا الذي يتعلق به الحكم من جهته ، فيصحِّح قوله »(١).

#### مثاله:

أن يستدل البصريون الذين يذهبون إلى أنَّ ناصب المستثنى في نحو (قام القوم إلا زيدًا) هو الفعل المتقدم بواسطة (إلا) على من خالفهم من الكوفيين وبعض البصريين، فيقولوا:

( نصب المستثنى في نحو ( قام القوم إلا زيدًا ) لا يخلو :

- إما أن يكون بالفعل المتقدم بتقوية ( إلا ) .
- وإما أن يكون بـ ( إلا ) ؛ لأنها بمعنى ( أستثنى ) .
- وإما أن يكون بـ ( إلا ) ؛ لأنها مركبة من ( إنْ ) و ( لا ) .
  - وإما أن يكون ؛ لأن التقدير فيه ( إلا أنَّ زيدًا لم يقم ) :

أ. بطل أن يكون العامل هو (إلا) بمعنى (أستثني)، وذلك لأنه لو كان كذلك لوجب أن ينصب المستثنى في النفي كما يجب في الإيجاب لأنه في النفي بمعنى (أستثني) كما هو في الإيجاب.

ب. وبطل أن يكون العامل هو (إلا)؛ لأنها مركبة من (إنَّ) المخففة، و (لا)؛ لأن الحرف إذا ركِّب مع حرف غيره، خرج كلُّ واحدٍ منها عن حكمه وثبت له بالتركيب حكم لم يكن في حالة الإفراد.

<sup>(</sup>۱) لمع الأدلة ص ١٢٨ ، وينظر من قبل في : اللمع في أصول الفقه ص ٢١١ ، وشرحه (٢/ ٨١٨)، والملخص في الجدل (١/ ٨٧).

ج. وبطل أن يكون المستثنى إنها نصب لأن تأويله (قام القوم إلا أنَّ زيدًا لم يقم)؛ لأن اسم (إنَّ) وخبرها في تقدير اسم مفرد منصوب، فلابد من أن يقدر له ناصب، وهذا عين ما وقع فيه الخلاف.

وإذا بطلت هذه المذاهب الثلاثة ، وجب أن يكون ناصب المستثنى هو الفعل المتقدم بتقوية (إلا) (١).

#### ٢. الاستدلال بالأولى:

« وهو أن يبيِّن في الفرع المعنى الذي تعلَّق به الحكم في الأصل وزيادة (7).

#### مثاله:

أن يستدلّ مستدل على أن أسماء الإشارة إنها بنيت لتضمنها معنى الحرف، فيقول:

« أجمعنا على أن الاسم يبنى إذ تضمن معنى حرف منطوق به ، وإذا بني الاسم لتضمن معنى حرف منطوق به ؛ فلأن تبنى أسماء الإشارة لتضمنها معنى حرف غير منطوق به كان ذلك من طريق الأولى » (٣) .

## ٣. الاستدلال ببيان العلة:

#### وقد قسمه أبو البركات إلى قسمين:

الأول: أن تُبيَّنَ علة الحكم في موضع الإجماع ويُسْتَدلَّ بوجودها في موضع الخلاف ؛ ليوجد الحكم (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر لمع الأدلة ص ١٢٨ – ١٣١ ، وقد اختصرته لأن مرادي هنا التمثيل لا دراسة المسألة ، وهو مفصل هناك تفصيلًا وافيًا .

<sup>(</sup>٢) لمع الأدلة ص ١٣١ ، وينظر ذلك من قبل في : اللمع في أصول الفقه ص ٢١٠ ، وشرحه (٢/ ٨١٦ ، ٨١٧ ) ، والملخص في الجدل (١/ ٨٦) ، وينظر : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٧، ٢٠٠-٢١٠ . (٣) لمع الأدلة ص ١٣١ ، ١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : السابق ص ١٣٢ ، وينظر هـذا مـن قبـل في : اللمـع في أصـول الفقـه ص ٢١٠ ، وشرحـه (٢ / ٨١٥ )، والملخص في الجدل ( ١ / ٩٣ ). وينظر أيضًا: المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٨ ، ٢٩ .

#### مثاله:

أن يستدل الكسائي ومن تابعه على جواز إعمال اسم الفاعل المجرد من ( أل ) إذا كان بمعنى الماضي ، فيقولوا :

(إنها عمل اسم الفاعل في محل الإجماع ، أي : حين يكون بمعنى الحال والاستقبال : لجريانه على حركة الفعل وسكونه ، وهذا جارٍ على حركة الفعل وسكونه فوجب أن يكون عاملًا) (١).

الثاني: أن تُبيَّن علة الحكم في موضع الإجماع ثم يستدلُّ بعدمها في موضع الخلاف ليعدم الحكم (٢).

#### مثاله:

أن يستدل الكوفيون على وجوب إهمال ( إنَّ ) إذا خففت ، فيقولوا :

(إنها عملت (إنَّ) النصب في اسمها في محل الإجماع ، وهو حين تكون مثقَّلَة ؛ لشبهها بالفعل ، وقد زال هذا الشبه بالتخفيف ، فوجب ألا تعمل ) (٣) .

# الاستدلال بالأصول<sup>(٤)</sup>:

قال أبو البركات:

« وأما الاستدلال بالأصول فمثل أن يُسْتَدل على إبطال مذهب من ذهب إلى أن رفع الفعل المضارع إنها كان لسلامته من العوامل الناصبة والجازمة:

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ١٣٢ ، وينظر هذا من قبل في : شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨١٦) ، والملخص في الجدل (١/ ٩٣) ، وينظر أيضًا : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٨ ، ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: لمع الأدلة ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) السابق ص ١٣٢ ، وينظر : شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨٢١)، والملخص في الجدل (١/ ٩٤). وينظر أيضًا : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٩ .

بأن ما ذهب إليه يؤدي إلى خلاف الأصول ؛ لأنه يؤدي إلى أن يكون الرفع بعد النصب والجزم ، وهذا خلاف الأصول ؛ لأن الأصول تدلُّ على أن الرفع قبل النصب والجزم » (١) .

#### ٥. الاستدلال بالعكس:

قال السيوطي: « قال ابن الأنباري : أعلم أن أنواع الاستدلال كثيرة لا تحصر - ، منها : الاستدلال بالعكس ؛ كأن يقول :

لو كان نصب الظرف في خبر المبتدأب ( الخلاف ) لكان ينبغي أن يكون الأول منصوبًا ؟ لأن ( الخلاف ) لا يكون من واحد وإنها يكون من اثنين .

فلو كان ( الخلاف ) موجبًا للنصب في الثاني لكان موجبًا للنصب في الأول ؛ فلم الم يكن الأول منصوبًا دلَّ على أن ( الخلاف ) لا يكون موجبًا للنصب في الثاني »(٢).

### سادسًا: حكم الاستدلال بالاستحسان:

ناقش أبو البركات حكم الاستدلال بالاستحسان ، وخلاصة ما ذكره فيه مسألتان هما:

١. أن العلماء اختلفوا في تفسير هذا الوجه من الاستدلال على ثلاثة أقوال:

- فمنهم من قال : الاستحسان هو ما يستحسنه الإنسان من الأحكام ، من غير دليل .

(٢) الاقتراح ص ١١٥ . وينظر (الاستدلال بالعكس) في : اللمع في أصول الفقه ص ٢١١ ، وشرحه (٢) الاقتراح ص ١١٥ ) ، والملخص في الجدل (١/ ٨٩ – ٩٢) ، وينظر أيضًا : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٩ .

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٣٢ ، ١٣٣ .

- ومنهم من قال: الاستحسان هو ترك قياس الأصول لدليل.
- ومنهم من قال: الاستحسان هو تخصيص العلة وعدم اشتراط الطرد فيها؛ وهذا يعني جواز تخلفها عن الحكم (١).
- ٢. أن العلماء اختلفوا في الأخذ به ، فذهب بعضهم إلى أنه غير مأخوذ به ، لما فيه من التحكم وترك القياس ، وذهب بعضهم إلى جواز الأخذ به .

وقد ذهب أبو البركات إلى منع الأخذ به مطلقًا ، فهو بمعانيه الثلاثة عنده في المنع سواء (٢).

## سابعًا : على من يجب الاستدلال : على النافي أم المثبت ؟

خلاصة ما ذكره أبو البركات في هذا المبحث مسألتان ، هما :

- ان النافي يلزمه الدليل كما أن المثبت يلزمه الدليل ؛ لأنه كما لا يكون الحكم بالإثبات إلا عن دليل ،
   عن دليل ؛ فإنه لا يكون الحكم بالنفى إلا عن دليل (٣) .
- ٢. إذا كان الحكم الذي نفاه النافي دون دليل ، من الأحكام الرئيسة التي لو كانت ثابتة لم يَخْفَ الدليل على ثبوتها ، جاز له أن يستدل على نفيه بعدم وجود دليل على ثبوته (٤).

(۱) ينظر: لمع الأدلة ص ١٣٣، ١٣٣، وينظر من قبل في : اللمع في أصول الفقه ص ٢٤٤، وشرحه (١) ينظر : لمع الأدلة ص ٩٢٠).

(٢) ينظر: لمع الأدلة ص ١٣٤، وينظر أيضًا ص ١٣٢، ١٣٣، والإغراب ص ٦٢، وينظر في ذلك: اللمع في أصول الفقه ص ٢٤٤، ٢٤٥، وشرحه (٢/ ٩٧١ – ٩٧٤).

(٣) ينظر: لمع الأدلة ص ١٤٢ ، وينظر في ذلك: اللمع في أصول الفقه ص ٢٤٨ ، وشرحه (٢/ ٩٩٥ - ٩٩٥) . والملخص في الجدل (١/ ١١٥ – ١١٥).

(٤) ينظر : لمع الأدلة ص ١٤٢ ، وينظر في ذلك : شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٩٩٥، ٩٩٥)، والملخص في الجدل (١/ ١١٠، ١١١). ومثال ذلك أنه لو قال قائل: (أنفي وجود قسم رابع من أقسام الكلم)، فقيل له: ما دليلك ؟ لجاز له أن يقول: دليلي على ذلك أنه لو كان للكلم قسم رابع لوجدنا عليه دليلًا من كلام العرب مع كثرة البحث وشدة الفحص، فلما عدم الدليل عليه، دل عدم دليله على انتفائه (۱).

# ثامنًا: حلّ شبه تورد على القياس:

ذكر أبو البركات ثلاث شبه من الشبه التي أوردها منكرو القياس ، ثم حلها ورفع الإشكال عنها ؛ وهذا بيان ذلك ملخصًا :

# الشبهة الأولى :

أنه لو جاز حمل الشيء على الشيء لأنه يشبهه ، لما كان حمل أحدهما على الآخر بأولى من صاحبه (۲) ، فها معنى أن يُجْعَل الحمل لـ (الاسم) مثلًا على (الحرف) في (حكم البناء) حين يشبهه ، ولا يجعل هذا الحمل لـ (الحرف) على (الاسم) في حكم (الإعراب) لوجود هذا الشبه ؟! (٣)

### حلها:

أنَّ الذي يحمل على الآخر هو الخارج عن أصله ؛ فالمحمول هو الخارج عن أصله ، والمحمول على الآخر هو الخارج أضعف فكان فرعًا ، والباقي قوي فكان أصلا .

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق ص ١٠٠ ، وقريب من هذه الشبهة ما جاء في : شرح اللمع في أصول الفقه (٢ / ٧٥٧ ، ٧٥٨ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٠ .

ولأجل ذلك كان (الاسم المبني) هو المحمول على (الحرف) لا العكس ؛ لأن (الاسم المبني) هو الذي خرج عما اطرد في بابه (الأسماء) من عدم مشابهتها للحرف لا لفظًا ولا معنى ، فلما خرج عن هذا الأصل وابتعد عنه بقربه من (الحرف) ألحق به فبني .

في حين أن الحرف لم يخرج عن بابه ( الحروف ) بل هو باق في مكانه ، والاسم هو الذي أشبهه واقترب منه (١) .

### الشبهة الثانية:

أنه ما من شيء يشبه شيئًا من وجه إلا ويفارقه من وجه آخر ، في المعنى أن يراعى وجه المشابهة فيجرى القياس ، ولا يراعى وجه المفارقة فيمتنع ؟! (٢)

ما معنى أن يلحق (ما لم يسم فاعله) مثلًا بـ (الفاعل) في (حكم الرفع) مراعاة لما بينهما من المشابهة، ولا يفارقه في هذا الحكم لما بينهما من الاختلاف؟! (٣)

#### حلها :

أنَّ الضابط في ذلك هو تحديد محلّ الشبه ، فإن كان ( المحمول ) أشبه ( المحمول عليه ) في ( المعنى الخاص ) الذي استحقَّ به ( المحمول عليه ) حكمه ، فإنه يلحق به في الحكم ؛ لاشتراكهما في ( المعنى الخاص ) الذي هو موجب الحكم ومناطه والباعث

(٢) ينظر: السابق ص ١٠١، ١٠١، وتنظر هذه الشبهة من قبل في: شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ١٠٨)، وينظر فيه (٢/ ٨١٤)، والملخص في الجدل (٢/ ٥٩٥).

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠١ – ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠١، ١٠١.

عليه ؛ فأما إن كانت المشابهة واقعة خارج ذلك ( المعنى الخاص ) المستجلِبِ للحكم فإنه لا ينبني عليها قياس .

وكذلك (المفارقة) إن كانت واقعة في ذلك (المعنى) الذي يتعلق الحكم به ، فلا قياس ؛ وإن كانت المفارقة في غيره ، فلا أثر لهذه المفارقة في القياس (١).

### وبيان ذلك:

أن (الفاعل) مثلًا استحق (حكم الرفع)ب(معنى الإسناد) الذي فيه، فلم أشبهه (ما لم يسم فاعله) في هذا المعنى النحوي الخاص فكان مسندًا مثله، استحقَّ الحكم المناط بهذا المعنى فرفع مثله؛ ولا تأثير لأي مفارقة بينهم خارج هذا المعنى (٢).

#### الشبهة الثالثة:

أنَّ القياس لو كان جائزًا لأدى إلى اجتهاع أحكام مختلفة في موضع واحد في حال واحدة ، وذلك محال .

وذلك أن (الفرع) قد يأخذ شبهًا من أصلين مختلفين في الحكم، فلو حمل (الفرع) على كـل واحدٍ منهمًا ، لجُمِعَ فيه بين حكمين متناقضين ، وذلك لا يجوز (٣).

ف (أَنْ) المخففة من الثقيلة المصدرية مثلًا دائرة بين أصلين ، فهي تشبه (أنَّ) الثقيلة العاملة من وجه ، وتشبه (ما) المصدرية غير العاملة من وجه ؛ فلو حملت على

<sup>(</sup>۱) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٤، ١٠٤، وينظر هذا الحل لهذه الشبهة في : شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٧٨٤)، وينظر فيه (٢/ ٨١٤)، والملخص في الجدل (٢/ ٥٩٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٤، ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ص ١٠١ ، وتنظر هذه الشبهة في : شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٧٦٦).

كل منهم لما بينه وبينها من الشبه ، لوجب أن تكون عاملة وغير عاملة في حال واحدة ، وذلك محال!! (١)

## حلها:

أن ( الفرع ) إذا دار بين أصلين حمل على الذي هو أقوى شبهًا به وأكثره ؛ لأنه لا يتصور تساويها من كل وجه ، بل لابد أن يزيد شبه الفرع بأحدهما عن شبهه بالآخر(٢).

ولأجل ذلك حملت (أنَّ) المخففة على (أنَّ) الثقيلة فعملت؛ لأنها تشبهها في لفظها ومعناها، في حين أنها لا تشبه (ما) إلا في معنى (المصدرية) فحسب (٣).

### تاسعًا : طرائق الاعتراض على القياس :

ذكر أبو البركات أن الاعتراض على الاستدلال بالقياس يكون من سبعة أوجه، هي :

- ١. فساد الاعتبار.
- ٢. فساد الوضع .
- ٣. القول بالموجب.
  - ٤. منع العلة .

(١) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠١.

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق ص ١٠٤ ، ١٠٥ ، وينظر هذا الحل لهذه الشبهة من قبل في : شرح اللمع في أصول الفقه (٢) ينظر (٢/ ٧٦٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٥، ١٠٥.

- ٥. المطالبة بتصحيح العلة.
  - ٦. النقض.
  - ٧. المعارضة.

وقد عرف كل وجه من هذه الأوجه ، ومثَّل له وبين كيف يجاب عنه (١).

# عاشرًا: طرائق الترجيح بين الأقيسة المتعارضة:

إذا تعارض قياسان أخذ بأرجحها ، ويكون الترجيح بينهما بأحد أمرين ، هما :

١. أن يكون أحدهما موافقًا لدليل نقلي ، والآخر مخالفًا له ، فيقدم الموافق على المخالف .

٢. أن يكون أحدهما موافقًا لدليل عقلي ، والآخر مخالفًا له ، فيقدم الموافق أيضًا (٢).

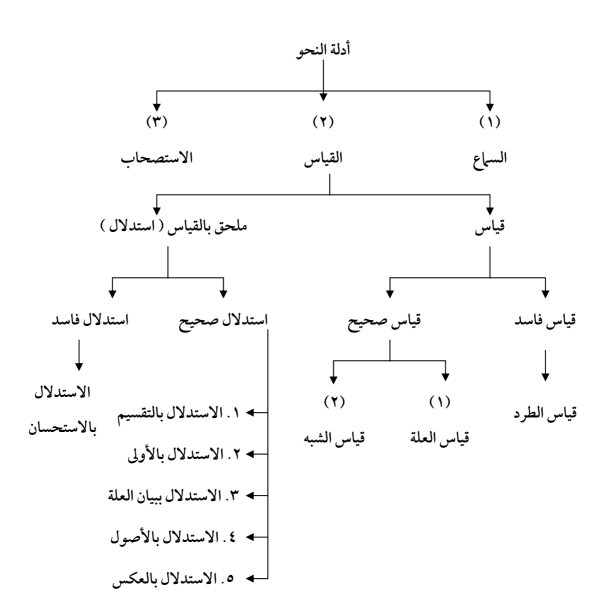
كانت هذه هي صورة (أدلة النحو) في ذهن أبي البركات، وما ذكره خلال استعراضها من مذاهب اختارها في أحكام الاستدلال بها والاعتراض عليها.

وحتى تتجلى هذه الصورة في إطار كلِّي واحد ، سأجمعها في الشجرة التالية ، مركزًا

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإغراب ص ٥٤ – ٦٢ ، ولمع الأدلة ص ١٣٥ ، ١٣٦ ، وينظر في هذه الأوجه من الاعتراض على القياس على التوالي: الملخص في الجدل (٢/ ٧١٧ ، ٧٢٧ ، ٦٤٦ ، ٦٢٢ ، ٦٢٩ ، ٥٥٧) وما بعد كل صفحة منها ، وينظر أيضًا: المعونة في الجدل ص ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٢٤٢ ، ٢٣٢ ، ٢٣٤ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، ٢٤٢ ، وما بعد كل صفحة منها .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإغراب ص ٦٧، ٦٨، ولمع الأدلة ص ١٣٨ – ١٤٠، وينظر في ذلك الملخص في الجدل (٢) . (٢/ ٨٧٠)، والمعونة في الجدل ص ٢٨٣.

فيها على تفريعات القياس ؛ لأنها هي محط اهتمامي في هذه الرسالة . وسوف أكشف في المبحث القادم عن تصور أبي البركات هذا من أين جاء ؟! .



(أدلة النحو كما يراها أبو البركات الأنباري)

#### المبحث الثالث

## أثر أصول الفقه الشافعي في هذا التصور

أبو البركات الأنباري من فقهاء الشافعية ، فقد ترجم له ابن السبكي في طبقاتهم بين فقهائها ، وذكر مصنفاته في المذهب الشافعي ، فقال : « ومن تصانيفه في المذهب : ( هداية الذاهب في معرفة المذاهب ) و ( بداية الهداية ) »(١) .

وقد تخرَّج في المدرسة النظامية ببغداد ، التي أسَّسها الوزير نظام الملك السلجوقي (ت: ٤٨٥هـ) ؛ لإحياء المذهب السني عامة والشافعي خاصة ، وقد جاء في وثيقة هذه المدرسة « أنها وقف على أصحاب الشافعي أصلًا وفرعًا ، وكذلك شرط في المدرِّس الذي يكون بها ، والواعظ الذي يعظ بها ، ومتولي الكتب »(٢).

وقد تلقى أبو البركات الفقه على مذهب الإمام الشافعي في هذه المدرسة على يد الإمام أبي منصور الرزَّاز (ت: ٥٣٩هـ): «حتى برع، وحصَّل طرفًا صالحًا من الخلاف »(٣)، و « برع في مذهب الشافعي »(٤).

وقد تخرَّج أبو البركات في المدرسة النظامية الشافعية هذه ، ثم صار معيدًا بها ، ثم تصدَّر للوعظ بها ، ولتدريس النحو واللغة ، مكان شيخه ابن الشجري بعد وفاته سنة ( ٢٤٥هـ) (٥) .

<sup>(</sup>۱) طبقات الشافعية الكبرى (٧/ ١٥٦)، وينظر الحديث عن مصير هذين الكتابين فيها مضى في الحاشية (٢) طبقات الشافعية الكبرى (٣) من الكبرى (٣) ص

<sup>(</sup>٢) المنتظم (٦/ ٢٦).

<sup>(</sup>٣) بغية الوعاة (٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>٤) السابق.

<sup>(</sup>٥) السابق.

وليس جديدًا أن أقرِّر هنا أن لأصول الفقه أثرًا واضحًا في أصول النحو عند أبي البركات وغيره ممن كتب في الأصول ، فهذا أمرٌ قد قرَّره أبو البركات نفسه ووعاه ، فقد قال عن هذين العلمين : « إنَّ بينهما من المناسبة مالا يخفى ؛ لأن النحو معقول من منقول ، كما أن الفقه معقول من منقول ، ويعلم حقيقة هذا أرباب المعرفة بهما »(١).

ولاشك أن أبا البركات من سادات أرباب المعرفة بالفقه والنحو وأصولها ، وليس كشفًا علميًّا أن يشهر ذلك عنه ، فقد حضر نحويًا في الفقه ، فقيهًا في النحو ، بشكل واضح فيها كتب ، وأفاد من فقهه في نحوه ، ومن نحوه في فقهه ؛ وألَّفَ بينها بكل وعي واقتدار « فأبو البركات لا يعوزه الذكاء والفطنة ؛ ولهذا جمع بينها جمعًا غنيًّا في معظم كتبه »(١) وقد ذكر له بعض مفهرسي الكتب كتابًا لا يزال مفقودًا اسمه ( الفصول في معرفة الأصول ) ذكروا أنه « كتاب في النحو ذكر فيه أوضاع الأصول المشابهة لأصول الفقه »(٣).

وقد كتب كثير من الباحثين عن هذا التقارب بين هذين العلمين عامة ، وعن تأثُّر أبي البركات خاصة بأصول الفقه فيها كتبه في أصول النحو<sup>(1)</sup>.

(١) نزهة الألباء ص٧٦.

(٢) الخلاف النحوي ص ١٠٤.

(٣) كشف الظنون (٢/ ١٢٧٢)، وهدية العارفين (١/ ٥٢٠).

وهذا ليس بجديد كما قلت.

ولكن الجديد الذي أضيفه هنا ، ولم أرّ أحدًا تنبه إليه من قبل ، لا ممن درسوا شخصية أبي بركات ، ولا ممن درسوا فكره أو أصول النحو عنده = هو أن أبا البركات كان متأثّرًا أبلغ التأثّر وأكبره بشيخ الشافعية والفقهاء جميعًا في عصره ، الإمام أبي إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي (ت: ٤٧٦هـ) ، فإن أبا البركات وإن كان قد ولد سنة (١٣هـ) أي بعد وفاة أبي إسحاق بسبع وثلاثين سنة ؛ فإنه قد ثبت لديّ بها لا يدع مجالًا للشك أنه قد احتذى حذو هذا الإمام ، وتتلمذ على كتبه ، وتبعه في مذهبه في الفقه والأصول والجدل ، وأفاد إفادة مباشرة من أفكاره وآرائه ومذاهبه وتفريعاته وطريقة تأليفه ، ووظف ذلك كله فيها كتبه في اللغة والنحو والصرف .

ولا عجب في أن ينحاز أبو البركات في تكوينه العلمي والفكري والمنهجي إلى هذا الإمام ، ولا غرابة في أن ينقطع إليه ، ويفنى فيه ، ويسير على خطاه ، متعمّدا وقوع حافره على حافره دون غيره من علماء عصره والعصر الذي قبله ، فأبو إسحاق الشيرازي هو شيخ المدرسة النظامية البغدادية الأكبر ، فقد أسّسها صديقه نظام الملك السلجوقي وأسند إليه أستاذيتها وإدارتها عام 0.0 هه ، وهو ، كما قال النووي : « ممّن أطبق الناس على فضله ، وسعة علمه ، وحسن سمته ، وصلاحه ، مع القبول التام عند الخاص والعام 0.0 ، وهو ، كما قال الموفّق الحنفي « إمام المؤمنين في الفقهاء 0.0 ، وهو ، كما قال تلميذه كما قال معاصره الماوردي « لو رآه الشافعي لتجمّل به 0.0 ، وهو ، كما قال تلميذه الشاشي « حجة الله على أئمة العصر 0.0

<sup>(</sup>١) ينظر: اللمع في أصول الفقه، قسم الدراسة، ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعونة في الجدل، قسم الدراسة، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق .

<sup>(</sup>٤) ينظر : طبقات الشافعية الكبرى (٤/ ٢٢٩).

هذا في الفقه ، فأما في الجدل فإن العلماء قد أطبقوا على أن أبا إسحاق هو «ملكه الآخذ بزمامه ، وإمامه إذا أتى كلُّ واحد بإمامه »(١) ، وأنه كان «غضنفرًا في المناظرة لا يصطلى له بنار »(١) وقد بلغ من فصاحته ، وهو ينافح عن مذهب أهل السنة والجماعة والجماعة ، وحدة ذهنه ، واتقاد ذكائه ، وحضور بديهته ، وقوة حجته ، وظهوره بتوفيق الله له على خصومه ، أنَّ سلَّارًا العقيلي ، وهو أوحد شعراء عصره ، شبَّه سيفه في مضائه وصرامته بلسان أبي إسحاق ، فقال :

كفاني إذا عَنَّ الحوادثُ صارمٌ [ يُنَوِّلني ] المامول بالإِثْرِ والأثرر والأثرر والأثرر والأثرري في الرقاب كأنه لسان أبي إسحاق في مجلس النظر (٣)

هذا في الجدل ، فأما في صلاحه وزهده وحسن خلقه ، وسعة أدبه ، فقد كان زاهدًا عابدًا ، وكان كما قال ابن خلكان « في غاية الورع والتشدد في الدين ، ومحاسنه أكثر من أن تحصر » (٤) ، وكان ، كما يذكر ابن الجزري « طلق الوجه ، دائم البشر ، مليح المحاورة » وله أشعار ، هي عند من يعرف الشعر ، من أشرف الشعر وأعذبه وأغناه ، من ذلك قوله ، وما أعجب قوله ، يعزي في وفاة ابن لأحد العلماء غرق في الماء :

نِهِ فَلانَ له في صورةِ الماءِ جانبُهُ. توفي في الماءِ المذي أنَا شارِبُه (٢)

غريت لله ، لا أنساه دهري فإنه

<sup>(</sup>۱) ينظر : طبقات الشافعية الكبرى ( $\xi$ ) .

<sup>(</sup>٢) السابق (٤/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) المنتظم (٩/٧).

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان (١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٥) المنتظم (٩/٧).

<sup>(7)</sup> طبقات الشافعية الكبرى (3/70) .

ولا عجب فيمن كان هذا شأنه أن يكثر أتباعه وطلابه ، وأن تنتشر مصنفاته ، وتحسن ، وتُعَظَّم ؛ « لحسن نيته وقصده »(١) ، وأن يكون في طلابه أئمة كبار كأبي الوليد الباجي ، وابن عقيل الحنبلي ، وأبي بكر الشاشي وغيرهم (٢) .

ولا غرابة في أن يمتد الرجل إلى ما بعد عصره في العراق عامة ، وفي المدرسة النظامية خاصة ، وإلى أبي البركات الفقيه الأصولي الشافعي العراقي ، الطالب في المدرسة النظامية فالمعيد فالأستاذ بها .

ولأن الذي يهمني هنا ، بعد هذا هو إثبات تأثر أبي البركات بالإمام الشيرازي فيها كتبه في الجدل النحوي ، فإني سأتحدث عن هذا الأثر في فرعين من فروع هذا العلم هما (علم الخلاف ، وعلم أصول النحو) ، لبروز هذا الأثر وظهوره فيهما ، وقد قدَّمت ملخصًا وافيًا لما كتبه أبو البركات في هذين العلمين ، فيها سبق :

# أ. علم الخلاف النحوي:

سيِّد كتب الخلاف النحوي ، هـ و كتاب الإنصاف لأبي البركات ، وقد قال في مقدمته : « إن جماعة من الفقهاء المتأدبين ، والأدباء المتفقهين ، المستغلين عليَّ بعلم العربية ، بالمدرسة النظامية ، ... سألوني أن ألخص لهم كتابًا لطيفًا ، يشتمل على مشاهير المسائل الخلافية بين نحويِّي البصرة والكوفة ، على ترتيب المسائل الخلافية بين الشافعي وأبي حنيفة ، ليكون أول كتاب صنف في علم العربية على هذا الترتيب ، وألِّفَ على هذا الأسلوب ... »(٣).

<sup>(</sup>١) المنتظم (٩/٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر : المعونة في الجدل ، قسم الدراسة ، ص ٣١ – ٣٥ .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (١/٥).

وقد استوقفني قوله (على ترتيب المسائل الخلافية بين الشافعي وأبي حنيفة) ؛ لأن السياق يدلُّ على وجود كتاب في هذا الخلاف ، وأن طلاب أبي البركات قد استحسنوا ترتيبه في الخلاف الفقهي ، واقترحوا على شيخهم أن يؤلف لهم كتابًا في الخلاف النحوي ، يحذو فيه حذوه ، ويتبع ترتيبه .

وقد بحثت طويلًا عن هذا الكتاب الفقهي الذي أعجب به طلاب النظامية ، واقتدى أبو البركات به في تأليف كتابه الإنصاف ، فاستقرَّ الأمر عندي على أنه لن يخرج عن أحد كتابين ، هما :

# ١. كتاب ( النكت في المسائل المختلف فيها بين الشافعي وأبي حنيفة ) ،

لأبي إسحاق الشيرازي، وقد حقِّق ما سلم منه في خمس رسائل علمية (١) بكلية الشريعة بجامعة أم القرى؛ وقد وقفت عليه وتأمّلت أسلوبه فوجدت شبهًا عظيمًا بينه وبين الإنصاف في الترتيب وطريقة البحث والتناول؛ فقد «كان المصنِّف يبدأ بعرض المسألة المختلف فيها، مبينًا رأي الشافعية فيها، فإن كان مذهبهم فيه اختلاف ذكره، ثم يذكر رأي الحنفية، ثم يذكر الأدلة على تقرير مذهبه معتمدًا على الأدلة النقلية من الكتاب والسنة، ثم يعقبها بالأدلة العقلية، وكان يحتجُّ للشافعي على مذهبه بقوله (لنا)، ثم يذكر حجة أبي حنيفة بقوله (قالوا) أو (احتجوا)، أو (فإن قيل)؛ ويورد اعتراضاتهم ثم يقوم بالرد عليها (١).

Y. كتاب ( التنقيح في مسائل الترجيح بين الشافعي وأبي حنيفة ) لأبي البركات الأنباري نفسه ، الذي ذكره في كتابه ( البيان في غريب إعراب القرآن ) عند قول على

<sup>(</sup>١) تنظر معلوماتها في فهرس المصادر .

<sup>(</sup>٢) ينظر : النكت في المسائل المختلف فيها بين الشافعي وأبي حنيفة ، من مسائل لتطوع إلى الاعتكاف ص ٥١ .

## ﴿ وَلَا نَقُرَ بُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ [ البقرة : ٢٢٢ ] ، حيث قال :

« قُرِئ بتشديد الطاء و تخفيفها ، فمن قرأ بالتشديد أراد : حتى يغتلسن .... ، ومن قرأ بالتخفيف أراد : ينقطع دمهن .

وعلى هاتين القراءتين ينبني الخلاف بين الشافعي وأبي حنيفة في جواز وطء الحائض إذا انقطع دمها [ لإثر ] الحيض قبل الغسل ، فأجازه أبو حنيفة وأباه الشافعي .

وقد بينًا ذلك مستوفى في كتابنا الموسوم بـ ( التنقيح في مسائل الترجيح بين الشافعي وأبي حنيفة ) رحمة الله عليهم اللهم الله عليهم اللهم ا

وهذا الكتاب من كتب الأنباري المفقودة ، والذي يغلب على ظني ، والله تعالى أعلم ، أن أبا البركات قد لخص في هذا الكتاب كتاب أبي إسحاق الشيرازي السابق ( النكت ) فهو كتاب كبير جدًّا ، وأنه سار في تلخيصه له على ترتيب الشيرازي فيه ، وقد بينته قبل قليل ؛ وأن هذا التلخيص يسَّر على طلاب النظامية مسائل الخلاف الفقهي ، فسألوه أن يلخص لهم على غراره في إيجازه وترتيبه كتابًا في الخلاف النحوي ، حتى يجتمع لهم استيعاب الخلاف في العلمين ؛ لأنهم كما قال عنهم أبو البركات فقهاء أدباء ، ( والنحو والصرف واللغة والجدل وأصول النحو ) داخلة عنده في مسمى ( الأدب ) كما نص هو على ذلك (٢) .

<sup>(</sup>١) البيان (١/ ١٥٤، ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: نزهة الألباء ص ٧٦.

وسواء كان الكتاب الذي اهتدى به أبو البركات في تأليف كتابه الإنصاف هو كتاب (النكت) لأبي إسحاق الشيرازي، أم (التنقيح) لأبي البركات، فإن الفضل في الحالين لأبي إسحاق، فهو الأصل الذي عاد أبو البركات في كتابيه إليه.

ولا يبعد عندي ، والعلم عند الله ، أن هذه المطالبة من طلاب النظامية بتأليف كتاب في الخلاف النحوي على غرار كتاب ( النكت ) في الخلاف الفقهي للشيرازي قد بدأت مبكرة في أيام تولي ابن الشجري تدريس علوم العربية بالمدرسة النظامية ، وأن ابن الشجري أجابهم إلى ذلك فعقد لهم مجلسين أحدهما ذكر فيه الخلاف في ( أَفْعَل ) التعجب ، والثاني ذكر فيه الخلاف في ( نعم وبئس ) (1) ، ثم لم يكمل ذلك .

فلما جلس أبو البركات في منصب شيخه بعد وفاته ، وألَّف كتابه ( التنقيح ) ، جَدَّد الطلبة هذا السؤال بين يديه ، فأجابهم فصنف الإنصاف وضمّنه ما سبقه إليه شيخه ابن الشجري في المسألتين المذكورتين ، فحصل التقارب الشديد فيهما بين كلامه وكلام شيخه (٢).

# ب. علم أصول النحو:

ليس لأبي البركات فيها كتبه في أصول النحو في رسالتيه ( الإغراب في جدل الإعراب) و ( لمع الأدلة ) سوى الأمثلة النحوية والصرفية التي مثَّل بها على ما فيهها من أحكام وأقسام، وأما ما عدا هذه الأمثلة فهو مأخوذ كها هو من خمسة كتب لأبي إسحاق

<sup>(</sup>١) ينظر : أمالي ابن الشجري (٢/ ٣٨١ - ٤٢٢).

<sup>(</sup>٢) ولذلك اتهمه محقق الأمالي بأنه أغار على كلام شيخه ، واستاق حججه وشواهده في هاتين المسألتين . ينظر: قسم الدراسة في الأمالي (١/ ١٥٧) ، وينظر أيضًا (٢/ ٣٨١: الحاشية (٢) ، و و (٢/ ٤٠٤) الحاشية (٢) أيضًا .

## الشيرازي ، هي:

- ١. اللمع في أصول الفقه.
- ٢. شرح اللمع ، المسمى ( الوصول إلى معرفة الأصول )
  - ٣. الملخص في الجدل.
    - ٤. المعونة في الجدل.
  - ٥. التبصرة في أصول الفقه.

وقد عرضتُ في المبحث السابق صورة وافية لجميع ما كتبه أبو البركات في أصول النحو ، وقمت بتوثيق جميع تفصيلاته من رسالتيه ( الإغراب ) و ( لمع الأدلة ) وموضع كلّ جزئية منها في كتب الشيرازي الخمسة السابقة ، كما هو واضح في حواشي المبحث السابق .

والحقُّ أنَّ هذا الحكم الذي وصلت إليه لم ينبنِ عندي على وجود المباحث نفسها عند الرجلين فحسب ، بل لما هو أعمق من ذلك بكثير ؛ إذ وجدت عشرة مظاهر من الشبه بين مؤلفات الرجلين ، تدلُّ مجتمعةً دلالة قاطعة على أن أبا البركات استلَّ كلَّ ما كتبه في أصول النحو من كتب الشيرازي السابقة كما هي ، ثم استبدل بالأمثلة الفقهية التي فيها أمثلة من النحو والصرف .

#### وهذا بيان تلك المظاهر العشرة وتفصيلها:

1. أن أبا البركات أسقط الإجماع من أدلة النحو، ليس لأنه يـذهب إلى أن ( الإجماع) لـيس حجة، كما ظنَّ السيوطي، بل لأنه علم أنَّ ( الإجماع) لا يستقلُّ بنفسه، بل لا بُدَّ أن يكون مستندًا إلى دليل من نص أو استنباط وقد مضى ذكر ذلك (١).

<sup>(</sup>١) ص ٥١ من هذا البحث.

وهذا أمرٌ وضَّحه الشيرازي وجلاه ، وذكره في غير موضع ، وشدَّد عليه ، ونبه إليه ، من ذلك قوله : « الإجماع إنها ينعقد عن دليل من نص أو استنباط ، وأهله مأمورون بطلب ذلك الدليل ، ودواعيهم متوفرة في الاجتهاد في إصابته ، فصحَّ اتفاقهم على إدراكه ، والاجتهاع على موجبه »(١) .

وقوله أيضًا: «اعلم أن (الإجماع) لا ينعقد إلا عن دليل، فإذا رأينا إجماعهم على حكم علمنا أن هناك دليلًا جمعهم، سواء عرفنا ذلك الدليل أو لم نعرفه »(٢).

٢. أن أبا البركات عدَّ (استصحاب الحال) من أدلة النحو، ونص على أنه وإن كان ضعيفًا فإنه من الأدلة المعتبرة، وحكم بأنه لا يصار إليه إلا عند انعدام الدليل، ونقل الاستدلال به في نحو عشر مسائل، وسيأتي ذلك كله مفصلًا بإذن الله (٣).

وقد فعل أبو إسحاق الشيرازي كلّ ذلك من قبل ، مع تقارب في العبارة بينها . واللافت للنظر أن هذا (الاستصحاب) الذي تحدث عنه أبو البركات ، وأجازه ، واستدلّ به ، كله من (الاستصحاب العقلي) ، وإن لم ينص على ذلك ، و (الاستصحاب العقلي) هو الاستصحاب الجائز عند الشيرازي ، فهو يقسم الاستصحاب إلى قسمين ، أحدهما جائز وهو (استصحاب حال العقل) ، والآخر فاسد وهو (استصحاب حال العقل) ، والآخر فاسد وهو (استصحاب ما الإجماع) ، فأخذ عنه أبو البركات القسم الجائز، فأجازه ، وإن لم ينقل هذه القسمة عنه .

٣. أنَّ جميع التقسيمات التي أوردها أبو البركات مطابقة تمامًا لتقسيمات أبي إسحاق

<sup>(</sup>١) اللمع في أصول الفقه ص ١٧٩ ، وشرحه (٢/ ٦٦٦).

<sup>(</sup>٢) اللمع في أصول الفقه ص ١٨٢ ، وشرحه (٢/ ٦٨٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر : ما سيأتي ص ٥٦١ - ٥٦٩ من هذا البحث .

# الشيرازي ، وتلك التقسيمات هي (١):

- تقسيم النقل إلى متواتر وآحاد.
- تقسيم الاعتراض على النقل إلى: اعتراض على الإسناد، واعتراض على المتن.
  - تقسيم الاعتراض على الإسناد إلى : مطالبة وطعن .
- تقسيم الاعتراض على المتن إلى : اختلاف الرواية ومخالفة المنقول لمذهب المستدل ، والمشاركة في الدليل ، والتأويل ، والمعارضة .
  - تقسيم الترجيح في النقل إلى : ترجيح في الإسناد ، وترجيح في المتن .
    - تقسيم الأدلة العقلية إلى : قياس واستدلال ملحق بالقياس .
      - تقسيم القياس إلى: قياس علة وقياس شبه.
- تقسيم ملحقات القياس إلى: السبر والتقسيم، والأولى، وبيان العلة، والأصول، والعكس.
  - تقسيم الاستدلال بالتقسيم إلى صورتين.
  - تقسيم الاستدلال ببيان العلة إلى صورتين .

وإذ كان بعض هذه التقسيات قد ورد عند غير الشيرازي ، فإنها لم ترد مجتمعة إلا عنده ، كما أن بعض هذه التقسيات خاصة بالشيرازي لم أجدها عند غيره أصلًا: كتقسيمه ملحقات القياس إلى خمسة أقسام ، وتقسيمه بيان اللعة إلى صورتين ....

أن جميع المصطلحات التي استخدمها أبو البركات دون استثناء ، مطابقة تمامًا لصطلحات أبي إسحاق ، وهو أمر لا يكاد يتفق إلا إذا نقل لاحق عن سابق ، وذلك لأن كتب

<sup>(</sup>١) ينظر: كل واحد من هذه التقسيمات موثقًا من كتب الأنباري والشيرازي في موضعه من المبحث السابق.

أصول الفقه ، لا تكاد تتفق في مصطلحاتها ، فإن اتفقت في بعضها فلابد من وقوع اختلاف ، كما سيأتي بيانه في المبحث القادم .

وإذا كان طبيعيًّا أن يتفق أبو البركات مع الشيرازي في المصطلحات الذائعة كر (السهاع والقياس والاستصحاب، وقياس العلة، وقياس الشبه ...) وغيرها، فإنه ليس من باب المصادفة أن يتفقا في مصطلحات دقيقة جدًّا، مثل: (المشاركة في الدليل، فساد الاعتبار، فساد الوضع، القول بالموجب، المنع في الأصل، المنع في الفرع، المطالبة بتصحيح العلة، التأثير، شهادة الأصول، النقض، الدفع باللفظ، الدفع بمعنى اللفظ، المعارضة بعلة مبتدأة، المرسل، المجهول، الحشو في العلة، بيان العلة، الاستحسان، الاستدلال بعدم الدليل ....).

٥. أن هذه المصطلحات منها ما عرَّفه أبو البركات بوضع حَدِّله ، ومنها ما عرَّفه بسوق مثالٍ عليه دون أن يحدّه ، وقد توافق في ذلك تمامًا مع ما فعله الشيرازي ، فالـذي له حَدُّ عند الشيرازي له حدُّ عند الأنباري ، والذي له مثال عند الشيرازي فحسب لـه مثال عند الأنباري فحسب .

وليس هذا فحسب ، بل إن ما عُرِّف منها بالحد جاء تعريف متطابقًا تمام المطابقة عند الرجلين ، حذو القذة بالقذة .

فميًّا تطابق حده عندهما تمامًا: (قياس العلة (١) قياس الشبه (٢) ، المرسل (٣) ،

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٥، والملخص في الجدل (١/٧٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : لمع الأدلة ص ١٠٧ ، واللمع في أصول الفقه ص ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : لمع الأدلة ص ٩٠ ، واللمع في أصول الفقه ص ١٥٩ ، والملخص في الجدل (١/ ٢١).

التأثير (۱) ، والنقض (۲) والاستدلال بالأولى (۳) ، والاستدلال ببيان العلة (٤) ، والاستدلال ببيان العلة والاستدلال بالتقسيم (٥) ، وفساد الوضع (٦) ) .

ومما اكتفى فيه بالتمثيل ( الاستدلال بالأصول  $^{(V)}$  والاستدلا بالعكس  $^{(\Lambda)}$  ).

وليس هذا فحسب ، بل إنَّ ما ذكر له الشيرازي تعريفات عديدة مبنية على اختلاف العلاماء في فهمه ، ك ( الاستحسان ) ، فإنك تجد تلك التعريفات عند الأنباري ، هي هي (٩) .

٦. أنَّ معظم المسائل الجدلية الخلافية التي ذكرها أبو البركات ، قد رودت بجميع تفصيلاتها عند أبي إسحاق من قبل ،

# وهي تسع عشرة مسألة هذا بيانها:

- الخلاف في ( العلة ) أيجوز تخصيصها فيمتنع ( النقض ) فيها ، أم لا يجوز تخصيصها فيمتنع ( النقض ) فيها ، أم الا يجوز تخصيصها فيصح فيها ( النقض ) ؟ (١٠٠) .

(١) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٦ ، والملخص في الجدل (١/ ٢٦) (٢/ ٦٣٦).

(٢) ينظر: الإغراب ص ٦٠، والملخص في الجدل (٢/ ٦٧٣)، والمعونة في الجدل ص ٢٤٢.

(٣) ينظر: لمع الأدلة ص ١٣١ ، والملخص في الجدل (١/ ٨٦).

(٤) ينظر : لمع الأدلة ص ١٣٢ ، والملخص في الجدل (١/ ٩٣ ، ٩٣ ) .

(٥) ينظر : لمع الأدلة ص ١٢٧ ، ١٢٨ ، والملخص في الجدل (١/ ٨٧).

(٦) ينظر : الإغراب ص ٥٥ ، والمعونة في الجدل ص ٢٥٠ .

(٧) ينظر ما مضى ص ٧٦ من هذا البحث بحواشيه .

(٨) ينظر ما مضي ص ٧٧ من هذا البحث بحواشيه .

(٩) ينظر: لمع الأدلة ص ١٣٣، ١٣٣، واللمع في أصول الفقه ص ٢٤٤، ٢٤٥، وشرحه (٢/ ٩٦٩، ٩٧٠).

(١٠) ينظر: الإغراب ص ٦٠، والمعونة في الجدل ص ٢٤٢ – ٢٤٥، وشرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨٨٨ - ٨٨٨).

- الخلاف في ( الخبر المتواتر ) هل يفيد العلم أو لا ؟ (١).
- الخلاف في العلم الذي يفاد من الخبر المتواتر أهو ضروري أم نظري مكتسب ؟(٢)
  - الخلاف في ( المتواتر ) هل يشترط في نقلته عدد معين أو  $\mathbb{Y}^{(n)}$
- الخلاف بين من اشترط عددًا معينًا في نقلة الخبر المتواتر ، في تعيين ذلك العدد(٤).
  - الخلاف في إفادة خبر الآحاد : ما هي  $?^{(6)}$  .
  - الخلاف في رواية الفرد العدل إذا لم يوافقه في النقل غيره ، هل تقبل أو لا ؟<sup>(٦)</sup>.
    - الخلاف في الخبر المرسل والمجهول: هل يُقبل أو لا ؟(٧).
    - الخلاف في ( الإجازة ) في الرواية : هل تجوز أو لا ؟<sup>(٨)</sup>.
    - الخلاف في ( القياس على أصل مختلف فيه ) هل يصح أو لا ؟ (٩).

(١) ينظر ما سبق ص ٥٧ من هذا البحث بحواشيه .

(٢) ينظر ما سبق ص ٥٧ من هذا البحث بحو اشيه.

(٣) ينظر ما سبق ص ٥٨ من هذا البحث بحواشيه .

(٤) ينظر ما سبق ص ٥٨ من هذا البحث بحواشيه .

(٥) ينظر ما سبق ص ٥٨ من هذا البحث بحواشيه .

(٦) ينظر ما سبق ص ٥٨ ، ٥٩ من هذا البحث بحواشيه .

(٧) ينظر ما سبق ص ٦٠ من هذا البحث بحواشيه .

(٨) ينظر ما سبق ص ٦٦ من هذا البحث بحواشيه .

(٩) ينظر ما سبق ص ٦٦ من هذا البحث بحواشيه .

- الخلاف في ( الطرد ) هل هو شرط في العلة  $?^{(1)}$  .
- الخلاف في ( العكس ) هل هو شرط في العلة  $?^{(7)}$  .
- الخلاف في تعليل الحكم بعلتين فصاعدًا ، هل يجوز أو لا ؟ (٣).
- الخلاف في الحكم في محل النص: أيثبت الحكم فيه بالعلة أم بالنص؟ (٤).
- الخلاف في ( إبراز المناسبة ) حين يُطلب من القائس ، هل يجب عليه إبرازها أو لا ؟ (٥) .
  - الخلاف في زيادة وصف في العلة لا تأثير له في الحكم: هل يجوز أو لا ؟<sup>(١)</sup>.
    - الخلاف في تفسير ( الاستحسان ) وتحديد معناه (٧) .
    - الخلاف في ( الاستحسان ) : هل يؤخذ به أو لا ؟ (<sup>(^)</sup> .
      - الخلاف في النافي ، هل عليه دليل أو لا ؟ (٩).

٧. أن جميع الآراء التي اختارها أبو البركات فيما صرح فيه برأيه من هذه المسائل موافق لـرأي أبي إسحاق الشيرازي فيها ، وقد مضى النصُّ على اختيار أبي البركات في كـل مسـألة منها في

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر ما سبق ص ٦٦ من هذا البحث بحواشيه .

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سبق ص ٦٧ من هذا البحث بحواشيه .

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سبق ص ٦٧ من هذا البحث بحواشيه .

<sup>(</sup>٤) ينظر ما سبق ص ٦٨ من هذا البحث بحواشيه .

<sup>(</sup>٥) ينظر ما سبق ص ٦٨ من هذا البحث بحواشيه .

<sup>(</sup>٦) ينظر ما سبق ص ٦٩ من هذا البحث بحواشيه .

<sup>(</sup>٧) ينظر ما سبق ص ٧٧ من هذا البحث بحواشيه .

<sup>(</sup>٨) ينظر ما سبق ص ٧٨ من هذا البحث بحواشيه .

<sup>(</sup>٩) ينظر ما سبق ص ٧٨ من هذا البحث بحواشيه .

موضعه، مع الإشارة إلى موضع هذا الاختيار في كتب أبي إسحاق(١).

٨. أنَّ جميع الاستدلالات والردود والأمثلة العقلية التي أوردها أبو البركات في الانتصار لما يذهب إليه في كلِّ منها ، وردّ المخالف له ، قد وردت هي هي عند أبي إسحاق الشيرازي ، من ذلك ما سبق ذكره من الرد على شبه منكري القياس ، وعلى من ادعى أن (طرد العلة ) وحده يكفي للتدليل على صحتها ، وعلى من لم يشترط (الطرد) و (العكس) في العلة ، وعلى من ادعى أن النافي لا دليل عليه (٢).

# وسوف أكتفي هنا بذكر بعض الأمثلة ليتضح مدى التطابق في الأفكار:

- استدلَّ أبو البركات على أن العلم الحاصل بالنقل المتواتر ضروري ، بأنه (كالعلم الحاصل من الحواس) واستدل عليه الشيرازي بأنه (كالعلم الواقع عن الحواس) (٣).

- ردَّ أبو البركات على من أنكر أن يكون النقل المتواتر يفضي إلى علم ، لأن الكذب كما أنه يجوز على الواحد فإنه يجوز على الجماعة ، بقوله: « يثبت للجماعة مالا يثبت للواحد ، فإن الواحد لو رام حمل حملٍ ثقيل لم يمكنه ذلك ، ولو اجتمع على حمله جماعة لأمكن ذلك » (1).

وهو ما رد به أبو إسحاق من قبل في قوله : « ليس إذا جاز الكذب على كلِّ واحد

<sup>(</sup>١) ينظر كل اختيار وتوثيقه من كتب الرجلين في المواضع المذكورة في مسرد المسائل الخلافية في الفقرة السابقة .

<sup>(</sup>٢) ينظر: ما مضى على التوالي ص ٧٩ إلى ٨٢ ، ٧١ ، ٦٦ ، ٧٧ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٣) ينظر : لمع الأدلة ص ٨٣ ، واللمع في أصول الفقه ص ١٥٢ .

<sup>(</sup>٤) لمع الأدلة ص ٨٤.

منهم إذا انفرد جاز عليهم عند الاجتماع ؛ ألا ترى أنَّ كلَّ واحدٍ من الجماعة إذا انفرد يجوز أن يعجزوا عن ذلك عند يجوز أن يعجزوا عن ذلك عند الاجتماع »(١).

- ردّ أبو البركات على من اشترط في نقل الآحاد أنه لابد فيه من نقل اثنين عن اثنين عن اثنين عتى يتصل بالمنقول عنه ؛ لأن النقل كالشهادة ، والشهادة لا تكون بأقل من اثنين = ردّ على ذلك بأن بين الخبر والشهادة فرقًا ؛ لأن الخبر « يسمع من النساء على الانفراد مطلقًا ومن العبيد ، وكلّ ذلك معدوم في الشهادة فلا يقاس أحدهما بالآخر »(٢) ، وهذا هو ما ردّ به أبو إسحاق من قبل ، حيث قبال : « لو كان الخبر بمنزلة الشهادات لوجب ألا يقبل من العبيد والنساء ، وَلَـهًا قبل من العبيد والنساء دلّ على أنه بخلاف الشهادات » (٣) .

- مثَّل أبو البركات على قول من ذهب من العلماء إلى أن خبر الآحاد لا يدل على صدق المخبر به إلا حين يستند إلى قرينة ، بقوله : « لو رأينا من يعرف بالوقار حافيًا حاسرًا باكيًا خلف جنازة يقول ( فقدت حميًا ) علمنا صدقه ضرورة »(٤).

وبهذا المثال نفسه مثّل الشيرازي من قبل فقال: « مثل أن ترى رجلًا خرج من داره مخرّق الثياب ، وذكر أن أباه مات ، فإنه يقع العلم لكل من سمع ذلك منه ، فدل علم أنه صادق فيها يخبر به »(٥).

(١) التبصرة في أصول الفقه ص ٢٩١ ، وشرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٥٧٠).

<sup>(</sup>٢) لمع الأدلة ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) التبصرة في أصول الفقه ص ٣١٣ ، وشرح اللمع في أصول الفقه (٢ / ٦٠٦ ).

<sup>(</sup>٤) لمع الأدلة ص ٨٤.

<sup>(</sup>٥) اللمع في أصول الفقه ص ١٥٤ ، وشرحه (٢/ ٥٨٣)، والتبصرة في أصول الفقه ص ٣٠٠.

9. أنَّ أسلوب أبي البركات في ذلك كله قريب جدًّا من أسلوب أبي إسحاق، والعبارات بينها تارة متطابقة كما أسلفت في الفقرة الخامسة من ذكر تطابق كثير من التعريفات بينهما تطابقًا تامًّا، وتارة متقاربة جدًّا كما هو ظاهر في النصوص التي نقلتها في الفقرة السابقة.

ولن أطيل بذكر غيرها من النصوص التي تقاربت فيها العبارة بين الرجلين ، فهي كثيرة ، وفيها ذكر منها مقنع ، ولكني أضيف هنا مثالًا واحدًا يدلُّ على ذلك أيضًا ويؤكده ، بشكل يرتفع عنه كل شك:

- بدأ أبو البركات الفصل الذي عقده للحديث عن أوجه الاستدلال بقوله:

« فصل في ذكر ما يلحق بالقياس من وجوه الاستدلال: اعلم أن أنواع الاستدلال كثيرة تخرج عن حدِّ الحصر ، وأنا أذكر ما يكثر التمسك به ، وجملته أن الاستدلال قد يكون بالتقسيم ، وقد يكون بالأولى .... إلخ »(١).

وبدأ أبو إسحاق الفصل الذي عقده في هذا بقوله: « فصلٌ في ذكر ما يلحق بالقياس ويتفرع عليه من وجوه الاستدلال:

اعلم أن الاستدلال كثير الأنواع، وتخرج عن الحصر جدًّا، وأنا أبيِّن ما يكثر الاحتجاج به في النظر، وجملته أن الاستدلال قد يكون بالأولى، وقد يكون بالتقسيم .... »(٢).

١٠. أنَّ ترتيب أبي البركات للفصول المشتركة بينه وبين أبي إسحاق ، جاء متوافقًا مع ترتيب أبي إسحاق دون تقديم أو تأخير ، وهذا بيان ذلك :

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) الملخص في الجدل (١/ ٨٦،٨٥).

أ. عقد أبو البركات في ( الإغراب في جدل الإعراب ) اثني عشر فصلًا ، فأما الفصول الستة الأول فإنها لم ترد عند أبي إسحاق ، وهي ( فصل في السؤال ، فصل في وصف السائل ، فصل في المسؤول به ، فصل في المسؤول عنه ، فصل في الجواب ) .

وكذلك الفصل الحادي عشر (فصل في ترتيب الأسئلة) فهذه الفصول السبعة لم ترد في كتب أبي إسحاق التي وصلتنا، وموضوع هذه الفصول واحد وهو (السؤال) وما يتعلق به، وسوف أكشف عن مصدرها بعد قليل بإذن الله.

فأما الفصول الخمسة المتبقية ، وهي على الترتيب (فصل في الاستدلال ، فصل في الاعتراض على الاستدلال بالقياس ، فصل في الاعتراض على الاستدلال بالقياس ، فصل في الاعتراض على الاستدلال باستصحاب الحال ، فصل في ترجيح الأدلة ) .

فإنها قد جاءت موافقة في ترتيبها وتفصيلاتها مع ما يناظرها في كتابي أبي إسحاق (الملخص في الجدل) و (المعونة في الجدل).

ب. عقد أبو البركات في (لمع الأدلة) ثلاثين فصلًا ، أخذ تسعة وعشرين فصلًا منها عن أبي إسحاق ، وهي جميع فصول الكتاب ما عدا الفصل السادس والعشرين وهو (في حكم المعارضة)، وقد جاءت هذه الفصول في ترتيبها متوافقة مع ما يناظرها من مباحث في كتابي أبي إسحاق (اللمع في أصول الفقه)، و (شرحه).

فأما الفصل السادس والعشرون فسوف أكشف عن مصدره بعد قليل بإذن الله.

وقولي إن الترتيب متوافق بين الرجلين لا يعني أن أبا إسحاق لم يعقد إلا هذه الفصول في كتبه فإن في كتبه فصولًا أهملها أبو البركات ، كالحديث عن مباحث الإجماع مثلًا ، ولكن كل ما أخذه أبو البركات ، بغض النظر عما أهمل ، جاء متوافقًا في ترتيبه عنده ، مع ترتيب ما يناظره عند الشيرازي .

هذه المشابه العشرة تدلُّ ، آخذةً برقاب بعضها ، دلالة عندي شافية ، على أن أبا البركات هو تلميذ أبي إسحاق في الأصول ، وإن لم يره ، فإنه قد تربى على كتبه ، وتكوَّن فكره في رحابها ، وارتضى ما فيها من اختيارات ومذاهب ، فأفاد منها فائدة عظيمة في مشاريعه في التأليف في النحو وأصوله .

والحقُّ أن إعجاب أبي البركات بأبي إسحاق واقتدائه به ، قد حمله أيضًا على متابعته في تسمياته لكتبه في مجالات تأليف مختلفة ، فلأبي البركات ( لمع الأدلة في أصول النحو ) و ( الفصول في معرفة الأصول ) ، ويناظرها عند أبي إسحاق ( اللمع في أصول الفقه ) و ( الوصول إلى معرفة الأصول ) ، وهو شرح اللمع .

كما أن أبا البركات تابع الشيرازي في مجالات تأليف كثيرة ، فألَّف ( الإنصاف ) في الخلاف بين البصريين والكوفيين ، كما ألف أبو إسحاق ( النكت ) في الخلاف بين الشوافع والأحناف .

وألَّف أبو البركات كتابه ( النور اللائح في اعتقاد السلف الصالح ) (١) كما ألف أبو إسحاق كتابه ( عقيدة السلف ) (٢) .

وألَّف أبو البركات (منثور العقود في تجريد الحدود) و (نكت المجالس في الوعظ) و (الداعي إلى الإسلام) كما ألف أبو إسحاق (كتاب الحدود) و (نصح أهل العلم) وهو في الوعظ، (الإشارة إلى مذهب الحق) وهو في الدعوة إلى الإسلام على عقيدة السلف الصالح (٣).

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ذكره أبو البركات في كتابه الداعي إلى الإسلام ص ٤٦٧ ، وهو مفقود .

<sup>(</sup>٢) حققه عبد المجيد تركي ، في أول كتاب المعونة في الجدل للشيرازي ، من ص ٩١ - ١٠٢ ، وحقَّق أيضًا كتاب ( معتقد أبي إسحاق الشيرازي ) في أول شرح اللمع له (١/ ٩١ – ١٢٥).

<sup>(</sup>٣) كتاب ( الداعي إلى الإسلام ) مطبوع ، وأما بقية هذه الكتب فلم تظهر حتى الآن .

وألف أبو البركات ( نزهة الألباء في طبقات الأدباء ) كما ألف أبو إسحاق ( طبقات الفقهاء ) (١) .

والحقُّ أن التشابه والتوافق بين الرجلين لم يقف عند حدود العلم والتأليف ، فإن من يقرأ سيرتيهما يجد أن بين روحيهما تعارفًا وألفة ، فقد كانت حياة أبي البركات بشكل عام مشابهة إلى حد كبير حياة أبي إسحاق ، فقد عاش أبو البركات زاهدًا في الدنيا قانعًا منها بالقليل ، معرضًا عنها ، رافضًا لما يعرض عليه ويُساق إليه من متاعها ، عابدًا ، فاضلًا ، واعظًا ، عبًا للخير ، فعًالًا له ، متمسكًا بعقيدة السلف الصالح ، منافحًا عنها ، داعيًا إليها = كما كان أبو إسحاق تمامًا ؛ ولا زال أبو البركات على نهجه هذا حتى توفّاه الله ، فدفن في تربة الشيخ أبي إسحاق الشيرازي رحمهم الله تعالى رحمة واسعة (٢).

وكنت قد ذكرت أنَّ لأبي البركات في ( الإغراب ) سبعة فصول لم أجدها في كتب أبي إسحاق ، كلها في أحكام السؤال والجواب وترتيبهما ، وله في ( لمع الأدلة ) فصلًا واحدًا في ( حكم المعارضة ) كذلك .

وقد بحثت عن مصدر هذه الفصول الثمانية ؛ فثبت عندي بما لاشك فيه أن أبا البركات قد لخص هذه الفصول من كتاب (المنتخل في الجدل) لأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥هـ)، الذي عينه نظام الملك أستاذًا بنظامية بغداد ، ودرَّس بها سنة (٤٨٤هـ) بعد وفاة الشيرازي بثماني سنوات ، فسكن بغداد ودرس في النظامية بها أربع سنوات .

وقد ثبت لديَّ ذلك بما بينهما في هذه الفصول من تطابق في التقسيم والاختيارات

<sup>(</sup>١) وهما مطبوعان ، تنظر معلوماتهما في فهرس المصادر .

<sup>(</sup>٢) ينظر : بغية الوعاة (٢/ ٨٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر : المستصفى ، قسم الدراسة ، (١/ ٢٠ - ٢٦) .

والاستدلالات والردود ، وتقارب في العبارات ظاهر ؛ وقد بينت موضع كل فصل منها من (المنتخل) في توثيقي لكلام أبي البركات فيها مضي (۱) .

ولابد أن أشير هنا إلى أن د. جميل علوش قد ربط بين كتابي (لمع الأدلة) و (الإغراب) لأبي البركات وبين كتابي (اختلاف أصول المذاهب) للقاضي المصري الشيعي الإمامي النعمان بن محمد المغربي (ت: ٣٦٣)، و (المنخول في أصول الفقه) لأبي حامد الغزالي، ونقل خمسة نصوص متقاربة بين هذين وهذين (٢)، واعتذر عن الاختلاف الحاصل بين بعض نصوص الأنباري ومقابلاتها بأنه «قد عرف ابن الأنباري بالقدرة على جمع المعنى الكثير في اللفظ القليل »(٣).

ومع مافي هذا من الربط بين كلام الأنباري في كتابيه وبين كتب أصول الفقه فإني لا أوافقه في تأثر الأنباري بكتاب النعمان بن محمد ؛ لأنه شيعي إمامي له كتب في الردعلى أبي حنيفة ، والشافعي ، ومالك (٤) ، في حين أن أبا البركات سني سلفي شافعي ، وذاك مصري لم يدخل العراق وهذا عراقي لم يدخل مصر ، كما أنه لا تشابه بين كتاب النعمان وكتابي أبي البركات يسوِّغ هذا الربط بينها البتة .

كما أني لا أوافقه في الربط بين كتابي الأنباري وبين (منخول) الغزالي ، لأنك متى اطلعت على ما ذهبت إليه من الربط بين الأنباري والشيرازي ، ودلَّلت عليه بالمظاهر العشرة السابقة علمت أن الفرق بين رسالتي الأنباري وبين منخول الغزالي شاسع إذا ما

<sup>(</sup>۱) ينظر : ما مضى ـ ص ۳۷، ۳۷ مـن هـذا البحـث . وينظـر : لمـع الأدلـة ص ١٣٥، ١٣٦، والمنتخـل ص ١٩٥ - ٤٩٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : ابن الأنباري وجهوده في النحو ص ١٧٩ – ١٨١ .

<sup>(</sup>٣) السابق ص ١٨١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : هدية العارفين (٢/ ٤٩٥).

قيس بالتقارب البالغ في كثير من حالاته حال التطابق بين ما كتبه الشيرازي وما كتبه الغزالي في ( منتخله ) لا في ( منخوله ) وبين ما كتبه أبو البركات الأنباري في رسالتيه ( الإغراب ) و ( لمع الأدلة ) .

يكون أبو البركات بهذا قد عقد في رسالتيه (الإغراب) و (لمع الأدلة) اثنين وأربعين فصلًا منها أربعة وثلاثون فصلًا تخيّرها من كتب الشيرازي وثمانية فصول تخيرها من (المنتخل) للغزالي، وألف بينها، ومثل لها من النحو والصرف.

وبهذا يتضح الأثر الكبير لأصول الفقه الشافعي في التكوين العلمي والفكري والمنهجي لأبي البركات الفقيه النحوي الأصولي المناظر.

و لاشكَّ أن هذا الكشف له أهمية بالغة في حدِّ ذاته ، ولكنه يزيد أهمية وفائدة حين نستثير به سؤالًا ، في غاية الأهمية والخطورة ، هو :

هل ما فعله أبو البركات من اختيار كثير من مباحث أصول الفقه ، وانتخابها بمصطلحاتها وحدودها وتقسيها ومذاهبها ، وإسقاط ذلك كله على النحو ، منهجٌ سديد في استيلاد (علم أصول النحو وجدله) اللذين نصَّ على أنه هو واضعهما (١١) ؟!!

## ثم نوسع دائرة هذا السؤال ، فنقول :

هل علم أصول الفقه بتاريخه الطويل ، الذي أُلّف فيه عشرات المؤلفات ، في مئات المجلدات ، في المذاهب الفقهية المختلفة منذ أن كتب الشافعي رسالته فيه حتى اليوم ؛ يصلح أن يكون مثالًا يحتذى لبناء (علم أصول النحو) الذي يبدو ما كتب فيه في غاية التواضع إذا ما قيس بها كتب في (علم أصول الفقه) ؟!

هذا ما أحاول الجواب الشافي عنه في المبحث التالي ؛ بإذن الله وعونه .

<sup>(</sup>١) ينظر: نزهة الألباء ص ٧٦.

#### المبحث الرابع

#### كتب أصول الفقه وخطورة الانقياد الأعمى

التقارب بين (الفقه) و (النحو) ظاهر لا ينكره أحد، فكل واحدٍ من العلمين مجموعةٌ متكاملة مُفَصَّلة من الأنظمة والقوانين والتشريعات الضابطة، فعلم الفقه هو مجموع أحكام العبادات والمعاملات، والأنكحة، والجنايات، والنوازل؛ وعلم النحو هو مجموع أحكام الكلام مفردات وتراكيب.

ولاشك ، والأمر كذلك ، في أنَّ هذا التقارب سيصبح أشدَّ وأقوى بين علمي (أصول الفقه) و (أصول النحو) لأنها يبحثان عن (القواعد الكلية التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام من أدلتها التفصيلية) (١) ، فلم كان البحث فيهم عن الكليات والأدلة الإجمالية بعيدًا عن الفروع كان التقارب بينهم أكثر.

ولاشك ، كما قدَّمت ، أن جهد الفقهاء في التأليف في (عالم أصول الفقه) قد بلغ شأوًا عظيمًا من حيث كثرة المؤلَّفات ، واستغراق الجزئيات ، ومناقشة أدق التفصيلات ، على جميع المذاهب ، في حين أنَّ جهد النحاة في التأليف في (علم أصول النحو) يبدو متواضعًا جدًّا إذا ما قيس بعلم أصول الفقه في ذلك كله .

وقد أدَّى ذلك إلى اتجاه الباحثين في هذا العصر إلى دراسة مباحث أصول النحو، والإقبال عليها في رسائلهم وأبحاثهم، وكان طبيعيًّا أن يتجهوا إلى دراسة أدلة النحو النقلية قبل العقلية لقربها وظهورها، فظهرت عشرات الدراسات عن أثر القرآن وقراءاته في علم النحو، وعن موقف النحاة من القراءات الشاذة، والاستشهاد

<sup>(</sup>١) معجم مصطلحات أصول الفقه ص ٧٠.

بالحديث الشريف ، وأكثروا الخوض في ذلك في كتب مستقلة وفي مباحث صغيرة لا تكاد تخلو منها دراسة كلِّ كتاب محقَّق .

ثم أخذت هذه الدراسات الأصولية النحوية تزداد عمقًا ، فظهرت دراسات عن ( الشواهد والاستشهاد في النحو العربي ) ، وعن ( المعايير النقدية في رد شواهد النحو الشعرية ) ، وعن ( مسائل الخلاف النحوية في ضوء الاعتراض للدليل النقلي ) ، وعن ( مسائل الخدويين النحويين النحاة في وجوه الروايات ) ، ووصل الأمر إلى أن تحدثوا عن ( تغيير النحويين للشواهد ) ( ) .

وكان لابد بعد هذا كله أن تتجه الأنظار نحو دراسة الأدلة العقلية في النحو العربي، وتتبع تطبيقاتها في الفروع النحوية في كتب النحاة ، وقد قدَّم الباحثون النحاة في ذلك بعض الجهود ؛ ولذلك فإنني سأحصر تساؤلي عن جدوى اتباع كتب أصول الفقه في بناء (علم أصول النحو) ، الذي أثرته في المبحث السابق ، سأحصره في الأدلة العقلية ؛ فهي الجانب الأغمض والأكثر تشعُّبًا وتعقيدًا في أدلة العلمين ، فهل ما كتبه الفقهاء في تنظيرهم للأدلة العقلية بكل تفصيلاتها في كتب أصول الفقه يصلح أنموذجًا يهتدى به ويقتدى في التنظير للأدلة العقلية في أصول النحو ؟!

كان لابد للوصول إلى إجابة موضوعية عن هذا السؤال ، من نظرة فاحصة للأدلة العقلية في كتب أصول الفقه للوقوف على مدى صلاحيتها لاستنساخ كليَّاتها ، ورَدِّ الأدلة التفصيلية في النحو إليها: وهذا ما أحاول الكشف عنه في التقرير التالى:

( الخلاف ) و ( الاختلاف ) في بابي القياس والاستدلال في كتب أصول الفقه يطال كلَّ شيء تقريبًا ؛ فما من مسألة إلا وتجد فيها خلافًا لا حدود له ، وما من كتاب إلا

.

<sup>(</sup>١) كل ما بين الأقواس عناوين كتب ورسائل وأبحاث علمية .

وتجد له مذهبًا يكاد يكون مستقلًا في مصطلحاته وحدوده وتقسيهاته ؛ ولا يكاد يخرج القارئ في الكتاب الفلاني بتصور معيَّن حتى ينتقض تصوره بالقراءة في كتاب آخر ؛ لأنه يجد في الآخر هذا تقسيعًا مختلفًا باصطلاحات مختلفة ومفاهيم جديدة ، هذا في كتب المتقدمين الأوائل ، ثم أتى اللاحق فنقل كلام السابق كها هو أو زاده تفريعًا وتشقيقًا.

هذا خلاصة ما خرجت به بعد تفحُّصي ، بكل صبرٍ وأناةٍ لبابي القياس والاستدلال في نحو ثمانين كتابًا من كتب أصول الفقه في مختلف العصور ، ومحاورتي عددًا كبيرًا من المتخصصين في هذا العلم .

وإذا كان وجود (الخلاف) و (الاختلاف) في كتب أصول الفقه أمرًا طبيعيًّا في علم تحرك الخلاف فيه بالإضافة إلى الاعتبارات المنطقية المحضة احتيارات مذهبية فقهية ؛ تخضع هي الأخرى في كثير من الأحيان لاعتبارات عقدية وكلامية (١) = إذا كان الأمر كذلك فإن ما ليس طبيعيًّا هو أن الخلاف لم يقع في الفروع والمسائل التفصيلية فحسب ، بل طال أمورًا كان من اللازم انضباطها ، أو انحصار (الخلاف) و (الاختلاف) فيها .

وحتى لا يكون الكلام نظريًّا مجرَّدًا فإنني سأعرض أربعة أصول جوهرية انطلق كثير من ( الخلاف ) و ( الاختلاف ) منها ، ولم يقف حتى يومنا هذا ؛ نتناقله فيها نكتب ، ونَدْرسُهُ ونَدَرِّسه ، وهي :

١. المصطلحات.

٢. تعريف القياس والاستدلال.

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: الاستدلال عند الأصولين: معناه وحقيقته ص ٣٣.

- ٣. أقسام القياس.
- ٤. أقسام الاستدلال.

ومرادي أن أكشف بهذه الأمور الأربعة عن حجم (الخلاف) و (الاختلاف) في كتب أصول الفقه، وأثره في توليد (خلافات) و (اختلافات) جديدة، وهذا بيان ذلك:

### أولًا: المصطلحات:

(المصطلحات)، وإن كان علماء أصول الفقه يقولون (الامشاحّة في الاصطلاح)، أصبحت عقبة من عقبات هذا العلم الأنها تكثر كثرة مفرطة والمسمى فيها واحد، فيظن من الاخبرة له أنها مختلفة، فيجهد نفسه الإن كان من النابهين في اكتشاف فروق بينها دون جدوى.

وتصبح خطورة هذه القضية أكبر إذا علمنا أنه ربها أطلق وا المصطلح نفسه على الشيء وضده ؛ ولقد تأملت ذلك فوجدت أن (الترادف) و (الاشتراك اللفظي) و (التضاد) قد أصبحت ظواهر في مصطلحات أصول الفقه تستحق التأليف والنظر والتجلية ، وإليك بيان ذلك بالأمثلة:

#### أ. الترادف:

قال الزركشي: «قال في المقترح: (للعلة أسهاء في الاصطلاح، وهي: السبب، والإشارة، والداعي، والمستدعي، والباعث، والحامل، والمناط، والدليل، والمقتضي، والموجب، والمؤثر) انتهى، وزاد بعضهم (المعنى) »(١).

وقد أشكل على الزركشي هذا الترادف بين جميع هذه الألفاظ على المعنى الاصطلاحي

<sup>(</sup>١) البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ١١٥).

للعلة ، وهو معنى جوهري وخطير الأثر في كثير من الأحكام ، ففرَّع عليه مسألة فقال :

« والكلُّ سهلٌ غير السبب والمعنى »(١).

ثم فصَّل القول في ذلك فقال: «أما السبب فهو متميز عن العلة من جهة الاصطلاح الكلامي، والأصولي، والفقهي، واللغوي: ..... »(٢) ثم ذكر ذلك كله (٣).

ثم قال: «وأما (المعنى) فقد عبَّر بعض الفقهاء عنه بـ (العلة) والتحقيق أنهـ إيفترقان من ثلاثة وجوه، ويجتمعان عند اعتبار أربعة شروط» (٤).

ثم ذكر ذلك كله (٥) . ثم قال : « وأما ( المظنة ) فهي معدن الشيء ، قال صاحب ( المقترح ) : ( مِن غَلَطِ الطلبة تسمية ( العلة ) : ( مظنة ) .

قال شارحه: يريد أنهم غلطوا في إطلاق اسم ( المظنة ) على كلِّ علة ، وإنها تطلق في الاصطلاح على بعض العلل »(٦).

## ب. الاشتراك اللفظي:

( الاشتراك اللفظي ) كثير في مصطلحات أصول الفقه ، وأوضح مثال على ذلك مصطلح ( الأصل ) فهو يرد عندهم باعتبارات مختلفة من لم يتنبه لها فسد فهمه لما يقرأ ، فهو يرد بمعنى ( النص الدال على الحكم ) وبمعنى ( محل الحكم المنصوص عليه )

(٣) السابق (٥/ ١١٥ – ١١٩ ).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٤) السابق (٥/ ١١٩).

<sup>(</sup>٥) السابق (٥/ ١١٩ ، ١٢٠).

<sup>(</sup>٦) السابق (٥/ ١٢٠).

و ( بمعنى الحكم المنصوص عليه ) نفسه ، ولهم في ذلك نقاشات وترجيحات وردود واختيارات كثيرة (١) .

#### ج. التضاد:

(التضاد) أيضًا وقع في مصطلحات علماء أصول الفقه، وهو نتيجة حتمية لحال (الخلاف) و (الاختلاف) الدائم الذي هم فيه، فيحصل أن يطلق مصطلح من المصطلحات على معنى معين، ثم يأتي مؤلف آخر فيطلق ذلك المصطلح نفسه على معنى مضاد للمعنى الأوَّل.

ومن ذلك مثلًا (قياس الطرد):

جاء في ( معجم مصطلحات أصول الفقه ):

« قياس الطرد : هو القياس الذي يكون الوصف فيه غير مناسب للحكم ولا مستلزمًا لما يناسب الحكم لذاته .

ويعد من القياسات الفاسدة التي لا اعتبار لها عند القائسين.

#### مثاله:

قياس النبيذ بالخمر بجامع اللون ، أو بجامع النشوة ، فهذه أوصاف لا تناسب الحكم ، وليست من مستلزماته مطلقًا »(٢) .

ف (قياس الطرد) بهذا المعنى قياس فاسد، وقد ورد عند أبي البركات على هذا، كما مر (٣).

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : دراسات في القياس الأصولي ص ٣٧ - ٤٥ .

<sup>(</sup>٢) ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سبق ص ٧١، ٧٢.

ولكنا نجد في (موسوعة مصطلحات الفقه عند المسلمين) مصطلح (قياس الطرد) قياسًا صحيحًا يرادف (قياس العلة) في معناه ، فقد قال في تعريفه نقلًا عن الأمدي: «قياس الطرد عبارة عن الاستواء بين الفرع والأصل في العلة المستنبطة من حكم الأصل»(١).

إن هذه الظواهر الثلاث حين تقع في مصطلحات علم من العلوم دالة دلالة قاطعة على وجود خلل لابد من علاجه ، لاسيها إذا كانت كثيرة لا تكاد تسلم منها مسألة ، وهي عظيمة الخطر في وضع الحدود وفهم المسائل ؛ واستيعاب الآراء والأقوال ، وقد لحظ شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) أثر اشتراك التسميات في خلق الخلافات ، فكرّر في مواضع كثيرة من كتبه ، وهو يناقش المسائل الخلافية العقدية ، ويحرّر محال النزاع فيها = قوله:

(وأكثر اختلاف العقلاء من جهة اشتراك الأسماء) (٢).

وسيتضح ذلك جليًّا حين أتحدث عن تسمياتهم لـ (قياس العكس) وتسمياتهم لـ (أقسامه)، في الباب الأول من هذا البحث بإذن الله .

.(17.7/7)(1)

<sup>(</sup>۲) ينظر : مجموع الفتاوى (٥/ ٢١٧) (٧/ ٢٤٩، ٣٩٦) (٨/ ٣٩٢) (١٢ / ٣٩١، ٤٥١) ٥٥١) ينظر : مجموع الفتاوى (٥/ ٢١٧) (٢١٧) ١٩٥) والحسوب (٤/ ٣٠) ، والحسوب الصحيح (٤/ ٣٠) ، والصفدية (٢/ ٣٠) ، ودو القل (١/ ٣٢٦) . ومنهاج السنة النبوية (٢/ ٢١٧) ، ودرء تعارض العقل والنقل (١/ ٢٩٩) .

## ثانيًا: تعريف القياس والاستدلال:

### أ. تعريف القياس:

اختلف علماء أصول الفقه في حدِّ القياس اختلافًا عظيمًا ضاع في غمراته كل شيء، وأدَّى إلى حيرة الباحثين واستهلاكهم، وقد عقد بعضهم مبحثًا لـذكر تعريف القياس عند الأصوليين في نحو سبعين صفحة (١).

### تقول إحدى الباحثات:

« أكثر علماء الأصول في هذا الجانب وخاضوا فيه بالشرح والنقد، وأطالوا الوقوف عنده مما لا فائدة منه ....، ولا ثمرة لخلافهم في هذا الجانب »(٢).

ثم قالت بعد أن عرضت عددًا من تعريفاتهم ، وما أورد عليه من اعتراضات : «لم يسلم أي تعريف من التعريفات من اعتراضات وردود ، كعادة الأصوليين في تنقيح التعريفات وتهذيبها ؛ لإظهار المعرَّف وبيانه بأوضح الصيغ وأدقها »(٣).

## وقد أدَّى ذلك إلى أمرين عجيبين عندي ، هما :

## ١. ذهاب بعض العلماء إلى أن القياس لا يمكن أن يحد :

فقد عرض إمام الحرمين الجويني في فصل عقده لـ (القول في ماهية القياس) عددًا من عبارات الفقهاء ونقدها ثم خلص إلى أن القياس لا يمكن أن يحدَّ حدًّا حقيقيًّا يميزه عن غيره بذاتياته (٤) ، وذهب إلى أنه يجب أن يقتصر في تعريفه على الرسم والتقريب لا الحدِّ،

<sup>(</sup>١) ينظر : القياس في العبادات حكمه وأثره ص ٢١ - ٨٩.

<sup>(</sup>٢) دراسات في القياس الأصولي ص ٢٥.

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: في أقسام التعريفات وشروطها: طرق الاستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين ص ١٣٩ – ١٧٣ .

فقال: «إنَّ الوفاء بشرائط الحدود شديد، وكيف الطمع في حدِّ ما يتركب من النفي والإثبات، والحكم والجامع، فليست هذه الأشياء مجموعة تحت خاصية نوع، ولا تحت حقيقة جنس، وإنها المطلب الأقصى رسم يؤنس الناظر بمعنى المطلوب»(١).

وبقول إمام الحرمين هذا ولدت عند علماء أصول الفقه مسألة خلافية جديدة ، يعقدون لها مبحثًا ، قبل الخوض في تعريف القياس ، عن إمكانية تعريف القياس أصلًا ، ويذكرون المذهبين في ذلك ويعرضون حجج كلِّ مذهب ويختارون ويرجحون (٢) .

### ٢. إعراض بعض العلماء عن تعريف القياس اصطلاحًا:

ومنهم البزدوي والسرخسي والخبازي فقد شرعوا في عقد مباحث باب القياس دون التوقف عند تعريفه في الاصطلاح<sup>(۳)</sup> ؛ « وقد علل ذلك الإزميري بأنه ربها وقع منهم ذلك لكثرة الشُّبه التي وقعت في تعريفات الأصوليين في تعريف القياس »<sup>(٤)</sup>.

وقال غيره: « لعل السبب في ذلك كثرة الشُّبه والاختلافات الواقعة في تعريفاته فكان الأسلم البعد عما لا فائدة منه »(٥).

(٢) ينظر مثلًا: إتحاف ذوي البصائر (٤/ ٢١٠٠ - ٢١٠١)، والقياس في العبادات ص ٤٩ - ٥٣، ورمباحث العلة في القياس ص ٢٠ - ٢٢، والمهذب في علم أصول الفقه (٤/ ١٨٢٣، ١٨٢٢).

\_\_\_

<sup>(</sup>١) البرهان (٢/ ٧٤٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر : أصول البزدوي (٣/ ٢٦٨)، وأصول السرخسي ـ (٢/ ١١٨)، والمغني في أصول الفقه ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) مباحث العلة في القياس ص ٣٥، ٣٦.

<sup>(</sup>٥) دراسات في القياس الأصولي ص ٢٥.

### ب. تعريف الاستدلال:

جمع بعض الباحثين تعريف (الاستدلال) عند سبعة وعشرين عالمًا من علماء أصول الفقه (۱) نصَّ ستة منهم على أن الاستدلال: كل دليل ليس بنص ولا إجماع ولا قياس ؟ وقال أربعة منهم: (ولا قياس علة)، وقال اثنان: (ولا قياس شرعى).

وفي هذا إشكال عظيم ؛ لأنهم لم يتفقوا أصلًا على معنى ( القياس ) الذي يريدونه ، وخلافهم فيه واسعٌ جدًّا ، وإذا كانوا لم يتفتوا على معناه فكيف يمكن استثناؤه هنا حتى يتميَّز ( الاستدلال ) عنه !!

وأما بقية المعرِّفين فقد عرفوه بعبارات متقاربة تدور حول معنى واحد هو: (طلب الدلالة والنظر فيها للوصول إلى العلم بالمدلول)، وهذا تعريف يشمل القياس ولا يخرجه.

وقد جمع أحد الباحثين عددًا من تعريفات ( الاستدلال ) في اصطلاح الفقهاء الأصوليين وما ورد عليها من اعتراضات (٢) ، ثم قال : « لعل الاستطراد السابق في بيان حقيقة الاستدلال ، والاصطلاحات التي عبَّر بها الأصوليون عن هذا النوع من الأدلة ، كافية لإبراز كيف أن بنية الاستدلال خاصة في مجال الفقه ، بنية معقدة ، ليس من السهل الإمساك بها بصورة نهائية استنادًا إلى اعتبار معين ، ووصف محكم من خلال ضبط حقيقته بتعريف يجعل منه دليلًا محسوسًا ، لا بصورة قائمة بوضعه السابق ، شأنه في ذلك شأن النص والإجماع والقياس .

-

<sup>(</sup>١) الاستدلال عند الأصوليين ص ٢٦ – ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الاستدلال عند الأصوليين: معناه وحقيقته ص ١٨ - ٣١.

وهذا ما يفسر اختلاف الأصوليين اختلافًا لا حدود له حول الجزئيات والتفاصيل في الاستدلال »(١).

لقد أصبح تفريق علماء أصول الفقه في تاليفهم بين (القياس) و (الاستدلال) معضلة أخرى من المعضلات، نبه إليها بعض العلماء، قال الشيرازي: «وأصحاب أبي حنيفة يجعلون (الاستدلال) غير (القياس) غير (الاستدلال)، وهذا خطأ؛ لأن القياس نفس الاستدلال والاستدلال نفس القياس؛ غير أن القياس بلفظ موجز محرر، والاستدلال بلفظ مبسوط» (۱).

وقال الباجي: « وهاهنا أوجه من الاستدلال لم يسموه قياسًا ، وسموه استدلالًا وقال الباجي: « وهاهنا أوجه من الاستدلال لم يسموه قياسًا ، وسموه استدلالًا وإن كان من جملة القياس في الأصول »(٣) .

وقد أصبح التفريق بين ( القياس ) و ( الاستدلال ) في كتب أصول الفقه أمرًا واقعًا في كلّ كتاب على كل مذهب .

ويبدو أنَّ الإشكال الذي أثاره هذا التفريق غير الواضح بينها قديم ؟ فقد استفتي فيه ابن الصلاح الفقيه الشافعي (ت: ٦٤٣هـ) ، جاء في فتاواه:

#### « مسألة:

ما الفرق بين ( القياس ) و ( الاستدلال ) ، فإنه يتفرع على ما يتفرع عليه القياس ؟ فإن كان مدلول الاسمين واحدًا فها وجه تنويع الاسمين ، وإن كانا شيئين فيُحَدُّ كل واحد من ( القياس ) و ( الاستدلال ) بحدٍّ يحصره ؟

\_

<sup>(</sup>١) الاستدلال عند الأصوليين : معناه وحقيقته ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) شرح اللمع (٢/ ٨١٥).

<sup>(</sup>٣) إحكام الفصول ص ٦٧٢.

أجاب رضي الله عنه:

الفرق بين ( القياس ) و ( الاستدلال ) أن القياس يشتمل على أصل وفرع ، يجمع بينهم بجامع ، والاستدلال ليس كذلك »(١) .

والحقُّ أن هذا جواب غير شافٍ لما في الصدور .

## ثالثًا: أقسام القياس:

هذه معضلة أخرى من معضلات كتب أصول الفقه ، تُظْهِر بجلاء ما قدمته من طغيان (الخلاف) و (الاختلاف) على تلك المؤلفات ، حتى أصبح ذلك حاجبًا يحول دون فهم أعمق للباحثه وتفصيلاته من المتخصصين فيه ، فضلًا عن غيرهم .

فمع أن التقسيم ينبغي أن يكون في غاية الانضباط ، وأن تكون حيثياته مرتبة هي الأخرى حسب اعتبار معين ، فقد اختلفت تقسيهات علماء أصول الفقه للقياس اختلافًا طاغيًا ، وتعددت حيثياته وتناثرت ، دون أن تنظم في سلك واحدٍ يعين على استيعابها وفهم منطقها .

فالشافعي جعل القياس قسمين فقال: « والقياس من وجهين:

أحدهما: أن يكون الشيء في معنى الأصل ، فلا يختلف القياس فيه .

والثاني: أن يكون الشيء له في الأصول أشباه ؛ فلذلك يلحق بأولاها به ، وأكثرها شبهًا فيه ، وقد يختلف القائسون في هذا »(٢).

والقاضى أبو يعلى يجعل جملة القياس نوعين: قياس واضح وقياس

<sup>(</sup>١) فتاوي ابن الصلاح (١/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) الرسالة ص ٤٧٩ .

خفي (۱) ، والشيرازي يجعله ثلاثة أقسام: قياس علة ، وقياس دلالة ، وقياس شبه (۲) ، والإمام الجويني يقسمه مرة إلى جلي وواضح وخفي (۳) ، ومرة إلى قياس معنى وقياس شبه (۱) ، ونقل السمعاني عن ابن سريج أنه جعل القياس ثهانية أقسام (۱) ، والغزالي جعله خسة هي: المفهوم من الفَحْوى ، والمنصوص عليه من الشارع ، وإلحاق الشيء بها في معناه ، وقياس المعنى ، وقياس الشبه (۱) .

وابن ابن الجوزي جعله خمسة أقسام: قياس في معنى الأصل، وقياس علة، وقياس دلالة، وقياس إخالة، وقياس شبه (۷)، ونقل صفي الدين الهندي أنه ينقسم إلى: قياس المناسبة والإخالة، وقياس السبر والتقسيم، وقياس الشبه، وقياس الدوران، وقياس الطرد (۸)، والزركشي جعله ستة أقسام: قياس العلة، وقياس الشبه، وقياس العكس، وقياس الدلالة، وقياس نفي الفارق، وقياس ما هو أولى من المنصوص (۹)، ونقل عن غيره قسمته إلى قياس تحقيق وقياس تقريب (۱۰)...

وهكذا تستمر ( اعتباطية التقسيم ) دون انضباط أو منطق أو ترتيب .

(٧) ينظر: الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٥٩ - ٦٦.

(٨) ينظر : الفائق في أصول الفقه ص ٣٢٢.

(٩) ينظر: البحر المحيط (٥/ ٣٦ - ٥٠).

. (  $\epsilon$  0 –  $\epsilon$  ۲ / 0 ) ينظر : السابق (  $\epsilon$  0 /  $\epsilon$  3 ) .

<sup>(</sup>١) العدة في أصول الفقه (٤/ ١٣٢٥ - ١٣٣١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : اللمع في أصول الفقه ص ٢٠٤ – ٢١٠ ، وشرح اللمع (٢/ ٧٩٩ – ٨١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر : التلخيص في أصول الفقه ص ٢٢٨ – ٢٣٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : البرهان في أصول الفقه (٢/ ٨٨١، ٨٨١).

<sup>(</sup>٥) ينظر : قواطع الأدلة (٢/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: المنخول ص ٣٣٣.

وقد جمع بعض الباحثين جميع أقسام القياس التي ذكرها العلماء وردَّهما إلى أربعة اعتبارات هي:

أ. تقسيم القياس من حيث اختلاف العلة والحكم الثابتين في الفرع عنهما في الأصل
 واتفاقهما معه ؟ إلى :

- ١. قياس الطرد.
- ٢. قياس العكس.
- ب. تقسيم القياس من حيث قوة اشتراك الفرع مع الأصل في وجود العلة أو ضعفه ، إلى :
  - ١. قياس جلي .
  - ۲. قياس خفي .
  - ج. تقسيم القياس من حيث الجامع فيه ؟ إلى :
    - ١. قياس العلة .
    - ٢. قياس الدلالة .
    - ٣. القياس في معنى الأصل.
      - ٤. قياس الشبه.
  - د. تقسيم القياس من حيث كون الفرع أولى بالحكم من الأصل ، إلى :
    - ١. قياس أولى .
    - ٢. قياس مساوِ .

۳. قياس أدنى <sup>(۱)</sup> .

ولكن تبقى هذه الحيثيات منفصلة متنائية لا رابط بينها ، فلا يكاد القارئ يخرج من عقبة تعريف القياس حتى يصدم بتقسيهات يسودها (الخلاف) و (الاختلاف) ، من جديد .

## رابعًا: أقسام الاستدلال:

هنا تبدو المعضلة أكبر ، فقد قال الباقلاني : « فإن قال قائل : فعلى كم وجه ينقسم الاستدلال ؟ قيل له : على وجوه يكثر تعدادها » ( ) ، فأقسام ( الاستدلال ) إذن غير محصورة ، فمن العلماء من اكتفى منها بها « يتكرر منها بين المتناظرين ويكثر » ( ) ، فذكر خسة أقسام هي : الاستدلال بالأولى ، والاستدلال بالتقسيم بنوعيه ، والاستدلال ببيان العلة بنوعيه ، والاستدلال بشهادة الأصول ، والاستدلال بالعكس ، وهي الأقسام التي سبق أن قلت إن أبا البركات نقلها عن الشيرازي ( ) .

وابن عقيل الحنبلي يذكر له خمسة أقسام ، ثلاثة من هذه الخمسة هي الاستدلال بالأولى والتقسيم والعكس ، ويزيد عليها : الاستدلال بالقرائن ، والاستدلال بإلزام النافي بالدليل (٥) .

ثم يأتي ابن ابن الجوزي فيذكر للاستدلال خمسة عشر نوعًا ، ذكر أنها خلاصة أنواع

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : القياس في القرآن والسنة ص ٦٢ – ٧٣ ، والقياس في العبادات ص ٢٢٩ – ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٢) تمهيد الأوائل ص ٣١.

<sup>(</sup>٣) المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر ما سبق ص ٧٧ – ٧٧ ، ٩٥ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : الجدل على طريقة الفقهاء ص ٣٠٣ – ٣٠٦.

الاستدلال ، وأنها « المختار من أبكارها وعونها »(١) ، وهي :

- ١. التمسك بقولنا (وجد السبب فوجد الحكم).
- ٢. الاستدلال بوجود الملزوم على وجود اللازم.
  - ٣. التمسك بفقدان الشرط في طرف الانتفاء.
  - ٤. التمسك بانتفاء اللازم على انتفاء الملزوم.
    - ٥. التمسك بالدليل الملقب بـ ( النافي ) .
      - ٦. حصر المدارك ونفيها.
      - ٧. التمسك بنفي الفارق.
      - ٨. الاستدلال بحكم على حكم.
- ٩. الاستدلال بالشكل الأول من القياس الحملي .
- ٠١. التمسك باستثناء عين المقدم من القياس الشرطى المتصل.
- ١١. التمسك باستثناء نقيض التالي من القياس الشرطى المتصل.
  - ١٢. التمسك بالقياس الشرطى المنفصل.
  - ١٣. التمسك بأن الشيء الفلاني مع الشيء الفلاني لا يجتمعان.
    - ١٤. التمسك باستصحاب الحال في الإجماع.
    - ١٥. الاستدلال بعدم المساواة على عدم الجواز (٢).

<sup>(</sup>١) الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٦٨ – ٨٥ .

ثم يأتي القرافي فيذكر أن مجموع أدلة المجتهدين ، وتصرفات المكلفين تسعة عشر دليلًا تشمل الاستدلال وغيره ، منها: المصالح المرسلة ، والاستقراء ، وسد الذرائع ، والاستحسان ، والأخذ بالأخف ، والعصمة ... وغيرها(١).

ثم يأتي بعض الباحثين الآن فيقرُّ خمسةً وعشرين دليلًا من كلام القرافي وغيره، يرى أنها «هي أصول الأدلة التي يستدلُّ بها على القواعد الأصولية »(٢)، ويقترح أن يضاف إليها سبعة أخرى أيضًا (٣)، في حين رأى غيره الاكتفاء بأربعة عشر نوعًا منها: الإلهام، والأشياء المتفع بها قبل ورود الشرع، والأخذ بأقل ما قيل .... وغيرها (٤).

وهكذا يتشعب الاستدلال ويتنوع ، ونتوارث ذلك ونتناقله ونزيد عليه ، مسلمين بأنَّ أنواعه كثيرة لا تقبل الحصر .

هذا هو حال (القياس) و (الاستدلال) اللذين يكونان (الأدلة العقلية) التي تتكامل مع (الكتاب والسنة والإجماع) لتكون «الأدلة المستروح إليها في محافل النظر »(٥) في كتب أصول الفقه.

وقد اكتفيت في التدليل على طغيان ( الخلاف ) و ( الاختلاف ) فيهما ، بثلاثة عناصر هي مفاتيح هذين البابين ودعائمهما ( المصطلحات ، والتعريفات ،

(٤) الاستدلال عند الأصوليين معناه وحقيقته ص ٦٣ ، ٦٤ ، وينظر مبحث متقن جمع فيه الباحث أنواع الاستدلال عند متقدمي الأصوليين ، ومتأخريهم ، ومتأخري متأخريهم واحدًا واحدًا في : الاستدلال عند الأصوليين ص ٧٥ – ٢٩١ .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر: تنقيح الفصول ص ٥٤٤، وينظر شرحه ص ٥٤٥ – ٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر : السبر والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي (١/٥٦).

<sup>(</sup>٣) السابق .

<sup>(</sup>٥) الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٤٩.

والتقسيهات ) ؛ وإذا كان الأمر على هذه الحال في هذه العناصر الثلاثة فها بالك بها تحتها من فروع ودقائق وتفصيلات .

ثم إذا زدت على ذلك أن علماء أصول الفقه يعقدون مبحثًا مستقلًا للحديث عن (مسالك العلة) ، التي هي طرق معرفتها ، وأنهم يسردون فيها مصطلحات وتقسيمات مطابقة لتلك التي يذكرونها في القياس والاستدلال ، ك ( الإيماء والتنبيه ، والسبر والتقسيم ، والمناسبة ، والإخالة ، والشبه ، والطرد ، والعكس ، ..) (1).

إذا زدت هذا على هذا أفرط الأمر في التوسع والانفلات ، واتسع الخرق على الراقع .

#### وبعد:

فإنك إذا تأمَّلت ما يمكن أن يفيده النحوي من كتب أصول الفقه في دراسته لأصول النحو، فإن ( المصطلحات ) و ( التعريفات ) و ( التقسيات ) هي كلّ ما يمكن أن يفاد .

ولما كانت (المصطلحات) و (التعريفات) و (التقسيات) ، على هذه الصورة المخيفة من الخلاف والاختلاف ، فإنني أعتقد عقيدة راسخة أنَّ هذه الكتب غير صالحة لأن تكون أنموذجًا يترسَّمُ في التنظير لكليات الأدلة العقلية في النحو ، بل إنَّ الانقياد الأعمى وراءها من قبل الباحثين النحاة سينقل كلَّ تلك الخلافات والاختلافات في المصطلحات والتعريفات والتقسيات ، لتلقي بظلالها القاتمة على النحو وأهله ، من المصطلحات والتعريفات والتقسيات ، لتلقي بظلالها القاتمة على النحو وأهله ، من لا يشعرون .

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : إرشاد الفحول ( ٢ / ١٦٧ – ٢٠٤ ) ، ومباحث العلة في القياس ص ٣٣٩ – ٢٦٥ .

وقد لمح د. عبد العزيز الحربي هذا الخطر الداهم فكتب رسالة صغيرة عنوانها (جدوى التعريفات الاصطلاحية في علوم الشريعة والعربية) ونص على أنَّ هذه التعريفات قد اجتمع فيها صعوبتان: الطول والتعقيد في المعنى واللفظ<sup>(۱)</sup> ووصف بعض قيود التعريفات في أصول الفقه بأنها (ديار بلاقع)، وبأنها (أعقد من ذنب الضبّ)<sup>(۲)</sup>.

وكان مما قاله فيما نحن فيه ، قوله : « ولبعض الفقهاء تعريفات واصطلاحات وتقسيمات تعد حجر عثرة في طريق طالب العلم ... ؛ بحيث لا يستطيع أن يضبط ذلك إلا من حفظ ديوانًا في الفقه يستحضره على طرف لسانه »(٣).

وذكر أن من هذه التعريفات مالا يحتاج إليه بحال: « فلا العلماء يحتاجون إليه ، ولا الجهال ، ولا الأصحاء ولا المرضى ؛ ولكن علوم الإسلام مَرَّت بها دهور كان ولع الناس فيها بمثل هذا »(٤).

ونص على قصده من نقده ، فقال : « كان القصد من ذلك كله : الإشارة إلى ضعف تلك التعريفات ، وكونها عائقًا من العوائق التي تشوِّش على الطالب وتضعف ملكته بتربيتها له إن كان قد فهم تلك المعاني ، على التعقيد ، وكثرة الاحتراز ، والبعد عن التيسير ، والاشتغال بالمغلقات » (٥) .

ولا أظن أحدًا يخالف في أن علم أصول الفقه كان سباقًا إلى هذه التعريفات المعقدة الطويلة ، وأنه ما من شك في أنها قد تسربت منه إلى النحو ، على أنها في النحو أقلَّ بكثير منها في أصول الفقه .

<sup>(</sup>١) ينظر : جدوى التعريفات ص ٤ .

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٩.

<sup>(</sup>٣) السابق ص ١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٢٠ .

<sup>(</sup>٥) السابق ص ٢٨.

وبهذا يثبت عندي أنَّ كتب أصول الفقه بصورتها التي هي عليها غير صالحة لأن يهتدى بها في بناء تصور كامل لكليات الأدلة العقلية في النحو.

فأما ما فعله أبو البركات الأنباري من بناء ما كتبه في أصول النحو على سنن ما كتبه أبو إسحاق الشيرازي ، موقعًا حافره على حافره فإني لا أوافقه عليه البتة في منهجه هذا عامة ، وفي بعض اختياراته في بعض المسائل خاصة ، مع احتياج بعضها الآخر إلى تحرير ومناقشة ومراجعة ، وليس ذلك من همي هنا .

على أنَّ رسالتيه ( الإغراب ) و ( لمع الأدلة ) قد سلمتا من كثيرٍ من الإشكالات ؟ لأنه سار فيهما على نهج فقيهٍ واحد لا غير ، هو الشيرازي في جميع مباحث الاستدلال والاعتراض ، والغزالي في نظام السؤال والجواب .

ولكن إلى أي حال كان سيؤول (علم أصول النحو) لو أنَّ كل نحوي بعد أبي البركات اختار فقيهًا من فقهاء مذهبه ، وأخذ ما كتبه في أصول الفقه وأسقطه على النحو ؟ ثم جاء اللاحق فجمع خلافات السابقين واختلافاتهم في أصول النحو!!.

فهذا السيوطي في ( الاقتراح ): نقل ما كتبه ابن جني وأبو البركات ، ثم زاد عليه ما لم يجده عندهما من مباحث أصول الفقه ، فتحدث عن العلة القاصرة ، والعلة المركبة ، والعلة البسيطة ، وحكم التعليل بالأمور العدمية ، ومسالك العلة الثمانية ، وتعارض المانع والمقتضى .... وغيرها .

وإنَّ ما أخشاه على (علم أصول النحو) من طغيان الخلاف والاختلاف في كل شيء فيه، وعشوائية التفريعات والتقسيمات، وتعديد المصطلحات دون تحرير الفوارق بينها = ليس عنا ببعيد، فقد كتب الباحثون النحاة في هذا العصر - بحوثًا خلقت مصطلحات جديدة طارئة في

أصول النحو، مثل (القياس الشكلي) و (القياس الصوري) و (ظاهرة قياس الحمل)، و (قواعد التوجيه في النحو العربي) (١).

ورأينا رسائل علمية في أصول النحو سائرة على إثر نظائر لها في أصول الفقه ، مثل ( الوجوب في النحو ) و ( الرأي الوسط في النحو ) و ( الممنوع في النحو ) و ( السبر والتقسيم وأثره في التقعيد النحوي ) (٢) .

ورأيت أحد الباحثين النحاة قسم الحجج العقلية في النحو حتى نهاية القرن الثالث الهجري، إلى خمسة وعشرين قسمًا، هي: (القياس، والإجماع، والاستصحاب، والسبر والتقسيم، والأولى، والمشابهة، والمخالفة، ومراعاة النظير، وعدم النظير، والمعنى، والحكم النحوي، والإلزام بالمؤدَّى، والاستغناء، وأمن اللبس، والخصائص، والثقل والخفة، والتضمين، والمؤثِّر، والرجوع إلى الأصل، وتعدد موجب الحكم، والتنزيل، والتأويل، ومراعاة الأصل، والتركيب، والنيابة) (٣).

وهو مع ذلك ينص على أن « أنواع الحجج العقلية كثيرة جدًّا »(٤) ، ويذكر أن هذه الأقسام الخمسة والعشرين هي أهمها لا غير!!(٥) .

وإن استمر الأمر على هذه الحال في رسائل النحو العلمية ، فسوف تتسرب جميع مصطلحات أصول الفقه إلى علم أصول النحو واحدًا تلو الآخر ، يُدْرس كل مصطلح على حدته في غفلة تامَّة عن غيره ؛ وليس ببعيد أن يطرأ على علم أصول النحو في المستقبل القريب

<sup>(</sup>١) كل هذه أسماء كتب ورسائل وأبحاث علمية.

<sup>(</sup>٢) كل هذه أيضًا أسماء رسائل وأبحاث علميَّة .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الحجج النحوية حتى نهاية القرن الثالث الهجري ص ١٥١ – ١٦٧ .

<sup>(</sup>٤) السابق ص ١٥١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق.

مصطلحات في غاية الندرة كـ (المصالح المرسلة في النحو العربي) و (سدُّ الـ ذرائع في الفكر النحوي)، فنرى من يجمع ما كتب عن (التخفيف، ورفع اللبس، والتناسب اللفظي) تحت مسمى (المصالح المرسلة)، ونرى من يجعل موقف النحاة من القراءات الشاذة وبعض القراءات المتواترة من (باب سد الذرائع)!!

ولذلك كله فإن الانقياد الأعمى وراء كتب أصول الفقه سيكون رصاصة قاتلة في قلب علم غضِّ كـ ( علم أصول النحو ) .

وبَعْدُ :

فها الحلَّ ؟

هذا ما أحاول الكشف عنه في المبحث التالي .

#### المبحث الخامس

# النظرة الكليَّة أولا

إن أكبر فائدة يمكن أن يفيدها النحاة من كتب أصول الفقه ، وهم يطمحون الآن إلى إكمال ما بدأه قلة من المتقدمين من وضع (علم أصول النحو) ، ليخرج في صورة كاملة لا تكتفي ببحث بعض الجزئيات دون بعض = هي أن ينظروا إلى الخلل الذي وقع في كتب أصول الفقه فيجتنبوه .

والخلل الذي وقع في كتب أصول الفقه هو انحراف المؤلفين به عن مقصده ، إذ إنَّ المقصود من (علم أصول الفقه) هو: تيسير الفقه ، عن طريق وضع كليَّات يستطيع من أتقنها أن يستنبط الأحكام الفقهية في الفروع استنباطًا صحيحًا.

ولذلك فإن جميع تعريفات أصول الفقه (١) قد شدَّدت على أن هذا العلم يتناول الأدلة من ناحية كليَّة إجمالية ، لا من ناحية تفصيلية ، وأن ثمرة ذلك هي (معرفة الفروع الشرعية بأدلتها الكلية ).

وهذا يعني أنه علم آلة يستعين به الفقيه على استيعاب فروع الفقه التي لا يمكن أن تحفظ حفظًا لكثرتها وتشعبها ، عن طريق إعادتها إلى كليَّات مضبوطة يؤدي الالتزام بها إلى استنباطٍ صحيحٍ لأحكام الفروع .

ولكن واقع كتب أصول الفقه غير هذا ، فقد استحال علم الآلة هذا ، الذي كان الهدف منه تيسير الفقه عقبة كأداء تنقطع دونها همم الرجال ، لأنه فقد صبغته الكلية الإجمالية الضابطة ، بانجرار المؤلفين فيه خلف تتبع الجزئيات والدقائق ، واختلافهم في

<sup>(</sup>١) تنظر مجموعةً في : موسوعة مصطلحات أصول الفقه عند المسلمين (١/ ٢٠٤ – ٢١١).

المصطلحات والمفاهيم، وإفراطهم في التفريع والتقسيم، والولع بالتزيد على السابقين عن طريق إيرادات وإلزامات عجيبة، ناتجة في غالب الأمر عن عدم فهم مقصد السابق ومراده، فاستقر العلم، الذي كان ينتظر منه أن يضع (اللوائح التنظيمية) للاستنباط الفقهي، على صورة من (التشظي) مخيفة، ووضعت فيه المتون المنثورة والمنظومة، ثم شرحت تلك المتنون، ثم كتبت عليها الحواشي، حتى أصبح هذا (العلم الكلي الإجمالي) يكتب في مجلدات كثيرة فيها آلاف الصفحات، حتى ساوت ما كتب في الفقه نفسه، وربها جاوزته.

أصبح هذا العلم الذي وضع ليستعين به الفقيه على الفقه ، مشغلة صرفت الفقيه عن الفقه ؛ فقد أضحى علمًا مقصودًا في ذاته إلى جوار الفقه ، قسيمًا له . وربما قضى كثير من المتخصصين أعمارهم فيه ، وأدركتهم مناياهم قبل أن يتقنوه ، ليفيدوا منه في استنباط الأحكام .

وإذا علمنا من ناحية أخرى أن هذا العلم في أحسن أحواله يمكن أن يستغنى عنه ، وأن القراءة الراشدة في كتب الفقه تكسب الفقيه أصولًا كليَّة يكتسبها بفطرته اكتسابًا ، ولا يحتاج إلى تعلمها مستقلة ؛ وأعدل شاهد على ذلك أن علماء نجدٍ لم يشتغلوا بهذا العلم منذ قديم الزمان لا دراسة ، ولا تدريسًا ، ولا تأليفًا ؛ حتى أدخلته عليهم المناهج الجامعية ، ومع ذلك فقد برز منهم كثيرٌ من الأئمة المقدّمين ، الذين هم خلاصة علماء الإسلام في هذا العصر ، وخاصتهم ، والصفوة الصفية منهم = هذا وعلم أصول الفقه في أحسن أحواله فكيف به وقد أصبح بعد تراكهات طويلة من الخلافات والاختلافات عبئًا أثقل كاهل كل متخصص في الفقه !! .

هذا هو تحرير ( الخلل الذي وقع في كتب أصول الفقه ) بكلّ حياد وموضوعية ، وهو ما أخشى أن يقع مثله في كتب أصول النحو ، إن لم نحتاط له .

ومع أنَّ كثيرًا ، من الباحثين قد ربط بين: تعدد المذاهب الفقهية ، وتداخلها عند بعض المؤلفين مع بعض المذاهب الكلامية ، ووقوع بعضهم تحت تأثير علم المنطق والفلسفة ؛ وبين هذا الخلل الواقع في كتب أصول الفقه ؛ ومع أني لا أنكر ذلك = فإني أرى أنَّ السبب الأعظم والمنتج الأكبر لهذا الخلل هو (غياب النظرة الكلية) في تلك الكتب .

وبيان ذلك أن أئمة الفقهاء وتلامذتهم استغرقوا الحديث في المسائل الفرعية ، وأفتوا فيها واستدلوا عليها ، كلُّ بها هداه الله إليه من تدليل وتعليل ، ثم جاء المؤلفون في (علم أصول الفقه) فأرادوا استنباط طرق هؤلاء الأئمة في إثبات الأحكام ، وكيفية استدلالهم بها ، ونظمها في كليَّات إجمالية .

والحقُّ أن هذه الفكرة شاقَّة عسيرة ؛ لما تحتاج إليه من جمع المتناظرات ، وتحرير المقاصد، ومراعاة دقائق الفروق ، والحصر والسبر والتقسيم على أسس ثابتة .

وإذا كان لابد لنا من التماس العذر لمتقدمي الأصوليين في عدم قيامهم بذلك كله، لسعته وصعوبته، فإنه ليس في وسع أحد أن يلتمس للمتأخرين عذرًا عن عدم قيامهم بضبط ذلك كله حتى اليوم.

فالأصولي الأول اجتهد في جمع طرائق استدلال الفقهاء ، واختراع تسميات لها ، وتقسيات ، وتعريفات ؛ وكان لابد من وقوع اختلاف بينهم في ذلك ؛ لأن وضع المصطلحات وتعريفها وتقسيمها من اجتهاد الأصولي الأوَّل حسب فهمه لإجراء الفقيه حين يحكم في فرع من الفروع ، ولذلك كان من الأمور العادية المقبولة وقوع ذلك عندهم وهم يؤسسون هذا العلم ، ويخترعونه .

فأما الذي ليس بعاديًّ ولا مقبول فهو استمرار متأخري الأصوليين إلى يومنا هذا، مع كثرتهم، في تكرار ما قاله الأولون الذين وضعوا العلم، ثم الاختلاف حول ما قالوه، وإيراد

الاعتراضات عليه ، وزيادة التفريع والتشقيق ، وهنا كان الخلل ؛ لأن واجبهم ليس هذا ، بل كان عليهم أن ينظروا في كلام واضعي هذا العلم ، ويُنَظِّموه في أطر كليَّة قبل أن يختلفوا في تفسير جزئياته أو مناقشتها أو بحثها .

ولذلك فإن كتب هذا العلم لا تزال إلى يومنا هذا تذكر أن القياس له تقسيهات مختلفة باختلاف اعتبارات التقسيم، وأن هذه الاعتبارات سبعة، وأن الأقسام تحتلف باختلاف كل اعتبار . ولكن لم يفكر أحدٌ إلى الآن في نظم هذه الاعتبارات السبعة في قسمة واحدة مع أن ذلك ممكن ، كما سيأتي .

ولا تزال كتب هذا العلم تجعل ( القياس ) مغايرًا لـ ( الاستدلال ) ثم منها ما يجعل هذا التفريق صوريًّا ، ومنها ما يجعله جوهريًّا، دون كشف عن تفسير مقنع لـذلك ، مع أنه ممكن .

ولا تزال كتب هذا العلم وأبحاثه تكرر أن وجوه الاستدلال كثيرة لا حصر لها ، ثم تُعَدِّد منها أنواعًا بالعشرات ، ثم يدرس كلَّ نوع منها في رسالة علمية ، تجمع فيها أقوال الأولين والآخرين فيه ، دون أن نتنبه إلى أنه يمكن بتوسيع دائرة النظر قليلًا أن نضم إليه خمسة أو ستة من أوجه الاستدلال ، لأنها في حقيقتها شيء واحد .

إن سيطرة (النظرة الجزئية) على المؤلفين في أصول الفقه، من بعيد الجيل الأول الذي وضعه إلى يومنا هذا، هي السبب الرئيس فيها استحالت إليه مؤلفات هذا العلم؛ فالنظرة الجزئية (تختزل الأشياء وتُشَوِّه الأعهال) و (توقف نمو المعرفة) (١)، وهذا عين ما حصل فقد توقف نمو المعرفة في كتب أصول الفقه ؛ لأنها استمرت في اجترار مباحث واضعي هذا العلم، والخوض فيها، والاختلاف في تفسيرها، والاعتراض

<sup>(</sup>١) ينظر : ما قاله إبراهيم البليهي عن ( خطورة النظرة الجزئية ) في : بنية التخلف ص ١٢٩ – ١٣٦ .

عليها ، دون أن تضعها في إطار كلي ، فكانوا كمن يحاول إدارة المعركة الحامية الوطيس ، وهو في وسط جيش متلاطم لا يدرك منه إلا ما حوله .

ولذلك قلت (النظرة الكلية أولًا)؛ لأن النظرة الكلية تستطيع رسم خريطة واحدة تضمُّ جميع الجزئيات ، حتى إذا ما تحدثنا عن الجزئيات علمنا أين نحن ، وفيم نختلف ، وما علاقة ما نختلف فيه بغيره .

إنَّ النظرة الكلية إلى ما توصَّل إليه علماء الجيل الأول من الأصوليين تمكننا من الإضافة النافعة لما قدموه ، وتجعل هذا العلم أقرب إلى تحقيق المقصود منه ؛ لأنها تتجه به إلى الصبغة الكلية الإجمالية التي كان من الواجب أن تصبغه .

إنَّ الفرق بين صاحب النظرة الجزئية وصاحب النظرة الكلية ، كالفرق بين اثنين أرادا اكتشاف سبب توقَّف حركة الحجاج في طوافهم ، فدخل أحدهما بين الطائفين ، فهو يحاول تجاوزهم يمنة ويسرة ليرى ما الذي عاقهم ، فهو لا يزال مضطربًا تائهًا ؛ وصعد الآخر إلى المنارة فرأى كلَّ شيء بنظرة ، واكتشف السبب ، ووصف أفضل حلِّ له .

وسيتضح صدق هذا التشخيص للخلل الواقع في كتب أصول الفقه ، ودقته ، وانصافه ، حين أعرض ، بإذن الله ، صورة (قياس العكس) كما هي ، في كتب أصول الفقه ، وكيف أدَّت ( النظرة الجزئية ) إلى اختزاله ومحاصرته ، وإفراد مباحث كثيرة بأسماء مختلفة هي في حقيقتها منه ، وما زالت تعرض على أنها مغايرة له ، واضطراب الأصوليين في التمثيل له .

وليس هدفي من هذا كله الغض من كتب أصول الفقه ، ولا التقليل من شأنها ، ولا أعني بكلامي جيل واضعي هذا العلم ففضلهم ظاهر ، ولكني أردت الكشف عن الخلل الذي وقع عن غير قصد من متأخريهم ، وأن أستحث المعاصرين إلى استدراك ذلك واستئنافه ، وإعادة ترتيب هذا العلم العظيم ، ووضعه حيث يجب أن

يكون خادمًا ، مخلصًا للفقه وطريقًا معبدة إليه .

ثمَّ التحذير بعد هذا من أن يقع النحاة وهم يؤلفون في أصول النحو، فيما وقع فيه مؤلفو كتب أصول الفقه، وذلك لأني رأيت الباحثين النحاة قد أقبلوا على إفراد دراسات في كثير من مباحث أصول الفقه، وجمع تطبيقاتها النحوية، وتقسيم الحجج النحوية في ضوئها ؟ كما مَرَّ قبل قليل، وهذا مع ما فيه من الفائدة يجب أن تسبقه نظرة كلية لأدلة النحو، مبنية على تقسيهات عقلية حاصرة، لنبدأ بعد ذلك في مناقشة تفصيلاتها على هدى وبصيرة.

والحقُّ أني قد ندبت نفسي إلى هذه المهمة ، وأخلصت لها النية ، وفرَّغت لها القلب ، ووهبتها الوقت ، ولم أزل مشغولًا بها حتى فنيت فيها ؛ مستعينًا بالله تعالى متوكلًا عليه ، فخلصت إلى تصوُّر كلِّي حاصر لأدلة النحو العقلية ، لا يخرج عنه شيء من فروع المسائل بإذن الله ، وكان لابدلي من عمل ذلك حتى أضع (قياس العكس) الذي هو موضوع هذه الرسالة حيث يجب أن يكون ، لا حيثها وضعه غيري .

وقبل أن أعرض هذا التصور الكلي ، سأبيِّن المنهج الذي سرت عليه في وضعه ، حيث اتبعت الخطوات التالية :

أولًا: جمعت جميع الحجج العقلية من جميع كتب أبي البركات الأنباري ، وجعلت كل حجة على حدتها ، مع ما ورد عليها من اعتراضات إن وجد .

وهذه الخطوة هي البداية السليمة لقيام تصور منضبط للحجج العقلية عند النحاة ؛ إذ لابد أولًا من استقراء كتب النحاة واستخراج الحجج منها ، ثم تصنيفها وجمع بعضها إلى بعض ؛ قال أبو حيان : « ولا تبنى القواعد إلا على جملة من المستقرآت الجزئية حتى يغلب على الظن أن ذلك قانون كلّى تبنى على مثله القواعد »(١).

<sup>(</sup>١) التذييل والتكميل (١/ ٢٣٢).

وهذا ما أسسه ابن جني وهو يقيم (علم أصول النحو) فقد بدأ باستقراء كلام النحاة ، واستنباط عللهم ، وأدلتهم التي قصدوها ، وأقاموا أحكامهم عليها ؛ لأنهم «وإن لم يكونوا جاءوا بها مقدمة محروسة ؛ فإنهم لها أرادوا وإياها نووا »(۱) وقد نصَّ على أنَّ هذا نفسه هو ما فعله الفقهاء الأحناف وهم يؤسسون (علم أصول الفقه) الحنفي ؛ حيث بدأوا باستقراء كتب محمد بن الحسن الشيباني (ت: ١٨٩هـ) صاحب أبي حنيفة ، فكما أن الفقهاء بنوا علم أصول الفقه عن طريق استقراء كتب الفقه ، فكذلك علم أصول النحو لابد أن يبنى عن طريق استقراء كتب النحو (۲) .

ثانيًا: قرأت بكلً عناية وتأمُّل، بابي القياس والاستدلال في كتب أصول الفقه، وحرصت كلَّ الحرص على استيعاب الفوارق الأصولية الدقيقة بين المصطلحات، ثم جمع المتناظرات منها، غير مغتر بكثرة التسميات، وما يوهمه ظاهرها من الاختلاف مع كون المسمى واحدًا، ثم جمعت تقسيهات الأصوليين للأقيسة والاستدلالات، وحددت اعتباراتهم فيها، وأعدت ترتيب تلك الاعتبارات ترتيبًا منطقيًا، بمنطق العقل الفطري، لا بعلم المنطق اليوناني، فهو علم، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية « لا يحتاج إليه الذكي، ولا ينتفع به البليد» (٣).

(١) الخصائص (١/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: كلام ابن جني في ذلك في الخصائص (١/ ١٦٣)، وقد ظن بعض الباحثين أن ابن جني يدعو إلى استنساخ علل الفقهاء كما هي وإسقاطها على النحو، وقد ردّ عليه باحثون آخرون، والحق أن عبارة ابن جني في غاية الوضوح. ينظر في ذلك: أصول النحو العربي، د. محمد عيد ص ١١٥ – ١١٧، وأصول النحو العربي د. محمد خير الحلواني ص ٧، واعتراض النحويين للدليل العقلي ص ٥٧ – ٥٩.

<sup>(</sup>٣) الرد على المنطقيين (١/ ٢٩).

وقد فعلت ذلك من أجل الإفادة الراشدة من جهود علماء أصول الفقه ، لاسيما متقدميهم ، في رسم تصوُّر كامل للحجج العقلية في النحو ، ووضع تسميات لأنواع هذه الحجج ، وضبطها في كليَّات حاصرة لا تنتشر .

ثالثًا: حدَّدت الفوارق بين الفقه والنحو ، التي لها أثر جوهري في تصور الحجج العقلية وتقسيمها ووضع مصطلحاتها ، وراعيت تلك الفوارق في بناء تصوري لها في النحو ، وأهم هذه الفوارق فرقان ، هما:

### الفرق الأول:

أن الأحكام في الفقه هي الأحكام الشرعية لأفعال المكلفين ، مثل : الحلال والحرام ، والحظر والإباحة ، والوجوب والجواز ، والندب والكراهة ، وصحة العقود وفسادها .... ونحوها .

والمشرِّع لهذه الأحكام هو الله (تعالى) وحده ، بها أنزله في كتابه ، أو على رسوله ، ، ف فشرعه (عليه الصلاة والسلام) بقوله عن ربه : ﴿ وَمَا يَنْظِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى فَشَرعه (عليه الصلاة والسلام) بقوله عن ربه : ﴿ وَمَا يَنْظِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى فَشَرَعِه فَشَرعه (عليه السلام) بقوله عن ربه : ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهَدِي إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ يُوحَىٰ ﴾ [ النجم : ٣ ، ٤ ] ، أو بفعله ، وتقريره : ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهَدِي إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ وَصَرَطِ ٱللهِ ﴾ [ الشورى ٥٣ ، ٥٣ ] .

ولأجل ذلك كان الفقهاء (رحمهم الله) في غاية الحذر والورع والتحرُّج عند استنباط هذه الأحكام بالقياس والاجتهاد؛ وإنها تورعوا وتحرجوا خشية أن يبتدعوا في دين الله ما ليس منه، أو أن يقولوا على الله بغير علم، فيحلوا ما حرم الله، أو يحرموا ما أحلَّ الله، أو يشقوا على عباد الله بإيجاب ما أجازه، أو تكريههم فيها أباحه؛ حتى إنهم اختلفوا في (القياس): أهو من فعل المجتهد القائس أم أنه يدلُّ على الأحكام دلالة ذاتية بوضع الشارع كالكتاب والسنة، سواء نظر المجتهد أو لم ينظر (١).

.

<sup>(</sup>١) ينظر الخلاف في ذلك في : المهذب (٤ / ١٨٢٥ - ١٨٨٩ ).

وقد أدَّى هذا الورع ، والحذر ، والتحرج إلى عدد من الآراء والمواقف ، كان لها أثرٌ كبيرٌ في تقسيمهم الحجج العقلية ، ووضعهم مصطلحاتها ، وتصورهم لها .

والتنبه إليها جوهريٌ في بناء تصوُّر سليم لحجج النحو العقلية ، وأهم تلك المواقف والآراء ، الناتجة عن هذا الورع والتحرج ستة ، هي :

1. إنكار بعض الفقهاء ، ك ( الظاهرية ) للقياس ، فهم لم ينكروا القياس مطلقًا ، فالقياس في الأمور الدنيوية ثابتٌ لا جدال فيه ، بل هو من الفطر المغروزة في طبائع البشر ، حتى الأطفال منهم ، وهذا أمر محسوس لا خفاء فيه ، وإنها أنكروا أن يكون ( القياس ) طريقًا من طرق إثبات الحكم الشرعي ، وهو ما تعبر عنه كتب أصول الفقه عند ذكر هذه المسألة بـ ( حكم التعبد بالقياس ) (1) ، فالظاهرية ومن وافقهم إنها أنكروا أن يكون القياس وسيلة لإثبات أحكام نتعبّد لله بها ؛ لأنه ليس لأحد أن يشرّع إلا الله ؛ واستدلوا على ذلك بأن الله لم يفرط في الكتاب من شيء ، وأنه أمر رسوله شي بأن يكوم بين الناس بها أنزل الله ، وأنه تعالى أمر عباده إذا تنازعوا في شيء من أمور دينهم أن يردوه بلى الله والرسول (٢) .

وما حملهم على هذا إلا شدة تحرجهم من إثبات شيء في شرع الله بالاجتهاد والقياس.

يقول ابن حزم: « القياس قفو لما لا علم لهم به ، وتقدم بين يدي الله تعالى ورسوله ﷺ ، واستدراك على الله ورسوله ما لم يذكراه » (٣) .

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا: إتحاف ذوي البصائر (٤/ ٢١٤٣)، والمهذب في علم أصول الفقه (٤/ ١٨٣٥ –١٨٤٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر : إتحاف ذوى البصائر (٤/ ٢١٩٠ – ٢١٩٠).

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ص ١٠٥٥ .

وليس مرادي هنا الرد عليهم ، أو بيان الشبه التي أتوا من قِبَلها ، فهذا أمر استغرقه الفقهاء فأتوا عليه (١) ، ولكن مرادي بيان علاقة إنكارهم القياس بكون الحكم المثبت به شرعيًّا ، والتنبه إلى هذا له منفعة عظيمة في تصور أصول النحو كما سيأتي بعد قليل .

٢. انحصار الأصول المتفَّق على جواز القياس عليها في إثبات الأحكام الشرعية ،
 بين جميع العلماء من السلف والخلف ، في ثلاث صور ، هي :

أ. أن يكون حكم الأصل المقيس عليه ثابتًا بالكتاب أو السنة .

ب. أن يكون حكم الأصل المقيس عليه ثابتًا بقياس قاسه النبي على الله النبي

ج. أن يكون حكم الأصل المقيس عليه ثابتًا بقياس أجمعت الأمة كلها على صحته.

واختلفوا في جواز القياس على ما عدا ذلك ، فاختلفوا في جواز القياس على الأصل الثابت بالإجماع الذي لم يعرف مستنده ، وفي جواز القياس على أصل حكمه ثابت بالمفهوم دون المنطوق ، وفي جواز القياس على أصل حكمه هو ثابت بقياس آخر لم تجمع الأمة على صحته ... وهكذا(٢).

ولاشك أن انحصار الأصول المجمع على جواز القياس عليها في هذه الصور الثلاث إنها هو ناتج عن تورُّع الفقهاء وتحرجهم من إثبات شيء في الدين أو نفيه عنه دون دليل قاطع وحجة ظاهرة.

<sup>(</sup>۱) تنظر في : المستصفى (٣/ ٥٥١ – ٥٨٨) ، وإتحاف ذوي البصائر (٤/ ٢١٩٦ – ٢٢١٤) ، والمهذب في علم أصول الفقه (٤/ ١٩٤٣ – ١٩١٠) ، ودراسات حول الإجماع والقياس ص ٢٠٩ – ٢٤٨، وأدلة التشريع ص ٢٣ – ١٥١.

<sup>(</sup>٢) ينظر ذلك كله مفصلًا في : دراسات في القياس الأصولي ص ٥٥ - ٧٠ .

٣. تقديم الأئمة الفقهاء (قياس العلة) في أحكامهم على جميع أنواع القياس الأخرى ، وذلك لأن (قياس العلة) يكون حمل الفرع على الأصل فيه بالعلة نفسها التي علّق حكم الأصل عليها في الشرع .

ولذلك كان هذا النوع من القياس هو أعلى أنواع القياس قوة ، وأدناها على الإطلاق إلى الصواب والصحة ، ولا يطمئن قلب القائس إلى شيء من القياس مثله ؛ لأنه يرى الشرع قد حكم بالحكم لأجل علة ثابتة ، يدور معها الحكم حيثها دارت ، فإذا وجد تلك العلة في فرع من الفروع علَّق عليها ذلك الحكم نفسه ، لما يتيقنه من تلازم بينهها ؛ وكلها كانت العلة أثبت كان القياس أقوى وأحكم .

ولذلك قال ابن تيمية: إن الفقهاء يعظّمون قياس العلة ويقدِّمونه ، ويرون أنه أشرف من غيره ؟ « لأنه يفيد السبب العلمي واليقيني » معًا (١) .

وما تقديمهم (قياس العلة) على غيره من الأقيسة إلا نتيجة طبيعية لتحرجهم واحتياطهم، وتورعهم وحذرهم، عند إطلاق الأحكام الشرعية، فلما كان هذا النوع أقوى دلالة وأعلى صحة ؛ وكانت الصحة معه أغلب على الظن، والطمأنينة معه أدخل في القلب، كان من اللازم تقديمه وتعظيمه.

ثم لما جاء الأصوليون لاستنباط أصول الفقه من كلام الأئمة الفقهاء ؛ وجدوا أن القياس المقدَّم عندهم هو هذا القياس ، فوضعوا له حدًّا بعبارات مختلفة ، أشهرها قولهم : (القياس هو إثبات حكم معلوم في معلوم آخر لاشتراكهما في علة الحكم عند المثبت) (٢) ، وكلُّ

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : درء تعارض العقل والنقل ( ١٠ / ١٢٢ ) .

<sup>(</sup>٢) تنظر تعريفات القياس مجموعةً في : موسوعة مصطلحات أصول الفقه (٢/ ١١٥٤ - ١٢١١)، والقياس في العبادات ص ٤٩ - ٨٩.

تعريفاتهم المشهورة للقياس إنها هي تعريف لـ (قياس العلة) فحسب، وقد أطلقه الأصوليون على (القياس) عامة، وسمَّوه القياس الشرعي (ا)، لأنهم وجدوا أنَّ هذا هو القياس المقدم في إثبات الأحكام عند الأئمة، وقد غفل متقدمو الأصوليين عن التنبيه على أنَّ المراد بهذا التعريف إنها هو (قياس العلة) لتقدمه وقوته، وأنه هو المقصود عند الإطلاق، بل ربها أنهم لم يفكروا في ذلك أصلًا؛ لانشغالهم باستنباط الأدلة من إجراءات الأئمة الفرعية، فعرَّفوا القياس الذي وجدوه في تلك الإجراءات، ولم يرسموا صورة عامة للقياس قبل تخصيص الحد بنوع منه.

ثم جاء مَنْ بعدهم من الأصوليين فأشكلت عليهم هذه التعريفات لـ (القياس)، فذهبوا إلى أنها غير جامعة ، وأخذوا في إيراد عدد كبير من أنواع القياس والاعتراض على هذه التعريفات بأنها لا تشملها ، فهي لا تشمل القياس الفاسد ، ولا قياس الشبه ، ولا قياس الأدلة بأنواعه ، ولا القياس في معنى الأصل ، ولا قياس التلازم ولا القياس الاقتراني .... وهكذا(٢).

وقد أثار هذا قرائح عدد من الأصوليين المتأخرين ، فكان منهم من أعاد تعريف القياس ليشمل جميع هذه الأنواع<sup>(٣)</sup> ، ومنهم من حاول إدخال هذه الأنواع في الحدّ

<sup>(</sup>۱) ينظر : الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٣٥)، وموسوعة مصطلحات أصول الفقه (٢/ ١٢٠٥، ١٢٠٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر مثلًا: المعتمد في أصول الفقه (۲/ ۱۹۰ – ۱۹۱)، والتمهيد في أصول الفقه (۳/ ۳۰۸ – ۳۰۸)، و (۲ مثلًا: المعتمد في أصول الأحكام (۳/ ۱۳۰ – ۱۳۷)، و شرح المنهاج (۲/ ۱۳۶ – ۱۳۸)، و الإبهاج في شرح المنهاج (۳/ ۱٤۱۷ – ۱۵۲۵)، و رفع الحاجب (۶/ ۱۳۵ – ۱۵۰۱) و التحبير شرح المنهاج (۷/ ۳۱۳ – ۳۱۳)، و شرح الكوكب المنير (۶/ ۸)، و تيسير التحريب شرح التحريب (۷/ ۳۱۲ – ۳۱۳)، و القياس في العبادات ص ۷۱ – ۷۷ .... وغيرها .

<sup>(</sup>٣) ينظر : المعتمد في أصول الفقه (٢/ ١٩٥، ١٩٦).

المذكور دون تغييره ، ولو بالتكلُّف والإغراب (١) ، ومنهم من لمح أصل الإشكال ، فردَّ عليهم بأن « المعرَّف هو قياس العلة ؛ لأن لفظ القياس إذا أطلق يراد به قياس العلة ، وأما ما ذكره المعترض من الأقيسة فإطلاق اسم القياس عليه مجاز ؛ لأنه لا يطلق عليها إلا مقيَّدًا ، حيث يقال : (قياس العكس) و (قياس الدلالة) و (قياس الشبه) .... إلخ ، ولزوم القيد إمارة على المجاز »(١).

ومن هنا طال كلام الأصوليين في حدِّ القياس وتضخَّم ، ولو أنَّ اللاحق المعترض تأمل كلام السابق ؛ لعلم أن اقتصار حد القياس عند الأصوليين على (قياس العلة ) إنها هو ناتج عن تقديم الأئمة الفقهاء أنفسهم لهذا النوع من القياس في تطبيقاتهم وأحكامهم .

ولاشك في أن هذا التقديم لهذا النوع ناتج عن ورعهم واحتياطهم (رحمهم الله).

٤. تفريق معظم علماء أصول الفقه بين (القياس) و (الاستدلال) منذ أن فعل ذلك إمام الحرمين الجويني (ت: ٤٧٨هـ) حتى اليوم (٣).

والحقُّ أنَّ من تأمَّل فعلهم هذا بوعي وبصيرة ؛ فإنه سيجد أنهم إنها فعلوا ذلك ؛ ليفصلوا أنواع القياس ، قوية الحجة ، ظاهرة الدلالة ؛ عن غيرها من أنواعه ، وأنهم أطلقوا مصطلح ( القياس ) على الأنواع القوية ، ومصطلح ( الاستدلال ) على بقية الأنواع ، وأنهم جعلوا ( الاستدلال ) في رتبة أحط من رتبة القياس ، وأنزل في ترتيب

<sup>(</sup>١) ينظر: تيسير التحرير (٣/ ٢٧٤)، والقياس في العبادات ص ٧٤ – ٧٧.

<sup>(</sup>٢) القياس في العبادات ص ٧٤ ، وينظر أيضًا : الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تتبُّع متقن لهذا التفريق عند علماء الأصول متقدميهم ومتأخريهم في كتاب: الاستدلال عند الأصوليين د. أسعد الكفراوي ص ٧٥ – ٢٩١.

أدلة الشرع ؛ ولذلك جعلوا أدلة الشرع خمسة : الكتاب ، فالسنة ، فالإجماع ، فالقياس ، فالاستدلال (١) .

ثم تباينت آراؤهم بعد ذلك في حدود هذا الفصل بين البابين:

- فمنهم من جعل (القياس) هو (قياس العلة) فحسب، وجعل ما عداه استدلالًا، وذهب إلى أن إطلاق (القياس) على غيره من باب المجاز (٢).

- ومنهم من توسع في مفهوم (قياس العلة) نفسه ، فجعله شاملًا لما كان الجامع فيه هو العلة ، أو دليل العلة ، أو وصفًا شبهيًّا مناسبًا ، فأدخل (قياس الدلالة) و (قياس الشبه) في (قياس العلة) ، وسمًّاها قياسًا ، وجعل كل ما عداها استدلالًا "".

- ومنهم من توسع أكثر فجعل المرادب (القياس): قياس الطرد، وجعل ما عداه استدلالًا(٤).

وليس مرادي هنا تتبع مناهج الأصوليين في تخليص (القياس) من (الاستدلال)، وإنها مرادي بيان المنطلق الذي انطلقوا منه في هذا التقسيم، وأنه منطلق فقهي خالص مبني على تحرُّج الفقهاء من إثبات الحكم الشرعي دون وجود دليل قاطع عليه؛ ولذلك مازوا الأنواع القوية في الدلالة وجعلوا مصطلح (القياس) خاصًّا بها، وجعلوا ما بقي منها تحت مسمى (الاستدلال).

والحُقُّ أنَّ من تأمَّل نصوصهم حق التأمُّل وجد أن أقوى قياس عندهم وأشرفه هو

<sup>(</sup>١) ينظر : مثلًا : الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : القياس في العبادات ص ٧٤ ، وتلاحظ الحواشي .

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ص ٧٧ ، وتلاحظ الحواشي .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٣٢).

(قياس العلة) بمعناه الخاص، وهو أن يجمع بين الفرع والأصل في حكم واحدٍ لاشتراكهما في علة واحدة، ثبت أنها علة ذلك الحكم بطريق من الطرق، وكلما كان طريق إثبات عليتها أقوى كان القياس أقوى.

فهذا هو بؤرة القياس عندهم ونواته ، وكلم ابتعد القياس عنه زاد ضعفه وزاد الخلاف في صحة الاحتجاج به .

ومن تأمل كتبهم حق التأمل وجد أن هذا الذي خلصت إليه في قرارة الصواب.

٥. الاهتمام العظيم بـ ( العلة ) ، فقد جعلها الفقهاء أهم أركان القياس ، ومداره وجماع أمره ؛ « حتى إن بعضهم عدها الركن الوحيد في القياس ، لا ركن له سواها ، وباقى الأركان سماها شروطًا ؛ وهذا ما عليه معظم الحنفية »(١).

والحقُّ أنَّ مباحث العلة في كتب أصول الفقه طاغية على ما سواها ، والمتأمل لما كتبه الأصوليون في ( العلة ) يجد أنه مساوٍ لما كتبوه في ( القياس ) عامة ، وأن المباحث فيها هي هي ، فقد حدُّوا العلة ، وفرقوا بينها وبين ما هو قريب منها ك ( الحكمة ، والسبب ، والعلامة ، والشرط ) ثم قسموها تقسيهات مختلفة باثني عشر اعتبارًا ، واشترطوا فيها ثلاثين شرطًا ، وحدَّدوا مسالك إثباتها ، وحصروا الاعتراضات التي ترد قوادح فيها وطرائق الجواب عنها والترجيح فيها بينها ، وقد جمع ذلك كله أحد الباحثين في مجلَّد كبير أجاد فيه كل الإجادة (٢) .

والحقُّ أنَّ هذا الاهتمام المفرط بـ ( العلة ) إنها هو مظهر مـن مظاهر حـذر الفقهاء واحتياطهم عند إطلاق الحكم الشرعي ؛ فقد اهتموا بالتحقُّق من كون كل علـة هـي العلـة التي حَرَّم الشرع من أجلها أو حلَّل ، أو أوجب أو أجاز ، أو كرَّه أو ندب ، أو صحَّح أو أفسـد ؛

\_

<sup>(</sup>١) مباحث العلة في القياس ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) وهو كتاب ( مباحث العلة في القياس عند الأصوليين ) ، وتنظر جميع المباحث السابقة مفصلة فيه .

خوفًا من أن يعلقوا الأحكام الشرعية على غير عللها ، وأن يديروا الحكم مع علة لم يتيقنوا من عليتها .

ولذلك اعتنوا عناية بالغة بوضع (مسالك العلة) وهي طرق التحقُّق من صدقها وصحتها، فقسموا العلة إلى علة ثابتة بالنقل، وعلة ثابتة بالعقل، وعلة ثابتة بالإجماع المستند إليها؛ وجعلوا الثابتة بالنقل أعلى وأقوى، والثابتة بالعقل أقسامًا متفاوتة في علوِّها وقوتها.

ولعل من أطرف ما تنبهت إليه وأثمنه ، وأنا أتأمل مباحث العلة في كتب أصول الفقه ، أن ( مسالك العلة ) وإن كانت ترد مستقلة في هذه الكتب ، فإنها هي هي : أدلة الحكم الشرعي ، لا فرق بينها سوى أن المدلول عليه بأدلة الأحكام هو ( الحكم الشرعي ) ، في حين أن المدلول عليه بـ ( مسالك العلة ) هو ( العِليَّة ) ولما كان ثبوت العِليَة ) يلزم منه ثبوت ( الحكم الشرعي ) المناط بها ؛ خلصنا إلى أن أصل المبحثين واحد ، ف ( مسالك العلة ) هي ( أدلة الأحكام ) ، فكما أن ( الحكم الشرعي ) يثبت بدليل نقلي أو عقلي أو إجماع مستند إليها ، فإن ( عليَّة العلة ) تثبت بدليل نقلي أو عقلي أو إجماع مستند إليها ، وتقسيات ( الدليل العقلي ) هي نفسها تقسيات ( المسلك العقلي ) لا فرق بينها لمن فطن له ورصد واستبطن ، محقِّقا ومدققًا .

وهذا أمرٌ جوهري يجب التنبه إليه ، ومن غفل عنه وقع في أحكام فاسدة ، وسوف يأتي شيء من ذلك عند حديثي عن (قياس العكس في كتب أصول الفقه) في الباب الأوَّل من هذه الرسالة بإذن الله .

وإنها خصَّ الأصوليون ( العلة ) بمباحث مستقلة نظرًا إلى خطرها في إصدار الأحكام الشرعية ؛ إذ إن لكل حكم علة يمتطيها ، فلابد من توخي الحذر وأخذ الحيطة من وضع حكم شرعى على راحلة غيره .

7. عدم استقلال (العقل) بالدلالة عند الفقهاء ، يقول الشاطبي عما ورد في الفقه من أدلة عقلية : «الأدلة العقلية إذا استعملت في هذا العلم فإنما تستعمل مركبة على الأدلة السمعية ، أو معينة في طريقها ، أو محققة لمناطها ، أو ما أشبه ذلك ؛ لا مستقلة بالدلالة ؛ لأن النظر فيها نظر في أمر شرعي ، والعقل ليس بشارع »(١).

فهذه الأمور الستة إنها نتجت عن مراعاة الفقهاء لخطر الحكم الشرعي ودقته ، وتورعهم عند الفتوى به ، خوفًا من القول على الله بغير علم ، ولذلك فإنه من الواجب التنبه إلى هذه الخصوصية عند الإفادة من علم أصول الفقه في بناء علم أصول النحو ؛ لأن الحكم النحوي ليس بهذه المنزلة من الخطر والدقة ، وسقطة النحوي أخف بكثير من سقطة الفقيه ، لأن القول على العرب في لختهم بغير دليل قطعي ليست كالقول على الله في دينه بغير دليل قطعي ، وبيان ذلك : أنَّ تعلم اللغة العربية ، والبعد عن اللحن وإن كان من الأمور التي استحسنها الشرع ورغَّب فيها ، وندب إليها (٢) ؛ فإنها لا ترتفع إلى درجة أحكام العبادات والمعاملات والجنايات والأنكحة والنوازل ؛ ولذلك كان تحرُّج النحاة في التصرُّف في الأحكام النحوية وتعليلها لا يكاد يذكر إذا ما قورن بتحرُّج الفقهاء ، ولذلك فإنَّ ما نتج عن هذا التحرُّج في الفقه وأصوله يجب ألا ينتقل إلى أصول النحو البتة .

ولذلك فإنه لم ينقل عن أحدٍ من العالمين أنه أنكر القياس في النحو ؟ بـل إن وقـوع ذلك من عاقلٍ عندي محال ، ولم ينقل عن أحد من النحاة أنه قَدَّم نوعًا من القياس على نوع ؟ لما سيأتي بعد قليل عند الحديث عن الفرق بين علل الفقه وعلل النحو ، ولم ينقل

<sup>(</sup>١) الموافقات (١/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر : ما كتبه أبو البركات عن حكم تعلم العربية في لمع الأدلة ص ٩٥ – ١٠٠ ، وهو ، على ما يبدو ، ملخص ما كتبه في كتابه المفقود ( الحض على تعليم العربية ) .

عن أحد التفريق بين (القياس) و (الاستدلال) ولم تحظ العلة النحوية ، لما سيأتي ، بها حظيت به العلة الفقهية من التدقيق والبحث والنظر والحذر والحيطة ، وليس هناك أي محذور من استقلال العقل بالدلالة على الحكم النحوي ، بل إنه مستقل بهذه الدلالة في مواطن كثيرة جدًّا ، كأدلتهم على أصل الاشتقاق : الفعل هو أم المصدر ؟ ؛ مثلًا ؛ أو أدلتهم في موضع أن النحو كله قياس وعقل (۱) .

إلا أن أبا البركات (رحمه الله) سها عن إدراك هذا الفارق العميق الغائر بين النحو والفقه ، بجميع تفصيلاته ، فنقل إلى أصول النحو مالا يناسب النحو من مباحث أصول الفقه ، وأهم ذلك ثلاثة أمور ، لا يظهر خطر نقلها إلى أصول النحو في عدم مناسبتها للنحو فحسب ، بل فيها يترتب عليها بعد ذلك من تفصيلات ، وهذه الأمور الثلاثة هي :

### ١. تعريفه للقياس:

فقد عرَّف أبو البركات القياس بخمس عبارات سيطر عليه فيها ذكر الأصل والفرع والجامع بينهما فقال: (هو إلحاق الفرع بالأصل بجامع)، و (هو اعتبار الشيء بالشيء بجامع)، ثم نص على أنَّ هذا الجامع هو (العلة) فقال: (هو حمل فرع على أصل بعلة)، ونصَّ على أنه (المعنى) في تعريف آخر، فقال: (هو حمل غير المنقول على المنقول إذا كان في معناه)، وقد مَرَّ ذكرها(٢).

والحق أن هذه التعريفات إنها تصدق على (قياس العلة) ، الذي يسميه الفقهاء ،

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ٩٥، ٩٩، ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) ينظر: ما مضي ص ٦٥.

كما ذكرت قبل قليل ، القياس الشرعي ، ويسمونه أيضًا (قياس المعنى) (١) ، وهو القياس المعتبر في الفقه كما مضى ؛ ولذلك فإن هذه التعريفات لا تصلح لأن يعرف بها (القياس) المعمول به في حجج النحاة وإجراءاتهم ، وسيأتي بيان التعريف المناسب بإذن الله .

7. تفريقه بين (القياس) و (الاستدلال)، فقد بيَّنت سابقًا أن أبا البركات قد تابع أبا إسحاق الشيرازي في هذا التفريق، وفصل خمسة أوجه من أوجه الاستدلال العقلي تحت مسمى (الاستدلال) وجعلها ملحقة بالقياس (٢)، والحق أن هذا التفريق لا وجه له في أصول النحو ؛ لأنه إنها عمل به في أصول الفقه ليميزوا القياس القوي من القياس الضعيف، وليجعلوا (القياس القوي) مستقلًا باسم اصطلاحي يميزه ويخلصه من غيره ؛ نظرًا لخطورة الحكم الشرعي ومنزلته، فأما النحو فإنه لا مسوِّغ لهذا التفريق في أصوله ؛ ف (القياس) و (الاستدلال) فيه مترادفان لا فرق بينها ؛ ومراتب أنواع القياس النحوي كلها متقاربة ؛ لأن بين (العلة الشرعية) وبين (العلة النحوية) فرقًا شاسعًا كها سيأتي بيانه بعد قليل.

٣. ردُّه على من أنكر القياس ، وحلّه الشبه الواردة عليه ، فهذا مبحث كان على أبي البركات ألا ينقله إلى أصول النحو ؛ لأن العلة التي أنكر القياس من أنكره لأجلها في الفقه إنها هي الحذر من القول على الله بغير علم ، كما بينت قبل قليل ؛ وهذه العلة لا وجود لها في النحو ويستحيل عقلًا أن ينكر القياس في النحو عاقل ، والحق أن أبا البركات لم يعقد فصل ( الرد على من أنكر القياس ) ؛ لوجود منكر للقياس في النحو يرد عليه ، بل ليبين استحالة إنكاره فيه ؛ ولذلك قال « اعلم أن إنكار القياس في النحو لا يتحقق ؛ لأن النحو كله قياس »(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر : موسوعة مصطلحات أصول الفقه (٢/ ١٢١٠ ، ١٢١١).

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سبق ص ٧٢ - ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) لمع الأدلة ص ٩٥.

والحقُّ أنَّ الشبه الثلاث التي حلَّها في فصل (حل شبه تورد على القياس) (١) لم يوردها أحدُّ على القياس النحوي حتى تحلّ ؛ وإنها رآها في كلام من أنكر (القياس) في الأحكام الشرعية ، ووجد أنه يمكن إيرادها ، هي دون غيرها ، على القياس النحوي ، فأخذها عن الفقهاء بردودها ومثَّل لها من النحو .

والحقُّ أن هذا كله لا وجه لذكره في أصول النحو، وأن هذه (الشبه الثلاث) التي استلها أبو البركات من كلام منكري القياس الشرعي، ومثل لها من النحوي لا تعني أن القياس النحوي يمكن أن يُنكر استدلالًا بها ؛ لأن إنكار القياس الشرعي ليس مبنيًا عليها ، بل هو مبني على ما قدَّمته من الحذر من الابتداع في الدين والقول على الله بغير علم ، ثم تفرَّع عن التمسك بهذا عدد كبير من الأدلة على إنكار القياس في الشرع منها هذه (الشبه الثلاث)، التي اقتطعها أبو البركات من سياقها وأسقطها على القياس النحوي ، وإذا كان الأصل الذي أنكر القياس من أنكره من أجله (وهو الحذر من القول على الله بغير علم) لا وجود له في القياس النحوي ، فإن جميع ما تفرع عنه من استدلالات و (شبه) لا وجود له في القياس النحوي أيضًا .

وقد وقع د. علي أبو المكارم ضحيَّة لمبحث (الرد على منكري القياس) الذي نقله أبو البركات عن الفقهاء، فبنى عليه بعض (الكشوفات والحقائق)، كما سماها، حين ذهب إلى أن (القياس النحوي) انحرف عن مفهومه الاستقرائي إلى مفهوم شكلي «لا يعنى بالنصوص بقدر ما يهتم بتحقيق شروط المنطق الأرسطي وقضاياه »(٢)، وأن هذا (القياس الشكلي) قوبل بـ «تيار مضاد له ؛ إذ من المؤكَّد أنه لـ و لم يكن هذا التيار

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٠ – ١٠٥ ، وقد مضى ذكر ملخص هذا الفصل ص ٧٩ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٢) أصول التفكير النحوي ص ٧٩.

موجودًا لما احتاج العلماء ، الداعون إلى هذا المدلول ، والآخذون به إلى الاحتجاج لعملهم ، والاستدلال لمنهجهم ، ثم إلى التعسف في لصقه بالقديم وإضافته إليه . وهذا ما يؤكده من غير قصد ابن الأنباري في كتابه لمع الأدلة في أصول النحو ، في فصله الذي عقده لحل الشبه الواردة على القياس ، إذ ذكر عليه اعتراضات ثلاثة ، وجهها إليه بعض منكري القياس من النحاة الذين لم يصرح بأسمائهم »(1) .

ونص على استبعاد أن يكون عقد أبي البركات هذا المبحث من قبيل الفرض العقلي ، وذهب إلى أن كلام الأنباري في هذا المبحث بعمومه « يؤيد وجود هؤلاء المنكرين للقياس »(٢).

والحق أن ما فعله د. أبو المكارم إنها هو نموذج حاضر لنتائج الانقياد الأعمى خلف (أصول الفقه) الوخيمة ، حين لا يراعى الفرق بين الفقه والنحو ، وحين لا نفقه منطلقات الفقهاء فيها يذهبون إليه من آراء .

ومن تأمَّل كتاب (أصول التفكير النحوي) الذي ذكر فيه د. أبو المكارم هذا الكلام، وجد أنه أقام هذا الكتاب كله من أجل استثمار ما ذكره الأنباري من (الرد على منكري القياس) و (حل الشبه الواردة عليه) وتقديم تفسير مقبول له، إذ قسم القياس إلى (استقرائي) و (شكلي)، وجعل (القياس الشكلي) هو الجزء المنكر المعترض عليه بتلك الشبه.

والحق أنَّ د. أبا المكارم قد صور ما سهاه ( القياس الشكلي ) على أنه ( ثورة حداثية ) في ذلك العصر على نمط القياس القديم التراثي الذي سهاه ( القياس الاستقرائي ) ، وهذا

<sup>(</sup>١) أصول التفكير النحوي ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٨٢.

تهويل غير مقبول منه ، وأنّ تقسيمه القياس إلى هذين القسمين غير مسلم به له ، وأنه لو اتجه نحو كتب النحاة لما وجد أثرًا واضحًا لقسمته وتهويله ، ولعلم أنه قد بالغ فغلا في المبالغة حين وصف دراسته في هذا الكتاب بأنها «قد استطاعت أن تعيد تشكيل البحث النحوي من جديد ، مستعينة بعناصره التي استخلصتها من خلال الركام الهائل الذي يختلط فيه كل شيء في تراث النحاة »!! (١).

مع أن الأمر في هذه الدراسة أهون من هذا بكثير، وقد بُنِي جزءٌ كبير منها على نص نقله أبو البركات عن الشير ازي الفقيه، لا وجود له عند النحاة، وهو مبحث لم يبن عليه أحد من العالمين منذ أن كتبه أبو البركات إلى اليوم مثل ما بناه عليه د. أبو المكارم من اعتقاد وجود فريقين من النحاة متناحرين: معترف بالقياس النحوى ومنكر له.

وقد تنبه د. جميل علوش إلى هذا اللبس الذي وقع فيه د. أبو المكارم ، فذكر أنه « لو درى أنَّ ابن الأنباري يأخذ عن أصوليين وفقهاء ، لا عن نحاة ؛ لأراح نفسه من عناء البحث عن هوية هؤلاء المنكرين للقياس وآرائهم » (٢) .

وبناء على كل ما مضى فإن هذا الفرق بين الحكم الشرعي والحكم النحوي يقتضينا مراعاة ما ترتب على خطورة الحكم الشرعي من مباحث واحتياطات عند الإفادة من أصول الفقه في أصول النحو.

وهذه وقفة ثانية أبين فيها الفرق الجوهري الثاني بين الفقه والنحو:

<sup>(</sup>١) أصول التفكير النحوي ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن الأنباري وجهوده في النحو ص ١٧٨ ، ١٧٩ .

### الفرق الثاني:

أن علل النحو الشرعية تختلف عن علل الأحكام النحوية ، وأهم وجه من وجوه الاختلاف بينها وأعمقها أثرًا ، هو (أن كثيرًا من علل الأحكام الشرعية قد نصّ الشارع عليها صراحة أو ضمنًا (۱) ، وهي العلل التي يسميها أصحاب أصول الفقه (العلل المنصوصة) (۲) ، وتقابلها (العلل المستنبطة) التي يستنتجها المجتهد من النص وفقًا للقواعد المعتبرة (۳) .

في حين أن جميع علل النحو، عندي، مستنبط؛ لأن العرب لم ينصوا على علل تصرفهم في كلامهم، بل إنهم لا يحسنون التعبير عنها ولا يطيقون كشفها، وهذا من تمام فصاحتهم وصفاء سلائقهم، ومن دلائل إعجاز الله في لغتهم، هذه الشريفة المقدمة، مع أميتهم؛ نقل الزجاجي عن بعض شيوخه أنَّ الخليل بن أحمد سئل عن العلل التي يعتل بها في النحو « فقيل له: عن العرب أخذتها، أم اخترعتها من نفسك؟، فقال: (إنَّ العرب نطقت على سجيتها وطباعها، وعرفت مواقع كلامها، وقام في عقولها علله، وإن لم ينقل ذلك عنها، واعتللت أنا بها عندي أنه علة لما عللته منه؛ فإن أكن أصبت العلة فهو الذي التمست، وإن تكن هناك علة له؛ فمثلي في ذلك مثل رجل حكيم دخل دارًا محكمة البناء، عجيبة النظم والأقسام، وقد صحَّت عنده وقف هذا الرجل في الدار على شيء منها قال: إنها فعل هكذا لعلة كذا وكذا، ولسبب كذا وكذا سنحت له وخطرت بباله محتملة لذلك؛ فجائز أن يكون الحكيم الباني للدار فعل

<sup>(</sup>١) يُنظر في: مباحث العلة ص ٩٩ ، ١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) تنظر في : السابق ص ١٨٠ ، ١٨١ ، ٣٤٥ – ٣٦٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق ص ١٨١.

ذلك للعلة التي ذكرها هذا الذي دخل الدار ، وجائز أن يكون فعله لغير تلك العلة ؛ إلا أن ذلك ، مما ذكره هذا الرجل ، محتمل أن يكون علة لذلك .

فإن سنح لغيري علة لما عللته من النحو هو أليق مما ذكرته بالمعلول فليات بها) ١٥٠٠.

قال الزجاجي: « وهذا كلام مستقيم وإنصاف من الخليل رحمة الله عليه »(٢).

ولأن علل النحو من استنباط الأئمة المجتهدين النوابغ الأذكياء كالخليل، عقد ابن جني بابًا في الخصائص في (أن العرب قد أرادت من العلل والأغراض ما نسبناه إليها وهلناه عليها) (٣) عرض فيه طرفًا من إيهاءات العرب إلى بعض العلل مما نقله العلها عنهم، ومما شاهده هو بنفسه من بعض فصحاء القرن الرابع، كالأعرابي أبي عبد الله الشجري؛ وقد أخذ السيوطي بعض هذه الإيهاءات، وضم إليها شيئًا من إيهاءات الفرزدق إلى العلة النحوية، وعقد فصلًا عن (مسالك العلة النحوية)، وجعل هذه العلل التي أوما الفصحاء إليها (عللًا منصوصة)، أي ثابتة بنص العربي الفصيح نفسه (3).

وأوضح تلك الإيهاءات وأشهرها جواب رجل من اليمن ، حين سمعه أبو عمرو بن العلاء يقول: ( فلان لغوب ، جاءته كتابي فاحتقرها) ، فقال له: أتقول: جاءته كتابي فقال: نعم أليس بصحيفة (٥) !.

<sup>(</sup>١) الإيضاح في علل النحوص: ٦٦، ٦٥.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٦٦ .

<sup>.( 707 - 741 / 1 )(4)</sup> 

<sup>(</sup>٤) ينظر: الاقتراح ص ٩٥ – ٩٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الخصائص (١/ ٢٥٠).

ومع ما في هذه الأخبار من الجمال والجلال والطرافة ، فإنه ليس من الصواب عندي الاستناد إليها في خلق مبحث في أصول النحو عن قسمة على النحو إلى على منصوصة ، وعلل مستنبطة ، كما فعل السيوطي ؛ بل على النحو كلها على مستنبطة ، استنبطتها عقول الأئمة المجتهدين من النحاة عن طريق تأمل كلام العرب ؛ فلما وقعت هذه الأخبار كانت دليلًا على توفيق الله تعالى لهم ؛ لأنهم وافقوا بمحض اجتهادهم ما استقر في سلائق العرب وغرائزها .

وإنها ذهبت إلى أن علل النحو كلها مستنبطة ؛ استنادًا إلى المنهج الذي قام عليه النحو ، فإن النحاة الأوائل ليس من منهجهم استنطاق العرب ومساءلتهم حتى يفصحوا عن علل تصرفهم في كلامهم ، ليحصروا جميع تعليلاتهم ويسلِّموا بها ، ويجعلوها عللًا منصوصة ؛ ثمَّ الاجتهاد فيها ليس للعرب فيه علة ، وتعليله بعلة مستنبطة .

فإن هذا المنهج ، وإن كان هو المنهج الواجب المتبع في الفقه ؛ إذ إنهم لا يجتهدون في تعليل شيء حتى يستغرقوا طاقاتهم في البحث عن علة منصوصة في الكتاب أو السنة ، ولذلك اتقسمت العلل عندهم إلى علل منصوصة مقدمة ، وعلل مستنبطة مؤخرة = فإنه لا يستقيم في النحو ؛ فالعربي الفصيح يتكلم وحسب ، ولا يعلل ، بل إنّه كلما زاد جهلًا بالعلة وعجزًا عن التعبير عنها كان أدنى إلى الفصاحة الفطرية والسليقة القُحّة ؛ وقد قسم الفرزدق العمل بين النحاة والعرب ، فعدل ، حين قال في كلمته المشهورة (عليّ أن أقولَ ، وعليكم أن تحتجُّوا) (١).

كانت هذه أهم الفوارق التي تنبهت إليها وأنا أحاول الإفادة من جهود علماء أصول الفقه في وضع تصوُّر دقيق للأدلة العقلية في النحو عامة ، وله ( قياس العكس )

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء (١/ ٨٩).

الذي هو موضوع رسالتي هذه ، خاصة .

رابعًا: بعد أن خلصت إلى تصور دقيق لـذلك من خلال ما جمعته من حجج عقلية في كتب أبي البركات، قمت بامتحان هـذا التصور واختباره عـلى عـدد من الكتب التي عنيت بجمع حجج النحاة (١) فوجدته، والحمد لله، مستقيمًا منضبطًا عيطًا وافيًا.

وقد خلصت باتباع هذا المنهج في رسم تصوري للقياس النحوي ، إلى القناعات التالية :

1. أنَّ أحوى تعريف للقياس وأوعاه هو تعريف القاضي أبي بكر محمد بن الطيب الباقلاني البصري المالكي (ت: ٣٠٤هـ)، وهو قوله: (القياس هو ربط معلوم بمعلوم بإثبات وصف أو نفيه، في إثبات حكم لهما أو نفيه عنها، أو إثباته لأحدهما، ونفيه عن الآخر) (٢).

وقد حظي هذا التعريف بشهادات نخبة من العلماء الكبار، فنصَّ الغزالي على أنه (الأصحُّ ) (الأصحُّ ) وأنه (أحوى لجميع أقسام الكلام، وأحصر لجملة الأطراف) (الأصحُّ ) وقال عنه الرازي (وهذه العبارة حاوية لجميع أنواع القياس) (٥).

\_\_

<sup>(</sup>١) وهي : علل النحو لابن الوراق ، واللباب في علل البناء والإعراب للعكبري ، ومسائل الخلاف النحوية والتصريفية في كتاب الأصول لابن السراج ، د. إبراهيم بن صالح الحندود .

<sup>(</sup>٢) المنتخل ص ٣٩١، وينظر أيضًا: البرهان (٢/ ٧٤٥)، والتلخيص (٢/ ١٤٥)، والمستصفى (٣/ ٢٨١). والإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) في : المنخول ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) في : شفاء الغليل ص ١٨ ، ١٩ .

<sup>(</sup>٥) ينظر في : المنتخل ص ٣٩١، الحاشية (١).

والحق أنَّ هذا التعريف يستحق هذا الثناء ، لأنه جعل القياس ( ربطًا ) ، ولم يجعله ( حملًا ) و لا ( إلحاقًا ) ، وجعله بين ( معلومين ) ولم يجعله بين ( أصل ) و ( فرع ) ، وهذا أدقُّ وأوعى لأنواع القياس .

إلا أنَّ على هذا التعريف مأخذًا ، لأنه قال فيه (في إثبات حكم هما ، أو نفيه عنها ، أو إثباته لأحدهما ونفيه عن الآخر) ، والحق أن غرض القائس حين يقيس أحد المعلومين بالآخر ليس النظر فيهما معًا ؛ لإثبات حكم لهما معًا ، أو نفيه عنهما معًا ، أو إثباته لأحدهما ونفيه عن الآخر ، بل لابد حتى يتحقق القياس من أن يكون الحكم ثابتًا لأحدهما ، قبل القياس أصلًا ؛ ثم يكون عمل القائس بعد ذلك : إثبات هذا الحكم للمعلوم الآخر أو نفيه عنه (۱) .

وقد أعدت النظر في هذا التعريف مرارًا ، وغيّرت فيه بها يرفع هذا المأخذ العميق عنه ، ثم بلوته واختبرته ، فوجدته مع تكرار النظر سويًا ، وألفيته عند التحقيق والتدقيق مرضيًا ، وهو أن يقال:

القياس: هو ربط معلوم بمعلوم لإثبات مثل حكمه له بجامع لهما ، أو لإثبات عكس حكمه له بفارق بينهما .

ومن تأمل هذا التعريف وجد أنّه مناسب لمعنى (القياس) في اللغة من جهة ، ومناسب لحقيقة فعل القائس من جهة أخرى:

فأما من جهة اللغة فإن « القياس في وضع اللسان بمعنى ( التقدير ) ، وهو مصدر ( قايست الشيء بالشيء مقايسة وقِيَاسًا : قدَّرته ) .

<sup>(</sup>١) ينظر هذا المأخذ واعتذار الأصوليين عن الباقلاني ، في : المحصول (٥/٥-١١) ، والإحكام في أصول الأحكام (٦/ ١٤٢٠) ، والإجهاج (٣/ ١٤٣٣-١٤٢٥) ، والبحر المحيط (٥/٨-١٠) .

ومنه ( المقياس ) أي : المقدار ، و ( قِيس رمح ) أي : قدر رمح  $^{(1)}$ .

وعلى هذا فإن القياس هو تقدير حكم معلوم عن طريق ربطه بمعلوم آخر لمقايسته (أي: تقديره به)، ثم الجمع بينهما في الحكم أو المفارقة بينهما فيه، حسب ما تظهره هذه المقايسة من اجتماع بينهما في الأوصاف أو افتراق.

وأما من جهة فعل القائس، فإن الذي يفعله القائس في حقيقة الأمر هو أنه إذا أراد تقدير حكم معلوم، لم يقطع في حكمه بنص، ربطه في ذهنه بمعلوم آخر مقطوع بحكمه عنده، ثم يوازن بينها للوصول إلى أقوى ما يغلب على ظنه أنه الحكم المناسب.

ثم إنَّ هذا المعلوم الآخر الذي يستعين به القائس في تقدير حكم المعلوم الأوَّل قد يكون مثلًا أو نظيرًا أو شبيهًا أو مقاربًا ، فيعطى مثل حكمه ، وكلم كانت المثلية بينها أقوى كانت صحَّة الحكم المقدر أغلب على الظن .

وقد يكون ذلك المعلوم الآخر المقيس عليه ضدًّا أو نقيضًا ، فيعطى المعلوم الأول ضد حكمه أو نقيضه .

فعمل القائس في حقيقته إنها هو ( ربط عقلي ) يستعين به على تقدير الحكم ، بصورة يغلب على ذهنه أنها أقرب طريق إلى الصواب وأسلمه .

٢. أن أنسب مدخل لتقسيم القياس وأولاه هو تقسيمه باعتبار ( المقيس عليه ) ؟
 لأنه هو الذي يرتبط ( المقيس ) به في عقل القائس ، وبناء عليه يتحدد عمل القائس : إما
 الجمع بينهما في الحكم ، أو المفارقة .

وهذا هو المدخل الذي قسم به شيخ الإسلام ابن تيمية ( القياس ) في جداله مع

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ٩٣ ، وينظر : المنتخل ص ٣٩٠ .

المناطقة ، حيث قال : « القياس نوعان : قياس الطرد ، وقياس العكس . فقياس الطرد اعتبار الشيء اعتبار الشيء بنظيره ، حتى يجعل حكمه مثل حكمه ؛ وقياس العكس اعتبار الشيء ينقيضه حتى يعلم أن حكمه نقيض حكمه »(١).

وقال في (باب القياس) في الفتاوى: «القياس الصحيح هو الذي وردت به الشريعة، وهو الجمع بين المتهاثلين، والفرق بين المختلفين: الأول قياس الطرد، والثاني قياس العكس »(٢).

وهذه قسمة حاصرة من شيخ الإسلام (رحمه الله) لا تنتشر، وهي شاملة لكل قياس صحيح، وهي المدخل الأدق لتقسيم القياس؛ وقد عدَّ (رحمه الله) انقسام كل قياس في العالم إلى هذين النوعين المتقابلين « من العدل الذي بعث الله به رسوله » (۳) ، في ان « من أعظم صفات العقل معرفة التهاثل والاختلاف ، فإذا رأى الشيئين المتهاثلين علم أن هذا مثل لهذا ، فجعل حكمها واحدًا فهذا (قياس الطرد). وإذا رأى المختلفين فرق بينها ، وهذا (قياس العكس) » (٤).

وبناء على ذلك فإن ( القياس النحوي ) كله ينقسم عندي إلى قسمين ( قياس طرد ) و ( قياس عكس ) .

فأما قياس العكس فهو موضوع هذه الرسالة ، وسيأتي الحديث عنه تنظيرًا وتطبيقًا في فصولها القادمة .

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل (٥/ ٢٥٩).

<sup>.(0.0,0.8/7.)(7)</sup> 

<sup>(</sup>٣) الفتاوي (٢٠ / ٥٠٥)، وينظر : إعلام الموقعين (١ / ٣٥٩).

<sup>(</sup>٤) الرد على المنطقيين (٢/ ١١٢).

وأما قياس الطرد فسأفصل تفريعاته هنا ؛ لأنه قسيم قياس العكس ، ولاشك أن وضوح صورته لها أثر بالغ في وضوح صورة قياس العكس .

٣. أن قياس الطرد: هو إلحاق معلوم بمعلوم آخر في حكمه ، لجامع بينهما عند القائس: من علة أو شبه أو قرينة .

أنَّ أسلم اعتبار لتقسيم قياس الطرد ، هو تقسيمه من حيث قوة اشتراك المعلومين في الوصف الجامع بينهما ، وهو بهذا الاعتبار ينقسم إلى : قياس جلي ، وقياس خفى ؛ وهذا بيانهما (١) :

أ. القياس الجلي: هو ما كان المقيس فيه مساويًا للمقيس عليه في الوصف الجامع أو أزيد منه فيه .

#### وهو بذلك قسمان ، هما:

١. قياس الأولى: وهو ما كان المقيس فيه أولى بالحكم من المقيس عليه ، لزيادته عليه في علة الحكم .

٢. قياس التساوي: وهو ما كان (المقيس) فيه مساويًا لـ (المقيس عليه) في الحكم؛ لمساواته له في الوصف الجامع بينهما.

<sup>(</sup>۱) بلغ من ولع بعض الأصوليين بالتفريع والتشقيق أن قسم هذين القسمين في الفقه إلى سبعة أقسام هي : القياس الجلي ، القياس الجلي ، القياس الجلي الأقل جلاء ، القياس الجلي المتناهي في الجلاء ، القياس الخفي ، القياس الخفي الأكثر خفاء ، القياس الخفي المتأرجح . ينظر : معجم مصطلحات أصول الفقه ص ٣٤٨ – ٣٥١ .

وهذا تكثر لا يحسن إلى العلم بل يسيء إليه ، والانقياد خلفه في بناء علم أصول النحو ضلال عن القصد السوى .

وهذا التساوي إما على سبيل التطابق وإما على سبيل التوافق ، فهو يتحقق بإحدى صورتين :

الأولى: التطابق: وهو القياس الذي يعرف كون (المقيس) فيه مساويًا لـ (المقيس عليه) بأن لم يظهر بينهما فارق معتبر، وهنا يدخل النوع الأول من الاستدلال الذي سماه أبو البركات (الاستدلال ببيان العلة)، وحدَّه بقوله (أن تُبيَّن علة الحكم ويستدل بوجودها في موضع الخلاف؛ ليوجد بها الحكم) (١).

الثانية: التوافق: وهو القياس الذي يعرف كون ( المقيس) فيه مساويًا لـ ( المقيس عليه ) بظهور فارق بينهما ، لكنه فارق عديم الأثر في الحكم ، وهو الذي يسميه الأصوليون ( القياس بنفي الفارق ) (٢).

#### تنبيه:

اختلف الأصوليون في (المفهوم): الدلالة فيه من جهة لفظ النص، فتكون دلالته دلالة نصيَّة سماعية، أم الدلالة فيه من جهة العقل، فتكون دلالته دلالة استنباطية قياسية ؟(٣)

ويجب أن يعلم أنَّ ( مفهوم الموافقة ) عند من جعل ( المفهوم ) قياسًا ، هي ( قياس جلي ) ، وأنها تنقسم إلى قسمين ، هما :

# ١. مفهوم الموافقة الأولوي:

ومثاله قول الله تعالى ﴿ فَلَا تَقُل لَّهُمَآ أُفِّي ﴾ [ الإسراء : ٢٣ ] ، فهذه الآية نصَّ فيها

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٣٢ ، وينظر ما مضى ص ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: موسوعة مصطلحات أصول الفقه (٢/ ١٢١٥، ١٢١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر مثلًا : البحر المحيط في أصول الفقه (٤/٥،٦).

على تحريم التأنَّف من الوالدين ، فتكون دليلًا على حرمة ( الضرب ) مثلًا من باب أولى .

### ٢. مفهوم الموافقة المساوي:

ومثاله قول الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْمَتَهَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْكَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠]

فهذه الآية دلت بلفظها على تحريم أكل أموال اليتامى ظلمًا ، فيقاس عليه قياس مساواة (تقصير الوصيي في المحافظة على مال اليتيم) ؛ لأنه مساو لأكله ظلمًا (١٠).

<u>ب. القياس الخفي :</u> وهو ما كان الوصف الجامع فيه ، في المقيس ، أخفى منه في المقيس عليه .

ونظرًا لهذا الخفاء فإن الحكم في هذا القياس لا يتبادر إلى الذهن إلا بعد تأمُّل ونظر من القائس في ( المقيس ) مربوطًا بـ ( المقيس عليه ) ، والناتج عن هذا التأمُّل والنظر أحد شيئين هما :

1. أن يجد أن العلة التي استحقَّ بها (المقيس عليه) حكمه ، موجودة في (المقيس) وإن كانت فيه أخفى وأغمض ، فيكون القياس حينئذ (قياس علة) ، وهو الذي حده أبو البركات بقوله: «قياس العلة أن يحمل الفرع على الأصل بالعلة التي عُلِّق عليها الحكم في الأصل »(٢).

٢. أن لا يجد العلة التي استحقَّ بها ( المقيس عليه ) حكمه ، قائمة في ( المقيس ) ،

<sup>(</sup>١) ينظر : إتحاف ذوي البصائر (٤ / ٢٠١٢، ٢٠١٢).

<sup>(</sup>٢) لمع الأدلة ص ١٠٥ ، وينظر ما مضي ص ٧٠ .

ولكنه وجد فيه من الأمارات والعلامات والدلالات ما يجعله يلحقه بـ (المقيس عليه)؛ لا لوجود علة مشتركة بينها، بل إخلادًا إلى تلك الأمارات والعلامات والدلالات، واطمئنانًا إليها، لأنه يغلب على الظن بها اشتراكها في الحكم وإن لم تظهر علته في (المقيس)، وهذا الضرب من القياس هو (قياس الدلالة)، ونقول في حده: (هو الجمع بين المقيس والمقيس عليه في الحكم، لا بالعلة نفسها، بل بدلالة يغلب على الظن بها اشتراكها في ذلك الحكم).

٥. أنَّ هذه (الدلالة) المغلبة للظن، هي أحد شيئين لا ثالث لهما:

أ. أن يستدل على لحوق ( المقيس ) بـ ( المقيس عليه ) بشي- عمن داخله ، وهذا
 الشيء الداخلي أحد شيئين ، هما :

1. أن يجري على (المقيس) أصل من أصول النحو الفكرية أو الصناعية ، ويكون ذلك الأصل جاريًا على (المقيس عليه) ، فيلحق به (المقيس) ؛ استنادًا إلى هذا الاشتراك في جريان ذلك الأصل ، وهذا ما سهاه أبو البركات (الاستدلال بالأصول) و(شهادة الأصول) ، وقد مثّل له ولم يحده (۱) ، فهذا الضرب هو (القياس بدلالة الأصول).

أن يكون في ( المقيس ) ضربٌ من الشبه بـ ( المقيس عليه ) ، فيلحق به ، استنادًا إلى أنَّه يغلب على الظن بهذا الشبه اشتراكهما في الحكم ، مع الاعتراف بـ أن ذلـ ك الشبه ليس علة الحكم (٢) .

وهذا هو (القياس بدلالة الشبه)، وهو ما سهاه أبو البركات (قياس الشبه)،

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٦، ١٣٢، ١٣٣، وينظر ما مضى ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) ينظر : المستصفى (٣/ ٦٤٤، ١٤٢).

وحدَّه بقوله (قياس الشبه أن يحمل الفرع على الأصل بضرب من الشبه) (١) ، فإن تنازعه أكثر من شبيه ألحق بأقواهما وأكثرهما شبهًا به (٢) .

ب. أن يستدل على لحوق (المقيس) بـ (المقيس عليه) بشيء من خارجه ، يدلُّ على المطلوب دلالة غير مباشرة ، ويحسن أن نسمى هذا الضرب (القياس بدلالة القرائن).

وبهذا يكون ( قياس الدلالة ) ثلاثة أقسام حاصرة ، هي :

- القياس بدلالة الأصول.
  - القياس بدلالة الشبه .
- القياس بدلالة القرائن.
- ٦. أنَّ الأصول التي يستدلُّ بها في ( القياس بدلالة الأصول ) تنقسم إلى قسمين ،
   هما :

أ. أصول التأويل النحوي: وهي القوانين الكلية الضابطة للفكر النحوي عند
 تحليل النصوص.

ب. أصول الصناعة النحوية: وهي قواعد الأبواب النحوية، وأحكامها المستمرة، مثل (أصول تأليف الجمل، وأصول الإعمال والإعراب، وخصائص الأسماء والأفعال والحروف) .... وغيرها.

٧. أنَّ القرائن التي يستدل بها في ( القياس بدلالة القرائن ) تنقسم إلى قسمين ،
 هما :

.

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٠٧ ، وينظر ما مضى ص ٨٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: لمع الأدلة ص ١٠٤.

#### أ. القرائن اللفظية:

وهذه القرائن اللفظية تنقسم إلى قسمين هما:

١. القرائن اللفظية المقدَّرة: وهي الأصول اللفظية المقدَّرة التي يفترضها النحوي، ويستدل بها على أحكام مقابلاتها المنطوقة، سواء كانت تراكيب أم مفردات.

وقد جعلت دلالة (الأصول المقدرة) من دلالة القرائن لا من دلالة الأصول؛ لأن هذا أليق جا؛ لأنها ألفاظ مفترضة مظنونة، في حين أن أصول التأويل النحوي وأصول الصناعة النحوية قوانين كلية ثابتة باستقراء الجزئيات وتتبعها.

٢. القرائن اللفظية الظاهرة: وهي الألفاظ التي ترتبط عقالًا باللفظة المنظورة المختلف فيها، أو التي يراد معرفة حكمها، للاستعانة بها في معرفة ذلك الحكم، وذلك كأن يستعان في معرفة حكم من أحكام الكلمة بجمعها أو مصغّرها أو ميزانها الصرفي، أو الضمير العائد إليها، .... وغيرها.

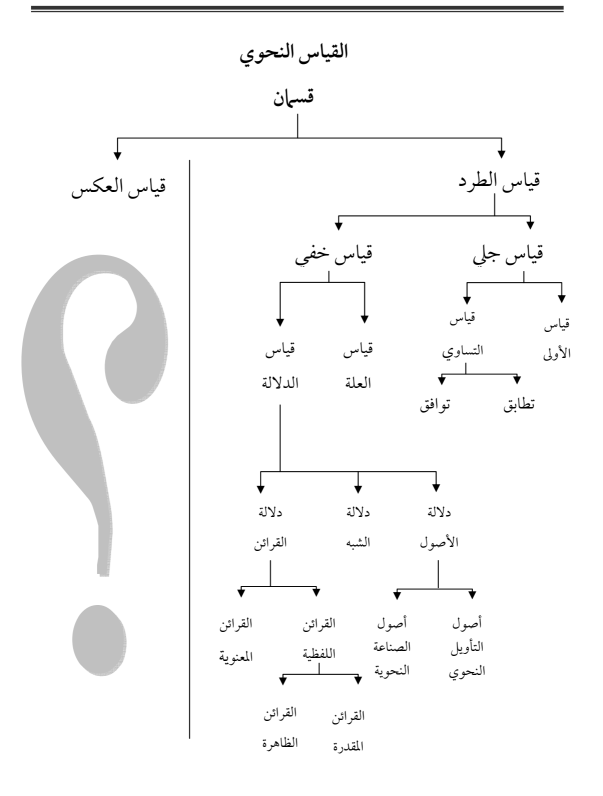
#### ب. القرائن المعنوية:

وذلك أن يحكم القائس بالحكم؛ لما يقارن الحكم به من مراعاة للمعنى: سواء كان ذلك المعنى دلالة تركيب، أو معنى لغوي، أو معنى اصطلاحي نحوي، وهو يشمل الحدود النحوية، والمعنى النحوي العام كـ (النيابة والاستغناء والجوار، والتعادل) وغيرهما ....

٨. أنَّ هذا التصور الذي قدَّمته مبني على ثنائيات من المحال انتشارها ؛ ولذلك فإن هذا التقسيم مغلق عقلًا ، ومن المحال أن يخرج عنه قياس طردٍ في جميع النحو ، والجزء الوحيد القابل للزيادة هو أن تزيد أفراد الأصول أو أفراد القرائن المستدل بها في (قياس الدلالة ) فقد اكتفيت بذكر ما وجدته من الأصول والقرائن المستدل بها عند أبي البركات ، وقد يوجد عند غيره زيادة عليها ، وهذا تمدُّد عمودي لا يؤثر على اكتمال هذا

التصور ، فأما التمدُّد الأفقي فإنه محال فيه : لأن التقسيم فيه قائم على ثنائيات يستحيل عقلًا انتشارها كما قلت .

وحتى تتضح صورة هذا التصور، فإني سأضعه في مشجرة تجمع أطرافه، ثم أتبعها بعرض إحصاءات وأمثلة للاستدلال بجميع فروع (قياس الطرد) في كتاب الإنصاف، حتى يكتمل بها وضوح صورة (قياس الطرد)، لأن وضوحه واكتهال صورته قبل الخوض في (قياس العكس)، الذي هو موضوع هذه الرسالة، سيعين بشكل كبير على إيضاح (قياس العكس) واكتهال صورته.



(تصوُّر كليٌّ لقياس الطرد في النحو العربي)

#### المبحث السادس

#### قياس الطرد في كتاب الإنصاف

ليس المراد من هذا المبحث استقصاء مسائل (قياس الطرد) في كتب أبي البركات، ودراستها، والبتّ فيها، فهذا ما لا يحتمله هذا المقام؛ وإنها الهدف تقديم إحصاءات وأمثلة للاستدلال بصور هذا القياس التي فصلتها في المبحث السابق، حتى يكتمل تصور القارئ الكريم لهذا القسم من القياس، الذي هو شقيق (قياس العكس) الأكبر، وأخوه المقدَّم، ولاشك أن اكتهال تصور القارئ له سيمكنه من تصور (قياس العكس) وفهمه فهمًا أعمق وأصفى.

ولتحقيق هذا الهدف دون إملال وتطويل رأيت حصر هذا المبحث في (كتاب الإنصاف في مسائل الخلاف)، وهذا يقوم بأداء الغرض وزيادة، وسوف أسرد الأمثلة والإحصاءات حسب التفصيل السابق لـ (قياس الطرد) منسوبة إلى (البصريين) و (الكوفيين) هكذا سواء كان الاستدلال جماعيًا أم فرديًا، حتى لا يطول الكلام بنسبة كل حجة إلى صاحبها على سبيل التفصيل؛ فهذا ليس مقصودي هنا:

#### أولا: الاستدلال بقياس الطرد الجلي:

وهو نوعان :

# ١. الاستدلال بقياس الأولى:

استدل به الكوفيون في الإنصاف في خمسة مواضع (١) ، في حين استدل به البصريون في سبعة (٢) ، ومن ذلك :

<sup>(</sup>۱) ينظر: (۱/ ۶۰، ۱۱، ۲۱۹؛ ۲۱۹؛ ۲۰۵)، (۲/ ۱۲۰، ۱۳۰، ۷۳۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (١/ ٢٢٤ ؛ ٣٣٨) (٢/ ٩٦١ ؛ ٣٥٥ : ٥٤٠ ؛ ٢٢٥ ، ٣٢٥ ) .

أ. استدلال الكوفيين على جواز جمع نحو (طلحة) على (طلحون) بالقياس على (حمراء) و (حبلى) علمين لمذكر ، إذ يجوز جمعها بالواو والنون ، فيقال (حمراؤون وحبلون).

وإذا جاز جمع علم المذكر المختوم بألف التأنيث بالواو والنون ، فجواز جمع المختوم بتائه أولى ؛ لأن ألف التأنيث أشد تمكنًا في التأنيث من تائه ، بدليل قيامها في منع الصرف مقام علتين بخلاف التاء(١).

ب. استدلال البصريين على أنَّ (أنْ) المصدرية لا تنصب الفعل المضارع محذوفة من غير بدل ، بالقياس على (أنَّ ) الناسخة ؛ إذ يمتنع عملها محذوفة ؛ وإذا امتنع عمل (أنَّ ) المشدّدة مع الحذف ، فامتناع عمل (أنْ ) المصدرية محذوفة من غير بدل أولى ؛ وذلك لأن (أنَّ ) المشددة أقوى في العمل منها ؛ لأنها من عوامل الأسهاء ، وعوامل الأسهاء أقوى من عوامل الأفعال (٢) .

# ٢. الاستدلال بقياس التساوي:

وله صورتان:

# الأولى: صورة التطابق:

استدل بها الكوفيون في عشرين موضعًا من الإنصاف (٣) ، في حين استدل بها

<sup>(</sup>١) ينظر: (١/ ٤١،٤٠).

<sup>(</sup>۲) ينظر : (۲ / ۲۲ه ، ۱۳۳ ه ) .

<sup>(</sup>٣) ينظ ـــــر: (١/ ٥٩ / ١٨ ؛ ١٧١ ؛ ١٨٥ ؛ ٢٢٩ ؛ ٢٣٥ ، ٣٠٥ ؛ ٣٠٠ ، ٣٠٥ ) ينظ ــــر: (١/ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ؛ ١٩٥ ) .

البصريون في أربعة عشر موضعًا (١) ، ومن ذلك :

أ. استدلال الكوفيون على جواز إبراز الضمير في اسم الفاعل الجاري على غير من هو له في نحو (هندٌ زيدٌ ضاربته هي) وعدم وجوبه ؛ بالقياس على اسم الفاعل الجاري على من هو له في الجواز ؛ لأن الإضهار إنها جاز فيه لشبهه بالفعل ، وهذا الشبه موجود في الجاري على غير من هو له ؛ وإذا تحققت المساواة وانتفى الفارق بينهها وجب اتحادهما في الحكم (٢).

ب. استدلال البصريين على امتناع التعجب من البياض والسواد بصيغ التعجب القياسية ؛ بالقياس على غيرهما من سائر الألوان ، لأنه إنها امتنع من التعجب في سائر الألوان ؛ لأن الفعل منها يأتي على (إفعل ) نحو (إحرَّ ، واصفرَّ ، واخضَرَّ ) ، ولأنها ثابتة فيها هي منه ، جارية مجرى الجزء منه ، وهاتان العلتان موجودتان في البياض والسواد ؛ وإذا تحققت المساواة بينهها وانتفى الفارق وجب اتحادهما في الحكم (٣).

### الثانية: صورة التوافق:

استدل بها الكوفيين في ستة مواضع من الإنصاف (٤) ؛ في حين استدل به البصريون في ثلاثة مواضع (٥) ، ومن ذلك :

أ. استدلال الكوفيين على جواز دخول نون التوكيد الخفيفة على فعل الاثنين

<sup>(</sup>۱) ينظر : (۱/ ۲۱ ؛ ۲۱۱ ؛ ۲۰۱ ؛ ۲۰۱ ؛ ۲۰۱ ؛ ۲۰۱ ؛ ۲۰۱ ؛ ۲۰۱ ؛ ۲۰۱ ؛ ۲۰۱ ) (۲/ ۲۱۷ ) (۲/ ۲۱۵ ) .

<sup>(</sup>۲) ينظر : (۱/ ۹٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر : (١ / ١٥١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: (١/ ٤٠؛ ١٥٥، ١٥٥؛ ١٨٦؛ ١٨٩، ٣٩٩) (٢/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر : (١/ ٢٥٩) (٢/ ٥٩٥ ، ٨٣٠ ، ٨٣١).

وجماعة النسوة في نحو (افعلانِ) و (افعلنانِ) ، بالقياس على فعل الأمر المجرد منها ، نحو (إفْعَلَنْ يازيد) ، في جواز الدخول ؛ لأن قصارى ما يمكن أن يفترقا فيه هو أن دخول نون التوكيد الخفيفة في (افعلان وافعلنان) يؤدي إلى اجتماع الساكنين في الوقف، في حين أن دخولها في (إفْعَلَنْ) لا يؤدي إلى ذلك .

وهذا فارق لا أثر له ؛ لأن اجتماع ساكنين أولهما ألف جاء كثيرًا في كلام العرب ؛ لأن الألف فيها فرط مدًّ ، والمدُّ يقوم مقام الحركة .

وإذا انتفى تأثير هذا الفارق بينها ، فقد تساويا فوجب تساويها في الحكم (١) .

ب. استدلال البصريين على جواز الرفع والنصب في الصفة الصالحة للخبرية إذا كرر معها الظرف التام المخبر به عن المبتدأ ، وهي نحو (قائم) في قولك (زيدٌ في الدار قائم فيها) ، بالقياس على هذه الصفة نفسها إذا لم يكرر معها الظرف في قولك (زيدٌ في الدار قائمٌ) في جواز الرفع والنصب ؛ لأن قصارى ما يمكن أن يفترقا فيه هو تكرر الظرف في الأولى ، وعدم تكرره في الثانية .

وهذا فارق لا أثر له ، لأن الظرف إنها كُرِّر توكيدًا ، والتوكيد لا يصلح أن يكون مانعًا لجواز الرفع في هذه الصفة . وإذا انتفى تأثير الفارق بينهها ، فقد تساويا فوجب تساويها في الحكم (٢) .

<sup>(</sup>۱) ينظر: (۲/ ۲٥٠، ۲٥١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : (١ / ٢٥٩ ).

# ثانيًا : الاستدلال بقياس الطرد الخفي :

#### وهو نوعان:

### ١. الاستدلال بقياس العلة:

استدلَّ به الكوفيون في ستة مواضع من الإنصاف (١) ، في حين استدلَّ به البصريون في ثلاثة مواضع (٢) ، ومن ذلك :

أ. استدلال الكوفيين على جواز ترخيم الاسم الثلاثي متحرك الوسط نحو (حَجَر)، بالقياس على الأسماء الثنائية نحو (يد) و (دم)؛ فإن أصلها ثلاثي متحرك الوسط هو (يَدَيُّ) و (دَمَوُّ)، ثم حذفو الحرف الأخير منهما، فرارًا من الثقل.

وهذه العلة (الثقل) موجودة في الاسم الثلاثي متحرك الوسط، وإن كانت أخفى وأقل منها في (دَمَوٌ) و (يَدَيُّ)؛ لأن الحركات تستثقل على حرف العلة أكثر من غيره.

فلم اشتركا في هذه العلة ، وإن لم يتساويا فيها ، جاز بهذا الاشتراك ترخيم الاسم الثلاثي متحرك الوسط ، فرارًا من الثقل<sup>(٣)</sup>.

ب. استدلال البصريين على أنَّ الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم حروف إعراب ، بالقياس على تاء التأنيث في نحو (قائمة) ، فإنها هي حرف الإعراب ، وإنها أصبحت حرف إعراب لأنها زيدت على الكلمة لمعنى صارت به من تمام صيغة الكلمة .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر : (١/ ٣٥٧: ٣٥٩) (٢/ ٢٥٨؛ ٩٤٥، ٥٥٠؛ ١٤٦؛ ١٨٨؛ ٥٧٥، ٥٧٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر : (١ / ٣٤ ، ٣٥ ؛ ٢٤٨ ، ٢٤٩ ) (٢ / ٢٢٧ : ٧٧٧ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : (١/ ٣٥٧ : ٣٥٩).

وهذه العلة موجودة في الألف والواو والياء لأنها زيدت لمعنى صارت به من تمام صيغة الكلمة وإن كانت أخفى منها في تاء التأنيث ؛ لأن تاء التأنيث أشبه بحروف الكلمة لعدم تغير صورتها بتغير الإعراب ، في حين أن الألف والواو والياء تتغير .

فلم اشتركا في هذه العلة ، وإن لم يتساويا فيها ، اشتركا في كون كل منهم حرف إعراب في الكلمة التي زيد عليها (١).

### ٢. الاستدلال بقياس الدلالة:

وهو ثلاثة أقسام:

# الأول: دلالة الأصول:

وهي قسمان:

# أ. الاستدلال بأصول التأويل النحوي:

استدل الكوفيون بعشرة أصول في ثلاثة عشر موضعًا من الإنصاف ، في حين استدل البصريون بأربعة عشر أصلًا في واحدٍ وثلاثين موضعًا منه ، وهذا بيان ذلك :

# \* الأصول التي استدل بها الكوفيون:

١. حمل الكلام على ما فيه فائدة أشبه بالحكمة من حمله على ما ليس فيه فائدة (٢).

٢. المصير إلى ماله نظير أولى من المصير إلى مالا نظير له <sup>(٣)</sup>.

٣. الزيادة كلم كانت أقلّ كانت أولى (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر : (١/ ٣٥، ٣٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر : (١/ ٢٥٨، ٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر : ( ۲ / ۷۹۵ ، ۶۷۷ ؛ ۹۹۷ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : (٢/ ٧٣٨).

- ٤. حذف الأضعف أولى من حذف الأقوى (١).
- ٥. مالا يعرف الشيء إلا به فهو مقدم عليه (٢).
  - المتبوع أولى بالأصلية من التابع (٣).
  - ٧. العامل أولى بالأصلية من المعمول (٤).
- ٨. الفروع تنحط أبدًا عن درجات الأصول<sup>(٥)</sup>.
- ٩. يجوز أن يثبت للأصل مالا يثبت للفرع (٦).
- ١٠. كل حذف في الاسم أدى إلى شبهه الأدوات فإنه لا يجوز (٧).

# \* الأصول التي استدل بها البصريون :

- التمسك بالظاهر واجب مهما أمكن (٨).
- ٢. المصير إلى ما له نظير أولى من المصير إلى مالا نظير له (٩).
  - ٣. لا يجوز ردُّ الكلمة عن أصل إلى غير أصل (١٠).

(۱) ىنظر: (۲/ ٦٤٨).

(٢) ينظر: (١/ ٢٣٦).

(٣) ينظر : ( ١ / ٢٣٥ ، ٢٣٦ ) .

(٤) ينظر : (١/ ٢٣٦).

(٥) ينظر: (١/ ١٦٥؛ ١٧٦، ١٧٧) (٢/ ١٦٦).

(٦) ينظر: (١/ ١٤٨).

(٧) ينظر: (١/ ٣٦١).

(۸) ينظر: (۲/ ۷۹۲، ۷۹۲).

(٩) ينظر: (١/ ۲۰، ۲۱؛ ۳۸؛ ۳۰۱) (٢/ ۲۶۲؛ ۱۹۹۹؛ ۸۰۲، ۸۰۲).

(۱۰) ينظر: (۲/ ۶۸۹: ۹۱۱؛ ۵۱۶؛ ۷۵۹، ۷۵۰).

- لا يجوز العود إلى عين ما يُفَرُّ منه (١).
  - ٥. ما خرج عن بابه زال تمكنه (٢).
- تقدير الأصل أولى من تقدير الفرع<sup>(۳)</sup>.
- ٧. لا يجوز أن يحكم بزيادة الكلمة مهم أمكن أن تجري على أصلها (٤).
  - حذف ما لم يدخل لمعنى أولى (٥).
  - ٩. إذا اجتمع ثلاثة موجبات للثقل وجب حذف واحدٍ منها(٦).
    - · ١. ما يستغني بنفسه أولى بالأصلية مما يفتقر إلى غيره (٧).
      - ١١. المطلق أولى بالأصلية من المقيَّد (٨).
      - ١٢. البسيط أولى بالأصلية من المركب (٩).
    - ١٣. الفروع أبدًا تنحط عن درجات الأصول (١٠٠).
      - 18. الضدان لا يجتمعان<sup>(١١)</sup>.

(١) ينظر : (٢ / ٧٣٨).

(۲) ينظر : (۲/ ۲۳، ۵۵۳ ، ۵۵۳ ، ۷۱۳ ) .

(٣) ينظر : (١ / ٢٤٦ ).

(٤) ينظر : (١/ ٥٥٩).

(٥) ينظر : (٢ / ٦٤٨ ) .

(٦) ينظر : ( ۲ / ۷۸۳ ) .

(٧) ينظر : (١ / ٢٣٧ ) .

(۸) ينظر : (۱/ ۲۳۷).

(٩) ينظر : (١ / ٢٣٧ ؛ ٢٣٨ ) .

(۱۰) ينظر : (۱/ ۹۹، ۲۰؛ ۲۲۹؛ ۳٦٧).

(۱۱) ينظر: (۱/۱۶،۲۶۹؛ ۲۹۵).

## ب. الاستدلال بأصول الصناعة النحوية:

استدلَّ الكوفيون بعشرين أصلًا في تسعة وعشرين موضعًا من الإنصاف، في حين استدل البصريون بأربعة وعشرين أصلًا في أربعة وأربعين موضعًا، وهذا بيان بذلك:

# \* الأصول التي استدل بها الكوفيون:

وهي ثلاثة أصناف ؛ هذا بيانها :

# أ. أصول تأليف الكلام:

١. الجمع بين شيئين يغني أحدهما عن الآخر دون فائدة ، لا يجوز (١).

الإضهار قبل الذكر لا يجوز (٢).

٣. رتبة المؤكَّد قبل رتبة المؤكِّد (٣).

٤. المضاف والمضاف إليه بمنزلة الشيء الواحد (٤).

٥. (الثلاثة) وما بعدها من العدد إلى (العشرة) يضاف إلى الجمع لا إلى المفرد (٥).

اجتماع الهمزتين في كلمة واحدة مرفوض في كلام العرب<sup>(١)</sup>.

(۱) ينظر : (۲/ ۸۸۸ ، ۶۸۹ ؛ ۷۷۱ ) .

(٢) ينظر : (١/ ٦٥ ؛ ٨٧ ؛ ٢٥١).

(٣) ينظر : (١/ ٢٣٦).

(٤) ينظر : (١ / ٣٤٩).

(٥) ينظر : (٢ / ٨١٤ ) .

(٦) ينظر : (٢/ ٨٠٥، ٨٠٨).

# ب. أصول الإعمال والإعراب:

- ١. العامل إنها يتصرَّف عمله إذا كان متصرِّفًا في نفسه (١).
- ٢. العوامل في الأفعال لا تعمل في الأساء ، والعوامل في الأساء لا تعمل في الأفعال (٢)
   الأفعال (٢)
  - ٣. الحرف إنها يكون عاملًا إذا كان مختصًّا (٣).
- ٤. الحركة التي تكون إعرابًا للمفرد في حال الإفراد هي بعينها تكون إعرابًا له في حال الإضافة (٤).
  - ٥. كل ما جاز أن يكون صفة للنكرة جاز أن يكون حالًا للمعرفة (٥).
    - $\tau$ . المفرد من المبنيات إذا أضيف أعرب  $\tau$ 
      - ٧. الحرف لا يتعلق بالحرف(٧).

# ج. خصائص الكَلِم:

١. التصغير من خصائص الأسماء (٨).

(۱) ينظر : (۱/ ۱۶۱)، (۲/ ۸۲۸ : ۸۳۰).

(٢) ينظر: (١/ ١٩٦) (٢/ ٥٧٠).

(٣) ينظر : (١/ ١٦٥).

(٤) ينظر : (١ / ١٩ ) .

(٥) ينظر: (١/ ٢٥٣).

(٦) ينظر : (٢ / ٧١٢ ) .

(٧) ينظر : (١ / ٢٨٠ ).

(۸) ينظر : (۱/ ۱۲۷).

- ٢. النداء من خصائص الأسماء (١).
- ٣. الخفض من خصائص الأسماء (٢).
- التثنية والجمع من خصائص الأسماء<sup>(٣)</sup>.
  - ٥. التصرف من خصائص الأفعال (٤).
- ٦. الاقتران بالزمان من خصائص الأفعال (٥).
- ٧. حروف الحروف كلها أصلية في كل مكان على كلِّ حال (٦).

# \* الأصول التي استدل بها البصريون:

وهي ثلاثة أصناف أيضًا ، وهذا بيانها :

# أ. أصول تأليف الكلام.

- ١. لا يجوز المجيء بصورة لم تنقل عن أحد من العرب وتخرج عن منهاج كلامهم (٧).
  - الجمع بين شيئين يغني أحدهما عن الآخر دون فائدة ، لا يجوز (٨).

(۱) ينظر : (۱/ ۹۹).

(٢) ينظر : (١/ ٩٨، ٩٧).

(٣) ينظر : (٢ / ٦٩٦).

(٤) ينظر : (١/ ١٠٤ ، ١٢٦ ، ٢٧٨ : ٢٨٠ ) .

(٥) ينظر : (١/ ١٠٣، ١٠٣).

(٦) ينظر : (١/ ٢١٩ ؛ ٢٨٠) (٢/ ٨٣٣).

(۷) ينظر : (۲/ ۲٥٢، ۲٥٣).

(۸) ينظر : (۱/ ۲۰ ؛ ۳۱۳ ؛ ۳۳۷) (۲/ ۸۸۰ ، ۹۵۰).

- ٣. ما كان له صدر الكلام لا يجوز أن يتقدم ما بعده عليه ، لا بلفظه و لا بأثره (١).
  - ٤. الاسم والفعل والحرف لا يجوز أن يعطف أحدها على الآخر (٢).
    - ٥. المعمول يقع حيث يقع العامل (٣).
      - ٦. الشيء لا يضاف إلى نفسه (٤).
  - ٧. الجار والمجرور بمنزلة الشيء الواحد فلا يجوز أن يفصل بينهما(٥).
- ٨. لا يجوز أن يفصل بين حرف الجزم وبين الفعل باسم لم يعمل فيه ذلك الفعل (٦).
  - ٩. الكلمة المستقلة بنفسها يستحيل أن تبنى على حرف واحد (٧).

# ب. أصول الإعمال والإعراب:

- العامل إنها يتصرف عمله إذا كان متصرِّفًا في نفسه (<sup>(۸)</sup>).
  - ٢. لا يعمل عاملان في معمول واحد (٩).

(٤) ينظر : (٢ / ٤٤٨ ) .

(٥) ينظر : (١/ ٣٠٥ ؛ ٤٣١ : ٤٣٥ ) .

(٦) ينظر : (٢ / ٦١٦ ).

(۷) ينظر : (۲/ ۲۷۲، ۷۷۳ ؛ ۱۸۲).

(۸) ينظر : ( ۱ / ۱۲۲ ، ۱۲۳ ؛ ۱۷۶ ) .

(٩) ينظر: (١/ ١٨٧).

<sup>(</sup>۱) ينظر : (۱/ ۱۰۹؛ ۱۷۲، ۱۷۳؛ ۲۷۲) (۲/ ۲۲۷).

<sup>(</sup>۲) ينظر : (۲ / ۶۲۱ ؛ ۷۷۷ ؛ ۶۵۱ ، ۵۵۸ ، ۵۵۹ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر: (٢ / ٦٢٣: ٦٢٧ ).

- ٣. الأصل في الأسهاء ألا تعمل (١).
- ٤. إضافة مالا تأثير له في العمل إلى ماله تأثير ينبغي أن يكون لا تأثير له (٢).
  - العوامل في الأسماء لا يجوز أن تكون عوامل في الأفعال (٣).
- ٦. العوامل في الأفعال ضعيفة ، فينبغي ألا تعمل محذوفة من غير بدل<sup>(٤)</sup>.
  - ٧. العوامل في الأفعال ضعيفة ، فينبغي ألا تعمل في شيئين (٥).
    - ٨. العامل المعنوي ضعيف، فينبغى ألا يعمل في شيئين (٦).
      - الحرف إنها يعمل إذا كان مختصًا (٧).
      - ١٠ . الفعل لا يعمل في مفعوله وبينهما واو(٨).
        - ١١. الضمائر لا تقع أحوالًا بحال (٩).

# ج. خصائص الكَلِم:

١. الاتصال بالضمير المرفوع من خصائص الأفعال (١٠).

<sup>(</sup>١) نظر : ( ١ / ٤٦ ، ٤٧ ، ٤٨ ؛ ٨٠ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : (١/ ٨٠) وينظر (١/ ٤٦) (٢/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر : ( ٢ / ٢٧٥ ؛ ٥٩٥ ؛ ٩٩٨ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : (٢ / ٢٦٥ ، ٦٣٥ ) .

<sup>(</sup>٥) ينظر : (٢ / ٢٠٨ ) .

<sup>(</sup>٦) ينظر : (١ / ٤٧ ) .

<sup>(</sup>۷) ينظر : (۱/ ۲۷، ۷۶؛ ۲۷۳).

<sup>(</sup>٨) ينظر: (١/ ٢٤٨)، وهذا الأصل للزجاج وحده.

<sup>(</sup>۹) ينظر : (۲/ ۸۲۳ ، ۸۲۵).

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: (۱/ ۱۰۶).

- نون الوقاية إنها تدخل على الفعل لا على الاسم (١).
- ٣. الاتصال بتاء التأنيث الساكنة من خصائص الفعل الماضي لا تتعداه (٢).
  - ٤. الحروف لا يدخلها الحذف(٣).

### الثاني: دلالة الشبه:

استدل الكوفيون بالشبه في عشرين موضعًا من الإنصاف (٤) في حين استدل البصريون به في اثنين وعشرين موضعًا (٥) ، ومن ذلك :

أ. استدلال الكوفيين بمشابهة (واو: رُبَّ) لـ (واو) القسم، على أنها لما نابت عن (رُبَّ) عملت الخفض بنفسها (٢٠٠٠).

ب. استدلال البصريين بمشابهة (ما) الحجازية لـ (ليس) على أنها هي التي تعمل النصب في خبرها (٧).

<sup>(</sup>۱) ينظر: (۱/ ۱۳۰).

<sup>(</sup>۲) ينظر: (۱/ ۱۰۶).

<sup>(</sup>٣) ينظر : (٢ / ٦٤٦ ).

<sup>(</sup>٦) ينظر : (١/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>۷) ينظر : (۱/ ۱۶۲).

الثالث: دلالة القرائن:

وهي قسمان :

أولًا: القرائن اللفظية:

وهي قسمان :

أ. القرائن اللفظية المقدرة:

استدل الكوفيون بالأصول المفترضة المقدرة في خمسة عشر موضعًا من الإنصاف، منها ثمانية في المفردات (١)، وسبعة في التراكيب (٢).

في حين استدل البصريون بها في خمسة مواضع واحد منها في المفردات<sup>(٣)</sup> وأربعة في التراكيب<sup>(٤)</sup>، ومن ذلك:

- استدلال الكوفيين على جواز دخول لام الابتداء في خير (لكنَّ) بأنَّ أصلها (لا - ك - إنَّ ) (٥٠) .

- استدلال الكوفيين على أن الميم المشددة في ( اللهم ) ليست عوضًا من (يا) النداء ، بأن الأصل فيها: (يا الله أم ) (٢) .

(۱) ينظر : (۱ / ۲۰۹ : ۲۱۲ ، ۲۲۲ ؛ ۲۹۸ ؛ ۲۸۳ ، ۳۸۳ : ۳۸۳ (۲ / ۲۸۸ ) ۱۹۷ : ۲۹۸ ؛ ۲۹۸ ) .

(٢) ينظر: (١/ ٥١، ٥١، ٥١، ١٦١؛ ١٧٤؛ ١٧٣، ٣٢٤، ٣٢٣؛ ٤٦١) (٢/ ٢٤٥: ٢٨٥؛ ٩٨٥).

(٣) ينظر : (٢ / ٨١٤ ) .

(٤) ينظر: (١/ ٢٢؛ ٢٤٦؛ ٣٢٥، ٣٢٦؛ ٣٦٧).

(٥) ينظر: (١/ ٢٠٤).

(٦) ينظر: (١/ ٣٤١).

- استدلال البصريين على أن (أَشْيَاء) على وزن (لَفْعَاء) بأن الأصل فيها (شَيْئَاء) كـ (طَرْفاء) (١) .

- استدلال البصريين على أنَّ اسم (لا) النافية للجنس حين يكون مفردًا نكرةً في نحو (لا رجل في الدار)، يكون مبنيًّا؛ بأن الأصل فيها (لا مِنْ رَجُل في الدار) (٢).

#### ب. القرائن اللفظية الظاهرة:

استدل الكوفيون في الإنصاف بقرينة لفظية واحدة هي ( الميزان الصرفي ) وذلك في موضعين ، هما :

- استدلالهم على أن كل اسم زادت حروفه على ثلاثة أحرف ففيه زيادة: فإن كان على أربعة أحرف نحو (جعفر) ففيه حرف زائد إما ثالثه وإما رابعه ، وإن كان على خمسة أحرف نحو (سفرجل) ففيه حرفان زائدان: الرابع والخامس = بأن وزنهما (فَعْلَل) و (فَعَلَلْ) ، بزيادة لام في ميزان الأول وزيادة لامين في ميزان الثاني (۳).

- استدلالهم على أنَّ ( آيْمُن ) في القسم جمع ( يمين ) بـأن وزنـه الصر\_في ( أَفْعُـل ) وهو وزن يختص به الجمع (١٠).

في حين استدل البصريون في الإنصاف بقريتين لفظيتين ظاهرتين ، هما:

#### ١. الضمر العائد:

استدلوا على أن في (كلا وكلتا) إفرادًا لفظيًّا وتثنية معنوية بأن الضمير يُرَدُّ إليها تارة مفردًا، وتارة مثني (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر : (٢ / ٨١٤ ) .

<sup>(</sup>۲) ينظر : (۱/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر : ( ٢ / ٧٩٣ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : (١ / ٤٠٨ ، ٤٠٨ ) .

<sup>(</sup>٥) ينظر: (١ / ٤٤١ : ٤٤٨ ) .

#### ٢. الميزان العروضي:

استدلوا على أن همزة بين بين متحركة بوقوعها في الشعر وبعدها ساكن في الموضع الذي لو اجتمع فيه ساكنان لانكسر البيت (١).

#### ثانيًا: القرائن المعنوية:

استدل الكوفيون بالقرائن المعنوية في أربعة وعشرين موضعًا من الإنصاف، ويمكن تصنيف هذه القرائن في أربعة أقسام، هي :

#### أ. معنى المفردة :

استدلوا به في موضعين (٢) ، منها:

- استدلالهم على أن ( الاسم ) مأخوذ من ( الوسم ) بـ « أنَّ الوسم في اللغة هـ و العلامة والاسم وسم على المسمى وعلامة له يعرف به »(٣) .

#### ب. معنى الجملة:

استدلوا به في خمسة مواضع (٤) ، منها:

- استدلالهم على أن ( الآن ) إنها بنيت ؛ لأنها منقولة من الفعل الماضي ( آن ) بمعنى ( حان ) ؛ بـ « أنك إذا قلت ( الآن كان كذا ) كان المعنى ( الوقت الذي آن كان كذا ) » ( ه ) .

<sup>(</sup>۱) ينظر: (۲/ ۷۳۷: ۷۳۰).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (١/ ٦) (٢/ ٨١١٨).

<sup>.(7/1)(7)</sup> 

<sup>(</sup>٤) ينظر : ( ۱ / ٥٦ ، ٥٦ ، ٤٠٥ ) ( ۲ / ۲۱ ، ۲۲ ، ۲۷ ؛ ۷۰٤ ) .

<sup>.(071/7)(0)</sup> 

#### ج. المعنى النحوي الخاص:

وهي الحدود النحوية الاصطلاحية التي وضعها النحاة لـ (المصطلحات النحوية) الصناعية، التي تقوم عليها الصناعة النحوية ؛ وهي معان خاصة بالنحو دون غيره .

وقد استدلَّ الكوفيون بمعاني ثلاثة مصطلحات في خمسة مواضع من الإنصاف ، هي (الابتداء (۱) ، التوكيد (۲) ، الفعل اللازم (۳) ) ، ومن ذلك :

- استدلالهم على جواز توكيد النكرة المؤقتة توكيدًا معنويًّا ؛ بأن التوكيد المعنوي في اصطلاح النحاة تابع يزيل الاحتمال عن المؤكَّد بألفاظٍ خاصَّة ، وهذا المعنى يَصِحُ في نحو قولك : (قعدت يومًا كلَّه) ، لأنك إذا قلت (قعدت يومًا) احتمل أن تكون إنها قعدت في بعض اليوم لا كله ، فلم أكّدت بـ (كل) زال هذا الاحتمال ، ف «صَحَّ معنى التوكيد »(٤).

#### د. المعنى النحوي العام:

وهي (المصطلحات) التي دخلت النحو بمعناها اللغوي دون زيادة من النحاة عليه أو تقييد له ؛ لأنها تعبر بمعناها اللغوى عن بعض الظواهر النحوية .

وقد استدل الكوفيون ، بأربعة من هذه المعاني في اثني عشر ـ موضعًا ، هي ( النيابة (٥) ،

<sup>(</sup>۱) ينظر : (۱/ ۸۷،۸۸).

<sup>(</sup>۲) ينظر : (۲ / ٤٥١).

<sup>(</sup>٣) ينظر : ( ١ / ٢٤٨ ) ( ٢ / ٢٢١ ) .

 $<sup>.(\</sup>xi \circ 1 / Y)(\xi)$ 

<sup>(</sup>٥) ينظر : (١/ ٧١ / ٢٦١ ؛ ٣٦٦ ؛ ٣٧٦) (٢ / ٥٧٥ ؛ ٩٨٥).

الاقتضاء (١) ، الجوار (٢) ، التعادل (٣) ) ، ومن ذلك :

- استدلالهم على أن (واو: رُبَّ) تعمل الخفض في النكرة بنفسها ، بأنها «نابت عن (رُبَّ) ، فلم نابت عن (رُبَّ) .

في حين استدلَّ البصريون بالقرائن المعنوية في ثلاثة وعشرين موضعًا من الإنصاف، يمكن قسمتها أيضًا إلى أربعة أقسام، هي:

#### أ. معنى المفردة:

استدلوا به في موضعين (٥) ، منها:

- استدلالهم على أن (المصدر) أصلٌ لـ (الفعل) بأنَّ (المصدر هو الموضع الـذي يُصْدَر عنه ؛ ولهذا قيل للموضع الذي تصدر عنه الإبل: (مصدر) ؛ فلما سُمِّي المصدر مصدرًا دلَّ على أنَّ الفعل قد صدر عنه) (٦) .

#### ب. معنى الجملة:

استدلوا به في موضعين (٧) ، منها:

استدلالهم على أن ( الآنَ ) إنها بني لأنه شابه اسم الإشارة ؛ بأنك إذا قلت ( الآن كان كذا ) فإن المعنى ( هذا الوقت كان كذا ) ( $^{(\Lambda)}$  .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر : (١/ ٤٥ ؛ ٧٩ ، ٨٠ ) (٢/ ٨٨٨ ؛ ٧٠٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : (٢ / ٦٠٢ ).

<sup>(</sup>٣) ينظر : (١/ ٢٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر : (١/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: (١/ ٧،٨، ٢٣٨).

<sup>.(\/\)(\)</sup> 

<sup>(</sup>٧) ينظر : (١ / ٣٩١، ٣٩٢) (٢ / ٢٢٥ ) .

<sup>(</sup>۸) ينظر : (۲/ ۲۲٥).

#### ج. المعنى النحوي الخاص:

استدل البصريون بسبعة من هذه المعاني في تسعة مواضع ، هي ( الابتداء (١) ، التعليق (٢) ، التمييز (٣) ، التوكيد (٤) ، الحال (٥) ، العوامل (١) ، العوض (٧) ) ومن ذلك :

- استدلالهم على أن الاسم الموفوع بعد الظرف والجار والمجرور يرتفع بالابتداء ؟ بـ « أنه قـ د تعرى من العوامل اللفظية ، وهذا هو معنى الابتداء » (^^) .

#### د. المعنى النحوي العام:

استدل البصريون بستة من هذه المعاني في اثني عشر موضعًا ، هي ( النيابة (٩) ، الاقتضاء (١٠) ، الجوار (١١) ، التعادل (١٢) ، الاستغناء (١٣) ، الإتباع (١٤) ) .

.(or/1)(A)

(٩) ينظر : (١ / ٣٢٧، ٣٢٦ ) .

(۱۰) ينظر : (۱/ ۶۲؛ ۶۲؛ ۷۷) (۲/ ۲۰۸، ۲۰۸؛ ۲۰۸، ۷۰۶).

(۱۱) ينظر : (۱/ ۹۲).

(۱۲) ينظر : (۲/ ۲۵۰).

(۱۳) ينظر : ( ۱ / ۸۲ / ۲ ) ( ۲ / ۸۵ : ۲۸۷ ) .

(١٤) ينظر : (٢/ ٢٢٥، ٣٢٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: (۱/ ٥٢ ، ۲۱٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : (١/ ٣٩٩؛ ٧١١، ٧١٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر : (١/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر : (٢/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر : (١ / ٢٥٤ ) .

<sup>(</sup>٦) ينظر : (١ / ٤٦ ) .

#### ومن ذلك :

- استدلالهم على أن العامل في جواب الشرط هو أداة الشرط ، بأنه «يقتضي - جواب الشرط كما يقتضي فعل الشرط »(١).

#### وبعد:

فهذه صورة (قياس الطرد) التامة في النحو العربي، وهذه أمثلة جميع أقسامه من كتاب الإنصاف، شيخ كتب الخلاف النحوي؛ وكل (قياس طرد) في النحو فإنه عائد لا محالة إلى واحد من هذه الأقسام الحاصرة، وقد أعدت إليها، كما رأيت، نحو ثلاثمئة (قياس طرد) وردت في الإنصاف.

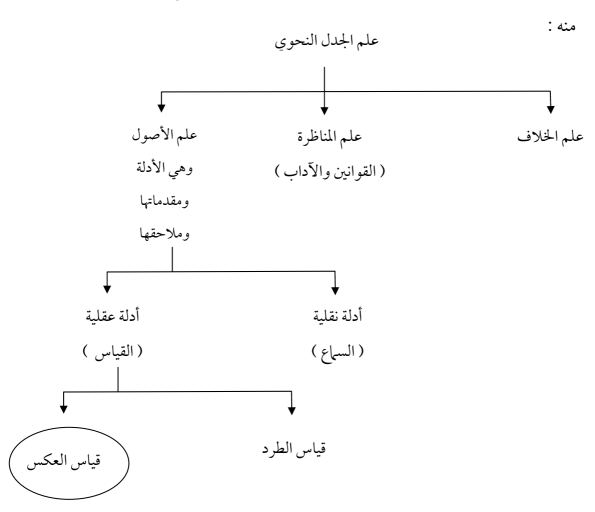
على أن للعلماء منهجًا في الاعتراض على كل قسم من أقسام (قياس الطرد)، باعتراضات محدددة ، ولهم في الإجابة عنها أيضًا مناهج واضحة ، يجب استخلاصها من خلال محاوراتهم ومناظراتهم وجدلهم واستدلالهم ، وقد ورد طرف من ذلك كله في الإنصاف .

ولاشك أن (قياس الطرد) بأقسامه هذه وما يرد عليها من اعتراضات وإجابات يحتاج إلى دراسة وافية عميقة ؛ ليس هذا مكانها .

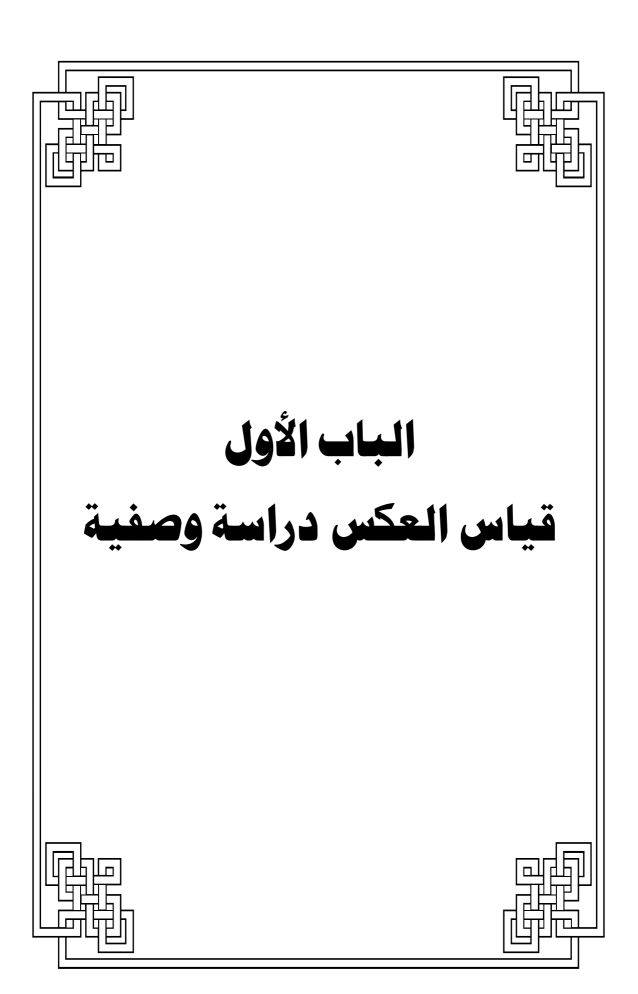
وبوضوح الهيكل التفصيلي لـ (قياس الطرد) يكون التمهيد للـدخول في موضوع رسالتي هذه (قياس العكس في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري) قد تم ، فقد بدأته بالحديث عن (الجدل النحوي) وما زلت ألم أطرافه حتى انتهيت إلى الحديث عن (قياس الطرد) الذي هو قسيم (قياس العكس) وشقيقه ، فأصبحنا بـذلك على عتبة باب (قياس العكس) واضعين أيادينا على عابريه .

<sup>.(</sup>٦٠٨،٦٠٧/٢)(١)

## وإليك شجرة توضح الصورة الكلية لهذا التمهيد، وموضع (قياس العكس)



(تصور كلي لعلم الجدل النحوي، وموضع قياس العكس منه)



# الفصل الأول

# قياس العكس في كتب أصول الفقه التصور القائم والتصور اللازم

وفيه مبحثان:

الأول: قياس العكس كما يبدو في كتب أصول الفقه.

الثاني: قياس العكس كما ينبغي أن يكون.





# المبحث الأول قياس العكس كما يبدو في كتب أصول الفقه





كلُّ ما ذكرته كتب أصول الفقه عن (قياس العكس) أربعة مباحث هي : تعريفه ، وأمثلته ، وحجيته ، والخلاف في تسميته قياسًا ؛ وهذا بيان كل مبحث على حدة :

#### أولًا: تعريف قياس العكس:

اختلفت عبارات الأصوليين في تعريف قياس العكس تعريفًا اصطلاحيًا؛ ونظرًا لأن التعريف الاصطلاحي من أهم الطرق الكاشفة عن تصورهم له ، فإنني سأعرض هذه التعريفات مقسمة حسب عبارتها إلى أربعة أقسام ، وأتبع كل قسم ببعض الإيضاحات ، كما يأتي :

## القسم الأول:

القسم الأول من تعريفات قياس العكس عند الأصوليين ظهر على النحو التالي:

قياس العكس هو

| علته فیه <sup>(۱)</sup>    | ۻؚڐۜ | لثبوت | في الفرع     | الأصل | إثبات نقيض حكم |
|----------------------------|------|-------|--------------|-------|----------------|
| علة حكم الأصل في الفرع (٢) | نقيض | لتحقق | في الفرع     | الأصل | إثبات نقيض حكم |
| علته فیه <sup>(۳)</sup>    | نقيض | لوجود | في شيء آخر   | الشيء | إثبات نقيض حكم |
| علته فیه <sup>(٤)</sup>    | نقيض | لوجود | في معلوم آخر | معلوم | إثبات نقيض حكم |

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (١/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) شرح المنهاج (٢/ ٦٣٦).

<sup>(</sup>٣) نهاية السول (٤/٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تيسير التحرير (٣/ ٢٧١)، وينظر أيضًا: الكاشف ص ١٦٥، والحاوي الكبير (٥/ ١٧٧).

## ومع التقارب الواضح بين هذه التعريفات ، فإن بينها فرقًا في موضعين ، هما :

1. أن بعضها عبر بـ (الأصل والفرع)، وبعضها عبر بـ (الشيء وشيء آخر) وبعضها عبر بـ (معلوم ومعلوم آخر)، وقد بين أبو الحسن الآمدي الفرق بين هذه التعبيرات في حد قياس العكس وغيره، واختار التعبير بـ (المعلوم)، فذكر وهو يناقش حد قياس الطرد، أنه إنها يطلق لفظ (المعلوم) لأنه ربها كانت صورة المحمول والمحمول عليه عدميّة وربها كانت وجودية، فلفظ (المعلوم) يكون شاملًا لهها ؛ فإنه لو أطلق لفظ (الموجود) لخرج منه المعدوم، ولو أطلق لفظ (الشيء) لاختص أيضًا بالموجود؛ لأن كل شيء فهو موجود على رأي أهل الحق ؛ ولو قال : حمل فرع على أصل، ربها أوهم اختصاصه بالموجود من جهة أنّ وصف أحدهما بكونه فرعًا، والآخر بكونه أصلًا، قد يظنّ أنه صفة وجودية، والصفات الوجودية لا تكون صفة للمعدوم؛ فكان استعمال لفظ (المعلوم) أجمع وأمنع وأبعد عن الوهم الفاسد (۱).

٢. أن التعريف الأول عبَّر بـ ( الضد ) فقال ( لثبوت ضد علته فيه ) في حين عبرت التعريفات الباقية بـ ( النقيض ) .

وهذا يعني أن التعريف الأول يجعل الأصل والفرع (٢) في قياس العكس (ضدين)، في حين تجعل الثلاثة الباقية (الأصل والفرع) أو (الشيء والشيء الآخر) أو (المعلوم الآخر) من باب (النقيضين)؛ والفرق بين (الضدين) و (النقيضين) أن النقيضين لا يجتمعان في معلوم واحد ولا يرتفعان عنه، بل لابد من وجود أحدهما وارتفاع الآخر، مثل (العدم والوجود)، فكل (معلوم) إمَّا أن يكون معدومًا وإما أن

.

<sup>(</sup>١) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) إنها عبرت بـ ( الأصل والفرع ) ، لأنهها عبارة المعرِّف الذي عبر بـ ( الضد ) نفسه .

يكون موجودًا ؛ لأنه يستحيل أن يكون معدومًا موجودًا في آن واحد ، ويستحيل أن لا يكون معدومًا ولا موجودًا ؛ إذ لا ثالث لهذين الوصفين ، وكذلك ( الحركة والسكون ) .

في حين أن (الضدين) لا يجتمعان في معلوم واحد من جهة واحدة ، ولكنها قد يرتفعان عنه ويحل فيه غيرهما ، مثل (البياض والسواد) ، فإنها لا يجتمعان في معلوم من جهة واحدة فيكون أبيض أسود في آن واحد ، ولكنها قد يرتفعان عنه فلا يكون أبيض ولا أسود ، لكونه أحمر أو أخضر أو أزرق ... وهكذا(١) .

واختلاف الأصوليين في هذا الموضع من قياس العكس ، مرة يعبرون بـ ( الضـد ) ومرة يعبرون بـ ( الضـد ) ومرة يعبرون بـ ( النقيض ) له أثر بالغ سنكشف عنه في موضعه بإذن الله .

#### القسم الثاني:

القسم الثاني من تعريفات الأصوليين الاصطلاحية لـ (قياس العكس) بـ دا عـلى النحو التالى:

في علة الحكم(٢) في غيره نقيض حكم الشيء لافتراقهما إثبات في العلة<sup>(٣)</sup> نقيض حكم في الفرع الأصل لافتراقهما إثبات في علة الحكم(٤) نقيض حكم في الفرع الأصل لافتراقهما تحصيل في علة الحكم(٥) نقيض حكم لافتراقهما في غيره معلوم تحصيل

قياس العكس هو

<sup>(</sup>١) ينظر: التعريفات ص ١٤٠، والكليات ص ٥٧٤.

<sup>(</sup>٢) التمهيد (٣/ ٣٦٠)، ورفع الحاجب (٤/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) مفتاح الأصول ص ٧٣١.

<sup>(</sup>٤) المعتمد (٢/ ١٩٦)، وينظر: البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٦).

<sup>(</sup>٥) الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٣٠)، وينظر: الإبهاج (٣/ ١٤١٩)، و والتحبير شرح التحرير (٧/ ٣١٢٥)، وشرح البدخشي (٣/ ٢)، وشرح الكوكب المنير (٤/ ٨).

وأهم ملاحظة في هذه التعريفات أنها لم تشترط (التناقض) ولا (الضديَّة) وإنها اشترطت (الافتراق) في العلة ، و (الافتراق) أعم منهما فهو يشمل: التناقض، والتضاد؛ والاختلاف بين المعلومين المتناظرين أيضًا.

ومع أن هذه العبارات في تعريف القياس قوبلت بالرضا عند متأخري الأصوليين، وحكم لها بالأولوية (۱) ، فإن الشيخ عبد الرزاق عفيفي قد اعترض على التعبير بر (الافتراق) فيها ، وعلَّل ذلك بأنَّ الافتراق في العلة لا يوجب التناقض في الحكم، ورأى أن يعبر بر (التنافي) فيقال: (لتنافيهم) في العلة (۱) ، وسيتضح أي التعبيرين هو الأولى ، في موضعه إن شاء الله .

#### القسم الثالث:

القسم الثالث من تعريفات قياس العكس في كتب أصول الفقه ، بدا على الصورة التالية :

قياس العكس هو

| لتعاكسهما في العلة (٣) | لثله       | حكم شيء | إثبات عكس |
|------------------------|------------|---------|-----------|
| لتعاكسهما في العلة (٤) | لعاكس لحله | الحكم   | إثبات عكس |

-

<sup>(</sup>١) ينظر: التحبير شرح التحرير (٧/ ٣١٢٨).

<sup>(</sup>٢) نقلًا عن : قياس العكس حقيقته وحكمه ص ٤٣٧ .

 <sup>(</sup>٣) التحبير شرح التحرير (٨/ ٣٧٤٢)، وغاية الوصول ص ١٤٨، وشرح الكوكب المنير (٤/٠٠٤)،
 ٤/٠٠٤)، ونشر البنود (٢/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) نثر الورود (٢/ ٥٦٤).

#### ويلاحظ على هذين التعريفين ما يلي:

الني التزمت به التعريفات الثمانية
 المعبر به التعريفات الثمانية
 السابقة ، وعبر أب ( تعاكسهم في العلة ) بدلًا من ( التناقض ) و ( التضاد ) و ( الافتراق ) المعبر بها في التعريفات السابقة .

ولاشك أن (عكس الحكم) يشمل نقيضه وضده ، وأن (تعاكس العلتين) يشمل تضادهما وتناقضهما ؛ فالجديد في هذين التعريفين هو أنهما جعلا الحكم المطلوب إثباته (عكس الحكم) فشمل بذلك الضد والنقيض ، في حين اقتصرت جميع التعريفات السابقة على (نقيض الحكم) فحسب .

٢. أن التعريف الأول عبر عن (المقيس) بـ (المثل)، وهذا يعني أنك قد تربط بين مثلين،
 وينتج من هذا الربط عكس حكم أحدهما في الآخر ؛ لتعاكسهما في العلة .

وهذه ملحوظة في غاية الأهمية ؛ لأنها تُفْهِمُ أن إنتاج عكس الحكم لا يحدث من الربط بين ضدين أو نقيضين ، بل قد يحدث من الربط بين مثلين ؛ وسوف تتضح ثمرة هذه الملاحظة الدقيقة في موضعها المناسب بإذن الله .

### القسم الرابع:

القسم الرابع من تعريفات قياس العكس الاصطلاحية هو تعريف شيخ الإسلام ابن تيمية ، يقول:

#### قياس العكس هو

| لانتفاء العلة المقضية لحكم الأصل(١) | في الفرع | إثبات نقيض حكم الأصل |
|-------------------------------------|----------|----------------------|
|-------------------------------------|----------|----------------------|

<sup>(</sup>١) ينظر : القواعد النورانية ص ١٧٠ ، ومجموع الفتاوي ( ٢٩ / ١٠٥ ، ١٠٦ ) .

وإذا قارنت بين هذا التعريف وبين جميع التعريفات العشرة السابقة تبيَّن لك فرق مهم جدًّا، وهو أن التعريفات السابقة رتَّبت وجود نقيض الحكم أو ضده أو عكسه على وجود نقيض العلة أو ضدها أو عكسها.

وهذا يعني أن في (المقيس) علة ، هي ضدعلة (المقيس عليه) أو نقيضها أو عكسها، فاستحق (المقيس) بتلك العلة ضد الحكم أو نقيضه أو عكسه.

في حين أن هذا التعريف لم يشترط وجود علة في (المقيس)، بل جعل (انتفاء علة الأصل) عن الفرع كافيًا لاستحقاقه نقيض حكم ذلك الأصل.

وهذه أيضًا ملحوظة في غاية الأهمية سنجنى ثمرتها بعد قليل بإذن الله.

والملاحظ على جميع التعريفات السابقة أنها أجمعت على شيء واحد، وهو أنها جعلت ( التضاد ) أو ( التناقض ) أو ( المفارقة ) أو ( التعاكس ) أو ( الانتفاء ) = جعلت كل ذلك في ( علة حكم الأصل ) .

وقد اعترض الأصفهاني على تقييد ذلك كله بأن يكون في (علة الحكم)، ورأى أن تعريف قياس العكس مع هذا التقييد غير جامع فقال: «إنه غير جامع؛ لأنه من جملة أنواع العكس الملازمة الثابتة بين الشيئين »(۱)، وبيَّن الأصفهاني أنه لابد من إدخال انتفاء الملزوم لانتفاء اللازم في هذا التعريف حتى يكون جامعًا(۲).

ومراد الأصفهاني أن التقييد بـ (علة حكم الأصل) يخرج من التعريف كل قياس يكون (التضاد، أو التناقض، أو المفارقة، أو التعاكس، أو الانتفاء) فيه في غير علة حكم الأصل؛ كأن يتضاد (المقيس) و(المقيس عليه) في شرط أو سبب أو خاصية أو محل حكم ... أو غيرها.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٥/٤٦).

<sup>(</sup>٢) السابق.

ولذلك فإن الأصفهاني يرى أن التعبير بـ (اللازم) أولى من التعبير بـ (العلة)، فيقال في التعريفات السابقة (... لوجود ضد لازمه فيه) أو (لتحقّق نقيض لازم حكم الأصل في الفرع) أو (لتحقق نقيض لازمه فيه) أو (... لافتراقهما في لازم الحكم) أو (لتعاكسهما في لازم الحكم)، أو (لانتفاء اللازم فيه): سواء كان ذلك اللازم علـة أم غير علـة؛ لأن اللازم أعم من العلة؛ لأن «لازم الحكم: مالا يثبت الحكم مع عدمه، فيكون أعم؛ لـدخول الشرط والعلة والسبب وجزئه ومحل الحكم فيه»(١).

هذا هو مراد الأصفهاني الذي لا يجوز عندي غيره، وقد سها د. سعد الشثري، حين أراد وضع تعريفٍ لقياس العكس سالمٍ من اعتراض الأصفهاني هذا، فقال بعد أن ذكره: « وحنيئذ يترجح لديَّ أن تعريف العكس: ثبوت نقيض حكم محل في محل آخر لمنافاته له أو لملازمه في العلة »(۲) ومن تأمل هذه الزيادة التي زادها في التعريف (أو لملازمه) مع بقاء المنافاة في (العلة)، وجد أنها زيادة غير مؤثرة، لا ثمرة لها؛ وأن اعتراض الأصفهاني لم يرتفع عن تعريفه هذا؛ بل إنها زيادة لا معنى لها ولا فائدة على الإطلاق، وبيان ذلك أنَّا لو افترضنا أن (أ) نقيض (ب) وأن (ج) ملازم لـ (ب)، فإن مقتضى هذا التعريف هذه الزيادة:

ثبوت نقيض حكم (ب) في (أ) لمنافاة (أ) لـ (ب) في العلة ، أو لمنافاة (أ) لـ (ج) في العلة .

وهذا يعني أن العلة التي في (ب) هي العلة نفسها التي في (ج) ، وحين في تصبح

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٣٩، وينظر أيضًا : درء تعارض العقل والنقل (١٠ / ١٢٢)، وموسوعة مصطلحات أصول الفقه (٢ / ١٢٥١، ١٢٥١).

<sup>(</sup>٢) قياس العكس حقيقته وحكمه ، ص ٤٣٩ .

المنافاة في علة واحدة ، وهذا يعني أن هذه الزيادة حشو في التعريف لا تـأثير لهـا ، ولا يرتفع بها اعتراض الأصفهاني السابق .

في حين أن الفهم الذي قدمته لهذا الاعتراض يعنى:

ثبوت نقيض حكم (ب) في (أ) ؛ لمنافاة (أ) لـ (ب) في اللازم.

وهذا يشمل المنافاة في العلة وغيرها.

هذه صورة قياس العكس في كتب أصول الفقه كما بدت من خلال تعريفهم الاصطلاحي له ، وقد قيدت عليها بعض الملاحظات الدقيقة التي سأعتمد عليها ، مع تعريفات قياس العكس التي لم أذكرها هنا = في رسم تصوُّر كامل له في المبحث القادم إن شاء الله .

#### ثانيًا: أمثلة قياس العكس:

الأمثلة التي مثّل بها الأصوليون لـ (قياس العكس) لا تقل أهمية عن تعريفه في كشف حقيقة تصورهم له ؛ وقد عقد د. سعد الشثري مبحثًا لهذه الأمثلة سهاه (الأمثلة التطبيقية المذكورة لقياس العكس)، فأوهم بهذا العنوان أنَّ ما ذكره فيه هو جميع ما ذكره الأصوليون من هذه الأمثلة، وهي أحد عشر مثالًا = صرح في خمسة منها بأنها ليست من قياس العكس ولا يصحُّ التمثيل له بها (۱)، وصرح في واحد منها بأنه مثال صحيح لقياس العكس ولا يصحُّ التمثيل له بها (۱)، وصرح في واحد منها بأنه مثال صحيح لقياس العكس ولا يصحُّ التمثيل له بها (۱).

<sup>(</sup>١) ينظر: الأمثلة ١، ٧، ٨، ٧، ١٠ في: قياس العكس حقيقته وحكمه ص ٤٤٠ ، ٤٤٥ – ٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المثال الثالث في السابق ص ٤٤٤.

والحق أن أمثلة قياس العكس في كتب الفقه كثيرة جدًّا ، قال ابن السبكي : « وقياس العكس في كلام أئمتنا كثيرٌ جدًا » (١) .

وقد جمعت أنا من كتب أصول الفقه الأمثلة التي ساقوها لإجراء تعريفاتهم لقياس العكس عليها فوجدت اثنين وعشرين مثالًا ، وقد جاءت هذه الأمثلة متفاوتة في انطباق التعريف الاصطلاحي لـ (قياس العكس) عليها ، وكشفت عن اختلاف فهم الأصولين لمعنى (العكس) المقصود فيه .

ومن أجل الكشف عن ذلك كله فإنني سأجعل هذه الأمثلة في أربع مجموعات، وأقيد ملاحظاتي على كل مجموعة منها، حتى أستثمرها مع ملاحظاتي السابقة على التعريفات في بناء تصور تام لـ (قياس العكس):

### القسم الأول:

القسم الأول من أمثلة قياس العكس أربعة عشر مثالًا ، هي :

المثال الأول: [ الاستدلال على طهارة دم السمك]:

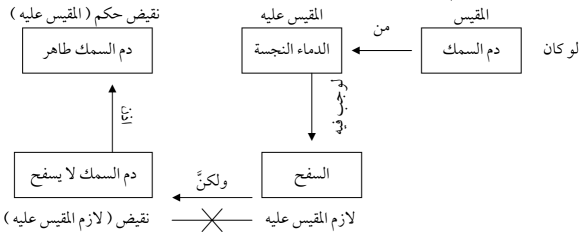
( لو كان دم السمك نجسًا لوجب سَفْحُهُ بالتذكية كدم الشاة ، فلم لم يجب سفحه دلَّ على أنه طاهر ) (٢) .

فالقائس هنا ربط بين ( دم السمك ) الذي يريد معرفة حكمه وبين ( الدماء النجسة قطعًا كدم الشاة ) ، فوجد أن من لوازم الدماء النجسة : ( وجوب سفحها بالتذكية ) ، وهذا اللازم غير موجود في دم السمك ، فاستدل بانتفاء اللازم ( وجوب السفح ) على انتفاء الحكم ( النجاسة ) ، وإذا انتفت ( النجاسة ) عنه ، ثبتت له ( الطهارة ) .

(٢) ينظر في : العدة في أصول الفقه (٤/ ١٤١٤)، والجدل على طريقة الفقهاء ص ٣٠٣، والمسودة (٢/ ٧٩١)، ودرء تعارض العقل والنقل (٥/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>١) رفع الحاجب (٤/ ١٤٧)، وينظر: البحر المحيط (٥/ ٤٦).

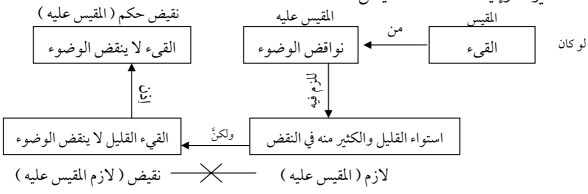
### وهذا رسم بياني يوضحه بأركانه:



المثال الثاني: [ الاستدلال على أن القيء لا ينقض الوضوء]:

( لو كان القي الكثير ينقض الوضوء لكان قليله ينقضه كالبول ؛ فلم كان قليله لا ينقضه دلَّ على أن كثيره لا ينقضه ) (١) .

فالقائس هنا ربط بين (القيء الكثير) الذي يريد معرفة أثره على الوضوء، وبين (نواقض الوضوء الثابتة، كالبول والغائط والنوم)، فوجد أنَّ من لوازم نواقض الوضوء: (استواء قليلها وكثيرها في نقضه)، وهذا اللازم غير موجود في (القيء)؛ لأن قليله لا ينقض الوضوء، فاستدل بانتفاء اللازم: (تساوي القليل والكثير) على انتفاء الحكم: (انتقاض الوضوء)، فثبت أن الوضوء لا ينتقض بالقيء لا قليله ولا كثيره؛ وإليك مخطط هذا القياس:



<sup>(</sup>١) ينظر في : مفتاح الوصول ص ٧٣١ ، ونشر البنود (٢ / ٢٥٦ ) ، ونثر الورود (٢ / ٥٦٤ ، ٥٦٥ ) .

ومع أنَّ تعريف (قياس العكس) عند الأصوليين منطبق على هذا المثال؛ لأن القائس أثبت نقيض حكم النواقض كالبول؛ في (القيء) فجعله غير ناقض؛ لتنافيها في السلازم؛ حيث إن البول وغيره من النواقض الثابتة يستوي قليلها وكثيرها في النقض، في حين أنَّ هذا الاستواء منتفٍ في (القيء) لأنه من الثابت أن قليله لا ينقض الوضوء، فدل على أن كثيره كذلك:

مع استقامة هذا القياس فإن د. سعد الشثري رأى غير ذلك ، ورأى أن حد قياس العكس غير منطبق على هذا المثال .

والحق أنَّ الشيخ أي من قبل تحليله لهذا القياس حيث قال: «الأصل (كثير البول)، والحكم (عدم انتقاض الوضوء به) والعلة (انتقاض الوضوء بقليله)؛ والفرع (كثير القيء)، والحكم (عدم انتقاض الوضوء به) والعلة (عدم انتقاض الوضوء بقليله).

ويلاحظ على هذا القياس أنَّ العلتين غير متنافيتين ؛ إذ إنَّ عدم انتقاض الوضوء بقليل القيء لا ينافي انتقاضه بقليل البول »(١).

يريد الشيخ أنه لا مانع من أن يكون في نواقض الوضوء ما ينقض قليله وكثيره ، وما ينقض كثيره دون قليله .

والحق أنَّ ما ذهب إليه الشيخ ليس مراد القائس في قياسه ، فإن القائس لما وجد أن من لوازم نواقض الوضوء: استواء القليل والكثير منها في النقض ، ووجد هذا الاستواء منتفيًا في القيء ؛ لثبوت أن قليله لا ينقض عنده ، حكم بأن كثيره أيضًا لا ينقض ؛ فالتنافي بين (القيء) و (البول) هو في (استواء القليل والكثير) ، لا في (حكم القليل منهم) كما ظن الشيخ .

.

<sup>(</sup>١) قياس العكس حقيقته وحكمه ص ٤٤٦ .

وهذا الذي كشفت عنه هنا من أهم ما يجب الاحتياط له عند تحليل أقيسة العكس وتطعُّمها .

هذان مثالان من القسم الأول من أمثلة قياس العكس في كتب أصول الفقه ، مشروحان ؛ وسأكتفي بسردما تبقى من أمثلة هذا القسم ، ويمكن بكل سهولة الآن تحليلها وتفهمها في ضوء المثالين السابقين :

المثال الثالث: [ الاستدلال على أن دم الفصد لا ينقض الوضوء]:

( لو كان دم الفصد ينقض الوضوء لكان ينقضه قليله كالبول والغائط والنوم ؛ فلم كان قليله لا ينقضه دلَّ على أن كثيره لا ينقضه ) (١) .

المثال الرابع: [ الاستدلال على أن القهقهة داخل الصلاة لا تبطل الطهارة]:

( لو كانت القهقهة تبطل الطهارة داخل الصلاة لأبطلتها خارج الصلاة كالإحداث ؛ فلم كانت القهقهة لا تبطلها خارج الصلاة دلَّ على أنها لا تبطلها داخلها ) (٢).

المثال الخامس: [ الاستدلال على أن شَعَر الميتة لا ينجس بالموت]:

( لو كان الشعر ينجس بالموت لما جاز أخذه في حال الحياة كاللحم ؛ فلما جاز أخذه في حال الحياة دلَّ على أنه لا ينجس بالموت ) (٣) .

المثال السادس: [ الاستدلال على أن الشُّعَر لا يحله الروح]:

<sup>(</sup>١) ينظر: اللمع في أصول الفقه ص ٢١١، والاستدلال عند الأصوليين: معناه وحقيقته ص ٤٥، ٤٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨١٩)، والاستدلال عند الأصوليين: معناه وحقيقته ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٩ .

( لو كانت الروح تحلُّ الشَّعَرَ لما جاز الانتفاع بشعر الحيوان في حال حياته مع سلامة الحال كعضو من أعضائه ؛ فلما جاز أخذ شعر الحيوان والانتفاع به في حال حياته ؛ دلَّ على أنه لا روح فيه ) (١).

المثال السابع: [ الاستدلال على أن الوتر ليس بواجب ]:

( لو كان الوتر فرضًا ؛ لما صحَّ فعله على الراحلة كالصلوات المفروضة ؛ فلم اصحَّ فعله على الراحلة دلَّ على أنه نافلة ) (٢) .

المثال الثامن: [الاستدلال على أن قراءة سورة بعد الفاتحة غير مسنون في الركعتين الأخريين]:

( لو كان من السنة قراءة سورة بعد الفاتحة في الركعتين الأخريين ؛ لكان من السنة الجهر بالقراءة فيهم كالأوليين ؛ فلم لم يكن من السنة الجهر بالقراءة فيهم كالأوليين ؛ فلم لم يكن من السنة الجهر بالقراءة فيهم كالأوليين ؛ فلم الم يكن من السنة قراءة سورة بعد الفاتحة فيهم ) (٣) .

المثال التاسع : [ الاستدلال على أن الصلاة على النبي الله غير مسنونة في التشهد الأول ] :

( لو كان من السنة في التشهد الأول الصلاة على النبي ، لكان من السنة فيه الدعاء كالتشهد الأخير ؛ فلما لم يكن الدعاء سنة في التشهد الأول دلَّ على أن الصلاة على النبي النبي النبي النبي الذي الدعاء كالتشهد فيه )(٤).

المثال العاشر: [ الاستدلال على أنَّ الخيل لا زكاة فيها]:

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر: إحكام الفصول ص ٦٧٣ ، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢١٤ ، ٢١٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : درء تعارض العقل والنقل (٥/ ٢٥٩، ٢٦٠)، وقواعد الأصول ص ٩٥، وينظر أيضًا في : المستصفى (١/ ١٢٦)، ومعيار العلم ص ١٥٧، ١٥٩، وحجة الله البالغة ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر : العدة في أصول الفقه (٤/ ١٤١٤)، والمسوَّدة (٢/ ٧٩١،٧٩١).

<sup>(</sup>٤) ينظر : العدة في أصول الفقه (٤/ ١٤١٤).

( لو كانت الزكاة تجب في إناث الخيل ؛ لوجبت في ذكوره كالإبل والبقر والغنم ، فلما كانت لا تجب في ذكور الخيل زكاة ؛ دلَّ على أنه لا تجب في إناثه ) (١) .

المثال الحادي عشر: [ الاستدلال على أنَّ الحلي المستعمل لا زكاة فيه]:

( لو كانت الزكاة واجبة في الحلي المستعمل لوجبت في اللالئ والجواهر المستعملة كالمكنوزة ، فلما لم تجب في اللالئ والجواهر المستعملة دلَّ على أنها لا تجب في الحلي المستعمل ) (٢) .

المثال الثاني عشر: [الاستدلال على أن الفضة والحديد لا تجمعها علة واحدة في الربا]:

( لو كان الفضة والحديد يجمعها علة واحدة في الربالم يجز إسلام أحدهما في الآخر كالنقدين ؛ فلم جاز بالإجماع إسلام الفضة في الحديد ؛ دلَّ على أنه لا تجمعهما علة واحدة ) (٣) .

المثال الثالث عشر: [ الاستدلال على صحة تزويج البكر البالغة دون رضاها ]:

( لو كان رضا البكر البالغة معتبرًا ؛ لاعتبر نطقها كالثيِّب ؛ فلم لم يعتبر نطقها دلَّ على أنه لا يعتبر رضاها ) (١٠) .

المثال الرابع عشر: [ الاستدلال على وجوب القصاص على القاتِل المكرّه على القتل]:

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨١٩)، والاستدلال عند الأصوليين معناه وحقيقته ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر : القوادح الجدلية ص ٩١ – ١٠٥ ، وشرح المنهاج (٢ / ٧٤٨) ، والإبهاج (٣/ ١٧٠١ ، ١٧٠١ ) . ونهاية السول (٤ / ٣٣٥ – ٣٥٠ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الملخص في الجدل (١/ ٩٠، ٩٠) ، والبحر المحيط (٥/ ٤٦) ، والاستدلال عند الأصوليين معناه وحقيقته ص ٤٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢١٣ ، والمدخل إلى مدهب الإمام أحمد بن حنبل ص ٣٣٧ .

( لو كان القصاص يسقط عن القاتِل المكره على القتل لسقط عنه الإثم كالمكره على السرقة ؟ فلم الم يسقط الإثم عنه دلَّ على أن القصاص لا يسقط ) (١) .

هذه الأمثلة الأربعة عشر تسير على نسق واحد ويجري عليها جميعًا حَدُّ قياس العكس الذي وضعه الأصوليون ، إذا اعتبرنا الزيادة الجوهرية التي زادها الأصفهاني حين رأى أن ( التنافي ، والتضاد ، والتناقض ، والتعاكس ، والمفارقة ) بين المقيس والمقيس عليه ، تكون في ( لازم الحكم ) عمومًا لا في ( علة الحكم ) خاصة ، وهذا صحيح ؛ ولو تمسكنا بالعلة خاصة ، وهذا ما وقع فيه د. سعد الشثري لسهوه في فهم اعتراض الأصفهاني ؛ لأخر جنا معظم هذه الأمثلة من قياس العكس ، ففي المثال الأول مثلًا بيّنت أن اللازم الذي حصل فيه التنافي بين ( السمك ) وبين ( الحيوانات التي نجاسة دمائها ثابتة ) هو ( السفح ) ، فدم السمك لا يسفح ودم تلك الحيوانات يُسفح ، فلما حصل التنافي في السفح ثبت التناقض في المحكم ، فحكم لدم السمك بالطهارة .

وأنت إذا تأمَّلت وجدت أن ( السفح ) ليس علة ( نجاسة الدم ) بل هو لازم من لوازمه ؛ وعلى هذا فقس في بقية الأمثلة ؛ تجد أن ما رآه الأصفهاني في قرارة الصحة والصواب .

وإذا تبيَّن هذا فلا بُدَّ من الكشف عن أمر آخر في نظم هذه الأقيسة ، سأكتفي ببيانه في المثال الأول ، وللقارئ أن يقيس ما بقى عليه ؛ قال القائس في المثال الأول :

( لو كان دم السمك نجسًا لوجب سفحه بالتذكية كدم الشاة ، فلم لم يجب سفحه دلَّ على أنه طاهر ) وأنت إذا تأملته وجدت الملاحظات التالية :

١. أن المحلّ الذي يراد معرفة حكمه هو (دم السمك) وهو يحتمل أحد حكمين

<sup>(</sup>١) ينظر : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢١٣ .

لا ثالث لهما: إما الطهارة أو النجاسة.

- ٢. أنَّ القائس افترض في محل النظر ( دم السمك ) الحكم الشائع في جنسه : الدماء عامة ؛ وهو ( النجاسة ) .
  - ٣. أنَّ القائس أتى بلازم من لوازم الدماء النجسة وهو (وجوب السفح).
- ٤. أنَّ القائس ربط بين الملزوم (نجاسة الدم) وبين اللازم (وجوب السفح) بـ (لو) الدالـة على الشرطية ، وهي عقد السببية والمسبَّبيَّة بين الجملتين بعدها (١).
- ٥. أنَّ القائس مثَّلَ لهذا التلازم الذي عقده بين ( نجاسة الدم ) وبين ( وجوب السفح ) بقوله ( كدم الشاة ) ؛ فهو لم يذكر ( دم الشاة ) حتى يقيس عليه ، فإن المقيس عليه هو ( الدماء النجسة عامة ) ، وإنها ذكر ( دم الشاة ) ليمثل على تلك الدماء النجسة بشيء من أفرادها ، حتى يُتَصَوَّر التلازم الذي عقده .

ولذلك فإن هذا التمثيل بـ ( دم الشاة ) يمكن الاستغناء عنه ؛ لأن لزوم ( السفح ) لـ ( الدماء النجسة ) من الأمور الذائعة المعلومة ؛ وقد أهمل ذكر هـذا التمثيل بعض الفقهاء في بعض الأمثلة ، لأنه معلوم (٢) .

7. أن القائس ينصُّ على نتيجة هذا التلازم بعد ذلك فينص على أنَّ الثابت المجمع عليه في محل النظر ( وهو هنا دم السمك ) هو عكس اللازم المنصوص عليه ( وهو وجوب السفح ) ؛ لأن دم السمك لا يسفح ، فيستنتج نقيض حكم المقيس عليه ( وهو الدماء النجسة ) فيحكم لدم السمك بالطهارة .

وهذا الاسنتاج يمكن أن يستغنى عنه أيضًا فلا يذكر في القياس للعلم به ؟ حيث

<sup>(</sup>١) ينظر : مغني اللبيب (٣ / ٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) كأبي إسحاق الشيرازي في المثال الثاني عشر ، فإنه لم يذكر ( النقدين ) في قياسه ، والسمرقندي في المثال الحادي عشر ، فإنه لم يذكر ( المكنوزة ) ، ينظر : الملخص في الجدل ( ١ / ٩٠، ٨٩ ) ، والقوادح الجدلية ص ٩١ – ١٠٥ .

يمكن الاكتفاء بأن يقال: ( لو كان دم السمك نجسًا لوجب سفحه ) إذ إن الباقي مفهوم لا يجب النص عليه.

وقد فعل كثير من الفقهاء مثل ذلك ، فاكتفوا بالنصّ على التلازم ، ولم يفصلوا الاستنتاج ؛ لأنه مفهوم منه ، كقول أبي إسحاق الشيرازي مثلًا « لو كان دم الفصد ينقض الوضوء لكان ينقضه قليله ، كما نقول في البول »(۱) ، فقد اكتفى بهذا ، وما بقي فإنه معلوم مفهوم من هذا القياس ، أي : ( فلما لم ينتقض الوضوء بقليله دلَّ على أن كثيره لا ينتقض).

وهذا الاستغناء عن التمثيل على التلازم والنص على نتيجته منهج قرآني ، فقد قال الله تعالى في التدليل على وحدانيت ه جل وعلا : ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَلِهَ أُمُ إِلّا اللهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢] ، فاكتفى بذكر التلازم بين (تعدد الآلهة) وبين (الفساد)، وترك الباقي ؛ لأنه ظاهر معلوم ، فنتيجة هذا التلازم أن يقال : (فلها لم تفسدا دلَّ على أنه لا إله فيهها إلا إله واحد هو الله).

وترك التمثيل على التلازم المطلق بين (تعدد الآلهة) وبين (الفساد) فهذا أمر مسلّم به ، في كل مُلْكٍ تنازعه اثنان أو أكثر ، فإن الغلبة لا تحصل لأحدهما عليه ؛ إن حصلت ؛ إلا بعد فساد كبير .

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) اللمع ص: ۲۱۱ ، وينظر مثل ذلك ، في المثال الثاني ، والرابع ، والخامس ، والسادس ، والثامن والتامع من ، في المصادر التالية على التوالي : نثر الورود (٢/ ٥٦٥ ، ٥٦٥ ) ، وشرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨١٩ ) ، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٩ ، وإحكام الفصول ص ٣٧٣ ، والعدة في أصول الفقه (٤/ ١٤١٤) ، وينظر فيه المثال التاسع أيضًا .

#### القسم الثاني:

القسم الثاني من أمثلة (قياس العكس) مختلف عن القسم الأول، وفيه ستة أمثلة، هذا ببانها:

المثال الأول: [ الاستدلال على أن الصوم شرط في الاعتكاف]:

« لو لم يكن الصوم من شرط الاعتكاف ؛ لما كان من شرطه وإن نذر أن يعتكف بالصوم ، كالصلاة لما لم تكن من شرط الاعتكاف ، لم تكن من شرطه وإن نذر أن يعتكف بالصلاة »(١) .

مثَّلَ أبو الحسين البصري الحنفي [ت: ٤٣٦ه] لقياس العكس بهذا المثال، وكان قد حدَّ قياس العكس، فقال:

« قياس العكس هو تحصيل نقيض حكم الأصل في الفرع لافتر اقهما في العلة  $^{(1)}$ .

وقدم تحليلًا لمثاله السابق ليبين كيفية إجراء هذا التعريف عليه ، فقال:

« الأصل : هو الصلاة .

والحكم: هو نفي كونها شرطًا في الاعتكاف.

وليس يثبت هذا الحكم في الفرع ، الذي هو الصوم ، فإنها يثبت نقيضه ، ولم يجتمعا في العلة بها افترقا فيها ؛ لأن العلة التي لها لم تكن الصلاة شرطًا في الاعتكاف ؛ هي كونها غير شرط فيه مع النذر ، وهذا المعنى غير موجود في الصوم ؛ لأنه شرط مع النذر » (٣) .

<sup>(</sup>١) المعتمد في أصول الفقه (٢/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٣) السابق ، وينظر مناقشة الغزالي لهذا المثال في شفاء الغليل ص ٤٥٢ – ٤٥٤ .

### وبيان هذا المثال:

هو أنَّ الحنفية والشافعية اتفقوا على أن الإنسان لو نذر أن يعتكف مصليًا لم تكن الصلاة شرطًا في صحة الاعتكاف مع الصلاة شرطًا في صحة الاعتكاف مع نصّ الناذر عليها في نذره ، فإنها لن تكون شرطًا في صحة الاعتكاف في حالة عدم نذرها معه من باب أولى ؛ فخلصنا إلى أنَّ الصلاة ليست شرطًا في صحة الاعتكاف عندهم مطلقًا .

فأما ( الصيام ) فقد اتفقوا على أنَّ الإنسان لو نذر أن يعتكف صائمًا ، كان الصوم شرطًا في صحة اعتكافه .

ثم اختلفوا في الاعتكاف دون نذر الصوم معه : أيكون الصوم شرطًا في صحته أم لا ؟

فذهب الأحناف إلى أنه شرط، فأصبح الصوم شرطًا في الاعتكاف عندهم مطلقًا؛ وقد استدلوا على ذلك بهذا القياس الذي جعله أبو الحسين البصري من (قياس العكس)، فقالوا: لما كان الصيام شرطًا في صحة الاعتكاف عند نذره معه، كان أيضًا شرطًا في صحته وإن لم ينذره، كالصلاة لما لم تكن شرطًا في صحة الاعتكاف وإن نذرها معه لم تكن أيضًا شرطًا في صحته وإن لم ينذرها.

وقد شغلَ الناس أبو الحسين البصري حين مثَّل لـ (قياس العكس) بهذا المثال، مع أنه ليس من قياس العكس في شيء كما سيتضح بعد قليل؛ فانقسم الأصوليون بعده في مواقفهم تجاه هذا المثال إلى صنفين: صنف نقله ولم يعلق عليه (٢)، ولن نقف عند هذا الصنف؛ لأنه لا جديد عنده ؛ وصنف رأى أن هذا المثال لا عكس فيه ، وهذا هو الذي يهمنا

(٢) ينظر : الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٣٠)، وشرح الكوكب المنير (٤/ ٨)، والكاشف ص ٢١٥ م. ١٦٦، ١٦٥، والكاشف ص ٣١٧.

<sup>(</sup>١) ينظر: رفع الحاجب (٤/ ١٤٣) ، الحاشية (١).

هنا ، وسنقف عنده لبيانه ، فقد لاحظ بعض الأصوليين أنَّ مثال أبي الحسين السابق لا عكس فيه ، وكان لهم في الكشف عن ذلك رأيان هما :

## أولًا: رأي الرازي:

قال الرازي: «أما الشيء الذي سميتموه بـ (قياس العكس) فهو في الحقيقة تمسك بـ (نظم التلازم)، وإثبات لإحدى مقدمتى التلازم بالقياس:

- فإنا نقول: (لولم يكن الصوم شرطًا في صحة الاعتكاف؛ لما صار شرطًا له بالنذر، لكنه يصير شرطًا له بالنذر: فهو شرط له مطلقًا)؛ فهذا تمسكٌ بـ (نظم الـتلازم)، واسـتثناء نقيض اللازم لإنتاج نقيض الملزوم.

- ثم إنَّا نثبت المقدمة الشرطية بـ ( القياس ) وهو : أنَّ مالا يكون شرطًا للشيء في نفسه ، لم يصر شرطًا له بالنذر ، كما في الصلاة ؛ وهذا قياس الطرد ؛ لا قياس العكس »(١) .

وقد أخذ هذا الجواب عن الرازي: البيضاوي في منهاجه (٢)، وتابعه شرَّاحُه أيضًا (٣)، وبعضٌ من القدامي والمحدثين (٤).

ومراد الرازي في هذا الجواب هو أنَّ في هذا المثال الذي مثَّل به أبو الحسين البصري

(١) المحصول (٥/ ١٥)، وينظر (٥/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : نص البيضاوي في : شرح المنهاج (٢ / ٣٦٤).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: السابق (٢/ ٦٣٧)، والإبهاج في شرح المنهاج (٣/ ١٤٢١، ١٤٢١)، ونهاية السول
 (٤/ ٥،٢)، وشرح البدخشي (٣/ ٢،٧).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: نهاية الوصول (٧/ ٣٠٣٥)، وأصول الفقه لمحمد أبو النور زهير (٣/ ٢٣٠،
 ٢٣١)، والقياس في العبادات ص ٧٤ – ٧٦.

ل (قياس العكس) جزئين: جزء خاص بالصوم في الاعتكاف، وجزء خاص بالصلاة في الاعتكاف: فأما الجزء الأول، فهو قول القائس: (لولم يكن الصوم شرطًا في الاعتكاف بغير نذره لما كان شرطًا في الاعتكاف مع نذره) = وهذا الجزء ليس فيه سوى ربط الحالتين: حالة نذر الصوم في الاعتكاف وحالة عدم نذره فيه، ببعضها في الحكم، وادعاء أن الحكم فيهما لابد أن يكون واحدًا؛ لأنهما حالتان متلازمتان، ولذلك ربط بينهما بأداة الشرط (لو) للتعبير عن هذا التلازم.

ثم إنَّ القائس أراد أن يثبت صحة هذا التلازم الذي ادعاه بين الحالتين: حالة الاعتكاف مع النذر، وحالة الاعتكاف دونه؛ فأثبتها عن طريق (قياس الطرد)، فجعل الجزء الأول المتعلق بالصوم في الاعتكاف بحالتيه منذورًا وغير منذور = جعلها (مقيسًا)، وجعل الجزء الثاني المتعلق بالصلاة في الاعتكاف بحالتيها منذورة وغير منذورة (مقيسًا عليه).

ثم جمع بين ( الصيام في الاعتكاف ) وبين ( الصلاة في الاعتكاف ) في الحكم وهو استواء حالتي النذر وعدمه ، من باب حمل النظير على نظيره .

وإذا تبيَّن ذلك فهذا (قياس طرد) لا (قياس عكس).

ومع أنَّ الرازي في تحليله هذا قارب الحقَّ ولم يقع عليه ، فإنه قد وقع في إشكالين في غاية الخطورة أحدهما مترتب على الآخر ، وهما :

١. أنه استنتج من إعادته تحليل هذا المثال أنَّ (معنى التسوية في الحكم حاصلٌ فيه) (١)، ولذلك فهو من (قياس الطرد)؛ لأن حدّ قياس الطرد يصدق عليه؛ لأنه: إثبات مثل حكم

<sup>(</sup>١) المحصول (٥/٥١).

معلوم لمعلوم آخر لأجل اشتباههما في علة الحكم عند المثبت (١).

وهذا صحيح ، ولكنّ الإشكال هو أن الرازي ظنّ أنه بإدخال هذا المثال وما شابهه في (قياس الطرد) قد أسقط (قياس العكس) وكشف عن أن الـذهاب إلى أنه خارج عن (قياس الطرد) إنها هو بسبب الوهم وفساد التحليل للأقيسة ، ولذلك قال: «أما الشيء الذي سميتموه (قياس العكس) .... »(٢).

والحقُّ أن ربط (قياس العكس) بهذا المثال والحكم بسقوطه حين تَبيَّنَ دخول مثاله في (قياس الطرد) = أمرٌ من الرازي غير مقبول، وكان عليه حين انكشف له أن القياس في هذا المثال (قياس طرد) ألا يسارع إلى إنكار (قياس العكس)، بل كان عليه أن يفترض أنَّ أبا الحسين البصري قد أخطأ في التمثيل له فقط، ثم يبدأ بالبحث عن مثال مستقيم لـ (قياس العكس) ويناقشه ؛ ولو فعل لَوَجَد.

وقد انساق بعض المحدثين خلف الرازي فصرَّح بإنكار قياس العكس ، فقال : « لا نسلم أنَّ هناك قياسًا يقال له ( قياس العكس ) ، وما زعمتموه ( قياس عكس ) هو في الواقع قياس مركب من قياسين أحدهما : قياس منطقي استثنائي ، ويعبرَّ عنه بـ ( التلازم ) ، وثانيهم ( قياس فقهي ) »(٣) .

وهذا مثال واضح على ما قررته سابقًا من أن النظرة الجزئية كانت السبب الأوَّل في كثير من الخلافات بين الأصوليين ، فقد نُظِر إلى ( قياس العكس ) كله ، وحكم عليه ، من خلال مثال واحد أخطأ أصولي متقدم في تمثيله له به .

<sup>(</sup>١) المحصول (٥/ ١١).

<sup>(</sup>٢) السابق (٥/٥٥).

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه لمحمد أبو النوزرهير (٣/ ٢٣٠).

٢. والإشكال الثاني الذي وقع فيه الرازي، في قوله: «أما الشيء الذي سميتموه براقياس العكس)، فهو في الحقيقة تمسك بنظم التلازم» وأراد بذلك قول القائس: (لولم يكن الصوم شرطًا في صحة الاعتكاف عامة لما صار شرطًا له بالنذر).

والحق أن قول الرازي: إن هذا (تمسك بنظم التلازم) ؛ لا يخرج هذا الجزء من المشال عن القياس ؛ لأن كلًا من (قياس الطرد) و (قياس العكس) يمكن نظمه نظم تلازم عن طريق استعمال أداة شرط مناسبة ، وأمثلة قياس العكس الأربعة عشر السابقة في القسم الأول كلها منظومة نظمًا شرطيًّا تلازميًّا ، كما رأيت .

وبناء عليه فإن قول الرازي (هذا تمسك بنظم التلازم) لا فائدة منه في ردِّ قياس العكس ؟ لأن قياس العكس ينظم نظم التلازم أصلًا .

وإنها وقع الرازي في هذا الإشكال لوقوعه في الإشكال الأول ، فقد نظر إلى قياس العكس من خلال مثال البصري لا غير ، فلم يتنبه إلى أنَّ هناك أمثلة أخرى صالحة لـ (قياس العكس) تنظم نظم التلازم أيضًا .

## ثانيًا: رأي عند ابن الحاجب:

نقل ابن الحاجب رأيًا في مثال أبي الحسين البصري السابق لـ (قياس العكس)، لم ينسبه إلى صاحبه، ولم أهتد أنا إليه، فقال: «وأجيب بأنّ المقصود مساواة الاعتكاف بغير نذر في اشتراط الصيام له، بالنذر؛ بمعنى (لا فارق)، وذكرت الصلاة لبيان الإلغاء »(١).

ومراد هذا المجيب الفطن هو أن قول القائس (لولم يكن الصوم شرطًا في

<sup>(</sup>١) ينظر في : رفع الحاجب (٤ / ١٤٧ ).

الاعتكاف وإن لم ينذره المعتكف لما كان من شرطه حين ينذره) هو القياس، وهو قياس طرد جلي ؛ لأنه من (قياس المساواة) المبني على (إلغاء الفارق) بين (المقيس) و (المقيس عليه)، وهي الصورة التي سميناها في التمهيد (صورة التوافق)؛ حيث ألحق القائس (الاعتكاف بغير نذر الصوم فيه) بـ (الاعتكاف الذي نذر فيه الصوم) في (وجوب الصوم)؛ لأنه لا فارق بين الاعتكافين إلا اقتران أحدهما بالنذر وعدم اقتران الآخر به، وهذا فارق لا تأثير له.

ثم إنَّ هذا القائس بادر بذكر الدليل على أنَّ هذا الفارق لا أثر له ، فقال : (كالصلاة لما لم تكن من شرط الاعتكاف عامة لم تكن من شرطه وإن نذر أن يعتكف مصليًا).

فاستواء ( الاعتكاف الذي لم تنذر الصلاة فيه ) و ( الاعتكاف الذي نذرت الصلاة فيه ) في حكم واحد هو ( عدم وجوب الصلاة ) ، دليل على أن ( النذر ) لا أثر له ، وإذا لم يكن مؤثرًا هنا فيجب ألا يكون له تأثير هناك .

ويتضح بهذا أنَّ (الصلاة) لم تذكر كي يقاس عليها؛ وإنها ذكرت للاستدلال على عدم تأثير (النذر)، وعلى إلغاء الفارق بين الاعتكافين (١).

فيتبين بهذا أن الجزء الذي قال عنه الرازي إنه (تمسك بنظم التلازم): قياس مساواة جلي طردي، وأن الجزء الثاني الذي جعله الرازي مقيسًا عليه، إنها هو دليلُ صحة القياس في الجزء الأول.

ويتضح بهذا أنَّ المثال الذي ذكره أبو الحسين البصري لـ (قياس العكس) إنها هـ و في حقيقته من (قياس الطرد).

<sup>(</sup>١) ينظر: رفع الحاجب (٤ / ١٤٧).

وهذا التحليل لهذا المثال في القرارة من صواب الرأي ودقة النظر واستقامة التفكير، فقد وَقَعَ على ما كاد الرازي أن يقع عليه.

وقد نقل هذا التحليل غير واحد من الأصوليين (١).

إلا أنَّ هذا الفهم السوي لهذا المثال لم يستثمر ، فقد وقع هؤلاء العلماء الذين نقلوا هذا الفهم فيما وقع فيه الرازي ، واعتبروا (قياس العكس) معه غير خارج عن حدِّ (قياس الطرد) لثبوت ذلك بتحليل هذا المثال ؛ حتى إن بعضهم لما وجد الفرق الكبير بين حَدِّ قياس العكس ، ويين مثاله هذا ، لم يقل إن المثال غير صحيح ، بل عاد على الحدِّ يعتذر عما فيه من بعدعن المثال ، فقال : « وعلمت أنَّ قول المصنف (قياس العكس : مثبت لنقيض حكم الأصل في الفرع) ، فيه مسامحة »(٢) .

والحقُّ أنه لا مسامحة في الحد، ولكن مثاله مثال خاطئ.

وبناء عليه أقول: إن هؤلاء العلماء أحسنوا وأساءوا، فقد أحسنوا في فهم المثال، ولكنهم أساءوا حين سلموا أنه المراد بقياس العكس، وكان عليهم مراجعة ذلك، والنظر في أمثلة العلماء الأخرى لـ (قياس العكس)، واختبارها، والموازنة فيها بينها.

وقد عجبت من وقوع ذلك منهم ، فتأملته ، فوجدت أنَّ الذي أوقعهم جميعًا في هذا السهو هو أنهم يريدون إقامة حد القياس الشرعي ، ودفع ما يرد عليه من اعتراضات .

#### وبيان ذلك :

أنَّ أبا الحسين البصري عرَّف القياس الشرعي ، ثم أورد على نفسه اعتراضًا بأن

<sup>(</sup>۱) ينظر : المسودة (۲/ ۷۹۳)، والتحبير (۷/ ۳۱۲۸)، وتيسير التحرير (۳/ ۲۷۲، ۲۷۳)، والقياس في العبادات ص ۷۶، ۷۷.

<sup>(</sup>٢) تيسير التحرير (٣/ ٢٧١ ، ٢٧٢ ).

( قياس العكس ) غير داخل في التعريف مع أنه يسمَّى عنـ د الفقهاء قياسًا ، ومثَّل لـ ه بالمثال السابق بعد أن عرَّفه .

ثم أجاب هو عن اعتراضه هذا ، ولم يتنبه إلى الخلل الذي في مثاله ، بأحد جوابين ، هما :

أ. إمَّا التسليم بهذا الاعتراض والتوسع في تعريف القياس الشرعي ليشمله.

ب. أو الاصطلاح عن أن (قياس الطرد) وحده هو المقصود بـ (القياس)، وأن (قياس العكس) إنها سمى (قياسًا) من باب المجاز (١).

فلما جاء الرازي، الذي كان يحفظ كتاب أبي الحسين البصري عن ظهر قلب (٢)، ووقع على الخلل الذي في مثاله لـ (قياس العكس)، سارع إلى الجواب عن الاعتراض الوارد على تعريف (القياس الشرعي) بأن (قياس العكس) داخل فيه، واستدل بتحليله للمثال، فشغله دفع الاعتراض الوارد على تعريف القياس، عن تأمل دقة أبي الحسين البصري في تمثيله ؛ وهذا في ظني ما وقع لغيره ممن أحسن تحليل المثال، ثم لم يفد منه في مراجعة (قياس العكس).

بقي هنا أن أكشف عن الوجه الذي أُتِيَ منه أبو الحسين البصري نفسه ، وما الذي جعله ، مع اتفاق الناس على ذكائه وبراعته (٣) ، يتوهم أنَّ هذا المثال الذي ضربه لقياس العكس متوافق مع الحدِّ الذي حدَّه به ، وهو قوله : (قياس العكس : هو تحصيل نقيض حكم الشيء في غيره ؛ لافتراقها في علة الحكم ).

.

<sup>(</sup>١) ينظر : المعتمد في أصول الفقه (٢/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : المحصول ، قسم الدراسة (١/ ٥١).

<sup>(</sup>٣) ينظر : المعتمد في أصول الفقه ، مقدمة المحقق (١/ز).

والحُقُّ أني قد تأمَّلت ذلك مليًّا فوجدت أنَّ الذي أوقعه في ذلك ، هو وكل من ارتضى تمثيله ، أمران ، هما :

1. أنَّ أبا الحسين جعل ( اللازم ) و ( الملزوم ) في نظمه لهذا القياس عدميين ، أي : منفيين ، فقال : « لو ( لم يكن الصوم من شرط الاعتكاف ) لـ ( ما كان من شرط ه وإن نذر أن يعتكف بالصوم ) » .

وهذا النظم العدمي في هذا الجزء من قياسه يوهم أن اللازم (وهو: عدم اشتراط الصوم في الاعتكاف وإن نذره) ينتقض ؛ لأن الإجماع بين الشافعية والحنفية حاصل على أنه إن نذر الاعتكاف صائمًا لزمه الصوم ، وإذا انتقض اللازم انتقض الملزوم (وهو: عدم اشتراط الصوم في الاعتكاف بغير النذر) ، وانتقاض هذا (الملزوم) يقتضي اشتراط الصيام في هذا الاعتكاف .

والحق أنَّ هذا ليس نقضًا لـ (اللازم)، وكل ما فعله هو أنه نفى الحكم المتفق عليه (وهو اشتراط الصوم مع النذر)، ثم نفى النفي فحصل الإثبات، فاستدل بثبوته، وهو ثابت أصلًا، لأنه لم ينتف إلا في عبارة القائس لا غير، فأما في الواقع فإنه ثابت.

فالظاهر ، والله أعلم ، أنَّ كل من رضي مثال البصريِّ هذا قد وقع تحت تأثير هذا الإشكال اللفظي ؛ ولذلك فإن الأصل عند نظم مثل هذه الحجة على نمط (التلازم) هو أن يكون (الملزوم) وجوديًّا (أي: مثبتًا) في عبارة القائس ؛ لأنه موجود مسلَّم في الخارج (۱).

ولو أنَّ البصري فعل ذلك ، هو أو من رضي مثاله ؛ لانكشف له أن مثاله الذي مثَّل به إنها هو من قياس الطرد المساوي ، لا من قياس العكس ؛ لأنه كان سيقول :

<sup>(</sup>١) تأمَّل مبحث (نمط التلازم) عند الغزالي في المستصفى (١/ ١٢٥ – ١٣٠).

(للَّا كان الصيام شرطًا في الاعتكاف مع النذر وجب أن يكون شرطًا فيه دون نذر).

ويكون الناتج عن هذا التلازم الثبوتي:

( وقد اتفقنا على أنَّ الصيام مع النذر واجب فهو إذن دون النذر واجب ) .

وإذا تأملت هذا النظم السليم لهذه الحجة وجدت ما يلي:

أ. أنَّ الملزوم هو (كون الصيام واجبًا في حالة النذر).

ب. أنَّ اللازم هو (كون الصيام واجبًا في حالة عدم النذر).

ج. أن الربط بينهما بـ ( لَّما ) .

وقد نصَّ عدد من العلماء على أنَّ نظم التلازم، حين يكون في جانب الثبوت، تستعمل فيه (لَّا) المفيدة للتلازم، والتسليم بـ (الملزوم) (۱) ولأنها تفيد وجوب اللازم لوجوب الملزوم (۲) وكما نصوا على أنَّ نظم التلازم، حين يكون في جانب النفي، تستعمل فيه (لو) المفيدة للتلازم وامتناع اللازم (۳)، لأنها تفيد امتناع الملزوم لامتناع اللازم، عند تساويها مطلقًا (١).

وأنت إذا وازنت بين هذا النظم السوي لهذه الحجة وبين ما فعله أبو الحسين البصري، تبين لك ما يلي:

أ. أنه قد نفي اللازم ونفي الملزوم.

•

<sup>(</sup>۱) ينظر ذلك في : شرح المنهاج (۲/ ۷٤۷، ۷٤۷) ، والإبهاج في شرح المنهاج (۳/ ۱۷۰۱، ۱۷۰۱) ، ونهاية السول (٤/ ٣٥٥ – ٣٥٠) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : مغنى اللبيب (٣/ ٤٨٥).

<sup>(</sup>٣) تنظر المصادر في الحاشية (١) من هذه الصفحة.

<sup>(</sup>٤) ينظر : المستصفى (١/ ١٢٩ ، ١٣٠ )، ومغني اللبيب (٣/ ٣٧٤).

ب. أنه جعل الملزوم لازمًا واللازم ملزومًا .

ج. أنه ربط بينهم إـ ( لو ) ، وهذا نتيجة لتعبيره بـ ( النفي ) في متلازمين وجوديين .

والذي يدلك على أنَّ هذا النظم اللغوي لهذه الحجة له أثرٌ في فهمها واستيعابها: أن الذين كشفوا عن أنَّ مثال أبي الحسين البصري هذا إنها هو من قياس الطرد المساوي، لا من قياس العكس؛ قد أعادوا نظم هذه الحجة على الوجه الصحيح فجعلوا اللازم والملزوم مثبتين، وربطوا بينهها بـ (لما) فانكشفت لهم حقيقة هذا القياس (١).

٢. الأمر الثاني من الأمرين اللذين يغلب على ظني أنها أوهما أبا الحسين البصري
 في مثاله على قياس العكس:

هو أنَّ حكم ( الصلاة ) في الاعتكاف حين تنذر عكس حكم ( الصيام ) في الاعتكاف حين ينذر ؛ إذ إنَّ الصلاة غير واجبة وإن نذرت فيه ، في حين أن الصيام مع النذر واجب لابد منه .

ثم لما فصّل في الاعتكاف فقسمه مع (الصلاة) إلى حالتين (بنذر) و (بغير نذر)، وقسمه مع (الصيام) إلى حالتين أيضًا (بنذر) و (بغير نذر)، وظهرت له أربع حالات، ووجد حكم حالتي الاعتكاف مع الصلاة واحدًا: أراد أن يجعل حكم حالتي الاعتكاف مع الصلاة واحدًا: أراد أن يجعل حكم حالتي الاعتكاف مع الصيام أيضًا واحدًا؛ وأن يُجْرِي تعاكس حُكم حالتي النذر في حالتي عدم النذر؛ فيجعل حكم المختلف فيها (وهي الصيام مع عدم النذر) عكس حكم المتفق عليها (وهي الصلاة مع عدم النذر).

والحق أنه انساق وراء هذا التعاكس الظاهر ، وغفل عن شرطه الذي لابد منه ،

<sup>(</sup>١) ينظر : رفع الحاجب (٤ / ١٤٣ ، ١٤٤ ) ، والتحبير (٧/ ٣١٢٥) ، وتيسير التحرير (٣/ ٢٧١).

وهو تحقيق التلازم بين حالتي الاعتكاف مع ( الصيام ) ، هل هو متحقق بينها كما هو متحقق بينها كما هو متحقق بين حالتيه مع ( الصلاة ) أو لا ؟! .

ومن هنا أتي أبو الحسين لأنه لو تأمَّل لوجد بينهما فرقًا شاسعًا ؛ لأن ( الصلاة ) لما لم تجب في الاعتكاف وإن نذرت ، كان من اللازم ضرورةً ومن باب أولى ألا تجب فيه حين لا تنذر .

وهذا التلازم الضروري الأولوي غير متحقق في ( الصيام ) ؛ لأنه اتفق على أن الصيام إذا نذر في الاعتكاف وجب ، وليس من لوازم وجوبه مع النذر أن يجب مع عدم النذر .

فقد اغتر أبو الحسين بظاهر التعاكس بين الصلاة والصيام عند النذر ، وغفل عن تحقيق نسبة التلازم قبل أن يحكم بتعاكس حكمها عند عدم النذر ، ودليل سهوه قوله:

« كالصلاة لما لم تكن من شرط الاعتكاف ، لم تكن من شرطه وإن نذر أن يعتكف  $(1)^{(1)}$  .

وهذا خطأ واضح ؛ إذ ليس من لوازم كون الصلاة غير مشروطة في الاعتكاف حين لا تنذر ، أن تكون أيضًا غير مشروطة حين تنذر ، وهذا يؤكد لك ما ذكرته قبل قليل من أن أبا الحسين قلب النظم فجعل الملزوم لازمًا واللازم ملزومًا ، ولو أعدت الملزوم ملزومًا واللازم لازمًا لاستقامت ، كما بينت .

وبهذا يتبيَّن أنَّ تصور الأصوليين لقياس العكس ليس واحدًا ، فشتان ما بين قياس

<sup>(</sup>١) المعتمد في أصول الفقه (٢/ ١٩٦).

العكس الذي رأيناه في أمثلة القسم الأوَّل ، وبين قياس العكس الذي رأيناه في مثال أبي الحسين البصري هنا .

وقد وجدت في كتب الأصوليين خمسة أمثلة أخرى مثل مثال البصري هذا ، جعلها بعض الأصوليين من قياس العكس ، وهي في حقيقتها من قياس الطرد المساوي من حيث تصنيف نوع القياس فيها ، سواء قبلت عند الاستدلال بها في مواضعها أو ردت ؛ وما قيل في مثال البصري يقال فيها ، وهي :

المثال الثاني: [ الاستدلال على وجوب المهر للمفوِّضة (١١)]:

(لولم يجب المهرُ في النكاح الصحيح عند عدم اشتراطه ، لما وجب فيه عند اشتراطه ؛ كالزنا لم يجز وإن اشترط فيه المال لم يجز عند عدم الاشتراط ) (٢).

وبيان كونه من قياس الطرد المساوي لا من قياس العكس:

هو أن القائس ألحق ( نكاح المفوِّضة ) بـ ( نكاح المشترطة ) : في ( وجوب المهـ ر ) ؟ لأنه لا فارق بين النكاحين سوى اشتراط المهر في أحـدهما وعـدم اشـتراطه في الآخـر ، وهذا فارق لا تأثير له .

ثم إنَّ القائس بادر بذكر الدليل على أنَّ هذا الفارق لا أثر له ، فاستدلّ بـ (الزنا) ؛ إذ يستوي (الزنا الذي لا شرط فيه) مع (الزنا الذي شُرِط فيه مال) في (التحريم) ، واستواؤهما دليل على أنَّ (شرط المال) لا تأثير له .

<sup>(</sup>١) المفوِّضة : هي المرأة التي تأذن لوليها أن يزوجها دون مهر . ينظر : الإبهاج (٣/ ١٤٢٠ ) الحاشية (٣) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الإبهاج (٣/ ١٤٢٠، ١٤٢١)، ورفع الحاجب (٤/ ١٤٦).

المثال الثالث: [ الاستدلال على أن التيمم تلزم فيه النية ]:

( لو لم تجب النية في ( التيمم ) لما وجبت في ( الوضوء ) ؛ كطهارة الخبث : لما لم تجب النية فيه في ( الاستنجاء ) لم تجب في ( الاستجهار ) ) (١) .

وبيان كونه من قياس الطرد المساوي لا من قياس العكس: هو أن القائس ألحق (التيمم) بر (الوضوء) في (اشتراط النية)؛ لأنه لا فارق بينهما سوى كون الوضوء بمائع هو الماء، والتيمم بجامد هو التراب، وهذا فارق لا تأثير له.

ثم إن القائس بادر بذكر الدليل على أنَّ هذا الفارق لا أثر له ، فاستدل بـ (طهارة الخبث ) إذ يستوي فيه (الاستنجاء) مع (الاستجار) في (عدم اشتراط النية) ، واستواؤهما ، مع كون (الاستنجاء) بهائع هو الماء ، و(الاستجار) بجامد هو الحجر ونحوه ؛ دليلٌ على أن هذا الفارق لا تأثير له .

المثال الرابع: [ الاستدلال على أن أخمص قدمي الحرة عورة ]:

( لو لم يكن أخمص قدمي الحرة من العورة لما كان ظاهر قدميها من العورة ، كاليدين : لما لم يكن طاهرهما من العورة لم يكن باطنهما من العورة ) (٢) .

وبيان كونه من قياس الطرد المساوي لا من قياس العكس:

هو أنَّ القائس ألحق ( أخمص قدمي الحرة ) بـ ( ظاهر قدميها ) في ( كونه عـورة ) ؟ لأنه لا فارق بين هذين الجزئين منها سوى أن أحدهما ظاهر والآخر باطن ، وهذا فارق لا تأثير له .

<sup>(</sup>١) ينظر: المسودة (٢/ ٧٩٢)، وينظر التمهيد (٤/ ١١٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر : رفع الحاجب (٤/ ١٤٦).

ثم إنَّ القائس بادر بذكر الدليل على أن هذا الفارق لا أثر له، فاستدل بـ ( اليدين )؟ إذ يستوي ( باطن اليدين ) و ( ظاهرهما ) في كونهما ( غير عورة ) واستوائهما دليل على أن هذا الفرق لا أثر له .

المثال الخامس: [الاستدلال على جواز الاقتصار، بالمسح على الخفين، على أسفلها]:

(لو لم يكن الاقتصار بالمسح على أسفل الخف الصحيح جائزًا لما كان الاقتصار بالمسح على ظاهر الخف الصحيح جائزًا ؟ كالمسح على الخف الممزق: لما لم يكن المسح على ظاهره جائزًا ؟ كالمسح على أسفله جائزًا ) (١).

وبيان كونه من قياس الطرد المساوي لا من قياس العكس:

أن القائس ألحق (أسفل الخف الصحيح) بـ (ظاهره) في (جواز الاقتصار بالمسح عليه)، لأنه لا فارق بينهم سوى أن أحدهما أعلى، والآخر أسفل، وهذا فارق لا تـ أثير له.

ثم إن القائس بادر بذكر الدليل على أنَّ هذا الفارق لا أثر له ، فاستدلّ بـ ( المسح على الخف الممزق ) إذ يستوي ( المسح على ظاهره ) و ( المسح على أسفله ) في ( عدم الجواز ) ، واستواؤهما دليل على أنَّ هذا الفرق لا تأثير له .

المثال السادس: [ الاستدلال على أنَّ القاتل بكبير المُثَقَّل (٢) لا قصاص عليه]:

( لما لم يجب القصاص من القاتل بصغير المثقل لم يجب القصاص من القاتل بكبيره ؛ كالمُحَدَّد :

<sup>(</sup>١) ينظر في : البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٨).

<sup>(</sup>٢) هو كلُّ أداة ثقيلة غير محدَّدة ولم تصنع أصلًا للقتل والجرح بها ، كحجر الرَّحا مثلًا ، لو ألقاها على إنسان فقتله هل يجب قتله ؟ .

لما وجب القصاص من القاتل بكبيره وجب القصاص من القاتل بصغيره ) (١).

وبيان كونه من قياس الطرد المساوى لا من قياس العكس:

أنَّ القائس ألحق ( القاتل بكبير المُثقَّل ) بـ ( القاتل بصغير المثقَّل ) في ( عدم وجوب القصاص ) ؛ لأنه لا فارق بينهما سوى أن أحدهما كبير والآخر صغير ، وهـذا فـارق لا تأثير له .

ثم إن القائس بادر بذكر الدليل على أنَّ هذا الفارق لا أثر له ، فاستدلَّ بـ ( القاتل بالمُحَدَّد ) ، إذ يستوي ( القاتل بكبيره ) و ( القاتل بصغيره ) في ( وجوب القصاص ) ؛ واستواؤهما دليل على أن هذا الفرق لا تأثير له .

وقد ذكر الغزالي هذا المثال ، ونصَّ على أنه إنها أطلق عليه (قياس عكس) « بطريق التوهم » (٢) ، فكان بكلمتيه هاتين التي لم يزد عليها ، أول من نبه إلى هذا الخلل الحاصل في تصور (قياس العكس).

وخلاصة هذا التوهم في هذه الأمثلة الخمسة هو أن كل (مقيس) في كلِّ مثال منها (عند القائس المتوهم) له حالتان ، وكل (مقيس عليه) له حالتان ، والاتفاق حاصل على تعاكس حالة من هذا مع حالة من هذا في الحكم ، والقائس يريد إجراء هذا التعاكس في الحالتين المتبقيتين بإثبات عكس حكم معلومة الحكم منهم في مجهولة الحكم عنده .

وهذا الفهم لـ ( العكس ) على هذه الصورة لا يجوز أن يُبنَى عليه ؛ لأن التلازم غير متحقِّق بحيث يستدل على انعكاس الحكم الملزوم بانعكاس لازمه في محل النظر ؛ على الصورة التي رأيناها في القسم الأوَّل من الأمثلة .

-

 <sup>(</sup>۱) ينظر: المستصفى (٣/ ٧٣٠)، والإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٦٧)، وينظر أيضًا: التمهيد
 (٤/ ١١٣، ١١٣)، والمسودة (٢/ ٧٩٣).

<sup>(</sup>۲) المستصفى (۳/ ۷۳۰).

وبهذا تكتمل أمثلة القسم الثاني من الأمثلة المذكورة لـ (قياس العكس) في كتب أصول الفقه ، وقد تبيَّن أنها جميعًا من قياس الطرد ، وأنها جعلت من (قياس العكس) توهمًا ، وسوف نرى أثر هذا التوهم في مباحث قادمة ، بإذن الله .

### القسم الثالث:

القسم الثالث من أمثلة (قياس العكس) في كتب أصول الفقه، فيه ثلاثة أمثلة هذا بيانها:

### المثال الأول:

قال ابن السبكي وهو يمثِّل لـ ( قياس العكس ) بأمثلة من الفقه الشافعي :

« وقال الشافعي ، رضي الله عنه ، في زكاة الخُلْطَة : ولما لم أعلم مخالفًا إذا كان ثلاثة خلطاء ، لو كان لهم جميعًا مئة وعشرون شاة ، أخذت منهم واحدة ؛ فتصدقوا صدقة الواحد ، فنقصوا المساكين شاتين من مال الخلطاء الثلاثة ، الذين لو تفرَّق مالهُم كان فيه ثلاث شياه = لم يجز .

إلا أن يقولوا: لو كان أربعون بين ثلاثة كانت عليهم شاة ؛ لأنهم صدَّقوا الخلطاء صدقة الواحد  $^{(1)}$ .

ثم علَّق ابن السبكي على ذلك بقوله:

« فقاس وجوب واحدة من أربعين لثلاثة خلطاء على سقوط اثنتين في مئة وعشرين لثلاثة خلطاء »(٢).

<sup>(</sup>١) رفع الحاجب (٤/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٢) السابق (٤ / ١٤٧).

نقل هذا المثال الزركشي (1) ، عن ابن السبكي ، بتعليقه عليه ، ولم يتنبه أيُّ منها إلى أن هذا المثال ليس من قياس العكس في شيء ، وبيان ذلك أن الشافعي لم يقس وجوب شاة على سقوط شاتين ، كما ظنًا . فكل ما فعله هو أنه نصَّ على أنه لم يخالف أحد من العلماء في أنه لا يجوز الاحتيال على أنصبة الزكاة ، بحيث يخلط ثلاثة كلُّ منهم له أربعون شاة غنمهم ، شم يزكونها كلها بشاة واحدة ، زكاة مال الرجل الواحد ، في حين أنهم لو زكَّوها منفصلين لزكَّى كل منهم بشاة ؛ لأن ذلك نقص من أموال المساكين .

ثم أراد استغراق المسألة فنصَّ على أنه لو كان في هذه المسألة مخالف لما وجد لنفسه حجة إلا أن يقول:

(لو كان أربعون بين ثلاثة كانت عليهم شاة ؛ لأنهم صَدَّقوا الخلطاء صدقة الواحد).

والحق أنَّ هذا القياس الذي ساقه الشافعي على لسان هذا المخالف المفترض إنها هـو مـن قياس الطرد المساوي لا من قياس العكس ، وبيان ذلك :

أنَّ هذا القائس المفترض رأى أنه كما يجوز لثلاثة خلطاء ، غنم كل منهم لم تبلغ النصاب ، أن يخلطوها لتبلغه ثم يزكوها زكاة الواحد ، طلبًا للأجر ؛ كأن يكون لكل منهم خمس عشرة شاة فيخلطونها لتبلغ الأربعين ، وهو الحد الأدنى للنصاب ، ثم يزكونها بشاة كما لو أنَّ مالكها واحد = فإنه يجوز لثلاثة خلطاء ، غنم كل منهم بلغت حدَّ النصاب الأدنى ، أن يخلطوها ، ثم يزكوها حسب عددها مجتمعة كما لو أن مالكها واحد ، كأن يكون لكل منهم أربعون شاة ، فيخلطونها لتبلغ مئة وعشرين ، وهو دون الحدّ الأعلى لما يجب فيه شاة واحدة ، فيزكونها بشاة .

<sup>(</sup>١) في البحر المحيط (٥/٤٧).

وهذا كما ترى قياس طرد مساوٍ فقد ألحق القائس (ثلاثة خلطاء لهم جميعًا مئة وعشرون شاةً) بـ (ثلاثة خلطاء لهم جميعًا أربعون شاة) في (جواز الخلط في الزكاة)، ورأى أنه لا فارق بينها سوى أن ملك الواحد منهم لم يبلغ الحد الأدنى في حالةٍ، في حين بلغه في الأخرى: وأن هذا الفارق لا أثر له ؛ لأن المطلوب معرفة حكم (الخلط) وقد جاز في صورة فوجب أن يجوز في الصورة الأخرى.

ومن تأمَّل فهم ابن السبكي لهذا القياس ، الذي عبَّر عنه بقوله : « فقاس وجوب واحدة من أربعين لثلاثة خلطاء » :

وجد أنه قد أساء فيه مرتين ، هما :

ا. أنه أساء في تحليل هذا القياس فجعل (سقوط اثنتين في مئة وعشرين لثلاثة خلطاء)
 مقيسًا عليه مع أنه هو موضع الخلاف ، وجعل (وجوب واحدة من أربعين لثلاثة خلطاء)
 مقيسًا .

وهذا تعبيرٌ خاطئ ، وكان عليه أن يعبر عن فهمه هذا فيقول:

( قاس الخلط المؤدِّي إلى سقوط شاتين من الزكاة على الخلط المؤدي إلى زيادة شاة في الزكاة ) ؛ فهذا بيان إساءته في العبارة عن فهمه .

٢. أنَّ هذا الفهم الذي أساء العبارة عنه أوقعه في الإساءة في تصنيف هذا القياس حين جعله من قياس العكس، مع أنه قياس مساواة كما سبق بيانه.

المثال الثاني:

قال ابن السبكي، أيضًا، وهو يمثِّل لـ ( قياس العكس ) بأمثلة من الفقه الشافعي :

« وقال القاضي أبو الطيب في ( تعليقه ) في تعليل أن الصبح لا يقصر : ( شفع ، فلا يصير

وترًا، كما أنَّ الوتر لا يصير شفعًا)، يعنى: صلاة المغرب »(١).

والحقُّ أنَّ هذا المثال ، كسابقه ، من قياس الطرد المساوي ، فأبو الطيب الطبري إنها ألحق (الفجر) بـ (المغرب) في (علة منع القصر) ، فكما أن المغرب لا يقصر ؛ لأنه لو قصر لتغير عدد ركعاته من صنف إلى صنف ، فكذلك الفجر لا يقصر لأنه لو قصر لتغير عدد ركعاته من صنف إلى صنف .

وبقليل من التأمل يدرك الناظر أن ابن السبكي قد اغتر في هذين المثالين بتعاكس المقيس عليه في وصفين من أوصافها ، حين وجد في المثال الأول أنَّ في المقيس نقصًا ، وفي المقيس عليه زيادةً ، وحين وجد في المثال الثاني أن في المقيس انتقالًا من شفع إلى وتر ، وفي المقيس عليه انتقالًا من وتر إلى شفع ؛ فقاده هذا الغرر إلى إلحاق هذين المثالين بقياس العكس ، وهما أبعد ما يكونان عنه ؛ ف(قياس العكس) يكون فيه حكمان متعاكسان لوجود لازمين متعاكسين ، وهذا ما لا وجود له هنا لأن الحكم في المقيس والمقيس عليه واحد ، وهو (جواز الخلط) في المثال الأول ، و (امتناع القصر) في المثال الثاني ، فدلّ على أن هذا من قياس المساواة لا من قياس العكس .

#### المثال الثالث:

مثَّل الأصفهاني لـ (قياس العكس) بالمثال التالي:

( لو لم تجب الزكاة في مال الصبي لما وجبت على البالغ ، قياسًا على الوجوب على الصبي ، واللازم منتف إجماعًا فينتفي الملزوم ) (٢) .

وهذا ليس من قياس العكس في شيء ؛ وقد وقع الأصفهاني تحت سطوة نظمه هو لحجته ،

<sup>(</sup>١) رفع الحاجب (٤/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر : البحر المحيط (٥/٤٦).

فحسبها من قياس العكس توهمًا، وبيان ذلك: أن وجوب الزكاة في مال البالغ، مع تحقق شروطها، متفق عليه، والمراد معرفة حكمه هو (مال الصبي) هل تجب فيه الزكاة؟، ومراد هذا القائس أن يلحق (مال الصبي) بـ (مال البالغ) في (وجوب الزكاة)، وهـ ذا تـ لازم في جانب الثبوت، فكان النظم الصحيح أن يقول:

( لما وجبت الزكاة في مال البالغ وجبت في مال الصبي ) ، كم فعل البيضاوي في منهاجه (۱) .

ولو فعل الأصفهاني ذلك لتبين له أنه من قياس الطرد المساوي ، وقد نصَّ شرَّاح المنهاج على ذلك : ففسر وا نظم البيضاوي هذا ، بنحو قول الأسنوي : « تجب الزكاة على الصبي قياسًا على البالغ بجامع ملك النصاب أو دفع حاجة الفقير »(٢).

وهذا قياس طرد مساوٍ كها ترى.

ومع أنَّ أمثلة هذا القسم كأمثلة القسم الثاني في كونها ليست من قياس العكس، بل هي من قياس الطرد المساوي، فقد فصلتها في قسم مستقل ؛ لأن بينها وبين أمثلة القسم السابق فرقًا كبيرًا.

## وبيان ذلك:

أن الأمثلة الستة في القسم السابق أكثر إبهامًا وغموضًا ، لأن التقابل في كل منها حاصل بين معلومين ، لكل معلوم منهم حالتان ، فتكون المقابلة بين أربعة أشياء:

(۲) نهاية السول (٤/ ٣٤١)، وينظر: شرح المنهاج (٢/ ٧٤٧، ٧٤٧)، والإبهاج (٣/ ١٧٠١، ١٧٠١).

<sup>(</sup>١) ينظر في : شرح المنهاج (٢/ ٧٤٧).

```
 ففي المثال الأول:
```

(الاعتكاف مع الصوم) وله حالتان: بنذر(أ)، وبغير نذر(ب).

يقابل:

(الاعتكاف مع الصلاة) وله حالتان: بنذر (جـ) ، وبغير نذر (د).

# وفي المثال الثاني:

(النكاح الصحيح) وله حالتان: شرط المهر (أ) ، وعدم شرط المهر (ب).

يقابل:

(الزنا) وله حالتان: شرط المال (جـ) ، وعدم شرط المال (د).

## - وفي المثال الثالث:

(رفع الحدث) وله حالتان: الوضوء (أ) ، والتيمم (ب).

يقابل:

(طهارة الخبث) ولها حالتان: الاستنجاء (ج)، والاستجهار (ب).

## - وفي المثال الرابع :

(قدما الحرة) ولها جانبان: ظاهر (أ)، وباطن (ب).

يقابل:

(يدا الحرة) ولها جانبان: ظاهر (جـ) ، وباطن (د).

# وفي المثال الخامس :

( الخف الصحيح ) وله جانبان : أعلى (أ) ، وأسفل (ب) .

#### يقابل:

(الخف الممزق) وله جانبان: أعلى (ج)، وأسفل (د).

### وفي المثال السادس:

( القاتل بالمثقَّل ) وله حالتان : مثقَّل صغير (أ) ، ومثقَّل كبير (ب) .

### يقابل:

( القاتل بالمحدّد ) وله حالتان : محدَّد صغير (ج) ، ومحدّد كبير (د) .

## وفي جميع هذه المتقابلات تجد ما يلي :

١ - أن الحالة (ج) والحالة (د) في كل مثال لها الحكم نفسه بالاتفاق بين الخصمين.

٢- أن الحالة (أ) حكمها عكس حكم حالة (جـ) التي تقابلها ، بالاتفاق بين الخصمين .

٣- أن الحالة (ب) هي موطن الخلاف.

٤ – أن القائس يريد أن يجعل حكم الحالة (ب) عكس حكم الحالة (د) التي تقابلها ، كما أن حكم (أ) عكس حكم (ج) .

وإذا استعرضنا مثالًا صحيحًا لـ (قياس العكس) ، كأمثلة القسم الأول ، وجدنا فيه مثل هذا التربيع ، لوجود (حكم) و (لازم) ، ونقيض هذا الحكم وذلك اللازم، كما في المثال التالي:

| (ب)            |           | (أ)             |
|----------------|-----------|-----------------|
| ( وجوب السفح ) | من لوازمه | ( الدم النجس )  |
| ( - ب )        |           | (1-)            |
| ( عدم السفح )  | من لوازمه | ( الدم الطاهر ) |

فكل حيوان وجب سفح دمه فدمه نجس ، وكل حيوان لم يجب سفح دمه فدمه طاهر .

فقد اغترَّ القائس في هذه الأمثلة بالتربيع الذي فيها ، مع وجود تعاكس الحالتين (أ) و (ج) في الحكم ، فظن هذه الأمثلة من قياس العكس ، وغفل عن تحقيق معنى التلازم ، لأن لازم الحكم « هو مالا يثبت الحكم مع عدمه » (١) ، وعلى هذا :

- فإنه ليس بين الحالتين (أ) و (ب) في الأمثلة الستة تـ الازم، و لا بـين الحـالتين (جـ) و (د) أيضًا؛ لأن حكم (الاعتكاف مع عدم نذر الصلاة) ليس الازمًا لحكم (الاعتكاف مع نذر الصلاة) بل هو مساوله في الحكم، و لا يلزم من تساوي (جـ) و (د) في الحكم أن يتسـاوى (أ) و (ب) في حكمها أيضًا.

- في حين أن (ب) في مثال العكس لازم لـ (أ) لا يتم مع عدمه ؛ لأنه يستحيل الحكم بنجاسة دم شيء من الأنعام ثم لا يجب سفح دمه قبل أكله ، كما أنَّ ( -ب ) من لوازم ( -أ ) ؛ لأنه يستحيل الحكم بطهارة دم شيء مما يؤكل ثم لا يجوز أكله بدمه .

فهذا وجه الإبهام والغموض في أمثلة القسم السابق فأما الأمثلة الثلاثة في هذا القسم فلما الأمثلة الثلاثة في هذا القائس فالحق أن الفرق بينها وبين قياس العكس كبير، لأنه ليس فيها أحكام متعاكسه، ومراد القائس فيها جميعًا جعل حكم الحالتين حكمًا واحدًا:

- فيجعل حكم ( الخلط المؤدي إلى نقص ) كحكم ( الخلط المؤدي إلى زيادة ) .
  - ويجعل حكم (قصر صلاة الفجر) كحكم (قصر صلاة المغرب).
    - ويجعل حكم ( زكاة مال الصبي ) كحكم ( زكاة مال البالغ ) .

<sup>(</sup>١) الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٣٩.

وكون هذه الأمثلة من قياس الطرد المساوي واضح جدًّا ، وإنها اغتر من اغتر فجعلها من قياس العكس ؛ لأنه وجد في المثال الأول (نقص) و (زيادة) ، وفي الثاني (شفع) و (وتر) ، وفي الثالث (عدم بلوغ) و (بلوغ) فأسرع إلى جعل القياس قياس عكس ؛ لما ظهر له من تعاكس هذه الصفات ، وغفل عن أنَّ الحكم المطلوب هو طرد الحكم في كل اثنين لا عكسه .

وإنها كانت جميع أمثلة (قياس العكس) المتوهمة في حقيقتها من (قياس الطرد المساوي) دون غيره ؟ لأن القائس يخلط بين (التساوي) بين (المقيس) و(المقيس عليه) في الحكم، وبين التلازم بين (الحكم) و(الازمه): كعلته أو شرطه أو سببه أو الحكمه منه أو محله .... مما الايتم الحكم عند عدمه.

هذا زيادة على ما بينته من أن بعض الأصوليين أتى إلى معلومين متساويين في الحكم وجوبًا ، فَعَدَل في نظم قياس أحدهما على الآخر عن أن يقول:

( لما وجب (أ) وجب (ب) ) إلى قوله ( لو لم يجب (ب) لما وجب (أ) ) ، ثم ينص على أن اللازم وهو قوله : ( ما وجب (أ) ) ، منتفٍّ لأن (أ) واجب ، ثم يستدل بذلك على انتفاء الملزوم (ب) .

فيقع تحت تأثير نظمه الفاسد للحجة ؛ لأنه يجعل اللازم ملزومًا ، والملزوم لازمًا ، وينفي الحكم ؛ فيظن أن ذلك (قياس عكس) ، وما هو بقياس عكس ، بل هو قياس طرد مساوٍ من أي الجهات قصدته .

### القسم الرابع:

القسم الرابع من أمثلة (قياس العكس) في كتب أصول الفقه ، مثال واحد ، وهو من الأمثلة التي مثَّل بها ابن السبكي على (قياس العكس) من الفقه الشافعي ، قال :

« ومثل قول الشافعي لمحمد بن الحسن في مناظرات جرت بينهما:

وقد قال محمد:

( لا قَوَد (١١) على من شارك الصبي [ في القتل العمد ] ؛ لأنه شارك من لا يجري عليه القلم ) :

فقال الشافعي:

( يلزمك إيجاب القَوَد على من شارك الأب [ في قتل ولده ] ؛ لأنه شارك من يجري عليه القلم ) »(٢) .

جعل ابن السبكي هذا القول من الشافعي من (قياس العكس)، وتابعه على ذلك الزركشي (٣).

والحق أنَّ هذا الجواب من الشافعي ليس من قياس العكس في شيء ، بل هو إما كسر وإما نقض من الشافعي لعلة محمد بن الحسن الشيباني ، صاحب أبي حنيفة .

# وحتى يتضح الأمر سأورد السياق الذي قال فيه الشافعي نقضه هذا:

- اختلف الرجلان في مسألة (لو اشترك اثنان بالغان في قتل مكافئ لهما عمدًا، ثم عفى ولي الدم عن أحدهما، فهل يجب القصاص على الآخر أو لا؟):

- فذهب محمد بن الحسن إلى أنَّ القصاص في حقه واجب ؛ لأنَّ ولي الـدَّم لم يعـفُ عنه .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) القَوَدَ: القصاص.

<sup>(</sup>٢) رفع الحاجب (٤/ ١٤٦).

<sup>(\*)</sup> البحر المحيط في أصول الفقه ( ٥ / ٤٧ ) .

- فكسر الشافعي حكمه هذا بمسألة من المذهب الحنفي نفسه ، فقال:

وإذا كنت أوجبت القصاص على المشارك هنا؛ لأنَّ ولي الدم لم يعف عنه، فلهاذا أسقطت القصاص عن البالغ إذا شارك صبيًّا في قتل مكافئ عمدًا، مع أنه لا فرق بين المسألتين؛ فالمشارك في الأولى شارك من سقط عنه القصاص لعفو ولي الدم عنه، والمشارك في الثانية شارك من سقط القصاص عنه لصغر سنه ؟!.

- فأراد محمد بن الحسن أن يفرِّق بين هاتين المسألتين اللتين ذهب الشافعي إلى أنه ليس بينها فرق ، فقال :

( الفرق بين المسألتين : هو أن المشارك في المسألة الأولى شارك من يجري عليه القلم في حين أنَّ المشارك في الثانية شارك من لا يجري عليه القلم ) .

وهذا يعني أنَّ محمد بن الحسن إنها حكم بسقوط القصاص عن من شارك صبيًّا في القتل عمدًا ؟ لأنه شارك من لا يجري عليه القلم .

- فنقض الشافعي هذا الفرق بمسألة ثالثة على المذهب الحنفي أيضًا ، فقال :

(إذا كان هذا الفرق معتبرًا عندك، فيلزمك أنْ توجب القِصَاص على من شارك أبًا في قتل ابنه ؛ لأنه شارك من يجري عليه القلم، فيجب أن يكون حكمه عندك كحكم المشارك في المسألة الأولى ؛ لأنه لا فارق بين المسألتين بحال ؛ فالمشارك في المسألة الأولى شارك: بالغًا يجري عليه القلم، سقط عنه القصاص بعفو ولي الدم عنه ، والمشارك في هذه المسألة شارك: بالغًا يجري عليه القلم، سقط عنه القلم، سقط عنه القصاص بكونه أبًا للمقتول (١) ؟!.

<sup>(</sup>١) أورد الزركشي هذه المناظرة نقلًا عن أبي حامد المروزي ، بعبارة مقتضبة جدًّا في ستة أسطر ، تأملتها وأعدت صياغتها في عبارة واضحة حتى تفهم . ينظر : البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٨) .

والحق أنَّ الشافعي في جوابه الأخير هذا كان في غاية الذكاء والفطنة ، وهذا غير مستغرب من مثله ، فقد سَدَّ به كلَّ متنفس لمحمد بن الحسن ، وألجأه إلى ما لا مفرَّ له منه .

وهذا الجواب الأخير هو الذي جعله ابن السبكي من قياس العكس ، وخطَّأته أنا في ذلك .

وحتى يتصوَّر تصنيفي لهذا الجواب أذكِّرك بأن في هذه المناظرة ثلاث مسائل ، هي:

الأولى: حكم مشاركٍ في قتل عمدٍ عَفَا ولي الدم عن شريكه فيه فقط.

الثانية : حكم مشارِكٍ في قتل عمدٍ شريكُه فيه صبي .

الثالثة: حكم مشارِكٍ في قتل عمدٍ شريكُه فيه أبو المقتول.

والحقُّ هو أن إيراد الشافعي للمسألة الثالثة يحتمل وجهين لا ثالث لهما ؛ هما :

١. أن يكون كسرًا آخر للمسألة الأولى:

وبيان ذلك: أن محمد بن الحسن لما حكم في المسألة الأولى بوجوب القصاص على من شارك معفوًا عنه في قتلٍ عمد، كسر الشافعي حكم محمد بن الحسن هذا بحكم محمد نفسه بسقوط القصاص عمَّن شارك صبيًّا في قتل عمد، فقد اختلف حكمه في المسألتين مع أنه لا فرق بينها.

فلما ادَّعى محمد بن الحسن وجود فارق مؤثر بينهما هو كون المشارَك في الأولى مكلفًا يجري عليه القلم في حين أن المشارَك في الثانية صبي لا يجري عليه القلم = أورد الشافعي كسرًا آخر للمسألة الأولى سالمًا من الفرق الذي ادَّعاه الشيباني بينها وبين المسألة الثانية .

فكأن الشافعي لما رأى الشيباني يتحجَّج بالفارق حين أورد كسرـه الأوَّل ، أضرب عنه وأتى بكسر آخر لا يتحقق ذلك الفرق فيه ، فكان الكسر الثاني أقوى وأحكم وأقطع للحجة .

### ٢. أن يكون نقضًا للمسألة الأولى والثانية:

وبيان ذلك: أن الشيباني حين أراد أن يفرِّق بين المسألة الأولى والثانية، حتى يسوغ اختلاف حكمه فيهما، فرَّق بينهما بأنَّ المشارَك في الأولى مكلف يجري عليه القلم؛ ولذلك حكم بوجوب القصاص على شريكه، في حين أنَّ المشارَك في الثانية صبي لا يجري عليه القلم؛ ولذلك حكم بسقوط القصاص عن شريكه.

فأورد الشافعي المسألة الثالثة نقضًا لهاتين المسألتين معًا ؛ وبيان ذلك ما يأتي:

أ. أن الشيباني حكم في المسألة الأولى بـ ( وجوب القصاص ) وعلل ذلك بـ ( كون المشارَك مكلَّفًا ) ، وهذه العلة موجودة في المسألة الثالثة ، ومع ذلك لم يحكم الشيباني بـ ( وجوب القصاص ) مع وجودها ، وهذا يعني وجود العلة وتخلُّف الحكم ، وهذا نقض للعلة مفسد لها .

ب. أنَّ الشيباني حكم في المسألة الثانية بـ (سقوط القصاص) ، وعلل ذلك بـ (كون المشارَك غير مكلَّف) ؛ وهذا الحكم (الذي هو سقوط القصاص) موجود في المسألة الثالثة مع أنَّ هذه العلة غير موجودة ، وهذا يعني وجود الحكم وتخلُّف العلة وهذا نقض للعلة مفسد لها .

وقد نقل الزركشي جعلَ جواب الشافعي هذا من باب ( النقض ) لا من ( قياس العكس ) عن الشيخ أبي على بن أبي هريرة من أئمة الشافعية (١) .

<sup>(</sup>١) ينظر : البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٧).

واعلم أن مراد الشافعي من هذه الإيرادات هو أن يكشف عن تساوي هذه المسائل الثلاث ؛ إذ إنَّ المشارِك في قتل العمد في كلِّ منها شارك من أُسْقِطَ عنه القصاص ؛ إذ لا فرق بينها سوى أنَّ سبب سقوط القصاص في الأولى هو غفو الولي ، وفي الثانية صغر السن ، وفي الثالثة الأبوَّة ، وهذا فرق يجب ألا يكون له أثر في الحكم .

وبناء على هذا التساوي بين المسائل الثلاث فإن الشافعي أنكر على الشيباني اختلاف حكمه فيها ؛ إذ إنَّ تساويها في الصفة يقتضي تساويها في الحكم .

وبهذا يثبت أنَّ هذا المثال ليس من قياس العكس، وأنَّ ابن السبكي لما رأى في إحدى السئالتين (مشاركة لمن يجري عليه) سارع إلى جعل السئالتين (مشاركة لمن يجري عليه) سارع إلى جعل جواب الشافعي من (قياس العكس)، وهذا وهم منه، لأن الفرق بين (قياس العكس)، وبين (النقض والكسر) كبير، وبيان ذلك هو:

- أن حكم (المقيس) في (قياس العكس) هو عكس حكم (المقيس عليه)، و (علته) عكس (علته)، و (علته) عكس (علته)، فلا بُدَّ من تعاكس الحكمين لتعاكس العلتين.

- أمَّا في الكسر فإنَّ الحكم في ( المسألة الكاسرة ) هو عكس حكم ( المسألة المكسورة ) في حين أنَّ ( العلة ) التي تعلَّق بها الحكم في ( المسألة المكسورة ) يوجد علة شبيهة بها في ( المسألة الكاسرة ) والفرق بين العلتين لا تأثير له في الحكم .

وبهذا يتضح أنَّ التعاكس في الكسر واقعٌ بين الحكمين دون العلتين.

- وأما النقض فإن له هنا حالتين ، هما :

أ. أن يتعاكس حكم ( المسألة الناقضة ) وحكم ( المسألة المنقوضة ) مع اتحاد العلة فيها .

ب. أو أن تتعاكس علة ( المسألة الناقضة ) وعلة ( المسألة المنقوضة ) مع اتحاد الحكم فيهما .

فالتعاكس في (قياس العكس) إذن واقع بين الحكمين وبين العلتين ، لابد من ذلك ، في حين أن التعاكس في (الكسر والنقض) يكون في أحد الجانبين دون الآخر. فهذا تحرير الفرق بينها.

#### وبعد

فنخلص من هذا كله إلى أن صورة قياس العكس في أذهان الأصوليين لم تكن واحدة ، وأنَّ هذه الصورة وإن بدت واحدة من خلال تعريفهم الاصطلاحي لـ (قياس العكس) بشكل عام ؟ فإنها من خلال أمثلتهم مختلفة ، فقد تبين أنَّ بعض الأصوليين قد فهم قياس العكس فهمًا سطحيًّا فمثل له بها ليس منه .

ولاشكَّ أنَّ ( الأمثلة ) أدقّ من ( التعريف الاصطلاحي ) في كشف عمق تصوّر المسئل واستيعابها ، بل إن المثال يكشف حقيقة تصور الممثّل للتعريف الاصطلاحي نفسه.

# ثالثًا: حجيَّة قياس العكس:

اختلف الأصوليون في حجية قياس العكس على قولين ، هذا بيانها:

### القول الأول:

أنَّ الاحتجاج به صحيح ، وأنه طريق لإثبات الأحكام ، وقد صرَّح بهذا الحكم واختاره مجموعة من كبار العلماء ، كأبي الحسن الماوردي<sup>(۱)</sup> ، والقاضي أبي يعلى الحنبلي<sup>(۲)</sup> ، وأبي إسحاق

(٢) ينظر: العدة في أصول الفقه (٤/ ١٤١٤).

<sup>(</sup>١) ينظر : الحاوي الكبير ( ٥ / ١٧٧ ) .

الشيرازي<sup>(۱)</sup>، وأبي الوليد الباجي<sup>(۲)</sup>، وابن عقيل الحنبلي<sup>(۳)</sup>، والإمام النووي<sup>(۱)</sup>، وبدر الدين الزركشي أبي ونسبه أبو إسحاق الشيرازي وبدر الدين الزركشي إلى بعض الشافعية (۱)، وذكر ابن تيمية أن هذا المذهب قول المالكية، وأنه المشهور عن الشافعية والحنفية (۱)، في حين نسبه أبو الحسن المرداوي، وابن النجار، الحنبليان إلى الجمهور (۸).

وقد استدلَّ هؤلاء على حجيته بأدلة متعددة (٩)؛ يهمني منها ثلاثة أدلة ، هي:

١. أنَّ الله ( تعالى ) استدلَّ به في كتابه :

قال القاضي أبو الطيب الطبري عن (قياس العكس): «وهو من محاسن الشرع، وقد ورد به القرآن في إثبات الربوبية والوحدانية ، قال الله تعالى ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمَهُ إِلَّا اللهُ لَعَالَى ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمُهُ إِلَّا اللهُ لَعَالَى ﴿ وَقَلَ اللهُ لَعَالَى ﴿ وَقَلَ كَانَ فِيهِمَا عَالِمُهُ إِللَّهِ لَوَجَدُوا اللهُ لَقَالَ اللهُ لَعَلَا اللهُ لَعَلَا اللهُ لَقَالَ اللهُ لَوْجَدُوا اللهُ اللهُ لَقَالَ اللهُ الله

(١) ينظر: اللمع في أصول الفقه ص ٢١١، وشرح اللمع (٢/ ٨١٩)، والملخص في الجدل (١/ ٩١).

(٣) ينظر: كتاب الجدل ص ٣٠٣.

(٤) ينظر : شرح النووي على صحيح مسلم (٧/ ٩٣، ٩٢).

(٥) ينظر : البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٦).

(٦) ينظر : اللمع في أصول الفقه ص ٢١١ ، والبحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٦).

(٧) ينظر: المسودة (٢/ ٧٩٢).

(A) ينظر : التحبير شرح التحرير ( V / V ) ، وشرح الكوكب المنير ( V / V ) .

(٩) ينظر: ما لم يذكر من هذه الأدلة في: العدة في أصول الفقه (٤/ ١٤١٥، ١٤١٥)، واللمع في أصول أصول الفقه ص ٢٠١، وشرحه (٢/ ٨٢٠)، وإحكام الفصول ص ٣٧٣، والاعتصام ص ٢٠٠، والبحر المحيط (٥/ ٤٦)، والتحبير شرح التحرير (٧/ ٣١٢٩)، وشرح الكوكب المنير (٤/ ٩)

•

<sup>(</sup>٢) ينظر : إحكام الفصول ص ٦٧٣ .

فِيهِ ٱخْنِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢] (١).

فاستدل بالآية الأولى بأنَّ من لوازم (تعدد الآلهة) في السموات والأرض: (فسادهما)، وهذا اللازم مُنتَفِ بها يشاهد من انتظامهما البديع، فدلَّ على انتفاء تعدد الآلهة، فثبت أنه لا إله فيهما إلا إله واحد هو الله تعالى.

واستدل في الآية الثانية بأن من لوازم (كون القرآن من عند غير الله): (وجود اختلاف كثير فيه) وهذا اللازم منتف بها أُجمع عليه من إعجاز كتاب الله فلا اختلاف فيه لا قليل ولا كثير، فدلَّ على أنه من عند الله تعالى.

# ٢. أنَّ الرسول ﷺ استدل به:

فعن أبي ذر رضي الله عنه ، أن ناسًا من أصحاب النبي ، قالوا له : يا رسول الله ، ذهب أهل الدثور بالأجور ، يصلون كما نصلي ، ويصومون كما نصوم ، ويتصدقون بفضول أموالهم .

فقال: (أوليس قد جعل الله لكم ما تصدقون: إنَّ بكل تسبيحة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وكل تجليلة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، وفي بُضْع أحدكم صدقة).

فقالوا: يا رسول الله ، أيأتي أحدُنا شهوته ويكون له أجر؟

فقال : (أرأيتم لو وضعها في حرام ، أكان عليه فيها وزر ؟! فكذلك إذا وضعها في

<sup>(</sup>۱) شرح اللمع (۲/ ۸۲۰)، وينظر أيضًا: البحر المحيط (٥/ ٤٦، ٤٧)، والتحبير شرح التحريس (١٢ مرح التحريس (١٢٥ - ١١٥). وشرح الكوكب المنير (٤/ ٩)، والقياس في القرآن الكريم ص ١٢٢ – ١١٥.

حلال كان له أجر ) ( رواه مسلم ) <sup>(۱)</sup>.

فقد بيّن الرسول ﷺ أنَّ علَّة الحكم بالوزر على من وطئ الأجنبية هي ( وضعه شهوته في حرام ) ، وهذه العلة منتفية في من وطئ الزوجة ، لوجود نقيضها وهو ( وضع الشهوة في حلال ) ، فاستحق بذلك عكس حكم الوزر ، فحكم له بالأجر .

فقد استدل روطئ الأجر لمن وطئ الزوجة ، بقياسه على من وطئ الأجنبية ، والحكم له بعكس حكمه ، لوجود نقيض علته فيه (٢).

٣. أنَّ الصحابة رضي الله عنهم أجمعوا على الاستدلال به (٣):

قال ابن النجار الحنبلي: « في الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه ، أن النبي على قال: ( من مات يشر ك بالله شيئًا دخل النار ) ....

وقلت أنا: ومن مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة (٤).

<sup>(</sup>١) وهو الحديث رقم ( ١٠٠٦ ) ، في كتاب الزكاة ، باب : بيان أنَّ اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف ، ( ٢ / ٦٩٧ ) .

<sup>(</sup>۲) ينظر في ذلك : مثلًا : أصول السرخسي (۲/ ۹۳) ، وشرح النووي على صحيح مسلم (۷/ ۹۲ ، ۹۳) ، وغلم الجذل في علم الجدل ص ۲۲۹ ، والبحر المحيط (٥/ ٤٦) ، وتشنيف المسامع (٣/ ٣٤١) ، وإعلام الموقعين (١/ ١٨٧) ، وغاية الوصول ص ١٤٨ ، ونشر البنود (٢/ ٣٤١) ..... وغيرها .

<sup>(</sup>٣) ينظر : قياس العكس حقيقته وحكمه ص ٤٤٢ ، ٤٤٣ .

<sup>(</sup>٤) شرح الكوكب المنير (٤/ ١٠)، وينظر أيضًا: التحبير شرح التحرير (٧/ ٣١٣٠، ٣١٣١)، والاستدلال عند الأصوليين للكفراوي ص ٤٩٢.

فابن مسعود رضي الله عنه لما رأى الرسول على الشرك بعل علة ( دخول النار ) : ( الموت على الشرك بالله ) ؛ حكم بـ ( دخول الجنة ) ، وهو نقيض ( دخول النار ) ، لمن وجد فيه نقيض ( الموت على الشرك ) وهو : ( الموت على توحيد الله ) .

### القول الثاني:

أن الاحتجاج بقياس العكس غير صحيح (١) ، ولا يجوز إثبات الأحكام به (٢) ، وأنه فاسد ، وليس بحجة (٣) ، ولا دليل (١) .

صَرَّح بهذا القول إمام الحرمين الجويني الشافعي (٥) ، ونسبه الزركشي وغيره إلى أبي حامد المروروذي الشافعي (٦) ، ونقل ابن تيمية نسبته إلى أبي بكر الباقلاني المالكي (٧) ، في حين نسبه بعض الأصوليين إلى (بعض الشافيعة) هكذا دون

(١) ينظر : العدة في أصول الفقه (٤ / ١٤١٤ ) ، واللمع في أصول الفقه ص ٢١١ .

(٢) ينظر : شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨٢٠).

(٣) ينظر : الكافية في الجدل ص ٢٢٥ .

(٤) ينظر : شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨٢٠).

(٥) ينظر : الكافية في الجدل ص ٢٢٥ .

(٦) ينظر : والبحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٨) ، والتحبير شرح التحرير (٧/ ٣١٢٨) ، وشرح الكوكب المنير (٤/ ٨) .

(٧) ينظر: المسودة (٢/ ٧٩٢).

تحديد (١).

قال د. سعد الشثري : « ولم أجد لأصحاب هذا القول دليلًا يعتمدون عليه  $^{(7)}$  ، ثم رجَّح القول الأول .

هذا ما ذكره الأصوليون في وصف الخلاف في حجيَّة (قياس العكس)، ولكن الذي استوقفني طويلًا في هذا الخلاف، ودعاني إلى مراجعة دقيقة له، أمران، هما:

1. كيف يجوز على هؤلاء الأئمة الثلاثة: إمام الحرمين الجويني، وأبي حامد المروروذي، من الشافعية؛ والباقلاني من المالكية، الحكم بالفساد على قياس احتج الله به في كتابه، واحتج به الرسول ، وانعقد إجماع الصحابة على صحة الاحتجاج به ؟!

٢. كيف خالف هؤ لاء الأئمة إجماع الجمهور على حجية (قياس العكس)، ثم لا يكون لهم دليلٌ أو أكثر يستندون إليه في هذه المخالفة ؟! .

لأجل هذين الأمرين الجوهريين قمت بمراجعة الخلاف في هذه المسألة مرارًا ؟ فهديت ، بحمد الله ، إلى ما لم أره عند أحد من قبل ؟ من كشف سبب هذا الخلاف الذي ردَّده كل من ذكر قياس العكس من القدامي والمحدثين دون تمحيص ولا تحقيق ؟ فقد تبين لي أن الفريقين المختلفين في حجيَّة قياس العكس لم يقعا على محل واحد ، وأن (قياس العكس) الذي حكم هؤلاء الأئمة الثلاثة بأنه فاسد ، غير صحيح ، وليس بدليل ولا حجة = تبيَّن أنه غير

<sup>(</sup>۱) ينظر: العدة في أصول الفقه (٤ / ١٤١٤) ، واللمع في أصول الفقه ص ٢١١، وشرحه (٢/٠٨٠)، والملخص في الجدل (١/ ٩١) ، والكافية في الجدل ص ٢٢٥ ، وكتاب الجدل ص ٣٠٤ ، والبحر المحيط (٥/ ٤٦).

<sup>(</sup>٢) قياس العكس حقيقته وحكمه ص ٤٤٣ .

(قياس العكس) الذي ذهب الجمهور إلى حجيته وصحة إثبات الأحكام به ، وأن كل فريق حكم على قياس العكس بناء على تصوره له .

# وبيان ذلك :

أني كنت قد خلصت بعد فرزي لأمثلة (قياس العكس) وتفحُّصها، إلى أن بعض الأصوليين قد تعجَّل في تصوِّر (قياس العكس)، فخلط بينه وبين قياس المساواة، وقد بينت الشبهة التي دخلت عليهم في ذلك فيها مضى.

ولأن (الحكم على الشيء فرع عن تصوره) فقد تَبَيَّنَ لي أن الجمهور حين حكم بحجية (قياس العكس) قد قصد (قياس العكس) الذي يُمثله القسم الأول من الأمثلة السابقة، وهو (قياس عكس) صحيح؛ ولذلك استدلوا على حجيته بها ورد في القرآن الكريم والسنة النبوية وقول ابن مسعود؛ و (قياس العكس) في هذه الأدلة الثلاثة هو عين (قياس العكس) في أمثلة القسم الأول: إثبات نقيض حكم (المقيس عليه) لـ (المقيس)؛ لأنها متناقضان في لازم الحكم.

في حين أن الأئمة الثلاثة الذين ذهبوا إلى أن (قياس العكس) فاسد، غير صحيح، وليس بدليل ولا حجة، إنها قصدوا (قياس العكس) المتوهم الذي يمثله القسم الثاني من الأمثلة السابقة، يدل على ذلك أن هؤلاء الأئمة الثلاثة جاء حكمهم بهذا الحكم على (قياس العكس) مرتبطًا بمثال من هذه الأمثلة المتوهمة، وهذا بيان ذلك:

# إمام الحرمين الجويني:

تصوَّر إمام الحرمين (قياس العكس) تصوُّرًا مضطربًا ، ولذلك حكم عليه بالفساد ، فقد قال عنه :

« ومنهم من لم يرَه حجة ، وهم أصحاب الشافعي ( رضي الله عنه ) ، وحقيقته

إيجاب ضد حكم الطرد به .

مثل: قولهم ( لو صحَّ الاعتكاف بغير الصوم لما صار بالنذر صفة فيه ، كالصلاة: لم صحَّ بغير الصوم لم يصر بالنذر صفة فيها ) .

وهذا تعليل علة للنفي وقصده الإثبات ، وهو إيجاب الصوم في الاعتكاف ، غير أنه استشهد بالصلاة على النفي ، ليجعله حجة في إيجاب الصوم ؛ وإن كانت الصلاة على مضادة الاعتكاف في هذا الحكم »(١) .

هذا المثال لـ (قياس العكس) سبق أن ذكرت أنَّ أبا الحسين البصري هو الذي مثَّل به له ، وذكرت تحليله لـ ه ، وأنه جعل (الاعتكاف مع الصوم) مقيسًا ، وجعل (الاعتكاف مع الصلاة) غير واجبة في (الاعتكاف مع الصلاة) مقيسًا عليه ، ثم لـ آل رأى أن (الصلاة) غير واجبة في الاعتكاف سواء نذر المعتكف أن يعتكف مصليًا أم لم ينذر ، ورأى أن الاتفاق حاصل على أنه لو نذر أن يعتكف صائمًا لوجب عليه الصوم: لـ آل رأى ذلك ، ووجد أن (حالة نذر الصوم) معاكسة لـ (حالة نذر الصلاة) في الحكم ، أجرى هذا التعاكس بين (حالة عدم نذر الصلاة) واستدلالًا بالتعاكس في الحالتين الأوليين ، وخلص من ذلك إلى أن الاعتكاف مطلقًا لا يصحُّ إلا بالصوم .

وقد بيّنت أنه واهم في جعل ذلك (قياس عكس) وأنه في حقيقته قياس طرد مساوٍ ، وكل ما فعله هو أنه طرد حكم (الصوم) في (الاعتكاف) فأوجبه فيه مطلقًا ، وأن واستدلّ على هذا الطرد المساوي بطرد حكم (الصلاة) في (الاعتكاف) مطلقًا ، وأن المقيس هو (الاعتكاف مع نذر الصوم) وأن المقيس عليه هو (الاعتكاف مع نذر الصوم).

<sup>(</sup>١) الكافية في الجدل ص ٢٢٥.

وإذا اتضح هذا فاعلم أن إمام الحرمين لم يتصوَّر هذا المثال لا على تصور أبي الحسين البصري له حين جعله قياس عكس، ولا على التصوُّر الصحيح له على أنه قياس طرد مساوٍ، فيه إلغاء للفارق، بل تصوَّره على وجه آخر، هو:

- أن ( الاعتكاف ) هو المقيس.
- وأن ( الصلاة ) هي المقيس عليه .
- وأن القائس لما رأى أنَّ ( الصيام ) ليس شرطًا في ( الصلاة ) سواء نذر المصلي أن يصلي صائبًا أو لم ينذر : استدلَّ بعدم اشتراط ( الصوم ) في ( الصلاة ) على أنه شرط في ( الاعتكاف ) .

وقد تأمَّلت نص إمام الحرمين السابق ، على ما فيه من غموض ، مرارًا ؛ فثبت لديَّ أنَّ هذا هو حقيقة تصوُّره لهذا المثال ، وأن قضية (كون قياس العكس مبنيًّا على وجود (لازم حكم) يقتضي ذلك الحكم ، فإذا انتفى ذلك اللازم وجب نقيض حكمه ) غائبة عن ذهنه تمامًا .

ولذلك فإنه لا غرابة أن يقول بعد ذلك مباشرة: « وهذا فاسدٌ عندنا »(١).

والذي يقطع بأنَّ إمام الحرمين لا يذهب إلى عدم حجيَّة (قياس العكس) كما تصوَّره الجمهور، ومثَّلوا له بأمثلة القسم الأوَّل؛ أنه ذكر قول الله (تعالى): ﴿ لَوْكَانَ فِيهِما عَالِمَةُ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، وذكر أنَّ الله (تعالى) جمع في هذه الآية بين الاستدلال بالطرد والاستدلال بالعكس، لأنه استدلَّ «بوجود العالم على الوحدة، وبفساده على التعدد ...، فذكر الدليل طردًا وعكسًا، ومن العكس ما يقترن بالطرد، فيصحُّ التعلق به بشهادته

<sup>(</sup>١) الكافية في الجدل ص ٢٢٦.

للطرد، فيكون صحيحًا في العقل والشرع جميعًا »(١).

وهذا (العكس) الذي قال إنه يقترن بالطرد ويصحُّ التعلق به عقلًا وشرعًا، هو (قياس العكس) الذي ذهب الجمهور إلى جحيته وصحة الاستدلال به، فأما تقييده (قياس العكس)، الذي يصح عنده عقلًا وشرعًا، بأن يقارنه الطرد؛ فهذا قيدُّ معلومُ بالضرورة؛ لأن (قياس العكس) أصلًا لا يتمّ حتى يوجد (حكم) له (لازم) لا يتمّ بالضرورة؛ لأن (قياس العكس) أصلًا لا يتمّ حتى يوجد (خكم) له (المزم الثابت إلا به من علة أو شرط أو سبب ...، وهذا هو الطرد؛ ثم إذا انتفى ذلك اللازم الثابت في الطرد استلزم انتفاؤه انتفاء الحكم الذي يلزمه، وهذا قياس العكس، ف (قياس العكس) تابع له (قياس الطرد) ثانٍ له، متأخر عنه؛ مطلقًا.

وقد نصَّ شيخ الإسلام ابن تيمية على هذا التلازم في كل قياس ، فقال :

- والواجبات لا تفعل على الراحلة.

- والنوافل تفعل على الراحلة.

فلم كان مفعولًا على الراحلة ؛ كان حكمه:

أ. عكس حكم الفرائض.

ب. ومثل حكم النوافل.

فيقاس بالواجبات قياس العكس ، وبالنوافل قياس الطرد » (٢) .

<sup>(</sup>١) السابق ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل (٥/ ٢٥٩).

ثم قال ( رضي الله عنه ) بعد أن مثَّل لذلك بمثال آخر :

« وفي الحقيقة : فكل قياس يجتمع فيه قياس الطرد والعكس :

- فقياس الطرد هو الجمع والتسوية بينه وبين نظيره.

- وقياس العكس هو الفرق والمخالفة بينه وبين مخالفه »(١).

وقال أيضًا:

« وكل موضع يقاس فيه قياس العكس فإنه يمكن أن يصاغ القياس صوغ قياس الطرد » $^{(7)}$ .

وبهذا يتبيَّن قطعًا أنَّ إمام الحرمين يفرِّق بين تصوّرين لـ ( قياس العكس ) ، هما :

١. قياس العكس الذي لا يقارنه الطرد ولا يشهد له ، كقياس الاعتكاف على الصلاة ، وهذا لا يصح الاحتجاج به .

٢. قياس العكس الذي يقارنه الطرد ويشهد له ، كما في آية الأنبياء ، وهذا صحيح عقلًا وشرعًا ؛ وهذا التصوُّر هو المقصود عند الجمهور ، فثبت بهذا أنه لا خلاف بين إمام الحرمين وبينهم .

# ٢. أبو حامد المروروذي:

قال الزركشي:

« وقال الشيخ أبو حامد في تعليقه في باب مسح الخف ، في تعليل جواز الاقتصار على

(١) السابق (٥/ ٢٦٠).

(٢) المسودة (٢ / ٧٩٢).

الأسفل: لما كان أسفل الخف كظاهرة في أنه لا يجوز المسح عليه إذا كان ممزقًا ؛ وجب أن يكون أسفله كأعلاه في الاقتصار عليه بالمسح إذا كان صحيحًا.

ثم إنَّ الشيخ أبا حامد ردَّ هذا التعليل بأنه قياس عكس ، فكأنه رد قياس العكس »(١).

وقد سبق أن ذكرت هذا المثال في أمثلة قياس العكس المتوهمة ، ونص الزركشي هذا يعني أن تصور الشيخ أبي حامد لـ (قياس العكس) هو تصوره لهذا المثال ؛ وردُّه له وجيه ؛ لأنَّ (عدم جواز المسح على أسفل الخف الممزق) لا يقتضي (جواز المسح على أسفل الخف الصحيح) ؛ لأنه لا تناقض بينهما ؛ إذ لا مانع من الحكم بعدم الجواز فيهما ؛ في حين أن (اللازم) في قياس العكس يقتضي عدمه وجود نقيضه ، فإذا انتفى (فساد السموات والأرض) مثلًا وجب وجود صلاحها.

وإذا تبيَّن هذا ثبت أن ( قياس العكس ) الذي فهم الزركشي أنَّ الشيخ أبا حامد يرده ، ليس هو عينه قياس العكس الذي يتصوَّره جمهور الفقهاء حين حكموا بقبوله .

# ٣. أبو بكر الباقلاني:

نقل شيخ الإسلام ابن تيمية عن الباقلاني منع قياس العكس (٢) ، إلا أنه لم ينقل نصه في هذا المنع ، ولم ينقل مثالًا منسوبًا إليه ، ولكنه بعد نسبة المنع إليه مثّل له بمثال ، فقال :

 <sup>(</sup>۱) البحر المحيط (٥/ ٤٨)، وينظر: التحبير شرح التحرير (٧/ ٣١٢٨)، وشرح الكوكب المنير
 (٤/ ٨).

<sup>(</sup>٢) المسودة (٢ / ٧٩٢).

« مثل أن يقال في مسألة النية : طهارة فاستوى جامدها ومائعها في النية ، كطهارة الخبث » (١) ثم أتبع هذا المثال ببيان أنه من قياس الطرد المساوي عند التحقيق .

فالظاهر ، والله أعلم ، أن قياس العكس المتوهَّم في هذا المثال ، هو قياس العكس الذي تصوَّره الباقلاني ومنعه .

وإذا أضفنا إلى اقتران أحكام هؤ لاء العلماء الثلاثة على (قياس العكس) بالفساد، بأمثلة متوهمة فيه = استحالة هذا الحكم منهم شرعًا وعقلًا، فأما من حيث الشرع فإنه يستحيل عليهم إنكار قياس استدلت مصادر الشرع به من كتاب وسنة، وأما من حيث العقل فإنه لا يتصوَّر من عاقل أن ينكر أن (لازم الشيء) الذي لا يكون ذلك الشيء إلا به، إذا زال لا يزول، فإن ذلك من بدهيات العقل ومسلماته = إذا تقرَّر ذلك كله ثبت أنَّ الحق هو أنه لا خلاف في حجيَّة الاستدلال بقياس العكس حين يتصوَّر تصوُّرًا سليًا.

# رابعًا: تسمية (قياس العكس) قياسًا

يذكر بعض الأصوليون أنَّ تسمية (قياس العكس) قياسًا ، موضع خلاف بين العلماء ، ويعدِّدون في ذلك ثلاثة مذاهب ، كما في قول الزركشي مثلًا: « وقد اختلف في تسميته (قياسًا) ، فقيل: إنه قياس حقيقة ، وقال صاحب المعتمد هو قياس مجازًا ، وقيل: لا يسمى قياسًا وبه صرح ابن الصباغ »(٢).

هذا كل ما يذكره الأصوليون في رصدهم لهذا الخلاف، والذي أراه هو أنه لابد من البحث

<sup>(</sup>١) السابق (٢/ ٧٩٢).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٥/ ٤٦)، وينظر أيضًا: التجبير شرح التحرير (٧/ ٣١٣٢)، وشرح الكوكب المنير (٤/ ٨)، وقياس العكس حقيقته وحكمه ص ٤٣٩، ٤٤٠.

عن أسباب حدوثه ، حتى تحصل الفائدة منه ، ويُحرَّر القول فيه .

## وقد تأمَّلت ذلك فوجدت أن الخلاف في هذه المسألة يرجع إلى سببين اثنين ، هما :

1. الاقتصار في تعريف (القياس) على (قياس الطرد) فقد عرَّف بعض الأصوليين (القياس)، بأنه إلحاق فرع بأصل في حكم لجامع بينها، ثم أشكل عليهم خروج (قياس العكس) عن هذا الحد، مع أنَّ الفقهاء المتقدمين يسمون (قياس العكس) قياسًا (١١)، وقد أجاب الأصوليون عن هذا الاعتراض بثلاثة أجوبة، هي:

أ. التسليم بصحَّة هذا الاعتراض ، وإعادة تعريف (القياس) بحيث يشمل (الطرد والعكس) ، وقد اقترح أبو الحسين البصري أن يقال في حده: (القياس هو تحصيل الحكم في الشيء باعتبار تعليل غيره) (٢) وعلى هذا يكون (قياس العكس) قياسًا حقيقة.

ب. التسليم بصحة هذا الاعتراض ، مع التمسك بالاقتصار في تعريف القياس على ما يشمل قياس الطرد وحده ، قال الآمدي : « ويمكن أن يقال : إن قياس العكس وإن كان قياسًا حقيقة ، غير أنَّ اسم ( القياس ) مشترك بين ( قياس الطرد ) و ( قياس العكس ) ، فتحديد أحدهما لا ينتقض بالمسمى الآخر المخالف له ، وإن كان مسمى باسمه ؛ ولهذا فإنه لو حُدَّت العين بحدٍ يخصها فإنه لا ينتقض بالعين الجارية المخالفة لها في حدها ، وإن اشتركا في الاسم »(٣).

وعلى هذا يكون (قياس العكس) قياسًا حقيقة.

<sup>(</sup>١) ينظر : الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) المعتمد (٢/ ١٩٦) ، وينظر : التمهيد (٣/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) الإحكام (٣/ ١٣٢).

ج. عدم التسليم بصحة هذا الاعتراض ، والتمسك بأنَّ (قياس الطرد) هو وحده ( القياس ) عند الفقهاء ، وحمل تسمية الفقهاء (قياس العكس ) قياسًا ، على أنها من باب المجاز والمسامحة (١) .

وبهذا يتضح أن تعريف القياس تعريفًا جزئيًّا قد أسهم في حصول هذا الخلاف.

٢. الاضطراب في تصور (قياس العكس):

ذكرت فيها سبق أن بعض الأصوليين قد وهموا في تمثيلهم لـ (قياس العكس)، فجاءوا بأمثلة هي في حقيقتها من (قياس الطرد)، وقد بينت أنَّ الرازي لاحظ ما في هذه الأمثلة من الوهم، فنص على أنّ هذه الأمثلة ، كمسألة اشتراط الصوم في الاعتكاف مثلاً ، مكونة من جزئين:

- نظم تلازم .
- وقياس طرد .

وقد مضى بيان ذلك (٢).

وقد أسهم هذا في حدوث الخلاف في تسمية (قياس العكس) قياسًا ، فقد نص شمس الدين الأصفهاني على أنه إن كان المرادب (قياس العكس) في هذه الأمثلة هذين الجزئين معًا فهو داخل في قياس الطرد. وهو بهذا قياس حقيقة (٣).

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر : المعتمد (۲/ ۱۹٦)، والإحكام في أصول الأحكام (۳/ ۱۳۲)، والتحبير (٧/ ٣١٢٦)، وتيسير التحرير (٣/ ٢٧٢)، وشرح الكوكب المنير (٤/ ٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر ص ٢١١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح المنهاج ( ٢ / ٦٣٧ ، ٦٣٨ ) .

وإن كان المرادب (قياس العكس) في هذه الأمثلة (نظم التلازم) الذي في أولها وحده ؛ فإنه خارج عن حدِّ القياس ، ولا يسمى قياسًا لا حقيقة ولا مجازًا (١) .

لهذين السبين وقع الخلاف في هذه المسألة ، وإذا كنا قد بينًا فيها سبق حصول اضطراب في فهم قياس العكس عند بعض الأصوليين ، أدَّى إلى تمثيلهم له بها ليس منه ، فإن كلّ ما انبنى على ذلك التمثيل المتوهم ، من الخلاف في تسمية قياس العكس يجب أن يسقط .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فقد تَبَيّنَ لنا أن (قياس العكس) بصورته الصحيحة الواردة في كتاب الله وسنة نبيه على وفعل الصحابة ، وفي أمثلة القسم الأول السابقة = دليل من الأدلة الصحيحة التي تثبت بها الأحكام ، يقترن به (قياس الطرد) مطلقًا ، وعلى هذا فإنه لا يجوز إخراجه عند حَدِّ (القياس) في اصطلاح الفقهاء ، ويجب أن يعرَّف (القياس) أولًا بتعريف يشمل (الطرد) و (العكس) ثم يحصل التفصيل فيها بعد ذلك .

وبهذا يتبين أنَّ الخلاف في هذه المسألة لا ثمرة له ، وأنه ناتج أصلًا عن خلل في تصوُّر (القياس) المستدل به في فروع الفقه عند الأئمة ، فقد نظر إليه نظرة جزئية أدت إلى الاقتصار في حده على الجزء الأظهر منه وهو (قياس الطرد) ، وناتج عن خلل بعد ذلك في تصور حقيقة (قياس العكس) ، ولذلك كان الخلاف في هذه المسألة عندي مردود؛ و (قياس العكس) قياس حقيقةً ك (قياس الطرد) تمامًا ؛ لأن القائس فيها يربط في ذهنه بين معلومين ، ثم إما أن يجد بينها جامعًا يبني عليه الحكم لأحدهما بنفس حكم الآخر ، وإما أن يجد بينها فارقًا يبنى عليه الحكم لأحدهما بعكس حكم الآخر .

وبتهام هذا المبحث ، نكون قد عرضنا بكلِّ تجرُّدٍ ووضوح ( قياس العكس ) كما بدا

<sup>(</sup>١) ينظر : السابق (٢ / ٦٣٧ ) .

في كتب أصول الفقه دون زيادة و لا نقصان ، وكشفنا عن دقائق هذه الصورة و مخبآتها ، ومزنا صحيح ( قياس العكس ) من متوهمه .

ولاشك أنَّ هذا التمحيص هو من أثمن ما وقع لي في هذه الرسالة ، ولك أن تتخيَّل حجم الإساءة التي كنت سأنقلها إلى أصول النحو ، لو أني نقلت هذه الصورة المضطربة لـ (قياس العكس) في كتب أصول الفقه ، وأسقطت ما فيها من مباحث وتفصيلات على النحو ، وضربت لها الأمثلة من فروع الخلاف النحوي ، دون تمحيص أو تدقيق .

وهذا يؤيِّد ما كنت قد قدَّمته في تمهيدي لهذه الرسالة من (خطورة الانقياد الأعمى) في الربط بين فروع المعرفة المختلفة.

#### ولكن:

هل (قياس العكس) الذي ثبت لنا صحته ، وجمعنا أمثلته في القسم الأوَّل من الأمثلة ، وأثبتنا خروج ما عداها عنه ، وذكرنا أنه هو المجمع على صحة الاحتجاج به عند جمهور العلماء = هل (قياس العكس) بهذه الصورة المعتصرة المصطفاة هو كلُّ قياس العكس ؟!!

الحقُّ أني أوردت على نفسي هذا السؤال ، الذي أراه جوهريًّا في بناء تصور كامل منضبط لـ (قياس العكس) ، فقمت بإعادة استقراء كتب أصول الفقه ، وهذه الصورة المعتصرة المصطفاة لقياس العكس ، راسخة في ذهني ، أوازن بينها وبين غيرها من أوجه الاحتجاج والاستدلال المذكورة ، فخلصت من ذلك إلى إشكالين كبيرين جدًّا ، هذا بيانها :

# الإشكال الأوَّل:

أني وجدت بعض أمثلة (قياس العكس) السابقة في القسم الأوَّل من الأمثلة، وبعض الأدلة الواردة في حجيَّة قياس العكس = ترد في كتب أصول الفقه وكتب الجدل والكلام تحت مسميَّات أخرى، بلغت ثمانية عشر اسمًا، هي:

- دليل التهانع<sup>(۱)</sup>.
- ۲. برهان التطارد<sup>(۲)</sup>.
- ٣. قياس الدلالة<sup>(٣)</sup>.
- ٤. القياس الشرطي المتصل (٤).
- ٥. قياس ( الخُلْف ) بفتح الخاء (٥) .
  - ٦. قياس الخُلْف، بضم الخاء (٦).
    - ٧. قياس الرمي (٧).

(١) ينظر: شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨٢٠)، والقوانين الفقهية ص ١١، وغاية البيان ص ٩، والفواكه الدواني (١/ ٣٩، ٤٠)، والاستدلال عند الأصوليين معناه وحقيقته ص ١٣.

(٢) ينظر : الفواكه الدواني (١/ ٤٠).

(٣) ينظر : أساس القياس ص ٣١ ، ٣٢ ، والمدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ص ٣٣٧ .

(٤) ينظر : المستصفى (١/ ١٣١)، وينظر بعد ذلك فيه (١/ ١٢٥ – ١٣٠)، ومعيار العلم ص ١٥١ – ١٥٠)، والإحكام في أصول الأحكام (٤/ ٢٩٧).

(٥) ينظر: كتاب القياس للفارابي ص ٣٣، ٣٣، وكتاب القياس الصغير له ص ٨٦، وكتاب الجدل له ص ١٠١ - ١٠١، وقواعد الأصول ص ٩٥، وتاريخ الجدل ص ٥٥، والجدل عند الأصوليين ص ٣٧.

(٦) ينظر : منهج الجدل والمناظرة (١/ ٤٠١، ٤٠١)، وطرق الاستدلال ومقدماتها ص ٢٦٩، ٢٧٠.

(٧) ينظر : البحر المحيط (١/ ١١٢).

- $\Lambda$ . قياس الضمير  $\Lambda$
- ٩. القياس المضمر<sup>(۲)</sup>.
- ١٠. القياس الإضهاري (٣).
  - ١١. قياس التلازم (٤).
- ١٢. الاستدلال بالملازمة (٥).
  - ١٣. الاستدلال بالمنافاة (٢).
- ١٤. الاستدلال بالحكم على العلة (٧).
- ١٥. الاستدلال بعدم خاصيّة الشيء على عدمه (٨).
  - ١٦. الاستدلال بالنفي <sup>(٩)</sup>.

(١) ينظر: الردعلي المنطقيين (١/ ٢٠٠).

(٢) ينظر : طرق الاستدلال ومقدماتها ص ٢٧٢ – ٢٧٧ .

(٣) ينظر: تاريخ الجدل ص ٥٣ ، والجدل عند الأصوليين ص ٣٦ ، ٣٧ .

(٤) ينظر: المحصول (٥/ ١٤، ١٥) ، وفتاوى ابن الصلاح (١/ ٢٠٤) ، والقوادح الجدلية ص ٨٩، ١٣١ ، ١٥٩ ، وشرح المنهاج (٢/ ٦٣٦ ، ٦٣٧) ، وإتحاف ذوي البصائر (٤/ ٢١١٨) ، والاستدلال عند الأصوليين معناه وحقيقته ص ٥٣ – ٦٠ .

(٥) ينظر: المواقف ص ٣٦، وحجة الله البالغة ص ٢٨٧، والجدل عند الأصوليين ص ٢١٥، ٢١٦.

(٦) ينظر : القوادح الجدلية ص ١٥٩ ، ١٦٠ ، والمواقف ص ٣٦ ، وحجة الله البالغة ص ٢٨٧ .

(٧) ينظر: المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ص ٣٣٧.

(A) ينظر : رفع النقاب (٥ / ٤٥٢ – ٤٥٥).

(٩) ينظر : ميزان الأصول (٢/ ٩٨٩)، وشرح المنار ص ٧٩٤، وكشف الأسرار (٣/ ٣٧٤)، وينظر : : الملخص في الجدل (١/ ٨٩) الحاشية (١).

۱۷. الاستدلال بالعدم<sup>(۱)</sup>.

۱۸. الإلزامات (۲).

والحقُّ أن هذا العدد الهائل من المصطلحات المتواردة على المحلِّ الواحد، شاهد على ما قدمته من أن النظرة الجزئية، وعشوائية التقسيمات، وكثرة المصطلحات؛ قد تسببت في شرذمة علم أصول الفقه وتشظيه، في حين أنه وضع ليكون علم الكليَّات الحاكمة.

ولذلك فإني أرى أن بيان العلاقة بين (قياس العكس) كما بدا في صورته الصحيحة التي خلصنا إليها ، وبين كلِّ واحد من هذه المصطلحات ، والكشف عن تلك العلاقة أعلاقة ترادف هي ، أم علاقة خصوص وعموم ؟ = أرى أن ذلك أمر لابدً منه للوصول إلى صورة كاملة واضحة لقياس العكس ، وللوصول إلى فهم أعمق وأرسخ للمراد منه ، وسيأتي بيان ذلك ، كلًا في موضعه المناسب بإذن الله .

## الإشكال الثاني:

أني وجدت تقاربًا كبيرًا جدًّا بين (قياس العكس) الذي انتهينا إلى صحته في هذا المبحث، وبين ستة من مباحث أصول الفقه الهامة، تعرض في كتب أصول الفقه على أنها مستقلة عنه، مع وجود تقارب شديد بينها، يصل في بعضها حد التطابق، هي:

- ١. مفهوم المخالفة .
- ٢. بيان العلة العدمي.
  - ٣. السبر والتقسيم.
    - ٤. الانعكاس.

(١) ينظر : أصول السرخسي (٢/ ٢٢٨)، ونشر البنود (٢/ ٢٥٦)، ونثر الورود (٢/ ٥٦٥).

(٢) ينظر : المواقف ص ٣٨ ، وشرحها ( ٢ / ٣٣ ) .

- ٥. سؤال الفرق.
- ٦. الاستصحاب.

وقد بحثت في كتب أصول الفقه طويلًا ، وسألت عددًا كبيرًا من أهل هذا العلم في هذا الزمان؛ فعجبت إذ لم أجد من تنبه إلى هذا التقارب بين قياس العكس وبين هذه المباحث الستة ، ليحرِّر الفرق بينها إن كانت مختلفة ، أو ليلغيه إن كانت كلها شيئًا واحدًا!!.

ولاشك أنَّ معالجة هذين الإشكالين ستظهر وجه (قياس العكس)، وتزيل ما اكتنفه من أغشية الغموض والاضطراب والتعقيد، وهذا ما سنعرضه الآن، في المبحث الثاني، بإذن الله.





# المبحث الثاني ( قياس العكس ) كما ينبغي أن يكون





خلصت من خلال تتبُّعي الفاحص لـ (قياس العكس) في كتب أصول الفقه ، في المبحث السابق ، إلى ما يأتي :

١. أن (قياس العكس) هو إثبات نقيض معلوم في معلوم آخر لتناقضها في لازم
 الحكم.

ومثال ذلك : إثبات نقيض حكم ( دماء الأنعام ) في ( دم السمك ) لتناقضها في لازم الحكم وهو ( سفح الدم ) .

ولما كان الدم الذي من لوازمه ( وجوب السفح ) هو ( الدم النجس ) ؛ وكان هذا اللازم غير موجود في ( دم السمك ) ؛ لأن السمك يؤكل بدمه ، وجب أن يحكم له بنقيض ( النجاسة ) ، فثبت أنه طاهر .

٢. أنَّ (قياس العكس) بهذه الصورة مقاربٌ جدًّا في حدِّه ومثاله لستةٍ من مباحث أصول الفقه ، وهذا بيان ذلك :

#### أولًا : مفهوم المخالفة :

يقول الأصوليون في تعريفه:

هو إثبات نقيض حكم المنطوق للمسكوت عنه ؛ لانتفاء قيد من القيود المعتبرة في الحكم (١).

<sup>(</sup>۱) تنظر عبارات الأصوليين في تعريف مفهوم المخالفة ، مجموعة في : موسوعة مصطلحات أصول الفقه ( ۲ / ۱۵۱۳ – ۱۰۱۷ ) .

#### مثاله:

قول الرسول ﷺ: ( في سائمة الغنم زكاة ) ، فقد قيَّد الرسول ﷺ ( وجوب الزكاة ) في ( الغنم ) بكونها سائمة ، فاستدلَّ الجمهور بهذا الحديث على أن الغنم غير السائمة ( أي : المعلوفة ) لا زكاة فيها (١) .

والتقارب بين (مفهوم المخالفة) و (قياس العكس) ظاهر ، بل إن تعريف (قياس العكس) يصدق على مفهوم المخالفة ، ففي هذا المثال مثلًا ، نقول: أثبت نقيض حكم (الغنم السائمة) لـ (الغنم المعلوفة) لتناقضهما في لازم الحكم ، وهو (السَّوم).

والذي يدلُّ على هذا التقارب البالغ حدّ التطابق بينهما: أن بعض الأصوليين استدلوا على صحة الاستدلال بقياس العكس ، بقول ابن مسعود ، الماضي ذكره (٢) ، في حين جعله الزركشي من مفهوم المخالفة ، فقال: فجعلوه من (قياس العكس) ، في حين جعله الزركشي من مفهوم المخالفة ، فقال: « وفي صحيح البخاري في كتاب الجنائز عن ابن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: (من مات يشرك بالله شيئًا دخل الجنة) ، وهذا مصير منه إلى القول بالمفهوم » (٣) .

فقد استدل به بعض الأصوليين على صحة الاحتجاج بقياس العكس ، واستدل به الزركشي على صحة الاحتجاج بقياس العكس ، واستدل به الزركشي على صحة الاحتجاج بمفهوم المخالفة ، فدلَّ على أنه محتملٌ لهما .

ومع طول التأمُّل وترديد النظر تجد أنه لا فرق بين (قياس العكس) وبين (مفهوم المخالفة) إلا من جهة واحدة ، هي أن (مفهوم المخالفة) مرتبط بنص شرعى من

<sup>(</sup>١) ينظر: إرشاد الفحول (٢/ ٦١)، والمهذَّب (٤/ ١٧٦٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: ما سبق ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٤/ ٣١).

الكتاب أو من السنة ، والنص له ( معنى منطوق ) وله ( معنى مفهوم ) ؛ فتكون دلالة ( مفهوم المخالفة ) على هذا دلالة نقل لا دلالة عقل ، في حين أن ( قياس العكس ) مرتبط بأصلٍ مستنبطٍ ثابتِ الحكمِ عند القائس ، يَربط به ( المسألة المنظورة ) طالبًا فيها عكس حكم ذلك الأصل :

فانحصر الفرق بينهما إذن في كون ( الأصل ) في ( مفهوم المخالفة ) منصوصًا عليه ، وفي ( قياس العكس ) مستنبطًا .

هذا عند من جعل (المفهوم) من دلالة اللفظ، فأما من جعله من دلالة العقل فإنه لا فرق بين (مفهوم) من دلالة العقل فإنه لا فرق بين (مفهوم المخالفة) وبين (قياس العكس) على مذهبه البتة (۱).

والكلام هنا كالكلام الذي سبق ذكره عن (مفهوم الموافقة) (٢).

#### ثانيًا : بيان العلة العدمى :

جعل أبو إسحاق الشيرازي من أوجه الاستدلال ( الاستدلال ببيان العلة ) ، وقسمه إلى قسمين : وجودي وعدمي ، وعنه أخذهما أبو البركات الأنباري ومثل لهما من النحو ، وقد مضى ذكر ذلك (٣) ، وقد بيّنت أن القسم الأول منه وهو ( بيان العلة الوجودي ) إنها هو في حقيقته ( قياس طرد مساوٍ ) ، والذي يهمني هنا هو القسم الثاني ( بيان العلة العدمى ) :

(٣) ينظر: الملخص في الجدل (١/ ٩٣)، وشرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨١٦). وينظر ما سبق ص ٧٥،٧٥.

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر الخلاف في ذلك في : البحر المحيط في أصول الفقه (٤/ ٥،٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: ما سبق ص ١٦١، ١٦١ .

#### يقول الشيرازي في تعريفه:

( هو أن يبين العلة ، في موضع الإجماع ، ثم يستدل بعدمها في موضع الخلاف ؛ ليعدم الحكم بعدمها ) (١) .

#### مثاله:

قال الشيرازي: «مثل استدلال أصحابنا في إسقاط نفقة المبتوتة (٢): بأنَّ النفقة في النكاح إنها تجب في مقابلة ( التمكين من الاستمتاع)؛ ولهذا إذا مكَّنت وجبت لها النفقة، وإذا نشزت سقطت نفقتها، وهذه العلة غير موجودة في المبتوتة؛ لأن التمكين لا يصحّ منها، فوجب أن تسقط نفقتها »(٣).

وعن الشيرازي أخذ أبو الوليد الباجي هذا التعريف وهذا المثال(٤).

والحقُّ أنَّ التقارب قويُّ جدًا بين (بيان العلة العدمي) هذا وبين (قياس العكس)، وإذا تأمَّلت هذا المثال وجدت أنَّ حَدَّ (قياس العكس) منطبق عليه تمامًا، فقد جعل القائس من لوازم الحكم بـ (وجوب النفقة): (التمكين من الاستمتاع) ثـم استدل بوجود نقيض هذا اللازم في (المبتوتة) لأنه لا يمكن الاستمتاع بها، على وجود نقيض الحكم، وهو (سقوط النفقة).

وقد ذكرت سابقًا أنَّ أبا البركات الأنباري أخذ عن الشيرازي (قياس العكس)، وأخذ عنه أيضًا (بيان العلة العدمي)، ومثَّل لهم من النحو، وسأعيد عرض هذين

\_\_\_

<sup>(</sup>١) الملخص في الجدل (١/ ٩٣)، وينظر أيضًا: شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨١٦).

<sup>(</sup>٢) المرأة المطلقة طلاقًا بائنًا .

<sup>(</sup>٣) الملخص في الجدل (١/ ٩٣)، وينظر أيضًا: شرح اللمع في أصول الفقه (١/ ٨١٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٨، ٢٩.

المثالين هنا ؛ ليتضح ما بينهما من تداخل:

#### أ. مثال قياس العكس:

قال أبو البركات:

« كأن يقول: لو كان نصب الظرف في خبر المبتدأ بالخلاف ؛ لكان ينبغي أن يكون الأول منصوبًا لأن الخلاف لا يكون من واحد، وإنها يكون من اثنين فلو كان الخلاف موجبًا للنصب في الثاقي لكان موجبًا للنصب في الأوَّل، فلها لم يكن منصوبًا دلَّ على أنَّ الخلاف لا يكون موجبًا للنصب في الثاني "(۱).

فقد جعل هذا القائس من لوازم (كون الخلاف عاملًا النصب في الظرف في نحو: زيدً عندك): أن يكون عاملًا في (زيد) النصب أيضًا ؛ لوجود معنى الخلاف فيه ؛ وهذا اللازم منتف ؛ لأن الموجود في (زيد) ضد (النصب) ، وهو (الرفع) ، فلم وجد ضد اللازم استوجب نقيض الحكم ، وهو (كون الخلاف غير عامل).

## ب. مثال بيان العلة العدمى:

#### قال أبو البركات:

« مثل أن يستدل من أبطل عمل ( إِن ) المخففة من الثقيلة ، فيقول : إنها عملت ( إِنَّ ) الثقيلة لشبهها بالفعل ، وقد عدم بالتخفيف فوجب ألا تعمل »(٢).

إذا تأمَّلت هذا المثال وجدت أن حدَّ (قياس العكس) منطبق عليه ، وذلك لأن القائس جعل من لوازم (إعمال: إنَّ ): الشبه اللفظي بالفعل الماضي في كونه على ثلاثة

<sup>(</sup>١) ينظر نص الأنباري هذا في: الاقتراح ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) لمع الأدلة ص: ١٣٢.

أحرف ، مفتوح الآخر ؛ وهذا اللازم منتف في (إِنْ) المخففة ؛ لأن الموجود في (إِنْ) ضد ( الثلاثية ) ، لأنها على حرفين ، ونقيض ( تحرك الآخِر ) ؛ لأنها ساكنة الآخِر ، فإن تحركت لالتقاء الساكنين تحركت بـ ( الكسر ) وهو ضد ( الفتح ) ، فثبت بـ ذلك كله انتفاء اللازم ( هو الشبه ) ، فدلَّ على انتفاء الملزوم ( وهو الإعال ) ، وثبوت نقيضه : ( الإهمال ) .

ومع طول التأمل وترديد النظر تجد أنه لا فرق بين (قياس العكس) وبين (بيان العلة العدمي) إلا من جهتين ، هما:

1. أنَّ (قياس العكس) ينظم في أسلوب شرطي بـ (لو): جملة الشرط فيه تتضمن نقيض الحكم الذي يريده القائس، وهذا هو (الملزوم)، وجملة جواب الشرط تتضمن لازم هذا الحكم المذكور في جملة الشرط، فيقال: (لو وجد (أ) لوجد (ب))، ثم ينص على انتفاء اللازم، ويستدل بانتفائه على انتفاء الملزوم، فيقول: (فلها لم يوجد (ب) ثبت عدم وجود (أ))، في حين أن (بيان العلة العدمي) ليس له نظم مخصوص، بل يعبَّر عنه بأيِّ عبارة تؤدي معناه، بأن ينص على أنَّ الحكم (أ) علته هي العلة (ب)، والعلة (ب) غير موجودة في موضع الخلاف؛ فلا يجوز إثبات الحكم (أ). فهذا فارق شكلي في الصياغة لا غير.

7. أنَّ (قياس العكس) يستدل فيه بانتفاء اللازم عمومًا على انتفاء (الحكم الملزوم)؛ سواء كان ذلك اللازم علةً أم سببًا أم شرطًا أم غايةً أم غيرها، في حين أن (بيان العلة العدمي) خاص بالعلة دون غيرها من اللوازم، وعلى هذا تكون العلاقة بينها علاقة عموم وخصوص، ف (قياس العكس) أعم من (بيان العلة العدمي)، بحيث يكون كل (بيان علة عدمي): (قياس عكس)، وليس كل (قياس عكس)، (بيان علة عدميًا).

هذا على مذهب من جعل (قياس العكس) في (اللازم) عمومًا ، وقد ذكرنا سابقًا أن الأصفهاني هو الذي نبَّه على ذلك حين رأى الأصوليين ينصون على (العلة) فقط في حدّ (قياس العكس).

فأما على مذهب من اشترط في (قياس العكس) التناقض في العلة دون غيرها من اللوازم؛ فإنه لا فرق بين (بيان العلة العدمي) وبين (قياس العكس) على مذهبه إلا في الصياغة.

## ثالثًا: السبر والتقسيم:

ذكر الشيخ الشنقيطي أنَّ أصل هذا الدليل من حيث هو ، مبني على أمرين :

أحدهما: حصر جميع الاحتمالات الواردة في المسألة المنظورة، وهو المعبر عنه بـ ( التقسيم ).

وثانيهما: إبطال ما ليس صالحًا منها ، فيتعين الباقي ، وهو المعبر عنه بـ ( السبر ) (١٠).

والأصوليون يقسمون هذا الدليل باعتبار (التقسيم) الذي فيه إلى قسمين: تقسيم حاصر، وتقسيم متشر، وهذا بيان كلِّ منهما على حدة:

## ١. التقسيم الحاصر:

عرَّفه العلماء باعتبار طريقة الحصر فيه ، فقالوا: هو ما كان دائرًا بين النفي والإثبات ، بحيث يكون حاصرًا لجميع الأوصاف ، ولا يجوز عقلًا وجود غيرهما .

ويكون ذلك بتقسيم (المُقسَّم) إلى الشيء ونقيضه ، كقولك مثلًا (العدد إمَّا زوج وإمّا لـيس بزوج)، أو (العدد إما زوج وإمَّا فرد) (٢).

<sup>(</sup>١) مذكرة أصول الفقه ص ٤٠٠ ، وتنظر تعريفات هذا الدليل عند علماء الأصول والكلام والجدل والجنطق ، مجموعة في : السبر والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي (١/ ٥٨ – ١١٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر كلام العلماء في ذلك مجموعًا في : السبر والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي (١ / ١٢٧ –١٣٠).

## ٢. التقسيم المنتشر:

عرَّفه العلماء بأنه ما لم يدربين النفي والإثبات عند حصر الاحتمالات ، بحيث يجوز عقـالا وجود احتمال آخر غير ما ذكر ، وإن لم يوجد بالفعل .

ويكون ذلك بتقسيم ( المقسم ) إلى الشيء وخلافه لا إلى الشيء ونقيضه ، ولذلك فإن الأقسام في هذا النوع غير محصورة في عدد معين ؛ وذلك كقولك : العنصر إما تراب وإما ماء وإما هواء وإما نار .

ولابد للقائس أن يستند في حصر الاحتمالات في هذا النوع إلى دليل ، ومن ذلك ما يأتى :

## أ. الإجماع الصريح:

وذلك بأن يجمع العلماء على أن الاحتمالات الواردة في المسألة المنظورة هي هذه لا غير ، وأنه لا ينقدح في الذهن غيرها ، مع التسليم عقلًا بإمكانية وجود غيرها .

وهذا أقوى دليل على الحصر في هذا القسم، لتوافق العقول على استغراق الحصرفيه، واستقصاء جميع الاحتمالات الممكنة؛ ولأجل هذا فإن كثيرًا من الأصوليين جعل التقسم المجمع عليه قطعيًّا، وجعله من (التقسيم الحاصر) لا من (المتشر)(١).

## ب. الإجماع السكوتي:

وذلك بأن ينص أحد العلماء على أنَّ الاحتمالات الواردة في مسألة من المسائل هي هذه لا غير، ثم يشتهر تقسيمه هذا بين العلماء فيسكتون، ولا يظهر منهم اعتراض ولا إنكار على ذلك التقسيم، ودلالة هذا الإجماع توجب غلبة الظن.

<sup>(</sup>١) ينظر : المحصول ( ٥ / ٢١٧ ، ٢١٨ ) ، والسبر والتقسيم وأثره ( ١ / ١٣٠ – ١٣٢ ) .

#### ج. الاستقراء:

وهو أكثر ما يستند إليه المقسِّم، وذلك بأن يتأمَّل المسألة المنظورة ويتتبعها ويجمع الاحتمالات الواردة عليها، ولو من وجه خفي بعيد، حتى يغلب على ظنه بالتتبع والاستقراء أنه حصر - جميع الاحتمالات وأنه لم يبق في الخارج قسم غير ما ذكر (١).

ثم إن كان هذا الحاصر مجتهدًا ناظرًا هدف معرفة الحكم لا غير فإن يصل إلى (غلبة الظن) ببذله الجهد في حصر الاحتمالات حتى يعجز عن إيراد غيرها ، فإذا وصل إلى هذه الحال « فيلزمه الأخذ بذلك الظن ، ولا يكابر نفسه ، وإلا لأدى ذلك إلى عدم وقوفه على شيء »(٢).

وإن كان هذا الحاصِرُ مناظرًا لغيره ، مدافعًا عن تقسيمه ، فإن صحة استقرائه تكون بموافقة خصمه ؛ سواء كانت تلك الموافقة اختيارية منه ، بحيث يسلِّم للحاصر أن تقسيمه اشتمل جميع الاحتمالات ، أم كانت موافقة اضطرارية ، بحيث يدَّعي وجود زيادة على تلك الاحتمالات ، ثم يعجز عن إظهارها ، أو يظهرها فيورد الحاصر دليلًا على فسادها (٣) .

فإن أظهر الخصم زيادة صحيحة على تلك الاحتمالات كان تقسيم الحاصر فاسدًا، وكان الحاصر منقطعًا في المناظرة (٤).

وإذا تمَّ التقسيم ( حاصرًا أو منتشرًا ) فقد تمَّت المرحلة الأولى من مراحل هذا

<sup>(</sup>١) ينظر: السير والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي (١/ ١٤١ – ١٤٣).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ١٤٣)، وينظر: الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٣) تنظر أقوال العلماء في ذلك مجموعة في: السبر والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي ( ١٤٣/١ –١٦٣ ).

<sup>(</sup>٤) ينظر : السابق (١/ ١١٩).

الدليل، وهي مرحلة تحضيرية للمرحلة الثانية: (مرحلة السبر)، وذلك بأن يبدأ القائس في اختبار الاحتهالات المحصورة وتأمُّلها والنظر فيها، وإبطال الفاسد منها بدليل يدلُّ على فساده؛ حتى إذا فرغ من إقامته الأدلة على فساد الاحتهالات الفاسدة عنده، جعل فسادها دليلًا على صحة ما بقي من الأقسام المحصورة، دون أن يخص ذلك الباقي بدليل على صحته أ، بل دليل صحته بطلان غيره؛ لأنه لو أقام دليلًا خارجيًّا على صحة الباقي لكان الاستدلال بذلك الدليل الخارجي، لا بالسبر، والمقصود هنا هو أن يكون دليل صحة الباقي هو فسادُ غيره من الاحتهالات الواردة وبطلانه أن .

يتضح بذلك أن الدليل يكمن في (إبطال الاحتهالات الفاسدة)، لأن هذا (الإبطال) هو (دليل صحة الباقي)، ولذلك عرَّف كثيرٌ من الأصوليين (السبر) بر (الإبطال) (٣)، ومن هؤلاء الشيخ محمد الأمين الشنقيطي، فقد نص على أن السبر هو إبطال ما ليس صالحًا من الأوصاف، فيتعين الوصف الباقي (١٤)، وهذا تعريف لله (السبر) بنتيجته ؟ لأن هدف السابر هو إبطال بعض الاحتهالات بإقامة الدليل على فسادها ؛ لتتعين صحة الباقي .

وهذا السر (الإبطال) يردعلي إحدى صورتين هما:

١. أن يبطل جميع الأقسام:

<sup>(</sup>١) ينظر: المسودة (٢/ ٧٩٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر : السبر والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي (١/ ٧١-٧١).

<sup>(</sup>٤) ينظر : المذكرة في أصول الفقه ص ٢٥٧ .

وهذا إنها يكون حين يريد السابر إبطال قول خصمه ، فإنه يذكر جميع الأوجه التي يمكن أن يتعلَّق بها قول خصمه ، ثم يفسدها واحدًا واحدًا حتى يأتي عليها جميعًا ، فإذا أفسدها جميعًا فقد ثبت فساد قول خصمه ، ثم يستدل بفساد قول خصمه من جميع الجهات على أن الحقَّ معه (1).

٢. أن يبطل جميع الأقسام إلا ما يرى صلاحه: فيكون بطلان ما بطل دليل صحة ما بقى (7).

ومع إطباق الأصوليين على ذكر هذين القسمين من (السبر)، فإنها في الحقيقة شيء واحد؛ وذلك لأن القسم الأول منهما داخل في الثاني؛ لأن السابر حين يبطل قول خصمه بإفساد جميع الجهات التي يمكن أن يتعلق بها، فقد دلَّ بذلك على صحة الباقي وهو مذهبه هو، وسوف يتضح ذلك من خلال المثالين التاليين:

## المثال الأول :

استدلال الشافعية على أنَّ (ولاية الإجبار) (٣) تثبت بـ (البكارة) بأن يقال:

(ولاية الإجبار): إما أن تثبت بالصغر، وإما أن تثبت بالبكارة:

والأول باطل ؛ وإلا لثبت (ولاية الإجبار) في الثيّب الصغيرة ، لكنها لا تثبت ؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: (الثيب أحتُّ بنفسها من وليها) فتعيَّن أن (ولاية الإجبار) تثبت بالبكارة (١٠).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر : الملخص في الجدل (١/ ٨٧)، واللمع في أصول الفقه ص ٢١١، وشرحها (٢/ ٨١٨، ٨١٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) أي : الولاية التي يجوز لولى أمر الأنثى بها تزويجها دون رضاها .

<sup>(</sup>٤) ينظر : المحصول (٥ / ٢١٨ ).

## وبتأمُّل هذا المثال في ضوء ما سبق يمكن تقييد الملاحظات الثلاث التالية:

- ا. أن التقسيم في هذا الاستدلال تقسيم منتشر ؛ لأنه لم يدر بين الشيء ونقيضه ؛
   لأن ( الصغر ) و ( البكارة ) ليس بينها تناقض ولا تضاد ، بل أحدهما خلاف الآخر ،
   ولا يمتنع عقلًا وجود غيرهما .
- ٢. أن إبطال ( ثبوت و لاية الإجبار بالصغر ) يدور بين النفي و الإثبات ؛ لأن السابر يـدور فيه بين خيارين متناقضين هما : إما أن تثبت و لاية الإجبار بالصغر ، وإما أن لا تثبت به ، و الأوَّل باطل بدليل أن الثيِّب الصغيرة لا تثبت فيها و لاية الإجبار .

وهذه ملاحظة في غاية الدقة والخطورة ، ولم أرّ من حرَّر عبارة فيها ، وأنا أحررها هنا ؛ وأقول إنَّ ( التقسيم ) تمهيد ( للسبر ) ، ولا يبدأ ( السبر ) حتى ينتهي ( التقسيم ) إلى الدوران بين الشيء ونقيضه ؛ وبناء على ذلك :

أ. فإن المسألة قد يكون فيها تقسيم واحد فقط ، وذلك حين يكون التقسيم حاصرًا يدور بين الشيء ونقيضه ابتداء .

ب. وقد يكون فيها غير تقسيم ، وذلك حين يكون التقسيم منتشرًا فلابد من تقسيم كل قسم حتى ينتهي إلى تقسيم حاصر دائر بين الشيء ونقيضه:

وهذا المثال الذي مثلنا به فيه تقسيمان ، هما :

- تقسيم ( ثبوت ولاية الإجبار ) إلى احتمالين واردين : ثبوتها بالصغر ، وثبوتها بالبكارة ، وهذا تقسيم منتشر .
- تقسيم ( احتمال ثبوتها بالصغر ) إلى احتمالين : ( أن تثبت بالصغر ) ، ( أن لا تثبت بالصغر ) .
- ثم إقامة الدليل على فساد احتمال ( أن تثبت بالصغر ) فيصح احتمال ( لا تثبت بالصغر ) .

- فلا يبقى سوى احتمال ثبوتها بالبكارة ، فهو إذن الصحيح .

٣. أن المستدل أبطل جميع الأقسام سوى القسم الذي يرى صحته .

#### المثال الثاني:

استدلال الشافعية على أن ( الإيلاء )  $^{(1)}$  لا يكون طلاقًا .

## قال أبو إسحاق الشيرازي:

« مدة ( الإيلاء ) لا تفضي إلى ( الطلاق ) لأن الطلاق لا يقع إلا بصريح أو بكناية ؟ و ( الإيلاء ) لا يخلو : إما أن يكون صريحًا أو كناية :

\* ولا يجوز أن يكون صريحًا ؛ لأن صريح الطلاق عندنا ثلاثة ألفاظ ، وليس (الإيلاء) منها.

\* ولا يجوز أن يكون كناية:

- لأنه لو كان كناية لما وقع الطلاق من غير نية أو شاهد حال .

- ولأنه لو كانت كناية لوقع بها الطلاق في الحال.

فإذا بطل أن يكون صريحًا ، وبطل أن يكون كناية استحال وقوع الطلاق به »(٢).

<sup>(</sup>١) الإيلاء: هو أن يقسم الزوج على أن لا يطأ الزوجة مطلقًا ، أو على أن لا يطأها مدة تتجاوز أربعة أشهر من وقت اليمين ، ولم يقربها طوال هذه المدة . وقد اختلف العلماء في ذلك هل هو طلاق أو يمين ؟ ينظر : الملخص في الجدل (١/ ٨٨ ، ٨٧) ، وتلاحظ الحواشي .

<sup>(</sup>٢) الملخص في الجدل (١/ ٨٨، ٨٨)، وينظر أيضًا: اللمع في أصول الفقه ص ٢١١، وشرحها (٢/ ٨١٨)، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٨، وشفاء الغليل ص ٤٥٤.

# وبتأمُّل هذا المثال يمكن تقييد الملاحظات التالية:

١. أنَّ الأصوليين يذكرون هذه المسألة مثالًا على القسم الأوَّل من (السبر) وهو (إبطال جميع الأقسام) وذلك لأن المستدل الشافعي أبطل جميع الأقسام التي يمكن أن يتعلق بها قول الحنفي ، إنَّ انقضاء مدة الإيلاء يقع به طلقة بائنة ، فجعلوا (الإيلاء) طلاقًا ، لأنه لا يكون (إيلاء) حتى تنقضى مدته .

وهذا صحيح فإن المستدل الشافعي أبطل جميع متعلقات الحكم الحنفي ، ولكنه في الحقيقة حين أبطل جميع أقسام ( الطلاق ) أبطل بذلك ( احتهال الطلاق ) فبقي ( احتهال أن يكون الإيلاء يمينًا ) ، وهذا يعني أنَّ هذه المسألة تصلح مثالًا للنوع الثاني من السبر أيضًا ، وهو ( أن يبطل جميع الأقسام إلا ما يرى صلاحه ) ، وذلك بأن يقال في أول المسألة :

( الإيلاء لا يخلو: إما أن يكون طلاقًا ، وإما أن يكون يمينًا ، والأول فاسد ، ... ) وقد فعل ذلك الزركشي (١) .

ولذلك أقول:

إن كلَّ سبر تبطل فيه جميع الأقسام في مسألة من المسائل لابد أن يكون امتدادًا لسبر أعلى منه تبطل فيه جميع الأقسام إلا ما يُرَى صلاحه ؛ لأن الاستدلال هنا أصلًا لابد فيه من احتمال واحد على الأقل باقي ، يُسْتَدَلُّ على صحته ببطلان غيره .

وإنها يجتمع السبران: (إبطال الجميع) و (إبطال الجميع إلا ما يرى صلاحه) حين يكون أحد الأقسام المبطلة في التقسيم الأول يمكن أيضًا تقسيمه، فيقوم المستدل بإبطال جميع أقسامه

<sup>(</sup>١) ينظر : البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٢٢٤).

لإبطاله ، وبيان ذلك أنَّ المستدل الشافعي هذا قسَّم مرتين :

الأولى: حين جعل (الإيلاء) إما: طلاقًا وإما يمينًا.

الثانية: حين جعل ( الطلاق ) إما : صريحًا وإما بكناية .

ف ( السبر ) في التقسيم الثاني بإبطال جميع الأقسام و ( السبر ) في التقسيم الأول بإبطال جميع الأقسام إلا ما يرى صلاحه .

٢. أن التقسيم الأوَّل تقسيم منتشر ؛ لأنه جعل ( الإيلاء ) إما يمينًا وإما طلاقًا ، ولا مانع عقلًا من كون ( الإيلاء ) غيرهما وإن لم يعلم ؛ ولكن الغالب على الظن هو أنه أحد هذين (١) .

في حين أن التقسيم الثاني تقسيم حاصر ؛ لأنه جعل (الطلاق) إما: طلاقًا صريحًا، وإما طلاقًا بالكناية ؛ ولفظ (الكناية) مساوٍ لـ (غير صريح)، فكأنه قال: إما طلاقًا صريحًا، وإما طلاقًا غير صريح ؛ وهذا يعني أنَّ التقسيم داربين الشيء ونقيضه.

٣. أنَّ السابر حين يبطل فإنه في الحقيقة يُجُرِي تقسيًا ذهنيًا ثالثًا ، نصَّ عليه في عبارته أو لم ينص ، يدور بين النفي والإثبات .

- فعند سبر خيار (الطلاق الصريح) يدور الأمر في ذهنه بين خيارين: (الإيلاء طلاق صريح)، (الإيلاء ليس طلاقًا صريحًا)، ثم يقيم الدليل على فساد الخيار الأول، فيثبت الثاني، ويكون الناتج: (الإيلاء ليس طلاقًا صريحًا).

- وعند سبر خيار (الطلاق غير الصريح) يدور الأمر في ذهنه بين خيارين: (الإيلاء طلاق غير صريح)، ثم يقيم الدليل على فساد الخيار الأول، فيثبت الثاني، ويكون الناتج: (الإيلاء ليس طلاقًا غير صريح).

.

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٢٢٤).

- وبجمع الناتجين ( الإيلاء ليس طلاقًا صريحًا ) و ( الإيلاء ليس طلاقًا غير صريح ) يثبت أنه ليس طلاقًا البتة ؛ وإذا فسد كونه طلاقًا ثبت كونه يمينًا .

ونخلص من هذا إلى أن كلَّ تقسيم منتشر لابد عند سبر كل قسم من أقسامه من الانتهاء إلى التقسيم الحاصر الذي يدور بين النفي والإثبات.

٤. أنَّ سبر الشيرازي لكلِّ واحد من الخيارين ( الطلاق الصريح ) و ( الطلاق الكناية ) هو في حقيقته ( قياس عكس ) سواء نظم نظم قياس العكس أم لم ينظم ، وهذا بيان ذلك :

أ. أبطل الشيرازي كون الإيلاء طلاقًا صريحًا بانتفاء ألفاظ الطلاق الصريح فيه ،
 ولو نظمه نظم قياس العكس لقال :

( لو كان الإيلاء طلاقًا صريحًا لكان فيه أحد ألفاظ الطلاق الصريح ، فلم لم يكن فيه أحدها دلَّ على أنه ليس طلاقًا صريحًا ) .

ب. أبطل الشيرازي أن يكون ( الإيلاء ) طلاقًا بالكناية عن طريق قياسين من ( قياس العكس ) نظرًا ومضمونًا ، هما :

١. قوله: (لو كان الإيلاء كناية لما وقع الطلاق به ، عند من جعله طلاقًا ، من غير نية أو شاهد حال).

٢. قوله: ( لو كان الإيلاء كناية لوقع الطلاق به في الحال ) .

وإذا تأمَّلت ( السبر والتقسيم ) في صورته السابقة ، وقرنته بـ ( قياس العكس ) في صورته الصحيحة التي خلصنا إليها في المبحث السابق تبيَّن لك ما يأتي :

أنَّ المقصود من (التقسيم) هو تهيئة الناظر للسبر ، سواء طال التقسيم وتفرع عدة مرات ، أو وصل إلى نهايته من المرة الأولى ، وعلى هذا فالاستدلال في الحقيقة بـ (السبر) ، و (السبر) هـ و (الإبطال) ، وإبطال بعض الأقسام يستلزم بقاء بعض .

فعمل القائس الذي يكمن فيه الاستدلال إذن هو (الإبطال)، وهنا يلتقي (السبر)ب (قياس العكس)؛ لأنه لابد في قياس العكس من إبطال أحد النقيضين ببطلان لازمه، فعمل القائس في البابين واحد؛ ولذلك عرَّف علاء الدين الحنبلي (قياس العكس) فقال: «هو ما يستدلُّ به على نقيض المطلوب، ثم يبطل فيصحُّ المطلوب» (1).

7. أنَّ (قياس العكس) لابد فيه من (تقسيم حاصر) لأن النظر فيه يدوربين الشيء ونقيضه، فبان بذلك أن (السبر) الذي يكون التقسيم فيه حاصرًا هو (قياس العكس) نفسه، فأما (السبر) الذي يكون التقسيم فيه منتشرًا فقد ذكرنا أن سبر كل قسم من أقسامه المُبطَلَة لابد أن يلابسه تقسيم حاصرٌ يدور بين النفي والإثبات، وهذا يعني أنَّ مرد (السبر) مطلقًا إلى (التقسيم الحاصر)، فثبت أن (السبر) هو هو قياس العكس) على كلِّ حال.

ومع طول التأمل وترديد النظر تجد أنه لا فرق بين (قياس العكس) وبين (السبر والتقسيم) إلا من جهة واحدة ، هي (الصياغة والنظم):

- فقياس العكس ينظم في أسلوب شرطي بـ (لو) يـ ربط فيـ ه بـ ين (نقيض الحكـم المطلوب) و ( لازم من لوازمه) ثم يستدل ببطلان هذا على بطلان ذاك ، فإذا بطل ( نقيض الحكم ) ثبت ( الحكم ) ، بأن يقال : ( لو وجـ د (أ) لوجـ د (ب) ، فلـ الم يوجـ د (ب) دلّ عـ لى أن (أ) غر موجود ، فثت أن الموجود (-أ) ) .

- في حين ينظم (السبر) الذي تقسيمه منحصر بذكر الاحتمالين أولًا ، مسبوقين بـ (إمـ ا) التفصيلية ، ثم يساق الدليل على بطلان أحدهما ، فيثبت الآخر ، وذلك بأن يقال:

-

<sup>(</sup>۱) التحبير شرح التحرير ( ۸ / 7۷٤۲ ) ، وينظر في شرح الكوكب المنير ( 3 / 7۰٤ ) .

(الموجود إما (أ) وإما (-أ) ، بطل أن يكون الموجود (أ) ، فثبت أن الموجود (-أ) ) .

وقوله (بطل أن يكون الموجود (أ)) يحتاج وجوبًا إلى دليل على بطلانه ، وأكثر نظم هذا الدليل يكون على صورة (قياس العكس) ، فيتداخل النظمان في الصورة التالية:

(الموجود إما (أ) وإما (-أ) ، بطل أن يكون الموجود (أ) = الأنه لو وجد (أ) لوجد (ب) ، فلما لم يوجد (ب) دلَّ على أن (أ) غير موجود = فثبت أن الموجود (-أ)).

وعلى هذا فلا فرق بين (قياس العكس) وبين (السبر) الذي تقسيمه حاصر إلا في ذكر الاحتمالين المتناقضين، مسبوقين بـ (إما).

- وأما (السبر) الذي تقسيمه منتشر، في نظم بذكر الاحتمالات الواردة، ثم ينظر في الاحتمالات التي يراد إبطالها فتقسم، حتى ينتهي التقسيم إلى الدوران بين الشيء ونقيضه، ثم يفعل هنا ما يفعل في (السبر) الذي تقسيمه حاصر، فَيُّوتي عند الإبطال بـ (قياس العكس)، إلا أنه حين تتعدد الأقسام النهائية الدائر كلِّ منها بين النفي والإثبات، فإن أقيسة العكس تتعدد؛ لأن إبطال كل قسم يحتاج إلى (قياس عكس) مستقل، كما تقدم في مثال (الإيلاء) فقد نظم الشيرازي (قياس عكس) لإبطال (كون الإيلاء طلاقًا صريحًا)، و(قياس عكس) آخر لإبطال (كون الإيلاء طلاقًا بالكناية).

والذي يدلُّ على أنه لا فرق بين (قياس العكس) وبين (السبر والتقسيم) إلا في الصياغة، وأن (التقسيم الحاصر) يكون (السبر) فيه (قياسَ عكس) واحدًا مطلقًا، وأن (التقسيم المنتشر) يكون (السبر) فيه عددًا من أقيسة العكس مساويًا لعدد الأقسام النهائية المراد إبطالها = الذي يدلُّ على ذلك أنك تستطيع نظم هذا على نظم هذا على نظم هذا الدون أن يتغير في وجه الاستدلال شيء، وهذا بيان ذلك:

أ. نظم مثال من (قياس العكس) على طريقة (السبر والتقسيم):

فيقال في مثال ( الاستدلال على طهارة دم السمك ) الذي سبق ذكره:

( دم السمك إما طاهر وإما نجس:

- بطل أن يكون نجسًا ؛ لأنه لو كان نجسًا لوجب سفحه ، فلم لم يجب سفحه دل على أنه ليس نجسًا ، وإذا لم يكن نجسًا فهو طاهر ) .

وكل مثال من أمثلة (قياس العكس) يمكن نظمه على طريقة (السبر) الذي تقسيمه حاصر، على ما رأيت هنا.

ب. نظم مثال من ( السبر والتقسيم ) على طريقة ( قياس العكس ) :

فيقال في مثال الاستدلال على أن ( الإيلاء ) ليس طلاقًا:

( لو كان الإيلاء طلاقًا ، لكان بطريق التصريح أو الكناية ، فله لم يكن ( الإيلاء ) لفظًا صريحًا من ألفاظ الطلاق ، ولا كناية من كناياته دلَّ على أنه ليس طلاقًا ، وإذا لم يكن طلاقًا فهو يمين ) .

وقد نظم الغزالي هذا المثال على هذا النظم (١).

والذي يدلُّ أيضًا على ما ذكرته من أنَّ الفارق بين (قياس العكس) وبين (السبر والتقسيم) إنها هو فرق في الصياغة لاغير، أنَّ علهاء المنطق يجعلون (السبر والتقسيم) في علمهم من (القياس الاستثنائي الشرطي المتصل)، ويسمون (السبر والتقسيم): (القياس الاستثنائي الشرطي المنفصل)، فكلاهما قياس استثنائي شرطي، إلا أن أحدهما متصل والآخر منفصل، وهذا فارق في النظم لاغير، لأن

<sup>(</sup>١) ينظر: شفاء الغليل ص ٤٥٤.

(قياس العكس) ينظم نظمًا متصلًا عن طريق استعمال أداة الشرط (لو) رابطة بين (الملزوم) و (اللازم)، ثم استثناء نقيض (اللازم) حتى ينتج نقيض (الملزوم)؛ في حين ينظم (السبر والتقسيم) نظمًا منفصلًا عن طريق استعمال أداة التفصيل الشرطية (إما) ثم إبطال بعض الاحتمالات لاستبقاء بعض (۱).

وقد لمح الغزالي (رحمه الله) هذا التطابق بين (السبر والتقسيم) وبين (قياس العكس)، فذكر من أنواع البراهين (برهان الخُلف)، وقال في تعريفه:

« وهو أن لا يتعرض المستدلُّ للمقصود ، ولكن يبطل ضده المقابل لـ ه ، وإذا بطل أحد الضدين تعين الضد الآخر »(٢) .

ثم ذكر أنه ينقسم إلى قسمين ؟ هما:

١. إبطال جميع الأقسام إلا ما يرى المستدل صلاحه .

٢. إبطال جميع الأقسام دون استثناء.

ثم قال:

« وبرهان الخُلف في القسم الأول هو أن نقول : لو لم يكن كذا لكان كذا ، وباطل أن يكون كذا ؛ فثبت أنه كذا .

ومثاله أن نقول:

( لو انعقد بيع الغائب لصحَّ إلزامه بصريح الإلزام (٣) ، وباطل أن يصحَّ الإلزام بصريح الإلزام ، فباطل أن ينعقد البيع ، وإذا بطل جانب الانعقاد ثبت جانب الفساد ) .... (٤) ...

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : معيار العلم ص ١٥١ – ١٥٨ ، ونثر الورود (٢/ ٥٦٢ – ٥٦٤ ).

<sup>(</sup>٢) شفاء الغليل ص ٤٥٠ .

<sup>(</sup>٣) أي لصحَّ إلزام شاري ( السلعة الغائبة ) بإنفاذ عقد البيع عند رؤيته تلك السلعة لتسلمها ، وحرمانه من حق نقضه عند الرؤية .

<sup>(</sup>٤) شفاء الغليل ص ٥١.

وهذا المثال (قياس عكس) كما ترى ، وقد مثل به الغزالي على (السبر) الذي تبطل فيه جميع الأقسام ، ثم نصَّ على أنه مثال لـ (التقسيم الحاصر) أيضًا ، فقال بعد أن ذكر هذا المثال ومثالًا مشابهًا له: «وهذا ينقسم إلى الدائر بين النفي والإثبات كما ذكرنا »(١).

فقد مثل للتقسيم الحاصر ، والسبر المبطل لجميع الأقسام بمثال من قياس العكس ، والذي يدلُّ على أنَّ هذا المثال عند الغزالي من (قياس العكس) أنه مثَّل به نفسه في المستصفى على (نظم التلازم الذي يسلَّم فيه (نقيض اللازم) لاستنتاج (نقيض الحكم) ، وهو (قياس العكس) (٢).

ليس هذا فحسب ، بل إنَّ الغزالي نص في حديثه عن ( برهان الخلف ) الذي هو ( السبر والتقسيم ) عنده ، على أن ( قياس العكس ) داخل فيه ، فقال : « وإلى هذا البرهان يرجع ما لقبه فريق بـ ( قياس العكس ) »(٣) .

وبهذا يتجلى (السبر والتقسيم) والعلاقة بينه وبين (قياس العكس) في أوضح صورة وأنقاها ؛ وقد بنيت ذلك كله على ما رجح لديَّ من مذاهب العلماء في مباحث (السبر والتقسيم) وتفصيلاته التي يسودها (الخلاف) و (الاختلاف)، حتى إنَّ الخلاف وقع في اسمه أهو (السبر والتقسيم) أم (التقسيم والسبر) ؟! ولهم فيه أخذ ورد (٤) ، وقد جمع أحد الفضلاء أقوالهم النظرية في تعريف (السبر والتقسيم) ، وأسمائه ، وأقسامه ، والفرق بينه وبين ما يشبهه ، وحجيته ، في نحو ثلاثمئة صفحة (٥) .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) شفاء الغليل ص ٤٥١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٣) شفاء الغليل ص ٤٥٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر مثلًا : شرح تنقيح الفصول ص ٣٩٧ ، ٣٩٨ ، ونهاية السول (٤ / ١٢٩ ، ١٣٠ ) ، وتشنيف المسامع (٣ / ٢٧٥ ) ، ونشر البنود (٢ / ١٥٨ ) .

<sup>(</sup>٥) السبر والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي (١/ ٥٧ – ٣٤٧).

وكنت قد ذكرت فيها مضى أنَّ أبا البركات الأنباري أخذ قسمي ( السبر والتقسيم ) عن أبي إسحاق الشيرازي ، ومثَّل لهما من النحو ، وسوف أكتفي بعرض أحد هذين المثالين ، وإعادة عرض مثاله على ( قياس العكس ) وبيان أن الفرق بينهما لا يتجاوز الصياغة :

## أ. مثال (قياس العكس):

قال أبو البركات:

« كأن يقول: لو كان نصب الظرف في خبر المبتدأ بالخلاف ، لكان ينبغي أن يكون الأول منصوبًا ؛ لأن الخلاف لا يكون من واحد ، وإنها يكون من اثنين ؛ فلو كان الخلاف موجبًا للنصب في الثاني لكان موجبًا للنصب في الأوّل ، فلها لم يكن منصوبًا دلّ على أن الخلاف لا يكون موجبًا للنصب في الثاني » (١) .

ولو زدت في أول هذا المشال النصّ على الاحتمالين الواردين ، فقلت : (الخلاف لا يخلو: إما أن يكون عاملًا النصب في خبر المبتدأ حين يكون ظرفًا ، وإما أن لا يكون ؛ والأول باطلٌ ؛ لأنه ....) ثم أوردت المثال كما هو دون أي تغيير ، لأصبح مثالًا على (السبر) الذي (التقسيم) فيه حاصرٌ ؛ فدلَّ ذلك على أن الفرق بين البابين فرق في النظم لا غير .

# ب. مثال ( السبر والتقسيم ) :

قال أبو البركات:

« لا يخلو نصب المستثنى في الواجب نحو (قام القوم إلا زيدًا): إمَّا أن يكون بالفعل المتقدم بتقوية (إلا)، وإمَّا أن يكون بـ (إلا) لأنه بمعنى (أستثنى)، وإما أن

<sup>(</sup>١) سبق ذكره وتوثيقه ص ٧٧ .

يكون لأنها مركبة من (إن) المخففة و (لا) ....:

- بطل أن يكون العامل هو ( إلا ) بمعنى ( أستثني ) .... ؛ لأنه لو كان ( إلا ) هو العامل بمعنى ( أستثني ) لوجب النصب في النفي كما يجب في الإيجاب ؛ لأنه في النفي بمعنى ( أستثنى ) كما هو في الإيجاب ....

- وبطل أن يكون العامل فيه (إلا) لأنها مركبة من (إنَّ) و (لا) فخففت (إنَّ) و وركبت مع (لا) .... ؛ لأن الحرف إذا ركب مع حرف غيره خرج كل واحد منها عن حكمه وثبت له بالتركيب حكم لم يكن له في حالة الإفراد ، وهو لا يقول في (إلا) كذلك ، بل يزعم أن كل واحد من الحرفين باق على أصله وعمله بعد التركيب كما كان قبل التركيب ....

وإذا بطل ذلك وجب أن يكون العامل للنصب الفعل المتقدم بتقوية (إلا) "(١).

خلصت في تأملاتي السابقة إلى أنَّ عملية سبر كل قسم من الأقسام النهائية هي في حقيقتها (قياس عكس) سواء نظم السبر نظم قياس العكس أم لم ينظم، وفي مثال أبي البركات هذا سبران أحدهما منظوم نظم قياس العكس، والآخر غير منظوم نظمه، ولكنه في حقيقته (قياس عكس)، وهذا بيان ذلك:

ا. إذا تأمَّلت السبر الأوَّل وجدت أنه قياس عكس شكلًا ومضمونًا ، ولو استقطعناه مفردًا وأخرجناه عن حيز التقسيم ، لم يصدق عليه إلا أنه (قياس عكس) ، وذلك بأن تقول في الاستدلال على أن (إلا) ليست هي العاملة بمعنى (أستثني):

<sup>(</sup>١) حذفت أجزاء كثيرة من هذا المثال لطوله ؛ وما ذكر يكفي لتحقيق المراد ، وقد سبق ذكر هذا المثال وتوثيقه ص ٧٤ .

« لو كان ( إلا ) هو العامل بمعنى ( أستثني ) لوجب النصب في النفي كما يجب في الإيجاب ؛ لأنه في النفي بمعنى ( أستثني ) كما هو في الإيجاب » .

فهذا (قياس عكس) كما ترى ، لم ينصّ على نتيجته ؛ لأنها معلومة ؛ إذ إنَّ المراد: (فلما لم يكن النصب في النفي واجبًا دلَّ على أن (إلا) ليست هي العاملة بمعنى: أستثنى).

فقياس العكس هنا كقياس العكس في قول الله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمَةُ إِلَّا ٱللهُ لَا اللهُ لَكُ اللهُ لَفُهُ اللهُ عَلَى الله عَلَى العَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

7. أذا تأمَّلت السبر الثاني في المثال السابق ، وهو قوله: « بطل أن يكون العامل فيه (إلا) لأنها مركبة من (إنْ) و (لا) ... ؛ لأن الحرف إذا ركِّب مع حرف غيره خرج كل واحد منها عن حكمه وثبت له بالتركيب حكم لم يكن في حالة الإفراد ؛ وهو لا يقول في (إلا) كذلك ، بل يزعم أن كل واحد من الحرفين باق على أصله وعمله بعد التركيب كما كان قبل التركيب ».

إذا تأملته وجدت أنه في حقيقته (قياس عكس) لأنه جعل من لوازم (تركيب الحروف): (خروجها عن حكمها حالة الإفراد)، وهذا اللازم منتف في قول من جعل (إلا) مركبة، فدل على أن (إلا) غير مركبة، وإذا لم تكن مركبة فسد تعليل إعالها بالتركيب، ففسد القول كله.

ولو أن أبا البركات نظم هذا (السبر) نظم (قياس العكس) لقال: (لو كانت (إلا) عاملة لأنها مركبة من (إن) و (لا) لتغيّر معناها وعملها بعد التركيب عها كان عليه قبل التركيب، فلها كانت باقية عند من ادعى تركيبها بعد التركيب على ما كانت عليه قبل التركيب من المعنى والعمل دلّ على فساد قوله).

#### رابعًا: الانعكاس:

يذكر الأصوليون ( الانعكاس ) في موضعين من كتب أصول الفقه هما :

#### ١. شروط العلة:

فعند حديثهم عن (القياس) يذكرون أن له أربعة أركان، أهمها (العلة)، ثم يعددون شروط العلة، فيذكرون من ضمنها: (أن تكون العلة مطردة منعكسة).

ومعنى (اطراد العلة): أن تكون كلما وجدت وجد الحكم، ومعنى (انعكاس العلة): أن تكون كلما انتفى الحكم.

وقد اختلفوا في اشتراط (الاطراد والانعكاس) في العلة ، وبينهم في ذلك منازعات واستدلالات وردود ، ليست من مقصودي هنا<sup>(۱)</sup> ، وأكتفي بأن أذكر أنَّ أبا البركات الأنباري يشترط في (العلة) فقهية كانت أم نحوية : الطرد والعكس<sup>(۲)</sup>.

#### ٢. مسالك العلة:

فعند حديثهم عن ( مسالك العلة ) التي هي الطرق المؤدية إلى اكتشافها ، والوقوف عليها ، والتدليل على عليّتها ، يذكرون من تلك المسالك :

(مسلك الدوران) أو (الدوران المطلق) أو (الدوران الوجودي والعدمي) أو (الدوران العكسي) أو (الجريان) أو (التأثير).

والمراد من كلِّ ذلك واحد ، وهو ( الطرد والعكس ) فهم يقولون في تعريف هذا المسلك :

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك كله: مباحث العلة في القياس ص ٢٠٨ – ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: لمع الأدلة ص ١١٢ – ١١٧.

« هو أن يوجد الحكم عند وجود الوصف ، وينعدم عند عدمه » .

وقد اختلف الأصوليون أيضًا في حجية (الدوران) هل هو حجَّة على (العليَّة) أو لا؟ ، وإذا كان حجة فهل هو قطعي أو ظني ؟ (١) .

نخلص من هذا إلى أن ( العكس ) أو ( الانعكاس ) المراد في هذين المبحثين هو : ( انتفاء الحكم عند انتفاء العلة ) .

والحقُّ أن (قياس العكس) عائد إلى هذا المعنى أيضًا ، فهو استدلال بالانعكاس، والحقُّ أن (قياس العكس) هـو تحقيق وإجراء أي استدلال على انتفاء الحكم بانتفاء العلة ، فـ (قياس العكس) هـو تحقيق وإجراء لمعنى (الانعكاس) في موضع الخلاف.

ومن عجيب ما وقع للدكتور سعد بن ناصر الشثري في حديثه عن (قياس العكس): أنه عقد مبحثًا سمًّاه (الفرق بين قياس العكس وبين العكس في الدوران)، قال فيه:

«يرادب (العكس) في الدوران: انتفاء الحكم عند انتفاء علته ، و (الدوران) الذي هو مسلك من مسالك العلة يتكون من الطرد والعكس، وقد وقع خلاف بين الأصوليين في اشتراط (انعكاس العلة) في العلل التي تثبت بغير الدوران.

ومن هنا نعرف أن ( الانعكاس ) يهاثل ( العكس ) في المعنى ، وهو انتفاء الحكم عند انتفاء علته ، وأنَّ الفرق بينهما فيها يترتب عليهما ؛ ف ( الانعكاس ) وصف للعلة اختلف في اشتراطه لها ، أما ( العكس ) فهو جزء من الدوران الذي هو مسلك من مسالك استخراج العلة الاستنباطية ؛ وهما يتعلقان بركن واحد .

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : قوادح القياس عند الأصوليين (١/ ٩١)، ومباحث العلة في القياس ص ٤٧٢ – 8٨٩.

أما (قياس العكس) فهو قياس كامل يشتمل على جميع أركان القياس، كما أنَّ (العلة) فيه وجودية في محلِّ، وعدميَّة في آخر؛ فبينها فرق شاسع.

ومع وضوح هذا الفرق بين ( العكس ) و ( قياس العكس ) إلا أن كثيرًا من الأصوليين لم يفرق بينها ، ومن أمثلة ذلك أنَّ أبا يعلى في العدة عندما استدلَّ على صحة ( قياس العكس ) بقوله : « ولأن عكسه يدلُّ على صحته ، يدلُّ عليه العلة العقلية ؛ لـــًا اطردت وانعكست كان ذلك دليلًا على صحتها ، كذلك هاهنا وجب أن يكون ( العكس ) دليلًا على صحته » .

فكلامه في صحة الاستدلال على صحة العلة بمسلك الدوران المستمل على ( العكس ) ، لا في صحة قياس العكس ) .

والحَتُّ أنَّ الشيخ قد سها في هذا النص سهوًا عظيمًا ، وبيان ذلك في نقطتين ، هما :

١. أنه ادَّعي أنَّ بين ( العكس ) وبين ( قياس العكس ) فرقًا شاسعًا ، وأنَّ ذلك الفرق واضح ، وأنَّ أكثر الأصوليين مع وضوحه لم يتنبهوا إليه ، فلم يفرقوا بينهما .

ومع ذلك فإنَّ كلَّ ما قاله في الفرق بينهما هو: (أن (العكس) و (الانعكاس) يتعلقان بركن من أركان القياس هو (العلة)، ف(الانعكاس) شرط فيها، و (العكس) جزء من (الدوران) الذي هو مسلك من مسالكها.

في حين أن (قياس العكس) قياس كامل فيه أصل وفرع وعلة وحكم، إلا أن العلة في أحدهما وجودية وفي الآخر عدمية).

هذا كلُّ ما ذكره من فرق ، وجعله فرقًا شاسعًا واضحًا ، والحقُّ أنه لم يفرق بينها إلا بـذكر مواضع ورودها في كتب الأصوليين ، وهي مع التحقيق شيء واحد .

-

<sup>(</sup>١) قياس العكس : حقيقته وحكمه ص ٤٤١ .

ف ( العكس ) و ( الانعكاس ) و ( قياس العكس ) لها معنى واحد هو انتفاء الحكم عند انتفاء علته ، إلا أن هذا المعنى يذكر مَرَّة شرطًا في صحة العلة عند بعض العلماء ، ويذكر مَرَّة في مسالك العلة ، ويذكر مرَّة في أدلة الأحكام ، فهذا فرق في جهة التناول لا غير ، وإلا فهي في الحقيقة شيءٌ واحد .

ودليل ذلك من كلام الشيخ نفسه ، قوله : (قياس العكس قياس كامل يشتمل على جميع أركان القياس ، كما أنَّ العلة فيه وجودية في محل وعدمية في آخر ) .

فإن قوله ( العلة وجودية في محل وعدمية في آخر ) يعني : ( العلة مطردة في محل ومنعكسة في آخر ) .

ومناط الاستدلال في (قياس العكس) وأساسه إنها هو بـ (انعكاس العلة) الـذي هو شرط من شروطها عند أكثر العلهاء (١).

والذي يدلُّ على ذلك: (الطردُ) الذي هو وجود الحكم كلما وجدت العلة، فإنه هو نفسه المراد في (قياس الطرد)؛ لأن كل ما يفعله القائس في (قياس الطرد) هو تحقيق معنى (طرد العلة) في المسألة المنظورة، لأنه في حقيقته يبيِّن (علة) في الفرع، ثم يوجب له الحكم الدائر معها، كما أن هذه العلة نفسها حين وجدت في (الأصل) حكم له بذلك الحكم.

ونقول مثل ذلك في (قياس العكس) فنقول إن كل ما يفعله القائس فيه هو تحقيق معنى (عكس العلة) في المسألة المنظورة، لأنه في حقيقته يبيِّن (علة) في الفرع، ثم يوجب له نقيض (حكم الأصل)؛ لأن (حكم الأصل) يدور مع نقيضها، فوجب أن يدور نقيضه معها، وهذا هو معنى (انعكاس العلة).

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ١١٥.

فتبيَّنَ بذلك أنه لا فرق عند التحقيق بين (قياس العكس) وبين (العكس) في الدوران، إلا من جهة التناول في كتب الأصول.

هذا على مذهب من جعل (قياس العكس) خاصًا بـ (العلة) دون غيرها من اللوازم، فأما من جعل (قياس العكس) في كل لازم سواء كان علة أم شرطًا أم سببًا أم غاية أم محل حكم ...، فإن (قياس العكس) عنده يشمل (العكس) الذي في الدوران وغيره.

٢. الأمر الثاني الذي سها فيه الشيخ الشثري هو أنه لم يفهم كلام القاضي أبي يعلى الحنبلي ، وهذا بيان ذلك :

استدلً أبو يعلى على صحة الاستدلال بقياس العكس بقوله: « ولأن عكسه يدلُّ على صحته ، يدلُّ على صحته ؛ كذلك صحته ، يدلُّ عليه : العلة العقلية ، لـلَّا اطردت وانعكست كان ذلك دليلًا على صحته ؛ كذلك هاهنا وجب أن يكون العكس دليلًا على صحته »(١).

وقد عقَّب الشيخ الشري على هذا النص بقوله: « فكلامه في صحة الاستدلال على صحة العلة بمسلك الدوران المشتمل على العكس ، لا في صحة قياس العكس ».

والحقُّ أن الحقَّ مع أبي يعلى ، وأنه استدلَّ على صحة الاحتجاج بـ (قياس العكس) بدليل قوي بحدًّا في نصه السابق ، ووجه استدلال أبي يعلى هـ وأن الـذي يـ دلُّ عـلى صحة (قياس العكس) : عكسه ؛ و (عكس قياس العكس) هو (قياس الطرد) ، فكما أن (قياس الطرد) صحيح ، فإن عكسه (وهو قياس العكس) صحيح .

\_

<sup>(</sup>۱) العدة في أصول الفقه (٤/ ١٤١٥)، وينظر هذا الدليل أيضًا في : شرح اللمع في أصول الفقه (١/ ١٢٩)، والبحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٦)، والتحرير شرح التحبير (٧/ ٣١٢٩)، وشرح الكوكب المنير (٤/ ٩).

وذلك أن كلَّ (قياس عكس) يمكن أن يصاغ على (قياس الطرد) ؛ كما تقدم عن إمام الحرمين الجويني وشيخ الإسلام ابن تيمية (١):

ومثال ذلك: أنَّك حين تستدل ، مثلًا ، على أنَّ (الوتر) نافلة بقياسه على (الفروض) تقول: (لو كان الوتر فرضًا لما جاز فعله على الراحلة ، كالفرض فإن الفرض لا يجوز فعله على الراحلة ، فلما ثبت جواز فعل الوتر على الراحلة ؛ دلَّ على أنه ليس بفرض ، وإذا لم يكن فرضًا فهو نافلة).

فهذا (قياس عكس) والدليل على صحته: أن عكسه، وهو (قياس الطرد) يؤيده ويؤدي مؤداه، وذلك حين تقول: ((الوتر)نافلة قياسًا على بقية النوافل بجامع جواز الأداء على الراحلة).

فكما أنه يستدل على صحة العلة في (قياس الطرد) بانعكاسها في (قياس العكس)، فكذلك يستدل على صحة العلة في (قياس العكس) بانعكاسها في (قياس الطرد) في المسألة نفسها طبعًا.

فتبين أنَّ استدلال القاضي أبي يعلى في القرارة من الصحة والسلامة والاستقامة.

وهنا أمرٌ من أهم الأمور ، نبَّهت عليه سابقًا وأعيد التنبيه عليه هنا ، ولم أر أحدًا حرَّر فيه قولًا ، وهو أنه لا فرق بين (أدلة الأحكام) وبين (مسالك العلة) ، فكها أن الحكم يثبت بالكتاب والسنة والإجماع والقياس والاستدلال ، فإن العلة تثبت بالكتاب والسنة والإجماع والقياس والاستدلال .

والحقُّ أن ( مسالك العلة ) في حقيقتها تؤدي إلى إثبات حكم العليَّة ؛ فلا فرق

<sup>(</sup>۱) ينظر ما سبق ص ۲٤٨ ، ٢٤٩ .

بينهما البتة ؛ وإنها أفرد الأصوليون ( مسالك العلمة ) بمباحث خاصة ؛ نظرًا لخطورة العلمة وأهميتها ، وقد مضى ذكر ذلك .

وإن التنبه إلى هذا الأمريقي العقول من كثير من الشبه والزلات والمآخذ.

وقد وعَى أبو يعلى ذلك دون شك ؛ فاستدلَّ بـ (الـدوران) على صحة (قياس العكس) كما أنه يستدل بـ (الدوران) على صحة العلة ، فكل علة دائرة طردًا وعكسًا ، يمكن أن يبنى عليها قياسان : قياس طرد وقياس عكس ، الحكم الناتج عنهما واحد ، وكل واحد منهما شاهد على صحة الآخر .

ولأن (العكس) أو (الانعكاس) و (قياس العكس) عائدة إلى معنى واحد؛ مثّل ابن السبكي والزركشي لانعكاس العلة بقوله ﷺ: (أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر؛ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر)، في جواب (أياتي أحدنا شهوته وله فيها أجر؟) (1).

وهو الحديث نفسه الذي أطبقت كتب أصول الفقه على التمثيل لقياس العكس به .

## خامسًا: سؤال الفرق:

(سؤال الفرق) أو (قادح الفرق) أو (المفارقة) تعبيرات مترادفة ترد في كتب أصول الفقه عند الحديث عن (قوادح العلة) أو (قوادح القياس)، وهي مندرجة تحت قادح يسمونه (قادح المعارضة).

<sup>(</sup>١) ينظر : تشنيف المسامع (٣/ ٣٤١ – ٣٤٢).

و لأهل الأصول في هذا القادح كلام طويلٌ فيه كثير من الخلافات (١) ، وسأعرض هنا ملخصًا لكلامهم ثم أتبعه بفهمي لهذا القادح :

( المعارضة ) عند الأصوليين تنقسم إلى قسمين : ( معارضة دليل نقلي ) و ( معارضة دليل عقلي ) و الذي يهمنا هنا هو ( معارضة الدليل العقلي ) : الذي هو القياس :

و ( معارضة القياس ) تكون بأحد شيئين : إما أن يعارض القياس بدليل نقلي ، وإما أن يعارض بدليل عقلي ( عارضة القياس بدليل عقلي ) .

وهذا القسم من المعارضة حصل الخلاف بين الأصوليين في تقسيمه ، فالأحناف يجعلونه قسمين : (معارضة فيها مناقضة) و (معارضة خالصة) ، ثم يجعلون (المعارضة الخالصة) قسمين : (معارضة في حكم الفرع) و (معارضة في علة الأصل) (٣).

في حين يذهب غيرهم إلى أن (معارضة القياس بالدليل العقلي) تنقسم إلى قسمين هما: (المعارضة في الأصل) و (المعارضة في الفرع) (١٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر مجموعًا في : مباحث العلة في القياس ص ٦٤٣ – ٦٨٠ ، وقوادح القياس (٢/ ٧٥٧ – ٨١٨) . (٣/ ٨١٥ – ٨١٥) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الملخص في الجدل ( ٢ / ٧٥٥ – ٧٥٨ ) ، والتمهيد في أصول الفقه ( ٤ / ٢١٥ – ٢١٧ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : المغني في أصول الفقه ص ٣٢٢ – ٣٣٣ ، والكافي في شرح أصول البزدوي (٤ / ١٨٧٦ – ٣٠٠ ) . والوافى في أصول الفقه (٣/ ١١٥٥ – ١١٧٧ ) ، وتيسير التحرير (٤ / ١٦١ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفائق في أصول الفقه (٤/ ٣٥٦-٣٦٦)، ونهاية الوصول (٨/ ٣٤٦٦-٣٤٨)، وتقريب الوصول ص ٣٨٢، ٣٨٣، والبحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٣٣٣-٣٤٤).

ثم إذا جاءوا للحديث عن (قادح الفرق) أو (سؤال الفرق) أو (المفارقة) اختلفوا: فمنهم من يرى أنه هو (المعارضة في الأصل)، ومنهم من يرى أنه هو (المعارضة في الأصل والفرع معًا) (١).

فيحصل في كلامهم في الفرق تكرار لما قالوه في قسمي المعارضة أو أحدهما .

وقد تأمَّلت كلام الأصوليين في ذلك ، فثبت لديَّ أن الحقَّ مع من جعل (الفرق) هو (المعارضة في الأصل) ، وهذا مذهب بعض كبار العلماء كأبي إسحاق الشيرازي ، وشيخ الإسلام ابن تيمية (٢) ، يقول شيخ الإسلام:

« المعارضة نوعان : معارضة في الفرع ، ومعارضة في الأصل وهو الفرق  $^{(n)}$  .

وسأبني على هذا الأساس في حديثي عن (المعارضة) متجاوزًا بذلك جميع الخلافات في هذه المسألة، فأقول إن المعارضة قسمان: معارضة في الفرع، ومعارضة في الأصل، وهذا بيان كلِّ منهما مختصرًا:

## أ. المعارضة في الفرع:

تعريفها:

هي أن يورد المعترض في الفرع نقيض حكم المستدل(١٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام (٤/ ٢٨٢، ٢٨٢)، ومباحث العلة في القياس ص ٦٤٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر : الملخص في الجدل (٢/ ٧٥٨، ٧٦٠ – ٧٦٢)، والمسوَّدة (٦/ ٨١٦).

<sup>(</sup>٣) المسودة (٢/ ٨١٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر في ذلك : الإحكام في أصول الأحكام (٤/ ٢٨٢)، وشرح الكوكب المنير (٤/ ٣١٨)، وأرشاد الفحول (٢/ ٢٣٦).

#### مثالها:

أن يستدلُّ مستدلُّ على أن ( إزالة النجاسة بالخلِّ ) لا تجوز ، فيقول :

( لا تجوز ( إزالة النجاسة ) بالخلِّ ، قياسًا على الوضوء ، لأن كلَّا منها ( طهارة ) ، فكما أن الوضوء بالخل لا يجوز ، فكذلك إزالة النجاسة بالخلِّ لا تجوز ) .

## فيعترض المعترض بقوله:

(النجاسة) عينٌ أمر بإزالتها لأجل العبادة فجاز إزالتها بالخلِّ، قياسًا على الطيب الذي في ثوب المحرم، فالطيب مطلوب الإزالة لأجل العبادة، لا لكونه طهارة (١١).

وحين تقرأ عبارات الأصوليين في توضيح هذا النوع من القدامى والمحدثين ، فإنك لتعجب كلَّ العجب من إطالتهم الطريق في الوصول إلى المقصود ، وتعبيرهم عن ذلك بعبارات معقَّدة تحتاج هي في نفسها إلى شرح وتوضيح :

من ذلك مثلًا قول ابن قدامة في توضيح هذا النوع من المعارضة: « أن يعارضه بإبداء وصف في الفرع ، وقد يذكر في معرض كونه مانعًا للحكم في الفرع ، وقد يذكر في معرض كونه مانعًا للسببية » (٢) .

ومن عبارات المحدثين قول د. عبد الكريم النملة مثلًا: «أن يبين المعترض في الفرع ما يقتضي نقيض حكم المستدل في الفرع بوجود وصف مانع للحكم، أو بفوات شرط للحكم.

<sup>(</sup>١) ينظر هذا المثال في : الملخص في الجدل (٢/ ٧٥٩)، والتمهيد في أصول الفقه (٤/ ٢١٦، ٢١٦)، وكتاب الجدل على طريقه الفقهاء ص ٤٨٤، ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر في : إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر (٤/ ٢٤٨١)، وينظر تعليق د. عبد الكريم النملة على هذا النص في الصفحة التالية لها .

ومعناه: أن يقول المعترض: ما ذكرته أيها المستدل من الوصف وإن اقتضى ثبوت الحكم في الفرع إلا أن عندي وصفًا آخر يقتضي نقيض الحكم الذي تريد إثباته »(١).

والحق أنَّ أبا إسحاق الشيرازي وشيخ الإسلام ابن تيمية (رحمها الله) قد عبَّرًا عن هذا النوع من المعارضة بأخصر طريق، وأوضح عبارة، وأدق نظر، فقالا: إن المعارضة في الأصل هي معارضة القياس بقياس مثله (٢).

وهذا هو الحق ، فإن المعارضة في الفرع ، هي أن يستدل المستدل بقياس فيه فرع وأصل وعلة وحكم ، فيأتي المعترض في مقابله بقياس آخر في الفرع نفسه إلا أنه يحمله على أصل آخر ينتج نقيض الحكم الذي أنتجه القياس الأول .

# وإذا عدنا إلى المثال السابق وجدنا الآتي:

- أن المستدل ألحق ( إزالة النجاسة ) بـ ( الوضوء ) في ( عـدم جـوازه بالخـلُ ) بجامع ( كون كلِّ منهما طهارة ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : ( إزالة النجاسة ) .

والأصل ( المقيس عليه ) هو : ( الوضوء ) .

والجامع بينهما: كون كلِّ منهما طهارة.

والحكم الناتج: عدم جوازهما بالخل.

- أنَّ المعترض قابل قياس الطرد هذا بقياس طرد آخر في الفرع نفسه: فألحق ( إزالة النجاسة ) بـ ( إزالة الطيب من ثوب المحرم ) في ( جواز الإزالة بالخل ) بجامع

.

<sup>(</sup>١) المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٥/ ٢٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الملخص في الجدل (٢/ ٧٥٩)، والمسوَّدة (٢/ ٨١٦).

(اشتراط كلِّ منهم في عبادة)، ف(إزالة النجاسة) شرط في الصلاة، و (إزالة الطيب) شرط في صحة الإحرام بحج أو عمرة:

فالفرع ( المقيس ) هو : إزالة النجاسة .

والأصل ( المقيس عليه ) هو : إزالة الطيب من ثوب المحرم .

والجامع بينهما: كون كلِّ منهما شرطًا في عبادة.

والحكم الناتج: جوازهما بالخل.

وخلاصة ذلك أن هذا الفرع مشترك بينها ، إلا أن المستدل حمله على أصل ينتج قياسه عليه (عدم الجواز) لجامع بينها ، في حين حمله المعترض على أصل آخر ينتج نقيض ذلك الحكم ، لجامع آخر بينها .

وهذا يعني أن هذا الفرع دار بين أصلين متناقضين في الحكم ، فحمله المستدل على أحد الأصلين وهمله المعترض على الآخر (١) .

فتين بذلك أنَّ فهم أبي إسحاق الشيرازي وشيخ الإسلام ابن تيمية هذا الاعتراض على أنه من معارضة القياس بالقياس ، فهمٌ في قرارة الدقة والصواب .

ولكن لماذا عزف الأصوليون عن عرض هذا الاعتراض بهذه الصورة الجليَّة المفهومة ، وصاروا إلى عرض هذا الاعتراض على أنه (منع الحكم في الفرع) أو (منع للسببيَّة) ، كما رأينا في النصين السابقين ، وكما هو عند معظم الأصوليين ؟:

فهم ، مثلًا ، في فهمهم للمثال السابق لا يقولون إن المعترض عارض القياس بقياس ، بل

<sup>(</sup>۱) ينظر في ( جواز تعدد الأصل لفرع واحد ) : نشر الورود ( ۲ / ٥٤٥ ، ٥٤٦ ) ، وقوادح القياس ( ۲ / ٧٧٠ – ٧٧٨ ) .

يقولون إنَّ المعترض منع أن يكون حكم (عدم جواز الإزالة بالخل) ثابتًا في الفرع (إزالة النجاسة)، أو يقولون إنَّ المعترض منع أن يكون الجامع عند المستدل (وهو كون كلِّ منها طهارة) سببًا في عدم جواز الوضوء بالخلِّ (۱).

الحقّ أنّ الذي حملهم على ذلك ، هو حرصهم على المحافظة على مقام كلّ من (المستدل) و (المعترض) في المناظرة ، فهم يرون أن (المستدل) بانٍ ، و (المعترض) هادم ، فأرادوا بهذا الفهم تحقيق معنى الهدم في (المعارضة في الفرع) ، فربطوا قياس المعترض بقياس المستدل ، ورأوا أن مراد المعترض ليس وضع قياسه في مقابلة قياس خصمه ، بل مراده منع حكم خصمه ، أو منع علته ؛ حتى يتحقّق بذلك معنى (القدح) في هذا النوع من المعارضة (۱).

والحقُّ أنَّ هذا (الحرص الشكلي) الذي أوقعهم في هذا الفهم، قد أوقعهم في إشكال آخر هو الخلط بين (المنع) و (المعارضة)، مع أنه يجب التفريق بينهما.

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فقد اختلفوا في هذا (المنع) الذي فهموه من (المعارضة في الفرع): أنَّ المخالف حين يمنع الحكم في الفرع ، ويرى أن حكم الفرع هو ضد ذلك الحكم ، فهل عليه إثبات حكمه ؟ ، وإذا منع كون الجامع بين الأصل والفرع سببًا للحكم في الأصل ، وجاء بسبب آخر ، فهل عليه إثبات هذه السبية فيها جاء به ؟

(١) ينظر في ذلك : مباحث العلة في القياس ص : ٦٥٠ ، ٦٥٠ ، وقوادح القياس (٣/ ٨١٧ – ٨٥١) .

<sup>(</sup>٢) ينظر في ذلك : المنخول ص ٢١٦ ، ٢١٧ ، والإحكام في أصول الأحكام (٤/ ٢٨٢) ، ومباحث العلة في القياس ص ٢٥١ ، وينظر أيضًا : لمع الأدلة ص : ١٣٦ ، ١٣٥ ، وإتحاف ذوي البصائر (٥/ ٢٤٨٤ ، وكان ٢٤٨٥) .

وانقسموا في ذلك إلى فريقين: فمنهم من أوجب عليه الإثبات ، ومنهم من لم يوجبه عليه (١).

والحقُّ أنَّ هذا خلاف لا ثمرة له ، لأنَّ المعترض إن أثبت قوله فسيثبته بقياس جديد ، فيعود هذا القول إلى فهم الشيرازي وابن تيمية ، وإن لم يثبت قوله فإن قياسه الجديد وإن لم ينص عليه مفهوم من كلامه وكلام خصمه ، فيعود أيضًا إلى فهم الشيرازي وابن تيمية .

فتبين أنه لا مفرَّ من فهمهما السوي إلا إليه ، وأنه لابد منه وإن أطال الأصوليون الطريق إليه ، ولما كان ( لابد من صنعا وإن طال السفر ) فتقصير الطريق خير من إطالته : ولذلك ذهبت إلى ما ذهب إليه الشيرازي وابن تيمية في فهم ( المعارضة في الفرع ) على أنها هي :

أن يعارض المعارض قياس المستدل بقياس مثله بحيث يحمل فيه فرعه على أصل غير أصله ينتج حكمًا نقيضًا لحكمه أو مضادًا له .

فالفرع في القياسين مشترك، وما سواه من الأركان مختلف.

فأما ما استند إليه من جعل المعارضة منعًا من أن المعترض هادم ، فلا يجوز أن يبني قياسًا في مقابلة قياس خصمه ؛ لأن الشخص الواحد لا يكون هادمًا بانيًا في حال واحدة ، فهي شبهة أخذ بها الغزالي حينًا فمنع ( المعارضة ) ، ثم رجع عن ذلك آخِرًا ، وكشف عن الحقّ في ذلك ، جاء في كتابه المنتخل :

\_

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك: الإحكام في أصول الأحكام (٤/ ٢٨٢)، والبحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٣٣٦)، وإتحاف ذوي البصائر (٤/ ٢٤٧٢، ٢٤٨٢).

« وكان الغزالي في طائفة من المناظرين لا يقبل (سؤال المعارضة) ، لأنه انتهاض (۱۱ للنصب الاستدلال ، فإنه يستوجب عليه المنع ، وهو يستدل ، وحقه أن يهدم ما بناه المعلل ، فأما المعارضة فهو بناء في مقابلة بنائه .

والمختار: قبوله ، لأن العلة إذا لم تسلم عن المعارضة لم يجز التعويل عليها بالاتفاق »(٢).

وإلى قبول المعارضة وجعلها بناء في مقابلة بناء ، ذهب أبو إسحاق الشيرازي من قبل ، فقد سمّى ( المعارضة في الفرع ) : ( المعارضة بعلة مبتدأة ) (٣) ، وعرفها بأنها ( معارضة القياس بقياس ) (٤) ، ورأى أن الاعتراض على هذه المعارضة كالاعتراض على أي قياس جديد مبتدأ به ، أو أن يلجأ الخصان إلى الترجيح ، فيبدي كلُّ منها رجحان مذهبه على الآخر .

وهذا هو مذهب أبي البركات الأنباري أيضًا (٥).

# ب. المعارضة في الأصل ( الفَرْق):

قال أبو إسحاق الشيرازى:

« أما المعارضة في الأصل ، وهو الفَرْق ، فهو أفقه ما يجري في النظر ، وبه يعرف فقه المسألة ، وهو أن يذكر ما يوجب الفرق بين الفرع والأصل »(٦) .

(٢) المنتخل في الجدل ص ٤٩٦، ٤٩٥ . وتلاحظ حواشي المحقِّق .

<sup>(</sup>١) أي انتزاع وغصب.

<sup>(</sup>٣) الملخص في الجدل (٢/ ٧٥٩).

<sup>(</sup>٤) السابق.

<sup>(</sup>٥) لمع الأدلة ص ١٣٥، ١٣٦.

<sup>(</sup>٦) الملخص في الجدل (٢/ ٧٦٢)، وقد نقل الباجي هذا النص في : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠١

وقال ابن النجار في تعريفه:

« هو ابداء المعترض معنى يحصل به الفرق بين الأصل والفرع ؟ حتى لا يلحق به في حكمه »(١).

وللأصوليين عبارات أخرى كثيرة في تعريف هذا النوع من المعارضة ، وتعريف ابن النجار هذا يشملها جميعًا (٢) .

ومعنى هذا أنَّ المستدل يستدلُّ بقياس طرد يجمع فيه بين (الفرع) و (الأصل) في حكم معين ، لوجود جامع بينهما ، فينصُّ المعترض على وجود فرق بين الفرع والأصل في هذا القياس ، يقتضي عدم الجمع بينهما في ذلك الحكم عنده .

وقد حاول الأصوليون توضيح هذا الشقّ من (المعارضة) فنصوا على حالات يتحقّق أكثر تحديدًا لإجراء هذا الاعتراض، فكان مجموع ما ورد في كتبهم ثماني حالات يتحقّق فيها هذا الاعتراض، إلا أن المعنى الذي يفرق به بين الأصل والفرع في كل حالة يختلف عنه في الحالة الأخرى، وسوف أورد هذه الحالات الثماني، مع مثالٍ لكلِّ منها، ثم أتبع ذلك بفهمي أنا لهذه الحالات؛ وهي (٣):

<sup>(</sup>١) شرح الكوكب المنير (٤/ ٣٢٠)، وينظر : المنهاج في تريتب الحجاج ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) تنظر مجموعة في : قوادح القياس (٢/ ٧٥٤ - ٧٥١) (٣/ ٨٥٤ – ٨٦١).

<sup>(</sup>٣) هذه الحالات الثماني جمعها د. صالح بن عبد العزيز العقيل في رسالته (قوادح القياس عند الأصوليين): 
(٣/ ٨٦٥ – ٨٦١)، وقد أخذتها عنه ، إلا أني راجعتها في معظم مصادره ، على أن أبا إسحاق 
الشيرازي قد جمع ستًّا منها في كتابه: الملخص في الجدل ( ٢ / ٧٦٤ – ٧٧٤) ، والمعونة في الجدل 
ص ٢٦٢ – ٢٦٠ ، وذكر واحدة غير هذه الست في شرح اللمع ( ٢ / ٩٣٨ – ٩٤٤) .

١. أَن يَفْرُقَ المعترض بين (الفرع) و (الأصل) بعلة قاصرة (١):

يقول د. صالح العقيل في بيان هذه الحالة:

« أن يورد المستدل قياسه المشتمل على عِلَّة متعدية ؛ في أي المعترض ، فيعارضه بالفرق ، بأن يورد في الأصل الذي قاس عليه المستدل علة قاصرة لا تتعدى إلى الفرع الذي يريد المستدل إثبات حكم هذا الأصل فيه »(٢) .

#### ومثال ذلك:

### الاستدلال:

أن يستدل مستدلٌ على تحريم التفاضل في بيع الموزون بالموزون ، كالحديد بالحديد ، فيقول :

( يحرم بيع الحديد بالحديد متفاضلًا ؛ قياسًا على الذهب ؛ لأن الحديد موزون كما أنَّ الذهب موزون ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : الحديد .

والأصل ( المقيس عليه ) هو : الذهب.

والجامع بينهما: الوزن.

والحكم الناتج: حرمة بيع أحدهما بمجانسه.

<sup>(</sup>١) ينظر : العدة في أصول الفقه (٥/ ١٥١٨ ، ١٥١٩).

<sup>(</sup>٢) قوادح القياس (١/ ٨٦٥، ٨٦٥).

## الاعتراض:

### فيعترض المعارض فيقول:

(ولكن الذهب ثمن ، والحديد بخلافه ، فيجب ألا يلحق به في حكمه )(١).

فقد نص المعترض كما ترى على أن ( الحديد ) و ( النهب ) وإن اشتركا في صفة ( الوزن ) فإنهما قد افترقا في صفة ( الثَمَنيَّة ) فالذهب ثمن ؛ لأنه من النقدين ، فأما الحديد فليس ثمنًا ، وهذا الاختلاف في هذا المعنى لا يجوز معه الجمع بينهما في حكم واحد هنا ، عند هذا المعترض .

وقد لاحظ من تعرض لهذه الحالة من الأصوليين أن صفة (الوزن) المشتركة بينهما: (علة متعدية) (٢) ، أو (علة جارية) (٣) ، لأنها تعدَّت الأصل إلى الفرع ، وجرت فيه ؛ في حين أنَّ صفة (الثَمنيَّة): (علة واقفة) (٤) أو (علة قاصرة) (٥) ؛ لأنها ثابتة في الأصل (الذهب) ولم تتعده إلى الفرع (الحديد).

٢.أن يَفْرُق المعترض بين ( الفرع ) و ( الأصل ) بعلة متعدية داخلة في علة المستدل (٦٠) :

(٢) كما سماها القاضي أبو يعلى في العدة (٥/ ١٥١٨ ، ١٥١٩ )، وكما سماها د. صالح العقيل في النص الذي نقلته عنه في أول هذه الحالة .

<sup>(</sup>١) ينظر: التمهيد (٤/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٣) كما قال أبو الخطَّاب في التمهيد (٤/ ٢١٨، ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) كما قال أبو يعلى وأبو الخطاب في كتابيهما السابقين.

<sup>(</sup>٥) كما قال د. صالح العقيل في نصه السابق.

<sup>(</sup>٦) ينظر في : العدة في أصول الفقه (٥/ ١٥٢٠)، وشرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٩٣٩).

قال د. صالح العقيل في بيان هذه الحالة:

« أن يورد المستدل قياسه المشتمل على علة متعدية ، فيأتي المعترض فيعارضه بالفرق: بأن يورد ، في الأصل الذي قاس عليه المستدل ، علة متعدية ، داخلة في علة المستدل بأن تكون علة المستدل أعم منها »(١).

ومثال ذلك

### الاستدلال:

- أن يستدل مستدلٌ على تحريم التفاضل في بيع المطعوم ، كالتفاح ، المطعوم ، كالتفاح ، فيقول :

( يحرم بيع التفاح بالتفاح متفاضلًا ، قياسًا على البُرّ ؛ لأنّ التفاح مطعوم كما أنَّ البُرّ مطعوم ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : التفاح .

والأصل ( المقيس عليه ): البرُّ .

والجامع بينهما: كون كلِّ منهما طعامًا.

والحكم الناتج: حرمة التفاضل في بيع أحدهما بمجانسه.

## الاعتراض:

- فيعترض المعارض فيقول:

(ولكن البُرَّ قوت، والتفاح بخلافه، فيجب ألا يلحق به في حكمه) (٢).

(١) قوادح القياس (٣/ ٨٦٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : العدة في أصول الفقه (٥/ ١٥٢٠)، وشرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٩٣٩)، والمسودة (٢/ ٨١٧)، وقوادح القياس (٣/ ٨٦٦).

فقد نص المعترض ، كما ترى ، على أن (التفاح) و (البرُّ) وإن اشتركا في صفة (الطُّعْم) فإنها قد افترقا في صفة (القوت) ؛ لأن (البرُّ) قوت يُدَّخر ويقتات به شيئًا فشيئًا ، فأما (التفاح) فإنه طعام يؤكل على حينه ، ولا يحفظ نفسه حتى يُدَّخر ؛ وهذا الاختلاف في هذا المعنى لا يجوز معه الجمع بينهما في حكم واحدٍ هنا ، عند هذا المعترض .

ولا فرق بين هذه الحالة وبين الحالة السابقة سوى أن الصفة التي أوردها المعترض في الأصل هناك، وهي (الشَّمنيَّة) في (الذهب) صفة مقصورة على (الذهب) و (الفضة) لا تتعداهما لا في محل الخلاف ولا في غيره، فهي موقوفة عليها؛ في حين أن الوصف الذي أورده المستدل هنا في الأصل، وهو (القوت) في (البُرِّ) وصف مُتَعَدِّ؛ لأنه غير مقصور على (البُرِّ) إذا ما نظرنا إلى هذا الوصف في غير محل الخلاف؛ لأن هناك أصنافًا كثيرة تشارك (البُرِّ) في وصف (القوت).

فأما إذا نظرنا في محلِّ الخلاف لا غير ، هنا وهناك ؛ فإنه لا فرق البتة بين الحالتين ؛ لأن المعترض قصد الفرق ؛ فأتى في الحالتين بوصف موجود في الأصل وغير موجود في الأن المعترض قصد الفرق ؛ فأتى في الحالتين بوصف موجود في الإسلام في تعقيب له الفرع ، وبنى عليه بطلان الجمع بينهم في حكم واحد ؛ ولذلك قال شيخ الإسلام في تعقيب له على هذه الحالة : « هذا مثل معارضة المتعدية بالقاصرة »(١) ، وصدق ؛ لأنا إذا قصر نا النظر في على الحالتين .

وإنها جعل الأصوليون هذه حالة وهذه حالة ؛ لأنهم نظروا إلى الوصف الذي أورده المعترض ليفرق أورده المستدل ليجمع به بين الفرع والأصل ، وإلى الوصف الذي أورده المعترض ليفرق به بينها ، ثم وازنوا بين الوصفين :

<sup>(</sup>١) المسودة ( ٢ / ٨١٧ ) .

- فوجدوا في الحالة الأولى أن وصف المستدل (وهو الوزن) متعدِ جارٍ في الأصل والفرع، في حين أن وصف المعترض (وهو الثمنية) قاصر واقف في الأصل دون الفرع.

- ووجدوا في الحالة الثانية أن وصف المستدل ( وهو الطعم ) عام قائم في الأصل والفرع ، في حين أن وصف المعترض ( وهو القوت ) خاص بالأصل دون الفرع .

ولي وقفة مع هذا التصنيف، ومدى جدواه هنا، يأتي في مكانه الأنسب إن شاء الله.

٣. أَنْ يَفْرُقَ المعترض بين ( الفرع ) و ( الأصل ) بعلة متعدية غير داخلة في علة المستدل ، وهي متفق عليها (١) .

قال د. صالح العقيل في بيان هذه الحالة:

« معنى هذا : أنَّ الأصل يوجد فيه علتان ، وهاتان العلتان يُسلِّم المستدل بوجودهما ، ولكن يرى أن الحكم الذي يريده تدلُّ عليه إحدى العلتين ، فيقيس الفرع على الأصل بناء عليها ، فيأتي المعترض ويفرق بين الأصل والفرع بنظره إلى العلة الثانية التي لا توجد في الفرع » (٢) .

### ومثال ذلك:

### الاستدلال:

أن يستدل مستدل على أن الطلاق قبل النكاح $^{(7)}$  لا يصح ، فيقول :

(١) ينظر : الملخص في الجدل ( ٢ / ٧٦٥ ، ٧٦٨ ) والمعونة في الجدل ص ٢٦٢ ، ٣٦٣ .

(٢) قوادح القياس (٣/ ٨٦٧).

(٣) الطلاق قبل النكاح: هو أن يقول الرجل لأجنبية عنه: ( إن تزوجتك فأنت طالق) ، أو يقول: ( إن تزوجت فلانة فهي طالق) ، ثم يقع نكاحه منها بعد هذا الطلاق، فهل يصح الطلاق فيقع أو لا يصح فينعقد النكاح؟.

( الطلاق قبل النكاح لا يصح قياسًا على طلاق المجنون ، لأن المطلِّق قبل النكاح لا يملك الطلاق المباشر وقت طلاقه كما أن المجنون لا يملك الطلاق المباشر ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : المطلِّق قبل النكاح .

والأصل ( المقيس عليه ) هو : المجنون .

والجامع بينهما: عدم ملك الطلاق المباشر.

والحكم الناتج: عدم صحة الطلاق منها.

## الاعتراض:

### فيعترض المعارض فيقول:

(ولكن المجنون غير مكلف، ومن طلَّق قبل النكاح هنا مكلَّف)(١).

فقد نصَّ المعترض ، كما ترى ، على أنَّ (المطلِّق قبل النكاح) و (المجنون) وإن اشتركا في صفة (عدم ملك الطلاق المباشر) ، فإنهما قد افترقا في صفة التكليف ؛ لأن المطلِّق قبل النكاح هنا مكلَّف ، في حين أن المجنون غير مكلف ، وهذا الاختلاف في هذا المعنى لا يجوز معه الجمع بينهما في حكم واحد هنا ، عند هذا المعترض .

وقد صنَّف الأصوليون هذه الحالة بالنظر إلى الوصف الذي أبداه المعترض ، وإلى الوصف الذي علل به المستدل معًا ، فوجدوا أنه لا تداخل بينهما ؛ لأن الفرع الذي اختلف فيه هو صحة الطلاق قبل النكاح من المكلّف ، والوصف الذي فرق به المعترض هو (عدم التكليف) ، فلا تداخل بين الوصفين إذن .

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: المعونة في الجدل ص ٢٦٢ ، ٢٦٣ ، والملخص في الجدل (٢ / ٧٦٥ ، ٧٦٥) ، والتمهيد في أصول الفقه (٤ / ٢١٩ ) ، والمسوَّدة (٢ / ٨١٨) .

ولكن من جهة أخرى فإن المستدل لا ينكر تأثير الوصف الذي أبداه المعترض، في حكم الأصل، فالمستدل هنا مقرُّ بأن (عدم صحة طلاق المجنون) معللة بعلتين هما: (عدم ملك الطلاق المباشر) و (عدم التكليف) معًا، ولكنه جمع بين (المكلَّف الذي طلَّق قبل النكاح) وبين (المجنون) باعتبار العلة الأولى دون الثانية.

٤. أن يَفْرُق المعترض بين ( الفرع ) و ( الأصل ) بعلة متعدية غير داخلة في علة المستدل ، وهي مختلف فيها (١) :

وبيان هذه الحالة هو أن يورد المستدل قياسه فيفرق المعترض بين ( الفرع ) و ( الأصل ) فيه بأن يورد وصفًا خاصًا بـ ( الأصل ) يرى أنه هو علة الحكم فيه ، وإن كان المستدل يخالفه في صلاح ذلك الوصف للعلية .

#### ومثال ذلك:

#### الاستدلال:

أن يستدلُّ مستدلُّ على وجوب القصاص على من قتل مكافئًا له بمثقَّل ، فيقول:

( يجب الاقتصاص ممن قتل بُمَثَقَّل ؛ قياسًا على من قتل بمحدَّد ؛ لأن من قتل بمثقَّل قتل بمثقَّل على من قتل بمحدَّد قتل ظلمًا من يكافئه قتل ظلمًا من يكافئه بها الغالب أن حتفه فيه ، كها أن من قتل بمحدَّد قتل ظلمًا من يكافئه بها الغالب أن حتفه فيه ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : القاتل بمثقَّل .

والأصل ( المقيس عليه ) هو : القاتل بمحدَّد .

<sup>(</sup>١) ينظر: المعونة في الجدل ص ٢٦٣ والملخص في الجدل (٢/ ٧٦٧،٧٦٦)، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٣.

والجامع بينهما: الظلم واستعمال ما يغلب وقوع الحتف به.

والحكم الناتج: وجوب القصاص.

## الاعتراض:

فيعترض المعارض فيقول:

( ولكنَّ المحَدَّد تقع الذَّكاة به ، في حين أن المثقَّل لا تقع به الذكاة ، كالعصا الصغيرة ) (١)

فقد نص المعترض ، كما ترى ، على أنَّ ( القاتل بمثقَّل ) و ( القاتل بمُحَدَّد ) وإن اشتركا في وصف ( قتل المكافئ ظلمًا بما يغلب وقوع الحتف به ) ؛ فإنهما قد افترقا في وصف آلة القتل ، فآلة القتل المحدَّدة تقع بها الذَّكاة في حين أنَّ الآلة المثقَّلة غير جارحة فلا تقع بها الذكاة . وهذا الاختلاف في هذا المعنى لا يجوز معه الجمع بينهما في حكم واحدٍ هنا ، عند هذا المعترض .

والجديد في هذه الحالة هو أن المعنى الذي أورده المعترض في الأصل (وهو كون الأداة جارحة تقع بها الذكاة) ورأى أن وجوب القصاص معلّل به ، لا يُقِرُّ به المستدل علةً لوجوب القصاص ، ولا يرى له أثرًا في هذه المسألة .

٥. أن يَفْرُق المعترض بين ( الفرع ) و ( الأصل ) بحكم يختص بالفرع لا يفارقه ،
 لا يوجد في الأصل (٢):

(٢) ينظر: المعونة في الجدل ص ٢٦٣، ٢٦٤، والملخص في الجدل (٢/ ٧٦٨، ٧٦٨)، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٤، ٢٠٣، والتمهيد (٤/ ٢٢١).

<sup>(</sup>١) ينظر : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٣ ، وقوادح القياس (٣/ ٨٦٨ ، ٨٦٩ ) .

قال د. صالح العقيل في بيان هذه الحالة:

« أن ينظر المعترض إلى الفرع الذي يريد المستدل أنْ يلحقه بالأصل في حكمه فيورد فرقًا بينه وبين الأصل ، بحكم يوجد في الفرع ؛ مختصًا به هذا الحكم ، لا يوجد في الأصل » (١) .

#### ومثال ذلك:

### الاستدلال:

أن يستدل مستدلُّ على أن سجود التلاوة واجب فيقول:

( سجود التلاوة واجب ، قياسًا على سجود الصلاة ، لأن سجود التلاوة يجوز فعله في الصلاة المفروضة كما أن سجود الصلاة يفعل فيها ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : سجود التلاوة .

والأصل ( المقيس عليه ) هو : سجود الصلاة المفروضة .

والجامع بينهما: أنهما يفعلان في الصلاة.

والحكم الناتج: الوجوب.

### الاعتراض:

فيعترض المعارض فيقول:

ولكن (سبجود الصلاة) لا يجوز فعله على الراحلة من غير عذر ، بخلاف (سبجود التلاوة) فإنه يجوز فعله على الراحلة من غير عذر ، كسجود النفل (۲).

<sup>(</sup>١) قوادح القياس (٣/ ٨٦٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر : المعونة في الجدل ص ٢٦٣ ، ٢٦٤ ، والتمهيد (٤/ ٢٢١) ، وقوادح القياس (٣/ ٨٦٩).

فقد نص المعترض على أنَّ (سجود التلاوة) و (سجود الصلاة) وإن اشتركا في حكم (الأداء في الصلاة) فقد افترقا في حكم (الأداء على الراحلة من غير عذر)، وهذا الاختلاف في هذا الحكم لا يجوز معه الجمع بينها في حكم واحد هذا المعترض.

والجديد في هذه الحالة ، الذي يميزها عن الحالات السابقة هو أن الفرق في الحالات السابقة كان بعلة ، في حين أن الفرق هنا بحكم خاص بالفرع .

٦. أن يَفْرُق المعترض بين ( الفرع ) و ( الأصل ) بنفس حكم ( الأصل ) في غير موضع الخلاف<sup>(۱)</sup>:

قال د. صالح العقيل في بيان هذه الحالة:

« أن يكون هناك موضعان :

أحدهما: محلّ الخلاف بين المستدل والمعترض.

والثاني: ليس محلّ خلاف بينهما:

فيأتي المعترض ويَفْرُق بين الأصل والفرع بالحكم نفسه المختلف فيه بينه وبين [المستدل] (٢) ولكن في غير موضع الخلاف »(٣).

ومثال ذلك:

#### الاستدلال:

أن يستدل مستدلُّ على أن من طَلَّق طلاقًا مكتوبًا وهو مريد للطلاق ، ولم ينطق به ،

<sup>(</sup>١) ينظر : الملخص في الجدل ( ٢ / ٧٦٨ - ٧٧٠ ) ، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٤ ، ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٢) في نص د. صالح العقيل ( المعترض ) ، وهذا سهو منه والصحيح ما أثبته .

<sup>(</sup>٣) قوادح القياس (٣/ ٨٧٠).

## فإن طلاقه يقع ، فيقول :

( الكتابة يقع بها الطلاق حين يريده المطلِّق ، قياسًا على النطق ؛ لأن الكتابة حروف تنبئ عن المراد كها أن النطق حروف تنبئ عن المراد ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : كتابة الطلاق .

والأصل ( المقيس عليه ) هو : نطق الطلاق .

والجامع بينهما: الإنباء عن المراد.

والحكم الناتج: وقوع الطلاق.

## الاعتراض:

#### فيعترض المعارض فيقول:

(ولكن النطق يقع به الطلاق، وإن قال المطلِّق إنه لا يريد الطلاق، في حين أن الكتابة لا يقع بها الطلاق إن قال المطلق إنه لا يريد الطلاق) (١).

فقد نص المعترض على أن (النطق) و (الكتابة)؛ وإن اشتركا في وصف (الإنباء عن المراد) فإنها قد افترقا في حكم (وقوع الطلاق بها عند عدم إرادة المطلق الطلاق)، وهذا الاختلاف في هذا الحكم لا يجوز معه الجمع بينها في حكم واحد هنا، عند هذا المعترض.

والفرق بين هذه الحالة وبين الحالة السابقة هو أن الحكم الفارق هناك موجود في ( الفرع ) في موضع الخلاف نفسه ، في حين أن الحكم الفارق هنا موجود في غير موضع الخلاف .

-

<sup>(</sup>١) ينظر : الملخص في الجدل (٢/ ٧٦٩)، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٤.

٧. أَنْ يَفْرُق المعترض بين ( الفرع ) و ( الأصل ) بحكم يشاكل الحكم المختلف فيه (١) :

وقد عبر أبو إسحاق الشيرازي عن هذه الحالة في أحد كتبه بقوله: « أن يَفْرُق بنظير من نظائر الحكم »(٢).

قال د. صالح العقيل في بيان هذه الحالة:

« أن يكون هناك حكمان :

أحدهما: مختلف فيه بين المستدل والمعترض.

والآخر: متفق عليه بينهما ، وهو مماثل للحكم المختلف فيه بينهما:

فيأتي المعترض ويفرق بين الأصل والفرع بالنظر إلى الحكم المتفق عليه بينها، وهو مماثل للحكم المختلف فيه »(٣).

ومثال ذلك:

### الاستدلال:

أن يستدل مستدلٌ على وجوب الزكاة في مال الصبي ، فيقول :

( تجب الزكاة في مال الصبي ، قياسًا على البالغ ، لأن الصبي تجب الزكاة في زرعه بأن يخرج العُشر كما أنَّ البالغ تجب الزكاة في زرعه ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : الصبي .

<sup>(</sup>١) ينظر : الملخص في الجدل (٢/ ٧٦٨ ، ٧٧١ ) ، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٣ ، ٢٠٥ .

<sup>(</sup>٢) المعونة في الجدل ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) قوادح القياس (٣/ ٨٧٠).

والأصل ( المقيس عليه ) هو : البالغ .

والجامع بينهما: وجوب زكاة الزرع.

والحكم الناتج: وجوب زكاة المال.

## الاعتراض:

### فيعترض المعارض فيقول:

(ولكن البالغ يتعلَّق وجوب الحج بهاله ، فتعلَّق وجوب الزكاة بهاله ، في حين أن الصبي لا يتعلق الحج بهاله ، فلا تتعلق الزكاة بهاله ، كالمكاتَب )(١).

فقد نصَّ المعترض على أن (الصبي) و (البالغ) وإن اشتركا في حكم (زكاة الزرع)، فإنها قد افترقا في (تعلُّق وجوب الحج بالمال)؛ لأن البالغ يتعلَّق وجوب الحج عليه باستطاعته نفقة الحج، في حين أن الصبي لا يتعلق وجوب الحج عليه باستطاعته نفقة الحج، لأنه لا حج عليه لصغره، وإن ملك النفقة؛ وهذا الاختلاف في هذا الحكم لا يجوز معه الجمع بينها في حكم واحد هنا، عند هذا المعترض.

والفرق بين هذه الحالة وبين سابقتها هو أن الحكم الفارق هناك هو نفس الحكم المختلف فيه ، في حين أن الحكم الفارق هنا نظيرٌ للحكم المختلف فيه ، حيث إنَّ الحكم الفارق هنا هو ( وجوب الحج من حيث المال ) وهو نظير الحكم المختلف فيه وهو ( وجوب الزكاة في المال ) .

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: المعونة في الجدل ص ٢٦٤ ، والملخص في الجدل (٢/ ٧٧٢) ، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٥.

٨. أَنْ يَفْرُق المعترض بين (الفرع) و (الأصل) بضرب من الشبه (١):

لم يبيِّن د. صالح العقيل المراد بهذه الحالة ، واكتفى بنقل مثال الشيرازي لها المراد بهذه الحالة ، ولم يحرر الفرق بينها وبين لها والمنها وبين سابقتها (٢) ، وكذلك تلميذه الباجي (٤) .

والحقُّ أنَّ في هذه الحالة شيئًا من الغموض ، وقد تأملتها مليًّا ، فتبيَّن لي أن مراد الشيرازي منها هو :

أن يكون هناك حكمان:

أحدهما: مختلف فيه بين المستدل والمعترض.

والآخر : متفق عليه بينهما ، وهو مشابه للحكم المختلف فيه بينهما ، لا مماثل له كما في الحالة السابقة :

فيأتي المعترض ويفرق بين الأصل والفرع بالنظر إلى الحكم المتفق عليه بينها ، وهو حكم مشابه للحكم المختلف فيه .

ومثال ذلك:

### الاستدلال:

أن يستدل مستدلٌ على أن قرابة الأُخُوَّة لا توجب النفقة ، فيقول :

<sup>(</sup>١) ينظر: المعونة في الجدل ص ٢٦٤ ، والملخص في الجدل (٢/ ٧٦٨ ، ٧٧٢ ، ٧٧٧) ، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٥ ، ٢٠٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : قوادح القياس (٣/ ٨٧١).

<sup>(</sup>٣) ينظر : المعونة في الجدل ص ٢٦٤ ، والملخص في الجدل (٢/ ٧٧٢ ، ٧٧٧ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر: المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٦، ٢٠٥.

( قرابة الأخُوَّة لا يتعلق بها وجوب النفقة ، قياسًا على قرابة ابن العمّ ؛ لأن قرابة الأخوة لا توجب النفقة عند اختلاف الدِّين بين الأخوين ، كما أن قرابة ابن العم لا توجب النفقة ، اختَلَفَ الدِّين بين القريبين أم لم يختلف ) .

فالفرع ( المقيس ) هو : قرابة الأخوة .

والأصل ( المقيس عليه ) هو : قرابة ابن العم .

والجامع بينهما: عدم وجوب النفقة عند اختلاف الدِّين.

والحكم الناتج: عدم وجوب النفقة عند اتفاق الدِّين.

## الاعتراض:

## فيعترض المعارض فيقول:

( ولكن قرابة ابن العم لا يتعلق بها تحريم النكاح في حين أنَّ قرابة الأخوَّة يتعلق بها تحريم النكاح كقرابة الأب )(١).

فقد نص المعترض عن أن (قرابة الأخوة) و (قرابة ابن العم) وإن اشتركتا في حكم حكم (عدم إيجاب النفقة بها عند اختلاف الدِّين)، فإنها قد افترقتا في حكم (تحريم النكاح بها)، وهذا الاختلاف في هذا الحكم لا يجوز معه الجمع بينها في حكم واحد هنا عند هذا المعترض.

والفرق بين هذه الحالة وبين سابقتها هو أن الحكم الفارق هناك والحكم المختلف فيه متشاكلان متهاثلان ، وهما ( وجوب الحج من حيث المال ) و ( وجوب الزكاة في

<sup>(</sup>١) ينظر: المعونة في الجدل ص ٢٦٤ ، ٢٦٥ ، والملخص في الجدل (٢/ ٧٧٣)، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢٠٦، ٢٠٥.

المال)، في حين أن الحكم الفارق هنا والحكم المختلف فيه، بينهما ضرب من الشبه لا غير، وليس بينهما تماثل وتشاكل، وهذان الحكمان هما (إسقاط القرابة للنفقة عند اتفاق الدين) و (تحريم القرابة للنكاح).

#### وبعد:

فهكذا بدت صورة (قادح الفرق) وهو نصف (قادح المعارضة)، وهذا القادح من أغمض قوادح القياس وأعمقها، وقد قال عنه الشيرازي إنه أفقه ما يجري في المناظرة، وبه يعرف فقه المسألة كما مرَّ.

وقد ظهرت ( المعارضة في الأصل ) على هذه الصورة المفصلة عند اثنين من كبار الفقهاء ، هما القاضي أبو يعلى والإمام أبو إسحاق الشيرازي ، ثم انقسم الأصوليون بعدهما بين من ينقل كلامهم كله كما هو ، وبين من يختار منه الحالة أو الحالتين ليمثل بها على هذا القادح عند ذكره .

والحق أنَّ كلام هذين الإمامين المتقدمين في هذا القادح ، لاسيما الشيرازي ، ينطوي على غور من الفكر بعيد ، وعلى باب من الفقه عظيم ؛ لمن وفقه الله إلى إدراكه والفطنة له .

وقد ظلَّ ذلك كله روضًا أُنفًا يُرَى ولا يرعى ، فها زلت ، والله ، أعاود النظر فيه مرارًا وتكرارًا ، وأستعين على فهمه بتحري أوقات خلوِّ الذهن ، وهدأة البال ، وصفاء القلب ، وإقبال النفس ؛ حتى هداني الله ، وله الحمد كله ، إلى فهم المراد من هذه الحالات الثهاني ، فرجعتها ، بفضل الله ، إلى شيء واحد تصبح به في غاية الوضوح ، وعرفت السبب الذي دعا الأصوليين الأوائل إلى تشعيبها إلى ثهاني شعب ، فأنتج ذلك كله بعض الاستدراكات والمآخذ .

## وقد خلصت من ذلك إلى النتائج التالية:

الأولى: أنَّ الحالات الثماني التي ذكرها الأصوليون في (قادح الفرق) هي في حقيقتها جميعًا (أقيسة عكس) والواقع فيها جميعًا لمن تأمَّل وتدبر أن المعترض يعارض (قياس الطرد) الذي يورده خصمه بـ (قياس عكس).

#### وبيان ذلك:

أن المستدل في كلِّ حالة من هذه الحالات الثماني يورد قياس طرد كامل الأركان، هي :

- الفرع ، ولنرمز له بـ (أ) .
- الأصل ، ولنرمز له بـ (ب) .
- الجامع بينهما ، ولنرمز له بـ (جـ) .
- الحكم الناتج ، ولنرمز له بـ (د) .

فالمستدل يلحق الفرع (أ) بالأصل (ب) في الحكم (د) لوجود علة طردية جامعة بينها هي العلة (ج).

فيأتي المعترض بقياس عكس في مقابلة قياس الطرد الذي أورده المستدل ، فيبقي الفرع فرعًا ، ويبقي الأصل أصلًا ، إلا أنه يرى أن بينهم (علة عكسية فارقة) لا (علة طردية جامعة) ، ويوجب في الفرع نقيض حكم الأصل .

فالمعترض إذن يربط الفرع (أ) بالأصل (ب) بالعلة العكسية الفارقة (هـ) ليعطي الفرع (أ) الحكم (-جـ) الذي هو عكس حكم الأصل (ب).

فالفرع والأصل ثابتان في القياسين إلا أن علة المستدل طردية تجمع بينهما في حكم

واحد ، في حين أن علة المعترض عكسية تفرق بينهما في الحكم ، فتعطي أحدهما نقيض حكم الآخر:

# ففي الحالة الأولى:

- ألحق المستدل الفرع ( الحديد ) بالأصل ( الذهب ) في الحكم ( حرمة بيع أحدهما بمجانسه متفاضلًا ) ، لعلة طردية جامعة بينهما هي ( الوزن ) .

- فربط المعترض الفرع (الحديد) بالأصل (الذهب) بعلة عكسية فارقة هي (الثمنيَّة)، فجعل (بيع الحديد بالحديد مع التفاضل) جائزًا، وهذا نقيض حكم (بيع الذهب بالذهب مع التفاضل) فهو محرم؛ لتناقضهما في العلة.

ولو أنه نظم هذا القياس في أسلوب شرطي متصل ، كما ألفنا في المبحث السابق ، لقال:

( لو كان بيع الحديد بالحديد مع التفاضل محرمًا ، لكان الحديد ثمنًا كالذهب والفضة ، فلما لم يكن ثمنًا دلَّ على أن بيعه بمجانسه مع التفاضل جائزٌ ) .

## وفي الحالة الثانية:

- ألحق المستدل الفرع ( التفاح ) بالأصل ( البر ) في الحكم ( حرمة بيع أحدهما بمجانسه متفاضلًا ) لعة طردية جامعة بينهما هي ( الطُّعْم ) .

- فربط المعترض الفرع (التفاح) بالأصل (البُرِّ) بعلة عكسية فارقة هي (القوتيَّة)، فجعل (بيع التفاح مع التفاضل) جائزًا، وهذا نقيض حكم (بيع البر بالبر مع التفاضل) فهو محرم؛ لتناقضهما في هذه العلة.

ولو أنه نظم هذا القياس في أسلوب شرطى متصل لقال:

( لو كان بيع التفاح بالتفاح مع التفاضل محرمًا ؛ لكان التفاح قوتًا ، كالبر ؛ فلم لم يكن قوتًا : دلَّ على أن بيعه بمجانسه مع التفاضل جائز ) .

### وفي الحالة الثالثة:

- ألحق المستدل الفرع ( المطلِّق قبل النكاح ) بالأصل ( المجنون ) في الحكم (عد صحة الطلاق ) ؛ لعلة طردية جامعة بينهما هي (عدم ملك الطلاق المباشر ) .

- فربط المعترض الفرع (الـمُطَلِّق قبل النكاح) بالأصل (المجنون) بعلة عكسية فارقة هي (التكليف) ، فجعل (طلاق المطلِّق المكلَّف قبل النكاح) صحيحًا واقعًا ، وهذا نقيض حكم (طلاق المجنون) ، فإنه فاسدُّ غير واقع ؛ لتناقضهما في هذه العلة .

ولو أنه نظم هذا القياس في أسلوب شرطي متصل لقال:

( لو كان طلاق المطلّق قبل النكاح غير صحيح ؛ لكان ذلك المطلق غير مكلف، فلما كان المراد في مسألتنا هو المطلّق المكلّف، دلَّ على أنَّ طلاقه قبل النكاح صحيح واقع).

وعلى هذا فقس بقية الحالات الثماني ، تجد أنَّ ما سماه الأصوليون فيها فرقًا ؛ إنما هو (قياس عكس) يورده المعترض في مقابلة (قياس الطرد) الذي أورده المستدل.

و (الفرع) فيهما واحد، و (الأصل) فيهما واحد، إلا أن المستدل جمع بينهما بعلة طردية توجب للفرع نفس حكم الأصل، في حين أن المعترض يفرق بينهما بعلة عكسية توجب للفرع عكس حكم الأصل.

الثانية: أنه لا فرق بين قياس العكس في هذه الحالات الشماني وبين قياس العكس الذي خلصنا إليه في المبحث الأوَّل إلا في الصياغة ، لا غير .

الثالثة : أنَّ هناك دلائلَ على صحة ما ذهبت إليه من أن (قادح الفرق) إنها هـ و مـع التحقيق (قياس عكس) يعارض به المعترض (قياس طرد) أورده المستدل.

## ومن تلك الدلائل ما يأتي:

١. أنَّ أبا إسحاق الشيرازي ، وهو أفضل من عرض (قادح الفرق) واستقصى حالاته ، قال :

« الفرق هو أن يَذْكُر معنى في الأصل ويعكسه في الفرع .

ومن الناس من يقول: لا يحتاج إلى عكس ذلك في الفرع ، وهذا غير صحيح ؛ لأنه إذا لم يعكس لم يحصل الفرق »(١).

وصدق أبو إسحاق ، فإنه متى أبدى المعترض معنى ثابتًا في الأصل ، ثم أثبت عكسه في الفرع ، ليفرق بينها ، فإنها مراده من ذلك إبطال الحكم الذي يراه المستدل ، وإذا أبطل حكم المستدل فلاشك أنه يرى أن ذلك الفرق يستوجب نقيض ذلك الحكم المبطل أو ضده ؛ وهذا لا خفاء فيه .

وبهذا يكون الفرق (قياس عكس) مكتمل الأركان لأن فيه أصلًا ، وفرعًا ، ومعنى ثابتًا في الأصل ، منتفيًا في الفرع ، وحكمًا في الفرع مناقضًا أو مضادًا لحكم الأصل ، وهذا هو قياس العكس .

٢. أنَّ الأصوليين اختلفوا في (الفرق: هل يحتاج إلى أصل يشهد له؟) أي: هل يلزم المعترض حين يفرق بين الأصل والفرع أن يَرُدَّ المعنى الفارق إلى أصل يُشْبِتُ به أن لذلك الفرق أثرًا؟

فذهب غالبيتهم إلى أنه يجب عليه ذلك في الأصل وفي الفرع ، وذهب المحققون

\_

<sup>(</sup>١) الملخص في الجدل (٢/ ٧٦٢، ٧٦٢)، وينظر الخلاف في هذه المسألة مفصلًا فيه (٢/ ٧٦٢) الحاشية (٣) وفي : قوادح القياس (٢/ ٧٧٤–٧٧٧).

منهم ، كأبي إسحاق الشيرازي ، وابن الهمام ، وابن الحاجب ، إلى أنه يحتاج إلى أصل يثبت به تأثير الفارق في الفرع فقط (١) .

وصدقوا لأن (الفرع) هو محلُّ النظر بين المستدل والمعترض، فحين يجمع المستدل بينهما في حكم واحد بعلة طردية، فيأتي المعترض فيفرق بينهما بإثبات معنى في أحدهما ونفيه عن الآخر؛ فإنه محتاج إلى إثبات تأثير ذلك المعنى في (الفرع)؛ لأنه سينبني عليه حكمه.

# ولتوضيح هذه المسألة أعيد عرض أحد الأمثلة السابقة:

- حين يستدل مستدل على أن سجود الـتلاوة واجـب فيقـول: (سـجود الـتلاوة واجب، قياسًا على سجود الصلاة المفروضة؛ لأن سجود التلاوة يجوز فعله في الصلاة المفروضة كالسجود الذي من صلبها).

## - فيعترض المعترض فيقول:

( ولكن سجود التلاوة يجوز فعله على الراحلة دون عذر في حين أن سجود الصلاة المفروضة لا يجوز فعله على الراحلة دون عذر ) .

فالمعترض أثبت في الفرع معنى هو (جواز الفعل على الراحلة): فهل عليه أن يردَّه إلى أصل يبين به أثره ؟! .

هذا هو موطن الخلاف ، وقد رأى معظم الأصوليين أن عليه ذلك ، فيقول:

(ولكن سجود التلاوة يجوز فعله على الراحلة ، دون عذر ، كالنوافل ...).

<sup>(</sup>١) ينظر الخلاف في هذه المسألة في : الملخص في الجدل (٢/ ٧٦٣، ٧٦٤) وتلاحظ حواشي المحقق، وينظر : قوادح القياس (٢/ ٧٧١ – ٧٧٧).

فقوله (كالنوافل) هو إثبات منه لتأثير الفارق الذي أبداه ، وهو (جواز الفعل على الراحلة)؛ لأنه لازم من لوازمها لا يفارقها .

وفي هذا دلالة أخرى على أن (الفرق) إنها هو (قياس عكس) عند التحقيق، وإن لم يصرحوا بذلك؛ لأن ذكره هذا الأصل المبيِّن لأثر المعنى الفارق، هو دليل على التلازم بين (النوافل) وبين (الفعل على الراحلة)، وهذا يعني أن (الفعل على الراحلة) من لوازم (سجود التلاوة)، فإذا قسنا (سجود التلاوة) على (سجود الصلاة المفروضة) وجدنا أنها متناقضان في ذلك اللازم، فنبني على ذلك وجوب تناقضها في الحكم، وهذا هو قياس العكس.

٣. أنَّ اشتراط مُعظم الأصوليين ردّ المعنى الفارق إلى أصل يثبت به أثره ، يحقق في (قادح الفرق) صفة من أهم صفات (قياس العكس) الدالة عليه ، وهو أنه ما من قياس عكس إلا ويردفه قياس طرد يؤدي مؤدَّاه ، كما قال إمام الحرمين الجويني وشيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمهما الله (١).

وبيان ذلك في المثال السابق: أن المعترض حين قال: (ولكن سجود التلاوة يجوز فعله على الراحلة دون عذر، كالنوافل؛ في حين أن سجود الصلاة المفروضة لا يجوز فعله على الراحلة دون عذر).

فإنه استدلَّ على أن (سجود التلاوة) ليس واجبًا عن طريق قياسه على (سجود الصلاة المفروضة) فيه . المفروضة) فيه .

وفي وسعه أن يصل إلى هذا الحكم نفسه عن طريق قياس الطرد، فيقول: (سجود التلاوة ليس واجبًا، قياسًا على سجود الصلاة النافلة، بجامع جواز فعل كلً منها على الراحلة).

\_

<sup>(</sup>۱) ينظر ما سبق ص ۲٤٨ ، ۲٤٩ .

وهكذا بقية حالات الفرق الثماني السابقة ، كل منها يمكن أن يردف بقياس طرد يؤدي مؤدّاه ، وهذا الاقتران بين ( الفرق ) وبين ( قياس الطرد ) من أظهر الأمارات على أنه في الحقيقة ( قياس عكس ) .

3. أنَّ قياس العكس بصورته التي استخلصتها بعد تمحيص كلام الأصوليين عنه ، هو في حقيقته فرق بين معلومين ، ينبني عليه تناقض حكماهما ، فقد قالوا في تعريفه : «هو إثبات نقيض حكم معلوم في معلوم آخر ؛ لوجود نقيض لازمه فيه » ؛ فمستند الحكم بتناقض الحكمين هو تناقض المقيس والمقيس عليه في لازم من اللوازم ؛ حيث يكون ذلك اللازم وجوديًّا في أحدهما عدميًّا في الآخر ، وهذا هو الفرق بينهما .

فالفرق بين ( دم السمك ) و ( دم الشاة ) أن ( دم الشاة ) يسفح مطلقًا ، في حين أن ( دم السمك ) لا يسفح مطلقًا ، وبناء على هذا الفرق حكم بنجاسة ( دم الشاة ) وطهارة ( دم السمك ) .

وقد نص بعض العلماء على ذلك ، فشيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم عرَّفا (قياس العكس) على أنه (فرق بين المقيس والمقيس عليه):

قال ابن تيمية: « قياس العكس: هو الفرق والمخالفة بينه وبين مخالفه »(١).

وقال ابن القيم: « قياس العكس: هو الفرق بين المختلفين »(٢).

٥. أن الحالات الثماني التي ذكرها الأصوليون في (قادح الفرق) كلها فرق في اللوازم، وبيان ذلك:

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل (٥/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (١/ ٣٥٩).

- أ. أن الفارق في الحالات الأربع الأُول (علة) موجودة في أحد المفروقين ، معدومة
   في الآخر ، و ( العلة ) من اللوازم :
- ففي الحالة الأولى فرق بين ( الحديد ) و ( الذهب ) بعلة ( الثَمَنِيَّة ) ، فهي موجودة في الذهب ، معدومة في الحديد .
- وفي الحالة الثانية فرق بين ( التفاح ) و ( البر ) بعلة ( القوتيَّة ) ؛ فهي موجودة في البر ، معدومة في التفاح .
- وفي الحالة الثالثة فرق بين ( المطلِّق العاقل قبل النكاح ) و ( المجنون ) بعلة ( التكليف ) ، فهي موجودة في المطلِّق العاقل ، معدومة في المجنون .
- وفي الحالة الرابعة فرق بين ( المثقَّل ) و ( المحدَّد ) بعلة ( الجَرْح ) فهي موجودة في المحدَّد ، معدومة في المثقَّل .
- ب. أن الفارق في الحالات الأربع الأُخَر (حكم) موجود في أحد المفروقين، معدوم في الآخر:
- ففي الحالة الخامسة فرق بين (سجود التلاوة) و (سجود الصلاة المفروضة) بحكم (الفعل على الراحلة دون عذر) فهو جائز في (سجود التلاوة) ممتنع في (سجود الصلاة المفروضة).
- وفي الحالة السادسة فرق بين (كتابة الطلاق) و (نطق الطلاق) بحكم (وقوع الطلاق عند عدم نيته) فهو واقع عند النطق ، غير واقع عند الكتابة .
- وفي الحالة السابعة فرق بين ( الصبي ) و ( البالغ ) بحكم ( تعلق وجوب الحج بالمال ) فهـ و متعلِّق بهال البالغ ، دون مال الصبي .

- وفي الحالة الثامنة فرق بين ( قرابة الأخوَّة ) و ( قرابة ابن العم ) بحكم ( تعلُّق تحريم النكاح بها ) فهو متعلق بقرابة الأخوة ، دون قرابة ابن العم .

وكون الفرق بين المفروقين في حالات قادح (الفرق) الثماني، إنها هو بوجود لازم في أحدهما وانتفائه عن الآخر = يدل دلالة واضحة على أنه في حقيقته (قياس عكس) كقياس العكس الذي تحدث عنه الأصوليون، وأوضحنا صورته عندهم في المبحث الأول، وأنه لا فرق بينه وبين (قادح الفرق) إلا في الصياغة.

٦. أني ذكرت أن الأصوليين قسموا معارضة القياس بدليل عقلي ، إلى قسمين:

- معارضة في الفرع:

- ومعارضة في الأصل، وهي الفرق.

وبيَّنت أن أبا إسحاق الشيرازي وشيخ الإسلام ابن تيمية قد نصاعلى أن (المعارضة في الفرع) هي في الحقيقة (معارضة قياس طرد بقياس طرد).

وهذه قرينة تجعلني في قرارة الاطمئنان حين أقول: إن ( المعارضة في الأصل ) هي في الحقيقة ( معارضة قياس طرد بقياس عكس ) .

وعلى هذا فإن في وسعنا الآن أن نقول : إن معارضة ( قياس الطرد ) بدليل عقلي ، تنقسم إلى قسمين ، هما :

أ. معارضته بقياس طرد مثله ، وهو ما سماه الأصوليون ( المعارضة في الفرع ) .

ب. معارضته (بقياس عكس)، وهو ما سهاه الأصوليون (المعارضة في الأصل) أو (قادح الفرق).

#### وهذا بيان الفرق بين المعارضتين:

لو فرضنا أنَّ المستدل أورد (قياس طرد): حمل فيه (أ) على (ب) في الحكم (ج) لوجود جامع بينهما هو (د):

## أ. فإن معارضته بـ (قياس طرد) مثله ، هي :

أن يعمد المعارض إلى الفرع المختلف فيه (أ) فيحمله على أصل جديد بعلة جديدة تنتج نقيض حكم المستدل: فيحمل (أ) على (هـ) في الحكم (-جـ) لوجود جامع بينها هو (و).

فالفرع المختلف فيه (أ) يدور بين أصلين هما: (ب) و (هـ) ، وهما متناقضان في الحكم ، فالمستدل يلحق (أ) بـ (هـ) في حكمه ، ويتمسك كلُّ منهما بجامع يجمع بين المقيس والمقيس عليه .

### ومثال ذلك من الفقه:

- أن يستدل مستدل على أن ( سجود التلاوة ) واجب فيقول :

( سجود التلاوة واجب ، قياسًا على سجود الصلاة المفروضة ، لأن كلَّا منها يفعل في أثناء الصلاة المفروضة ) .

#### - فيعترض المعارض فيقول:

(سجود التلاوة نفل ، قياسًا على الوتر ؛ لأن كلًا منهما يفعل على الراحلة دون عذر ) .

## ب. وأما معارضته بـ ( قياس عكس ) ، فهي :

أن يعمد إلى الفرع المختلف فيه (أ) فيربط بينه وبين الأصل المقيس عليه عند

المستدل نفسه (ب) ، ليثبت أنها متناقضان في الحكم ؛ لوجود فارق بينها ، فيربط (أ) برب) ليثبت في (أ) الحكم (جد) ، لوجود فارق بينها .

فالفرع هو الفرع ، والأصل هو الأصل ، إلا أن المستدل يجعل العلاقة بينهما طردية فيثبت في حكمًا واحدًا ، في حين أن المعترض يجعل العلاقة بينهما عكسية فيثبت لأحدهما نقيض حكم الآخر .

#### ومثال ذلك من الفقه:

- أن يستدل مستدلٌ على أن ( سجود التلاوة ) واجب فيقول :

(سجود التلاوة واجب، قياسًا على سجود الصلاة المفروضة؛ لأن كلًا منهما يفعل في أثناء الصلاة المفروضة).

### - فيعترض المعارض فيقول:

(سجود التلاوة نفلٌ ، قياسًا على سجود الصلاة المفروضة ؛ لأن سجود الصلاة المفروضة لما كان واجبًا امتنع من فعله على الراحلة دون عذر ، و (سجود التلاوة) يجوز فعله على الراحلة دون عذر ؛ فدلَّ على أنه ليس بواجب ، وإذا لم يكن واجبًا فهو نفل ) .

وبها مضى كله يثبت عندي أن ( المعارضة في الأصل ) أو ( قادح الفرق ) إنها هي مع التحقيق ( قياس عكس ) .

ومع الأهمية البالغة لهذا الكشف الذي لم أره عند أحد من قبل ، فإنَّ صورة المعارضة في كتب الأصوليين لا تزال منقوصة ، وذلك أنهم في حديثهم عن (معارضة القياس) إنها كانوا يتحدثون عن (قياس الطرد) لا غير ، وقد ذكرت فيها مضي أنهم نظروا إلى (القياس) على أنه (قياس الطرد) لا غير ، وأن قسيمه (قياس العكس) كان غائباً أو شبه غائب عن أذهانهم ، وأن صورته عندهم كانت مضطربة غير محرَّرة ،

ولذلك جعلوه وجهًا من وجوه الاستدلال ، و ( الاستدلال ) عندهم ينحط في أهميته عن درجة ( القياس ) .

ولأجل ذلك غاب عن أذهانهم الحديث عن (معارضة قياس العكس) كيف تكون؟ فقد ذكروا أن المستدل حين يستدل بـ (قياس طرد) فإن معارضته تكون بإحدى صورتين: (معارضة في الفرع) و (معارضة في الأصل وهي الفرق):

ولكن لم يتحدث أحد من الأصوليين عن المستدل حين يستدل بـ ( قياس عكس ) : كيف تكون معارضته ؟!!

ولذلك أقول أنا ؛ قياسًا على ما قالوه في معارضة قياس الطرد:

إن معارضة (قياس العكس) تكون بإحدى صورتين ، هما:

#### أ. معارضته بقياس عكس مثله:

وهذه معارضة في الفرع ، وبيانها هو أن يربط المستدل بين المقيس والمقيس عليه ثم يثبت للأول نقيض حكم الثاني لوجود فارق بينهما : فيعمد المعارض إلى الفرع المقيس نفسه فيربط بينه وبين أصل آخر غير الأصل المقيس عليه عند المستدل ، ثم يثبت في الأول نقيض حكم الثاني لوجود فارق بينهما ؟ بحيث يكون الحكم الناتج من قياسه نقيض الحكم الناتج من قياس خصمه ؟ وإنها يكون ذلك لأن حكم الأصل المقيس عليه هناك .

#### ومثال ذلك من الفقه:

- أن يستدل مستدلٌ على أن ( سجود التلاوة ) واجب ، بـ ( قياس العكس ) فيقول :

(سجود التلاوة واجب ؛ قياسًا على النوافل ؛ فإن النوافل ، كصلاة الوتر مثلًا ،

لا يجوز فعلها في أثناء الصلاة المفروضة ، في حين أن سجود التلاوة يجوز فعله في أثنائها ، فدلَّ على أنه واجب ) .

#### - فيعترض المعارض فيقول:

(سجود التلاوة نفل ، قياسًا على سجود الصلاة المفروضة ، فإن سجود الصلاة المفروضة لا يجوز فعله على الراحلة دون عذر ، في حين أن سجود التلاوة يجوز فعله على أنه نفل ) .

#### ب. معارضته بقیاس طرد:

وهذه معارضة في الأصل، ولا يصلح أن نسميها (فرقًا) أو (مفارقة) كما فعلنا في (معارضة قياس الطرد بقياس العكس) ؛ لأن المستدل هناك يستدل بقياس طرد يجمع فيه بين المقيس والمقيس عليه في حكم واحد، فيورد المعارض قياس عكس يفرق فيه بينهما في ذلك الحكم ؛ لوجود فارق بينهما في لازم من اللوازم، ولذلك سُمِّيت هذه المعارضة « فرقًا » .

فأما هنا فإن المستدل يستدل بقياس عكس على افتراق (المقيس) و (المقيس عليه) في حكم ما ؛ لوجود فارق بينهما في لازم من اللوازم ، فيورد المعارض قياس طرد يجمع فيه بينهما في حكم واحد ، ولذلك فإنه لابد من تسمية هذه المعارضة «جمعًا» ، وأن يزاد في قوادح القياس قادحًا جديدًا هو (قادح الجمع).

#### ومثال ذلك من الفقه:

- أن يستدل مستدل على أن ( سجود الـتلاوة ) واجـب ، بـ ( قيـاس العكـس ) فيقول :

(سحود التلاوة واجب ؛ قياسًا على النوافل فإن النوافل ، كصلاة الوتر

مثلًا ، لا يجوز فعلها في أثناء الصلاة المفروضة ، في حين أن سجود التلاوة يجوز فعله في أثنائها ، فدلَّ على أنه واجب ) .

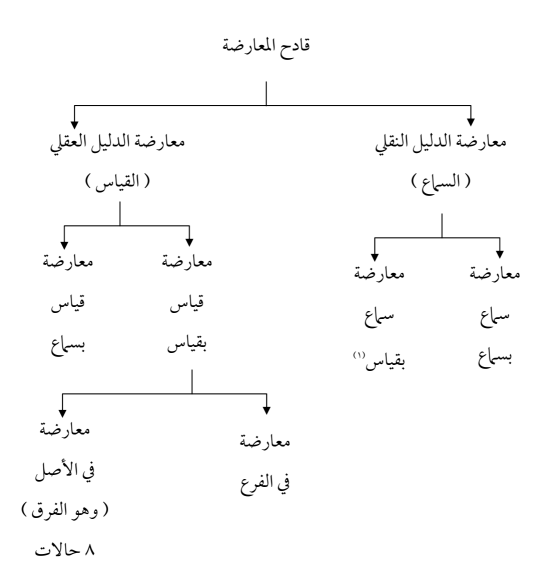
#### - فيعترض المعارض فيقول:

( سجود التلاوة نفل ، قياسًا على النوافل كصلاة الوتر ؛ لأن كلًا منهم يصح فعله على الراحلة دون عذر ) .

فالفرع هو الفرع والأصل هو الأصل؛ إلا أن المستدل يجعل العلاقة بينها عكسية فيثبت لأحدهما نقيض حكم الآخر، في حين أن المستدل يجعل العلاقة بينها طردية فيجمع بينها في حكم واحد.

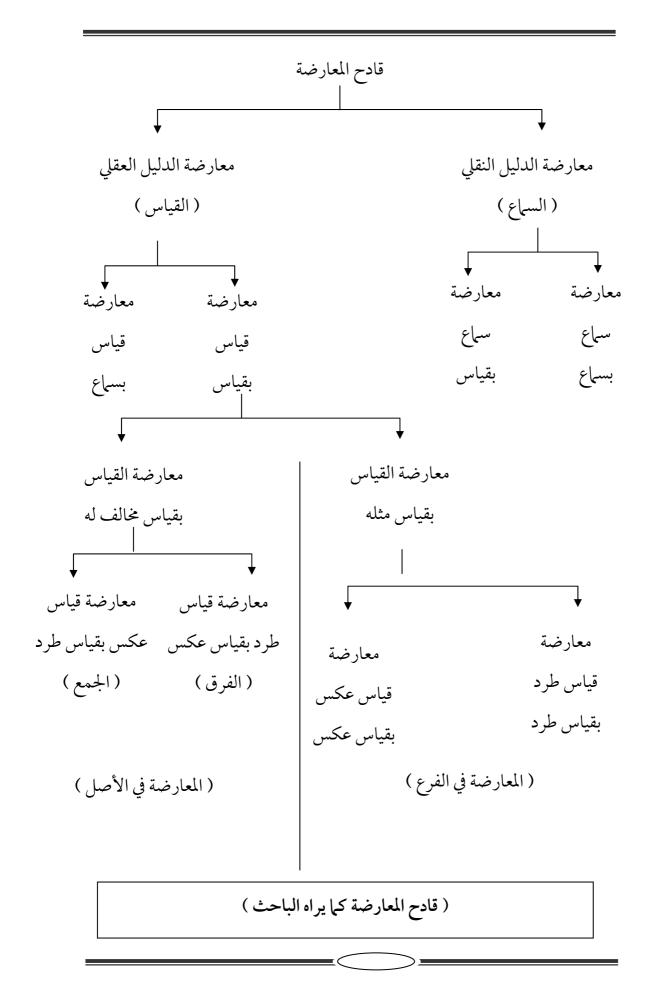
وبهذا تكون صورة ( المعارضة ) كاملة غير منقوصة ، وهذا شيء هديت إليه ولم أره عند أحد من الأصوليين من قبل ، بل هو مما فتح به الله ( تعالى ) علي ، فله الحمد والشكر .

وحتى يتضح الفرق بين ( المعارضة ) كما تبدو في كتب أصول الفقه ، وبين ( المعارضة ) كما أراها أنا ، فإني سأرسم مخططين كليين لهما فيما يلى :



(١) وهذه معارضة فاسدة ، يسميها الأصوليون ( فساد الاعتبار ) ؛ لأنه لا يجوز الاستدلال بالقياس في مقابلة النص . ينظر : الإغراب ص ٥٤ ، وقوادح القياس (٢/ ٦٨٢ - ٧٥١) .

( قادح المعارضة كما يبدو في كتب أصول الفقه )



وأخلص من هذا كله إلى أن (قادح الفرق) أو (المعارضة في الأصل) بحالاته الثماني إنها هو (قياس عكس)، وأنه لا فرق بينه وبين (قياس العكس) المنصوص عليه في كتب أصول الفقه إلا في الصياغة لا غير ؛ لأن قياس العكس المنصوص عليه عندهم ينظم في أسلوب شرطي متصل، فيقال مثلًا في الاستدلال على أنَّ حكم الفرع (ج) هو (-أ):

( لو كان حكم (ج) هو (أ) لوجد فيه اللازم (ب) ، فلما لم يوجد اللازم (ب) درًّ على أن الحكم (أ) فلما لم يوجد وإذا لم يوجد الحكم (أ) فلما وجود (-أ)).

في حين أن الفرق لا ينظم هذا النظم بل ينص فيه على أن هناك فرقًا بين الفرع (ج) وبين كلِّ محكوم فيه بالحكم (أ)، وهذا الفرق هو أن كل محكوم فيه بالحكم (أ) يوجد فيه اللازم (ب) واللازم (ب) لا وجود له في الفرع (ج) فينبغي ألا يوجد فيه الحكم (أ)، وإذا لم يوجد فيه الحكم (أ)، فالموجود فيه (-أ).

فالحكم الناتج فيهما واحد، ولا فرق بينهما إلا في الصياغة.

## سادسًا: الاستصحاب:

ذكر الأصوليون: (الاستصحاب) وجهًا من وجوه (الاستدلال)، فعرَّ فوه بعبارات مختلفة (۱)، وذكروا له صورًا متعددة (۲)، واختلفوا في حجيته على ستة مذاهب (۳)؛ ولن أطيل بذكر ذلك كله؛ وسأكتفي من كلامهم بها يوضح ما أذهب إليه

\_

<sup>(</sup>١) تنظر مجموعة في : موسوعة مصطلحات أصول الفقه (١/ ١٤٣ – ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) تنظر في: البحر المحيط في أصول الفقه (٦/ ٢٠ - ٢٦).

<sup>(</sup>٣) تنظر في : السابق ( ٦ / ١٧ – ٢٠ ) ، والوجيز في إيضاح قواعد الفقه الكلية ص ١٧٢ – ١٧٨ .

من تقارب كبيربين (الاستصحاب) و (قياس العكس).

#### وقد قالوا في تعريفه:

(الاستصحاب هو إبقاء ما كان على ما كان بمجرّد أنه لم يوجد دليل على مزيل)، و (هو الحكم على الشيء بالحال التي كان عليها من قبل، حتى يقوم دليل على تغيّر تلك الحال، فإذا سئل عن حكم عَقْدٍ أو تصرُّف، ولم يجد نصًّا في القرآن أو السنة ولا دليلًا شرعيًّا يطلق على حكمه، حكم بإباحة هذا العقد أو التصرف بناء على أن الأصل في الأشياء الإباحة، فها لم يقم دليل على تغيرُّها فالشيء على إباحته الأصلية) (۱).

## وقال أبو إسحاق الشيرازي:

« وهو طريق صحيح يفزع إليه المجتهد عند عدم الدليل الشرعي  $^{(1)}$ .

## وقال أيضًا:

« وهذا صحيح ما دام عادمًا للدليل ، فإذا ظفر بدليل شرعي فإنه يجب الانتقال عنه إلى ما يوجب الدليل الشرعي ، سواء كان نطقًا أو مفهومًا أو نصًّا أو ظاهرًا ؛ لأن هذه الأقسام كلها من أدلة الشرع ، واستصحاب الحال هو التمسك بعدم الدليل ، فإذا وجدنا دليلًا من أدلة الشرع زال ذلك العدم ، وبطل التمسك بالأصل » (٣).

ولأن ( الاستصحاب ) تمسك بالأصل لعدم وجود دليل على الانتقال عنه ؛ أدرجه الفقهاء تحت القاعدة الفقهية الكبرى : ( اليقين لا يزول بالشك ) وعبَّروا عنه بقولهم :

<sup>(</sup>١) ينظر : موسوعة مصطلحات أصول الفقه (١/ ١٤٥، ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٩٨٦).

<sup>(</sup>٣) السابق ( ٢ / ٩٨٧ ) .

( الأصل بقاء ما كان على ما كان ) أو ( ما ثبت بزمانٍ يحكم ببقائه ما لم يوجد دليل على خلافه ) (١) .

وقد أخذ أبو البركات الأنباري ( الاستصحاب ) عن الفقهاء فجعله من أدلة النحو  $(^{(7)})$  وقال في تعريفه : « استصحاب الحال هو إبقاء حال اللفظ على ما يستحقه في الأصل عند عدم دليل النقل  $(^{(7)})$  عن الأصل  $(^{(2)})$ .

هذه هي صورة (الاستصحاب)، وملخصها هو أنه إذا سئل المجتهد عن حكم شيءٍ ما، فإنه يستقصي البحث عن دليل يدلُّ على حكم ذلك الشيء، فإذا لم يجد دليلًا خاصًا بذلك الشيء أجرى فيه الحكم الجاري في الجنس الذي ينتسب إليه ذلك الشيء، وتمسك به حتى يقوم الدليل على خلافه.

وذلك كأن يسأل مجتهد عن حكم صنف من الأطعمة ، فينظر ، فلا يجد دليلًا على تحريمه ، فيحكم له بالحل ؛ لأن الحكم الأصلي الجاري في جنس الأطعمة هو الحل ، فلا يخرج شيءٌ من الأطعمة عن هذا الأصل المطرد إلا بدليل ، وهذا واضح .

## ولي على هذا التصور للاستصحاب عند الأصوليين التعقيبات التالية:

1. أن (الاستصحاب) حكمٌ ، وليس دليلًا كما قالوا ، فأنت حين تقول: (أتمسك بالاستصحاب في هذه المسألة) فإنك إنها قلت: (أحكم في الموضع المختلف فيه بالحكم الأصلي المطرد في جنسه).

\_

<sup>(</sup>١) الوجيز في إيضاح قواعد الفقه الكلية ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإغراب ص ٤٥، ولمع الأدلة ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) أي : الانتقال .

<sup>(</sup>٤) الإغراب ص ٤٦ .

ف ( الاستصحاب ) إذن حكمٌ لا دليل ، كما هو السائد المعروف ، وهذا الملمح من أشرف ما وقع لي من تأملات ، وأنبله ، وأثمنه ؛ ولم أره عند أحد من الأصوليين ؛ وقد أدت الغفلة عنه إلى ضعف تصوره .

٢. أن الدليل على حكم ( الاستصحاب ) هو ( عدم الدليل ) ؛ فالمجتهد يستدل على أن حكم المسألة المنظورة هو ( استصحاب حكم أصلها ) بعدم وجود دليل على خروجها عن ذلك الأصل .

ف (الاستصحاب) إذن حكمٌ ناتج عن (عدم دليل الانتقال).

٣. أنَّه لا فرق البتة بين (الاستصحاب) وبين ما سمَّاه أبو البركات الأنباري (الاستدلال بعدم الدليل في الشيء على نفيه)، ومثَّل له بقوله: «وذلك مثل أن يستدل على نفي (أن أقسام الكلم أربعة) فيقول: لو كان أقسام الكلم أربعة لكان على ذلك دليل؛ ولو كان على ذلك دليل لعرف مع كثرة البحث وشدّة الفحص، فلما لم يعرف ذلك: دل على أنه لا دليل، فوجب ألا يكون أقسام الكلم أربعة »(١).

والحقُّ أن هذا الضرب من الاستدلال ؛ وإن ذكره أبو البركات في فصل مستقلًا عن (الاستصحاب) ؛ فإنه في حقيقته استصحاب ؛ لأن المسألة المنظورة هي : هل للكلم قسم رابع غير الاسم والفعل والحرف ؟

وقد حكم المجتهد بالتمسك بالأصل المعهود المستدل عليه بالاستقراء ، وهو أن أنواع الكلم ثلاثة ، حتى يقوم دليل على خلافه .

ف ( الاستصحاب ) و ( الاستدلال بعدم الدليل ) هما في الحقيقة شيء

<sup>(</sup>١) لمع الأدلة ص ١٤٢.

واحد ، ومع ذلك فقد ذكرهما السيوطي (١) وبعض المعاصرين (٢) شيئين منفصلين تبعًا للأنباري مع أنه لا فرق بينهما .

3. أنه لا فرق البتة بين ( الاستصحاب ) وبين ما سمّاه السيوطي ( الدليل المسمى بالباقي ) ؛ قال : « كقولنا : الدليل يقتضي ألا يدخل الفعل شيء من الإعراب ؛ لكون الأصل فيه البناء ؛ لعدم العلة المقتضية للإعراب ، وقد خولف هذا الدليل في دخول الرفع والنصب على المضارع لعلة اقتضت ذلك ؛ فبقي الجرعلى الأصل الذي اقتضاه الدليل من الامتناع »(٣).

ومع أن السيوطي ذكر هذا النوع من الاستدلال مستقلًا عن الاستصحاب فإنه في الحقيقة هو الاستصحاب من أي جهة استقبلته.

٥. أن المستصحِب لحكم الأصل ، لا يحكم بهذا الحكم حتى ينظر في المسألة المختلف فيها ، ثم يربط بينها وبين المسائل التي خرجت عن ذلك الأصل ، ثم يجد أن العلل التي أُخْرَجت تلك المسائل ، لا وجود لها في المسألة المنظورة ؛ فيبقيها على الأصل ؛ لعدم وجود دليل على مفارقته .

مثال ذلك من الفقه: (مسألة المفقود الذي انقطع خبره ولم يعلم أحيٌ هو أم ميت؟ إلا أنه حين تغيبه كانت حياته محقّقه، فلم لم يقم دليل على تحقُّق موته، حكم له بأنه حيى حتى يوجد ذلك الدليل، وبناء على ذلك فإنه ليس لورثته اقتسام تركته، ولا أخذ وديعته من مودّعه، ولا تبين امرأتُه).

(٢) ينظر : أصول النحو : دراسة في فكر الأنباري ص ٤٣١ - ٤٥٠ ، ٤١٩ - ٤٢٢ .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) في الاقتراح ص ١١٣ ، ١١٤ ، ١١٥ .

<sup>(</sup>٣) الاقتراح ص ١١٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر : الوجيز في إيضاح قواعد الفقه الكلية ص ١٧٥ ، ١٧٥ .

وإذا تأمَّلت هذا الحكم وجدت أنَّ المجتهد قد نظر فوجد أنَّ العلة التي يجوز بها اقتسام التركة ، وأخذ الوديعة ، وبينونة الزوجة : هي (تحقُّق الوفاة) ، وهذه العلة منتفية في (المفقود الذي انقطع خبره).

ومثال ذلك من النحو ما مثَّل به أبو البركات الأنباري على ( الاستصحاب ) في غير موضع ، فقال :

« كقولك في فعل الأمر: إنها كان مبنيًّا ؛ لأن الأصل في الأفعال البناء ؛ وإنها يعرب ما يعرب منها لشبه الاسم ، ولا دليل يدل على وجود هذا الشبه ، فكان باقيًا على الأصل في البناء »(١).

فالمسألة المنظورة هي (فعل الأمر معرب أم مبني؟) ؛ والمفتي في هذه المسألة قد استقر لديه بالاستقراء أن الأصل في الأفعال (البناء)، وأن (الفعل المضارع) غير المباشر لإحدى النونين: نون التوكيد ونون النسوة، إنها أعرب لشبهه بالأسهاء، وأنَّ هذا الشبه معدوم في فعل الأمر، فحكم له بحكم أصله (البناء)؛ لعدم وجود دليل على مفارقته.

فالمفتي هنا ربط بين ( فعل الأمر ) وبين ( الفعل المضارع ) فوجد أن العلة التي أوجبت الإعراب في الفعل المضارع منتفية في فعل الأمر فحكم له بالبناء .

## وبناء على هذه الملحوظات الخمس أقول:

إنَّ حكم الاستصحاب إنها هو ناتج عن عملية ذهنية هي في حقيقتها قياس عكس، وذلك أن المستدل ينظر في موضع الخلاف، ثم يربطه بغيره مما حكم فيه بغير حكم

<sup>(</sup>١) الإغراب في جدل الإعراب ص ٤٦ ، وينظر : لمع الأدلة ص ١٤٢ .

الأصل فيجد أن على ذلك الحكم المغاير لحكم الأصل دليلًا ، وأن هذا الدليل لا وجود له في موضع الخلاف ، فيحكم له بالبقاء على الأصل .

وهذا كشف جديد في ( الاستصحاب ) لم أر من سبقني إليه ، ومما يعمِّق قناعتي بصحته ودقته وتو فيقه أمران ، هما :

#### الأوَّل:

أنَّ أمثلة ( الاستصحاب ) في الفقه والنحو ، يصدق عليها تعريف ( قياس العكس ) ، لأنَّ في الاستصحاب إثبات نقيض حكم معلوم في معلوم آخر لوجود نقيض لازمه فيه .

وبيان ذلك في المثال الفقهي السابق ( مثال المفقود الذي انقطعت أخباره ) : أثبت المجتهد في ( المفقود ) نقيض حكم ( الميت ) فلم يجز اقتسام تركته ولا استرداد وديعته ولا بينونة زوجته ؟ لأن من لوازم جواز ذلك كله ( تحقق الوفاة ) ، والمتحقق في ( المفقود ) عند فقده هو ( الحياة ) .

وهذا هو قياس العكس ؛ ولو شئنا أن ننظم هذا الاستدلال في أسلوب شرطي متصل ؛ لقلنا :

( لو جاز اقتسام تركة المفقود ، واسترداد وديعته ، وبينونة زوجته لوجب التيقُّن من موته ، ولما لم يحصل التيقُّن من موته بدليل يدلُّ عليه ؛ لم يجز كل ذلك ، وبقينا على أنه حيًّ حكمًا حتى يوجد ما يدل على مفارقته هذا الحكم ) .

وبيان ذلك في المثال النحوي الذي مثّل به أبو البركات على الاستصحاب (حكم فعل الأمر من حيث البناء والإعراب): أثبت المستدل في ( فعل الأمر) نقيض حكم ( الفعل المضارع المعرب) فحكم له بالبناء ، لأن من لوازم إعراب الفعل ( وجود شبه بينه وبين الأسماء) ، وهذا الشبه غير متحقق في ( فعل الأمر ) .

وهذا هو قياس العكس ، ولو شئنا أن ننظم هذا الاستدلال في أسلوب شرطي متصل ؛ لقلنا :

( لو كان فعل الأمر معربًا لكان بينه وبين الأسماء شبه ، كالفعل المضارع المعرب ؛ فلما لم يكن بينه وبين الأسماء شبه دلَّ على أنه غير معرب ، وبقينا على أنه مبني كما هو الأصل في الأفعال حتى يوجد ما يدلُّ على مفارقته هذا الحكم ) .

#### الثاني:

أنَّ ( الاستصحاب ) هو في الحقيقة ( نفي الانتقال عن الأصل لانتفاء دليل الانتقال عنه ) .

وقد عرَّف بعض العلماء (قياس العكس) بهذا المعنى ، من ذلك قول ابن القيم: «قياس العكس هو نفى الحكم لنفى علته وموجبه »(١).

فالحاصل أن في كلِّ من ( الاستصحاب ) و ( قياس العكس ) استدلال على نفي الشي-ء لانتفاء دليله ، وإذا انتفى الشيء ثبت نقيضه .

فهذا هو وجه (الاستدلال) في (الاستصحاب) الذي يذكره الناس في الأدلة قسيًا للسماع والقياس، مع أنه في حقيقته قياس عكس كما رأيت.

فإن قيل: ولكن جهة الاستدلال في ( الاستصحاب ) ليست عدم الدليل ؛ لأنه لا يلجأ إليه أصلًا إلا عند عدم الدليل ؛ وإنها الدليل فيه ( البقاء على الأصل ) نفسه .

قلت: هذه شبهة ؛ لأنه إن كان ذلك هو المراد من ( الاستصحاب ) ، فليس ذلك من ( الاستدلال ) بل هو من ( الترجيح ) ؛ وذلك لأنه لا دليل في مسائل الاستصحاب

-

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (١/ ١٥٢)، وينظر أيضًا حاشية السيالكوتي على شرح المواقف (٢/ ٣٣).

لأيِّ من الطرفين في محل النظر ، ويحكم كل منهم بحكم لا دليل عليه ، ثم يلجأ أحدهما إلى ترجيح حكمه بكونه ملازم للأصل المتبع في نظائر المسألة المنظورة .

والحق أن كل استدلال بـ (الاستصحاب) فإن فيه استدلالًا وترجيحًا: فالاستدلال بـ (عدم وجود دليل على مفارقة الأصل)، والترجيح بأن المتمسك بالأصل لا دليل عليه، فلا يحق للمعارض أن يستدل هو أيضًا على المفارقة بعدم وجود دليل على ملازمة الأصل.

#### وبعد:

فإنني لما استقصيت كلام الأصوليين في (قياس العكس)، ونظرت فيه ومحصته، وخرجت منه بالصورة التي فصّلت الحديث عنها في المبحث الأوَّل، قد أعدت قراءة أصول الفقه وفي ذهني تلك الصورة الخالصة لـ (قياس العكس)؛ فظهر لي بعد إتمام القراءة الفاحصة أن بين قياس العكس بصورته تلك، وبين ستةٍ من مباحث أصول الفقه، هي: (مفهوم المخالفة، وبيان العلة العدمي، والسبر والتقسيم، والانعكاس، وسؤال الفرق، والاستصحاب) = أن بينها تقاربًا قويًا جدًّا، وأن الفوارق بينها عند التحقق إنها هي فوارق في الصياغة، كها أوضحت في المباحث الستة السابقة.

وإذا كنت قد ربطت بين كلِّ واحد من هذه الأمور وبين قياس العكس ، على حدة فيها مضى ، فإن الذي يجمع بينها جميعًا هو أن الحكم الناتج فيها جميعًا في ( محل النظر ) هو عكس حكم الأصل المعتبر:

- ففي مفهوم المخالفة تربط بين ما ليس فيه نص ، مثل ( زكاة الغنم المعلوفة ) وبين ما فيه نص مثل ( زكاة الغنم السائمة ) ، ثم تثبت للمعلوفة عكس حكم السائمة ، فتحكم بأنه لا زكاة فيها ؛ لانتفاء لازم ( السوم ) عنها .

- وفي بيان العلة العدمي تربط بين موضع الخلاف كـ ( نفقـة المـرأة المبتوتـة ) وبـين موضـع

الإجماع كـ (نفقة الزوجة)، ثم تثبت للمبتوتة عكس حكم الزوجة، فتحكم بعدم وجوب النفقة لها، لانتفاء لازم (التمكين من الاستمتاع) فيها.

- وفي السبر والتقسيم تربط بين موضع الخلاف كـ ( الإيلاء ) وبين احتمال من الاحتمالات الـ واردة فيه كـ ( الطلاق ) ، ثم تثبت لـ ( الإيلاء ) عكس حكم ( الطلاق ) ، فتحكم بعدم وقوع الطلاق به ؛ لانتفاء لازم ( التصريح بالطلاق أو الكناية عنه ) فيه .

- وفي الانعكاس تربط بين موضع النظر ، مثل (ثبوت الأجر على وطء الزوجة) وبين المجمع عليه مثل (ثبوت الإثم في الزنا) ثم تحكم لوطء الزوجة بعكس حكم الزنا، فتحكم بثبوت الأجر فيه ؛ لانتفاء لازم (وضع الشهوة في حرام) فيه .

- وفي الفرق يربط المعترض بين الفرع المختلف فيه ك (سجود التلاوة) وبين أصل المستدل ك (سجود الصلاة المفروضة)، ثم يثبت ل (سجود التلاوة) عكس حكم (سجود الصلاة المفروضة)، فيحكم بأنه نفل، لانتفاء لازم (امتناع فعله على الراحلة) فيه.

- وفي الاستصحاب تربط بين موضع النظر ، مثل ( المفقود ) وبين ما خرج عن الأصل وهو ( الميِّت ) ثم تثبت للمفقود عكس حكم الميت ، فتمنع اقتسام تركته ؛ لانتفاء لازم ( تحقُّق الوفاة ) فيه .

وبهذا يتضح أنَّ هذه المباحث الستة ، ومعها قياس العكس الشرطي المتصل ؛ هي في الحقيقة طرق سبع ، تؤدي إلى شيء واحد هو إثبات عكس حكم الأصل في الفرع ، فهي في الحقيقة شيء واحد ، والفوارق بينها في الصياغة لاغير .

ولم أر قبلي من جمع بين هذه المباحث السبعة في نظام ، ولا من كشف عما بينها من تقارب

والتحام ؛ بل لم أر من جمع بين اثنين منها فضلًا عن أن يجمعها كلها .

وبناء على ذلك كله فإن (قياس العكس) لابد أن يشمل هذه المباحث السبعة ، وبشموله لها ، تكون جميع الأدلة العقلية قد عادت إلى أصلين لا ثالث لهما : (قياس طرد) و (قياس عكس).

فأما قصر (قياس العكس) على القياس المنظوم نظمًا شرطيًّا متصلًا ، فإنه يبقي هذه المباحث الستة خارج (قياس العكس) مع أنها منه ، فلا يعلم أهي من (قياس العكس) أم من قياس الطرد أم من شيء غيرهما .

والحقُّ أنَّ الذي أوقع الأصوليين في هذا التصور الناقص لـ (قياس العكس) هو سير اللاحق على خطى السابق، دون نظر أو تمحيص، أو إضافة أو جمع بين الأشتات، وغياب النظرة الكلية الكاشفة عن ترابط مباحث العلم الواحد في نفسه، وعن ترابطه هو مع غيره ؛ عن معظم المؤلفين.

ولك أن تتخيل كم كانت جنايتي على النحو وأصوله ستكون عظيمة ؛ لو أني انسقت خلف كتب أصول الفقه ، وانقدت وراءها ، متهيبًا من إعهال عقلي فيها ، متخوِّفًا من الربط بين الأشباه والنظائر فيها ، متوهمًا أن ذلك من القدح في علها السلف ، والنيل منهم ، فقصرت بحثي هذا على ما نظم نظمًا شرطيًا متصلًا من أدلة النحو ، واستدل فيه بانتفاء اللازم على انتفاء الملزوم ؛ غافلًا عن المباحث الستة المتبقية ، ظانًا أنها مغايرة لـ (قياس العكس ) هذا ، مختلفة عنه .

ولكني لما كنت ، ولله الحمد ، مجلًا لعلماء الأمة فخورًا بهم ، حريصًا على الانتفاع بعلمهم ، معتقدًا أنهم لم يكتبوا ما كتبوا إلا وهم يعلمون علم اليقين أنَّ كلامهم غير معصوم ، وأنهم لم يكتبوه حتى يسلِّم به الناس من بعدهم ، وإنها كتبوا ما رأوا ، مؤمِّلين فيمن بعدهم : أن يصلحوا الخلل ، ويزيلوا الزلل ، ويقيموا الأود ، ويُسَمِّحوا المعوِّج :

فإني قد أوليت ما كتبوا عناية فائقة ، فجمعت النظير إلى نظيره ، والشبيه إلى شبيهه ، وأعدت ترتيب ما أفنوا أعهارهم ، وأتعبوا أقلامهم في استنباطه وتأليفه ، لاسيها الأجيال المتقدمة منهم ، رحمهم الله ، فظفرت من ذلك كله ببناء تصوُّر جديد لقياس العكس ، كامل شامل ، إذا ما ضممته إلى التصور الذي بنيته من قبل لـ (قياس الطرد) اكتمل بذلك تصوري للأدلة العقلية عامة ، في صورة لا يخرج عنها دليل عقلي في الفقه كله ، وفي النحو كله ، بإذن الله .

## وتصوّري لـ ( قياس العكس ) تلخصه النقاط التالية :

1. أن المباحث السبعة السابقة (قياس العكس الشرطي المتصل ، ومفهوم المخالفة ، وبيان العلة العدمي ، والسبر والتقسيم ، والانعكاس ، وسؤال الفرق ، والاستصحاب ) هي مكونات التصور الكامل لـ (قياس العكس ) .

٢. أنّا إذا تأملنا عمل القائس في كلّ مبحث من هذه المباحث السبعة وجدنا أنه يربط (محل النظر) بـ (محلّ آخر) حكمه معلوم ثم يُشْتِ في (محلّ النظر) محكس ذلك الحكم المعلوم ؛ مستندًا في ذلك إلى أحد أمرين لا ثالث لهما ؛ هما :

- وجود فارق بين ( محل النظر ) وبين ( المحل الآخر ) .
- فساد القول بحكم ( المحل الآخر ) في ( محل النظر ) .

وهذا بيان كل منهما على حدة:

## أ. وجود فارق بين ( محل النظر ) وبين المحل الآخر ، يستوجب تعاكسَ حكميهما :

وهذا هو مستند القائس الذي ينص عليه في استدلاله في ثلاثة من المباحث السابقة هي :

### \* مفهوم المخالفة:

فالقائس حين يفتي في ( زكاة الغنم ) فإنه يفرِّق بين ( السائمة ) و ( المعلوفة ) ، وينظر في حال الغنم المراد معرفة حكمها ؛ فإن كانت سائمة أوجب الزكاة فيها بنص الرسول في : ( في الغنم السائمة زكاة ) ، وإن كانت معلوفة أسقط عنها الزكاة مراعاة للفارق بينها وبين السائمة .

وبناء على الخلاف السابق ذكره في ( المفهوم ) أهو من دلالة النص أم من دلالة النص أم من دلالة العقل ؟ (١) ، ينبني دخول ( مفهوم المخالفة ) في ( قياس العكس ) أو خروجه عنه : فمن جعل المفهوم دلالة نصيَّة فإنه يلحقه بدلالة الساع ، ومن جعله دلالة عقلية فهذا موضعه الذي لا يجوز غيره .

وقد سبق أن ذكرنا هذا الخلاف في (مفهوم الموافقة) وقلنا: إن من جعله من دلالة العقل فقد أدخله في (قياس الطرد الجلي) وقسمه إلى (مفهوم موافقة أولوي) يدخل في (قياس الأولى) و (مفهوم موافقة مساو) يدخل في (قياس المساواة).

ف (مفهوم الموافقة) قياس طرد، و (مفهوم المخالفة) قياس عكس.

#### \* بيان العلة العدمي:

فالقائس حين يفتي مثلًا في (نفقة المرأة المبتوتة) فإنه يربط بينها وبين المرأة المستحقة للنفقة إجماعًا، وهي الزوجة، ويوازن بينها فيجد أن الزوجة استحقت النفقة لأنها تمكن زوجها من الاستمتاع بها، وهذا هو الفارق بينها وبين المبتوتة ؛ لأن المبتوتة لا يصح الاستمتاع بها، ثم يسقط النفقة عنها مراعاة لهذا الفارق.

<sup>(</sup>۱) ينظر ما سبق ص ١٦١، ١٦١ .

### \* قادح الفرق:

فالمعارض بـ (قادح الفرق) يعمد إلى (الفرع) و (الأصل) اللذين جمع بينها المستدل في حكم واحد، فيفرق بينهما من وجه من الوجوه، ويبني على ذلك الفرق افتراقهما في الحكم، وهذا واضح.

ولأن هذه الثلاثة المباحث يجمع بينها أمران ، هما :

- أن المطلوب في كل منها هو عكس حكم المقيس عليه .
- أنَّ مستند هذا الحكم المطلوب هو الفرق بين ( المقيس) و ( المقيس عليه ) .

فإننا سنجعل هذه الأنواع الثلاثة قسمًا مندرجًا تحت (قياس العكس) نسميه (قياس الفرق)، ونعرفه فنقول:

قياس الفرق: هو إثبات نقيض حكم معلوم في معلوم آخر لوجود فارق بينهما في الازم من لوازم ذلك الحكم.

## ب. فساد القول بحكم المحل الآخر في محل النظر:

وبيان ذلك أن يربط القائس بين الفرع الذي هو محل النظر، وبين (أصلٍ) حكمُه معلومٌ، ثم يجد القائس أنا لو حكمنا للفرع بحكم الأصل، لكان حكمًا فاسدًا.

ثم يستند على ثبوت فساد القول بحكم الأصل في الفرع ، على أن حكم الفرع هـو عكس ذلك الحكم الفاسد .

فالقائس هنا يصل إلى عكس حكم الأصل ، ولكن ليس عن طريق الفرق بين ( الفرع ) و ( الأصل ) كما رأينا في الحالة الأولى ، ولكن عن طريق بيان فساد حكم الأصل حين يُحْكَمُ به في الفرع ، فعمل القائس هنا هو الوصول إلى بيان فساد حكم

الأصل حين يقال به في الفرع ، وإبطاله عنه ، وهو يستند في هذا الإفساد والإبطال إلى أحد أمرين ، لا ثالث لهما :

- تخلُّف لازم من لوازم ذلك الحكم في الفرع.
- عدم وجود دليل على ذلك الحكم في الفرع.

وهذا بيان كل منهما على حدة:

# ١. تخلُّف لازم من لوازم حكم الأصل في الفرع:

وبيان ذلك أن القائس يربط بين (فرع) مختلف في حكمه ، وبين (أصل) حكمه معلوم ، ثم يبين بطلان ذلك الحكم في الفرع ؛ لتخلُّف لازم من لوازمه التي لا تفارقه حين يحكم به في الفرع ، وإذا بطل ذلك الحكم ثبت في الفرع نقيضه .

وهذه الصورة من قياس العكس متحققة في ثلاثة من المباحث السبعة السابقة هي:

## \* قياس العكس الشرطي المتصل:

فالقائس حين ينظر في حكم (دم السمك) مثلًا فإنه يربط بينه وبين (دم سائر الأنعام كالشاة مثلًا) وحكم دمها ثابت إجماعًا وهو النجاسة ، ثم يبطل القول بهذا الحكم (وهو النجاسة) في الفرع المختلف فيه (وهو دم السمك) ، ويستند في إبطاله لهذا الحكم: بأن من لوازم كل دم نجس أن يسفح وجوبًا ، وهذا اللازم متخلف في (دم السمك) فلا يجوز الحكم بملزومه وهو النجاسة .

فعمل القائس هنا ينصبُّ على إبطال حكم الأصل عن الفرع ؛ مستندًا في إبطاله ذلك على تخلف لازم من لوازم ذلك الحكم ، في الفرع ، وإذا بطل الحكم ثبت نقيضه .

#### \* السبر والتقسيم:

فالقائس هنا يقسِّم حتى ينتهي إلى جعل كل قسم من الأقسام المحتمَلة دائرًا بين النفي والإثبات ، ثم يربط الفرع المختلف فيه بكل واحد من تلك الأقسام ؛ فالقائس حين ينظر في ( الإيلاء ) هل هو طلاق ؟ يربط بينه وبين ( الطلاق الصريح ) مرَّة ، ويربط بينه وبين ( الطلاق بالكناية ) أخرى :

وحين يربط بينه وبين (الطلاق الصريح) وحكم الطلاق به هو (الوقوع) إجماعًا، يقوم بإبطال القول بوقوع الطلاق به (الإيلاء)، ويستند في إبطاله لهذا الحكم بأن من لوازم كل طلاق صريح أن يقع بألفاظ مخصوصة، وهذا اللازم متخلف في (الإيلاء) لأنه ليس فيه شيء من تلك الألفاظ، فلا يجوز الحكم بوقوع الطلاق به.

وحين يربط بين (الإيلاء) وبين (الطلاق بالكناية) وحكم الطلاق به هو (الوقوع) أيضًا، يقوم بإبطال القول بوقوع الطلاق به (الإيلاء) ويستند في إبطاله لهذا الحكم بأن من لوازم كل طلاق بالكناية أن يقع على الفور لا على التراخي، وهذا اللازم متخلف في (الإيلاء)؛ لأنه لا يقع الطلاق به عند من أوقعه به إلا بعد مضي أربعة أشهر من وقت التلفظ به، ولأجل هذا التراخي في وقوع الطلاق عند من قال به؛ بطل عند المستدل أن يكون (الإيلاء) طلاقًا بالكناية.

وإذا لم يكن ( الإيلاء ) طلاقًا صريحًا ولم يكن طلاقًا بالكناية ، فليس إذن بطلاق.

فعمل القائس هنا يتركز على إبطال حكم الأصل عن الفرع ، مستندًا في إبطاله كما تـرى عـلى تخلف لازم من لوازم ذلك الحكم ، في الفرع ، وإذا بطل الحكم ثبت نقيضه .

## \* الانعكاس:

وهو في حقيقته ، كما قدَّمت ، نفي الحكم لانتفاء العلة ، وإذا انتفى الحكم ثبت

نقيضه ؛ فالناظر في (حكم وطء الزوجة) يثبت (وقوع الأجربه) عن طريق إبطال (وقوع الإثم فيه) ، ويستند في إبطال ذلك بأن من لوازم (وقوع الإثم بالوطء) أن يكون في ذلك الوطء: وضعُ شهوة في حرام ، وهذا اللازم متخلف في (وطء الزوجة)؛ لأن وضع الشهوة فيه ، في حلال .

## ٢. عدم وجود دليل على ثبوت حكم المحل الآخر في محل النظر:

وبيان ذلك أن القائس يربط بين ( فرع ) هو محل النظر المختلف فيه ، وبين ( محل آخر ) حكمه معلوم ، ثم يبيِّن بطلان ذلك الحكم في الفرع ؛ لا لتخلف لازم من لوازمه في الفرع ، كما رأينا قبل قليل ؛ ولكن لعدم وجود دليل عليه ، وهذا هو ( الاستصحاب ) ومنه كما بينت من قبل ( الاستدلال بعدم الدليل في الشيء على نفيه ) و ( دليل الباقي ) .

ولأن عمل القائس في (قياس العكس الشرطي المتصل، والسبر والتقسيم، والاستدلال بانعكاس العلة، والاستصحاب، والاستدلال بعدم الدليل، ودليل الباقي) هو إبطال القول بحكم المقيس عليه في المقيس؛ بإحدى طريقتي الإبطال السابقتين (وهما: تخلف اللازم، وعدم الدليل): فإننا سنجعل كل هذه الأنواع من الاستدلالات قسمًا مندرجًا تحت (قياس العكس) نسميه (قياس السبر)؛ لأن (السبر) باعتبار ثمرته هو (الإبطال)، كما سبق (۱)؛ ونعرِّف (قياس السبر) هذا بما يشمل جميع الأنواع السابقة من الاستدلال ، فنقول:

قياس السبر: هو إثبات نقيض حكم معلومٍ في معلومٍ آخر ؛ لتخلُّف لازمٍ من لوازم ذلك الحكم فيه ، أو لعدم وجود دليل عليه .

<sup>(</sup>١) ينظر ص ٢٧٠ من هذا البحث.

وبهذا يكون (قياس العكس) هو مجموع هذين القياسين (قياس الفرق) و (قياس السبر)، ونعرفه بها يشملها فنقول:

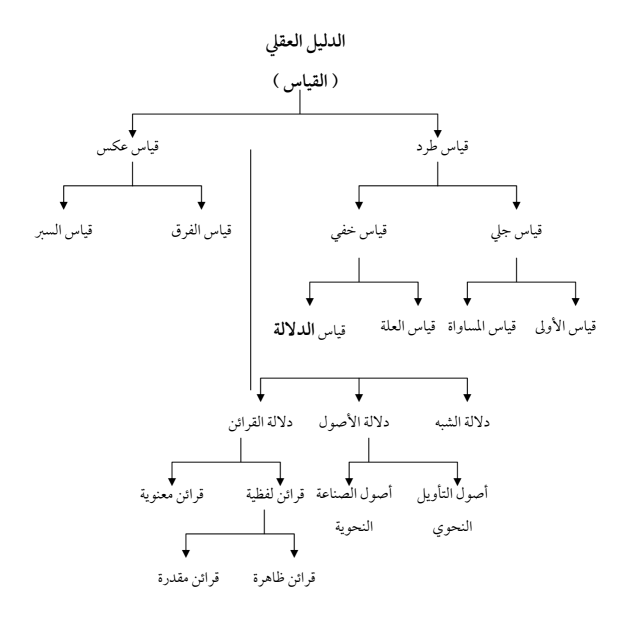
#### قياس العكس:

هو أن يثبت المستدل في الفرع عكس حكم الأصل ، لوجود فارق بينهم افي لازم من لوازمه ، أو لثبوت فساد الحكم بحكم ذلك الأصل في الفرع .

٣. أنَّ الفرق بين (قياس الفرق) و (قياس السبر) إنها هو من حيث ما يَنُصُّ عليه المستدلُّ في استدلاله ، فإن اكتفى ببيان الفرق بين الفرع والأصل وبنى عليه الحكم بتعاكسهما في الحكم ، فهذا قياس فرق ، وإن نصَّ في استدلاله على بطلان حكم الأصل في الفرع ، فهذا قياس سبر .

فهذا وجه التفريق بينها من جهة النظم، وإلا فإن المطلوب فيها واحد، هو عكس حكم الأصل المقيس عليه، وكلُّ واحد منها متضمن للآخر في المعنى دون العبارة؛ فالقائس حين يفرق بين الأصل والفرع؛ فإنه في الحقيقة قد أبطل حكم الأصل عن الفرع؛ والقائس حين يبطل حكم الأصل عن الفرع؛ فإنه في الحقيقة قد فرق بينها فرقًا بنى عليه التعاكس بينها في الحكم، وهذا واضح.

وجذا التصور الكليّ لـ (قياس العكس) يكتمل تصوري لـ (الدليل العقلي)، الذي هو (القياس)، بضمّه إلى التصور الذي بنيته في التمهيد لـ (قياس الطرد)، وسوف أعيد رسم المخطط الكلي للدليل العقلي كاملًا حتى تدركه العين، ويحيط به العقل، فيها يلى:



## (القياس كها يراه الباحث)

واضح من هذا التصور أن (قياس الطرد) أكثر أقسامًا وحضورًا في استدلالات العلماء من (قياس العكس)، وهذا أمر طبيعي ؛ لأن (قياس الطرد) ربط بين معلومين لعكس لطرد حكم أحدهما في الآخر ؛ في حين أن (قياس العكس) ربط بين معلومين لعكس حكم أحدهما في الآخر ؛ ومستند طرد الحكم في قياس الطرد (جامع)، ومستند عكس الحكم في قياس العكس (فارق) ؛ فكان من الواضح أن (قياس الطرد) مقدَّم على (قياس العكس) ؛ لأن القائس الفطن يبدأ في البحث عن مماثل للفرع معلوم الحكم ليلحقه به ، وإنها يلجأ إلى (قياس العكس) عند عدم ذلك الأصل، أو من باب تكثير الأدلة في الفرع الواحد، فيردف (قياس الطرد) بر قياس عكس ) يؤدي مؤداه، وينتج مثل حكمه .

وقد تنبه شيخا الإسلام أبو إسحاق الشيرازي ، وابن تيمية ، ولله هما ، إلى ذلك ؛ يقول الشيرازي : « والقياس أن يستقى حكم الشيء من نظيره لا من ضده ونقيضه »(١) ، وقال ابن تيمية : « القائس المُعْتَبر ينظر في الشيء فيلحقه بها يهاثله لا بها يخالفه »(٢) .

وبهذا التنبيه أكون قد فرغت من بناء (قياس العكس كما ينبغي أن يكون) بل من (الدليل العقلي كله كما ينبغي أن يكون)، وهو تصوُّر، ولله الحمد، قد امتحت مرارًا وتكرارًا، فوجدت أنه ضابط لكل دليل عقلي، فما من دليل عقلي إلا ويمكن رجعه إلى قسم من هذه الأقسام، وهو ضابط للأدلة العقلية في النحو وفي الفقه، وقد عرضته على بعض علماء أصول الفقه فأكبروه وأعظموه، وشهدوا له بالانضباط والتقدم والفضل.

(١) اللمع في أصول الفقه ص ٢٢٢ .

(٢) درء تعارض العقل والنقل (٥/ ٢٦٠).

وبعد أن انتهيت إلى هذا التصوُّر الكلي ل (قياس العكس) بقسميه (قياس الفرق) و (قياس السبر) ، فقد آن الأوان لذكر تسمياته التي جمعتها في آخر المبحث السابق ، وبيان سبب تسميته بكلِّ اسم من تلك الأسماء ؛ ليكتمل بذلك تصوُّر (قياس العكس) بأقسامه وأسمائه :

#### أسماء قياس العكس:

لم تكن صورة (قياس العكس) في أذهان الأصوليين هي الصورة التي خلصت إليها قبل قليل، بل كان مرتبطًا عندهم بجزئية صغيرة منه هي (قياس العكس) المنظوم نظيًا شرطيًّا، كما بينًا في المبحث السابق، وقد أسهم اقتصار الجيل الأوَّل من الأصوليين في تعريفهم للقياس الأصولي على (قياس الطرد) وحده، في إقصاء (قياس العكس) عن أذهانهم، فظلت صورته منقوصة غير كاملة.

ومع ذلك فإنَّ المتأمِّل لتسمياتهم الكثيرة لـ (قياس العكس) يجد أنَّ منها ما يصلح أن يطلق على (قياس العكس) الذي خلصت إليه ، بشقيه : الفرق والسبر ، ومنها ما هو خاص ببعض صور قياس السبر وحده ؛ ولذلك فإنني سأقسم هذه الأسماء إلى قسمين : أسماء عامة ، وأسماء خاصة ، وهذا بيان كل منها على حدة :

## أولًا: الأسهاء العامة:

والمراد بها: الأسهاء التي أطلقها الأصوليون على (قياس العكس) بصورته الناقصة ، وهي صالحة لأن يسمَّى بها (قياس العكس) بصورته الكاملة الشاملة لنوعيه: قياس الفرق ، وقياس السبر.

## وهذه الأسهاء ثلاثة هي:

(قياس العكس ، وقياس الخُلْف ، وقياس الخَلْف) وهذا بيان كل منها على حدة :

#### ١. قياس العكس:

### قال أبو إسحاق الشيرازي:

« واشتقاقه من ردِّ الأعجاز على الصدور ، وهي الحبال التي تُردُّ من عجز الناقة إلى صدرها ، ومن صدرها إلى عجزها ؛ ليشتد بها الرحلُ على ظهرها ؛ ولهذا قال الكميت في مدح قوم : يردُّ عليها العاكسون حبالها »(١) .

وهذا الذي ذكره الشيرازي عامٌ في كل شيء رُدَّ آخره على أوله (٢) ، لا في حبال الرحل خاصة ؛ لأن كل شيء قلبته فقد عكسته ، قال ابن دريد : « العكس : قلبك الشيء ، نحو الكلام وغيره ، وعكست كلامى أعكسه عكسًا ، إذا قلبته »(٣) .

ووجه تسمية (قياس العكس) بهذا الاسم، هو أنك تربط بين معلومين، ثم تعكس حكميها فتعطي الفرع عكس حكم الأصل، فكأنك قد استقبلت ذلك (الأصل) ومعك (الفرع) فوازنت بينها، فلما تبين لك أن بينهما فرقًا، أو أن حكم ذلك الأصل ممتنع في الفرع الذي معك = استدبرت ذلك الأصل فأثبت في الفرع عكس حكمه.

فكان استقبالك ( الأصل ) عند الربط الذهني بينه وبين ( الفرع ) ، واستدبارك إياه عند النطق بحكم الفرع = بمنزلة شدِّ الحبال من عجز الناقة إلى صدرها ، ثم من صدرها إلى عجزها ؛ ولذلك سمى هذا القياس قياس عكس .

والذي يزيد ذلك وضوحًا عندك أنَّ علماء الجدل والمنطق يسمون (قياس الطرد):

<sup>(</sup>١) شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨٢٠)، وينظر: الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : لسان العرب (ع ك س : ٤ / ٤٠٠ ) .

<sup>(</sup>٣) جمهرة اللغة (عكس: ٢/ ٨٤٠).

(القياس المستقيم) (١) ؛ وما ذلك إلا لأنك تستقبل (الأصل) المقيس عليه ومعك (الفرع) المقيس عند الربط الذهني بينها ، وتستقبله أيضًا عند النطق بحكم (الفرع) ؛ لأنك تثبت في (الفرع) حكم (الأصل) نفسه ، فالاتجاه في هذا القياس مستقيم غير منعكس .

## ٢. قياس الخُلْف:

قال ابن منظور : « الخُلْف : نقيض الوفاء بالوعد ، وهو الاسم من ( الإخلاف ) ، وهو في المستقبل كالكذب في الماضي »(٢) .

وإلى هذا المعنى تعود تسمية (قياس العكس) بهذا الاسم، قال الغزالي: «ويجوز أن يسمَّى (قياس الخُلْف)، لأن (الخُلْف) هو الكذب المناقض للصدق »(٣).

ووجه تسمية (قياس العكس) بهذا الاسم هو أن (قياس العكس) في حقيقته يقوم على إثبات الحكم في محل النظر، لا بإقامة دليل عليه، بل بإبطال نقيضه عنه؛ سواء كان إبطالًا صريحًا كما في (قياس السبر) أم إبطالًا ضمنيًّا كما في (قياس الفرق)؛ وهذا يعني: إثبات الحق؛ لا بإقامة دليل عليه، بل بإبطال الباطل الذي هو نقيض الحق؛ ليثبت الحق<sup>(٤)</sup>.

وهذا يعني أن القائس يثبت كذب القول بحكم الأصل في الفرع ، وبطلانه ؛ وعلى هذا ف ( الخُلْف ) هو : الكذب ، والباطل ، والفاسد ؛ وكلها معان متقاربة ؛ وعلى هذا

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر : كتاب القياس للفارابي ص ٣٣ ، وكتاب القياس الصغير له ص ٨٦ ، ومعيار العلم ص ١٥٨ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ( خ ل ف : ٢ / ٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) معيار العلم ص ١٦٠ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : منهج الجدل والمناظرة في تقرير مسائل الاعتقاد (١/ ٤٠١)، وتلاحظ الحاشية (١) منها .

يكون المراد بتركيب (قياس الخُلْف): القياس الذي يثبت صدق مطلوبه بإثبات كذب نقيضه ؛ وهذا هو (قياس العكس).

قال الغزالي بعد أن ذكر هذا المصطلح ، وبيَّن أن المراد به ( الكذب ) : « ولا مشاحة في التسمية بعد فهم المعنى »(١) .

وهذا المعنى يصدق على (قياس العكس) بشقيه: الفرق والسبر، ولذلك جعلته من الأسماء العامة.

وإن كان هذا المعنى في (قياس السبر) أظهر ؛ ولذلك فإن الغزالي أطلقه مَرَّة على السبر والتقسيم ومَرَّة على قياس العكس الشرطى المتصل<sup>(٢)</sup>.

#### تنبيه:

أنبه إلى أنَّ علماء المنطق لا يطلقون (قياس الخُلْف) على كل قياس يَشُبُتُ صدق الحكم فيه بإثبات كذب نقيضه ، كما يفعل الأصوليون وعلماء الجدل (٣) ، بل يطلقونه على نظم معيِّن معتبر في هذه التسمية يسمونه (برهان الخُلْف).

وقد بيَّن الغزالي طريق نظم هذا البرهان فقال: « وطريق هذا القياس أن تأخذ مذهب الخصم وتجعله مقدمة ، وتضيف إليه مقدمة أخرى ظاهرة الصدق ، فينتج من القياس نتيجة ظاهرة الكذب ، فيتين أن ذلك لوجود (كاذبة) في المقدمات »(٤).

(٢) ينظر : السابق ص ١٥٨ – ١٦٠ ، وشفاء الغليل ص ٤٥٠ – ٤٥٥ .

<sup>(</sup>١) معيار العلم ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شفاء الغليل ص ٤٥٠ – ٤٥٥ ، تاريخ الجدل ص ٥٥ ، والجدل عند الأصوليين ص ٣٧ ، والسبر والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي (١/ ١٢١، ١٢٣، ٢٢٦ – ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) معيار العلم ص ١٥٩.

#### ومثال ذلك من الفقه:

أنك إذا كنت ترى أنَّ ( الوتر ) نافلة ، وخالفك مخالف فذهب إلى أن ( الوتر ) فرض ، وأردت أن تستدل على صحة مذهبك عن طريق ( قياس الخُلْف ) فإن عليك أن تقوم بالخطوات التالية :

أ. أن تأخذ حكم خصمك في المسألة المختلف فيها ، وهو هنا : أن الوتر فرض ؛ ثم تربط
 بين هذا الحكم وبين لازم من لوازمه ، المتفق عليها بينك وبينه فتقول مثلًا :

(كل فرض فلا يؤدَّى على الراحلة).

فهذه مقدمة ظاهرة الصدق بالاتفاق بينك وبين خصمك.

ب. أن تتبع هذه المقدمة ظاهرة الصدق ، بمذهب خصمك مع افتراض صحته ، فتقول :

كل فرض فلا يؤدى على الراحلة ؟

والوتر فرض:

ج. ثم تستنتج من تركيب المقدمتين ( المقدمة الصادقة اتفاقًا + مـذهب الخصـم الصحيح افتراضًا ) النتيجة الحتمية التالية :

كل فرض فلا يؤدى على الراحلة ؟

والوتر فرض:

إذن : الوتر لا يؤدى على الراحلة .

د. ثم تنظر في هذه النتيجة (وهي: الوتر لا يؤدى على الراحلة) فتجد أنها (كاذبة)، ولا شك أن كذبها ناتج عن كذب واقع في إحدى المقدمتين (المقدمة الصادقة اتفاقًا، أو:

## مذهب الخصم الصحيح افتراضًا):

- والمقدمة الأولى وهي (كل فرض فلا يؤدى على الراحلة) مقدمة ظاهرة الصدق، ووقع الاتفاق بين الطرفين على صدقها.
  - فالمقدمة الكاذبة إذن هي مذهب الخصم (وهو قوله: الوتر فرض).
- وإذ ثبت كذب مقدمة (الوتر فرض) ثبت صدق نقيضها، وهو (الوتر ليس فرضًا) وإذا لم يكن فرضًا، فهو نافلة؛ وهذا هو مطلوب القائس المستدل (١).

فالمناطقة يطلقون مصطلح (قياس الخُلْف) على هذا النظم خاصة (٢)، وعلاء الأصول والجدل يطلقونه على ما تحقق فيه معناه كما مرَّ قبل قليل.

## ٣. قياس الخَلْف:

للعلماء في تفسير تسمية (قياس العكس) بهذا الاسم ثلاثة آراء ، هي:

أ. أن يكون من ( الخَلْف ) الذي هو ( الاستقاء ) قال ابن منظور : « الخَلْف : الاستقاء ، وهو اسم من ( الإخلاف ) ، والإخلاف : الاستقاء .... قال ابن الأعرابي : ( أخلفت القوم ) : هملت إليهم الماء العذب »(٣) .

وبهذا المعنى اللغوي أجاز صفي الدين الحنبلي تفسير تسمية (قياس العكس): خَلْفًا ، فقال: «وسمي خَلْفًا ؛ لأنه (الاستقاء)، وهو استمداد؛ فكأنه استمد صحة مذهبه من فساد مذهب خصمه »(٤).

(٢) ينظر : كتب الفارابي الثلاثة : الجدل ص ١٠٤ - ١٠٦ ، والقياس ص ٣٣ – ٣٤ ، والقياس الصغير ص ٨٦ ، وينظر أيضًا : طرق الاستدلال ومقدماتها ص ٢٦٩ ، ٢٧٠ .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر: معيار العلم ص ١٥٨، ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ( خ ل ف : ٢ / ٣٠٠ ) ، وينظر جمهرة اللغة ( خ ل ف : ١ / ٦١٦ ) .

<sup>(</sup>٤) قواعد الأصول ص ٩٥.

ب. أن يكون من ( الخَلْف ) الذي هو ( الرديء ) قال ابن دريد : « الخَلْف : الحرديء من الكلام ، ومَثَلٌ من الأمثال : ( سكت ألفًا ونطق خَلْفًا ) ، معناه : سكت ألف سكتة ثم نطق بهذا ؛ يقال ذلك للرجل يطيل الصمت ، فإذا تكلم تكلم بخطأ »(١).

وبهذا المعنى اللغوي أجاز صفي الدين الحنبلي أيضًا تفسير تسمية (قياس العكس): خلفًا ، فقال: «وسمي خلفًا: إما لأنه لغة الرديء .... »(٢).

يريد أن هذا القياس يقوم على إبطال مذهب الخصم ، وإذا كان مذهب الخصم باطلًا فهو رديء .

ج. أن يكون من ( الخَلْف ) الذي هو ( الوراء ) : قال الغزالي : « و يجوز أن يسمَّى هذا ( قياس الخَلْف ) ؛ لأنك ترجع من النتيجة إلى الخَلْف ؛ فتأخذ مطلوبك من المقدمة التي خلفتها كأنها مسلَّمة »(٣) .

قال الغزالي ذلك ، وهو يفسر هذه التسمية من ناحية منطقية ، ولذلك ربطها بنظم (برهان الخُلْف) الذي أوضحته قبل قليل ، فإن القائس فيه يفترض التسليم بصحة مذهب خصمه ، ويركبه مع مقدمة أخرى قطعية الصدق عنده وعند خصمه ، فينتج عن تفاعلها نتيجة كاذبة قطعًا ، فيعود القائس إلى الخَلْف باحثًا في المقدمتين عن موطن الخطأ الذي أنتج نتيجة فاسدة .

فالغزالي يرى أنه إنها سمي خَلْفًا ؟ لما فيه من العودة إلى الخَلْف ، أي من

\_

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة ( خ ل ف : ١ / ٦١٥ ) ، وينظر : لسان العرب ( خ ل ف : ٢ / ٢٩٩ ) .

<sup>(</sup>٢) قواعد الأصول ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) معيار العلم ص ١٦٠ .

(النتيجة) إلى (المقدمة).

إلا أن لصفي الدين الحنبلي رأيًا آخر في تفسير تسمية (قياس الخَلْف) بـ (الخَلْف) الدين الحنبلي رأيًا آخر في تفسير تسمية (قياس الخَلْف) ، وهـ و الـ وراء ؛ لعـ دم الذي هو (الوراء) ، يقول: « ويجوز أن يكون مـن (الخَلْف) ، وهـ و الـ وراء ؛ لعـ دم الالتفات إلى ما بطل » (١) .

فهو يرى أنَّ القائس قياس عكس يبطل مذهب خصمه ، ثم يجعله خَلفه ، فلا يلتفت إليه ، ولذلك سمي (قياس خَلْف).

والذي أراه أنا هو أن (قياس العكس) إنها سمي (خَلْفًا)؛ لأن (الخَلْف) هو (العكس)، وهذا معنى لم تنبُ عنه نفسي من أول وهلة رأيت فيها هذا المصطلح؛ لأن أزد السراة، وأنا منهم، لا زالوا حتى اليوم يقولون: (خَلَفَ الحبل) إذا عكسه، و (خَلَف النَّعْل) إذا قلبها فجعل اليسرى في اليمنى، واليمنى في اليسرى.

وقد بحثت في كتب اللغة عن مستندٍ لهذا الاستعمال لهذه الكلمة ، فوجدت قول ابن منظور: «الجِّلاَفُ المضادَّة »(۲) ، وهذا هو معنى (العكس) أو قريب منه ، ووجدت قول عبد الله بن عتبة رضي الله عنه : (جئت في الهاجرة فوجدت عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، يصلي ؛ فقمت عن يساره فأخلفني ، فجعلني عن يمينه ...) (٣) ومراده أنه عكس مكانه وقلبه من اليسار إلى اليمين ، وعلى هذا يكون (الخلف) اسم مصدر من (أخلف الشيء) إذا عكسه .

ومن هذا الباب قول الله تعالى : ﴿ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مَ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلَافٍ ﴾ [المائدة : ٣٣].

<sup>(</sup>١) قواعد الأصول ص ٩٥.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (خ ل ف : ٢ / ٣٠١).

<sup>(</sup>٣) السابق (٢/ ٢٩٨).

قال الراغب الأصفهاني: «أي: إحداهما من جانب والأخرى من جانب آخر »(١)، وهذا يعني: عكس القطع فيهما.

وإذا تبيَّن أن ( الخَلْف ) هو ( العَكْس ) فإن ( قياس العكس ) سمي ( خَلْفًا ) من الجهة التي سمِّي منها ( عكسًا ) ، والتي أوضحتها قبل قليل ؛ وذلك أن القائس يستقبل ( الأصل ) فيربط بينه وبين ( الفرع ) ربطًا ذهنيًّا ، ويوازن بينهما ، ثم يَخْلِفُ الحكم فيهما، فيثبت في الفرع نقيض حكم الأصل .

فهذا ما أراه في هذه التسمية ، وما قاله العلماء في تفسيرها في أقوالهم الثلاثة السابقة مقبول عندي غير مردود ، وأقوى أقوالهم عندي هو جعل هذه التسمية من (الخَلْف) الذي هو (الوراء) ؛ لأن القائس عند استنباط الحكم يستدبر الأصل ويتركه خلفه ، ويحكم بغير حكمه .

# ثانيًا: الأسهاء الخاصة:

والمراد بها: الأسهاء التي أطلقها الأصوليون على (قياس العكس) بصورته الناقصة التي تصوَّروها، وهي غير صالحة لأن يسمَّى بها (قياس العكس) بصورته الكاملة، الشاملة لنوعيه: قياس الفرق، وقياس السبر، وإنها تصلح لأن تطلق على بعض ما يدخل في (قياس السبر) خاصة، وهو (السبر والتقسيم)، و (قياس العكس المنظوم في أسلوب شرطي متصل)؛ وبيان وجه التسمية في هذه الأسهاء، وإن كانت خاصة بهذين الضربين من (قياس السبر) ستسهم، بإذن الله، في اكتهال تصور (قياس العكس) عامة، وتعميق فهمه.

وكنت قد ذكرت سابقًا أن ( قياس العكس المنظوم في أسلوب شرطي متصل ) هـو

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن (خ ل ف ، ص ٢٩٥).

عينه ( السبر ) المبني على تقسيم حاصر ، وهذا يعني أن الحديث عن هذين الضربين هو في حقيقته حديث عن شيء واحد هنا .

وقد نظرت في الأسماء الخاصة بهذا القسم من (قياس السبر) فوجدت أنَّ التسمية فيها عائدة إلى ثلاثة اعتبارات هي:

أ. أسهاء اعتبر فيها نظم القياس.

ب. أسماء اعتبرت فيها العلاقة بين الأصل والفرع في القياس.

ج. أسماء اعتبرت فيها طريقة الاستدلال في القياس.

وهذا بيان كل قسم منها على حدة:

# أ. الأسماء التي اعتبر فيها نظم القياس:

خلصت في تصوري السابق إلى أن ( السبر والتقسيم ) بقسميه : الحاصر والمنتشر.، من قياس العكس ، وجعلته في قسم منه هو ( قياس السبر ) .

وكنت قد ذكرت سابقًا<sup>(۱)</sup> أن (التقسيم المنتشر) لابد أن يعود إلى (التقسيم الحاصر) الدائر بين النفي والإثبات؛ وهذا يعني أن مردَّ ذلك كله إلى التقسيم الحاصر، وهذا ما سأتحدث عنه هنا.

و (السبر) المستند إلى (التقسيم الحاصر) ينظم على نمط من أنهاط النظم عند المناطقة يسمى (نظم التلازم)، وحتى تتضح جهة (الأسهاء) التي اعتبر فيها النظم، فإنه لابد من بيان هذا النمط، ومعرفة العلاقة بينه وبين (السبر والتقسيم الحاصر): أهي علاقة تطابق أم علاقة عموم وخصوص ؟ ؛ لأن بيان ذلك كله سيكشف عن جهة

<sup>(</sup>١) ينظر ص ٢٧٤ .

التسمية في كل اسم من تلك الأسماء ؛ ولـذلك فإنني سـأبدأ بعرض صورة مختصرة واضحة لهذا النمط من النظم:

# نمط التلازم:

(نمط التلازم) يشمل على مقدمتين هما:

١. مقدمة شرطية:

تبدأ بأداة الشرط ( لو ) ، ويتبعها بعد ذلك قضيتان ، هما :

أ. حكم: وهو حكم المستدل أو حكم خصمه.

ب. لازم حكم: وهو أحد لوازم ذلك الحكم ، سواء كان علته أم شرطه أم سببه أم خاصية من خواصه ... إلخ .

٢. مقدمة استثنائية:

تبدأ بأداة الاستثناء (لكنَّ ) متبوعة بواحد من أربعة أمور لا خامس لها ، هي :

أ. إثبات الحكم الذي في المقدمة الشرطية.

ب. نفي الحكم الذي في المقدمة الشرطية .

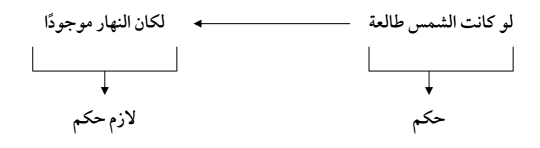
ج. إثبات لازم الحكم الذي في المقدمة الشرطية .

د. نفى لازم الحكم الذي في المقدمة الشرطية .

وكل واحد من هذه الاستثناءات الأربعة ينتج نتيجة مسبوقة بـ (إذن).

وهذا مثال تفصيليٌ يشرح هذه الطريقة من النظم ، مفصلًا حسب الأجزاء السابقة :

#### المقدمة الشرطية:



المقدمة الاستثنائية: النتيجة

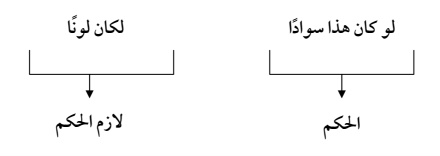


- ففي الحالتين (أ) و (جـ) ثبت الحكم فثبت اللازم ، وثبت اللازم فثبت الحكم .
- وفي الحالتين (ب) و (د) انتفى الحكم فانتفى اللازم ، وانتفى اللازم فانتفى الحكم .

وإنها كانت الحالات الأربع منتجة ؛ لأن ( الحكم ) و ( لازمه ) متساويان ؛ ليس أحـدهما أخص من الآخر .

فأما حين يكون (اللازم) أخص من (الحكم)؛ لأن (اللازم) إما أن يكون أخص من (الحكم) الأن (اللازم) إما أن يكون أخص من (الملزوم) أو مساويًا له لا غير (١) ، فإن الحال تتغير الأن الحالات الأربع لا تنتج وإنها ينتج منها اثنتان لا غير ، هما : (أ) و (د) ، وتعقم اثنتان هما : (ب) و (ج) ، وبيان ذلك في المثال التالي :

#### المقدمة الشرطية:



المقدمة الاستثنائية : النتيجة
ولكنَّ إذن
إذن
أ. هذا سواد • هو لون .
ب. هذا ليس سوادًا • ×
جـ . هذا ليس لونًا • هو ليس سوادًا .

<sup>(</sup>١) ينظر : المستصفى (١/ ١٢٨).

- وإنها عقمت الحالتان (ب) و (ج) ؛ لأن لازم الحكم ( وهو قولك : فهو سواد ) أخص من الحكم ( وهو قولك : هذا لون ) ؛ لأن ( السواد ) أخص من ( اللون ) :

- ومعلوم أنَّ نفي الأخص لا يلزم منه نفي الأعم؛ ولذلك فإنك لو قلت في الحالة (ب):

(ولكنَّ هذا ليس سوادًا؛ فهو إذن ليس لونًا) لكانت نتيجتك فاسدة ؛ لأنه قد يكون بياضًا، والبياض غير سواد، ولكنه (لون).

- ومعلوم أيضًا أن إثبات الأعم لا يلزم منه ثبوت الأخص ، ولذلك فإنك لو قلت في الحالة (ج): (ولكنَّ هذا لون ؛ فهو إذن سواد) لكانت نتيجة فاسدة (١).

وبعد هذه الصُّورة الواضحة لنمط التلازم: اذكِّر هنا بأنَّ (قياس السبر) الذي هو أحد قسمي (قياس العكس) هو: إثبات نقيض حكم معلوم في معلوم آخر ؛ لتخلُّف لازم من لوازم ذلك الحكم فيه ، أو ...... (٢).

والذي يعنينا هنا هو هذا الجزء من (قياس السبر) لأنه المقصود بالتسمية هنا.

وإذا تأمَّلت هذا التعريف وجدت أن الذي يحِقه من حالات (نمط التلازم) الأربع ، هي الحالة (د) التي ينصُّ فيها على نفي اللازم للوصول إلى نفي الملزوم، وهي حالة منتجة على كلِّ حال ، فأما الحالات الثلاث الباقية فلا علاقة لـ (قياس السبر) بها .

وبناء على ذلك نقول إنَّ (قياس السبر)، إذا اسثنينا منه (الاستصحاب) هنا (٣)،

<sup>(</sup>۱) ينظر في هذا النمط من النظم: المستصفى (۱/ ١٢٥ – ١٣٠)، ومعيار العلم ص ١٥٠ – ١٥٨، وتقريب الوصول ص ٣٨٧ – ٣٩٠.

<sup>(</sup>۲) ینظر ما مضی قریبًا ص ۳٤۹.

<sup>(</sup>٣) لأن الإبطال في ( الاستصحاب ) ليس بوجود نقيض اللازم بل بعدم وجود الدليل على الحكم كما مرّ .

# يتركب من الآتي:

# ١. مقدمة شرطية:

تبدأ بـ ( لو ) متبوعة بقضيتين ، هما :

أ. حكم الخصم ، الذي تريد إبطاله .

ب. لازم من لوازم ذلك الحكم.

#### ٢. مقدمة اسنثنائية:

تبدأ بـ ( لكن ) أو ما يؤدي معناها ، وينص فيها على نفي ( لازم الحكم ) .

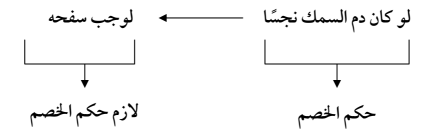
#### ٣. نتيجة :

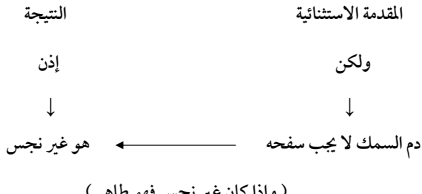
تبدأ بـ (إذن)، وهي (نفي حكم الخصم) ثم الاستدلال بنفي حكم الخصم على ثبوت نقيضه، وهو مذهب المستدل.

# ومثال ذلك من الفقه:

أن يستدل مستدلُّ على طهارة دم السمك فيقول:

# المقدمة الشرطية:





( وإذا كان غير نجس فهو طاهر )

يتبيَّن بهذا أنَّ ( قياس السبر ) أخص من ( نمط التلازم ) ، لأنه لا يمثِّل إلا حالة من حالاته واحدة.

وإذا اتضح ذلك فستتضح بإذن الله جميع أسهاء ( قياس السبر ) التي اعتبر فيها هـذا النظم ، وبيان ذلك في النقاط التالية :

١. أنَّ من العلماء من اعتبر هاتين المقدمتين ( الشرطية ، والاستثنائية ) في تسمية هذا القياس، ثم انقسموا على مذاهب أربعة ، هي :

أ. اعتبار المقدمتين معًا ، فأطلق عليه اسم : ( القياس الاستثنائي الشرطي ) (١).

ب. اعتبار المقدمة الاستثنائية فقط ، فأطلق عليه اسم ( القياس الاستثنائي ) (٢).

ج. اعتبار المقدمة الشرطية فقط ، فأطلق عليه اسم ( القياس الشرطي ) (٣).

د. اعتبار التلازم الذي في المقدمة الشرطية؛ فأطلق عليه اسم (قياس التلازم)(٤)،

(١) ينظر مثلًا: نثر الورود (٢/ ٥٦٣).

(٢) ينظر مثلًا: شرح البدخشي (٣/٧).

(٣) ينظر مثلًا : نثر الورود ( ٢ / ٥٦٣ ) .

(٤) ينظر مثلًا: القوادح الجدلية ص ٨٩، وتلاحظ الحاشية (١) منها.

و ( الاستدلال بالملازمة ) <sup>(۱)</sup> .

ومعظم هذه التسميات للمناطقة ، ويجب أن يتنبه إلى أنها تشمل (قياس السبر) وغيره ؛ لأنها صالحة لأن تسمى بها كل حالة من حالات (نمط التلازم) الأربع ، التي لا يمثل (قياس السبر) غير واحدة منها .

٢. حين يكون (قياس السبر) مبنيًّا على تقسيم حاصر دائر بين النفي والإثبات،
 فإنه لا يحتاج في نظم قياسه إلا إلى تركيب شرطي استثنائي واحد يتم به القياس:

# مثال ذلك قولك:

( لو كان دم السمك نجسًا لوجب سفحه فلم الم يجب سفحه دلَّ على أنه غير نجس ، فهو إذن طاهر ) .

فأما إذا كان التقسيم منتشرًا فإنك تحتاج إلى عدد من التراكيب الشرطية الاستثنائية بعدد الأقسام التي يراد إبطالها ، ولا يتمّ الحكم للمستدل حتى يفرغ منها جميعًا:

#### مثال ذلك:

- أن يقول من يرى أن ( الإيلاء ) ليس طلاقًا :

(الإيلاء) إما أن يكون طلاقًا صريحًا وإما أن يكون طلاقًا بالكناية: .....

- ثم يفرد لكل من الاحتمالين تركيبًا شرطيًّا استثنائيًا مستقلًّا ، فيقول:

- لو كان ( الإيلاء ) طلاقًا صريحًا لكان فيه لفظ من ألفاظ الطلاق الصريح ، فلما لم يكن فيه لفظ منها ؛ دل على أنه ليس طلاقًا صريحًا .

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا : المواقف ص ٣٦، وحجة الله البالغة ص ٢٨٧، والجدل عند الأصوليين ص ٢١٥.

- ولو كان ( الإيلاء ) طلاقًا بالكناية لوقع على الفور ، فلم لم يقع على الفور ؛ دلَّ على أنه ليس طلاقًا بالكناية .

وإذا لم يكن طلاقًا صريحًا ولا طلاقًا بالكناية فإنه ليس بطلاق.

فالاستدلال في التقسيم الحاصريتم للمستدل بتركيب شرطي استثنائي واحد، في حين أنه لا يتم له في المنتشر إلا باجتماع التراكيب الشرطية الاستثنائية المبطلة للأقسام المنتشرة معًا.

وقد راعى المناطقة ذلك: فسموا (قياس السبر) حين يكون التقسيم فيه حاصرًا: (القياس الشرطي الاستثنائي المتصل) (۱) وسموه حين يكون التقسيم فيه منتشرًا: (القياس الشرطي الاستثنائي المنفصل) (۲).

٣. ذكرت من قبل أن (قياس السبر) يشتمل على مقدمتين: شرطية واستثنائية ؟ وقد أجاز العلماء حذف المقدمة الاستثنائية عند العلم بها ، إيجازًا واختصارًا في نظم البرهان ، وذلك كأن تقول: (لو كان دم السمك نجسًا لوجب سفحه) وتكتفي بهذه المقدمة الشرطية ؟ لأن ما بقي من البرهان (وهو: المقدمة الاستثنائية ، والنتيجة) معلوم ؟ لأنه من المتفق عليه أن دم السمك لا يسفح ، فيلزم من ذلك الحكم بطهارته (۳).

ولذلك عدَّ بعض كبار العلماء ، كالشافعي وابن تيمية ، ورود هذا الحذف في براهين القرآن الكريم من دلائل بلاغته وكماله وإحكامه ، قال ابن تيمية :

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا : معيار العلم ص ١٥١ – ١٥٨ ، ونثر الورود (٢ / ٥٦٢ – ٥٦٤ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابقان.

<sup>(</sup>٣) ينظر : المستصفى (١/ ١٥٥ - ١٥٧ )، والبحر المحيط في أصول الفقه (١/ ١١١ - ١١٢ ).

« الأمثال المضروبة في القرآن تحذف منها القضية الجلية ؛ لأن في ذكرها تطويلًا وعيًّا ؛ وكذلك النتيجة المقصودة بعد ذكر المقدمتين يعد تطويلًا .

واعتبِر ذلك بقوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَاۤ ءَالِهَـُهُۚ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]:

ما أحسن هذا البرهان! فلو قيل بعده: (وما فسدتا فليس فيها آلهة إلا الله)؛ لكان هذا من الكلام الغث الذي لا يناسب بلاغة التنزيل »(١).

وللشافعي كلام شريف في هذا المعنى أيضًا (٢).

وقد راعى بعض العلماء هذا الحذف الذي يطرأ على نظم (قياس السبر)، فخصَّه حين يحصل فيه هذا الحذف (حذف المقدمة الاستثنائية والنتيجة) باسم معيَّن، ومجموع ما وجدته من الأسماء التي اعتبر فيها هذا الحذف أربعة، هي:

- قياس الضمير $^{(n)}$  .
- القياس الإضماري(٤).
  - القياس المضمر<sup>(ه)</sup>.
    - قياس الرمي<sup>(٦)</sup>.

(١) مجموع الفتاوي (١٤ / ٦١).

(٢) ينظر في : الفقيه والمتفقه (٢/ ٦٦، ٦٧).

(٣) ينظر مثلًا : الرد على المنطقيين (١/ ٢٠٠).

(٤) ينظر مثلًا: تاريخ الجدل ص ٥٣ ، والجدل عند الأصوليين ص ٣٦ ، ٣٧ .

(٥) ينظر مثلًا : طرق الاستدلال ومقدماتها ص ٢٧٢ - ٢٧٦ .

(٦) ينظر مثلًا: البحر المحيط (١/ ١١٢).

وكل هذه المصطلحات عائدة إلى الحذف ؛ لأن الإضهار هو الإخفاء ، والرمي هـو الإلقاء ، وفي كلِّ منهما حذف .

# ب - الأسماء التي اعتبرت فيها العلاقة بين طرفي القياس:

خلاصة قياس العكس هو إثبات وجود تناقض بين طرفي القياس في لازم من اللوازم ، يبنى عليه التناقض بين هذين الطرفين في الحكم .

وقد اعتبر عدد من العلماء علاقة التناقض هذه ، فسموا (قياس السبر) خمسة أسماء أخرى فيها جميعًا معنى (التناقض) ، هي :

- دليل الت<sub>م</sub>انع<sup>(۱)</sup> .
- دليل التعاند<sup>(۲)</sup> .
- برهان التطارد<sup>(۳)</sup>.
- الاستدلال بالمنافاة (٤) .
  - دليل التنافي<sup>(ه)</sup>.

# جـ - الأسماء التي اعتبرت فيها طريقة الاستدلال في قياس السبر:

من العلماء من نظر إلى أن طريقة الاستدلال في (قياس السبر) هي ( إلزام الخصم بما يترتب على رأيه من تخلُّف لازم من لوازم حكمه التي لا تفارقه ) فسمَّى (قياس

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا: شرح اللمع في أصول الفقه (٢/ ٨٢٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر مثلًا: محك النظر ص ٩٧ ، والمستصفى (١١ / ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر مثلًا : الفواكه الدواني (١/ ٤٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر مثلًا: حجة الله البالغة ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر مثلًا: القوادح الجدلية ص ١٥٩، ١٦٠.

السبر): (الإلزام) (١).

ومنهم من نصَّ على وصف طريقة من طرائق الاستدلال فيه ، فسماه : ( الاستدلال بعدم خاصيَّة الشيء على عدمه ) (٢) ، فكأنه قال : ( الاستدلال بعدم اللزم على عدم الملزوم ) ؛ لأن خاصيَّة الشيء من لوازمه .

ومن العلماء من نظر في بعض تطبيقات قياس السبر ، فوجد أن ( الـمُستدَلَّ عليه ) فيه هو ( العلة ) وليس ( الحكم ) ، لأن الحكم في الفرع معلوم ، ولكن علته مجهولة ، فيجرى القياس للاستدلال على العلة .

مثال ذلك مسألة الخلاف في علة ولاية الإجبار أهي: البكارة أم الصغر، فقد استدل من رأى أن العلة هي (البكارة) فقال: (لو كانت علة ولاية الإجبار هي الصغر، لكانت الولاية على الثيب الصغيرة ولاية إجبار ؛ وليّا كان ثابتًا بالنص أن الثيب أولى بنفسها ؛ دلّ على أن الصغر ليس معتبرًا ، وإذا لم يكن الصغر علة ولاية الإجبار ، فعلته البكارة).

فحكم الولاية معلوم ، وإنها البحث عن علة ولاية الإجبار ما هي ؟ ، وقد استدل عليها عن طريق الحكم المعلوم : حكم الولاية على الثيب .

ونظرًا لما في هذه الصورة من الاستدلال بالحكم سمَّاه الغزالي في بعض المواضع (قياس دلالة) (٣) ، وسمَّاه ابن بدران (الاستدلال بالحكم على العلة) (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا: شرح المواقف (٢/ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر مثلًا : رفع النقاب (٥/ ٤٥٤، ٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أساس القياس ص ٢٦ - ٣٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ص ٣٣٧ .

# وبعدُ :

فهذه صورة (قياس العكس) كما ينبغي أن تكون في نظري ، خلصت إليها بعد جهد جهيد في تأمل كلام علماء أصول الفقه في عشرات كتبهم ، واستغرقت في تنظيمها وترتيبها شهورًا من التأمُّل والتفكير والانقطاع والفناء في أعماق النصوص ، حتى استقام لي أمرها ، وانكشف لي سترها ، ووقعت فيها على ما لم يقع عليه أحد أعلمه من قبل .

ولا يظنن ظان أني باعتكافي على كتب أصول الفقه ، وقراءتها مرارًا ، لبناء تصور كامل لقياس العكس ، حتى أدرسه من ناحية نحوية ، قد وقعت فيها حذّرت منه من (الانقياد الأعمى) خلف كتب أصول الفقه ؛ إذ إني لو كنت كذلك لاكتفيت من (قياس العكس) بالجزء اليسير القاصر الذي نصوا على أنه (قياس عكس) نصًّا ؛ فقدمت صورة باهتة منقوصة لهذا القياس عند النحاة .

ولكن الله هداني ، فاستقبلت كتب أصول الفقه ، مستوعبًا الفوارق بين الفقه والنحو ، في الله هداني ، فاستبطن والنحو ، في الله على الله وأستثمر خلاصات أفكارهم ، وأستبطن حدودهم وأمثلتهم ، حتى خلصت إلى تصور عقلي لهذا القياس ، صالح لأن يستقيم به هذا النوع من القياس في الفقه والنحو معًا .

# الفصل الثاني

# قياس العكس في الجدل النحوب عند الأنبارس

# جمعا وتوثيقا

وفيه مبحثان:

الأول: قياس الفرق في الجدل النحوي عند الأنباري جمعًا وتوثيقًا.

الثاني: قياس السبر في الجدل النحوي عند الأنباري جمعًا وتوثيقًا.

خلصت في الفصل السابق إلى أن (قياس العكس) ينقسم باعتبار عمل القائس فيه إلى قسمين ، هما:

- ١. قياس الفرق.
- ٢. وقياس السر.

وسوف أقدم في هذا الفصل وصفًا لاستدلالات النحاة بقياس العكس ، بنوعيه ، في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري ، أجمع فيه تلك الاستدلالات ، وأوثقها برجعها إلى مظانها ، التي أخذها أبو البركات منها ، كاشفًا عن وجه الاستدلال فيها ؛ مكتفيًا في هذا المبحث بسردها سردًا ، حتى تكون هذه الاستدلالات متقاربة متجاورة ، يدعم بعضها بعضًا في تعميق فهم القارئ لهذا النوع الغامض من القياس ، واستيعابه له .

وإنها فعلت هذا لأني لو أتبعت كل استدلالٍ منها الآن ، بدراسة مستقلة له ، أجمع فيها ما ورد عليه من اعتراضات وردود ، وجوابات عن تلك الاعتراضات ، وتمحيص لها واختيار ؛ لتباعدت المسافات بين كل استدلال واستدلال ، فلا يكاد يبدأ القارئ في تفهم استدلال النحاة بقياس العكس ، في موضع من المواضع ؛ حتى تأخذه الدراسة التفصيلية بعيدًا بعيدًا عها قصدت إليه هنا ، من صبِّ الاهتمام على المواضع التي استدل فيها النحاة بقياس العكس بنوعيه وتوثيقها ، دون نقاش لها ، أو حكم عليها الآن ، فلهذا مرحلة لاحقة ستأتي إن شاء الله ، لابدأن نهيء لها ؛ لما فيها من جدلٍ محضٍ ، بترسيخ استيعاب استدلالات النحاة بقياس العكس عند أبي البركات والإحاطة بها .

وسوف أعرض هذه الاستدلالات مقسومة على قسمي (قياس العكس): الفرق والسبر، وأتبع مسائل كلِّ واحد منها بوصفٍ لمسالك الاعتراض عليه وتعريف بها، وبيان لطرق ردِّ تلك الاعتراضات والجواب عنها:





المبحث الأول قياس الفرق في الجدل النحوي عند الأنباري جمعًا وتوثيقًا





خلصت في الفصل السابق إلى أن (قياس الفرق) هو: ربط معلوم بمعلوم آخر، الإثبات نقيض حكمه فيه ؛ بوجود فارق بينها.

وقد استدل النحاة بهذا النوع من القياس في مواطن كثيرة ، وقد جاءت استدلالاتهم به في صورتين ، هما :

- ١. بيان اللازم والاستدلال بعدمه.
  - ٢. الاستدلال ببيان الفرق.

كما أن النحاة قد عارضوا بـ (قياس الفرق) كثيرًا من أقيسـة الطرد التي يوردهـا خصومهم، في مواطن متعددة.

وسوف أعرض الآن ( أقيسة الفرق ) هذه ، مقسومة على مقامي إيرادها في الجدل النحوي عند الأنباري : ( الاستدلال ) و ( الاعتراض ) :

# أولًا: الاستدلال بقياس الفرق

وفيه صورتان ، هما :

- ١. الاستدلال ببيان اللازم وعدمه في موضع الخلاف.
  - ٢. الاستدلال ببيان الفرق.

وهذا بيان كل منهما على حدة:

#### ١. الاستدلال ببيان اللازم وعدمه في موضع الخلاف

وهو أن يبيِّن المستدل لازم الحكم الذي يريد نفيه ، ثم يستدل بعدم ذلك اللازم في موضع الخلاف ، على وجود فارق يقتضي نقيض ذلك الحكم (١) .

<sup>(</sup>١) ينظر: لمع الأدلة ص ١٣٢.

وقد استدل الكوفيون والبصريون بهذه الصورة من قياس الفرق في عدة مواضع ، هذا بيانها :

#### أ. الاستدلالات الكوفية:

استدلَّ الكوفيون بهذه الصورة من (قياس الفرق) في ثلاثة مواضع ، هذا بيانها:

# الموضع الأول:

استدلَّ الكوفيُّون على أنَّ (إنْ) المخففة من الثقيلة مهملة وجوبًا ، وأنه لا يجوز أن تعمل النصب في الاسم كما يزعم البصريون (١) ، فقالوا:

« إنها قلنا : إنها لا تعمل ؛ لأن (إنَّ ) المشددة إنها عملت ؛ لأنها أشبهت الفعل الماضي في اللفظ ؛ لأنها على ثلاثة أحرف كها أنه على ثلاثة أحرف ، وأنها مبنية على الفتح كها أنه مبني الفتح : فإذا خففت فقد زال شبهها به ، فوجب أن يبطل عملها »(٢).

فقد ربط المستدل الكوفي هنا بين موضع الخلاف : وهو ( إِن ) المخففة ، وبين أصل متفق على حكمه : وهو ( إِنَّ ) المشدَّدة ، وهي عاملة اتفاقًا ، ثمَّ نصَّ على أن العلة التي

وتنظر هذه المسألة أيضًا في : كتاب سيبويه (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) ، والمقتضب (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) (  $\Upsilon$  ) (  $\Upsilon$  ) . والمسائل المنثورة ص  $\Upsilon$  ) ، والمسائل المغضديات والأصول في النحو (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) ، والمسائل المنثورة ص  $\Upsilon$  ،  $\Upsilon$  ) ، والمسائل العضديات ص  $\Upsilon$  -  $\Upsilon$  ، وعلل النحو ص  $\Upsilon$  -  $\Upsilon$  ، وص  $\Upsilon$  2 ،  $\Upsilon$  ، والتبيين ص  $\Upsilon$  -  $\Upsilon$  ، ومغني اللبيب (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) ، والتذييل والتكميل (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) ، والمقاصد الشافية (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) .

(٢) الإنصاف (١/ ١٩٥)، وينظر: لمع الأدلة ص ١٣٢؛ وتنظر هذه الحجة من قبل في: المقتضب (١/ ١٨٩)، والأصول في النحو (١/ ٢٣٥)، واللامات ص ١١٨، وعلل النحو ص ٤٤٧، والتبصرة والتذكرة (١/ ٤٥٧)، وشرح عيون الإعراب ص ١٢١، وأمالي ابن الشجري (٣/ ١٤٦).

<sup>(</sup>١) تنظر: المسألة ( ٢٤) في الإنصاف ( ١ / ١٩٥ - ٢٠٨ ).

استحق بها الأصلُ ( وهو ( إنَّ ) المشددة ) الحكمَ ( وهو الإعمال ) هي عنده : ( الشبه اللفظيُّ بالفعل ) ، وأنَّ الفرع المختلف فيه ( وهو : ( إِنْ ) المخففة ) قد زالت فيه تلك العلة ؛ لأن حذف النون الثانية قد ذهب بحركة البناء ، ونَقَصَ حروف الكلمة ، فزال الشبه اللفظى بالفعل .

ثم بنى على هذا الفرق اللفظي بين الفرع والأصل: وجوب التعاكس في الحكم ، فأثبت في الفرع المختلف فيه: ( إِن ) المخففة: وجوب الإهمال.

# الموضع الثاني:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ فعل جواب الشرط المجزوم في نحو (إن تأتني يكرمْك زيدٌ) يجب فيه الرفع حين يتقدم الاسم المرفوع عليه في قولك (إن تأتني زيدٌ يكرمُك)، وأنه لا يجوز فيه الجزم كما يزعم البصريون (١)، فقالوا: «إنها قلنا: إنه لا يجوز فيه الجزم؛ وذلك لأن جزم جواب الشرط إنها كان لمجاورته فعل الشرط، فإذا فارقه بتقديم الاسم بطلت المجاورة الموجبة للجزم، فبطل الجزم، وإذا بطل الجزم وجب فيه الرفع »(٢).

فقد ربط المستدل الكوفي هنا بين موضع الخلاف: وهو فعل جواب الشرط الذي تقدم عليه عليه الاسم المرفوع؛ وبين أصل متفق على حكمه: وهو فعل جواب الشرط الذي لم يتقدم عليه الاسم المرفوع، فهو مجزوم اتفاقًا:

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۸٦) في الإنصاف ( ۲ / ۲۲۰ – ۲۲۳) ، وتنظر المسألة في : كتاب سيبويه ( ٣/ ١١٤) ، ومعاني القرآن للفراء ( ١ / ٤٣١ ، ٤٣٢ ) ، ومعاني القرآن وإعرابه ( ٢ / ٤٣١ ، ٤٣٢ ) ، والأصول في النحو ( ٢ / ٢٣٦ ) ، والإغفال ( ٢ / ٣٠٥ – ٣١١ ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ٩١٥ ، ٩١٤ ) ، وائـتلاف النصرـة ص ١٢٩ ، ١٣٠ ، وخزانـة الأدب ( ٩ / ٤٦ ، ٤٧ ) ، والموفى ص ١٢٠ ، ١٢١ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٦٢١).

فوجد أن الفارق بينها هو أن جواب الشرط في الأصل المتفق عليه مجاور لفعل الشرط، في حين أنه في الفرع المختلف فيه مفصول عنه بالاسم المرفوع المتقدم عليه؛ وهذا الفرق مؤثّر عنده؛ لأنه هو الذي أوجب الجزم في فعل الشرط عنده (١)، وقد زال بتقدم الاسم فوجب أن يزول الجزم؛ وإذا زال الجزم وجب ضده، وهو الرفع الذي هو الأصل؛ ولا مدخل للنصب هنا؛ لأنه لا ناصب في الجملة.

# الموضع الثالث:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ علامة التأنيث إنها حذفت من نحو (طالق، وطامث، وحائض، وحامل) لاختصاص المؤنث به دون المذكر؛ وليس لأن المراد منها النسب كر رامح ونابل) أو لأنها محمولة على المعنى، بتقدير (شيء طالق) كها يزعم البصريون (۱۲)، فقالوا: «إنها قلنا ذلك؛ لأن علامة التأنيث إنها دخلت في الأصل للفصل بين المذكر والمؤنث؛ ولا اشتراك بين المؤنث والمذكر في هذه الأوصاف من الطلاق والطمث والحيض والحمل.

وإذا لم يقع الاشتراك لم يفتقر إلى إدخال علامة التأنيث ؛ لأن الفصل بين شيئين لا اشتراك بينها يحال محال »(٣).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإنصاف (۲/ ۲۰۲ - ٦٠٥)، وأسرار العربية ص ٢٩٤ - ٢٩٧، واللباب في على البناء والإعراب (٢/ ٥١١)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢/ ٩١١)، وارتشاف الضرب (٤/ ١٨٧٧)، والتصريح (٤/ ٣٧٥).

<sup>(</sup>٢) تنظر: المسألة ( ١١١) في الإنصاف ( ٢ / ٧٥٨ - ٧٨٢). وتنظر المسألة في : كتاب سيبويه ( ٣ / ٢٣٦ ، ٢٣٧ ) ، والمقتضب ( ٣ / ١٦٥ - ١٦٥ ) ، والمسذكر والمؤنث لأبي بكر الأنباري ص ١٦٩ - ١٦٣ ، وعلى النحوص ٥٦٠ ، ٥٦٠ ، وشرح المفصل ( ٣ / ٣٦٤ - ٣٧٤ ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ١ / ٥٩٦ - ٦١٥ ) .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ( ٢ / ٧٥٩ ) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : المذكر والمؤنث للفراء ص ٥٨ ، ٥٩ ، والمذكر والمؤنث لأبي بكر الأنباري ص ١٣٩ ، ١٤٠ .

فقد ربط المستدل الكوفي هنا بين موضع الخلاف: وهو الأوصاف المؤنثة التي ليس فيها علامة تأنيث كـ (طالق) ، وبين أصلٍ ، علة تأنيثه ظاهرة : وهو الأوصاف المؤنثة التي فيها علامة تأنيث لفظية كـ (قائمة):

فوجد أن علامة التأنيث في الأصل إنها دخلت للفصل بين المذكر والمؤنث ؛ لأن أوصاف (القيام ، والقعود ، والجلوس ، والذهاب .....) وغيرها مشتركة بين الذكور والإناث ، فقيل في الذكور : (قائم ، وقاعد ، وجالس ، وذاهب ...) ، ثم زيدت عليها تاء التأنيث في أوصاف الإناث ليفصل بينها وبين أوصاف الذكور .

ثم وجد أن هذا ( الاشتراك بين الذكور والإناث ) الذي استدعى زيادة تاء التأنيث، غير موجود في موضع الخلاف ؛ لأن أوصاف ( طالق وطامث وحائض وحامل ) ونحوها خاصة بالمؤنث غير مشتركة .

فلم كانت علة دخول التاء في الأصل هي (الاشتراك): حَكَمَ بعكس هذه العلة في الفرع؟ فذهب إلى أن علة حذف التاء فيه هي (الاختصاص).

#### ب. الاستدلالات البصرية:

استدل البصريون بـ (بيان اللازم العدمي) الذي هو ، كما قدمت ، صورة من صور (قياس الفرق) في ثمانية مواضع ، هذا بيانها :

# الموضع الأوَّل:

استدلَّ البصريون على أنَّ خبر المبتدأ حين يكون اسمًا محضًا في نحو (زيدٌ غلامُك)؛ فإنه لا يتضمن ضميرًا يرجع إلى المبتدأ ، كما يزعم الكوفيون (١)؛ فقالوا:

<sup>(</sup>۱) ينظر: المسألة (۷) في الإنصاف (۱/ ٥٥ - ٥٧) ، وأسرار العربية ص ۸۲ ، وتنظر هذه المسألة في : التبيين ص ٢٣٦ - ٢٣٨ ، واللباب في على البناء والإعراب (۱/ ١٣٦ ، ١٣٧) ، وشرح المفصل (۱/ ٢٢٨ ، ٢٢٩ ) ، والمساعد (۱/ ٢٢٧) ، والمقاصد الشافية (۱/ ٦٤٥ - ٦٥٠) .

«إنها قلنا إنه لا يتضمن ضميرًا ؛ لأنه اسم محض غير صفة ، وإذا كان عاريًا عن الوصفية ؛ فينبغي أن يكون خاليًا عن الضمير ؛ لأنَّ الأصل في تضمن الضمير أن يكون للفعل ؛ وإنها يتضمن الضمير من الأسهاء ما كان مشابهًا له ، ومتضمنًا معناه كاسم الفاعل ، والصفة المشبهة به ، نحو (ضارب ، وقاتل ، وحسن ، وكريم) وما أشبه ذلك .

وما وقع الخلاف فيه ليس بينه وبين الفعل مشابهة بحال ؟ ألا ترى أنك إذا قلت : (زيدٌ أخوك) ، كان (أخوك) دليلًا على الشخص الذي دلَّ عليه (زيد) ، وليس فيه دلالة على الفعل ؟ فكذلك إذا قلت : (عمرٌ و غلامُك) كان (غلامُك) دليلًا على الشخص الذي دلَّ عليه (عمرو) ، وليس فيه دلالة على الفعل :

فوجب ألا يجوز الإضهار فيه »(١).

فقد ربط المستدل البصري هنا بين موضع الخلاف: وهو خبر المبتدأ المفرد الجامد، وبين أصل متفق على حكمه: وهو خبر المبتدأ المفرد المشتق، وهو متضمنٌ ضميرًا عائدًا إلى المبتدأ اتفاقًا، كما في قولك (زيد قائمٌ):

فوجد أنَّ بينهما فرقًا ، هو أن الخبر المشتق فيه معنى الفعل ؛ فاستحقَّ حمل الضمير بهذا الشبه ؛ لأن الأصل في تحمل الضمير إنها هو للفعل ؛ في حين أن الخبر الجامد لا مشابهة بينه وبين الفعل البتة .

واستدل بهذا الفرق ، المؤثر عنده ، في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل ، فمنع تحمل الخبر المفرد الجامد لضمير المبتدأ .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٥٦)، وتنظر هذه الحجة من قبل في: المقتصد في شرح الإيضاح (١/ ٢٥٨ – ٢٦٨).

# الموضع الثاني:

استدلَّ البصريون على أن الفعل الماضي لا يجوز أن يقع حالًا وليس معه (قد)، خلافًا للكوفيين الذين يجيزون مجيئه حالًا سواء صحبته (قد) أم لم تصحبه (١)، فقالوا:

«إنها يصلح أن يوضع موضع الحال ما يصلح أن يقال معه (الآن) أو (الساعة)، نحو (مررت بزيد يضرب، ونظرت إلى عمرو يكتب) ؛ لأنه يحسن أن يقترن به (الآن) أو (الساعة)، وهذا لا يصلح في الماضي فينبغي ألا يكون حالًا »(٢).

فقد ربط المستدل البصري بين موضع الخلاف : وهو وقوع الفعل الماضي حالًا غير مصحوب بـ (قد) ؛ وبين أصل متفق على حكمه : وهو الفعل المضارع ، فإنه يجوز مجيئه حالًا اتفاقًا :

فوجد أن بينهما فرقًا ، وهو أنَّ الفعل المضارع حين يقع في محل نصب الحال (التي هي بيان الهيئة) فإنه يحسن معه ما يدلُّ على الحال (الذي هو الزمن الحاضر) ، من ظروف الزمان ، فإذا قلت : (مررت بزيد يُضْرَب) فإن جملة (يُضْرَب) في محل نصب حال ، وكأنك قلت (مررت بزيد مضروبًا) ، والفعل المضارع في هذا الموضع يصلح أن

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۲۳) في الإنصاف ( ۱ / ۲۰۲ – ۲۰۸) ، والبيان ( ۱ / ۲۲۳ ) ، وقد وافق الفراء وأبو بكر الأنباري البصريين في هذه المسألة ، ووافق الأخفش الكوفيين . ينظر: معاني القرآن للفراء ( ۱ / ۲۸ ، ۲۸۲) ، والمقتضب ( ٤ / ۲۸ ، ۱۲۰) ، ومعاني القرآن وإعرابه ( ۲ / ۸۹) ، والأصول في النحو ( ۱ / ۲۸۶ ، ۲۰۵ ) ، وشرح القصائد السبع الطوال ص ۳۸ ، ۳۸ ، والبغداديات ص ۲۵ ، ۲۶ ، والإيضاح للفارسي ص ۲۱۷ ، ۲۱۸ ، والمقتصد في شرحه ( ۲ / ۹۱۵ ، ۹۱۸ ) ، وأمالي ابن الشجري ( ۳ / ۲۱ ، ۱۳ ) ، والتبيين ص ۳۸۳ – ۳۹۰ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٢٥٤).

يقترن به ظرف زمان حالي ، فتقول (مررت بزيد يضرب الآن أو الساعة) ، وهذا لازم مطرد ، وأمارة دائمة ، في كل فعل وقع موقع الحال ؛ في حين أنَّ الفعل الماضي غير المقترن بـ (قد) لا يصلح معه ذلك في نحو (مررت بزيدٍ ضُرِبَ) ؛ إذ لا يصح أن تقول (ضُرِبَ الآن) لما فيه من جمع بين زمنين متضادين : الماضي والحال .

وقد استدل البصري بهذا الفرق المؤثر عنده ، في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل ، فمنع مجيء الفعل الماضي حالًا إذا كان غير مسبوق بـ (قد).

# الموضع الثالث:

استدلَّ البصريون على أنَّ المنادى المضاف لا يجوز ترخيمه ، كما يزعم الكوفيون (١١) ، فقالوا:

« الدليل على أنَّ ترخيم المضاف غير جائز: أنه لم توجد فيه شروط الترخيم ؟ وهي: أن يكون الاسم منادى ، مفردًا ، معرفة ، زائدًا على ثلاثة أحرف »(٢).

فقد ربط المستدل البصري بين موضع الخلاف: وهو المنادى المضاف، وبين أصل متفق على حكمه: وهو المنادى المفرد المعرفة الزائد على ثلاثة أحرف:

فوجد أن بينهما فرقًا ، وهو أن المنادي المتفق على جواز ترخيمه مفرد غير مضاف ،

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (  $\lambda$  ) في الإنصاف (  $\lambda$  /  $\lambda$  -  $\lambda$  0 )، وأسرار العربية ص  $\lambda$  11 ، وتنظر هذه المسألة في : كتاب سيبويه (  $\lambda$  /  $\lambda$  21 )، والجمل في النحو ص  $\lambda$  1 ، وأمالي ابن الشجري (  $\lambda$  /  $\lambda$  21 )، والتبيين ص  $\lambda$  20 ، وشرح المفصل (  $\lambda$  /  $\lambda$  20 -  $\lambda$  20 ، وشرح المفصل (  $\lambda$  20 -  $\lambda$  20 )، وارتشاف الضرب (  $\lambda$  20 -  $\lambda$  20 )، وارتشاف الضرب (  $\lambda$  20 -  $\lambda$  20 )، والمقاصد الشافية (  $\lambda$  20 -  $\lambda$  20 ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٣٤٩) ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٣٤ / ٦٥ ، ٦٤ ) .

وهذا شرط معتبر في الترخيم عنده ، وهو مفقود في موضع الخلاف ؛ لأن ما وقع الخلاف فيه هو ( المنادى المضاف ) .

وقد بادر المستدل البصري ببيان ما يترتب على هذا الفارق ، والكشف عن أثره في الحكم ؛ فقال مدللًا على اعتبار شرط (الإفراد):

« وأما شرط كونه مفردًا فظاهر ؛ لأن النداء يؤثر فيه البناء ، ويغيره عما كان عليه قبل النداء : ألا ترى أنه كان معربًا فصار مبنيًّا ؟ فلمَّا غيره النداء عما كان عليه من الإعراب قبل النداء ؛ جاز فيه الترخيم ؛ لأنه تغيير ؛ والتغيير يؤنس بالتغيير .

فأما ما كان مضافًا فإن النداء لم يؤثر فيه البناء ، ولم يغيره عما كان عليه قبل النداء ؟ ألا ترى أنه معرب بعد النداء كما هو معرب قبل النداء ؟

وإذا كان الترخيم إنها سوَّغه تغيير النداء ، والنداء لم يغيِّر المضاف ، فوجب ألا يدخله الترخيم »(١) .

فقد بين المستدل البصري الفرق بين الفرع والأصل في هذه المسألة بأن الفرع مضاف والأصل مفرد، ثم كشف في هذا النص عما يعنيه هذا الفرق في مسألة الترخيم، فأوضح أن الترخيم حذف آخر المنادى، وإنها جاز في المنادى المفرد في نحو (يا حارِ) في (يا حارثُ) لأن الترخيم، وهو حذف للآخر، سبقه تغيير آخر هيَّا له الطريق؛ لأن هذا المنادى كان قبل النداء معربًا، تتغير حركة آخره حسب موضعه من الجملة، فليًا نودي بني، وألزم آخره حركة بناء واحدة، فلها طرأ عليه هذا الإضعاف والإيهان جاز حذفه.

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۳۵۰)، وينظر هذا التعليل من قبل في : شرح كتـاب سـيبويه للسـيرافي (المخطـوط: ٣٠١) الإنصاف (٢/ ٣٠١)، والمرتجل ص ١٩٨ – ٢٠١.

فأما حين يكون المنادي مضافًا ، نحو ( يا صريعَ الغواني ) فإن المنادي باق على إعرابه فهو منصوب الآخر ، فلم يجز فيه حذف الآخر .

فهذا بيان الفارق بين الموضعين عند البصريين. وقد استدلوا به في الحكم للفرع ، بعكس حكم الأصل ، فمنعوا ترخيم المنادى حين يكون مضافًا .

# الموضع الرابع:

استدلَّ البصريون على أنه لا يجوز ترخيم المنادى إذا كان على ثلاثة أحرف ، كما يزعم معظم الكوفيين ، حيث أجاز بعضهم ترخيمه مطلقًا ، وأجازه البعض الآخر حين يكون متحرك الوسط<sup>(۱)</sup> ؛ فقالوا :

« الدليل على أنه لا يجوز ترخيمه : أنا أجمعنا على أنَّ الترخيم في عرف النحويين إنها هو حذف دخل في الاسم المنادي إذا كثرت حروفه ؛ طلبًا للتخفيف .

فإذا كان الترخيم إنها وضع في الأصل لهذا المعنى ، فهذا في محل الخلاف لا حاجة بنا إليه ؛ لأن الاسم الثلاثي في غاية الخفة فلا يحتمل الحذف »(٢).

فقد ربط المستدل البصري بين موضع الخلاف : وهو ترخيم المنادى الثلاثي كما في قولك (يا حَجَرُ) ، وبين (أصل) متفيّ على حكمه : وهو المنادى المفرد الزائد

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ٤٩ ) من الإنصاف ( ١ / ٣٥٦ – ٣٦٠) ، وأسرار العربية ص ٢١٥ ، ٢١٥ ، وقد وافق الأخفش الكوفيين في هذه المسألة ، ووافق الكسائي البصريين ، ينظر أيضًا: الأصول في النحو ( ١ / ٣٦٥ ) ، والمقتصد في شرح الإيضاح ( ٢ / ٧٩١ ) ، وأمالي ابن الشجري ( ٢ / ٣٠٤ ) ، والتبيين ص ٤٥٦ ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ١ : ١ / ٤٧٣ ، ٤٧٢ ) ، وتوضيح المقاصد ( ٣ / ١٠٠٥ ) ، والتصريح ( ٤ / ١٠٠٠ – ١٠٠ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٣٥٩) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : علل النحو ص ٣٥١ ، ٣٥١ ، والمرتجل ص ١٩٩٨ ، ١٩٩ .

# عن ثلاثة أحرف ، نحو ( يا مالكُ ) :

فوجد أن بينهما فرقًا ، وهو أنَّ الذي سوَّغ الترخيم في المنادى الزائد على ثلاثة أحرف: هو ثقله بكثرة حروفه في باب يكثر استعماله ، فطلب فيه التخفيف ، فحذف آخره ؛ في حين أن هذا المسوِّغ لا وجود له في المنادى الثلاثي ؛ لأنه لا ثقل فيه ، فهو على ثلاثة أحرف .

ثم استدل بهذا الفارق المؤثر عنده ، في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل ، فمنع ترخيم المنادى الثلاثي ؛ لأنه لا مسوِّغ للترخيم فيه .

# الموضع الخامس:

استدلَّ البصريون على أنه لا يجوز ندبة النكرة كأن يقال: (واراكباهُ)، كما يـزعم الكوفيون (١) فقالوا:

« إنها قلنا: إنه لا يجوز ذلك ؛ لأن الاسم النكرة مبهم ، لا يخصُّ واحدًا بعينه ، والمقصود بالندبة أن يُظهر النادبُ عذره في تفجعه على المندوب ؛ ليساعد في تفجعه ، فيحصل التأسِّي بذلك ، فيخف ما به من المصيبة ؛ وذلك إنها يحصل بندبة المعرفة لا بندبة النكرة .

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (٥١) في الإنصاف (١/ ٣٦٢ – ٣٦٤)، وأسرار العربية ص ٢٢٠ – ٢٢٢، وتنظر هذه المسألة في : المقتضب (٤/ ٢٦٨، ٢٦٩)، والأصول في النحو (١/ ٣٥٨)، وشرح المفصل (١/ ٣٥٩، ٣٦٠)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ١:١/ ٥٠٢ – ٥٠٤)، والمقاصد الشافية (٥/ ٣٧٦ – ٣٨٤)، والتصريح (٤/ ٨٤، ٨٤).

وإذا كان ندبة النكرة ليس فيها فائدة ؛ وجب أن تكون غير جائزة »(١).

فقد ربط المستدل البصري هنا بين موضع الخلاف: وهو ندبة النكرة ، وبين أصل متفق على حكمه: وهو المعرفة ، فندبتها جائزة اتفاقًا:

فوجد أنَّ بينها فرقًا ، وهو أن ندبة المعرفة يتحقَّق معها المقصد من الندبة ، الذي هو إظهار التفجُّع على الميِّت ، وإنها يُتفجَّع عند موت حبيبٍ معروف ؛ في حين أنَّ هذا المقصد غير متحقِّق في ندبة النكرة ؛ لما في ذلك من الجمع بين التفجُّع المقتضي - تمام المعرفة ، وتنكير العبارة عن المندوب :

ثم استدل بهذا الفارق المؤثر عنده ، في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل ، فمنع ندبة النكرة .

# الموضع السادس:

استدلَّ البصريون على أنه لا يجوز إلقاء علامة الندبة على الصفة ، فلا يجوز أن يقال (وازيدُ الظريفَاهُ) ، كما يزعم الكوفيون ومن وافقهم (٢) ، فقالوا:

« إنها قلنا : إنه لا يجوز أن تلقى علامة الندبة على الصفة ؛ لأن علامة الندبة إنها تلقى

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ٣٦٣)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : كتاب سيبويه (٢/ ٢٢٧)، والجمل في العربية ص ١٨١، في النحو ص ١٧٦، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٣/ ٥٨)، واللمع في العربية ص ١٨١، والفوائد والقواعد ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) تنظر: المسألة ( ٥٦ ) في الإنصاف ( ١ / ٣٦٥ – ٣٦٥ ) ، وأسرار العربية ص ٢٢١ ، ٢٢١ ، وقد وافق يونس بن حبيب الكوفيين في هذه المسألة . ينظر في هذه المسألة : الأصول في النحو ( ١ / ٣٥٨،٣٥٧ )، والمتبع والمسائل المنثورة ص ٢١٥ ، ٢١٦ ، والنكت في تفسير كتاب سيبويه ( ١ / ٥٦٥ ، ٥٦٦ ) ، والمتبع ( ٢ / ٥٠٠ – ٥٠٠ ) ، والتخمير ( ١ / ٣٥٣ ) ، وشرح الكافية الشافية ( ٣ / ١٣٤٥ ) ، والمقاصد الشافية ( ٥ / ٣٧٦ – ٣٨٤ ) .

على ما يلحقه تنبيه النداء ؛ للدِّ الصوت ؛ وليس ذلك موجودًا في الصفة ؛ لأنها لا يلزم ذكرها مع الموصوف : فوجب ألا يجوز »(١).

فقد ربط المستدل البصري هنا بين موضع الخلاف: وهو إلقاء علامة الندبة على صفة المنادى حين يكون موصوفًا ، وبين (أصلٍ) متفق على حكمه ، وهو المنادى غير الموصوف ، فعلامة الندبة يجوز أن تلحقه اتفاقًا:

فوجد أن بينهما فرقًا ، وهو أن المنادى غير الموصوف إنها لحقته علامة الندبة ؛ لأنه المعنيَّة بشيء من بالتنبيه حين ينادى ، والمعنيُّة بالندبة حين يندب ؛ في حين أنَّ صفة المنادى ليست معنيَّة بشيء من ذلك ، بدليل أنها لا تذكر مع المنادى لزومًا :

ثم استدل بهذا الفارق المؤثّر عنده ، في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل ، فمنع القاء علامة الندبة على صفة المنادى .

# الموضع السابع:

استدل البصريون على أنَّ (أيُّ ) الموصولة (٢) إذا حذف العائد من صدر صلتها في نحو قولك : ( لأضربنَّ أيُّهم أفضلُ ) مبنيُّ على الضمّ ، وليس معربًا واجب النصب كما يزعم الكوفيون (٣) ، فقالوا :

=

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ٣٦٥)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : كتاب سيبويه (٢/ ٢٢٥، ٢٢٦)، والمقتضب (٤/ ٢٧٥)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٣/ ٥٧).

<sup>(</sup>٢) ذهب الخليل بن أحمد ويونس بن حبيب إلى أنها في هذه المسألة استفهامية ، وأعرباها مرفوعة على الابتداء . ينظر : الإنصاف (٢/ ٧١١،٧١٠) .

<sup>(</sup>٣) تنظر: المسألة ( ١٠٢ ) في الإنصاف ( ٢ / ٧٠٩ - ٧١٦ ) ، والبيان في غريب إعراب القرآن ( ٣) تنظر: المسألة ( ٢ / ٣٩٨ - ٣٠٣ ) ، ومعاني القرآن ( ٢ / ٣٩٨ - ٣٠٣ ) ، ومعاني القرآن وإعرابه ( ٣ / ٣٣٩ - ٣٢٥ ) ، والأصول في النحو ( ٢ / ٣٢٣ - ٣٢٥ ) ، ومجالس العلماء ص ٢٣١ ،

« إنها قلنا إنها مبنية هاهنا على الضمّ ، وذلك لأنَّ القياس يقتضي أن تكون مبنيَّة في كلِّ حال ؛ لوقوعها موقع : حرف الجزاء ، والاستفهام ؛ والاسم الموصول = كما بنيت ( مَنْ ) و ( مَا ) لذلك في كلِّ حال .

إلا أنَّهم أعربوها حملًا على نظيرها : وهو ( بعض ) ، وعلى نقيضها: وهو ( كلّ ) ، وذلك على خلاف القياس .

فلم دخلها نقص بحذف العائد ضعفت ، فردت إلى أصلها من البناء على مقتضى القياس »(١) .

فقد ربط المستدل البصري بين موضع الخلاف : وهو (أيُّ) الموصولة حين يحذف العائد في صلتها، من صلتها، وبين (أصلٍ) متفق على حكمه، وهو (أيُّ) الموصولة حين يذكر العائد في صلتها، في نحو (الأضربنَّ أيَّهم هو أفضلُ) ؛ فهي معربة اتفاقًا:

فوجد أنَّ بينهما فرقًا ، وهو أنَّ (أيُّ ) المعربة اتفاقًا قوية ؛ لأن الضمير العائد من صلتها إليها مذكور ، في حين أن (أيُّ ) الموصولة المختلف فيها ضعيفة ؛ لأنه ليس في صلتها ما يعود إليها فيربطها بتلك الصلة في اللفظ:

ثم استدلَّ بهذا الفرق المؤثر عنده ، في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل ، فحكم لـ (أيّ ) التي حذف العائد من صلتها بالبناء .

٢٣٢ ، والإغفال (٢/ ٣٩٧ - ٤٠٧) ، والتعليقة على كتباب سيبويه (٢/ ١٠٥ - ١١٠) ، وشرح التسهيل (١/ ١٠٥ - ٢٠١) (٢/ ٩٠، ٩١) ، وشرح السرضي لكافية ابن الحاجب (القسم

.( ۲۲0 , ۲۲٤ / 1 : ۲

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۷۱۳، ۷۱۲) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : كتاب سيبويه (۲/ ٤٠٠) ، وشرحه للإنصاف (۲/ ۲۰۰) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : كتاب سيبويه (۲/ ۲۰۰) ، وشرحه للسيرافي (المطبوع: ۹/ ۱۲۹، ۱۳۰) ، وعلى النحو ص ٤٢٤، ٤٢٤ ، والإغفال (۲/ ٥٠٥ - السيرافي (المطبوع: ۹/ ۲۰۵) ، وأمالي ابن الشجري (۳/ ٤١ - ٤٣) .

وقد بادر المستدل البصري في الكشف عن جهة تأثير هذا الفرق بينها، في حكم الإعراب والبناء؛ فذكر أن (أيُّ) المتفق على إعرابها، وهي التي ذكر العائد في صلتها، لم تعرب أصالة بل أعربت حملًا على النظير؛ لأن (أيُّ) عامة هي إمَّا اسم استفهام أو شرط أو اسم موصول، والأصل في كل هذه الأسهاء البناء.

فلم كان استحقاقها للإعراب ضعيفًا؛ لأنها فارقت به الأصل المطرد في نظائرها ، وما خرج عن أصله زال تمكنه (١) ؛ كان لابد أن يقابل هذا الضعف في الاستحقاق قوة في اللفظ ، وذلك بربطها بجملة الصلة برابط لفظي ، وهو الضمير العائد منها إليها .

فإذا حذف ذلك الرابط اللفظي ، اجتمع في (أيُّ ) المختلف فيها ضعفان ، هما :

- ضعف استحقاقها للإعراب.
  - وضعف ارتباطها بصلتها .

فزال إعرابها ، وعادت إلى أصلها ، وهو البناء .

# الموضع الثامن:

استدلَّ أبو عثمان المازني على ما يذهب إليه من أنَّ جواب الشرط مبني على السكون ، وليس معربًا كما يزعم الكوفيون وغيره من البصريين (٢) ، فقال :

« الفعل المضارع إنها أعرب بوقوعه موقع الاسم، وجواب الشرط لا يقع موقع الاسم ؟

<sup>(</sup>١) تنظر مواطن الاستدلال بهذا الأصل فيها مضى ص ١٧٤ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٢) تنظر : المسألة ( ٨٤ ) في الإنصاف ( ٢ / ٢٠٢ - ٦١٥ ) ، وأسرار العربية ص ٢٩٢ - ٢٩٧ ، وتنظر هذه المسألة في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ٨٨ ، ٨٨ ) ، واللباب ( ٢ / ٥٠ ، ٥٠ ) ، والمتبع ( ٢ / ٢٤٥ ، ٥٠٥ ) ، وشرح المفصل ( ٤ / ٢٦٥ ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ٩١٠ - ٩١٧ ) ، والتصريح ( ٤ / ٣٧٣ - ٣٧٥ ) .

لأنه ليس من مواضعه ، فوجب أن يكون مبنيًا على أصله »(١).

فقد ربط أبو عثمان المازني<sup>(۲)</sup> بين موضع الخلاف: وهو فعل جواب الشرط، وبين أصل متفق على حكمه: وهو الفعل المضارع الذي لم تباشره إحدى النونين: نون التوكيد ونون النسوة، فهذا معرب اتفاقًا:

فوجد أن بينها فرقًا ، وهو أن الفعل المضارع المتفق على إعرابه يصلح أن يقع موقع الأسهاء ، فهو يقع بعد (إلا) ، ويقع صفة وخبرًا وحالًا ، وتضاف إليه أسهاء الزمان ؛ وهذا وحده هو سبب إعراب الفعل المضارع عنده (٣) ؛ في حين أن الفعل المضارع المختلف فيه ، وهو جواب الشرط ليس واقعًا في موضع من مواضع الاسم ، وهذا يعني أنه لا مسوّغ للإعراب فيه .

ثم استدل بهذا الفرق المؤثر عنده ، في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل ، فحكم على جواب الشرط بأنه مبنى على السكون .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٢٠٩)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١/ ١٩٩)، و البيان في شرح اللمع ص ٤٤٩، ٤٥٠.

<sup>(</sup>٢) فيها نسب إليه ، وأنبه هنا إلى أن أبا سعيد السيرافي استبعد صحة هذه النسبة فقال: «هو شيء يحكى عن أبي عثمان المازني ... ، وما أظن أن أبا عثمان في علمه ، وثقوب معرفته ، وجلالة محله ؛ كان يذهب عليه هذا المعنى الواضح ، ويختار هذا القول الفاسد ، البيِّن الفساد » . شرح كتاب سيبويه ( المطبوع : ١ / ٨٩ ) .

<sup>(</sup>٣) في حين يذهب جمهور البصريين إلى أنه إنها أعرب لشبهه بالأسهاء شبهًا لفظيًا ومعنويًّا من وجوه متعددة تنظر في : الإنصاف (٢/ ٥٥٩، ٥٥٥)، وأسرار العربية ص ٤٦، ٤٧، وينظر أيضًا : الفوائد والقواعد ص ٤٨٩ – ٤٩٢، والمقتصد في شرح الإيضاح (١/ ١١٨ – ١٢٠)، والتبيين ص ١٥٥ – ١٥٥ .

#### ٢. الاستدلال ببيان الفرق

رأينا في الصورة السابقة من قياس الفرق ، وهي (بيان اللازم العدمي) أن القائس يفرِّق بين الفرع والأصل عن طريق بيان لازم حكم الأصل المتفق عليه ، ثم الاستدلال بانتفائه في موضع الخلاف على وجوب انتفاء الحكم الدائر معه ، فالفرق في هذه الصورة فرق في اللازم بين الأصل والفرع ، لوجوده في الأوَّل وانتفائه في الثاني .

والفرق بين تلك الصورة من قياس الفرق وبين هذه الصورة الجديدة التي نوضحها هنا، وهي ( الاستدلال ببيان الفرق ) من ثلاثة أوجه ، هي :

1. أن (بيان اللازم العدمي) له صياغة معينة ، فقد رأينا أن المستدل به يبدأ ببيان لازم حكم الأصل المقيس عليه ، ثم ينص بعد ذلك على انتفائه في موضع الخلاف ، ثم يجعل ذلك مستنده في عكس الحكم ؛ فأما هنا فإن المستدل يبدأ مباشرة في ذكر الفرق بين الفرع والأصل دون ارتباط بمراحل معينة في الصياغة .

٢. أن الفرق في (بيان اللازم العدمي) فرق من حيث العلة غالبًا ، فالفرق فيه من جهة واحدة فقط ، فأما في (بيان الفرق) فإنَّ المستدل غير مقيد بجهة واحدة من الفرق ، وله هنا أن يذكر جميع الفروق التي يرى أن لها تأثيرًا في حكم المسألة .

٣. أنَّ المُسْتَدَلَّ عليه في (بيان اللازم العدمي) هو (حكم الفرع)، وذلك لأن لازم حكم الأصل معلوم، وحكم الأصل معلوم، ثم يستدل بانتفاء لازم حكم الأصل عن الفرع، على أن حكم الفرع هو عكس حكم الأصل.

فالمستدَلُّ عليه مطلقًا هناك هو ( الحكم ) ، فأما في ( بيان الفرق ) فإن المستدَلَّ عليه أحد أمرين هما :

# أ. حكم الفرع:

وذلك بأن يكون مجهولًا ، فيقاس هذا الفرع على أصل مناسب قياس فرق ، فيثبت أن بينها فرقًا يستوجب عكس حكم الأصل في الفرع .

# ب. علة حكم الفرع:

وذلك حين يكون حكم الفرع معلومًا ثابتًا ، والخلاف إنها وقع في تحديد علة ذلك الحكم ، فيربطه المستدل بأصلٍ معاكسٍ له في الحكم ، ثم يتأمَّل الفوارق بينهما ليصل إلى تحديد العلة المناسبة لحكم الفرع .

فالاستدلال في (بيان اللازم العدمي) مقيَّد، في حين أن الاستدلال في (بيان الفرق) مطلق.

هذه فوارق استنبطتها بين هاتين الصورتين ، على أنه من الواجب أن يعلم أن الصورة الأولى داخلة في الثانية ؛ وأنَّ المؤدَّى فيهما واحد ، إلا أنَّ تحديد هذه الفوارق الدقيقة بينهما ، لـه أثر بـالغ في استيعاب نصوص العلماء ، والهجوم على مرادهم منها .

وقد استدل الكوفيون والبصريون بهذه الصورة من قياس الفرق في مواضع عديدة ، هذا بيانها:

#### أ. الاستدلالات الكوفية:

الاستدلالات الكوفية بهذه الصورة من قياس الفرق تنقسم إلى قسمين ، هما:

- الاستدلال على العلة.
- الاستدلال على الحكم.

وهذا بيان كلِّ منهما على حدة:

### أولًا: الاستدلال على العلة:

وذلك حين يكون حكم المسألة معلومًا ، والخلاف واقع في علة ذلك الحكم المعلوم، فيربط المستدل بين موضع الخلاف وبين أصلٍ مناسبٍ ، حكمه عكسُ حكمِ الفرعِ ؛ ليجعل علة حكمِ الفرعِ هي عكسُ علة ذلك الحكمِ .

وقد سبق أن ذكرنا أنَّ ابن بدران الدمشقي يسمِّى هذه الصورة من قياس الفرق: ( الاستدلال بالحكم على العلة ) (١) .

استدلَّ الكوفيون بهذه الصورة في ثماني مسائل ، يمكن قسمتها بعد ضم المسائل المتناظرة إلى بعضها ، في ثلاثة أقسام ؛ حسب المطلوب المستدَلِّ عليه فيها ، هي :

- الاستدلال على العامل.
- الاستدلال على علة نوع العمل.
  - الاستدلال على علة الحذف.

وهذا بيان كل منها على حدة:

## القسم الأوّل: الاستدلال على العامل:

(العامل) هو علة (العمل) ومسببه ، وفي مسائل عديدة من المسائل الخلافية يكون الحكم الإعرابي في المسألة معلومًا من نطق العرب ؛ مُسَلَّمًا به عند الجميع ، ويقع الخلاف في عامل ذلك الإعراب ومسببه ، فيبدي كلُّ رأيه ، ويستدل عليه .

<sup>(</sup>۱) ينظر ما سبق ص ٣٧٣.

وفي أربعة مواضع من تلك المسائل الخلافية استدلَّ الكوفيون على ما رأوه علة للنصب بـ (قياس الفرق)، وهذه المواضع الأربعة هي المقصودة بالذكر هنا، وهذا بيانها:

# الموضع الأوَّل:

استدلَّ الكوفيون على أن الظرف الواقع خبرًا عن المبتدأ في نحو (زيدٌ أمامَـك) إنـما انتصـب على الخلاف، لا بعامل لفظى مقدر كما يزعم البصريون (١) .

#### فقالوا:

« إنها قلنا : إنه ينتصب بالخلاف ؛ وذلك لأنَّ خبر المبتدأ في المعنى هو المبتدأ ، ألا ترى أنك إذا قلت : ( زيدٌ قائمٌ ) و ( عمرٌ و منطلقٌ ) كان ( قائمٌ ) في المعنى هو ( زيد ) ، و ( منطلق ) في المعنى هو ( عمرو ) .

فإذا قلت (زيـدٌ أمامَـك) و (عمـرٌو وراءَك) لم يكـن (أمامـك) في المعنـي هـو (زيد)، ولا (وراءك) في المعنى هو (زيد)، ولا (وراءك) في المعنى هو (عمرو)، كما كان (قائم) في المعنى هو (زيد)، و (منطلقٌ) في المعنى هو (عمرو).

فلم كان مخالفًا له نصب على الخلاف ، ليفر قو ابينهما »(٢).

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۲۹) في الإنصاف (۱/ ۲٤٥ – ۲۲۷)، وينظر في هذه المسألة: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٦/ ٢٦ – ٣٨٨)، والتبيين ص ٢٤٩ – ٢٥١ وص ٣٧٦ – ٣٧٨، وشرح المفصل (۱/ ٢٣٢، ٣٣٢)، وشرح السرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ١: ١/ ٢٧٥ – ٢٧٧)، وائتلاف النصرة ص ٣٤، ٣٥، وهمع الهوامع (١/ ٢١ – ٢٢).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٢٤٦ ، ٢٤٦ ) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي : ( المطبوع : ٦ / ٢٦ – ٣٨ ) .

فالفرع المختلف فيه ، وهو الظرف المخبر به عن المبتدأ في نحو ( زيدٌ وراءَك) ، حكمُه معلوم لدى المستدل الكوفي فهو خبر منصوبٌ ، وهو يرى أنَّ علة نصبه والعامل فيه هو ( الخلاف ) .

وقد استدلَّ على صحة هذه العلة بقياس فرق ، يكشف عن تأثيرها وانعكاسها ، فربط بين موضع الخلاف ، وهو الخبر المنصوب في نحو (زيدٌ وراءَك) ، وبين الأصل في باب الخبر ، وهو الخبر المفرد المرفوع في نحو (زيد قائمٌ):

فوجد أنَّ الفارق بينها فارقٌ معنوي ، وهو أن الخبر في الأصل المقيس عليه هو المبتدأ في المعنى ، وهذا التوافق المعنوي بينها هو الذي أدَّى إلى أن يَرْفَعَ كلُّ منها الآخر عنده (١).

في حين أنَّ الخبر في موضع النزاع ليس هو المبتدأ في المعنى بل هو ( مكانه ) الذي حلَّ فيه ؛ ولا فرق بينهما غير ذلك .

و لما كان (الوفاق المعنوي) بينهما هو علة رفع كلِّ منهما للآخر في الأصل، في نحو (زيدٌ قائمٌ)، فإنه يجب أن يكون (الخلاف المعنوي) هو:

- علة اختلاف الإعراب فيهما.
- وعامل النصب في المختلف منهما ، وهو الخبر ؛ لأنه لم يطرأ على التركيب شيء سواه .

بهذا القياس أثبت المستدل الكوفي صحة علته التي علَّل بها النصب في موضع الخلاف، وكشف عن تأثيرها وانعكاسها ؛ لأن ( التوافق ) في المعنى كلما انعقد بين

\_

<sup>(</sup>۱) وهذا عندي هو معنى قولهم: إن المبتدأ والخبر يترافعان ، ينظر: الإنصاف (۱/ ٤٤ - ٥١) ، وأسرار العربية ص ٧٦٤ - ٢٢٨ .

المبتدأ والخبر حصل التوافق في الإعراب فيهما ، وكلما زال هذا ( التوافق ) باختلافهما زال التوافق في الإعراب بينهما .

فهذا وجه استدلال الكوفيين هذا القياس.

# الموضع الثاني:

استدل الكوفيون على أنَّ المفعول معه ، في نحو قولهم (استوى الماءُ والخشبة) منصوب على الخلاف ، وليس بالفعل المتقدم بتوسط الواو كما يزعم البصريون (١١) ، فقالوا:

«إنها قلنا: إنه منصوب على الخلاف، وذلك لأنه إذا قال (استوى الماءُ والخشبة) لا يحسن تكرير الفعل، فيقال: (استوى الماءُ واستوتِ الخشبة) لأن (الخشبة) لم تكن معوجَّة فتستوي، فلما لم يحسن تكرير الفعل كما يحسن في (جاء زيدٌ وعمروٌ)؛ فقد خالف الثاني الأوَّلَ، فانتصب على الخلاف»(٢).

فالفرع المختلف فيه ، وهو المفعول معه ، حكمه معلوم من نطق العرب له منصوبًا ، والمطلوب هو تحديد ناصبه صناعةً ، والمستدل الكوفي رأى أنَّ ناصبه هو (الخلاف) .

ثم استدلَّ على صحة هذه العلة بقياس فرقٍ ، يكشف عن تأثيرها وانعكاسها ،

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (  $^{\circ}$  في الإنصاف (  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  ) . وأسرار العربية ص  $^{\circ}$  (  $^{\circ}$  ) وينظر في هذه المسألة : كتاب سيبويه (  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  ) ، وشرحه للسيرافي (  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  ) ، والمرتجل ص  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  ، وشرح المفصل (  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  ) ، وشرح الرضي الكافية ابن الحاجب ( القسم  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  ) ، والتصريح (  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٢٤٨ ) ، وينظر مضمون هذه الحجة من قبل في : معاني القرآن للفراء ( ١ / ٣٤ ) .

فربط بين موضع النزاع ، وهو الاسم المربوط بها قبله بواو بمعنى (مع) ، وبين الأصل في هذا الباب وهو (عطف النسق) لأن (الواو) التي تسبق المفعول معه أصلها الواو العاطفة (١):

فوجد أن الفارق بينها فارق معنويٌّ، وهو أن الاسم المربوط بالواو في باب العطف، يرتبط ارتباطًا معنويًّا بها قبله ؛ لأنه مشارك له في الفعل، في نحو (قام زيد وعمرٌو) و (رأيت زيدًا وعمرًا) و (مررت بزيد وعمرٍو)، ولأنها مشتركان في نسبة الفعل إليها ؛ تسلط الفعل عليها ، فعمل فيها عملًا واحدًا: رفعًا ونصبًا وجرَّا ؛ سواء كان فعل ذلك بمفرده ، أو فعله عن طريق تكراره نيةً بعد العاطف، فالنتيجة واحدة ، هي أن الاسم المعطوف لـيًا كان موافقًا للمعطوف عليه في نسبة الحدث إليها ، كان الحكم الإعرابي فيها واحدًا.

في حين أنَّ الاسم المربوط بالواو في محل النزاع مخالف للاسم المتقدم عليه في نسبة الحدث إليه ، فحين تقول (استوى الماءُ والخشبة ) فإن (الاستواء) مسند إلى (الماء) دون (الخشبة) ، ولا فرق بينها غير ذلك .

فلما كان (الوفاق المعنوي) بين المعطوف والمعطوف عليه في نسبة الفعل إليهما ، هو الذي جعل عاملهما واحدًا ، والعمل الواقع فيهما (وهو الإعراب) واحدًا ؛ فإنه يجب أن يكون (الخلاف المعنوي) بين المفعول معه وبين الاسم المتقدم عليه ، الذي أسند الحدث إليه ، هو :

- علة اختلاف الإعراب فيهما.

\_

<sup>(</sup>۱) ينظر مثلًا: على النحو ص ١٩٥، وسر صناعة الإعراب (١/ ١٢٧)، وتوجيه اللمع ص ١٩٩.

- وعامل النصب في المختلف منهما ، وهو المفعول معه ؛ لأنه لم يطرأ على التركيب شيء سواه .

بهذا القياس أثبت المستدل الكوفي صحة علته التي علَّل بها النصب في موضع الخلاف، وكشف عن تأثيرها وانعكاسها ؛ لأن (التوافق) كلها انعقد بين اسمين مربوطين بالواو، في إسناد الحدث إليهها ؛ حصل التوافق في الإعراب والعامل فيهها، وكلها زال هذا (التوافق) بكون الفعل مسندًا إلى أحدهما دون الآخر زال التوافق بينهها في الإعراب وفي العامل.

فهذا وجه استدلال الكوفيين بهذا القياس.

### الموضع الثالث:

استدل الكوفيون على أنَّ الفعل المضارع بعد واو المعيَّة في نحو قولك ( لا تأكلِ السمكَ وتشربَ اللبنَ ) منصوب على الصرف ، وليس بإضمار ( أَنْ ) بعد الواو ، كما يزعم البصريون (١) ، فقالوا :

« إنها قلنا إنه منصوب على الصرف ؛ لأنَّ الثاني مخالف لـ الأوَّل ؛ ألا ترى أنه لا يحسن تكرير العامل فيه ، فلا يقال ( لا تأكلِ السمكَ وتشربِ اللبنَ ) وأن المراد بقولهم ( لا تأكل السمكَ وتشربَ اللبن ) بجزم الأوَّل وبنصب الثاني : النهي عن أكل السمك

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۷۷) في الإنصاف (۲/ ٥٥٥ - ٥٥٧). وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٣/ ١٤ - ٤٦)، والمقتضب (٢/ ٢٤ - ٢٦)، والأصول في النحو (٢/ ١٥٥، ١٥٥)، وشرح السيرافي لكتاب سيبويه (المطبوع: ١٠/ ١٤ - ٤٧)، والمقتصد في شرح الإيضاح (٢/ ١٠٧١ – ١٠٧١)، والمرتجل صيبويه (المطبوع: ١٠٠٠، وشرح المفصل (٤/ ٢٣٥ – ٢٠٨)، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (٢/ ٢٠١، ١٦١)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢/ ١٠٨١)، وتمهيد القواعد (٨/ ٢٦١)، وشرح ٢٢١).

وشرب اللبن مجتمعين لا منفردين ؛ فلو طعِم كلَّ واحد منهما منفردًا لما كان مرتكبًا للنهي .

ولو كان فيه نية تكرار العامل لوجب الجزم في الفعلين جميعًا ، فكان يقال : ( لا تأكلِ السمكَ وتشربِ اللبن ، منفردين تأكلِ السمكَ وتشربِ اللبن ، منفردين ومجتمعين ؛ فلو طعم كلَّ واحد منهما منفردًا عن الآخر أو معه ؛ لكان مرتكبًا للنهي ؛ لأن الثاني موافق للأوَّل في النهي لا مخالف له :

بخلاف ما وقع الخلاف فيه ، فإن الثاني مخالف للأوَّل ، فلم كان الثاني مخالفًا لللأوَّل ، مصروفًا عنه ، صارت مخالفته للأوَّل وصرفه عنه ناصبًا له »(١).

فالفرع المختلف فيه ، وهو الفعل المضارع بعد واو المعية ، حكمه معلوم ، فالعرب قد نطقت به منصوبًا ، والمطلوب هنا هو تحديد ناصبه صناعةً ، والمستدل الكوفي رأى أن ناصبه هو الصرف والخلاف .

ثم استدلَّ على صحة هذه العلة بقياس فرق ، يكشف عن تأثيرها وانعكاسها ، فربط بين محل النزاع ، وهو الفعل المضارع المربوط بفعل قبله بواو بمعنى (مع) ، وبين الأصل في هذا الباب وهو (عطف النسق):

فوجد أن بينهم فرقًا معنويًّا ، وهو أن الفعل المضارع المعطوف بالواو يرتبط ارتباطًا معنويًا بالفعل الذي قبله ، لأنه مساوله ، ومشارك في كل معنى نحوي أدَّاه في التركيب ، وفي كلِّ معنى

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ٥٥٦)، وينظر مضمون هذه الحجة من قبل في : معاني القرآن للفراء (۱/ ٣٣، ٣٤، ١٥٥) الإنصاف (۲/ ٢٥٦) (۲/ ٢٦٣) (٣/ ٤٤)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١٠/ ٢٣٠ - ٣٤)، والإغفال (٢/ ١٠٧٤)، والمقتصد في شرح الإيضاح (٢/ ١٠٧٤، ١٠٧٥)، والمرتجل ص ٢٠٧.

أُدخل عليه بحرف من حروف المعاني:

فإن كان الأوَّل خبرًا كان الثاني خبرًا ، كما في قولك (زيدٌ يقرأ ويكتبُ) ، ومثل ذلك إن وقع صفة أو حالًا أو جواب شرط أو تمنٍ أو ترج ... إلخ .

وإن كان الأول منفيًّا كان الثاني منفيًّا ، كما في قولك (لم لم تقرأُ وتكتب ؟) ، وكذلك إن كان مستفهمًا عنه ، أو منهيًّا عنه ، أو محضوضًا عليه ... إلخ (١) .

الفعل الثاني في ذلك كله ، له كلُّ ما للفعل الأول ؛ لأن العطف على نية التكرار ، فقولك : (زيدٌ يقرأ ويكتبُ) يعني (زيدٌ يقرأ وزيد يكتبُ) وقولك : (لمَ لمُ تقرأ وتكتبُ) يعني (لمَ لم تقرأ ؟ ولم لم تكتبُ ؟) ... وهكذا في جميع الحالات ، كلُّ فعل منها مقصود بالمعنى المتقدم بمفرده ، وليس المراد الإخبار عن اجتماعها معًا في المبتدأ ملتبسين ، ولا السؤال عنها ملتبسين ، ولا الخض عليها ملتبسين ، ولا الحض عليها ملتبسين ... وهكذا .

ونظرًا لاشتراكهما في كلِّ شيء على قدم المساواة ، و (توافقهما التام) في ذلك كله ، اتفقا في الحكم الإعرابي ، على ما ترى .

أما في الفعل المضارع في موضع النزاع فإنَّ الفعل الثاني مخالف للأوَّل في ذلك كله ؛ لأنه ليس مساويًا ولا مشاركًا له ، ولا مقصودًا وحده بمثل ما قصد به الفعل الأوَّل:

- فإذا قلت : (زيدٌ يقرأُ ويكتبَ) فإن المقصود هو الإخبار عن (زيد) بأنه (يقرأ) متلبسًا بالكتابة ، لأنه يفعل القراءة ويفعل الكتابة .

\_

<sup>(</sup>۱) ينظــر في ذلــك : معــاني القــرآن للفــراء (۱/ ۳۳، ۳۲، ۱۱۵، ۲۲۱، ۲۳۵، ۲۹۲) (۲/ ۲۲۳) (۳/ ۲۲).

ومن ذلك قوله سبحانه ﴿ يَلَتَنَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايَتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٧]، فهم لم يتمنوا (العودة) و (عدم التكذيب) و (الكون من المؤمنين) كلًا على حدة، بل تمنوا (العودة) متلبسة بالإيمان وعدم التكذيب.

- وإذا قلت : ( لا تقرأ وتكتب ) فإن المقصود هو النهي عن القراءة متلبسة بالكتابة ، وليس النهي عن القراءة ، والنهي عن الكتابة .

ومن ذلك قول الشاعر:

# لا تنه عن خلق وتأتي مثله عار عليك إذا فعلت عظيم (١)

- وإذا قلت (لمَ تقرأُ وتكتب؟) فإن المقصود هو الاستفهام عن سبب إقدامه على القراءة ملابسة للكتابة في آن واحد، لا أنه يريد السؤال عن علة قراءته، وعن علة كتابته (٢) .... وهكذا:

فلما كان (الوفاق المعنوي) بين الفعلين المضارعين المنسوقين بالواو العاطفة ، هو الذي جعل العامل فيهما واحدًا ، لفظًا أو حكمًا ، وعملَه فيهما واحدًا رفعًا ونصبًا وجزمًا ؛ فإنه يجب أن يكون (الخلاف المعنوي) بين الفعلين المضارعين المربوطين بواو المعية ، وما في تركيبهما من (صرف للمعنى المقصود في الفعل الأوَّل عن مباشرة الفعل الثانى) ، هو:

- علة اختلاف الإعراب فيهما.
- وعامل النصب في المصروف منهما وهو الفعل الثاني ؛ لأنه لم يطرأ على التركيب شيءٌ سوى معنى الصرف .

-

<sup>(</sup>١) ينظر : معاني القرآن للفراء (١/ ٣٣، ٣٤، ١١٥، ٢٣٦، ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق (١/ ٢٩٢، ٢٢١).

بهذا القياس أثبت المستدل الكوفي صحة علته التي علَّل بها النصب في موضع الخلاف ، وكشف عن تأثيرها وانعكاسها ؛ لأن ( التوافق في المعنى ) كلما انعقد بين الفعلين حصل التوافق في العامل وعمله فيهما ، وكلما زال هذا التوافق باختلافهما زال التوافق في الإعراب بينهما .

فهذا وجه استدلال الكوفيين بهذا القياس.

## الموضع الرابع:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ الفعل المضارع الواقع بعد فاء السبية ، في جواب الأمر والنهي والنفي والاستفهام والتمني والعرض ، ينتصب بالخلاف ، وليس بإضهار (أن) بعد الفاء ، كما يزعم البصريون (١) فقالوا:

« إنها قلنا ذلك ؛ لأن الجواب مخالف لما قبله ؛ لأن ما قبله أمرٌ أو نهي أو استفهام أو نفي أو تمن أو عرض ، ألا ترى :

- أنك إذا قلت ( ايتنا فنكرمك ) لم يكن الجواب أمرًا ،
- فإذا قلت ( لا تنقطع عنا فنجفوك ) لم يكن الجواب نهيًا ،
  - وإذا قلت ( ما تأتينا فتحدثَنا ) لم يكن الجواب نفيًا ،
- وإذا قلت (أين بيتُك فأزورَك؟) لم يكن الجواب استفهامًا ،

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۲۷) في الإنصاف (۲/ ٥٥٧ - ٥٥٩)، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٣/ ٢٨ - ٤١)، والمقتضب (٢/ ١٥٤)، والأصول في النحو (٢/ ١٥٣، ١٥٤)، وشرح كتاب سيبويه للمسيرا في (المطبوع: ١٠١/ ٣٧ - ٤٠)، والمقتصد في شرح الإيضاح (٢/ ١٠٦٠ - ١٠٧٠)، وشرح المفصل (٤/ ٢٣٨ - ٢٤٢)، والارتشاف (٤/ ١٦٦٨ - ١٦٩٠).

- وإذا قلت (ليت لي بعيرًا فأحجَّ عليه!) لم يكن الجواب تمنيًّا،

- وإذا قلت ( ألا تنزل فتصيب خيرًا! ) لم يكن الجواب عرضًا .

فلمًّا لم يكن الجواب شيئًا من هذه الأشياء كان مخالفًا لما قبله ؛ وإذا كان مخالفًا لما قبله وجب أن يكون منصوبًا على الخلاف »(١).

فالفرع المختلف فيه ، وهو الفعل المضارع بعد فاء السببية ، حكمه معلوم ، فالعرب قد نطقت به منصوبًا ، والمطلوب في هذا النزاع هو تحديد ناصبه صناعةً ، والمستدل الكوفي رأى أن ناصبه هو الخلاف .

ثم استدلَّ على صحَّة هذه العلة بقياس فرق ، يكشف عن تأثيرها وانعكاسها ، فربط بين محل النزاع وبين الأصل في هذا الباب ، وهو عطف النسق ، كما فعل في المسألة السابقة ، إلا أن الرابط هناك الواو ، والرابط هنا الفاء:

فوجد أن بينهما فرقًا ، وهو أن الفعل المضارع المعطوف بالفاء يطرد في عطفه أمران ، هما:

١. أنه يُعطف على فعلٍ مضارعٍ مثلِه ، فيقال: (المؤمنُ يدخلُ فَيُسَلِّمُ) و (يسمعُ الأذانَ فيذهبُ إلى الصلاة) ، و (لم يجلسُ زيدٌ فينامُ؟) و (لا تهملْ يا زيد فترسبُ) ....

ولا يصحّ أن يعطف على فعل ماض أو فعل أمر (٢).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٥٥٨)، وينظر مضمون هذه الحجة من قبل في : معاني القرآن للفراء ( المطبوع :

١٠ / ٣٢ – ٤٠ ) ( ٢ / ٧٩ ، ٢٢٩ ، ٧٨٧ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١٠ / ٣٢ –

٤٠)، وسر صناعة الإعراب (١/ ٢٧٢، ٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر : معاني القرآن للفراء (١ / ٢٦ – ٢٨ ) .

أنه يجري عليه المعنى الجاري على ما قبله ، فهو في الجملة الأولى من الجمل السابقة ، خبرٌ عن ( المؤمن ) ، وفي الثانية كذلك ، وفي الثالثة مستفهم عنه ، وفي الرابعة منهيٌ عنه .... وهكذا (١) .

ونظرًا لتشاكلهم لفظًا واشتراكهم معنى ، اتفقا في الحكم الإعرابي رفعًا ونصبًا وجزمًا .

أما الفعل المضارع في محل النزاع ؛ فإنه مخالف لما قبله في هذين الأمرين معًا ، أو في الثاني وحده ، ففي نحو (ايتنا فنكرمَك) و (أين بيتك فأزورَك؟) و (ليت لي بعيرًا فأحجَّ عليه!) رُبط الفعل المضارع بها لا يشاكله ؛ إذ رُبط في الجملة الأولى بفعل أمر ، وفي الثانية والثالثة رُبط بها قبله ، مع أنه لا فعل فيه ؛ فهذه مخالفة في اللفظ ، فأما في المعنى فإن المقصود ممَّا قبل الواو هو الأمر أو الاستفهام أو التمني ، والفعل المربوط بالفاء غير مقصود بأيٍّ من هذه المعاني (٢) ، وهذا واضح .

وأما في نحو ( لا تنقطع عنا فنجفوك) و ( ألا تنزلُ فتصيبَ خيرًا ) فإنَّ الفعل المربوط بالفاء وإن تقدمه فعل مضارع مثله ؛ فإنه مخالف له من حيث المعنى ، لأنه لا يتسلط عليه ما تسلط على الأوّل ، فالفعل ( نجفو ) في الجملة الأولى ليس منهيًّا عنه ، والفعل ( تصيبَ ) في الجملة الثانية ليس مَعْرُوضًا .

فلم كان ( الوفاق المعنوي ) بين الفعلين المضارعين المنسوقين بالفاء العاطفة ، هو الذي جعل العامل ، وعمله فيهما واحدًا ؛ فإنه يجب أن يكون ( الخلاف المعنوي ) بين الفعلين المضارعين المربوطين بفاء السببية ، هو :

.

<sup>(</sup>١) ينظر: الأصول في النحو (٢/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر : معاني القرآن للفراء (١/ ١٥٧، ٢٧٦، ٢٧٨) (٢/ ٩٧، ٢٢٩، ٣٨٧).

- سبب اختلاف الإعراب فيهما.
- وعامل النصب في المختلِف منهما ، وهو الفعل الثاني .

وإنها جعل ذلك لـ (الخلاف المعنوي) وحده ، دون (الخلاف اللفظي) الحاصل في بعض الصور؛ لأنه ثبت بهذا القياس أن (الخلاف اللفظي) لا أثر له ، وإنها الأثر كله لـ (الخلاف المعنوي) بدليل زوال (الخلاف اللفظي) بين الفعلين في نحو (لا تنقطع عنا فنجفوك) ، فكلاهما فعل مضارع ، كها ترى ، ومع ذلك فإن حكم النصب لم يَـزُل بزواله ، فدلً على عدم تأثيره ، فثبت أن التأثير إنها هو للخلاف المعنوي ؛ لأنـه ثابت في جميع الصور .

بهذا القياس أثبت المستدل الكوفي صحة تعليله الذي علل به انتصاب الفعل المضارع بعد فاء السببية ، وكشف عن تأثيره وانعكاسه .

فهذا وجه استدلال الكوفيين بهذا القياس.

# القسم الثاني: الاستدلال على علَّة نوع العمل:

حكم البصريون على المنادى العلم المفرد، وعلى اسم ( لا ) النافية للجنس بأنها مبنيان بناء عارضًا ؛ أما الكوفيون فقد أبقوهما معربين على أصلها قبل النداء والتبرئة في بد ( لا ) ، فحكموا على المنادى في نحو ( يا زيدُ ) بأنه مرفوع ، وعلى اسم ( لا ) التبرئة في نحو ( لا رجلَ في الدار ) بأنه منصوب بها .

ولكنهم واجهوا إشكالين اثنين ، هما :

الأول: إذا كانا معربين ، فلمَ لم ينوَّنا مع أنه لا مانع لهما من الصرف؟!

الثاني: لماذا كان المنادى مرفوعًا ، ولم لم يكن منصوبًا أو مجرورًا ؟ ولماذا كان عمل (لا) الترئة النصب دون غيره ؟! .

وقد حاول الكوفيون البحث عن عِلَّة لهذا النوع الغريب من العمل في الصناعة النحوية ، وهو أن يرفع رافع معموله بضمة واحدة ، أو ينصب الناصب معموله بفتحة واحدة ، مع أنه لا مانع له من الصرف فيهما ، فجاؤوا في المسألتين بثلاثة أقيسة من قياس الفرق ، هذا بيانها :

# الموضع الأول:

استدلَّ الكوفيون على أن المنادى ، العلم المفرد في نحو (يا زيدُ) معرب مرفوع غير منون ، وليس مبنيًّا على الضم ، كما يزعم البصريون (١) ، فقالوا: «إنها قلنا ذلك ؛ لأنا وجدناه لا معرب له يصحبه من رافع ولا ناصب ولا خافض ، ووجدناه مفعول المعنى:

فلم نخفضه لئلا يشبه المضاف ، ولم ننصبه لئلا يشبه ما لا ينصرف ، فرفعناه بغير تنوين ؟ ليكون بينه وبين ما هو مرفوع برافع صحيح فرقٌ »(٢).

فالمستدل الكوفي ربط في قياسه هذا بين الفرع المختلف فيه: وهو المنادى العلم المفرد في نحو (يا زيدٌ) وبين الأصل، وهو العلم المفرد هذا نفسه في كلِّ موضع من الكلام غير النداء، نحو (زيدٌ قائم) و (هذا زيدٌ) و (حضر زيدٌ)، ونحو (أكرمت زيدًا)، ونحو (مررت بزيدٍ):

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (٤٥) في الإنصاف (١/ ٣٢٣ - ٣٣٥). وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٢/ ١٨٢ - ١٨٨)، والمقتضب (٤/ ٢٠٢ - ٢٠٧)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٣/ ٣٢ - ٣٧)، والمقتضد في شرح الإيضاح (٢/ ٧٦١ - ٧٦٧)، والتبيين ص ٤٣٨، ٤٣٩، وشرح المفصل والمقتصد في شرح الإيضاح (٢/ ٧٦١ - ٧٦٧)، والتبيين ص ٤٣٨، ٤٣٩، وشرح المفصل (١/ ٣١٥ - ٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٣٢٣)، وتنظر هذه الحجة من قبل منسوبة بنصها إلى الكسائي في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٣/ ٣٥).

فوجد أن الأصل والفرع متعاكسين في الحكم من حيث التنوين ، فالعلم المفرد في النداء غير منوَّن ، في حين أنه في كلِّ موضع من الكلام غير النداء ينوَّن .

وهذا التعاكس في هذا الحكم بينهما ثابت بنطق العرب لا جدال فيه ، وإنها البحث هناعن عِلَّة يفسِّر بها الكوفي ما ذهب إليه في تحليله لهذا النطق العربي ، حين تمسك بأن المنادى العلم المفرد معربٌ غير منون .

ولأن التعاكس الثابت بين الفرع والأصل في هذا القياس ، في الحكم ، يخفي وراءه تعاكسًا في العلة دون شك ؛ فقد ربط المستدل الكوفي بينهما ، واجتهد في تحديد الفوارق الدقيقة ؛ بحثًا عن علة يستند إليها رأيه ، فوجد أنه لا فارق بينهما إلا في أمرين هما :

١. أن العلم المفرد في غير النداء له عامل صريح يرفعه أو ينصبه أو يجره ، في حين أنه في النداء غير مسبوق بعامل صريح يرفعه أو ينصبه أو يجره ؛ لأنه لم يسبق إلا بحرف النداء ، وهو عامل غير صريح .

7. أنَّ المعنى النحوي الذي يؤديه العلم المفرد في التركيب، في غير باب النداء، متناسب مع الإعراب الظاهر عليه، لأن فيه معنى (الإسناد) حين يُرفع، ومعنى (المفعولية) حين يُنصب، ومعنى (الإضافة) حين يُغفض؛ في حين أن العلم المفرد في النداء لا يتناسب إعرابه الظاهر عليه مع المعنى النحوي الذي فيه ؛ لأن فيه معنى (المفعولية) بكونه (مُنَادى) وهو مع ذلك مرفوع.

ولأنه لا فرق بينها إلا في هذين الأمرين ؛ فقد علَّل المستدل الكوفي اختلاف العلم المفرد حين يكون منادى في حكمه المنطوق ، عن حكمه ذاك في غير النداء ؛ بمخالفته له في هذين الأمرين .

فكما أنَّ علة تنوين العلم المفرد في غير باب النداء رفعًا ونصبًا وجرًّا ، هي :

- وجود عامل صريح يرفعه أو ينصبه أو يخفضه .
- وتناسب المعنى النحوي الذي فيه مع العلامة الظاهرة عليه:

فإنه يجب أن تكون علة عدم تنوين العلم المفرد في باب النداء ، هي :

- عدم و جود عامل صريح يرفعه أو ينصبه أو يخفضه .
- وعدم تناسب المعنى النحوي الذي فيه مع العلامة الظاهرة عليه.

وبهذا يكون المستدلُّ الكوفي قد استدلَّ بقياس الفرق ، هذا ، على علة (عدم تنوين المنادى) مع كونه معربًا عنده ، غير ممنوع من الصرف .

ثمَّ علَّل اختيار الرفع فيه دون النصب والخفض بقياس فرق آخر ، ربط فيه بين الصورة المنطوقة في موضع الخلاف ، وهي (يا زيدُ) ، وبين الصور الأخرى المكنة عقلًا ، وهي (يا زيدِ) و (يا زيدَ) ، ليكشف عن علة اختيار العرب للرفع فيه دون النصب والخفض .

فالمستدل الكوفي ربط بين الصورة النطقية الثابتة عن العرب (يازيد) وبين الصورتين اللفظيتين المفترضتين (يازيد) و (يازيد) ؛ لأنها متعاكستين حكاً ؛ لأن (يازيد) صحيحة دون شك لإجماع العرب عليها ، و (يازيد) و (يازيد) خاطئة لإجماع العرب على تركها واطراحها .

فالتعاكس بينهما في الحكم ثابت لا جدال فيه ؛ ولكن لأنه ما من شك أنَّ هذا التعاكس له عِلَّة يكشف عن دقة العرب في اختيارها هذا ، فقط ربط المستدل الكوفي بينهما في قياس واحد ؛ فوجد أن بينهما فرقًا ؛ هذا بيانه :

- أنَّ خفض المنادى العلم المفرد غير منوَّن في نحو (يا زيدِ) يؤدي إلى التباس العلم المفرد (أي : غير المضاف) ، بالعلم المفرد أصلًا المضاف إلى ياء المتكلم حين تقول مثلًا (يا زيدِي).

- كما أن نصب المنادى العلم المفرد ، غير منون ، في نحو (يا زيدَ) يؤدي إلى مشابهة العلم المفرد المنصرف للعلم المفرد غير المنصرف ، في إعرابه بحركة واحدة مناسبة للمعنى النحوي الذي فيه ، فإذا قلت (يا زيد) فقد نصبت المنادى العلم المفرد المنصرف ، وهو مفعول المعنى ، بفتحة واحدة :

وهذا يعني أنك قد ساويت بينه وبين العلم المفرد غير المنصرف ؛ لأن هذا هو حكم غير المنصرف في النداء وفي غيره ، فالممنوع من الصرف يُرفع بضمة واحدة في قولك (قام أحمدُ) مع مناسبة معناه النحوي (وهو كونه مسندًا إليه) لحركته الإعرابية ، ويُنصب بفتحة واحدة في قولك (ضربت أحمدَ) مع مناسبة معناه النحوي (وهو المفعولية) لحركته الإعرابية ، ويُخفض بكسرة واحدة في قولك (مررت بأحمدَ) مع مناسبة معناه النحوي (وهو الإضافة) لحركته الإعرابية .

فلو حكم للمنادى العلم المفرد بالنصب مع عدم التنوين لقلت (يا أحمد) فلا يحدث في الممنوع من الصرف أيُّ جديد، ويكون منصوبًا بفتحة واحدة متناسبة مع معناه النحوي (المفعولية).

فإذا قلت (يا زيدَ) في العلم المنصرف ، فقد جعلته كالممنوع من الصرف تمامًا في كونه مفعولًا من حيث المعنى ، منصوبًا بفتحة واحدة في اللفظ .

فأما حين يرفع المنادى بضمة واحدة ، فيقال (يا زيدٌ) و (يا أحمدُ) فإنه يسلم من هذين الإشكالين:

- لأنه لا يقع فيه لبس معنوي من حيث المعنى كما يقع عند الخفض.

- ولأنه لا يقع معه إلحاق المنادى العلم المفرد المنصرف ، بالأعلام غير المنصرفة ، في الحكم العام المطرد فيها ، وهو عدم تنوينها مع تناسب الحركة الإعرابية مع المعنى النحوي .

وبيان ذلك أن رفع المنادى العلم المفرد، مع كونه مفعولًا في المعنى ، بضمة واحدة ، حالة محايدة ، ليست هي الأصل في الأعلام المنوعة من الصرف :

- لأن الأعلام المنصرفة تنوَّن ويتناسب إعرابها مع معناها النحوي الذي تؤديه في التركيب.

- والأعلام غير المنصرفة لا تنوَّن ويتناسب إعرابها أيضًا مع المعنى النحوي الـذي تؤديه في التركيب<sup>(۱)</sup>.

في حين أن المنادى العلم المفرد:

- لا ينوَّن.

- ولا يتناسب إعرابه مع المعنى النحوي الذي يؤديه في التركيب.

وهذا يعني أن اختيار الرفع مع عدم التنوين في المنادى ، لا يلحق المنصرف بغير المنصرف ، ولا يلحق غير المنصرف بالمنصرف ، بل يهيء لها حالة وسطًا في منتصف

\_

<sup>(</sup>۱) حتى في حالة الجر ؛ لأن الأصل في جر الممنوع من الصرف أن يكون بالكسرة ، وإنها نابت عنها الفتحة في بعض المواضع لأنه مشابه للفعل ، والفعل لا يكسر ؛ ولذلك فإنه إذا ضعف فيه شبه الفعل بدخول ( أل ) أو بالإضافة ، جرَّ بالكسرة على أصله .

الطريق بينها ، ومنزلة بين منزلتيها .

و جذا القياس دلَّ المستدلُّ الكوفي على العلة التي لأجلها رُفع المنادى العلم المفرد، و بالقياس الأوَّل على العلة التي لأجلها لم ينوَّن، وكشف جها معًا عن الحكمة من نطق العرب له جذه الصورة.

واعلم أنَّ هذا التفسير العميق الغائر في نصّ الكوفيين هذا ، إنها هو من تحصيلي وتأمُّلي وتقديري ، وقد ظلَّ هذا النص مغلقًا ، يتناقله النحاة دون تفسير ، أو بيان وجه استدلال ، ويثيرون حوله أسئلة كثيرة ، تكشف عن عدم الوقوع على جهة استدلال الكوفيين فيه ، كقول أبي البركات الأنباري ، مثلًا ، وهو يجيب عن نص حجة الكوفيين السابق :

« وكيف رفعتموه ولا رافع له ؟ وهل لذلك قطُّ نظيرٌ في العربية ؟ وأين وجد فيها مرفوع بلا رافع ، أو منصوب بلا ناصب ، أو مخفوض بلا خافض ؟ وهل ذلك إلا تحكُّم محض لا يستند إلى دليل ؟!

ثم نقول: ولم رفعتموه بلا تنوين؟ »(١).

ولو أنَّ أبا البركات استوعب نص الكوفيين هذا ، على الجهة التي أرادوها هم منه لما أورد كلّ هذه الأسئلة ، التي سنقف معها قريبًا بإذن الله عند الحديث عن وجوه الاعتراض على قياس الفرق .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٣٢٧).

## الموضع الثاني:

استدلَّ بعض الكوفيين على أنَّ اسم (لا) التبرئة المفرد، في نحو (لا رجلَ في الدارِ) معرب منصوب بها غيرَ منوَّن، وليس مبنيًّا على الفتح كما يزعم البصريون (١١)، فقالوا:

« إنها قلنا : إنه منصوب بها ؛ لأن ( لا ) تكون بمعنى ( غير ) ، كقولك ( زيـدٌ لا عاقـلٌ و لا عالمٌ ) ، أي : غير عاقلٍ وغير جاهلٍ .

فلرًا جاءت هاهنا بمعنى (ليس) نصبوا بها ؛ ليخرجوها من معنى (غير) إلى معنى (ليس)، ويقع الفرق بينهما »(٢).

فقد ربط المستدل الكوفي هنا بين الفرع المختلف فيه: وهو اسم ( لا ) التبرئة المفرد، وهو نكرة دالة على الجنس بالطبع، وبين النكرات الدالة على الجنس المنفية بـ ( لا ) في كلّ موضع من الكلام غير ( لا ) التبرئة ؛ في نحو: ( زيد لا عاقلٌ ولا جاهلٌ ) و ( عمرو عاقلٌ لا جاهلٌ ) ، ونحو ( مررت بزيدٍ لا ضاحكًا ولا باكيًا ) و ( مررت برجلٍ بعمرو ضاحكًا لا باكيًا ) ، ونحو ( مررت برجلٍ لا زاهدٍ ولا عالمٍ ) و ( مررت برجلٍ زاهدٍ لا عالمٍ ) :

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( 00 ) في الإنصاف ( 1 / 00 ) وأسرار العربية ص 00 ، وقد والمنظر: المسألة : الجرميُّ والزجاج والسيرافي والرماني ، ينظر: كتاب سيبويه ( 1 / 10 ) وافق الكوفيين في هذه المسألة : الجرميُّ والزجاج والسيرافي والرماني ، ينظر: كتاب سيبويه ( 1 / 10 ) ، وشرح 10 ) ، ومعاني القرآن للفراء ( 1 / 10 ) ، والمقتضب ( 1 / 10 ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( 10 المخطوط: 10 / 10 ) ، والمسائل المنثورة ص 10 ، 10 ، وعلى النحو ص 10 ، وأمالي ابن الشجري ( 1 / 10 ) ، والتبيين ص 10 ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم 1 : 1 / 10 ) ، وارتشاف الضم ب ( 10 / 10 ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم 1 : 1 / 10 ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٣٦٦)، وتنظر هذه الحجة من قبل منسوبة إلى الفراء في : الأصول في النحو (١/ ٣٨١)، وإعراب القرآن (١/ ١٧٩).

فوجد أنَّ الأصل والفرع في هذا القياس متعاكسين من حيث التنوين ، فالنكرة المنفية بـ (لا) التبرئة في (لا رجلَ في الدار) غير منوَّنة ، في حين أنها في الأصل ، وهو كل نكرة دالة عـلى الجنس منفية بـ (لا) في غير التبرئة ، منوَّنة .

وهذا التعاكس في هذا الحكم بينهما ثابت بنطق العرب ، لا جدال فيه ؛ وإنها البحث هذا عن عِلَّة يفسر بها الكوفي ما ذهب إليه في تحليله لهذا النطق العربيّ ، حين تمسك بأن اسم (لا) التبرئة المفرد معربٌ ، منصوب بها ، غير منوَّن .

ولأن التعاكس الثابت في هذا الحكم بين الفرع والأصل في هذا القياس ، يخفي وراءه انعكاسًا في العلة دون شكً ، فقد ربط المستدل الكوفي بينها ، واجتهد في تحديد الفوارق الدقيقة ؛ بحثًا عن علة يستند إليها رأيه ، فوجد أنه لا فارق بينها ، إلا في أمر واحد ، هو :

أن ( لا ) في غير باب التبرئة حرف عطف يفيد المغايرة ، يربط ما بعده بها قبله دون أن يعمل فيه ، ولذلك كانت النكرة بعدها تابعة لما قبلها ، مشاركة له في العامل ، ونوع العمل والمعنى النحوي الذي تؤديه في التركيب .

في حين أن (لا) في باب التبرئة بمعنى (ليس)، وهذا المعنى في (لا) هو الذي صَدَّرها في أول الجملة، وألحقها بالعوامل غير الصريحة، التي تعمل بالنيابة، بها فيها من رائحة الفعل.

ولأنه لا فرق بينهم إلا في هذا الأمر، فقد علَّل المستدل الكوفي عدم تنوين النكرة المنفية بد (لا)، بمخالفتها في هذا الأمر؛ لأنه لم يطرأ شيءٌ يمكن أن يعلَّل به ذلك سواه.

فكما أنَّ علة تنوين النكرة المنفية بـ (لا) في غير بـاب التبرئـة ، هـي وجـود عامـل صريح قبل (لا) العاطفة ، يرفعها أو ينصبها أو يخفضها ؛ فإنه يجب أن تكون علة عـدم

تنوين النكرة المنفية بـ ( لا ) التبرئة ، هي عدم وجود عامل صريح يعمل فيها ؛ لأنه لا عامل فيها إلا ( لا ) وهي عامل غير صريح ؛ لأنها عملت بها فيها من رائحة ( ليس ) ، فنصبت ولم تنوِّن ؛ لضعفها .

وهذا الاستدلال الكوفي شبيه باستدلالهم في الموضع السابق ، وقد استعنت بهذا في تفسير هذا ؛ لأن الفكرة فيهما ، وفي الموضع الآتي ، فكرة واحدة .

### الموضع الثالث:

استدلَّ بعض الكوفيين أيضًا على أنَّ اسم ( لا ) التبرئة منصوب بها ، غير منوَّ ن ، فقال :

« وإنها أعملوها النصب ؛ لأنهم لما أولوها النكرة ومن شأن النكرة أن يكون خبرها قبلها ، نصبوا النكرة بغير تنوين »(١).

فقد ربط المستدل الكوفي هنا ، بين الفرع المختلف فيه : وهو اسم ( لا ) التبرئة ، وهو اسم نقد ربط المستدل الكوفي هنا ، بين الفرع المختلف فيه : وهو اسم نقسه في الأصل ، قبل نكرة خبره متأخر عنه في نحو ( لا رجلَ في الدار رجلٌ ) .
دخول ( لا ) التبرئة عليه ، في نحو ( في الدار رجلٌ ) .

فالمستدل الكوفي هنا قد نظر إلى اسم ( لا ) التبرئة من زاوية جديدة ، فربطها بأصل آخر غير الأصل الذي ربطه به في القياس السابق .

وقد وجد هذا المستدل هنا أن حكم هذا الاسم بعد دخول ( لا ) معاكس لحكمه قبل دخولها ، فهو قبل دخولها مرفوع منوَّن ، وبعد دخولها منصوب غير منون ، وهذا التعاكس في الحكم ثابت بنطق العرب لا جدال فيه ، وإنها البحث هنا عن عِلَّة يُفسر بها

\_

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ٣٦٦)، وتنظر هذه الحجة من قبل منسوبة إلى الكسائي في : الأصول في النحو (۱/ ٣٦١)، وإعراب القرآن (۱/ ١٧٩).

الكوفي ما ذهب إليه في تحليله لهذا التركيب ، حين تمسك بأن اسم ( لا ) التبرئة منصوب غير منون .

ولأن التعاكس في الحكم بين الأصل والفرع في هذا القياس ، يخفي وراءه انعكاسًا في العلة دون شك ، فقد ربط بينهما ، واجتهد في استنباط الفوارق بينهما ؛ بحثًا عن علة يستند إليها رأيه ، فوجد أنه لا فارق بينهما إلا من جهة واحدة ، هي أن النكرة قبل دخول (لا) التبرئة عليها ، كانت متأخرة وجوبًا ، مرفوعة بعاملٍ صريحٍ هو الظرف المتقدم عليها ، المخبر به عنها (في الدار) ، في حين أنَّ النكرة بعد دخول (لا) التبرئة قد قدًّمت ، مع تنكيرها .

ولأنه لا فرق بينها إلا في هذا الأمر ؛ فقد علل المستدل الكوفي نصب اسم (لا) التبرئة وعدم تنوينه ، بمخالفته في هذا الأمر لأصله ؛ لأنه لم يطرأ على التركيب شيء يمكن أن يعلّل به ذلك سواه .

فكما أن النكرة في الأصل قد رفعت منوَّنة ؛ لوجود عامل صريح ، سابق لها ، ترتفع به ؛ فإنه يجب أن تكون علة نصبها وعدم تنوينها بعد دخول (لا): هي تقدمها عن مكانها الذي أخِّرت إليه وجوبًا ؛ لأنها لما تقدَّمت تسلَّطت عليها (لا) التبرئة ، وسقط عمل الظرف فيها بتقدمها ، فنصبت بـ (لا) ؛ ولأن (لا) عامل غير صريح فإنها لم تنوَّن .

#### القسم الثالث: الاستدلال على علة الحذف:

في هذا القسم استدلال كوفي واحد، فقد لاحظ النحاة جميعًا، أن الواو قد حذفت من مضارع الفعل المثال في نحو (يَعِدُ) و (يَزِنُ)، فاختلفوا في تعليل هذا الحذف.

وقد استدلَّ الكوفيون على أن الواو إنها حذفت للفرق بين الفعل الـ لازم والمتعـدي،

وليس لوقوع الواوبين ياء وكسرة ، كما يزعم البصريون (١) فقالوا:

« إنها قلنا ذلك لأن الأفعال تنقسم إلى قسمين : إلى فعل لازم ، وإلى فعل متعد، وكلا القسمين يقعان فيها فاؤه واو : فلها تغايرا في اللزوم والتعدي ، واتفقا في وقوع فائهها واوًا ، وجب أن يفرَّق بينهما في الحكم :

- فبقُّوا الواو في مضارع اللازم، نحو ( وَجِلَ يَوْجَلُ، ووَحِلَ يَوْجَلُ).
  - وحذفوا الواو من المتعدي ، نحو ( وَعَدَ يَعِدُ ، و وَزَنَ يَزِنُ ) »<sup>(٢)</sup>.

فقد ربط المستدل الكوفي هنا بين الفرع المختلف فيه ، وهو مضارع الفعل المثال الذي حذفت واوه في نحو (يَعِدُ) ، وبين مضارع الفعل المثال الذي لم تحذف منه الواو ، نحو (يَوْجَلُ) و (يَوْجَلُ) و (يَوْجَلُ) ؛ لأن بينهما تعاكسًا ثابتًا عن العرب في الحكم ، فالواو في الفرع محذوفة و في الأصل المقيس عليه مذكورة .

ولأن هذا التعاكس في حكم الواو لابد أن يكون ناتجًا عن تعاكس في العلة بينهما ، فقد ربط المستدل الكوفي بينهما ، فوجد أنه لا فرق بينهما إلا من جهة واحدة هي أن الأفعال التي حذفت منها الواو لازمة في حين أنَّ الأفعال التي ثبتت فيها الواو متعدية .

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۱۱۲) في الإنصاف (۲/ ۷۸۷ – ۷۸۷). وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٤/ ٥٥ – ٥٥)، والمقتضب (۱/ ٢٢٦ – ٢٢٨)، ومجالس ثعلب (۲/ ٣٦٠)، والمنصف (۱/ ١٨٤ – ١٨٤)، والمقتضب (۱/ ٢٢٥ – ٢٢٨)، ومجالس ثعلب (۲/ ٢٥٥ – ٤٣٧)، وشرح شافية ابن الحاجب ١٨٢)، ودقائق التصريف ص ٢٢١ – ٢٢٥، والممتع (٢/ ٤٢٥ – ٤٣٧)، وشرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٨٧ – ٩٤)، والتصريح (٥/ ٤٦٦ – ٤٦٨).

<sup>(</sup>۲) الإنصاف (۲/ ۷۸۲)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : معاني القرآن للفراء (۲/ ۱۵۰)، والكامل للمبرد (۱/ ۷۸۷، وإعراب القرآن (۱/ ۲۹۷)، للمبرد (۱/ ۱۱۹، ۱۱۹)، وشرح القصائد السبع الطوال ص ۲۸۷، وإعراب القرآن (۱/ ۲۹۷)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٥/ ۸۲، ۸۷)، والصحاح (وطأ: ١/ ٦٨) (ورث: ١/ ٢٦٠).

ولأنه لا فرق بينهما إلا في ذلك ، فإنه يجب أن يكون هذا الفرق هو علة تعاكسهما في الحكم ، فتكون علة الحذف في موضع الخلاف هي الفرق بين اللازم والمتعدي .

# ثانيًا: الاستدلال على الحكم:

رأينا في المسائل السابقة من استدلالات الكوفيين ببيان الفرق ، أن الاستدلال فيها على العلة ؛ لأن الحكم ثابت فيها بنطق العرب ، والخلاف إنها هو في العلة .

أما هنا فسنذكر المواضع التي استدل فيها الكوفيون بـ (بيان الفرق) على الحكم، وذلك في موضعين هذا بيانها:

# الموضع الأوَّل:

استدلَّ الكوفيون على أن اسم الإشارة أعرف من الاسم العلم ، وليس العكس كما يزعم البصريون (١) فقالوا:

« إنها قلنا: إن الاسم المبهم أعرف من الاسم العلم:

الأن الاسم المبهم يعرف بشيئين: بالعين وبالقلب، أما الاسم العلم فلا يعرف إلا بالقلب وحده، وما يعرف بشيئين ينبغى أن يكون أعرف مما يعرف بشيء واحد (٢).

.

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۱۰۱) في الإنصاف (۲/ ۷۰۷ – ۷۰۷)، وأسرار العربية ص ۳۰۲، ۳۰۱، وقد وافق ابن السَّراج وأبو سعيد السيرافي الكوفيين في هذه المسألة، ينظر فيها: كتاب سيبويه (۲/ ٥ – ۱۵)، والمقتضب (٤/ ٢/ ٢٧٦ – ۲۸۰)، ومجالس ثعلب (۲/ ٣٩٤ – ٤٤٤)، والجمل في النحو ص ۱۷۸ – ۱۸۱، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٦/ ٨١ – ۹۱)؛ واللباب في علل البناء والإعراب (۱/ ٤٩٤ – ٤٩٦)، والمتبع (۲/ ٣٥٤)، وشرح المفصل (٣/ ٣٤٩ – ٣٥١)، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (۲/ ١٣٤ – ١٤٠)، وشرح التسهيل (١/ ١١٥ – ١١٩)، والتذييل والتكميل (٢/ ١١٥ – ١١١).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٧٠٨)، وينظر مضمون هذه الحجة في كتاب سيبويه (٢/ ٧)، وقد نسبها العكبري إلى ابن السراج، في المتبع (٢/ ٤٥٣)، وكذلك فعل ابن يعيش في شرح المفصل (٣/ ٣٥٠). وتنظر هذه الحجة أيضًا في : المرتجل ص ٣٠٤.

٢. أنَّ الاسم العلم يقبل التنكير ؛ ألا ترى أنك تقول (مررت بزيد الظريف وزيد آخر)،
 و(مررت بعمرٍ و العاقل وعمرٍ و آخر).

وكذلك إذا ثنيت الاسم العلم أو جمعته ، نكَّرته، نحو (زيدان، والزيدان؛ وعمران ، والعمرون ) فتدخل عليه وعمران ، والعمران ؛ وزيدون ، والزيدون ؛ وعمرون ، والعمرون ) فتدخل عليه الألف واللام في التثنية والجمع ، ولا تدخلان إلا على النكرة ، فدلَّ على أنه يقبل التنكير .

بخلاف الاسم المبهم ، فإنه لا يقبل التنكير ، وما لا يقبل التنكير أعرف مما يقبل التنكير »(١) .

فقد ربط المستدلُّ الكوفي بين ( اسم الإشارة ) وبين ( العلم ) فوجد بينها تعاكسًا في أمرين هما :

- أن الاسم العلم عند التعبير به ، لا يشارك السياقُ المقاميُّ في تعريف السامع به ، في حين أنَّ اسم الإشارة مطلقًا يشارك سياقُ المقام في تعريفه .

- أن الاسم العلم يقبل التنكير في حين أن اسم الإشارة لا يقبله .

وبناء على هذا التعاكس في هذين الأمرين حكم المستدل الكوفي لاسم الإشارة بالتقديم، وللاسم العلم بالتأخير، عند ترتيب المعارف.

# الموضع الثاني:

استدلَّ الكوفيون على أن (رُبَّ) اسم، وليست حرف جرٍّ، كما يزعم

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٧٠٨)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : المرتجل ص ٣٠٣.

البصريون (١) ، فقالوا: « الذي يدلُّ على أنَّ ( رُبَّ ) ليست بحرف جرٍّ : أنها تخالف حروف الجر ، وذلك في أربعة أشياء:

أحدها: أنها لا تقع إلا في صدر الكلام، وحروف الجرِّ لا تقع في صدر الكلام، وإنها تقع متوسطة ؛ لأنها إنها دخلت رابطة بين الأسهاء والأفعال.

والثاني: أنها لا تعمل إلا في نكرة ، وحروف الجر تعمل في النكرة والمعرفة .

والثالث: أنها لا تعمل إلا في نكرة موصوفة ، وحروف الجر تعمل في نكرة موصوفة وغير موصوفة .

والرابع: أنه لا يجوز عندكم إظهار الفعل الذي تتعلق به .

وكونه على خلاف الحروف في هذه الأشياء دليل على أنه ليس بحرف »(٢).

فقد ربط المستدل الكوفي ، كما ترى ، بين ( رُبُّ ) المختلف فيها ، وبين حروف الجرِّ

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۱۲۱) في الإنصاف ( ۲ / ۸۳۲ – ۸۳۲)، وأسرار العربية ص ۲۳۷، ۲۳۸، ومنثور الفوائد ص ۲۱، وقد وافق الكوفيين في هذه المسألة جمع من النحاة منهم: الأخفش، وابين الطراوة، والسهيلي، والسكاكي، والرضي، والدماميني، ينظر في ذلك كله: كتاب سيبويه ( ۲ / ۱۷۰)، والأصول في النحو ( ۱ / ۲۱۱ – ۲۲۱)، واشتقاق أسهاء الله ص ۳۵ – ۳۸، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع: ۱ / ۱۳۷، ۱۳۷۸) و ( ۱۰ / ۱۰۵)، والإيضاح للفارسي ص ۲۰۰ – ۲۰۲، ومعاني الحروف ص ۲۰۱، ۱۳۷، والفوائد والقواعد ص ۳۳۳، ۳۳۷، وشرح اللمع في النحو للواسطي ص ۹۰، ۹۱، والأزهية ص ۲۰۹ – ۲۲۲، والمقتصد في شرح الإيضاح ( ۲ / ۸۲۸ – ۸۲۸)، وشرح عيون الإعراب ص ۲۰۳، ۲۰۲، وأمالي ابن الشجري ( ۳ / ۲۱ – ۲۹)، وابن الطراوة النحوي ص ۱۶۲ – ۱۱، وكشف اللثام ص ۶۹۲ – ۲۰۰.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ٢ / ٨٣٢ ، ٨٣٢ ) ، وينظر مضمون هذه الحجة عند السهيلي معاصر أبي البركات في : أمالي السهيلي ص ٧٠ – ٧٢ .

المتفق على حرفتيها: فوجد أن (رُبَّ) بلزومها الصدارة ، واختصاصها بالنكرات الموصوفة ، ووجوب حذف متعلقها ، مناقضة لحروف الجر في ذلك كله ، فاستدعى ذلك تعاكسهما في الحكم فجعلت (رُبَّ) اسمًا .

#### ب. الاستدلالات البصرية:

ذكرت فيها مضى الاستدلالات الكوفية بـ (بيان الفارق)، وقسمت استدلالاتهم به إلى قسمين: استدلال على العلة، واستدلال على الحكم.

وسأذكر هنا المواضع التي استدل فيها البصريون بـ (بيان الفارق) ، وهي ثلاثة مواضع استدلوا فيها على الحكم ، هذا بيانها :

# الموضع الأوَّل:

استدلَّ البصريون على أنَّ ( أَفْعَلَ ) في التعجب فعل ، وأنه ليس باسم كما يـزعم الكوفيون (١) ، فقالوا :

« الدليل على أنَّ ( أَفْعَل ) في التعجب فعل : أنه ينصب المعارف والنكرات ، و ( أَفْعَلَ ) إذا كان اسمًا لا ينصب إلا النكرات خاصة على التمييز ، نحو قولك ( زيد أكبرُ منك سنًا ، وأكثر منك علمًا ) ، ولو قلت ( زيد أكبرُ منك السنَّ ، أو أكثر منك العلمَ ) لم يجز .

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۱۰) في الإنصاف (۱/ ۱۲۱ – ۱۲۸)، وأسرار العربية ص ۱۱۰، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (۱/ ۹۲)، وشرحه للسيرافي (۳/ ۸۸ – ۷۳، ۱۶٤)، وعلل النحو ص ۳۲۰، وتاب سيبويه (۱/ ۹۲)، وشرحه للسيرافي (۳/ ۸۸ – ۳۲)، والتبيين ص ۲۸۰، وشرح جمل وأمالي ابن الشجري (۲/ ۳۸۱)، والتخمير (۳/ ۳۲۰)، والتبيين ص ۲۸۰، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (۱/ ۹۹۱)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ۲:۲/ ۱۰۹۱)، وهشام بن معاوية الضرير ص ۲۲۷.

ولما جاز أن يقال (ما أكبر السنَّ له! ، وما أكثر العلم له!) دلَّ على أنه فعل ١١٠٠.

فقد ربط المستدل البصري هنا بين الفرع المختلف فيه: وهو (أَفْعَل) في التعجب، وبين أصلِ متفقٍ على حكمه: وهو (أَفْعَل) في التفضيل، فهو اسم اتفاقًا:

فوجد أن بينهما فرقًا ، وهو أن (أَفْعَل) في التفضيل مقيَّد العمل؛ لأنه لا ينصب إلا النكرات خاصة ، ولا ينصبها إلا على التمييز ، في حين أن (أَفْعَلَ) التعجب ينصب النكرات والمعارف على المفعوليَّة .

وقد استدلَّ البصري بهذا الفرق في العمل بينها ، في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل ، فحكم لـ ( أفعل ) التعجب بالفعلية .

# الموضع الثاني:

استدلَّ البصريون على أنَّ (كيف) لا تجوز المجازاة بها كما يجازى بـ (متى ، وما ، وأينما) وما أشبهها ، كما يزعم الكوفيون (٢٠) ، فقالوا:

« إنها قلنا : إنه لا يجوز المجازاة بها لثلاثة أوجه :

أحدها: أنها نقصت عن سائر أخواتها ؛ لأن جوابها لا يكون إلا نكرة ؛ لأنها سؤال عن الحال ، والحال لا يكون إلا نكرة ، وسائر أخواتها تارة تجاب بالمعرفة ، وتارة تجاب بالنكرة .

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ١٣٢ ) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : أمالي ابن الشجري ( ٢ / ٣٩٨ ، ٣٩٧ ) .

 <sup>(</sup>۲) تنظر: المسألة ( ۹۱ ) في الإنصاف ( ۲ / ۳۶۳ – ۶۶۳ ) ، وقد وافق قطرب الكوفيين في هذه المسألة .
 ینظر فیها: كتاب سيبويه ( ۳ / ۲۰ ) ، وشرحه للسيرافي ( المطبوع : ۱۰ / ۷۷ – ۷۷ ) ، وعلل النحو ص ۲۲۲ ، والتخمير ( ۲ / ۲۸۹ ) ، وشرح المفصل ( ۳ / ۱۶۲ ) ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور ( ۲ / ۱۹۹ ، ۲۰۰ ) ، وارتشاف الضرب ( ٤ / ۱۸٦۸ ) ، ومغني اللبيب ( ۳ / ۱۳۳ – ۱۳۵ ) ، وهمع الهوامع ( ٤ / ۲۲۱ ) .

والثاني: أنها لا يجوز الإخبار عنها ، ولا يعود إليها ضمير ، كم يكون ذلك في ( مَنْ ، ومَا ، وأَيّ ، ومهم ) .

والثالث: أن الأصل في الجزاء أن يكون بالحرف ، إلا أن يضطر إلى استعمال الأسماء ، ولا ضرورة هاهنا تلجيء إلى المجازاة بها ، فينبغي أن لا يجازى بها ؛ لأنَّا وجدنا (أيًّا) تغنى عنها:

ألا ترى أنَّ القائل إذا قال ( في أيِّ حال تكن أكن ) ، فهو في المعنى بمنزلة ( كيف تكن أكن ) » (١) « ( ... تكن أكن ) » (١) .

فقد ربط المستدل البصري كما ترى في هذا القياس ، بين (كيف) المختلف في المجازاة بها ، وبين أسماء الاستفهام المتفق على صحة المجازاة بها :

فوجد أن (كيف) ليًا انفردت بهذه الأمور الثلاثة، وناقضت أخواتها فيها: بأن كان الجواب عنها محصورًا في النكرة خاصّةً في حين أن الجواب عن أخواتها غير محصور فيها؛ وبكون الضمير لا يعود إليها، في حين أنه يعود على أخواتها؛ وبأنه لا يخبر عنها، في حين أن أخواتها يخبر عنهن؛ وبوجود ما يغني عنها، في حين أنه لم يوجد ما يغني عن أخواتها في هذه الأمور الأربعة: حُكِم فيها بعكس حكم أخواتها ، فمنعت المجازاة بها.

### الموضع الثالث:

استدلَّ البصريون على أنَّ الاسم الظاهر المحلَّى بـ (أل) لا يوصل كما يوصل (الذي) ؟ كما

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ٦٤٤)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع : ۱۰ / ۷۷ – ۷۶)، وعلل النحو ص ۲۲٦، والنكت (۱/ ۷۳۳).

يزعم الكوفيون (١)، حين أجازوا نحو (الأنت الرجل أُكْرِمه) فقالوا:

« إنها قلنا : إنه لا يجوز ذلك ؛ لأن الاسم الظاهر يدلّ على معنى مخصوص في نفسه ، وليس كد ( الذي ) لأنه لا يدل على معنى مخصوص إلا بصلة توضحه ؛ لأنه مبهم . وإذا لم يكن في معناه فلا يجوز أن يقوم مقامه »(٢) .

فقد ربط المستدلُّ البصري بين الاسم الظاهر الذي فيه (أل) المختلف في جواز وصله بصلة ، وبين الأسماء الموصولة المتفق على وجوب صلتها:

فوجد أن بينهم فرقًا معنويًّا ، لأن الاسم الظاهر ظاهر المعنى ، في حين أن الاسم الموصول مبهمه ، ولما كان إبهام الاسم الموصول موجبًا له الصلة ؛ فيجب أن يكون وضوح معنى الاسم الظاهر ، واستغناؤه بنفسه في الدلالة عليه ، مانعًا من صلته .

\_

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۱۰۶ ) في الإنصاف ( ۲ / ۷۲۲ – ۷۲۲ ) ، وينظر أيضًا: معاني القرآن للفراء ( ۱ / ۲۷۲ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع: ۹ / ۱۹۲ ) ، وكتاب الشعر ( ۲ / ۲۲۹ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع: ۹ / ۱۹۲ ) ، وكتاب الشعر ( ۲ / ۲۲۱ ) ، وشرح جمل والمسائل الشيرازيات ( ۲ / ۳۵ ) ، واللباب في على البناء والإعراب ( ۲ / ۱۲۱ ) ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور ( ۲ / ۲۰۱ ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ۲ : ۱ / ۲۰۹ ) ، والتذييل والتكميل ( ۳ / ۲۹ ، ۷۰ ) ، والتصريح ( ۱ / ٤٥٤ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٧٢٤).

### ثانيًا : المعارضة بقياس الفرق :

كنت قد خلصت في الفصل السابق إلى أنَّ ما سمَّاه الأصوليون ( المعارضة في الفرع ) أو ( سؤال الفرق ) أو ( قادح المفارقة ) ، وعدَّدوا فيه ثماني حالات = إنما هو معارضة قياس طرد بقياس عكس .

وقلت في بيانه: هو أن يستدل المستدل بقياس طرد، يلحق فيه الفرع المختلف فيه بأصلٍ ما، في حكمه ؛ لوجود جامع بينها ؛ فيأتي المعترض فيربط بين ذلك الفرق المختلف فيه، وبين أصلِ المستدلِّ نفسه، ثم يبين الفرق بينها، ويستند إلى ذلك الفرق في عكس حكم أحدهما في الآخر.

وهذا يعني وجود (فرع) و(أصل) بينها اجتماع من جهة ، وافتراق من جهة أخرى ؛ فيعتبر المستدل ما اجتمعا فيه لجعل حكمها واحدًا مطردًا ، ويعتبر المعترض ما افترقا فيه لجعل حكمها .

وقد عارض الكوفيون والبصريون بقياس الفرق في مواضع عديدة ، هذا بيانها :

#### أ. المعارضات الكوفية:

ذكرت قبل قليل أن (المعارضة بقياس الفرق) ترد على (استدلال بقياس طرد) ، ولـذلك فإنني سأذكر باختصار شديد (قياس الطرد) الـذي استدل بـه البصر ـيون ، ثـم أورد (قياس الفرق) الذي عارض به الكوفيون ذلك القياس .

وقد وقع ذلك في ثلاثة مواضع هذا بيانها:

# الموضع الأوَّل:

- الاستدلال البصري: [قياس دلالة]

استدلَّ بعض البصريين على أن ( نِعم وبِئس ) فعلان ، وليسا اسمين ، كما يـزعم

الكوفيون (١) ، بقياسهم (قياس طرد) على جميع الأفعال المتفق على فعليتها ، بجامع لحوق تاء التأنيث الساكنة الخاصة بالأفعال لها ، فيقال (نعمت المرأة ، وبئست الجارية ) كما يقال (قامت هند وقعدت دعد) (٢) .

وهذا (قياس دلالة) الاستدلال فيه بأصل صناعي نحوي، وهو من (قياس الطرد) كما ترى.

#### - المعارضة الكوفية:

عارض الكوفيون (قياس الطرد) البصري هذا ، بقياس الفرق ، فقالوا:

« (نِعم ، وبِئس ) لا تلزمها التاء ، بوقوع المؤنث بعدهما ؛ كما تلزم الأفعال ، ألا ترى أن قولك (قام المرأة ، وقعد الجارية ) لا يجوز في سعة الكلام ، بخلاف قولك (نعم المرأة ، وبئس الجارية ) فإنه حسن في سعة الكلام ؟ »(٣).

فقد كشف المعارض الكوفي هنا عن أنَّ مجرد اتصال تاء التأنيث بالكلمة ، لا يدل

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۱۶) في الإنصاف ( ۱ / ۹۷ – ۱۲۲) ، وأسرار العربية ص ۱۰۲ – ۱۱۰ ، وقد وافق الكسائي البصريين في هذه المسألة . ينظر في هذه المسألة أيضًا: كتاب سيبويه ( ۲ / ۱۷۲ – ۱۸۰ ) ، ومعاني القرر آن للفراء ( ۱ / ۲۲۸ ) ( ۲ / ۱۶۱ ) ، والمقتضب ( ۲ / ۱۳۸ – ۱۶۲ ) ، والأصول في النحو ( ۱ / ۱۱۱ ) ، والجمل في النحو ص ۱۰۸ ، ۱۰۹ ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي والأصول في النحو ط ۲۹۰ ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط: ۳ / ۲۹ ، ۳۷ ) ، والإيضاح للفارسي ص ۱۱۰ – ۱۱۶ ، وعلل النحو ص ۲۹۰ – ۲۹۰ ، والفوائد والقواعد ص ۳۵ – ۵۷۰ ، والمقتصد في شرح الإيضاح ( ۱ / ۳۲۳ – ۳۷۲ ) ، وأمالي ابن الشجري ( ۲ / ۲۰۲ – ۲۷۲ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (١/ ١٠٤)، وينظر هذا الاستدلال من قبل في: علل النحو ص ٢٩٢، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ( ١ / ١٠٧ ) ، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : أمالي ابن الشجري ( ٢ / ٤١٣ ) .

على فعليتها ، وإنها الذي يدل على فعليتها هو ( وجوب ) ذلك الاتصال ، حين يكون الفاعل مؤنثًا حقيقة ، غير مفصول عن فعله ؛ لأن ذلك هو الثابت المطرد في جميع الأفعال .

وهذا اللازم المطرد في جميع الأفعال لم يطرد في (نعم وبئس) ؛ لأن اتصال تاء التأنيث بها حين يكون الفاعل مؤنثًا حقيقة غير مفصول عنها: جائز غير واجب، فلك أن تقول (نعم المرأة) ولك أن تقول (نعمت المرأة).

وهذا التناقض بين (نعم وبئس) من ناحية ، وبين (الأفعال) من ناحية أخرى ، في التأنيث بالتاء في هذه الحالة ، حيث إنه واجب في الأفعال ، وغير واجب في (نعم وبئس) = يقتضي أن لا تكون (نعم وبئس) من الأفعال ، لأن العلاقة بين (الفرع) و(الأصل) في هذا القياس عكسية لا طردية .

## الموضع الثاني:

- الاستدلال البصرى: [قياس مساواة].

استدلَّ البصريون على أنَّ (لولا) تخفض الضهائر التي تتصل بها (الكاف، والياء، والهاء)، وإن كانت (لولا) تقع في ابتداء الكلام، وليس لها متعلق تتعلَّق به، قياسًا على ما يقع من حروف الجرِّ مبتدأ به، ولا متعلَّق له، كالباء في نحو (بحسبك درهم)، و (مِنْ) في قولك (هل من أحد عندك؟)؛ لأنه لا فرق في ذلك بين (لولا) وبينهما(١).

خلافًا للكوفيين الذي يزعمون أن هذه الضائر في موضع رفع بـ (لولا) (٢).

=

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإنصاف (۲/ ۱۸۹)، وينظر هذا الاستدلال من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (۱) ينظر: الإنصاف (۲/ ۱۸۹). والنكت (۱/ ۱۹۰۵).

<sup>(</sup>٢) تنظر : المسألة ( ٩٧ ) في الإنصاف ( ٢ / ٦٨٧ – ٦٩٥ ) ، والبيان في غريب إعراب القرآن ( ٢ / ٢٨١ ) ، وقد وافق الأخفش الكوفيين في هذه المسألة ، وينظر أيضًا : كتاب سيبويه ( ٢ / ٣٧٣ – ٣٧٦ ) ،

#### المعارضة الكوفية:

عارض الكوفيون (قياس الطرد) البصري السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

«الأصل في حروف الخفض أن لا يجوز الابتداء بها، وأن لا تقع في موضع مبتدأ، وإنها جاز ذلك نادرًا في حرف زائد دخوله كخروجه، كقولهم ( بحسبك درهم، وما جاءني من أحد) لأن الحرف في نية الإخراج؛ إذ لا فائدة له، ألا ترى أن قولك ( بحسبك زيد ) و ( حسبك زيد ) في معنى واحد، وكذلك قولك ( ما جاءني من أحد ) و ( ما جاءني أحد ) في المعنى واحد .

فأما الحرف إذا جاء لمعنى ولم يكن زائدًا ، فلا بد أن يتعلَّق بفعل أو معنى فعل ، و ( لولا ) حرف جاء لمعنى وليس بزائد ؛ لأنه ليس دخوله كخروجه ، ألا ترى أنك لو حذفتها لبطل ذلك المعنى الذي دخلت من أجله ، بخلاف ( الباء ) في ( بحسبك زيد ) و ( مِنْ ) في قولك ( ما جاءني من أحد ) »(١) .

فقد ذهب المعارض الكوفي هنا إلى أنَّ (لولا)، وهو محل الخلاف، مناقض للأصل الذي قاسه عليه المستدل البصري، وهو الباء في نحو (بحسبك درهم) و (مِن) في قولك (هل من أحد عندك)، في العلة التي لأجلها جاز الابتداء بهذين الحرفين وجاز عدم تعليقها، وهي (الزيادة)، فهذان الحرفان زائدان يمكن الاستغناء عنها، أما (لولا) فإنها حرف أصلي لا يمكن الاستغناء عنه.

=

ومعاني القرآن للفراء (٢ / ٨٥)، والكامل (٣/ ١٢٧٧)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٩ / ٧٦ – ٨٦٦)، والأزهية ص ١٧١، ١٧٢، والنكت (١ / ٦٦٣ – ٦٦٦)، وأمالي ابن الطبوع: ٩ / ٢٧٦ – ٢٧٦)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ١ / ١٥٦ – ١٦١). (١) الإنصاف (٢ / ٢٩٠).

فالعلاقة بين الفرع والأصل في هذا القياس يجب أن تكون عكسية لا طردية ، لتعاكسها في العلة ؛ فكما أن حروف الجر التي لا خلاف في كونها حروف جرِّ لا تقع مبتدأة إلا حين تكون زائدة يمكن الاستغناء عنها ؛ فإن أصالة (لولا) مع وقوعها مبتدأة دليل على أنها ليست بحرف جر .

# الموضع الثالث:

- الاستدلال البصرى: [قياس شبه].

استدلَّ البصريون على أنه لا يجوز نقل حركة النصب (الفتحة) من آخر الاسم المنصوب المعرف بـ (أل) إلى الساكن الذي قبله ، عند الوقف عليه ، فلا يجوز أن يقال مثلًا (رأيت البَكَرْ) ، خلافًا للكوفيين الذي يزعمون جواز ذلك (1) = استدلوا على ذلك بقياس الاسم المنصوب المعرف بـ (أل) على نظيره المنكر ، فكما أنه لا يجوز أن يقال : (رأيت بَكْرًا) فكذلك يجب ألا يجوز (رأيت بكرًا) فكذلك يجب ألا يجوز (رأيت البَكَرْ) ؛ حملًا لحال التعريف على حال التنكير ؛ لاتفاقها في الموضع الإعرابي والعلامة (۱) .

#### وهذا قياس شبه كها ترى.

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۱۰٦) في الإنصاف (۲/ ۷۳۱–۷۳۷)، وأسرار العربية ص ۳٥٥–۳٥٧، وقد وافق الأخفش والجرمي الكوفيين في هذه المسألة، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٤/ ١٧٣–١٧٦)، وافق الأخفش والجرمي الكوفيين في هذه المسألة، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٤/ ١٧٣)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ومجالس ثعلب (۲/ ۳۵۷)، والأصول في النحو (۲/ ۳۷۳)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٥/ ١٥٧ – ١٥٩)، والتكملة ص ١٩٢ – ١٩٤، ٢٠٦، ٢٠٧)، وشرح المفصل (٥/ ٢١٣ – ٢١٨)، وشرح شافية ابن الحاجب (۲/ ۳۲۱ – ۳۲۲)، وارتشاف الضرب (٥/ ٢١٨ – ٢١٨)، والتصريح (٥/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (٢/ ٧٣٥)، وينظر هذا الاستدلال من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (١) ينظر: المخطوط: ٥/ ١٥٧)، والمقتصد في شرح التكملة (١/ ٢٧).

### - المعارضة الكوفية:

عارض الكوفيون (قياس الطرد) البصري السابق بقياس الفرق، فقالوا:

«هذا فاسد؛ لأن حمل الاسم في حال التعريف بـ لام التعريف، عـلى حالـة التنكـير؛ لا يستقيم؛ لأنه في حال التنكير في النصب يجب تحريك الراء فيه، فلا يجوز تحريك العـين؛ لعـدم التقاء الساكنين. بخلاف ما إذا كانت فيه لام التعريف؛ فإنه لا يجب تحريك الراء فيه، بل تكـون ساكنة فيه كما هي ساكنة في حال الرفع والجر.

وإنها يستقيم ما ذكره البصريون لو كان الوقف يوجب فيها دخله لام التعريف أن يكون الوقف عليه بالألف، فيقال: (رأيت البَكْرَا) كها يقال (رأيت بكرَا)، فلها لم يقل ذلك دلَّ على أن الفرق بينهما ظاهر ؛ فلا يجوز أن يحمل أحدهما على الآخر »(١).

فقد ذهب المعارض الكوفي هنا إلى أن (الاسم المنصوب، المعرف بـ (أل)، الموقوف عليه) وهو الفرع المختلف فيه، مناقض للأصل الذي قاسه عليه المستدل البصري، وهو (الاسم المنصوب، النكرة، الموقوف عليه)، في العلة التي امتنع بها حكم (نقل الحركة) في ذلك الأصل، فكيف يصح الجمع بينهما في حكم، وهما متناقضان في علته الموجبة له ؟!

بيان ذلك أنَّ (الأصل المقيس عليه) في القياس البصري، وهو الاسم المنصوب النكرة الموقوف عليه، في نحو (رأيت بَكْرًا)، لا يجوز نقل حركة النصب فيه ؛ لأنه لم يلتق فيه ساكنان، في حين أن الفرع المختلف فيه (رأيتُ البَكْرُ) يلتقي فيه ساكنان؛ فالعلاقة بين الفرع والأصل في هذا الحكم يجب أن تكون عكسية لا طردية ؛ لتعاكسها في العلة، فكما أنه لا يجوز نقل الحركة في الأصل لعدم التقاء ساكنين فيه ؛ فإنه يجب أن يجوز نقل الحركة في الأصل لعدم التقاء ساكنين فيه ؛ فإنه يجب أن يجوز نقل الحركة في الأصل لعدم التقاء ساكنين فيه ؛ فإنه يجب أن

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٧٣٦).

#### ب. المعارضات البصرية:

عارض البصريون أقيسة الطرد الكوفية ، بأقيسة فرق ، في اثنين وعشرين موضعًا ، هذا ببانها :

# الموضع الأوَّل:

- الاستدلال الكوفى : [قياس المساواة].

ذهب ابن كيسان إلى أنه يجوز جمع العلم المذكر الذي على زنة (فَعْلَة) جمع مذكر سالًا بالواو والنون، إلا أن عينه في الجمع تفتح، فيقال (طَلْحَة وطَلَحُون)؛ قياسًا على قول العرب (أَرْض وأَرَضُون) (1)؛ خلافًا للبصريين الذين منعوا هذا الجمع أصلًا (٢).

### - المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

«إنها غُيّرَ لفظ الواحد في (أرضون) ؛ لأنه جُمع على خلاف الأصل ؛ لأن الأصل في الجمع بالواو والنون ، أن يكون لمن يعقل ، ولكنهم لما جمعوه بالواو والنون غيّروا فيه لفظ الواحد؛ تعويضًا عن حذف تاء التأنيث منه ؛ وتخصيصًا له بشيء لا يكون في سائر أخواته »(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر : الإنصاف (١/ ٤٠، ٤٠) ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (١) ينظر : المخطوط : ٤/ ١٧٧) ، والمخصص (٥/ ١٨٣) .

<sup>(</sup>۲) ينظر: المسألة (٤) في الإنصاف (١/ ٤٠ – ٤٤)، وينظر في هذه المسألة: كتاب سيبويه (٣/ ٣٩٩)، والمذكر والمؤنث لأبي بكر الأنباري ص ٥٦٣، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي المخطوط: (٤/ ١٧٨، ١٧٧)، والمؤنث لأبي بكر الأنباري ص ٥٦٣، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي المخطوط: (٤/ ١٧٨، ١٧٧)، والتبصرة والتعليقة على كتاب سيبويه (٣/ ٢٣٤، ٢٣٥)، والمسائل العسكرية ص ٢٣٨ – ٢٤٠، والبصرة والتنذكرة (٢/ ١٣٩)، والمخصص (٥/ ١٨٣، ١٨١)، والتبيين ص ٢١٩ – ٢٢٠، واللباب (١/ ١٢١ – ١٢٣)، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (١/ ١٤٨ – ١٥٠)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ١/ ٢٦٦، ٢٦٧).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ( ١/ ٤٣) ، وأسرار العربية ص ٧١ ، ٧٢ .

فقد قابل المستدل البصري جمع ابن كيسان بين الفرع المختلف فيه ، وهو (طلحة) وبابه ، وبين نحو (أرض وأرضون) ببيان الفرق المؤثر بينها ، فأوضح أن هذا الأصل المقيس عليه (أرضون): إنها حرّكت العين منه ؛ تعويضًا له عها لحق مفرده من النقص بحذف تاء التأنيث منه .

وبناء على ذلك فإنه لا يجوز أن يُستدلَّ بتحريك العين منه ، على جواز تحريكها في (الطَّلْحُون) ؟ لأن في مفرده تاء تأنيث ، فلا داعي للتعويض .

# الموضع الثاني:

- الاستدلال الكوفى: [قياس الشبه].

استدلَّ الكوفيون على ما يذهبون إليه من ترافع المبتدأ والخبر، وإعمال كلِّ واحد منهما في الآخر؛ لما بينهما من (تلازم معنوي)، بالقياس على أسماء الشرط الجازمة لأفعال الشرط المنصوبة بها، في نحو قول الله تعالى: ﴿ أَيَّا مَّا تَدَعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسَمَآءُ ٱلْخَسَنَىٰ ﴾ [الإسراء: ١١] المنصوبة بها، في نحو قول الله تعالى: ﴿ أَيًّا مَّا تَدَعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسَمَآءُ الْخَسَنَىٰ ﴾ [الإسراء: ١٠] فإن (أيًّا) جازمة له (تدعوا)، و (تدعوا) ناصبة لها، فقد عمل كلُّ منهما في الآخر لِمَا بينهما من تلازم معنوي.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِككُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ [النساء: ٧٨] فإن (أينها) جازمة له (تكونوا)، و (تكونوا) ناصبة لها.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥] فإن (أينها) جازمة لـ (تولوا) ، و (تولوا) ناصبة لها .

وكما جاز أن يكون كلُّ من اسم الشرط وفعل الشرط عاملًا في الآخر معمولًا له، جاز أن يكون كلُّ من المبتدأ والخبر عاملًا في الآخر معمولًا له(١) ؛ خلافًا للبصريين الذين رفعوا (المبتدأ)

-

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ٤٤، ٥٥)، وينظر هذا الاستدلال من قبل في: الإيضاح في علل النحوص ١٤٠.

بالابتداء ، والخبر به أيضًا أو به وبالمبتدأ معًا ... (١)

#### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، ففرقوا بين الأصل والفرع في هذا القياس من وجهين، هما:

١. أن اسم الشرط وفعل الشرط إنها « جاز أن يعمل كلُّ واحدٍ منهما في صاحبه ؛ لاختلاف عملهما ، ولم يعملا من وجه واحد ، فجاز أن يجتمعا ويعمل كلُّ واحد في صاحبه ، بخلاف ما هنا » .

٢. أنه «إنها عمل كلُّ واحد منهما في صاحبه لأنه عامل ، فاستحقَّ أن يعمل ، وأما هاهنا فلا خلاف أن المبتدأ والخبر نحو (زيد أخوك) اسهان باقيان على أصلهما في الاسمية ، والأصل في الأسهاء أن لا تعمل »(٢).

فقد فرق المعارض البصري بين الأصل والفرع في القياس الكوفي من جهتين ، هما: نوع العمل الذي يعمله كلُّ من العاملين في صاحبه ، واستحقاق العمل ، وبيَّن أن (اسم الشرط) و (فعل الشرط) مستحقان للعمل أصلًا ، فلم اجتمعا عمل كلُّ منهما في صاحبه عملًا يختلف عن عمل الآخر ، فالاسم جازم والفعل ناصب .

(۱) ينظر: المسألة (٥) في الإنصاف (١/ ٤٤ – ٥١)، وأسرار العربية ص ٧٩، ٨٠، ٨٥، ٨٥، وينظر في هذه المسألة: كتاب سيبويه (١/ ٢١، ٢١، ٩٠) (٢/ ٩٠، ١٢١ – ١٢٨)، والمقتضب (٢/ ٤٨)، وإعراب القرآن (١/ ١٧٨)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٦/ ٢٩، ١٧٣) (٧/ ٦٦، ٢٧) وعلل النحو ص ٢٦٣ – ٢٦٨، والخصائص (٢/ ٨٧)، والفوائد والقواعد ص ١٥٨ – ١٠٠، والمقتصد في شرح الإيضاح (١/ ٢١٣ – ٢١٧، ٥٥٥ – ٢٥٨)، والبيان في شرح اللمع ص ١٠٠، ١٠١، والتبيين ص ٢٢٤ – ٢٢٨، وشرح المفصل (١/ ٢٢٢ – ٢٢٢).

(٢) الإنصاف (١/ ٤٨).

وهذا الأمر متخلِّف في موضع الخلاف ؛ لأن (المبتدأ) و (الخبر) اسمان لا يستحقان العمل أصلًا ، ثم إنها عند المستدل الكوفي يعملان العمل نفسه ، فهذا يرفع هذا .

وتخلُّف هذا الأمر في موضع الخلاف دليل على فساد القول بترافعها ؛ لأنه لا يجوز أن يجتمع لفظان ، فيعمل كلُّ واحد منهما في الآخر إلا بشرطين : أن يكونا مستحقين للعمل أصلًا قبل اجتماعهما ، وأن يختلف عمل كلِّ منهما في صاحبه .

ولا وجود لهذين الشرطين في موضع الخلاف ، فوجب أن يمتنع القول بتعامل المبتدأ والخبر .

# الموضع الثالث:

- الاستدلال الكوفى: [قياس شبه].

استدلَّ الكوفيون على أنه يجوز تقديم معمول خبر (ما) النافية عليها ، في نحو (طعامَك مازيدٌ آكلًا) ، خلافًا للبصريين الذين يزعمون أنه لا يجوز (١) = بقياس (ما) النافية قياس طرد على (لم ، ولن ، ولا) ، لأنها نافية كما أن هذه الحروف نافية ؛ فكما أنه يجوز تقديم معمول ما بعد هذه الأحرف عليها ، في نحو:

(زيدًا لم أضرب، وعمرًا لن أكرمَ، وبشرًا لا أُخْرِجُ)، فإنه يجوز، أيضًا، تقديم معمول خبر (ما) الحجازية عليها(٢).

وهذا (قیاس شبه) ، کم تری.

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۲۰) في الإنصاف (۱/ ۱۷۲ ، ۱۷۳) ، وينظر أيضًا: الأصول في النحو (۲/ ٢٣٥)، والإيضاح للفارسي ص ۱۲۱ – ۱۲۳ ، والتبيين ص ٣٢٧ – ٣٢٩ ، واللباب (۱/ ۱۷۷ ، ۱۷۸) والتذييل والتكميل (٤/ ٢٥٩ ، ٢٦٩) ، وائتلاف النصرة ص ١٦٥ ، ١٦٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (١/ ١٧٢)، وينظر هذا القياس من قبل في: الأصول في النحو (١/ ٢٣٥).

#### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، فجاءت معارضتهم له على جزئين، فرقوا في الجزء الأول بين (ما) النافية وبين (لم، ولن)، وفرقوا في الجزء الثاني بين (ما) النافية وبين (لا) النافية، وهذا بيان ذلك:

أ. الفرق بين ( ما ) النافية وبين ( لم ، ولن ) :

قال البصريون:

« (ما) يليها الاسم والفعل ، وأما (لم ، ولن) فلا يليها إلا الفعل ، فصارا بمنزلة بعض الفعل ، بخلاف (ما) فإنها يليها الاسم والفعل » (١) .

نظر المعارض البصري إلى علاقة الفرع المختلف فيه ، وهو (ما) النافية ، بالأصل الذي قاسه عليه المستدل الكوفي ، وهو (لم ولن) ، من جهة أخرى غير الجهة التي نظر إليهما المستدل الكوفي منها ، فإذا كان المستدل الكوفي قد جمع بين الفرع والأصل من حيث المعنى ؛ لأنهما من حروف النفي ؛ فقد فرق المعارض البصري بينهما من حيث الاختصاص فيين أنهما متناقضان فيه ، فالأصل المقيس عليه (لم ولن) حروف مختصة بالدخول على الأفعال ، في حين أنن (ما) النافية غير مختصة ، فهي تدخل على الأسماء وعلى الأفعال ، فلما تناقضا في الاختصاص وجب أن يتعاكسا في الحكم ، فلما جاز تقدم معمول ما بعد (لم ولن) عليهما ؛ لعدم لاختصاصهما بعامل قوي هو الفعل ، وجب ألا يجوز تقديم معمول (ما) النافية عليهما ؛ لعدم اختصاصها بالدخول على الفعل .

ب. الفرق بين ( ما ) النافية وبين ( لا ) :

فَصَلَ المعارض البصرى الفرق بين (ما) و (لا) في معارضة مستقلة ؛ لأنه لا فرق

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٧٣)، وينظر هذا الفرق من قبل في : الأصول في النحو (١/ ٢٣٥).

بينهما من حيث (الاختصاص)، فكلاهما حرف نفي غير مختص، يدخل على الأسماء وعلى الأفعال؛ ولذلك كان لابد من الفرق بينهما من جهة أخرى، غير الجهة التي فرق منها بين (ما) وبين (لم ولن)؛ وهذا ما فعله البصريون، فقالوا:

« وأما ( لا ) فإنها جاز التقديم معها ، وإن كانت يليها الاسم والفعل ؛ لأنها حرف متصرِّف فعمل ما قبله فيها بعده ؛ فإذا جاز فعمل ما قبله فيها بعده ، ألا ترى أنك تقول : ( جئت بلا شيءٍ ) فيعمل ما قبله فيها بعده ، جاز أن يعمل ما بعده فيها قبله »(١).

فقد قابل المعارض البصري الجمع بين (ما) و (لا) من حيث المعنى في القياس الكوفي ، بالفرق بينهما من حيث التصرف: فبيَّن أن (لا) حرف متصرف، و (ما) غير متصرف، وذهب إلى أن هذا التناقض بينهما من هذه الجهة ، يقتضي عكس حكم (لا) في (ما) لا طرده فيها ، فلم جاز عمل ما بعد (لا) فيما قبلها ؛ وجب أن لا يجوز عمل ما بعد (ما) فيما قبلها .

على أنَّ هذا الفرق البصري لا يلزم الكوفيين ؛ لأن ( لا ) التي زعم البصريون أنها متصرفة ، يعمل ما قبلها فيها بعدها ، في نحو ( جئت بلا شيءٍ ) ؛ ليست حرفًا عند الكوفيين ، بل هي اسم بمعنى (غير) ، وحرف الجرعامل فيها ، وما بعدها مجرور بإضافتها إليه ، فها قبلها لم يعمل فيها بعدها ، وليست حرفًا عندهم (۲) ، فالفرق بين (ما) و ( لا ) لم يقع على مذهبهم .

فهذا شيءٌ عرض في هذه المعارضة فأردت بيانه قبل التحول عنه ، وإن كان المقصود هنا جمع هذه المعارضات والكشف عن وجه المعارضة فيها وحسب .

\_

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٧٣)، وينظر هذا الفرق من قبل في: الأصول في النحو (٢/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مغنى اللبيب (٣/ ٧١، ٧٢).

# الموضع الرابع:

- الاستدلال الكوفي: [قياس مساواة]

استدلَّ الكوفيون على أنه يجوز العطف على موضع (إنَّ) قبل تمام الخبر، فيقال: (إنَّ زيدًا وعمرٌ و قائمان)، خلافًا للبصريين الذين يزعمون امتناع ذلك مطلقًا (۱) بقياس (إنَّ )على (لا) التبرئة ؛ لأنه لا فرق بينهما إلا في كون (إنَّ )للإثبات و (لا) للنفي، وهذا فرق لا أثر له في موضع الخلاف:

فكما أجمعنا على أنه يجوز العطف على موضع ( لا ) قبل تمام الخبر ، فيقال ( لا رجلَ وامرأةٌ أفضلُ منك ) ، فكذلك يجب أن يجوز العطف على موضع ( إنَّ ) قبل تمام الخبر ؟ لأنها بمنزلتها (٢) .

وهذا من (قياس المساواة) كم ترى.

- المعارضة البصرية:

عارض البصريون قياس الطرد الكوفي السابق ، بقياس الفرق ، فقالوا:

« الجواب على هذا من وجهين:

(۱) تنظر: المسألة ( ۲۳ ) في الإنصاف ( ۱ / ۱۸۵ – ۱۹۵ ) ، وأسرار العربية ص ١٤٦ – ١٤٨ ، والبيان في غريب إعراب القرآن ( ۱ / ۲۹۹ – ۳۰۱ ) ، وتنظر المسألة أيضًا في : كتاب سيبويه ( ۲ / ۱۵۵ ، ۱۵۵ ) ، ومعاني القرآن للفراء ( ۱ / ۳۱۰ – ۳۱۲ ) ، ومعاني القرآن للأخفش ( ۲ / ۳۷۲ ، ۱۵۷ ) ، ومعاني القرآن للأخفش ( ۲ / ۳۷۲ ) ، والأصول في النحو ( ۱ / ۲۵۲ ، ۲۵۷ ) ، وشرح كتاب سيبويه ومجالس ثعلب ( ۱ / ۲۲۲ ) ، والأصول في النحو ص ۳۲۳ ، ۲۶۲ ، وأمالي ابن الشجري للسيرافي ( المخطوط : ۳ / ۱۲ ، ۱۷۷ ) ، وعلى النحو ص ۳۲۳ ، ۲۶۲ ، وأمالي ابن الشجري ( ۳ / ۲۷۷ ) ، والتذييل والتكميل ( ۲ / ۲۵۷ – ۱۸۶ ) ، والتذييل والتكميل ( ۵ / ۲۷۷ ) ، والتصريح ( ۲ / ۲۰ – ۲۷۷ ) .

(٢) ينظر: الإنصاف (١/ ١٨٦).

#### أحدهما:

إنها جاز ذلك مع (لا)؛ لأن (لا) لا تعمل في الخبر ، بخلاف (إنَّ) ، فلم يجتمع فيه عاملان؛ فجاز معها العطف على الموضع قبل تمام الخبر ، دون (إنَّ).

### والثاني :

أنَّا نسلِّمُ أن ( لا ) تعملُ في الخبر كـ ( إنَّ ) ، ولكن إنها جـ از ذلك مـع ( لا ) دون ( إنَّ ) ، وذلك لأن ( لا ) رُكّبت مع الاسم النكرة بعدها فصارا شيئًا واحـدًا ، فكأنه لم يجتمع في الخبر عاملان ، وأما ( إنَّ ) فإنها لا تركب مع الاسم بعدها . فيجتمع في الخبر عاملان ، وذلك لا يجوز »(١) .

فقد قابل المعارض البصري الجمع بين (إنَّ) و ( لا ) النافية للجنس ، على سبيل المساواة ، في القياس الكوفي ، بالفرق بينهم في علة الحكم المختلف فيه .

وبيان ذلك أنَّ أهل البصرة يرون أن العلة في امتناع العطف على موضع (إنَّ) قبل تمام الخبر، هي أن إجازة ذلك تؤدي إلى إعمال عاملين في معمولٍ واحدٍ وذلك لا يجوز ؛ لأنك حين تقول: (إِنَّ زيدًا وعمرٌ و قائمان) فقد اجتمع في رفع الخبر (قائمان) رافعان، هما:

١. ( إِنَّ ) لأَنَّ ( قائمان ) فيه إخبار عن اسمها .

٢. والابتداء الذي رفع المبتدأ (عمرٌو) سَيَرفعُ بمفرده ، أو هو والمبتدأ (عمرو)
 معًا ، أو هو بواسطة المبتدأ (عمرو) (٢) = سَيَرفعُ الخبر (قائمان) لأن فيه إخبار عنه أيضًا (٣).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٩٤، ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) تنظر: المسألة (٥) في الإنصاف (١/ ٤٤ - ٥١).

<sup>(</sup>٣) ينظر : الإنصاف (١ / ١٨٧).

وهذه العلة التي امتنع لأجلها العطف على موضع (إِنَّ) قبل تمام خبرها غير موجودة في (لا) النافية للجنس إما أن تكون غير عاملة موجودة في (لا) النافية للجنس إما أن تكون غير عاملة في الخبر: وذلك عند الكوفيين مطلقًا، وعند جماعة من البصريين حين يكون اسمها مبنيًّا؛ وإما أن تكون هي العاملة في الخبر: وذلك عند هؤلاء الجماعة من البصريين حين يكون اسمها معربًا، وعند من سواهم منهم مطلقًا(١):

- فعلى قول من ذهب إلى أنها لا تعمل في الخبر ، فإنه لا يجتمع في الخبر عند العطف على موضع ( لا ) قبل تمامه عاملان ، ولذلك جاز ؛ لسلامته من علة المنع .

- وعلى قول من ذهب إلى أنها تعمل في الخبر ، فهي تعمل فيه بعد تركيبها مع الاسم ، والمركبان كأنهما شيءٌ واحد ، فكأنه لم يجتمع عاملان .

فلم كان العطف على موضع ( لا ) قبل تمام الخبر سالًا من اجتماع عاملين رافعين للخبر ؟ جاز ؟ ولما كان العطف على موضع ( إنَّ ) قبل تمام الخبر لابد فيه من اجتماع عاملين رافعين للخبر : امتنع .

فالعلاقة بين ( إنَّ ) و ( لا ) النافية للجنس في هذا الحكم يجب أن تكون عكسية لا طردية .

فهذا مقصد البصريين من المعارضة بهذا القياس من أقيسة الفرق.

### ولي على هذا القياس تعقيبان ، هما :

١. أنَّ البصريين أغفلوا حالة من حالات ( لا ) فلم يتحدثوا عنها ، وهي أن تكون
 ( لا ) النافية للجنس عاملة في الخبر ، واسمها منصوب غير مبنى ، كما في قولك ( لا

-

<sup>(</sup>١) تنظر هذه المذاهب في : شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ١ : ١ / ٣٣٢ - ٣٣٩ ) .

غلامَ رجل وامرأةٌ أفضلُ منك) فإنَّ أهل البصرة قد أجمعوا على أنَّ (لا) حين يكون اسمها منصوبًا بها غير مبني، فإنها هي العاملة في الخبر (١).

وهذا يعني أنَّ الخبر (أفضلُ) مرفوع من جهتين، هما:

- من جهة ( لا ) ؛ لأنها هي الرافعة له عندهم جميعًا .

- ومن جهة الاسم المعطوف ( امرأة ) فإنه مرفوع بالابتداء ، ثم هذا الابتداء الرافع له رافع لخبره ( أفضل ) بمفرده ، أو هو والمبتدأ ، أو هو بواسطة المبتدأ .

وهذا يعني أنَّ هذه الصورة الجائزة عندهم من العطف على موضع ( لا ) قبل تمام الخبر ، لم تسلم من اجتماع عاملين على معمول واحد ، فهي لازمة لهم في هذا الموضع .

٢. أنَّ كلَّ هذا الكلام في هذه المعارضة لا يلزم الكوفيين أصلًا ؛ لأنهم يـذهبون إلى أنَّ ( إِنَّ ) و ( لا ) التبرئة لا عمل لهما في الخبر أصلًا (٢) ، وأنَّ الخبر معهما مرتفع بـما كـان يرتفع به قبل دخولهما .

وهذا يعني أنه لا يجتمع في الخبر في موضع الخلاف عاملان على مذهبهم ، مطلقًا ؛ لا في (إنَّ ) ولا في (لا).

الموضع الخامس:

- الاستدلال الكوفى: [قياس المساواة]

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ١ : ١ / ٣٣٦ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المسألة ( ٢٢ ) في الإنصاف ( ١ / ١٧٦ – ١٨٥ ) ، وينظر فيه ( ١ / ١٨٦ ) ، وينظر أيضًا : شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ١ : ١ / ٣٣٢ ) .

استدلَّ الكوفيون على أنَّ (كن) مركبة من (لا) و (أنْ) (١) ، وأنه إنها جاز أن يعمل ما بعدها فيها قبلها وإن كان فيها (أنْ) ، و (أنْ) لا يعمل ما بعدها فيها قبلها وإن كان فيها (أنْ) ، و (أنْ) لا يعمل ما بعدها فيها قبلها ؛ لأن هذا الحكم قد تغير بالتركيب ؛ لأن التركيب يغيِّر حكم الحروف المركبة ؛ بالقياس على (هَلَّ) ، فإن (هلا) مركبة من (هل) و (لا) ، و (هل) لا يجوز أن يعمل ما بعدها فيها قبلها ، فلها ركبت مع (لا) تغير هذا الحكم فجاز ذلك .

فكما قيل (زيدًا هلَّا ضربت) قيل (أما زيدًا فلن أضرب) (٢).

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

" إنها تغيَّر حكم (هلَّا)؛ لأن (هلَّا) ذهب منها معنى الاستفهام، فجاز أن يتغير حكمها، وأما (لن) فمعنى النفي باقٍ فيها، فينبغي ألا يتغير حكمها "(").

فقد فرق المعارض البصري بين الفرع المختلف فيه (لن) ، وبين الأصل المتفق على كونه مركبًا (هَلًا) من حيث المعنى ، فبيَّن أن الأصل (هلا) المركب من (هل) و (لا) قد زال معنى مكوناته بالتركيب ، فزال (الاستفهام) وزال (النفي) وحدث

\_

<sup>(</sup>۱) وهو مذهب الخليل بن أحمد أيضًا ، ينظر في هذه المسألة : كتاب سيبويه (٣/٥) ، والمقتضب (٢/٨) ، والأصول في النحو (٢/١٤٧) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع (١/ ٨٠، ١٨) ، (٩/ ١٧٣) ، والمسائل الحلبيات ص : ٤٥، ٤٦ ، والمسائل المنثورة ص ١٣٩ ، وعلى النحو ص ١٩٢ ، وأسرار العربية ص : ٢٨٩ ، ٢٨٩ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٢١٣)، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : كتاب سيبويه (٣/ ٥)، وعلى النحو ص ١٩٢، ١٩٣، ومعاني الحروف ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ( ١ / ٢١٦ ) ، وينظر هذا الفرق من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ٨١ ) .

لها بالتركيب معنى جديد هو (التحضيض)، فلم زالت تلك المعاني السابقة زال ما يتعلق بها من أحكام.

أما في (لن) فإن معنى النفي لا زال موجودًا فيها ، لم يتغير ، وهذا دليل على أنها بسيطة غير مركبة ؛ لأنها لو كانت مركبة من (لا) النافية ، ومن (أَنْ) المصدرية ؛ لزال كلُّ واحدٍ من هذين المعنيين بالتركيب ، وحدث لهما به معنى جديد .

# الموضع السادس:

# - الاستدلال الكوفى: [قياس الشبه]

ذهب الفراء ومن تابعه من الكوفيين إلى أنَّ (إلَّا) في الاستثناء مركبة من (إنَّ) و (لا)، وذهب إلى أنَّ المستثنى حين يُنصب؛ فإنها نُصب بها فيها من معنى (إنَّ) الناصبة، وحين يَتبع المستثنى منه؛ فإنها عطف بـ (إلا) لما فيها من معنى (لا) العاطفة التي تنفى عمَّا بعدها ما ثبت فيها قبلها (١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: المسألة ( ٣٤) في الإنصاف ( ١ / ٢٦٠ – ٢٦٠) ، وأسرار العربية ص ١٨٥ – ١٨٩ ، ولمع الأدلة ص ١٢٨ – ١٣١ ، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه ( ٢ / ٣١٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠) ، ومعاني القرآن للفراء ( ٢ / ٣٧٧ ) ، ومعانيه للأخفش ( ١ / ٢٢٠ ) ، والمقتضب ( ٤ / ٣٩٠) وتلاحظ حواشي المفراء ( ٢ / ٣٧٧ ) ، ومعانيه للأخفش ( ١ / ٣٠٠ ) ، واللامات ص ١٣ – ١٦ ، وإعراب القرآن المحقق ، والأصول في النحو ( ١ / ٣٠٠ ، ٣٠١ ) ، واللامات ص ١٣ – ١٦ ، وإعراب القرآن ( ٣ / ٢٥٠ ، ٢٥١ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط: ٣ / ١٠٠ – ١١ ) ، ومعاني الحروف ص ١٦٠ ، ١٦٧ ، والتبيين ص ٣٩٩ – ٤٠٢ ، وشرح المفصل ( ٢ / ٤٦ – ٤٨ ) ، وشرح المرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ١ : ٢ / ٢٧١ – ٧٢١ ) .

وجعلوها كالواو في العطف؛ لأن الفعل يحسن بعدها كما يحسن بعد الواو؛ ألا ترى أنك تقول (ضربت القوم حتى زيدٍ) أي: حتى انتهيت إلى زيد، و (ضربت القوم حتى زيدًا) أي: حتى ضربت زيدًا.

فكذلك هاهنا: (إلا) لما ركبت من حرفين أجريت في العمل مجراهما "(١).

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

«أما تشبيهه لها بـ (حتى) فبعيد ؛ لأن (حتى) حرف واحد ، وليس بمركب من حرفين فيعمل عمل الحرفين ، وإنها هو حرف واحد ، يُتأوَّل تأويل حرفين ، في حالين مختلفين : فإن ذُهب به مذهب حرف المحطف لم يتوهم فيه غيره ، وإن ذُهب به مذهب حرف العطف لم يتوهم فيه غيره ؛ بخلاف (إلا) فإن (إلا) عنده مركبة من (إنَّ) و (لا) ، وهما منطوق بها ؛ فإذا اعتمد على أحدهما بطل عمل الآخر ، وهو منطوق به »(۱) .

فقد فرق المعارض البصري بين الفرع المختلف فيه (إلا) وبين الأصل المقيس عليه عند المستدل الكوفي (حتى)، فبيَّن أن (حتى) تَرِدُ في الكلام داخلة على الأسهاء بمعنيين مختلفين، لا يجتمعان، فهي إما أن تكون جارة بمعنى (إلى) مفيدة انتهاء الغاية، ولا علاقة لها حينئذٍ بحروف العطف لا في لفظها ولا في معناها، وإما أن تكون عاطفة بمعنى (الواو)، مفيدة اشتراك ما بعدها مع ما قبلها في الحكم، ولا علاقة لها

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۲٦١، ۲٦١) ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (۱) الإنصاف (۱/ ۲۰۱) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٢٦٥)، ولمع الأدلة ص ١٣٠، ١٣٠، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٣/ ١٠٩).

حيناً بحروف الجرِّ لا في لفظها ولا في معناها ؛ ولذلك عملت عمل حرف الجرحين تكون بمعناه ، وربطت ما بعدها بها قبلها كحرف العطف حين تكون بمعناه ، ولا يجتمع هذان المعنيان فيها معًا ، وليس لفظها مركبًا من حرف جر وحرف عطف .

والفرع المختلف فيه ، على مذهب الفراء ، ليس كذلك ؛ لأنه جعل (إلا) مركبة من (إنَّ) و (لا) ، ثم إذا نُصب المستثنى بعد (إلا) في نحو (ما حضر القومُ إلا زيدًا) أعملها النصب بها فيها من معنى (إنَّ) ، وتجاهل ما فيها من معنى (لا) العاطفة ، مع أنه ملفوظ بها، وإذا تبع المستثنى المستثنى منه في حكمه في نحو (ما حضر القومُ إلا زيدٌ) عطف بـ (إلا) لما فيها من معنى (لا) وعطَّل عمل (إنَّ) مع أنه ملفوظ بها ، فقد جعل في (إلا) لفظ الحرفين معًا في آن واحد ، وهذا يعني تلازم المعنيين فيها ، ومع ذلك فهو يُغلِّب أحدهما على الآخر مرة ، ويعكس ذلك مرة دون مسوغ ولا ضابط .

ولأجل هذا الفرق المؤثر بينهما وجب عند المعارض البصري أن يُمنع القول بإعمال ( إلا ) عملين تشبيهًا بـ ( حتى ) ؛ لأنها ليست مثلها .

# الموضع السابع:

- الاستدلال الكوفي: [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أنَّ الكاف في (كم) زائدة ، وأن أصلها (ما) زيدت عليها الكاف ، وليست بسيطة كما يزعم البصريون (١١) ، واستدلوا على ذلك بقياسها على الكاف في نحو قول الله تعالى : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الكاف في نحو قول الله تعالى : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الكاف في نحو قول الله تعالى : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الكاف في نحو قول الله تعالى : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الكاف في نحو قول الله تعالى : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الكاف في نحو قول الله تعالى : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الكاف في نحو قول الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى المنافق الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى المنافق الله تعالى المائه الله الله تعالى الله تعالى الكله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الكله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الكله الله تعالى الكله الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله الله تعالى اله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى ال

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (٤٠) في الإنصاف (١/ ٢٩٨ - ٣٠٣)، وينظر أيضًا: معاني القرآن وإعرابه (١/ ٢٩٨)، وإعراب القرآن (٤/ ١٢٩)، والتبيين ص ٤٢٣ - ٤٢٥، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (٢/ ٤٤)، وارتشاف الضرب (٢/ ٧٧٦)، والجني الداني ص ٢٦١.

وفي قول بعض العرب حين قيل له: كيف تصنعون الإقط؟ فقال: (كهيِّن) ، وفي قول الراجز:

### لواحق الأقراب فيها كالمقق

و ( المقق ) هو ( الطول ) أي : فيها طول<sup>(١)</sup> .

المعارضة البصرية:

وقد عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« دخول الكاف هنا كخروجها ، ألا ترى أن معنى ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ - شَمَ عُ \* ، ومعنى (ليس مثله شيء ) واحد ، وكذلك الكاف في قوله (كهيِّن ) ، وقول الراجز :

# لواحق الأقراب فيها كالمقق

بخلاف الكاف في (كم) فإن الكاف في (كم) ليس دخولها كخروجها ، بـل لـو قدرنا حذفها من الكلام لاختلَّ معناها ، ولم تحصل الفائدة بها ، ألا ترى أنَّ قولـك (ما مالك؟) لا يفيد ما يفيد قولك (كم مالك؟) »(٢).

فقد فرق المعارض البصري بين الفرع والأصل في قياس الكوفيين ، فبيَّن أن معنى الزيادة متحقِّق في الكاف في الشواهد المقيس عليها ؛ لأن دخول الكاف فيها كخروجها .

وهذا المعنى متخلف في الكاف في (كم) فوجب أن يكون حاصل هذا القياس امتناع القول بزيادة الكاف في (كم) وبطلانه.

<sup>(</sup>١) ينظر : الإنصاف ( ١ / ٢٩٩ ) ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : معاني القرآن للفراء ( ١ / ٢٦٦ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٣٠٣، ٣٠٢).

# الموضع الثامن:

### - الاستدلال الكوفى: [قياس الشبه]

ذهب الكوفيون إلى جواز ترخيم الاسم الثلاثي المتحرك الوسط بحذف آخره، قياسًا على نحو (يَد) و (دَم) فإن أصلها اسم ثلاثي متحرك الوسط، وحذفت لامه طلبًا للتخفيف، فكذلك يجوز ترخيم المنادى حين يكون ثلاثيًا متحرك الوسط طلبًا للتخفيف<sup>(۱)</sup>، خلافًا لما يزعمه البصريون من امتناعه (۲).

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون قياس الطرد الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

«قياس محلِّ الخلاف على (يد) و (دم) ليس بصحيح؛ وذلك لأنهم إنها حذفوا الياء والواو؛ لاستثقال الحركات عليهها؛ لأنها تُستثقل على حرف العلة، أما في الترخيم فإنها وضع الحذف فيه على خلاف القياس؛ لتخفيف الاسم الذي كثرت حروفه، ولم يوجد هاهنا؛ لأنه أقل الأصول، وهي في غاية الخفة »(٣).

فقد قابل المعارض البصري الجمع بين ترخيم الاسم الثلاثي متحرك الوسط وبين الحذف في ( يد ) و ( دم ) ، في قياس الكوفيين ؛ بالفرق بينها في ( علة ) الحذف في البابين .

<sup>(</sup>۱) ينظر : الإنصاف ( ۱ / ۳۵۷ – ۳۵۹ ) ، وأسرار العربية ص ٢١٤ ، ٢١٥ ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : الأصول في النحو ( ١ / ٣٦٥ ) .

<sup>(</sup>٢) تنظر : المسألة (٤٩) ، في الإنصاف (١/ ٣٥٦ – ٣٦٠) ، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٣٨٧ .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ( ١ / ٣٦٠ ) ، وينظر : أسرار العربية ص ٢١٥ .

فَعِلَّة الحذف في (يد) و (دم) هي استثقال الحركات على حروف العلة ، وعلة الحذف في باب الترخيم هي كثرة حروف المنادى ؛ و (المنادى الثلاثي متحرك الوسط) ليس فيه أيُّ من هاتين العلتين ، فيجب أن يكون الحكم فيه عدم جواز الحذف ، لاحذف تخفيف كالذي في (يد) ، ولا حذف ترخيم كالذي في (يا فاطمُ).

# الموضع التاسع:

- الاستدلال الكوفي : [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أنه يجوز أن تلقى علامة الندبة على الصفة ، في قولك (وازيدُ الظريفاهُ) قياسًا على المضاف إليه في نحو قولك (واعبد زيداه) ؛ « لأن الصفة مع الموصوف بمنزلة المضاف مع المضاف إليه ؛ فإذا جاز أن تلقى علامة الندبة على المضاف إليه فكذلك يجوز أن تلقى على الصفة »(١) ؛ خلافًا للبصريين الذين زعموا أن ذلك لا يجوز (٢) .

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون قياس الطرد الكوفي السابق بقياس الفرق ، فقالوا:

« المضاف لا يتم بدون ذكر المضاف إليه ؛ بخلاف الموصوف مع الصفة ؛ فإن الموصوف يتم بدون ذكر الصفة .

ألا ترى أنك لو قلت (عبد) في قولك (عبد زيدٍ) أو (غلام) في قولك (غلام عمرو)، لم يتمّ إلا بذكر المضاف إليه.

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٣٦٤، ٣٦٥) ، وينظر هنا الاستدلال من قبل في : الأصول في النحو (١/ ٣٥٧، ٥٠٠) الإنصاف (٣٥٨) ، والمسائل المنثورة ص ٢١٥ .

<sup>(</sup>٢) تنظر: المسألة ( ٥٢ ) في الإنصاف ( ١ / ٣٦٥ ، ٣٦٤ ) ، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٣٨٩ .

ولو قلت (زيد) في قولك (هذا زيدٌ الظريفُ) فإن الموصوف يتم بدون ذكر الصفة، وكنت في ذكرها مخيَّرًا، إن شئت ذكرتها، وإن شئت لم تذكرها »(١).

فالمستدل الكوفي ادَّعى في قياسه التساوي بين الصفة وبين المضاف إليه في جواز القاء علامة الندبة عليها، فقابله المعارض البصري بالفرق بينها من حيث المعنى، وبنى على هذا الفرق وجوب تعاكسها في الحكم، فأجاز إلقاء علامة الندبة على المضاف إليه، ومنع إلقاءها على الصفة.

# الموضع العاشر:

- الاستدلال الكوفي: [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أنَّ حرف القسم يجوز أن يعمل الخفض محذوفًا من غير عوض، في نحو قولك (اللهِ لأفعلنَّ)، خلافًا للبصريين الذين زعموا أنه لا يجوز ذلك (٢).

وذهبوا أيضًا إلى أن فعل الأمر معرب مجزوم ، جزمته لام أمر مقدرة ، حُـذفت مع حرف المضارعة ؛ طلبًا للتخفيف مع كثرة الاستعمال ، وأن أصل ( افعل ) : ( لتَفعل ) ؛

\_

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٣٦٥)، وينظر: أسرار العربية ص ٢٢٠، ٢٢١؛ وينظر هذا الفرق من قبل في: الأصول في النحو (١/ ٣٥٨، ٣٥٧)، والمسائل المنثورة ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) تنظر: المسألة (٥٧) في الإنصاف (١/ ٣٩٣ – ٣٩٣). وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٢/ ١٦٠، ١٦١) (١٩ (٣١ (٢/ ٣٢٠))، والأصول في ١٦١ (٣/ ٣٩٨))، ومعاني القرآن للفراء (٢/ ٤١٣))، والمقتضب (٢/ ٣٢٠)، والأصول في النحو (١/ ٣٣٣))، وإعراب القرآن (٣/ ٤٧٣))، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٤/ ٣٣٠)، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (١/ ٣٤٠)، وشرح التسهيل (٣/ ١٩٩، ١٩٩٠)، وارتشاف الضرب (٤/ ١٧٦٨)، ١٧٦٩).

وليس مبنيًّا كما يزعم البصريون (١١).

واستدلوا على إعمال حرف الجر في القسم محذوفًا ، وإعمال حرف الجزم في الأمر محذوفًا ، بقياسهما على ثلاثة من الحروف التي تعمل محذوفة عند البصريين ، هي:

- ١. (رُبُّ)، فإنها هي العاملة محذوفةً عند البصريين، بعد الواو والفاء وبل (٢).
- ٢. (أَنْ) المصدرية الناصبة ، فإنها تعمل محذوفة عند البصريين ، فتنصب الفعل المضارع بعد: لام الجحود ، ولام (كي) ، والواو ، والفاء ، وأو ، وثم ، في المواضع العشرة المشهورة عنهم (٣) .
- ٣. (إِنْ) الشرطية الجازمة ، فإنها تعمل محذوفة عند جمهور البصريين ، فتجزم الفعل المضارع الواقع جوابًا لأمر ، أو نهي ، أو دعاء ، أو استفهام ، أو تمنٍ ، أو عرض (٤) .

\_

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۲۷) في الإنصاف ( ۲ / ۲۵ – ۶۵ ) ، وأسرار العربية ص ۲۸۰ – ۲۸۳ ، والبيان في غريب إعراب القرآن ( ۱ / ۳۸ ) ، وينظر أيضًا: المقتضب ( ۲ / ۳، ۲، ۱۳۰ ) ، والأصول في غريب إعراب القرآن ( ۱ / ۳۸ ) ، وينظر أيضًا: المقتضب ( ۲ / ۳۰ ، ۱۳۰ ) ، والأصول في النحو ( ۲ / ۱۷۳ ) ، واللامات ص ۸۸ – ۹۶ ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع: المراب و ۹۰ ) ، وأمالي ابن الشجري ( ۲ / ۱۵۰ ، ۱۵۱ ) ، والمخترع في إذاعة سرائر النحو ص ۱۱۲ ، ۱۱۳ ، والتبيين ص ۱۷۲ – ۱۸۰ ، وشرح المفصل ( ۲ / ۲۸۹ – ۲۹۲ ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ۲ : ۲ / ۳۵۳ – ۹۵۸ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (١/ ٣٩٦) (٢/ ٥٣٠ ، ٥٣٠) ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإنصاف (٢/ ٥٣٤)، وينظر هذا الاستدلال من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (٣) ينظر: الإنصاف (٢/ ٩١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإنصاف (٢/ ٥٣٠).

فكم جاز على مذهب البصريين أن تعمل (رُبَّ) الجرَّ ، محذوفة ، فإنه يجب أن يجوز إعمال واو القسم الجرَّ محذوفة ؛ لأنهم معًا من عوامل الأسماء .

وكم جاز على مذهب البصريين أن تعمل (أَنْ) الناصبة و (إن) الجازمة محذوفتين ، فإنه يجب أن يجوز إعمال لام الأمر محذوفة في فعل الأمر ، لأنهن جميعًا من عوامل الأفعال .

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون قياس الطرد البصري هذا ، بقياس الفرق ، في عدة مواضع ، ففرقوا بين موطني الخلاف ، وبين هذه الأصول المقيسة عليها جميعًا بقياس فرق ، فقالوا:

(إنها جاز أن تعمل (رُبَّ) محذوفة بعد الواو والفاء وبل؛ لأن فيها بقي من هذه الأحرف دليلًا على ما ألقي وبيانا عنه ، فلها كانت هذه الأحرف دليلًا عليه وبيانًا عنه جاز حذفه ؛ لأن المحذوف بهذه المثابة في حكم الثابت)(١).

(وإنها جاز أن تعمل (أَنْ) الناصبة بعد لام الجحود، ولام كي، والواو، والفاء، وأو، وثم؛ لأن هذه الأحرف دالة عليها، فصارت في حكم ما لم يحذف) (٢).

( وإنها جاز أن تعمل ( إنْ ) الشرطية الجازمة في الفعل المضارع محذوفة ، حين يقع جوابًا عن أمر ، أو نهي ، أو دعاء ، أو استفهام ، أو تمن ، أو عرض ؛ لدلالة هذه المعاني عليه ، فصار في حكم الثابت ) (٣) .

<sup>(</sup>۱) ينظر : الإنصاف ( ۱ / ٣٩٨ ، ٣٩٨ ) ( ٢ / ٣٤٥ ) ، وينظر هذا الجواب من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ٩٢ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الإنصاف ( ٢ / ٥٤٨ ، ٥٥٨ ، ٥٥٩ ) ، وينظر هذا الجواب من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع ( ١ / ٩١ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الإنصاف ( ٢ / ٥٤٤ ) .

(بخلاف إعمالكم حرف القسم محذوفًا في المقسم به ، وإعمالكم لام الأمر محذوفة مع حرف المضارعة في فعل الأمر ، فإنكم أعملتموهما محذوفين ، دون أن يكون في اللفظ حرف يدلُّ عليهما أو يُبين عنهما ) (١) .

فالمعارض البصري يرى أن بين الفرع والأصل في القياس الكوفي تناقض من حيث وجود دليل على المحذوف ، فالفرع فيه حذف دون دليل ، والأصل فيه حذف مع وجود دليل ، وهذا يقتضي تعاكسها في الحكم ، فينبغي كما جاز الحذف مع وجود الدليل ؛ أن يمتنع عند عدم وجوده .

وأنبه هنا إلى أنه قد وقع في عبارة أبي البركات في بعض هذه المواضع ما يـوهم تناقضه ، وتعاضل آرائه ، فقد قال في موضع عن (رُبَّ):

« والذي أعتمدُ عليه في الدليل على أنَّ هذه الأحرف ، التي هي الواو والفاء وبل ، ليست نائبة عن (رُبَّ) ، ولا عوضًا عنها : أنه يحسن ظهورها معها ، فيقال (ورُبَّ بلدٍ) و (بل رُبَّ بلدٍ) و (فرُبَّ حُورٍ) ؛ ولو كانت عوضًا عنها لما جاز ظهورها معها ؛ لأنه لا يجوز أن يجمع بين العوض والمعوَّض .... »(٢) .

ثم قال بعد ذلك وهو يحرر الفرق بين عمل (رُبَّ) محذوفة عند البصريين ، وبين عمل حرف القسم محذوفًا عند الكوفيين :

« وأما إضهار (رُبَّ) بعد الواو والفاء وبل ، وهي حرف جرِّ ؛ فإنها جاز ذلك ؛ لأن هذه الأحرف صارت عوضًا عنها ، دالة عليها ، فجاز حذفها ، وما حُذف وفي اللفظ على حذفه دلالة ، أو حُذف إلى عوض وبدل ؛ فهو في حكم الثابت . بخلاف هاهنا ،

.

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ٣٩٩) (٢/ ٥٤٨، ٥٤٨).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٣٨١).

فإنكم جوزتم حذف حرف القسم ولا دلالة في اللفظ على حذفه ، ولا إلى عوض وبدل »(١).

فبدا أن أبا البركات نفى أن تكون هذه الأحرف (الواو، والفاء، وبل) عوضًا عن (رُبّ) بعد حذفها ؟ في النص الأوَّل، ثم عاد فأثبت ذلك في النص الثاني .

والحقُّ أنه لا تعارض بين النصين ، فهو يريد بـ (العوض) في النص الأوَّل: العوض بمعناه المصطلح عليه في الصناعة النحوية ، وهو الذي يحل محل المعوَّض عنه معنى وعملًا ، ويغني عنه ، ولا يجوز أن يجمع بينه وبينه ، لما في الجمع بينهما من الجمع بين شيئين يغني أحدهما عن الآخر ؛ وعلى هذا فمراده من نفي أن تكون (الواو ، والفاء ، وبل) عوضًا من (رُبَّ) هو أنها ليست نائبة عنها لا في معناها ولا في عملها ، ولا يجوز أن يقال إن الاسم بعدها مجرور بالواو أو الفاء أو بل ، بل هو مجرور بها هي ؛ لأنها مقدرة والمقدر كالمذكور .

في حين أن مراده بـ ( العوض ) في النص الثاني الدلالة والأمارة على وجود (رُبَّ) ، فهذه الأحرف لا تنوب عنها في معناها ولا في عملها ، ولكنها تشير إليها ، وتدلُّ على وجودها ، وتنبه إلى وجوب تقديرها .

الموضع الحادي عشر:

- الاستدلال الكوفى : [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أنه يجوز العطف على الضمير المرفوع المتصل في اختيار الكلام، فيقال ( قمتُ وزيدٌ ) ، قياسًا على العطف على الضمير المتصل المنصوب المتفق على

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٣٩٨، ٣٩٨).

جوازه ؛ لأنه لا فرق بينهما<sup>(۱)</sup> ؛ خلافًا للبصريين الذين زعموا أن العطف على ضمير الرفع المتصل مباشرة لا يجوز<sup>(۲)</sup>.

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون قياس الطرد الكوفي السابق ، بقياس الفرق ، فقالوا:

« وتشبيههم له بالضمير المنصوب المتصل لا وجه له بحال ؛ لأن الضمير المنصوب المتصل وإن كان في اللفظ في صورة الاتصال ، فهو في النية في تقدير الانفصال ؛ بخلاف الضمير المرفوع المتصل ؛ لأنه في اللفظ والتقدير بصفة الاتصال »(٣).

فالمعارض البصري يرى أنَّ بين الضمير المتصل المرفوع وبين الضمير المتصل المنصوب تناقض من حيث الاتصال حقيقة بالفعل، فالضمير المرفوع متصل بالفعل حقيقة ولفظًا؛ لأنه فاعل، في حين أن الضمير المنصوب، وإن بدا في اللفظ متصلًا؛ فإنه منفصل في الحقيقة؛ لأن الأصل فيه التأخر عن الفاعل.

وهذا الانفصال والاتصال له تأثير عند البصريين في الحكم بجواز العطف أو

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (٢/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>۲) تنظر: المسألة ( ۲٦ ) في الإنصاف ( ۱ / ٤٧٤ – ٤٧٨ ) ، وينظر في هذه المسألة: كتاب سيبويه ( ١ / ٢٤٢ ، ٢٤٧ ، ٢٤٧ ، ٢٤٧ ) ، ومعاني القرارة ( ١ / ٣٠٤ ) ، ( ١ / ٢٥٥ ) ( ٣ / ٢٥٥ ) ، واللمع في العربية ص ١٥٦ ، ١٥٧ ، والتبصرة والتذكرة ( ١ / ١٣٩ ) ، والفوائد والقواعد ص ١٩٥٧ - ٣٩١ ، وشرحها والفوائد والقواعد ص ١٩٨٧ - ٣٩١ ، وشرحها للواسطي ص ١٢٨ ، ١٢٩ ، والبيان في شرح اللمع ص ١٣١٣ – ٣١٥ ، وأمالي ابن الشجري ( ١ / ٢٤٧ - ٢١٨ ) ، وشرح المفصل ( ٢ / ٢٧١ - ٢٨١ ) ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور ( ١ / ٢٤٢ ، ٢٤٧ ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ١ : ٢ / ١٠٢٠ – ١٠٢١ ) .

<sup>. (</sup>  $\xi V \lambda$  ,  $\xi V V / \Upsilon$  ) . (  $\Psi$ 

امتناعه ؛ لأن العطف على الضمير المرفوع إنها امتنع عندهم ؛ لأن الضمير المرفوع لكهال اتصاله بالفعل أصبح كالجزء منه ، فامتنع عطف الاسم عليه ؛ لأن العطف عليه يعني عطف اسم على جزء من فعل ، والاسم لا يعطف على الفعل ولا على جزئه (١).

وهذا المانع من العطف في الضمير المنصوب منتف ؛ لأن الضمير المتصل فيه شِبهُ كمال انفصال عن الفعل ؛ لأنَّ اتصاله به لفظي لا غير ، فلما انتفى المانع جاز العطف ؛ فقد استند المعارض البصري ، كما ترى ، إلى هذا الفرق بينهما ؛ في الحكم بوجوب تعاكسهما في الحكم .

# الموضع الثاني عشر:

- الاستدلال الكوفي: [قياس الأولى]

ذهب الكوفيون إلى أنه يجوز في ضرورة الشعر ترك صرف ما ينصرف، خلافًا لما ذهب إليه البصريون من منع ذلك (٢).

واستدلوا على ذلك بقياسه على جواز حذف الواو المتحركة في ضرورة الشعر، في نحو قوله:

فبيناهُ يشر\_ي رحله قال قائل لمن جمل رخو الملاط نجيبُ أي ( فبينا هُوَ ) .

<sup>(</sup>١) ينظر : الإنصاف (٢/ ٤٧٧) ، وينظر هذا التعليل في : شرح اللمع للواسطي ص ١٢٨ ، ١٢٩ .

<sup>(</sup>٢) تنظر المسألة (٧٠) في الإنصاف (٢/ ٤٩٣ – ٥٢٠)، والإغراب ص ٥٥، ٥٥، وقد وافق الكوفيين في هذه المسألة : في هذه المسألة جماعة من البصريين منهم : الأخفش والفارسي وابن برهان، ينظر في هذه المسألة : المقتضب (٣/ ٣٥٤)، والكامل (١/ ٣٣٢)، والأصول في النحو (٣/ ٤٣٧)، وما يحتمل الشعر من الضرورة ص ٤٦ – ٥، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ١:١/ ١٠٥،).

« وَلَأَنْ يجوز حذف التنوين للضرورة ، كان ذلك من طريق الأولى ؛ وهذا لأن الواو من ( هُوَ ) متحركة ، والتنوين ساكن ؛ ولا خلاف أن حذف الحرف الساكن أسهل من حذف الحرف المتحرك ، فإذا جاز حذف الحرف المتحرك الذي هو الواو للضرورة ؛ فَلاَّن يجوز حذف الحرف الساكن ، كان ذلك من طريق الأولى » (١).

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« لو جوزنا ترك صرف ما ينصرف لكان يؤدي إلى أن يلتبس ما ينصرف بم الا ينصرف، وعلى هذا يخرج حذف الواو من ( هو ) في نحو قوله:

### فبيناه يشرى رحله قال قائل

فإنه لا يؤدي إلى الالتباس ، بخلاف حذف التنوين »(٢).

فقد فرق المعارض البصري بين الفرع والأصل في القياس الكوفي ، من حيث المؤدَّى ، فبيَّن أن حذف ( الواو ) من ( هو ) لا يؤدي إلى اللبس ، ولذلك جاز . وهذا متخلِّف في حذف التنوين ؛ لأنه يؤدي إلى اللبس ؛ فوجب أن لا يجوز .

### الموضع الثالث عشر:

- الاستدلال الكوفي: [قياس الشبه]

ذهب الكوفيون إلى أن ( الآن ) إنها بني ؛ لأن أصله الفعل الماضي ( آنَ ) بمعنى

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۱۲، ۱۳، ۱۳، ۱۳) ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : ما يحتمل الشعر من الضرورة ص ٥١، ١٣٠ ، ٥١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ٢ / ٥١٤ ) ، وينظر هذا الفرق من قبل في : ما يحتمل الشعر من الضرورة ص ٥٢ .

(حان) دخلت عليه الألف واللام، وبقي الفعل الماضي على بنائه، وليس مبنيًّا لمشابهته اسم الإشارة، كما يزعم البصريون (١).

واستدلوا على ذلك بقياس (الآن) على الأفعال الماضية التي دخل عليها حرف الخفض، وبقيت على بنائها ، نحو (قيل) و (قال) فيها روي عن الرسول الله أنه (نهى عن قيل وقال)، ونحو (شبَّ) و (دَبَّ) في قول العرب (مِن شبَّ إلى دبَّ) (٢).

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق ، بقياس الفرق ؛ فقالوا:

« وأما ما شبهوه به من نهيه على عن (قيلَ وقالَ ) فليس بمشبه له ؛ لأنه حكاية ، والحكايات تدخل عليها العوامل فتحكى ، ولا تدخل عليها الألف واللام ؛ لأن العوامل لا تُغَير معاني ما تدخل عليه كتغيير الألف واللام :

ألا ترى أنك تقول ( ذهب تأبَّطَ شرًّا ، وذرَّى حبًّا ، وبرقَ نحرُهُ) ، ( رأيت تـ أَبَّطَ شرًّا ، وذرَّى حبًّا ، وبرق نحره ) .

ولا تقول (هذا التأبَّطَ شرَّا) ولا (الذرَّى حبًّا) ولا (البرقَ نحره)، وما أشبه ذلك.

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۷۱) في الإنصاف (۲/ ٥٢٠ – ٥٢٥)، والبيان في غريب إعراب القرآن (۱/ ٩٥)، وينظر أيضًا: معاني القرآن للفراء (۱/ ٤٦٨، ٤٦٧)، معاني القرآن وإعرابه (۱/ ١٥٣)، وينظر أيضًا: معاني القرآن للفراء (۱/ ٢٣٧)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع واللامات ص ٣٦ – ٣٩، وإعراب القرآن (۱/ ٢٣٧)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع ١٠٩١)، والإغفال (۱/ ٢٧٧ – ٣٢٤)، وأمالي ابن الشجري (۲/ ٥٩٠، ٥٩٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الإنصاف (٢ / ٥٢٢) ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : اللامات ص ٣٩، ٣٩، وشرح كتاب سيبويه للسيراني ( المطبوع : ١ / ١٧٩ ، ١٨٠ ) ، والإغفال (١ / ٣٠٧) ، وأمالي ابن الشجري (٢ / ٥٩٧) .

وكذلك تقول (رفعنا اسم كان بكان) ، و (نصبنا اسم إنَّ بإنَّ) و لا تقول (رفعناه بالكِنَّ) » (١٠) .

فقد فرق المعارض البصر\_ي بين الفرع والأصل في القياس الكوفي من حيث العارض ، فبيَّن أنَّ الذي عرض في الأصل (قيلَ وقالَ) ونحوهما عاملٌ ، وهو حرف الجر ، في حين أنَّ الذي عرض في الفرع (الآن) هو التعريف بالألف واللام ؛ والألف واللام لا يجوز أن تدخل على الأفعال المحكية ، وهذا يوجب منع أن يكون أصل (الآن): الفعل الماضي (آنَ) محكيًا .

# الموضع الرابع عشر:

- الاستدلال الكوفي: [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أن فعل الأمر (إفْعَل) معرب مجزوم ، وليس مبنيًّا كما يـزعم البصريون (٢) وقد استدلَّ بعضهم على ذلك ، بقياس فعل الأمر على فعل النهي ، فقال : «الدليل على أنه معرب مجزوم: أنا أجمعنا على أن فعل النهي معرب مجزوم ، نحو (لا تفعل) ؛ فكما أن فعل النهى معرب مجزوم ، فكذلك فعل الأمر »(٣).

\_

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۵۲۶، ۵۲۶) ، وينظر هذا الفرق من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (۱) الإنصاف (۲/ ۱۸۰، ۱۸۰) . وينظر أيضًا : الإغفال (۱/ ۳۰۷ – ۳۱۱) .

<sup>(</sup>٢) تنظر: المسألة ( ٧٢) في الإنصاف ( ٢ / ٥٢٤ – ٥٤٩ ) ، وتنظر مصادر هذه المسألة فيها مضى ص ٤٥١ .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ( ٢ / ٥٢٨ ) ، وأسرار العربية ص ٢٨١ ، وينظر مضمون هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ٨٧ ) .

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« حَمْل فعل الأمر على فعل النهي في الإعراب غير مناسب ؛ فإن فعل النهي في أوله حرف المضارعة الذي أوجب للفعل المشابهة بالاسم ؛ فاستحقَّ الإعراب ، فكان معربًا ؛ وأما فعل الأمر فليس في أوله حرف المضارعة الذي يوجب للفعل المشابهة بالاسم . فيستحق أن لا يعرب ، فكان باقيًا على أصله في البناء »(١).

فقد فرق المعارض البصري بين الفرع والأصل في القياس الكوفي من حيث العلة ، فبيَّن أن علة إعراب الفعل المضارع هي مشابهته المعنوية واللفظية بالاسم (٢) ، والمشابهة اللفظية في الحركات والسكنات وعدد الحروف لا تتمّ إلا بحروف المضارعة .

وهذه العلة متخلفة في فعل الأمر الذي هو محل الخلاف ، فوجب أن يتخلَّف حكم الإعراب فيه ، وإذا تخلَّف الإعراب فهو مبنى .

# الموضع الخامس عشر:

- الاستدلال الكوفى: [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أن الفعل المضارع بعد لام التعليل في نحو (جئتك لتكرمَني) منصوب باللام نفسها، وليس بـ (أَنْ) مضمرة بعدها، كما يزعم البصريون (٣).

=

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٢) ، وينظر هذا الفرق من قبل في : المقتضب (٢/ ٣،٤) ، والأصول في النحو (٢/ ١١٢) ، وأمالى ابن الشجري (٣/ ٣٥٥) ، والمخترع ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر في ذلك : الإنصاف (٢/ ٥٤٩ - ٥٥٠)، وأسرار العربية ص ٤٦ - ٤٨، وينظر أيضًا : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١/ ٧٣ - ٧٧) (٩/ ١٧٠ - ١٧٣).

<sup>(</sup>٣) تنظر : المسألة (٧٩) في الإنصاف (٢/ ٥٧٥ – ٥٧٩)، وتنظر هذه المسألة في : كتاب سيبويه (٣/ ٥ – ٨)، والمقتضب (٢/ ٧)، وشرح القصائد السبع الطوال ص ٧٥، ٢٩٧، واللامات

وقد استدلوا على ذلك بقياسها على لام الأمر في نحو (لِيَقُمْ زيد) و (ليغفر الله لعمرو)، فقالوا: «كما جاز أن تعمل اللام في بعض أحوالها في الفعل المستقبل جزمًا؛ جاز أيضًا أن تعمل في بعض أحوالها فيه نصبًا »(١).

# المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« لام الجرِّ غير لام الأمر ، والدليل على ذلك أن لام الجر لا تقع مبتدأة ، بل لابد أن تتعلَّقَ بفعل أو معنى فعل ، نحو (جئتك لتقومَ) وما أشبه ذلك ، وأما لام الأمر فيجوز الابتداء بها من غير أن تتعلق بشيء قبلها ، ألا ترى أنك تقول (لِيَقُم زيد) و (ليذهب عمرو) فلا تتعلق اللام بفعل ولا معنى فعل »(٢).

فقد فرق المعارض البصري بين (لام التعليل) المختلف في عملها في الفعل المضارع وبين الأصل في القياس الكوفي (لام الأمر)، فبيَّن أن المساواة بينها في هذا القياس فاسدة ؛ لأن بينها فرقًا من حيث الرتبة ومن حيث التعلق، فلام الأمر تتصدر ولا تتعلق، في حين أن لام التعليل تتعلق ولا تتصدر ؛ لأنها حرف جر.

ص ٥٥، ٥٥، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٩/ ١٧٧)، وعلى النحو ص ٥٥، ١٩٥، وشرح المفصل (٤/ ٢٣٠)، والجنبي الداني ص ١١٦، ١١٥، ومغني اللبيب (٣/ ١٦٠، ١٦٠).

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۵۷٦)، وينظر مضمون هذا القياس في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٩/ ١٧٤).

 <sup>(</sup>۲) الإنصاف (۲/ ۹۷۹)، وينظر هذا الفرق من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع:
 ۹/ ۱۷٤).

وبناء على هذا الفرق فإنه يجب أن يكون حكم الفرع في هذا القياس معاكسًا لحكم الأصل ، فليًّا حصل الإجماع على أن (لام الأمر) من عوامل الأفعال ، وجب أن يحكم بأن (لام التعليل) لا يجوز أن تكون من عوامل الأفعال ، وأنها ليست هي الناصبة للفعل المضارع ، وإذا لم تكن هي الناصبة ؛ وجب أن يكون الناصب هو (أن) المقدرة لأن تقديرها يتحقق به أمران : نصب المضارع بها ، وجرّ المصدر المؤول المنسبك منها ومن الفعل المضارع بلام التعليل .

# الموضع السادس عشر:

- الاستدلال الكوفي: [قياس الشبه]

ذهب الكوفيون إلى أنه يجوز أن يجازى بـ (كيف) خلافًا للبصريين الـذين منعـوا ذلك (١) ، واستدلوا على مذهبهم هذا بقياس (كيف) على أسماء الاستفهام التي يجازى بها ، فقالوا:

« إنها قلنا إنه يجوز المجازاة بها ؛ لأنها مشابهة لكلهات المجازاة في الاستفهام ، ألا ترى أن ( كيف ) سؤال عن الحال ، كها أن ( أين ) سؤال عن المكان ، و ( متى ) سؤال عن الزمان ... إلى غير ذلك من كلهات المجازاة .

ولأن معناها كمعنى كلمات المجازاة ، ألا ترى أن معنى (كيفها تكن أكن) : في أي حال تكن أكن ، كما أنَّ معنى (أينها تكن أكن) : في أي مكان تكن أكن ، ومعنى (متى ما تكن أكن) : في أي وقت تكن أكن ....

\_

<sup>(</sup>۱) تنظر المسألة ( ۹۱ ) في الإنصاف ( ۲ / ٦٤٣ – ٦٤٥ ) ، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٤٢٤ .

فلم شابهت (كيف) ما يجازى به في: الاستفهام، ومعنى المجازاة؛ وجب أن يجازى بها كم يجازى بغيرها من كلمات المجازاة »(١).

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق بقياس الفرق ، فقالوا:

« (كيف) ليس معناها كمعنى كلمات المجازاة ، وذلك لأنه لا تتحقق المجازاة بها ؛ ألا ترى أنك إذا قلت (كيف تكن أكن) كان معناها (على أي حال تكون أكون) ، فقد ضمنت له أن تكون على أحواله وصفاته كلها ؛ وأحوال الشخص كثيرة يتعذر أن يكون المجازي عليها كلها ؛ لأنه يتعذر أن يتفق شيئان في جميع أحوالهما ، بل ربها كان كثير من الأحوال لا يدخل تحت الإمكان كالصحَّة والسقم ، والقوَّة والضعف ، إلى غير ذلك ؛ فإن أحدهما لو كان سقيًا والآخر صحيحًا ، أو ضعيفًا والآخر قويًّا ؛ لما كان يمكن السقيم أن يجعل نفسه صحيحًا ؛ ولا الضعيف أن يجعل نفسه قويًّا .

فأما (متى ما) و (أينها) فإنه تتحقق المجازاة بهها ؛ ألا ترى أنك إذا قلت (أينها تكن أكن) فقد ضمنت له متى كان في بعض الأماكن أن تكون أيضًا في ذلك المكان ، ولا يتعذر . وكذلك إذا قلت (متى تذهب أذهب) ضمنت له في أي زمان ذهب أن تذهب معه ، وهذا أيضًا غير متعذر .

بخلاف (كيف) فإنه يتعذر أن يكون المجازي على جميع أحوال المجازى ، وصفاتها كلها ؛ لكثرتها وتنوعها »(٢) .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٤٣).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٦٤٥)، وينظر هذا الفرق من قبل في : علل النحوص ٢٢٥، ٢٢٦.

فقد فرق المعارض البصري، كما ترى، بين (كيف) وهي الفرع المختلف فيه، وبين الأصل المقيس عليه عند الكوفيين، وهو أسماء الاستفهام المجازى بها، من حيث معنى المجازاة، فبيَّن أن هذا المعنى يصح في الزمان والمكان ولا يصح في الأحوال، واستند إلى هذا الفرق في الحكم لـ (كيف) بعكس حكم (أينها، ومتى ما)، فمنع المجازاة بها.

# الموضع السابع عشر:

- الاستدلال الكوفى: [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أنه يجوز نقل حركة همزة الوصل إلى الساكن قبلها ، واستدلوا على ذلك بأنها همزة متحركة ، فجاز أن تنقل حركتها إلى الساكن قبلها ، كهمزة القطع في قولهم ( مَنَ ابوك ) و ( كم ابلك ؟ ) (١) ، خلافًا للبصريين الذين منعوا نقل حركتها إذا كانت وصلًا(٢).

#### المعارضة البصرية:

عارض البصريون قياس الطرد الكوفي السابق ، بقياس الفرق ، فقالوا:

(١) ينظر: الإنصاف (٢/ ٧٤٢).

<sup>(</sup>۲) تنظر: المسألة (۱۰۸) في الإنصاف (۲/ ۷۶۱–۷۶۷)، والبيان في غريب إعراب القرآن (۱/ ۱۹۰، ۱۸۹)، ومعاني (۱/ ۱۹۰، ۱۸۹)، وتنظر هذه المسألة أيضًا في: كتاب سيبويه (٤/ ١٥٠–١٥٥)، ومعاني القرآن وإعرابه (۱/ ۳۷۳)، وإعراب القرآن (۱/ ۳۵۳، ۳۵۶)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٥/ ۱۶۳، ۱۶۶)، والحجة للقراء السبعة (۳/ ۸، ۹)، ومشكل إعراب القرآن والمخطوط: ٥/ ۳۲۲، والكشاف (۱/ ۳۳۰)، وإملاء ما من به الرحمن (۱/ ۱۲۲)، وشرح شافية ابن الحاجب (۱/ ۱۲۲)، وتفسير البحر المحيط (۲/ ۳۸۹–۳۹۲)، والدر المصون الحاجب (۲/ ۳۸۰–۳۹۲)، والدر المصون (۳/ ٥–۱۲۲).

«الهمزة إنها يجوز أن تنقل حركتها إذا ثبتت في الوصل ، نحو (مَنَ ابوك؟) في (مَنْ أَبوك؟) و (كم ابلك؟) في (كَمْ إِبلك)؛ فأما همزة الوصل فتسقط في الوصل؛ فلا يصح أن يقال إن حركتها تنقل إلى ما قبلها؛ لأن نقل حركة معدومة لا يتصّور »(١).

فالمعارض البصري هنا قابل الجمع بين همزة الوصل وهمزة القطع في القياس الكوفي ، بالفرق بينهما من حيث الثبوت عند الوصل ؛ لأن نقل الحركة ، وهو الحكم المختلف فيه ؛ خاص بحالة الوصل دون حالة الوقف .

ولما كانت همزة الوصل مناقضة لهمزة القطع في الثبوت في حال الوصل ؛ لأن همزة الوصل تسقط في حين أن همزة القطع تثبت ؛ فإنه يجب أن تكون معاكسة لها أيضًا في الحكم المترتب على ذلك ؛ فيحكم بمنع نقل حركتها لعدم ثبوتها ، كما حكم بجواز نقل حركة همزة القطع لثبوتها .

# الموضع الثامن عشر:

- الاستدلال الكوفى: [قياس الشبه]

ذهب الكوفيون إلى أنه يجوز في ضرورة الشعر مَدُّ المقصور ، خلافًا للبصريين الذين منعوا ذلك (٢) ، وقد استدل الكوفيون على ذلك بقياس (مد المقصور) على (إشباع

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۷٤۲)، وينظر معه (۲/ ۷٤٤)، **وينظر هذا الفرق من قبل في** : الحجة للقراء السبعة (۱) الإنصاف (۳/ ۹).

<sup>(</sup>۲) تنظر: المسألة (۱۰۹) في الإنصاف (۲/ ۷۶۰–۷۵۷)، والإغراب ص ٤٧، وقد وافق الأخفش الكوفيين في هذه المسألة. وينظر فيها أيضًا: شرح القصائد السبع الطوال ص ٢٢٤، وما يحتمل الشعر من الضرورة ص ١١٠ - ١١٥، وما يجوز للشاعر من الضرورة ص ١٧٩، ١٨٠، واللباب (۲/ ۹۹، ۹۹)، وارتشاف الضرب (۲/ ۵۱۷) (۵/ ۲۳۸۹)، والتصريح (۵/ ۲۳۸۹).

الحركات)، فكما أنه يجوز بالإجماع في ضرورة الشعر إشباع الحركات، الضمة والكسرة والفتحة؛ فتنشأ عنها الواو والياء والألف، فكذلك يجوز في ضرورة الشعر إشباع الفتحة التي قبل الألف المقصورة في نحو (الغِنَى) و (الرِّضَا)، فتنشأ عنها ألف، فيجتمع ألفان، فتُقلب الثانية همزة، فيلحق بالممدود (١).

### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« الفرق بينهما ظاهر ، وذلك أن إشباع الحركات هناك يؤدي إلى تغيير واحد ، وهو زيادة هذه الحروف فقط ، وأما هاهنا فإنه يؤدي إلى تغييرين : زيادة الألف الأولى ، وقلب الثانية همزة ، وليس من ضرورة أن يجوز ما يؤدي إلى تغيير واحد ، أن يجوز ما يؤدي إلى تغييرين أو أكثر من ذلك »(٢).

فقد فرق المعارض البصري بينهما من حيث المؤدَّى كما ترى ، واستند إلى هذا الفرق في التمسك بجواز إشباع الحركات في ضرورة الشعر ، وامتناع ذلك في الفرع الذي هو مدُّ المقصور .

# الموضع التاسع عشر:

- الاستدلال الكوفي : [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أنَّ الاسم المقصور إذا كثرت حروفه سقطت ألفه في التثنية ، فيقال في تثنية (خَوْزَلَى وقَهْقَرَى): (خَوْزَلان ، وقَهْقَرَان )، وذهبوا أيضًا فيها طال من

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (٢/ ٧٤٩).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٧٥٢).

الممدود إلى أنه يحذف الحرف الآخِران منه ، فأجازوا أن يقال في تثنية (قاصِعَاء ، وحَاثِيًاء ): (قَاصِعَان وحَاثِيًان ) ؛ خلافًا للبصريين الذين ذهبوا إلى أنه لا يجوز حذف شيء من ذلك لا في مقصور ولا في ممدود (١).

وقد استدلَّ الكوفيون على جواز ذلك بقياسه على قول العرب (اشهابَّ اشهبابًا) و (احمارً احمرارًا)، والأصل فيهم (اشهيبابًا واحميرارًا) فحذفوا الياء لطول الكلمة وكثرة حروفها (۲).

#### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« وأما استشهادهم بـ ( اشهباب ) ، والأصل فيه ( اشهبباب ) فمخالف لما وقع الخلاف فيه ؛ لأنَّ الثقل فيها لازم في أصل الكلمة غير عارض ، بخلاف ما وقع الخلاف فيه ، فإنه غير لازم في أصل الكلمة ، بل هو عارض ؛ لأن التثنية عارضة وليست لازمة »(٣).

فقد فرق المعارض البصري بين الفرع والأصل في القياس الكوفي من حيث العلة ، فبيّن أن علة الثقل التي أجازت الحذف في نحو (اشهباب واحمرار) علة لازمة ، في حين أنها في موضع الخلاف عارضة عند التثنية ، واستند إلى هذا الفرق في التمسك بمنع الحذف في تثنية ما طال لفظه ، وكثرت حروفه ، من المقصور والممدود .

<sup>(</sup>۱) تنظر : المسألة ( ۱۱۰ ) في الإنصاف ( ۲ / ۷۰۶ – ۷۰۸ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط: ٤ / ١٧٤ – ١٧٦ ).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (٢/ ٧٥٥).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (٢/ ٧٥٨).

#### الموضع العشرون:

- الاستدلال الكوفي: [قياس الشبه]

ذهب الكوفيون إلى أنَّ خبر (كان) والمفعول الثاني لـ (ظننت) ينتصبان على الحال، حتى ولو كانا معرفتين في نحو (كان زيد أخاك) و (ظننت عمرًا غلامَك)؛ لأن (أخاك) و (غلامك) وإن كانتا معرفتين؛ فإنها قد قامتا مقام الحال، خلافًا للبصريين الذين يزعمون أنَّ النصب فيها نصب المفعول لا نصب الحال (1).

وقد استدل الكوفيون على ما ذهبوا إليه من نصب المعرفة في هذين الموضعين نصب الحال ، التي لا تكون إلا نكرة ، بقياسها على نصب الآلة نصب المصدر ، حين تقوم مقامه ، في نحو (ضربت زيدًا سوطًا) ، فكما أنَّ (سوطًا) وإن كان آلة ، ينتصب على المصدر ؛ لقيامه مقامه ، فكذلك المعرفة في موضع الخلاف تنتصب انتصاب الحال ؛ لقيامها مقام النكرة (٢) .

#### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« الفرق بينهم ظاهر ، وذلك أنه إنها حسن أن ينصب ( سوطًا ) على المصدر ؛ لأنه نكرة قام مقام نكرة ، فأفاد فائدته ، فحسن أن يُنصب بها نُصب به ؛ لقيامه مقامه ، وأما

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۱۱۹) في الإنصاف (۲/ ۸۲۱ – ۸۲۸)، وينظر أيضًا: معاني القرآن للفراء (۱/ ۲۸۱)، واللمع في العربية ص ۸۵، والبيان في شرح اللمع ص ۱۳۹، والتبيين ص ۲۹۰ – ۲۹۱، واللباب (۱/ ۲۸۱، ۱۱۲۷)، والمتبع (۱/ ۲۲۱)، والتذييل والتكميل (٤/ ۱۱۲، ۱۱۷)، والمتبع وارتشاف الضرب (۳/ ۱۱٤۷، ۱۱٤۷)، والتصريح (۱/ ۸۸۰، ۸۸۰)، وهمع الهوامع المرا (۲/ ۳۳، ۲۶).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الإنصاف (٢/ ٨٢٢).

هاهنا فلا يحسن أن يقوم المعرفة مقام الحال ؛ لأن الحال لا تكون إلا نكرة ، وهو معرفة ؛ فلا يفيد أحدهما ما يفيده الآخر ؛ فلا يجوز أن يقام مقامه ؛ فلا يجوز أن ينصب بها نصب به »(١).

فقد فرق المعارض البصري ، كما ترى ، بين الفرع والأصل في القياس الكوفي من حيث التطابق بين النائب ، والمنوب عنه في التعريف والتنكير ، وبيَّن أن نيابة آلة الحدث عن الحدث في الانتصاب على المفعولية المطلقة ؛ إنها جازت لتطابق الآلة النائبة ، والحدث المنوب عنه في التنكير . وهذا التطابق معدوم في موضع الخلاف ؛ فوجب ، بناءً على هذا الفرق ، منع نصب خبر (كان) وثانى مفعولى (ظن) نصب الحال .

#### الموضع الحادي والعشرون:

- الاستدلال الكوفى: [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أن التمييز يجوز أن يتقدم على عامله إذا كان متصرفًا ، فيقال مثلًا : (عرقًا تصبَّبَ زيدٌ) و (شحمًا تفقًأ الكبشُ) ؛ خلافًا لأكثر البصريين الذين منعوا ذلك (۲).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٨٢٧).

<sup>(</sup>۲) تنظر: المسألة (۱۲۰) في الإنصاف (۲/ ۸۲۸ – ۸۳۸)، وأسرار العربية ص ۱۸۱ – ۱۸۳، وقد وافق المازني والمبردُ الكوفيين في هذه المسألة، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (۱/ ۲۰۵، ۲۰۵)، والمقتضب (۳/ ۳۲، ۳۷)، والانتصار لسيبويه على المبرد ص ۸۵ – ۸۷، والجمل في النحو ص ۲۶۲، ۲۶۳، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٤/ ۱۳۹ – ۱۶۶)، وعلى النحو ص ۲۶۲، ۲۶۳، وتفسير المسائل المشكلة في أول المقتضب ص ۱۳۹، ۱۶۰، والخصائص ص ۳۹۲ – ۱۶۰، والتبيين ص ۳۹۲ – ۳۹۸، وشرح المفصل (۲/ ۲۵ – ۲۶۳).

وقد استدل الكوفيون على صحة ما ذهبوا إليه بقياس العامل في التمييز حين يكون متصرفًا ، على سائر الأفعال المتصرفة ، التي يجوز تقديم معمولاتها عليها ، نحو قولك (عمرًا ضَرَبَ زيدٌ) وما أشبهه (١).

#### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« الفرق بينهما ظاهر ، وذلك لأن المنصوب في (ضربَ زيدٌ عمرًا) منصوب لفظًا ومعنى ، وأما المنصوب في نحو (تصبَّبَ زيدٌ عرقًا) فإنه وإن لم يكن فاعلًا لفظًا ؛ فإنه فاعلٌ معنى »(٢).

فقد فرق المعارض البصري بين الفرع والأصل في قياس الكوفيين من حيث معنى (المفعولية)، لأن معنى (المفعولية) في المفعول به متحقق في اللفظ والمعنى؛ ولذلك جاز تقديم المفعول به على عامله؛ لأن تصرفه فيه تام، في حين أن (المفعولية) في التمييز لفظية لا معنوية، وهذا يعني أن عمل العامل فيه في اللفظ دون المعنى، فلها نقص تصرفه فيه من هذا الباب، وجب تأخيره.

#### الموضع الثاني والعشرون:

- الاستدلال الكوفي: [قياس المساواة]

ذهب الكوفيون إلى أنَّ (رُبَّ) اسم، قياسًا على (كم) ؛ لأن (كم) للعدد

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢ / ٨٣٠)، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٤ / ١٤٠ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ٢ / ٨٣١ ) ، وينظر هذا الجواب من قبل في : الانتصار ص ٨٦ ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٤ / ١٤١ ) ، وعلل النحو ص ٣٩٣ .

والتكثير ، و (رُبَّ ) للعدد والتقليل ، فكما أن (كم ) اسم ، فكذلك (رُبَّ ) اسم (١) ، وليست حرفًا كما زعم البصريون (٢) .

#### المعارضة البصرية:

عارض البصريون (قياس الطرد) الكوفي السابق، بقياس الفرق، فقالوا:

« (كم) إنها حكم بأنها اسم ؛ لأنه يحسن فيها علامات الأسهاء ، نحو حروف الجر ، نحو ( كم رجلً جاءك ) ، وهذا غير ( بكم رجلً مررت ؟ ) وما أشبه ذلك ، وجواز الإخبار عنه ، نحو ( كم رجلًا جاءك ) ، وهذا غير موجود في ( رُبَّ ) ، فدلَّ على الفرق بينهما » (٣) .

فالمعارض البصري يرى أن العلة التي حكم لـ (كم) بالاسمية لأجلها ، وهي قبول أمارات الأسماء ، غير موجودة في (رُبَّ) ، وتعاكس الكلمتين في هذه العلة يوجب تعاكسهما في الحكم ، فلما حكم لـ (كم) بالاسمية اتفاقًا ، فإن مقتضى قياس (رُبَّ) عليها هو عكس حكم (كم) فيها لا طرده ؛ فوجب أن تكون حرفًا .

وبهذا القياس تتمُّ مواضع (قياس الفرق) في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري مجموعة وموثقة ، وظَّف فيها النحاة أكثر من خمسين قياسًا من (أقيسة الفرق) في الانتصار للذاهبهم ، أو الاعتراض على مذاهب خصومهم .

ولاشك أن سرد هذه الأقيسة استدلالًا واعتراضًا ، له أثرٌ بالغ في تعميق تصوُّر هذا القياس ، وتأصيل استيعابه ، وتحقيق ما قصدت إليه في هذا الباب من تقديم دراسة

(٢) تنظر : المسألة ( ١٢١ ) في الإنصاف ( ٢ / ٨٣٢ – ٨٣٤ ) ، وتنظر مصادر هذه المسألة فيها مضى ص ٤٢٢ .

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (٢/ ٨٣٢).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (٢/ ٨٣٣)، وينظر هذا الفرق من قبل في : الأصول في النحو (١/ ٤١٦).

وصفية وافية لـ ( قياس العكس ) ، كشَّافة عن حقيقته ، بعيدًا عـن الخـوض في مسـائله واستبطانها .

ولإتمام تحقيق هذا المقصد فإنني سأتبع هذا السرد الآن ، بمبحثين اثنين ، سيسهان ، بإذن الله ، في جعل صورة (قياس الفرق) أصفى في الذهن ، وأنقى في النفس ؛ ويزيلان عنها ما قد يطفو عليها من شبه أو إشكالات ، وهذان المبحثان هما :

- ١. أركان قياس الفرق.
- ٢. قوادح قياس الفرق.

وهذا بيان كلِّ منهم على حدة:

### أولًا: أركان قياس الفرق

إذا تأملنا أقيسة الفرق السابقة تبيَّن لنا أن لقياس الفرق أربعة أركان ، هي:

- الفرع المقيس.
- الأصل المقيس عليه.
  - وجه الفرق.
    - الحكم .

فهذه الأركان الأربعة تقابل أركان (قياس الطرد) الأربعة المألوفة ، فقد ألفنا أن (قياس الطرد) لأبد فيه من (فرع) و (أصل) و (علة جامعة بينها) في (حكم واحد).

وفي مقابل هذا نقول إن (قياس الفرق) لابد فيه من (فرع) و (أصل) و (وجه فارق بينهم ) لإثبات (عكس حكم الأصل في الفرع).

وإذا تأمَّلت هذه الأركان الأربعة وجدت أنَّ الذي لابد من تحرير العبارة في ضبطه منها ، ركنان هما : ( الأصل المقيس عليه ) و ( وجه الفرق ) ، وسوف أقف مع كلِّ واحدٍ منها الآن على حدة :

#### ١. الأصل المقيس عليه:

حين ينظر النحوي في ( فرع ) من الفروع المختلف فيها ، ويريد إثبات ( الحكم ) الذي يراه فيه عن طريق ( قياس الفرق ) ، فإن اختيار ( الأصل ) الذي يربط ذلك الفرع به ، ويقيسه عليه ، ليس اعتباطيًّا ولا هيًّنًا ، بل يحتاج إلى دقة نظر ، وإحكام تأمُّل ، واتساع رؤية .

وإذا تأمَّلت ( الأصول ) التي اختارها النحاة للقياس عليها في أقيسة الفرق السابقة ، تبيَّن لك أن ( الأصل ) المقيس عليه في ( قياس الفرق ) لابد فيه من ثلاثة شروط ؟ هي :

- ١. أنْ يكون الحكم الثابت في ذلك الأصل هو عكس الحكم الذي يريد القائس
   إثباته في ( الفرع ) المختلف فيه .
  - ٢. أن يكون حكم ذلك الأصل ثابتًا فيه ، اتفاقًا بين القائس وخصمه .
- ٣. أن يكون بين (الأصل) المختار وبين (الفرع) المختلف فيه أقوى مناسبة ، بحيث يكون أكثر الأصول المخالفة للفرع في حكمه ، شبهًا به ؛ لأن التوافق والتشابه إذا حصل بينها من وجوه متعددة ، انحصر الفرق ، فأمكن الاستناد في الحكم إليه خاصة .

وحتى تبدو هذه الشروط الثلاثة أكثر وضوحًا سأطبقها على مثالين اثنين من الأقيسة السابقة ، أحدهما كوفي والآخر بصري ، وأترك للقارئ إجراء هذه الشروط على ما عداهما من الأقيسة السابقة :

### المثال الأول :

حين أراد المستدلُّ الكوفي أن يثبت الحكم الذي يذهب إليه في (إِنْ) الخفيفة ، وهو (الإهمال) عن طريق (قياس الفرق): اختار أن يكون (الأصل) المقيس عليه هو (إنَّ) الثقيلة ، وإذا تأمَّلت هذا الأصل وجدت فيه الشروط الثلاثة السابقة ، وبيان ذلك فيها يلى:

- ١. أنَّ الحكم الثابت في ( إنَّ ) الثقيلة هو ( الإعمال ) وهو عكس الحكم الذي يريد القائس الكوفي إثباته بقياس الفرق في الفرع .
- ٢. أنَّ ذلك الحكم ، وهو إعمال (إنَّ ) في الاسم ، متفق عليه بالإجماع بين البصريين والكوفيين .
- ٣. أنَّ بين الفرع المختلف فيه وبين هذا الأصل أقوى مناسبة ، فها متناظران في الحرفية والبناء ، متقاربان في اللفظ ، وهذا التناسب بينها يضيِّق دائرة الفرق ، ويساعد على نسبة التأثير إليه ؛ ولذلك علل الكوفيون حكمهم بإهمال (إِنْ) بنقص لفظها عند حذف النون ، وهو الفارق الوحيد كها ترى ؛ لأنهم يرون أنَّ هذا النقص اللفظي أدَّى إلى زوال علة العمل ، كها مضى وكها سيأتي بإذن الله .

#### المثال الثاني:

حين أراد المستدل البصري أن يثبت الحكم الذي يذهب إليه في الخبر حين يكون اسمًا محضًا ، وهو (امتناع تحمله للضمير) ، عن طريق (قياس الفرق): اختار أن يكون (الأصل) المقيس عليه هو (الخبر المشتق) ، وإذا تأملت هذا الأصل وجدت فيه الشروط الثلاثة السابقة ، وبيان ذلك فيها يلي:

١. أنَّ الحكم الثابت في ( الخبر المشتق ) هو ( وجوب تحمُّله للضمير ) ، وهو عكس الحكم الذي يريد القائس البصري إثباته بقياس الفرق في الفرع .

٢. أنَّ ذلك الحكم ، وهو وجوب تحمل الخبر المشتق للضمير ، متفق عليه بالإجماع بين البصريين والكوفيين .

٣. أنَّ بين الفرع المختلف فيه وبين هذا الأصل أقوى مناسبة ، فهما متناظران في الخبرية وفي الإفراد ، وهذا التناسب بينهما ضيَّق حيِّز الفرق ، وساعد القائس البصري على نسبة التأثير إليه ، فذهب إلى أن الفرق بينهما في (الوصفية) ، وأنَّ هذا الفرق له أثر في الحكم ؛ لأن (الوصفية) يتحقق بها شبه الفعل الذي هو الأصل في تحمل الضمير .

وعلى هذين المثالين قس ، وأنت تتأمل أقيسة الفرق السابقة ، تجدهذه الشروط الثلاثة متحققة في ( الأصل ) المقيس عليه في كلِّ قياس منها .

#### ٢. وجوه الفرق:

إذا كنت، قبل قليل، قد أوضحت أن اختيار (الأصل) المقيس عليه في والمناس الفرق) ليس اعتباطيًّا، فإن (وجه الفرق) الذي هو الركن الأهم في قياس الفرق؛ نظرًا لأن تعاكس الحكم بين الفرع والأصل مبني عليه، ليس اعتباطيًّا ولا عشوائيًّا، بل له ضابط يحكمه ويجليه، ويميزه من غيره.

وإذا كان الجمع بين (الفرع) و (الأصل) في حكم واحد في (قياس الطرد) لا يصحُّ إلا بجامع قوىً ، صالح لأن يستند إليه في هذا الجمع ، كأن يكون (الفرع) و (الأصل) مشتركين في (علة) الحكم ، أو في دليل من أدلته من شبه غالب أو أصلِ جارٍ عليها ، أو قرينةٍ بيِّنة فيها = فإن الفرق بين (الفرع) و (الأصل) في (قياس الفرق) بإثبات عكس أحدهما في الآخر ؛ لا يصحُّ أيضًا إلا بوجه فرق قويً ، صالح لأن يستند إليه في ذلك الفرق في الحكم .

وإذا تأمَّلت (وجوه الفرق) التي اعتمد عليها النحاة في أقيسة الفرق السابقة ، تبيَّن لك أنها جميعًا ذات صلة مباشرة ، وارتباط وثيق ، بالحكم الذي يريد القائس عكسه . وهذا هو الفاصل الدقيق بين الفرق المؤثر وبين الفرق غير المؤثر .

فالفرق المؤثر في الحكم لابد أن يكون في أمر من الأمور التي لا يتمُّ ذلك الحكم إلا به بها ، حتى يستدلّ بتخلُّفه على وجوب تخلُّف الحكم . والأمر الذي لا يتمُّ الحكم إلا به هو ما سهاه الأصوليون ( لازم الحكم ) ، قال ابن ابن الجوزي : « لازم الحكم مالا يثبت الحكم مع عدمه ، فيكون أعم من الشرط ؛ لدخول الشرط والعلة والسبب وجزئه ومحل الحكم فيه »(١) ؛ ولذلك فإن الفرق لا يكون مؤثرًا حتى يكون في لازم من لوازم الحكم المراد عكسه .

والحقُّ أنَّ النحاة في أقيسة الفرق التي استدلوا بها أو اعترضوا ، كانوا على وعي فطريٍّ بهذا الضابط الدقيق ؛ إذ جاءت جميع الفروق في أقيستهم فروقًا في ( لازم الحكم ) ، وإذا صنفنا تلك الفروق باعتبار نوع اللازم المفروق فيه ؛ تبيَّن أنَّ وجوه الفرق عندهم ، هي :

- ١. الفرق في علة الحكم.
- ٢. الفرق في شرط الحكم.
- ٣. الفرق في خصيصة من خصائص الحكم.

-

<sup>(</sup>١) الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٣٩.

وهذه وقفة مع كلِّ وجه من هذه الوجوه على حدة:

#### ١. الفرق في العلة:

(علة الحكم): هي المعنى الذي يغلب على ظن المجتهد النحوي أنَّ الحكم إنها ثبت لأجلها، وأنها هي التي اقتضته؛ ولذلك فإن القائس (قياس الفرق) حين يفرق بين (الفرع) و(الأصل) في العلة، فإنها يفرق بينهما في (العلة) التي يرى هو أن الحكم ثبت في الأصل بها، سواء وافقه خصمه على ربط ذلك الحكم بتلك العلة أم لم يوافقه؛ لأن القائس إنها يبني فرقه على ما يراه هو، لا على ما يراه خصمه.

وقد وقع الفرق في (علة الحكم) في أحد عشر موضعًا من الأقيسة السابقة ، منها أربعة كوفية ، وسبعة بصرية ، هذا بيانها :

#### أ. الفروق الكوفية:

- ١. فرق الكوفيون بين (إِنْ) الحفيفة وبين (إنَّ) الثقيلة ، في عِلَة إعمال (إنَّ)
   الثقيلة عندهم ، وهي : الشبه اللفظيُّ بالفعل .
- ٢. فرق الكوفيون بين فعل جواب الشرط الذي تقدم عليه اسم مرفوع في نحو (إن تحضر زيدٌ يكرمك)، ويين فعل جواب الشرط الذي لم يتقدم عليه اسم، في علة جزم جواب الشرط عندهم وهي (الجوار).
- ٣. فرق الكوفيون بين الأوصاف المؤنثة التي على زنة ( فَاعِل ) ، وبين الأوصاف المؤنثة بالتاء ، في علة دخول تاء التأنيث ، وهي الفصل بين المذكر والمؤنث .
- ٤. فرق الكوفيون بين الاسم المنصوب المحلّى بـ (أل) في نحـ و (رأيـت البكـ رْ)، وبـ ين
   الاسم المنصوب المجرد منها نحو (رأيت بكرًا) في علة نقل حركة الإعراب عند الوقف، وهي:
   التخلص من التقاء الساكنين.

#### ب. الفروق البصرية:

- ١. فرق البصريون بين الخبر الجامد وبين الخبر المشتق في علة تحمُّل الضمير عندهم ، وهي مشابهة الفعل .
- ٢. فرق البصريون بين المنادى المفرد الثلاثي ويبن المنادى المفرد غير الثلاثي في علـة جـواز
   الترخيم ، وهي استثقال كثرة الحروف في موطن من مواطن كثرة الاستعمال .
- ٣. فرق البصريون بين (إنَّ) وبين (لا) النافية للجنس في علة جواز العطف على الموضع قبل تمام الخبر أو امتناعه ، عندهم ، وهي مراعاة الأصل الكلي (لا يجتمع عاملان في معمول واحد).
- ٤. فرق البصريون بين المنادى المفرد الثلاثي وبين الأسماء المعربة الثنائية كـ (يـد، ودم) في علة حذف الآخِر، وهي الثقل.
- ٥. فرق البصريون بين فعل الأمر ( إفْعَل ) وبين فعل النهي ( لا تفعل ) في علة
   إعراب الأفعال عندهم ، وهي مشابهة الاسم .
- آ. فرق البصريون بين مثنى المقصور ومثنى المنقوص كثيرَي الحروف وبين مصادر (إفْعَالَ إفْعِالَ ) نحو (إشهيباب، واحميرار) في علة حذف بعض المدَّات ، وهي الثقل .
- ٧. فرق أبو عثمان المازني بين الفعل المضارع الواقع فعل شرط أو جواب شرط ،
   وبين الأفعال المضارعة المعربة في غير هذين الموضعين ، في علة إعراب الفعل المضارع عنده ، وهي الوقوع موقع الاسم .

### ٢. الفرق في الشروط.

( الشرط ) يختلف عن ( العلة ) اختلافًا دقيقًا ، وبيانه أن ( العلة ) هي ما يوجد به الحكم ويجب عند المجتهد ، بحيث تكون هي التي أوجدته واستدعته وأوجبته ، ومتى

انعدمت انعدم، أما (الشرط) فإن الحكم يوجد عند تحقُّقه ولكن لا يجب به، فالشرط إذن يهيءُ محلَّ الحكم، ليحلَّ فيه الحكم بعلَّته، ولذلك فإنه يلزم من عدمه عدم الحكم، ولا يلزم من وجوده وجود الحكم ولا عدمه به.

وهذا هو معنى قول الأصوليين: إن الشرط ( هو ما يضاف إليه الحكم وجودًا عنده لا وجوبًا به ) ، وقولهم: ( الشرط ما يلزم من عدمه العدم ، ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته ) (١).

ومثال ذلك من النحو مثلًا (انتصاب الحال) فإن من شروطها أن تكون نكرة، وشرط التنكير هذا لا يصلح أن يرفع إلى منزلة العلة، فيدَّعى أنه هو الذي اقتضى نصب الحال، فلا يجوز أن يقال: إنها نصبت الحال لأنها نكرة؛ ولكنه شرط لا يوجد حكم النصب قياسًا في الحال إلا عند وجوده، ولكن وجوده بكون الاسم نكرة لا يلزم منه وجود النصب ولا عدمه.

ف (انتصاب الحال): علته (ما في الحال من معنى المفعولية)، فهذه العلة دائرة مع النصب حيثها دار، لا يوجد النصب إلا بها، ولا ينعدم إلا بعدمها، فأما (التنكير) و (الانتقال) و (الاشتقاق) فهذه شروط تهيءُ الكلمه للانتصاب على الحالية عند اجتهاعها، وهذا واضح.

وقد وقع الفرق في (شرط الحكم) في أقيسة الفرق السابقة في أربعة وثلاثين موضعًا ، منها عشرة مواضع كوفية ، والباقية بصرية ، وهذا بيان ذلك :

### أ. الفروق الكوفية :

وقع الفرق في أقيسة الفرق الكوفية في ( شرط الحكم ) تارة في شروط متفق على

<sup>(</sup>١) ينظر: مباحث العلة في القياس عند الأصوليين ص ١٥٨ - ١٦٨.

اشتراطها في ذلك الحكم بينهم وبين البصريين ، وتارة في شروط خاصة بمنهج النحاة الكوفيين وأصول التفكير النحوي فيه .

وقد وقع ذلك عندهم في أحد عشر قياسًا ، هذا بيانها ، مقسومة على الشروط المفروق فيها عندهم ، فيما يلى :

### ١. شرط تنوين الاسم في التركيب:

كون الاسم جاريًا أو مصروفًا بعيدًا عن التركيب لسلامته من العلل المانعة للصرف، لا يعني عند أهل الكوفة استحقاقه للتنوين داخل التركيب، لأن (التنوين) عندهم لا يستحقه الاسم في التركيب إلا بشرطين، هما:

- صراحة العامل.
- وتوافق المعنى النحوي للمحلِّ مع العلامة الإعرابية .

وقد وافق هذا المذهب قبولًا عند بعض كبار البصريين ، كأبي سعيد السيرافي ، الذي قال عن اسم ( لا ) التبرئة : « الذي عندي أنَّ الفتحة في الاسم بعد ( لا ) إعراب ، وترك التنوين لما تعمل فيه لازم » (۱) ، ثم عقَّب على ذلك بعد أن نسب هذا القول إلى سيبويه ، بقوله : « وقد يعمل العامل في الشيء ويمنع التصرف الذي لنظائره » (۲) .

وقد فرق الكوفيون في هذين الشرطين بين الفرع والأصل في ثلاثة أقيسة ، هي :

- الفرق بين المنادي العلم المفرد وبين العلم المفرد نفسه في غير النداء.
- الفرق بين اسم ( لا ) التبرئة ، وبين ذلك الاسم نفسه منفيًّا بـ ( لا ) التي بمعنى ( غير ) .

\_

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المخطوط: ٣/ ٨٣).

<sup>(</sup>٢) السابق.

- الفرق بين اسم ( لا ) التبرئة ، وبين ذلك الاسم نفسه قبل دخول ( لا ) .

#### ٢. شرط ارتفاع خبر المبتدأ:

خبر المبتدأ المفرد لا يرتفع عند أهل الكوفة إلا حين يكون موافقًا للمبتدأ في معناه ؛ بحيث يكون هو هو .

ولذلك فرق الكوفيون بهذا الشرط بين الخبر المرفوع في نحو (زيدٌ أخوك) وبين الخبر المنصوب في نحو (زيدٌ عندَك).

#### ٣. شرط حذف واو المثال من مضارعه:

الفعل المثال الواوي لا تحذف واوه عند أهل الكوفة إلا حين يكون متعديًا ، نحو (وزن يزن ووعد يعِد).

ولذلك فرقوا بهذا الشرط بين ما حذفت منه الواو وبين ما لم تحذفه منه ، وعللوا الحذف فيها لم تحذف منه الخذف فيها حذفت منه بوجود هذا الشرط ، وعللوا عدم الحذف فيها لم تحذف منه بتخلفه .

#### ٤. شرط التبعية في باب العطف:

شرط تبعية المعطوف ، سواء كان اسمًا أم فعلًا ، للمعطوف عليه في الإعراب ، هو الاشتراك في المعنى بينهما .

ولذلك فرق الكوفيون بهذا الشرط بين الفعل المضارع المسبوق بواو المعية أو فاء السببية وبين الفعل المضارع المعطوف بالواو أو الفاء ، وبناءً على ذلك عللوا عدم التوافق في الإعراب في الفعلين الأوّلين مع ما قبلهما بتخلُّف هذا الشرط.

وكذلك فرقوا بين المفعول معه وبين الاسم المعطوف بالواو ، وعللوا ، بناءً على هـذا الفرق ، انتصاب المفعول معه بتخلُّف هذا الشرط .

### ٥. شرط أصالة الحرف:

شرط أصالة الحرف هو أن يخلّ سقوطه بمعنى التركيب الذي هو فيه ، وقد فرق الكوفيون بهذا الشرط بين ( لولا ) وبين الباء في ( بحسبك ) و ( مِنْ ) في ( هل من أحد في الدار ؟ ) .

### ٦. شرط أعرف الأسهاء:

أعرف أسماء المخلوقات عند الكوفيين له شرطان ، هما :

- عدم قبول التنكير.

- وتعدد جهات التعريف فيه .

وفي هذين الشرطين فرق الكوفيون بين الاسم العلم وبين اسم الإشارة ، فحكموا لاسم الإشارة بأنه الأعرف ؛ لتحقق هذين الشرطين فيه ، وتخلُّف الأول منها ونقص الثاني في اسم العلم .

### ب. الفروق البصرية:

الشروط التي وقع الفرق فيها في أقيسة الفرق البصرية ، يمكن عرضها في ثمانية عشر قسمًا ، هذا بيانها:

### ١. شروط ترخيم الأسهاء:

وهي عند البصريين أربعة : النداء والتعريف والإفراد والزيادة على ثلاثة أحرف.

وقد فرق البصريون بهذه الشروط بين المنادى المفرد والمنادى المضاف في جواز الترخيم.

#### ٢. شرط الحذف:

لجواز الحذف عند البصريين شرطان ، هما:

- وجود دليل يدل على المحذوف.

وأمن اللبس.

وقد فرق البصريون بين واو القسم ، ولام الأمر من جهة وبين (رُبَّ) و (أَنْ) المصدرية و (إِنْ) الجازمة من جهة أخرى بالشرط الأول ، وفرقوا بين حذف تنوين الاسم المنصرف وبين حذف الواو من (هو) في ضرورة الشعر بالشرط الثاني .

### ٣. شرط نقل الحركة في الوصل:

اشترط البصريون لجواز نقل حركة الحرف إلى الساكن الذي قبله تخفيفًا في الوصل: إمكان بقاء ذلك الحرف المتحرك عند الوصل.

وبهذا الشرط فرق البصريون بين نقل حركة همزة الوصل وبين نقل حركة همزة القطع .

#### ٤. شرط الحكاية:

اشترط البصريون لجواز حكاية الجمل ألا تدخل عليها حروف المعاني غير العاملة.

وبهذا الشرط فرقوا بين (الآن) التي ادَّعى الكوفيون أنها في الأصل الفعل (آنَ يئين) وبين المحكيات المتفق عليها كـ (تأبط شرَّا) و (عن قيلَ وقالَ) وبابها.

#### ٥. شرط التناوب:

اشترط البصريون في النائب من الألفاظ أن تتوافر فيه شروط المنوب عنه و خصائصه.

وبهذا الشرط فرقوا بين نيابة المعرفة عن النكرة في الانتصاب على الحالية ، وبين نيابة آلة الحدث عن الحدث عن الحدث في الانتصاب على المفعولية المطلقة ؛ وفرقوا كذلك بين الاسم المحلى بـ (أل) وبين الأسماء الموصولة في استحقاق الصلة .

#### ٦. شرط الضرورة الجائزة:

من شروط الضرورة الشعرية الجائزة عند البصريين شرطان، هما:

- عدم الإجحاف في تغيير اللفظ.
  - وأمن اللبس.

وقد فرق البصريون بالشرط الأوَّل بين مدِّ المقصور وبين إشباع الحركات حتى تنتج عنها الحروف المجانسة لها ، وفرقوا بالشرط الثاني بين حذف تنوين الاسم المصروف وبين حذف الواو من (هو) ونحوه .

#### ٧. شرط الجملة الفعلية الحالية:

اشترط البصريون في الجملة الفعلية الواقعة حالًا أن يصلح أن يقترن بها ظرف دالًّ على الزمن الحاضر، نحو (الساعة) و (الآن).

وقد فرقوا بهذا الشرط بين الجملة الفعلية التي فعلها ماض غير مقترن بـ (قد) وبين الجملة الفعلية التي فعلها مضارع أو ماض مقترن بـ (قد).

#### ٨. شرط صدارة حروف النفى:

اشترط البصريون لصدارة حروف النفي ، بحيث لا يعمل ما بعدها فيها قبلها ، ولا ما قبلها فيها هو في حيِّزها ، شرطين هما :

- عدم التصر في .

- وعدم الاختصاص بالفعل.

وقد فرق البصريون بالشرط الأوَّل بين (ما) الحجازية ، وبين (لا) النافية ، فأو جبوا له (ما) الصدارة ، ومنعوها في (لا) لكثرة تصرفها بوقوعها في أساليب شتَّى من الكلام (١) .

وفرقوا بالشرط الثاني بين (ما) الحجازية وبين حروف النفي المختصة بالدخول على الأفعال كـ (لم) و (لن) ؛ لأنها باختصاصها بها أصبحت كالجزء منها فلم تتصدر وجوبًا.

### ٩. شروط المجازاة بأسهاء الاستفهام:

اشترط البصريون لصحة المجازاة بأسماء الاستفهام نيابة عن (إن) الشرطية ؟ شرطين ، هما:

- أن يصحَّ معها معنى المجازاة عقلًا .
- وأن تكون تامة التصرف في جوابها وإعرابها .

وقد فرق البصريون بين (كيف) من جهة ، وبين أسهاء الاستفهام الأخرى نحو (أين ، وأيان ، وما ، ومتى) فمنعوا المجازاة بـ (كيف) لتخلُّف هذين الشرطين فيها ؛ لأن معنى المجازاة لا يصحُّ عقلًا معها ؛ ولنقص تصرفها بكون جوابها لا يكون إلا نكرة ، وبكون إعرابها لا يكون إلا حالًا ، وليست كأخواتها يخبر بها أو يخبر عنها ، ويعود إليها الضمير .

\_

<sup>(</sup>١) لأنها تقع نافية للجنس ، وعاملة عمل (ليس) ، وتقع عاطفة ، وتقع جوابًا مناقضًا لـ (نعم) ... ينظر : مغنى اللبيب (٢/ ٢٨٣ – ٣٥٥).

#### ١٠. شرط التعويض:

اشترط البصريون لصحة التعويض: أن يلحق المعوَّض نقصٌ يُجبر بذلك التعويض.

وقد فرقوا بهذا الشرط بين (طَلَحُون) في مذهب ابن كيسان، وبين (أرضُون) في قول العرب؛ فقد عوَّضت العرب (أرضون) بتحريك عينها عن نقصٍ لحق مفردها (أرض) وهو حذف التاء منه، في حين أن (طلحة) ونحوه لم يلحقه نقص حتى يُجبر بتحريك العين في جمعه.

#### ١١. شرط تركيب حروف المعانى:

اشترط البصريون لصحة تركيب حروف المعاني: زوال معنى كل حرف من الحرفين المركبين، وحدوث معنى جديد لهما بالتركيب.

وبهذا فرق البصريون بين (لن) وبين (هلًا)، فلما تحقق هذا الشرط في (هلا) حكموا بتركبها من (هل) و (لا)، وحين تخلَّف في (لن) منعوا تركيبه وحكموا ببساطته.

#### ١٢. شرط زيادة الحرف:

اشترط البصريون للحكم بزيادة الحرف: أن يكون دخوله في التركيب كخروجه، بحيث لا يؤدي حذفه إلى اختلال معنى التركيب.

وبهذا الشرط فرق البصريون بين الكاف في (كم ) وبين الكاف في (كمثله) ونحوه .

#### ١٣. شرط تعدد المعنى الوظيفي للحرف الواحد:

اشترط البصريون للحكم بتعدد المعنى الوظيفي للحرف الواحد، شرطين هما:

- أن يكون لذلك الحرف معان وظيفية متعددة في السياقات المختلفة .
  - أن لا يجمع فيه بين معنيين وظيفيين في سياق واحد.

وبهذين الشرطين فرق البصريون بين (إلاً) وبين (حتى)، فحكموا بعدم تعدد المعنى الوظيفي لـ (إلا) لتخلُّف هذين الشرطين فيها، وحكموا بتعدد وظائف (حتى)؛ لأنها تؤدي وظائف ثلاث، فتكون حرف عطف، وتكون حرف جر، وتكون حرف استئناف، في سياقات مختلفة؛ ولا يجتمع فيها وظيفتان من هذه الوظائف، بـل تتفرغ لأداء أحدهذه المعاني الثلاثة، حسب مقصد المتكلم.

## ١٤. شرط تقدُّم المعمول على عامله:

اشترط البصريون في صحة تقديم المعمول على عامله أن يكون ذلك العامل تامَّ العمل في معموله لفظًا ومعنى .

وجذا الشرط فرقوا بين تقديم التمييز المحوَّل عن الفاعل ، على عامله ، وبين تقديم المفعول به أو الحال على العامل فيها ؛ فمنعوا تقديم هذا التمييز على عامله لنقص عمله فيه ؛ لأنه وإن نصبه في اللفظ فإنه فاعل في المعنى ، فلم يتحقق فيه معنى ( المفعولية ) الموجب للنصب .

### ١٥. شرط الخروج عن الأصل:

اشترط البصريون في صحة خروج اللفظ عن الأصل: ألا يفارق اللفظ الخارج أصله ذاك من غير جهة واحدة ؟ لأن الخروج عن الأصل ضعف ، فلا يجوز أن يجتمع في لفظ واحد ضعفان .

وجهذا الشرط فرق البصريون بين (أيُّ) الموصولة التي ذكر العائد في صلتها ، وبين (أيُّ) الأولى بالإعراب؛ صلتها ، وبين (أيُّ) التي لم يذكر العائد في صلتها ، فحكموا له (أيّ) الثانية بالبناء لأنها لأنها لم تفارق الأصل إلا من جهة إعرابها ، وحكموا له (أيّ) الثانية بالبناء لأنها قد فارقت الأصل من جهة أخرى بحذف عائد صلتها ؛ لأنه لو حكم بإعرابها لاجتمع فيها مفارقة الأصل من جهتين :

- من جهة إعرابها مع أن الأصل فيها البناء .
- ومن جهة حذف صدر صلتها مع أن الأصل ذكره .

### ١٦. شرط التعامل:

اشترط البصريون لصحة التعامل بين لفظين ، بحيث يعمل كلُّ منهما في صاحبه ، شرطين هما :

- أن يكون كلُّ منها مستحقًّا للعمل على حدة .
- وأن يكون عمل كلِّ منهم في صاحبه مختلفًا عن عمل الآخر.

وبهذين الشرطين فرق البصريون بين المبتدأ والخبر من ناحية وبين اسم الشرط وفعل الشرط العامل فيه من ناحية أخرى .

#### ١٧. شرط الندبة:

اشترط البصريون لصحة الندبة شرطين هما:

- أن تلحق ما يلحقه تنبيه النداء دون غيره .
- أن تكون بأعرف أسهاء المندوب وأشهرها .

وبهذين الشرطين منع البصريون ندبة صفة المنادى ، وندبة النكرة في ثلاثة أقيسة فرق، فرقوا فيها بهذين الشرطين بين (المنادى الموصوف) و (المنادى النكرة) من ناحية ، وبين المنادى المعرفة مفردًا أو مضافًا من ناحية أخرى .

### ١٨. شرط العطف:

شرط عطف المفردات عند البصريين هو التهاثل في الاسمية أو الفعلية بين المعطوف والمعطوف عليه.

وبهذا الشرط فرق البصريون بين عطف الاسم على ضمير الرفع المتصل مباشرة ، وبين عطف الاسم على ضمير النصب المتصل مباشرة ، فمنعوا الأوَّل لما فيه من عطف الاسم على ضمير النصب المتصل بمنزلة الجزء من الفعل المسند إليه ، وأجازوا الثاني ؛ لأن ضمير النصب وإن اتصل في اللفظ فهو منفصل في التقدير ، فلم يكن في العطف المباشر عليه مخالفة لهذا الشرط .

#### ٣. الفرق في الخصائص:

يقع الفرق في الخصائص حين يكون الخلاف حول حقيقة الكلمة: أهي اسم أم فعل أم حرف، فيفرق المستدل بـ (قياس الفرق) بين الكلمة المختلف في حقيقتها وبين الجنس الذي ادعى خصمه أن تلك الكلمة منه، ببيان تخلُّف شيء من خصائص ذلك الجنس فيها.

وسوف أعرض هذه الخصائص التي وقع الفرق بها في أقيسة الفرق السابقة مقسومة على أقسام الكلمة الثلاثة فيها يلى:

#### ١. خصائص الأسماء:

الاتفاق حاصل بين النحاة على أن من خصائص الأسماء:

- قبول الجر.
- وصحة الإسناد إليها.

وقد فرق البصريون بهاتين الخصيصتين بين (كم) وبين (رُبَّ) ، فأثبتوا لـ (كم) الاسمية ، ومنعوها في (رُبَّ) .

## ٢. خصائص ( أَفْعَل ) الاسمي:

( أَفْعَل ) الاسمى له عند البصريين خصيصتان مطردتان ، هما :

- أنه لا ينصب إلا النكرات.
- أنه لا ينصبها إلا على التمييز.

وقد فرق البصريون بهاتين الخصيصتين بين (أَفْعَل) التعجب وبين (أَفْعَل) الاسمي، فمنعوا من أن يكون (أَفْعَل) التعجب اسمًا ؛ لتخلف هاتين الخاصيتين فيه ؛ لأنه ينصب المعارف على المفعولية عندهم.

### ٣. خصائص الأفعال:

من خصائص الأفعال المتفق عليها عند النحاة وجوب تأنيثها بالتاء عندما يكون الفاعل مؤنثًا تأنيثًا حقيقيًّا ، متصلًا بها .

وقد فرق الكوفيون بهذه الخصيصة بين (نعم وبئس) وبين الأفعال ، فمنعوا أن يكونا فعلين ؛ لجواز نحو (نعم المرأة) و (بئس الجارية) في الكلام الفصيح المقيس الذي لا ضرورة فيه .

### ٤. خصائص حروف الجرِّ الأصلية:

من خصائص حروف الجر الأصلية ، الخالصة للجرِّ (١) ، عند النحاة اتفاقًا ،

<sup>(</sup>١) إنها قلت ذلك احترازًا من (خلا وعدا وحاشا) إذا خفض بهن ، فإن بعض هذه الخصائص لا تشملها ك ( التعلُّق ) ؛ لأن هذه الأحرف الثلاثة مستثناة من هذه الخصيصة . ينظر : مغني اللبيب ( ٥ / ٣١٣ ، ٣١٤ ) .

#### ما يأتى:

- عدم الصدارة ؛ لأن حروف الجرِّ مُعَدِّية للأفعال اللازمة ، فوجب توسطها بين المعدَّى والمعدَّى إليه .
  - إمكانية التعلق (١) بفعل أو شبه فعل.
    - الدخول على المعارف والنكرات:

وقد فرق البصريون بين ( لام كي ) ويين ( لام الأمر ) بهذه الخصائص ، فحكموا للأولى بأنها من حروف الجر ، ومنعوا ذلك في الثانية .

وفرق الكوفيون بها أيضًا بين (رُبَّ) وبين (لولا) من ناحية ، وبين حروف الجر المتفق عليها من ناحية أخرى ، فأخرجوهما من حروف الجرّ.

وبهذا العرض السريع لأوجه الفرق في أقيسة الفرق النحوية ، يتبين أن النحاة كانوا على وعي تام بالفرق المؤثر ، الذي يصلح لأن ينبني عليه الذهاب إلى تعاكس الحكم بين طرفي الفرق، وبالفرق الذي لا تأثير له في الأحكام ، وأنَّ الفرق إنها يكون مؤثرًا حين يتصل اتصالًا مباشرًا بالحكم ، بأن يكون لازمًا من لوازمه: علة أو شرطًا أو خصيصة.

وتحرير هذا الضابط بهذه الصورة ، له أثر بالغ في تجلية صورة (قياس الفرق) وإبرازها ؛ لأني رأيت كثيرًا من الأصوليين يشترطون في الفرق أن يكون مؤثرًا ، ويقدحون في بعض الأقيسة بقولهم: (هذا قياس مع الفارق) ، دون أن تُحرَّر العبارة في المرادب (الفارق) القادح في القياس ، أو في (الفارق) المؤثر ، دون غيره .

\_

<sup>(</sup>١) إنها قلت (إمكانية التعلق) ولم أقل (وجوب التعلق)، لأن أهل الكوفة ومن وافقهم كابن خروف لا يوجبون التعلُّق في حروف الجر، بل يجيزونه؛ ولذلك قلت (إمكانية التعلُّق) ليشمل البصريين والكوفيين معًا. ينظر: مغنى اللبيب (٥/ ٢٧٢، ٢٧١).

ويتبين بكل ما مضى من حديث عن (أركان قياس الفرق) أن كلَّ قياس فرقٍ ، لابد فيه من أمرين مجتمعين ، هما :

- ١. أن يكون قصد القائس من الفرق إثبات عكس حكم أحد المفروقين في الآخر.
  - ٢. أن يكون الفرق بينها بلازم من لوازم الحكم حتى يكون الفرق مؤثرًا.

وبهذين الأمرين اللازمين في كلِّ (قياس فرق) يمكن للناظر أن يميز هذا القياس، مما هـو قريب منه في كلام النحاة، وأن يفصله عنها، وأن لا يخلط بينه وبينه.

وقد تأملت كلام النحاة فوجدت أن الخلط قد يقع ، عند من لا يُحكم النظر ، بين (قياس الفرق) وبين موضعين من كلام النحاة ، هما :

### ١. التعليل بـ ( الفرق ) :

ومما ورد من ذلك عند أبي البركات ما يأتي:

- قـول الكـوفيين: « لام التعليـل تفيـد معنـى الشرـط، فأشبهت (إن) الشرـطية، إلا أنَّ (إِن) لـــَّا كانـت أم الجـزاء أرادوا أن يفرقـوا بيـنهما، فجزمـوا بـ (إِنْ) ونصبوا باللام؛ للفرق بينهما »(١).
- قول أبي البركات: « فإن قيل: فلم كسروا نون التثنية وفتحوا نون الجمع؟ قيل: للفرق بينهم مع تباين صيغتيهم الله المناسكات .
  - قول أبي البركات عن الفاعل:

« فإن قيل : فلمَ كان إعرابه الرفع ؟ قيل : فرقًا بينه وبين المفعول »(٣).

\_\_\_

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ٢ / ٥٧٥ ) ، وينظر من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٩ / ١٧٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أسر ار العربية ص ٦٩ ، وينظر من قبل في : علل النحو ص ١٦٣ ، ١٦٤ .

<sup>(</sup>٣) أسرار العربية ص ٨٧ ، وينظر : علل النحو ص ٢٦٧ .

#### - قول أبي البركات في باب العدد:

« إن قال قائل: لم أدخلت الهاء من الثلاثة إلى العشرة في المذكر ، نحو (خمسة رجال)، ولم تدخل في المؤنث ، نحو (خمس نسوة)؟ قيل: إنها فعلوا ذلك للفرق بينهما »(١).

### - قول أبي البركات:

«ياء النسب قد تنزلت منزلة تاء التأنيث في الفرق بين الواحد والجمع ؛ ألا ترى أنهم قالوا (روميّ وروم، وزنجيّ وزنج) ففرقوا بين الواحد والجمع بياء النسب، كما فرقوا بتاء التأنيث بين الواحد والجمع في قولهم (نخلة ونخل، وتمرة وتمر؟ »(٢).

فالمراد بـ (الفرق) في هذه النصوص وما أشبهها هـ و (الفصل ، والتخليص ، والتمييز) ، وهي كلها تعليلات ، كما ترى ، لبعض الظواهر اللغوية ، وهي بعيدة كل البعد عن (قياس الفرق) ؟ لأن (قياس الفرق) كما رأينا دليلٌ عقلي يُثبت بـ ه القائس عكس حكم الأصل في الفرع لوجود فارق مؤثر بينهما ، في حين أن التعليل بالفرق هنا هو في حقيقته حكم يحتاج في نفسه إلى دليل .

#### ٢. تحرير الفروق بين المتشابهات:

من ذلك ، مثلًا ، قول أبي البركات الأنباري : « فإن قيل : ما الفرق بين الكلِم والكلام ؟ ، قيل : الفرق بينها أنَّ ( الكلِم ) فلا ينطلق على المفيد وعلى غير المفيد ، وأما ( الكلام ) فلا ينطلق إلا على المفيد خاصة »(٣) .

\_\_

<sup>(</sup>١) أسرار العربية ص ١٩٩، وينظر : علل النحو ص ٤٩١.

<sup>(</sup>٢) أسرار العربية ص ٣٢٠ ، وينظر : علل النحو ص ٥٣١ .

<sup>(</sup>٣) أسرار العربية ص ٢٨ .

فالمراد من (الفرق) في هذا النص ونظائره هو تحرير الفروق بين المتشابهات التي تجمع بينها أحكام واحدة ، فتحرَّر الفروق الدقيقة بينها حتى يُحْكِمَ الناظر معرفتها ، والفصل فيها بينها وهذا النوع من (الفرق) بعيد أيضًا كلَّ البعد عن (الفرق) الذي رأيناه في (قياس الفرق) ؛ لأن المقصود في قياس الفرق هو إثبات عكس حكم الأصل في الفرع ؛ بناءً على ما بينها من افتراق في لازم من لوازم ذلك الحكم ، في حين أن المقصود هنا إنها هو تحرير الفروق بين المتشابهات التي يجمع بينها حكم واحد .

وهذا النوع من ( الفرق ) كثير في كلام النحاة ، نظرًا لأهميته البالغة في التمييز بين المتقاربات، وإدراك دقائق الفوارق بينها ، ومما ذكروه من ذلك ما يأتي :

- الفرق بين (حتى) العاطفة وبين واو العطف<sup>(١)</sup>.
  - الفرق بين ( حتى ) الجارّة وبين ( إلى ) (٢<sup>)</sup> .
  - الفرق بين ( $\mathbb{K}$ ) النافية وبين (ليس )  $^{(n)}$ .
  - الفرق بين ( لا ) النافية للجنس وبين ( إنّ ) (٤).
    - الفرق بين اسم الفاعل وبين الصفة المشبهة (٥).
      - الفرق بين عطف البيان والبدل<sup>(٦)</sup>.

(١) ينظر : مغنى اللبيب (٢/ ٢٨٠ - ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق (٢ / ٢٦٠ – ٢٦٨ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق (٣/ ٢٩٢ – ٢٩٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر : السابق (٣/ ٢٨٥ – ٢٩١).

<sup>(</sup>٥) ينظر : السابق (٥/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٦) ينظر: السابق (٥/ ٣٧٩ - ٣٩٦).

إلى غير ذلك مما ذكره النحاة (رحمهم الله) من فروق بين متشابهات الأبواب، وقد جمع السيوطي في كتابه الأشباه والنظائر نحو مئة مسألة من فروق النحاة بين الأبواب المتشابهة، وجعل هذا الضرب من (الفرق) فنًّا من الفنون النحوية، سهاه (فنّ الجمع والفرق)؛ لأنه يقع بين المتشابهات المجتمعة في الأحكام، المفترقة في بعض الدقائق (۱).

وبهذا البيان تكون صورة قياس الفرق قد اتضحت وتجلت ، وانفصلت عما قد يقاربها من أقوال النحاة وتأملاتهم ، ويكون الوقت بذلك قد حان للحديث عن (القوادح) التي يُردُّ بها (قياس الفرق) ، وطرق الجواب عنها .

<sup>(</sup>۱) ينظر : (۲/ ۳۹۰–۸۸۹).

#### ثانيًا : قوادح قياس الفرق :

قادح القياس: هو النقد الذي يوجهه المعترض إلى قياس المستدل(١).

ف ( قوادح القياس ) أو ( أوجه الاعتراض على القياس ) هي أوجه النقد التي يبديها المعترض على قياس خصمه .

وقد بذل الأصوليون جهودًا عظيمة في تصنيف هذه القوادح ، وتسميتها ، ووضع حدودها ، وبيان ضوابطها ، والفوارق فيها بينها ، والتمثيل لها ، وحصر كيفيات الجواب عنها ؛ ثم وقع الخلاف بينهم في عددها وفي ترتيبها ، فمنهم من جعلها سبعة قوادح لا غير ، ومنهم من تجاوز بها ثلاثين قادحًا ؛ ومنهم من أوجب لها ترتيبًا وتقسيهًا معينًا ، ومنهم من لم يفعل ذلك ، ودارت بينهم في ذلك خلافات وحجج ، ليس لذكرها في هذا المقام فائدة (٢) .

ونظرًا لأن الحديث هنا إنها هو عن (قياس الفرق) وحده لا عن القياس عامة ، فسأكتفي بذكر القوادح التي ترد على هذا النوع من القياس دون غيره ، وهي ستة قوادح هذا ببانها:

#### ١. المطالبة بتصحيح الفارق:

وهي أن يطلب المعترض من المستدل إقامة الدليل على صحة الفارق الـذي فـرق بـه بـين الأصل والفرع ، وبني عليه تعاكسهما في الحكم عنده (٣) .

<sup>(</sup>١) ينظر : قوادح القياس (١/ ٩٣ ، ٩٣ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق ( ١ / ٩٦ – ١١١) ( ٣/ ٩٩٥ – ١٠١٩ ) ، ومباحث العلة في القياس عند الأصوليين ص ٥٢٧ ، واعتراض النحويين للدليل العقلي ص ١١٦ – ١٢٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإغراب ص ٥٩ ، وينظر أيضًا: الملخص في الجدل (٢/ ٦٢٩ – ٦٤٥)، والمنهاج في ترتيب الحجاج ص ١٦٨ – ١٧٢ ، والجدل عند الأصوليين ص ٤٣٠ – ٤٣٥.

وقد اعترض البصريون بهذا القادح على قياسين من أقيسة الفرق الكوفية ، وهذا بيان ذلك :

#### المثال الأوَّل:

استدل الكوفيون على أن المنادى المفرد العلم معرب مرفوع بغير تنوين ، بالفرق بينه وبين ذلك العلم المفرد في غير النداء من وجهين ، هما :

١. أنَّ العامل في باب النداء غير صريح في حين أنه في غيره صريح.

٢. أنَّ العلامة الإعرابية الظاهرة على العلم المفرد في باب النداء غير متناسبة مع معناه النحوي
 في حين أنها متناسبان في غيره .

وبناء على هذا الفرق حكموا للعلم المفرد في باب النداء بعكس حكمه خارج النداء ، فجعلوه في النداء غير منون وفي غير النداء منونًا .

#### وقد عارضهم البصريون بالمطالبة بتصحيح هذا الفرق، فقالوا:

« كيف رفعتموه ولا رافع له ؟ وهل لذلك قط نظير في العربية ؟ وأين يوجد فيها مرفوع بلا رافع ، ثم نقول : ولم رفعتموه بلا تنوين ؟ » ثم نقول : ولم رفعتموه بلا تنوين ؟ » (١) .

والجواب عن هذا القادح يكون بالجواب عما يرد فيه من استفسارات (٢) ، وبيان ذلك أن يقول الكوفيون مثلًا في الجواب عن السؤالات السابقة :

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٣٢٧)، وينظر بعض هذه الأسئلة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (١) الإنصاف (٣٠ / ٣٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر ما ذكره الأصوليون عن سؤال الاستفسار وطرق الجواب عنه ، مجموعًا في : قوادح القياس (٢) ينظر ما ذكره الأصوليون عن سؤال الاستفسار وطرق الجواب عنه ، مجموعًا في : قوادح القياس (١ / ٢٤٣ – ٢٦٩).

( لم نقل إنه مرفوع بلا رافع ، وإنها قلنا : إنه مرفوع بلا رافع صريح ، ولذلك لم ينوَّن ، لعدم صراحة عامله ولعدم تطابق معناه النحوي مع علامة إعرابه .

وأما سؤالكم عن نظير له في كونه معربًا غير منون ، فإن له عندنا نظيرًا هو اسم (لا) التبرئة؛ فإنه عندنا معرب لم ينوَّن للعلة نفسها ، وهي عدم صراحة العامل ، وعدم تطابق معناه النحوي مع علامة إعرابه الظاهرة عليه ) .

#### المثال الثاني:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ اسم ( لا ) التبرئة معرب منصوب بلا تنوين ، بالفرق بينه وبين كل اسم نكرة منفي بـ ( لا ) في غير أسلوب التبرئة من وجهين :

ان النكرة المنفية بـ ( لا ) في غير أسلوب التبرئة مسبوقة بعامل صريح رافع أو ناصب أو خافض ، في حين أن اسم ( لا ) التبرئة غير مسبوق بعامل صريح .

Y. أنَّ العلامة الإعرابية الظاهرة على النكرة المنفية بـ (لا) في غير باب التبرئة تناسب المعنى النحوي في أن الحركة الإعرابية على اسم (لا) التبرئة غير مناسبة لمعناها النحوي ؛ لأنها السم (لا)، (لا) التبرئة بمعنى (ليس).

### وقد عارضهم البصريون بالمطالبة بتصحيح هذا الفرق، فقالوا:

« ولم َ إذا كانت بمعنى ( ليس ) ينبغي أن ينصب بها ؟ وهـ للّ رفعـ وا بها عـلى القياس ؟  $(1)^{(1)}$ .

وللكوفيين أن يقولوا في الجواب عن هذا: إنهم إنها لم يرفعوا بها؛ فرقًا بين ( لا ) التي بمعنى ( ليس ) النافية للوحدة ، وبين ( لا ) التي بمعنى ( ليس ) النافية للجنس ،

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٣٦٨، ٣٦٧).

وأن الدليل على أثر المعنى النحوي في تنوين الاسم المعرب، هو أن اسم (لا) العاملة عمل (ليس) للم توافق معناه النحوي مع علامته الإعرابية ؛ بكونه مسندًا إليه مرفوعًا استحق التنوين، في حين أنَّ (لا) النافية للجنس للم كانت بمعنى (ليس) غير نافية للوحدة نصب بها، فرقًا بينها وبين النافية للوحدة، فلم اقتضى ذلك المخالفة بين معناها النحوي وعلامتها الإعرابية، حرمت التنوين لنقص النصب فيها ().

#### ٢. المطالبة بإجراء الفرق في معلولاته:

وهي أن يحكم المستدل في الفرع المختلف فيه بحكم ما ؛ لوجود فرق مؤثر بينه وبين أصل محكوم فيه بعكس ذلك الحكم :

فيطالبه المعترض بأن يحكم بمثل ذلك الحكم في كلِّ فرع بينه وبين ذلك الأصل مثل ذلك الفرق (٢).

وقد اعترض البصريون بهذا القادح على أحد أقيسة الفرق الكوفية ، وهذا بيان ذلك :

استدلَّ الكوفيون على أن ناصب خبر المبتدأ في نحو (زيدٌ عندَك، وعمرو أمامَك) هـو الخلاف، بقياس فرقٍ، ربطوا فيه بين هـذا الخبر وبين الخبر في نحو (زيدٌ قائمٌ)؛ فوجدوا أن الفرق بينها هو أن الخبر حين يكون هو المبتدأ في المعنى؛ فإنه يرتفع، وحين يخالفه فإنه ينتصب، فنسبوا النصب إلى الخلاف لأنه لا طارئ على التركيب إلا هو.

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: إعراب القرآن (١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المنهاج في ترتيب الحجاج ص ١٩٥، والجدل عند الأصوليين ص ٤٦١، ٤٦٢.

#### وقد اعترض عليهم البصريون بالمطالبة بإجراء هذا الفرق في معلولاته ، فقالوا:

« لو كان الموجب لنصب الظرف كونه مخالفًا للمبتدأ ، لكان المبتدأ أيضًا يجب أن يكون منصوبًا ؛ لأن المبتدأ مخالف للظرف كها أن الظرف مخالف للمبتدأ ؛ لأن الخلاف لا يتصوَّر أن يكون من واحد ، وإنها يكون من اثنين فصاعدًا ، فكان ينبغي أن يقال (زيدًا أمامَك ، وعمرًا وراءك) »(١).

ولا طريق للكوفيين للجواب عن هذا الاعتراض إلا ببيان خصوصيةٍ في المبتدأ منعت من إعمال الخلاف فيه ، إن استطاعوا إلى ذلك سبيلا(٢).

### ٣. منع اللازم في الأصل:

ذكرت في حديثي عن (أوجه الفرق) في قياس الفرق: أنَّ القائس يفرق بين الفرع والأصل في لازم من لوازم ذلك الحكم، علةً كان ذلك اللازم أم شرطًا أم خاصية.

ومعنى هذا القادح هو عدم تسليم المعترض بذلك اللازم الذي اعتمد عليه القائس في فرقه بين الفرع والأصل<sup>(٣)</sup>.

وقد وقع الاعتراض بهذا القادح في الجدل النحوي عند الأنباري في ثلاثة مواضع ، اثنان منها كان المنع فيه في ( الخاصية ) ، والموضع الثالث كان المنع فيه في ( الخاصية ) ، وهذا بيان ذلك .

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱ / ۲٤۷) ، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٦ / ٢٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ١٩٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإغراب ص ٥٨ ، وقوادح القياس (١/ ٢٧٢) ، وينظر أيضًا: مباحث العلة في القياس ص ٦٠٧ – ٦٢٤ .

### أ. منع العلة في الأصل:

#### المثال الأول:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ (إِنْ) المخففة من الثقيلة مهملة لا عمل لها ، بقياس فرق ربطوا فيه بينها وبين (إنَّ) الثقيلة ، وفرقوا فيه بينها في (علة الحكم) فبينوا أن علة إعمال الأصل في هذا القياس ، (إنَّ) الثقيلة ، هي شبهها اللفظي بالفعل ، وأنَّ هذه العلة قد زالت بالتخفيف ، فيجب أن يزول الإعمال .

وقد اعترض عليهم البصريون بمنع هذه العلة في الأصل ، وعدم التسليم بها ، فقالوا:

« هذا باطل ، لأن ( إنَّ ) إنها عملت لأنها أشبهت الفعل لفظًا ومعنى ، وذلك من خمسة أوجه ، فإذا خففت صارت بمنزلة فعل حذف منه بعض حروفه وذلك لا يبطل عمله »(١).

فقد منع المعترض البصري ، كما ترى ، العلة التي يرى المستدل الكوفي أنَّ الإعمال إنما ثبت لـ (إنَّ ) بها ، وسَنَدَ هذا المنع ببيان العلة التي يراها ، والتنظير لـ (إنَّ ) الخفيفة بالفعل الذي لا يزول عمله بالحذف منه ، ليستدل بذلك على أن حذف بعض حروف العامل لا أثر له في عمله .

#### المثال الثاني:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ فعل جواب الشرط حين يتقدم عليه اسم مرفوع في نحو (إن تـأتني

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۲۰۸)، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : المقتضب (۱/ ۱۸۹)، والحجة للقراء السبعة (٤/ ٣٨٦)، وعلل النحو ص ٤٤٧، وكشف المشكلات (۱/ ٩٣٥).

زيدٌ يكرمك)، فإنه يجب فيه الرفع ولا يجوز فيه الجزم، بقياس فرقٍ، ربطوا فيه بين هذا الفعل، وبين فعل جواب الشرط الذي لم يتقدم عليه شيء، وفرقوا فيه بينها في (علة الحكم) في الأصل، فبينوا أن علة جزم الأصل في هذا القياس هي ( الجوار )، وأن هذه العلة قد زالت بتقدم الاسم المرفوع، فيجب أن يزول الجزم.

### وقد اعترض عليهم البصريون بمنع هذه العلة في الأصل ، فقالوا:

« قد ذكرنا بطلان كون المجاورة موجبة للجزم ، وبينًا فساده »(١).

فالمعترض البصري لا يسلم هذه العلة للمستدل الكوفي بهذا القياس ، على ما ترى .

### ب. منع خاصية الأصل:

استدلَّ البصريون على أنَّ (أَفْعَل) في التعجب فعل ، بقياس فرقٍ ، ربطوا فيه بينه وبين (أَفْعَل) التفضيل ، وفرقوا فيه بينها في خاصية من خصائص (أَفْعَل) التفضيل ، فبينوا أن من خصائصه أنه لا ينصب إلا النكرات ، وأن هذه الخصيصة متخلفة في (أَفْعَل) التعجب ، فوجب أن لا يحكم له بالاسمية .

وقد اعترض عليهم الكوفيون فلم يسلموا بهذه الخاصية في (أَفْعَل ) التفضيل، فقالوا:

« قد ادعيتم أنَّ ( أَفْعَل ) إذا كان اسمًا فإنه لا ينصب إلا نكرة ، وقد وجدنا العرب قد أعملته في المعرفة :

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۲۲۱)، وينظر فيه (۲/ ۲۰۲ – ۲۱۵).

### - قال الحارث بن ظالم:

# في قسومي بثعلبة بن بكر ولا بفزارة الشُّعْرِ الرِّقابا »(١).

فقد منع المعترض الكوفي اختصاص ( أَفْعَل ) التفضيل بنصب النكرات ، وسَندَ منعه هذا بشواهد من كلام العرب تدل عليه (٢) .

ولا سبيل للمستدلِّ في الجواب عن قادح (المنع) إلا بمناقشة سند المنع الذي أورده خصمه، ثم القدح فيه إن وجد فيه مطعنًا، بقادح مناسب، يحدده نوع الحجة التي سَنَدَ بها المانع منعه.

#### ٤. الاعتراض بالنقض:

ذكرت غير مرَّة أن القائس قياس الفرق ، يربط بين فرع وأصل ، ثم يفرق بينهما في لازم من لوازم الحكم: علة أو شرطًا أو خاصيَّة .

وذكرت أن المستَدَلَّ عليه بقياس الفرق قد يكون حكمًا وقد يكون علة.

### والمراد بـ ( النقض ) هو :

أ. أن يورد المعترض مسألةً ، وُجِدَت فيها ( العلة ) المفروق بها في قياس الفرق ، أو
 ( العلة ) المستَدَلُّ به عليها ، وتَخَلَّفَ الحكمُ الذي عَلَقه المستدِلُّ على تلك العلة .

ب. أو أن يورد مسألةً وُجِدَ فيها الحكمُ وتخلفت عنه العلةُ<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٣٢، ١٣٣)، وينظر هذا الاعتراض من قبل في: أمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٩، ٣٩٨).

<sup>(</sup>٢) تنظر بقية الشواهد في الإنصاف (١ / ١٣٣ ، ١٣٣ ) ، وتنظر من قبل أيضًا في : أمالي ابن الشجري (٢) تنظر بقية الشواهد في الإنصاف (١ / ٣٩٩ ، ٣٩٨ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر هذا القادح في : الإغراب ص ٦٠ – ٦٢ ، قوادح القياس ( ٢/ ٤٣٥ – ٥١٦ ) ، ومباحث العلة في القياس ص ٥٥٥ – ٥٨١ ، والجدل عند الأصوليين ص ٤٥٣ – ٤٥٨ ، واعتراض النحويين للدليل العقلي ص ١٢٤ – ١٩٢ .

وعلى هذا ف(نقض) قياس الفرق، يكون على وجهين هما:

- ١. أن توجد العلة مع عدم الحكم.
- ٢. أن يوجد الحكم مع عدم العلة (١).

وسوف أعرض أمثلة النقض الواردة في الجدل النحوي عند الأنباري مقسومة على هذين الوجهين ، فيما يلى :

أ. النقض بوجود العلة وتخلُّف الحكم:

وقع ذلك في أربعة مواضع ، هذا بيانها :

#### المثال الأول :

استدلَّ الكوفيون على أن علة حذف علامة التأنيث من (طالق) وبابه ، هي اختصاص المؤنث به ، بقياس فرقٍ ، ربطوا فيه بين هذا الباب ، وبين غيره من الأوصاف المؤنثة بالتاء ، وبينوا أن علة دخول التأنيث في الأصل للَّم كانت هي الفصل بين المذكر والمؤنث لاشتراكهما في الوصف ، فإن علة عدم دخول التأنيث هنا هي عدم الاشتراك .

وقد نقض البصريون علة دخول تاء التأنيث في الأصل في هذا القياس، فأوردوا أوصافًا كثيرة وجدت فيها هذه العلة: (الاشتراك بين المذكر والمؤنث) وتخلَّف فيها الحكم: (التأنيث)، فقالوا: «لو كان سبب حذف علامة التأنيث من هذا النحو: وجود الاختصاص وعدم الاشتراك؛ لوجب أن لا يوجد الحذف في قولهم: (رجل عاشق وامرأة عاشق، ورجل عانس وامرأة عانس، ورجل عاقر وامرأة عاقر، ورأس

-

<sup>(</sup>١) ينظر : المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٢١٦، ٢١٦ ، والبحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٤٧).

ناصل من الخضاب ولحية ناصل ، وجمل نازع إلى وطنه وناقة نازع ، وجمل ضامر وناقة ضامر وناقة ضامر ، وجمل بازل وناقة بازل ) ، في كلمات كثيرة ..... ؛ كيف والأصمعي قد صنف في هذا النحو كتابًا »(١) .

#### المثال الثاني:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ عامل النصب في المفعول معه هو الخلاف ، بقياس فرق ربطوا فيه بين المفعول معه وبين الاسم المعطوف بالواو ، وبينوا أن الاسم المعطوف إنها تابع إعرابه إعراب المعطوف عليه لموافقته له في معناه ، فلمَّا لم يوافق المفعول معه ما قبل الواو في معناه انتصب ، ولم يطرأ على التركيب شيء غير هذا ( الخلاف ) ، فدلَّ على أنه هو العامل .

وقد نقض البصريون هذه (العلة) ، المستدل عليها بهذا القياس ، فأوردوا أساليب عطف وجدت فيها هذه العلة : (الخلاف) ، وتخلَّف الحكم : (النصب) ؛ فقالوا:

«هذا باطلٌ بالعطف الذي يخالف بين المعنيين ، نحو قولك (ما قام زيدٌ لكنْ عمرٌو) و (ما مررت بزيدٍ لكنْ بكرٍ) ، وما بعد (لكنْ) يخالف ما قبلها وليس بمنصوب ؛ فإنَّ (لكنْ) يلزم أن يكون ما بعدها مخالفًا لما قبلها على كلِّ حال ، سواء لزمت العطف في النفي عندنا ، أو جاز بها العطف في الإيجاب عندكم (٢).

فلو كان كما زعمتم لوجب ألا يكون ما بعدها إلا منصوبًا ؛ لمخالفته الأوَّل ....

\_

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ٢ / ٧٧٧ – ٧٨٠) ، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : المذكر والمؤنث لأبي بكر الأنباري ص ١٤٠ – ١٤٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر الخلاف في مسألة العطف بـ ( لكن ) بعد الإيجاب في الإنصاف ( ٢ / ٤٨٤ – ٤٨٨ ) .

وكذلك أيضًا يبطل بـ ( لا ) في قولك : (قام زيدٌ لا عمروٌ) و (مررت بزيدٍ لا عمرو ) ، وما بعد ( لا ) يخالف ما قبلها كـ ( لكنْ ) ، وليس بمنصوب ، فدلَّ على أن الخلاف لا يكون موجبًا للنصب »(١).

#### المثال الثالث:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ المنادى المفرد العلم في نحو (يا زيدُ) مرفوع بـ لا تنوين وليس مبنيًّا ، بقياس فرقٍ ، ربطوا فيه بينه وبين كلِّ علم مفرد في غير باب النداء ، وبيَّنوا أنه لا فرق بينها إلا في اثنتين : صراحة العامل ، ومناسبة المعنى النحوي للمحل للعلامة الإعرابية للفظ .

فذهبوا إلى أن علة إعراب العلم المفرد وتنوينه في غير النداء هي صراحة العامل وتناسب المعنى النحوي والعلامة ، وإلى أن علة رفع العلم المفرد مع عدم تنوينه في باب النداء هي عدم صراحة العامل وعدم التناسب.

وقد نقض البصريون هذه العلة ، فأوردوا مواضع وجدت فيها هذه العلة (صراحة العامل والتناسب بين المعنى النحوي والعلامة) وتخلَّف الحكم (الإعراب المنوَّن) ، فقالوا:

« هذا باطل ، فإنَّ فيما يرفع بغير تنوين ما هو صحيح الإعراب ، وذلك الاسم الذي لا ينصرف »(٢).

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۲۵۰)، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ۱۰/ ۳۳).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٣٢٧ ) ، وينظر هذا النقض من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسيرافي ( المخطـوط : ٣٥ ) .

والمراد من هذا هو أن نحو (حَضَرَ عُمَرُ) قد وجدت فيه العلة (وهي صراحة العامل وتناسب المعنى مع العلامة) وتخلّف فيه الحكم (وهو الإعراب المنوّن) على ما ترى.

### المثال الرابع:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ علة حذف (واو) الفعل المثال من نحو (وَزَنَ يَـزِن) وبابه ، هي (الفرق بين الفعل المتعدي واللازم) ، بقياس فرقٍ ، ربطوا فيه بين هذا الباب وبين كلِّ فعل مضارع معتل الفاء بالواو ، فوجدوا أنه لا فارق بين ما تحذف منه الواو وبين مالا تحذف منه إلا في اللزوم والتعدي ، فذهبوا إلى أن علة الحذف هي الفصل بين المتعدي واللازم ، فحذفوها من المتعدي وأثبتوها في اللازم .

وقد نقض البصريون هذه العلة ، فأوردوا مواضع وجدت فيها العلة ( اللزوم ) ، وتخلَّف فيها الحكم ( عدم حذف الواو ) ، فقالوا :

« هذا باطلٌ ، فإن كثيرًا من الأفعال اللازمة قد حذفت منها الواو ، وذلك نحو ( وَكَفَ البيتُ يَكِفُ ، ووَنَمَ الذباب يَنِمُ ، ووَجَدَ في الحزن يَجِدُ ) إلى غير ذلك ... ولو كان الأمر على ما زعمتم لكان يجب أن لا تحذف منه الواو »(١) .

ب. النقض بوجود الحكم وتخلُّف العلة :

وقع ذلك في موضعين اثنين هذا بيانهما:

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٧٨٣)، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (١) الإنصاف (٢/ ٨٦).

#### المثال الأوَّل:

استدلَّ الكوفيون على أن علة حذف التاء من (طالق) وبابه هي : اختصاص المؤنث به، بقياس فرقٍ ، ربطوا فيه بين هذا الباب وبين الأوصاف المؤنثة بالتاء ، وبينوا أن علة دخول التاء في الأوصاف المؤنثة بها ، هي أنها مشتركة بين المذكر والمؤنث ، فثبت بذلك أن علة حذفها من (طالق) وبابه هي أنها خاصة بالمؤنث مقصورة عليه .

وقد نقض البصريون علة الأصل في هذا القياس فأوردوا موضعًا وُجِدَ فيه الحكم (التأنيث بالتاء) وتخلفت فيه العلة (الاشتراك بين المذكر والمؤنث) فقالوا:

«هـذايبطـل بقولـه تعـالى: « ﴿ يَوْمَ تَـرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَـةٍ عَـمَّا أَرْضَعَتْ ﴾ [الحـج: ٢]، ولو كانت علامة التأنيث إنها تدخل للفصل بين المذكر والمؤنث لكان ينبغي أن لا تدخل هاهنا ؛ لأن هذا وصف لا يكون في المذكر »(١).

ف ( مرضعة ) وصف وُجِدَ فيه الحكم ( التأنيث بالتاء ) مع تخلُّف العلة المزعومة له ( وهي الاشتراك بين المذكر والمؤنث ) .

ولو شئت أن تلحق هذا النقض بأمثلة الشق الأول من النقض لقلت: (مرضعة) وجدت فيها العلة (وهي الاختصاص بالمؤنث) وتخلَّف الحكم المبني عليها في القياس الكوفي (وهو حذف التاء).

#### المثال الثاني:

استدلَّ أبو عثمان المازني على أنَّ الفعل المضارع الواقع جوابًا للشرط مبني

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٧٧٧)، وينظر هذا الاعتراض من قبل منسوبًا إلى على بن سليمان، الأخفش الأصغر، في : إعراب القرآن (٣/ ٨٥).

لا معرب، بقياس فرقٍ، ربط فيه بينه وبين الأفعال المضارعة المعربة، ثم بيّن أن علة الإعراب في الأصل المقيس عليه، وهو الأفعال المضارعة المعربة: هي وقوعه موقع الاسم، وهذه العلة متخلفة في جواب الشرط؛ فوجب ألا يكون معربًا، وإذا لم يكن معربًا فهو مبني.

وقد نقض البصريون أنفسهم العلة التي زعم صاحبهم المازني أنها علة حكم (الإعراب) في الأصل المقيس عليه (الفعل المضارع)، وهي وقوعه موقع الاسم، فأوردوا مواضع وُجِدَ فيها حكم (الإعراب) وتخلَّفت فيها هذه العلة، فقالوا:

«هذا القول ليس بمعتدٍ به لظهور فساده ؛ لأنه لو كان الأمر على ما زعم ؛ لكان ينبغي أن لا يكون الفعل معربًا بعد (أنْ ، وكي ، وإذن ) وكذلك أيضًا بعد (لم ، ولما ، ولام الأمر ، ولا النهي ) ، لأن الاسم لا يقع بعد هذه الأحرف ؛ فكان ينبغي أن يكون الفعل بعدها مبنيًّا ؛ لأنه لم يقع موقع الاسم ، فلما انعقد الإجماع في هذه المواضع على أنه معرب ، وأنه منصوب بدخول النواصب ، ومجزوم بدخول الجوازم ؛ دلَّ على فساد ما ذهب إليه »(١) .

هذا هو قادح (النقض)، فأما طرق الجواب عنه ؛ فقد نص الأصوليون على خمسة مسالك للجواب عنه هي (٢):

١. أن يمنع المستدلُّ وجود علته في صورة النقض.

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٢٠٩)، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٨٥) .

<sup>(</sup>٢) ينظر كلام الأصوليين عن هذه المسالك ، وخلافهم حول صحة الجواب عن النقض بها ، والأمثلة الفقهية عليها ، مجموعًا في : قوادح القياس (٢/ ٤٧٤ – ٥١٦) ، وينظر بعض أمثلتها في كلام النحاة في : الإغراب ص ٦١، ٦٢ ، واعتراض النحويين للدلي العقلي ص ١٨٦ – ١٩٢ .

- ٢. أن يفسر المستدلُّ علته على وجهٍ يدفع به النقض.
- ٣. أن يزيد المستدلُّ وصفًا في علته يدفع به النقض.
- ٤. أن يمنع المستدل تخلُّف الحكم ، أو العلة ، عن صورة النقض.
- ٥. أن يبيِّن المستدلُّ فوات شرط أو وجود مانع في صورة النقض.

وسوف يأتي في الدراسة التطبيقية توظيف لبعض هذه المسالك في الجواب على النقض في جدل النحاة بإذن الله .

#### ٥. الاعتراض بتخصيص اللازم:

( قياس الفرق ) كما ذكرت من قبل ، يفرق فيه المستدل بين ( الفرع ) و ( الأصل ) في لازم من لوازم حكم الأصل ، بحيث يبيِّن تخلُّف ذلك اللازم في الفرع ، ويبني على تخلفه وجوب تخلُّف ذلك الحكم .

وهذا القادح ( الاعتراض بتخصيص اللازم ) هو أن يثبت المعترض أن الفرع مستثنى من ذلك اللازم بعلة عارضة أدَّت إلى استثنائه ، وتخصيص ذلك اللازم بها عداه (۱) .

وقد رأيت بعض الأصوليين يسمي هذا القادح (النقض التقديري)، ويذكر أن معناه هو أن يييِّن المستدل أنّ (تخلُّف اللازم) في الفرع ؛ الذي استند إليه المستدلُّ في عكس حكم الأصل فيه، إنها وقع لعلةٍ أخصَّ من ذلك اللازم، لا لخلل فيه (٢).

\_

<sup>(</sup>١) ينظر خلاف الأصوليين مجموعًا ، حول (تخصيص اللازم) في : مباحث العلة في القياس ص ٥٢٩ – ٥٥٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : معجم مصطلحات أصول الفقه ص ٤٦٢ ، ٤٦٣ .

### ومن أمثلة ذلك في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري المثال التالي:

استدلَّ الكوفيون على أن (رُبَّ) ليس حرف جر، بقياس فرقٍ، ربطوا فيه بينها وبين حروف الجر المتفق عليها، وبيَّنوا أنَّ ثمَّة ثلاثة لوازم من لوازم حروف الجر المطردة، قد تخلَّفت في (رُبَّ)، وأن تخلُّفها فيها يدلُّ على أنها ليست حرف جر، وتلك اللوازم هي:

- ١. أنَّ حروف الجر تعمل في الاسم معرفة كان أم نكرة.
  - ٢. أنَّ حروف الجر ليس لها صدر الكلام.
- ٣. أنَّ الأصل في متعلق حروف الجر أن يكون مذكورًا.

و (ربَّ) قد خالفت في هذه اللوازم الثلاثة ؛ لأنها لا تعمل في المعارف ، ولا في النكرات غير الموصوفة ، ولأنها لا تقع إلا في صدر الكلام ، ولأن متعلقها واجب الحذف عند البصريين .

وقد اعترض البصريون على هذا القياس بـ (تخصيص اللازم) أو (النقض التقديري) فبيَّنوا أن تخلُّف هذه اللوازم في (رُبَّ) إنها حصل لعلة عارضة فيها، أدَّت إلى استثنائها من هـ ذا الـ لازم وتخصيصه بها عداها من حروف الجر، وهذا بيان ذلك:

### أ. تخصيص اللازم الأول:

قال البصريون:

« (رُبَّ) لا تعمل إلا في نكرة ؛ لأنها لما كان معناها التقليل ، والنكرة تـدلُّ عـلى الكثرة ، وجب ألا تدخل إلا على النكرة التي تـدلُّ عـلى الكثرة ، ليصح فيها معنى التقليل »(۱) .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٨٣٤)، وينظر هذا الجواب من قبل في : المقتضب (٤/ ١٣٩، ١٤٠)، والأصول في النحو (١/ ٤١٦، ٤١٧)، واشتقاق أسهاء الله ص ٣٧.

### وقالوا أيضًا:

« (رُبَّ) لا تعمل إلا في نكرة موصوفة ؛ لأنهم جعلوا ذلك عوضًا عن حذف الفعل الذي تتعلق به »(١).

فقد بيَّن البصريون كما ترى أنَّ تخلُّف اللازم المطرد في حروف الجر، فيها ؛ إنها كان لعلةٍ خاصَّةٍ بها ، أدت إلى استثنائها منه وتخصيصه بغيرها .

### ب. تخصيص اللازم الثاني:

قال البصريون:

« (رُبَّ) لا تقع إلا في صدر الكلام ، لأن معناها التقليل ، وتقليل الشيء يقارب نفيه ، فأشبهت حروف النفي ، وحرف النفي له صدر الكلام »(٢).

فقد بيَّن المعترض البصري أن (رُبَّ) إنها انفردت عن حروف الجر بالصدارة ؛ لعلة انفردت بها أيضًا عن بقية حروف الجر، هي (شبهها بها له صدر الكلام، وهو حرف النفي).

#### ج. تخصيص اللازم الثالث:

قال البصريون عن وجوب حذف الفعل الذي تتعلق به (رُبَّ):

« فعلوا ذلك إيجازًا واختصارًا ، ألا ترى أنك إذا قلت : ( رُبَّ رجلِ يعلم ) كان

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۸۳٤)، وينظر الخلاف في وجوب وصف مجرور (رُبَّ) مجموعًا في : كشف اللشام ص ٥٤٨ - ٥٥٦ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٨٣٣)، وينظر هذا الجواب من قبل في : المقتضب (٤/ ١٣٩)، والأصول في النحو (١/ ٤١٧)، والأزهية ص ٢٥٩، النحو (١/ ٤١٧)، واشتقاق أسهاء الله ص ٣٧، ومعاني الحروف ص ١٠٦، والأزهية ص ٢٥٩، وأمالى ابن الشجري (٣/ ٤٦).

التقدير فيه: (رُبَّ رجلٍ يعلمُ أدركت أو لقيت) ، فحذف لدلالة الحال عليه .... ، والحذف على سبيل الوجوب والجواز لدلالة الحال كثير في كلامهم »(١).

وطريق الجواب عن هذا الوجه من الاعتراض هو أن يبين موقفه من (العلة الخاصة) التي ادَّعى المعترض أنها هي التي أدَّت إلى استثناء الفرع المختلف فيه ، من ذلك اللازم ، وأدَّت إلى تغيُّبه فيه ، واختصاصه بغيره ؛ فيورد في هذه العلة قادحًا ، وذلك بمنعها وعدم التسليم بها ، أو بيان فسادها بنقضها أو إقامة الدليل على عدم تأثيرها ، أو معارضتها بعلة أخرى تسقطها (٢).

#### ٦. المعارضة بالقلب:

وهو أن يبيِّن المعترض أن الدليل الذي استدلَّ به خصمه دليل عليه لا له (٣).

ومن أمثلة الاعتراض بهذا القادح على قياس الفرق في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري،

#### المثال التالى:

استدل الكوفيون على أنَّ ناصب الفعل المضارع بعد واو المعية في نحو ( لا تأكلِ السمكَ وتشربَ اللبن ) هو الخلاف ، وليس ( أَنْ ) المقدرة بعد الواو ، بقياس فرقٍ ،

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ٢ / ٨٣٤ ) ، وينظر هذا الجواب من قبل في : الأصول في النحو ( ١ / ٤١٧ ) ، والإيضاح للفارسي ص ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٢) تنظر أوجه القدح في العلة مجموعة في : مباحث العلة في القياس ص ٥٢٥ – ٧٠١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام (٤/ ٢٨٥)، وإرشاد الفحول (٢/ ٢١٩)، وتنظر أمثلة لاعتراضات النحاة بهذا القادح في: اعتراض النحويين للدليل العقلي ص ٢٥٧، ٢٦٧، وتنظر خلافات الأصوليين في جزئيات هذا القادح، مجموعة في: قوادح القياس (٣/ ٨٩٦ - ٩٤٤)، ومباحث العلة في القياس ص ٦٢٥ – ٦٤٢، والجدل عند الأصوليين ص ٤٤٣ – ٤٤٧.

ربطوا فيه بين هذا الفعل وبين الفعل المضارع المنسوق بالواو على فعل قبله ، وبيّنوا أنّ (عدم الخلاف) بينه وبين الفعل المعطوف عليه في المعنى ، هو الذي أوجب له التبعية في الإعراب ، وأن زوال ذلك بوقوع ( الخلاف المعنوي ) بين المضارع المسبوق بواو المعية وما قبله في المعنى ، هو الذي أوجب النصب ، لأن هذا ( الخلاف ) كلما وجد وجد ( وجوب النصب ) ، وكلما زال زال ، وذلك دليلٌ على أنه هو المؤتّر في ذلك .

وقد اعترض البصريون على هذا القياس الكوفي بقلبه عليهم ، وبينوا أن ذلك دليل عليهم لا لهم ، فقالوا:

« ما ذكرتموه هو الموجب لتقدير ( أَنْ ) ، لا أَنَّ العامل هو نفس الخلاف والصرف .... ، فالذي أوجب نصب الفعل هاهنا بتقدير ( أَنْ ) هو امتناعه عن أن يدخل في حكم الأول »(١) .

وطريق الجواب عن هذا القادح هو إفساد الحكم الذي أثبته المعترض بوجه من وجوه القدح ، أو ببيان عدم دلالة الدليل عليه ، فتبقى حينئذٍ دلالة الدليل على حكم المستدل هي الصحيحة (٢).

#### وبعد:

فإنه ينبغي أن يعلم أن الأصوليين لم يُفَصِّلوا الحديث في قوادح القياس وأوجه الاعتراض عليه إلا لإعانة الناظر المنصف على تأمُّل دليل خصمه ، والتأكُّد من

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ٥٥٧)، وينظر أيضًا (۲/ ٥٥٩)، وينظر مضمون هذا الجواب في : الإيضاح للفارسي ص ٢٤٥، وسر صناعة الإعراب (۱/ ۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) ينظر : اعتراض النحويين للدليل العقلي ص ٢٦٨ .

سلامته ، والوقوف على مدى قوته ، والنظر فيه من جهاته المختلفة ؛ لأن الاعتراض ليس مقصودًا في ذاته إلا عند المعاندين المكابرين ، الذين يجادلون بالباطل ليدحضوا به الحق ، فأما أهل الحق فقد أجمعوا على أنه « ينبغي لمن لزمته الحجة ، ووضحت له الدلالة أن ينقاد لها ، ويصير إلى موجباتها ؛ لأن المقصود من النظر والجدل طلب الحق "(۱) من أي جهة جاء ؛ لأن « الحق يقبل من كلّ من تكلم به "(۲).

وبهذا أكون قد أتممت الحديث عن (قياس الفرق) في الجدل النحوي عند أبي البركات، ويليه الآن بإذن الله الحديث عن الشق الثاني من قياس العكس، وهو (قياس السبر).

(١) الفقيه والمتفقه (٢/٥٧).

(٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام (٥/١٠١).

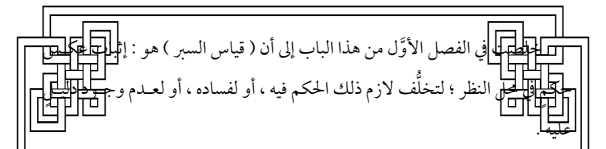




المبحث الثاني قياس السبر في الجدل النحوي عند الأنباري جمعًا وتوثيقًا







وكنت في تصوري لـ (قياس العكس) قد جمعت تحت (قياس السبر) ثلاثة أدلة ترد في كتب الأصوليين أشتاتًا ، وهي في الحقيقة شيءٌ واحد ، هي :

- ١. قياس السبر الشرطي المتصل.
- ٢. قياس السبر الشرطى المنفصل.
  - ٣. دليل الاستصحاب.

ولأن (قياس السبر) بصوره الثلاث هذه قد ورد في جدل النحاة عند أبي البركات الأنباري تارة في مقام الاستدلال وتارة في مقام المعارضة ، فإنني سأعرض مواضع وروده بصوره الثلاث مقسومة على هذين المقامين ، فيها يلى :

#### أولًا: الاستدلال بقياس السبر

جاءت استدلالات النحاة بقياس السبر ، بصوره الثلاث ( الاستدلال بقياس السبر الشرطي المتصل ، وقياس السبر الشرطي المنفصل ، والاستصحاب ) وهذا عرض لاستدلالاتهم كوفيين وبصريين ، بكل صورة من هذه الصور على حدة :

### ١. الاستدلال بقياس السبر الشرطى المتصل:

وهو أن يثبت المستدل الحكم الذي يراه في موضع الخلاف عن طريق إبطال حكم خصمه ، ويحل المحلم خصمه ، ويحل المحلم خصمه المحلم الذي يراه في موضع الخلاف يدل على وجوب المحلم خصمه إما ببيان تخلّف لازم من لوازمه في موضع الخلاف يدل على وجوب المحلم المح



ولهذه الصورة من (قياس السبر) نظم مخصوص لا يكاد يُعَبَّر عنها بغيره عند النحاة ، وهو أن تنظم الحجة في أسلوب شرطي استثنائي متصل ، كما سبق أن ذكرنا ، فيه المكونات التالية :

- أداة الشرط ( لو ) .
- يتبعها الحكم الذي يراه الخصم.
- يتبعه لازم ذلك الحكم ، مربوطًا بلام واقعة في جواب ( لو ) .
  - يتبعه استثناء ذلك اللازم: ببيان تخلفه أو فساده.
    - يتبعه النتيجة وهي بطلان ذلك الحكم.

وهذه الصورة هي التي اقتصر الأصوليون في حديثهم عن (قياس العكس) كله عليها، فأخذتها عنهم وضممت إليها نظائرها، وبنيت تصوري الكليّ لقياس العكس.

وقد جاء الاستدلال بهذه الصورة عند الكوفيين ، وعند البصريين في مواضع متعددة هذا بيانها:

#### أ. الاستدلالات الكوفية:

استدل الكوفيون بهذه الصورة في أربعة عشر موضعًا ، منها عشرة مواضع جاء الاستدلال فيها ببيان تخلف لازم من لوازم حكم الخصم في موضع الخلاف ، وتخلف الملزوم ، ومنها ثلاثة مواضع جاء الاستدلال فيها ببيان فساد المناطقة الملزوم ، وهذا بيان ذلك كله :

#### [ الاستدلال بتخلف اللازم ]

لِ الله المواقع على أنَّ الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم إعراب كا وليساء في المثنى وجمع المذكر السالم إعراب كا وليست حروف إعراب كما يزعم البصريون (١٠) ، فقالوا :

« لو كانت حروف إعراب لما جاز أن تتغير ذواتها عن حالها ؛ لأن حروف الإعراب لا تتغيير ذواتها عن حالها ؛ لأن حروف الإعراب لا تتغيير ذواتها عن حالها ، فلها أنها بمنزلتها »(٢).

فقد افترض المستدل الكوفي صحة مذهب خصمه البصري، فَسَلَّمَ افتراضًا أن الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم هي حروف الإعراب، ثم ربط بينها وبين حروف الإعراب المتفق عليها كالراء في (بَكْر) و (بُكُور) و (بُكَيْر) و نحوها؛ فوجد أنَّ من لوازم حرف الإعراب في موضع الاتفاق: أنه لا يتغير بتغير موقع الكلمة من الإعراب، وهذا اللازم متخلِّف في المثنى وجمع المذكر السالم؛ لأن هذه الحروف فيها تتغير بتغير موقع الكلمة من الإعراب رفعًا، ونصبًا وجرًَّا.

وتخلُّف هذا اللازم في محل الخلاف دليلٌ على أنَّ هذه الأحرف ليست حروف إعراب، وإذا لم تكن حروف إعراب فهي إعراب.

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (٣) في الإنصاف (١/ ٣٣ - ٣٩)، وأسرا رالعربية ص ٦٧، وتنظر هذه المسألة أيضًا في: الإيضاح في علل النحو ص ١٣٠ - ١٣٤، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١/ ٢١٤ - ٢٣٧)، وعلل النحو ص ١٦١ - ١٦٠، وسر صناعة الإعراب (٢/ ١٩٥ - ٧١٨)، والمخترع ص ٦٣ - ٩٠ - ١٩٠ الإيمال (١/ ٣٤)، وتنظر هذه الحجة من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي السيرافي المحابل وسر صناعة الإعراب (١/ ١٩٩).

الموصع اثناني : المسلم الكوفيون على أنَّ ( لولا ) هي التي ترفع الاسم بعدها ، وأنه ليس الاعداد على البصريون (١) ، فقالوا :

« الذي يدلُّ على أن الاسم يرتفع بها دون الابتداء أنَّ (أنَّ ) إذا وقعت بعدها كانت مفتوحة نحو قولك (لولا أنَّ زيدًا ذاهب لأكرمتك) ، ولو كانت في موضع الابتداء لوجب أن تكون مكسورة ، فلما وجب الفتح دلَّ على صحة ما ذهبنا إليه »(٢).

وهذا اللازم ، الذي هو كسر همزة ( إنَّ ) وجوبًا ، متخلِّف في موضع الخلاف ؛ لأن

<sup>(</sup>۱) ينظر : المسألة (۱۰) في الإنصاف (۱/ ۷۰ – ۷۸)، وينظر أيضًا : شرح كتاب سيبويه للسيوافي (۱/ ۲۰ – ۷۸) . وأمالي ابن الشجري (۲/ ۵۰۹ – ٥١٥).

(٢) الإنصاف (۱/ ۷۳)، وينظر مضمون هذه الحجة من قبل في : معاني الحروف ص ١٢٣.

هلزة (إنَّ بعد (لولا) مفتوحة وجوبًا ، كما في قوله تعالى : ﴿ فَلُوَلا أَنْ مُنَا لِللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

لَّوَتَخَلَّفَ هذا اللازم في محل الخلاف دليل على أنَّ الاسم بعـد ( لـولا ) غـير مرف<del>لوع المسلوع المسلوع المسلوع الخالف دليل على أنَّ الاسم بعـد ( لـولا ) غـير مرفوع اللابتـداء فهـو مرفوع بـ ( لولا ) .</del>

## الموضع الثالث:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ عامل النصب في المفعول به هو الفعل والفاعل جميعًا ، وليس الفعل وحده كما يزعم البصريون (١) ؛ فقالوا :

« والذي يدلُّ على أنه لا يجوز أن يكون الناصب للمفعول هو الفعل وحده: أنه لو كان هو الناصب للمفعول لكان يجب أن يليه ، ولا يجوز أن يفصل بينه وبينه ؛ فلما جاز الفصل بينهما دلَّ على أنه ليس هو العامل فيه وحده ، وإنها العامل فيه الفعل والفاعل »(٢).

فقد افترض المستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري ، فسلَّم افتراضًا أن الفعل وحده هو ناصب المفعول به ، ثم ربط بينه وبين العوامل التي تعمل النصب بمفردها ، ك(إنَّ) وأخواتها ، ومنها (لا) التبرئة ، و (يا) النداء ، و (إلا) الاستثناء ، و (كم) الاستفهامية ، والاسم الميَّز ك(عشرين درهمًا)...

فوجد أنَّ من لوازم هذه العوامل التي تعمل النصب بمفردها: عدم جواز الفصل بينها وبين منصوبها مطلقًا.

·(^^/ \\

<sup>(</sup>١) تنظر : المسألة ( ١١ ) في الإنصاف ( ١ / ٧٨ – ٨١ ) ، وأسرار العربية ص ٩٣ ، وينظر في هذه المسلّلة المسلّلة ( ١١ ) و الإعراب ص ١٣٥ .

وهذا اللازم متخلِّف في محل الخلاف؛ لأن المفعول به مفصول عن الفعل بالفاعل مطلقًا؛ وفخلُول المعلى المعلى المعلى العامل في المفعول ليس هو الفعل وحده، وإذا لم يكن العامل في المفعول ليس هو الفعل وحده، وإذا لم يكن العامل في المفعول ليس هو الفعل وحده، وإذا الم يكن العامل في المفعول ليس هو الفعل ولفاعل جميعًا.

### الموضع الرابع:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ (أَفْعَلَ) في التعجب في نحو (ما أحسنَ زيـدًا) اسم، وليس بفعل كما يزعم البصريون (١)، فقالوا:

« الدليل على أنه اسم أنه تصحُّ عينه ، نحو (ما أَقْوَمَه! وما أَبْيَعَه!) كما تصحُّ العين في الاسم في نحو (هذا أَقْوَمُ منك ، وأَبْيَعُ منك) ؛ ولو أنَّه فعلٌ ، كما زعمتم ؛ لوجب أن تُعلَّ عينه بقلبها ألفًا ، كما قلبت من الفعل في نحو (قام ، وباع ؛ وأقام ، وأباع : في قولهم : أبعت الشيء ، إذا عرَّضته للبيع) »(٢).

فقد افترض المستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري، فسلَّم افتراضًا أنَّ ( أَفْعَل ) في ( ما أفعله!) في التعجب فعلٌ ، ثم ربط بينه وبين الأفعال المتفق على فعليتها ، فوجد أن من لوازم الأفعال: أنها تُعَلُّ عند وجود موجب الإعلال فيها، نحو ( قَامَ، وأقام ، واستقام ؛ وباع ، وأباع ، واستباع ) .

وهذا اللازم متخلف في موضع الخلاف ؛ لأن (أَفْعَلَ) في التعجب حين يكون معتل العين فإنه يصحَّح ، فيقال (ما أقومه! وما أبيعه!) ؛ وتخلُّف هذا اللازم دليل على أنَّ (أَفْعَلَ) في التعجب ليس بفعل ، وإذا لم يكن فعلًا فهو اسم .

(١/ ١٢٨)، وأسرار العربية ص ١١٧، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كالبار المرابع (١/ ١٢٨)، وعلل النحو ص ٣٢٥، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٣٨٩)

الموضع الحامس: الموضع الحامس: المساب الكوفيون على أنَّ (كلا وكلتا) فيهما تثنية لفظية ومعنوية ، والألف فيهما ألف ليساب وسياسطون في اللفظ ، مثنيين في المعنى ، والألف فيهما ألف مقصورة كألف (عصا ورساب يزعم البصريون (١) ، فقالوا:

« الدليل على أنها ألف التثنية : أنها تنقلب إلى الياء في النصب والجر إذا أضيفتا إلى المضمر ، وذلك نحو قولك ( رأيت الرجلين كليهما ، ومررت بالرجلين كليهما ؛ ورأيت المرأتين كلتيهما ، ومررت بالمرأتين كلتيهما ) .

ولو كانت الألف في آخرهما كالألف في آخر (عصا، ورحا) لم تنقلب كما لم تنقلب ألفهما نحو (رأيت عصاهما ورحاهما)؛ فلما انقلبت الألف فيهما انقلاب ألف (الزيدان، والعَمْران) دلَّ على أن تثنيتهما لفظية ومعنوية »(٢).

فقد افترض المستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري ، فسلَّم افتراضًا أن الألف في (كلا وكلتا) ألف مقصورة ، ثم ربط بينها وبين الأسهاء المقصورة اتفاقًا كـ (عصا، ورحا) وغيرهما ، فوجد أن من لوازم ألف هذه الأسهاء أنها لا تتغير بتغير موقع الكلمة من الإعراب ، فتبقى ألفًا في النصب والجر عند الإضافة إلى المضمر ، كما كانت في حال الرفع .

وهذا الزم متخلّف في محل الخلاف؛ لأن ألف (كلا وكلتا) الضافين إلى الضافين إلى الضافين إلى الضافين إلى النصب والجرّياء، وتخلُّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافين إلى النصب والجرّياء، وتخلُّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلُّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافي النصب والجرّياء، وتخلّف هذا اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق اللازم دليل على أنَّ (كلا وكلتا) الضافق المنافق ا

### الموضع السادس:

استدل الكوفيون على أن الاسم في (ذا) و (الذي) هو (الذال) وحدها ، وأنَّ ما زِيْدَ عليهما فهو تكثير لهما ، خلافًا للبصريين الذين زعموا أن الذال ليست وحدها هي الاسم فيهما (١) ، فقالوا:

« الدليل على أنَّ الاسم هو الذال وحدها : أن الألف والياء فيهم يحذفان في التثنية ، نحو : ( قام ذانِ ، ورأيت ذينِ ، ومررت بذينِ ، وقام اللذانِ ، ورأيت اللذينِ ، ومررت باللذين ) :

ولو كان كها زعمتم ، أنهها أصلان ؛ لكانا لا يحذفان ، ولوجب أن يقال في التثنية ( الله يَان ) كها يقال : ( العَمِين و الشَّجِين ) ، و ( الَّذِيون ) كها يقال : ( العَمِين و الشَّجِين ) ، وأن تقلب الألف في تثنية ( ذا ) و لا تحذف .

فلم حذفت الياء والألف في تثنية (الَّذي) و (ذا) دلَّ على أنهم زائدان لا أصلان، وأنَّ ما زِيْد

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۹0 ) في الإنصاف ( ۲ / ۲٦٦ – ۲۷۷ ) ، والبيان في غريب إعراب القرآن ( ۱ / ٤٣ ، ٢٦٧ ) ، واللامات ص ٢٩ ، ١٤١ ، ١٤١ ، ١٦٧ ) ، واللامات ص ٢٩ ، ١٤١ ، ١٤١ ، ١٤١ ، وتنظر هذه المسألة في : الأصول في النحو ( ٢ / ٢٦٢ ، ٢٦٣ ) ، واللامات ص ٢٩ ، ١٤١ ، ١٤٧ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٤ / ١٧٧ ) ، وسر صناعة الإعراب ( ٢ / ٢٥ ) . والأزهية ص ٢٩١ ، وشرح اللمع في النحو المسابق ( ٢ / ٢٩٩ ) ، والأزهية ص ٢٩١ ، وشرح اللمع في النحو المسابق ( ٢ / ٣٠ ) .

عليها تكنيرها؛ كراهية أن يبقى كلَّ واحد منها على حرف واحد» (١).

و المستدلُّ الكوفي صحة قول خصمه البصري، فسلَّم افتراضًا الناليات المستدلُّ الكوفي صحة قول خصمه البصري، فسلَّم افتراضًا النوالياء في (ذا) والياء في (النوب المستوب الأسم في (ذا) و (النوب الألف في (ذا) والياء في (النوب المستوب الأسماء) فوجد أن من لوازم الحرف الأصلي في الكلمة: عدم الحذف عند التثنية. وهذا اللازم متخلُّف في محل النزاع:

- لأن (ذا) إذا ثنيت قيل (ذان) فتحذف الألف التي فيها ، وتزاد عليها الألف والنون التي للتثنية ، ولو كانت الألف الأولى أصلية لما حذفت عند التثنية ، ولَعَادت إلى أصلها من واو أو ياء ، كما هو الحال في ألف المقصور نحو (فتيان وعَصَوَان).

- ولأن (الذي) إذا ثنيت قيل (اللَّذان) فتحذف الياء التي في آخرها، وتـزاد عليهـا الألـف والنون التي للتثنية ؛ ولو كانت الياء أصلية لما حذفت عند التثنية ، ولبقيت على حالها ، كما هو الحـال في كلِّ منقوص نحو (شَجِيَان، وعَمِيَان).

وتخلُّف هذا اللازم في محل النزاع دليل على أنَّ الألف والياء في ( ذا ، والَّذِي ) غير أصليتين ، وهذا دليل على أن الاسم في ( ذا ) هو الذال وحدها ، وأن الياء في ( الذي ) زائدة .

فهذا وجه استدلالهم بهذا القياس، ثم حملوا (الذي) على (ذا) فذهبوا إلى أن الاسم فيها هو الذال وحدها، وأن اللام التي قبلها إنها زيدت تهيئة لدخول لام التعريف على هذا الاسم المبنى على حرف واحد (٢).

الم المالية ال

الموقع السابع: الموقيون على أن الاسم من (هو) و (هي) هو الهاء وحدها، وأنَّ الواو والماطلة والمواء والماء والماء والمواء والموا

« الدليل على أنَّ الاسم هو الهاء وحدها دون الواو والياء : أنَّ الواو والياء تحذفان في التثنية نحو (هما)، ولو كانت أصلًا لما حذفتا »(٢).

فقد افترض المستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري ، فسلَّم افتراضًا أن الواو من (هو) والياء من (هي) أصليتان ؛ ثم ربط بينهما وبين نظائرها من الأسماء ، فوجد أن من لوازم الحرف الأصلى: عدم الحذف عند التثنية .

وهذا اللازم متخلف هنا ، لأن واو (هو) وياء (هي) يحذفان عند التثنية ، فيقال (هما) ؛ وتخلُّف هذا اللازم دليل على أنها زائدتان لا أصليتان ، وهذا دليل على أنَّ الاسم فيهما هو الهاء وحدها .

#### الموضع الثامن:

استدل الكوفيون على أنَّ الياء والكاف والهاء في (لولاي ، ولولاك ، ولولاه ) في موضع رفع بها ، وليس في موضع جركها يزعم البصريون (٣) فقالوا:

(٣٧ ) في الإنصاف (٢ / ٦٨٧ – ٦٩٥ )، وقد وافق الأخفش الكوفيين في هذا العلاقة. ويضل في هذه المسألة: كتاب سيبويه (٢ / ٣٧٣ – ٣٧٦)، ومعاني القرآن للفراء (٣٧ – ٣٧٦)، ومعاني القرآن للفراء (٣٠٠ / ٣٧٠ – ٣٠٠).

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۹٦) في الإنصاف (٢/ ٧٧٧ - ٦٨٦) وتنظر هذه المسألة في : علل النحو ص ٤١٢، انظر: المسألة (١/ ١٣٣ - ١٣٩) ، والمسائل ٤١٤ ، ومجالس العلماء ص ١٠٤ - ١٠٦ ، والحجة للقراء السبعة (١/ ١٣٣ – ١٣٩) ، والمسائل العسكرية ص ١٩٨ – ٢٠٠ ، ونتائج الفكر ص ٢٢٢ – ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ٢ / ٦٧٧ ، ٦٧٧ ) ، وتنظر هذه المسألة من قبل في : علل النحو ص ٤١٢ ، ومجالس العلماء ١٠٥ ، ١٠٦ .

«لو كان الكني في موضع خفض لكنا نجد اسمًا ظاهرًا مخفوظًا بـ (لولا)؛ لأنه سب في كلام العبد المرابعة والمرابعة والمراب

فقد افترض المستدل الكوفي هنا صحة قول خصمه البصري، فسلم جدلًا أن (لولا) حرف خفض، وأن الضمير بعدها مخفوض بها، ثم ربط بينها وبين حروف الخفض المتفق عليها، فوجد أن من لوازم حرف الخفض مطلقًا: أن يخفض الاسم الظاهر.

وهذا اللازم متخلّف في (لولا)؛ لأن (لولا) لم ترد في شيء من كلام العرب لا شعره ولا نثره جارَّة للظاهر، وتخلُّف هذا اللازم فيها دليل على أنها ليست حرف خفض، وأنَّ الاسم بعدها ليس مخفوضًا، وإذا لم يكن مخفوضًا، والاتفاق حاصل على أنه ليس بمنصوب، فهو إذن مرفوع.

### الموضع التاسع:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ همزة بينَ بينَ ساكنة ، وليست متحركة كما يزعم البصريون (٢) ، فقالوا:

والأزهية ص ١٧١ ، ١٧٢ ، والنكت (١/ ٦٦٤ ، ٦٦٥ ) ، والمفصل ص ١٧٠ – ١٧٣ ، وأمالي ابن الشجري (١/ ٢٧٦ – ٢٧٩ ) (٢/ ٥١٣ ه ) .

(١) الإنصاف ( ٢ / ٦٨٨ ) ، **وتنظر هذه الحجة من قبل في** : معاني القرآن للفراء ( ٢ / ٨٥ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٩ / ٨٥ ) .

المنظرة (١٠٥) في الإنصاف (٢/ ٧٢٦ - ٧٣١)، وقد ذهب ثعلب إلى أنها لا المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة في المنطقة وهو مذهب غريب، تنظر هذه المسألة في المجالس العلماء ص ٩٦، ٩٧)، وإعراط المناطقة في المنطقة وهو مذهب غريب، تنظر هذه المسألة في المجالس العلماء ص ٩٦، ٩٧)، وإعراط المناطقة في المنطقة المناطقة المناطقة في المنطقة المناطقة في المنطقة في

فقد افترض المستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري ، فسلَّم افتراضًا أنَّ همزة بينَ بينَ متحركة ، ثم ربط بينها وبين الهمزة المحققة ، المتفق على تحركها ، فوجد أنَّ من لوازم الهمزة المتحركة : جواز الابتداء بها نطقًا .

وهذا اللازم متخلف في محل النزاع ؛ لأن الهمزة لا يمكن ابتداء النطق بها إلا محققة ، فأما الابتداء بنطقها وهي بينَ بينَ فإنه غير ممكن ؛ وتخلُّف هذا اللازم في محلّ النزاع دليلٌ على أنَّ همزة بينَ بينَ غير متحركة ، وإذا لم تكن متحركة ، فهي ساكنة .

### الموضع العاشر:

استدلَّ الكوفيون على أن (أَشْيَاء) جمع (شيء)، وليس مفردًا مؤنثًا ك (طرفاء، وحلفاء) كم يزعم البصريون (٢)، فقالوا:

« والذي يدلُّ على أنَّ ( أَشْيَاء ) جمع وليس بمفرد ، ك ( طرفاء ) : قولهم :

(١) الإنصاف (٢/ ٧٢٦)، وتنظر هذه الحجة من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٥/ ١٢).

(٢) تنظر: المسألة (١١٨) في الإنصاف (٢/ ٨١٢ - ٨٢٠)، والبيان في غريب إعراب القرآن (١/ ٣٠٦، ٣٠٠)، ومعاني القرآن (١/ ٣٠٠)، وتنظر هذه المسألة أيضًا في : كتاب سيبويه (٤/ ٣٨٠، ٣٨٠)، ومعاني القرآن للفراء (١/ ٣٢١)، والمقتضب (١/ ١٦٨)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢١٢)، والأصول في النحو (٣/ ٣٣٧)، وإعراب القرآن (٢/ ٢٢)، والتكملة ص ٣٤٢،

٣٤٣، والمنصف ( ٩٤ – ١٠٢ )، والصحاح (شي أ: ١ / ٤١)، وشرح التصريف ص ٢٠٤٠، والمعتصد في شرح التكملة ( ١ / ٦٤ ٢ ◘ ١٧٣١)، والمقتصد في شرح التكملة ( ١ / ٦٤ ٢ ◘ ١٧٣١)،

فقد افترض المستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري، فسلَّم افتراضًا أن ( أشياء ) اسم مفرد مؤنث كر ( طرفاء ) ؛ ثم ربط بينه وبين الأسماء المفردة ، فوجد أن من لوازم الأسماء المفردة : عدم تمييز الأعداد المفردة من الثلاثة إلى العشرة بها ، فلا يقال : ( ثلاثة كتاب ) ولا ( أربعة قلم ) .

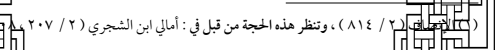
وهذا اللازم متخلِّف في محل النزاع ؛ لأن (أشياء) تقع تمييزًا لهذه الأعداد، فيقال (ثلاثة أشياء) إلى (عشرة أشياء) بإضافة اسم العدد إليها.

وتخلُّف هذا اللازم فيها دليل على أنها ليست باسم مفرد ، وإذا لم تكن مفردًا ، فهي مع .

# الموضع الحادي عشر:

استدلَّ الكوفيون على أن (أشياء) جمع (شيء) وليس مفردًا مؤنثًا ك (طرفاء) كما يزعم البصريون، فقالوا:

( والدي يدلُّ على ذلك أيضًا ، تذكيرهم ( ثلاثة ) و ( عشرة ) في قولهم ( ثلاثة أشياء ) و ( عشرة أشياء ) ، ولو كانت ك ( طرفاء ) مؤنثة لما جاز التذكير فيقال ( ثلاثة أشياء ) ، وكان يجب أن يقال ( ثلاث أشياء ) كما كنت تقول مثلًا ( ثلاث غرفة ) ؛ لو جاز أن يقع فيه الواحد موقع الجمع ؛ وفي امتناع ذلك دليل على أنه



هم ولي<del>ادياس</del>م مفرد »(۱).

والمستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري، فسلَّم افتراضًا أن (أَسْمَاءَ) المُوفِي صحة قول خصمه البصري، فسلَّم افتراضًا أن (أَسْمَاءً) المُوفِي صحة قول خصمه البصري، فسلَّم افتراض الثلاثة إلى المُسْمَّد الله عن جمعه، فيقال (ثلاثة أشياء) إلى (عشرة أشياء) على افتراض أن (أشياء) مفرد مؤنث، مُيِّز به العدد المفرد نيابة عن جمعه.

افترض المستدل الكوفي كلَّ ذلك ، ثم ربط بينه وبين مميِّز الأعداد المفردة من الثلاثة إلى العشرة ، من حيث التذكير والتأنيث هذه المرة ، فوجد أن من لوازم مميِّز هذه الأعداد مخالفته لها في التذكير والتأنيث .

وهذا اللازم متخلِّف في محل النزاع ؛ لأنا نقول (ثلاثة أشياء) بتأنيث اسم العدد بالتاء ، وتأنيث (أشياء) على المذهب البصري ، ولو كانت مؤنثة ؛ لذكِّر اسم العدد معها بحذف التاء منه ، فقيل (ثلاث أشياء).

وتخلُّف هذا اللازم في (أشياء) مع جميع هذه الافتراضات دليلٌ على أنها ليست اسمًا مفردًا بل هي جمع .

# [الاستدلال بفساد اللازم]

الموضع الثاني عشر:

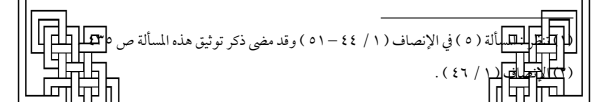
البصريون (١) ، فقالوا:

« والذي يدلُّ على أنَّ (الابتداء) لا يوجب الرفع: أنا نجدهم يبتدئون بالمنصوبات والحروف، ولو كان ذلك موجبًا للرفع لوجب أن تكون مرفوعة، فلما لم يجب ذلك دلّ على أن الابتداء لا يكون موجبًا للرفع» (٢٠).

فقد افترض المستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري ، فافترض أن الابتداء يوجب الرفع فيها وقع مبتدأ به ، ك (زيد) في قولك (زيدٌ قائمٌ) ، وإذا صحَّ ذلك ؛ فإنه يلزم رفع كل اسم تحقق فيه وصف الابتداء .

ثم ربط بين هذا الموضع وبين غيره من الكلام ، فوجد أن لازم مذهب البصريين ، وهو أنَّ كل اسم ابتدئ به فهو مرفوع ؛ لازم فاسد ؛ لأنه منقوض بكثير من الأسهاء التي ابتدئ بها وهي منصوبة ، نحو (زيدًا ضربته) و (راكبًا جاء زيد) ، ومنقوض بالحروف فإنه يبتدأ بها ساكنة ومتحركه ، فيقال (هلْ قام زيد؟) و (أزيدٌ قائم؟) ، فلا يجوز فيها لا رفع ولا غيره ، وهذا يعني أن هذا اللازم فاسد ، وأن الرأي الذي بُني عليه فاسد ؛ وأن الابتداء لا أثر له فيها ابتدئ به لا في محل النزاع ولا في غيره .

وإذا بطل القول بإعمال الابتداء، صحَّ القول بإعمال الخبر الرفعَ في المبتدأ.



الموضع الثالث عشر: المسائل الكوفيون على أنَّ (أَفْعَلَ) في التعجب اسم، وليست بفعل كا المسائل الكوفيون على أنَّ (أَفْعَلَ) في التعجب اسم، وليست بفعل كا المسائل الكوفيون على أنَّ (أَفْعَلَ) في التعجب اسم، وليست بفعل كا

« والذي يدلُّ على أنه ليس بفعل ، وأنه ليس التقدير فيه (شيءٌ أَحْسَنَ زيدًا ) : قولهم (ما أعظم الله َ!) :

ولو كان التقدير فيه ما زعمتم ؛ لوجب أن يكون التقدير : شيءٌ أعظمَ الله ؛ والله تعالى عظيمٌ لا بجعل جاعل .

وقال الشاعر:

ما أقدر الله أن يدني على شحطٍ من داره الحَوْن محمن داره صولُ ولو كان الأمر كما زعمتم ؛ لوجب أن يكون التقدير فيه : شيءٌ أقدر الله ، والله تعالى قادر لا بجعل جاعل »(٢).

فقد افترض المستدل الكوفي صحة مذهب خصمه البصري، فسلَّم افتراضًا أن ( أَفْعَلَ ) في التعجب في ( ما أَفْعَلَ زيدًا ) فعلٌ معدى بالهمزة ، وأنَّ من لوازم هذا القول: أن يكون التقدير : ( شيءٌ أَفْعَلَ زيدًا ) أي : صيَّره كذا ؛ فإذا قلت : ( ما أَحْسَنَ زيدًا ) كان معناه ( شيءٌ أَحْسَنَ زيدًا ) أي : صَيَّره في غاية الحسن .

ثم ربط بين هذا الموضع وبين غيره مما يتعجب منه ، فوجد أنَّ هذا التقدير ، الـلازم لقول البصريين ، إن صدق حين يكون التعجب من صفات المخلوقين ؛ فإنه لا يصدق

(١) مضى توثيق هذه المسألة ص ٤٢٣.

الإن الله الله الله ( ٢ / ١٢٨ ، ١٢٩ ) ، وتنظر هذه الحجمة من قبل في : المقتضب ( ٤ / ١٧٦ ) ليلوا

ل ١٢٧ ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٣ / ٦٩ ) .

وإذا كان هذا التقدير فاسدًا ؛ فإن القول الذي بُنى عليه فاسد ، وهو القول بفعلية ( أَفْعَلَ ) التعجب .

وإذا بطل أن يكون ( أَفْعَلَ ) في التعجب فعلًا ، فهو اسم .

### الموضع الرابع عشر:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ اللام الداخلة على المبتدأ في نحو (لزيدٌ أفضلُ من عمرو) هي لامٌ واقعة في جواب قسم مقدر، وليست لام الابتداء كما يزعم البصريون (١١)، فقالوا:

« الدليل على أن هذه اللام جواب القسم ، وليست لام الابتداء : أنَّ هذه اللام يجوز أن يليها المفعول الذي يجب له النصب ؛ وذلك نحو قولهم ( لطعامَك زيدٌ آكلٌ ) .

فلو كانت هذه اللام لام الابتداء؛ لكان يجب أن يكون ما بعدها مرفوعًا ، ولَمَ كان يجوز أن يليها المفعول ، الذي يجب أن يكون منصوبًا »(٢).

فقد افترض المستدل الكوفي صحة قول خصمه البصري ، فسلَّم افتراضًا أنَّ اللام في نحو (لزيدٌ قائمٌ) هي لام الابتداء ، وهذا يعني أنها لا تدخل إلا على المبتدأ .

٠(٣٩٩/٢) المنافقة

<sup>(</sup>١) تنظر: المسألة (٥٨) في الإنصاف (٢/ ٣٩٩-٤٠٤)، وينظر في هذه المسألة: اللامات ص ٦٩ – ٧٠٠)، والمقاصد بالمسائد السبع ص ٥٣٧)، والمقاصد السبع ص ٥٣٧)، والمقاصد السبع على البناء والإعراب (١/ ٣٧٩)، والمقاصد المسائد السبع ص ٣٥٥).

ثم بطبين هذا الموضع وبين غيره من الكلام؛ فوجد أنَّ لازم مذهب البصريين:
وهو أنا هذه اللام لا تدخل إلا على المبتدأ؛ لازم فاسد؛ لأنه منقوض بدخول هذه اللام على المبتدأ؛ لازم فاسد؛ لأنه منقوض بدخول هذه اللام النصب، في نحو (لطعامَك زيدٌ آكلٌ).

وإذا كان لازم المذهب فاسد ، فالمذهب فاسد ، وإذا تبيَّن بطلان مذهب البصريين ، واتضح أنه لا يجوز أن تكون هذه اللام (لام الابتداء) ، ثبت أنها واقعة في جواب قسم مقدَّر .

#### ب. الاستدلالات البصرية:

استدل البصريون بقياس السبر الشرطي المتصل في سبعة عشر موضعًا ، منها خمسة عشر موضعًا جاء الاستدلال فيها ببيان تخلُّف لازم من لوازم حكم الخصم في موضع الخلاف ، والاستدلال بتخلفه على تخلف ملزومه ، ومنها موضعان جاء الاستدلال فيها ببيان فساد حكم الخصم لفساد لازمه ، وهذا بيان ذلك كله :

# [ الاستدلال بتخلُّف اللازم]

## الموضع الأول:

استدلَّ أبو الحسن الأخفش ، على أنَّ الواو والألف والياء في الأسماء الستة دلائل إعراب ، وليست حروف إعراب ، كما يزعم جمهور البصريين (١) ، فقال:

« لو كانت حروف إعراب كالدال من ( زيد ) والراء من ( عمرو ) لما كمان فيها دلالة على الإعراب ، ألا ترى أنك إذا قلت ( ذهب زيد ، وانطلق عمرو ) لم يكن في

(١) تنظر: المسألة (٢) في الإنصاف (١/ ١٧ – ٣٣)، وأسرار العربية ص ٥٩ – ٦٢، وينظر أيضًا في المنطقة : الفوائد والقواعد ص ١١٥، ١١٥، والمخترع ص ٨١ – ٨٣، والمرتجل ص ١٥٩ – ٢٠٠ .

نفس الدال والراء دلالة على الإعراب، فلمّا كان هاهنا هذه الأحرف تدل على الإعراب، ولمّا كان هاهنا هذه الأحرف تدل على الإعراب، وليست بحروف إعراب» (١).

الواو والألف والياء، في الأسماء الستة، حروف إعراب؛ ثم ربط بينها وبين مالاشك في أنه حرف إعراب كلم المسك في أنه حرف إعراب كالدال من (زيد، وزيود، وزُيَيْد).

فوجد أن من لوازم حرف الإعراب أن لا يكون فيه دلالة على الإعراب، فلا يعرف به رفع من نصب من جر؛ لأنك حين تقول (ضَرَب زيدٌ عمرٌ و) بإسكان (الدال) من (زيد) و(الراء) من (عمرو) لم يدلك حرف الإعراب على الإعراب.

وهذا اللازم متخلّف في موضع النزاع؛ لأن الواو والألف والياء في الأسهاء الستة تدلُّ على الرفع والنصب والجر، وتخلف هذا اللازم في محل الخلاف دليل على أن هذه الأحرف ليست حروف إعراب، وإذا لم تكن حروف إعراب فهي دلائل إعراب.

### الموضع الثاني:

استدلَّ أبو الحسن الأخفش وأبو عثمان المازني وأبو العباس المبرد على أنَّ الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم دلائل إعراب ؟ وليست بحروف إعراب كما يزعم جمهور البصريين (٢) ، فقالوا:

« لو أنها حروف إعراب كالدال من ( زيد ) ، لما كان فيها دلالة على الإعراب ، كما لو قلت ( قامَ زيدْ ) من غير حركة .

(١) ينظر : الإنصاف (١/ ٢١،٢١)، وتنظر هذه الحجمة من قبل في : سر صناعة الإعمالي المعالم المارينظر ).

ا المعلم المسالة (٣) في الإنصاف (١/ ٣٣ – ٣٩)، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٩٩ ا

### الموضع الثالث:

استدل الأخفش والمازني والمبرد على أنَّ الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم دلاتلُ إعراب، وليست بإعراب كما يزعم الكوفيون (٢)، فقالوا:

« لو كانت إعرابًا لما اختل معنى الكلمة بإسقاطها ، كإسقاط الضمة من دال (زيد) في قولك (قام زيدٌ) وما أشبه ذلك »(٣) .

فقد افترض المستدل البصري هنا صحة قول خصمه الكوفي ، وسلّم افتراضًا أن الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم إعراب بمنزلة الحركات ،ثم ربط بينه وبين ما يعرب بالحركات من الأسماء اتفاقًا ؛ فوجد أنَّ من لوازم حركة الإعراب : أن إسقاطها لا يخلُّ بالكلمة التي هي فيها .

وهذا اللازم متخلّف في محلّ النزاع ؟ لأن الألف والواو والياء إذا سقطت من المثنى وجمع المذكر السالم أخلّ سقوطها بمعنى الكلمة . وتخلُّف هذا اللازم دليل على أن هذه الحروف ليست إعرابًا كالحركات ، وإذا لم تكن إعرابًا كالحركات فهي دليل إعراب .

(٢) ينظر ما مضى قريبًا ص ٥٣٤ الحاشية (١).

إنواقي (١/ ٣٥)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (四/

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۳۵)، وتنظر هذه الحجة من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: المطبوع: ١/ ٢٢١ – ٢٢٣)، وسر صناعة الإعراب (٢/ ٧١٠).

الموسع الرابع: الموسع الرابع: المسريون على أنَّ الاسم الواقع بعد الظرف والجار والمجرور، في الحرور، في الدار عمرٌو) يرتفع بالابتداء، وليس مرفوعًا بالظرف أو الجلول والمجرور، المتقدم عليه، كما يزعم الكوفيون (١) فقالوا:

« لو قُدِّر هاهنا عامل [ غير الابتداء ] لم يكن إلا الظرف ، وهو لا يصلح هاهنا أن يكون عاملًا لوجهين :

#### أحدهما:

أنَّ الأصل في الظرف أن لا يعمل ، وإنها يعمل لقيامه مقام الفعل ، ولو كان هاهنا عاملًا لقيامه مقام الفعل لما جاز أن تدخل عليه العوامل ، فتقول : (إِنَّ أمامَك زيدًا) و (ظننت خلف ك عمرًا) وما أشبه ذلك ؛ لأن عاملًا لا يدخل على عامل .

فلو كان الظرف رافعًا لـ (زيد) لما جاز ذلك ، ولَـمَا كان العامل يتعداه إلى الاسم ويبطل عمله ، كما لا يجوز أن تقول (إنَّ يقومُ عمرًا) و (ظننت ينطلق بكرًا) ، فلما تعداه العامل إلى الاسم ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالًا وَجَعِيمًا ﴾ [المزمل: ١٢] ........ ، دل على ما قلناه .

#### والثاني :

أنه لو كان عاملًا لوجب أن يرفع به الاسم في قولك ( بك زيدٌ مأخوذٌ ) ، وبالإجماع أنه لا يجوز ذلك (7).

المار (١/ ٥٣، ٥٣)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (١١ المار) (١٧٦) ، وعلل النحو ص ٢٦٦ .

<sup>(</sup>١) تنظر: المسألة (٦) في الإنصاف (١/ ٥١ – ٥٥)، وأسرار العريبة ص ٨١، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (١/ ٢٦٤)(٢/ ٨٨)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٦/ ١٧٧، ١٧٨)، احتاج الفاكر ص ٤٢٢ – ٤٢٥.

فقد افتر ض المستدل البصري صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم جدلًا أن الظرف والحال الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والرافع في الاسم المرفوع بعدهما ، ثم ربط بين هذا الموضع والمرفوع بعدهما ، ثم ربط بين موضوع الموضع الموضع

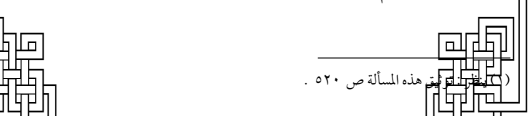
- أن العامل لا يدخل عليه عامل ، فيبطل عمله ويعمل في معموله .
- أنَّ العامل كلم تهيَّأ للعمل ، ولم يكن ثمة ما يلغيه أو يعلِّق عمله ، عَمِلَ مطلقًا .

وهذان اللازمان تخلّفا في محلّ النزاع ؛ لأن الظرف الرافع للاسم بعده ، في نحو (أمَامَك زيدٌ) ، ومثله الجار والمجررو ، تدخل عليه الحروف الناسخة ، فتتخطّاه إلى معموله ، فتلغي عمله فيه ، وتنصبه . ولأن الظرف والجار والمجرور في نحو (عندك زيدٌ مأسورٌ) و (بك زيدٌ مأخوذٌ) ليس في التركيب ما يلغي عمله أو يعلقه ، ومع ذلك فإنه لا أحد منا ولا منكم يذهب إلى أن (زيد) مرفوع بالظرف ، بل هو عندنا مرفوع بالابتداء ، وعندكم مرفوع بالخبر .

وتخلُّف هذين اللازمين المطردين في كلِّ عامل ، دليل على أن الظرف والجار والمجرور في محل النزاع ، ليسا عاملي الرفع في الاسم المرفوع بعدهما ، وإذا لم يكونا هما الرافعين له ، فلا رافع غيرهما له إلا الابتداء .

### الموضع الخامس:

استدلَّ البصريون على أنَّ الاسم المرفوع بعد (لولا) مرفوع بالابتداء ، وليس مرفوعًا بها ، كما يزعم الكوفيون (١) ، فقالوا :



( والذي يدلُّ على أنه ليس مرفوعًا بـ ( لولا ) بتقدير ( لو لم يسعي زيب الحرب الله الدولا ) لأو المال ا

فقد افترض المستدل البصري هنا صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم افتراضًا أن الاسم المرفوع بعد (لولا) مرفوع بها ؛ لأنها نائبة عن فعل منفي بـ (لم) ، لو ظهر لرفع الاسم ، وأن التقدير في (لولا زيدٌ لأكرمتك): (لولم يمنعني زيد من إكرامك لأكرمتك) ، ثم ربط بين هذا الموضع وبين الأفعال المنفية الرافعة للفاعل:

فوجد أنَّ من لوازم تلك الأفعال: جواز العطف على مرفوعها بـ (ولا) ، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴿ وَلَا ٱلظُّلُمَاتُ وَلَا ٱلنُّورُ ﴿ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا ٱلنُّورُ ﴾ [فاطر: ١٩ - ٢١].

فالفعل (يستوي) منفي بـ (ما) ورافع للفاعل (الأعمى والبصير)، وقد عطف على فاعله هذا بالنفى (ولا) غير مرة .

وهذا اللازم متخلّف في محل النزاع ؛ لأنه لا يجوز العطف بالنفي على الاسم المرفوع بعد (لولا)، وتخلف هذا اللازم دليل على أن (لولا) ليست نائبة عن فعل منفي، وإذا لم تكن كذلك فليست عاملة، وإذا لم تكن عاملة، فلا عامل إلا الابتداء.



المو<del>ضع ا</del>لسادس:

ير الدليل على أنها فعلن المنتقل بعضهم على ذلك بأن قال: « الدليل على أنها فعلن المنتقل على أنها فعلن المنتان: أنها مبنيان على الفتح ، ولو كانا اسمين لما كان لبنائها وجه ؛ إذ لا علة هاهنا توجب بناءهما »(٢).

البصريون إلى أن ( نِعم وبِئس ) فعلان ماضيان ، وليسا اسمين مبت<del>كول ا</del>لبصريون إلى أن (

فقد افترض هذا المستدل البصري صحة قول خصمه الكوفي فسلَّم جدلًا ، أنَّ (نِعم وبِئس) اسهان مبتدآن ، ثم ربط بينهما وبين الأسهاء المبتدأة اتفاقًا ، فوجد أنَّ من لوازم كلِّ اسم مبتدأ أن يكون مرفوعًا أو مبنيًّا في محلِّ رفع .

وهذا اللازم متخلِّف في محلِّ النزاع ، لأن (نِعْمَ وبِئس) ليسا مرفوعين ، ولا مبنيين في محل رفع ؛ لأنه ليس فيهما عِلَّة من علل بناء الأسماء ، فدلَّ ذلك على أنهما ليسا اسمين، وإذا لم يكونا اسمين فهما فعلان ماضيان مبنيان على الفتح أصالة .

# الموضع السابع:

استدلَّ البصريون على أنَّ ( أَفْعَلَ ) في التعجب فعل ، وليس باسم ، كما يزعم الكوفيون (٣) ، فقالوا :

« الدليل على أنه فعل ماض أنا وجدناه مفتوح الآخر ، ولو لا أنه فعل ماض لم يكن لبنائه على الفتح وجه ؛ لأنه لو كان اسمًا لارتفع لكونه خبرًا لـ (ما) على كلا المذهبين ، فلم الزم الفتح آخره ، دلَّ على أنه فعلٌ ماض »(٤).

بالطرات وأيق هذه المسألة ص ٤٢٣ .

<sup>(</sup>١) تنظر المسألة (١٤) في الإنصاف (١/ ٩٧ - ١٢٩)، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١١ / ١١١ ، ١١٢ ) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : أمالي ابن الشجري (٢ / ٤٢٢ ) .

المباكن (١/ ١٣٦ ، ١٣٧ )، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه المجاد المباكن في : شرح كتاب سيبويه المباكن المب

فقد افترض المستدلُّ البصري صحة قول خصمه الكوفي، وسلَّم جدلًا أن (أَفْوَلَ فَي مَا الْمُعْرِبِ اللَّمْ الْمُلْحِمْ اللَّمْ الْمُعْرِبِقُولُ اللَّمْ الْمُلْمُ اللَّمْ اللَّمْ اللَّمْ اللَّمْ اللْمُعْرِبِقُولُ اللَّمْ الْمُلْمُ اللَّمْ اللَّمْ الْمُعْرِبِ اللْمُعْرِبِقُولُ اللَّمْ الْمُعْرِبِقُولُ اللَّمْ الْمُعْرِبِقُولُ اللَّمْ الْمُعْرِبِقُولُ اللَّمْ الْمُعْرِبِقُولُ اللَّمْ الْمُعْرِبِقُولُ اللَّمْ اللَّمْ اللَّمْ الْمُعْرِبِقُولُ الْمُعْرِبُولُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُولُ الْمُعْرِبُولُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُولُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُ الْمُعْرِبُولُولُ الْمُعْرِبُ

وهذا اللازم متخلِّف هنا ؛ لأن (أَفْعَلَ) في التعجب مفتوح الآخر مطلقًا ، وتخلُّف هذا اللازم في محل الخلاف ، دليل على أنه ليس باسم ، وإذا لم يكن اسمًا فهو فعل .

# الموضع الثامن:

استدل بعض البصريين على أنَّ الفعل مشتق من المصدر وفرع عليه ، وليس المصدر مشتقًا من الفعل ، كما يزعم الكوفيون (١) ، فقالوا :

« الدليل على أنَّ المصدر ليس مشتقًا من الفعل: أنه لو كان مشتقًا منه لكان يجب أن يجري على سنن في القياس ، ولم يختلف ؛ كما لم يختلف أسماء الفاعلين والمفعولين .

فلما اختلف المصدر اختلاف الأجناس كـ (الرَّجُل، والثوب، والتراب، والماء، والزيت) وسائر الأجناس؛ دلَّ على أنه غير مشتق من الفعل »(٢).

فقد افترض هذا المستدل البصري صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم افتراضًا أنَّ المصدر مشتقٌ ، ثم ربط بينه وبين الأسهاء التي لا خلاف في أنها مشتقة كأسهاء الفاعل ،

(۱) تنظر: المسألة (۲۸) في الإنصاف (۱/ ۲۳۰ – ۲۲۰)، وأسرار العربية ص ١٦١ – ١٦٤، وينظر أيضًا: الإيضاح في علل النحو ص ٥٦ – ٦٣، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١/ ٥٥ – ١٥ أيضًا: الإيضاح في علل النحو ص ٣٠٥ – ٣٠٨، وشرح اللمع لابن برهان (١/ ٩٩ – ١٠٢)، والمقتصد في شرح الزيضاح (١/ ١١١، ١١١)، والمقتصد في شرح التكملة (٢/ ٦٨١، ١٨٢)، والمقتصد في شرح التكملة (٢/ ٦٨١)،

الم الإن المالي (١/ ٢٣٨)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : الأصول في النحو (٣/ ٨٥)، والإيطالية المالية الم

والماء العوان الماء الأساء : أنها جارية على قياس واحد مطرد في المساعات الماء : أنها جارية على قياس واحد مطرد في المساعات الماء على وزن ( فَاعِل ) ، ومن كل فعل ثلاثي على وزن ( فَاعِل ) ، ومن كل فعل ثلاثي على وزن مضارعه مع قلب أوله ميهًا مضمومة ، وكسر ما قبل آخره إن لم يكن مكسورًا .

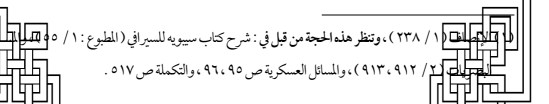
وهذا اللازم متخلِّف في مصدر الفعل الثلاثي ، لأنه لا يجري على سنن واحد ، ولا قاعدة مطردة ؛ وتخلُّف هذا اللازم فيه دليلٌ على أنه ليس بمشتق ، وإذا لم يكن مشتقًا ، واختلف اختلاف الأجناس ، فهو أصل ، وغيره مشتق منه .

# الموضع التاسع:

واستدل بعضهم على ذلك أيضًا ، فقال :

« لو كان المصدر مشتقًا من الفعل ؛ لوجب أن يدلَّ على ما في الفعل من الحدث والزمان ، وعلى معنى ثالث ، كما دلت أسماء الفاعلين والمفعولين على الحدث وذات الفاعل والمفعول به ؛ فلما لم يكن المصدر كذلك دلَّ على أنه ليس مشتقًا من الفعل »(۱).

فقد افترض المستدل البصري هنا صحة قول خصمه الكوفي ، وسلم جدلًا أن المصدر مشتق ، ثم ربط بينه وبين الأسماء التي لا خلاف في كونها مشتقة ، كأسماء الفاعل وأسماء المفعول :



على شيئين لا غير: زمن مجهول، وحدث المنافق في المصدر؛ لأنه يدلُّ على شيئين لا غير: زمن مجهول، وحدث المؤرن الذي يدلُّ عليه زمنًا ويادة على أصله المفترض جدلًا (الفعل)؛ بل إن الفعل يزيد عليه بكون الزمن الذي يدلُّ عليه زمنًا مخصوصًا: ماضيًا أو حاضرًا أو مستقبلًا.

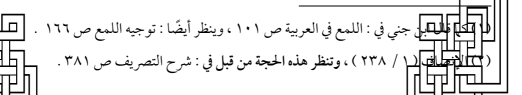
وتخلُّف هذا اللازم في المصدر يدلُّ على أنه ليس بمشتق بل هو أصل جميع المشتقات ؛ لوجود دلالته هو في جميع المشتقات .

# الموضع العاشر:

واستدل بعض البصريين على ذلك بقياس عكس ثالث ، فقال :

فلما لم تحذف هاهنا كم حذفت مما هو مشتق منه ، دلَّ على أنه ليس بمشتق منه » دلَّ على أنه ليس بمشتق منه » (۲) .

فقد افترض المستدل البصري صحة قول خصمه الكوفي ، فسلّم افتراضًا أنَّ المصدر مشتقٌ ، ثم ربط بينه وبين الأسماء التي لا خلاف في كونها مشتقة كأسماء الفاعل وأسماء المفعول .



فوجد أن من لوازم هذه المشتقات حذف همزة الفعل (أَفْعَلَ) منها وقعال في المنافعول والمصدر الميمي واسم الزمان واسم المفعول والمصدر الميمي واسم الزمان واسم الفعول والمصدر الميمي واسم النفعول والمصدر الميمي واسم الفعول والمصدر الميمي واسم الفعول والمصدر الميمي واسم الفعول والمصدر الميمي واسم النفعول والمصدر الميمي واسم الفعول والمصدر الميمي واسم المفعول والمصدر الميمي واسم المواطن المواطن والمصدر الميمي واسم المواطن والمصدر الميمي واسم المواطن والمواطن وا

وهذا اللازم متخلِّف في المصدر ؛ لأنه يقال في مصدر (أَفْعَلَ) : (إِفْعَالًا) بهمزة في أوله ، وتخلُّف هذا اللازم دليل على أنَّ المصدر ليس مشتقًا من الفعل ، وإذا لم يكن كذلك فالفعل مشتق منه .

## الموضع الحادي عشر:

استدلَّ البصريون على أنَّ (حاشى) في الاستثناء حرف جر مطلقًا ، وأنه لا يكون فعلًا كما يزعم الكوفيون (١) فقالوا:

« الدليل على أنه ليس بفعل ، وأنه حرف : أنه لا يجوز دخول (ما) عليه ؛ فلا يقال (ما حاشى زيدًا) كما يقال (ما خلا زيدًا ، وما عدا عمرًا).

ولو كان فعلًا ، كما زعموا ؛ لجاز أن يقال ( ما حاشى زيدًا ) ، فلما لم يقولوا ذلك دلَّ على فساد ما ذهبوا إليه »(٢) .

فقد افترض المستدل البصري هنا صحة قول خصمه الكوفي ؛ فسلَّم جدلًا أن

١٧ الإنماق (١/ ٢٨٠)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : كتاب سيبويه (٢/ ٣٥٠) والعليقة عليه (٧/ ٧٧)، وعلل النحو ص ٣٩٨، ومعاني الحروف ص ١١٨، والنكت (١/ ٦٤٩).

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۳۷) في الإنصاف ( ۱ / ۲۷۸ – ۲۸۷) ، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه ( ۲ / ۳٤۹، ۴۵، ۱۳۵۰) ؛ والأصول في النحو ( ۱ / ۲۸۹) ، والإيضاح للفارسي ص ۱۷۸ ، والتعليقة على كتاب سيبويه ( ۲ / ۷۱۰) ، وعلل النحو ص ۳۹۷ – ۳۹۹ ، والمقتصد في شرح الإيضاح ( ۲ / ۷۱۰ – ۷۱۸) ، والنكت ( ۱ / ۲۱۹ – ۷۱۸) .

( الماشي التي للاستثناء تكون فعلاً ، ثم ربط بينها وبين ما اتفق على أنه كون فعلاً ماضيًا في الستثناء ، وهما (خلا ، وعدا ) . ماضيًا في الستثناء ، وهما (خلا ، وعدا ) . فعلا أن من لوازم هذين الفعلين جواز دخول (ما ) المصدرية على مطلقًا ، وهذا اللازم متخلّف في (حاشى ) ؛ لأنه لا يقال (ما حاشى زيدًا ) ، وتخلّف هذا اللازم

\_\_\_\_ مطلقًا ، وهذا اللازم متخلِّف في ( حاشي ) ؛ لأنه لا يقال ( ما حاشي زيدًا ) ، وتخلُّف هـذا الـلازم دليل على أن ( حاشي ) لا تكون فعلًا ، وإذا لم تكن فعلًا فهي حرف .

### الموضع الثاني عشر:

استدلَّ البصريون على أن (ايمن) في القسم اسم مفرد مشتق من (اليُمْن)، وأنه ليس جمع (يمين)، كما يزعم الكوفيون (١)، فقالوا:

« إنها قلنا إنه مفرد ، وليس بجمع يمين ؛ لأنه لو كان جمع يمين ؛ لوجب أن تكون همزته همزة قطع ، فلما وجب أن تكون همزته همزة وصل ؛ دلَّ على أنه ليس بجمع (يمين ) »(٢).

فقد افترض المستدل البصر\_ي صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم افتراضًا أن ( ايمن ) التي في القسم جمع لـ ( يمين ) على وزن ( أَفْعُل ) ، ثم ربط بينها وبين ما جاء على هذه الزنة من الجموع اتفاقًا ؛ فوجد أن من لوازم كلِّ جمع على هذا الوزن : أن تكون همزة قطع .

وهذا اللازم متخلِّف في موضع الخلاف ؛ لأن الاتفاق حاصل على أن العرب

<sup>(</sup>١) تنظر: المسألة ( ٥٩ ) في الإنصاف ( ١ / ٤٠٥ – ٤٠٩ ) ، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٣/ ٥٠٣ )

المخطوط ٤/ ٢٣٥) (٥/ ١٤٠)، والنكت (٢/ ٩٥٦).

نصاف ( ٧ / ٤٠٧ ) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : المقتضب ( ٢ / ٣٢٩ ) .



استدل بعض البصريين على أنَّ (كلا وكلتا) مفردان في اللفظ، مثنيان في المعنى ؛ وليسا مثنين في اللفظ والمعنى معًا ، كما يزعم الكو فيون (١١) ، فقالوا:

« الذي يدلُّ على أن الألف فيهم ليست للتثنية : أنها تجوز إمالتها ... ؛ ولو كانت الألف فيهم للتثنية لما جازت إمالتها ؛ لأن ألف التثنية لا تجوز إمالتها »(٢).

فقد افترض المستدل البصري هنا صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم جدلًا أن (كلا وكلتا) فيهما تثنية في اللفظ وفي المعنى ، وأنَّ الألف فيهما ألف المثنى ، ثم ربط بينهما وبين غيرهما من الأسماء المثناة ، التي لا خلاف في أنها مثناة ؛ فوجد أن من لوازم ألف التثنية في كلِّ مثنى : أنها لا تجوز إمالتها .

وهذا اللازم متخلِّف في (كلا وكلتا) ؛ لأنه من الثابت المتفق عليه أن الألف فيها تمال ؛ وتخلُّف هذا اللازم دليل على أنها ليسا مثنيين في اللفظ ؛ بل فيها تثنية معنوية لا غير ، وهما في اللفظ مفردان .

# الموضع الرابع عشر:

واستدل البصريون على ذلك أيضًا ، بقياس عكس آخر ، فقالوا :

« والذي يدلُّ أيضًا على أن الألف فيهم ليست للتثنية : أنها لو كانت للتثنية لانقلبت



في حالة النصب والجر إذا أضيفتا إلى المظهر ؟ لأن الأصل هو المظهر ، وإنها الضمر في حالة النصب والجر إذا أضيفتا إلى المظهر ؟ لأن الأصل هو المظهر ، وكذلك تقول في المؤنث في المؤنث المرأتين ، ومررت بكلتا المرأتين ) ، ولو كانت للتثنية لوجب في المضمر ؟ فلما لم تنقلب دلَّ على أنها ألف مقصورة ، وليست للتثنية »(١).

فقد افترض المستدل البصري صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم جدلًا أن (كلا وكلتا) مثنيان في اللفظ والمعنى ، ثم ربط بينها وبين الأسماء المثنَّاة التي لا خلاف في تثنيتها لفظًا ومعنى ؛ فوجد أنَّ من لوازم هذه الأسماء : أنَّ تنقلب ياء في حالتي النصب والجر مطلقًا ، وهذا اللازم متخلِّف في (كلا ، وكلتا) حين تكونان في موضع نصب أو جر ، مضافتين إلى اسم ظاهر ؛ لأن الألف فيها لا تنقلب حيئة في الحالات الإعرابية الثلاث .

وتَخَلُّف هذا اللازم فيهما دليل على أنهما ليسا مثنيين في اللفظ ، بل هما مفردان فيه مثنيان في المعنى .

# الموضع الخامس عشر:

استدلَّ البصريون على أَنَّ (أَفْعِلْ) في التعجب في قولهم (أَفْعِل به!) لفظه لفظ الأمر ومعناه الخبر، وليس أمرًا في لفظه ومعناه كما يزعم الكوفيون (٢)، فقالوا:

المالية المارار العربية ص ١٢٢، ١٢٣، وتنظر المسالة في : الإيضاح للفارسي ص ٥ المالة و المالة في : الإيضاح للفارسي ص ٥ المالة و المقتصد في شرح الإيضاح (١/ ٣٧٧، ٣٧٦).

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ٢ / ٤٤٨ ، ٤٤٩ ) ، وتنظر هذه الحجة عند السهيلي معاصر أبي البركات في : نتائج الفكر

«الدليع على ذلك أنه يكون على صيغة واحدة في جميع الأحوال، تقول (بارجر أحسل بزيد!، ويا هندات أحسل بزيد!، ويا هندات أحسل بزيد! المسلم بزيد! ويا هندات أحسل بزي

ولو كان أمرًا لكان ينبغي أن يختلف ، فتقول في التثنية (أحسنا) ، وفي جمع المذكر (أحسنوا) ، وفي إفراد المؤنث (أحسني) ، وفي جمع المؤنث (أحسنيً) ؛ فتأتي بضمير الاثنين والجماعة والمؤنث .

فلم كان على صيغة واحدة دلَّ على أن لفظه لفظ الأمر، ومعناه الخبر (1).

فقد افترض المستدل البصر\_ي صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم افتراضًا أنَّ ( أَفْعِل ) في ( أَفْعِل به ! ) في التعجب فعل أمر في لفظه ومعناه ، ثم ربط بينه وبين أفعال الأمر التي لا خلاف في كونها أمرًا في اللفظ والمعنى ؛ فوجد أن من لوازم فعل الأمر التي لا تفارقه : إسناده إلى ضمير موافق للمواجَه المأمور ، إفرادًا وتثنية وجمعًا ، تذكيرًا وتأنيثًا .

وهذا اللازم متخلّف في (أَفْعِل) في التعجب؛ لأنه يلزم لفظَه هذا مع اختلاف المأمور إفرادًا وتثنية وجمعًا، تذكيرًا وتأنيثًا؛ وتخلّف هذا اللازم دليل على أنه فعل أمر في اللفظ دون المعنى، وأنه لا ضمير فيه أصلًا؛ لأن فاعله هو المتعجب منه المجرور لفظًا بالباء الزائدة.

(١) أسرار العربية ص ١٢٢ ، ١٢٣ ، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : على النحو ص ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٢٣٠ .

### [الاستدلال بفساد اللازم]

ضع السادس عشر:

العلام العلى العلى العلى العلى الأولى زائدة ، وليست أصلية كما يناعم الكوفيون (١) ، فقالوا : العلى الكوفيون (١) ، فقالوا :

« الذي يدلُّ على أنها زائدة : أنَّ هذه الأحرف ، نعني (إنَّ ) وأخواتها ؛ إنها عملت النصب والرفع ؛ لشبه الفعل ؛ لأن (أنَّ ) مثل (مَدَّ ) ، و (ليت ) مثل (ليس ) ، و (لكنَّ ) أصلها (كِنَّ ) ركبت معها (لا) ، كها ركبت (لو) مع (لا) ؛ فقيل (لكنَّ ) ، و (كأنَّ ) أصلها (أنَّ ) دخلت عليها كاف التشبيه .

فكذلك (لعلَّ) أصلها (عَلَّ) وزيدت عليها اللام ؛ إذ لو قلنا ؛ إنَّ اللام أصلية في (لَعَلَّ) ؛ لأدى ذلك إلى أن لا تكون (لعَلَّ) على وزن من أوزان الأفعال الثلاثية أو الرباعية .... فكان يؤدي إلى أن يبطل عملها ، فوجب أن يحكم بزيادتها ؛ لتكون على وزن الفعل "(1).

فقد افترض المستدل البصري صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم جدلًا أن اللام الأولى في (لعلَّ ) أصلية غير زائدة ، ثم ربط بينها وبين أخواتها ، فوجد أنَّ من لوازم مذهب الكوفيين : إخراج (لَعَلَّ) عن شبه الأفعال ؛ لأنه ليس في العربية فعلُّ مجرد على وزن (فَعَلْل) .

التابات (١/ ١٢٨١)، ومسائل الخلاف النحوية والتصريفية (١/ ١٦٦ – ١٧٣).

الإنجاب ( ۲۲٤ ) .

<sup>(</sup>١) تنظر: المسألة (٢٦) في الإنصاف (١/ ٢١٨ – ٢٢٧)، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٣/ ٣٣٢)، والمفتضب (٣/ ٧٣)، والأصول في النحو (٢/ ٢٢٠)، واللامات ص ١٤٦ – ١٤٨، والمفتضب (٣/ ٣١٧)، والتبيين ص ٣٥٩ – ٣٦١، وشرح المفصل (٤/ ٥٧٣)، وارتشاف

وفساد هذا اللازم دليل على فساد المذهب الذي أنتجه ، وهذا دليل على أنَّ لام (لعلَّ ) الأولى زائدة ، لسلامة القول بزيادتها من مثل هذا الفساد .

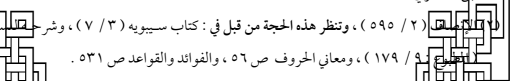
### الموضع السابع عشر:

استدلَّ البصريون على أنَّ (أَنْ) المصدرية الناصبة لا يجوز أن تظهر بعد لام الجحود؛ خلافًا للكوفيين الذين زعموا أنه يجوز أن تظهر مؤكدة للام الجحود، لا ناصبة للفعل؛ لأن الناصب هو لام الجحود نفسها(۱)، فقالوا:

« أما الدليل على أنه لا يجوز إظهار ( أَنْ ) بعدها ، فهو أنَّ قولهم ( ما كان زيد ليدخلَ ، وما كان عمر و ليأكلَ ) جواب فعلٍ ليس تقديره تقدير اسم ، ولا لفظه لفظ اسم ؛ لأنه جواب لقول قائل ( زيد سوف يدخل ، وعمر و سوف يأكل ) .

فلو قلنا ( ما كان زيد لأن يدخل ، وما كان عمروٌ لأن يأكل ) بإظهار ( أَنْ ) لكنا جعلنا مقابل ( سوف يدخل ) و ( سوف يأكل ) اسمًا ؛ لأن ( أَنْ ) مع الفعل بمنزلة المصدر ، وهو اسم ؛ فلذلك لم يجز إظهارها »(٢) .

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة ( ۸۲) في الإنصاف ( ۲ / ۹۹۰ – ۹۷۰)، وينظر في هذه المسألة: كتاب سيبويه (۱) تنظر: المسألة ( ۸۲)، في الإنصاف ( ۲ / ۹۷۰)، ومعاني ( ۸،۷ / ۹۲)، واللامات ص ٥٥ – ٥٩، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ۹ / ۱۷۹، ۱۷۹)، ومعاني الحروف ص ٥٦، واللمع في العربية ص ١٩٠، ١٩١، والفوائد والقواعد ص ٥٣٠، ٥٣٠، وأمالي لين الشجري ( ۲ / ۱٤۹، ۱۵۰).



فقا فقا المستدل البصري هذا صحة قول خصمه الكوفي ، فل حداً المساق التي الساق التي الساق التي الساق التي الساق التي التي ترد فيه لام الجحود ، يرد فيه ؛ لأنه يرى أن ذلك التركيب يوا عن جملة خبرية مثبتة ، مكونة من مبتدأ مخبر عنه بفعل مضارع مسبوق بـ (سوف) ، كأن تقول (زيد سوف يدخل) فيقابل المجيب هذا التأكيد القاطع من المتكلم ، بجملة منفية ، مكونة من (كون منفي) ثم ذلك (المبتدأ) نفسه ، ثم (لام الجحود) لتؤكد النفي وتقابل الموف ) ، ثم ذلك الفعل المخبر به عن المبتدأ نفسه .

وقول الكوفيين إنَّ (أنْ) يجوز إظهارها ، عند ربطه بهذا التصوُّر ، يلزم منه إفساد هذا التصور ؛ لأن هذا النافية في مقابلة للإثبات بالنفي في عمومه ، فإن فيه مقابلة داخلية ف (ما كان زيد) النافية في مقابلة (زيد) المثبتة ، و (ليدخل) المركبة من سوف والفعل من اللام والفعل المضارع ، في مقابلة (سوف يدخل) المركبة من سوف والفعل المضارع ؛ فلو جاز إظهار (أنْ) لفسد ما في هذا التصور من انضباط ؛ لأنه سيصبح (لأن يَدْخُل) في مقابلة (سوف يدخل)، وهذا يعني جعل الاسم في مقابلة الفعل ؛ لأن قولك (لأن يدخل) تساوي (للدخول) ، فكأنك جعلت (للدخول) في مقابلة (سوف يدخل) ، فيفسد ما في هذا التصور من مقابلة محكمة ، مراعية للتناظر بين الكلام وجوابه .

وفساد هذا اللازم دليل على فساد المذهب الذي أدَّى إليه ، وهذا دليل على أنَّ (أَنْ ) لا يجوز أن تظهر بعد لام الجحود ، لسلامة القول بذلك من مثل هذا الفساد .

وبهذا الاستدلال أكون قد فرغت من جمع استدلالات البصريين والكوفيين بقياس الشرطي المتصل، في الجدل النحوي، عند أبي البركات الأنباري، وتوثيقها، والتعلق الآن، بإذن الله، باستدلالاتهم بقياس السبر الشراطي النفطال

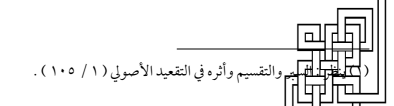
Y. الاستدلال بقياس السبر الشرطي المنفصل:
وهوال يثبت المستدل الحكم الذي يراه في محلِّ النظر، عن طريق اختجار المحلول يثبت المستدل الحكم الذي يمكن أن يتعلق بها الحكم عنده، ثم تقول الإيطال التعلَّق بها لا يصلح منها (١).

وهذا الإبطال إما أن يكون إبطالًا لجميع الاحتمالات؛ وإما أن يكون إبطالًا لبعضها، وإنها يكون إبطالًا لجميع الاحتمالات حين يكون الحكم المراد إثباته دائرًا بين النفي والإثبات، كأن يختلف في موضع ما: أيجوز كذا أم لا يجوز؟ فيقوم الناظر الذي يرى عدم الجواز بإبطال جميع الاحتمالات التي يمكن أن يتعلق بها الجواز، فيبطل ببطلانها الجواز، فيكون بطلانه دليلًا له على عدم الجواز.

فأما إبطال بعض الاحتمالات فإنما يكون حين يكون الخلاف في غير النفي والإثبات ، كأن يختلف في أي الاحتمالات الواردة صالحٌ لتعليق الحكم به ، فيقوم المستدلُّ بإبطال الاحتمالات جميعها غير الاحتمال الذي يتعلق به الحكم من جهته .

ولهذه الصورة من (قياس السبر) نظم مخصوص لا يكاد يُعَبَّر عنها بغيره عند النحاة ، وهو أن تُنظم الحجة في أسلوب شرطي استثنائي منفصل ، يشتمل على عدد من أدلة الإبطال مساوٍ لعدد الاحتمالات المبطلة ، والغالب في نظم هذه الحجة أن يكون كما يأتى :

النص على جميع الاحتمالات الواردة في محل النظر ، كما يراها المستدِلُّ المختبِر ، مسبوقة في العادة بقوله : ( لا يخلو هذا الأمر : إما أن يكون كذا أو كذا أو كذا ).



٢. النص على بطلان كل وحد من هذه الاحتمالات أو على كلِّ ما يُراد إبطاله مها، فيقال قل العامة مها، فيقال قل العامة مع على العامة مع العامة منها: (بطل أن يكون كذا). وهذا الدليل يكون أو بفساده كلِّ احتمال منها) بالنص على دليل بطلانه، وهذا الدليل يكون أما ببيان تخلُّف لازم من لوازمه، أو بفساده، وتخلف الدلازم أو فساده، دليل على فساد القول بملزومه في محل الخلاف.

النص على أن بطلان ما أبطل من الاحتمالات، دليلٌ على ثبوت ما بقي وصحته، سواء كان الباقي هو أحد تلك الاحتمالات، أو كان هو نقيض الحكم الذي تفرعت عنه جميع تلك الاحتمالات، كأن تكون جميع تلك الاحتمالات متفرعة عن (الجواز) ثم تبطل جميعها، فيكون بطلانها دليلًا على (عدم الجواز).

وحتى تتضح هذه المكوِّنات لنظم هذا النوع من قياس السبر، أمثل لها بالمثال الرمزي التالى:

(هذا الحكم لا يخلو: إما أن تكون علته (أ) أو (ب) أو (ج):

١ . بطل أن تكون علته (أ) ؛ لأن علته لو كانت (أ) لوجد (أ٢) فلها لم
 يوجد (أ٢) دلَّ على عدم وجود (أ) .

۲. وبطل أن تكون علته (ب) ؛ لأن علته لو كانت (ب) لوجد (ب٢) فلما لم يوجد
 (ب٢) دلّ على عدم وجود (ب)

وإذا ثبت أن العلة ليست (أ) ولا (ب) فالعلة إذن هي (ج) ).

هذا حين يكون الخلاف في أي البدائل الثلاثة هو ( العلة ) ، فأما حين يكون التلاثة هو ( العلة ) ، فأما حين يكون التلاثة طاؤلوا التلاثة التلاثة طاؤلوا التلاثة الت

جديد، شيستدل ببطلان الاحتمالات الثلاثة على بطلان الحكم الذي تفرَّعت عنه المورة من ( قياس السبر ) في سبعة مواصر في المادا النحاة البصريون بهذه الصورة من ( قياس السبر ) في سبعة مواصر في المادا النحاة البصريون بهذه الصورة من ( قياس السبر ) في سبعة مواصر في المادا النحاة البصريون بهذه الصورة من ( قياس السبر ) في سبعة مواصر في المادا النحاة البصريون بهذه الصورة من ( قياس السبر ) في سبعة مواصر في المادا النحاة البصريون بهذه الصورة من ( قياس السبر ) في سبعة مواصر في المادا المادا

# الموضع الأوَّل:

استدلَّ البصريون على أنَّ اللام لا يجوز أن تدخل في خبر (لكنَّ)؛ خلافًا للكوفيين الذين يزعمون جواز ذلك (١)، فقالوا:

« إنها قلنا إنه لا يجوز ذلك ؛ لأنه لا يخلو : إما أن تكون هذه اللام لام التأكيد أو لام القسم ، على اختلاف المذهبين . وعلى كلا المذهبين فلا يستقيم دخول اللام في خبر (لكنَّ ) ؛ وذلك لأنها :

١. إن كانت لام التأكيد، فلام التأكيد إنها حسنت مع (إنَّ) لاتفاقهما في المعنى، لأن كـلَّ واحدة منهما للتأكيد، وأما (لكنَّ) فمخالفة لها في المعنى.

٢. وإن كانت لام القسم ؛ فإنها حسنت مع (إنَّ) لأن (إنَّ) تقع في جواب القسم ، كها أن
 اللام تقع في جواب القسم . وأما (لكنَّ) فمخالفة لها في ذلك ؛ لأنها لا تقع في جواب القسم .

مشكل إعراب القرآن ص ٣٣٠، والمفصل ص ٣٧٨، والتبيين ص ٣٥٣–٣٥٨، وشرح المفص

العام - ٥٣٥ ، ٥٦١ )، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ١٢٧٨ ل

لني ص ٦١٥ – ٦٢٠ ، ومغني اللبيب (٣/ ٦٦٢ – ٥٦٥ ، ٤٦٥ ، ٥٤٧ ) . ـ

<sup>(</sup>۱) تنظر المسألة (۲۰) في الإنصاف (۱/ ۲۰۸ – ۲۱۸)، وتنظر هذه المسألة في : معاني القرآن للفراء (۱/ ۲۰۵، ۲۶۶)، وتهدنيب اللغة (لك ن : ۱۰/ ۱۳۸، ۱۳۹)، وسر صناعة الإعراب (۱/ ۳۷۹، ۳۷۹)، ومعاني الحروف ص ۱۳۳، ۱۳۴، ورسالة الملائكة ص ۱۹۱ – ۱۹۶، صومشكل إعراب القرآن ص ۳۳۰، والمفصل ص ۳۷۸، والتبيين ص ۳۵۳ – ۳۵۸، وشرح المفصل

فينغ الام في خبرها »(١٠).

القسم؛ لأن هذا هو حاصل آراء الفريقين في اللام الداخلة على المبتدأ في نحو (لزيدٌ القسم؛ لأن هذا هو حاصل آراء الفريقين في اللام الداخلة على المبتدأ في نحو (لزيدٌ أفضلُ من عمرو) (٢)، ويتفرَّع عليه أيضًا الخلاف في اللام المتفق على دخولها بعد (إنَّ) أهي لام التوكيد أم لام القسم (٣)، ثم أبطل جواز دخول إحدى هاتين اللامين بعد (لكنَّ) عن طريق إبطال لازمه:

ا المستدلَّ البصري على الاحتمالات الـواردة في الـلام التـي أجـانياً

- فبطل أن تكون لام التوكيد؛ لأن من شرط التوكيد اتفاق المؤكّد والمؤكّد في المعنى؛ وهذا الشرط متخلّف في (لكنَّ)؛ لأنها لا تدلّ على التأكيد، حتى يزاد التوكيد الذي فيها بإدخال اللام بعدها، فأما (إنَّ) فجاز دخول اللام بعدها؛ لأن (إنَّ) تدلُّ على التوكيد، ثم تدخل اللام لزيادته.

- وبطل أن تكون اللام واقعة في جواب القسم ؛ لأن (لكنَّ) لا يجاب بها القسم ، وهي متقدمة في اللفظ على اللام ، فتحول بين القسم وجوابه فيفسد المعنى ، لأنك لو قلت : (والله لكنَّ زيدًا لقائمٌ) فقد استأنفت بـ (لكن) كلامًا جديدًا ، فَصَلَ القسم عن جوابه ؛ فتبين أن لام القسم لا يصح دخولها على خبر (لكن) . في حين أنَّ (إنَّ ) صالحة هي في نفسها لِأَنْ يجاب بها القسم ؛ فصحَّ أن يتخطاها القسم إلى اللام بعدها ،

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۲۱۶)، وينظر مضمون هذه الحجة من قبل في : اللامات ص ٦٤، ١٧٧، ١٧٨، وسر صناعة الإعراب (١/ ٣٨٣، ٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) تنظر المسألة ( ٥٨ ) من الإنصاف ( ١ / ٣٩٩ – ٤٠٤ ) ، وقد مضي ـ توثيق هـذه المسألة فيها مضي ـ المسالة عنها مضي ـ المسالة فيها مضي ـ المسالة فيها

فٍ في ذلك مجموعًا في : ارتشاف الضرب (٣/ ١٢٦٢ ) .

فيقال: (والله إنَّ زيدًا لقائم) على اعتبار أن هذه اللام دخلت قبل (إنَّ ) لجواب القسم ثهر زحلت المائلة على اعتبار أن هذه اللام واحد. واحد لغرض واحد. ويطل دخولما فيه جوابًا للقسم، فقد بطال التعلق عبر (لكن) مؤكدة، ويطل دخولها فيه جوابًا للقسم، فقد بطال التعلق تدخل اللام في جوابها، فثبت أن ذلك لا يجوز.

## الموضع الثاني:

استدلَّ البصريون على أنَّ العطف على الضمير المرفوع المتصل مباشرة في اختيار الكلام لا يجوز، خلافًا للكوفيين الذين يجيزونه (١)، فقالوا:

« إنها قلنا : إنه لا يجوز العطف على الضمير المرفوع المتصل ؛ وذلك لأنه لا يخلو : إما أن يكون مقدرًا في الفعل أو ملفوظًا به :

- ١. فإن كان مقدرًا فيه ، نحو (قامَ وزيدٌ) فكأنه قد عطف اسمًا على فعل.
- ٢. وإن كان ملفوظًا به ، نحو (قمتُ وزيدٌ) فالتاء تنزل بمنزلة الجزء من الفعل ، فلو جوزنا العطف عليه ؛ لكان أيضًا بمنزلة عطف الاسم على الفعل ، وذلك لا يجوز »(٢).

فقد بيَّن المستدل البصري جميع الحالات التي يمكن أن يَرِد عليها الضمير المتصل المرفوع ، المعطوف عليه ، وهما حالتان لا ثالث لها: الاستتار ، والإظهار ؛ ثم أبطل جواز العطف عليه في كلِّ حال ، ببيان فساد اللازم المترتب عليه ، فأبان أن من لوازم إجازته : إجازة ما يشبه عطف الاسم على الفعل ، وذلك لا يجوز .

الم الإمالي (٢/ ٤٧٧)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح اللمع لابن برهان (١/ ٦٣ ١٦٦). وقر حلها لواسطي ص ١٢٨، ١٢٩ .

الموضع الثالث: الموضع الثالث: الموضع الثالث الموضع الثالث الموضع الثالث الموضع الثالث الموسون على أنه لا يجوز إظهار (أَنْ ) بعد (لكي ) ، خلافًا للك و النبي الموزوا ذلك (١) فقالوا:

«إظهار (أَنْ) بعد (لكي) لا يخلو: إما أن تكون لأنها قد كانت مقدرة فجاز إظهارها بعد الإضهار، وإما أن تكون مزيدة ابتداء من غير أن تكون كانت مقدرة:

1. بطل أن يقال (إنها قد كانت مقدرة)؛ لأن (لكي) تعمل بنفسها، ولا تعمل بتقدير (أنْ)، ولو كانت تعمل بتقدير (أن)، لكان ينبغي إذا ظهرت (أنْ) أن يكون العمل لـ(أنْ) دونها؛ فلها أضيف العمل إليها، دلَّ على أنها العامل بنفسها، لا بتقدير (أنْ).

٢. وبطل أن يقال (إنها تكون مزيدة ابتداء)؛ لأن ذلك ليس بمقيس، فيفتقر إلى توقيف عن العرب، ولم يثبت عنهم في ذلك شيء، فوجب ألا يجوز ذلك »(٢).

فقد نص المستدل البصري على جميع الاحتمالات الداعية إلى إظهار (أَنْ) بعد (لكي)، فوجد أنها لا تخرج عن احتمالين: إما لأنها مقدرة فظهرت وإما لأنها زيدت ابتداء ؟ ثم أبطل كلَّ واحد منهما ببيان فساد لازمه، واستدلَّ بذلك على بطلان (جواز إظهارها) فثبت أن ذلك لا يجوز.

(۲/ ۲۸۰).

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۸۰) في الإنصاف (۲/ ۷۷۹ – ۵۸۶)، وينظر في هذه المسألة أيضًا: كتـاب سيبويه (۳/ ۷)، ومعاني القرآن للفراء (۱/ ۲۲۱ – ۲۲۳)، وشرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المطبـوع:
\_\_\_\_\_ م / ۱۷۲ – ۱۷۸)، والإيضـاح للفـارسي ص ۲٤۲، ۲۶۲، والمقتصـد في شرحـه (۲/ ۵۲/ ۲۵۲

لموضع الرابع:

والنفار النصريون على أنه لا يجوز دخول نون التوكيد الخفيفة على فعل الموريون على أنه لا يجوز دخول نون التوكيد الخفيفة على فعل الموريون على المسندين إلى ألف الاثنين ، خلافًا للكوفيين ويونس بن حليب ، الذين زعموا جواز ذلك ، فيقال في توكيد ( افعلا ) و ( لا تفعلا ) : ( افعلانِ ) و ( لا تفعلانِ ) ( المعلانِ ) : (

#### قال البصريون:

« لو أدخل عليهم نون التوكيد الخفيفة لم يخلُ : إما أن تحذف الألف ، أو تكسر النون ، أو تقرّ ساكنة :

١. بطل أن تحذف الألف ؛ لأنه بحذفها يلتبس فعل الاثنين بالواحد .

٢. وبطل أن تكسر النون ؛ لأنه لا يعلم هل هي نون الإعراب أو نون التوكيد .

٣. وبطل أن تقر ساكنة ؛ لأنه يؤدي إلى أن يُجمع بين ساكنين مظهرين في الإدراج ، وذلك لا يجوز ؛ لأنه إنها يكون ذلك في كلامهم إذا كان الثاني منهما مدغمًا ، نحو (دابَّة ، وضالَّة ) .....

فبطل إدخال النون في فعل الاثنين »(٢).

(۱) تنظر المسألة ( ۹۶ ) في الإنصاف ( ۲ / ۲۰۰ – ۲۶۹ ) ، وينظر أيضًا : كتاب سيبويه ( ۳ / ۲۰۰ – ۲۸ ) ، والمقتضب ( ۳ / ۲۶ ) ، والأصول في النحو ( ۲ / ۲۰۳ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٤ / ۲۶۳ ، ۲۶۳ ) ، والتعليقة على كتاب سيبويه ( ٤ / ۲۹ – ۳۲ ) ، والإيضاح للفارسي ص ٢٥٣ – ٢٥٧ ، والتبصرة والتذكرة ( ١ / ٤٢٩ ، ٤٢٩ ) ، والفوائد والقواعد ص ٧٣٧ – ٧٤٧ ، والبيان في شرح اللمع ص ٢١٠ – ٢٢٠ .

المناف (٢/ ٢٥٢)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : الفوائد والقواعد ص ٧٤١، والمقتصرة المقتصرة المقتصرة المقتصرة المقتصرة المقتصرة المقتصرة المقتصلة على كتاب سيبويه (٤/ ١٩٣٠)، وينظر أيضًا : التعليقة على كتاب سيبويه (٤/ ١٩٣٠)، والبيان في شرح اللمع ص ٦١٦، ٦١٥.

فقد ذكر المستدل البصري جميع الاحتمالات الواردة من التغييرات التي قديم دثها توكيد الخفيفة ؛ لأن ألف الاثنين ساكناو الرواية والمراي والمراي التوكيد الخفيفة ؛ لأن ألف الاثنين ساكناو الرواية المواينة ، فإما أن تحذف الألف ، أو تحرك النون ، أو يبقى الساكنان ؛ وكا والمرابعة من هذه الأوجه يمنعه فساد لازمه ، وإذا امتنعت جميع الأوجه ثبت امتناع توكيد هذين الفعلين بالنون الخفيفة .

## الموضع الخامس:

استدل البصريون على أنه لا يجوز دخول نون التوكيد الخفيفة على الفعلين (المضارع والأمر) المسندين إلى نون النسوة في (إفْعَلْنَ) و (يَفْعَلْنَ)، خلافًا للكوفيين الذي زعموا جواز ذلك، هم ويونس بن حبيب (١)، فقالوا:

« وكذلك أيضًا يبطل إدخالها في فعل جماعة النسوة ، وذلك لأنك إذا ألحقته إياها لم يخل : إما أن تبيِّن النونين مظهرتين ، أو تُدغم إحداهما في الأخرى ، أو تُلحق الألف فتقول ( يفعلنان ) :

١. بطل أن تبين النونين مظهرتين ؛ لأنه يؤدي إلى اجتماع المثلين ، وذلك لا يجوز .

٢. وبطل أن تدغم إحداهما في الأخرى:

أ. لأن لام الفعل ساكنة والمدغم كذلك ، فيلتقي ساكنان ، وساكنان لا يجتمعان ، فيؤدي إلى تحريك اللام مع ضمير الفاعل من غير فائدة ، وذلك لا يجوز .

ب. وكان أيضًا يؤدي إلى اللبس ؛ لأنه لا يخلو : إما أن تحرك اللام بالفتح أو الضم أو الكسر :



- في حركتها بالفتح التبس بفعل الواحد إذا لحقته النون الشديدة و نحر التعلق التعلق التعلق التعلق التعلق التعلق التعلق المجمع عند و (تَضرِ بُنَّ يا رجال).

- وإن حركتها بالكسر التبس بفعل المرأة المخاطبة نحو (تَضْرِبِنَّ يا امرأة).

فبطل تحريك اللام .

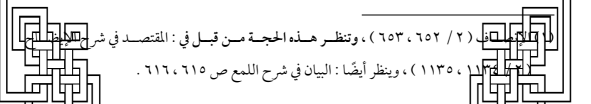
٣. وبطل أن تلحق الألف ، لأنه لا يخلو: إما أن تكسر النون لالتقاء الساكنين ، أو
 تترك ساكنة مع الألف:

أ. بطل أن تكسر لالتقاء الساكنين ؛ لأنها تجري مجرى نون الإعراب ، وذلك
 لا يجوز .

ب. وبطل أن تترك ساكنة مع الألف ؛ لأنه يجتمع ساكنان على غير حدِّه ؛ لأنه لم ينقل ذلك عن أحد من العرب ، ولا نظير له في كلامهم .

فإذا ثبت هذا فلسنا بمضطرين إلى إدخالها على صورة لم تنقل عن أحد من العرب، وتخرج مها عن منهاج كلامهم »(١).

فقد ذكر المستدل البصري جميع التغييرات التي يمكن أن تقع عند توكيد الفعل المضارع أو فعل الأمر المسندين إلى نون النسوة ، بالنون الخفيفة ، ثم بيّن فساد كلّ احتمال منها لفساد لازمه ، ثم استدل بفساد جميع ذلك على فساد دخولها ، فوجب ألا يجوز .



الموضع السادس:
الموضع السادس:
الموضع الموضع أن الياء والكاف والهاء في ( لو لاي ، ولو لاك ، ولو الأما في الموضع برقع بها ، كما ينزعم الكوفيون وأبو الموسني الأخفش (۱) ، فقالوا:

« إنها قلنا: إن المكني في ( لولاي ، ولولاك ) في موضع جرٍّ:

١. لأن الياء والكاف لا تكونان علامة مرفوع ، والمصير إلى مالا نظير له في كلامهم
 محال .

٢. ولا يجوز أن يتوهم أنهما في موضع نصب ؛ لأن ( لولا ) حرف ، وليس بفعلٍ له فاعل مرفوع ، فيكون الضمير في موضع نصب .

وإذا لم يكن في موضع رفع ولا نصب؛ وجب أن يكون في موضع جرٍّ »(٢).

فقد نص المستدل البصري على أن الاحتمالات الواردة في هذه الضمائر ثلاثة لا رابع لها اتفاقًا:

إما الرفع وإما النصب وإما الجر ؛ لأن إعراب الاسم لا يكون إلا بواحد منها ، ثم بيّن بطلان الحكم بـ ( الرفع أو النصب ) فيها ، ببيان فساد لازم كلّ حكم من هذين الحكمين ، وهو ( الجر ) .

(٢) الإنصاف (٢/ ٦٨٩)، وتنظر هذه الحجة من قبل في : كتاب سيبويه (٢/ ٣٧٣)، والنكت في المنافقة (٢/ ٣٧٣)، والنكت في المنافقة (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>١) تنظر المسألة ( ٩٧ ) في الإنصاف ( ٢ / ٦٨٧ – ٦٩٥ ) وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٥٢٦ .

الموضع اسابع:

الموضع اسابع:

الموضع السابع:

الموضع البين الأسهاء غير الثلاثية ضربان: مزيد ومجرد، وأنَّ نحوا جمل المعلق البين الذين زعموا أن كل اسم زادت والموطنين الذين زعموا أن كل اسم زادت والموطنين الذين زعموا أن كل اسم زادت والموطنين الذين أحرف ففيه زيادة (١) ، فقالوا:

« لا يخلو الزائد في ( جَعْفَر ) من أن يكون : الراء ، أو الفاء ، أو العين ، أو الجيم :

١. فإن كان الزائد هو ( الراء ) فيجب أن يكون وزنه ( فَعْلَـرْ ) ، لأن الزائـد يـوزن بلفظه .

- ٢. وإن كان الزائد ( الفاء ) فوجب أن يكون وزنه ( فَعْفَل ) .
- ٣. وإن كان الزائد ( العين ) فوجب أن يكون وزنه ( فَعَّل ) .
- ٤. وإن كان الزائد ( الجيم ) فوجب أن يكون وزنه ( جَفْعَل ) (٢).
  - وكذلك يلتزمون في وزن (سَفَرْجَل).

وإذا كان هذا لا يقول به أحد ، دلَّ على أنَّ حروفه كلها أصول ١٣٥).

وبهذا الاستدلال تتمُّ مواضع الاستدلال بالصورة الثانية من قياس السبر، وهي (قياس السبر الشرطي المنفصل)، وسأتبعها الآن بعرض مواضع الاستدلال بالصورة الثالثة منه، وهي (الاستدلال بالاستصحاب)، بإذن الله.

(۱) تنظر : المسألة ( ۱۱٤ ) في الإنصاف ( ۲ / ۷۹۳ – ۷۹۰ ) ، وينظر في هذه المسألة أيضًا : كتاب سيبويه ( ٤ / ٣٢٨ ، ٣٢٨ ) ، والتعليقة على ( ٤ / ٣٢٨ ، ٣٢٨ ) ، والتعليقة على كتاب سيبويه ( ٥ / ٥ ، ٦ ) ، ومنهج الكوفيين في الصرف ( ١ / ٢١٢ – ٢١٨ ) .

(٢) بفاء فعين ، وقد أثبتها محققا الإنصاف :

- الشيخ محمد محي الدين عبد الحميد في طبعته (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) .

\_ ود. جودة مبروك في طبعته ص ٦٣٦ :

كَوْفَلِ ) بعينٍ ففاء ، والصواب ما أثبتُ أنا هنا .

ا ۲/ ۷۹۲، ۷۹۲)، وينظر هذا الاستدلال من قبل في : كتاب سيبويه (٤/ ٣٢٨، ٣٢٩ <del>- ٣</del>

المخطوط: ٦/ ٩٨، ٩٧).

۳. الاستصحاب:

المسدلال بالاستصحاب:
المسدلال على مفارقته له (۱).

ووضع (الاستصحاب) صورةً من صور (قياس السبر) الذي هو شِقُّ من (قياس العكس) هو عندي عين الدقة وقرارة الصواب، فهذا هو موضع (الاستصحاب) الذي لا يجوز أن يوضع في محلِّ سواه.

ويكون ( الاستصحاب ) حين يدور الخلاف حول إبقاء اللفظ على الأصل الذي يستحقه وبين نقله عنه ، فيقوم من يرى إبقاءه على الأصل ، باختبار اللفظ المختلف فيه وتأمله واستبطانه ، فلا يجد فيه دليلًا على مفارقته لأصله ، فيستدل ببطلان القول بمفارقته لأصله ، على وجوب التمسك بذلك الأصل ؛ فهو يثبت رأيه بإبطال ما عداه ، وهذا هو قياس العكس .

وهذا الملمح الذي حرَّرته ، ووضعت به هذا الدليل في موضعه ، بعد أن كان يذكر قسيًا للقياس، مع أنه قسم منه ، هو من أهم إضافات هذا البحث وتأملاته ، ولله الحمد .

فأما مواضع الاستدلال به عند النحاة ، في الجدل النحوي ، عند أبي البركات ، فهي ثمانية ، كلُّها بصرية ، وسوف أعرضها مقسمة حسب الأصل المتمسك به عند المستدل ، وهذا بيان ذلك كله :

#### ١. التمسك ببناء الفعل لعدم وجود دليل على إعرابه:

استدلَّ البصريون على أنَّ فعل الأمر للمواجَه مبني ، خلافًا للكوفيين الـذين قـالوا

ا مل المارات المنظرة اللافعاب ص ٤٦ ، وينظر ما مضى ص ٣٣٣ – ٣٤١ .

بإعرابه كفالوا:

الناء أن الأمين على السكون ؛ لأن الأصل في الأفعال أن تكون المسلم المسلم

فقد افترض المستدل البصري صحة قول خصمه الكوفي ، فسلَّم جدلًا أن فعل الأمر (افعل) معرب مجزوم ، ثم ربط بينه وبين الفعل المعرب اتفاقًا ، وهو الفعل المضارع ، فوجد أنَّ الفعل المضارع إنها أعرب لشبهه بالأسهاء من وجوه كثيرة (٣) ، وجميع هذه الوجوه لا وجود لها في فعل الأمر ؛ فلو قيل بإعرابه لكان ذلك إخراجًا له عن الأصل المطرد في الأفعال وهو البناء ، دون علة ؛ وذلك لا يجوز ، وهذا دليل على وجوب التمسك ببنائه .

وبعد أن أثبت المستدل البصري بهذا القياس البناء لفعل الأمر، استدل على علة بنائه على سكون لا على حركة، بقياس آخر ربط فيه بين فعل الأمر وبين الفعل المبني على حركة، وهو الفعل الماضي؛ فوجد أن علة بناء الفعل الماضي على الحركة دون السكون، هي أنه يشبه الأسهاء شبها أضعف من شبه الفعل المضارع بها، فاستحق البناء على الحركة، وهذا إخراج له عن الأصل المطرد في بناء الأفعال وهو السكون؛ بها فيه

<sup>(</sup>١) ينظر : المسألة (٧٢) في الإنصاف (٢/ ٥٢٤ – ٥٤٩) وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٤٥١ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٥٣٤)، وينظر: الإغراب ص ٤٦، ٦٣، ولمع الأدلة ص ١٤٢.

وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ١٤٥ ، ١٤٥ ) ، والمختوج المنطق المنطق

**ن** ص ٤٦٠ ، الحاشية (٢) .

ل شبه الأسباء ، وهذا الشبه من وجوه هي :

٢. أنّ هاء السكت لا تلحقه كم لا تلحق آخر الاسم المعرب(٢).

٣. أنه يقع شرطًا وجوابًا في قولك (إِنْ فعلتَ فعلتُ) فأشبه بذلك الفعل المضارع، والفعل مضارع يشبه الأسماء، فهو يشبه إذن شبيه الأسماء « فلما أشبه الأسماء وجب أن يبنى على حركة ؛ تفضيلًا له على فعل الأمر ، الذي ما أشبه الأسماء ولا أشبه ما أشبهها »(٤).

وهذا دليل على أن علة إبقاء العرب فعل الأمر على أصله ، مبنيًّا على السكون ، هي عدم وجود أي شبه بينه وبين الأسماء لا ضعيف ولا قوي .

#### ٢. التمسك بالذكر لعدم وجود دليل على الحذف:

استدل البصريون بذلك في موضعين ، هما :

### الموضع الأوَّل:

ذهب البصريون إلى أنه يجوز في بناء ( فاعل ) من العدد المركب مضافًا إلى ذلك

(٤) أسرار العربية ص ٢٧٨ ، وتنظر جميع هذه الأوجه من قبل في : كتاب سيبويه (١/ ١٦) ، وشرح المعربية ص ٢٧٨ ، وتنظر جميع هذه الأوجه من قبل في : كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع : ١/ ١٤٦ ، ١٤٧) ، والفوائد والقواعد ص ٤٩٤ ، ١٩٥ ، ١٥٥ ) .

<sup>(</sup>١) ينظر هذا الوجه في : أسرار العربية ص ٢٧٨ ، والإنصاف (٢/ ٥٤٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (٢/ ٥٤٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر : أسرار العربية ص ٢٧٨ ، والإنصاف (٢ / ٥٤٢ ).

العدد نفسه: أن يقال ( ثالثَ عشرَ ثلاثةً عشرَ ) ، خلافًا للكوفيين الذين أو جيوا حذفا ( على الله عشرَ ) (١) . ( ثالثَ ثلاثةً عشرَ ) (١) . ( قالت الله على ذلك بأن قالوا :

« إنها قلنا ذلك ؛ لأن الأصل أن يقال (ثالثَ عشرَ ثلاثةَ عشرَ ) »(٢).

فقد تمسك المستدل البصري بجواز الذكر لعدم وجود دليل على وجوب الحذف؛ فدليله على ما يرى هو بطلان قول خصمه على ما ترى .

# الموضع الثاني:

ذهب البصريون إلى أنه لا يجوز حذف شيء من الاسمين الممدود والمقصور، كثيري الحروف، عند تثنيتها ؛ خلافًا للكوفيين الذين أجازوا حذف ألف المقصور، والهمزة والألف من آخر الممدود، عند تثنيتها، فأجازوا في تثنية (قَهْقَرَى وقَاصِعَاء) أن يقال (قَهْقَران وقَاصِعَان) (٣).

وقد استدل البصريون على مذهبهم هذا بأن قالوا:

(۱) تنظر المسألة (٤٤) في الإنصاف (١/ ٣٢٢)، وينظر في هذه المسألة: كتاب سيبويه (٣/ ٥٥٩ - ١٥٥)، وإصلاح المنطق ص ٣٠٠، والمقتضب (٢/ ١٧٩ - ١٨٢)، والأصول في النحو (٢/ ٢٦٤)، والجمل في النحو ص ١٣١، ١٣١، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٥/ ٢٢٤)، والجمل في النحو ص ١٣١، ١٣١، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٥/ ٢١، ١٥١)، والتكملة ص ٢٧٩ – ٢٨١، والتبصرة والتذكرة (١/ ٤٩١، ٤٩١)، والمقتصد في شرح التكملة (١/ ٢٥٥، ٢٥٥).

(٢) الإنصاف ( ١ / ٣٢٢ ) ، **وينظر هذا الاستدلال** من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : \_\_\_\_\_م/ ١٤ ) ، ومضمون هذا الاستدلال أصلًا في كتاب سيبويه (٣/ ٥٦٠ ، ٥٦١ ) . \_\_\_\_\_

المارية (١١٠) في الإنصاف (٢/ ٧٥٤ – ٧٥٨)، وقد مضي توثيق هـ المارية

« لا يحذف منها شيءٌ ؛ لأن التثنية وردت على لفظ الواحد، فينبغي أفلا بحذف منه المنه على الفط الواحد، فينبغي أفلا بحذف منه منه شيء وروفه أو كثرت »(١).

تثنيته ؛ لأنه لا موجب للحذف ولا مسوّغ ، فوجب البقاء على الأصل المطرد.

# ٣. التمسك بالإفراد لعدم وجود دليل على التركيب:

ذهب البصريون إلى أن (كم) بسيطة ، وليست مركبة كما ينزعم الكوفيون (٢) ، واستدلوا على ذلك بأن قالوا:

«إنها قلنا إنها مفردة ؛ لأن الأصل هو الإفراد ، وإنها التركيب فرع ، ومن تمسك بالأصل خرج عن عهدة المطالبة بالدليل ، ومن عدل عن الأصل افتقر إلى إقامة الدليل ؛ لعدوله عن الأصل ، واستصحاب الحال أحد الأدلة المعتبرة »(٣).

فقد تمسك المستدل البصري ببساطة (كم)، واستدلَّ على ذلك بعدم وجود دليل على انتقالها عن هذا الأصل؛ لأنه ليس فيها ما في غيرها من الألفاظ المركبة اتفاقًا: من القرائن اللفظية والمعنوية الدالة على التركيب، كما هو الحال في (هلَّا) مثلًا، فالتركيب واضح في لفظها، وشرط التركيب متحقِّق في معناها، وهو أن تزول معاني مكوناتها مفردةً، ويحدث لها بالتركيب معنىً جديدٌ.

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ( ۲ / ۷۵۵) ، وينظر مضمون هذا الاستدلال من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٤ / ١٧٥ ) .

ا ٧ / ٣٠٠)، وينظر مضمون هذه الحجة من قبل في : إعراب القرآن ( ٤ / ١٢٩

# ١- التمسك بشرط الإعمال لعدم وجود دليل على تخصيصه :

المجاد البصريون إلى أن حرف القسم لا يجوز أن يعمل محـذوفًا مـن غـير المجادوة المان غـير المجادوة المان عـ المجادوة المان المان

وقد استدلَّ البصريون على مذهبهم هذا بأن قالوا:

« أجمعنا على أن الأصل في حروف الجر أن لا تعمل مع الحذف ، وإنها تعمل مع الحذف في بعض المواضع إذا كان لها عوض ؛ ولم يوجد هاهنا ؛ فبقينا فيها عداه على الأصل ؛ والتمسك بالأصل تمسك باستصحاب الحال ، وهو من الأدلة المعتبرة »(٢).

فقد تمسك المستدل البصري بشرط إعمال حرف الجر، وهو أنه لا يعمل محذوفًا ؛ لأن هذا هو الأصل في جميع حروف الجر؛ وإنها استثني منه بعض الحروف ك (رُبَّ) و( واو القسم ) في حالة واحدة ، لوجود مسوغ أدَّى إلى استثنائهما ، وهو أنها عند حذفهما يبقى في اللفظ ما يدلُّ عليهما ، ف (رُبَّ ) لا تعمل محذوفة إلا بعد الواو والفاء وبل ، و ( واو القسم ) لا يعمل محذوفًا إلا إذا عاقبته همزة الاستفهام أو ( ها ) التنبيه ، نحو ( آلله ما فعلت ؟ ) و ( هالله ما فعلت ) " .

فأما فيها عدا هذه الحالة فإنه لا مسوغ لمفارقة هذا الأصل المطرد ومخالفته ، وإذا بطل القول بالخروج عنه وجب التمسك به .

اللاصاف (١/ ٣٩٣، ٣٩٣).

<sup>(</sup>۱) تنظر : المسألة ( ٥٧ ) في الإنصاف ( ١ / ٣٩٣ – ٣٩٩ ) وينظر توثيق هذه المسألة فيها مضى \_ ص ٤٥٠ .

<sup>(</sup>٢/ ٣٩٦). وينظر مضمون هذه الحجة في : المقتضب (٢/ ٣٢٠–٣٢٣).

# ٥. التمسك بالمعنى الوضعي لعدم وجود دليل على توسيعه: المعلم البصريون بذلك في ثلاثة مواضع ، هذا بيانها : المه ضع الأوّل :

ذهب البصريون إلى أن (أو) لا تكون بمعنى (الواو) ولا بمعنى (بل)، خلافًا للكوفيين الذين يرون أنها ترد بمعنى هذين الحرفين (١).

واستدل البصريون على هذا المذهب بأن قالوا:

« الأصل في (أو) أن تكون لأحد الشيئين على الإبهام ، بخلاف (الواو) و (بل) ؛ لأن (الواو) معناها الجمع بين الشيئين ، و (بل) معناها الإضراب، وكلاهما مخالف لمعنى (أو).

والأصل في كل حرف أن لا يدلَّ إلا على ما وضع له ، ولا يدل على معنى حرف آخر .

فنحن تمسكنا بالأصل، ومن تمسك بالأصل استغنى عن إقامة الدليل، ومن عدل عن الأصل بقى مرتهناً بإقامة الدليل، ولا دليل لهم يدلُّ على صحة ما ادعوه»(٢).

(۱) تنظر: المسألة (۲۷) في الإنصاف (۲/ ۷۷۸ – ٤٨٤) و ينظر في هذه المسألة أيضًا: كتاب سيبويه (٣/ ١٧٥ – ١٨٧)، ومعاني القرآن للفراء (١/ ٧٧) (٢/ ٣٩٣) (٣/ ١٣٥، ٢٢٠)، ومعانيه للأخفش (١/ ٢٥٢)، ومجالس ثعلب ص ١١٢، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٤/ ٦٤، ٥٥)، والإيضاح للفارسي ص ٢٢٣، ٢٢٤، والمسائل البصريات (١/ ٧٢٥ – ٧٢٨)، ومعاني الحروف ص ٧٧ – ٧٩، والأزهية ص ١١١ – ١٢٣، والفوائد والقواعد ص ٣٧٩، ٣٨٠، وشرح اللمع لابن برهان (١/ ٧٤٧ – ٢٥٠)، والمقتصد في شرح الإيضاح (٢/ ٩٤٣، ٩٤٣)،

الملك الملك المراكب ا فقد عسك المستدل البصري بالمعنى الوضعي الثابت لـ (أو) بـ الانحص- من الشوطة واستدل على صحة رأيه هذا بعدم وجود دليل قوي مقبول على أن العرب ولا المستدل على صحة رأيه هذا بعدم وجود دليل قوي مقبول على أن العرب ولا المستدل على ( مطلق الجمع ) كـ ( الواو ) ، وعلى ( الإظراب ) كـ ( بل ) ، وإذا لم يوجد دليل على ذلك ، كان في عدم وجوده دليل على وجوب التمسك بالمعنى الأصيل لها .

#### الموضع الثاني:

ذهب البصريون إلى أنَّ (إن) الشرطية لا تقع بمعنى (إذ)، في حين ذهب الكوفيون إلى أنها تقع بمعناها (١).

وقد استدل البصريون على مذهبهم هذا بأن قالوا:

« أجمعنا على أنّ الأصل في (إنْ) أن تكون شرطًا ، والأصل في (إذ) أن تكون ظرفًا ، والأصل في كلّ حرف أن يكون دالًا على ما وضع له في الأصل .

فمن تمسك بالأصل فقد تمسك باستصحاب الحال ، ومن عدل عن الأصل بقي مرتهنًا بإقامة الدليل ، ولا دليل لهم يدل على ما ذهبوا إليه »(٢).

والاستدلال في هذا الموضع كالاستدلال في سابقه .

#### الموضع الثالث:

ذهب البصريون إلى أن أسهاء الإشارة لا تكون بمعنى الأسهاء الموصولة ، في حين

(١) تنظر: المسألة ( ٨٨ ) في الإنصاف ( ٢ / ٦٣٢ – ٦٣٥ ) وتنظر هـذه المسألة في : معاني الحروف - ٧٦ ، والصاحبي ص ١٧٧ ، والأزهية ص ٥٥ ، ٥٦ ، وأمالي ابن الشجري (٣/ ١٥١ ) ، ومغني - - - - - ١٥٢ / ١٥٨ ) .

. ( 788 / ٢)

ذهب الكوفيون إلى أنها تقع بمعناها ، فأجازوا أن يقال (هذا قال ذاك زيدٌ ) أي والذي قال ذال (١) . وقال الباري على مذهبهم بأن قالوا :

« إنها قلنا ذلك ؛ لأن الأصل في (هذا) وما أشبهه من أسهاء الإشارة أن يكون دالًا على الإشارة ، و (الذي) وسائر الأسهاء الموصولة ليست في معناها ، فينبغي ألا يحمل عليها .

وهذا تمسك بالأصل واستصحاب الحال ، وهو من جملة الأدلة المذكورة ، فمن ادعى أمرًا وراء ذلك بقى مرتهنًا بإقامة الدليل ، ولا دليل لهم على ما ادعوه »(٢).

وبهذا الاستدلال تكون قد تمت المواضع التي استدل النحويون فيها ب(قياس السبر) في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري.

وكما أن (قياس السبر) ورد في مقام الاستدلال، فإنه ورد أيضًا في مقام الاعتراض، فوجدنا كثيرًا من (أقيسة الطرد) التي يُستدل بها على الجمع في حكم واحد، تُعَارَضُ بـ (أقيسة سبر) تمنع من ذلك الجمع، وهذا ما سأعرضه في المبحث التالى بإذن الله.

<sup>(</sup>۱) تنظر: المسألة (۱۰۳) في الإنصاف (۲/ ۷۱۷–۷۲۲) وتنظر أيضًا في: كتاب سيبويه (۲/ ٤١٦) وتنظر : المسألة (۱۰۳) في الإنصاف (۲/ ۷۱۷) وتنظر أيضًا في: كتاب سيبويه (۱/ ۲۸۷، ۱۹۹ ) و و المراب (۱/ ۱۷۷) و معاني القرآن للفراء (۱/ ۱۳۸، ۱۳۹) و المرح (۲/ ۲۸۷) و المرب القرآن (۱/ ۲۶۳، ۲۶۷)، (۳/ ۳۳)، وشرح حتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ۹/ ۱۲۱، ۱۲۱) و أمالي ابن الشجري (۲/ ٤٤٢ – ٤٤٥)

# ثانيًا: المعارضة بقياس السبر

الله السيد المحلان في حد ذاته دليلًا على صحة مذهب المستدلال.

هذا حين يكون القائس قياس السبر مستدلًا ، فأما في حالة كونه معترضًا ، وهو ما نعنى به هنا ، فإن المعترض بـ (قياس السبر) ينظر في مذهب خصمه ، ويتأمّله ، ويتأمّله ، ويتأمّل الأدلة التي استدلّ بها عليه ، ثم يشرع في عرض إيراداته واعتراضاته وقوادحه ، ومن ذلك أن يعلّق على مذهب خصمه لازمًا ، ثم يبين فساده ، ثم يستدل بفساده على فساد ملزومه : وهو مذهب الخصم ، فيكون بذلك قد وضع في مقابل أدلة خصمه (معارضة بقياس السبر) .

فلا فرق بين ( الاستدلال بقياس السبر ) و ( المعارضة بقياس السبر ) ، إلا في موضع الإيراد ، كما ترى (١) .

وقد وقعت ( المعارضة بقياس السبر ) في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري ، بصورتين من صوره ، هما : قياس السبر الشرطي المتصل ، وقياس السبر الشرطي المنفصل .

فأما (الاستصحاب) فإنه لا يتصور عقلًا أن يرد في مقام الاعتراض؛ لأنه لا يلجأ اليه أصلًا إلا عند عدم الدليل، فاستحال أن يرد اعتراضًا؛ لأنه لا دليل حتى يعترض به عليه؛ ولذلك فإنني سأعرض مواضع (المعارضة بقياس السبر) في الجدل النحوي عند الأنباري، مقسومة على هاتين الصورتين، بإذن الله:



. <u>المعار</u>ضة بقياس السبر الشرطي المتصل :

المسلمة المسلم موضعًا ، منها موضعان كوفيان ، والباقية بصرية ، رَكَّب فيها النحاة المواقعة والمسلم من ثلاثين قياسًا من أقيسة السبر ، وعارضوا بها مذاهب خصومهم وأدلتها ، وهذا بيان ذلك :

ب المعارضة بهذه الصورة من قياس السبر ، في الجدل النحوي عند الأ

#### أ. المعارضات الكوفية:

# الموضع الأوَّل:

ذهب البصريون إلى أن الفعل المضارع يرتفع لقيامه مقام الاسم ، واستدلوا على ذلك بعدد من الأدلة (١) ، فعارض الكوفيون هذا المذهب بثلاثة أقيسة من (قياس السبر) ، فقالوا:

١. « لو كان الفعل المضارع مرفوعًا لقيامه مقام الاسم ؛ لكان ينبغي أن ينصب إذا
 كان الاسم منصوبًا ، كقولك : (كان زيدٌ يقومُ) ؛ لأنه قد حلَّ محلَّ الاسم إذ كان منصوبًا ، وهو (قائمًا)».

<sup>(</sup>۱) تنظر المسألة ( ٤٧) في الإنصاف ( ٢ / ٥٥٠ – ٥٥٥) ، وأسرار العربية ص ٤٨ ، ٤٩ ، والإغراب ص ٢٦ ، وينظر في هذه المسألة أيضًا : كتاب سيبويه ( ٣ / ٩ – ١٢ ) ، ومعاني القرآن للفراء ( ١ / ٥٣ ) ، وشرح القصائد السبع الطوال ص ١٣٤ ، ١٩٣ ، وإعراب القرآن ( ١ / ١٧٣ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع ١ / ٧٦ – ٧٨) ( ٩ / ١٧١ ، ١٧٢ ، ١٧١ – ١٨٩ ) ، والإيضاح للفارسي ص ٧٦ ، ٨١ ، وعلل النحو ص ١٨٧ – ١٨٩ ، والفوائد والقواعد ص ٤٩٩ ، والمقتصد في شرح الإيضاح ( ١ / ١٢٠ – ١٢٣ ) ، والمخترع ص ١٠٦ – ١١١ ، والغرة في شرح اللمع لابن

٢. "ولو كان كذلك لوجب أن يعرب بإعراب الاسم في الرفع والصبار والمسلم في الرفع والصبار والمسلم في الرفع والمسلم والمسلم

فقد علَّق المعارض الكوفي على مذهب خصمه البصري هذه اللوازم الثلاثة ، ليجعل تخلُّفها دليلًا على فساد هذا المذهب ، ولتكون هذه الأقيسة الثلاثة موهنة لهذا المذهب شاهدة بضعفه .

# الموضع الثاني:

ذهب البصريون إلى أن لام التعليل التي يأتي الفعل المضارع بعدها منصوبًا في نحو (جئتك لتكرمني)، هي نفسها لام الجر التي تعمل في الأسهاء، ولذلك قدَّروا بعدها (أَنْ) ناصبة للفعل المضارع، وجعلوا اللام جارَّة للمصدر المنسبك منهها (٢).

#### وقد عارض الكوفيون هذا المذهب بقياس السبر الشرطى المتصل ، فقالوا:

« لو جاز أن يقال : إنَّ هذه اللام الداخلة على الفعل هي اللام الخافضة ، والفعل ينتصب بعدها بتقدير (أنْ) لجاز أن يقال (أمرتُ بِتُكْرَمَ) على تقدير (أمرتُ بأن تُكْرَمَ) ، فلمَّا لم يجز ذلك بالإجماع دلَّ على فساده »(٣).

□ اف (٢/ ٥٧٦)، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سـيبويه للسـيرافي <del>(الط</del>

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۰۵۱، ۰۵۲، ۵۰۱) ، وتنظر هذه المعارضات الثلاث من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ۱/ ۷۷، ۷۷، ۷۷) .

<sup>(</sup>٢) تنظر المسألة (٧٩) في الإنصاف (٢/ ٥٧٥ – ٥٧٩)، وقد مضى توثيق هذه المسألة

فقر على مذهب خصمه البصري، وأمام هذا اللازم على مذهب خصمه البصري، وأمام هذا القياس حجر عثرة في طريق هذا المذهب، وأقام هذا القياس حجر عثرة في طريق هذا المذهب دليلٌ يشهد له، كان هذا القياس بها فيه من الإلزالي المعلى عليه.

#### ب. المعارضات البصرية:

عارض البصريون بقياس السبر الشرطي المتصل ، كما قلت قبل قليل ، في خمسة عشر موضعًا ، هذا بيانها :

# الموضع الأوَّل:

ذهب الكوفيون إلى أن ( الاسم ) مأخوذ من ( الوسم ) وهو العلامة ؛ لأن ( الاسم ) وسم على المسمى ، وعلامة له يعرف بها (١) .

وقد عارض البصريون هذا المذهب بثلاثة أقيسة من (قياس السبر الشرطي المتصل) فقالوا:

١. « لو كان مشتقًا من ( الوسم ) لوجب أن تقول في الفعل منه ( وسمته ) ، فلم الم يقل إلا ( أسميت ) دلَّ على أنه من ( السمو ) »(٢) .

(۱) تنظر المسألة (۱) في الإنصاف (۱/ ۲- ۱۱)، وأسرار العربية ص ۲۹ – ۳۳، وينظر في هذه المسألة أيضًا: كتاب سيبويه (۳/ ٤٥٤، ٥٥٥)، ومعاني القرآن وإعرابه (۱/ ٤٠، ٤١)، واشتقاق أسهاء الله ص ٢٥٥ – ٢٥٧، وتهذيب اللغة (سم و: ۱۳ / ۷۷)، وعلى النحو ص ١٣٨، ومشكل إعراب القرآن ص ٣٠، ورسالة الملائكة ص ١٢٥ – ١٣٨، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٢٨٠ – ٢٨٣)،

المالية المالي ابن الشجري (٢/ ٢٨). المالية المالي ابن الشجري (٢/ ٢٨٢). ٢. ﴿ وَان مشتقًا من (الوسم) لكان يجب أن تقول في تصغيره (وُكُومُ ، كَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا ع

٣. « لو كان مشتقًا من ( الوسم ) لوجب أن تقول في تكسيره ( أَوْسَام ) و ( أَوَاسيم ) أَوْسَام ) و ( أَوَاسيم ) ( السمو ) لا من ( السمو ) لا من ( الوسم ) ( ) . ( الوسم ) ( ) .

فقد علَّق المعارض البصري على مذهب الكوفيين هذه اللوازم الثلاثة ، واستدلَّ بتخلفها على بطلان هذا المذهب وضعف أدلته .

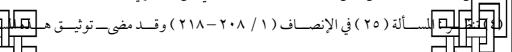
# الموضع الثاني:

ذهب الكوفيون إلى أنه يجوز دخول السلام في خبر (لكن ) كما يجوز في خبر (إن ) فعارض البصريون هذا المذهب بقياس سبر شرطي متصل ، فقالوا:

(۱) الإنصاف (۱/ ۱۳)، وأسرار العربية ص ۳۰، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : معاني القرآن وإعرابه (۱/ ٤٠، ٤٠)، واشتقاق أسياء الله ص ٢٥٦، وتهذيب اللغة (سم و : ١٣/ ٧٩)، ومشكل إعراب القرآن ص ٣٠، والمخصص لابن سيده (٥/ ٢١٥)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٢٨٢).

(٢) أي (أَوْسَام) في جمع (اسم)، و (أَوَاسِيْم) في جمع الجمع، كما يقال: (سِرِّ وأَسْرَار وأَسَارير، وقِـدْح وأَقَادِيْح، وكِمِّ وأكمام وأَكَامِيْم، وحِين وأَحْيَان وأَحَايِيْن).

(٣) الإنصاف ( ١ / ١٤ ) ، وأسرار العربية ص ٣٠ ، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : اشتقاق أسماء الله \_\_\_\_ص ٢٥٦ ، والمخصص لابن سيده ( ٥ / ٢١٥ ) ، وأمالي ابن الشجري ( ٢ / ٢٨٢ ) .



فقد بيَّن المعارض البصري أنَّ من لوازم دخول اللام على خبر الحرف الناسخ: جواز دخولها على السم، فكما يجوز أن يقال (إنَّ دخولها على الاسم، فكما يجوز أن يقال (إنَّ في الدار لزيدًا).

وهذا اللازم متخلّف في (لكنّ) فإنه لو انقاس فيها أن يقال (ما قام زيدٌ لكنّ عمرًا لقائمٌ) كما جاء في ضرورة الشعر في بعض الشواهد القليلة الشاذة ، لانقاس أن يقال (لكنّ في الدار لزيدًا) ، وفي انعدام ذلك في ضيق الكلام وفي سعته ، وفي منقاسه وشاذه ، دليل على أنّ دخول اللام بعد (لكن) ممتنع لا يجوز مطلقًا .

### الموضع الثالث:

ذهب بعض الكوفيين ، ووافقهم المبرد والزجاج ، إلى أن المستثنى بـ ( إلا ) ينتصب ما (٢٠) .

#### وقد عارض البصريون هذا المذهب بقياس السبر فقالوا:

« لو كان العامل في المستثنى (إلا) بمعنى (أستثني) ؛ لوجب أن لا يجوز في المستثنى إلا النصب ، ولا خلاف في جواز الرفع والجرّ في النفي ، نحو (ما جاءني أحدٌ إلا زيدٌ) ، و (ما مررت بأحدٍ إلا زيدٍ) ، فدلَّ على أنها ليست هي العاملة بمعنى (أستثنى) »(٣).

- المسألة ( ٣٤ ) في الإنصاف ( ١ / ٢٦٠ – ٢٦٥ ) ، وأسرار العربية ص ١٨٥ – ١٨٩ و المراد العربية ص ١٨٥ – ١٨٩ و المراد المراد العربية ص ١٨٥ – ١٨٩ و المراد المراد

٣ / ٢٦٣ ) ، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : علل النحو ص ٣٩٦ .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٢١٨).

و خيم الرابع:

ولي و الكم مالك؟) أن يقال: (كما مالك؟) أي: (كأيِّ شيءٍ من الأعداد المالك المال

الكوفيون إلى أنَّ (كم) مركبة من كاف التشبيه ، و (ما) ، ورأوا أنه كالما

وقد عارض البصريون هذا المذهب بقياس سبر، قالوا فيه:

« لو كان الأمر كما زعمتم ، وأن (كمْ ) كـ (لمْ) لوجب :

١. أن يجوز فيها الأصل كما يجوز الأصل في ( إ ) ، فيقال : ( كما مالك ؟ ) ، كما يقال ( لما فعلت ؟ ) .

٢. وأن يجوز فيها الفتح مع حذف الألف كها يجوز في ( لِمَ)، فيقال ( كمَ مالَك ؟ ) ،
 كما يجوز ( لمَ فعلت ؟ ) .

٣. وأن يجوز فيها هاء الوقف ، فيقال (كَمَـهْ؟) كما يجـوز في (لمَ) هاء الوقف ،
 فيقال (لَمَهْ؟) »(٢) .

فقد علَّق المعارض البصري ، كما ترى ، على قول الكوفيين ( إن الكاف في ( كم ) حرف جر دخل على ( ما ) فتركب منهما اسم استفهام ) ، هذه اللوازم الثلاثة التي تلزم كلَّ حرف جر استفهم به ، داخلًا على ( ما ) ك ( الباء ، واللام ، وعلى ، وإلى ) في ( بِمَ ،

<sup>(</sup>١) تنظر المسألة (٤٠) في الإنصاف (١/ ٢٩٨ – ٣٠٣)، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٣٠١)، وينظر الوجه الثاني من هذه الإلزامات من قبل في : معاني القرآن وإعراب م وينظر مضمون هذه المعارضة من قبل في : الأصول في النحو (٢/ ٣٨١).

ولاً، وعلامً )، ثم استدل بتخلُّف هذه اللوازم مع الكاف على بطلان كونها حرب المعالمة على المعالمة المعا

ذهب الكوفيون إلى أنَّ الميم المشددة في ( اللهمَّ ) ليست عوضًا من ( يا ) النداء ، ورأوا أنَّ الأصل في هذا اللفظ ( يا ألله أُمَّنَا بخير ) إلا أنه لما كثر في كلامهم ، وجرى على ألسنتهم حذفوا بعض الكلام طلبًا للخفَّة (١) .

# وقد عارض البصريون هذا المذهب ، بخمسة أقيسةٍ من (قياس السبر) ، فقالوا:

١. « لو كان الأمر كما زعمتم ، وأنَّ الأصل فيه (يا ألله أمَّنا بخير) ، لكان ينبغي أن يجوز أن يقال ( اللهمنا بخير ) ، وفي وقوع الإجماع على امتناعه دليل على فساده »(٢).

٢. « أنه يجوز أن يقال ( اللهمَّ أمَّنا بخير ) ولو كان الأوَّل يراد به ( أُمَّ ) لما حسن تكرير الثاني ؛ لأنه لا فائدة فيه »(٣) .

(۱) تنظر: المسألة (۷۷) في الإنصاف (۱/ ۳۵۱–۳۵۷)، وأسرار العربية ص ۲۱۱–۲۱۳، وتنظر هذه المسألة أيضًا في : كتاب سيبويه (۲/ ۱۹۲، ۱۹۷)، ومعاني القرآن للفراء (۱/ ۲۰۳، ۲۰۳)، والمقتضب (٤/ ۲۲۹، ۲۰۳)، والأصول في النحو (۱/ ۳۳۸)، والجمل في النحو ص ۱٦٤، والمقتضب (٤/ ۳۲۹، ۲۳۹)، والأصول في النحو و س ١٦٤، والمات ص ۸۵، ۸۸، واشتقاق أسهاء الله ص ۳۲، وإعراب القرآن (۱/ ۳۲۵، ۳۲۵)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ۲/ ۸۸–۸۸) و (المخطوط: ۳/ ۳۲)، والمسائل الشيرازيات (۱/ ۱۷۸۰–۱۹۸)، وعلل النحو ص ۳۵۳–۶۵۲، والفوائد والقواعد ص ۶۲۰، ۱۲۵، وأمالي ابن الشجري (۲/ ۳٤۰، ۳۲۰).

(٢) الإنصاف ( ١ / ٣٤٤ ) ، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : الفوائد والقواعد ص ٤٦١ ،

(٣) الإنصاف (١/ ٣٤٤)، وتنظر هذه المعارضة من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع:

(٣) الإنصاف (١/ ١٩٢)، وتنظر هذه المعارضة من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع:

(١/ ١٩٢)، والمسائل الشيرازيات (١/ ١٩٢)، وعلى النحو ص ٣٤٤، والتبصر والقواعد ص ٤٦١).

عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ أَوِ ٱثَنِنَا بِعَذَابٍ ٱلِيمِ ﴿ [الأنفال: ٢٢] ؛ ولو كان الأمر كها زعموا لكان التقدير: (أمَّنا بخير، إن كان هذا هو الحقّ من عندك فأمطر علينا حجارة من السهاء أو ائتنا بعذاب أليم) ، ولا شك أنَّ هذا التقدير ظاهر الفساد والتناقض لأنه لا يكون أمُّهم بالخير أن يمطر عليهم حجارة من السهاء أو يؤتوا بعذاب أليم »(١).

٤. « لو كانت الميم في ( اللهم من الفعل لَم) من الفعل لَم افتقرت ( إن ) الشرطية إلى جواب ... ، وكانت تَسُد مسد الجواب ؛ فلما افتقرت إلى الجواب ... دلَّ على أنها ليست من الفعل »(٢) .

أي أن الميم المشددة في آخر (اللهم ) لو كانت في الأصل عين فعل الطلب (أمّ) ولامه ، لما احتاجت (إِنْ) الشرطية بعدها إلى جواب لأن ما بقي من الفعل سيسد مسده ، فكان يقال (اللهم إِنْ كنا صالحين) ويتم الكلام بهذا ويحسن السكوت عليه ، كها أنه يتم في قولك: (يا ألله أمّنا بخير إن كنا صالحين).

٥. «لو كان الأصل (يا ألله أمنا بخير) لكان ينبغي أن يقال (اللهم وارحمنا)،

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ( ۱ / ٣٤٤) ، وأسرار العربية ص ٢١٢ ، ٢١٣ ، وينظر هذه الوجه من المعارضة من قبل \_\_\_\_في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع: ٢ / ٨٧) ، وأمالي ابن الشجري ( ٢ / ٣٤١) . \_\_\_\_

ر المسائل الشيرازيات (١/ ٣٤٤)، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : المسائل الشيرازيات (١/ ١/ ١٨٥م). وأولي الشيرازيات (١/ ٣٤٠).

فلم لم يجز أن يقال إلا ( اللهم ارحمنا ) ، ولم يجز ( وارحمنا ) ، دلَّ على فساد ما ادعوه »

على اعتبارها ( اللهم وارحمنا ) على اعتبار الواو عاطفة لـ ( ارحمنا ) على ( اللهم اللهم وارحمنا ) على ( اللهم الاعلى اعتبارها زائدة كالتي في قول المصلي ( ربنا ولك الحمد ) (٢) ، وفي نحو ( سبحانك اللهم وبحمدك ) (٣) ؛ وفي امتناع عطف الفعل على ( اللهم ) دليل على أنه

وبتخلُّف هذه اللوازم الخمسة عارض البصريون هذا المذهب الكوفي ، ودلُّوا على فساده .

#### الموضع السادس:

ليس فيها شيء من الفعل.

ذهب الكوفيون إلى أن اسم ( لا ) التبرئة ، حين يكون مفردًا ، معربٌ منصوب ما (٤٠) ، فعارض البصريون هذا المذهب بقياس السبر ، فقالوا :

« لو كان كها زعمتم ، وأنه معرب منصوب ، لوجب أن يدخله التنوين ولا يحذف منه ؛ لأنه اسم معرب ليس فيه ما يمنعه من الصرف ، فلها منع من التنوين دلَّ على أنه ليس بمعرب منصوب »(٥).

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ٣٤٤) ، وقد نسب أبو البركات هذا الوجه إلى نفسه .

<sup>(</sup>٢) ينظر: إصلاح المنطق ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) أي : (سبحناك بحمدك سبحانًا) ثم أضيف (سبحان) إلى المفعول ، فوجب حذف فعله ، هذا عند من جعل الواو زائدة ، فأما من جعلها عاطفة فقال في التقدير (سبحانك ربنا وبحمدك سبحتك) ينظر في ذلك : مغنى اللبيب (٢/ ١٣٠) وتلاحظ الحاشية (٢) من ص ١٣٠ منه .

<sup>(</sup>٤) تنظر المسألة (٥٣) في الإنصاف (١/ ٣٦٦، ٣٧٠)، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٤١٥.

الموضع السابع : وهاب الكوفيون إلى أن ( ايمن ) في القسم جمع يمين ، وأن الهمزة فيه همزة المعلمة فيه القسم المعلم المعلم السبر ، فقالوا :

« لو كانت الهمزة فيه همزة قطع لما جاز فيه كسر الهمزة ، فقيل ( إيمنُ الله ) ؛ لأن ما جاء من الجمع على وزن ( أَفْعُل ) لا يجوز فيه كسر الهمزة ؛ فلما جاز هاهنا بالإجماع كسر الهمزة ، دلَّ على أنها ليست بهمزة قطع »(١) .

#### الموضع الثامن:

ذهب الكوفيون إلى أن فعل الأمر للمواجّه نحو (إفْعَل) معرب منصوب، ورأوا أن الأصل فيه أن يقال (لِتَفْعَل) كما قالوا في الأمر للغائب (لِيَفْعَل) ؛ إلا أنه لما كثر استقلوا الأمر للمواجه في كلامهم، وجرى على ألسنتهم أكثر من الغائب، استقلوا مجيء اللام فيه مع كثرة الاستعمال فحذفوها مع حرف المضارعة طلبًا للتخفيف، وبقي فعل الأمر مجزومًا بلام الأمر المحذوفة لهذه العلة، كما أن (أنْ) المصدرية الناصبة تعمل محذوفة عند البصريين بعد الفاء، والواو، و (أو)، ولام الجحود، ولام كي، و (حتى) (٣).

#### وقد عارض البصريون هذا المذهب بقياسين من (قياس السبر) فقالوا:

1. « لو كان الأمر كما زعمتم لوجب أن يختص الحذف بما يكثر استعماله دون ما

إنها الله عنه الله الله الله المعارضة من قبل في : الجمل في النحو ص ٧٣ .

لسألة (٧٢) في الإنصاف (١/ ٥٢٤ - ٥٤٩)، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص

<sup>(</sup>١) تنظر: المسألة ( ٩٥) في الإنصاف ( ١ / ٤٠٤ – ٤٠٩ ) ، وقد مضى توثيق هذه المسألة

يفل استعاله نحو (إحْرَ نُجِم، واعْرَنْزِم، واعلوَّط، واخروَّط، واسْبَطِرٌ، واسْبَكُرُ (الله واسْبَكُرُ الله والله والله والله والسبعال إنها يختص به واعلوُ والله والله

فلما حذفت اللام وحرف المضارعة في محل الخلاف من جميع الأفعال التي تكثر في الاستعمال ، والتي تقل في الاستعمال ؛ دلَّ على أن ما ادعوه من التعليل ليس عليه تعويل »(٢).

٢. « لو كانت اللام الجازمة للفعل محذوفة كما تحذف (أَنْ) ، لكان يجب أن يبقى (٣) حرف المضارعة ، فيقال (تَفْعَل) في معنى (لِتَفْعَل) ، كما بقي حرف المضارعة مع حذف (أَنْ) بعد الفاء ، والواو ، و (أَوْ) ، ولام الجحود ، ولام كي ، و (حتى) . فلمًا حذف هاهنا حرف المضارعة ، فقيل (اِفْعَل) ؛ دلَّ على أنَّ ما ذهبوا إليه قياس باطل ، لا أصل له ولا حاصل (١٤) .

ع المعالق (٢ / ٥٤٨ )، وتُنظر هذه المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سـيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سـيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سـيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سـيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سـيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في : شرح كتـاب سـيبويه للسـيرافي (المعارضة من قبل في )

<sup>(</sup>۱) ضبط محققا الإنصاف في طبعتيهما هذه الأفعال ضبط الأفعال الماضية ، والأوّل ضبطها ضبط أفعال الأمر ، كما فعلتُ هنا ؛ لأن الخلاف إنها هو في فعل الأمر . ينظر : الإنصاف بتحقيق محمد محيي الدين (٢/ ٥٤٠) ، وبتحقيق د. جودة مبروك ص ٤٢٤ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ٢ / ٥٤٠ ، ٥٤١ ) ، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( ١ / ٩٤ ، ٩٣ ) .

فقل عارض المعارض البصري مذهب الكوفيين في هذه المسألة ببيان تخلّف لأرمين:

المنافعة المنافعة الاستعمال ، ولازم إعمال (أن) محذوفة ، في موضع الخلاف والمستدل

# الموضع التاسع:

ذهب بعض الكوفيين ، وأبو عمر الجرمي ، إلى أن الفعل المضارع بعد ( فاء السببية ) ينتصب بالفاء نفسها ؛ لأنها خرجت عن باب العطف (١).

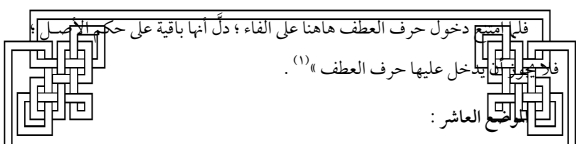
#### فعارض البصريون هذا المذهب بـ (قياس السبر) فقالوا:

« لو كانت هي الناصبة بنفسها ، وأنها قد خرجت عن بابها ، لكان ينبغي أن يجوز دخول حرف العطف حرف العطف عليها ، نحو ( ايتني و فأكر مك و فأعطيك ) ؛ وفي امتناع دخول حرف العطف عليها دليل على أن الناصب غيرها »(٢) .

فقد بيَّن المعارض البصري هنا أن من لوازم كلِّ حرفٍ خرج في معناه عن أصله ، وفارق معناه الوضعي : جواز دخول ما يدلُّ على مثل ذلك المعنى الوضعي عليه ؛ وقد بادر المعارض البصري إلى إثبات صحة هذا اللازم ، فقال بعد النص السابق مباشرة :

« ألا ترى أن واو القسم لما خرجت عن بابها ؛ جاز دخول حرف العطف عليها ، نحو ( فوالله لأفعلن ) ( ووالله لأذهبن ) ؛ لأن الحرف إنها يمتنع دخوله على حرف مثله إذا كانا بمعنى واحد .

المالية المالية (٢/ ٥٥٩)، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : كتاب سيبويه (٣/ ٤١) المالية المالية المالية (٣/ ٤١) المالية المالية (٣/ ٤١) المالية المالية (٣/ ٣٤).



ذهب الكوفيون إلى أن نون التوكيد الخفيفة مخففة من النون الثقيلة (٢).

وقد عارض البصريون هذا المذهب بثلاثة أقيسة من (قياس السبر الشرطي المتصل)، فقالوا:

١. « لو كانت هذه النون مخففة من الثقيلة لما كانت تتغيّر في الوقف ؛ ألا ترى أن نون (إِنْ) و (لكنْ) المخففتين من (إنَّ) و (لكنَّ) الثقيلتين ، لما كانتا مخففتين من الثقيلتين ، لم تتغيرا في الوقف عما كانتا عليه في الوصل ، فلما تغيرت النون الخفيفة في الوقف دلَّ على أنها ليست مخففة من الثقيلة »(٣).

فقد بيّن المعارض البصري في هذا النص أنَّ من لوازم النون إذا خففت عن أصل مشدد: أن يكون لها ما لذلك الأصل من الثبات في الوقف، واستدلَّ على صحة هذا اللازم بنون الحروف الناسخة حين تخفف، فهي ثابتة نونًا وَقَفْتَ أو وَصَلْتَ. ثم بيَّن أن هذا اللازم متخلِّف في نون التوكيد الخفيفة، لاطراد تغييرها في الوقف بقلبها ألفًا، كها في قوله تعالى ﴿ لَنَسْفَعًا بِالنَّاصِيةِ ﴾ [ العلق: ١٥]، وقوله سبحانه ﴿ لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونَامِنَ الوضعين المُضْغِرِينَ ﴾ [ يوسف: ٣٢]، فقد « أجمع القراء على أن الوقف في هذين الموضعين

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٥٥٩).

<sup>(</sup>٢) تنظر المسألة ( ٩٤ ) في الإنصاف ( ٢ / ٦٥٠ – ٦٦٩ ) ، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٥٥٨ . ولا المسالة عن ٥٥٨ . وتنظر هذه المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (اللنظ وطالع المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( ٢ / ٢٤٤ ) .

الألف <del>لاغ</del>ير » (١).

اللَّهُ هذا اللازم في هذه النون دليل على أنها ليست مخففة من الثقيلة.

المساورة النون الخفيفة تحذف في الوقف إذا كان ما قبلها مضمومًا أو مكسورًا و المساورًا و المساورًا و النون الخفيفة تحذف في الوقف إذا كان ما قبلها مضمومًا أو مكسورًا وقفت قلت تقول في الوصل (هل تضربون ؟ وهل تضربين ؟ ) فترد نون الرفع التي كنت حذفتها للبناء ؛ لـزوال ما كنت حذفت النون من أجله .

ولو كانت مثل نون (إنْ) و (لكنْ) المخففتين من الثقيلتين لما جاز أن تحذف »(٢).

٣. « أنَّ النون الخفيفة إذا لقيها ساكن حذفت ، تقول في ( اضربَنْ يا هذا ) إذا وصلتها ( اضربَ القومَ ) فتحذف النون ولا تحركها ؛ لالتقاء الساكنين ، ولو كانت مخففة من الثقيلة مثل ( إِنْ ) و ( لكنْ ) لمَا كان يجوز أن تحذف ، فدلَّ على أنها ليست مخففة من الثقيلة »(٣) .

في هذه الأقيسة الثلاثة بيَّن المعارض البصري أنَّ من لوازم النون المخففة عن أصل مثقل: الذكر وقفًا ووصلًا، واستدلَّ بتخلُّف هذا اللازم في نون التوكيد الخفيفة، بحذفها في ثلاثة مواضع: اثنين في الوقف وواحد في الوصل، بأنها ليست مخففة من الثقيلة، وأنها من الفعل الذي تدخل عليه بمنزلة التنوين من الاسم المنوَّن (3).

(الالينة المالينة الإنصاف (٢/ ٦٥٩ – ٦٦٩)، وينظر من قبل في : شرح كتاب سيبوليا المنطق المنظم المنظم المنطق ا

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٥٣)، وينظر فيه حتى ص ٦٥٨.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ٢ / ٢٥٩ ) ، وينظر مضمون هذه المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( ١ المخطوط : ٤ / ٢٤٣ ) .

فعارض البصريون مذهبه هذا بقياسين من (قياس السبر)، فقالوا:

١. « لو كان الأمر على ما زعم لم كان يقتصر فيه على ضربٍ واحدٍ من الإعراب،
 وهو النصب، فلم اقتصر فيه على ضربٍ واحدٍ من الإعراب وهو النصب، دلَّ على أنه اسم مضمر »(٢).

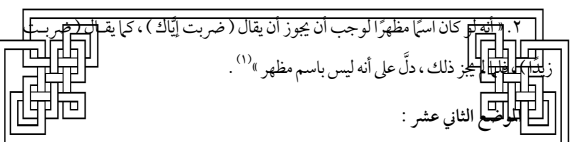
فقد بيَّن المعارض البصري هنا أن من لوازم الاسم المظهر: الوقوع في المواقع الإعرابية المختلفة رفعًا ونصبًا وجرًّا ؛ ولذلك بادر المعارض البصري ببيان اطراد هذا اللازم، فقال بعد النص السابق:

" إذ لا يُعْلَم اسم مظهر اقتصر فيه على ضرب واحد من الإعراب ، إلا ما اقتصر به من الأسماء على الظرفية ، نحو (ذاتَ مرَّة) و ( بُعَيْدَاتِ بين ) ، ونوعًا من المصادر ، نحو ( سبحان ، ومعاذ ) ، وليس ( إيَّا ) ظرفًا ولا مصدرًا فيلحق بهذه الأسماء »(٣) .

(٢) الإنصاف (٢/ ٦٩٧)، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : الإغفال (١/ ٧٤)، وسر صناعة المعارضة من قبل في : الإغفال (١/ ٧٤)، وسر صناعة المعارضة من قبل في : الإغفال (١/ ٣١٦).

التها (٢/ ٦٩٧)، وينظر هذا النص من قبل في : سر صناعة الإعراب (١/ ٣١٦.

<sup>(</sup>۱) تنظر المسألة ( ۹۸ ) في الإنصاف ( ۲ / ۲۹۰ – ۷۰۲ ) ، والبيان في غريب إعراب القرآن ( ۱ / ۳۳ ، ۷۳ ) ، وتنظر هذه المسألة أيضًا في : كتاب سيبويه ( ۲ / ۳۵۰ – ۳۲۰ ) ، ومعاني القرآن وإعرابه ( ۱ / ۲۵ ، ۶۹ ) ، وإعراب القرآن ( ۱ / ۱۷۳ ، ۱۷۲ ) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ۶ / ۲۵ ، ۵۳ ) ، والإغفال ( ۱ / ۷۳ – ۸۱ ) ، وسر صناعة الإعراب ( ۱ / ۳۱۲ ، ۳۱۸ ) ، وعلل النحو ص ۲۱ ع – ۶۱ ع ، ورسالة الملائكة ص ۵۵ .



ذهب الكوفيون إلى أنّ الكاف والهاء والياء من (إيّاك، وإيّاه، وإيّاي) هي الضهائر المنصوبة، وأنَّ (إيّا) عهاد لها(٢).

#### وقد عارض البصريون هذا المذهب بـ (قياس سبر) قالوا فيه:

« لو كان الأمر كما زعموا لكان ذلك يؤدي إلى أن يعمد الشيء بما هو أكثر منه ، وأن يكون الأكثر عمادًا للأقلِّ وتبعًا له ، وهذا لا نظير له في كلامهم »(٣).

#### الموضع الثالث عشر:

ذهب الكوفيون إلى أن وزن (إِنْسَان): (إِفْعَان)، ورأوا أن الأصل فيه (إِنْسِيَان) على زنة (إِفْعِلاَن) من (النَّسْيَان)، إلا أنه لما كثر في كلامهم وجرى على السنتهم حذفوا منه الياء، لكثرته في استعالهم، والحذف لكثرة الاستعال كثيرٌ في كلامهم، كقولهم (أيْشٍ) في (أيُّ شيء)، و (عِمْ صباحًا) في (انعم صباحًا)، و (وَيْلُمِّهِ) في (وَيْلُ أُمِّهِ) ().

(٤) تنظر: المسألة (١١٧) في الإنصاف (٢/ ٨٠٩ – ٨١٢)، وينظر: البيان في غريب إعراب القرآن المراكبة ٥)، وينظر في هذه المسألة: كتاب سيبويه (٤/ ٢٥٩)، ومعاني القرآن القر

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٩٨).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٦٩٥) ، وقد ذكرت مظان هذه المسألة في الموضع السابق .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (٢ / ٧٠١) ، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : علل النحو ص ٤١٧ .

# وقل عليض البصريون هذا المذهب بقياس السبر، فقالوا:

فلمَّا لم يأت ذلك في شيء من كلامهم في حالة اختيار ولا ضرورة ؛ دلَّ على بطلان ما ذهبتم إليه »(١).

# الموضع الرابع عشر:

ذهب أكثر الكوفيين إلى أن وزن (أشياء): (أَفْعَاء)، ورأوا أنَّ الأصل فيه (أَشْيِئَاء) على زنة (أَفْعِلاء)؛ لأنه جمع (شَيْءٍ) وأصل (شيْءٍ): (شَيِّع)، وكها قالوا في جمع (لَيِّن): (أَلْيِنَاء)، قالوا في جمع (شَيِّع) (أَشْيِئَاء)، ثم حذفوا الهمزة، التي هي اللام، طلبًا للتخفيف (٢).

#### وقد عارض البصريون هذا المذهب بقياسين من (قياس السبر)، فقالوا:

1. « لو كان كما زعمتم لكان يجيء ذلك في شيء من كلامهم ، ألا ترى أن نحو (سَيْد، وهَيْن، ومَيْت) جاء فيه التشديد على الأصل بعينًا شائعًا ، فلمّا لم يجيء هاهنا على الأصل في شيء من كلامهم ، لا في حالة الاختيار، ولا في حالة الضرورة، دلّ على أن ما صرتم إليه مجرد دعوى »(٣).

٢. « لو كان كما زعمتم ؛ لكان ينبغي أن لا يجوز جمعه على ( فَعَالى ) ؛ لأنه ليس في كلام العرب ( أَفْعِلاء ) جمع على ( فَعَالَى ) ، فلما جاز هاهنا دلَّ على بطلان ما ذهبتم إليه »(٤).

(٢) تنظر : المسألة (١١٨ ) في الإنصاف (٢ / ٨١٢ – ٨٢٠ ) ، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٢٨٥. (١ / ٨١٨ ) ، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : المنصف (٢ / ٩٧ ، ٩٧ ) .

·( ^ \ / \ / \ |

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٨١٢).

فالمراد من هذا القياس هو أنَّ من لوازم كلِّ جمع على وزن (أَفْعِلاء): أَلا يُحْمِع على وزن (أَفْعِلاء): أَلا يُحْمِع على وزن (أَفْعِلاء) وأَفْعِلاء) وأَفْعِلاء (أَفْعِلاء) وأَفْعِلاء (فَعَالَ ) وأَفْعِلاء ) وأَفْعِلاء ) .

وهذا اللازم متخلّف في (أشياء) ، لأنه صح عن العرب جمعها على (فعَالَى) ، فقد قالوا (أشاوى) (() وهي على افتراض أن وزن مفردها (أشياء) : (أفْعَاء) ، سيكون وزنها (أفاعَى) وهو شبه (فعَالَى) ، وليس في كلام العرب (أفعلاء) مجموع على (فعَالَى) ولا ما يوازنه ، وهذا يدلُّ على امتناع القول بأنها جمع على زنة (أفْعِلاَء) ؛ لأنه لا نظير له في ذلك حينئذٍ .

#### الموضع الخامس عشر:

ذهب بعض الكوفيين إلى أن (أشياء) وزنه (أَفْعَال)؛ لأنه جمع (شَيْء)، على زنة (فَعْل)، و (فَعْل)، و (فَعْل) معتل العين يجمع على (أَفْعَال)، نحو (بَيْت وأبيات، وسَيْف وأَسْيَاف) (٢).

#### وقد عارض البصريون هذا المذهب بقياس السبر، فقالوا:

« لو كان الأمر على ما زعمتم ، لوجب أن يكون منصرفًا ، كـ (أسماء وأبناء)  $(7)^n$ .

(۱۲/ ۱۹۸)، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : معاني القرآن للفراء ( ۱۹۲۱) المارية (۲/ ۲۱۲). واقتضار (۱/ ۱۲۸)، ومعاني القرآن وإعرابه (۲/ ۲۱۲).

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإنصاف (۲/ ۸۱۷، ۸۱۸)، وينظر في ذلك: تصريف المازني في المنصف (۲/ ۹۹، ۹۹، ۱۹۰ ) ينظر: الإنصاف (۲/ ۸۱۲)، والأصول في النحو (۱۰۰)، والمقتضب (۱/ ۱۲۹)، ومعاني القرآن وإعرابه (۲/ ۲۱۲)، والأصول في النحو (۳/ ۳۳۷).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٨١٣، ٨١٨) ، وتنظر المصادر المذكورة لهذه المسألة في الموضع السابق .

لأن الهمة فيه على هذا المذهب ستكون لام الكلمة ، فلا مسوَّغ لمنعه من الصرف. والمرافع الله المرافع التي عارض فيها النحويون بقياس السبر الشرطي المرافع التي عارض فيها النحويون بقياس السبر الشرطي المرافع معارضته المرافع معارضته المرافع معارضته المرافع معارضته المرافع معارضته المرافع المابير ) ، بإذن الله .

#### ٢. المعارضة بقياس السبر الشرطى المنفصل:

وقعت المعارضة بهذه الصورة من قياس السبر في الجدل النحوي عند الأنباري في ثلاثة مواضع ، منها واحد كوفي ، وهذا بيان ذلك :

#### أ. المعارضة الكوفية:

ذهب البصريون إلى أن ( المبتدأ ) يرتفع بـ ( الابتداء ) (1) ، وقد تأمَّل الكوفيون هذا العامل المعنوي ، وسبروه ، وجمعوا جميع الاحتمالات الممكنة في تصوُّره والاطلاع على حقيقته ، ثم بيَّنوا استحالة إعماله على كلِّ احتمالٍ من هذه الاحتمالات ، واستدلوا بذلك على استحالة إعماله ، فقالوا :

« ( الابتداء ) لا يخلو: إما أن يكون شيئًا من كلام العرب عند إظهاره ، أو غير شيء:

١. فإن كان شيئًا ، فلا يخلو: إما أن يكون اسمًا أو فعلًا أو أداة من حروف المعاني:

أ. فإن كان اسمًا فينبغي أن يكون قبله اسم يرفعه (٢) ، وكذلك ما قبله ، إلى مالا غاية
 له ؛ وذلك محال .

(١) تنظر : المسألة (٥) في الإنصاف (١/ ٤٤ - ٥١)، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٤٣٥.

الالله الابتداء لو ظهر في صورة اسم لكان مرفوعًا بالابتداء أيضًا ، ثم لو ظهر هذا ( الابتداء ) التلول

ب وإن كان فعلًا فينبغي أن يقال (زيدٌ قائمًا) كما يقال (حضر زيدٌ قائمًا).

- وإن كان أداة ، فالأدوات لا ترفع الأسهاء على هذا الحدِّ(١).
- وإن كان غير شيء ، فالاسم لا يرفعه إلا رافع موجود غير معدوم ، ومتى كان

الأقسام الثلاثة التي قدمناها فهو غير معروف »(٢).

#### ب. المعارضة البصرية:

عارض البصريون بقياس السبر الشرطي المنفصل في الجدل النحوي عند الأنباري في موضعين ، هما:

# الموضع الأوَّل:

ذهب أبو الحسن الأخفش في أحد قوليه إلى أن الواو والألف والياء في الأسماء الستة ليست بحروف إعراب ولكنها دلائل إعراب<sup>(٣)</sup>، وذهب المذهب نفسه في المثنى وجمع المذكر السالم، ووافقه على ذلك فيهما المبرد وأبو عثمان المازني<sup>(٤)</sup>.

وقد عارض البصريون هذا المذهب بقياس السبر الشرطي المنفصل ، فقالوا:

« قولكم ( إنَّ هذه الحروف تدلُّ على الإعراب ) لا يخلو : إما أن تدلَّ على إعراب في الكلمة أو في غيرها :

١. فإن كانت تدلُّ على إعراب في الكلمة فوجب أن تقدر في هذه الحروف؛ لأنها أواخر

(١) أي : لا ترفع الاسم مقدَّرة ؛ لأنه ليس في العربية أداة تعمل الرفع في الأسماء محذوفة . على جميع المذاهب .

(٢) الإنصاف (١/ ٥٥).

(١٣ توثيق هذه المسألة (٢) في الإنصاف (١ / ١٧ – ٣٣)، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٣٤ المسالة ص ٣٤ المسالة ص ٣٤ المسالة ص ٣٤ المسالة ص ١٩ المسالة ص ١٩ ٥ المسالة ص ١٩ المسالة ص ١٩ المسالة ص

الكلمة ؛ فيؤول هذا القول إلى أنها حروف الإعراب ، كقول أكثر البصريين .

الكلمة ؛ فيؤول هذا القول إلى أنها حروف الإعراب ، كقول أكثر البصريين .

الكلمة ؛ فيؤول هذا القول إلى أنها حروف الإعراب في غير الكلمة فوجب أن تكون الكلمة مبنية (١٠٠٠ والمالية ) (٢٠٠٠ .

فقد عرض المعارض البصري جميع الاحتالات الواردة في تفسير هذا المذهب، وبيّن أنه لا يخلو من أحد مصيرين: إما موافقة جمهور البصريين على أن هذه الأحرف هي أحرف الإعراب، وأن الحركات مقدرة فيها، وإما مناقضة النفس؛ لأن الذين ذهبوا هذا المذهب يرون أن الأسماء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم معربة، وقولهم (إن الواو والألف والياء فيها دلائل إعراب) يفضي في أحد تفسيريه إلى أنها مبنية، وهذه مناقضة للنفس ظاهرة توجب فساد هذا القول على اعتبار هذا الاحتمال؛ وإذا بطل هذا الاحتمال تعين الاحتمال الأول، وهو يفضي إلى موافقة جمهور البصريين، فلا خلاف إذن.

# الموضع الثاني:

ذهب الكسائي ، فيها حكي عنه ، إلى أن المستثنى إنها نصب وجوبًا في نحو (قام القوم إلا زيدًا) ؛ لأن تأويله (قام القوم إلا أنَّ زيدًا لم يقم) (٣) .

الم المنظم المنطق المن

<sup>(</sup>۱) يريد بهذا: أن الواو في نحو ( أَبُو محمد ) و ( مسلمون ) مثلًا ، لو كان المراد أنها دليل رفع في غير هاتين الكلمتين لوجب أن تكونا مبنيتين ؛ كالضمة في نحو ( حيثُ ) فالضمة دليل الرفع ، ولكن في غير هذه الكلمة وما أشبهها من المبنيات ، وعلى هذا فكل كلمة لا تدل حركة آخرها على إعرابها ، فهي مبنية .

# وقد عارض البصريون هذا المذهب بقياس السبر الشرطي المنفصل ، فقالوا : المنطقة المنفصل ، فقالوا : المنطقة المنطقة

- ١. فإن أراد أنَّ الموجب للنصب أنه لم يفعل ، فيبطل بقولهم (قام زيدٌ لا عمرٌو).
- ٢. وإن أراد أن (أنَّ) هي الموجبة للنصب ، كان اسمها وخبرها في تقدير (اسم) ؛
   فلابد أن يقدر له عامل يعمل فيه ، وفيه وقع الخلاف »(١).

ومراد المعارض البصري بهذا النص ، هو أنَّ قول الكسائي هذا لن يخرج عن أحد تفسيرين هما:

أ. أن يكون الناصب للمستثنى هو ( الخلاف ) على اعتبار أن قولك ( قام القوم إلا زيدًا ) يعني أنَّ ( زيدًا ) قد خالف ما قبل ( إلا ) في المعنى ، ف ( القوم ) قاموا ، و ( زيد ) لم يقم ، فلم خالف المستثنى ( زيدًا ) المستثنى منه ( القوم ) في المعنى ، خالف أيضًا في الإعراب .

وهذا الاحتمال وارد ، في تفسير قول الكسائي هذا ؛ لأن له نظائر متعددة في المذهب الكوفي .

وقد نقض المعارض البصري مذهب الكسائي على هذا الاحتمال ، بنحو (قام زيدٌ لا عمروٌ) فهذه العبارة وجدت فيها العلة ، وهي الخلاف المعنوي ، فإن (زيد) قام و (عمرُو) لم يقم ، ومع ذلك لم ينصب (عمرو) بهذا الخلاف . ووجود

(١) الإنصاف (١/ ٢٦٥)، ولمع الأدلة ص ١٣١، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيويم المعارضة من قبل في : شرح كتاب سيويم المعارضة على الكسائي بالوجه الأوَّل المعارضة المعارضة المعارضة على الكسائي بالوجه الأوَّل المعارضة المعارضة المعارضة على الكسائي بالوجه الأوَّل المعارضة المعا

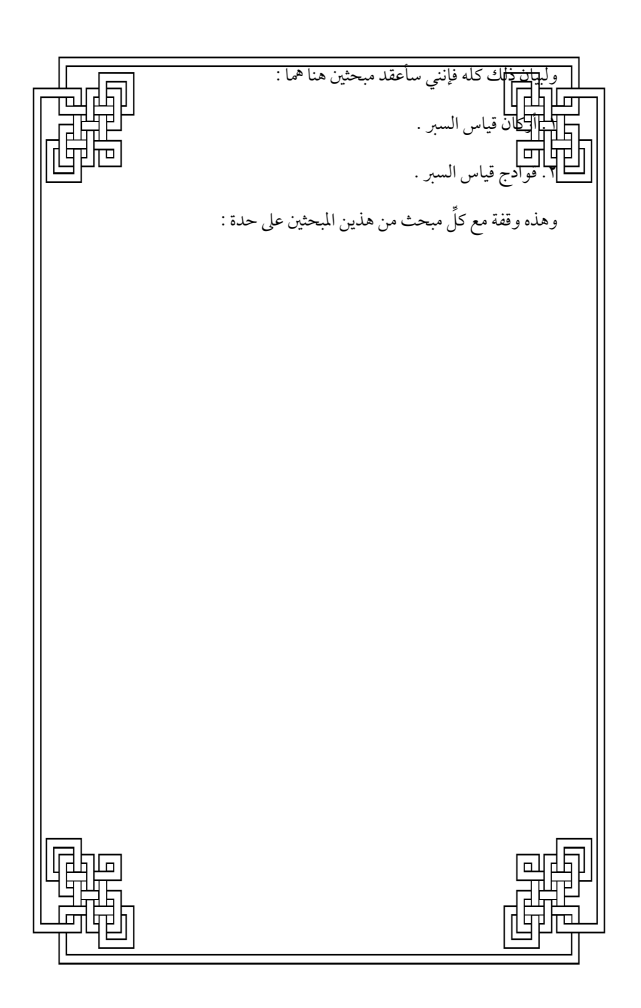
(قام القوم إلا زيدًا) منصوب بـ (أَنَّ) الناسخة مقدرة ؛ ولو سُلِّم له ذلك ، فإنّ النزاع لا يزول معه ؛ لأن (أنَّ) المقدرة تلك مع اسمها وخبرها في حاجة إلى ناصب ؛ لأن المصدر المكون منها ومن معموليها سيكون هو المستثنى بـ (إلا) حينت في ، ويكون التقدير في (قام القوم إلا أنَّ زيدًا لم يقم) : (حصل قيامٌ كلِّ واحدٍ من القوم إلا قيامَ زيد) ، فيحتاج المستثنى بـ (إلا) : (قيام زيد) إلى ناصب ، وفي هذا حصل الخلاف .

الله هذا المثال ، وتخلُّف حكم النصب ، دليلٌ قاطع على

وبهذا يتبين فساد قول الكسائي على هذا الاحتمال أيضًا ؛ لأن النزاع لا يرتفع بـ ه و لا ينتهى ؛ فثبت بذلك فساد مذهبه هذا من كلِّ وجه .

وبهذا القياس نكون قد فرغنا من استقصاء مواضع (قياس السبر) بصوره الثلاث، في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري، استدلالًا واعتراضًا، ورأينا أن النحاة قد ركبوا في جدلهم نحو ثمانين قياسًا من هذا النوع، وتبيَّن في جميع هذه الأقيسة أن القائس يصل إلى إثبات حكمه الذي يراه عن طريق إبطال حكم خصمه، بدليل يدل على ذلك الإبطال.

وحتى تتضح صورة هذا القياس تمام الوضوح، وتتجلى للقارئ الكريم غاية التجلّي، فإنه لابد من إتباع هذا العرض الموثّق لمواضع (قياس السبر) في الجدل النحوي، بمبحثين مهمين، نضع اليد فيها على (أركان القياس) في (قياس السبر) فنبيّن كيف يكون (السبر) في هذه المواضع قياسًا، يُربط فيه محل الخلاف بغيره، ثم فنبيّن كيف يكون (قوادح قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض بها على هو المواضع قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض بها على هو المواضع قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض بها على هو المواضع قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض بها على هو المواضع قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض بها على هو المواضع قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض بها على هو المواضع قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض المواضع المواضع قياس السبر) في هذه المواضع قياس السبر) في هذه المواضع قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض المواضع قياس السبر) في هذه المواضع قياس السبر) فنبيّن الأوجه التي يُعترض المواضع قياس السبر) في هذه المواضع قياس السبر) في المواضع قياس السبر المواضع قياس السبر المواضع قياس السبر) في المواضع قياس السبر المواضع قياس السبر المواضع قياس المواض



# أولا: أركان قياس السبر الفيس) و ( الفيس ) و ( الفيس عليه السبر الفيس ) و ( الفيس عليه السبر الفيس السبر الفيس ) و ( الفيس عليه النظم التعليم الأصولين ، وبينت قصور قول من جعل ( لقياس النظم العالم الفيس العمس الطرد ) دون ( قياس العكس ) .

وعند حديثنا عن أركان قياس الفرق ، في آخر المبحث السابق ، كان تصور أركان القياس فيه جليًّا واضحًا ؛ إذ رأينا أن القائس في (قياس الفرق) يربط بين (الفرع المختلف فيه) وبين (أصلٍ) ثابتٍ فيه عكسُ الحكم المطلوب في ذلك الفرع ، ثم الفرق بين الفرع والأصل في لازم من لوازم ذلك الحكم ، والاستناد إلى ذلك الفرق في إثبات عكسه .

أما في (قياس السبر) هنا ، فقد رأينا أنَّ القائس فيه يقيم دليلًا على بطلان الحكم الذي يذهب اليه خصمه ، ثم يستدل ببطلان مذهب خصمه على صحة مذهبه .

وربها يَغْمُضُ على الناظر في هذا القياس وجه جعله قياسًا ، إذ لا تظهر لـ ه الأركـان اللازمة في كلِّ قياس .

والحق أنَّ لهذا ما يبرره ، ذلك أن (قياس السبر) أغمض وأخفى بدرجات من (قياس الفرق) ، وأنا ، بإذن الله ، أكشف لك هذا الغموض ، وأرفع ذاك الخفاء ، بما يُظْهر لك الأمر ، ويجليه ، فأقول:

ذكرت في أثناء رسم تصوري الكُلِّي لـ ( قياس العكس ) في الفصل الأول من هـ ذا للم أنه قسيان ، هما ( قياس الفرق ) و ( قياس السـبر ) ، وقلـت إن الحكـم المطلـ والمسلم فلها هو على خكم الأصل المقيس عليه)، وبَيَّنتُ أن الوصول إلى ذلك يحون بأحل أمر المقيس عليه عليه الأصل المقيس عليه المرابعة والمرابعة وال

٢. إثبات بطلان الحكم الذي يذهب إليه الخصم ، في الفرع المختلف فيه وهذا هو
 ( قياس السر ) .

وقلت: إنَّ الفرق بينهما إنها هو فيها يَنُص القائس عليه ، وإلا فإنهما في الحقيقة شيءٌ واحد ؛ لأن القائس حين يثبت بـ (قياس الفرق) وجود فرق مؤثر بين الفرع المختلف فيه ، وبين الأصل ، فإنه قد أبطل الحكم بمثل حكم ذلك الأصل ، في الفرع المختلف فيه ؛ ضمنًا .

وكذلك فإن القائس حين يثبت بـ (قياس السبر) بطلان الحكم الذي يـذهب إليه الخصم في الفرع المختلف فيه ، فإنه قد فرق بين ذلك الفرع وبين كلِّ موضع ثبت فيه مثل ذلك الحكم ، فرقًا مؤثرًا يقتضى عكسه في محلِّ الخلاف .

ولذلك فإن كلَّ (قياس سبر) فإنه يخفي خلفه (قياس فرق) غير منطوق به، كامل الأركان، نتج عنه قياس السبر ذلك، وبعبارة أخرى أقول: إن كلَّ (قياس سبر) فإنها هو نتيجة (قياس فرق) واحدٍ أو أكثر، كان قد دار في ذهن القائس، قبل أن يتلفظ بـ (قياس السبر).

ولذلك فإن (قياس السبر) مرحلة متقدمة عن (قياس الفرق)، تُذْكر فيها ولذلك فإن (قياس الفرق)، تُذْكر فيها والمحلطة ما دار في الذهن من (ربطٍ) للفرع المختلف فيه بكلِّ (أصلٍ) ثابت فيه مثلًا المحلطة المحلطة

ولأن في السبر) هو الخلاصة الناتجة عن عمليات ذهنية ، هي في حقيقتها (القياس السبر) هو الخلاصة الناتجة عن عمليات ذهنية ، هي في حقيقتها (القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبعي أن يكون هذا القياس الموق بها ، فقد كان من الطبع الموق بها ، فقد كان من الطبع الموق بها ، فقد كان من الموق بها

وحتى يتجلّى هذا الذي قلته في صفة (قياس السبر) فإنني سأطبّق ذلك على ثلاثة أمثلة من (أقيسة السبر) النحوية السابقة ،أحدها من قياس السبر الشرطي المتصل، والثاني من قياس السبر الشرطي المنفصل، والثالث من الاستصحاب، لأضع للقارئ نموذجًا يستطيع تطبيق هذا التصور الذي رسمته لقياس السبر، على جميع الأمثلة، باحتذائه والقياس عليه:

# المثال الأوَّل: (قياس سبر شرطي متصل):

استدل الكوفيون على أن الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم إعراب وليست حروف إعراب ، كما يزعم البصريون ، فقالوا :

« لو كانت حروف إعراب لما جاز أن تتغير ذواتها عن حالها ؛ لأن حروف الإعراب لا تتغير ذواتها عن حالها » .

فهذا النص هو خلاصة (قياس فرق) ذهني مكتمل الأركان، افترض فيه المستدل الكوفي صحة مذهب خصمه البصري، وسلَّم جدلًا أن الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم حروف إعراب، ثم أجرى (قياس فرق) ربط فيه بين:

أ. الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم ، التي افترض جدلًا أنها حروف إعراب .

وف الإعراب المتفق عليها كـ (الدال) من (زيد). وقع المنامَّل ، أن بينهما فرقًا في لازم من لوازم كلِّ حرف إعراب لأنه وجد أن من لوازم كلِّ حرف إعراب متفق عليه: (الشبات على حل واحداة المنتفق عليه المنتفق عليه إلا واحداة المنتفق عليه المنتفق عليه إلا واحداث هذا المنتفق عليه المنتفق ال

ثم بنى على هذا الفرق الحكم بأن الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم ليست حروف إعراب.

فهذا (قياس فرق) كامل الأركان ربط فيه القائس بين فرع مختلف في حكمه ، وأصل متفق على حكمه ، وحكمه مماثل للحكم الذي يذهب إليه خصم القائس في موضع الخلاف ؛ وفرق بينهما في لازم من لوازم ذلك الحكم ، وكلُّ ذلك ينتج إثبات عكس حكم الأصل في الفرع .

إلا أن القائس في قياسه لم يذكر من قياس الفرق هذا إلا نتيجته ، فاكتفى بالنص في عبارته على أمرين رئيسين هما:

أ. افتراض صحة مذهب الخصم: وذلك في قول القائس: (لو كانت الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم حروف إعراب).

ب. النص على اللازم الذي لابد منه لو صح مذهب الخصم: وذلك في قول القائس: (لرَا جاز أن تتغير ذواتها في حالها).

وهذا اللازم هو الوجه الذي حصل فيه الفرق بين الفرع والأصل في ( قياس الفرق ) الذهني الذي أوضحته قبل قليل .

وهذان الأمران الرئيسان ينتج عنهم أمران مفهومان منهما ، هما :

والوال والتالي المنتى وجمع المذكر السالم).

بحروف القائس: ( دلَّ على الخصم: وذلك بقول القائس: ( دلَّ على أَيْهِ السِيرِ ) . ( قياسَ فرقٍ ) ذهني المؤلف هذا المثال من ( قياسِ السبرِ ) : ( قياسَ فرقٍ ) ذهني المؤلف المنصوص عليه هو نتيجة هذا القياس ؛ لأن ( قياس الفرق ) بني على افتراض صحة مذهب الخصم، و ( قياس السبر ) نص على نتيجة ذلك الافتراض وهو ( بطلان القول

المثال الثاني: (قياس سبر شرطى منفصل):

بمذهب الخصم في موضع الخلاف).

استدل البصريون على أنَّ الياء والكاف والهاء في ( لولاي ) ولولاك ، ولولاه ) في موضع جرِّ بـ ( لولا ) ، فقالوا :

« إنها قلنا: إن المكني في ( لولاي ، ولولاك ) في موضع جرٍّ:

١. لأنَّ الياء والكاف لا تكون علامة مرفوع ، والمصير إلى مالا نظير له في كلامهم
 محال .

٢. ولا يجوز أن يتوهم أنهما في موضع نصب ، لأن ( لولا ) حرف ، وليس بفعل له فاعل مرفوع ، فيكون الضمير في موضع نصب .

وإذا لم يكن في موضع رفع ولا نصب وجب أن يكون في موضع جرٍّ ».

إن هذا النص هو في حقيقته خلاصة قياسين ذهنيين من (قياس الفرق)، فقد تأمل المستدل البصري موضع الخلاف: وهو موضع الضمير المتصل بـ (لولا) من الإعراب، فوجد أنَّ الاحتمالات الواردة ثلاثة لا رابع لها: فهي إما في محل رفع، أو محل المحل جر.

وبين الضمائر المتفق على أنها في محل رفع ، فوجد أن الياء والكاف والهاء لم تقع في محلً رفع قط في كلم العرب كله .

🖨 افتراض صحة كلِّ وجهٍ من هذه الوجوه في محـل الخـلاف ،

فتبيَّن من خلال هذا الربط وجود فرق بين (الكاف والياء والهاء) وبين ضهائر الرفع، فضهائر الرفع كـ (التاء المتحركة، والواو، والألف) يسند إليها الفعلان: التام والناقص، والمبني للفاعل والمبني للمفعول، في حين لا يقع ذلك مع الكاف والياء والهاء في شيء من لغة العرب، فوجب بذلك الحكم بتنافيها مع (التاء والواو وألف الاثنين ونحوها) في الحكم، فحكم بأنها ليست في محل رفع.

وقد اكتفى من هذا القياس ببيان بطلان القول بهذا الوجه (وهو الرفع) في (محل الخلاف) ؛ لأنه يؤدي إلى مخالفة ما اطرد في كلام العرب، وإعراب هذه الضائر على وجه لا نظر له.

فتبين بهذا أن هذه النتيجة ( وهي إبطال وجه الرفع ) في هذه الضمائر ، هي خلاصة قياس فرقٍ ذهني كما ترى .

ب. ثـم افـترض المستدل البصر\_ي أنَّ الضـمير المتصـل بـ ( لـولا ) في محـل نصب ، ثم ربط بينه وبين الضهائر المنتصبة في لغة العرب ، فوجد أن الضمير المتصـل لا ينتصب في لغة العرب إلا عند اتصاله بفعل متعدٍ ، نحو ( ضَرَبَه ، وضَرَبَك ، وضربني ) أحــ في مشبه به ، نحو ( إنَّه ، وإنَّك ، وإنَّك ، وإنَّني ) .

الم المها وتعلق من خيلال هذا الربط أن وقوع هذه الضيائر في محيل نصب، لا يكو المعلق المعلق المعدد فعيل أو حرف شبيه بالفعيل، وهذا البلازم المطاردة المعالدة في محلّ الراح، الأن (لولا) ليست بفعلٍ متعدٍ ، ولا حرفًا مشبهًا به ، فوجب ألا تحون اضمائر بعدم في حلل العرب كله . بعدم في حلام العرب كله . بعدم في حلام العرب كله . وإدا لم تكن هذه الضمائر في محل رفع ولا في محل نصب فلم يبق إلا أنه افي محل جر .

وبهذا يتبين أن ما ذكره القائس في (قياس السبر) هذا، ونص عليه، إنها هو خلاصة قياسي فرق ذهنين، اكتفى بالنص على نتيجتها وهي بطلان وجهين من الأوجه الثلاثة المحتملة، ثم الاستدلال ببطلانها على تعيُّن الثالث.

#### المثال الثالث ( استصحاب الأصل ):

استدلَّ البصريون على أنَّ فعل الأمر للمواجَه مبني ، وليس معربًا كما يزعم الكوفيون ، فقالوا : « الأصل في الأفعال أن تكون مبنية ، وإنها أعرب ما أعرب من الأفعال ، لمشابهةٍ مَّا بالأسهاء ، ولا مشابهة بوجهٍ مَّا بين فعل الأمر والأسهاء ، فكان باقيًا على أصله في البناء » .

إن هذا الاستدلال هو في حقيقته نتيجة (قياس فرق) ذهني ، افترض فيه المستدل البصري صحة مذهب خصمه الكوفي ، فسلَّم جدلًا أن فعل الأمر للمواجه معرب ، ثم ربط بينه وبين الفعل المعرب اتفاقًا ، وهو الفعل المضارع ، فوجد أن بينها فرقًا كبيرًا ؛ لأن العلة التي أعرب لأجلها الفعل المضارع هي شبه الأسهاء من وجوه متعددة ، بعضها في اللفظ وبعضها في المعنى ، وهذه العلة لا وجود لها ولا لبعض أجزائها في فعل الأمر ؛ فوجب ألا يكون فعل الأمر معربًا .

وهذا القياس يفضي إلى ( بطلان القول بإعراب فعل الأمر ) ؛ لأنه يلزم منه إعراب دون التناء ) ، وقد اكتفى القائس بالنص على هذه النتيجة ، التي المول البناء ) ، وقد اكتفى القائس بالنص على هذه النتيجة ، التي المول الأركان على ما ترى .

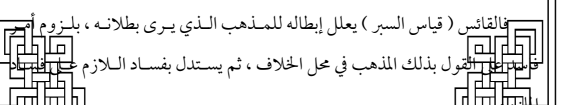
وعلى هذه الأمثلة الثلاثة قِس ؟ تجد أنَّ ما ذكرته لك ، ولم أره عند أحد من قبل، من أن القال ( قياس السبر ) ينص على بطلان ما عدا مذهبه ، ويستدل على القول بها عدا مذهبه في محل الخلاف ؛ وأنَّ هذا ( الإبطال المال المال في حقيقته نتيجة ( قياس فرق ) ذهني أفضى إليه .

نصل بهذا إلى أن الفرق بين (قياس الفرق) وبين (قياس السبر) إنها هو فرق من حيث ما يُنَصُّ عليه في عبارة القائس، فإن القائس في (قياس الفرق) ينص على وجه الفرق بين (الفرع) و (الأصل)، ويستند إليه في الحكم للفرع بعكس حكم الأصل، في حين أن القائس في (قياس السبر) ينص على بطلان القول بغير مذهبه، لأن القول بغير مذهبه في المسألة المختلف فيها يؤدي إلى فساد من وجهٍ ما: وإذا ثبت بطلان (حكمٍ) في مسألة من المسائل، كان بطلانه دليل صحة عكسه ونقيضه.

وإذا كنت في حديثي عن (قياس الفرق) قد عقدت مبحثًا لتحرير الكلام في (أوجه الفرق) التي هي مستند الاستدلال فيه، ومداره، ومحوره؛ فإن من المناسب جدًّا في حديثي هناعن (قياس السبر) أن أعقد مبحثًا لتحرير الكلام في (أوجه الإبطال) التي هي مستند الاستدلال فيه، ومداره، ومحوره، حتى نقف على الأسباب التي تجعل القائس يحكم ببطلان القول بمذهبٍ من الخلاف؛ وهذا ما أبينه الآن بإذن الله.

#### أوجه الإبطال في (قياس السبر):

إذا تأمَّلت ( أقيسة السبر ) السابقة ، وجدت أن ( الإبطال ) فيها جميعًا كان من وجوه متعددة ، تعود كلها إلى وجه واحدٍ كليّ ، هو ( فساد اللازم ) .



وإذا تأمّل (أقيسة السبر) النحوية التي عرضتها ووثقتها في هذا المبحث وحدت ألّاً في هذا المبحث وحدت ألّاً في هذا المبحث وحدت ألّا في الله الله أوجه متعددة ، وقد تأملت ذلك فوجدت أن اللوازم الفاسدة التي المبتدل المباد على فساد كل مذهب أدّى إليها ، سبعة لوازم ، هي :

- ١. مناقضة النفس.
- ٢. موافقة الخصم.
- ٣. بقاء الخلاف على حاله.
- ٤. فساد المعنى في بعض صور محلِّ الخلاف.
- ٥. مفارقة الأصل المطرد دون دليل ولا مسوغ.
  - ٦. مخالفة السماع الثابت عن العرب.
    - ٧. مخالفة الأصول النحوية الثابتة.

فقد حكم النحاة على كل مذهب أدَّى إلى أحد هذه الأمور الفاسدة ، بالفساد ؛ لأن كلَّ ما أدَّى إلى فاسد فهو فاسد ، ولأن في بعض هذه الأوجه بعض التفصيلات النافعة في إيضاح (قياس السبر) وتجليته ، فإنني سأقف مع كلِّ وجهٍ منها على حدة ، وأشير إشارة سريعة إلى مواضع وروده في (أقيسة السبر) النحوية السابقة :

#### ١. مناقضة النفس:

أبطل البصريون بهذا اللازم الفاسد مذهب الأخفش ومن تابعه كالمازني والمبرد حين ذهبوا إلى أن الواو والألف والياء في الأسماء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم حين ذهبوا إلى أن الواو اأنها دلائل إعراب في غيرها ؛ لأنهم يرون أن هذه الأسلام موجد الموجد الم

٢. موافقة الخصم:

والبصريون بهذا اللازم الفاسد مذهب الأخفش السابق ومن وافقه

المرابع ( دلائل إعراب ): دلائل إعراب في الكلمة نفسها ؛ لأن هذا يفضي إلى الكلمة المراب في الكلمة نفسها ؛ لأن هذا يفضي إلى الم

(حروف إعراب) ، وهذا هو مذهب جمهور البصريين ، فلمَّ كان مذهبهم موافقًا لمذهب خصومهم مع اعتقادهم مخالفته له ، وجب بطلانه .

#### ٣. بقاء الخلاف على حاله:

أبطل البصريون بهذا اللازم الفاسد مذهب الكسائي حين فسر نصب المستثنى برالا) بقوله إن التقدير فيه (إلا أنَّ زيدًا لم يقم)، إن كان يريد أنه منتصب براأنَّ) المقدرة ؛ لأن هذا المذهب لا يحلُّ الإشكال ؛ لأن (أنَّ) واسمها وخبرها في تأويل مصدر مستثنى برالا) يحتاج إلى ناصب، وفيه وقع الخلاف، وهذا يدل على بطلان هذا التأويل على هذا الوجه من تفسير المراد به.

#### ٤. فساد المعنى في بعض صور محل الخلاف:

وقع ( الإبطال ) بهذا اللازم الفاسد في موضعين هما :

أ. أبطل الكوفيون قول البصريين إن معنى (ما أحسن زيدًا) (شيءٌ أحسنَ زيدًا) أي : جعله حسنًا ؛ لأن المعنى على هذا التأويل يفسد حين يكون التعجب من صفات الله تعالى .

ب. وأبطل البصريون قول الفراء إن ( اللهم ) منحوته من ( يا ألله أمَّنا بخير ) ؛ لأن المعنى على هذا التصور يفسد حين يكون الدعاء دعاءً بالشر .



مفارقة الأصل المطرد دون دليل ولا مسوع :

في المحكم المطرد في باب ذلك الفرع ، ويستدل على صحة حكمه هذا ، ببطرات الحكم بمفارقة الأصل دون دليل على هذه المفارقة ، أو مسوِّغ لها ؛ فحكمه باطل ، وإذا بطل الانتقال عن الأصل ثبت التمسك به .

الملط مستند كلِّ من استدل باستصحاب الأصل ، فإنـه يحكـم للفـرع

وقد وقع ( الإبطال ) بهذا اللازم ، زيادة على مواضع الاستدلال بالاستصحاب ، في موضعين آخرين من أقيسة السبر ، السابقة ، هما :

أ. أبطل الكوفيون قول البصريين إن الضمير المتصل بـ (لولا) في محل جرِّ بها، بأن هذا القول فيه مفارقة للأصل دون دليل؛ لأن الأصل المطرد في حروف الجر هو أنها تعمل في الأسهاء الظاهرة، وليس في العربية حرف جريعمل في المضمر دون الظاهر؛ فكان هذا القول خرقًا لهذا الأصل ومفارقة له دون دليل من النقل أو العقل؛ إذ إن (لولا) لم تجر الظاهر في شيء من كلام العرب، ولو ضرورة أو شذوذًا.

ب. أبطل البصريون قول الكوفيين إن (أَنْ) يجوز أن تظهر بعد (لكي)، إن أرادوا ظهورها زائدة ، لأن في هذا مفارقة للأصل دون دليل ؛ لأن الأصل في الحرف أن يظهر أصلًا لا زيادة ، فلم كان قولهم على هذا الوجه يؤدي إلى مفارقة الأصل دون دليل فهو باطل .

#### ٦. مخالفة السماع الثابت عن العرب:



وقع الإبطال بهذا اللازم في أحد عشر موضعًا ألخصها في الجدول التالي:

| لازمه                                                                                                                   | المذهب                                                                                                                                                                                                                                                           | ۴                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أنَّ كلَّ اسم وقع في ابتداء<br>الكلام وجب رفعه .                                                                        | قول البصريين : إن المبتدأ<br>يرتفع بالابتداء .                                                                                                                                                                                                                   | ٠.١                                                                                                  |
| ألَّا تدخل هذه اللام إلا على المبتدأ .                                                                                  | قول البصريين : إن اللام<br>الداخلة على المبتدأ هي<br>لام الابتداء .                                                                                                                                                                                              | ۲.                                                                                                   |
| <ol> <li>أن لا يرتفع في نحو</li> <li>كاد زيدٌ يقومُ ) لأنه لم يقع</li> <li>في موقع الاسم .</li> </ol>                   | قول البصريين : إنَّ الفعل                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                      |
| <ol> <li>أن ينصب حين يقع موقع</li> <li>الاسم المنصوب وأن يخفض</li> <li>حين يقع موقع الاسم</li> <li>المخفوض .</li> </ol> | المضارع يرتفع لقيامه<br>مقام الاسم .                                                                                                                                                                                                                             | ۳.                                                                                                   |
| <ol> <li>أن يقال في الفعل منه</li> <li>وسمته).</li> </ol>                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                      |
| <ol> <li>أن يقال في تصغيره</li> <li>( وُسَيْم ) .</li> <li>أن يقال في جمعه</li> </ol>                                   | قول الكوفيين : إنَّ الاسم<br>مشتق من ( الوسم ) .                                                                                                                                                                                                                 | . ٤                                                                                                  |
|                                                                                                                         | أنَّ كلَّ اسم وقع في ابتداء الكلام وجب رفعه . ألَّا تدخل هذه اللام إلا على المبتدأ . المبتدأ . (كاد زيدٌ يقومُ) لأنه لم يقع في موقع الاسم . الاسم المنصوب وأن يخفض حين يقع موقع الاسم المخفوض . حين يقال في الفعل منه (وسمته) . ال أن يقال في تصغيره (وُسَمْم) . | قول البصريين: إن المبتدأ الكلام وجب رفعه .  قول البصريين: إن اللام اللام الله الله الله الله الله ال |

| وجه مخالفته للسماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لازمه                                                                                                                                     | المذهب                                                                                                  | ۴     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ورود التبعية في المستثن حين الأسلوب تألم المسلوب الأسلوب تألم المسلوب الأسلوب المسلوب | وجوب نصب المستثنى بإلا<br>مطلقًا .                                                                                                        | الكوفيين الكوفيين الخوفيين الخوفيين الخوفيين الخوفيين الخوفيين المستثنى منصوب بـ ( إلا ) .              | . 0   |
| جواز دخول ( اللهم ) على كلِّ<br>فعل طلبٍ ، مطلقًا .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ألَّا تدخل (اللهمَّ)على (أُمَّ) لوجوده فيها، فلا يقال (اللهمَّ أُمَّنَا بخير).                                                            | قول الفراء : إنَّ ( اللهمَّ )<br>منحوته من ( يا ألله أمنا<br>بخير ) .                                   | ٠,٢   |
| ورود فعل الأمر على<br>حال واحدة في ما كثر<br>استعماله وما قلّ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | وجوب ذكر اللام وحرف<br>المضارعة عند الأمر بها لم يكثر<br>استعهاله فيقال (لِتَحْرَنجم<br>ولِتَسْبَطر ).                                    | قول الكوفيين إن فعل الأمر<br>للمُواجَه مجزوم بلام أمر<br>مقدرة حذفت مع حرف<br>المضارعة لكثرة الاستعمال. | .٧    |
| ورود السماع بحذف حرف المضارعة مطلقًا من أمر المواجه وإظهار اللام مع بقاء حرف المضارعة في أمر الغائب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أنْ تجزم لام الأمر الفعل<br>المضارع مقدرة فيقال<br>( تَفْعَلْ ) والمراد ( اِفْعَلْ ) .                                                    | قول الكوفيين إن لام الأمر<br>تجزم فعل الأمر مقدرة كما أنَّ<br>(أنَّ) تنصب المضارع مقدرة.                | ۸.    |
| ورود السماع بها ممنوعة من<br>الصرف .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أن تكون ( أشياء ) مصروفة .                                                                                                                | قول بعض الكوفيين إنَّ<br>( أشياء ) على وزن<br>( أَفْعَال ) .                                            | .٩    |
| ورود السماع برفع الخبر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أَنْ يقال (زيدٌ قائمًا) فيرتفع المبتدأ بالابتداء، وينتصب الخبر بالابتداء، على اعتبار أن الابتداء لو ظهر لكان فعلًا، كد (حضر زيدٌ قائمًا). | قول البصريين إنَّ المبتدأ يرتفع بالابتداء ، إن أرادوا أن الابتداء لو ظهر لكان شيئًا ،                   | . ) • |

| وجه مخالفته للسماع                                                                    | لازمه                                                                                               | المذهب                                                                                                                               | ۴    |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ورود المعطوف جرا المعطوف عليه رفعًا<br>في إعرابه للمعطوف عليه رفعًا<br>ونصبًا وجرًّا. | وجوب نصب المعطوف<br>بـ ( لا ) مطلقًا في نحو<br>( قام زيدٌ لا عمرٌو )<br>و ( مررت بزيدٍ لا عمرٍو ) . | و المسائي إنّ المستثنى الله التقدير ( إلا أنَّ زيدًا لم يقم ) إن قصد بذلك نصبه على الخلاف ؛ أي مخالفته المستثنى منه في إحداث الفعل . | . 11 |

# الصورة الثانية: إجازة ما لم يرد به سماع:

وقع (الإبطال) بهذا اللازم في تسعة مواضع ، ألخِّصها في الجدول التالي ، مكتفيًا بذكر المذهب ولازمه ، فأمَّا وجه مخالفته للسماع ، فهو واحد في المواضع التسعة ، وهو (عدم ورود السماع بذلك اللازم).

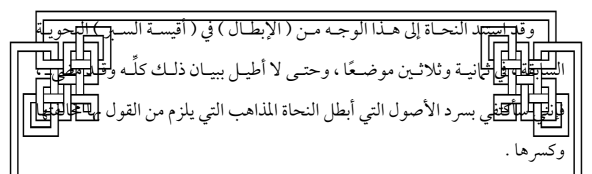
|         | <b>V</b> iab                                   | المذهب                                 | ۴   |
|---------|------------------------------------------------|----------------------------------------|-----|
|         | أن يجوز دخول بقية حروف الجر على الفعل          | قول البصريين إن لام التعليل التي       |     |
|         | المضارع وتقدر (أن) ناصبة له بعدها، فيقال       | يُنْصب المضارع بعدها هي نفسها لام      | ٠١. |
|         | مثلًا ( أمرت بِتُكْرَمَ ) أي : ( بأن تكرمَ ) . | الجر ولذلك يجب تقدير ( أنْ ) بعدها .   |     |
|         | أن يجوز دخول اللام على اسمها المفصول           | قول الكوفيين إن اللام يجوز أن تـدخل    |     |
|         | عنها بالخبر حين يكون ظرفًا ، فيقال :           | في خبر (لكنّ )؛ لأنها مركبة من (لا،    | ۲.  |
|         | ( لكنَّ في الدار لزيدًا ) .                    | ك ، إنّ ) .                            |     |
|         | أن يجوز أن يقال في معنى                        | قول الكوفيين إن (كم ) الاستفهامية      |     |
| _<br>[] | ( کم مالك ؟ ) : ( کیا                          | مركبة من كاف التشبيه و ( ما ) ، مثـل : | ۳.  |
| 4       | مالك؟)و(كمَ مالك؟)و(كَمَهُ اللهُ               | (لم ، وإلام ، وحتام ) .                |     |

| ¥i,ab                                                                                                              | المذهب                                                                                                           | ۴   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| أن يجوز أن يقال: ( اللهّمنا بخير ) و ( اللهم إن كنا صالحين ) في اللهم إن كنا صالحين ) في اللهم السكوت عليه .       | اللهم ) منحوتة من (يا اللهم ) منحو             | . ٤ |
| أن يجوز أن يقال: (ايتني وفأكرمَك) و (ايتني ثم فأكرمك) و (ايتني ثم فأكرمك) بدخول حرف العطف على الفاء.               | قول بعض الكوفيين والجرمي إنَّ الفعل المضارع بعد فاء السببية منصوب بها لأن هذه الفاء خرجت عن باب العطف.           | .0  |
| أن يجوز أن يقال (يا زيدُ إِذَهَبَنْ) و (يا رجال هل تَذْهَبِنْ ؟) هل تَذْهَبِنْ ؟) بالوقف على نون التوكيد الخفيفة . | قول الكوفيين إن نون التوكيد الخفيفة<br>من نونه الثقيلة .                                                         | .٦  |
| أن يجوز أن يقال (ضربتُ إياك).                                                                                      | قول الزجاج إن ( إيَّا ) اسم مظهر .                                                                               | .٧  |
| أن يجوز أن يقال ( هذا إِنْسِيَان )<br>بمعنى ( إِنْسَان )                                                           | قول الكوفيين إنَّ (إِنْسَان) أصله (إِنْسِيَان) ثم حذفت الياء لكثرة الاستعال، كما حذفوا في (أيش) و (وَيْلُمِّهِ). | ٠.٨ |
| أن يجوز أن يقال (عندي شيِّئ) بالتشديد،<br>بمعنى (عندي شيء).                                                        | قول أكثر الكوفيين إن أصل (شيء):<br>(شَيِّع) كـ (مَيْت وهَيْن وسَيْد) أصلها<br>(مَيِّت، وهيِّن، وسَيِّد).         | . 9 |

# ٧. مخالفة الأصول النحوية الثابتة:

هذا الوجه هو أكثر ( وجوه الإبطال ) ورودًا في ( أقيسة السبر ) النحوية ، فقد أبطل النحاة

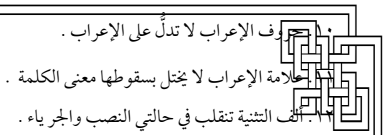
الم المورد المو



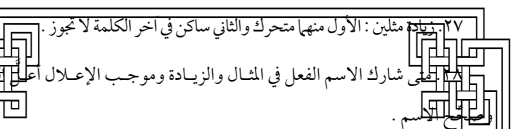
وهذه الأصول النحوية منها ما هو أصل فكري ، ومنها ما هو أصلٌ صناعي ؟ ومنها ما هو مشترك بين جميع النحاة ، ومنها ما هو خاص بالكوفيين ، ومنها ما هو خاص بالبصريين أو ببعضهم ، وهذا بيان ذلك :

## أولًا: الأصول المشتركة:

- أ. الأصول الفكرية:
- ١. المصير إلى ما لا نظير له في كلامهم لا يجوز.
  - ٢. ما أفضى إلى محال فهو محال .
  - ٣. المصر إلى ما يلبس لا يجوز.
    - ب. الأصول الصناعية:
- ٤. العامل اللفظي لا يدخل عليه عامل آخر يبطل عمله .
  - ٥. العامل متى تهيأ للعمل وجب إعماله.
  - ٦. ليس في العربية حرف يرفع الاسم وحده.
  - ٧. الحروف الناسخة تعمل بها فيها من شبه الفعل.
    - لم فعل الأمر يجب إسناده إلى ضمير المأمور .
    - وف الإعراب لا تتغير ذواتها عن حالها .



- ١٣. ألف الاسم المقصور لا تتغير بتغير إعرابه.
- ١٤. الأصل في الاسم المظهر ألا يُقْتصر فيه على وجه واحد من الإعراب.
  - ١٥. كل اسم منفي فإنه يصح أن يعطف عليه بـ (ولا).
  - ١٦. من شرط التوكيد: توافق المعنى بين المؤكِّد المؤكَّد.
- ١٧. لا تدخل لام جواب القسم إلا بعد القسم أو بعد ما يصح أن يجاب به القسم.
  - ١٨. الثلاثة وما بعدها من العدد إلى العشرة يضاف إلى الجمع لا إلى المفرد.
  - ١٩. الثلاثة وما بعدها من العدد إلى العشرة تخالف معدودها تذكيرًا وتأنيثًا.
    - ٠٠. ( إِنَّ ) في الابتداء مكسورة الهمزة وجوبًا .
      - ٢١. الساكن لا يبتدأ به .
    - ٢٢. لا يجتمع في الوصل ساكنان ليس الثاني منهم مدغمًا .
    - ٢٣. الحرف الزائد في الكلمة يثبت بلفظه في ميزانها الصرفي.
      - ٢٤. التثنية تكون على حروف المفرد جميعها دون حذف.
    - ٢٥. ليس في كلام العرب ( أَفْعِلاء ) يجوز جمعه على ( فَعَالَى ) وشبهه .
      - ا □ | • □ □ | الكل جمع على زنة ( أَفْعُل ) فإن همزته همزة قطع . • □ □ |



## ثانيًا: الأصول الخاصة:

## أ. الكوفية:

١. كلُّ عامل يعمل النصب بمفرده فإنه لا يجوز الفصل بينه وبين معموله.

#### ب. البصرية.

- ٢. مراعاة التقابل والتكافؤ بين الكلام وجوابه أولى من الإخلال به .
  - ٣. خبر المبتدأ واجب الرفع مطلقًا .
- ٤. كلُّ حرف استثناء تجوز فيه الفعلية فإن ( ما ) المصدرية يصح دخولها عليه .
  - ٥. لا يجوز عطف الاسم على ما هو بمنزلة الجزء من الفعل.
- ٦. كلُّ اسمٍ معربٍ سالمٍ من موانع الصرف فإنه يجب تنوينه في كلِّ جملةٍ في اختيار الكلام على كلِّ حال .
  - ٧. (المشتق) يجب أن يدلُّ على ما في (المشتق) منه وزيادة .

### ج. أصول خاصة ببعض البصريين:

٨. كلُّ اسم اشتق من الفعل فإنه يجري على سنن واحد في القياس.

٩. إذا حذف شيء من بعض الأسهاء المشتقة من الفعل ، اطَّرد ذلك الحذف في كلِّ
 الفعل .

ر الله التثنية لا تجوز إمالتها (۱۰) . الله التثنية لا تجوز إمالتها (۱۰) . الله التثنية لا تجوز إمالتها (۱۰) . الله القائسون من النحاة ببطلان كلِّ مذهب لزم منه مخالفة أصل مل الموله الثابتة لديه .

#### تنبيه:

كنت في تمهيدي لهذا البحث ذكرت من أنواع (قياس الطرد): (قياس الدلالة)، وذكرت أن من أقسام (قياس الدلالة): (دلالة الأصول) وسردت هناك الأصول التي استدلَّ بها النحاة في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري، وقد يشكل على القارئ أني ذكرتها هنا أيضًا؛ وجهًا من (أوجه الإبطال) في (قياس السبر) الذي هو أحد قسمي (قياس العكس).

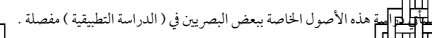
والحق أن الفرق بين الاستدلالين بالأصول شاسع ، لأنه متى كان الأصلُ المستدلُّ به جامعًا بين ( الفرع ) و ( الأصل ) فالقياس قياس طرد ، ومتى كان الأصل المستدل به فارقًا بين ( الفرع ) و ( الأصل ) فالقياس قياس عكس .

## وحتى يتضح ذلك فإننى سأمثل بمثال واحد لذلك:

من الأصول الصناعية الثابتة عند جميع النحاة أن ( ألف المثنى تنقلب في حالتي النصب والجرياء ):

أ. فإذا استدلَّ الكوفي على أن (كلا وكلتا) مثنيان في اللفظ والمعنى قياسًا على كلِّ اسمٍ مثنى ، بجامع جريان هذا الأصل عليهما ، فهذا قياس دلالة طردي .

ب. وإذا استدل البصري على أن (كلا وكلتا) مثنيان في المعنى مفردان في اللفظ



قباسًا على كل اسم مثنى ، بفارق مؤثر ، وهو تخلُّف هذا الأصل في (كلا و كلت ) حين يضافان إلى الله الظاهر ، فهذا قياس فرق عكسي .

وبهذا كله يتضح أن الاستدلال في (قياس السبر) يرتكز على (إبطال) القائس ما عدا مذهبه، وأنّ لهذا الإبطال وجوهًا متعددة، تعود كلُّها إلى وجه واحد، هو (الإبطال باللازم)، وأنّ مستند الاستدلال هنا، هو الاستدلال بفساد اللازم وبطلانه على فساد ملزومه وبطلانه.

وقد خطر لي وأنا أكتب هذه الأسطر خاطر، قد يشكل على من يخطر له، كها أشكل علي حين خطر لي، وهو: أنه قد تبيّن أن (قياس السبر) كله هو إبطال المذهب لبطلان لازمه، والنص على فساده لفساد لازمه ومؤداه؛ فكيف نجمع بين الاعتهاد على اللازم في الحكم على الملزوم في جميع أقسية السبر هذه، وبين قول الأصوليين المشهور: (لازم المذهب ليس بمذهب)؛ فرأيت أن من تمام الفائدة أن أحرِّر القول في هذا الإشكال، فيها يلى:

## لازم المذهب بين الاستدلال به على المذهب وبين اعتباره مذهبًا:

قال الشاطبي : « لازم المذهب : هل هو مذهب أم لا ؟ هي مسألة مختلف فيها بين أهل الأصول ، والذي كان يقول به شيوخنا ، ويرون أنه رأي المحققين أيضًا : أن لازم المذهب ليس بمذهب »(١).

وهذا هو قول جمهور العلماء ، والأئمة الكبار منهم ، وهو الصحيح (٢).

(٢) ينظر : مجموع فتاوى ابن تيمية (١٦ / ٢٦١) (٢١٧ / ٢١٧)، ودرء تعارض العقبل المعالم المعالم العقبل المعالم الم

<sup>(</sup>١) الاعتصام (٢/ ٥٤٩).

والراد بقولهم ( لازم المذهب ليس بمذهب ) هو أنه متى لزم من مذهب أي عالم في مسألة أن الله أي يقتضي القول برأي معين في مسألة أخرى ، فإنه لا يجوز اعتقاد أن ذاك المسألة ، بدلالة هذا التلازم ؛ لأنه قد يكون ذلك ملهب وربها لا يكون .

## ومثال ذلك من النحو ما يأتي :

لو أعرب معربٌ (الفاروق) في قولك (ياعُمَرُ الفاروقُ): بدلًا، فإن لازم هذا الإعراب هو إجازة دخول (يا) النداء على ما فيه (أل) مباشرة ؛ لأن البدل على نية تكرار العامل (١)، وهذا يعني جواز (يا الفاروق) عند هذا المُعْرِب.

ومعنى قول العلماء (لازم المذهب ليس بمذهب) هو أنه لا يجوز أن تَسْتَدِلَّ بإعراب هذا المعرب لهذه الكلمة ، على أن مذهبه في مسألة (نداء ما فيه أل) هو جواز دخول (يا) النداء عليه مباشرة ؛ لأنه قد يكون هذا مذهبه ، وقد يكون مذهبه منع النداء بها مباشرة ؛ فلا يجوز أن يجعل لازم إعرابه لكلمة (الفاروق) في (يا عمر الفاروق) ، مذهبًا له في مسألة نداء ما فيه (أل).

ولذلك فصَّل شيخ الإسلام ابن تيمية حالات ( لازم المذهب) ، وحدَّد الحالات التي لا يجوز أن يكون فيها لازم المذهب مذهبًا ؛ فبيَّن أن ( لازم المذهب) عمومًا لا يخرج عن أربع حالات ، هي (٢):

١. أن يكون لازم المذهب حقًا، فهذا يجب على صاحب المذهب التزامه، ولا مانع من إضافته إليه إذا علم من حاله أنه لا يمتنع من التزامه.

المنظر: أوضح المسالك (٤/ ٣٥).

ع الفتاوي (۲۰ / ۲۱۷ – ۲۱۹) (۲۹ / ۲۲ ، ۴۳).

٢. أَنْ يِكُونَ اللازمِ بِاطلَّا ويلتزمه ، فهو يعد قولًا له .

المنافق المالات المالات المالات المالات المالات المالات المالية والمالات المالية المال

٤. أن يكون اللازم الباطل مسكوتًا عنه ، فحكمه أن لا ينسب إلى القائل ؛ لتطرق
 الاحتمال إلى إمكانية التزامه هذا القول .

و جهذا يتبين أن المحذور الذي نَبَّه العلماء إليه بقولهم ( لازم المذهب ليس بمذهب ) هو : أن يجعل لازم مذهب العالم في المسألة ، مذهبًا له في المسألة الأخرى ؛ استنادًا إلى هذا التلازم، دون أن يكون له نص صريح في كون ذلك اللازم مذهبًا له .

وإذا تحرَّر ذلك تبين أن (قياس السبر) الذي يعتمد على إفساد المذهب استدلالًا بفساد لازمه ، لم يقارب هذا المحذور ، ولم يقع فيه ؛ لأن القائس (قياس السبر) لم يجعل (لازم المذهب) في المسألة المختلف فيها مذهبًا في مسألة أخرى ، بل جعل (لازم المذهب) حكمًا على ذلك المذهب في المسألة نفسها ، وبين الأمرين فرق كبير .

#### مثال ذلك:

أن يستدل البصري على بطلان مذهب الكوفيين حين ذهبوا إلى أن وزن (أشياء): (أَفْعَال)، بأن من لوازم هذا المذهب: الحكم بصرف (أشياء) لأن الهمزة فيها على هذا المذهب هي لام الفعل ؛ وهذا اللازم فاسد ؛ لأن العرب قد نطقت (أشياء) ممنوعة من الصرف.

فالقائس هنا لم يجعل ( لازم المذهب ) مذهبًا ، فيقول : ( وذهب كثيرٌ من الكوفيين العَلَمُ وفي الكَلَمُ على الكَلَمُ على ذلك أنهم وزنوها على ( أفعال ) .

ومرفع مثل هذا الفعل فكلامه رَدُّ عليه ؛ لأن لازم المذهب لا يجوز أن بكون منها الفعل فكلامه رَدُّ عليه ؛ لأن لازم المذهب لا يجوز أن بكون مذهب أن المؤلفين في وزن ( أشياء ) حكمًا على مذهب في هذه المسألة نفسها .

وبهذا يكون الفرق بين الأمرين في غاية الوضوح ، وقد تأملت كلام العلماء ( رحمهم الله ) في مسألة ( لازم المذهب ) فبدا لي فيها عدد من الدقائق التي تعين على فهم كلامهم كما أرادوه ، ألخصها في النقاط التالية :

١ - أنَّ العلماء إنها ذهبوا إلى أن ( لازم المذهب ليس مذهبًا ) مراعاة منهم لنقص الإنسان ،
 وورود احتمال الخطأ والغفلة والسهو عليه ، فاحترزوا من نسبة لازم مذهبه إليه ؛ لأنه من الوارد أن يكون قد غفل عن ذلك اللازم ، فلم يحترز عنه .

يقول الشيخ عبد الرحمن بن سعدي: « والتحقيق الذي يدلُّ عليه الدليل أنَّ لازم المذهب الذي لم يصرح به صاحبه ، ولم يشر إليه ، ولم يلتزمه ؛ ليس مذهبًا ؛ لأن القائل غير معصوم ، وعلم المخلوق مهم بلغ فإنه قاصر ؛ فبأي برهان نُلزم القائل بها لم يلتزمه ، ونُقوِّله ما لم يقله .

ولكننا نستدلُّ بفساد اللازم على فساد الملزوم ؛ فإن لوازم الأقوال من جملة الأدلة على صحتها وضعفها ، وعلى فسادها ؛ فإن الحقَّ لازمه حقُّ ، والباطل يكون له لوازم تناسبه »(١).

٢ - أنَّ المحذور في هذه المسألة يكون أشد خطرًا وأكثر ضررًا حين يكون ( لازم للخوب ) فاسدًا باطلًا ، لأن جعله مذهبًا ، يقتضي نسبة الفساد والباطل إلى من لم يطرح المحلمات ال

كافية الشافية ص ١١٣.

به إ فأما حين يكون ( لازم المذهب ) صحيحًا سالًا من الفساد ، فإن الخطب أيسر ، والأهر المدهب أو ا

أ. أن سبب قول العلاء ( لازم المذهب ليس بمذهب ) هو مراعاة نقص
 الإنسان ، وعدم عصمته .

ب. أن المحذَّر منه في هذا الضابط هو (نسبة اللازم الفاسد إلى من لم يصرح به).

= الذي يدلُّ على هذين الأمرين هو إجماع علماء الأمة على أنَّ اللازم من قول الله تعالى وقول رسوله على أنَّ اللازم رسوله على من فهو حقُّ يثبت ويحكم به ، لأن كلام الله وكلام رسوله على حق ولازم الحق حق (1) ، ولذلك كان مفهوم الموافقة ومفهوم المخالفة من أدلة الشرع (1) مع أنها لازمان من لوازم النصوص ، وإنها وجب اعتبارهما من دلالة النصوص لأن لازم الحق حق ، ومفهوم كلام الله (تعالى) ، وكلام رسوله على حق .

٣ - أن هذا الضابط: (لازم المذهب ليس بمذهب) يكون التمسك به أوجب وأولى، وتكون مخالفته أخطر وأضر وأنكى، حين يكون ذلك في مسائل العقيدة، بل إنه ليغلب على ظني، والمسألة تحتاج إلى استقصاء، أن ظهور هذا الضابط كان في أول أمره في الجدل العقدي دون غيره؛ لأن الحكم على عقائد الناس بلوازم أقوالهم ومذاهبهم، فيه افتئات وادعاء وظلم عظيم.

ولذلك كان تصريح شيخ الإسلام بذلك في مسائل العقيدة ، يقول: « ولازم المذهب لا يجب أن يكون مذهبًا ، بل أكثر الناس يقولون أقوالًا ، ولا يلتزمون لوازمها ،

الم المثل ص ١١ - ١٢.

للا: ارشاد الفحول (۲/ ۵۳ - ۶۹). الم فلا يلزم إذا قال القائل ما يستلزم التعطيل أن يكون معتقدًا للتعطيل ، بل يكون معتقلًا للتعطيل ، بل يكون معتقلًا للرابع المرابع المرابع

الوطول أيضًا: « ولو كان لازم المذهب مذهبًا للزم تكفير كلِّ من قال عن الالسول أو غيره من الصفات إنه مجاز ليس بحقيقة ، فإن لازم هذا القول يقتضي أن لا يكون شيء من أسمائه أو صفاته حقيقة »(٢).

وهذا لا يعني أن (لازم المذهب) في غير العقيدة يكون مذهبًا ، ولكن مرادي هو بيان منشأ هذا الضابط ، وبيان أن خطورة مخالفته في العقيدة تكون أضَرَّ وأفسد ، لما فيها من المس بعقائد الناس دون دليل قاطع ، وإلا فإن لازم المذهب لا يجوز أن يكون مذهبًا بمجرد لزومه ، على كلِّ حال وفي كلِّ فن .

## وحتى يتضح الفرق بين الحالتين أضرب لك المثال التالي:

١. ذكر ابن هشام في أوضح المسالك أن حروف الجر عشرون حرفًا ، ثلاثة منها أدوات استثناء ، وثلاثة شاذة ، وسبعة تجر الظاهر والمضمر ، وسبعة تختص بالظاهر (٣).

ولازم هذا الحصر الذي استغرق فيه حروف الجرحتى الشاذة منها كر متى الهذلية ، و(لعل) العقيلية ، أنّ (لولا) لا تكون حرف جرعند ابن هشام مطلقًا ، مع أنّ البصريين يذهبون إلى أن (لولا) حين تتصل بها الضائر (حرف جر).

<u>(۱) مجموع الفتاوي (۱۲ / ۲۶۱).</u>

البالي ٢١٧ / ٢٠٠ ) .

ناتو مسح المسالك (٣/ ٥ - ٢٠).



فإن هذا التقدير يلزم منه موافقة المعتزلة الذين يعطلون صفة ( المجيء ) ويتأوَّلون أدلته (٢) .

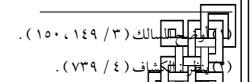
فلو جاء جاءٍ فجعل لازم مذهب ابن هشام في المسألة الأولى مذهبًا، فقال: (وقد خالف ابن هشام البصريين، في موضع الضمير المتصل بـ (لولا) من الإعراب، فلم يجعله في موضع جرِّ ؛ يدل على ذلك أن ابن هشام لم يعد (لولا) في حروف الجر، مع أنه قد استغرقها في موضع واحد، حتى ذكر الشاذ منها).

لو فعل ذلك فاعل لكان أخف وأهون وأيسر، من أن يأتي آت فيجعل لازم قول ابن هشام في المسألة الثانية ، مذهبًا ، فيقول ( وابن هشام ينكر صفة ( المجيء ) وينفيها عن الله تعالى ؛ يدل على ذلك أنه يرى أن معنى ( جاء ربك ) : ( جاء أمر ربك ) .

فإن هذا كما ترى أكثر بشاعة وعدوانًا ، وهو من الافتراء والبهتان والرجم بالغيب الذي ينبغي التنزه عنه ؛ لمصادمته بدهيات العقول ، ورواسخ القواعد الشرعية .

وبهذا يتضح بها لا يرقى إليه شك أن ( لازم المذهب ) لا يجوز أن يكون بمجرد لزومه مذهبًا ، وأن ذلك في الحكم على عقائد الناس أولى وأوجب منه في غيرها .

فأما أن يتدبر الإنسان مذهبه ، ويعرف لوازمه ، ويتأكد من صحتها وعدم فسادها ، ويحترز عما قد يظن من ذلك فيه ، أو أن يتدبر قول خصمه ، ويستنتج لوازمه ، ويحكم



عليه بها في حكم للمذهب بالصحة حين تصح لوازمه ، ويحكم عليه بالطلان حين يشت ما ويلان لوازمه ، وفساد مؤداه ، كما هو الحال في ( قياس السبر ) ، فإنه لا خالف النب السبر ) ، فإنه لا خالف النب السبر ) ، فإنه لا خالف التأمل والتدبر ركن من أركان العلم التي لا خط البر المسبط من أيّ وجه ، بل إن هذا التأمل والتدبر ركن من أركان العلم التي لا خط البر إسحاق الشاطبي (١) :

« كثيرًا ما كنت أسمع الأستاذ أبا عليِّ الزواوي يقول: قال بعض العقلاء: لا يسمى العالم بعلم مَّا عالمًا بذلك العلم على الإطلاق ، حتى تتوفر فيه أربعة شروط:

أحدها: أن يكون قد أحاط علمًا بأصول ذلك العلم على الكمال.

والثاني: أن تكون له قدرة على العبارة عن ذلك العلم.

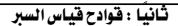
والثالث: أن يكون عارفًا بها يلزم عنه.

والرابع: أن تكون له قدرة على دفع الإشكالات الواردة على ذلك العلم.

قلت: وهذه الشروط رأيتها منصوصة لأبي نصر محمد بن محمد الفارابي الفيلسوف في بعض كتبه »(٢).

فانظر كيف جعل هؤلاء العلماء على تباعد أزمانهم (معرفة اللوازم) ركنًا من أركان العلم الأربعة، وإذا ثبت عندك ذلك، ثبت أن معرفة (قياس العكس) بقسميه: (قياس الفرق) الذي يعتمد على الفرق في اللازم، و(قياس السبر) الذي يعتمد على الإبطال باللازم = باب من أبواب العلم مكين، وغور من أغواره بطين.

وال والإنشادات ص ١٠٧.



المستدلا القائسُ (قياسَ سبرٍ) ما عدا مذهبه عن طريق الاستدلا القائسُ (قياسَ سبرٍ) ما عدا مذهبه عن طريق الاستدلا الزلم افعانا لا يعني أنَّ المذهب الذي أبطله فاسد؛ فهو فاسد في نظر ذلك القائس لا غير، وقد يُسلم خصمُهُ له ذلك، وقد يجد في قياسه مطعناً يثبت به وهمه وتعجله في الحكم بالفساد على مذهبٍ، لا فساد فيه.

وهذه الطعون التي يبديها المعترض ردًّا على (أقيسة السبر) التي يَستدل بها المستدلُّ هي (قوادح قياس السبر)، وهي ستة قوادح، سأكتفي هنا بتعريف كلِّ منها، والتمثيل لها بمثال واحدٍ فقط ؛ لأن بقية أمثلتها وتطبيقاتها ستأتي في الدراسة التطبيقية في الجزء الثاني من هذه الرسالة بإذن الله، وهذه القوادح الستة هي:

- ١. المنع .
- ٢. النقض.
- ٣. تخصيص اللازم.
- ٤. تفسير المذهب.
- ٥. القول بالموجب.
  - ٦. المعارضة.

وهذا بيان كل قادح من هذه القوادح على حدة:

### ١. قادح المنع

المذهب على فساد (المذهب المناس قياسَ السبر يستدلُّ كما ذكرت بفساد (المزم المذهب على فساد (المذهب المرابعة المر

أ. <del>منع الب</del>لازم الذي بنى عليه القائسُ دليله . [[م]]

ا الله في غيره . التلازم في محل الخلاف مع التسليم به في غيره .

\_\_\_\_\_ منع فساد اللازم في محل الخلاف .

وهذا بيان كلِّ صورة من هذه الصور الثلاث على حدة:

## أ. منع التلازم الذي بنى عليه القائس دليله:

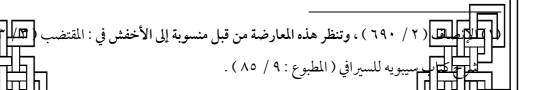
وهو أن يعلِّق المستدل على مذهب المعترض لازمًا ، ثم يستدل بفساده على فساد ذلك المذهب؛ فيمنع المعترض هذا التلازم المدَّعَى ، ويتمسك بأن ذلك اللازم لا يصح تعليقه على مذهبه .

#### مثال ذلك:

استدلَّ البصريون على أنَّ الضمير المتصل بـ (لولا) في محل جر، وليس في محل رفع كما يزعم الكوفيون، بإبطال مذهب الكوفيين؛ لأنه يلزم منه جعل (كاف المخاطب، وياء المتكلم، وهاء الغائب) في محل رفع، وهذا لا نظير له، فلمَّا كان هذا المذهب يؤدي إلى ما لا نظير له؛ حُكم بفساده.

## وقد اعترض عليهم الكوفيون بمنع هذا التلازم فقالوا:

« لا نسلم ، فإنه قد يجوز أن تدخل علامة الرفع على الخفض؛ ألا ترى أنه يجوز أن يقال (ما أنا كأنت)، و( أنت) من علامات المرفوع، وهو هاهنا في موضع مخفوض ، فكذلك هاهنا ؛ الياء والكاف من علامات المخفوظ ، وهما في ( لو لاي ، ولو لاك ) من علامات المرفوع »(١).



فقا من الكوفي التلازم الذي عقده المستدل البصري بين (منهم في المستدل البصري بين (منهم في المستدل البصر على ما لا نظير له ) وبين (الحمل على ما لا نظير له ) والمستدل المنطق المنطقة المن

## ب. منع وجود التلازم في محل الخلاف:

وهو أن يعلّق المستدل على مذهب المعترض لازمًا ، ويستدل بتخلف في موضع الخلاف على وجوب تخلُّف ذلك الحكم ؛ لما في القول به فيه من نقض للأصول ، فيسلم المعترض ذلك التلازم صناعة ، ولكنه يمنع وجوده في محل الخلاف .

#### مثال ذلك:

استدلَّ الكوفيون على أنَّ الاسم من الضميرين (هو) و (هي) هـو الهـاء وحـدها دون الواو والياء ، اللتين زعم البصريون أنهما أصليتان ؛ بإبطال كونهما أصليتين ؛ لأنها لو كانتا كذلك لما حذفتا في التثنية في قول العرب (هما) ، لأن التثنية تكـون عـلى جميع حروف المفرد .

وقد سلَّم البصريون بالتلازم الذي بُني عليه هذا الدليل؛ فإن من لوازم الحرف الأصلي أن يبقى في التثنية ، كيف لا والتثنية تردما حذف من المفرد! ، ولكنهم مع ذلك منعوا وجود هذا التلازم في محل الخلاف ، فقالوا: «إن (هما) ليس بتثنية على حدِّ قولك في (زيد): (زيدان)، وإنها هي صيغة مرتجلة كـ(أنتها)»(٢).

(1) وردت هذه التسمية عند بعض النحاة تعبيرًا عن التقارض بين الكلمات في العربية ، وهي تسمية في غليق العربية ، وهي تسمية في غليق المنطقة المنطقة

٢٦ الإصاف (٢ / ٦٨١ ) ، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : سر صناعة الإعراب (٢ / ٧

فاللازم الذي بني عليه الاستدلال الكوفي مسلَّم به عند المعترض البصري، حين تكون الثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف وأما في المثنيات وضعًا ، كما هو الحال في محل الخلاف والمؤلفة وا

## ج. منع فساد اللازم في محل الخلاف:

وهو أن يعلِّق المستدلُّ على مذهب المعترض في محل الخلاف لازمًا فاسدًا ، فيمنع المعترض حصول ذلك الفساد في محل الخلاف .

#### مثال ذلك:

استدل البصريون على أن لام (لعل) الأولى زائدة وليست أصلية ، كما ينعم الكوفيون ومن وافقهم ؛ بإبطال كونها أصلية ؛ لأن القول بأصليتها ينقض العلة ، التي عملت بها، وهي شبه الفعل لفظًا ؛ لأنها ستصبح على زنة (فَعَلَ) وليس في الأفعال هذا البناء ، في حين أن القول بزيادتها ، يصحِّح هذه العلة ؛ لأن (عَلَّ) الناسخة التي زيدت فيها اللام ستصبح بذلك موازنة لكثير من الأفعال كـ (شَدَّ، ومَدَّ، وحَدَّ).

## وقد اعترض أبو البركات الأنباري (١) على هذا الاستدلال فقال:

« لا نسلم أنها عملت لشبه الفعل في لفظه فقط ، وإنها عملت ؛ لأنها أشبهته في اللفظ والمعنى ، وذلك من عدة وجوه ... ، وهذه الوجوه من المشابهة بين (لَعَلَ ) والفعل ، لا تبطل بأن لا تكون على وزن من أوزانه ، وهي كافية في إثبات عملها بحكم المشابهة »(٢) .

(1) أنسب هذا الاعتراض للكوفيين ؛ لأنهم لا يقولون بها فيه ، وسيأتي الحديث عن هذا الاعتراض للكوفيين ؛ لأنهم لا يقولون بها فيه ، وسيأتي الحديث عن هذا الاعتراض

·( ۲۲٦ / \)

فقا منع أبو البركات الفساد الذي علَّقه البصريون على القول بأصلية المراعل الفول بأصلية المراعل الفول بالفعل في بنائم النفل الفطي بالفعل في بنائم النفل الفطي بالفعل في بنائم النفل الفتح ، والقلم الفتح ،

ولا سبيل للمستدل في الجواب عن ( قادح المنع ) إلا بمناقشة سند المنع ، والقدح فيه إن وجد فيه مطعنًا بقادح مناسب ، يحدده نوع الحجة التي سَندَ بها المانع منعه .

## ٢. قادح نقض التلازم

قائس (قياس السبر) كما قلت غير مَرَّة ، يعلِّق على مذهب المعترض لازمًا ؛ ليستدلَّ به عليه ، والمراد بقادح (نقض التلازم) هو أن يورد المعترض مسألة أخرى غير المسألة المختلف فيها ، وُجِدَ فيها الحكم بمثل مذهبه في محل الخلاف ، وتخلَّف اللازم الذي علقه المستدلُّ عليه ، لينقض ، بوجود (المذهب الملزوم) وتخلَّف (اللازم) في تلك المسألة ، التلازم الذي ادعاه المستدل ويكسره .

#### مثال ذلك:

استدل الكوفيون على اسمية (أَفْعَل) في التعجب، بأن عينه تصحّح حين يبنى من معتل العين، فيقال (ما أَقْوَمَهَ!) و(مَا أَبْيَعَهُ!)، ولو كان فعلًا كها يـزعم البصرـيون لأعِلّ، لأن من لوازم (أَفْعَلَ) الفعلي معتل العين إعلاله، كها في (أقام، وأجار، وأراح، وأباع ....).

وقد نقض البصريون هذا التلازم الذي عقده الكوفيون بين ( فعل التعجب) و التلازم الذي عقده الكوفيون بين ( فعل التعجب) و التلازم الذي عقده الكوفيون بين ( فعل التعجب) و التلازم الأناد التلازم الذي التلازم الذي التلازم الذي التلازم التلا

( أَفْعِل هِ ! ) قد جاء مصحَّحًا وهو فعل ، وكما أنَّ التصحيح في قـوهم ( أَقُوم بـه ! ) وَ الْفَعِل هِ ! ) لا غرجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه عن كونه فعلًا ، فكذلك التصحيح في ( ما أفعله ! ) لا غراجه المناطقة المناطقة

فقد كسر المعترض البصري التلازم الذي عقده المستدل الكوفي بين (الفعل) و (الإعلال) في مسألة (أَفْعَلَ) أهو اسم أم فعل ؟ بإيراده فعلًا متفقًا على فعليته ، ومع ذلك لم يعل ، وهو (أَفْعِل به!) معتل العين ، فهو فعل ، والحكم بفعليته مماثل لحكم المعترض البصري في (أَفْعَلَ) التعجب ؛ لأنه يرى فعليته ، ومع ذلك فقد صُحِّح ولم يُعلَّ ، وهذا دليل على أنه لا تلازم بين (الفعلية) و(الإعلال).

والجواب عن ( النقض ) هنا يكون بالمسالك نفسها التي ذكرتها في الجواب عن ( النقض ) في حديثي عن ( قوادح قياس الفرق ) (٢) ، وسوف ترد تطبيقات متعددة لها في الدراسة التطبيقية بإذن الله .

## ٣. قادح تخصيص اللازم

وهو أن يسلم المعترض بتخلُّف ( لازم مذهبه ) عن مذهبه في محل الخلاف ، وأنَّ القول بمذهبه فيه يؤدي إلى مخالفة ذلك اللازم ، ولكنه لا يسلم بوجوب اطّراح مذهبه وردِّه ، بل يستثني محل الخلاف من ذلك التلازم ؛ لعلةٍ خاصةٍ عرضت فيه فاستثنته ، لا لعيب في المذهب ، ولا في لازمه ؛ وهو ما سبق أن ذكرت أنَّ بعض الأصوليين يسميه ( النقض التقديري ) (٣) .

ظرام المهي ص ٥٠٩ ، ٥١٠ .

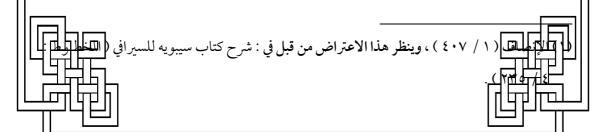
<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٤٦)، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : أمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٣).

ا مثا دلك: الساب البصريون على أن ( أيْمُن ) في القسم اسم مفرد ، وليس جمع ( يميز الماب الموفيون ، بإبطال كونه جمعًا ؛ لأنه لو كان كذلك لكانت همزته همزة فسلم و ( ايْمُن ) موصول الهمزة اتفاقًا .

وقد سلَّم الكوفيون بأنَّ من لوازم كلِّ جمع على (أَفْعُل) أن تكون همزة قطع ، وسلموا بأنَّ هذا اللازم متخلف في (ايمُن) ، وسلموا بأن الأخذ بمذهبهم يؤدي إلى خالفة هذا الأصل المطرد ، ولكنهم ذهبوا إلى أن كلَّ ذلك إنها حدث لا لعيبٍ في مذهبهم ، ولا خلل في التلازم بين (أَفْعُل) وبين قطع الهمزة ، ولكن لأن (ايمن) القسمية ، المختلف فيها ؛ قد عرضت فيها علة خاصة ، استثنتها من هذا الأصل ، فقالوا : «الأصل في همزة (ايْمُن) أن تكون همزة قطع ، لأنه جمع ؛ إلا أنها وصلت لكثرة الاستعمال ، وبقيت فتحتها على ما كانت عليه في الأصل » (۱) .

فقد علل المعترض الكوفي استثناء (ايْمُن)، مع كونها عنده جمع على زنة (أَفْعُل)، من قطع الهمزة، بكونها كثيرة الاستعمال، لأن القسم مما يكثر دوره في الكلام، فو صلت الهمزة؛ طلبًا للخفة مع كثرة الاستعمال.

وطريق الجواب عن قادح (تخصيص اللازم) هو النظر في (العلة الخاصة) ، التي يرى المعترض أن استثناء محل الخلاف من اللازم كان لأجلها ، والقدح فيها بها يبطلها أو يضعفها إن وجد فيها مطعنًا ، وسوف ترد في الدراسة التطبيقية ، بإذن الله ، تطبيقات عديدة على ذلك .



ع. تفسير المذهب على وجه يَسقط به اللازم المذهب على وجه يَسقط به اللازم المذهب اللازم المذهب اللازم المذهب الله السبر)، كما قلت من قبل، هو استدلال بفساد (لازم المذهب المعترض مذهبه على وجهاء الله الفساد الذي علَّقه المستدلُّ على القول به في محل الخلاف (۱).

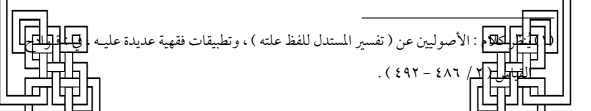
#### مثال ذلك:

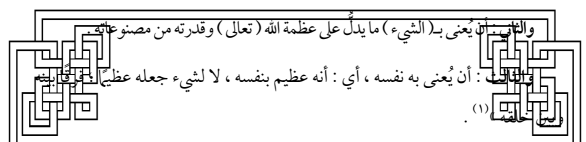
استدلَّ الكوفيون على أن (أَفْعَلَ) في التعجب في نحو (ما أَحْسَنَ زيدًا!) ليس فعلًا ، كما يزعم البصريون ، الذين فسروا معنى هذه الصيغة فقالوا: إن المعنى فيها (شيءٌ حَسَّن زيدًا) أي: جعله عظيمًا = استدلوا على بطلان ذلك بفساد المعنى حين يكون التعجب من صفات الله تعالى ، إذ لا يجوز أن يقال في تفسير معنى (ما أعظم الله!): إن معناه (شيء جعل الله عظيمًا) ، تعالى الله عن ذلك وتقدّس .

وقد اعترض البصريون هذا الاستدلال ، ففسَّروا مذهبهم على وجه يسقط به هذا الفساد ، الذي علَّقه المستدل الكوفي على القول بمذهبهم ، في محل الخلاف ، فقالوا: «معنى (شيء أعظمَ الله!) أي: وصفه بالعظمة ، كما يقول الرجل إذا سمع الأذان: (كَبَّرت كبيرًا ، وعَظَمَ الله ) ، أي (وصفته بالكبرياء والعظمة) ، لا (صيرته كبيرًا عظيمًا) ، فكذلك هاهنا.

ولذلك لـ (شيء ) ثلاثة معان :

أحدها: أن يُعنى بـ ( الشيء ) من يعظمه من عباده .





فقد فسَّر المعترض البصري مذهبه على هذا الوجه المسقط للمحذور الذي علَّقه المستدل الكوفي على القول به .

## ومن أمثلة ذلك أيضًا:

أن يجيب مجيب عن الفراء في ردِّ الإلزامات التي عُلِّقت على قوله: إن (اللهم منحوتة من: (يا ألله أمَّنا بخير)، حيث أُفسد هذا القول بها يلزم عنه من فساد المعنى في نحو (اللهم العنه)، لأنه لا يجوز أن يكون التقدير (يا الله أمه بخير العنه)؛ فيقول في الاعتراض على ذلك: إن مراد الفراء هو أن (اللهم) منحوتة من (يا ألله أُمَّ) فقط، وأما قوله (بخير) فإنها ذكره تمثيلًا على ذلك لا غير، وأن المعنى عنده في نحو (اللهم العنه): (يا ألله أمَّه بلعنة).

وطريق الجواب عن هذا القادح هو أن ينظر المستدل في تفسير المذهب، فإن وجد فيه مطعنًا طعن فيه واستبقى الخلاف، وإن لم يجد، فعليه التسليم بسلامة ذلك المذهب من هذا الإلزام، والتعويل على غيره من الأدلة إن كان له سواه.

#### ٥. قادح: القول بالموجَب

وهو أن يقبل المعترض جدلًا التلازم الذي عقده المستدل بين مذهبه وبين ( لازم



المناهب وفن التفات إلى صحة ذلك التلازم أو بطلانه ، ثم ينص على أنه عمل بمقتض ذلك التلازم أو بطلانه ، ثم ينص على أنه عمل بمقتض ذلك التلازم و بنص على التلازم منه سقوط مذهبه في الفرع المختلف فيه ؛ فهو ينص على التلازم في غير محل الخلاف ، مع استبقاء النزاع فيه (١).

#### مثال ذلك:

استدل البصريون على أن اللام الأولى من (لعل) زائدة ، ببطلان القول بأصالتها كما يزعم الكوفيون ، لأن القول بأصالتها سيؤدي إلى انفرادها عن أخواتها ، بحيث يزول شبهها اللفظي ببناء الفعل ، ولو صحَّ ذلك لعملت أخواتها دونها ؛ لأنه ليس فيها ما فيهن من شبه الفعل .

وقد اعترض الكوفيون على ذلك بالقول بموجَب هذا القياس ، فبيَّنوا أن عدم مشابهة (لعلَّ) لبناء الفعل ، على مذهبهم ، من بين سائر أخواتها قد بان أثره فيها ، ولكن في غير العمل ؛ فقالوا:

«على أنه قد ظهر نقصها عن سائر أخواتها ؛ لعدم كونها على وزن من أوزان الفعل ، بأنه لا يجوز أن تدخل عليها نون الوقاية كها يجوز في سائر أخواتها ، فلا يكاد يقال (لعلني) كها يقال (إنني ، وكأنني ، ولكنني ، وليتني ) إلا أن يجيء ذلك قللًا .... »(٢) .

فقد عمل المعترض الكوفي بموجب التلازم الذي انبنى عليه الدليل البصري، فصرف وجوب نقص (لَعَلَّ) عن بقية أخواتها حين تجعل لامها الأولى أصلية، على تساوت فيه مع

الإنهام (۲۲۱).

أجواتها وهو الإعمال ، إلى أمر انفردت فيه عن بقية أخواتها ؛ لـه علاقة بشبه الفعل؛ وهـ و و المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المتكلم .

الوقات المعترض الكوفي أن يجعل انفراد (لعل) بقلّة دخول نول اللوليك بينها وبين ياء المتكلم، مقابلًا لانفرادها عن بقية أخواتها حين لم تطابق وزنًا من أوزان الفعل مع القول بأصالة لامها الأولى، فلأجل هذا النقص في المشابهة لم يكثر دخول نون الوقاية، (التي الأصل فيها الدخول على الفعل)، عليها كثرته مع بقية أخواتها.

وهذا الاعتراض الكوفي هو قول بموجب الدليل وعمل بمقتضاه ، مع استبقاء الخلاف ؛ إذ إنَّ هذا التوجيه في هذا الاعتراض يبقي المذهب الكوفي ، القائل بأصالة اللام على حاله ، فيكون الخلاف بذلك باقيًا .

وطريق الجواب عن هذا القادح أن يُنظر في الصورة التي زعم المعترض أنه قال بموجَب الدليل فيها، وهي في هذا المثال ( دخول نون التوكيد على الحروف الناسخة )، فإن المعترض قد صرف الدليل إليها، وزعم أن قلة دخول نون التوكيد على ( لعلّ ) إنها هو بسبب نقصان شبهها بالفعل لأصالة لامها الأولى ؟ = فعلى المجيب أن ينظر في هذا التعليل في الصورة الجديدة التي ادعى المعترض أنه قال بالموجب فيها، ثم يطعن في ذلك التعليل بقادح من (قوادح العلة ) المختلفة ؟ إن وجد فيها مطعناً.

## ٦. قادح المعارضة

وهي أن يقابل المعترِضُ ( قياس السبر ) الذي استدل بـه المستدلُّ ، بقيـاسٍ آخـر <u>هاع كان قي</u>اس طرد أم قياس عكس . فيكون العبرض بذلك قد أورد دليلًا على صحة قوله في مقابل (قياس السبر) الذي السبر الذي السبر الذي السبر الذي السبد المسلم على فساد قوله ، فيكون (القياس) في مقابل (القياس)، والاحتكام والاحتكام والاحتكام والاحتكام والاحتكام والاحتكام والسبد القياس السبد القياس القياس السبد السبد القياس السبد ال

#### مثال ذلك:

استدلَّ الكوفيون على أن الاسم في (ذا) و(الذي) هـو الـذال وحـدها، وأن ما عداه فيها زيادة لتكثير الكلمة، وأن الألف والياء فيها ليستا أصليتين، كما يـزعم البصريون، فقالوا: (لو كانت الألف والياء أصليتين لما حذفتا في التثنية فقيـل (ذان) و(اللذان).

فقابل البصريون هذا القياس الذي علَّق فيه المستدلُّ الكوفي على مذهبهم لازمًا فاسدًا ، وهو أن القول به في محل الخلاف يؤدي إلى نقض الأصول الصناعية الثابتة في التثنية = قابلوه بقياس آخر علقوا فيه على المذهب الكوفي فسادًا من وجه آخر ، فقالوا:

« ولو كان كما زعمتم لكان ينبغي أن يقتصر في ( الذي ) على زيادة حرف واحد ، كما زدتم في ( ذا ) ، فأما زيادة أربعة أحرف فهذا ما لا نظير له في كلامهم »(١).

فكأن المعارض البصري قال: إن كان القول بأصالة الألف من (ذا) ، واللام الثانية والياء من (الَّذي) ، كما هو مذهبنا ، فيه إخلال ، في زعمكم ، بأصول التثنية ، فإن القول بزيادتها ، كما هو مذهبكم ، فيه إخلال بأصول الزيادة ؛ لأنه ليس في العربية كلمة من حرف واحد زِيْد عليها أربعة أحرف (أل) و(اللام الثانية) و(الياء) على كلمة من حرف والذي) .

ماق (۲/ ۵۷۷).

بطرن و المستدل أن ينظر في قياس المعترض ، فيقدح فيه إما بمنع ، أو بنقط الوالية بتخصص لازم ، أو تفسير مذهب ، أو قول بالموجَب ، لأن المعارضة في حكم الاستدلال بدليل جديد وعلة مبتدأة .

فقل<del>ا علَّق</del> كلُّ من الخصمين على مذهب خصمه فسادًا من وجهٍ مًّا ، وال<del>سدل</del> به

فإن لم يجد المستدلُّ في ( القياسِ ) المعترضِ به قادحًا ، لجأ الخصمان إلى المرجِّحات ، فأبدى كل منهما ما يدعم قياسه ويؤيده من أدلة نقلية أو عقلية أخرى .

وبهذا القادح تكتمل القوادح التي تَرِدُ على (قياس السبر)، وأُذَكِّرُ هنا بها نبهت إليه فيها مضى، وهو أن ذِكر العلماء للقوادح، وتفصيلَ طرق الجواب عنها، هو إعانة لطالب الحق على تأمُّل الأدلة، وإرشاده إلى مسالك التفكير التي يجب أن يسلكها في اختبار الحجج قبل التسليم بها، وهدايته إلى منافذ النظر، وأبواب التعمُّق والاستبطان قبل الحكم على الدليل برفض أو قبول.

وبهذا أكون قد خلصت إلى ما يغلب على ظني أنه دراسة وصفية محكمة ، نقلت فيها صورة (قياس العكس) كما بدت في كتب أصول الفقه بكلِّ موضوعية وحياد ، ثم أوردت ما في هذه الكتب من مباحث أخرى متداخلة مع (قياس العكس) بصورته تلك ، مع أنها تذكر منفردة عنه ، دون ربط بينها وبينه ؛ ثم استثمرت أنا ذلك في رسم صورة كاملة ، هي في ظني ما ينبغي أن يكون (قياس العكس) عليه ، فجعلته في قسمين (قياس فرق) و (قياس سبر) وبيَّنت حدود كلِّ منها ، وتعريفه ، وضوابطه ، وكشفت عن أوجه تسمية فرق) و (قياس العكس) بنحو عشرين اسمًا مختلفًا في كتب أصول الفقه ، وبينت العلاقة ويتمال المساء .

ثم أبيعي ذلك باستقصاء مواطن الاحتجاج بـ (قياس العكس) بشقيه (الفرق) و المنافع النحوي ، عند أبي البركات الأنباري ، استدلالًا ومعرف المنافع أكثر من سبعين مسألة ، فجمعا الأقيسة ، وصنفتها ، وبينت وجه الاستدلال بها ، ثم وثّقت الغالبية العظمى بذكر مظان ورودها عند السابقين لأبي البركات الأنباري ، وذكرت مصادر المسائل الخلافية مركزًا على حصر المصادر السابقة له ، توثيقًا لوقوع الخلاف ، وتأصيلًا لهذه الأقيسة ، ودفعًا للشك والظنة عن أبي البركات (غفر الله له) .

ثم أتبعت مسائل كلِّ قسم من قسمي قياس العكس بالحديث عن أركانه وقوادحه.

وبهذا تكون صورة (قياس العكس في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري) من الناحية الوصفية قد اكتملت ، ليحملها القاريء الكريم في ذهنه ، وهو يستقبل الجزء التطبيقي في الجزء الثاني من هذا البحث ، بإذن الله .



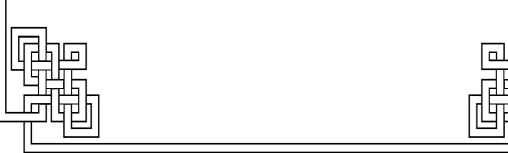






# الباب الثاني قياس العكس في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري

دراسة تطبيقية



قبل الشروع في بسط الحديث في دراسة استدلالات النحاة بـ (قياس العكس) في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري ، أنبِّه إلى أمرين اثنين ، لابد من التنبيه إليها هنا ، هما :

#### الأول:

أنَّ الاستدلالات المدروسة في هذا الباب من البحث ، لا تشمل جميع الأقيسة التي جُمعت ووثِّقت في الدراسة الوصفية السابقة ، بل هي استدلالات مختارة ، اعتمد الاختيار فيها على استبعاد ثلاثة أصناف من أقيسة العكس ، هي :

1. المعارضة بقياس العكس، وتشمل ( المعارضة بقياس الفرق) و ( المعارضة بقياس السبر )، وقد استبعدت الاستدلالات التي وردت في هذه المعارضات ؛ لأنه جيء بها في مقابلة استدلالات بأقيسة طرد متعددة ، فلا يمكن دراسة هذه المعارضات إلا في سياق دراسة ( أقيسة الطرد ) المعترض بها عليها ؛ فمكان دراسة هذه المعارضات إذن هو ( قياس الطرد ) لا ( قياس العكس ) ؛ لأن أقيسة العكس تلك ، إنها جاءت اعتراضًا عليه ، ولابد من دراستها مقرونة به ، والموازنة فيها بينها ، واختيار ما ثقلت موازينه ، بقّلة القوادح وكثرة المرجحات .

ولذلك اكتفيت بالإفادة من مواضع المعارضة بقياس العكس في الدراسة الوصفية ، لتكتمل صورة قياس العكس استدلالًا ومعارضة ، وعَمَّمتُ الفائدة بتوثيق تلك المواضع وتأصيلها ، ثم استبعدتها من الجانب التطبيقي ؛ لما في دراستها من خروج عن دراسة (قياس العكس) إلى دراسة (قياس الطرد) أولًا ، قبل إيراد (المعارضة بقياس العكس) عليه .

٢. مسائل الاستدلال بالاستصحاب ؛ وإنها استبعدت لأنه لا يُلجأ إلى
 ( الاستصحاب ) إلا عند عدم الدليل ، كما بيَّنت من قبل ، ولذلك فإنه ليس في دراسة

مواضع الاستدلال به هنا أي إضافة ؛ لأن المستدل به يتمسك بالأصل ؛ لأنه لم يجد دليلًا ينقله عنه ، وخصمه يدعي انتقاله عنه دون برهان ، فالبصري مثلًا يتمسك ببساطة (كم) ؛ لأن البساطة هي الأصل في حروف المعاني ، والكوفي يدعي أنها مركبة من (الكاف) و (ما) ، وليس عنده دليل على ذلك ، بل هو أقرب ما يكون إلى الرجم بالغيب .

ولذلك فإنه لا مزيد على ما ذكر عن هذه الاستدلالات في الدراسة الوصفية يذكر هنا ، وقد تحمَّمت الفائدة هناك بتوثيق تلك المواضع وتأصيلها .

وقد كانت الفائدة الكبرى من ذكر مواضع (الاستدلال بالاستصحاب) هي الكشف للمرة الأولى عن أن (الاستصحاب) إنها هو صورة من صور (قياس العكس)، ولا يصلح أن يكون دليلًا مستقلًا يذكر قسيهًا للقياس والسهاع، كها هو التصور القائم.

٣. الاستدلالات التي تبيّن في بعد جمع أقوال العلماء فيها ، وحصر مصادرها السابقة لأبي البركات ، ومطالعة ما قاله الخالفون له عنها ، وتأمّل مواقف العلماء منها ، أنه لا جديد عندي يمكن أن يزاد على ما ذكروه فيها ، من تحرير محل نزاع ، أو تحقيق مذهب ، أو تفسير نص ، أو زيادة اعتراض ، أو إثارة إشكال ، أو معالجة تعارض ، أو لمناخ الزام ، أو كشف شبهة .

ولذلك استبعدت مالا جديد فيه من تلك المسائل، واكتفيت بذكر ما يكون في فيه إضافة ؛ وإنها فعلت ذلك مع ما بذلته من جهد، واستغرقته من وقت، في بحث تلك المسائل المستبعدة ، والكتابة فيها ، والانشغال بها ، تمسكًا مني بالمنهج الذي رباني عليه ، وهداني إليه ، شيخي الجليل وأستاذي القدير سليهان العايد ، الذي قال لي مرارًا ، إنَّ الباحث الحق يقرأ أضعاف أضعاف ما يكتب ، ويمحو من ما كتب أضعاف ما أثبت ؛ وربَّاني على أنَّ حشد نصوص العلهاء ، ونقل أقوالهم ، دون نظر دقيق في تفسير نص ، أو

عبارة محرَّرة في محل نزاع ، أو رؤية ثاقبة في فهم مذهب ، أو بيان إلـزام ، أو كشف إشكال ، أو رفع شبهة ، أو تأصيل خلاف ، أن ذلك إنها هو عمل الـورَّاقين لا عمل العلماء والباحثين ، ولذلك فإني قد اطَّرحت مئات الصفحات ، التي كتبتها في مسائل تبيَّن لي بعد الفراغ منها: أنه لا جديد فيها ، تمسكًا بهذه النظرة السوية ، والمنهج الحكيم ، والطريق المستقيم ، واكتفاء بالإحالة إلى مظان المسألة ، ومواضع ذكرها في كتب أهل العلم .

#### الثاني :

أنَّ المقصود بالدراسة هنا ليس المسائل التي استُدلَّ بأقيسة العكس فيها ، بل المقصود بالدراسة التطبيقية هنا : أقيسة العكس نفسها ، فكلُّ مبحث عقدته في هذا الباب فإن الهدف منه ليس دراسة المسألة ، بل دراسة (قياس العكس) الذي استَدلَّ به فريق من النحاة على مذهبهم فيها .

وغاية دراسة كلّ قياس ليس الوصول إلى ترجيح أحد المذاهب في المسألة ، بل الغاية منها الوصول إلى الحكم على (قياس العكس) نفسه ، بعد تأمله وتفسيره ، وإيراد الاعتراضات الواردة عليه ، سواء كانت عند أبي البركات أو عند غيره من النحاة ، واستحضار ما ورد على تلك الاعتراضات من جوابات ، ثم زيادة ما يظهر لي على ذلك من اعتراض أو جواب ، وتمحيص ذلك كله وتدقيقه ؛ احتكامًا إلى أصول النحو الفكرية والصناعية ، واستنادًا إلى ما يهديني إليه الله من فهم لأقوال الخصوم ، واستيعاب لكلامهم ؛ وصولًا إلى الحكم على (قياس العكس) المدروس بأحد الأحكام الثلاثة التالمة :

١. قبوله دليلًا صحيحًا على مذهب صاحبه ، وسقوط ما ورد عليه من اعتراضات.

۲. رفضه ، وإسقاط الاستدلال به على مذهب صاحبه ، لقوة ما ورد عليه من اعتراضات ،
 ولما بدالى فيه ، أثناء التأمل ، من القوادح .

٣. قبوله وقبول ما ورد عليه من اعتراض لما بينهما من تكافؤ وتنادًّ، ولأن لكلً منهما سندًا قويًّا، فيحكم بقبولهما، والنظر فيها بقي من أدلة المسألة، ممَّا عدا قياس المعكس المدروس، لترجيح مذهب على مذهب.

ولأجل ذلك فإنه لا يلزم من قبولي لـ (قياس العكس) حين أدرسه ، ترجيحي للمذهب المستدلِّ به عليه ، فقد يكون للمذهب الآخر أدلة أخرى تجعله عندي أرجح كفة ، وأثقل ميزانًا ؛ كما أنه لا يلزم من رفضي ـ (قياس العكس) المدروس تضعيفي للمذهب المستدل به عليه ؛ لذلك .

وقد قسمت ( أقيسة العكس ) المدروسة في هذا الباب إلى قسمين : كوفية وبصرية ، فاستوى هذا الباب في فصلين ، هما :

١. استدلالات الكوفيين بقياس العكس في الجدل النحوي عند الأنباري: دراسة وتقويمًا.

٢. استدلالات البصريين بقياس العكس في الجدل النحوي عند الأنباري: دراسة وتقويمًا.

وهذا ما أشرع فيه الآن ، مستمدًا العون والصواب والتسديد من الله ، مستلها منه الرشد والهداية ، مستسقيًا منه التأييد والعناية ، مستفتحًا باسمه مغلقات الأمور ، مستكشفًا بنوره كلَّ حكمة خافية وملمح مستور ، متفهًا بفضله مخبآت السطور ، متوكلًا عليه ، مسلمًا أمري كله إليه ، وهو حسبي ونعم الوكيل .

## الفصل الأول

## استدلالات الكوفيين بقياس العكس

دراسة وتقويمًا





## المبحث الأوّل

استدلال الكوفيين

على أن الألف والواو والياء في المثنى

وجمع المذكر السالم علامات إعراب

ببطلان

كونها حروف إعراب

بدليل

تغيُّر ذواتها عن حالها بتغير الإعراب





#### محل النزاع:

الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم: حروف إعراب أم علامات إعراب ؟

## المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أن الألف والواو والياء ، في التثنية والجمع ، بمنزلة الفتحة والضمة والكسرة ، في أنها إعراب ، وأنها ليست حروف إعراب .

#### الحجة:

( لو كانت حروف إعراب ، كما يقول البصريون ، لما جاز أن تتغير ذواتها عن حالها ؛ لأن حروف الإعراب لا تتغير ذواتها عن حالها : فلما تغير ت كتغير الحركات ، دلّ على أنها إعراب بمنزلة الحركات .

ألا ترى أنك تقول: (قام الزيدان، ورأيت الزيدين، ومررت بالزيدين) و ( ذهب الزيدون ، ورأيت الزيدين ) ، فتتغير كتغير الحركات في نحو: (قام زيدٌ، ورأيت زيدًا، ومررت بزيدٍ) (٢) .

#### الاعتراض:

حجة الكوفيين السابقة مبنية على تأصيل أنَّ من لوازم حرف الإعراب ألا يتغير ، ثم بيان أن رأي البصريين في هذه المسألة يتناقض مع هذا الأصل ، وجعل ذلك دليلا على فساده .

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ٣٣ ) وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٥١٩ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٣٤، ٣٤).

\* وقد جاء اعتراض أبي البركات على هذه الحجة ؛ انتصارًا للبصريين ، من ثلاثة أوجه ، هي :

- ١. تخصيص العلة.
  - ٢. النقض.
- ٣. المعارضة بالمثل.

وهذا بيان كل وجه على حدة:

## الاعتراض الأول: تخصيص العلة

سلم البصريون أنَّ الأصل في حرف الإعراب عدم تغيره ، ثم حاولوا تعليل تخلف هذا الأصل في المثنى وجمع المذكر السالم ، على مذهبهم بعللٍ خاصة ، لا لعيبٍ في هذا الأصل ، وإنها لعروض علة أخص ، وهو ما سبق أن ذكرت أن الأصوليين يسمونه (النقض التقديري).

وقد علل البصريون تخلُّف هذا الأصل هنا بإحدى علتين ، هما :

١. إزالة اللبس:

قالوا:

(القياس كان يقتضي أن لا يتغير حرف الإعراب في المثنى وجمع المذكر السالم، كقراءة من قرأ: ﴿ إِنَّ هذان لساحران ﴾ [طه: ٦٣] على لغة بني الحارث بن كعب، إلا أنهم عدلوا عن هذا القياس لإزالة اللبس؛ ألا ترى أنك لو قلت: (ضرب الزيدان العمران) لوقع الالتباس) (١).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٣٦)، وينظر انتصار ابن حنى لهذه العلة في سر صناعة الإعراب (٢/ ٧٠٢ - ٧٠٠).

#### احتراز:

خشي البصريون ، بعد إيرادهم العلة السابقة ، أن تنقض عليهم بالأسماء المقصورة في نحو (ضرب عيسى موسى) ، فإن اللبس حاصل فيها ، ومع ذلك لم يتغير حرف الإعراب عن حاله = فبادروا بالاحتراز عن ذلك ، ببيان الفارق بينهما ، فقالوا:

« وليس هذا بمنزلة المقصور في نحو (ضرب موسى عيسى) ؛ لأن المقصور يـزول عنه اللـبس بالوصف والتوكيـد ؛ لأنـه لـيس مـن شروط وصف المقصور أن يكـون مقصورًا ، وكذلك التوكيد ؛ بخلاف المثنى والمجموع ؛ لأنه من شرط وصف المثنى أن يكون مثنى ، ومن شرط وصف المجموع أن يكون مجموعًا ، وكـذلك التوكيـد ، فبـان الفرق بينها »(۱).

#### ٢. التعويض:

قالوا:

(إنها تغيرت هذه الحروف في التثنية والجمع ؛ لأن لهما خاصية لا تكون في غيرهما ، استحقا من أجلها التغيير ؛ وذلك أن كلّ اسم معتلً ، لا تدخله الحركات نحو (رحى ، وعصا ، وحبلي ، وبشرى ) له نظير من الصحيح يدلُّ على مثل إعرابه ؛ فنظير (رَحَى وعَصَا) : (جَمَل وجَبَل) ، ونظير (حُبْلي وبُشرى) : (حمراء وصحراء) .

وأما التثنية وهذا الجمع الذي على حدِّها ، فلا نظير لواحد منها إلا بتثنية أو جمع ؛ فعوِّضا من فقد النظير الدالِّ على مثل إعرابها: تغيُّر هذه الحروف فيهم )(٢).

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١/ ٣٦)، وينظر هذا الاحتراز من قبلُ في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ٢١٩)، وعلل النحوص ١٦٣، ١٦٣ ، وسر صناعة الإعراب ( ٢ / ٧٠٣) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٣٧ ) ، وتنظر هذه العلة من قبلُ في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ٢١٩ ، ٢١٩ ) ، وعلل النحو ص ( ١٦٢ ، ١٦٣ ) .

#### دراسة هذا الاعتراض:

ذكر أبو البركات هذا الاعتراض البصري ولم يتعقبه ؛ لأنه يـذهب في هـذه المسألة مذهب جمهور البصريين ، ومنهجه في ( الإنصاف ) قائم على تعقُّب أدلة ( المذهب المرجوح ) عنده ، دون الراجح ؛ لأنه إنها يرجِّح بالنظر إلى عموم أدلَّة المذهب الراجح ، دون تقييد تعقيباته على أفرادها .

والمتأمل هذا الاعتراض ، المتدبر كلام العلماء في هذه المسألة ؛ يتبين له أنه اعتراض فاسدٌ لا يمكن قبوله .

وقد جمعت ما ظهر لي في إفساد هذا الاعتراض وإسقاطه ، مع ما وجدته عند بعض من ناقش هذه المسألة من أهل هذا الفن ، فخلصت إلى أن الجواب عن هذا الاعتراض من ثلاثة أوجه ، هي :

الوجه الأول: قلب الاعتراض:

وذلك بأن يقال:

أما قولهم : ( إن تغيُّر الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم ليس لأنها إعراب ، وإنها هو لإزالة اللبس ) :

فهذا حجة عليهم لا لهم ؛ لأن الإعراب إنها دخل الكلام لإزالة اللبس ، والفرق بين المعاني المتكافئة (١) ؛ وما دمتم أقررتم بأنَّ تغيُّر هذه الحروف إنها هو لرفع اللبس ، فهذا هو معنى كونها إعرابًا كالحركات ، التي يُرفعُ اللبس عن الكلام بتغيُّرها ، حسب مقتضيات العوامل .

<sup>(</sup>١) تنظر علة دخول الإعراب في الكلام في : الإيضاح في علل النحو ص ٦٩ ، والصاحبي ص ٧٦ ، والخصائص ( ١ / ٣٦ - ٣٨ ) .

# الوجه الثاني: منع الاحتراز:

وأما الاحتراز الذي أوردوه ، من بيان الفرق بين المثنى وجمع المذكر السالم وبين المقصور ؟ فهو احتراز لا فائدة من ذكره في الاعتراض على حجة الكوفيين، لأن تعليل الانقلاب في المثنى والمجموع على حده بإزالة اللبس ، دليل للكوفيين لا عليهم ، كما بينت في الوجه الأول ، فلا حاجة بهم إلى نقضه بالاسم المقصور حتى يحترز منه .

ومع ذلك فهو احتراز فاسد لا يسعنا التسليم به ؛ يقول أبو علي الشلوبين : « وأما احتجاج من احتج في ذلك بأن الأسماء المقصورة إذا لم يظهر الإعراب فيها فإنه يظهر في تابعها ، فاستغني بظهوره في تابعها عن ظهوره فيها ، وأما التثنية والجمع فلا يكون نعتهما إلا تثنية وجمعًا مثلهما ؛ فلو لم يظهر الإعراب فيهما لم يظهر في تابعهما ، فأدى ذلك إلى ألا يظهر في التثنية والجمع ولا في تابعهما إعراب أصلاً ؛ فلذلك جعلوا إعراب بالاختلاف دون الحركة المقدرة = فغفلة عظيمة ممن احتج به ؛ فإنه ليست التوابع كلها النعوت ، بل من التوابع :

- التوكيد ، وهو يَظهر فيه الإعراب ، إذا قلت : (جاءني الزيدان أنفسُهم) ، وجاءني الزيدون أنفسُهم) .
- والعطف وهو يظهر فيه الإعراب لو قلت : ( جاءني الزيدان وعمروٌ ، ورأيت الزيدين وعمرًا ) .
  - والبدل نحو قولك: (جاءني الزيدان زيدُ بنُ فلان، وزيدُ بنُ فلان).
- ثم إن النعت قد يكون نعت الشيء بها هو هو ، فيلزم أن يكون مثنى مثل المنعوت ، ومجموعًا مثله إذا لم يكن هناك جمع للمنعوت وتفريق للنعت . فإن كان هناك جمع للمنعوت وتفريق للنعت . فإن كان مسلمٌ جمع للمنعوت وتفريق للنعت لم يلزم ذلك ؛ ألا ترى أنك تقول : (جاءني رجلان مسلمٌ وكافرٌ).

وقد يكون نعت الشيء بها هو نعت لسببه ، نحو قولك : (جاءني الزيدان القائمُ أبوهم ) . أبوهما ، وجاءني الزيدون القائمُ أبوهم ) .

وهذا [كلُّه] يظهر الإعراب فيه في التابع لو كانت التثنية والجمع معربين بالحركات المقدرة ؛ وما هذه سبيله من السقوط فمرذول جدًا »(١).

فإذا أضيف إلى ذلك كله قول محمد محيي الدين عبد الحميد معلقًا على احتراز البصريين السابق: «لكن لا يلزم أن يكون وصف جمع المذكر جمعًا مذكرًا، بل يجوز أن يكون جمع تكسير، نحو: (هو لاء الزيدون الأفاضلُ) فيزول عنه اللبس بالوصف » (٢)؛ تقرَّر عندك سقوط هذا الاحتراز وفساده.

# الوجه الثالث: القول بالموجب:

وأما قولهم: (إنَّ التغيُّر في المثنى وجمع المذكر السالم ليس إعرابًا ، وإنها هو تعويض لها من فقد النظير من الصحيح):

فعلى أنَّ هذه دعوى لا دليل عليها ، فإنه لا ضير من إقرارها ؛ إذ لا مانع من الجمع بين كون هذه الحروف تعويضًا وإعرابًا ؛ فيكون في ألف المثنى ويائه : معنى التثنية ، ومعنى الإعراب من رفع أو نصب أو جر ، ومعنى التعويض . ويكون في واو هذا الجمع ويائه : معنى الجمع ، ومعنى الإعراب من رفع أو نصب أو جر ، ومعنى التعويض ؛ لأن المعاني النحوية لا تتزاحم ، يقول الرضى :

« ولم لا يجوز ، كما اخترنا ، أن يجعل ما هو علامة المثنى والمجموع قبل كونه حرف الإعراب معًا ؛ الإعراب أيضًا ؟ فيكون علامة المثنى والمجموع وعلامة الإعراب معًا ؛

.

<sup>(</sup>١) شرح المقدمة الجزولية الكبير (١/ ٤٠٢، ٤٠١).

<sup>(</sup>٢) الحاشية (١) في الإنصاف (١/ ٣٦).

إذ لا تنافي بينهما »<sup>(١)</sup>.

بل إنّ ابن فلاح لا يمنع أن تكون هذه الأحرف مع ذلك أحرف إعراب أيضًا ؟ فتكون هي الإعراب وهي حرفه ، مع دلالتها على المعاني النحوية الأخرى ، بل إنه جعل ذلك مذهب سيبويه ، يقول:

« وإذا قلت : (جاءني الزيدان ، ورأيت الزيدين ، ومررت بالزيدين ) ، فالألف عند سيبويه : حرف الإعراب ، وعلامة الرفع ، وعلامة التثنية ، والياء كذلك إلا أنها تدلُّ على الجرِّ والنصب .

وأما الواو في الجمع فيدل على سبع صفات: حرف الإعراب، وعلامة الجمع، وعلامة المواو في الجمع فيدل على سبع صفات: حرف الإعراب، وعلامة الجمع، وعلامة العبيا، الرفع، وعلامة التذكير، وعلامة الصبحة ، وعلامة العبيا، وعلامة العبيا، والياء تشاركها في الصفات إلا أنها علامة الجرّ والنصب »(٢).

وظاهر كلام ابن جني في اللمع يوحي بأنه يذهب هذا المذهب ، فقد قال عن ألف المثنى: « فالألف حرف الإعراب ، وهي علامة التثنية ، وعلامة الرفع » (٣) ، وقد علل ابن الخباز هذا المذهب بأن حروف العلة في المثنى والجمع لو سقطت لاختلت معاني هذه الأسماء فهي كحروف الإعراب ، وتوجد بوجود العامل وتزول بزواله فهي كعلاماته .

ولهذا جمع بين الأمرين (٤).

<sup>(</sup>١) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم : ١ : ١ / ٨٠ ) .

<sup>(</sup>٢) المغني في النحو (٢/ ٥٣، ٥٣) ، ومراده بقوله (علامة الصحة) أي : السلامة ؛ لأن هذا الجمع يسمى جمع التصحيح ، ينظر فيه (٢/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) اللمع في العربية ص ٦١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : توجيه اللمع ص ٩١ ثمَّ ٨٩ .

وإذا كان هذا فإنه لا مانع من أن يضاف إلى ذلك معنى التعويض ، الذي فَسَربه البصريون التغيُّر في المثنى وجمع المذكر السالم ؛ على أني لا أقرُّ ابن جني وابن فلاح في الجمع بين كون هذه الحروف حروف إعراب وعلامات إعراب معًا ، لما في ذلك من التنافي ؛ ولأنه لا حاجة إلى ذلك ؛ لأنه إنها يحتاج إلى حرف الإعراب حين تكون علامة الإعراب حركةً ؛ لتحلَّ به ؛ لأنه لا تستقل بنفسها ، أما إذا كانت علامة الإعراب حرفًا ؛ فإن الحرف لا يحتاج إلى حرف يقوم به (۱) .

## الاعتراض الثاني: النقض

بنى الكوفيون حجتهم ، كما قدَّمت ، على تقرير أنَّ الأصل في حرف الإعراب عدم التغير ، ثم استدلوا بتغير الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم ، على أنها ليست حروف إعراب كما يقول البصريون .

وقد حاول أبو البركات نقض هذا الاستدلال انتصارًا للبصريين ، بإيراد موضع توجد فيه العلة (وهي التغير) ، ويتخلف الحكم وهو (كون التغير العرابًا) ، فقال:

« هذا ينتقض بالضمائر المتصلة والمنفصلة ، فإنها تتغير في حال الرفع والنصب والجر ، وليس تغيّرها إعرابًا ؛ ألا ترى أنك تقول في المنفصلة ( أنا ، وأنت ) في حال الرفع ، و ( إياي وإياك ) في حال النصب .

وتقول في المتصلة (مررت بك) فتكون الكاف في موضع جروهي اسم مخاطب، و (رأيتك) فتكون في موضع نصب، وتقول (قمتُ وقعدتَ) فتكون التاء في موضع رفع، فتتغير هذه الضمائر في هذه الأحوال وإن لم يكن تغيرها إعرابًا »(٢).

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم : ١ : ١ / ٨٠ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٣٧ ) وينظر هذا النقض من قبلُ في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ٢٢٠ ، ٢١٩ ) .

#### دراسة هذا الاعتراض:

هذا الاعتراض فاسدُ أيضًا ؛ لأن التغيُّر في الضمائر لا يصلح أن يكون نقضًا في هذه المسألة ؛ لأن الضمائر مبنية لم تستحق الإعراب حتى ينظر في تغيرها .

وإنها يتجه النقض لو أوجدوا لنا اسمًا معربًا اطرد فيه تغيير متزامن مع تغيُّر العوامل، ثم لا يكون ذلك التغير إعرابًا.

ثم إنَّ القطع بأن هذه الضهائر مغيرة عن بعضها دعوى لا دليل عليها ، بل هي عندي باطلة ؛ إذ لا يجوز أن يقال: إن (أنا) أصل لـ (إياي) ، أو إن تاء المخاطب في (قمتَ) أصل لكافه في (رأيتك) ؛ بل هي صيغ مختلفة وضعت ابتداء متنوعة ؛ للدلالة على تنوع معانيها . أما في مسألتنا فإن الياء مغيرة عن ألف المثنى أو واو الجمع .

# نواقض أخرى:

اللافت للنظر أن ابن جني في نقاشه المفصل لهذه المسألة لم يذكر النقض السابق في انتصاره لمذهب سيبويه وجمهور البصريين ، مع تحمسه الشديد لنصرته ، حتى إنه قال : «واعلم أنا بلونا هذه الأقوال على تباينها وتنافرها ، واختلاف ما بينها ، وترجيح مذاهب أهلها القائلين بها ، فلم نر فيها أصلب مكسرًا ، ولا أحمد مخبرًا من مذهب سيبويه ، وسأورد الحجاج لكلِّ مذهب منها والحجاج عليه »(١).

ويبدو أن ابن جني قد لاحظ الفساد الظاهر في هذا النقض ، فتحاماه ، وحاول أن ينقض حجة الكوفيين بغيره ، فأورد عددًا من المواضع التي يتغير فيها آخر الكلمة ، وحُكِمَ مع ذلك للمتغير بأنه ليس إعرابًا بل هو حرف إعراب ؛ ومجموع ما أورده ستة نواقض ، هذا بيانها :

<sup>(</sup>١) سرُّ صناعة الإعراب (٢/ ٢٩٦).

#### ١. كلا وكلتا:

# قال ابن جني:

«انقلاب [ ألف المثنى ] في الجر والنصب لا يمنع من كونها حرف إعراب ؟ لأنا قد وجدنا فيها هو حرف إعراب بلا خلاف بين أصحابنا هذا الانقلاب ، وذلك ألف (كلا وكلتا) في قولهم : (قام الرجلان كلاهما ، والمرأتان كلتاهما ؟ ومررت بهما كليهما وكلتيهما ، وضربتهما كليهما وكلتيهما ):

فكما أن الألف في (كلا وكلتا) حرف إعراب، وقد قلبت كما رأيت؛ فكذلك أيضًا ألف التثنية حرف إعراب وإن قلبت في الجرّ والنصب »(١).

# ٢. الأسماء الستة:

# قال ابن جني:

 $^{(7)}$  . الاسم المقصور المضاف إلى ياء المتكلم في لغة هذيل  $^{(7)}$  :

قال ابن جني:

« ومثل ذلك أيضًا قولهم فيها ذكر أبو عليّ : ( هذه عَصَيَّ ) و ﴿ يَا بُشْرَيَّ ﴾ فيمن قرأ

<sup>(</sup>١) سر صناعة الإعراب (٢/ ٦٩٩)، وينظر: شرح المفصل (٣/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٢) سر صناعة الإعراب (٢/ ٧٠٠)، وينظر: شرح المفصل (٣/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٣) نسبت هذه اللغة إلى طيء ، وبني سليم أيضًا ، ينظر اللهجات في الكتاب لسيبويه ص ٢٦٣ - ٢٦٧ .

بذلك ، وقول أبي ذؤيب:

سبقوا هَوَيَّ وأعنقوا لهواهم فَتُخُرِّموا ولكلِّ جنبِ مصرعُ

وهو كثير جدًا، فكما جاز للألف في هذه الأشياء أن تقلب ياء وهي حرف إعراب، فكذلك أيضًا يجوز لألف التثنية أن تقلب ياء وإن كانت حرف إعراب»(١).

# ٤. تاء التأنيث في الوقف:

قال ابن جني:

« ومثل ذلك أيضًا إبدالهم تاء التأنيث في الوقف هاء ، وذلك نحو (قائمه) و (قاعده) و ( منطلقه ) فكما أن التاء حرف إعراب وإن كانت قد قلبت في الوقف هاء ، فكذلك أيضًا لا يمتنع كون ألف التثنية حرف إعراب وإن كانت تقلب ياء »(٢).

ألف التأنيث في الوقف عند بعض العرب<sup>(۳)</sup>:

قال ابن جني :

« ونحو من ذلك أيضًا : إبدال بعضهم ألف التأنيث في الوقت همزة ؛ وذلك ما حكاه سيبويه من قولهم في الوقف ( هذه حُبْلاً ) »(٤) .

٦. الألف اللينة المتطرفة عند بعض العرب<sup>(٥)</sup>:

قال ابن جني:

« وقد أبدلوا أيضًا الألف في الوقف ياء ، فقالوا : ( هذه أَفْعَي : وَحُبْلَيْ ) .

(١) سرُّ صناعة الإعراب (٢/ ٧٠١،٧٠٠).

(٢) السابق (٢/ ٧٠١).

(٣) تنظر هذه اللغة ، وهي لبعض طيئ ، في : اللهجات في الكتاب لسيبويه ص ٢٩٢- ٢٩٤ .

(٤) سر صناعة الإعراب (٢/ ٧٠١).

(٥) تنظر هذه اللغة ، وهي لغة فزارة وناس من قيس وبعض طيئ في : اللهجات في الكتاب لسيبويه ص ٢٩٦- ٢٩٩ .

قال الراجز:

إنَّ لطيٍّ نسوةً تحت الغَضَيْ يمنعهن الله مَّن قد طَعَيْ بالمشرفياتِ وطعنِ بالقَنَي

قال سيبويه: ومنهم من يبدلها أيضًا في الوصل ياء، فيقول: هذه أَفْعَي عظيمة »(١).

ثم قال:

« فكما أبدلوا حرف الإعراب في جميع هذه الأشياء ولم يدلَّ انقلابه على أنه ليس بحرف إعراب: كذلك أيضًا يجوز قلب الألف التي للتثنية ولا يدل ذلك على أنها ليست بحرف إعراب » (٢).

#### دراسة هذه النواقض:

أراد ابن جني بهذه النواقض الستة كسر التلازم الذي أقامه الكوفيون بين حرف الإعراب وعدم التغير ، وأقاموا عليه حجتهم ، فادَّعى أن التغير لا يمنع من كون الحرف حرف إعراب .

ورحم الله أبا الفتح فإن نواقضه الستة كلها فاسدة لا يسلم له منها شيء ، ولعل أبا البركات لحظ فسادها فلم ينقلها عن ابن جني في دراسته للمسألة ، وهذا بيان وجوه فسادها :

١. أما (كلا وكلتا) و (الأسماء الستة) فإنه أوردها نقضًا ، بناءً على مذهب

<sup>(</sup>١) سر صناعة الإعراب (٢/ ٧٠٢،٧٠١).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢ / ٧٠٢).

البصريين الذين يعربونها بحركات مقدرة ، ويجعلون الحروف المتغيرة فيها حروف إعراب ، ولذلك قال هو: « قد وجدنا فيها هو حرف إعراب بلا خلاف بين أصحابنا هذا الانقلاب » .

وهذا لا يلزم الكوفيين ؛ لأنهم لا يقولون به ، بل هو محل نزاع بين الفريقين (١) .

ومذهب جمهور العلماء هو أنه لا يجوز للمعترض أن يورد النقض بناء على ما يراه هو دون خصمه ؛ لأن صورة النقض محل نزاع فلا تنقض بها حجة في محل نزاع آخر ؛ لأنها بالنسبة إلى المستدل دعوى ، والحجة لا تنقض بالدعوى (٢).

٢. وأما قلب ألف المقصورياء في لغة هذيل وغيرهم من قولهم (هذه عَصَيَّ) ونحوه، فإن بينها وبين مسألتنا فرقًا شاسعًا، فالتغيير في هذه اللغة تغيير صوتي لم يرتبط حصوله بتغير موقع إعراب الكلمة، فهم يقلبون الألف ياء في الرفع والنصب والجر؛ أما تغيير المثنى والجمع الذي على حده فإنه مرتبط بتغير العوامل.

ومع ذلك فإن في هذه اللغة دليلًا على صحة حُجَّة الكوفيين ، التي هي أصل حديثنا هذا ؛ ذلك أن هذيلًا اطّرد عندها قلب الألف المتطرفة ياء مع ياء المتكلم ، إلا أنها إذا أضافت المثنى المرفوع إلى هذه الياء لم تقلب ألفه ياء ، فهم يقولون (هذان غلاماي) بالألف ، ولو كانت الألف حرف إعراب ، كما يقول جمهور البصريين ؛ لقلبها هؤلاء ياء فقالوا: (هذان غلامَيَّ) ؛ ففي تركهم ذلك مع ما اعتادت عليه ألسنتهم من قلبها ، دليلٌ على أن الألف إعراب لا حرف إعراب .

-

<sup>(</sup>١) ينظر : الإنصاف ( ١ / ١٧ – ٣٣ ) و ( ٢ / ٤٣٩ – ٤٥٠ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر تفصيل ذلك في: قوادح القياس عند الأصوليين (٢/ ٤٦٥ - ٤٦٩).

# وابن جني نفسه نقل عن شيخه الفارسي قوله عن هذه اللغة الهذلية :

"وجه قلب هذه الألف لوقوع ياء ضمير المتكلم بعدها؛ أنه موضع ينكسر فيه الصحيح، نحو (هذا غلامي، ورأيت صاحبي) فلمّا لم يتمكنوا من كسر الألف قلبوها ياء، فقالوا: (هذه عَصَيَّ) و (هذا فتَيٌّ)، أي: عصاي وفتاي. وشبهوا ذلك بقولك: (مررت بالزيدين)؛ لمّا لم يتمكنوا من كسر الألف للجر قلبوها ياء، ولا يجوز على هذا أن تقلب ألف التثنية لهذه الياء، فتقول: (هذان غلاميًّ) لما فيه من زوال علم الرفع، ولو كانت ألف (عصا) ونحوها علمًا للرفع لم يجز فيها (عَصَيّ)) "(1).

ولذلك فإن ما حاوله ابن جني من نقض حجة الكوفيين بهذه اللغة الهذلية لا يسلم له .

٣. وأما قلب تاء التأنيث في الوقف هاء ، وقلب ألفه في الوقف همزة في نحو (هذه حبلاً) ؛ وقلب الألف المتطرفة في الوقف ياء في نحو (الغَضَيْ) في (الغضا) ؛ فإن الاستدلال بها جميعًا فاسدٌ ؛ « لأن الوقف عارضٌ ، وبابُ العارض أن لا يعتد به »(٢).

ثم يَرِد عليه بعد ذلك ما ذكرته قبل قليل في لغة هذيل من أن التغيير هنا غير مرتبط بتغير العوامل، ثم يرد عليه أن القلب في نحو (هذه حبلاً) و (تحت الغَضَيْ-) غير مقصور على حروف الإعراب، فقد نقل سيبويه أنهم يقولون (رأيت رجلاً) و (وهو يضر-بهاً) بالهمز (٣)، ويقولون (طَغَيْ) في (طَغَا) وهو فعل مبني ؛ فالقلب عند هؤلاء قلب صوتي فُطرت عليه

<sup>(</sup>١) المحتسب (١/ ٧٦)، وينظر: الخصائص (١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٢) التذييل والتكميل (١/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر : الكتاب ( ٤ / ١٧٦ ، ١٧٧ ) .

ألسنتهم ، وهي لغة قليلة (١) ، لا يصح الاحتجاج بها فيها اتفق عليه سواد العرب من قلب ألف المثنى وواو جمع المذكر السالم ياء في الجر والنصب .

وبكون التغيير صوتيًّا لا علاقة له بتغير العوامل ، وبكون اللغة قليلة لا يسوغ الاحتجاج بها يفسد احتجاج ابن جني بقول بعض العرب في الوصل : (هذه أفعَيْ عظيمة).

وبهذا كله يتقرر عندي أن ما ورد من نواقض عند أبي البركات وابن جني على حجة الكوفيين في هذه المسألة فاسد لا تسقط به و لا تضعف .

### الاعتراض الثالث: المعارضة بالمثل

عارض البصريون قياس الكوفيين الذي احتجوا به في هذه المسألة ، بقياس عكس آخر ، فقالوا :

(لو كانت الألف والواو والياء هي الإعراب كالحركات ، كما يقول الكوفيون ، لكان يجب ألا يخلَّ سقوطها بمعنى الكلمة كما لو سقطت الحركات ؛ لأن سقوط الإعراب لا يخلُّ بمعنى الكلمة ؛ ألا ترى أنك لو أسقطت الضمة والفتحة والكسرة من الاسم ، نحو (قام زيدٌ ، ورأيت زيدٌ ، ومررت بزيدٌ ) لم يخل بمعنى الاسم ، ولو أسقطت الألف والواو والياء من التثنية والجمع ؛ لأخل بمعنى التثنية والجمع ؟

فلما أخلَّ سقوط هذه الحروف بمعنى التثنية والجمع بخلاف الحركات دلَّ على أنها ليست بإعراب كالحركات ) (٢٠).

(٢) الإنصاف ( ١ / ٣٧) وينظر: أسرار العربية ص ٦٩. وينظر هذا الاعتراض من قبلُ في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع: ١ / ٢٢١) ، وعلل النحو ص ١٦٦، وسر صناعة الإعراب ( ٢ / ٢١٦) ، وشرح اللمع للواسطي ص ٢٢.

<sup>(</sup>١) ينظر: الكتاب (٤/ ١٨١).

#### دراسة هذا الاعتراض:

جعل أبو حيان هذا الاعتراض قاطعًا ببطلان مذهب الكوفيين (١) ، والحق أنه ليس كذلك، بل هو اعتراض فاسدٌ أيضًا ، يظهر فساده بمعرفة الجواب عنه ، وهذا بيان ذلك :

الجواب عنه: القول بالموجب:

وذلك بأن يقال:

نحن نقول بموجب لازم هذا القياس ، فنقول : إن سقوط علامة الإعراب لا يخلُّ بمعنى الكلمة إذا كانت العلامة خالصة الدلالة على الإعراب ، لا تدلُّ على شيء سواه ، كالضمة والفتحة والكسرة ؛ فأما إذا كانت علامة الإعراب موضوعة على الاستراك في الدلالة ، كهذه الحروف التي اجتمعت فيها الدلالة على الإعراب مع الدلالة على التثنية والجمع ، كما بينا من قبل ، فإن حذفها يخلُّ بمعنى الكلمة ؛ إلا أن هذا الاختلال يحصل بالنسبة إلى دلالتها على التثنية أو الجمع ، لا بالنسبة إلى دلالاتها على الإعراب (٢) . وهذا واضح ؛ ف « الموضوع لأمرين يتغير لا محالة عند تغير أحد جزئى مفهومه » (٣) .

## الترجيح:

بعد هذا النظر الفاحص لقياس العكس الذي احتج به الكوفيون في هذه المسألة ، وما ورد عليه من اعتراضات بصرية ، رجح عندي قبول حجة الكوفيين ، وسقوطُ الاعتراضات البصرية ؛ والتسليم بالأصل الذي بنيت عليه الحُجة ، وهو (أن حروف الإعراب لا تتغير ذواتها عن حالها) ، فهو أصل مطرد لم ينقض .

-

<sup>(</sup>١) ينظر : التذييل والتكميل (١/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح الكافية في النحو لابن فلاح ( ١ / ١٧٤ ) ، والمغني في النحو ( ٢ / ٥٢ ) .

<sup>(</sup>٣) شرح الكافية في النحو لابن فلاح (١/ ١٧٤).





# المبحث الثاني

استدلال الكوفيين

على أن ( لولا ) ترفع الاسم بعدها

ببطلان

كونه مرفوعًا بالابتداء

بدليل

وجوب كسرة همزة (إنَّ ) بعدها





#### محل النزاع:

العامل في الاسم المرفوع بعد (لولا).

## المذهب الكوفي:

قال أبو البركات: « ذهب الكوفيون إلى أنَّ ( لولا ) ترفع الاسم بعدها ، نحو ( لولا زيدٌ لأكرمتك ) »(١) .

## تحقيق هذا المذهب:

نصَّ أبو البركات ، كما ترى ، على أنَّ مذهب الكوفيين هو أنَّ (لولا) ترفع الاسم بعدها ، وسكت فلم يذكر أهي رافعة له بالأصالة أم بالنيابة ؟ ثم لما ساق حججهم على هذا القول نصَّ على أنها تعمل ؛ لأنها نائبة عن الفعل الذي لو ظهر لرفع الاسم (٢) .

والحقُّ أنَّ المذهب الكوفي في هذه المسألة فيه تفصيل يستحق الـذكر ، فقـد اختلفوا ورَدَّ بعضهم قول بعض .

وحاصل ذلك أنَّ للكوفيين في هذه المسألة أربعة مذاهب، هذا بيانها:

# المذهب الأوَّل:

أنَّ (لولا) ترفع الاسم بعدها بنفسها أصالةً ، كارتفاع الفاعل بالفعل ؛ لاستقلال الكلام به ، وانعقاد الفائدة به ومعه .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٧١).

نسبه السيرافي وابن الشجري إلى الفراء وجمهور الكوفيين<sup>(۱)</sup>، ونسبه العكبري وابن النحاس إلى فريق منهم<sup>(۱)</sup>، ونسبه ابن مالك وابن فلاح والرضي والشاطبي والدماميني والأزهري والسيوطي إلى الفراء وحده<sup>(۳)</sup>، ونسبه أبو حيان والسيوطي إلىه وإلى ابن كيسان<sup>(۱)</sup>.

## المذهب الثاني:

أنَّ (لولا) نفسها ترفع الاسم بعدها نيابةً عن فعل منفي ، حُـذِف ، وعـوِّض عنه بـ (لولا) نفسها ترفع الاسم بعدها نيابةً عن فعل منفي ، حُـذِف ، وعـوِّض عنه بـ (لا) (٥) ، فإذا قلت : (لولا زيدٌ لعاقبتك ) فالتقـدير : (لـو (لم يمنعني) زيـدٌ مـن عقابك لعاقبتك ) .

حكاه السيرافي والمرادي عن بعض الكوفيين ، وذكرا أن الفراء حكاه عن بعض الكوفيين ، وردَّ عليه (٢) ، ونسبه أبو حيان والسيوطي إلى بعض متقدمي النحاة (٧) ،

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٣ / ٢ ) ، وأمالي ابن الشجري ( ٢ / ٥١١ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : التبيين ص ٢٣٩ ، واللباب ( ١ / ١٣٢ ) ، والتعليقة على المقرب ص ١٥٩ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح التسهيل (١/ ٢٨٣)، والمغني في النحو (٢/ ٣٥٢)، وشرح الكافية في النحو لابن في النحو لابن في النحو (١/ ٣٥١)، والمقاصد الشافية في النحو (١/ ٢١٥)، وشرحها للرضي (القسم: ١:١/ ٣١٥)، والمقاصد الشافية (٦/ ١٩٩)، وتعليق الفرائد (٣/ ٣٣)، والتصريح (٤/ ٤٣٢)، وهمع الهوامع الموائد (٢/ ٣٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر : ارتشاف الضرب (٤/ ١٩٠٤) ، والأشباه والنظائر (١/ ٥٢٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الإنصاف (١/ ٧١،٧١).

<sup>(</sup>٦) ينظر: شرح السيرافي (المخطوط: ٣/٢)، والجنبي الداني ص ٢٠٢، وينظر أيضًا: التصريح (٤/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>۷) ينظر: ارتشاف الضرب (٤/ ١٩٠٤)، وهمع الهوامع (٢/ ٤٣)، والأشباه والنظائر (١/ ٢٧٤).

وقال الشاطبي: «حكى هذا المذهب عن ابن كيسان »(١).

وهذا المذهب هو الذي نسبه أبو البركات إلى الكوفيين ولم يذكر لهم غيره ، وأقام المسألة عليه .

#### المذهب الثالث:

أنَّ الاسم المرفوع بعد (لولا) فاعل لفعل محذوف نابت (لا) المركبة مع (لو) منابه بها فيها من معنى النفي ، فالتقدير في نحو: (لولا زيد لعاقبتك): (لو انعدم زيد).

نسبه المالقي إلى الكوفيين ، ولم يذكر لهم غيره ، وصححه القاضي النظر ، وصححه الله النظر الفرُّخان (ت: ٢٥٠ هـ تقريبًا) ، وقال : « وأنت إذا استأنفت النظر ، ونفضت يدك من طاعة العصبية ، وأيقنت أنَّ الحقَّ لا يعرف بالرجال : يوشك أن يلوح لك فيه وجه آخر ... »(٣) ، ثم ذكر هذا المذهب .

وهو مذهب السهيلي ، ولم أره عند أحد قبله ، يقول : « عَمِلَ حرف النفي المركب مع ( لو ) من قولك : ( لو لا زيد ) عمل الفعل ، فصار ( زيد ) فاعلًا بذلك المعنى حتى كأنك قلت : ( لو انعدم زيد أو غاب زيد ما كان كذا وكذا ) »(٤).

والفرق بين هذا المذهب وسابقه هو أن العامل هنا هو الفعل المحذوف المعوَّض عنه، فالاسم المرفوع فاعل له، في حين أن العامل في المذهب السابق هو ( لولا ).

-

<sup>(</sup>١) المقاصد الشافية (٦/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: رصف المباني ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر (١/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) نتائج الفكر ص ٣٤٨.

# المذهب الرابع:

أنَّ الاسم بعد (لولا) مرفوع بفعل مقدَّر ، والتقدير في نحو: (لولا زيد لعاقبتك): (لولا يمنعُ زيدٌ) أو (لولا مَنعَ زيدٌ) ، كما أن الاسم بعد (لو) مرفوع بفعل مقدر في نحو: (لو ذاتُ سوار لطمتني).

نسبه العكبري وابن مالك وابن النحاس إلى فريق من الكوفين (١) ، ونسبه ابن يعيش إلى الكوفيين ولم يذكر لهم غيره (٢) ، ونسبه ابن فلاح والرضي وأبو حيان والمرادي والدماميني والأزهري والسيوطي إلى الكسائي (٣) .

وهذه المذاهب الكوفية الأربعة تتفق على شيء واحد ، هو أن الاسم المرفوع بعد (لولا) ليس مبتدأ ، ثم تفترق بعد ذلك ، فمنها ما يجعله فاعلًا : إما بفعل مقدّر بعد (لولا) أو بفعل محذوف نابت عنه (لا) ، ومنها ما يجعله مرفوعًا بـ (لولا) نفسها إما بالأصالة أو بالنيابة .

ونظرًا لاتفاقها وافتراقها فإن بعض الحجج المنسوبة إلى الكوفيين صالحٌ للاحتجاج به عن كلِّ مذهب من هذه المذاهب، ومنها ما هو صالح لبعضها دون بعض.

وهذه الحجة التي سأشرع الآن في دراستها ، هي حجة عامة ، صالحة لأن يحتج بها الكوفي على أي وجه من الوجوه الأربعة كان مذهبه .

<sup>(</sup>۱) ينظر: التبيين ص ٢٣٩، واللباب (١/ ١٣٢)، وشرح التسهيل (١/ ٢٨٣)، والتعليقة على المقرب ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح المفصل (١/ ٢٤٢) (٥/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المغني في النحو (٢/ ٣٥٢)، وشرح الكافية في النحو لابن فلاح (١/ ٤١٥)، وشرحها للرضي (القسم: ١:١/ ٣١٥)، وارتشاف الضرب (٤/ ١٩٠٤)، والجنبي الداني ص ٢٠٢، ٢٠٢، وتعليق الفرائد (٣/ ٣٤)، والتصريح (٤/ ٤٣٢)، وهمع الهوامع (٢/ ٤٣).

#### الحجة :

(لو كان الاسم بعد (لولا) مرفوعًا بالابتداء ، كما يـزعم البصرـيون ؛ لوجـب أن تكـون (إنَّ ) إذا وقعت بعدها مكسورة ؛ فلما وجب فتح (أنَّ ) بعدها في نحو قولك : (لـولا أنَّ زيـدًا ذاهب لأكرمتك) دلَّ على أنها ليست مبتدأ )(١).

#### الاعتراض:

ذكر أبو البركات هذه الحجة الكوفية ولم يورد اعتراضًا عليها ؟ لأنه يذهب في هذه المسألة مذهب الكوفيين . وقد وجدت عند غيره من النحاة اعتراضات على هذه الحجة ، وهي على صنفين هما :

- ١. منع وجود التلازم.
  - ٢. المعارضة بالمثل.

وهذا بيان كلّ اعتراض على حدة:

## الاعتراض الأول: منع وجود التلازم في محل الخلاف

بنى الكوفيون حجتهم على الاعتداد بأنَّ من لوازم الابتداء وجوب كسر همزة (إنَّ) فيه ، وقد سلَّم كثير ممن اعترض على هذه الحجة بهذا التلازم ؛ إلا أنهم منعوا وجوده في هذه المسألة .

فوصف (الابتداء) الموجب لكسر همزة (إنَّ) غير موجود هنا، من وجهين، هما:

(۱) الإنصاف (۱/ ۷۳).

# الوجه الأول:

أنَّ الابتداء الموجب للكسر مقيَّدٌ بضابط ، وهو أنه يجب كسر - همزة (إنَّ) في كل موضع لو وقعت فيه (أنَّ) لصحَّ دخول (إنَّ) المكسورة عليها ؛ قال ابن يعيش في تعليل وجوب كسر همزة (إنَّ) في الابتداء وامتناع الفتح: «أنَّ (أنَّ )إذا تقدَّمت كانت مبتدأه ، والمبتدأ معرَّض لدخول (إنَّ ) عليه وكان يلزم أن تقول: (إنَّ أنَّ زيدًا قائمٌ بلغني) ، فتجمع بين حرفين مؤكدين . وإذا كانوا منعوا من الجمع بين اللام و (إنَّ ) وهما لكونها بمعنى واحد وإن اختلف لفظها ، فأن يمنعوا الجمع بين (إنَّ ) و (أنَّ ) وهما بلفظ واحد كان ذلك أولى »(۱) .

وهذا النصّ يفسِّر قول العكبري وهو يَرُدُّ الحجة الكوفية السابقة: « فإن قيل: لو كان ما بعدها مبتدأ لم تقع موقعه ( أنَّ ) المفتوحة ، وقد وقعت كقوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا أَنَّهُ وَلَا مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴾ [ الصافات: ١٤٣ ] ...

قيل: جوابه أنَّ (أنَّ ) المفتوحة تكون في موضع المبتدأ في كلِّ موضع لا يصح فيه دخول (إنَّ ) المكسورة عليها ؛ لئلا يتوالى حرفان بمعنى واحد. وقد أُمِنَ هذا في (لولا) »(٢).

وقال في موضع آخر: « وإنها امتنع كون المفتوحة مبتدأ في موضع يصحُّ دخول (إنَّ) المحسورة عليها ، كقولك: (أنَّ زيدًا منطلق يعجبني) ، فإنك لو أدخلت (إنَّ) المحسورة عليها هاهنا صحَّ ، فامتنع من ذلك لئلا يتوالى حرفا توكيد ؛ ففي الموضع الذي لا يصح دخول المحسورة عليها يصحُّ أن يكون مبتدأ .

<sup>(</sup>١) شرح المفصل (٤/ ٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) اللباب (١/ ١٣٣).

يدل على ذلك قوله (تعالى): ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَالْحَارِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مُوضِع نصب بـ (إنَّ )، فعطفت المفتوحة على موضع (ألا تجوع)، ونقول على هذا: (إنَّ لك أنكَ مكرم)؛ لأنك حُلْتَ بين المفتوحة على موضع (ألا تجوع)، ونقول على هذا: (إنَّ لك أنكَ مكرم)؛ لأنك حُلْتَ بين المفتوحة والمكسورة بالجار. فكذلك المفتوحة بعد (لولا) لا يصحّ أن تدخل عليها (إنَّ ) المكسورة ؛ فجاز أن يكون مبتدأ »(١).

تبين من هذه النصوص أنه إنها يجب كسر همزة (إنَّ) في الابتداء ، ويمتنع فتحها لعلة معينة ، وهي الهرب من الجمع بين مؤكّدين متفقين لفظًا ومعنى ، وأنَّ هذه العلة منتفية بعد (لولا) ، وإذا انتفت العلة انتفى الحكم ، فأنت إذا قلت : (لولا أنَّ زيدًا من المصلين لعاقبته ) فإنه لا يجوز أن تدخل (إنَّ ) على (أنَّ ) فيقال : (لولا إنَّ أنَّ زيدًا من المصلين ... ) فلما امتنع ذلك جاز أن تكون همزة (أنَّ ) مفتوحة ، وهي في ابتداء الجملة الاسمية .

إلا أنَّ الملاحظ على هذه النصوص هو أنها لم تنص على سبب امتناع دخول (إنَّ ) بعد (لولا)، فالعكبرى قال في نصه السابق: (وقد أمن هذا في (لولا)، وسكت).

وقد وجدت علة ذلك عند سيبويه حيث يقول: «وتقول: (لولا أنَّه منطلق لفعلت) فـ (أنَّ) مبنية على (لولا) كما تبني عليها الأسماء»(٢).

قال السيرافي في شرح ذلك : « يريد : معقودة بـ ( لولا ) في المعنى الـذي يقتضيه ،

<sup>(</sup>١) التبيين ص ٢٤٣ ، ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٢) الكتاب (٣/ ١٢٠).

و ( لولا ) مقدمة عليه ، وليست بعاملة فيه ؛ لأن الاسم بعد ( لولا ) يرتفع بالابتداء لا بـ ( لولا ) .

ولزومها للاسم بعدها ؛ للمعنى الذي وضعت عليه : كلزوم العامل للمعمول به ، فشبهت به ، ففتحت ( أَنَّ ) ولم تكسر ؛ لأنَّ ( إنَّ ) المكسورة إنها تدخل على مبتدأ مجرَّد لم يغيَّر معناه بحرف قبله »(١) .

وهذا يعني أنَّ (لولا) تتَّحد مع ما بعدها من حيث المعنى ؛ إذ المعنى معقود عليها معًا ، فهما مركبان معنويًّا تركيبًا قويًّا ؛ ولذلك كان الاقتران بـ (لولا) مسوغًا للابتداء بالنكرة (٢) .

وأنت إذا تأمَّلت نصَّ الرضي الآتي تبين لك عمق هذا التداخل بينهما وقوَّته ، يقول عن المبتدأ بعد (لولا): « فخبره محذوف وجوبًا لحصول شرطى وجوب الحذف:

أحدهما: القرينة الدالة على الخبر المعين، وهي لفظة (لولا)؛ إذ هي موضوعة لتدل على انتفاء الملزوم؛ ف(لولا) دالة على أن خبر المبتدأ الذي بعدها: (موجود)، لا (قائم) ولا (قاعد)، ولا غير ذلك من أنواع الخبر.

الثاني : اللفظ الساد مسد الخبر وهو جواب ( لولا ) ١٩٣٠ .

ومراده أن (لولا) الامتناعية تفيد امتناع الجواب لوجود المبتدأ ، ووجود المبتدأ هو الخبر ، فالعلم بالخبر الذي هو (موجود) استفيد من كلمة (لولا)<sup>(٤)</sup>.

\_

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المخطوط: ٤ / ٢١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح ابن عقيل (١/ ٢١٠)، والمساعد (١/ ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) شرح الكافية ( القسم : ١ : ١ / ٣١٦ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : شرح كافية ابن الحاجب لابن القواس (١/ ١٧١).

فلما كان الأمر كذلك لم يكن لـ (إنَّ) التي لا تتصدر إلا الجمل مـ دخل هنا ؛ لأن (لولا) لا يتركب معناها مع الجمل .

فلا يقال في (لولا زيدٌ لعاقبتك): (لولا إنَّ زيدًا لعاقبتك)، ولو قيل ذلك لكان فيه جمع بين نقيضين: حذف الخبر للعلم به، وتأكيده بـ (إنَّ)، وذلك محال؛ فلمَّا أمن دخول (إنَّ) بعد (لولا) جاز أن تقع (أنَّ) مفتوحة الهمزة مع معموليها مبتدأ بعدها.

# الوجه الثاني:

أنَّ (أنَّ) لم تدخل على الجملة الاسمية بعد (لولا) حتى يجب فيها الكسر للابتداء، وإنها وقعت مع معموليها موقع المبتدأ وحده، فهي واقعة موقع المفرد وذلك جائز ؛ يقول ابن الحاجب: «ما بعد (لولا) من (أنَّ) واسمها وخبرها إنها هو في موضع المبتدأ، ولا يقدر جملة مستقلة فتكسر ؛ لأنه لو كان كذلك لكان يجب عند حذفها أن نقول: (لولا زيد قائمٌ لأكرمتك) وهو غير جائز ؛ وإذا ثبت أن خبر المبتدأ لابدً من حذفه، فإذا وقعت (أنَّ) فإنها تقع في موضع المبتدأ خاصة، فلذلك وجب الفتح »(۱).

وهذا صحيح فأنت حين تقول: (لولا أنَّ زيدًا قائمٌ لعاقبتك) فإن (أنَّ) لم تدخل على الجملة الاسمية (زيد قائمٌ) بعد (لولا)، وإنها وقعت هي واسمها وخبرها موقع المبتدأ من الجملة الاسمية بعدها ؛ إذ الأصل: (لولا قيام زيد لعاقبتك) ف(قيام) مبتدأ خبره محذوف، وقد قامت (أنَّ) مع معموليها مقام هذا المبتدأ.

وعبارة ابن الحاجب في هذا التعليل أدقُّ بكثير من قول العكبري وابن فلاح في تعليل فتح

<sup>(</sup>١) شرح المقدمة الكافية (٣/ ٩٦٥)، وينظر : شرحها للرضي ( القسم ٢ : ٢ / ١٢٤٧ ) .

همزة (أنَّ): «ليَّا لم يظهر الخبر صارت كأنها واقعة موقع المفرد»(١).

فإنها واقعة موقع المفرد حقيقة ، وليس كأنها واقعة موقعه ، وكلامهما يقتضي أنه يجوز لك في نحو (لولا زيدٌ لعاقبتك) ، وهذا لا يجوز مع (لولا أنَّ زيدًا لعاقبتك) ، وهذا لا يجوز مع (أنَّ ) كما لا يجوز مع (إنَّ ) ، وإنها الذي يجوز هو أن توقع (أنَّ ) ومعموليها موقع المبتدأ وحده كما أسلفت .

ولقائل أن يقول: لو كانت (أنَّ) وصلتها مبتدأ لوجب تقديم خبرها عليها ، على حدِّ قوله تعالى : ﴿ وَءَا يَدُّ لَمَّمُ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمُ ﴾ [يس: ٤١].

# والجواب عن ذلك عندي من أربعة أوجه:

1. أنَّ ذلك لا يجب مطلقًا ، على ما ذهب إليه جماعة من النحاة ؛ قياسًا على (أنْ) في نحو قوله تعالى : ﴿ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَكُمُ ﴾ (٢) [ البقرة : ١٨٤ ] ؛ قال العكبري : « وأما وقوع (أنَّ ) المفتوحة بعد (لولا) فلا يمنع من كونها مبتدأ ، وإنها كان كذلك ؛ لأن (أنَّ ) وما عملت فيه يصح الإخبار عنه بالفعل الواقع قبلها ، وكلُّ ما صحَّ الإخبار عنه بها بعده ؛ لأن صحة الإخبار لا تختلف بالتقديم والتأخير » (٣) .

فكما أنه يجوز أن يقال: (معلومٌ أنَّك عاقل) يجوز أن يقال: (أنَّك عاقلٌ معلومٌ)، وكما يجوز (بلغني أنَّ زيدًا قائمٌ بلغني) بإسناد الفعل إلى الفاعل، يجوز (أنَّ زيدًا قائمٌ بلغني) بإسناد الخبر إلى المبتدأ.

<sup>(</sup>١) اللباب (١/ ١٣٤)، وينظر: المغني في النحو (٢/ ٣٥٤)، وشرح الكافية في النحو لابن فلاح (١/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر : التذييل والتكميل (٣/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) التبيين ص ٢٤٣.

٢. أنَّ تأخير (أنَّ) وصلتها حين تقع مبتدأ غير مسبوق بـ (أمَّا) إنها وجب عند سيبويه والجمهور لخوف الالتباس بـ (إنَّ) المكسورة ، أو بـ (أنَّ) التي بمعنى (لعلَّ) ، أو التعرض لدخول (إنَّ) فيستثقل اجتهاعهما (١) ، وكلُّ ذلك مأمون مع (لولا) ، فخرجت هذه المسألة من هذا الحكم .

٣. أنَّ (أنَّ ) وصلتها حين تقع مبتدأ بعد (لولا) لا تحتاج إلى خبر أصلًا حتى يقدَّم عليها ؟ لاشتهال صلتها على المسند والمسند إليه (٢) .

أنَّ خبر (أنَّ) وصلتها يقدَّر مقدَّمًا عليها، وهذا قول بموجب الحكم السابق، قال الصبان: «تقديره مقدمًا يدفع الاشتباه من أول وهلة »(٣)، فيكون التقدير: (لولا ثابتُ أنَّ زيدًا قائمٌ لعاقبتك)(٤).

هذا ما وقع من الحجاج في الجواب عن هذه الحجة الكوفية بين العلماء ، وعلى الرغم مما وقع في أثنائه من نصوص يمكن أن يستدل بها لنصرة المذهب الكوفي ، كقول سيبويه إنّ الاسم الذي بعد (لولا) يبنى عليها ، تعبيرًا منه عن شدَّة الترابط المعنوي بينها ، وكتفسير السيرافي ذلك بأن لزوم (لولا) لما بعدها كلزوم العامل لمعموله = على الرغم من أن هذه النصوص تُقوِّي المذهب الكوفي القائل بإعمال (لولا) نفسها ؛ فإنه قد اتضح بهذا الاعتراض بوجهيه أنّ الابتداء الموجب للكسر عند القائلين به غير متحقق في هذه المسألة ، إذ إن الابتداء المراد مضبوط بمقصد معين كما أسلفت ، بل إنّ

<sup>(</sup>۱) ينظر : التذييل والتكميل (٣/ ٣٥٠)، وأوضح المسالك (١/ ١٩٣)، وحاشية الصبان (١/ ١٩٣)، وحاشية الصبان (٤/ ١٤٦٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر : مغنى اللبيب (٣/ ٤٤٥، ٤٤٥) ثم (٣/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٣) حاشية الصبان (٤/ ١٤٦٥، ١٤٦٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر : مغني اللبيب (٣/ ٤٤٥) ثمر (٣/ ٤٢٥) ، وحاشية الصبان (٤/ ١٤٦٤) ، وينظر : التصريح (٢/ ٣٠، ٣٠) .

الشاطبي حقق هذه المسألة وخلص إلى قوله: « الأولى أن يحمل قول ابن مالك: ( فاكسر في الابتداء ) على أنه يريد الابتداء حقيقة وحكمًا ، وذلك نحو ( إنَّ زيدًا قائمٌ ) خاصة »(١).

## الاعتراض الثاني : المعارضة بالمثل

عارض كثير من النحاة هذه الحجة الكوفية ، أو المذهب الكوفي عامة ، بعدد من أقيسة العكس ، ويمكن تصنيفها في ثلاثة أقسام على النحو التالي :

١. أنَّ ما بعد ( لولا ) لو كان مرفوعًا بفعل محذوف أو مقدَّر لكان في ذلك مخالفة للأَوْلى من أربع جهات هي :

أ. أنَّ فيه تقدير حذف الفعل وهو مقدَّم، في حين أنَّ المذهب البصري فيه تقدير حذف الخبر، والخبر مؤخر، ومعلوم أنَّ الأواخر بالحذف أولى من الأوائل (٢)، قال ابن النحاس: « آخر الجملة أولى بالحذف من أولها ؛ لأن أوَّ لها موضع استجهام وراحة، وآخرها موضع تعب وطلب استراحة » (٣).

ب. أنَّ فيه تقديم الفاعلية على الابتداء ، مع أنَّ المبتدأ أصل المرفوعات ، وأيُّ موضع وجد فيه اسم مرفوع محتمل للابتداء وغيره كان الابتداء أولى به (٤) .

ج. أنَّ فيه حذف الفعل ، وهو أقل بكثير من حذف الخبر ؛ والحمل على الأكثر أولى (٥) .

<sup>(</sup>١) المقاصد الشافية (٢/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح التسهيل (١/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) التعليقة على المقرب ص ١٦١ .

<sup>(3)</sup> ینظر : شرح التسهیل ( ۱ / ۲۸۳ ، ۲۸۳ ) .

<sup>(</sup>٥) ينظر : الأشباه والنظائر (١/ ٤٠٢).

د. أنَّ فيه التزام إضهار فعل رافع بعد حرف ، وليس لذلك نظير في العربية، والحمل على ما له نظير أولى من الحمل على ما ليس له نظير (١).

٢. أنَّ ما بعد ( لولا ) لو كان مرفوعًا بفعل محذوف أو مقدر الأدى ذلك إلى أمرين فاسدين ، هما :

أ. حذف الفعل عن الفاعل دون وجود فعل يفسر ذلك المحذوف، وهذا لا يجوز (٢).

ب. جعل ( لا ) حين تكون عوضًا عن المحذوف بمعنى ( لم ) ، وهذا فاسدٌ ؛ لأنَّ ( لم ) تختص بالأفعال المستقبلة لفظًا و ( لا ) لا تختص ، ولأنَّ ( لو لا ) هنا تختص بالأسماء أو تكثر فيها و ( لم ) لا تقع بعدها الأسماء ".

٣. أنَّ (لولا) لو كانت هي العاملة بنفسها أصالة أو نيابة ؛ لكان في ذلك مخالفة الأصول الإعمال من وجهين هما:

أ. أنَّ فيه إعمال (لولا)، وهي حرف، الرفع دون النصب، وليس في العربية حرف يرفع ولا ينصب (١٤).

ب. أنَّ فيه إعمال (لولا) ، وهي حرف ، في اسم واحد الرفع ، مع أنَّ الأصل في الحرف إذا عمل في اسم واحد أن يعمل الجر لا الرفع ولا النصب (٥) .

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح التسهيل (١/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللباب (١/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ( ١ / ١٣٥ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : شرح التسهيل (١/ ٢٨٣)، والتعليقة على المقرب ص ١٦٠، والأشباه والنظائر (١/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المقاصد الشافية (٦/ ٢٠٠).

ولن أطيل بالجواب عن هذه المعارضات الثلاث بفروعها ، ولكن أقول بإيجاز شديد :

أما المعارضة الأولى: فإنها لا تلزم الكوفيين ولا تسقط حجتهم، ولا تُقبل على إطلاقها؛ وكلها أصول في الأخذ بالأولى عند من أوردها، ولو أنكرها الكوفيون أو منعوها، لما كان في ذلك مخالفة لشيء من أصولهم الفكرية والصناعية.

## وأما المعارضة الثانية:

فأما حذف الفعل دون وجود مفسر له: فإن الفعل في الإسناد كالخبر ، وكما أن الخبر في مذهب البصريين محذوف للعلم به ؛ فإن الفعل في مذهب من أعمل الفعل من الكوفيين محذوف للعلم به .

والذي يدل على المحذوف في المذهبين هو ما تدل عليه (لولا) من (الوجود والثبوت) وهذا معنى يعبر عنه بالفعل كما يعبر عنه بالاسم، فتقول في تقدير المحذوف في نحو: (لولا زيدٌ لعاقبتك): (لولا زيدٌ موجودٌ) أو (لولا وجد زيد أو ثبت).

وأما جعل ( لا ) بمعنى ( لم ) فإن هذا من تفسير المعنى لا غير ، ولا أحديدعي أن ( لا ) مساوية لـ ( لم ) من كلِّ وجه .

وأما المعارضة الثالثة بفرعيها فإنها لا تلزم القائلين بإعمال (لولا) من الكوفيين أيضًا ؛ لأنه ليس من أصولهم أن كلَّ حرف رفع لابد أن ينصب ، ولا أنَّ الحرف العامل في اسم واحد لا يعمل إلا الجر ؛ بل هذه أصول بصرية لا تلزمهم : ألا ترى أنهم يعملون (إنَّ ) وأخواتها النصبَ وحده (۱) ، ويعملون (ما) الحجازية الرفع وحده (۲) ،

<sup>(</sup>١) ينظر : الإنصاف ( ١ / ١٧٦ – ١٨٥ ) ، وينظر : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٣ / ٤ ) .

<sup>(</sup>٢) قاله الشاطبي في المقاصد الشافية (٦/ ٢٠٠).

فهذه حروف لا تعمل إلا في اسم واحد على مذهبهم ، وقد عملت غير الجرّ كما ترى .

ومع ذلك فقد قال ابن فلاح في حجاجه عن هذا المذهب: « فإن قيل: لو رفعت لنصبت ؛ لأن كلَّ رافع من الحروف ناصب! قلنا: لا يلزم ذلك ؛ لأنها عملت فيها تقتضيه »(١).

ولكن : هل الذين يعملون (لولا) من الكوفيين يعملونها الرفع دون النصب حقًا ؟ وماذا يقولون عند إجراء الإعراب فيها ؟

سؤال لم أجد جوابًا صريحًا عنه عند أحدٍ من النحاة ، وقد رجعت إلى جميع المواضع التي أعرب فيها أبو البركات الاسم المرفوع بعد (لولا) في البيان (٢) لأرى كيف يجري الإعراب فيها ، فوجدته يعربها (مبتدأ) على المذهب البصري مع أنه في الإنصاف رجح المذهب الكوفي وانتصر له .

والذي ظهر لي مع طول التأمُّل والنظر هو أنَّ الكوفيين يعربون الاسم المرفوع بعد (لولا) اسمًا لها مرفوعًا، ثم لو قيل إن لها خبرًا منصوبًا واجب الحذف؛ للعلم به أو لأن جواب (لولا) سدَّ مسده، لم يكن عندي بعيدًا؛ ألا ترى:

- أنَّ ( لا ) النافية للجنس إذا علم خبرها كثر حذفه عند الحجازيين ووجب عند التميميين كما في ( لا مساسَ ) و ( لا ضيرَ ) و ( لا فوتَ ) و ( لا وزرَ ) (٣) .

- وأنَّ ( لا ) العاملة عمل ( ليس ) يغلب أن يكون خبرها محذوفًا ، حتى قيل بلزوم ذلك ، كقوله ( فأنا ابن قيس لا براحُ ) وقد نقل عن الزجاج أنه لم يظفر به مذكورًا (٤) .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) المغنى في النحو (٢/ ٣٥٢)؛ وشرح الكافية في النحو لابن فلاح (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (١/ ٩٠، ٣٦١، ٣٩١) (٢/ ٣٨، ٢٨١، ٣٧٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر : النحو والصرف بين الحجازيين والتميميين ص ٧٠ – ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : أوضح المسالك (١/ ٢٥٥)، ومغني اللبيب (٣/ ٢٩٢).

- وأنَّ ( لات ) يشترط حذف أحد معموليها، كما في: ﴿ ولات حين مناص ﴾ [ص: ٣](١).

فلِمَ لا يكون لـ (لولا) خبرٌ محذوفٌ كهذه، ويكون التقدير (لولا زيـدٌ موجـودًا لفعلت كذا وكذا)؟!

هذا وجه، وثمَّة وجه آخر ليس بعيدًا أيضًا، وهو أن يكون خبرها هو جوابها، ألا ترى أنَّ ابن الطراوة جعل جواب (لولا) خبرًا عن الاسم المرفوع بعدها (٢)، وإن كان رده الرضي وابن هشام بأنه لا رابط بينهما ألا أن الرابط بينهما عندي مقدر، فأنت إذا قلت: (لولا زيدٌ لأكرمتك) فكأنك قلت: (زيدٌ لم أكرمك لوجوده)، وإذا قلت: (لولا زيد لم أكرمك) فكأنك قلت: (زيد أكرمتك لوجوده)، فلمَّا كان الرابط بينهما مفهومًا على هذا التقدير لم يحتج إلى ظهوره في اللفظ.

# الترجيح:

يترجح لديَّ بعد هذا العرض رفض هذه الحجة الكوفية وإسقاطها ؟ إذ إنَّ الابتداء الموجب للكسر لم يتحقق في مسألة (لولا) كما قال من اعترض على هذه الحجة من النحاة .

-

<sup>(</sup>١) ينظر : أوضح المسالك (١/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الجنبي الداني ص ٦٠١ ، ومغني اللبيب (٣/ ٤٥٠ ) ، وابن الطراوة النحوي ص ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : مغنى اللبيب (٣/ ٤٥٠) ، وشرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم : ١ : ١ / ٣١٦) .





# المبحث الثالث

استدلال الكوفيين

على أن ناصب المفعول به هو الفعل والفاعل معًا

ببطلان

كون ناصبه الفعل وحده

بدليل

اطراد الفصل بينها بالفاعل





#### محل النزاع:

عامل النصب في المفعول به.

# المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أن العامل في المفعول النصبَ الفعلُ والفاعلُ جميعًا ، نحو (ضربَ زيدٌ عمرًا )(١).

#### الحجة :

( لو كان الفعل وحده هو الناصب للمفعول كما يقول البصريون ؛ لكان يجب أن يليه ، ولا يجوز أن يفصل بينه وبينه ؛ فلما جاز الفصل بينهما دلَّ على أنه ليس هو العامل فيه وحده ، وإنها العامل فيه : الفعل والفاعل )(٢).

#### الاعتراض:

اعترض أبو البركات على قياس العكس السابق باعتراضين ، هما:

١. نقض التلازم .

٢. القول بالموجب.

وهذا بيان كلِّ اعتراض منهم على حدة.

(۱) الإنصاف (۱/ ۷۸)، وينظر منسوبًا إلى الفراء في شرح كافية ابن الحاجب لابن القواس (۱/ ۱۸۵)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (۱/ ۱۸۵)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (۱/ ۱۸۵)، والتصريح (۱/ ۳۹۷).

(٢) الإنصاف (١/ ٨٠)، وينظر: التبيين ص ٢٦٤، وشرح الكافية في النحو لابن فلاح (٢/ ٤٨٦).

## الاعتراض الأول: النقض

(هـذه الحجـة تبطـل بـ (إنَّ)، فإنـا أجمعنـا عـلى أنـه يجـوز أن يقـال: (إنَّ في الدار لزيـدًا) و (إنَّ عنـدك لعمرًا)، قـال الله، سبحانه ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ﴾ [الشعراء: ٨]، وقـال، تعـالى ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكالاً ﴾ [المزمـل: ١٢]؛ فنصـب الاسـم بـ (إنَّ)، وإن لم تله.

وإذا لم يلزم ذلك في الحرف ، وهو أضعف من الفعل ؛ لأنه فرع عليه في العمل ؛ فلأن لا يلزم ذلك في الفعل ، وهو أقوى ؛ كان ذلك من طريق الأولى )(١).

## دراسة هذا الاعتراض:

هذا النقض دقيق جدًا ، وقد اختاره أبو البركات اختيار بصير بمذاهب الجدل ؛ يدل على ذلك أمران ، هما :

الأول:

أَنَّ اسم ( إِنَّ ) المؤخَّر في الآيتين وفي المثالين تأخيره واجب ؛ لاتصاله بلام الابتداء في ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا فِي ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا فَي ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا لَكُوهَ مُحْبِرِ عَنْهَا بِظُرِف مُحْتِص فِي ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا لَكُوهُ مُحْبِرِ عَنْهَا بِظُرِف مُحْتَص فِي ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا لَا يَكُالًا ﴾ .

فلما كان تأخير الاسم واجبًا تعيَّن أن ( إنَّ ) عملت في اسمها مع وجود فاصل لابد منه ، وبهذا يتحقَّق النقض .

ولو أنَّ أبا البركات نقض حجة الكوفيين بغير ذلك ، كما فعل ابن فلاح الذي نقضه بنحو (إنَّ في الدار زيدًا) (٢):

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح الكافية في النحو (٢/ ٤٨٧).

لقيل له: إنَّ اسم (إنَّ ) هنا مؤخر لفظًا وهو في نية التقديم ، فكأنه لم يفصل بينه وبين (إنَّ ). ولهذا فإن نقض أبي البركات أقوى وأحكم .

## الثاني :

أنَّ اسم (إنَّ ) منصوب بها عند الكوفيين والبصريين ؛ ولذلك قال أبو البركات (أجمعنا) ، وفي هذا إيراد للنقض على مذهب المستدل والمعترض ، وهو أقوى حالات إيراد النقض (1) .

ولو نقضه بعمل (إنَّ) في خبرها مع وجود الفصل باسمها في نحو (إنَّ زيدًا قائمٌ)، لرُدَّ عليه نقضه بأَنَّ خبر (إنَّ) ليس مرفوعًا بها عند الكوفيين بل هو مرفوع با كان مرفوعًا به قبل دخولها(٢).

ولو نقضه بعمل (كان) في اسمها مع توسط الخبر بينها وبينه ، في نحو (كان في الدار رجلٌ) و (كان في الدار ساكنُها) ؛ لرد عليه بأن اسم كان ليس مرفوعًا بها عند الكوفيين ، بل هو مرفوع بها كان مرفوعًا به قبل دخولها(٣).

ولو نقضه بعمل (كان) في خبرها مع أن اسمها فاصل بينهما في نحو (كان زيدٌ قائمًا)، فهي ناصبة له تشبيهًا بالمفعول؛ لرد عليه بأن خبر كان منصوب عند الكوفيين على الحال أو تشبيهًا بالحال (٤).

وإذا كان كذلك فليس له أن يحتج بمذهبه على مذهب غيره.

.

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : قوادح القياس عند الأصوليين (٢/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (١/ ١٧٦ –١٨٥) وينظر أيضًا: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٣/٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر : التذييل والتكميل (٤/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر : الإنصاف ( ۲ / ۸۲۱ – ۸۲۸ ) ، والتصريح ( ۱ / ۵۸۸ ) .

وبهذا يتضح أن نقض أبي البركات في غاية القوة والإحكام ، وبه يسقط عندي ما ادعاه الكوفيون من تلازم بين عمل الفعل وحده ، واتصال مفعوله به؛ لأنه إذا لم يثبت ذلك مع (إنَّ) ، وهي فرع في العمل ؛ فرده مع الفعل ، وهو يعمل بالأصالة ، أقوى وأوجب .

## الاعتراض الثاني : القول بالموجب

ومع سقوط هذا التلازم فقد حمل أبو البركات عمل الفعل وحده في المفعول على وجه يتحقق معه اللازم الذي ادعاه الكوفيون ، فيما لو افترضت صحته ؛ وهذا يجعل الحجة الكوفية ساقطة من كلِّ وجه : سُلِّم بالأصل الذي بنيت عليه أو لم يسلم .

# يقول أبو البركات:

# « على أنا نقول :

إنَّ الفعل قد ولي المفعول ؛ لأن الفعل لما كان أقوى من حروف المعاني صار يعمل عملين ، فهذا بذاته رافع للفاعل وناصب للمفعول ؛ لزيادته على حروف المعاني ، فتقديره تقدير ما عمل وليس بينه وبين معموله فاصل ؛ وإذا لم يكن بينه وبين معموله فاصل بَانَ أنه قد وليه [ المعمول] ، فدلً على أنَّ العامل هو الفعل وحده »(١).

وهذا صحيح فإن الفعل المتعدي يطلب فاعلًا ومفعولًا ، فإذا سلَّمنا أن معموليه لابد أن يلياه ، فنقول: لما كان محالًا جعل المعمولين بعده في وقت واحد قدمنا الفاعل ؛ لأنه كالجزء من الفعل وأكثر اتصالًا به من المفعول (٢) ، وأخّرنا المفعول ، فهما في التقدير تالمان له .

## الترجيح:

وعلى ما سبق أقول إن حجة الكوفيين هذه فاسدة مردودة .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الإنصاف (١/ ٧٩، ٨٠)، وأسرار العربية ص ٨٩ - ٩١، وينظر أيضًا : المسائل البصر\_يات (١/ ٥٥٥) و (١/ ٨٣٧).





# المبحث الرابع

استدلال الكوفيين

على أن ( أَفْعَل ) في التعجب اسم

ببطلان

كونه فعلًا

بدليل

تصحيح عينه حين يبنى من الأجوف





#### محل النزاع:

( أَفْعَل ) في التعجب : اسم أم فعل ؟

### المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون عدا الكسائي إلى أنَّ (أَفْعَل) في التعجب نحو: (ما أحسن زيدًا): اسم (١).

#### الحجة :

( لو كان ( أَفْعَل ) في ذلك فعلًا ، كما يزعم البصريون ؛ لوجب أن تُعلَّ عينه بقلبها ألفًا ، كما قلبت في الفعل في نحو ( قَامَ وبَاعَ ، وأَقَامَ وأَبَاعَ : في قولهم : أَبَعْتَ الشيء ، إذا عرَّضته للبيع ) .

فلم صحَّت عينه في نحو (ما أَقْوَمَه! ، وما أَبْيَعَه!) كما تصحُّ في اسم التفضيل في نحو (هذا أَقْوَمُ منك ، وأَبْيَعُ مِنْك) ؛ دلَّ على أنه ليس فعلًا ، وإذا لم يكن فعلًا ، وجب أن يكون اسمًا ) (٢).

### دراسة هذه الحجة:

بنى الكوفيون هذه الحجة على ضابط صرفي ، هو أنه متى شارك الاسمُ الفعلَ في المثال والزيادة ، وكان معتل العين أَعْلَلْتَ الفعل وصحَّحت الاسم (٣).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٢٦) ، وقد مضى توثيق هذه المسألة ص ٤٢٣ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ١٢٨ ) وأسرار العربية ص ١١٧ ، وقد مضى توثيق هذه الحجة ص ٥٢٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: التكملة ص ٥٩٣، وينظر: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٦ / ١٦٦)، والمنصف (١ / ٣٠٢، ٣١٦، ٢٧٣)، وشرح شافية ابن الحاجب (٣/ ١٠٥)، وشرح ألفية ابن مالـك لابـن هانى (٤ / ٣٥٤).

### قال المازني:

«إذا كانت الزوائد التي في أوائل الأسماء هي الزوائد التي تكون في الفعل، وكان الاسم على زنة الفعل بالزوائد؛ فإن الأسماء تصحّح ولا تُعَلّ ؛ وذلك أنك لو بنيت من (قَالَ يَقُولُ) اسمًا على مثال : (يَفْعَلُ ، أو يَفْعُل ، أو يَفْعِل ) أو من باب (بَاعَ يَبِيْعُ):

كنت قائلًا: (يَقُولُ ، ويَقُولُ ، ويَقُولُ ، ويَقُولُ ، ويَبِيعُ ، ويَبِيعُ ، ويَبِيعُ ، ويَبِيعُ ).

وإنها فعلت هذا لتفرق بين الأسماء والأفعال »(١).

ولأجل ذلك صُحِّح نحو (أَدُورٌ ، وأَسْوُقٌ ؛ لأنها على بناء (أَفْعُلَ) كـ (أَنْصُرُ ـ) وهو من أبنية الأفعال ، وصُحِّحَ نحو (أَخْوِنَة ، وأَسْوِرَة) ؛ لأنها على بناء (أَفْعِل) كـ (أَضْرِبُ) ..... وهكذا (٢) .

و (أَفْعَل) من أبنية الأفعال، ثمَّ شاركتها فيه الأسهاء، فكان حق الأفعال الإعلال، نحو (أعاد وأقال)، وكان حق الأسهاء التصحيح، نحو (أبيض وأسود) في الوصف، و (هذا أَقْوَمُ منك، وأَبْيَعُ منك) في التفضيل؛ ولذلك قالوا (أَبَانَ) في الفعل، و (أَبْيَن) في اسم بلد (٣)، وكان الفعل بالإعلال أولى؛ لأصالته فيه (٤). ولأنه ثقيل والإعلال تخفيف: لما فيه من قلب الواو والياء ألفًا، فجعل الخفيف مع الثقيل (٥).

-

<sup>(</sup>١) المنصف (١/ ٢٧٣) وينظر: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٦/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الكتاب (٤/ ٣٥١، ٣٥١).

<sup>(</sup>٣) ينظر : التكملة ص ٥٩٣ ، وشرح ألفية ابن مالك لابن هاني (٤/ ٣٥٤). و( أَبْيَن ) في جنوب اليمن، لا زالت تُسَمَّى بهذا حتى اليوم .

<sup>(</sup>٤) ينظر : شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: شرح التصريف ص ٤٦٥.

### يقول ابن الوراق:

« فإن قال قائل : فها [ وجه ] تصحيح الاسم ؟

قيل له: ليفصل بينه وبين الفعل ، وذلك أنَّ ما كان على ( أَفْعَل ) ، وهو صفة ، لا ينصرف ؛ فإذا لم ينصرف لم يدخله الجرُّ ولا التنوين ، كما أنَّ الفعل لا يدخله جرُّ ولا تنوين ، فلو أعللنا الاسم كما يعلّ الفعل لم يقع بينهما فصلٌ ؛ فجُعل التصحيح فصلًا بينه وبين الفعل .

وإنها كان الاسم [ بالتصحيح ] أولى من الفعل ؛ لأن الفعل يتصرف ، فتدخل الحركات على حروف المد في تصاريف الفعل ، وذلك مستثقل ؛ والاسم يلزم طريقة واحدة ، والحركة إنها تدخل على حروف المد في الاسم في موضع واحد ؛ فكان أولى بالتصحيح من الفعل »(١).

وبناء على هذه القاعدة الصرفية المتفق عليها: ذهب الكوفيون إلى أن تصحيح ( أَفْعَل ) في التعجب ؛ قياسًا ، من معتل العين في نحو ( ما أَقْوَمه ! وما أَبْيَعه ! ) دليل على اسميته .

ولهذا عدَّ الشاطبي هذه الحجة من أقوى احتجاجاتهم في هذه المسألة (٢).

### الاعتراض:

اعترض البصريون على قياس الكوفيين هذا باعتراضين هما:

١. تخصيص اللازم.

<sup>(</sup>۱) على النحو ص ٣٢٦، وينظر: الكتاب (٤/ ٣٥٠ – ٣٥٣)، وشرحه للسيرافي (المخطوط: ٦/ ١٦٨ – ١٦٨).

<sup>(</sup>٢) المقاصد الشافية (٤ / ٤٤١).

٢. النقض.

وهذا بيان كلِّ اعتراض على حدة:

#### الاعتراض الأول: تخصيص اللازم

سلَّم البصريون أن ( الإعلال ) من لوازم الأفعال التي على بناء ( أَفْعَل )، ثم بينوا أن هذا الحكم ( التصحيح ) قد تخلف عن ( أَفْعَل ) في التعجب ، لا لعيبٍ في هذا اللازم ، ولكن لوجود علم عارضة خاصة بأفعل التعجب استثنته من حكم التصحيح فأُعلَّ .

### قال أبو البركات:

(التصحيح حصل له بحمله على باب (أَفْعَل) الذي للمفاضلة ، فصحِّح كما صُحِّح من حيث إنه غلب عليه شبه الأسماء بأن ألزم طريقة واحدة ؛ والشبه الغالب على الشيء لا يخرجه عن أصله ؛ ألا ترى أنَّ الأسماء التي لا تتصرف لمَّا غلب عليها شبه الفعل ؛ منعت الجرِّ والتنوين كما منعها الفعل ، ولم تخرج بشبهها للفعل عن أن تكون أسماء ، فكذلك هاهنا : تصحيح العين في نحو (ما أقوَمه ! وما أبيَعه !) لا يخرجه عن أن يكون فعلًا) (١).

### دراسة هذا الاعتراض:

علل البصريون تصحيح (أَفْعَل) في التعجب مع كونه عندهم فعلًا ، وكان حقه الإعلال: بمشابهة هذا الفعل للأسماء من طريقين: طريق اللفظ وطريق المعنى.

فهم يسلمون بأن التصحيح في الأصل إنها هو للأسهاء ، لا للأفعال ؛ إلا أن ( أَفْعَلَ ) في التعجب عندهم مستثنى من هذا الأصل ، فقد صُحِّح وهو فعل ؛ لعلة

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٤٤)، وأسرار العربية ص ١١٩. وينظر هذا الاعتراض من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرا في (١) الإنصاف (٢/ ٧٤٢)، وعلل النحو ص ٣٢٦،٣٢٥، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٢).

خاصة به هي مشابهته للأسماء ، وهذا بيان ذلك :

### ١. الشبه اللفظي:

( أَفْعَل ) في التعجب جامد لا يتصرف ، قال الرضي : « وهي غير متصرفة ؛ لمشابهتها بالإنشاء للحروف ، وهي غير متصرفة .

وأيضًا كلُّ لفظ منها [أي: ما أفعله! وأَفْعِل به!] صار علمًا لمعنى من المعاني وإن كان جملة ؛ فالقياس ألا يتصرف فيه احتياطًا لتحصيل الفهم كأسماء الأعلام؛ فلهذا لم يُتَصَرَّف في (نِعْم ويِسُس)، وفي الأمثال »(١).

وقال أيضًا: «ولم يُعَلَّ باب التعجب نحو (ما أَقْوَلَهُ!، وأَقْوِل به!) ....؛ لمشابهتها بعدم التصرف للأسهاء، فصارا ك(أَفْعَل) التفضيل، و(أَفْعَل) الصفة »(٢).

فلمًا كان (أَفْعَل) في التعجب جامدًا لا يأتي إلا على طريقة واحدة هي لفظ الماضي أشبه الأسهاء ؛ لأن الأسهاء لا تتصرَّف ؛ ومرادهم بر (التصرف) هنا (تغيُّر البناء للدلالة على الزمان)، ف (أَفْعَل) في التعجب جامد على بناء الماضي لا يخرج عنه، كها أن الأسهاء لا تتغير للدلالة على الزمن (٣).

بل إنَّ الرضي يرى في الإعلال شيئًا من التصرف، فلمَّا كان (أَفْعَل) في التعجب جامدًا كالأسهاء حُرم التصرف كلَّه حتى الإعلال، يقول: «والجواب عن تصحيح العين في نحو: (ما أقوله! وما أبيعه! وأقول به! وأبيع به!): أن الإعلال نوع تصرُّفِ وفعل التعجب غير متصرف »(3).

<sup>(</sup>١) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم : ٢ : ٢ / ١٠٨٨ ) .

<sup>(</sup>٢) شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ١٢٤) وينظر (٣/ ٩٧) منه ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٦/ ١٦٩)، والمنصف (١/ ٣١٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البسيط (١/ ١٨٠)، والمقاصد الشافية (٢/ ٣٥٢، ٣٥١).

<sup>(</sup>٤) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ١٠٩٢ ) .

ومسألة جمود (أَفْعَلَ) التعجب محلّ إجماع بين النحاة لم يخالف فيها إلا هشام بن معاوية الضرير ، حيث أجاز أن يؤتى له بمضارع فيقال: (ما يُحْسِنُ زيدًا!) عند إحاطة العلم بأنه يكون كذلك في المستقبل (١) ؛ قال أبو حيان: «وما قاله قياسٌ ، ولم يسمع ؛ فوجب اطراحه »(٢) ، ولا يقدح في إجماع النحاة (٣).

### ٢. الشبه المعنوى:

(أَفْعَل) في التعجب تشبه في معناها (أَفْعَل) في التفضيل، قال أبو سعيد السيرافي: « لأنَّ معنى ( ما أَحْسَنَ زيدًا!) ومذهب التعجب فيه ، كمعنى ( زيدٌ أحسنُ من غيره ، وزيدٌ أقومُ من غيره ) ، وقولنا ( أحسنُ من غيره ) هو اسم فيه معنى التعجب والتفضيل »(٤).

### وقال أيضًا:

« التعجب يشترك فيه أربعة أشياء على لفظ واحد ، فها جاز في واحد منها جاز في الباقي ، وذلك أنها مشتركة في رفع الشيء عن منزلةٍ إلى ما فوقها ، وهو قولك (ما أَفْعَله!) و (أَفْعِل به!) و (هو أَفْعَل منه!) و (أَفْعَل الناس!) »(٥).

فلم اجتمع هذان الشبهان في فعل التعجب ألحق بالأسماء في التصحيح ، كما أن الأسماء الممنوعة من الصرف أشبهت الأفعال فألحقت بها في منعها من الجر والتنوين<sup>(١)</sup>.

(٢) ارتشاف الضرب (٤/ ٢٠٧٠).

(٤) شرح كتاب سيبويه ( المطبوع : ٣ / ٧١ ) .

<sup>(</sup>١) ينظر: المساعد (٢/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر : التصريح (٣/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٥) شرح كتباب سببويه (المخطوط: ٥/ ٢١٤)، وينظر (٦/ ١٦٩، ١٧٠) منه، وكتباب سببويه (٤/ ٣٥، ٩٧)، والمقاصد الشافية (٩/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٦) تنظر نظائر أخرى لذلك في شرح التسهيل (٣/ ٣٩، ٤٠)، والمقاصد الشافية (٩/ ٢٩٢).

والحق أنَّ هذا (الاعتذار) من البصريين عن تصحيح (أَفْعَل) في التعجب مقبولٌ في القياس؛ لأن الشبه الغالب على الشيء لا يخرجه عن أصله ، كما قالوا .

ولكن لأهل الكوفة أن يجعلوا هذا الشبه اللفظي والمعنوي دليلًا على صحة ما يذهبون إليه من اسمية (أَفْعَل) في التعجب؛ فهو أخٌ لاسم التفضيل في وزنه، والأصل المبني منه، وشرائط بنائه، وتصحيح عينه إذا بني من معتلها، وتعدّيه بها يتعدى به أفعل التفضيل (۱)، ودلالته على المزيَّة (۲)، وحمله ضميرًا واجب الاستتار (۳).

= لهم التمسك بهذا الآن ، شم ( الاعتذار ) عن مرجِّحات الفعلية في ( أَفْعَل ) التعجب عند ورودها ، كما كان لأهل البصرة التمسك بفعليته ، والاعتذار عما يرجح اسميته هنا .

## الاعتراض الثاني: النقض

نقض أبو البركات نقلًا عن شيخه ابن الشجري ، ما عقده الكوفيون من تلازم بين تصحيح الكلمة والحكم باسميتها ، فأحضر ثلاث صور لكلمات مصحَّحة ، ومع ذلك فالحكم بفعليتها متفق عليه ؛ وجعل ذلك دليلًا على أنَّ العلة التي اعتمدوا عليها في الحكم باسمية ( أَفْعَل ) في التعجب ( وهي التصحيح ) علة فاسدة ؛ لعدم اطرادها .

والصور التي أورد ها في نقضه هذا هي:

١. الأفعال المصححة تنبيهًا على الأصل:

قال أبو الركات:

« على أن تصحيح ( أَفْعَل ) في التعجب غير مستنكر في كلامهم ، فإنه قد جاءت

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ١٠٩١ ) ، والممتع (٢ / ٤٨١ ) .

<sup>. (</sup>۲) ينظر : شرح الكافية الشافية (2 / 115).

<sup>(</sup>٣) ينظر : البسيط ( ١ / ١٨٠ ) ، والكافي ( ٣ / ٧٢١ ) .

أفعال متصرفة مصحَّحة ، في نحو قولهم : (أغْيلَت المرأة ، وأغْيمَت السماء ، واستنوق الجمل ، واستحوذ يستحوذ .... ، وقد قرأ الحسن البصري ﴿ حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وأزْينَت ﴾ [يونس : ٢٤] على وزن (أَفْعَلَت) ، ونحو قولهم : استصوبت ، وأَجْوَدت ، وأَطْيبت ، وأطْوَلت ....

وإذا جاء التصحيح في هذه الأفعال المتصرفة ؛ تنبيهًا على الأصل مع بعدها عن الاسم ، فما ظنُّك بالفعل الجامد الذي لا يتصرَّف »(١).

# الأفعال المصححة تنبيهًا على التبعية (٢):

# قال أبو البركات:

( فإن قالوا : التصحيح في ( استحوذ ) وبابه إنها جاء عن طريق الشذوذ ، وتصحيح ( أَفْعَل ) في التعجب قياس مطرد .

#### قلنا:

قد جاء التصحيح في الفعل المتصرف على غير طريق الشذوذ، وذلك نحو تصحيح (حَوِل، وعَوِر، وصَيد) حملًا على (احْوَلَ، واعْوَرَّ، واصَيْدً).

وكذلك جاء التصحيح أيضًا في قولهم : (اجتوروا، واعتونوا) حملًا على (تجاوروا، وتعاونوا) :

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ١٤٤ – ١٤٦ ) ، وأسرار العربية ص ١١٩ ، ١٢٠ . وينظر هذا النقض من قبل في : أمالي ابن الشجري ( ٢ / ٣٩٢ ) .

<sup>(</sup>٢) هذا الوصف للرضي ، فقد ذكر الأفعال التي ستردُ في نص الأنباري ، وقال إنها من « إتباع لفظٍ لفظًا آخر في التصحيح ، تنبيهًا على كونه تابعًا له في معناه ». شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٩٩)، وساها الشاطبي ( الأفعال المصححة بالحمل على المرادف ) . ينظر : المقاصد الشافية (٩/ ٢٥٢) .

فكذلك أيضًا هاهنا: حمل (ما أَقْوَمه! وما أَبْيَعَه!) على (هذا أَقْوَمُ منك! وأَبْيَع منك!) منك! وأَبْيَع منك!) (١)

٣. ( أَفْعِل به! ) في التعجب:

قال أبو البركات:

( والذي يدلُّ على أنَّ تصحيح ( أَفْعَل ) في التعجب لا يدلُّ على كونه اسمًا :

أَنَّ (أَفْعِل به!) جاء في التعجب مصححًا مع كونه فعلًا بالإجماع ، نحو (أَقْوِم به! وأَبْيع به!) ، فكما أن التصحيح في (أَفْعِل به) لا يُخْرِجه عن كونه فعلًا ، فكما أن التصحيح في (أَفْعِل به) لا يُخْرِجه عن كونه فعلًا ) لا يخرجه عن كونه فعلًا ) ".

#### دراسة هذا الاعتراض:

هذا الاعتراض بها فيه من حشد للنواقض يوهم قارئه بهشاشة الحجة الكوفية وضعفها ؛ والحق أنه مع التأمل والتدبر ؛ يظهر أن كلَّ هذه النواقض عاجزة عن إسقاط تلك الحجة أو النيل منها ، وهذا بيان ذلك :

١. أما الأفعال التي صُحِّحت تنبيهًا على الأصل ، كـ (استحوذ) فهـي شـاذة كــا
 قالوا ، والشاذ لا ينقض به المطرد المنقاس .

٢. وأما الأفعال التي صُحِّحت تنبيهًا على التبعية المعنوية ، نحو ( حَوِل ، وصَيد ، واجتوروا ، واعتونوا ) فإنها خارجة عن الأصل الذي بنى عليه الكوفيون حجتهم ،

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ١٤٦ ) ، وينظر هذا النقض من قبل في : أمالي ابن الشجري ( ٢ / ٣٩٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أسرار العربية ص ١٢٠ ، والإنصاف (١/ ١٤٦) ، وينظر هذا النقض من قبل في : أمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٣) .

وهو أنه متى جاء الاسم مشاركًا للفعل في بنائه وزيادته ، وكان معتل العين : صحِّح للفرق بينهما .

والأفعال المذكورة في هذه الصورة من النقض نوعان هما:

أ. ( فَعِل ) الذي بمعنى ( إفْعَلَ ) .

ب. (افتعلوا) الذي بمعنى (تَفَاعَلوا).

وكلاهما خارج عن الأصل المذكور ، وإذا كان خارجًا عنه فكيف ينقضه! وهذا بيان كلِّ على حدة :

# أ. ( فَعِلَ ) الذي بمعنى ( إفْعَلَّ ) :

(فَعَلَ) و (فَعِل) و (فَعُل) أبنية لا يختص بها الاسم ولا الفعل، بل هما فيها سواء (۱) ؛ وإذا اعتلت عينها وجب فيها جميعًا الإعلال بقلبها ألفًا ؛ لتحركها وانفتاح ما قبلها ؛ فالفعل نحو (دارٌ ، ورجلٌ خَافٌ ) (٢).

ثم استُثني من حكم الإعلال الواجب في الاسم والفعل على حدِّ سواء: الأفعال التي وافق معناها معنى ما وجب فيه تصحيح العين لسكون ما قبلها ، ومصادرها ، وكُلُها على وزن ( فَعِلَ ) ، ومصادرها على وزن ( فَعَلًا ) ، نحو: ( حَوِلَ حَوِلًا ، وعَوِر عَوَرًا ، وغَيِدَ غَيَدًا ، وصَيِدَ صَيَدًا ) وقد صُحِّحت كلها قياسًا مع وجود موجب الإعلال

(٢) ينظر : كتـاب سيبويه (١/ ٣٥٨)، والمنصـف (١/ ٣٣٢ – ٣٣٤)، وشرح شـافية ابـن الحاجـب (٢/ ١٠٣). و ( فَعُل ) معتل العين لم يرد اسمًا ولذلك لم أمثّل له .

<sup>(</sup>١) ينظر: المنصف (١/ ٣٣٢).

في كلِّ فعلٍ منها ومصدره ، لأنها في معنى (إحْـوَلَّ ، واعْـوَرَّ ، واغْيَـدَّ ، واصْـيَدَّ ) (١) ، وهذه لا موجب للإعلال فيها .

وإذا كان كذلك فإن التصحيح في هذه الأفعال ومصادرها ، لا يصلح نقضًا للأصل الكوفي ؛ لأن هذه الأبنية ليست خاصة بالفعل ثم شاركه فيها الاسم ، وليس فيها زيادة من زيادات الأفعال ، كما هو الحال في بناء (أَفْعَل) ، فالفرق بين المسألتين واسع ؛ يقول ابن جني :

« سألت أبا علي وقت القراءة عن هذا الموضع فقلت له: هلَّا أعللت هذه الأسماء التي في أوائلها زوائد الأفعال فأجريتها مجرى الأفعال ، كما أعللت الثلاثي من الأسماء فأجريته مجرى الأفعال الثلاثية ، وذلك قولك (بابٌ ، ودارٌ ، ونابٌ ) كما قلت في الأفعال (قام ، وباع) ؟

فقال : إنها أعل ( بابٌ ، و دارٌ ) ، و لم يُصَحّ فيفرق بينه وبين الفعل ؛ لأنه ثلاثي فهو أصل ؛ ولأن التنوين يدخله ، فيفرق بينه وبين الفعل .

وأما غيره من ذوات الأربعة ، فقد يشبه الفعل إذا سمي به ، بالزوائد التي في أوله ، فيفارقه التنوين فيشبه الفعل ؛ فصحِّح للفرق »(٢).

ثم بيَّن أبو الفتح جواب شيخه هذا فقال:

« يقول : ( بابٌ ، و دارٌ ) ثلاثي مثل ( قام وباع ) فليس الفعل أحق في هذا الموضع

<sup>(</sup>۱) ينظر: كتاب سيبويه (٤/ ٣٤٤)، وشرحه للسيرافي (المخطوط: ٦/ ١٣٥)، والتكملة ص ٥٨٧، والمنصف (١/ ٢٥٩ - ٢٦١)، وشرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٩٨، ٩٩)، والمقاصد الشافية (٩/ ٢٥١ - ٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) المنصف (١/ ٢٧٣).

بالإعلال من الاسم ؛ ألا ترى أنَّ أصل (باب: بَوَبٌ) كما أن أصل (قام: قَوَمَ) فالعلة فيهما واحدة .

وباب ما في أوله زيادة الفعل وهو بها على أربعة أحرف ، إنها هو للفعل دون الاسم ، والاسم داخلٌ عليه ؛ فأُعلَّ الفعل كما يجب فيه ، ثم دخل عليه الاسم ، فأريد الفرق بينهما فصحِّح الاسم .....

فإن قلت : إن التنوين يفصل بينهما .

فالتنوين ليس بلازم ؛ ألا ترى أنك لو بنيت من (قام) اسمًا على (يَفْعَل) فأعللته فقلت (يَقُومٌ)، ثم سميت به رجلًا أو امرأةً، فجعلته علمًا لزال التنوين والجر؛ فأشبه الفعل بالإعلال، وسقوط التنوين، والجر.

و (بابٌ، ودارٌ) إذا جعلته علمًا فالتنوين لازم له، فجرت إبانة التنوين: أن الكلمة اسم لا فعلٌ، مجرى إبانة الميم المزيدة في أول الاسم الجاري على الفعل: أن الكلمة اسم لا فعل »(١).

فوضح بهذا أن (حَوِلَ وغَيِدَ) وبابها خارجة عن الأصل الذي قامت عليه حجة الكوفيين ؛ لأن هذا البناء ليس خاصًا بالفعل ، وليس فيه زيادة ، وليس محتاجًا إلى التصحيح للفرق بين الاسم والفعل منه ، فلا يصلح إذن أن يكون نقضًا .

# ولقائل أن يقول:

ولكنَّا نبني من (عَوِر) مِثال (أَفْعَل) فعلًا فنقول (أَعْوَرَ الله عين فلان) بالتصحيح قياسًا (٢٠)، وهو بناء خاص بالفعل، ودخل عليه الاسم، فقيل في الوصف منه (هو أَعْوَر العين)،

<sup>(</sup>١) المنصف ( ١ / ٢٧٤ ، ٢٧٥ ) ، وينظر : علل النحو ص ٣٢٦ ، ٣٢٧ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : كتاب سيبويه (٤/ ٣٤٧) وشرحه للسيرافي (المخطوط: ٦/ ١٤٦)، وشرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٩٩ ، ٩٠٠).

فوقع الالتباس بين الفعل والاسم، ولم يفرق بينهما بإعلال الفعل وتصحيح الاسم، ولوكان الأصل الذي بنى عليه الكوفيون حجتهم مطردًا ؛ لأُعلَّ الفعل، فقيل (أعار الله عينه) وصُحِّح الاسم فقيل (هو أعور) حتى يفرق بينهما.

فإذا جاز تصحيح (أَعْوَر الله عينه) قياسًا وهو فعل جاز تصحيح (أَفْعَل) في التعجب وهو فعل .

#### فىقال له:

هذه مغالطة ؛ فإن (أَفْعَل) معتل العين غير مستحق للإعلال بنفسه ، بل هو محمول على غيره ، ألا ترى أن العين وإن كانت متحركة فإن ما قبلها ساكن ، وهذا لا يوجب الإعلال ؛ لأن موجب الإعلال هو أن تتحرك العين وينفتح ما قبلها .

وإنها أُعلَّ (أَفْعَل) في نحو (أَقَامَ وأَبَاعَ) بالحمل على الثلاثي المعلَّ (قام وباع)؛ فالثلاثي المعلَّ (قام وباع)؛ فالثلاثي المتحق الإعلال بالأصالة لتحرك عينه وانفتاح ما قبلها، ثم حمل عليه المزيد منه ك (أَفْعَل واستفعل ويفعل)(١).

فإذا تقرر هذا فإن (أَعْوَر) الفعل غير مستحق للإعلال؛ لأن الثلاثي منه (عَوِرَ) امتنع إعلاله للعارض المعنوي الذي عرض له ، وإذا كان الثلاثي لم يعل مع وجود موجب الإعلال فيه ؛ فإنَّ فرعه المزيد لاحقَّ له البتة في الإعلال.

فهذا وجه المغالطة في هذا الكلام.

وبهـذا يتقـر عنـدي أن نقـض الحجـة الكوفيـة بـ ( فَعِـلَ ) الـذي في معنـى ( افْعَلَ ) نقض فاسد لا وجه له .

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح شافية ابن الحاجب (٣ / ٩٦ - ٩٩ ) .

# ب. ( إِفْتَعَلُوا ) الذي بمعنى ( تفاعلوا ) :

( إِفْتَعَل ) معتل العين حكمه وجوب إعلالها بقبلها ألفًا ؛ لتحركها وانفتاح ما قبلَها كـ ( اعتاد ، واقتاد ، وابتاع ، واصطاح ) .

ثم استُثني من هذا الحكم كلُّ فعل واوي العين (١) وافق معناه معنى ما يجب فيه تصحيح العين لسكون ما قبلها ، وذلك نحو: (اجتوروا، واعتونوا، وازدوجوا) فهذه الأفعال مصحَّحة قياسًا ؛ لأن معناها (تجاوروا، وتعاونوا، وتزاوجوا) وهذه الأخيرة ليس فيها موجب إعلال ؛ لأن ما قبل العين فيها ساكن ، فحُمل ما كان بمعناها عليها في التصحيح (٢).

ولولا هذا العارض المعنوي لجرى على هذه الأفعال ما يجري على باب (افتعل) معتل العين من وجوب الإعلال ؛ ولذلك قال سيبويه: « ولو قال قائل: ابن لي من (الجوار): (افتعلوا). لقلت فيها: (اجتاروا)، إلا أن يقول: ابنه على معنى (تَفَاعلوا) فتقول: (اجتوروا)» (۳).

وهذه الأفعال ، وإن كان التصحيح فيها قياسيًا ؛ فإنها لا تصلح أن تورد نقضًا للحجة الكوفية ؛ لأن الاسم لم يشارك الفعل في بناء ( افعتل ) حتى يفرق بينهما بإعلال الفعل وتصحيح الاسم ، أما بناء ( أَفْعَل ) فإن الشراكة فيه قد حصلت فاحتيج إلى الفرق .

<sup>(</sup>۱) أما اليائي فلم يرد التصحيح فيه ، وفي قياسه على الواوي في التصحيح مع عدم وروده ، ومع ورود (۱) أما اليائي فلم يرد التصحيح فيه ، وفي قياسه على الواوي في التصحيح مع عدم وروده ، ومع ورود (۱ ستافوا) معلَّا وهو بمعنى (تسايفوا) في بعض أشعار الهذليين = خلاف وتوجيهات . ينظر : الخصائص (۱/ ١٦٥ - ١٥٢) ، والمقاصد الشافية (۹/ ٢٥٧ – ٢٦٣) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : كتاب سيبويه (٤/ ٣٤٧، ٣٤٤) وشرحه للسيرافي (المخطوط: ٦/ ١٤٠)، والمنصف (١/ ٢٦١، ٢٦٠).

<sup>(</sup>٣) كتـاب سيبويه (٤/ ٣٤٦)، وينظر: المنصف (١/ ٢٦٠، ٢٦٠)، وشرح شافية ابـن الحاجـب (٣) كتـاب سيبويه (١/ ٣٤٠)، والمقاصد الشافية (٩/ ٢٥٧).

# ولقائلٍ أن يقول:

ولكن لو سمينا رجلًا بـ (افتعل) من (جور) لقلنا: (اجتور)، فحصلت الشراكة بين هذا الاسم المفترض، وبين الفعل المصحّح (اجتور)، ومع هذا لم يفرق بينها!

#### فيقال له:

إنَّ النقض لابد أن يكون بها تكلمت به العرب لا بأبنية افترضها النحاة في تفريعاتهم .

ومع ذلك فإن في هذا القول مغالطة يصبح بالكشف عنها فاسدًا ، وذلك أنك لو سميت رجلًا بـ (افتعل) من (جور) فقلت: (اجتور) بالتصحيح؛ فإن هـذا الاسم يشارك في الوزن والزيادة الفعل (اجتار) المعلّ الذي ليس معناه معنى (تجاوروا)؛ ولذلك صحّح الاسم وأعلّ الفعل؛ وهذا هو الأصل.

ولا يجوز أن يكون هذا الاسم مشاركًا لـ (اجتوورا) المصحّح الذي معناه معنى (تجاوروا)؛ لأنه لا يحمل هذا المعنى الذي صُحِّح من أجله إلا إذا كان مسندًا إلى مثنى ، أو جمع ، أو متعاطفين فأكثر ، أو إلى ضمير يفسرها ؛ لأن معنى المجاورة لا يتصوَّر حصوله إلا من اثنين فأكثر ، وهذه سبيل كلِّ فعل دلَّ على المشاركة .

وعلى هذا فإنه لا يمكن تسمية رجل بهذا الفعل مستقلًا عن فاعله ، بل يسمى بها معًا ، فتكون التسمية حينئذ تسمية بالجملة لا بالفعل وحده ، وهذا خارج عن محل النزاع ، فتقول : (هذا اجتور الناسُ ، وهذا اجتور الزيدان ، وهذا اجتور زيدٌ وعمرو ، وهذا اجتورا ، وهذا اجتورا ) كما تقول : (هذا تأبط شرًّا ، وهذا برق نحرُه ، وهذا ذرَّى حيًّا ) (۱) .

<sup>(</sup>۱) نبهني إلى هذا كلامٌ لابن جني في التسمية بـ (يغزوا) غير مسند والتسمية بـ مسندًا؛ فقست عليه . ينظر: المنصف (٢/ ١١٨، ١١٨) .

ولأجل ذلك ترى النحاة حين يذكرون هذه الأفعال المصحَّحة ، يذكرونها مسندة إلى فاعلها فيقولون: (اجتوروا، واعتوروا، واعتونوا، وازدوجوا، واحتوشوا، واهتوشوا) ولا يذكرونها مفردة كما يفعلون في (حَوِل، وعَوِر) وبابهما ؛ مراعاة لمعنى المشاركة الذي يُلْحِقها بالأفعال المصحَّحة قياسًا.

وإذا تقرر ذلك اتضح أيضًا أن نقض حجة الكوفيين بتصحيح (افتعلوا) الذي بمعنى (تفاعلوا) نقض فاسدٌ مردود من كلِّ وجه ؛ لخروجه عن الأصل الذي بنيت عليه حجتهم.

٣. وأما (أَفْعِل به!) في التعجب، فإن (أَفْعِل) فيها فعل بالاتفاق (١) مصحَّح قياسًا، وصُحِّح لأنه في معنى (أَفْعَل) في (ما أَفْعَلَه!) (٢)، و(أَفْعَل) اسم مصحَّح بالأصالة عند الكوفيين؛ أو فعل مصحَّح بالحمل على اسم التفضيل عند البصريين، فحمل عليه (أَفْعِل)، فهو فرع في تصحيحه عند الكوفيين، وفرع فرع عند البصريين.

ومع هذا فإن التصحيح فيه لا يمكن أن يقبل نقضًا لحجة الكوفيين ؛ لأن بناء (أَفْعِل) بناء خاص بالأفعال لم يَرد عليه من الأسماء إلا لفظ واحد صحيح هو (أَصْبِع) لغة في الإصبع (٣) ، لم يرد سواه لا صحيح ولا معتل ؛ ولذلك فإن الشراكة في هذا البناء بين الاسم والفعل من معتل العين لم تحصل حتى يفرق بينهما.

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح التسهيل ( $^{7}$  / $^{7}$ ) ، والارتشاف ( $^{2}$  / $^{77}$ ) ، وتوضيح المقاصد والمسالك ( $^{7}$  / $^{7}$ ) . والتصريح ( $^{7}$  / $^{7}$ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : كتاب سيبويه (٤/ ٣٥٠)، والمنصف (١/ ٣١٦، ٣١٥)، والممتع (٢/ ٤٨١)، والمقاصد الشافية (٩/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ليس في كلام العرب ص ٤٦ ، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩١)، والإنصاف (٢/ ٣٩١).

فإذا لم تحصل الشراكة المقتضية للفرق ، خرج هذا النقض عن الأصل الذي قامت عليه حجة الكوفيين ، وإذا كان خارجًا عنه امتنع أن ينقض به .

وبناء على كلِّ ما سبق ثبت عندي أنَّ نقض البصريين حجة الكوفيين بكلِّ هذه النواقض فاسد مردود ؛ لأن أهل الكوفة لم يقولوا: (إن كلَّ كلمة مصححة فهي اسم) ؛ ولو قالوا ذلك لقبلت هذه النواقص واتجهت.

ولكنهم بنوا حجتهم على أصل واضح مطرد لا خلل فيه ، وهو أنه (متى جاء الاسمُ معتلُ العين على بناء من أبنية الفعل الخاصة به: صُحّح الاسم وأُعلَّ الفعل ؛ فرقًا بينهما) ، ولمَّالم تتوافر قيود هذا الأصل في صور النقض ، ذهبتُ إلى فساده ورده .

وإنها تنتقض حجة الكوفيين لو أوجدوا لنا فعلًا واسمًا ، معتلي العين ، جاءا على وزن من أوزان الفعل المزيدة ، تكلمت بهما العرب مصححين معًا ، أو معتلين معًا ، وحكم النحاة بجواز ذلك التصحيح أو الإعلال فيهما واطراده .

### الترجيح:

بعد هذا النظر الفاحص في حجة الكوفيين واعتراض البصريين برد في اليد أن الحجة الكوفية في هذه المسألة قوية مقبولة ، وأما اعتراض البصريين بـ (النقض) فهو فاسد مردود ، وأما اعتراضهم بتخصيص العلة فهو عذر مقبول ، إلا أن حجة الكوفيين لا تسقط به ولا تضعف ، ولكلًّ منها التمسكُ بقوله .

### وخلاصة ذلك أن هذه المسألة يتنازعها أصلان هما:

الأول: إذا شارك الاسم الفعل في البناء والزيادة والاعتلال: أُعِلَّ الفعل وصُحِّح الاسم فرقًا بينها.

الثانى: ما كان مما يُعَلّ في معنى ما لا يعلّ فإنه لا يعلّ.

فأما أهل الكوفة فيجرون الأصلين كلًا في موضعه ، فيحكمون لـ (أَفْعَل) في التعجب بالاسمية احتجاجًا بالأصل الأول ؛ ويعلِّلون التصحيح في (أَفْعِل به!) وفي (عَوِر) وبابه ، وفي (اجتوروا، بمعنى: تجاوروا) وبابه ، بالأصل الثاني.

وأما أهل البصرة فيرون أن الأصل الثاني مخصّص للأول ، مُقَيِّدٌ له ؛ ولذلك استثنوا (أَفْعَل) في التعجب من إجراء الأصل الأول عليه ؛ لعروض الأصل الثاني فيه ، وعللوا بذلك اجتماع الفعلية والتصحيح فيه على مذهبهم .

# قال أبو سعيد السيرافي:

« اعلم أن كلَّ شيء في أوله إحدى زوائد الفعل: الهمزة والياء والتاء والنون، وكان على وزن الفعل الذي فيه الزوائد؛ فإنه لا يعتل كاعتلال الفعل إذا كانت عينه واوًا أو ياءً، كقولك (هذا أقوَم من هذا وأبيَع منه)، وإنها صحَّ هذا فرقًا بين الاسم والفعل؛ لأن الفعل يعتل على هذا الوزن كقولك (أقام، وأبان) »(١).

# ثم قال بعد ذلك بقليل:

« لا يعلُّ التعجب ، وهو ( ما أقوله ! وأبيعه ! ) ؛ لأنه في معنى مالا يعلُّ من الأسماء ، وهـو قولك : ( هذا أقوَل منك ، وأبيَع منك ، وأبيَع الناس وأقوَل الناس ) .

وقد بينًا ... أن ما كان مما يُعَلُّ إذا كان في معنى مالا يُعَلُّ لم يُعَلَّ ، منه مثلُ (عَوِرَ وحَوِل ) لا يعلَّ ؛ لأنه في معنى (اعورَّ واحولَّ) ، ولم يعلَّ (اجتوروا) ؛ لأنه في معنى (تجاوروا) »(٢) .

فِلأَنَّ كلَّا من الفريقين متمسكٌ بأصلِ يجريه على (أَفْعَل) في التعجب؛ قُبلت عندي حجة

.

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المخطوط: ٦ / ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) السابق ( المخطوط : ٦ / ١٦٩ ، ١٧٠ ) .

الكوفيين ، وقُبل اعتذار البصريين عن تخلُّف الأصل الأول على قولهم بتخصيصه ، وينظر عند الاختيار في بقية حجج كلِّ فريق واستدلالاته .

### رأي للباحث:

كان ترجيحي السابق مبنيًّا على ما يوجبه النظر المنصف عند تأمُّل ما وردعن الفريقين من نصوص، وعرضها على أصول الجدل وقوانينه.

إلا أنَّ لي في هذه المسألة رأيًا هديت إليه في أثناء استبطان أقوال العلماء وتفحصها ، ولم أقف عليه عند أحد منهم مع كثرة البحث والتفتيش ؛ وقد اتهمت نفسي فيه ؛ لأنه قلَّ أن يفوتهم (رحمهم الله) شيء من دقائق العلم مع إخلاصهم له وفنائهم فيه .

وقد بلوت هذا الرأي وامتحنته، وعرضته على أصول هذا العلم وفروعه، فوجدته قريب المأخذ، صحيح النظر، سليًا من التكلف، وهذا بيانه:

شاع بين النحاة ، عند الاستدلال على أن الإعراب هو الفارق بين المعاني المتكافئة ، التمثيلُ بنحو ( ما أحسنْ زيدْ ) ، يقول أبو البركات :

«يدلك على ذلك أنك لو قلت: (ما أحسنَ زيدًا!) لكنت متعجبًا ، ولو قلت: (ما أحسنَ زيدًا) لكنت مستفهاً.

فلو لم تعرب في هذه المواضع لالتبس التعجب بالنفي ، والنفي بالاستفهام ، واشتبهت هذه المعانى بعضها ببعض ؛ وإزالة الالتباس واجب »(١).

<sup>(</sup>۱) أسرار العربية ص ٤٦ ، وينظر مضمون هذا النص في : المقتضب (٤/ ١٨٥ ، ١٨٥ ) ، ومسألة من إمار العربية ص ٤٦ ، وينظر مضمون هذا النص في : المقتضب (٤/ ٣٠٨ ، ١٨٥ ) ، والصاحبي ص ٥٥ ، إمارة أبي بكر الأنباري في الأشباه والنظائر (٤/ ٣٠٨ ، ٣٠٧ ) ، والصاحبي ص ٥٥ ، والمرتجل ص ٣٤ ، والتبيين ص ١٥٧ .... وغيرها .

فقد نظر النحاة إلى نحو (ما أحسنَ زيدًا!) على أنها صيغة خالصة للتعجب، والحق أنها تحتمل التعجب والاستفهام عن السبب، وهو غير الاستفهام عن البعض في (ما أحسنُ زيدٍ؟) إذ المراد فيه: أيُّ شيء من زيد هو أحسن من سائره ؟.

ولا غرابة في أن تتوافق صيغة التعجب (ما أفعله!) مع الاستفهام عن السبب؛ لأن المعنى فيهم متقارب والباعث عليهما واحد؛ وتصاقب المعاني من دواعي تصاقب الألفاظ، ألا ترى أن المتعجب والمستفهم هنا كلاهما جاهل للسبب، فالمستفهم يسأل عنه طلبًا لمعرفته، والمتعجب يستعظم ما نتج عنه، فإذا قال القائل: (ما أحسنَ زيدًا؟) مستفهمًا، فهو يسأل عن السبب الذي جعل زيدًا حسنًا، وهو ينتظر الجواب؛ وإذا قال متعجبًا: (ما أحسنَ زيدًا!) فهو يستعظم هذا الحسن الناتج عن ذلك السبب الخفي الذي لا يعلمه.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكشاف (٣/ ٧٨)، والبيان في غريب إعراب القرآن (٢/ ١٥٢)، والبحر المحيط (٦/ ٢٤٧)، والدر المصون (٨/ ٨٧)، ودراسات لأسلوب القرآن الكريم (القسم الأول: ٣/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير أبو السعود (٦/ ٣٣).

<sup>(</sup>٣) الفتوحات الإلهية (٣/ ١٠٥).

ف (ما أعجلك) في الآية استفهام، وقد أجاب موسى (عليه السلام) ربه عنه فقال: (عجلت إليك ربِّ لترضى)، وأنت إذا تعجبت من (عَجُل) قلت: (ما أعجل زيدًا!) فاستوى لفظ الاستفهام والتعجب كها ترى.

ولما كانت العلامة الإعرابية هنا غير فارقة بين هذين المعنيين المتكافئين المتقاربين كان المعوَّل في التفريق بينهما على تنغيم العبارة وتلوينها ، وعلى السياقين المقامي ، والمقالي : كجواب موسى (عليه السلام) في الشاهد السابق .

ثم لما كان الأصل في التفريق بين المعاني المتكافئة أن يكون لفظيًا ، فإن العرب حين بنت (أَفْعَل) من معتل العين ، وأمكنها أن تفرق في اللفظ بين التعجب والاستفهام عن السبب ، عادت إلى هذا الأصل ، ففرقت بينها عن طريق تصحيح أحدهما وإعلال الآخر ؛ فصحَّحت فعل التعجب ، وأعلَّت فعل الاستفهام .

ولذلك فإنك إذا أردت الاستفهام عن السبب قلت: (ما أقام زيدًا؟ وما أخاف عمرًا؟ وما أمال الغصنَ؟) وهكذا، بالإعلال لا غير، وإذا أردت التعجب قلت: (ما أقوَم زيدًا! وما أخوَف عمرًا! وما أميل الغصنَ!) بالتصحيح فحسب؛ فناب التصحيح والإعلال هنا مناب الحركة في التفريق بين المعاني، كما ترى؛ فأما الأفعال الصحيحة وغير الجوفاء من المعتلة؛ فإن لفظها واحد في الحالتين، والتفريق بينهما يكون بدلالة السياق والتنغيم كما أسلفت.

ولأجل هذا الاتحاد اللفظي بين التعجب والاستفهام عن السبب جاز الوجهان في (ما) حين يكون السياق محتملًا لهما ، كما في قوله (تعالى): ﴿ فَمَا آَصَٰ بَرَهُمُ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾ [ البقرة : البقرة ] قال أبو على الفارسي : « يحتمل عندي وجهين : أحدهما : أن يكون على وجه

التعجب ... ويحتمل أن يكون استفهامًا »(١).

وكما في قوله (تعالى): ﴿ قُنِلَ ٱلْإِنسَنُ مَاۤ أَلْفَرَهُۥ ﴿ اعبس: ١٧]، قال أبو البركات في إعراب هذه الآية: « (ما) فيها وجهان: أحدهما أن تكون تعجبية، والثاني أن تكون استفهامية » (٢).

وقال أبو حيان : « ( ما أكفره ) الظاهر أنه تعجب من إفراط كفره ، وقيل : ( ما ) استفهام توقيف ، أي : أيُّ شيء أكفره ؟ أي : جعله كافرًا ، بمعنى : لأيّ شيء يسوغ له أن يكفر »(٣) .

وإذا تقرر هذا ؛ فقد تبيَّن به أنَّ التصحيح في فعل التعجب إنها هو للفرق بينه وبين الاستفهام عن السبب .

ويُردُّ بهذا على أهل الكوفة في حجتهم السابقة في أوَّل هذا المبحث، فيقال:

(كان الأصلُ في فعل التعجب أن يُعَلَّ كغيره من الأفعال؛ لوجود موجب الإعلال فيه ، ولكنه صحِّح لعروض علة خاصة ، وهي التفريق اللفظي بينه وبين الاستفهام عن السبب).

وبيان ذلك أن أفعل التعجب المعتل العين تجاذبته علتان ، هما :

١. تحرك عينه وانفتاح ما قبلها في الأصل ، وهذه العلة تجذبه إلى الإعلال .

<sup>(</sup>١) البغداديات ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) البيان (٢/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٨/ ٤٢٠).

٢. التفريق بينه وبين الاستفهام عن السبب، وهذه العلة تجذبه إلى التصحيح.

فلم دار الأمر بينهم اختير فيه التصحيح ؛ عملًا بأخصّ العلتين ، لتحقيق هذه المصلحة المعنوية ؛ تقديمًا لإيضاح المعنى على إصلاح اللفظ .

# ولقائل أن يقول:

ولماذا أعطي التعجب التصحيح ، وأعطي الاستفهام الإعلال ؟ وهلاً عكسوا وكان الفرق واقعًا ؟

#### فيقال له:

العلة في ذلك هي أنَّ التعجب لا يكون إلا مما هو موجود مشاهد الآن ، فزمنه هو الماضي المتصل بالحال مطلقًا ، بدليل أنك إذا أردت الماضي المنقطع أتيت بـ (كان) فقلت : (ماكان أحسَنَ زيدًا) (١) ، فلم كان زمنه واحدًا لا يتغير كان جامدًا على هيئة واحدة لا يتصرف .

وأما الاستفهام فإنّك تسأل عن سبب ما حدث في الماضي المنقطع، فت أي بفعل ماض على (أَفْعَلَ) أو غيره من أبنية الماضي، وتسأل عن سبب ما يحدث الآن فتأي بالمضارع؛ ألا ترى إلى قوله (تعالى): ﴿ وَوَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَمُوسَىٰ ﴾ [طه: ٨٣]، وإلى قوله (سبحانه): ﴿ يَشَاءَنُونَ ﴿ عَنِ الْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهُ مُرِمِينَ ﴿ اللَّهُ مُرَالًا اللَّهُ الْعَذَابَ إِلَىٰ أَمَّةٍ مّعَدُودَةٍ لَيَقُولُكَ مَا يَحْبِسُهُ وَ اللَّهُ وَإِلَى قوله (تعالى): ﴿ وَلَهِنَ أَخَرَنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مّعَدُودَةٍ لَيَقُولُكَ مَا يَحْبِسُهُ وَ المود: ٨]، فجاء بعد (ما) الاستفهامية (أَفْعَلَ) و (فَعَلَ) و (يَفْعِلُ).

فلمَّ إكان الفعل في سياق الاستفهام متصرفًا أعطي الإعلال ؛ لأنه ضرب

<sup>(</sup>۱) ينظر: أمالي ابس الشجري (۲/ ۳۸۲)، والإنصاف (۱/ ۱۳۸)، وشرح جمل الزجاجي لابس عصفور (۱/ ۹۹۰).

من التصرُّف، ولـمَّا كان فعل التعجب مقيدًا بزمن واحد، معبرٍ عنه بصيغة واحدة، بقي على أصله الأول من التصحيح ؛ دليلًا على قصد جموده ؛ فكان ما فعلته العرب من تصحيح هذا وإعلال هذا موافقًا لما تقتضيه الحكمة، ويرضى به العقل.

ولا يبعد عندي أيضًا: أن تكون العرب أيضًا لمحت هذا التقارب بين التعجب من والاستفهام عن السبب، فجعلت الفارق بينهم الفظيًّا عند بناء (أَفْعَل) التعجب من الفعل المتعدي، فقالت في التعجب مثلًا (مَا أَضرَبَ زيدًا لعمرو!) باللام في (لِعمرو)، وقالت في الاستفهام عن السبب (ما أَضْرَبَ زيدًا عمرًا؟)، فَعَدَّتْ الفعلَ بنفسه؛ فكانت اللام فارقة بين معنى التعجب ومعنى الاستفهام.

وكذلك يقال في التعجب (ما أَعْلَمَ زيدًا لعمرٍ و منطلقًا!) و(ما أكسى زيدًا للفقراءِ الثيابَ!) في حين يقال في الاستفهام عن السبب (ما أَعْلَمَ زيدًا عمرًا منطلقًا؟) و(ما أكسى زيدًا الفقراءَ الثيابَ؟).

<sup>(</sup>۱) أنبّه إلى أن جمهور البصريين جعلوا تعدية (أَفْعَلَ) التعجب إلى المفعول الثاني باللام ، دليلًا على أنه لا يصاغ إلا من الفعل اللازم أصالةً أو نقلًا ، في حين يرى أهل الكوفة ومن وافقهم أن هذه اللام إنها هي لتقوية أفعل التعجب ؛ لما لحقه من ضعف ، بمنعه التصرف وإلزامه طريقة واحدة . ينظر في ذلك : المقتصد في شرح الإيضاح (۱/ ۳۸۳ – ۳۸۶) ، والمسائل العضديات ص ١٣٤ – ١٣٦ ، والخاطريات ص ٧٥ – ٧٧ ، والخصائص (۲/ ۲۲۷) ، وزاد المعاد (۱/ ۹۲) .





# المبحث الخامس

استدلال الكوفيين

على أن ( أَفْعَل ) في التعجب اسم

ببطلان

كونه فعلًا

بدليل

فساد المعنى مع الفعلية حين يكون التعجب من صفات الله (تعالى)





#### محل النزاع:

( أَفْعَلَ ) في التعجب : اسم أم فعل ؟

### المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أنَّ (أَفْعَل) في التعجب، نحو (ما أحسن زيدًا!) اسم (١).

#### الحجة:

(لو كان (أَفْعَل) في التعجب فعلًا لكان التقدير فيه (شيء أحسن زيدًا)، كما ينزعم البصريون؛ ولو كان التقدير فيه ما زعموا؛ لوجب أن يكون التقدير في قولنا: (ما أعظم الله!): (شيء أعظم الله)، والله (تعالى) عظيم لا بجعل جاعل.

وقال الشاعر:

ما أقدر الله أن يدني على شحطٍ من داره الحزن ممن داره صول!

ولو كان الأمر كما زعموا ؛ لوجب أن يكون التقدير فيه: (شيء أقدر الله) ، والله (تعالى) قادر لا بجعل جاعل )(٢).

### دراسة هذه الحجة:

أجمع الكوفيون والبصريون على أنَّ (ما) في نحو (ما أَفعلَ زيـدًا!) اسم ؛ لأن في ( أَفْعَل ) ، على المذهبين فيه ، ضميرًا مستترًا يعود على (ما) ، والضمير لا يعود إلا على الأسماء (٣) .

<sup>(</sup>١) مضى توثيق هذا المذهب ص ٤٢٣ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ١٢٨ ، ١٢٩ ، ١٤٦ ) ، وقد مضى توثيق هذه الحجة ص ٤٣٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : التصريح (٣/ ٣٦٦).

ثم أجمعوا على أن (ما) لها موضع من الإعراب، وأنها مبتدأ(١).

ثم اختلفوا بعد ذلك في ( ما ) هذه ما هي ؟ ؛ فوجدوا أنها تحتمل أربعة أوجه هي (٢) :

- ١. أَن تكون موصولة بمعنى (الذي)، كالتي في قوله (تعالى): ﴿ مَاعِندَكُمُ يَنفَدُ لَهُ يَنفَدُ لَهُ مَاعِندَ أُللّهِ بَاقٍ ﴾ [النحل: ٩٦].
- ٢. أن تكون موصوفة بمعنى (شيء) ، كالتي في قولك: (مررت بها معجب لك) ، أي: بشيءٍ معجب لك.
- ٣. أن تكون استفهامية بمعنى (أيُّ شيءٍ)، كالتي في قول (تعالى): ﴿ مَا آصَحُكُ ٱلْمَينِ ﴾ [الواقعة: ٢٧].
- ٤. أن تكون نكرة (أي غير موصولة)، تامة (أي غير موصوفة)، غير متضمنة معنى
   الحرف (أي غير استفهامية)، بمعنى (شيء).

ثم لما تدبروا هذه الاحتمالات واختبروها ، اختار كلُّ فريقٍ منها ، ما يتناسب مع مذهبه في ( أَفْعَل ) :

فأما الوجهان الأولان (كونها موصولة أو موصوفة) فقد تحاماهما الفريقان ؛ لأن الموصولة تفتقر إلى صلة ، والموصوفة إلى صفة ؛ ثم هي في الحالين مفتقرة إلى خبر ؛ لأنها مبتدأ ، وليس عندنا إلا ( أَفْعَلَ ) ، فحصل من ذلك أربعة احتمالات هي :

<sup>(</sup>١) نُسِب إلى الكسائي ذهابه إلى أن (ما) ليس لها موضع من الإعراب، وهو قول شاذ لا يقدح في الإجماع. ينظر: الارتشاف (٤/ ٢٠٦٥)، والتصريح (٣/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) تنظر : أنواع ( ما ) عامة وتقسيهاتها في مغني اللبيب ( ٤ / ٧ - ٢٧ ) .

- ١. أن تكون (ما) موصولة ، و (أَفْعَلَ) صلتها ، والخبر محذوف ، والتقدير :
   ( الذي أَفْعَلَ زيدًا شيءٌ عظيمٌ ) .
- ٢. أن تكون (ما) موصوفة ، و (أَفْعَل) صفتها ، والخبر محذوف ، والتقدير :
   (شيءٌ أَفْعَلَ زيدًا شيءٌ عظيم) .
  - ٣. أن تكون (ما) موصولة لم يؤت لها بصلة ، و (أَفْعَلَ) خبرها.
  - ٤. أن تكون (ما) موصوفة لم يؤت لها بصفة ، و (أَفْعَلَ) خبرها.

# وكلُّ هذه الأوجه فاسدة ساقطة من وجوه ، هي :

- ١. أنَّ فيها جميعًا حذف مالا يعلم ، فالخبر محذوف في الوجهين الأول والثاني ، والصلة محذوفة في الرابع ؛ دون أن يكون في الكلام ما يدل على المحذوف .
- ٢. أنَّ الخبر المقدر في الوجهين الأولين لا فائدة فيه ، والخبر ينبغي أن يكون فيه مزيد فائدة .
- ٣. أن باب التعجب باب إبهام ، والصلة موضحة للموصول ، والصفة موضحة للموصوف، وفي ذلك نقض لما اعتزموه في باب التعجب من إرادة الإبهام .
- ٤. أن (ما) لو كانت موصولة لكانت معرفة ، وهذا يناقض معنى التعجب ؛ لأن التعجب لا يكون إلا من خفي السبب .
- ٥. أن الإبهام حصل في الوجهين الأولين بحذف الخبر، مع تقدم الإفهام بالصلة أو الصفة،
   وهذا مخالف للنظائر ؟ لأن العرب يقصدون الإبهام أولًا، ثم الإفهام ثانيًا، كما في ضمير (نعم

وبِئس) مع مفسراتها ، وكما في المميَّز والتمييز وأشباه ذلك (١).

ولما ثبت بهذا فساد القول بأن (ما) موصولة أو موصوفة ، بقي أمام الفريقين ، عدا الأخفش ومن وافقه (٢) ، كونها إما استفهامية أو نكرة تامة :

فأما أهل الكوفة فذهبوا إلى أنها اسم استفهام منقول إلى معنى التعجب (٣) ؛ لأنه

(۱) تنظر هذه القوادح في : المقتضب (٤/ ١٧٧) ، والبغداديات ص ٢٥٥ ، واللباب (١/ ١٩٦) ، والبعداديات ص ٢٥٥ ، واللباب (١/ ١٩٦) ، وشرح الموضي وشرح المفصل (٤/ ٤١) ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (١/ ٤٩٥) ، وشرح المرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢:٢/ ١٠٩٥) ، والمقاصد الشافية (٤/ ٤٤٦) ، والتصريح (٣/ ٣٦٧) .

(٢) فقد نسب إلى الأخفش القول بالأوجه الأربعة السابقة جميعًا ، زيادة على موافقته للبصريين في اختيارهم الذي سيأتي بعد قليل ، فهذه خمسة مذاهب حكيت عنه في هذه المسألة .

ينظر في المذهب الأول وهو أشهرها عنه ، ونسبه إليه وإلى جماعة من الكوفيين ابن يعيش ، وحكى ذلك أيضًا أبو حيان عن أبي إسحاق البهاري وابن بابشاذ : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٣/ ٧٧) ، واللباب ( ١ / ١٩٦ ) ، وشرح المفصل ( ٤ / ٢١٤ ) ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور ( ١ / ٥٩٤ ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ١٠٩٥ ) ، والارتشاف ( ٤ / ٢٠٦٥ ) .

وينظر المذهب الثاني في : التعليقة على المقرب ص ١٢٤ ، والارتشاف (٤/ ٢٠٦٥) ، والتصريح (٣٦/ ٣٦٧) .

وينظر المذهبان الثالث والرابع ، وهما غريبان جدًا ، في شرح المفصل (٤/ ٢١١) ، وقد حكى نسبتهما إلى الأخفش عن ابن درستويه .

(٣) ينظر منسوبًا إلى الفراء ومن تابعه من الكوفيين في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٣/ ٧٠)؛ وإلى الكوفيين في : شرح التسهيل (٣/ ٣٢)؛ وإلى الفراء وابن درستويه في : شرح المفصل (٤/ ٢١٤)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢/ ١٠٩٦)، والارتشاف (٤/ ٢٠٦٥)، والتصريح (٣/ ٣٦٨)، وإلى ابن كيسان ومن تبعه في : التعليقة على المقرب ص ١٠٤٥.

موافق لقولهم باسمية (أَفْعَلَ) ؛ فإن الاستفهام المشوب بالتعجب لا يليه غالبًا إلا الأسهاء (١) ، كما في قوله (تعالى) : ﴿ فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾ [الواقعة : ٨] ، وقوله : ﴿ ٱلْمَاقَةُ ثُلُ مَا ٱلْمَاقَةُ ﴾ [الحاقة : ٢،١]، وغيرها .

قال الرضي: « وهو قوي من حيث المعنى ؛ لأنه كأنه جهل سببه فاستفهم عنه ، وقد يستفاد من الاستفهام معنى التعجب ، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَدَرَكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ [الانفطار: ١٧] »(٢).

وأما أهل البصرة فذهبوا إلى أن (ما) نكرة تامة بمعنى (شيء) (٣)، وجملة (أفعله) خبر عنه؛ قال سيبويه: « (ما أَحْسَنَ عبدَ الله!) زعم الخليل أنه بمنزلة قولك: (شيءٌ أَحْسَنَ عبدَ الله)، ودخله معنى التعجب، وهذا تمثيل ولم يُتكلَّم به »(٤).

# وقد تدبر العلماء تقدير الخليل هذا واختبروه فأوردوا عليه خمسة إشكالات هي:

١. أن (ما) لم تأت نكرة تامَّة إلا في الجزاء والاستفهام ، والتعجب ليس بشرط ولا باستفهام .

٢. إذا كانت (ما) نكرة ، فها الذي سوَّغ الابتداء بها ؟

٣. إذا كانت (ما) بمعنى (شيء)، فلم لم يستعملوا الأصل الذي هو (شيء) في التعجب؟

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح التسهيل (٣/ ٣٢) ، والتصريح (٣/ ٣٦٨) ، وحاشية الصبان (٣/ ٩٧٠) .

<sup>(</sup>٢) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢: ٢ / ١٠٩٦ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الارتشاف (٤/ ٢٠٦٥)، والتصريح (٣/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٤) الكتاب (١/ ٧٢).

٤. كيف تكون (ما أحسن زيـدًا!) في معنى (شيء حسَّن زيـدًا!) مع أن هـذا
 المقدّر لا تعجب فيه ؟

٥. إذا كان هذا التقدير مقبولًا في نحو (ما أحسن زيدًا!) فكيف يصح في نحو (ما أعظم الله! وما أقدره!)؟

فأما الإشكال الأول فأجاب عنه أنصار البصريين من وجهين ، هما:

١. أن التعجب يناظر الشرط والاستفهام في الإبهام، فجاز أن تكون (ما) فيه نكرة تامة كما كانت فيهما (١٠).

٢. أن (ما) جاءت نكرة تامة في غير هذين البابين ، وذلك في موضعين :

الأول: قولهم: (غسلته غسلًا نِعِمًّا)، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِن تُبُدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًّا هِيَ ﴾ [البقرة: ٢٧١]، ويقال: (بئسها تزويجٌ ولا مهر).

والثاني: قولهم إذا أرادوا المبالغة في الإخبار عن أحد بالإكثار من فعل معين: (إنه مما أن يصنع)، قال ابن هشام في نحو (إنه مما أن يكتب): «أي: إنه من أمر كتابة، أي: إنه مخلوق من أمرٍ، ذلك الأمر هو الكتابة ....، والمعنى بمنزلته في ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَكُنُ مِنْ عَجَلِ ﴾ [الأنبياء: ٣٧] جُعِلَ لكثرة عجلته كأنه خُلق منها »(٢).

ورُدَّ على هذا الوجه بأن (ما) في الموضعين لم يُجمع العلماء على أنها نكرة تامة ، كما

<sup>(</sup>١) ينظر: المقتضب (٤/ ١٧٣).

<sup>(</sup>۲) مغني اللبيب (٤/ ١٦، ١٥)، وينظر: كتاب سيبويه (١/ ٧٣)، والمقتضب (٤/ ١٧٤)، والكافي والإيضاح للفارسي ص ١١٤، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (١/ ٥٩٥)، والكافي (٣/ ٧١٨).

هو الحال في الشرط والاستفهام ، بل بينهم فيها خلاف (١) ؛ فمنهم من يجعلها معرفة تامة ؛ ولذلك قال الرضي : « ومذهب سيبويه ضعيف من وجه، وهو أن استعمال (ما) نكرة غير موصوفة نادر ، نحو ﴿ فنعمًا هي ﴾ على قولٍ ، ولم تسمع مع ذلك مبتدأ »(٢) .

وأما الإشكال الثاني فقد تعاوره أنصار هذا المذهب كلٌّ منهم يحمل الابتداء بالنكرة في ( ما أفعله ! ) على مسوّغ من مسوغات الابتداء بالنكرة ، فكان مجموع ما ذكروه خمسة مسوّغات هي :

- ١. أنَّ (ما) التعجبية ضارعت أسهاء الاستفهام والشرط في الإبهام ؛ فجاز الابتداء بها مثلها (٣).
- ٢. أنَّه جاز الابتداء بها ؛ لِمَا تضمنته من معنى العموم كما جاز في نحو (كلُّ يموت) (٤).
- ٣. أنه جاز الابتداء بها ؛ لِمَا تضمنته من معنى التعجب كما جاز في نحو (عجبٌ لزيد) (٥).
- ٤. أنه جاز الابتداء بها ؛ لأنها في تقدير التخصيص ؛ إذ المعنى (شيء عظيم)<sup>(١)</sup>.

(١) ينظر في : الجنبي الداني ص ٣٣٧ ، ٣٣٨ ، ومغنى اللبيب (٤/ ١٦ ، ١١).

(٢) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢: ٢ / ١٠٩٦ ) .

(٣) ينظر : المقتضب (٤/ ١٧٧)، وتوضيح المقاصد (٢/ ٨٨٦).

(٤) ينظر : التعليقة على المقرب ص ١٢٣ .

(٥) ينظر: اللباب (١/ ١٩٦)، وشرح الجمل لابن عصفور (١/ ٥٩٥)، والتصريح (٣/ ٣٦٦).

(٦) ينظر : حاشية الصبان (٣/ ٩٧٠).

٥. أنه جاز الابتداء بها ؛ لأنها في سياق نفي مقدر ؛ لأن معنى ( ما أحسن زيدًا ! ) :
 ( شيء جعله حسنًا ) والمراد : ( ما جعله حسنًا إلا شيءٌ ) ، كما قالوا : ( شرُّ أَهَرَّ ذا نابٍ )
 أي : ( ما أهرَّه إلا شرُّ ) (١) .

وأما الإشكال الثالث فقد أجابوا عنه بأنَّ (ما أَحْسَنَ زيدًا!) وإن كانت في معنى (شيء أحسن زيدًا) فإن بينهما فرقًا من وجهين ، جَعَلا (ما) أولى بالتعجب من (شيء) ومن سائر الأسهاء هما:

١. أنَّ (ما) أشد إبهامًا من (شيء) ؛ والدليل على ذلك أنَّ (شيء) يستعمل للتقليل ، فلو قيل في التعجب (شيء أَحْسَنَ زيدًا!) لجاز أن يُظنَّ أنك تقلِّل المعنى الذي حَسَّنَ زيدًا.

ولأن (ما) أشدُّ إبهامًا فإنها لا تثنى ولا تجمع ولا تحقَّر ، ويؤكَّد بها إبهام (شيء) فيقال: (ما أخذت منه شيئًا ما) في حين أن (شيء) تُثنى وتُجمع وتُحقر (٢).

و لما كان الـمُتَعَجِّبُ مُعَظِّمًا للأمر كانت (ما) لشدة إبهامها أنسب؛ لأنه إذا قال: (ما أحسن زيدًا!) فقد جعل الأشياء التي يقع بها الحسن متكاملة في زيد (٣).

٢. أنَّ قولك : (شيء أحسن زيدًا) «إخبار عن معنى مستقر ، وما تتعجب منه ينبغي أن يسرَّ ك في الحال ، فأما ما قد استقر وعُرف فلا يجوز التعجب منه »(٤).

(٢) ينظر: اللباب (١/ ١٩٦) ١٩٧).

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح المفصل (٤ / ٤١٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٣ / ٦٨ ، ٦٩ ) ، وعلى النحو ص ٣٢٣ ، وشرح المفصل ( ٤ / ٤١٢ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : علل النحو ص ٣٢٣.

وأما الإشكال الرابع فقد أورده المبرد ثم أجاب عنه فقال: « فإن قال قائل: فإذا قائل: فإذا قلت: (ما أحسن زيدًا!) فكان بمنزلة: (شيءٌ حسَّن زيدًا)؛ فكيف دخله معنى التعجب، وليس ذلك في قولك: (شيءٌ أَحْسَنَ زيدًا) قيل له:

قد يدخل المعنى في اللفظ ، ولا يدخل في نظيره ، فمن ذلك قولهم: ( عَلِم الله لأفعلن ) ، لفظه لفظ ( رَزَق الله ) ومعناه القسم .

ومن ذلك قولهم: (غفر الله لزيد) لفظه الخبر ومعناه الدعاء.

ومن ذلك أنك تقول: (تالله لأفعلن ) فتقسم على معنى التعجب، ولا تدخل التاء على شيء من أسهاء الله غير هذا الاسم ؛ لأن المعنى الذي يوجب التعجب إنها وقع هاهنا »(١).

# ونقل ابن أبي الربيع هذا الاعتراض عن ابن الطراوة، ثم قال في الجواب عنه:

« وهذا اعتراض وَرَدَ ممن لا يفهم مقصود كلامهم ، فإن الخليل إنها أراد أنَّ (ما أَحْسَنَ زيدًا!) في تقدير (شيء أحسن زيدًا) الذي يقال على التعجب ، وإن كان لم ينطق به ؛ لا أنه في تقدير (شيءٌ أحسن زيدًا) المنطوق به .

فلو قال الخليل: إنه في تقدير المنطوق به ؛ لكان الاعتراض صحيحًا ؛ وإنها قال: « وهذا تمثيل لا يُتكلم به » ، فلا يَرِد عليه الاعتراض بوجه .

وكأن العرب قالت: (شيءٌ أَحْسَنَ زيدًا) على وجهين: أحدهما على التعجب، والآخر على غير معنى التعجب؛ فأما الذي على معنى التعجب فلم يلفظ به، وجعلت العرب مكان (شيء): (ما) فقالت (ما أحسنَ زيدًا!). والذي على غير معنى التعجب نطق به، ولم يُجعل مكانه شيء، ونظائر هذا في الصنعة كثيرة »(٢).

<sup>(</sup>١) المقتضب (٤ / ١٧٥ ).

<sup>(</sup>٢) الكافي (٣/ ٧١٤).

ثم نظّر لذلك بكثير من الألفاظ التي لم تنطق بها العرب، وقدَّرها النحاة واعتدوا بها في أحكامهم: كالمفردات المقدرة للجموع التي لا مفرد لها حسب ما يقتضيه القياس، وكالأفعال المقدرة التي استغنت عنها العرب بغيرها، وكالأصول الصرفية المقدرة في الإعلال والإبدال(۱).

ورأي المبرد في هذا أقرب عندي من رأي ابن أبي الربيع ، على أن بعض النحاة حاول ، قَدْرَ جَهده ، أن يجعل تفسير نحو (ما أحسن زيدًا) أقربَ ما يكون إلى معنى التعجب ، كقول ابن بَرهان : « والتقدير: (شيءٌ حَسَّنَ زيدًا جدًا جدًا لست أعرفه » (٢) وقال الرضي : « فكأن معنى (ما أَحْسَنَ زيدًا!) في الأصل : (شيءٌ من الأشياء لا أعرفه جعل زيدًا حسنًا) » (٣) .

وأما الإشكال الخامس فهو أنَّ هذا التقدير غير مطرد في صيغة (ما أفعله!)، فإنه إن صح في نحو (ما أحسن زيدًا!) أن يكون التقدير فيه: (شيء أحسن زيدًا)، فإن هذا التقدير لا يصتُّ عند التعجب من صفات الله تعالى في نحو: (ما أقدر الله!) فلا يجوز أن يقال: (شيء أقدر الله) أي: جعله قادرًا؛ لأن قدرة الله لا تحصل بجعل جاعل.

وهذا الإشكال هو أقوى الإشكالات الواردة على هذا المذهب؛ حتى إنَّ الشاطبي سيَّاه محظورًا ، ولم يورد على المذهب البصري من الإشكالات غيره (٤).

وكذلك فعل أهل الكوفة ، فلم يتمسكوا في حججهم في هذه المسألة بشيء من هذه

<sup>(</sup>١) ينظر: الكافي (٣/ ٧١٥ –٧١٧).

<sup>(</sup>٢) شرح اللمع (٢/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٣) شرح كافية ابن الحاجب ( القسم ٢: ٢ / ١٠٩٥ ).

<sup>(</sup>٤) ينظر : المقاصد الشافية ٤ / ٤٤٧، ٤٤٧).

الإشكالات سواه ؛ وأورده طلاب ثعلب على بعض من حضر حلقة شيخهم من أصحاب المبرد ، فلمَّا تمسك به أنكروا عليه وسحبوه من الحلقة وأخرجوه (١) ، وذكر الزجاجي أنه أورده هو على المبرد في مناظرة جمعت بينهما (٢) .

وبهذا الإشكال احتج أهل الكوفة على بطلان مذهب أهل البصرة في ( أَفْعَل ) التعجب ؛ إذ لو كان مذهبهم سويًا لاستقام هذا التقدير مع كلّ تعجب على ( ما أفعله ! ) .

ومقصدي في هذه الدراسة هو الحديث عن هذه الحجة وحدها وتتبعها ، إلا أني رأيت أن أعرض في دراستها ، كلَّ ما ورد من إشكالات غيرها في التقدير البصري ؛ لتكون المسألة حاضرة مستوفاة ، وليُعرف السياقُ الذي وردت فيه هذه الحجة ، وليُعلم أن أهل الكوفة قد اختاروها من بين هذه الإشكالات ؛ لأنهم يرون أنه لا اعتذار عنها كها اعتُذر عن غيرها ، ولا مندوحة عن التسليم بها ، إن لم يُسلَّم بغيرها .

ولاشكَّ عندي أنَّ تعلُّق هذه الحجة بالعقيدة في صفات الحق (جلَّ وعلا) جعلت قلوبهم تتسارع إلى التمسك بها، وتنجذب إلى اعتقاد سقوط المذهب البصري وتهاويه بها؛ ومن أوضح صور هذا الشدّ العاطفي تجاه هذه الحجة، قولُ الخوارزمي في الانتصار لمذهب الكوفيين في أن (أَفْعَل) اسم: «والذي يقتلع الشغب من أصله أنك تقول: (ما أقدر الله! وما أعلمه!)، ولو قلت في تفسيره (شيءٌ جعل الله قادرًا، وشيء جعله عالمًا) خرجت إلى أشنع ما يكون من الكفر »(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مجالس العلماء ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) التخمير (٣/ ٣٢٦).

وسوف نرى جواب أهل البصرة عن هذه الحجة الآن فنعلم أنه لا كفر ولا شغب ولا شناعة بإذن الله .

#### الاعتراض:

قامت حجة الكوفيين ، كما ذكرت ، على إفساد التقدير الذي قدَّره البصريون في فهمهم لمعنى ( ما أفعله ! ) في التعجب = بأنه غير مطرد ، ومنقوض بالتعجب من صفات الله ( تعالى ) ؛ إذ لا يصح معها .

### وجاء اعتراض البصريين على هذه الحجة من وجهين ، هما:

١. تفسير التقدير على وجه يسقط به اللازم.

٢. تخصيص التقدير.

وهذا بيان كل اعتراض على حدة:

### الاعتراض الأول: تفسير التقدير

# قال أبو البركات:

« معنى قولهم (شيء أعظم الله ) أي : وصفه بالعظمة ، كما يقول الرجل إذا سمع الأذان : (كبرتَ كبيرًا ، وعظمتَ عظيمًا ) أي : وصفته بالكبرياء والعظمة ، لا صيّرته كبيرًا عظيمًا ، فكذلك هاهنا .

ولذلك الشيء ثلاثة معان:

أحدها: أن يعنى بالشيء من يعظمه من عباده.

والثاني: أن يعنى بالشيء ما يدلُّ على عظمة الله تعالى وقدرته من مصنوعاته .

والثالث: أن يعنى به نفسُهُ ، أي: أنه عظيم لنفسه ، لا لشيء جعله عظيمًا ؛ فرقًا بينه وبين خلقه »(١).

#### دراسة هذا الاعتراض:

التقدير البصري في نحو (ما أَحْسَنَ زيدًا!) كما تقدم هو (شيءٌ أحسن زيدًا)، وهذا التقدير يفهم منه معنى (الجعل والتصيير) أي: شيءٌ جعل زيدًا أو صيَّره حسنًا.

ومعنى ( الجعل والتصيير ) هو الذي جعل هذا التقدير محظورًا عندما يكون التعجب من صفات الله تعالى ؛ لأنها لا تكون بجعل جاعل .

وهذا التفسير الذي فسَّر به البصريون تقديرهم ، يخرجه من معنى ( الجعل والتصيير ) إلى معنى ( الوصف ) ، فيكون معنى قولك : ( ما أحسن زيدًا ) : ( شيءٌ وصف زيدًا بالحسن ) وحمل التقدير على هذا التفسير يجعله جائزًا مع صفات الله تعالى ، فيكون معنى ( ما أعظم الله ! ) : ( شيء وصف الله بالعظمة ) ، وهذا لا محظور فيه ؛ ولذلك وصف أبو سعيد السيرافي كلام الكوفيين بأنه ليس بشيء (٢) ؛ لأن المراد هو هذا المعنى .

ويكون المرادُ بـ (شيء) في (شيء وصف الله بالعظمة) واحدًا من ثلاثـة وجـوه، هي :

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۱٤٦، ۱٤۷) ، وينظر الوجه الأول من قبل في : المقتضب (٤/ ١٧٦) ، ومجالس العلماء ص ١٢٧ ، وتنظر الأوجه الثلاثة في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٣/ ٦٩) ، والتبصرة والتذكرة (١/ ٢٦٥) ، ونقلها تقي الدين السبكي في فتاواه (٢/ ٣٢٣) ، عن ابن الدهان في شرحه للإيضاح ، وقد مضى ذكر هذا الاعتراض ص ٦٣١ ، ٦٣٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح كتاب سيبويه ( المطبوع : ٣ / ٦٩ ) .

الناس الذين يصفونه بالعظمة ، قاله المبرد<sup>(۱)</sup> وسلّم به الزجاجي في مناظرته له ، وقال في نفسه : إنه هو الحق وما سواه باطل<sup>(۲)</sup> .

Y. مخلوقات الله الدالة على عظمته ، قال السيرافي: « والوجه الثاني أن يعنى بذلك الشيء ما دلَّ خلقه المعتبرين على أنه عظيم من عجائب خلق السموات والأرض ، وما بينهما من الأفلاك والكواكب والجبال والبحار والحيوان والنبات »(٣).

ويكون المعنى: ( مخلوقات الله أعظمته ) أي: وصفته بالعظمة ، وساغ إسناد وصفه بالعظمة إليها ؛ لأنها حين دلَّت بعظمتها على عظمة خالقها كانت في حكم الناطق بوصفه بالعظمة من عباده .

أقول: إنَّ هذا التفسير ليس ثابتًا مع كلِّ صفات الله تعالى ، فإذا صحَّ أن يقال: إنَّ المراد بـ (شيء) في (شيء أعظم الله) هو عجائب مخلوقاته من الأفلاك والكواكب والجبال والبحار والحيوان والنبات ؛ فإن هذا التفسير يختلف حين نقول (ما أحلم الله!) ؛ إذ لا دليل في هذه المخلوقات على حلمه تعالى ، كما كان فيها دليل على عظمته وقدرته ؛ فيكون المراد بالشيء هنا ما يُرى من إمهال الله لخلقه ، وفتح باب التوبة لهم ، ونزول خيره إليهم مع صعود شرِّهم إليه .

وهكذا يقدر مع كلِّ صفة ما يدلُّ عليها ، ويُظهر اتصافه ( جلَّ وعلا ) بها على وجه الكهال الذي لا نظير له .

٣. أن يكون المراد بـ (شيء) هو الله تعالى نفسه ، قال الصيمري : « ويجوز أن

<sup>(</sup>١) ينظر : المقتضب (٤ / ١٧٦ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: مجالس العلماء ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) شرح كتاب سيبويه ( المطبوع : ٣ / ٦٩ ) .

يكون ذلك الشيء هو الله جلَّ وعزَّ ، فيكون لنفسه عظيمًا ، لا لشيء جعله عظيمًا . ومثـل هذا مستعمل في كلام العرب كما قال الشاعر :

نفس عصام سوَّدت عصامًا »(١).

وهذا التفسير مبني على مذهب أهل السنة والجماعة من أنه يصحُّ إطلاق (شيء) على الله تعالى ، فهو جلَّ وعلا شيء ليس كمثله شيء ، وليس معنى ذلك أن (شيء) عندهم من صفاته ، بل هو مما يصلح أن يخبر به عنه تعالى ، فيقال: (الله شيءٌ) أي: موجود ؛ لأن الشيئية عندهم تساوق الوجود (٢).

وبهذه الأوجه الثلاثة في تفسير (شيء) سَلِم تقدير البصريين مماكان يحتمله من معنى الجعل والتصيير الذي لا يجوز مع صفات الله تعالى .

إلا أن أهل البصرة قد وقعوا هم أيضًا تحت تأثير الجانب العقدي في الحجة الكوفية، فانشغلوا بمعالجة تقديرهم حتى ينأوا به عن الخلل العقدي المحتمل، فأغفلهم ذلك عما يقتضيه الفكر النحوي، من المحافظة على ما قدموه من تصور لمعنى التعجب وروحه، فوقعوا بذلك في تناقض غير مقبول.

وبيان ذلك أنهم مجمعون على أن التعجب لا يكون إلا من أمر خفي سببه، وأنه قائم على الإبهام، وأن هذا الإبهام معبَّرٌ عنه بـ (ما)؛ لأنها أشدُّ الأسهاء إبهامًا، وفسَّروها بـ (شيء)؛ لأنها في المنزلة التالية لها في الإبهام.

(۲) ينظر: صحيح البخاري (كتاب التوحيد) باب ﴿ قل أي شيء أكبر شهادة قبل الله ﴾ [الأنعام: ١٩] ص ١٤١٣ ، وفتاوى ابن تيمية (٦/ ١٥٢) و (٩/ ٣٠٠ – ٣٠١) ، وبدائع الفوائد (٢/ ١٥٧ – ١٥٧) ، والأسماء والصفات ص ٣٣ – ٧٠ ، وصفات الله عز وجل الواردة في الكتاب والسنة ص ١٥٧ ، ١٥٨ .

<sup>(</sup>١) التبصرة والتذكرة (١/ ٢٦٥).

وذكروا كما تقدم أن الإبهام سوّغ الابتداء بـ (ما) ، وأنها مناظرة بإبهامها للشرط والاستفهام ؛ واعترضوا على من جعلها موصولة أو موصوفة ، وما بعدها صلة أو صفة ، بأنه جمع بين التوضيح بالصلة والصفة وبين ما وضع عليه التعجب من إرادة الإبهام وهذا تناقض ، كما اعترضوا على من جعلها موصولة بأنه جمع بين ما في الموصول من تعريف ، وإن كان ضعيفًا ؛ وبين إبهام التعجب ، زيادة على ما في ذلك من تقديم الإبهام .

ثم عادوا بعد ذلك كلّه فحدَّدوا معنى (ما)، وحصر وه في ثلاثة أشياء كلها معارف، فكيف يجمع الآن بين ما ذكروه وكرروه من التنبيه على إبهام (ما)، وبين ما عادوا فقرروه من أن المراد بها في التقدير (الله)، وهو أعرف المعارف، أو عباده الذين يصفونه بصفات كماله، أو مخلوقاته الدالة على اتصافه بها تعالى ؟!

لقد زال بهذه التفسيرات البصرية كلُّ إبهام وخفاء ، ووقعوا فيما فرُّ وا منه ، فسلم لهم الجانب العقدي ، ولكنهم نقضوا بذلك الباب النحوي كلَّه .

وبناء على ذلك : فإن هذا الاعتراض البصري اعتراض فاسد ، عندي ، ساقط ؛ لما فيه من تناقض ظاهر ؛ ولأن المعنى المراد عند المتعجّب لا صلة له بما ذكروه ، فليس مراد من قال ( ما أعظم الله ) : ( عباد الله عظموه ) ولا ( مخلوقات الله ناطقة بعظمته ) ولا ( الله عظم نفسه ) ، بل هو تعبير عن معنى عاطفي انفعالي يشعر به في نفسه قويًا مبهمًا خفيًا .

ولذلك نأى بعض أنصار البصريين عن ذكر هذه التفسيرات لـ (شيء) ، واستبدل بها تعديلات أخرى على التقدير ، تحافظ على معنى ( الجعل والتصيير ) فيه ، ويصلح معها في التعجب من صفات الله (تعالى) ؛ وإليك ببان ذلك :

# ١. قال الرضي:

« (ما ) ابتداء ، أي : مبتدأ مع كونه نكرة ... ؛ لأن التعجب إنها يكون فيها يُجهل سببه ، فالتنكير يناسب معنى التعجب ، فكأن معنى (ما أحسن زيدًا!) في الأصل : (شيء من الأشياء لا أعرفه جعل زيدًا حسنًا) ، ثم نُقل إلى إنشاء التعجب ، وانمحى عنه معنى الجعل ، فجاز استعهاله في التعجب من شيء ، يستحيل كونه بجعل جاعل ، نحو (ما أقدر الله! وما أعلمه!) ؛ وذلك لأنه اقتصر من اللفظ على ثمرته وهي التعجب من الشيء ، سواء كان مجهولًا وله سبب ، أو لا »(١).

وقال في موضع آخر عن قول الله (تعالى): ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ وَقِكَ مَتْكُمْ الله وَالله وَالله عن استعلاء شيء عليه ، ولكنه إذا صار الشيء مشهورًا في شيء من الاستعمال: لم يراع أصل معناه ، نحو: (ما أعظم الله) »(٢).

وهذا كلام من رضي الدين جميل ، فالأمور التي يُتَعجَّبُ منها قسمان: قسم له سبب ، إلا أن سبب لابد أن يكون خفيًّا حتى يصح التعجب ؛ لأنه إذا علم السبب بطل العجب ؛ وقسم لا سبب له ، ولكنه مُعجب بكما له الذي لا مثيل له . وهدف المتعجب هو التعبير عن انفعاله وشعوره ، وليس تعيين الجاعل أو المسبِّب .

# ٢. قال أبو البقاء العكبرى:

« وأما قولهم : (ما أعظمَ الله !) فالمرادبه : (شيء عظّم الله عندي) ، ولم يوجب له في نفسه (سبحانه) تعظيمًا لم يكن ، وإنها هو دالُّ على أمرِ ظهر للمخلوق »(٢).

<sup>(</sup>١) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢: ٢ / ١٠٩٥ ).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ١٢١٨).

<sup>(</sup>٣) التبيين ص ٢٩١.

وتقييد أبي البقاء تقدير البصريين بالظرف (عندي)، فيه حلَّ للإشكال الوارد بأوجز عبارة، وهو ملمح ذكي منه دقيق، متناسب مع كون التعجب تعبيرًا عن انفعال نفسي . والظرف (عندي) متعلِّق بـ (جعل) في قولك: (شيءٌ جعل الله عظيًا عندي)، فأصبح (الجعلُ) به ليس جعلًا حقيقيًا واقعًا، بل هو جعل انطباعي شعوري عاطفي في نفس المتكلم، أو بعبارة النحاة تصبح (جَعَلَ) قلبية لا تصييرية ؛ وهي من دون هذا القيد محتملة للوجهين، فصر فها القيد عن معنى (التصيير) الذي فيه المحظور، إلى المعنى القلبي الذي لا محظور فيه.

وهذه لفتة من أبي البقاء (رحمه الله) في غاية الحسن ، وفي القرارة من صحة النظر وسلامة الذوق .

# الاعتراض الثاني: تخصيص التقدير

## قال أبو البركات:

« وقيل : يحتمل أن يكون قولنا (شيء أعظم الله ) بمنزلة الإخبار أنه عظيم ، لا على معنى (شيء أعظمه ) فإن الألفاظ الجارية عليه سبحانه يجب حملها على ما يليق بصفاته .

ألا ترى أن (عسى ، ولعل) فيها طرف من الشك ، ولا يُحمل في حقه سبحانه على الشك . وكذلك ( الامتحان ) يُحمل منا على معان تستحيل في حقه سبحانه ، إلى غير ذلك مما لا يحصى كثرة .

فكذلك هاهنا: يكون المراد بقولهم (ما أعظم الله!) الإخبار أنه عظيم، لا (شيء جعله عظيمًا) لاستحالته؛ وإن كان ذلك يُقدَّر في غيره لجوازه وعدم استحالته.

## وأما قول الشاعر:

ما أقدر الله أن يدني على شحط من داره الحزن ممن داره صول

فإنه وإن كان لفظه لفظ تعجب ، فالمراد به المبالغة في وصف الله ( تعالى ) بالقدرة، كقوله ( تعالى ) : ﴿ فَلْيَمَدُدُ لَهُ ٱلرَّمَّنُ مَدًّا ﴾ [مريم: ٧٥] فجاء بصيغة الأمر ، وإن لم يكن في الحقيقة أمرًا؛ لامتناع ذلك في حقّ الله ( تعالى ) »(١) .

#### دراسة هذا الاعتراض:

مراد البصريين من هذا الاعتراض هو أن تُجْعَل (ما أفعله!) في التعجب واردة في كلام العرب على وجهين ، هما:

### ۱. تعجب معنوى:

وهو التعجب المحض ، المحدود بأنه ( استعظام زيادة في الوصف ، خفي سببها ، وخرج بها المتعجَّب منه عن نظائره أو قلَّ نظيره ) .

وهذا الوجه من التعجب يكون في غير صفات الله تعالى، وهو المراد عند الإطلاق، وهو المقصود بالتقدير الذي دار حوله الإشكال، فيقال ( ما أحسن زيدًا!) في معنى (شيء أحسن زيدًا) أي: صيره حسنًا.

# ٢. تعجب لفظي:

وهو تعجب غير محض ، لفظه لفظ التعجب ومعناه الإخبار على سبيل المبالغة ، وهذا يكون في التعجب من صفات الله تعالى .

وهذا النوع مستثنى من التقدير المذكور ؛ لأن التقدير تفسير للمعنى ، والمعنى هنا ليس التعجب ؛ يقول السيرافي : « فيكون قولنا في الله : ( ما أعلمه وما أعظمه ) بمنزلة الإخبار منا بأنه

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۱٤۷، ۱٤۷) ، وينظر من قبل في : المقتضب (٤/ ١٧٦) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٣/ ٦٩، ٧٠) ، ونقله تقي الدين السبكي عن ابن الدهان في شرحه للإيضاح، ينظر: فتاوى السبكي (٢/ ٣٢٣).

عظيم، ولا يقدَّر فيه (شيء أعظمه) وإن كنا نقدره في غيره "(١).

وعلَّل البصريون هذا التخصيص للتقدير بها سوى التعجب من صفات الله تعالى ؟ بأن الألفاظ الجارية على الخلق على معان لا تجوز على الله تعالى ، يجب حملها على ما يليق به سبحانه (٢) ، قال المبرد: « وليس شيء يخبر به عن الله عزَّ وجلَّ ، إلا على خلاف ما تخبر به عن غيره في المعنى »(٣) .

وساق البصريون أمثلة عديدة تناظر التعجب في الحمل على ما يليق بالله تعالى ، منها ما ذكره أبو البركات في نصه السابق مجملًا ، ومنها ما لم يذكره ، وهذا بيانها :

# ١. عسى ولعلَّ :

قال السيرافي: «(لعلَّ) يستعمله المستعمل منَّا عند الشك، وإذا جرى في كلام الله فإنها هو بمعنى (كي). و (كي) يقع بعدها الفعل الذي هو غرض ما قبله، كقوله تعالى: ﴿ وَتُوبُّوا إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١]، ومعناه: كي تفلحوا، فالفلاح هو الغرض الذي من أجله أمرهم بالتوبة »(٤).

### ٢. الامتحان:

قال السيرافي: «ألا ترى أن (الامتحان) منا و (الاختبار) إنها هو بمنزلة التجربة ، وإنها يمتحِن ويختبِر منا من يريد أن يقف على ما يكون ، وهو غير عالم به ، والله تعالى يمتحِن ويختبِر ويبلو بمعنى الأمر لا بمعنى التجربة ، وهو عالم بها يكون »(٥).

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ٣/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق ( المطبوع : ٣ / ٦٩ ) .

<sup>(</sup>٣) المقتضب (٤ / ١٧٦ ).

<sup>(</sup>٤) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ٣/ ٧٠).

<sup>(</sup>٥) السابق (٣/ ٢٩، ٧٠).

ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ أُولَكِيِّكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوكَ ﴾ [ الحجرات: ٣] وغيرها.

#### ٣. الرحمة:

قال المبرد: « قولك: (رحِم الله الناس) و (رحم زيدٌ عمرًا) ، فالرحمة من زيد رقة وتحننُن ، والله عزَّ وجل ، يجلُّ عنها »(١) .

# ٤. العلم:

قال المبرد: « وكذلك (علم الله ) ، وهو العالم بنفسه ، وتقول: (علم زيدٌ علمًا ) وإنها ذلك علمٌ جُعل فيه ، وأدب اكتسبه »(٢) .

# ٥. صيغ الأمر:

الأمر ، كما قال أبو البركات ، ممتنع في حق الله تعالى ؛ لأنه سبحانه لا يـؤمر وإنـما يُسْأَلُ ويُطْلَب ويُدْعى .

ونظائر ذلك لا تحصى كثرة (٣) ، فكما كان لكل هذه الألفاظ وغيرها معنى خاصً حين يراد بها الله تعالى ، فكذلك التعجب يكون له معنى خاص حين يكون من صفات الله سبحانه ، وذلك المعنى هو الإخبار بأن الله في غاية الكمال في ذلك الوصف ، ويكون إعراب نحو (ما أعظم الله): (ما) مبتدأ ، وجملة (أعظم الله) خبره ، ومعناه الإخبار بأن الله تعالى في غاية العظمة ، دون تقدير: (شيء أعظم الله).

<sup>(</sup>١) المقتضب (٤/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٢) السابق (٤/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٣) تنظر نظائر أخرى عند الأنباري في الإنصاف (٢/ ٧٠٥).

ولذلك فإن في نص الأنباري السابق زللًا ، فقد قال في أوله : « يكون قولنا ( شيء أعظم الله ) بمنزلة الإخبار أنه عظيم ، لا على معنى (شيء أعظمه ) » .

والواجب أن يقال: يكون قولنا: (ما أعظم الله) ، لا (شيء أعظم الله)؛ لأن هذا التقدير غير مراد؛ ولذلك قال هو بعد ذلك بقليل: «المراد بقولهم: (ما أعظم الله) الإخبار أنه عظيم، لا (شيء جعله عظيمًا)؛ لاستحالته، وإن كان ذلك يقدّر في غيره لجوازه وعدم استحالته».

وهذا الوجه من اعتراضات البصريين على الحجة الكوفية السابقة عندي وجيه ، ويؤيد صحته أمور ، منها :

1. أن التعجب يكون عند استعظام أمر غير مألوف في نظائر المتعجب منه ، فإذا قال القائل: (ما أحسن زيدًا!) فقد شاهد في زيد حسنًا لم يألف وجود مثله في مثله ، وإذا قال: (ما أكبر هذا الجبل!) فقد رأى في هذا الجبل من الكبر ما لم يألفه في غيره من الجبال .... وهكذا.

أما حين يكون ذلك في صفات الله تعالى في نحو (ما أعظم الله وما أكرمه) فإن المعنى مختلف ؛ لأن المؤمن يقول ذلك ، وهو يعتقد أنه مها ظهر له من دلائل عظمة الله ؛ فإن الله أعظم منها إلى الحد الذي لا يدركه عقل ، ومها ظهر له من دلائل كرم الله ؛ فإنه سبحانه أكرم إلى الحد الذي لا يخطر بقلب .... وهكذا .

7. أن المراد من هذه الصيغ في حقّ الله تعالى ، هو ذكره وتنزيه ، والثناء عليه ومدحه ، والتقرب إليه ودعاؤه ، كما هو الحال في سائر الأذكار من تسبيح وتحميد وتهليل وتكبير ؛ ولذلك فإن هذه الصيغ ترد في العادة في مقام المناجاة والذكر ، والتنزيه والدعاء ، وقد سمّاها بعض العلماء أدعية فقال : (باب أدعية من غير القرآن مستحبة ) وذكر منها : (ما أحلمك عمّن عصاك ، وأقربك عمّن دعاك ، وأعطفك على من سألك )(1).

<sup>(</sup>١) نقل ذلك تقي الدين السبكي في فتاويه (٢/ ٣٢٢) عن أبي الوليد الباجي في كتابه (السنن).

وأنت إذا تأملت قول الشاعر:

ودعاء الله أن يدنيه من أحبابه ، ثقة به ( تعالى ) .

موضوعة للذكر والتنزيه والمناجاة.

ما أقدر الله أن يدني على شحط من داره الحزن ممن داره صُوْلُ وجدت أنه وإن كان لفظه لفظ التعجب، فإن حقيقة معناه الطلب والرجاء،

وكما أن كلَّ ذلك دعاء وذكر وتنزيه جاء في صورة التعجب، فقد جاء نحو (سبحان الله) و ( لا إله إلا الله) و ( العظمة لله) (١) في معنى التعجب، وإن كانت

٣. أنَّ هذا الوجه في توجيه (ما أعظم الله) ونحوه يُحَلُّ به الإشكال نفسه في مذهب البصريين في صيغة (أَفْعِل به!):

فهم يرون أن هذه الصيغة خبر جاء في صورة الأمر ، وأنَّ الباء زائدة وأن ما بعدها فاعل ، وأن أصل هذه الصيغة ( أَفْعَلَ ) التي همزتها تفيد ( الصيرورة ) ، فإذا قلت ( أَحْسِن بزيدٍ!) فإن أصله ( أَحْسَنَ زيدٌ ) أي : صار ذا حُسْن ، كها يقال : ( أبقلت الأرض وأجنى الشجر ) أي : صارت ذات بقل وصار ذا جنى ؛ إلا أنه جيء به في صورة الأمر فقيل ( أَحْسِن ) ، ودخلت الباء الزائدة على الفاعل لتحسين اللفظ ( أَمْسِن ) ، ودخلت الباء الزائدة على الفاعل لتحسين اللفظ ( السم الظاهر .

فَيَرِدُ عليهم أن هذا التقدير لا يستقيم في نحو قول الله تعالى : ﴿ أَبْصِرُ بِهِ - وَأَسْمِعُ ﴾ [الكهف: ٢٦].

<sup>(</sup>١) ينظر: الأصول في النحو (١/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الإيضاح للفارسي ص ١١٥ ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (١/ ٢٠٠)، والارتشاف (٢/ ٢٠٠) ، وأوضح المسالك (٣/ ٢٢٧).

لأن التقدير في الأصل على مذهبهم: (أَبْصَرَ اللهُ) أي: صار ذا بصر، وهذا ممتنع في حقّ الله تعالى ؛ لأن ذلك يقتضي التحوُّل من حال إلى حال، وأنه كان لا بصر له فصار ذا بصر، جلَّ الله عن ذلك وعلا.

ولا مخرج من هذا الإلزام إلا بتخصيص هذا التقدير بالتعجب من غير صفات الله ، وجعل التعجب من صفاته بهذه الصيغة أيضًا تعجبًا لفظيًا معناه الإخبار على سبيل المدح والذكر والتنزيه .

### اعتراضات أخرى على الحجة الكوفية:

حظيت الحجة الكوفية التي نحن بصدد دراستها باهتهام النحاة من أنصار البصريين بعد أبي البركات ، فنقلوا ما نقله هو من اعتراضات عليها ، وزادوا بعض ما جدَّ لهم عند مناقشتها ، ومنهم من أورد على الكوفيين إلزامات يمكن إيرادها اعتراضًا على هذه الحجة .

وكلُّ ذلك يمكن قسمته إلى ثلاثة أنواع من الاعتراض ، هي :

١. المعارضة بالقلب.

٢. المعارضة بالمثل.

٣. منع الاحتجاج بنحو ( ما أعظم الله ) لشذوذه .

وهذا بيان كل قسم على حدة:

### أولًا: المعارضة بالقلب:

قلب أبو البقاء العكبري حجة الكوفيين عليهم بمشاركتهم فيها ، فقد نقل قولهم : ( يدل على أن ( أَفْعَل ) في التعجب ليس بفعل أنك تقول : ( ما أعظم الله ) ، ولو كان

فعلًا لكان التقدير شيئًا أعظم الله ، وعظمة الله من صفات الذات لا تحصل بجعل جاعل )(١) .

## ثم قال في الرد عليهم:

« ثم إن هذا لازم لهم كما يلزمنا ؛ فإن المعنى لا يختلف بين أن يكون اللفظ فعلًا أو السمًا »(٢).

## دراسة هذا الاعتراض:

لم يكشف أبو البقاء عن مراده بهذا الاعتراض المقتضب على الحجة الكوفية ؛ فإن كان يريد بذلك أن المذهب الكوفي يقتضي في نحو (ما أعظم الله) أن يكون التقدير: (شيءٌ جاعلٌ الله عظيمًا) ، وهذا هو ظاهر كلامه ؛ فإنه قد سها ، رحمه الله ؛ لأن المذهب الكوفي لا يلزم منه هذا التقدير ؛ لأن (أَفْعَل) عندهم اسم ، وهمزته زائدة على بناء الاسم ؛ لإفادة معنى التعجب والتفضيل ، لا همزة تعدية كما يقول البصريون ، وإذا لم تكن الهمزة للتعدية فإن معنى (التصيير) عندهم غير وارد أصلً<sup>(7)</sup>.

وإن كان يريد أن المذهب الكوفي يلزم منه ، أيضًا ، خلل عقدي من وجه آخر ، غير المترتب على المذهب البصري ، فهذا صحيح ، وهذا بيان ذلك :

يرى الكوفيون أنَّ (أَفْعَل) في (ما أَفْعَلَه!) اسم، وأن (ما) استفهامية بمعنى (أيِّ شيء؟)، يقول السيرافي: «وقال الفراء ومن تابعه من الكوفيين: إن قولنا: (ما أحسن

<sup>(</sup>١) ينظر: التبيين ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) ينظر الخلاف بينهم في همزة ( أَفْعَل ) التعجب ، وما يلزم منه من أحكام ، مع النقد والترجيح عند ابن القيم في : زاد المعاد ( ١ / ٨٩ – ٩٣ ) .

عبدَ الله!) أصله: (ما أحسنُ عبدِ الله؟)، وأن (أحسن) اسم كان مضافًا إلى (عبد الله)، وكان المعنى فيه الاستفهام، ثم إنهم عدلوا عن الاستفهام إلى الخبر، فغيروا (أحسن) ففتحوه، ونصبوا (عبد الله) فرقًا بين الخبر والاستفهام »(١).

ويلزم من مذهب الكوفيين هذا أن يكون أصل (ما أعظم الله!) هو (ما أعظم الله?) بمعنى (أيُّ شيء منه هو أعظم؟).

وهذا التقدير الكوفي فيه محظور شرعي ، وهو أنك إذا قلت: (ما أقوى زيدًا!) فأصله عندهم: (ما أقوى زيدٍ؟) بمعنى: (أيُّ شيء منه هو أقوى: يمينه أم شهاله أم رجله .... أم غيرها؟) (٢) ، وهذا يقتضي نقص بعض أعضائه عن بعض في القوة ، بحيث يوصف بعضها بالضعف مقارنة بغيره ؟ لأن المفاضلة تقتضى زيادة ونقصًا.

وهنا مكمن المحظور في التعلق بالله ، تعالى ، فإذا قدّرت في نحو (ما أعظم الله): (أيُّ شيء منه هو أعظم?) اقتضى ذلك نقص شيء منه عن شيء في العظمة ؛ وهذا لا يجوز على الله ، تعالى؛ فأهل السنة والجاعة يثبتون له، سبحانه ، الكمال المطلق إجمالًا ، ويثبتونه تفصيلًا كما أثبتته النصوص الشرعية ، من غير تشبيه ولا تمثيل ، ولا تكييف ولا تأويل ولا تعطيل ؛ وينزهونه (جلَّ وعلا) إجمالًا وتفصيلًا عن كلِّ نقص وعيب .

وهو كذلك سبحانه لا نقص فيه ، ولذلك فإن كلتا يديه يمين ؛ لأنه لما كانت يسار المخلوق ناقصة في الفعل ، يُفْعل بها كلُّ ما يذمُّ ، كانت كلتا يديه ، تعالى ، يمينًا مباركة ليس فيها نقص ولا

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ٣/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر تفصيل مذهب الكوفيين في التقدير والإعراب في ( ما أفعله ! ) في مسألة ألقاها أبو بكر الأنباري نقلها السيوطي في الأشباه والنظائر ( ٤ / ٣٠٧ – ٣١٢ ) .

عيب بوجه من الوجوه (١).

ولأجل ذلك امتنع في حقِّ الله تعالى أن يُسْأل عنه (أيّ شيء منه هـو أفعـل؟) كما يلزم من مذهب الكوفيين؟ لما فيه من إثبات النقص في صفات الله تعالى، وهـو منزه سبحانه عن كلِّ نقص.

ولم أجد أحدًا أورد جوابًا عن هذا الإلزام، وقد تأملته كثيرًا، فوجدت أنه لا مخرج للكوفيين منه إلا بتخصيص تقديرهم، وجعل التعجب من صفات الله (تعالى) تعجبًا لفظيًا، معناه الإخبار على سبيل الذكر والتنزيه، كما فعل البصريون.

وهذه المعارضة من أبي البقاء سلبت المذهب الكوفي ما توهمه فيه أنصاره من أنه لا يلزم منه خلل في العقيدة كما هو حال المذهب البصري ، وأنَّ ذلك مما يجعل كفة مذهبهم راجحة . فتبين بهذا أن الخلل لازم للمذهبين ، وأنَّ المخرج المقبول منه فيها هو تخصيص التقدير ، كما رأينا .

## ثانيًا: المعارضة بالمثل:

احتج الكوفيون ، كما مر ، على مذهب البصريين بأن مذهبهم في (ما أفعله!) يلزم منه فساد عقدي ، وجعلوا ذلك دليلًا على فساده وبطلانه .

وقد رأيت بعض المتأخرين يحتج على الكوفيين بمثل ذلك ، فيذكر بعض لوازم المذهب الكوفي الفاسدة ، ويجعل ذلك دليلًا على فساده وبطلانه أيضًا ، فيقابل قياس العكس بمثله .

<sup>(</sup>١) يُنظر في ذلك مثلًا : صفات الله عز وجل الواردة في الكتاب والسنة ص ٢٧٦ - ٢٨٣ .

### وهذا بيان ذلك:

# ١. يقول ابن يعيش:

« وما ذكره الفراء ومن تبعه من أنَّ ( ما ) استفهام فبعيد جدًّا ؛ لأن التعجب خبر محض يحسن في جوابه : ( صَدَقَ ) أو ( كَذَبَ ) .

والمتكلم لا يسأل المخاطب عن الشيء الذي جعله حسنًا ، وإنها يخبره بأنه حسن ، ولو كانت (ما) استفهامًا لم يسغ فيها صدق أو كذب ؛ لأن الاستفهام ليس بخبر »(١).

## ٢. يقول ابن الحاجب:

« استعمال (ما) الاستفهامية كثير ، ولكنه يضعف من حيث إنه نقل من الاستفهام إلى التعجب كما تقدم  $^{(1)}$  ، وكان قد قال قبل ذلك عن مذهب الكوفيين : « إنه يلزم النقل من إنشاء إلى إنشاء آخر ، وهو بعيد  $^{(7)}$  .

## ٣. لابن مالك ثلاثة إلزامات على مذهب الكوفيين ، هي :

## أ. يقول:

« الاستفهام المشوب بتعجب لا يليه غالبًا إلا الأسماء نحو ﴿ وَأَصَّحَبُ ٱلْيَمِينِ مَآ أَصَّحَبُ ٱلْيَمِينِ ﴾ .... ، و (ما) في التعجب مخصوصة بالأفعال ، فعلم أنها غير المتضمنة استفهامًا »(٤) .

<sup>(</sup>۱) شرح المفصل (٤/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) شرح المقدمة الكافية (٣/ ٩٢٨)، ونقله الرضى في شرح الكافية ( القسم: ٢: ٢/ ١٠٩٧).

<sup>(</sup>٣) شرح المقدمة الكافية (٣/ ٩٢٨) ، ونقله الرضي في شرح الكافية ( القسم: ٢: ٢ / ١٠٩٧).

<sup>(</sup>٤) شرح التسهيل (٣/ ٣٢).

#### ب- يقول :

« وأيضًا لو كان فيها معنى الاستفهام لجاز أن تخلُّفها (أيّ) في نحو:

يا سيدًا ما أنت من سيّد

لأن استعمال (أيّ ) في الاستفهام المتضمن تعجبًا كثير ، كقوله :

أيُّ فتى هيجاء أنت وجارها »(١).

#### ج. يقول:

« وأيضًا فإن قَصْدَ التعجب بـ (مـا أفعله!) مجمع عليه ، وكونه مشـوبًا بالاسـتفهام ، أو ملموحًا فيه الاستفهام زيادة لا دليل عليها ، فلا يلتفت إليها »(٢).

## دراسة هذا الاعتراض:

أ. دراسة معارضة ابن يعيش وابن الحاجب:

نص ابن يعيش على أن التعجب خبر محض يحسن في جوابه: (صَدَقَ) أو (كَذَبَ)، ونصَّ معاصره ابن الحاجب على أن التعجب إنشاء؛ وهذا الخلاف بينها صورة لخلاف كبير بين البلاغيين والنحاة، وبين طوائف كلِّ من الفريقين في فهم الجملة التعجبية: أخبرية هي أم إنشائية ؟(٣)

والحق أن الحق مع ابن الحاجب في كون التعجب إنشاء لا خبرًا ؛ فالتعجب كما قال الرضى « انفعال يعرض للنفس عند الشعور بأمر يخفى سببه »(٤) ، فليس مراد المتعجب

<sup>(</sup>۱) شرح التسهيل (۳/ ۳۲، ۳۳).

<sup>(</sup>٢) السابق .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الأساليب الإنشائية في النحو العربي ص ٩٣ – ٩٩ ، وبغية الإيضاح (٢ / ٢٨).

<sup>(</sup>٤) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم : ٢ : ٢ / ١٠٨٨ ) .

إخبار السامع بشيء ، بل مراده التعبير عن شعورٍ عظيمٍ في نفسه ، فهو من باب اللفظ بالأحاسيس: كالتأوّه عند التوجُّع ، والتأفف عند الضجر ، والتكبير عند النصر- ؛ ولذلك فإن المتكلم في ذلك كله لا يحتاج إلى سامع أصلًا ، بل يقولها منفردًا ولا ضير .

ولاشك أن ثمة خللًا في فهم ابن يعيش (رحمه الله) لمراد العلماء بالتصديق والتكذيب الوارد على الخبر ؛ وقد وضع شيخنا أبو موسى (حفظه الله) اليد على موضع اللبس ، الذي يشكل على الأفهام في ذلك ، ونص على أن التفريق بين الخبر والإنشاء يحتاج إلى وعي ودقة ، فقال:

«يدرك المتأمل، في طبيعة الدلالة ومعادن الكلام، أن ثمة فرقًا بـارزًا يمتـازبه الكلام، ويجعله ينقسم إلى قسمين هما الخبر والإنشاء، وهذا يستوعب كلَّ ما يجـريبه اللسان من ضروب القول شعرًا وأدبًا وغيرهما، وتحليل ما قاله البلاغيون في طبيعة كـلِّ قسم، وما يتميز به عن الآخر يحتاج في استخلاصه إلى دقة ووعي »(١).

ثم لخَّص ما قاله البلاغيون في ذلك بكل دقةٍ ووعى فقال:

« و خلاصة ذلك :

أن الجملة الخبرية يكون القصد منها إفادة أن محتواها ، سواء أكان إثباتًا أو نفيًا ، لـ ه واقع خارج العبارة يطابق هـ ذا المحتوى ، فنصف الكلام بالصدق ، أو لا يطابقه ، فنصف الكلام بالكذب ....

أما الجملة الإنشائية فليس القصد منها إفادة أنَّ محتواها يطابق نسبتها الخارجية ، وإنها القصد إلى إنشائها .... فقول الشاعر:

ليت الكواكب تدنو لي فأنظمها

<sup>(</sup>١) دلالات التراكيب ص ١٨٥.

فيه نسبة كلامية هي (تمني دنو الكواكب)، وله نسبة خارجية هي (قيام هذا التمني في النفس)، ويحتمل أن يكون هذا التمني القلبي قائمًا، فتكون النسبة الخارجية مطابقة، ويوصف الكلام بالصدق؛ وأن يكون هذا التمني القلبي غير قائم، وأن يكون قد ادعى ذلك في اللفظ فقط، ويوصف الكلام حينئذ بالكذب. ولكن ليس المقصود من الجملة هو الإخبار بمطابقة هذه النسبة لتلك، وإنها المقصود هو إنشاء هذا المعنى ....

فالإنشاء عند التحقيق كالخبر في احتمال الصدق والكذب، من حيث إن له نسبةً خارجية ونسبة كلامية، واحتمال الصدق والكذب فرع وجود هذه النسب الخارجية، فينظر في المطابقة وعدمها؛ وإنها القصد كما قلنا إلى إنشائها ووجودها »(١).

وهذا فهم من الشيخ عميق ودقيق ، فالإشكال في جملة التعجب هو أن فيها معنيين : معنى رئيسًا هو التعبير عن التعجّب ، وهذا هو قصد المتكلم ، ومعنى فرعيًّا ثانويًّا ، يفهم من عموم الجملة وهو الوصف ؛ وهو معنى لابد منه في كلِّ تعجب ؛ لأن التعجب من أي صفة ، لا يكون حتى يكون المتعجّب منه قد بلغ من تلك الصفة مبلغًا غير معهود .

فإذا قال القائل (ما أحسن زيدًا!) فإن السامع يَفهم أن المتكلم يعجب من (حسن زيد)، وهذا يعني أن (زيدًا) عنده (حسن)، وهذا الحسن قد يراه السامع واقعًا في (زيد)، فيحكم بصدق المتعجّب، وربها لا يرى في (زيد) حُسْنًا، فيحكم بكذب المتعجب، وأنه يدَّعي العجب؛ مجاملة أو نفاقًا أو تزلفًا أو لشيء آخر.

والعبرة هنا بمقصد المتكلم ، فهو قصد إلى التعجب من حسن زيد ، لا إخبار أحد بحسنه ، ولهذا كان التعجب إنشاءً دون شك .

<sup>(</sup>١) دلالات التراكيب ص ١٨٦، ١٨٥ ، وتنظر فيه نهاذج كثيرة من عوالي الشعر ، حلَّلها الشيخ لتوضيح كلامه في هذه المسألة .

و لاشك أن تقدير البصريين في ذلك : (شيءٌ أحسن زيدًا)، وهو كها ترى خبر محض؛ قد أثَّر على ابن يعيش في حكمه السابق، بل وعلى جمع من النحاة قبله (١) .

وقد نبه ابن الحاجب إلى ذلك ، فقال بعد أن سرد أقوال العلماء في تقدير معنى جملة التعجب (ما أفعله!): «وهذه التقديرات كلها باعتبار الأصل ، لا على أنها الآن بهذا المعنى ، وإنها معناها الإنشاء ، كما تقول في (بعثُ): فعل ماض وفاعل ، يعني في الأصل ، إذا كنت مريدًا به معنى الإنشاء ، فكذلك هذا »(٢).

وهذا كاف في الدلالة على فساد معارضة ابن يعيش هذه وبطلانها.

وأما ما ذهب إليه ابن الحاجب من أن الكوفيين جعلوا الاستفهام أصلًا للتعجب، وأن هذا يلزم منه نقل الكلام من إنشاء الاستفهام إلى إنشاء التعجب، والنقلُ من إنشاء إلى إنشاء آخر بعيدٌ، أو «لم يثبت » كما نقل الرضي (٣).

فهذا الإلزام غريب من مثله ؛ لكثرة النقل من إنشاء إلى إنشاء (٤) ، يقول الدماميني فهذا الإلزام غريب من مثله ؛ لكثرة النقل من إنشاء إلى إنشاء (٤) ، نحو في الرد عليه : «قلتُ : لا بعد فيه مع وجوده في الكلام الفصيح ، فقد يتمنى بـ (هـل) ، نحو ﴿فَهَل لَنَا مِن شُفَعَآء ﴾ [الأعراف: ٥٣] وقد يتمنى بـ (لعل) ، نحو (لعلي أحـج فأزورك) ؛ وقد يستعمل الأمر للتمنى كقول امرئ القيس :

<sup>(</sup>۱) كابن جني وابن الشجري وأبي البركات الأنباري ، والعكبري ، وهو ظاهر كلام السيرافي ، وجعله ابن فارس خبرًا محتملًا معنى التعجب . ينظر : الخصائص (٣/ ٢٧٢) ، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٤٠١)، والإنصاف (١/ ١٣٧) ، والتبيين ص ٢٨٩ ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٣/ ٧٠)، والصاحبي ص ٢٨٩ .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  شرح المقدمة الكافية ( $\Upsilon$ /  $\Upsilon$ ۷).

<sup>(</sup>T) شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم : T : T / T ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر مثلًا: الصاحبي ص ٢٨٩ – ٣٠٤ ، والإيضاح في علوم البلاغة ص ١٣٤ – ١٤٨.

# ألا أيها الليل الطويل ألا انجلي $^{(1)}$ .

ويقول عبد السلام هارون: «إنَّ أبلغ أساليب التعجب ما كان منقولًا عن الاستفهام، تقول: ما هذا الجمال؟! وما ذاك الحسن؟! »(٢).

فالانتقال من إنشاء إلى إنشاء عامة ، ومن الاستفهام إلى التعجب خاصة ، أظهر من أن يُنكر ، كما ترى .

### ب. دراسة معارضة ابن مالك:

ألزم ابن مالك (رحمه الله) الكوفيين ثلاثة إلزامات ، كما تقدم ؛ والحقُّ أنها كلها مردودة لا تلزمهم ، وهذا بيان ذلك :

أما قوله إن الاستفهام المشوب بالتعجب لا يليه غالبًا إلا الأسهاء، و (ما) في التعجب لخصوصة بالأفعال، فهو مردود من وجهين، هما:

١. أنَّ اختصاص (ما) التعجبية بالأفعال مبنيٌّ على ما يذهب إليه هو من فعلية (أَفْعَل) تبعًا للبصريين، وهذا لا يلزم أهل الكوفة ؛ لأنهم يرون أن (أَفْعَل) اسم ؛ ولذلك جعلوا (ما) في الأصل استفهامية، ثم نقلت إلى التعجب.

وقد ذكر المرادي هذا الوجه في الرد عليه <sup>(٣)</sup>.

٢. أنَّ هذا لا يلزم الكوفيين حتى لو قالوا بفعلية (أَفْعَل) مع قولهم إنَّ (ما) استفهامية ، فهو قد نصَّ على أنَّ الاستفهام المشوب بالتعجب لا يليه غالبًا إلا الأسهاء ؛ وقوله (غالبًا) يقتضي جواز مجيء الفعل بعده .

<sup>(</sup>١) تعليق الفرائد (٢ / ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) الأساليب الإنشائية في النحو العربي ص ٩٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر : توضيح المقاصد ( ٢ / ٨٨٧ ) .

وهذا قيد لهذا الضابط صحيح ، ذكره ابن مالك وأهمله غيره (١) ؛ والدليل على صحته قول الله (تعالى) ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَيِكَ ٱلۡكَرِيرِ ﴾ [الانفطار: ٦] قال أبو البركات في إعراب (ما غرك): « (ما) استفهامية في موضع رفع مبتدأ ، و (غرَّك) خبره » (٢) ، وقال أبو حيان: « قرأ الجمهور (ما غرك) ف (ما) استفهامية ، وقرأ ابن جبير والأعمش (ما أغرك) بهمزة ، فاحتمل أن يكون تعجبًا ، واحتمل أن تكون (ما) استفهامية ، و (أغرك) بمعنى: أدخلك في الغِرَّة » (٣) .

ف (ما) في (ما غرَّك) استفهامية مشوبة بمعنى التعجب، وقد جاء بعدها فعلٌ كما ترى.

فهذا بيان فساد الإلزام الأول من إلزامات ابن مالك .

وأما إلزامه الثاني فيريد منه أن (ما) الاستفهامية المتضمنة معنى التعجب تخلفها ( أيُّ ) ؛ والدليل على ذلك ورودهما مرادًا بهما الاستفهام التعجبي عن العرب ؛ ف (ما ) كقوله :

## يا سيدًا ما أنت من سيد!

و ( أيّ ) كقوله :

# وأيُّ فتى هيجاءَ أنت وجارُها!

وأما (ما) التعجبية الخالصة في (ما أفعله!) فإنه لم يرد عن العرب وقوع (أيّ)

<sup>(</sup>١) ينظر : التصريح (٣/ ٣٦٨)، وحاشية الصبان (٣/ ٩٧٠).

<sup>(</sup>٢) البيان (٢/ ٤٩٨).

<sup>(4)</sup> البحر المحيط (  $\Lambda$  /  $\chi$  ،  $\chi$  ) .

موقعها ، ولو كانت ( ما ) فيها في الأصل استفهامية لورد عنهم نحو ( أيَّ شيء أفعل زيدًا ) مرادًا به التعجب .

## وهذا إلزام فاسد من ثلاثة وجوه ، هي :

1. أنَّ الأصول المقدرة لا يلزم أن ترد عن العرب، فالبصريون جعلوا (ما) في التعجب بمعنى (شيء)، ومع ذلك لم يرد استخدام (شيء) في التعجب؛ فكذلك الكوفيون قالوا: إن (ما) في التعجب استفهامية في الأصل بمعنى (أيّ شيء)، وليس من لوازم صحة هذا الأصل المقدر وروده عن العرب بعينه.

٢. أنَّ (أيّ) لا تصلح أن تقوم مقام (ما) في التعجب؛ لما بينهما من فرق كبير في الإبهام؛ وقد تقدم أن (شيء) التي قدّرها البصريون لا تصلح في التعجب أيضًا للعلة ذاتها.

## يقول ابن الورّاق:

« إن قال قائل: لم خُصَّت (ما) من بين سائر الأسماء بالتعجب؟ قيل له: لإبهامها، والشيء إذا أبهم كانت النفس مشرفة إليه، والدليل على أن (ما) أشدّ إبهامًا من (أيّ): أنَّ (أيّ) متضمنة للإضافة، والإضافة توضحها؛ فلذلك لم تقع هذا الموقع »(١).

٣. أنَّ (أيِّ ) كما قال ، قد وردت مضمنة معنى التعجب كثيرًا ؛ كقول ه (أيُّ فتى هيجاء أنت ؟!) ، في حين أن (شيء) التي يقدرها البصريون مفسرة لـ (ما) لم ترد مضمنة التعجب على الإطلاق ، وهذا يجعل قول الكوفيين أقرب .

فأما أن يشترط ورود (أيّ) معاقبة لـ (ما) في أسلوب (ما أفعله!) بعينه فهذا تحكُّم منه (رحمه الله) غير مقبول.

<sup>(</sup>١) علل النحو ص ٣٢٣.

وأما قوله في الإلزام الثالث (إن معنى التعجب في (ما أفعله!) مجمع عليه ، وأما كون الاستفهام ملموحًا فيه ، فهذه زيادة لا دليل عليها ، فلا يلتفت إليها):

فهو إلزام فاسدٌ أيضًا ؛ لأنَّ الكوفيين قالوا إنَّ (ما) في الأصل استفهامية ، و ( أَفْعَل ) كان مرفوعًا لأنه خبر ، وهو مضاف إلى ما بعده ؛ فنحو ( ما أحسنَ زيدًا!) كانت في الأصل ( ما أحسنُ زيدٍ ؟ ) ، ثم أريد نقلها إلى معنى التعجب ، ففتح آخر ( أَفْعَل ) ونصب ( زيد ) فرقًا بين الاستفهام والتعجب ( ) .

فالاستفهام في (ما) بحسب الأصل لا بحسب الآن ، وقد غُيِّر اللفظ حتى ينمحي معنى الاستفهام ويجدَّ معنى التعجب ؛ وقد مرَّ معنا قريبًا قول ابن الحاجب: إنّ كل تقديرات العلماء في (ما أفعله!) هي تقديرات باعتبار الأصل لا على أنها الآن بهذا المعنى .

# ثالثًا: منع الاحتجاج بنحو (ما أعظم الله !) لشذوذه:

منع بعض المتأخرين من النحاة التعجب من صفات الله (تعالى) مطلقًا ؛ لتخلُّف شرط من شروط بناء صيغة التعجب ، وهو أن يكون معنى ما تبنى منه قابلًا للزيادة والكثرة . وحكموا على ما ورد منه بأحكام ما خرج عن القياس :

## ١. يقول ابن عصفور:

« التعجب استعظام زيادة في وصف الفاعل خفي سببها ، وخرج بها المتعجَّب منه عن نظائره ، أو قلَّ نظيره »(٢) .

<sup>(</sup>١) ينظر : الإنصاف (١/ ١٣٧)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٣/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) شرح جمل الزجاجي (١/ ٥٨٨).

# ثم قال في شرحه هذا التعريف:

« وقولنا : (خرج بها المتعجَّب منه عن نظائره أو قلَّ نظيره ) ؛ لأنه لا يجوز التعجب إلا مما كان من الصفات قد يزيد زيادة لا يمكن أن يكون لها نظير ، وإن وجد فقليل ؛ ولذلك لم يجز التعجب من الله ( تعالى ) إلا قليلًا ؛ لأنه لا نظير له .

وإذا جاء فمجاز ، ومشبَّه بها يجوز التعجب منه ، ومن ذلك قول الشاعر:

ما أقدر الله أن يدني على شحط من داره الحزن عمن داره صول »(١).

## ٢. يقول أبو حيان:

« وصفات الله (تعالى) لا تقبل الزيادة ، فلا يجوز التعجب منها ، لا يقال : (ما أعلم الله!) ، وقالت العرب (ما أعظم الله وأجله!) ، وقال الشاعر :

## ما أقدر الله أن يدنى على شحط

وتأوَّل النحاة قول العرب، وهذا »(٢).

وحكى السيوطي عن أبي حيان رأيه في هذه المسألة فقال: « قال أبو حيان: وشذَّ أيضًا قولهم: ما أعظم الله وما أقدره » (٣).

### دراسة هذا الاعتراض:

# أ. دراسة نص ابن عصفور:

لا أعلم أحدًا من المتقدمين ذهب إلى منع التعجب من صفات الله ( تعالى ) قبل ابن

<sup>(</sup>١) شرح جمل الزجاجي (١/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) ارتشاف الضرب (٤ / ٢٠٨١) ، وورد النص نفسه في التذييل والتكميل كما هو ، رأيته منقولًا عنه في الدرر اللوامع (٢ / ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) همع الهوامع (٦/ ٤٦)، ونقله الصبان في حاشيته (٣/ ٩٦٨).

عصفور ، مع طول البحث والتنقيب.

ويبدو لي أن هذا اجتهاد منه ، فقد وجد أن من شروط ما يُبنى منه فعل التعجب كون معناه قابلًا للزيادة ، وصفات الله (تعالى) تامة كاملة ، منزهة عن كلِّ نقص ، فَمَنَعَ التعجب منها ، وحَكَمَ على ما ورد من ذلك بأنه (قليل) ، وعده من المجاز ، ومن باب الحمل على ما يجوز التعجب منه .

وقد تأملت اجتهاده هذا كثيرًا فبدا لي أنه ينظر إلى الصفة في عين المتعجّب منه أتقبل الزيادة أم لا ؟ ، وليس إلى معنى الصفة عامة كها يفعل جمهور النحاة ، فقد نظر إلى خصوص صفة الله (تعالى) فوجدها غير قابلة للزيادة ؛ فمنع التعجب منها ؛ فلا يقال عنده (ما أعلم الله وما أعظمه وما أقدره) ؛ لأن (علم الله ، وقدرته ، وعظمته) لا تقبل الزيادة . ولو تأمّل (رحمه الله) لوجد أنه «يكفي في وجود شرط قبول الزيادة هنا تأمّ مطلق العلم ، ومطلق القدرة ، ومطلق العظمة ، مما يقبل الزيادة ، وإن لم يقبلها خصوص علمه (تعالى) وقدرته وعظمته »(١) .

وقد أوقعه هذا الفهم لشرط الزيادة في اجتهاد آخر في المسألة نفسها ، خالف به جمهور النحاة ، حيث يقول : « التعجب لا يجوز إلا مما يزيد وينقص ، فأما الخِلَق الثابتة ، فلا يجوز التعجب منها إلا ما شذ ، وهو : ما أحسنه ، وما أقبحه ، وما أطوله ، وما أقصره ، وما أهوجه ، وما أنوكه ، وما أشنعه »(٢).

# وعلَّق أبو حيان على هذا النص بقوله:

« بل هذه كلها تقبل الزيادة ، وهي من المشكل ، قال ابن الحاج : ولست أعلم أحدًا

<sup>(</sup>١) حاشية الصبان (٣/ ٩٦٩).

<sup>(</sup>٢) شرح جمل الزجاجي (١/ ٥٨٨)، والنص في المقرب أيضًا (١/ ٧٣، ٧٤).

من النحاة عدّد في الشواذ ما عدّده ، يعني ابن عصفور ، ولم يسلم له مثال مما أورده أنه شاذ »(١).

وليس هذا من المشكل كما قال أبو حيان ، فتفسيره عندي هو ما قدَّمت من أنَّ لابن عصفور فهمًا خاصًّا لشرط الزيادة ، فهو لا ينظر إلى الحسن والقبح والطول والقصرعامة ، بل ينظر إلى حُسْن زيدٍ أو قبحه أو طوله أو قصره ، وهذا مما لا يقبل الزيادة عنده ؛ لأنه في حكم الخلق الثابتة ، فأما نحو (ما أعلم زيدًا!) فجائز ؛ لأن (علم زيدٍ) قابل للزيادة .

وهذا مخالف لفهم جمهور النحاة ، الذين ينظرون إلى مطلق الصفة أتقبل الزيادة أم لا؟ ، فر الحسن ) مثلًا يقبل الزيادة ؛ لأن الخلق فيه سواء ، فهو واحد وإن تعدّدت أسبابه .

ولأجل هذا كله كان كلام أبي الحسن (رحمه الله) في منع التعجب من صفات الله (تعالى) عندي مردودًا ، لا يخرق به إجماع النحاة على جوازه ؛ ولو كان التعجب فيها شاذًا لما أضنى أهل البصرة أنفسهم في كلِّ ما قدمته من جدل حول تصحيح تقديرهم في نحو (ما أعظم الله وما أقدره) ، ولكانوا أسرع إلى التمسك بشذوذه ، ومنع إيراده في نقض مذهبهم .

# ب. دراسة نص أبي حيان:

ليس في نص أبي حيان زيادة على ما قاله ابن عصفور إلا قوله في آخر النص: « وتأوَّل النحاة قول العرب وهذا » أي : وهذا البيت من الشعر .

<sup>(</sup>١) ارتشاف الضرب (٤/ ٢٠٨٠).

والذي حمله على هذا القول هو أنه فهم من جدل النحاة ، الذي قدَّمته في كلِّ ما سبق ، أن النحاة يقولون بشذوذ هذه الصيغ ، وأن تقديراتهم في تفسير (شيء) إنها هي تأويلٌ لها ؛ لشذوذها .

وكان يعلِّل هذا الشذوذ بعلتين هما:

١. أنَّ صفات الله لا تقبل الزيادة ، كما يتضح من نصه السابق ، وهو تابع فيه لابن عصفور .

٢. أنَّ معنى العبارة فاسد ، نقل ذلك عنه تلميذه تاج الدين السبكي ، حيث ذكر من المسائل التي أفادها عنه ، بعد أن ترجم له ، هذه المسألة ، فقال : « منع الشيخ أبو حيان أن يقال : (ما أعظم الله وما أحلم الله ) ونحو ذلك ، ونقل هذا عن أبي الحسن بن عصفور ؟ احتجاجًا بأن معناه : شيء عظّمه أو حلّمه »(١).

والحق أنه فهم فاسدٌ منه (رحمه الله) لكلام النحاة على وضوحه وانبلاجه، والعجلة والخلط في هذا الحكم ظاهرة؛ فالنحاة (رحمهم الله) لم يختلفوا في نحو (ما أعظم الله) من حيث اطراده أو شذوذه، فهو عندهم مقيس لا شذوذ فيه، وإنها اختلفوا في صحة تقدير البصريين واطراده، فالفاسد عند الكوفيين هو معنى الأصل البصري المقدر، لا معنى العبارة نفسها، والتأويلات البصرية ليست تأويلات للعبارة، وإنها هي تأويلات لـ (شيء) في أصلهم المقدّر: (شيء أعظم الله)، فالخلاف من أوله إلى آخره بجميع تفصيلاته ليس على المسموع، وإنها على تقدير المعنى عند تحليل الجملة وإعرابها.

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى (٩/ ٢٩٣).

وقد أثار أبو حيان بفهمه الفاسد هذا ، على ما يبدو ، جدلًا حول جواز هذه الأقوال ، وأصبحت من العبارات التي يستفتى علماء العقيدة في عصره في جواز التلفظ بها ، فقد استفتى فيها تقى الدين السبكي ، قال في ( باب الرِّدة ) في فتاويه :

« وقد رفعت إليَّ فتوى فيمن قال : (ما أعظم الله !) هل عليه شيء ، أو لا ؟ وهل يجوز ذلك أو لا ؟ .

فكتبت عليها: لا شيء عليه ، وهذا كلام صحيح ، ومعناه أن الله (تعالى) في غاية العظمة ، ومعنى التعجب في ذلك لا ينكر ؛ لأنه مما تحار فيه العقول ، والإتيان بصيغة التعجب في ذلك جائزة ؛ لقوله (تعالى): ﴿ أَبْصِرُ بِهِ وَأَسْمِعُ ﴾ [الكهف: ٢٦] والصيغة المسئول عنها صحيحة »(١).

وذكر السبكي في فتواه هذه أن أبا حيان يفتي في ذلك بعدم الجواز ، ثم نقل نصوصًا عن ابن السرَّاج وأبي البركات الأنباري والصيمري في جواز ذلك .

والنص الذي نقله عن أبي البركات هو النص الذي نحن بصدد دراسته ، حيث أورد حجة الكوفيين وردود البصريين عليها ، وتأويلاتهم لمعنى (شيء) في تقديرهم ، ثم علق على نص الإنصاف هذا بقوله: «وهو نص صريح في المسألة ، وناطق بالاتفاق على صحة إطلاق هذا اللفظ ، وأنه غير مستنكر »(٢).

<sup>(</sup>۱) فتاوى السبكي (۲/ ۳۲۰)، ونقل هذه الفتوى كاملة عنه: السيوطي في الأشباه والنظائر (٤/ ١٤٨ – ١٥٩)، وابن حجر الهيتمي في: الإعلام بقواطع الإسلام ص ٤٠٣ - ٤٠٥، وهي في هذا الأخير سالمة من سقط وقع فيها في الأوَّلين.

<sup>(</sup>٢) فتاوي السبكي (٢/ ٣٢٢).

وقد تنوقلت فتوى السبكي هذه من بعده ، فنقلها ابنه تاج الدين وحسَّنها (١) ، ونقلها الحافظ أبو زرعة بن العراقي في فتاويه ، وابن حجر الهيتمي ووافقاه فيها (٢) .

وعلَّق أبو زُرعة عليها بقوله: « لا نعلم أحدًا من معتبري العلماء (رضي الله تعالى عنهم) مَنَعَ إطلاق هذا اللفظ، أي: (ما أعظم الله، ما أحلم الله).

وهو لفظ دالٌ على تعظيم الرَّب ( جلَّ جلاله ) وتفخيم شأن صفاته العلية ، فلا مانع من إطلاقه ، فالمانع لذلك ، إن كان استناده إلى أنَّ أهل العربية يقدّرون في مثل هذا من التعجب : ( شيء صيَّره كذا ) ، فلا يستعمل في حقّ الله ( تعالى ) ، فهذا تقدير غير لازم ولا مطرد فقد يمتنع لمانع .

وإذا كان أصل وضع اللفظ في اللغة للتعظيم فلا يمنع منه لأجل هذا التقدير ، ولا تمشي - الفاظ الناس على دقائق أهل العربية التي لا دليل عليها .

على أنه يمكن تقدير ما يوافقهم بها لا إنكار فيه ، من غير إخلال باللائق بالرب (جلَّ جلاله) بأن يقدّر : (شيء وصفه بذلك) وهو إما نفسه ، أو من شاء من خلقه ؛ ولا يقدّر (شيءٌ صيره كذلك) »(٣).

والحقُّ أنَّ النحاة (رحمهم الله) لم يلزموا العرب بدقائق تقديراتهم، بل اجتهدوا قدر طاقتهم في جعل تلك التقديرات أقرب ما تكون من الاطراد والصحة، والتوافق مع مقاصد العرب في كلامها، وأصول هذا العلم وحدوده، في أو جز عبارة وأسلمها.

ولكنه فهم أبي حيان المتعجل للمسألة ، وفتواه بمنع هذه الألفاظ ، وتعليله ذلك

.

<sup>(</sup>١) ينظر: طبقات الشافعية الكرى (٩/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر كلامهما في : الإعلام بقواطع الإسلام ص ٤٠٣ – ٤٠٥ .

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٤٠٥ .

بفساد معناها ، وادعاؤه أن النحاة تأوّلوا ما ورد من ذلك في كلام العرب ، وهم من ذلك براء ، وإنها تأوّلوا تقديرهم الذي قدّروه .

ولولا سوء فهمه وعجلته وخلطه ما ثار هذا الإشكال ، ولكان غاية ما يقال في المسألة : إنَّ ابن عصفور حكم بقلة التعجب من صفات الله ؛ لأنها لا تقبل الزيادة ، وقد خالف بذلك إجماع النحاة .

وإذا كان أبو حيان قد أساء الفهم ؛ لعجلته وعدم تأنيه ، فزاد على كلام ابن عصفور، ما زاد ، فإن السيوطي ، وهو أكثر تعجلًا في أحكامه من أبي حيان ، قد زاد المسألة فسادًا حيث قال : « والمختار ، وفاقًا للسبكي وجماعة كابن السرّاج وأبي البركات الأنباري والصيمري ، جوازه »(۱).

فأوهم القارئ أن في المسألة خلافًا واسعًا قديمًا ، وأن المجيزين جماعة من النحاة منهم هؤلاء الثلاثة .

والحقّ أنه لا خلاف بين النحاة جميعًا في جوز هذه الألفاظ ، غير ما شذبه ابن عصفور وأبو حيان ؛ وإنها الخلاف في تقدير معناها ؛ وأنّ السيوطي لم يقل ذلك بعدبحث أو تنقيب أو اطلاع ، ولكنه رأى تقي الدين السبكي نقل عن هؤلاء العلماء الثلاثة نصوصًا في فتواه تنص على الجواز ، فظنّ أن هؤلاء هم المجيزون ، وأن هناك ما نعين ، فأطلق هذا القول الموحي بالخلاف وتناقله بعده غير واحدٍ من النحاة (٢).

وإذا كان السيوطي قد أساء الفهم؛ لعجلته وعدم تأنيه فأوحى بوجود خلاف واسع قديم في المسألة، فإن د. محمد آدم الزاكي قد بلغ من فساد الفهم منتهاه، حيث

<sup>(</sup>١) همع الهوامع (٦ / ٤٦ ).

<sup>(</sup>۲) ينظر : حاشية الصبان ( $^{7}$ /  $^{7}$ ) ، وحاشية الخضري ( $^{7}$ /  $^{7}$ ) .

نصَّ على أن « الكوفيين لا يجوزون التعجب من صفات الحق تبارك وتعالى »(١) ، وعقد مبحثًا لذلك ، بناه على ما جرى في مجلس ثعلب ، حين سأل طلابه أحدَ طلاب المبرد عن قوله في (ما أعظم الله!) ، وأنه لما قال إن معناه (شيء أعظم الله) أنكروا عليه ، وقالوا هذا لا يجوز ، وسحبوه من الحلقة وأخرجوه (٢) .

ثم خلص د. الزاكي من هذه المناظرة إلى هذه النتيجة العجيبة: « ونحن إذا نظرنا إلى ما جاء في هذه المناظرة وأمثالها وجدنا أنَّ البصريين ، ومنهم المبرد ؛ يجوّزون التعجب من صفات الحق تبارك وتعالى ، وأنَّ الكوفيين يمنعون ذلك »(٣).

## ثم عاد بعد هذا ليقول:

« ولكن يبدو أن الخلاف بين المانعين والمجيزين مُنصب على المعنى ، فالكوفيون يبدو أنهم لا يمنعون الاشتقاق ، ولا يردون المسموع ؛ بدليل أن بيت الشاعر : ( ما أقدر الله ... ) من شواهدهم ، محتجين به على أن ( أفعل ) في التعجب ليس فعلًا ، وليس فيه ضمير يعود على ( ما ) »(٤) .

وقد بان الصبح لذي عينين ، وليس في هذه المناظرة أيُّ إشارة ، ولو خفيَّة ، إلى ما استنتجه وتردّد فيه ، ولم يُنقل عن أحد في الدنيا أنَّ الكوفيين يمنعون التعجب من صفات الحقّ ، تبارك وتعالى .

على أنَّ في كلامه هذا زيادةً في مذهب الكوفيين لا أعلم لها أصلًا عند أحدٍ من

<sup>(</sup>١) النحو والصرف في مناظرات العلماء ومحاوراتهم ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (١/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٣) النحو والصرف في مناظرات العلماء ومحاوراتهم ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) السابق ص ١٨٩.

العالمين ، وهي قوله: « وليس فيه ضمير يعود على (ما) » ، فأهل الكوفة من هذا براء ، ف (أَفْعَل) عندهم اسم تفضيل ، وفيه ضمير يعود على (ما) ، قال أبو بكر الأنباري: «تقول (ما أحسنَ عبدَ الله): (ما) رفع ، رفعتها بها في (أحسن) »(١) ؛ بل إنَّ أهل الكوفة أصلًا يقدرون الضمير في كلِّ خبر مفرد مشتقًا كان أو جامدًا(٢).

وقد بان بهذا كله بطلان القول بشذوذ التعجب من صفات الله (تعالى) أو قلته ، وأن ابن عصفور وأبا حيان قد خالفا جمهور النحاة في هذا ، وأن مخالفتهم هذه مبنية على سوء فهم لكلام العلماء ، فلا تضرّ بالإجماع ، ولا تَرِد اعتراضًا على الكوفيين في حجتهم هذه التي ندرسها في هذا المبحث .

### الترجيح:

رجح عندي من كلِّ ما سبق قبول الحجة الكوفية ، فهي حجة قوية حملت البصريين على حكحكة تقديرهم وصقله وامتحانه ، وقبول اعتذار البصريين بـ (تخصيص التقدير) وجعل التعجب من صفات الله تعالى تعجبًا لفظيًا معناه الإخبار على سبيل الذكر والتنزيه والتفخيم.

مع قبول انقلاب حجة الكوفيين عليهم ، ووجوب تخصيص تقديرهم ، هم أيضًا ليسلم من لازم حجتهم .

وأما ما عدا ذلك من اعتراضات بصرية (وهي تفسير التقدير ، والمعارضة بالمثل ، والاعتراض بمنع الاحتجاج بالشاهد لشذوذه ) فهي جميعًا فاسدة مردودة ، وقد بيّنت علّة فساد كلّ منها في موضعه .

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر (٤٠ / ٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) تنظر المسألة (٧) من الإنصاف (١/ ٥٥ – ٥٧).

### رأي للباحث:

كان الترجيح السابق حسب ما يتطلبه النظر الصحيح ، وتستدعيه قوانين المناظرة والجدل بعد فحص أقوال كلِّ فريق واختبارها .

إلا أنَّ لي في هذه المسألة رأيًا ركَّبته من أقوال العلماء وزدت فيه ، ولم أقف عليه عند أحد منهم (رحمهم الله) مجموعًا ، وهذا بيانه :

سبق أن ذكرت في رأي لي في المسألة السابقة أنَّ (ما أفعله) تحتمل معنيين: التعجب والاستفهام عن السبب، وأنه لا فرق في اللفظ بينها عند بنائها من الصحيح.

## وأقول هنا:

إنَّ الأولى أن يكون تفسير (ما) واحدًا في الحالتين كها كان اللفظ واحدًا، وقد تأمَّلت هذا الأسلوب كثيرًا، وتحريت بتأمله أوقات صفاء الذهن، وخلوّ البال، وانشراح النفس، وتطعّمت معدن معناه، وسبرت مباطن فحواه، فاستقرَّ عندي أن (ما) في (ما أفعله) استفهامية كها قال أهل الكوفة، وأنها بمعنى (أيّ) في الحالين: حال التعجب وحال الاستفهام عن السبب.

ولأن (أيّ) ملازمة للإضافة لا تستقل ، فإن المضاف إليه يقدّر متناسبًا مع كلّ معنى منها ، وبه مناط التفريق بينها :

فيكون التقدير في حال الاستفهام: (أيّ) مضافة إلى (شيء)؛ لأنه سؤال عن السبب، والسبب شيء.

ويكون التقدير في حال التعجب: (أيّ) مضافة إلى مصدر الفعل الذي بني منه (أَفْعَل)؛ لأن (أيَّ) المضافة إلى المصدر توحي بكمال الصفة. قال السهيلي: « وأما وقوع (أيّ) نعتًا لما قبلها ، كقولك (مررت برجلٍ أي رجلٍ) على رجل) فإنها تدرجت إلى الصفة من الاستفهام ؛ كأن الأصل: (أيُّ رجلٍ؟) على الاستفهام الذي يراد به التفخيم والتهويل ، وإنها دخله التفخيم لأنهم يريدون إظهار العجز [عن] الإحاطة بوصفه »(۱).

وإذا كانت هذه هي معاني الاستفهام بـ (أي) عن النكرة فهي أنسب ما تكون للتعجب ؛ لأن التعجب تهويلٌ وتفخيمٌ واستعظامٌ وإظهارٌ للعجز عن الإحاطة بوصف المتعجب منه.

وبناء على ذلك فإنك إذا قلت مستفهمًا: (ما أحسن زيدًا؟) كان التقدير فيه: (أيُّ شيء جعل زيدًا حسنًا) ؛ و (أفعل) في جعل زيدًا حسنًا) وإذا قلتها متعجبًا كان التقدير: (أيُّ حُسْنٍ جعل زيدًا حسنًا!) ؛ و (أفعل) في الحالتين فِعْلُ ، وفيه ضمير يعود على (ما).

وهذا التقدير في التعجب مطرد في التعجب من صفات الله (تعالى) ؛ لأنه لا محظور فيه ، فتقول في (ما أعظم الله) إن التقدير فيه: (أيُّ عظامةٍ جعلت الله عظيًا) ويكون التعجب مع هذا التقدير منها على بابه .

فهذا مذهب لي ، ركَّبته من مذهبين هما:

- ١. جَعْلُ ( ما ) استفهامية بمعنى ( أيّ ) ، وهذا مذهب الكوفيين .
  - ٢. جَعْلُ ( أفعل ) في التعجب فعلًا ، وهذا مذهب البصريين .

ثم زدت التفصيل في إضافة (أيّ) على ماسبق بيانه ، والله وحده أعلم بالصواب.

<sup>(</sup>١) نتائج الفكر ص ٢٠١ .





# المبحث السادس

استدلال بعض الكوفيين

على أنَّ ( إن ) المخففة من الثقيلة مهملة

ببطلان

كونها عاملة

بدليل

زوال علة إعمالها بالتخفيف





#### محل النزاع:

(إِنْ) المخففة: هل تعمل النصب في الاسم ؟(١)

## المذهب الكوفي :

ذهب الكوفيون إلى أنَّ ( إِنْ ) المخففة من الثقيلة لا تعمل النصب في الاسم ، وأوجبوا فيها الإهمال (٢٠) .

## تحرير المذهب الكوفي:

عقد أبو البركات في الإنصاف مسألتين منفصلتين هما:

القول في عمل (إِنْ) المخففة النصب في الاسم، وذكر أن الكوفيين يذهبون إلى أنَّ (إنْ) المخففة من الثقيلة لا تعمل النصب في الاسم (٣).

٢. القول في معنى (إنْ) ومعنى اللام بعدها ، وذكر أنْ الكوفيين يـذهبون إلى أنَّ
 (إنْ) بمعنى (ما) واللام بمعنى (إلا)<sup>(١)</sup>.

والحقُّ أن كلَّ واحدة من المسألتين تُشْعِر برأي للكوفيين مناقض للرأي الآخر ، فالمفهوم من الأولى هو أنَّ الكوفيين يجيزون تخفيف (إِنَّ ) ويوجبون إهمالها معه ،

<sup>(</sup>۱) خصص محل النزاع بـ (نصب الاسم) دون (رفع الخبر)؛ لأن (إنَّ) وأخواتها لا ترفع الخبر عند الكوفيين أصلًا وهي مشددة ، بل هو عندهم يرتفع بها كان يرتفع به قبل دخول الحرف الناسخ ، ينظر: الإنصاف (١/ ١٧٦ – ١٨٥) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٣/٤).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) وهي المسألة (٢٤)، ينظر (١/ ١٩٥ – ٢٠٨).

<sup>(</sup>٤) وهي المسألة (٩٠)، ينظر: (٢/ ٦٤٠-٦٤٣)، وينظر : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٤/ ٤٣).

والمفهوم من الثانية هو أنَّ الكوفيين يذهبون إلى أنَّ (إِنْ) التي يسميها البصريون مخففة من الثقيلة ويعدونها مؤكدة ، واللام بعدها فارقة ؛ هي في حقيقتها (إِنْ) النافية ، وهذا يعني أنهم لا يجيزون تخفيف (إِنَّ) أصلًا ، حتى يحكموا عليها بعد التخفيف بإعمال أو إهمال .

ولأجل هذا التناقض الذي تشعر به المسألتان في مذهب أهل الكوفة ، كان لابد من تحرير القول في رفع اللبس عن حقيقة هذا المذهب:

تتبَّعت مذهب الكوفيين في هذه المسألة عند النحاة المتأخرين عن أبي البركات ، فوجدت أنَّ مذهبهم نقل في كتب هؤ لاء النحاة على سبع صور ، هي :

١. أنَّ الكوفيين يذهبون إلى أنَّ تخفيف (إِنَّ) جائز ، ويجب معه الإهمال ، وأنَّهم احتجوا على ذلك بأنها إذا خفِّفت صار لفظها كلفظ (إِنْ) العاملة في الأفعال ، فمنعت العمل في الأسماء .

نقل عنهم هذا أبو البقاء العكبري ، وتبعه السمين الحلبي فنقل عنهم وجوب إهمالها إذا خففت (١).

٢. أنَّ الكوفيين يذهبون إلى أنَّ (إِنْ) ليست مخففة من الثقيلة ، بل هي نافية بمعنى
 (ما) ، واللام بعدها بمعنى (إلا) .

و (إِنْ) النافية هذه لا عمل لها عندهم ، والاسم بعدها مبتدأ مرفوع ، و يجعلون نصبه بعدها في قراءة ﴿ وإِنْ كُلًا ﴾ [هود: ١١١] ، بفعل مقدّر .

<sup>(</sup>١) ينظر : التبيين ص ٣٤٧ – ٣٥٢ ، وقد ذكر هذه المسألة في اللباب (١/ ٢٢٠ – ٢٢٢) ، وخلط فيها بين تخفيف (إنَّ ) مكسورة الهمزة ، وتخفيف (أنَّ ) مفتوحتها ، والدرُّ المصون (٦/ ٣٩٩) .

نقل عنهم هذا ابن مالك ، وتبعه: المرادي ، وناظر الجيش ، والشاطبي ، والدماميني (١).

٣. أنَّ الكوفيين عدا الفراء يذهبون إلى أن (إِنْ) هي النافية ، كما قال ابن مالك قبل قليل ، وأنَّ الفراء يذهب إلى أنَّ (إِنْ) ليست نافية بل هي بمنزلة (قد) ، إلا أن (قد) تختص بالأفعال، و(إِنْ) تدخل على الأسماء والأفعال.

نقل هذا التصور لمذهب الكوفيين أبو حيان عن بعض النحاة (٢)، وأخذ به فقال:

« وملخص مـذهب الكـوفيين أنَّ (إنَّ ) لا يجـوز تخفيفهـا وإعمالهـا ؛ ولا يجـوز تخفيفهـا وإهمالها ؛ لأنهم زعموا أنَّ (إنِ ) المخففة هي (إِنْ ) النافية ، أو بمعنى (قَدْ ) .

فالمخففة عند البصريين هي ثلاثية الوضع ، وهي عند الكوفيين ثنائية الوضع ، فلم يرد الخلاف على محزِّ واحد ، فلا ينبغي أن يقال : اختلفوا في (إنَّ) إذا خففت هل يجوز إعمالها أولا؟ ؟ لأن الكوفيين لا يذهبون إلى أنها إذا وليتها الجملة الاسمية أو الفعلية ، ولزمت اللام ، هي المخففة من الثقيلة ؛ بل هي حرف ثنائي الوضع ، وهي نافية »(\*).

٤. نصَّ ابن هشام على أن الكوفيين يوجبون إهمال (إِنَّ) إذا خففت في موضع من المغني (إلا) ونسب إليهم في موضع آخر منه أنهم يجعلون (إِنْ) المخففة نافية ، واللام بعدها بمعنى (إلا) (٥) ، وأطلق النسبة إليهم في الموضعين دون تفصيل .

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح التسهيل (۲/ ۳۵، ۳۵)، والجنبي الداني ص ۱۳۳، ۱۳۵، ۲۰۹، وتمهيد القواعد (۳/ ۱۳۲۱ – ۱۳۲۱)، والمقاصد الشافية (۲/ ۳۸۷)، وتعليق الفرائد (٤/ ٥٩، ٦٠، ٥٥، ٦٠)، وينظر توجيه هذه القراءة في أمالي ابن الحاجب (۱/ ۱۲۶ – ۱۲۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر : التذييل والتكميل (٥/ ١٤٢، ١٤٣) ، وينظر : ارتشاف الضرب (٣/ ١٢٧١).

<sup>(</sup>٣) التذييل والتكميل (٥/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر (١/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر (٣/ ٢٦١).

٥. أنَّ الكوفيين « يذهبون إلى جواز إعمال ( إِنْ ) المخففة ، ويرون أنها في قولهم ( إِنْ ) المخففة ، ويرون أنها في قولهم ( إِنْ ) واللهم بمعنى ( إلا ) ، فالمعنى ( ما زيدٌ إلا قائم ) »(١) .

هذا نص ابن يعيش ، وهونصُّ فاسد لم أجد مثله عند غيره ، ومع مخالفته المنقول عن أهل الكوفة ؛ فإن فيه خللين ، على قِصَره ، هما :

أ. أنه نسب إلى الكوفيين جواز إعمالها مخففة من الثقيلة ، والمخففة من الثقيلة مُثْبِتَةٌ لا نافية ، ونسب إليهم جعلها نافية ، فجمع بين ضدين ، ومثّل لها بقوله (إِنْ زيدًا لقائمٌ) فأعملها في (زيد) عمل المخففة من الثقيلة ، ثم فَسّرها على أنها نافية فقال: المعنى (ما زيدٌ إلا قائمٌ)!!

ب. أنه قال : « و ( إن ) واللام بمعنى ( إلا ) » والحق أن هذا لا يستقيم ؛ لأن اللام وحدها هي التي بمعنى ( إلا ) ، فأما ( إِنْ ) فإنها بمعنى ( ما ) .

7. أنَّ الكسائي من الكوفيين يرى أنَّ (إِنْ) الداخلة على الأسهاء هي المخففة عن الثقيلة ويوجب إهمالها، وأنَّ (إِنْ) الداخلة على الأفعال نافية واللام بعدها بمعنى (إلَّا)، وعلَّل ذلك بـ « أنَّ المخففة بالاسم أولى ؛ نظرًا إلى أصلها، والنافية بالفعل أولى ؛ لأن معنى النفي راجعٌ إلى الفعل  $^{(7)}$ .

في حين يذهب غيره من الكوفيين إلى أنها نافية مطلقًا ، سواء دخلت في الفعل أو في الاسم ، واللام بعدها بمعنى ( إلا ) .

<sup>(</sup>١) شرح المفصل (٤/ ٩٤٥)، وقد راجعت هذا النص في طبعة عالم الكتب ( القديمة ) فوجدته كما أثبته هنا أيضًا، تنظر (٨/ ٧٢).

<sup>(</sup>٢) شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢: ٢ / ١٢٨٤ ) .

نقل عنهم ذلك الرضي (١).

٧. أنَّ الكسائي يفرِّق بين ( إِنْ ) الداخلة على الأسهاء ، وبين ( إِنْ ) الداخلة على الأفعال ، كما ذكر الرضى .

في حين يرى الفراء أن (إِنْ) المخففة بمنزلة (قد)، إلا أن (قَدْ) تختص بالأفعال، و (إن) تدخل عليها وعلى الأسماء.

في حين يرى بقية الكوفيين أنَّ (إِنَّ) المشددة لا تخفف أصلًا ، وأن (إِنْ) المخففة إنها هي حرف ثنائي الوضع ، وهي النافية ، فلا عمل لها البتة ، ولا توكيد فيها ، واللام بعدها للإيجاب بمعنى (إلا).

نقل ذلك عنهم السيوطي (٢) ، وقد جمع فيه بين ما ذكره الرضي وما ذكره أبو حيان .

ونظرًا هذا الاختلال البيِّن في مذهب أهل الكوفة في هذه المسألة عند النحاة بعد أبي البركات ، ولأن فصل أبي البركات مذهبهم هذا في مسألتين مختلفتين ، يحتاج إلى تفسير مقنع ، فقد حاولت تحقيق مذهب أهل الكوفة هذا عند متقدمي النحاة ؛ وقد تبيَّن لي أنَّ ما نقله عنهم الرضي هو الصحيح ، وقد سبقه في ذلك الصيمري<sup>(٣)</sup> ؛ وهو أن الكوفيين عدا الكسائي يرون أنَّ (إِنَّ ) لا تخفف ، وأنَّ (إِنْ ) التي يجعلها البصريون مخففة من الثقيلة ، هي عندهم نافية بمعنى (ما) وأنَّ اللام بعدها ليست فارقة ، بل هي بمعنى (إلا) ، سواء كانت (إنْ ) داخلة على اسم أم فعل .

في حين فصَّل الكسائي في المسألة ، فجعل الداخلة على الفعل نافية ، واللام بعدها

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ١٢٨١ ، ١٢٨٤ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: همع الهوامع (٢/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر : التبصرة والتذكرة (١/ ٤٥٧ ، ٤٥٨ ) .

بمعنى ( إلا ) ، كقول بقية الكوفيين ، وجعل الداخلة على الأسماء مخففة من الثقيلة ، وأوجب فيها الإهمال .

وقد ذهبت إلى أن هذا هو حقيقة مذهبهم دون غيره مما نُقل عنهم ، للأسباب التالبة:

ان أبا بكر بن السرَّاج صرَّح بمذهب الكسائي فقال : «كان الكسائي يقول : (إِنْ) هي مع الأسهاء والصفات ، يعني بالصفات : الظروف ، (إِنَّ) المثقلة خففت ، ومع الأفعال بمعنى (ما) و (إلا) »(١).

٢. أَنَّ أَبا جعفر النحاس قال عند إعراب قول الله تعالى ﴿ وَإِنَّ كُلَّا لَمَّا لَيُوفِينَهُمْ
 رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ [هود: ١١١] في قراءة من خفَّف (إِنْ) وأعملها عمل الثقيلة فنصب
 ما (كُلَّا):

« وأنكر الكسائي أن تخفف ( إِنْ ) وتعمل ، وقال: ما أدري على أيّ شيء قرأ ( وإنْ كُلَّا) »(٢) وهذا يعني أن الكسائي يجيز أن تخفف ( إِنْ ) ولكنه يوجب إهمالها .

فالخصوصية التي نسبت إلى الكسائي في هذه المسألة دون بقية الكوفيين ، ثابتة عندي بهذا التصريح من ابن السرَّاج والنحاس .

٣. أنَّ الفرَّاء صَرَّح في معانيه بأنَّ (إِنْ) بمعنى (ما) ، وأنَّ اللام بمعنى (إلا) ، ولم يفرق بين (إنْ) داخلةً على اسم ، وبينها داخلةً على فعل:

أ. قال الفراء: « ومعنى (إِنْ ضَرَبت لزيدًا) كمعنى قولك (ما ضربت إلا زيدًا) »(٣).

<sup>(</sup>١) الأصول في النحو (١/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) إعراب القرآن (٢/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٣٩٥).

ب. وقال: « يصلح أن تقول ( إِنْ زيدٌ لقائم) ولا يصلح أن تقول ( إِنْ زيدٌ لقائم) ولا يصلح أن تقول ( إِنْ زيدًا لأضرب) فهذا خطأ في ( إلا ) وفي زيدًا لأضرب) فهذا خطأ في ( إلا ) وفي ( اللام ) »(١).

وهذا يعني أن تأويل ( إِنْ زيدٌ لقائمٌ ) عنده ( ما زيدٌ إلا قائم ) .

ومراده من هذا النص هو أن اللام لا يجوز أن يعمل ما بعدها فيها ، كما أنَّ (إلا) لا يجوز أن يعمل ما بعدها فيها قبلها ، وقد صرَّح بذلك قبيل هذا النص<sup>(۲)</sup>.

وبهذا يثبت عندي ما نسب إلى الفراء من جعل ( إِنْ ) نافية واللام بعدها بمعنى ( إلا ) ، مطلقًا .

٤. أنَّ ما نقله بعض النحاة كأبي حيان والسيوطي وغيرهما عن الفراء من أنه يذهب إلى أنَّ (إِنْ) بمعنى (قَدْ) أو بمنزلتها ؛ فإنهم أخذوا ذلك ، والله أعلم ، عن نصِّ ركيك لابن السَّراج ، مشكل ، هو قوله : « ومذهب الكوفيين والبغداديين في (إِنْ) التي تجاب باللام ، يقولون : هي بمنزلة (ما) و (إلا) ، وقد قال الفراء : إنها بمنزلة (قد) ، وتدخل أبدًا على آخر الكلام ، نحو قولك (إِنْ زيدًا لقائمٌ) ، تريد : (ما زيد إلا قائمٌ) وقد قيل : إنه يريد (قد قام زيد) ».

وقد نقلت هذا النص لأكشف به عن غموض ما نسب إلى الفراء عند ابن السرّ-اج نفسه ؛ ولن أطيل بتفصيل ما في هذا النص من خلل ، ولا بالتمحُّل في إقامته ، ولكني أقرِّر أمورًا ثلاثة ، هي :

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٣) الأصول في النحو (١/ ٢٦٠).

أ. إنْ كان الفراء قد ذهب إلى شيء من هذا ، فإنَّ مراده ، في ظني ، هو أنَّ (إِنْ)
 النافية واللام التي بمعنى (إلا) ، هما معًا بمنزلة (قَدْ) وليست (إِنْ) وحدها هي التي بمعنى (قَدْ) ؛ لأنَّ ذهابه إلى أنَّ (إِنْ) نافية ثابت عنه بنصوصه وبها نقل العلهاء عنه ، فكيف يجعل (إِنْ) النافية بمنزلة (قَدْ) المحقِّقة .

فالظاهر ، والله أعلم ، أنه يريد أنَّ (إِنْ ) النافية مع اللام التي بمعنى (إلا) تفيدان الإِثبات على سبيل الحصر ، فإذا قلت (إِنْ زيدٌ لقائمٌ ) أو (إِنْ قامَ لزيدٌ ) كان فيها من تحقيق قيامه ما في قولك (قَدْ قام زيدٌ ) من التحقيق .

ومما يساعد على ذلك أن الفراء نفسه نصَّ على أَنَّ (إِنْ) النافية و (لَّا) التي بمعنى (إلا) تكون بمنزلة (إنها) ، قال عن قوله تعالى : ﴿ وَإِن كُلُّ لَّمَّا جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ [يس: ٣٢]: « والوجه الآخر أن يجعلوا (لَّا) بمنزلة (إلا) مع (إِنْ) خاصة ، فتكون في مذهبها بمنزلة (إنها) »(١).

يريد أن النفي والاستثناء يفيد الحصر كما أن (إنها) تفيد الحصر ؟ وهذا يساعد على قبول ما ذهبتُ إليه من أنه يريد أن النفي والاستثناء يفيدان الحصر كما أن (قد) تفيد تحقيق وقوع الحدث حين تدخل على الماضي ؟ لأن الفراء يـذهب إلى أن (إن) النافية لا تدخل في كلام العرب إلا على الماضي (٢).

(۱) معاني القرآن (۲/ ۳۷۷) ، ولا تعارض بين قول الفراء هذا ، وبين قوله في الكتاب نفسه (۲/ ۲۹): « وأما من جعل (لَّا) بمنزلة (إلا) فإنه وجه لا نعرفه ، ولم يقولوه في شعر ولا غيره ؛ ألا ترى أن ذلك لو جاز ، لسمعت في الكلام: ( ذهب الناس لَّا زيدًا ) » .

لأنه يريد أنَّ ذلك لم يرد في الإيجاب ، ومثاله دليل على هذا المراد ، كما أنه قال هذا الكلام معلِّقًا على قراءة ﴿ إِنَّ كلًّا لللهِ فينهم ﴾ [ هود : ١١١ ] بتشديد (إنَّ ) ؛ في حين أنه أجاز مجيء (لَّا ) مع (إنْ ) النافية ، وقال (خاصَّة) ، فدلَّ على الفرق بين الموضعين .

(٢) ينظر : الأصول في النحو (١/ ٢٦٠).

ب. أنَّ جعل (إِنْ) وحدها بمعنى (قَدْ) يناسب مذهب الكسائي ؛ لأنه يجعل (إِنْ) الداخلة على الأساء مخففة من الثقيلة واجبة الإهمال ، وتنظيره لها بد (قد) يناسب مذهبه هذا من وجهين :

الأول: أنَّ (إِنْ) إذا خففت بقي فيها معنى التوكيد (١) ، وإن كان أقلَّ فيها منه في (إنَّ ) الثقيلة ؛ فهي بها فيها من التوكيد تناظر (قَدْ) الداخلة على الماضي ، الدالة على التحقيق .

الثاني: أَنْ ( إِنْ ) المخففة لا تعمل عنده في الاسم الذي بعدها ، فهي تناظر بذلك ( قَدْ ) ؛ لأنه لاعمل لها في الفعل الذي بعدها .

ومما يساعد على ذلك أنَّ أبا منصور الأزهري نقل أنَّ العرب تجعل ( إِنْ ) وحدها بمعنى ( قَدْ ) فتقول ( إِنْ قام زيد ) بمعنى ( قد قام زيدٌ ) ، ثم قال : « قال الكسائي : سمعتهم يقولونه فظننته شرطًا ، فسألتهم ، فقالوا : نريد ( قد قام زيد ) ولا نريد ( ما قام زيد ) (7).

وإذا وضح ذلك فليس بمستبعد أن يكون الكسائي جعل (إن) المخففة من الثقيلة في نحو قولك : (إِنْ زِيدٌ لقائمٌ) ، بمنزلة (قَدْ) ، كما أنَّ (إِنْ) الداخلة على الفعل في قول العرب (إِنْ قام زيد) ، بـ (إِنْ) وليس بعدها لام ، بمنزلة (قد).

في حين تكون (إِنْ) الداخلة على الفعل وبعدها لام في نحو (إِنْ قام لزيد) نافية، واللام بعدها بمعنى (إلَّا)، وفارقة بين (إن) الداخلة على الأفعال للإثبات، وبين الداخلة عليها للنفي.

<sup>(</sup>١) ينظر: كشف المشكلات (١/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر : تهذيب اللغة (١٥ / ٤٠٧ ) .

ج. أنَّ جعل ( إِنْ ) وحدها بمعنى ( قَدْ ) مناسب أيضًا لمذهب البصريين حين تكون داخلة على الأفعال في نحو ( إِنْ قامَ لزيدٌ ) فإنها في معنى ( قد قام زيدٌ ) .

وقد نُقل القول بذلك عن قطرب؛ قال الهروي: «ومن الناس من يقول: إنَّ (إِنْ) فيها بمعنى (قد) كأنه قال: (قد كنت لمن الساخرين) و (قد وجدنا أكثرهم لفاسقين) و (قد كدت لتردين) و (قد كادت لتبدي به). وهو قول قطرب »(١).

لأجل هذا كلّه اطمأنت نفسي إلى أن مذهب أهل الكوفة في هذه المسألة هو أن الكسائي يفصِّلُ وغيره يطلق ، كما مَرَّ بيانه .

فأما ما ورد عند بعض المتقدمين من أن مذهب أهل الكوفة جميعهم هو أن (إِنْ) نافية واللام بعدها بمعنى (إلا)، دون إشارة إلى تفصيل الكسائي ؟ كما وقع عند الزجاجي وأبي الحسن المجاشعي وابن الشجري (٢)، فإنها وقع منهم ذلك ؟ لأن هذا هو الغالب على مذهب الكوفيين في هذه المسألة ؛ فالكسائي لم يخالفهم إلا في (إِنْ) الداخلة على الأسهاء ؛ إذ أجاز أن تكون مخففة من الثقيلة وأوجب إهمالها ، فلعلَّ هذا التفصيل من الكسائي لم يبلغهم ، أو أنهم ذكروا مذهب الكوفيين على وجه العموم .

## وبناء على كلِّ ذلك أقول:

إنَّ أبا البركات إنها عقد مسألتين في هذه المسألة بناء على مذهب الكسائي لا على مذهب بقية الكوفيين ، وإن كان أطلق في نسبة المذهب إليهم جميعًا دون نص على الكسائي ومن تابعه إن كان له متابع .

<sup>(</sup>١) الأزهيَّة ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر : اللامات ص ١١٩ ، وشرح عيون الإعراب ص ١٢٢ ، وأمالي ابن الشجري (٣/ ١٤٥ – ١٤٧).

والذي يدل على أنَّ أبا البركات عقد المسألتين على اعتبار مذهب الكسائي ؛ أمران ، هما :

ا. أنه قال في المسألة الأولى: « ذهب الكوفيون إلى أنَّ (إِنْ) المخففة من الثقيلة لا تعمل النصب في الاسم، وذهب البصريون إلى أنها تعمل »(١).

فالخلاف إذن في هذه المسألة حول (إِنْ) الداخلة على الاسم هل تنصبه أو لا؟ ، وهذا يعني حصول الاتفاق على أنَّ (إِنَّ) تخفف، وإنها الخلاف في عملها ؛ والكسائي هو الذي ذهب ، من الكوفيين ، إلى أنها مخففة حين تدخل على الاسم ، ولكنها عنده مهملة وجوبًا .

٢. أنه قال في المسألة الثانية: « ذهب الكوفيون إلى أنّ ( إِنْ ) إذا جاءت بعدها اللام
 تكون بمعنى ( ما ) واللام بمعنى ( إلا ) ؛ وذهب البصريون إلى أنها مخففة من الثقيلة
 واللام بعدها لام التأكيد »(٢).

وهو وإن لم يصرح بأن المراد في هذا الخلاف إنها هو (إِنْ) الداخلة على الأفعال، فإن ذلك قد ثبت لي من الشواهد التي نسبها إلى الكوفيين، فقد استشهدوا بخمس آيات من كتاب الله، وببيت من الشعر، وقد جاءت (إِنْ) فيها جميعًا داخلة على أفعال (٣)؛ في حين أنه لا دليل على أن المراد بالخلاف في هذه المسألة (إِنْ) مطلقًا، سواء دخلت على فعل أم اسم.

وإنها قلت إن أبا البركات عقد الخلاف في هاتين المسألتين بين البصريين والكوفيين

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٦٤٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ( ٢ / ٦٤١ ، ٦٤٠ ) .

على اعتبار مذهب الكسائي فيها ، ولم أقبل إنه عقد الخلاف في الأولى على مذهب الكسائي ، وعقده في الثانية على مذهب جميع الكوفيين ؛ لأنه قبال في الاحتجاج للبصريين في المسألة الثانية : « وأنّا أجمعنا على أنه يجوز تخفيف (إِنّ ) وإن اختلفنا في بطلان عملها مع التخفيف »(۱).

وهذا الإجماع إنها حصل بين البصريين وبين الكسائي في (إِنْ) الداخلة على الاسم، فاحتجَّ به أبو البركات عليه في (إِنْ) الداخلة على الفعل، وإن كان عمَّم الكلام على الكوفيين جميعًا، ولعلَّ الاختلاف بين الكسائي وبين بقية الكوفيين في هذه المسألة لم يبلغه.

فهذا تحرير القول في مذهب أهل الكوفة في هذه المسألة ، وبيان سبب ذكر أبي البركات الخلاف في هذه المسألة في موضعين منفصلين . وسأبدأ الآن بذكر حجة الكسائي على ما ذهب إليه من أن (إِنْ) المخففة مهملة وجوبًا ، فهي المقصودة بالدراسة هنا ؛ لأنها (قياس عكس).

## حجة الكسائي:

(إنها قلنا إنَّ (إِنْ) المخففة من الثقيلة لا تعمل ؛ لأنَّ (إِنَّ) المشدِّدة إنها عملت ؛ لأنها أشبهت الفعل الماضي في اللفظ ؛ لأنها على ثلاثة أحرف كها أنه على ثلاثة أحرف ، وأنها مبنية على الفتح كها أنه مبني على الفتح .

فإذا خففت فقد زال شبهها به ، فوجب أن يبطل عملها ) (٢).

(٢) الإنصاف (١/ ١٩٥)، وينظر: لمع الأدلة ص ١٣٢، وقد مضى توثيق هذه الحجة ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٤٢).

#### الاعتراض: المنع:

لم يسلِّم البصريون بأن ( إِنَّ ) إنها عملت لشبهها اللفظي بالفعل فقط ، وكشفوا عن رأيهم في علة عملها فقالوا:

( ( إِنَّ ) إنها عملت لأنها أشبهت الفعل لفظًا ومعنى ، لا لفظًا فحسب ، وهذا الشبه من خمسة أوجه .

الأوّل: أنها على وزن الفعل ، والثاني: أنها مبنية على الفتح كما أنّ الفعل الماضي مبني على الفتح ، والثالث: أنها تقتضي الاسم كما أنّ الفعل يقتضي الاسم ، والرابع: أنها تدخلها نون الوقاية نحو ( إنني ) و ( كأنني ) كما تدخل على الفعل ، نحو ( أعطاني وأكرمني ) وما أشبه ذلك ، والخامس: أن فيها معنى الفعل (1).

فإذا خففت صارت بمنزلة فعل حذف منه بعض حروفه ، وذلك لا يبطل عمله ؟ ألا ترى أنك تقول (ع الكلام ، وش الثوب ، ول الأمر ) وما أشبه ذلك ، ولا تبطل عمله ، فكذلك هاهنا ) (٢) .

<sup>(</sup>۱) تنظر هذه الأوجه في الإنصاف (۱/ ۱۷۷، ۱۷۸ – ۲۲۲)، وأسرار العربية ص ١٤٣، وتنظر من قبل في : المقتضب (٤/ ١٠٨، ١٠٧)، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٣/٤)، وعلل النحو ص ٢٣٥، والتبصرة والتذكرة (١/ ٢٠٣)، وشرح اللمع لابن برهان (١/ ٦٢)، وشرحها للواسطى ص ٤٧.

<sup>(</sup>۲) الإنصاف (۱/ ۲۰۸)، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : كتاب سيبويه (۲/ ۱٤۰)، والمقتضب (۱/ ۱۲۹)، والأصول في النحو (۱/ ۲۳۰)، واللامات ص ۱۲۲ – ۱۲۶، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ۳/ ۸)، والحجة للقراء السبعة (٤/ ٣٨٦)، والمسائل العضديات ص ۲۹، والتبصرة والتذكرة (۱/ ۲۰۷)، وشرح عيون الإعراب ص ۱۲۱، ۱۲۲، وكشف المشكلات (۱/ ۳۹۰).

#### الجواب عنه:

لم أجد من خَصَّ هذا الاعتراض البصري بجواب يكشف عما فيه من ضعف ومغالطة ، وقد وقعت في أثناء تتبعي هذه المسألة عند متقدمي النحويين ، على عدد من النصوص يمكن الاستناد إليها في الجواب عنه من ثلاثة أوجه ، هي :

- ١. النقض.
- ٢. المطالبة بإجراء العلة في معلولاتها .
  - ٣. المعارضة بقياس الفرق.

وهذا بيان كل جواب منها على حدة:

#### الجواب الأول: النقض:

وهو أن البصريين في اعتراضهم هذا اعتبروا في إعلى (إِنَّ) وأخواتها الشبهين: اللفظي والمعنوي معًا، ومنعوا من جعل علة الإعمال الشبة اللفظي وحده؛ وفي هذا الاعتراض منهم مناقضة لأنفسهم؛ لأنهم في الخلاف حول اللام الأولى من (لَعَلَّ): زائدة هي أم أصلية ؟: أوجبوا أن تكون اللام زائدة ، واحتجوا على ذلك بأنَّ الشبه اللفظي وحده هو علة إعمال (إِنَّ) وأخواتها ؛ فلو قلنا إن اللام الأولى في (لعلَّ) أصلية ؛ لأدى ذلك إلى اختلال هذا الشبه اللفظي ؛ لأن (لَعَلَّ) لن تكون على وزن من أوزان الأفعال الثلاثية والرباعية ؛ في حين أن الحكم بزيادة اللام الأولى فيها ، يحقّق هذا الشبه اللفظي لأن (عَلَّ) كه (مَدَّ) حينئذ ('').

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإنصاف (۱/ ۲۱۸ – ۲۲۷)، وينظر أيضًا: كتاب سيبويه (٣/ ٣٣٢)، والمقتضب (٣/ ٣٣٧)، والأصول في النحو (٢/ ٢٢٠)، والخصائص (١/ ٣١٧)، وشرح المفصل (٤/ ٣٧٠ – ٧٥٤)، وارتشاف الضرب (٣/ ١٢٨١)، ومسائل الخلاف النحوية والتصريفية في كتاب الأصول (١/ ١٦٦ – ١٧٣).

فالبصريون لم يَثبتوا على قول واحد ، فهم مرة يعتبرون الشبهين اللفظي والمعنوي معًا ، ومَرَّة يعتبرون الشبه اللفظي وحده .

## وبناء عليه نقول لهم:

إما أن تقولوا إن علة إعمال الحروف الناسخة هي الشبه اللفظي وحده ، فإن أقررتم بذلك فإن إجازتكم إعمال (إِنْ) المخففة ، نقض منكم لهذه العلة ؛ لأنكم أعملتموها مع زوال الشبه اللفظي ، الذي هو سبب الإعمال ، بالتخفيف .

وإما أن تقولوا إنَّ علة إعمالها هي الشبهان اللفظي والمعنوي معًا، فإن أقرتم بذلك فإن إيجابكم زيادة لام (لَعَلَّ) الأولى، وقولكم إن القول بأصالتها يقتضي عدم إعمالها فإن إيجابكم فذه العلة ؛ لأنكم جعلتم زوال الشبه اللفظي بأصالة اللام الأولى مزيلًا للعمل، مع أن الشبه المعنوي لا يزول بهذه الأصالة ؛ في حين أنكم أجزتم إعمال (إن) المخففة بها بقي فيها من الشبه المعنوي للفعل، وهذا تناقض بيِّن!! فأيَّها القولين قلتم به لم يخلُ قولكم من فساد في أحد الموضعين.

## ولا مخرج لكم من هذا الإلزام إلا بأحد أمرين ، هما :

- ١. أن تعتبروا الشبهين اللفظي والمعنوي معًا علةً لإعهال (إنَّ) وأخواتها ، وبناء عليه :
  - تجيزون إعمال (إِنِ) المخففة بما فيها من بقية هذا الشبه.
- وتجيزون أن تكون اللام الأولى من (لَعَلَّ) زائدة أو أصلية ، وتجعلون كونها زائدة راجحًا لا واجبًا ؛ لأنه يتحقق به تمام الشبه بينها وبين الأفعال .
  - ٢. أن تعتبروا الشبه اللفظي وحده علةً لإعمال (إنَّ) وأخواتها ، وبناء عليه :
    - توجبون إهمال ( إِنْ ) المخففة لزوال هذا الشبه عنها بالتخفيف.

- وتوجبون زيادة اللام الأولى من (لعلَّ) ؛ لأن القول بأصالتها يلزم منه زوال هذا الشبه اللفظي عنها .

فأما أن تعتبروا الشبهين معًا في موضع ، وتعتبروا الشبه اللفظيّ وحده في موضع ، فهذا تناقض فاسد.

## وهذا جواب ركبته أنا لم أره لأحدٍ من قبل.

والذي يظهر لي ، والله أعلم ، أنَّ أبا البركات قد لمح هذا التناقض في مذهب البصريين في هذين الموضعين ؛ وأنه لأجل السلامة منه ، رجَّح مذهب البصريين في إعال (إن ) المخففة من الثقيلة (1) ؛ تمسكًا بأنَّ علة إعالها هي شبهها اللفظي والمعنوي معًا بالفعل . ورجَّح مذهب الكوفيين في القول بأصالة لام (لَعَلَّ ) الأولى (٢) ، تمسكًا منه بالعلة نفسها ؛ فكان مذهبه في المسألتين مستندًا إلى علة واحدة ، سالًا من التناقض الحاصل في مذهب البصريين .

## ولقائل أن يقول:

لكن ما وصفته من هذا التناقض حاصلٌ في مذهب الكسائي أيضًا ؛ لأنه ذهب إلى أن (إنِ) الداخلة على الأسماء مخففة من الثقيلة ، وأوجب إهمالها ؛ محتجًّا بأن علة إعمالها هي الشبه اللفظي ، وأن التخفيف يزيل هذه العلة ، فيلزم بزوالها زوال الحكم ، في حين أنَّ ه يـذهب إلى أنَّ اللام الأولى في (لعل ) أصلية ، وأصالتها تضعف شبهها اللفظي بالفعل ، ومع ذلك فهي عاملة ؛ وكان يلزمه إن كان يرى أنَّ الشبه اللفظي هوعلة العمل أن يحافظ عليه ، ويذهب إلى زيادة الـلام الأولى من (لَعَلَ) !!

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ١٩٥ - ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق (١/ ٢١٨ - ٢٢٧).

### فأقول:

إذا ثبت أنَّ الكسائي يذهب إلى أصالة اللام الأولى من (لَعَلَّ) كبقية الكوفيين فلاشك أنَّ هذا التناقض يلزم قوله ، ولزومه له لا يعفى البصريين منه .

ولكن الذي يظهر لي أنَّ الكسائي كما أنه خالف الكوفيين في ( إِن ) الداخلة على الأسماء فجعلها مخففة من الثقيلة ، فإنه خالف الكوفيين أيضًا في اللام الأولى من ( لعلَّ ) فجعلها زائدة ؛ فإنه ، وإن لم ينقل عنه ذلك ، أنسب لمذهبه وأليق به .

## ومما يساعد على قبول ما ذهبت إليه من توقع هذا المذهب للكسائي ، أمران ، هما:

١. أنَّ أبا القاسم الزجاجي نقل إجماع النحاة على أن لام (لعل) الأولى زائدة ، فقال : « أجمع النحويون على أن أصل (لعلَّ ) : (عَلَّ ) ، وأن اللام في أوله مزيدة »(١) .

فالظاهر أن الخلاف الذي عقد له أبو البركات مسألةً في الإنصاف حول هذه اللام ، إنها وقع متأخرًا بين أتباع المدرستين .

٢. أنَّ البصريين احتجوا على زيادة اللام الأولى من (لعل) بأن العرب استعملوها
 كثيرًا في كلامهم عارية عن اللام ، فقالوا (عَلَّ ) (٢) .

وهذه اللغة التي حكاها سيبويه ، وجعلها دليلًا على زيادة لام (لعل) الأولى ، في قوله : «لَعَلَّ ) حكاية ؛ لأن اللام هاهنا زائدة ؛ ألا ترى أنك تقول (عَلَّكَ ) »(٣)،

<sup>(</sup>١) اللامات ص ١٤٦ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٢١٩ – ٢٢٤)، وينظر أيضًا: اللامات ص ١٤٦، ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) الكتاب (٣/ ٣٣٢).

وقال : « سمعناهم يقولون : يا أبتا علك أو عساكا  $^{(1)}$ .

هـذه اللغـة التي حكاهـا سيبويه واستدلَّ بهـا : حكاهـا أيضًـا الكسائي ، قـال أبو حيان : « وفيها لغات : (عَلَّ ) حكاها سيبويه ، وحكاها الكسائي عن بني تيم الله من ربيعة »(٢) .

فرواية الكسائي لها تجعلني إلى أنه يقول بزيادة اللام ، أميل ؛ فإن صحَّ هذا فلا تناقض عنده .

## الجواب الثاني: المطالبة بإجراء العلة في معلولاتها:

وبيان ذلك أنَّ النحاة جعلوا شبه (إنَّ) وأخواتها بالأفعال علة لحكمين اثنين ، هما:

- ١. اختصاصها بالدخول على الأسماء.
  - ٢. إعمالها النصب في الاسم.

ومقتضى القياس هو أن تدور هذه العلة مع هذين الحكمين وجودًا وعدمًا ؛ لأنها معلو لان بها ، ومذهب البصريين يتعارض مع هذا المقتضى ؛ لأنهم حكموا بجواز إعال (إن) المخففة النصب ، لأن تخفيفها بحذف النون عندهم لا يزيل شبهها بالأفعال ؛ لأن من الأفعال ما يعمل محذوف الآخِر نحو (لم يكُ زيدٌ قائمًا).

ولو كانت علة العمل باقية ، ولو جوازًا ؛ كما يزعمون ؛ لما دخلت (إِنْ) المخففة على الأفعال ، لأن بقاء علة الإعمال تقتضي أيضًا امتناع دخولها على الأفعال .

<sup>(</sup>۱) الكتاب (٤ / ۲۰۷).

<sup>(</sup>٢) ارتشاف الضرب (٣/ ١٢٨١)، وينظر: المساعد (١/ ٣٣٤).

وقد أولى أبو عليِّ الفارسي هذا الجواب عناية عظيمة ، فذكره في عدد من كتبه ، واستند إليه في اختيار مذهب الكسائي بوجوب إهمال (إن) المخففة ، والحكم على مذهب البصريين بالضعف ، ومن نصوصه في ذلك قوله : « والقول في نحو قوله ﴿ إِن كَا دَلَيُضِلُنَا ﴾ [غافر: ٢٤] وما أشبهه أنها (إنَّ) التي كانت تنصب الاسم ، خُفِّفت ، فلمَّا خُفِّفت دخلت على الفعل ؛ لأن المعنى الذي كان يمنع من الدخول على الفعل كان مشابهته إياه بالتثقيل ، فلما خففت زال الشبه ، فلم تمتنع من الدخول على الأفعال مغففة ؛ لأنها حرف تأكيد ، وقد يؤكَّد الاسم كها يؤكَّد الفعل ، فتدخل عليه كما تدخل على الاسم للتأكيد ؛ وإنها دخل على الفعل وساغ دخوله عليه ، من حيث كان الاختيار بعده : ارتفاع الاسم بعدها مخففة : فجاز دخولها على الفعل ؛ لأن الحرف متى ما دخل على الاسم فلم يغيره لم يمتنع من أن يدخل على الفعل ؛ وهذا مطرد .

فكذلك (إن) لما دخلت على الاسم مخففة فلم تغيره، كذلك دخلت على الفعل »(١).

وبَيَّن الفارسي أنَّ (إِنَّ) لما أشبهت الفعل امتنع دخولها على الفعل ؛ لأن الفعل لا يدخل على الفعل ، فكذلك ما أشبهه ، يقول : « امتنعت (إِنَّ) من الدخول على الفعل مثقلة ، لشبهها بالفعل .... ، فمن حيث لم يدخل الفعل على الفعل لم تدخل هي أيضًا عليه »(٢).

وبيَّن التلازم بين (امتناع دخولها على الفعل) و (الإعمال) وجودًا وعدمًا ، فقال: «إذا خُفِّفَت زال شبه الفعل عنها ، فلم تمتنع من الدخول على الفعل .... ؛ ولـزوال شبهها بالفعـل

<sup>(</sup>١) التعليقة على كتاب سيبويه (٤/ ٢٥٢)، وينظر أيضًا: المسائل العضديات ص ٦٨/ ٦٩،

<sup>(</sup>٢) البغداديات ص ١٧٦ .

اختير في الاسم الواقع بعدها الرفع »(١).

وذكر لغة إعمال (إن) المخففة ، فقال : « وزعم سيبويه أن قومًا من العرب يخففون وينصبون بها ، وأنه سمع ﴿ وإنْ كُلَّا لَمَّا لَيُوفِيْنَهُمُّ رَبُّكَ أَعْمَالُهُمْ ﴾ [هود: ١١١]، ووجه ذلك أنه يعملها عمل الفعل المحذوف منه .

وإذا أعملها ذلك العمل عملت وهي مخففة عملها مثقلة ، وهذا ضعيف ؛ وذلك أنها إنها تعمل إذا كان شبهها شبهًا لفظيًّا ؛ فإذا زال شبه اللفظ تبدلت عها كانت عليه ؛ لأنها إنها شبهت به تشبيهًا لفظيًّا »(٢).

وقد أحسن الفارسي الإحسان كله ، فيها ذهب إليه من ربط ( الإعهال ) بـ ( امتناع الدخول على الفعل ) وجودًا وعدمًا ؛ لأن من الأصول الثابتة التي انعقد الإجماع عليها بين النحاة أن الحرف إنها يعمل إذا كان مختصًّا ، وأنه متى دخل على الاسم والفعل لم يعمل في واحدٍ منهما ".

ولاشك أن إجازة البصريين إعمال (إِنِ) المخففة فيه نقض لهذا الأصل الثابت المطرد؛ لأن (إِنَ) المخففة غير مختصة بالأسماء حتى تستحق العمل فيها، كما كانت قبل التخفيف؛ فقد أصبحت بالتخفيف مشتركة بين الأسماء والأفعال فوجب ألا تعمل.

#### الجواب الثالث: المعارضة بقياس الفرق:

استدلَّ البصريون على جواز إعمال (إنِ) المخففة بأنَّ من الأفعال ما يعمل وهو محذوفُ الآخر، نحو (لم يكُ زيدٌ منطلقًا)، فعملت هي مثلها.

<sup>(</sup>١) البغداديات ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٢) المسائل المنثورة ص ٧٠،٧١.

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سبق ص ١٧٦ ، ١٧٩ ، وينظر أيضًا : أسرار العربية ص ٣٦ ، ١٤٠ ، ٢٢٩ ، ٢٩٨ . ٢٩٢ .

والحق أنَّ هذا استدلال عندي فاسد؛ لأن الفرق بين ( إن ) المخففة ، وبين الفعل الذي يعمل محذوف الآخر = فرق كبير ، يمتنع معه القياس ، وهذا الفرق بينهم من وجهين ، هما :

١. أنَّ الفعل يعمل بمعناه ، ولذلك لم يؤثر نقص لفظه على عمله ، في حين أنَّ ( إِنَّ ) وأخواتها تعمل بشبهها اللفظي ، سواء كان هذا الشبه هو كلُّ العلة أو جزء العلة إن سلمنا باعتبار الشبه المعنوي في إعمالها ، ولذلك فإن نقص اللفظ لابد أن يكون مؤثرًا .

قال السيرافي: « ( إن ) المخففة كانت تعمل بلفظها وفتح آخرها ، وقد بطل اللفظ الذي كانت تعمل به ، والفعل يعمل بمعناه وإن نقص لفظه » (١) .

٢. أنَّ (إنَّ ) وأخواتها محمولة في عملها على الفعل الماضي دون غيره من الأفعال ؟
 لأن المشابهة في عدد الحروف والبناء والمعنى ، إنها هي بينها وبينه هو دون المضارع والأمر .

والفعل الذي يعمل محذوف الآخر لا يكون إلا مضارعًا أو أمرًا ، نحو (لم يك ، لم أُبل ، لا أدر ، لم يغزُ ، ع كلامًا ، شِ ثوبًا ، لِ أمرًا ) (٢) .

في حين أنا لا نعلم فعلًا ماضيًا عمل محذوف الآخر في كلام العرب.

وإذا كان كذلك فإن ورود أفعال مضارعة ، أو أفعال أمر ، عملت محذوفة الآخر ؟ لا يصلح أن يكون حجة في إعمال حرف إنها عمل لشبهه بالفعل الماضي خاصة .

<sup>(</sup>۱) شرح کتاب سیبویه ( المخطوط :  $\Upsilon$  /  $\Lambda$  ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: تنظير البصريين لـ (إن) المخففة ، بهذه الأفعال في : كتاب سيبويه (٢/ ١٤٠)، والمقتضب (١/ ١٤٠)، والحجة للقراء السبعة (٤/ ٣٨٦)، وعلى النحو ص ٤٤٧، وكشف المشكلات (١/ ٩٨٩).

#### الترجيح:

بناء على كلِّ ما سبق فإن الراجح عندي قبول حجة الكسائي لقوتها واستقامتها ؟ وسقوط الاعتراض البصري عليها وفساده ، وينظر عند الاختيار في المسألة إلى عموم أدلة الفريقين .

#### رأي للباحث:

تبيّن من النقاش السابق كيف أنّ المذهب البصري في هذه المسألة أدَّى إلى نقضٍ لبعض الأصول التي قامت عليها هذه الصناعة ، وإلى ظهورهم متناقضين في بعض آرائهم ، والحق أنَّ الذي أوقعهم في ذلك هو ورود سماع قليل بإعمال (إن) المخففة ، أهمه قراءة نافع وابن كثير ﴿ وإنْ كلَّا لما ليوفينهم ربك أعمالهم ﴾ [هود ١١١] ، بتخفيف (إن) ونصب (كلًا).

والحقُّ أن استيعاب هذه القراءة بالتأويل أولى من استيعابها بنقض أصول الصناعة ، وقد اقترح بعض العلماء جعل نصب (كُلَّا) بفعل محذوف يفسره (ليوفينهم) ، أو به (ليوفينهم) نفسه ، وقد ناقش ابن مالك هذا الاقتراح ، وخلص إلى امتناعه ، أو ضعفه على الأقل ، ولن أطيل بذكر ذلك (١) .

في حين ألمح أبو علي الفارسي إلى احتمال أن يكون النصب في ( كُلًا ) إنها هو اغترار بخط المصحف ؛ فقال بعد أن حكم بضعف إعمال ( إن ) الخفيفة ، وذِكر هذه القراءة : « وقال أبو عمر : ولا ألتفت إلى الكتاب ؛ إذ لا معتبر به ؛ لأنهم قد كتبوا ( الصلوة ) بالواو ، و ( الزكوة ) بالواو ، و ( الربو ) بالواو ، و أشباه ذلك مما هو في الخط مكتوب ، وليس هو في اللفظ منطوقًا به .

<sup>(</sup>١) ينظر في شرح التسهيل (٢/ ٣٥).

فعلم بهذا أنهم لم يعتبروا الكتابة ، فكذلك هذه الألف  $(1)^{(1)}$ . يريد ألف النصب في  $(2)^{(1)}$ .

والذي أراه هو أن يقال إنَّ ( إنْ ) المخففة إنها عملت في هذه القراءة ؛ لأن التشديد فيها منوي ، وأنَّ النون وإن حذفت منها ؛ فإنها منوية معتبرة ، وأن نصب ( كُلَّا ) بها ، دليلٌ على اعتبارها .

ونظير قولي هذا عند النحاة ما قالوه في (قَبْل، وبَعْد)، فقد ذهبوا إلى جواز حذف الاسم الذي يضافان إليه، ونية ثبوت لفظه، نحو قوله:

## ومِنْ قبلِ نادى كلُّ مولى قرابة

وإنها جاز حذفه ؛ لأن إعراب (قبل) وعدم تنوينها ، دليلٌ على اعتباره ، فعلم أن المراد (ومن قبل ذلك)(٢).

وإذا جاز هنا أن يقال إنَّ الاسم المضاف إليه محذوف منوي ، مراعيً كأنه موجود ، وأن مراعاته في الحكم دليلٌ على اعتباره ؛ فإن قولي إن النون الثانية من (إنَّ ) في قراءة (وإنْ كلا) محذوفةً منويةً ، مراعاةً كأنها موجودة ، وأن مراعاتها ونصب (كُلَّا) بها دليل على اعتبارها = قول مقبول لا بعد فيه ولا إغراب ، والله تعالى أعلم بالصواب .

=

<sup>(</sup>١) المسائل المنثورة ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) ينظر ، مثلًا ، التصريح (٣/ ١٩٢ ، ١٩٣ ).





# المبحث السابع

استدلال الكوفيين

على أن اللام الداخلة على المبتدأ هي لام جواب القسم

ببطلان

كونها لام المبتدأ

بدليل

دخولها على المفعول به





#### محل النزاع:

اللام في قولهم: (لَزيدٌ أفضلُ من عمرٍ و) لام الابتداء أم لام جواب القسم؟

#### المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أن اللام جواب قسم مقدر ، والتقدير : ( والله لزيد أفضلُ من عمرو ) ، فأضمر اليمين اكتفاء باللام منها (١) .

#### الحجة :

( لو كانت هذه اللام لام الابتداء ، كما تقولون ، لكان يجب أن يكون ما بعدها مرفوعًا ، ولَـــمَا كان يجوز أن يليها المفعول الذي يجب أن يكون منصوبًا .

فلمَّا وليها المفعول الذي يجب له النصب في نحو قولهم: (لطعامَك زيدٌ آكلٌ) دلَّ على أنها ليست لام الابتداء ، وإذا لم تكن لام الابتداء فهي لام جواب القسم)(٢).

#### دراسة الحجة:

الكلام على هذه الحجة يستلزم سؤالين اثنين ، هما:

الأول: هل الاتصال بهذه اللام مقصور عند النحاة البصريين على المبتدأ وحده ، لا يجوز دخولها على غيره ؟

والثاني: قولهم: (لطعامَك زيدٌ آكلٌ) ونحوه ، أهو ثابت مجمعٌ على جوازه ؟ أم أنَّ ذلك موضع خلاف بين النحاة ؟

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ( ۱ / ۳۹۹) ، وينظر : اللباب ( ۱ / ۳۷۹) ، وشرح القصائد السبع ص ٥٣٧ ، والمقاصد الشافية ( ۲ / ۳۵۶ ، ۳۵۷ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٣٩٩).

وإليك بيان ذلك:

يقول ابن جني:

« واعلم أن لام الابتداء موضعها من الكلام الاسم المبتدأ ، نحو ( لَزيـدٌ كـريم ) و ( لَحمدٌ عاقلٌ ) و ( لَأنت أشجع من أسامة ) .

ولاتدخل هذه اللام في الخبر إلا على أحد وجهين كلاهما ضرورة ، إلا أن إحدى الضرورتين مقيس عليها ، والأخرى مرجوع إلى السماع فيها :

الأولى: أن تدخل هذه اللام على الجملة التي في أولها (إنَّ) المثقلة المحققة ، فيلزم تأخير اللام إلى الخبر ، وذلك قولك: (إنَّ زيدًا لمنطلقٌ) ....

وأما الضرورة التي تدخل لها اللام في خبر غير ( إنَّ ) فمن ضرورات الشعر ، ولا يقاس عليها [ كقوله ] :

## خالي لأنت ومَن جرير خالُه ينل العلاء ويَكْرُمِ الأخوالا »(١)

وهذا النص صريح في منع دخول هذه اللهم على غير المبتدأ في غير هـ ذين الموضعين ، فلا يجوز دخولها على خبر المبتدأ ، فلا يقال (زيدٌ لقائمٌ) ؛ وعلى هذا قول ابن الحاجب : « لام الابتداء يجب معها المبتدأ »(٢) .

وهذا الحكم ينسحب على خبر المبتدأ المقدم عليه ، فلا يجوز أن يقال في (قائمٌ زيدٌ): (لقائمٌ زيدٌ): (لقائمٌ زيدٌ)؛ إذ لو كان ذلك جائزًا لذكره ابن جنى فيها استثناه من حالات.

وإذا امتنع دخول هذه اللام على خبر المبتدأ المتقدم، امتنع دخولها على معمول الخبر المتقدم، كما في قولك: ( لطعامَك زيدٌ آكلٌ ) .

(٢) مغني اللبيب (٣/ ٢٤٣)، وينظر أمالي ابن الحاجب (١/ ٢٧٧)، وينظر: البسيط (٢/ ٢٧٧)، وينظر: البسيط (٢/ ٢٨٠)، والتصريح (٢/ ٤٦).

<sup>(</sup>١) سر صناعة الإعراب (١/ ٣٧٠ و ٣٧٨).

إلا أن ابن هشام نقل الخلاف في هذه المسألة ، فقال : « واختلف في دخولها في غير باب ( إنَّ ) على شيئين :

أحدهما: خبر المبتدأ المتقدم، نحو: (لقائمٌ زيدٌ)، فمقتضى كلام جماعةٍ الجواز ((1).

## ويستوقفني في هذا النص أمران مهان ، هما:

١. أن الجواز عند هؤلاء الجماعة ليس صريحًا ، وإنها هو مقتضى كلامهم .

7. أن هذا الجواز مفهوم من كلام (جماعة) من النحاة ، وليس من كلام (الجهاعة) ، وليس من كلام (الجهاعة) ، وشتان ما بين اللفظتين ، فالأولى تعني القلة ، والثانية تعني الجمهور . وقد فهم بعض شرَّاح مغني اللبيب من قول ابن هشام (الجهاعة) معنى (الجهاعة) والفرق بينها عندي كبير (١) .

ومع ما في هذين الأمرين من إشارة إلى ضعف هذا الرأي ، فقد قال بعد ذلك : « يجوز على الصحيح : ( لَقائمٌ زيدٌ ) » (٣) .

وقال في موضع آخر: « لا تدخل اللام في خبر المبتدأ حتى يقدم، نحو ( لقائمٌ زيدٌ ) »(٤).

وعلى هذه الإجازة المنقولة المصححة من ابن هشام تتجه حجة الكوفيين ؛ لأنه إذا صحّ دخول اللام على خبر المبتدأ في نحو (لقائمٌ زيدٌ)، صحّ دخولها على معمول الخبر في نحو: (لطعامَك زيدٌ آكلٌ) ؛ لأن المعمول يقع حيث يقع العامل.

<sup>(</sup>١) مغنى اللبيب (٣/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر : المصنّف من الكلام (١/ ١١٥)، وحاشية الدسوقي (٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) مغني اللبيب (٣/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) السابق (٥/ ٤٧٢).

#### الاعتراض:

اعترض البصريون على حجة الكوفيين السابقة من وجهين ، هما:

١. تفسير مذهبهم على وجه تسقط به حجة الكوفيين.

٢. المعارضة بقياس العلة.

وهذا بيان كلِّ على حدة .

#### الاعتراض الأول: تفسير المذهب

## قال أبو البركات:

"إنَّ الأصل في اللام في نحو (لطعامَك زيدٌ آكل) أن تدخل على (زيد) الذي هو المبتدأ، وإنها دخلت على المفعول الذي هو معمول الخبر؛ لأنه لما قدِّم في صدر الكلام وقع موقع المبتدأ؛ فجاز دخول اللام عليه؛ لأن الأصل في هذه اللام أن تدخل على المبتدأ؛ فإذا وقع المفعول موقعه جاز أن تدخل هذه اللام عليه كها تدخل على المبتدأ»(١).

## دراسة هذا الاعتراض:

سلَّم البصريون في هذا الوجه للكوفيين أمرين هما:

١. أنَّ من لوازم كون اللام لام الابتداء ألا تدخل إلا على المبتدأ ، فنصُّوا على أن هذا هو الأصل .

٢. أنَّ المثال الذي ساقوه ( لطعامَك زيدٌ آكلٌ ) تركيب سليم ، وهذا يعني انتقاض
 الأصل وعدم اطراده .

ثم أجابوا عن هذا النقض عن طريق تفسير مذهبهم ؟ بأن مرادهم هو أن لام الابتداء لا

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٤٠٣).

تدخل إلا على المبتدأ ، فإن تأخر المبتدأ دخلت في اللفظ على ما حلَّ محله من خبر أو معمول خبر ؟ لأنها لازمة للصدر (١) ، فتتصدر وهي في التقدير داخلة على المبتدأ .

وبناء على ذلك يزاد في الأصل البصري وصفٌ ، فبدل أن يقال: (لام الابتداء يجب معها المبتدأ) كما سبق ، يقال: (لام الابتداء يجب معها المبتدأ لفظاً أو تقديرًا) (٢) ، وجهذه الزيادة تسقط الحجة الكوفية ؛ لأنه لا إشكال حيئة في كون اللام في نحو (لقائمٌ زيدٌ) ، أو (لطعامَك زيدٌ آكلٌ) للابتداء ؛ لأنها داخلة على المبتدأ تقديرًا.

#### الاعتراض الثاني: المعارضة بقياس العلة:

## قال أبو البركات:

« إذا جاز دخول هذه اللام على معمول الخبر إذا وقع موقعه كقولك ( إنَّ زيـدًا لطعامَك آكلٌ ) ، وكقول الشاعر :

## إنَّ امرًا خصَّني عمدًا مودته على التنائي لَعندي غير منكور

وإن كان الأصل فيها أن تدخل، بعد نقلها عن الاسم، على الخبر لا على معموله؛ لوقوعه موقعه: فكذلك يجوز دخول هذه اللام على المفعول إذا وقع موقع المبتدأ، وإن كان الأصل فيها أن تدخل على المبتدأ؛ لوقوعه موقعه »(٣).

#### دراسة هذا الاعتراض:

قاس البصريون مسألة دخول لام الابتداء على معمول الخبر الواقع موقع المبتدأ في (لطعامَك زيدٌ آكلٌ)، وهي صورة النقض = قاسوها على مسألة دخول لام الابتداء على

<sup>(</sup>١) ينظر : مغنى اللبيب (٣/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) المصنّف من الكلام (٢/ ١١٥)، وينظر: المسائل العسكرية ص ٢٥٤، ٢٥٥، واللباب (١/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (١/ ٤٠٤، ٤٠٤).

معمول خبر (إنَّ) الواقع موقعه في نحو (إنَّ زيدًا لَطعامَك آكلٌ):

فكما أنَّ اللام هنا داخلة على (طعامك) في اللفظ ؛ «وهي في الحقيقة داخلة على الخبر ؛ لأن الطعام في نية التأخير »(١) ، فكذلك في نحو (لَطعامَك زيدٌ آكلٌ ) دخلت اللام على (طعامك) في اللفظ ، وهي في الحقيقة داخلة على المبتدأ ؛ لأن الطعام في نية التأخير .

وقد يتوهم القارئ أنَّ في قياس البصريين السابق خللاً ؛ لأن المتقدّم في المقيس والمقيس عليه هو (معمول الخبر) ، ففي قولك (إنَّ زيدًا لَطعامَك آكلٌ) الذي وقع موقع الخبر هو معمولُه هو ، أما في قولك (لطعامَك زيدٌ آكلٌ) فالذي وقع موقع المبتدأ معمول خبره لا معموله هو ، وهذا قياس مع الفارق . فإن (وقوع المعمول موقع عامله) صحيح لا جدال فيه ، ولا يصح أن يقاس عليه وقوع معمول العامل موقع غيره .

والحق أن هذا وهم مدفوع ، وأن قياس البصريين هذا قوي الدلالة في موضعه ، وذلك لأن هذه اللام من حق المبتدأ دون غيره ، فإذا دخلت (إنَّ ) عليه اجتمعت مع اللام ، فأخِّرت اللام لكراهة اجتماع مؤكِّدين ، فكان الخبر أولى بها من غيره ، بعد أن نزعت من المبتدأ لهذه العلة (٢) .

فإذا جاز دخولها على ما وقع موقع الخبر ، وهو ثان في استحقاقها ؛ فدخولها على ما وقع موقع المبتدأ ، وهو الأول في استحقاقها من باب أولى .

<sup>(</sup>١) البسيط (٢/ ٧٨٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر تفصيل ذلك في : المسائل العسكرية ص ٢٥٢ ، وسر صناعة الإعراب (١/ ٣٧٠ - ٣٧٨)، والبسيط (٢/ ٧٨١ - ٧٨١).

#### اعتراضات أخرى: المعارضة بالمثل

في أثناء تتبعي هذه الحجة الكوفية في كتب النحاة وقفت على معارضتين لها بقياسي عكس ، هما في غاية القوة ، ولم أقف على من أجاب عنهما ، ولم أجد فيهما مطعنًا ، وهذا بيان ذلك :

### الأول:

أن هذه اللام لو كانت لام قسم مقدر لما دخلت على القسم في قولهم: (لعمرك لأفعلنَّ)؛ قال أبو علي الفارسي: «الدليل عندي على أن لام الابتداء كونها للابتداء أعم من كونها للقسم: دخولها في (لعمرك لأفعلنَّ)، ألا تراها في هذا الموضع للابتداء مجردًا من معنى القسم؛ لأن القسم لا يجوز تقديره هنا؛ لامتناع دخول القسم على القسم لا يكوز تقديره هنا؛ لامتناع دخول القسم على القسم لا يدخل عليه؛ إنها تُذْكَرُ ليحقق به أمر غير القسم »(١).

فالفارسي في هذا النص يرى أنَّ الأولى جعل هذه اللام لام الابتداء، لأنه المعنى الغالب عليها، الذي لا يفارقها، في حين أن كونها لام جواب القسم، وإن صح تقديره في بعض المواضع، فإنه يتخلَّف قطعًا في بعضها الآخر، كما هنا؛ ولذلك قال الفارسي في موضع آخر: «هذه اللام تختص بالدخول على الأسماء المبتدأة»(٢).

#### الثاني:

أنَّ هذه اللام لو كانت لام قسم مقدر لما استغنت عن نون التوكيد حين تدخل على خبر ( إنَّ ) وهو جملة فعلها مضارع ، فكنت تقول : ( إنَّ زيدًا ليقومنَّ ) كما تقول :

<sup>(</sup>١) البغداديات ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) المسائل العسكرية ص ٢٥٢.

(والله ليقومنَّ زيد)؛ فلمَّا لم يقولوا ذلك مع كثرة دخول النون مع لام القسم وندور خلافه ، بل لَمَّا جاءوا بها مع (إنَّ ) مستغنية عن النون في نحو قول الله تعالى ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحُكُمُ بَيْنَهُمْ ﴾ [النحل: ١٢٤]: دلَّ على أنها ليست لام القسم ، وإذا لم تكن لام القسم فهي لام الابتداء (١).

قال الشاطبي بعد أن ساق هذه الحجة: « وهذا دليلٌ واضحٌ على أنها ليست لام القسم، وإنها هي لام الابتداء التي لا تلزمها نون »(٢).

#### الترجيح:

الذي رجح عندي هو أن حجة الكوفيين هذه في غاية الضعف وقرارة الوهن، ليس لقوة اعتراض البصريين فحسب، بل لأسباب أخرى ظهرت عند دراسة هذه المسألة وتأملها، هي:

١. أنَّ حجة الكوفيين مبنية على مثال ، هو قولهم (لطعامَك زيدٌ آكلٌ) ، لا على شاهد ؛ ولم أجد أحدًا من النحويين ساق نظيرًا له من كلام العرب ، بل لم أجد أحدًا أجاز دخول اللام لا على الخبر ، ولا على معموله ؛ بل المفهوم من كلامهم امتناع ذلك البتة ، حتى إنَّ ابن أبي الربيع صَرَّح بذلك فقال : « لا تقول : (لقائمٌ زيدٌ) ، وهذه اللام لا تدخل على الخبر أبدًا ، إلا مع (إنَّ )» (٣).

باستثناء ما قدمته من نقل ابن هشام الجواز عن جماعة لم يسمهم، وتصحيحه له.

<sup>(</sup>١) ينظر: المقاصد الشافية (٢/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) المقاصد الشافية (٢/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٣) البسيط (٢/ ٧٨٢).

٢. أنَّ هذا المثال في حال قبوله ؛ اعتدادًا بنقل ثقة كابن هشام ، لا ينقض مذهب البصريين ؛ لأنه لا تعارض بين أن تكون اللام لام الابتداء ، وبين دخولها على غير المبتدأ عند تأخره ؛ وذلك : لأنها داخلة في الحقيقة على المبتدأ ؛ لأنه مؤخر في اللفظ وحقه التقديم .

٣. أن دخول لام الابتداء على معمول خبر (إنَّ) مختلف فيه بين النحاة ، قال أبو حيان : «وإن تقدم [أي معمول الخبر] على الخبر ظرفًا ، أو مجرورًا ، فيجوز دخول اللام عليه عند سيبويه والبصريين ، ومنعه الكوفيون ، وقالت العربُ : إنَّ زيدًا لبك مأخوذ) ، وقال الفراء : قبيح أن تقول : (إنَّ عبد الله لليومَ خارج) .... ، وإن كان المعمول مفعولًا به ، فقد مثَّلوا به فأجازوا : (إنَّ زيدًا لطعامَك آكلٌ ) .....

وينبغي أن يتوقف حتى يسمع في المفعول به ، ولا يقاس ذلك على الظرف والمجرور »(١)؛ « لأنه يتوسع فيهما ما لا يتوسَّع في غيرهما »(٢).

وإذا كان هذا حكم دخول اللام على معمول خبر (إنَّ)، والخبر مستحقَّ لها، فإن التوقف في جواز دخولها على معمول خبر المبتدأ، وهو غير مستحق لها، أولى وأحوط حتى يسمع عن العرب.

ثم إذا كان الخلاف قد وقع في دخولها على معمول خبر (إنَّ) ظرفًا وجارًا وجارًا ومجرورًا، فمنعه الكوفيون مع التوسع فيهما، ومع وروده في قول أبي زبيد الطائي، وهو من أبيات الكتاب:

<sup>(</sup>۱) ارتشاف الضرب (٣/ ١٢٦٤ ، ١٢٦٥ ) ، وينظر : البسيط (٢/ ٧٨٠) ، والمقاصد الشافية (٢/ ٣٥٠ ) . والمقاصد الشافية (٢/ ٣٥٤ – ٣٥٧) .

<sup>(</sup>٢) همع الهوامع (٢/ ١٧٣).

إنَّ امرًا خصني عمدًا مودته على التنائي لعندي غير مكفور (١١)

فكيف يقبل دخولها على معمول خبر المبتدأ مفعولًا به وهو لم يسمع!

ولأجل هذا كلِّه رجح عندي ضعف هذه الحجة الكوفية ، وعدم قبولها في هذه المسألة .

(١) الكتاب (٢/ ١٣٤).





# المبحث الثامن

استدلال الكوفيين

على أن (كلا وكلتا) مثنيان لفظًا ومعنى

ببطلان

كونها اسمين مقصورين لفظًا مثنيين معنى

بدليل

تغير ألفهما في حالتي النصب والجر





# محلُّ النزاع :

(كلا) و (كلتا) مثنيان لفظًا ومعنى أم معنى فقط؟

### المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أن (كلا وكلتا) فيهما تثنية لفظية ومعنوية ، وزيدت الألف للتثنية ، وزيدت الألف للتثنية ، وزيدت التاء في (كلتا) للتأنيث ، والألف فيهما كالألف في (الزيدان ، والعمران) ، ولزم حذف نون التثنية منهما للزومهما الإضافة (١٠) .

#### الحجة:

(لو كانت الألف في آخرها لام الكلمة ، كالألف في آخر (عصا ، ورحا) ، كما ينزعم البصريون ، لم تنقلب إلى الياء في النصب والجر إذا أضيفتا إلى المضمر ، كما لم تنقلب في نحو (رأيت عصاهما ورحاهما).

فَلَمَّ انقلبت الألف فيهم انقلاب ألف ( الزيدان والعمران ) في نحو قولك ( رأيت الرجلين كليهم)، ومررت بالمرأتين كليهما، ورأيت المرأتين كليهما ومررت بالمرأتين كليهما ): دلَّ على أن تثنيتهما لفظية ومعنوية ) (٢).

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۱۶۲)، وأسرار العربية ص ۲۰۱، وينظر أيضًا: معاني القرآن للفراء (۲/ ۱۶۲، ۱۶۳)، وعلل النحوص ۳۸۹ – ۳۹۱، ونتائج الفكر ص ۲۸۱، وتوجيه اللمع ص ۲۷۲، وشرح المفصل (۱/ ۱۰۸)، وشرح المقدمة الجزولية (۱/ ۲۱۲)، والمغني في النحو (۱/ ۲۷۲) وشرح الكافية لابن فلاح (۱/ ۱۹۲)، والتذييل والتكميل (۱/ ۲۰۲)، وبدائع الفوائد (۱/ ۲۱۲).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ٢ / ٤٤١ ) ، وأسرار العربية ص ٢٥٦ ، وقد مضى توثيق هذه الحجة ص ٥٢٣ .

#### الاعتراض:

حجة الكوفيين السابقة في غاية الوضوح ، وقد أورد أبو البركات اعتراضين اثنين عليها ، هما :

- ١. تخصيص اللازم.
- ٢. المعارضة بالمثل.

وهذا بيان كلِّ اعتراض على حدة:

#### الاعتراض الأول: تخصيص اللازم

سلَّم البصريون بأنَّ الأصل في (كلا وكلتا) لو كانا مفردين: عدم تغيُّر ألفهما في كلِّ إضافة ؛ لأن ذلك أصلُّ لازمٌ في جميع الأسماء المقصورة المتمكنة ، فأنت تقول (عصا الرجلين) و (عصاهما) فلا تغيِّر هذه الألف في الحالات الإعرابية الثلاث.

ثم بينوا أن لـ (كلا وكلتا) خصوصية استثنتها من هذا الأصل، وذلك يعني تخصيص هذا الأصل اللازم بها عداهما من الأسماء المقصورة المتمكنة.

ثم علل البصريون تلك الخصوصية التي أدت إلى انفراد (كلا وكلتا) بانقلاب ألفها ياء في حالتي النصب والجرّ عند الإضافة إلى الضمير من بين المقصورات المتمكنة بعلل تسقط التلازم الذي عقده الكوفيون في حجتهم بين انقلاب الألف فيها وبين الحكم بتثنيتها اللفظية .

وللبصريين في تعليل هذا الانقلاب علتان ، هما :

١. مراعاة الشبهين:

قال أبو البركات:

« إنها قلبت الألف في (كلا وكلتا) في حالة النصب والجر إذا أضيفتا إلى المضمر؛ لأنهما لمّاً كان فيهما إفراد لفظيٌّ وثنية معنوية، وكانا تارة يضافان إلى المظهر وتارة يضافان إلى المضمر، جعلوا لهما حظًا من حالة الإفراد وحظًا من حالة التثنية:

فجعلوهما ، مع الإضافة إلى المظهر ، بمنزلة المفرد ، على صورة واحدة في حالة الرفع والنصب والجر ؛ وجعلوهما ، مع الإضافة إلى المضمر ، بمنزلة التثنية في قلب الألف من كلّ واحد منهما ياء في حالة النصب والجر ؛ اعتبارًا بكلا الشبهين .

وإنها جعلوهما مع الإضافة إلى المظهر بمنزلة المفرد؛ لأن المظهر هو الأصل والمفرد هو الأصل الأصل، فكان الأصل أولى بالأصل؛ وجعلوهما مع الإضافة إلى المضمر بمنزلة التثنية؛ لأن المضمر فرع والتثنية فرع، فكان الفرع أولى بالفرع »(١).

## ٢. مراعاة غلبة الأشباه:

### قال أبو البركات:

"إنها قلبت الألف في (كلا وكلتا) في حالتي النصب والجرعند الإضافة إلى المضمر، ولم تقلب عند الإضافة إلى المظهر؛ لأنهما لزمتا الإضافة وجرّ الاسم بعدهما؛ فأشبهتا (لدى، وإلى، وعلى)؛ وكها أن (لدى، وإلى، وعلى) لا تقلب ألفها ياء مع المظهر، نحو (لدى زيد، وإلى عمرو، وعلى بكر) وتقلب مع المضمر، نحو: (لديك، وإليك، وعليك) فكذلك (كلا، وكلتا) لا تقلب ألفهما ياء مع المظهر، وتقلب مع المضمر.

والذي يدلُّ على صحة ذلك أن القلب في (كلا وكلتا) إنها يختص بحالة النصب والجرّ؛ والجرّ، دون حالة الرفع؛ لأنَّ (لديك) إنها تستعمل في حالة الرفع؛ فلهذا المعنى كان القلب مختصًّا بحالة النصب والجرّ، دون حالة الرفع » (٢).

(٢) الإنصاف (٢/ ٤٥٠)، وأسرار العربية ص ٢٥٧، وهذا تعليل الخليل بن أحمد، ينظر: كتاب سيبويه (٣/ ٤١٣)، والمسائل وتناقله جماعة من النحاة قبل الأنباري، ينظر: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٤/ ١٨٨)، والمسائل الشيرازيات (٢/ ٤١٣)، وشرح اللمع لابن برهان (١/ ٢٢٨)، والمرتجل ص ٦٨.

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ٢ / ٤٤٩ ، ٤٥٠ ) ، وينظر من قبل في : أمالي ابن الشجري ( ١ / ٢٩١ ، ٢٩٢ ) .

#### دراسة هذا الاعتراض:

قال أبو البركات بعد إيراده العلة الأولى «وهذا الوجه ذكره بعض المتأخرين »(١). وهذا المتأخر الذي لم يصرح به هو شيخه ابن الشجري ، الذي نسب إلى نفسه استنباط هذه العلة ، وانتشى بها كثيرًا ، فقال : « فتأمل ما استنبطته لك في هاتين اللفظتين حق التأمل ، فهو من أعجب ما ألقته أفئدة العرب على ألسنتها »(٢).

ومع ذلك فإن هذه العلة لم تلق قبولًا عند النحاة بعد أبي البركات (٣).

أما العلة الثانية ، وهي مراعاة غلبة الأشباه ، فهي للخليل بن أحمد ، أجاب بها تلميذه سيبويه حين سأله عن علة تغير ألف (كلا وكلتا) عند الإضافة إلى الضمير (٤).

وقال عنها أبو البركات «هي أوجه الوجهين ، وبها على أكثر المتقدمين »(٥) ، ونقلها عنهم أكثر المتأخرين أيضًا (٦) .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٢) أمالي ابن الشجري (١/ ٢٩٢)، وينظر تعليق المحقق في الحاشية (١) من الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٣) حتى إن أبا البركات نفسه لم يذكرها في أسرار العربية وذكر العلة الأخرى (ص ٢٥٧)، وقد ألَّفه بعد الإنصاف، ولم أجد من نقل هذه العلة بعده سوى ابن الناظم في شرحه على الألفية ص ٤٣، وذكرها الدماميني فقال: (وأظن ابن المصنف وجَّه بها ذلك في شرح الخلاصة)، ينظر: تعليق الفرائد (١/ ٢٠٥)، والحقّ أن التوجيه بها من استنباطات ابن الشجري. ونقلها عنه الجامي في الفوائد الضيائية (١/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر : كتاب سيبويه (٣/ ١١٣).

<sup>(</sup>٥) الإنصاف (٢/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: توجيه اللمع ص ٢٧٣، والمغني في النحو (١/ ٢٧٩)، والكافي (٢/ ١٤٠)، وشرح الكافية لابن القواس (١/ ١٠٦)، والتذييل والتكميل (١/ ٢٥٨)، وتوضيح المقاصد (١/ ٢٢٩)، وبدائع الفوائد (١/ ٢١١)، والمقاصد الشافية (١/ ٢٦٦).

ويبدو أن السبب في اعتداد النحاة بالعلة الثانية واستضعافهم الأولى يعود إلى مذهب فكري عند علاء المسلمين أثر في أحكامهم واختياراتهم العقدية والفكرية والنحوية ، وهذا بيان ذلك :

اختلف الأصوليون في الفرع الذي يتردد بين أصلين ، لوجود شبهين فيه ، أحدهما يقتضي إلحاقه بالأصل الثاني ، ومشابهة ذلك الفرع لأصليه متساوية = على مذهبين هما:

#### ١. مذهب الجمهور:

ذهب الجمهور ، عدا الحنفية (١) ، إلى تغليب شبه الفرع بأحد الأصلين وحمله عليه ، وترك الأصل الآخر .

ثم اختلفوا في هذا التغليب كيف يكون ؟ ، فكان لهم في ذلك ثلاثة مذاهب ، هي (٢) :

- ١. أن يُنظر أيُّ الأصلين يشابهه الفرع في أحكامه فيحمل عليه.
- ٢. أن يُنظر أيُّ الأصلين يشابهه الفرع في صورته فيحمل عليه.
- ٣. أن يحكم في ذلك بغلبة ظن المجتهد سواء كان ذلك في الأحكام أو في الصورة.

ومثاله: (العبد المقتول) فهو متردد بين أصلين؛ إذ يشبه المملوكات كالفرس مثلاً ، من جهة ، ويشبه الإنسان الحرَّ من جهة ، والمجتهد ينظر حسب مذهبه:

\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر : التعليل بالشبه وأثره في القياس عند الأصوليين ص ٢٣٧ .

<sup>(</sup>٢) ينظر في ذلك: المعتمد (٢/ ٢٩٨)، وقواطع الأدلة (٢/ ١٦٦)، والمحصول (٥/ ٢٧٦)، والمحصول (٥/ ٢٧٦)، والمسودة (٥/ ٢٢١)، والبحر المحيط في أصول الفقه (٥/ ٢٣٦ - ٢٤٢)، وهو أوفاها تفصيلًا للمسألة.

فمن اعتدَّ بالشبه في الأحكام ألحقه بالمملوكات ، فأوجب على قاتله دفع قيمته مها بلغت ؛ لأنه يباع ويشترى ، ويؤجَّر ويعار ، ويودع ويرهن ، وتثبت عليه اليد ويورث ، وتتفاوت صفاته جودة ورداءة ، وتتعلق الزكاة بقيمته لو جرت التجارة فيه ، وكلُّ ذلك من أحكام المملوكات .

ومن اعتدَّ بالشبه في الصورة ألحقه بالحُرِّ من الآدميين ، فأوجب على قاتله الدية ؛ لأنه آدمي مثله في الصورة .

ومن اجتهد في ذلك دون تقيَّد بالصورة أو الأحكام رأى إلحاقه بالحرّ؛ لأنه يشبهه أكثر من شبهه بالمملوكات؛ فهو كالحرِّ في الأوصاف كالنطق وقبول الصناعات والتكليف بالعبادات، وهو يثاب ويعاقب، وينكح ويطلق، ويفهم ويعقل، بالإضافة إلى كونه في الصورة إنسان له نفس ناطقة.

## ٢. مذهب الأحناف:

ذهب الأحناف إلى الاعتداد بالشبهين معًا<sup>(1)</sup> ، فيعطى الفرع بعض حكم الأصل الأول ، وبعض حكم الأصل الثاني ، فينتج له حكم ثالث غير حكم كلً منها ؟ قال ابن تيمية : « هذه طريقة الشبهين ، يعتبرها الحنفية وينكرها كثير من الشافعية وأصحابنا » (1) أي : الحنابلة ، وقال أيضًا : « وطريقة الشبهين ينكرها كثير من أصحاب الشافعي وأحمد » (1) .

ثم قال: « والأشبه أنه إن أمكن استعمال الشبهين وإلا ألحق بأشبهها به »(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: التعليل بالشبه ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) المسوَّدة (٢/ ٧٢٢).

<sup>(</sup>٣) السابق.

<sup>(</sup>٤) السابق.

والحق أن الذي خلص إليه ابن تيمية في عبارته الأخيرة هو مذهب الأحناف ، فهم لا يقولون باعتبار الشبهين مطلقًا ، ولكنهم يقدمونه على اعتبار غلبة الأشباه، ويرون أنه لا يصار إلى اعتبار غلبة شبه أحد الأصلين إلا إذا تعذر اعتبار الأصلين معًا ؛ فمن أصولهم التي نصوا عليها ، قولهم : « كلُّ ما اشتمل على جهتين أمكن الجمع بينهما وجب إعمالهما ؛ لأن إعمال الشبهين ولو بوجهٍ أولى من إعمال أحدهما »(١).

ومن أوضح حالات امتناع إعمال الشبهين عندهم : تناقض الأصلين أو تضادهما ، فإنه متى كان الأصلان متناقضين وفي الفرع شبه منهما ؛ فإنه لا يحمل عليهما حتى لا يجمع فيه بين حكمين مأخوذين من متضادين ؛ وينتقل في هذه الحالة إلى النظر في أيِّ الشبهين أغلب فيحمل عليه (٢).

ولذلك فإن أبا حنيفة في مسألة ( العبد المقتول ) لم يعتبر الشبهين ؛ لتضاد الأصلين ( الإنسان الحر ، والمال المملوك ) ؛ فأوجب فيه الدية ؛ عملًا بغلبة شبهه بالإنسان الحرّ في أوصافه وصورته وبعض أحكامه (٣).

فأما إذا أمكن الأخذ بالشبهين فهو مقدم عندهم ، ومن أمثلته مسألة (تزويج العمّ للصغير أو الصغيرة ) ، فالعمُّ يدور بين أصلين : الأب والأجنبي ؛ فهو يشبه الأب في شفقته عليها، ويشبه الأجنبي في أنه لا ولاية له على مالها، وقد حكم الأحناف باعتبار الشبهين، فقالوا : إذا زوَّج العمُّ الصغيرَ أو الصغيرةَ انعقد النكاح ؛ اعتبارًا بشبهه بـالأب ، ويحـقُّ لهـما الفسخ إذا بلغا ؛ اعتبارًا بشبهه بالأجنبي (٤) .

<sup>(</sup>١) العناية في شرح الهداية ( ٩ / ٤٩ ) ، وينظر أيضًا : نتائج الأفكار في كشف الرموز والأسرار ( ٩ / ٤٩ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: تأسيس النظر ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: حاشية ردّ المحتار (٦ / ٦١٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تأسيس النظر ص ١٠٤.

ونسبة مذهب (مراعاة الشبهين) إلى الأحناف، ومذهب (مراعاة غلبة الشبه) إلى غيرهم من الجمهور ؛ إنها هو من حيث العموم، وإلا فإن الإمامين أحمد ومالكًا قد عملا بر مراعاة الشبهين) في بعض المسائل (١).

ومسألة (كلا وكلتا) هذه تأتي في هذا السياق الفكري: فمن يرى من النحاة جواز (مراعاة الشبهين)؛ علَّل فِعْلَ العرب حين قلبت الألف فيهما مع المضمر، وأبقتها على حالها مع الطاهر؛ بأنها قد راعت الشبهين (شبه المفرد وشبه المثنى) في هاتين الكلمتين.

ومن يرى منع (مراعاة الشبهين) فسَّر فعل العرب هذا بأنهم راعوا غلبة شبه هاتين الكلمتين ببعض الأدوات والظروف.

وقد كانت العلة الثانية أشيع من الأولى عند النحاة ؛ لأن مراعاة الشبه الغالب ، وإلحاق الفرع بأحد الأصلين ، هو مذهب جمهور الأصوليين ، كما وضح مما سبق .

كان ذلك تأصيلٌ لفكرة هذا الاعتراض البصري على وجه العموم ؛ ثم هذه مناقشة كلّ علة من علتيهم على حدة :

#### ١. مراعاة الشبهين:

(كلا وكلتا) عند أهل البصرة فرع يتنازعه أصلان: المفرد والمثنى، وفيهما عندهم من هذا شبه ومن هذا شبه، فهما يشبهان المفرد في اللفظ: فـ (كِلا) اسم مقصور ثلاثي، والألف لامه، ووزنه (فِعَل) كـ (رِضَا)؛ و (كلتا) اسم مؤنث بألف التأنيث المقصورة كـ (ذِكْرَى)، والتاء فيه بدل من ألف (كلا)؛ لأن (كلا) حين أريد تأنيثها عادت ألفها إلى أصلها، وأصلها إما واو أو باء:

<sup>(</sup>١) ينظر: المسودة (٢/ ٧٢٢).

فهي في الأصل إما (كِلْوَى) ثم قلبت الواو تاء كما قلبت في (أخت وبنت)، وإما (كِلْيا) ثم قلبت الياء تاء كما قلبت في (ثنتان) (١١).

هذا من حيث اللفظ ، أما من حيث المعنى فهم مثنيان ، ف( كلا وكلتا ) بذلك مترددتان بين المفرد والمثنى .

وابن الشجري يرى أن العرب قد لمحت ترددهما بين هذين الأصلين بسليقتها، فألقت به أفئدتها على ألسنتها ، فاعتبرت الأصلين معًا في نطقها ، فأبقت الألف في (كلا وكلتا) على حالة واحدة في الرفع والنصب والجرعند الإضافة إلى الاسم الظاهر ؛ مراعاة للمفرد ، فتقول: (كلا الرجلين) كها تقول (رضا الرجلين) في الحالات الثلاث دون تغيير ؛ وقلَبَتْ الألف فيهما ياء في حالتي النصب والجرعند الإضافة إلى المضمر ؛ مراعاة للمثنى ، فتقول: (حضر كلاهما ، ورأيت كليهما ، ومررت بكليهما )كما تقول: (حضر علاماهما ، ورأيت غلاميهما ، ومررت بغلاميهما ).

قال ابن الخباز: « واختص القلب بالجر والنصب؛ لأن (كلا وكلتا) مثنيان في المعنى، فكان القلب في موضع تقلب فيه ألف التثنية ياء »(٢).

ولا عجب في أن يميل ابن الشجري إلى هذا التعليل ويرتضيه ويستعظمه، فهو يرى أن في العربية أشياء كثيرة جاءت في منزلة بين المنزلتين، وهي نتيجة الأخذ بالشبهين؛ يقول عن معاصم ه أبي نزار:

« وقد كان شافهني هذا المتعدي طوره ، بهذا الهراء الـذي ابتدعـه ، والهـذاء الـذي اختلقـه

<sup>(</sup>۱) ينظر: كتاب سيبويه (۳/ ۳۶۵، ۳۶۵)، وسر صناعة الإعراب (۱/ ۱۵۰ – ۱۵۳)، وشرح الملوكي في التصريف ص ۳۰۰ – ۳۰۳، وشرح شافية ابن الحاجب (۱/ ۲۲۱، ۲۲۰) (۲/ ۷۱،۷۰).

<sup>(</sup>٢) توجيه اللمع ص ٢٧٣.

واخترعه، فقلت له: إنَّ ضمة المنادى لها منزلة بين منزلتين. فقال منكرًا لذلك: وما معنى المنزلة بين المنزلتين؟. فجهل معنى هذا القول، ولم يحسَّ بأنَّ هذا الوصف يتناول أشياء كثيرة من العربية، كهمزة بين بين، التي هي بين الهمزة والألف، أو الهمزة والياء، أو الهمزة والواو؟ وكألف الإمالة التي هي بين ألف التفخيم والياء، وكالصاد المشربة صوت الزاي، وكالقاف التي بين القاف الخالصة والكاف »(١).

وقد حاول ابن الشجري أن يحقِّق في تعليله السابق كمال المناسبة في اعتبار الشبهين ، فقال :

« ويتوجه فيهما سؤال آخر ، فيقال : فلمَ مُحلا على حكم المفردات في إضافتهما إلى المظهر ، وعلى حكم المثنيات في إضافتهما إلى المضمر ؟

فالجواب عن هذا: أن الإعراب بالحركات أصلٌ للإعراب بالحروف ، والاسم الظاهر أصل للمضمر ، فأعطيا الإعراب الأصليّ في إضافتها إلى الأصل ، الذي هو المظهر ، وأعطيا شكل إعراب التثنية ، الذي هو إعراب فرعي ، في إضافتها إلى الفرع الذي هو المضمر »(٢) .

والحقُّ أن في نص ابن الشجري هذا ما يوجب التأمل ورجع النظر ؛ لأن له ظاهرًا وباطنًا مختلفين :

فظاهر هذا النص هو أنَّ ابن الشجري يرى أن (كلا وكلتا) إذا أضيفتا إلى الظاهر كانتا معربتين إعراب المقصور بحركات مقدرة على الألف، وإذا أضيفتا إلى الضمير كانتا معربتين

<sup>(</sup>۱) أمالي ابن الشجري (٢/ ٣٦٨)، وينظر المبحث الذي عقده المحقق د. محمود الطناحي (رحمه الله) عن (هل كان ابن الشجري معتزليًا؟)، وخلاصته أنه لم يجد على ذلك دليلًا قاطعًا (١/ ٣٠، ٣١). (٢) أمالي ابن الشجري (١/ ٢٩٢، ٢٩١).

إعراب المثنى (عند أهل الكوفة) بالحروف؛ فيكون قد جمع في إعرابها بين الإعراب بالحركات والإعراب بالحروف.

ودليل هذا الفهم ما صرح به من قسمة الإعراب إلى: إعراب أصلي وإعراب فرعي، وإلى اعراب بالحركات وإعراب بالحروف.

وهذا المذهب على هذا الفهم هو ما ذهب إليه ابن مالك فيها بعد ، واختاره الناس ومالوا إليه ، وتعلموه وعلَّموه إلى يومنا هذا ، ولا أعلم أنه نسب إلى غير ابن مالك ؛ قال أبو حيان عنه : « وهذا الذي ذهب إليه المصنف هو شيءٌ مخالف لمذهب البصريين ولمذهب الكوفيين »(١) .

فظاهر نص ابن الشجري هذا يوحى بسبقه ابنَ مالكٍ إلى تركيب هذا المذهب.

إلا أن هذا النص ليس على ظاهره، فقد قال قبله بأسطر عن (كلا وكلتا): « فأعربا بالإضافة إلى المظهر بالحركات المقدرة في الرفع والنصب والجر، واستعملا في الإضافة إلى المضمير على هيئة المثنى، فكانا في الرفع بالألف، وفي الجر والنصب بالياء؛ وإن كانت الألف في (كلاهما) والياء في (كليهما) ليستا بحرفي تثنية، بل هما في موضع لام الفعل، والألف في (كلتاهما) ألف التأنيث، انقلبت ياء في موضع الجر والنصب.

فقد خالف حكم هذين الاسمين في الإعراب حكم سائر أسماء العربية "(٢).

وأنت إذا تأملت هذا النص مع النص السابق وجدت أن ابن الشجري موافق للبصريين في إعراب (كلا وكلتا)، فهما عنده معربتان بالحركات المقدرة على كلِّ حال سواء أضيفتا إلى المظهر أم المضمر.

<sup>(</sup>١) التذييل والتكميل (١/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) أمالي ابن الشجري (١/ ٢٩١).

وأما قلب الألف ياء في الإضافة إلى المضمر في حالتي النصب والجر، فإنها هو تغيير شكلي لا علاقة له بالإعراب؛ ولذلك قال ابن الشجري « استعملا على هيئة المثنى »، وقال « أعطيا شكل إعراب المثنى »، فالقلب شكلي إذن لا غير.

وابن الشجري على هذا موافق للبصريين الذين يذهبون إلى ذلك في (كلا وكلتا) وفي المثنى أيضًا ، فالإعراب فيهما عندهم لا يكون إلا بالحركات المقدرة .

ومراد ابن الشجري بقوله: « فقد خالف حكم هذين الاسمين في الإعراب حكم سائر أسهاء العربية » هو أنهم خالفت الجميع الأسماء باجتماع ثلاثة أشياء لم تجتمع في غيرهما ، هي:

١. بقاء ألفهما على حالها عند الإضافة إلى الظاهر مطلقًا.

٢. بقاء ألفهما على حالها عند الإضافة إلى الضمير في حالة الرفع.

٣. انقلاب ألف (كلا) وهي لام الكلمة وحرف إعرابها ، وانقلاب ألف (كلتا) وهي
 علامة تأنيثها وحرف إعرابها إلى الياء في حالتي النصب والجر.

وهذه الثلاث لم تجتمع ، على كلِّ مذهب ، في غير هذين الاسمين من أسهاء العربية .

ويبدو أن أبا البركات قد لاحظ هذا الإشكال الذي كشفت عنه في عبارة شيخه ابن الشجري ، وهو أدرى بمذهبه ، فعدَّ لها بها يزيل الاحتهال عنها ، فقال : « وإنها جعلوهما مع الإضافة إلى المظهر بمنزلة المفرد ؛ لأن المظهر هو الأصل ، والمفرد هو الأصل ؛ فكان الأصل أولى بالأصل . وجعلوهما مع الإضافة إلى المضمر بمنزلة التثنية ؛ لأن المضمر فرع والتثنية فرع ، فكان الفرع أولى بالفرع »(١).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٤٥٠).

وأنت إذا تأملت عبارة أبي البركات هذه ، وجدت أنه قد تحامى في هذه المقابلات ذكر (الإعراب الفرعي والإعراب الأصلي) و(الإعراب بالحروف والإعراب بالحركات) التي صرّح بها شيخه، واستبدل بها (الإفراد والتثنية)؛ فأصبح النص على عبارته متوافقًا مع مذهب البصريين في كون (كلا وكلتا) معربتين بالحركات المقدرة على كلِّ حال.

وهذا الذي فعله أبو البركات (رحمه الله) من تعديل عبارة شيخه دليلٌ على حيطة فريدة ، ويقظة منه عجيبة .

بناء على كلِّ ما سبق يتبين أنَّ ما ذهب إليه ابن الشجري من تعليل قلب الألف في (كلا وكلتا) ياء في حالتي النصب والجر عند إضافتها إلى المفرد، وإبقائها على حالها عند إضافتها إلى الظاهر؛ بأن ذلك مراعاةٌ من العرب للشبهين ولمحٌ للأصلين (المفرد والمثنى) = تعليلٌ مقبول له أصلٌ في الفكر غير مدفوع.

# ولقائلٍ أن يقول:

إنَّ الإفراد ضد التثنية ؛ لأن التثنية في حقيقتها جمعٌ بين اثنين ، وقول ابن الشجري على ذلك : فيه جمع بين حكمين مأخوذين من متضادين ، فلا يمكن الجمع بينها ، كما تقدم من مذهب الأحناف!

#### فيقال له:

بل الجمع ممكن لاختلاف جهتي الشبه ، فشبه (كلا وكلتا) بالمفرد لفظي ، وبالمثنى معنوي ؛ فساغ الجمع فيهم بين حكمين : هذا من أحكام المفرد وهذا من أحكام المثنى .

فأما إذا كانت جهة الشبهين واحدة ؛ فيمتنع الجمع حينئذ ، كما تقدم في مثال ( العبد المقتول ) عند الفقهاء ؛ فإنه يشبه الأموال المملوكة في أحكام وصفات ، ويشبه الحُرَّ من الناس في أحكام وصفات أيضًا ، فلمَّا كانت جهة الشبهين واحدة امتنع الأخذ بهما ، ووجب تغليب شبهه بأحدهما .

فهذا ضابط هذه المسألة ، وهو دقيق ، وقد نص عليه الدبوسي الحنفي في (تأسيس النظر) فقال: « الأصل أن الحادثة مها أخذت شبهًا من الأصلين ، وهي منقسمة على وجهين ؛ فإنها تُردُّ إلى كلِّ واحدٍ من القسمين ؛ توفيرًا على الشبهين حظها ، ولا يردُّ القسمان جميعًا إلى أصلٍ واحدٍ ؛ لأن في ذلك اعتبار أحد الأصلين وترك الأصل الآخر ، واعتبار الأصلين أولى .

وهذا بخلاف الحادثة إذا كانت ذات وجهة واحدة ، ويتجاذبها أصلان ردت الحادثة إلى أحدهما ؛ لأن ردها إلى الأصلين ممتنع يؤدي إلى التنازع ؛ فإذا كانت الحادثة منقسمة إلى القسمين فردُّ كلِّ واحد من القسمين إلى الأصل لم يوجب التناقض »(١).

وضح بهذا أن الجمع بين الحكمين في (كلا وكلتا) في تعليل ابن الشجري هذا مقبولٌ ، وله نظائر في العربية ، فهذه أسهاء الجموع نحو (رهط ، وقوم ، ونفر ، وفريق ) لفظها لفظ المفرد ، ومعناها جمع ؛ قال السيوطي : «قال ابن مالك : (هذه الكلهات ، لا تسمَّى مثناة ؛ فإن أطلق عليها ذلك فبمقتضى اللغة ، لا الاصطلاح ، كها يقال لاسم الجمع جمع ) ، فأفاد أنها يقال لها : أسهاء تثنية كها يقال : أسهاء جمع »(٢) .

<sup>(</sup>١) تأسيس النظر ص ١٠٤ .

<sup>(</sup>٢) همع الهوامع (١/ ١٣٨).

### مراعاة غلبة الأشباه :

ذكرت سابقًا أن جمهور البصريين تابعوا الخليل ، في تعليل انقلاب ألف (كلا وكلتا) إلى ياء في حالتي النصب والجر ؛ بأن ذلك مراعاة لغلبة شبه (لدى وعلى) عليها .

فقد نظَّر البصريون لـ (كلا وكلتا) ببعض المقصورات المتفق على إفرادها، وحملوها عليها في قلب الألف. ولي في دراسة هذا التنظير ثلاث مسائل هي:

- ١. تعيين طرفي التنظير.
- ٢. تحديد أوجه التناظر.
- ٣. دليل صحة هذا التنظير.

وهذا بيان كل مسألة منها على حدة.

## الأولى: في تعيين طرفي التنظير:

ذهب الخليل إلى أن (كلا وكلتا) قد غلب عليهما شبه الظرفين (على ولدى)، قال عن (كلا): «جعلوه بمنزلة (عليك، ولديك) في الجر والنصب؛ لأنهما ظرفان يستعملان في الكلام مجرورين ومنصوبين »(١).

ورأيت كثيرًا من النحاة زاد في هذا التنظير (إلى) فقال: إن (كلا وكلتا) قد غلب عليها شبه (على وإلى ولدى)(٢).

=

<sup>(</sup>١) كتاب سيبويه (٣/ ١١٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأصول في النحو (٣/ ٣١٩، ٣١٩)، والمسائل الشيرازيات (٢/ ٤١٤، ٤١٤)، وسر صناعة الإعراب (٢/ ٢٩٩)، وشرح اللمع لابن برهان (١/ ٢٢٨)، والمرتجل ص ٦٩، ٦٩، وتوجيه اللمع ص ٢٧٣، وشرح المفصل (١/ ١٦١)، وشرح كافية ابن الحاجب لابن القواس

وعلى هذا سار أبو البركات(١).

والحق أن الخليل وسيبويه كانا أدق وأوعى لمرادهما في هذا التنظير حين استبعدا منه (إلى) ؛ لأن الهدف منه هو بيان غلبة الشبه ، فكان من كال تحقيق هذا الهدف التنظير لـ (كلا وكلتا) باسم مثلها لا بحرف ؛ و(لدى) اسم ، و(على) اسم مطلقًا عند سيبويه ، فقد قال عنه «وهو اسم ولا يكون إلا ظرفًا »(٢) ، فإن سلمنا أنَّ مذهبه هو تردُّد (على) بين الاسمية والحرفية ، فنقول : إن مراده في هذا التنظير هو (على) الاسمية لا الحرفية ؛ بدليل قول الخليل في النص السابق (لأنها ظرفان).

فأما من نظّر لهما بحرف الجرِّ ( إلى ) فقد خالف ما قُصِدَ هنا من تحقيق غلبة الشبه وكمال المناسبة ، وسأعود إلى بيان أثر هذه الزيادة بعد قليل .

## الثانية : في تحديد أوجه التناظر :

نصَّ العلماء على أوجه الشبه بين (كلا وكلتا) وبين (على ولدى)، فكان مجموع ما ذكروه خمسة أوجه هي:

\_\_\_\_\_\_

<sup>= (</sup>۱/ ۱۰۷)، وشرح التسهيل (۱/ ۲۸)، والمغني في النحو (۱/ ۲۷۹)، والتذييل والتكميل (۱/ ۲۷۹)، وشرح التسهيل (۱/ ۲۱۱)، وائتلاف النصرة ص ٥٦، وخزانة الأدب (۱/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (٢/ ٤٥٠)، وأسرار العربية ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) في المسألة خلاف واسع جمع أطرافه شيخنا د. عياد الثبيتي في كتابه ( ابـن الطـراوة النحـوي : ١٩٣ - ١٩٣ )، ومـن أثـر الكتـاب في اخـتلاف أولي الألبـاب ص ١٢٥ - ١٣٢ .

#### ١. الاسمية:

قال الخليل: «جعلوا (كلا) بمنزلة (عليك ولديك) في الجر والنصب؛ لأنها ظرفان يستعملان في الكلام مجرورين ومنصوبين »(١) ، ومن نظّر لهما بـ (إلى) فقد فاته هذا الوجه من التناظر (٢).

#### ٢. كثرة الاستعمال:

قال الخليل: « وإنها شبهوا (كلا) في الإضافة برعلى) لكثرتها في الكلام »(٣).

## ٣. لزوم الإضافة:

قال الخليل: « ولأنهم لا يخلوان من الإضافة »(٤).

وهذا وجه مشترك بين (كلا وكلتا) وبين (لدى ، وعلى) لأنها ظرفان ملازمان للإضافة .

أما من أدخل (إلى) في هذا التنظير ، فقد اضطر إلى تعديل عبارته ، كقول ابن الخشاب: « وإنها شبهت (كلا وكلتا) بـ (على وإلى) فجرى عليهما حكمهما ؛ لأن الإضافة تلزم (كلا

<sup>(</sup>۱) الكتاب (۳/ ۲۱٤).

<sup>(</sup>٢) على أن ابن عصفور حكى عن أبي بكر الأنباري أن (إلى) تستعمل اسمًا ، فيقال: (انصرفت من إليك)، ذكر هذا المرادي في الجنى الداني ص ٢٤٥ ، ٢٤٥ ؛ وقال البغدادي : إن كان هذا ثابتًا فهو في غاية الشذوذ، ينظر : خزانة الأدب (١٠ / ١٦٣).

<sup>(</sup>٣) كتاب سيبو يه (٣ / ٤١٣).

<sup>(</sup>٤) السابق ، وينظر : المسائل الشيرازيات (١/ ٧٥) (٢/ ١١٣) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (١/ ١٦٨) ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط : ٤/ ١٨٨ ، ١٨٨ ) ، وشرح اللمع لابن برهان (١/ ٢٢٨) ، وتوجيه اللمع ص ٢٧٣ ، والمغني في النحو (١/ ٢٧٩) .

وكلتا) كما أنَّ (على وإلى) تلزمان اسمًا تدخلان عليه ولا تنفردان بأنفسهما ١٠٠٠).

فقد نظَّر لـ(كلا وكلتا) بحرفي الجرّ (على وإلى)، ولاشكَّ أن تنظير الخليل أقـوى وأقرب.

## ٤. الاختصاص بالدخول على الأسماء:

قال أبو البركات: « ووجه المشابهة بينها وبين هذه الكلم: أنَّ هذه الكلم يلزم دخولها على الاسم كما أن هذه الكلمة يلزم دخولها على الاسم »(٢).

فالكلمات الأربع واجبة الإضافة إلى الاسم المفرد ظاهرًا أو مضمرًا.

### ٥. اعتلال الآخر بالألف:

قال ابن يعيش : « ووجه الشبه بينهما أن آخر (كلا) ألف كأواخر (على وإلى ولدى »(٣) .

فلم كانت بين (كلا وكلتا) وبين (لدى وعلى) الظرفيتين كلَّ هذه الأشباه من المفرد قصدت العرب في كلامها إلى تغليب هذا الشبه، وإكمال هذه المناسبة؛ فجعلت ألف (كلا وكلتا) كألف (لدى وعلى) في كلِّ حال، ولم تلتفت إلى شبههما المعنوي بالمثنى.

فكما أن الألف في (لدى وعلى) تبقى على حالها عند الإضافة إلى الظاهر ، وتنقلب إلى ياء عند الإضافة إلى الضمير ، فكذلك ألف (كلا وكلتا) بقيت مع الظاهر على حالها وقلبت مع الضمير إلى ياء في النصب والجر .

<sup>(</sup>١) المرتجل ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) أسرار العربية ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) شرح المفصل (١/ ١٦١).

### الثالثة: في دليل صحة هذا التنظير:

استدلَّ البصريون على صحَّة هذه العِلَّة ودقتها: بأنَّ انقلاب ألف (كلا وكلتا) مختص بحالتي النصب والجردون حالة الرفع، وهذا الاختصاص إنها جاء من تغليب العرب شبههها بـ (لدى وعلى) الظرفيتين؛ لأن (لدى وعلى) لا تقعان في الكلام إلا في موضع نصب أو جرِّ؛ لأنها ظرفان غير متصرفين لا يردان في الكلام إلا مجرورين بـ (من) أو منصوبين على الظرفية؛ يقول السيرافي: « وإنها حملوه في الجر والنصب على (عليك) دون الرفع؛ لأن (عليك) قد يقع في موضع مجرور ومنصوب، ولا يقع في موضع مرفوع، كقولك: (مِنْ عليه ومِن لديه، وهذا عليه ولديه)، فهها ظرفان يقعان في موضع الجرّ والنصب، ولا سبيل إلى الرفع فيهها »(١).

قال السيرافي ذلك في شرح قول الخليل: « جعلوه بمنزلة (عليك، ولديك) في الجرّ والنصب؛ لأنها ظرفان يستعملان في الكلام مجرورين ومنصوبين، فجعل (كلا) بمنزلتها حين صار في موضع الجرِّ والنَصب »(٢).

فانقلاب ألف (كلا وكلتا) ياء في هاتين الحالتين ليس لأجل العامل ، وليس بتغيير إعراب ، بل هو تغيير طارئ على الكلمتين ؛ مراعاة لكهال الشبه بينهها وبين (لدى وعلى) (٣).

أما في حالة الرفع فإن ألف (كلا وكلتا) لا تقلب ياء ؛ لأن المشبه به (لدى وعلى) ليس له حال رفعٍ أصلًا (١٠) .

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه ( المخطوط : ٤ / ١٨٨ ) ، وينظر : علل النحو ص ٣٩٠ .

<sup>(</sup>٢) كتاب سيبويه (٣/ ٤١٣) ، وينظر : المسائل الشيرازيات (١/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر : المرتجل ص ٦٩ ، وشرح المفصل (١/ ١٦١) ، والتذييل والتكميل (١/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر : شرح المفصل (١/ ١٦١)، والمغني في النحو (١/ ٢٧٩).

وهذا الدليلُ على صحة هذا التنظير الدقيق من الخليل (رحمه الله) قد سها عن إدراكه كثير من النحاة ، فزادوا في التنظير ، أو فهموه على غير وجهه ، فعطَّلوا بذلك هدفه ، ومحقوا ثمرته ؛ وقد جاء ذلك عندهم (رحمهم الله) على ثلاث صور ، هي :

## ( إلى ) في التنظير (١) :

كقول أبي البركات: «إنها قلبت مع المضمر؛ لأنها أشبهت (إلى ، وعلى ، ولدى) ؛ فلمّا أشبهتها قلبت ألفها مع المضمرياء، كها قلبت ألف (إلى ، وعلى ، ولدى) مع المضمرفي (إليك، وعليك، ولدي) ، وإنها قلبت في حالة الجروالنصب دون الرفع ؛ لأن هذه الكلم لها حال النصب والجروليس لها حال الرفع » (٢).

## ٢. جعل (على) في هذا التنظير حرفية:

كقول ابن أبي الربيع: « فأشبهت (لدى ) في النصب، وفي الخفض (على) ، و (على) و (لدى ) إذا أضيفتا إلى الظاهر بقيت الألف على حالها ، وإذا أضيفتا إلى الظاهر بقيت الألف على حالها ، وإذا أضيفتا إلى المضمر انقلبت الألف ياء ؛ ففعلت العرب بـ (كلا ) في النصب ما فعلت بـ (لدى ) ، و فعلت بها في الخفض ما فعلت بـ (على ) فقلبوا الألف فيها ياء إذا أضيفت إلى المضمر ، ولم يقلبوها إذا أضيفت إلى الظاهر ، وبقيت في الرفع إذا أضيفت إلى الظاهر وإلى المضمر ؛ لأنها لم تشبه في الرفع ما تنقلب ألفه » (٣) .

### ٣. التنظير بـ (إلى ، وعلى ) الحرفيتين دون (لدى ):

كقول ابن الخشاب: « وإنها شبهت ( كلا وكلتا ) بـ ( عـلى ، وإلى ) فجرى عليهما

<sup>(</sup>١) ينظر الحاشية (٢) من ص ٨٠٦ .

<sup>(</sup>٢) أسرار العربية ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي (٢/ ١٤٠ ، ١٤٠ ) ، وينظر : توضيح المقاصد (١/ ٣٢٩ ، ٣٢٩) .

حكمها ؛ لأن الإضافة تلزم هاتين ، أعني (كلا وكلتا) ، كما أن (على وإلى) تلزمان اسمًا تدخلان عليه ولا تنفردان بأنفسها ، فقلبت ألفاهما مع الضمير كما قلبت ألفا الحرفين ، أعنى (على وإلى).

وخص هذا القلب بالجر والنصب دون الرفع ؛ لأن (على وإلى) لا حظ لهما في الرفع ، فلم يكن لهما في الرفع حال ، فتحمل عليه حال (كلا وكلتا) في الرفع ، فتَغيَّرا لذلك ؛ فبقيت ألفهما على أصل ما ينبغي أن تكون عليه فلم تغيَّر .

وليس هذا التغيير بإعراب ، بل هو تغيير طارئ على الكلمتين للشبه الذي عرض لهما بالحرف في الحالتين المذكورتين ، وهو شبه لا يقتضي إجراءه مجرى الحرف في الناء »(١).

وهذه البدع الثلاث في تنظير الخليل انحرفت به عن مقصده ؛ اغترارًا بظاهر انقلاب الألف ياء مع الضمير في (على وإلى) الحرفيتين ، ولى عليها ثلاث ملحوظات هي:

١. أجمعت النصوص الثلاثة على خطأ واحد ، وهو قولهم : إنَّ (إلى) أو (على) الحرفية لها حال نصب وجرِّ وليس لها حال رفع . والحق أنه ليس لها حال رفع ولا نصب ولا جرّ .

ولذلك كان أبو البركات في الإنصاف أكثر حذرًا ، فمع أنه قد نظّر لـ (كلا وكلتا) بـ (لـدى وإلى وعلى) فإنه حين ذكر محال الإعراب أسقط (على وإلى) فقال: «القلب في (كلا وكلتا) إنها يختص بحالة النصب والجرّ دون حالة الرفع ؛ لأنّ (لديك) إنها تستعمل في حالة النصب والجر ولا تستعمل في حالة الرفع »(١).

<sup>(</sup>١) المرتجل ص ٦٨ ، ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٤٥٠).

٢. قسم ابن أبي الربيع التنظير قسمين ، فجعل (كلا وكلتا) محمولتين على (لـدى) وحـدها في حالة النصب ، ومحمولتين على (على) في حالة الجرِّ .

وهذا سهو منه ، فليس المراد التنظير لهما بـ (على) الحرفية الجارة حتى يخصّ بها حال الجر ، بل المقصود التنظير لهما بـ (على) الاسمية ، التي لا ترد في الكلام إلا منصوبة على الظرفية أو مجرورة بـ (مِنْ) كـ (لدى) .

٣. ارتجل ابن الخشاب قوله السابق في (المرتجل) فنظّر لـ (كلا وكلتا) بالحرفين (إلى وعلى)، فلم يُبْق من تنظير الخليل باقية .

ثم أشكل عليه شبههما بالحرف مع أنهما غير مبنيين ، ففرَّع مسألة في ذلك ، وقال إنَّ هذا الشبه لا يقتضي إجراءهما مجرى الحرف في البناء .

وهذا تفريع لا داعي له ؛ لأنها محمولتان على (لدى ، وعلى) الاسميتين ؛ لقوَّة الشبه اللفظي بينهما ؛ ولذلك كان الحكم الناتج عن هذا الشبه اللفظي لفظيًّا ، وهو بقاء الألف على حالها أو انقلامها ياء .

ولا مدخل للحديث عن بناء أو إعراب هنا ، ف (كلا وكلتا) معربتان اتفاقًا ، وأما (لدى) و (على) الاسمية فهما ظرفان غير متصرفين ، وقد اختلف العلماء فيهما ، إلا أن الجمهور ذهبوا إلى أن (لدى) معربة ؛ لأنها بمعنى (عند) وهو معرب ، و (على) الاسمية مبنية ؛ لأنها بمعنى (على) الحرفية (على) الحرفية (على) الحرفية (على) الحرفية (على) الحرفية (على) المحرفية (على ) ا

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر القول بإعراب (لدى) في : شرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم : ۲ : ۱ / ٤٧١)، و ومغني اللبيب (۲ / ٤٤٦)، وهمع الهوامع (۳ / ١٦٥)، والقول ببنائها في : شرح المفصل (٣ / ١٦٧)، وشرح المقدمة الكافية (٣ / ٧٨٠).

وينظر الخلاف في إعراب (على) وبنائها في : ارتشاف الضرب (٤/ ١٧٣٣ ، ١٧٣٣ ) ، والجني الداني ص ٤٧٥ ، والمساعد (٢/ ٢٦٩) ، وهمع الهوامع (٤/ ١٨٨) ، وخزانة الأدب (١٠/ ١٦٤).

وقد تأملت ما وقع من هؤلاء العلماء (رحمهم الله) ، فبدا لي أن الذي ألبس عليهم هو الخلط بين مسألتين في كتاب سيبويه جاءتا في موضع واحد منه ، هما:

### الأولى:

تعليل انقلاب ألف (كلا وكلتا) ياء عند الإضافة إلى المضمر في حالتي النصب والجرّ مع أنها مفردان عنده ، وقد علَّله ، كما تقدم ، بأن ذلك حمل لهما على (لدى) و (على) الظرفيتين .

وليس للحروف المختومة بألف كـ (على وإلى ) الجارَّتين هنا مدخل ؛ لأن الموضع الإعـرابي هنا مقصود، لا مطلقَ قلب الألف ياء مع الضمير.

#### الثانية:

تعليل انقلاب ألف (لدى ، وعلى ، وإلى) ياء مع المضمر دون المظهر ، وقد علله سيبويه بأن ذلك للفرق بين الظروف غير المتصرفة وحروف المعاني ، وبين الأسماء المتمكنة ، يقول سيبويه : «وإنها قالوا: (لديك وعليك وإليك) ليفرقوا بينها وبين الأسماء المتمكنة ، كما فرقوا بين (عَنّى ، ومِنّى) وأخواتها ، وبين (هَنِي) »(١).

### يقول السيرافي في شرح هذا النص:

«يقال: (لديك وإليك وعليك) ، وإنها قلبوها في الإضافة إلى مكنيً عند سيبويه ؛ فرقًا بينها وبين الأسهاء المتمكنة إذا قلت: (هواك وعصاك ورحاك)؛ كها فرقوا بين (عَنِّي ، ومِنِّي ) وأخواتها وبين (هني ، ويدي ، ودمي ) فزادوا فيها نونًا وغيَّروها ، ولم يزيدوا في (يدي ، ودمي ) »(٢).

=

<sup>(</sup>١) الكتاب (٣/ ٤١٢) ، وينظر: الأصول في النحو (٣/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٢) شرح كتاب سيبويه (المخطوط: ٤/ ١٨٧)، وينظر: المغني في النحو (١/ ٢٧٩)، وفي المسألة مذهبان آخران، هما:

فالمسألتان كها ترى منفصلتان ، فالألف في الظرفين (لدى ، وعلى) ، وفي الحرفين (على وإلى) قلبتا مع الضمير ، عند سيبويه ؛ فرقًا بينها وبين الأسهاء المتمكنة كـ (عصا ورحا) ، ثم حملت ألف (كلا وكلتا) في بقائها وانقلابها على ألف الظرفين (لدى وعلى)، والدليل على ذلك أن انقلابها ياء في (كلا وكلتا) لا يكون إلا في حالتي النصب والجر ؛ لأن (لدى وعلى) لا تقعان في الكلام إلا منصوبتين أو مجرورتين .

بهذه المسائل تكون هذه العلة البصرية خالصة مما علق بها من زيادة أو سوء فهم .

#### الجواب عن هذه العلة:

وجدت في أثناء استطلاعي هذه المسألة في كتب النحاة من صرَّح بجوابٍ عن هذه العلة ، ووجدت نصوصًا عند البصريين تتعارض بشكل واضح مع هذه العلة ؛ ويمكن إيرادها جوابًا عنها ، والنظر في مدى صحتها وسلامتها ؛ ثم وجدت أن هذه الأجوبة يمكن أن تصنَّف في أربعة أنواع ، هي :

- ١. النقض.
- ٢. منع العلة في الأصل.
  - ٣. منع العلة في الفرع.

أ. ذهب ابن السراج ، وتبعه الرضي ، إلى أن الألف هنا قلبت ياء مع الضمير ؛ تشبيهًا بألف الفعل معتل الآخر كـ (رمى) ، إذا اتصل به الضمير المرفوع ؛ لأن الجارّ مع المجرور والرافع مع المرفوع هنا كالكلمة الواحدة . ينظر : الأصول في النحو (٣/ ٣٢٠) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢ : ١ / ٤٧٣) .

ب. ذهب الفيومي إلى أن ذلك للفرق بين الظاهر والمضمر ؛ لأن الضمير المتصل لا يستقل بنفسه ، بل يحتاج إلى ما يتصل به ، فتقلب ليتصل بها الضمير . ينظر : المصباح المنير ( ٢ / ٥٥٢ ) .

٤. المعارضة بقياس الفرق.

وهذا بيان كلِّ جواب على حدة :

الجواب الأول: النقض:

وذلك بأن يقال للبصريين:

علتكم هذه تنتقض بـ (سِوَى) ، فهي تشبه (لدى) و (على) الاسمية مـن جميع الوجوه التي ذكر تموها في تشبيهكم (كلا وكلتا) بهـ ا ، و زيادة ؛ لأن (سِوَى) ظرف مكان غير متصرف (۱) كـ (لدى وعلى) ، مطلقًا على مذهبكم ، و تكون اسـ اكـ (غير) و تكون ظرفًا على مذهب الكوفيين (۲) . ومع ذلك لم تقلب ألفها ياء عند الإضافة إلى الضمير ألا ترى أنك تقول (سوى الرجلين) و (سواهما) بالألف في الحالات الإعرابية الثلاث ؛ فالعلة موجودة والحكم منتف كما ترى .

ولو كانت غلبة الأشباه توجب القلب لكانت (سوى) أولى به من (كلا وكلتا)؛ لأنها ليسا اسمين.

#### دراسة هذا الجواب:

هذا النقض افترضه أبو عليِّ الفارسي (٣) ، ثم ردَّ عليه بقوله : « القولُ في ذلك :

أنها أجريت مجرى (غير) لما كانت بمعناها ؛ ألا تراهم قالوا (يَذَرُ) كما قالوا (يَدَعُ).

وأيضًا فإن القياس كان فيها أن تكون وصفًا ، فلم تقلب ألفها ، وتركت على ما كان ينبغي أن تكون عليه في القياس »(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر : أمالي ابن الشجري (١/ ٣٥٩)، ومغني اللبيب (٢/ ٣٦١)، والتصريح (٢/ ٥٨١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (١/ ٢٩٤ - ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المسائل الشيرازيات (٢/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٤) السابق (٢/ ٢٥٤).

و لاشكَّ أنَّ نصَّ الفارسي هذا فيه إيجاز يكاد يلحقه بالألغاز ، إلا أنه ينطوي على على علم فريد ورأي سديد ، وإليك البيان :

يقول أبو عليِّ : إنَّ (سوى) تشبه (لدى وعلى) أكثر من شبه (كلا وكلتا) لهما ، وكان حقها أن تقلب ألفها ياء عند إضافتها إلى الضمير ، إلا أنه عرض فيها علة خاصة استثنتها من هذا الحكم ، وجعلته خاصًّا بغيرها ؛ فجوابه إذن من (تخصيص العلة).

وقد علل الفارسي استثناء (سوى ) من هذا الحكم بعلتين هما:

### العلة الأولى :

أنَّ (سوى) لما كانت بمعنى (غير) ، جارية مجراها حملت عليها في اللفظ ، فكما أن (غير) لا يتغير لفظها عند الإضافة ؛ لصحّة آخرها ، فكذلك (سوى) ؛ وهذا يعني أن المعنى أثَّر في حكم اللفظ .

وقد نظَّر أبو عليٍّ لذلك بقول العرب (يَذَر) و (يَدَع) فإن المعنى أثَّر في حكم اللفظ هنا أيضًا ، وهذا التنظير من غوامض العلم وفيه نكتة فريدة ، وهي أن الماضي من (يَذَر) و (يَدَع) : (وَذَر) و (وَدَع) ، وهما مثالان واويان على (فَعَل) ؛ وحكم المضارع من كلِّ مثالٍ واوي على (فَعَل) أن يكون على (يَفْعِل) (1) ، فكان القياس فيها أن يقال : (يَذِر) و (يَدِع) بكسر العين منها .

ثم استحقت (يَدِع) فتح العين؛ لأن اللام فيها حرف حلقي؛ «وحروف الحلق إذا كنَّ لامات الفعل فتح لهنَّ موضع العين »(٢)، فقيل (يَدَع) كـ (يَسَع).

<sup>(</sup>١) ينظر: المسائل الحلبيات ص ١٢٧ ، والمنصف (١/ ١٨٤ ، ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) المنصف (١/ ٢٠٦)، وينظر: المسائل الحلبيات ص ١٢٨.

وأما (يَذِر) فكان الأصل بقاؤها مكسورة كـ (يَزِن، ويَثِب) ؛ لأنه ليس فيها حرف حلقيٌّ، ولكنها لما كانت بمعنى (يَدَع) حملت عليها في اللفظ ففتح موضع العين منها، فقيل (يَذَر) ؛ فقد أثَّر المعنى في حكم اللفظ هنا أيضًا كما ترى.

ولكن المتأمل كلام الفارسي يشكل عليه قوله: إن (سوى) بمعنى (غير) ، مع أنها عنده وعند جمهور البصريين ظرف مكان غير متصرف ، فكيف يقول إنها بمعنى (غير) ؟ وهل هذا إلا تسليم منه بمذهب الكوفيين القائلين بجواز خروج (سوى) عن الظرفية ؟

وما مثل هذا يقع من مثل أبي عليٍّ ؛ إلا أن كلامه يحتاج إلى فسر وبيان ، سأذكره مع تفسير العلة الثانية ؛ لترابطها .

#### العلة الثانية:

أن القياس في ( سِوَى ) أن تكون وصفًا ، فبقيت ألفها عند الإضافة إلى الضمير ؟ اعتدادًا بها كان ينبغي لها في القياس .

وقد بحثت طويلًا في كتب النحاة عن تفسير لهذه العلة ، وعن توضيح الإشكال الذي أوردته في العلة الأولى ، فلم أجد أحدًا كالرضي جلَّاها تجليته ، وبيَّنها تبيانه ، يقول :

« إنها انتصب (سوى) ؛ لأنه في الأصل صفةُ ظرفِ مكانٍ وهو (مكانا)، قال ( تعالى ) ﴿ مَكَانًا شُوكَ ﴾ (١) [ طه: ٥٨] أي : مستويًا ، ثم حذف الموصوف ، وأقيم

<sup>(</sup>۱) قرأ ابن عامر ويعقوب وعاصم وحمزة وخلف بضم السين ، وقرأ الباقون بكسرها ، ينظر : غاية الاختصار (۲/ ٥٦٩ ، ٥٦٩) ، والنشر (۲/ ٣٢٠) ، و في (سوى) ثلاث لغات : فتح السين وكسرها وضمها ، فإذا فتحت مددت ، وإذا ضممت قصرت ، وإذا كسرت جاز فيه الأمران » . ينظر : شرح المفصل (۲/ ٦١) .

الصفة مقامه ، مع قطع النظر عن معنى الوصف ، أي : معنى ( الاستواء ) الذي كان في ( سوى ) ، فصار بمعنى ( مكانًا ) فقط . ثم استعمل ( سوى ) استعمال لفظ ( مكان ) لمّا قام مقامه في إفادة معنى البدل ، نقول : ( أنت لي مكان عمرو ) أي : بدله ؛ لأن البدل سادٌ مسدّ المبدل منه ، وكائن مكانه . ثم استعمل معنى البدل في الاستثناء ؛ لأنك إذا قلت : ( جاءني القوم بدل زيد ) أفاد أن زيدًا لم يأتك ؛ فجرد عن معنى البدلية أيضًا بمطلق معنى الاستثناء .

ف (سوى) في الأصل: (مكان مستو)، ثم صار بمعنى (مكان)، ثم بمعنى ( المحنى ( مكان) ، ثم بمعنى ( بدل ) ، ثم بمعنى الاستثناء ....

وعند البصريين هو لازم النصب على الظرفية ؛ لأنه في الأصل صفة ظرف والأولى في صفات الظروف إذا حذفت موصوفاتها النصب ، فنصبه على كونه ظرفًا في الأصل ، وإلا فليس فيه معنى الظرفية »(١).

وفي هذا السياق نفسه يقول ابن الشجري: « (سوى) في الاستثناء معدودة في الظروف، فهي في محل نصب على الظرف، ومؤدية معنى (غير) » (٢) ، وهذا هو معنى قول الظروف، فهي في محل نصب على الظرف ، ومؤدية معنى (غير) » (٢) ، وهذا هو معنى قول الظليل عن نحو (أتاني القوم سواك): « إنَّ هذا كقولك: (أتاني القوم مكانك) و(ما أتاني أحد مكانك) إلا أنَّ في (سواك) معنى الاستثناء » (٣) .

فتين بهذا أن أهل البصرة لا ينكرون أن (سوى) بمعنى (غير)، ولكنهم يرون أنه معنى طارئ على الظرفية، يمكن لـ (سوى) أن تستوعبه دون الخروج عـن ظرفيتهـا، فأنـت تقـول

<sup>(</sup>١) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب (القسم ١: ٢ / ٧٨٧).

<sup>(</sup>٢) أمالي ابن الشجري (١/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٣) الكتاب (٢/ ٣٥٠).

(جاءني القوم سواك)، فهي عندهم بمعنى (مكانك) أو (بدلك)، والأشك أن الذي هو مكانك وبدل منك غيرك (١).

ولا يلزم من هذا أنهم يرون أن كلَّ هذه التعبيرات متطابقة في معانيها تمامًا ، بل إنهم نصوا على فوارق لطيفة بينها ، من ذلك قول السيرافي : « والفرق بين قولك ( مررت برجل سواك ) : أن ( غيرًا ) تفيد أنَّ الممرور به ليس المخاطب ، وأن ( سواء ) تفيد أن الممرور به يغني مغناه المخاطب ويسد مسده »(٢).

فتبين بهذا وجه حمل الفارسي (سوى) على (غير) في العلة الأولى، وقوله في الثانية إن القياس فيها أن تكون وصفًا ؛ لأنها حين تكون وصفًا تكون مستقلة بنفسها غير مضافة، فليس فيها ما يدعو إلى قلب الألف أصلًا ؛ فلمّا دخلها معنى الظرفية، بنيابتها عن موصوفها بعد حذفه، ووجبت فيها الإضافة: بقيت ألفها على حالها عند الإضافة إلى الضمير ؛ اعتدادًا بشوت هذا الحكم لها قبل الإضافة.

فهذا تفسير هاتين العلتين في كلام أبي عليٍّ ، وإنها وإن كانتا مما يعزُّ صيده على عقول الرجال ، فإنها لا تعزان على عقله ، ولا يستغرب صيدهما من مثله .

### الجواب الثاني: منع العلة في الأصل:

و ذلك بأن بقال:

زعمتم أن (كلا وكلتا) محمولتان على (لدى وعلى) في لفظهما ؛ ولذلك قلبت ألفهما ياء مع الضمير في حالتي النصب والجر دون الرفع ؛ لأن الألف في (لدى وعلى)

<sup>(</sup>١) شرح المفصل (٢/ ٦١).

<sup>(</sup>٢) نقلًا عن ابن الخباز في توجيه اللمع ص ٢٢٤.

لا تنقلب ياء إلا في هذين الموضعين مع الضمير ؛ لأنها لا تستعملان في الكلام إلا منصوبتين أو مجرورتين .

ونحن نمنع وجود ذلك في الأصل الذي قستم عليه ، وهو (لدى وعلى) على مـذهبكم خاصة ، وهذا بيان ذلك :

أ. أنَّ المشهور من مذهبكم أنَّ (على)، وهي حرف عند الكوفيين مطلقًا، لا تكون اسمًا عندكم إلا إذا دخل عليها حرف الجر، وتكون حرفًا فيها عدا ذلك:

فكيف تحملون اسمين متمكنين كـ (كـلا وكلتـا) عـلى (عـلى)، والاسمية فيها عارضة ، محصورة في حالة واحدة ، ولا يكون فيهـا إلا مجـرورًا ؛ فهـ و غـير صـالح لأن تحمل عليه (كلا وكلتا) منصوبتين .

ب. أنَّ المشهور عند متأخريكم منع دخول حرف الجرعلى (لدى) مطلقًا، فلا تستعمل إلا منصوبة على الظرفية؛ فهي غير صالحة لأن تحمل عليها (كلا وكلتا) مجرورتين.

### دراسة هذا الجواب:

هذا جواب لم أره لأحد، وإنها ركبتُه أنا تمحيصًا لمذهب البصريين؛ وتحقيقًا لهذين الحكمين الشائعين في كتب النحاة: (ربط اسمية (على) بدخول حرف الجرعليها، ومنع جرّ (لدى) مطلقًا)، وهما حكمان قوبلا بالتسليم من الباحثين على مرّ السنين، وقد بدالي فيها بداء، هذا بيانه في كلّ حكم على حدة:

## المسألة الأولى: (على) بين الحرفية والاسمية:

اختلف النحاة في حقيقة (على) على ثلاثة مذاهب: فذهب الفراء ومن تبعه من الكو فيين

إلى أنها حرف مطلقًا (١) ، وذهب جماعة منهم ابن طاهر وابن خروف وابن الطراوة والشلوبين في أحد قوليه وغيرهم إلى أنها اسم مطلقًا (٢) ، وذهب جمهور البصريين إلى أن (على) حرف جر ، وتكون اسمًا في حالتين ، هما:

أ. أن يدخل عليها حرف الجر (منْ) كقوله:

غدت مِنْ عليه بعد ما تم َّ ظمؤها تصلُّ وعن قيض بزيزاء مجهلِ وهذا هو المشهور عن جمهورهم (٣).

ب. أن يكون مجرورها وفاعل متعلقها ضميرين لمسمى واحد ، كقوله :

هــوِّن عليك فــإن الأمــور بكــف الإلــه مقاديرهــا لأنها لو جعلت حرفًا لأدى إلى تعدي فعل المخاطب إلى ضميره المتصل، وذلك لا يجوز في غير أفعال القلوب وما حمل عليها، نحو: (ظنتتُني قائمًا) و (عدمتُنِي إن لم أفعل كـذا) ...، نُقِل هذا الوجه عن الأخفش، وجزم به ابن عصفور (٤).

(١) ينظر: ارتشاف الضرب (٤/ ١٧٢٢ ، ١٧٣٣ ) ، والجنى الداني ص ٢٤٣ ، ٤٧٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: التوطئة ص ٢٤٩، وارتشاف الضرب (٤/ ١٧٣٣)، والجنى الداني ص ٢٤٩، ٤٧٤، وهمع الهوامع (٤/ ١٨٨). وقد نسب السيوطي هذا القول إلى أبي علي الفارسي، ولا أدري ما عمدته في ذلك، فقد عقد الفارسي في الشيرازيات (١/ ١٠٨ – ١٣٩) مسألة طويلة في (على) ذكر فيها أنها استعملت على ثلاثة أنحاء: اسم وفعل وحرف، وصرح بذلك أيضًا في المسائل المنثورة ص ٢٥٩. ولعل السيوطي خلط بينه وبين أبي على الشلوبين، وليس ببعيد.

<sup>(</sup>٣) ينظر: أسرار العربية ص ٢٣١، وشرح جمل الزجاجي لابن خروف (١/ ٤٨٥)، وشرحها لابن عصفور (١/ ٤٨٥)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢/ ١٢١٩، ١٢٢٠)، ومغنى اللبيب (٢/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٤) المقرب (١/ ١٩٦)، وارتشاف الضرب (١٧٢٢، ١٧٣٣)، ومغني اللبيب (٢/ ٣٨٧).

وقد ردَّ أبو حيان هذه الحالة (١) ، وكذلك فعل ابن هشام ، وأوَّل شواهدها بها يبقى على حرفية (على) فيها (٢) .

ثم اختلفوا بعد ذلك في تحديد مذهب سيبويه: فزعم القائلون باسميتها مطلقًا أن هذا هو مذهبه (٣) ، وذكر بعض النحاة أنَّ مذهبه هو القول بحرفيتها إلا إذا دخل عليها حرف الجر(٤) .

وأنت إذا تأمَّلت قول الخليل عن (على ولدى): «إنها ظرفان يستعملان في الكلام مجرورين ومنصوبين»، ثم تمثيل السيرافي لذلك بقوله: (مِنْ لديك ومِن عليك، وهذا لديك وعليك):

وجدت أن (على) اسم في قوله (هذا عليك)، وأن هذا المثال لا يدخل في الحالتين اللتين حُصِرت اسمية (على) فيهما عند معظم النحاة ؛ وهذا يحملنا على إعادة النظر في هذا الحصر.

وقد تأملت هذه المسألة كثيرًا ، وتتبعت مواضع ورودها في كتاب سيبويه (٥) ، وقلّبت النظر ورجعته مرارًا ، فاستقر عندي أن مذهب سيبويه وشيخه الخليل في هذه المسألة ، وهو عندي أقوى وأقرب وأسلم ، هو أن (على) تحتمل الاسمية والحرفية مطلقًا ، فإذا دخلت عليها (مِنْ) تعينت فيها الاسمية وارتفعت الحرفية ؛ لأن الحرف لا يدخل على الحرف .

(٢) مغنى اللبيب (٢/ ٣٨٩، ٣٨٨).

<sup>(</sup>١) ارتشاف الضرب (٤/ ١٧٣٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر : ارتشاف الضرب (٤/ ١٧٣٣) ، والجني الداني ص ٤٧٣ ، ومغنى اللبيب (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجنى الداني ص ٤٧٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر (١/ ٣٨، ٢٦٧)، (٣/ ٢٦٨، ٢٦٧)، (٤/ ٣٣١).

## وهذا هو مذهب الفارسي ؛ يقول:

« (على ) يجوز أن تكون اسمًا وتكون [حرفًا] ، يدلك على أنها اسم قولهم : (مِنْ عليه) وقد علمت أن حروف الجر لا تدخل إلا على الأسماء ، فدخولها دليل على أنها اسم .

وكذلك إذا قلت: (نزلت عليه) يحتمل أن تجعلها حرفًا ، ويحتمل أن تجعلها اسمًا ١٠٠٠.

وهذا المذهب في (على) غير مستنكر ، وله عند النحاة نظائر ، فقد ذكروا أن (عدا وخلا) يحتملان الحرفية والفعلية ، فإذا دخلت عليهم (ما) المصدرية تعينت الفعلية وارتفعت الحرفية .

وإنها احتملت (على) الاسمية والحرفية ؛ لأن المعنى يحتمل ذلك ، فهي اسمية طرف بمعنى (فوق) حقيقة أو توسعًا، وهي حرفية تفيد (الاستعلاء) حقيقة أو توسعًا كانت (الفوقية) هي (الاستعلاء) احتملت الاسمية ، واحتملت الحرفية ، مالم يدخل عليها حرف جرِّ كها قدمت .

المسألة الثانية: حكم جَرِّ (لدى) بـ (مِن).

قال ابن هشام في موازنته بين (لدن) و (لدى) و (عند): « (لدن) جرها برا مِن ) أكثر من نصبها ، حتى إنها لم تجئ في التنزيل منصوبة ، وجرَّ (عند) كثير ، وجرّ (لدى) ممتنع » (٣) .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) المسائل المنثورة ص ٢٥٩ ، وتنظر مسألة طويلة في (على) في المسائل الشيرازيات (١٠٨ / ١٣٩ - ١٣٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر : كتاب سيبويه (٤/ ٢٣٠) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢/ ١٢١٨ ، ١٢١٧) ، والتوسع في كتاب سيبويه ص ٩٨ ، ٩٧ .

<sup>(</sup>٣) مغنى اللبيب (٢ / ٤٤٦).

فصرَّح بمنع جرِّ (لدى) ، والتقف هذا المنع ، كم اهو ، كثيرٌ من الخالفين له ، كالدماميني والأشموني والسيوطي والكفوي والصبان والخضري (١١) ، ولم أر من استدرك على ابن هشام رأيه هذا أو ناقشه فيه .

وقد استقصيت البحث في كثير من كتب النحو قبل ابن هشام ، فوجدت أنهم لم يصر-حوا في هذه المسألة بحكم ، غير ما قدمته من كلام الخليل وتمثيل السيرافي .

ونظرت في معاجم اللغة فوجدت في العين قوله: « (لدى) معناها (عند) يقال: (رأيته لدى باب الأمير) و (جاءني من لديك) أي: من عندك  $^{(7)}$ .

فهذا نص صريح في جواز جرّ (لدى) بـ (مِن) ، وقد نقله الأزهـ ري منسـ وبًا إلى الليث (٣) ، وكذلك فعل ابن منظور (١٠) .

وقال ابن السكيت : « ويقال : هذا هبة لك من عندي ، وهبة لك من لدني ، وهبة لك من لدي ، وهبة لك من لدي ، وهبة لك من لدي ، وهبة لك من تلقائي » (٥) ، فهذا نص آخر في الجواز .

وقد لاحظت أن جميع هذه النصوص مثّلت ولم تستشهد، فوقع في ظني أن الخليل إنها أجاز جرّ (لدى) بـ (من) قياسًا على (عند) ؛ لأنها بمعناها ، لا عن سماع سمعه من العرب؛ وأن بعض العلماء كابن السكيت والسيرافي قد اجتهد في التمثيل لها ؛ وأن ابن هشام إنها منع جرها لأنه

-

<sup>(</sup>۱) ينظر: تعليق الفرائد (٥/ ٢٤٠)، وشرح الأشموني (٢/ ١٦٢)، وهم الهوامع (٣/ ١٦٥)، والكليات ص ٦٣٤، وحاشية الصبان (٢/ ٨٦١)، وحاشية الخضري (٢/ ٢٠).

<sup>(</sup>٢) العين ( ٨ / ٧٠ ) مادة : ( ل د ي ) .

<sup>(</sup>۳) تهذیب اللغة ( ۱۲ / ۱۲۲ ) مادة : ( ل د ي ) .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (٥/ ٤٩٢) مادة : (ل دى).

<sup>(</sup>٥) إصلاح المنطق ص ٤٢٧ ، وينظر : المشوف المعلم (٢/ ٦٩٧).

لم يجد شاهدًا على ذلك من كلام العرب.

ثم بحثت في دواوين الشعر ومجاميعه ، وكتب اللغة والغريب ، فوجدت أربعة شواهد جاءت فيها (لدى) مجرورة بـ (من) ، نقلها أربعة من كبار أهل اللغة وحذًاقها ، وهذا بيان ذلك :

١. نقل ابن قتيبة قول عدي بن زيد:

جاءني مِن لديه مروان إذ قفَّ حيث عنه بخير ما أحذاني(١)

٢. نقل أبو سعيد السكري قول أبي ذؤيب الهذلي:

وقد كان لي دهرًا طويلًا ملاطفًا ولم تك تُخشى من لديه البوائقُ (٢) ٣. نقل أبو عبيدة قول أبي الأسود الدؤلي:

أريت امرءًا كنت لم أبله أتاني فقال اتخذني خليلا فخاللته ثم .. أكرمته فلم أستفد من لديه فتيلا ألست حقيقًا.. بتوديعه وإتباع ذلك صرمًا جميلا(٣)

٤. نقل الجوهري قول أدهم بن أبي الزعراء (ت: ١٣٣ هـ):

بني خيبريِّ نهنهوا من قناذعِ أتت مِنْ لديكم وانظروا ماشؤونها<sup>(٤)</sup> فتبين لي بذلك أن حكم الخليل بجواز جر (لدى) بـ( من ) ثابت من حيث السهاع عن العرب ، مؤيد بها يقتضيه القياس:

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) كتاب المعاني الكبير في أبيات المعاني ص ٨٧٨ ، ٨٧٨ ، وص ١٠٢٦ ، ١٠٢٧ .

<sup>(</sup>٢) شرح أشعار الهذليين (١/ ١٥٦)، وينظر: ديوان الهذليين ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (٢/ ١١).

<sup>(3)</sup> الصحاح (7/7) مادة (6)

فإن (لدى) بمعنى (عند)، ولأجل هذا الشبه المعنوي أعربت مثله، و (عند) ظرف غير متصرف لا يستعمل في كلام العرب إلا منصوبًا على الظرفية، أو مجرورًا بـ (من)؛ فلـ كانـت (لدى) بمعناه صحّ أن تخلفه منصوبة أو مجرورة.

وقد قال ابن هشام نفسه: «تعاقب (عند) كلمتان: (لدى) مطلقًا، و(لدن) إذا كان المحل ابتداء غاية »(۱) ، فأطلق الحكم في معاقبه (لدى) لـ (عند) ثم عاد بعد هذا الإطلاق بأسطر فمنع جرّها بـ (من) ، ونقله الناس عنه ؛ وهذا سهوٌ منه (رحمه الله) ، غريب ممن كان في منزله من العلم وصحة النظر، فسبحان من تفرّد وحده بالكمال.

### الجواب الثالث: منع العلة في الفرع:

قال ابن مالك:

« على أنَّ مناسبة ( كلا ) للمثنى أقوى من مناسبتها لـ ( لدى ، وعلى ... ) ، ومراعاة أقوى المناسبتين أولى من مراعاة أضعفهما »(٢) .

وهذا يعني أن ابن مالك يمنع أن يكون الذي غلب على (كلا وكلتا) ، وهما الفرع في هذا التنظير ، هو الشبه بـ (لدى ، وعلى )، ويرى أن الذي غلب عليهما هو شبه المثنى.

### دراسة هذا الجواب:

كنت قد قدمت أن مذهب جمهور الأصوليين ، حين يدور الفرع بين أصلين ، هو حمل الفرع على ما كان الشبه به منها أقوى ، وأن لهم في تحديد أقرب الأصلين طرائق: فمنهم من ينظر إلى الصورة فحسب ، ومنهم من ينظر إلى الأحكام فحسب ، ومنهم من يجتهد دون تقيد بصورة أو حكم .

<sup>(</sup>١) مغني اللبيب (٢/ ٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) شرح التسهيل (١/ ٦٨).

ونحن إذا أسقطنا ذلك على (كلا وكلتا) وجدنا أن فيهما شبهًا من المفرد من حيث الصورة ومن حيث الصورة ( ومن حيث الأحكام: فـ (كلا) على صورة ( رِضا) ، و (كلتا) على صورة ( ذِكرى ) ، وهما اسهان ملازمان للإضافة إلى المفرد ، معتلا الآخر كـ (لـدى وعلى ) ، وألفهما لا تتغير في الحالات الإعرابية الثلاث إذا أضيفا إلى الظاهر كألف ( عصا ورضا ) .

ووجدنا أنَّ فيهما شبهًا من المثنى من حيث الصورة ، ومن حيث الأحكام أيضًا ، ف (كلا) على صورة (يَدَان) (١) إلا أن (كلا) محذوفة النون مطلقًا لملازمتها الإضافة . قال السهيلي : « (كلا) يفهم من لفظه ما يفهم من لفظ (كُلّ) ، وهو موافق له في فاء الفعل وعينه ، وأما اللام فمحذوفة كما حذفت في كثير من الأسماء . فمن ادعى أن لام الفعل (واو) ، وأنه من غير لفظ (كلّ) فليس له دليل يعضده ، ولا اشتقاق يشهد له ويؤيده .

فإن قيل: ولم كسرت الكاف من (كلا) وهي في (كُلل) مضمومة ؟ فلهم أن يقولوا: كسرت إشعارًا وتنبيهًا على معنى الاثنين، كما يبدأ لفظ (الاثنين) بالكسر، ألا تراهم كسروا العين من (عِشرين) إشعارًا بتثنية العشر »(٢).

و (كلتا ) على صورة ( بِنْتَان وثِنْتَان ) إلا أنَّ (كلتا ) محذوفة النون مطلقًا ؛ لملازمتها الإضافة (٣) .

وهما ملازمان للإضافة كـ (لبيك وسعديك)، ومعناهما معنى المثنى، وبهما يؤكد، وألفهما تنقلب ياء في النصب والجر إذا أضيفتا إلى الضمر.

<sup>(</sup>١) لم أجد نظيرًا لـ(كلا) مكسورَ الفاء محذوف اللام يثني دون إعادتها ، فنظَّرت له بـ(يَدَان).

<sup>(</sup>٢) نتائج الفكر ص ٢٨٤ ، وينظر : بدائع الفوائد (١/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر : نتائج الفكر ص ٢٨٤ .

وأنت إذا تأملت هذه الأشباه بكلً من الأصلين تيقنت أن المسألة اجتهادية لا يمكن النطق بكلمة الفصل فيها ؛ ولذلك فإن قطع ابن مالك بأنَّ مناسبة (كلا وكلتا) للمثنى أقوى من مناسبتها للمفرد ، أمرٌ لا يمكن قبوله ، بل إن الظاهر هو أن مناسبتها للمفرد أقرب .

وما دام أن المسألة اجتهادية والقرائن متكافئة تقريبًا ، فليس اجتهاد ابن مالك أولى بالقبول من اجتهاد الخليل ، ولا يصلح أن يكون جوابًا عليه ، فهو اجتهاد في محل النزاع مفتقر إلى دليل .

#### الجواب الرابع: المعارضة بقياس الفرق

قال ابن مالك:

« وأيضًا فإن تغير ألف (كلا) حادث عند تغيير عامل ، وتغيُّر ألف (لدى .... وعلى) حادث بغير تغيُّر عامل ، فتباينا وامتنع أن يلحق أحدهما بالآخر »(١).

## دراسة هذا الجواب:

هذا الجواب من ابن مالك مبني على مذهبه في أنَّ الياء في (كلا وكلتا) في حالتي النصب والجرّ علامتا الإعراب، وأنها ملحقتان بالمثنى في الإعراب بالحروف إذا أضيفتا إلى الضمير؛ وهذا لا يلزم البصريين؛ لأنه ليس من مذهبهم، فهم يرون أن (كلا) اسم مقصور، و(كلتا) اسم مؤنث بالألف، وهما معربان بالحركات المقدرة على كلِّ حال، وتغيُّر الألف فيها لا علاقة له بالعامل، بل هو مراعاة لكمال المناسبة بينها وبين أشباهها (لدى وعلى)، اللتين تنقلب ألفهما ياء في حالتي النصب والجرّ عند إضافتهما إلى المفرد، وهما مع هذا القلب معربان

<sup>(</sup>١) شرح التسهيل (١/ ٦٨).

بحركات مقدرة على الياء.

ومقتضى كلام الخليل وأتباعه هو أنه لو كان لـ (لدى ، وعلى ) محل رفع لكانتا فيه بالياء عند إضافتهما إلى الضمير ؛ لأن قلب ألفهما ياء إنها هو ، كما قدمت ، للفرق بينهما وبين الأسماء المقصورة المتمكنة ، لا لأجل العامل ؛ ولو كان ذلك لكانت (كلا وكلتا) المضافتان إلى الضمير في حالة الرفع مقلوبتي الألف إلى ياء أيضًا ؛ تبعًا لـ (لدى وعلى).

يتضح بهذا أنَّ العِلَّة التي علَّق عليها الخليل قلب ألف (كلا، وكلتا) عند الإضافة إلى الضمير في حالتي النصب والجرياء، مع كونها عنده وعند جمهور البصريين اسمين مفردين متمكنين، حين جعل ذلك حملًا على (لدى، وعلى) = علة سالمة من كلِّ هذه القوادح، وهي علة قويّة دالَّة على فطنة ثاقبة وذوقٍ بصير، قال السهيلي عنها: «وهذا معنى قول الخليل وسيبويه، ولم يبعد عن الصواب من عوَّل عليه» (1).

### الاعتراض الثاني : المعارضة بالمثل :

عارض أبو البركات وغيره من النحاة هذه الحجة الكوفية التي ندرسها بحجج مثلها ، كلها من قياس العكس ، وهي ثلاث معارضات ، ذكر أبو البركات واحدة منها ، وورد عند غيره من النحاة اثنتان ، وهذا بيان كل معارضة منها على حدة :

#### المعارضة الأولى:

قال أبو البركات:

« والذي يدلُّ على أن الألف فيهم ليست للتثنية أنها لو كانت للتثنية لانقلبت في حالة النصب والجرِّ إذا أضيفتا إلى المظهر ؛ لأن الأصل هو المظهر ، وإنها المضمر فرعه ، تقول : ( رأيت كلا الرجلين ، ومررت بكلا الرجلين ) ، وكذلك تقول في المؤنث :

<sup>(</sup>١) نتائج الفكر ص ٢٨٢ .

(رأيت كلتا المرأتين ، ومررت بكلتا المرأتين) ؛ ولو كانت للتثنية لوجب أن تنقلب مع المظهر كما تنقلب مع المضمر ، فلمَّا لم تنقلب دلَّ على أنها ألف مقصورة ، وليست للتثنية »(١).

#### دراسة هذه المعارضة:

احتج أهل الكوفة على أن (كلا وكلتا) ليسا مفردين مقصورين بأن ألفها تنقلب ياء مع المضمر في حالتي النصب والجردون الرفع ، ولو كانا مفردين لما انقلبت ، فاعتذر البصريون عن هذا بتخصيص (كلا وكلتا) من بين المقصورات المتمكنة بحكم خاص ، وقد تقدم ذلك ، ثم عارضوا الحجة الكوفية هنا بمثلها فأوردوا قياس عكس مضادًا فاستدلوا على أن (كلا وكلتا) ليسا مثنين لفظًا بأن ألفهما لا تنقلب ياء مع الظاهر في حالتي النصب والجر ؛ ولو كانا مثنين لانقلب .

وهذه معارضة واضحة ، وهي أشدُّ امتحان لمذهب الكوفيين ، وقد جعل السهيلي المعوَّل عليها لمن ذهب مذهب سيبويه في هذه المسألة (٢).

ولم أرَ أحدًا من النحاة أجاب عن هذا الاعتراض ، أو فصَّل مذهب الكوفيين في إعراب نحو ( رأيت كلا الرجلين ، ومررت بكلا الرجلين ) : كيف يعربون ( كلا ) وهي عندهم مثنى في اللفظ والمعنى ، وقد جاءت بالألف منصوبةً ومجرورةً ؟!

ثم وقعت على نص للسهيلي (رحمه الله) أجاب فيه عن هذا الإشكال فقال عن ( كلا ) :

-

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر : نتائج الفكر ص ٢٨٢ .

« تقلب ألفه ياء في النصب والخفض مع المضمر خاصة ؛ لأنك إذا أضفته إلى مظهر استغنيت عن قلب ألفه ياء في الخفض والنصب ، بانقلاب ألف المظهرين اللذين تضيف إليهما إذا قلت : ( رأيت كلا أخويك ) . ولو قلت : ( رأيت كلي أخويك ) كنت قد جمعت بين علامتي إعراب في اسم واحد ؛ لأنهما لا ينفصلان ، ولا تنفك ( كلا ) هذه عن الإضافة بحال .

ألا ترى : كيف رفضوا : (ضربت رأسي الزيدين) وعدلوا إلى أن قالوا : (رءوسهم) ؛ لما رأوا المضاف والمضاف إليه كاسم واحد؟

هذا مع أن (الرءوس) اسم ينفصل عن الإضافة في أكثر الكلام، وكذلك (القلوب) في قوله (تعالى) ﴿ صَغَتَ قُلُوبُكُما ﴾ [التحريم: ٤]؛ فإذا كانوا قد رفضوا علامة التثنية هناك مع أنَّ الإضافة عارضة؛ في اظنك بهذا الموضع الذي لا تفارقه الإضافة ولا تنفك عنه؟.

فهذا الذي حملهم على أن لا يقولوا: (ضربت كلي أخويك، ومررت بكلي أخويك)، وألزموها الألف في جميع الأحوال مع الظاهر ....، فإذا أضافوه إلى المضمرين قلبوا ألفه في النصب والخفض ياء؛ لأن المضاف إليه لا يثنى بالياء في نصبه ولا في خفضه ... كقولك: (ضربت كليها، ومررت بكليها)، فقد زالت العلة التي رفضوها في (كلي أخويك) حين لم يجتمع علامتا نصب ولا علامتا خفض في المضمر "(۱).

وفي نصّ السهيلي هذا ما يوجب التوقف والنظر حتى يسهل فهمه على وجهه الذي أراده منه:

<sup>(</sup>١) نتائج الفكر ص ٢٨٣ ، ٢٨٤ ، وينظر : بدائع الفوائد (١/ ٢١٢).

فأول ما يُكشف عنه من ذلك الأصل الذي بني عليه السهيلي جوابه هذا ، وهو نحو قوله تعالى : ﴿ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ ، وهذا بيان ذلك :

إذا أضيف الجزءان إلى متضمنيهما ، وكانا مفردين من صاحبيهما ، وأمن اللبس: جاز فيهما ثلاثة أوجه (١):

الأول: الجمع: كما في الآية السابقة، وهو الوجه الأكثر في كلام العرب؛ لأنهم استثقلوا تثنيتين في شيئين هما كالشيء الواحد، فاستغنوا بالإضافة الدالة على التثنية عن أن يجمعوا بين علامتي تثنية؛ قال السيرافي: «أما جمعه فلأن التثنية جمع؛ لأن أحدهما قد جمع مع الآخر وضم إليه، ويستوي لفظا المثنى والجمع للمتكلم؛ لأنه يقول: (نحن فعلنا كذا) إن كانوا اثنين أو جماعة، ف(نحن) للاثنين والجماعة، والنون والألف للاثنين والجماعة، وقد روي عن النبي على أنه قال: (الاثنان فما فوقهما جماعة)، وقد قال الله (عز وجلً): ﴿ فَإِن كَانَ لَهُ وَإِخُوهُ فَلِأُولِهِ الشُدُسُ ﴾ [النساء: ١١] والاثنان يوجبان لها السدس، فعلم أن (الإخوة) قد يقع على الاثنين، وهو قول الجمهور من العلماء والحجة معهم »(٢).

<sup>(</sup>۱) تنظر هذه المسألة في : كتاب سيبويه (٢/ ٤٩، ٤٩) (٣/ ٢٢٦ - ٢٢٤) ، معاني القرآن للفراء (١/ ٣٠٥، ٣٠٦) ، إعراب القرآن للنحاس (٢/ ٢٩، ٢٠) ، شرح كتاب سيبويه للسيرا في المخطوط : ٥/ ٣٤، ٤٤) ، وأمالي ابن الشجري (١/ ١٥ - ١٨) ، البيان في غريب إعراب القرآن (١/ ٢٥، ٢٩٠) ، البيان في غريب إعراب القرآن (١/ ٢٩٠، ٢٩٠) ، شرح المرضي لكافية ابن المصل (٣/ ٢٠٩ - ٢١٢) ، شرح المرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢/ ٢٥٠ – ٣٥٠) ، شرح التسهيل (١/ ٢٠١ – ١٠٨) ، المدر المصون (٤/ ٢٦٢ – ٢٠١) ) ، خزانة الأدب (٧/ ٥٠١ – ٥١٧) .

<sup>(</sup>٢) شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٥ / ٤٣ ) .

الثاني: الإفراد: كقول الفرزدق:

كأنه وجه تركيين قد غضبا مستهدف لطعانٍ غير منحجرِ فقال: (وجه تركيين)، وذلك لوضوح المعنى، إذ لكلِّ واحد وجه، فجاء بلفظ الإفراد إذ كان أخف<sup>(1)</sup>.

وجعل الصيمري<sup>(۲)</sup> هذا الوجه عما لا يجوز إلا في الشعر، وتبعه في ذلك ابن عصفور<sup>(۳)</sup> وأبو حيان<sup>(٤)</sup>، وخالفهم في ذلك ابن مالك<sup>(٥)</sup> وأيده السمين الحلبي<sup>(٦)</sup>.

الثالث: التثنية: كقول الفرزدق:

بها في فؤادينا من الهم والهوى فيبرأ منهاضُ الفؤاد المشعّفُ قال ابن مالك: «ولم يجيء لفظ التثنية إلا في شعر »(٧).

وكثير من النحاة يخصُّ هذه الأوجه الثلاثة بها كان في جسد الإنسان منه شيء واحد لا ينفصل كالرأس والأنف واللسان والظهر والبطن والقلب واليمين .. ، والصحيح جوازه فيها كان كالجزء منه ، وإن كان منفصلًا كالثوب والقميص والزوجة والغلام ، قال الفراء : «وقد يجوز هذا فيها ليس من خلق الإنسان ، وذلك أن تقول للرجلين : (خليتها نساءكها) وأنت

(١) ينظر: خزانة الأدب (٧/ ٥٠٦).

(٢) ينظر : التبصرة والتذكرة (٢/ ٦٨٥).

(٣) نقل عنه ذلك السمين الحلبي في الدر المصون (١٠ / ٣٦٦).

(٤) ينظر : البحر المحيط (٨/ ٢٨٦).

(٥) ينظر: شرح التسهيل (١ / ١٠٧).

(٦) ينظر: الدر المصون (١٠ / ٣٦٦).

(٧) شرح التسهيل (١ / ١٠٧).

تريد امرأتين ، و (خرقتها قُمُصكما) ، وإنها ذكرت ذلك ؛ لأن من النحويين من كان لا يجيزه إلا في خلق الإنسان ، وكلُّ سواء »(١) .

وبهذا يتبين أن الوجه الأول هو الوجه ، وعليه اتكأ السهيلي في توجيه بقاء الألف من (كلا وكلتا) على حالها ، عند إضافتهما إلى الظاهر في حالتي النصب ، مع كونهما مثنيين لفظًا ومعنى عنده تبعًا للكوفيين ، وكان حقها أن تقلب ياء .

وإنَّ الناظر في كلام السهيلي نظرةً عابرةً ليظنُّ به الظنون ؛ إذ إنَّ بين (كلا الرجلين) وبين (صغت قلوبكم) ونحوه فروقًا ، تجعل قبول قياس أولاهما على الأخرى من مستغربات الأمور ، وتلك الفروق هي:

١. أنَّ (كلا) في (كلا الرجلين) لم يعدل بها عن لفظ التثنية ، في حين أن المضاف في ( صغت قلوبكما ) عدل به عن لفظ التثنية إلى الجمع ، ولو فعل هذا بــ (كلا) لقيــ ل
 (كلّ الرجلين ) .

٢. أنَّ (كلا الرجلين) اجتمع فيها علامتا تثنية هما: الألف في (كلا) والياء في
 ( الرجلين) في حين أن هذا هو المفرور منه في (صغت قلوبكما).

٣. أنَّ (كلا) جاءت بالألف مع الظاهر دون المضمر، في حين أن العدول عن التثنية في نحو (صغت قلوبكما) يجيء مع الظاهر والمضمر.

ولكن المتأمل كلام السهيلي حقّ التأمل يدرك أن مراده ليس هذا ، فهو لا يريد أن يجعل (كلا الرجلين) من باب (صغت قلوبكما) في العدول عن لفظ التثنية إلى غيرها ؛ لأن ذلك لا يستقيم مع وجود الفوارق السابقة ، وإنها مراده (رحمه الله) شيءٌ آخر يدلُّ على صحة نظره ،

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (١/ ٣٠٧).

وقوَّة منَّته في القياس ، هذا بيانه :

يريد السهيلي أن العرب هربت من الجمع بين علامتي تثنية فيها هو كالكلمة الواحدة في نحو (صغت قلوبكها) و (وجه تركيين) ؛ إذ لو قال: (صغى قلباكها) أو (وجها تركيين) لاجتمع علامتا تثنية في كلِّ منها، هما الألف في (قلبان) وما في الضمير (كها) من الدلالة على التثنية، والألف في (وجهان) والياء في (تركيين) ؛ فلها استثقلت ذلك، هربت إلى الجمع الذي يعرب بالحركة لا بالحرف وإلى المفرد، فكان ذلك أخف ؛ لأن الحركة أخف من الحرف من الحرف.

وقياسًا على ذلك ذهب السهيلي إلى أنَّ العرب في نحو (رأيت كلا الرجلين)، ومررت بكلا الرجلين) هربت من الإتيان بالياء في (كلا) لمجيئها في (الرجلين)، فاستغنت بوجودها في المضاف إليه عن وجودها في المضاف، وعدلت إلى إبقاء (كلا) بالألف، لما في اجتهاع الياءين من الثقل لو قيل (كلي الرجلين)؛ لأن الألف أخف من الياء، كها أن الحركة عند العدول إلى الجمع أو المفرد هناك أخف من الحرف.

فهذا وجه القياس عنده ، وإنها ساغ ذلك في (كلا وكلتا) ؛ لأنها في المعنى نفس المضاف إليه ، قال ابن القيم عن (كلا): «إذا أضفته إلى ظاهر استغنيت عن قلب ألفه ياء بانقلابها في المضاف إليه ؛ لتنزُّله منزلة الجزئية ؛ لدلالة اللفظ على مدلول واحد ، لأن

<sup>(</sup>۱) وفي هذا دليل عندي على رجحان ما ذهب إليه ابن مالك من جعل الإفراد أحسن من التثنية ، على مذهب من قال بعكسه كالصيمري وابن عصفور وأبي حيان . ينظر : شرح التسهيل (١/ ١٠٦، مذهب من قال بعكسه كالصيمري وابن عصفور وأبي حيان . ينظر : شرح التسهيل (١/ ١٠٨) ، والتبصرة والتذكرة (٢/ ٦٨٤) ، والمقرب (٢/ ١٢٨) ، والبحر المحيط (٨/ ٢٨٦).

( كلا ) هو نفس ما يضاف إليه »(١).

والدليل على صحة تفسيري هذا لقياس السهيلي ، قوله في آخر نصه السابق : « فإذا أضافوه إلى المضمرين قلبوا ألفه في النصب والخفض ياء ؛ لأن المضاف إليه لا يثنى بالياء في نصبه ولا في خفضه ... كقولك: ( ضربت كليهما، ومررت بكليهما) ، فقد زالت العلة التي رفضوها في ( كلي أخويك ) حين لم يجتمع علامتا نصب ، ولا علامتا خفض في المضمر » .

فالمهروب منه في باب (صغت قلوبكما) و(وجه تركيين) هو الجمع بين علامتي تثنية فيها هو كالاسم الواحد، والمهروب منه هنا هو الجمع بين علامتي نصب أو علامتي خفض فيها هو كالاسم الواحد.

وهذا تعليلٌ من السهيلي عجيب ، وقد صححه ابن القيم ، واعتذر عن مخالفته قول سيبويه فقال : « وهذا القول هو الصحيح ، إن شاء الله كها ترى ، وإن كان سيبويه المعظّم المقدَّم في الصناعة فمأخوذ من قوله ومتروك »(٢).

ومن دلائل صحة هذا القول عندي أنَّ كنانة تلزم (كلا وكلتا) الياء في النصب والجرسواء أضيفتا إلى ظاهر أو مضمر، قال الفراء: «وقد اجتمعت العرب على إثبات الألف في (كلا الرجلين) في الرفع والنصب والخفض وهما اثنان، إلا بني كنانة فإنهم يقولون: (رأيت كلي الرجلين، ومررت بكلي الرجلين)، وهي قبيحة قليلة، مضوا على القياس »(٣).

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد (١/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢ / ١٨٤ ).

فتكون اللغة الفصيحة العالية في (كلا وكلتا) إلزامُهما الألف مع الظاهر؛ للعلة التي ذكرها السهيلي، مع جواز قلب الألف ياء على الأصل، كما عند كنانة على قلة وقبح؛ كما أنَّ اللغة الفصيحة العالية العدولُ إلى الجمع في نحو (صغت قلوبكما) مع جواز الإتيان بها مثناة على الأصل، على قلةٍ، حصرها بعض النحاة في الشعر كما تقدم.

ويتفرع على كلام السهيلي عندي مسألة ، هي أن إعراب (كلا) في نحو (رأيت كلا الرجلين) مفعول به منصوب ظهرت علامة نصبه على ما بعده ، فالياء في (الرجلين) علامة نصب (كلا) ، وإذا قلت: (مررت بكلا الرجلين) فالياء في (الرجلين) علامة جرِّ (كلا) أيضًا .

ونظير هذا في نقل علامة إعراب المضاف إلى المضاف إليه: ما ذكره بعض النحاة في إعراب (إلا) في قول الله تعالى ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَ أَهُ اللّهَ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، قال السمين: « (إلا) هنا صفة للنكرة قبلها بمعنى (غير)، والإعراب فيها متعذر، فجعل على ما بعدها »(١).

فإن قيل : فهل تكون الياء مع ذلك علامة لجرّ ( الرجلين ) ، فتكون مرَّة علامة نصبٍ وجرِّ في آن ، ومرَّة علامة جرّين في آنٍ واحد ؟

قلت: هذا لا يجوز ؛ لأنه كالجمع بين علامتي إعراب في مكان واحد ، وهذا لا يجوز سواء اتفقتا أم اختلفتا ، والحكم في هذا يكون للطارئ ؛ اعتبارًا في ذلك بحكم علامتي الإعراب المختلفتين إذا دخلت إحداهما على الأخرى (٢) ، كما في الآية الكريمة ،

<sup>(</sup>١) الدر المصون (٨/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) أفدت في هذا من كلام لابن جني نفيسٍ جدًا في ( بابٌ في هجوم الحركات على الحركات ) في الخصائص (٣/ ١٣٨ - ١٤٤ ) .

فقد دخلت ضمة (إلا) على كسرة لفظ الجلالة فكان المحلُّ لها، فالعلامة في (الرجلين) إنها هي علامة إعراب (كلا) نصبًا أو جرَّا، ألا ترى أن الضمة في (إلا اللهُ) إنها هي علامة رفع (إلا)، وأن كسرة لفظ الجلالة مقدرة ؛ منع من ظهورها الشتغال المحلِّ بالحركة المنقولة.

وهذا الجواب من السهيلي هو من (تخصيص اللازم) أيضًا ، فهو مسلِّمٌ أن من لوازم المثنى قلب ألفه ياء في حالتي النصب والجر ، سواء أضيف إلى ظاهر أو مضمر ، ولكنه استثنى (كلا وكلتا) من هذا اللازم وإن كانا مثنين ؛ لعلة خاصة عرضت فيها ، وهي (طلب التخفيف) ؛ هروبًا من اجتماع الياءين علامتي نصب وجرِّ ، أو جرِّ ، فيها هو كالكلمة الواحدة ؛ فلها استثنيتا لهذه العلة جعل اللازم خاصًا بها عداهما من المثنيات .

وهو اعتذار لا يقل في قوته ، ودلِّه على ذكاء مبتدعه وفطنته ، عن اعتذار الخليل عن الحجة الكوفية .

#### المعارضة الثانية

## قال ابن أبي الربيع:

« (كلا ) لو جعلتها تثنية لكانت تثنية لا مفرد لها . فإن قلت : هي تثنية لمفرد لم يستعمل . قلت : هذا لا يقال ما وجد عنه مندوحة ؛ لقلة ما جاء من هذا النوع »(١) .

#### دراسة هذه المعارضة:

هذا اعتراض من ابن أبي الربيع ضعيف ؛ لأن مفرد (كلا) عند أهل الكوفة يحتمل وجهين ، هما :

(١) الكافي (٢/ ١٤٣).

# الوجه الأول(١):

أن يكون مفردها (كُل ) ، فخففت بحذف اللام ، وزيدت الألف للتثنية ، وزيدت التاء في (كلتا) للتأنيث قبلها ، وحذفت النون للزوم الإضافة ، وكسرت الكاف للدلالة على (الاثنين) كما مر في نص السهيلي .

قال الرضي: «وقال الكوفيون: أصلهما (كلّ) المفيد للإحاطة، فخفف بحذف إحدى اللامين، وزيدت ألف التثنية حتى يعرف أن المقصود الإحاطة في المثنى لا في الجمع »(٢).

والحق أنَّ المعنى يعضد هذا القول، فأنت إذا قلت : (بِيْع العَبْدان كلَّاهما) بتثنية (كلّ )، فهم منه عامَّة ما يفهم من قولك : (بِيْع العبدان كلاهما) مع زيادة في الأول هي نفي التجزئة في البيع .

وعلى هذا يكون التغيير الذي أجرته العرب على (كلّ) عند التثنية من كسر الكاف وحذف اللام، هربًا من اجتماع الجمع والتثنية في لفظ واحد، فأصبح بعد هذا التغيير خالصًا للتثنية، تعبيرًا عنها، وتوكيدًا لها.

ومن أطرف النصوص في ذلك وأثمنها ما نقله الأزهري ، قال : « أخبرني المنذري عن أبي الهيثم (٣) أنه قال : العرب إذا أضافت ( كلًّا ) إلى اثنين لينت لامها ، وجعلت

=

<sup>(</sup>١) ينظر: المغنى في النحو (١/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٢) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب (القسم ١:١/ ٨٨).

<sup>(</sup>٣) ذكرهما الأزهري في الأئمة الذين اعتمد عليهم فيها جمع في التهذيب ، وأبو الهيثم هذا هو أبو الهيثم الرازي ، قال الأزهري : « وأخبرني أبو الفضل المنذري أنه لازم أبا الهيثم سنين ، وعرض عليه الكتب ، وكتب عنه من أماليه وفوائده أكثر من مئتي جلد ، وذكر أنه كان بارعًا حافظًا صحيح الأدب ، عالًا ورعًا كثير الصلاة ، صاحب سنة ، ولم يكن ضنينًا بعلمه وأدبه ، وتوفي سنة ست وسبعين ومئتين رحمه

معها ألف التثنية ، ثم سوَّت بينها في الرفع والنصب والخفض ، فجعلت إعرابها بالألف ، وأضافتها إلى اثنين ، وأخبرت عن واحد ، فقالت : (كلا أخويك كان قائمًا) ، ولم يقولوا : (كانا قائمين) ، و(كلا عميك كان فقيهًا ، وكلتا المرأتين كانت جميلة) لا يقولون : (كانتا جميلتين) ، قال الله جلَّ وعز : ﴿ كِلْتَا ٱلْجُنَّنَيْنِ ءَانَتَ أَكُلَهَا ﴾ [الكهف : يقولون : (كانتا جميلتين) ، قال الله جلَّ وعز : ﴿ كِلْتَا ٱلْجُنَّنَيْنِ ءَانَتَ أَكُلَهَا ﴾ [الكهف : ٣٣] ، ولم يقل : آتتا .

وتقول: (مررت بكلا الرجلين) و (جاءني كلا الرجلين) فيستوي في (كلا) ، إذا أضفتها إلى ظاهرين ، الرفع والنصب والخفض. فإذا كَنَوا عن مخفوضها أجروها بها يصيبها من الإعراب ، فقالوا: (أخواك مررت بكليهها) ، فجعلوا نصبها وخفضها بالياء ، وقالوا: (أخواي جاءاني كلاهما) جعلوا رفع الاثنين بالألف »(1).

فأما ما تناقله النحاة من أنَّ أهل الكوفة ذهبوا إلى أن مفرد (كلا وكلتا) قد استعمل في ضرورة الشعر ، في نحو قوله (٢):

## في كلت رجليها سلامي واحده

وقول الآخر:

كلت كفيه توالي دائها بجيوش من عقاب ونعم

=

<sup>=</sup> الله ، وما وقع في كتابي هذا لأبي الهيثم فهو مما أفادنيه عنه أبو الفضل المنذري في كتابه الذي لقبه ( الفاخر والشامل ) وفي الزيادات التي زادها في ( معاني القرآن ) للفراء ، وفي كتاب ( المؤلَّف ) وكتاب ( الأمثال ) لأبي عبيد » . تهذيب اللغة ( ١ / ٢٣ ) .

<sup>(</sup>۱) تهذيب اللغة (ك ل ي : ۱۰ / ۱۹۵، ۱۹۹).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (٢/ ٤٣٩)، وأسرار العربية ص ٢٥٦، ٢٥٧، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (٢) ينظر: الإنصاف (١/ ٨٩).

وأنهم يقولون: إن (كلت) في البيتين مفرد (كلتا) ، فصدوره عنهم بعيد ، أو عن شيوخهم على الأقل ، إذ كيف يقع من هو في منزلة الفراء من العلم والذكاء في مثل هذا ، مع ظهور الأمر ووضوحه ؛ ف« لو كانت (كلت) مفردة لوجب كسر التاء في قوله (في كلت) ، وضمها في قوله (كلت كفيه) ، ولكان معنى المفرد مخالفًا لمعنى المثنى »(۱).

ولهذا قال أبو حيان عن البيت الأول: «هذا البيت من اضطرار الشعراء ، و (كلت ) ليست بواحد (كلتا) ، بل هو جاءٍ بمعنى (كلا) ، غير أنه أسقط الألف اعتهادًا على الفتحة التي قبلها ، وعملًا على أنها تكفى من الألف المالة إلى الياء .

وما من الكوفيين أحد يقول: (كلت) واحدة (كلتا) ، ولا يدعي أن لر كلا) و (كلتا) و العدمي أن لر كلا) و (كلتا) واحدًا منفردًا في النطق مستعملا ؛ فإن ادعاه عليه مدع ، فهو تشنيع وتفحيش من الخصوم على قول خصومهم »(٢) .

قال البغدادي تعليقًا على هذا النص:

« ويؤيده ما رأيته في معاني القرآن للفراء عند تفسير قول تعالى : ﴿ كِلْتَا ٱلْجُنَّنَيْنِ وَلَهُ تَعَالَى : ﴿ كِلْتَا ٱلْجُنَّنَيْنِ وَالْكَهُ اللَّهُ اللَّ

وهذه عبارته:

وقد تفرد العرب إحدى (كلتي) بالإمالة ، وهم يذهبون بإفرادها إلى تثنيتها ، وأنشدني بعضهم:

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم : ١ : ١ / ٨٩ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر في خزانة الأدب (١/ ١٤٣).

#### في كلت رجليها سلامي واحده

كلتاهما قد قرنت .. بزائده

يعني ( الظليم ) ، يريد بـ ( كلت ) : كلتي ١١٠٠ .

وأنا أرى هذا الرأي إلا أنَّ ما ورد من نسبة هذا القول إلى الكوفيين ليس عندي من التشنيع والتفحيش ، فأهل العلم ، بإذن الله ، منزهون عن هذا ، ولكن لعله سوء فهم من طلبة الكوفيين لأقوال شيوخهم، تناقلوه في مجالسهم وحلقاتهم، وعنهم أُخذ دون تمحيص. فأما نص الفراء فهو ناطق برأيه ، غنى عن كلّ تأويل وتفسير .

## الوجه الثاني :

أن تكون (كلا) صيغة مرتجلة للتثنية ؛ قياسًا على ( اثنين ) فهو يدلُّ على التثنية وإن لم ينطق له بمفرد (٢) ، قال الرضي : « ولم يستعمل واحدهما ؛ إذ لا إحاطة في الواحد ، فلفظها كلفظ ( اثنين ) سواء (7) .

فأما قول ابن أبي الربيع: إنه لا يجوز أن يقال هذا ما وجد عنه مندوحة ؛ لقلة ما جاء من المثنيات التي لا مفرد لها .

فإنه لا تفسير لمراده بهذه (المندوحة) إلا أن يصار إلى مذهب البصريين، فيقال: إن (كلا) مثنى جاء في صورة المفرد، وحكمه حكم المفردات، فلا مفرد له.

وكلامه هذا عندي فاسد ، فليس القول : إنها مثنى جاء على صورة المفرد بأولى من القول : إنها مثنى لا مفرد له كـ ( اثنين واثنتين ) .

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب (١/ ١٤٣)، والنص في معاني القرآن للفراء (٢/ ١٤٢) مع اختلاف يسير لا يضير .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المغنى في النحو (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ١ : ١ / ٨٨ ) .

#### المعارضة الثالثة

## قال أبو على الفارسي:

« ومما يبعد أن يكون (كلا) تثنية في اللفظ أنه إذا جعل الحرف الثالث منه للتثنية ، فقد جعل الاسم على حرفين وهو اسم مظهر ؛ والأسماء المظهرة لا تجيء على حرفين إلا أن تكون محذوفة . ولم يكثر فيها الحذف ؛ ألا ترى أن المحذوف منها بالقياس إلى المتمم لا اعتبار به ؛ والحمل على الكثير الشائع و ترك الشاذ النادر أولى »(١) .

وهذه المعارضة من أبي عليٍّ غير لازمة ؛ ولذلك جعلها هو من مبعدات مذهب الكوفيين لا من مبطلاته ، ويغض منها أن أهل الكوفة لم يذهبوا إلى كون (كلا وكلتا) مخذوفتي اللام ، والألف فيهم للتثنية إلا بعد توافر قرائن كافية : فهما مثنيان في المعنى ، وفيهما ما في (كلّ) من معنى الإحاطة ، وهما موافقان له في الفاء والعين ، ثم إن علة حذف اللام منهما التخفيف ، كما أن علة الحذف في نحو (أب، وأخ ، ويد ، ودم) التخفيف أيضًا .

فلا يبعد مع كلِّ ذلك أن تحمل على ما حذفت لامه من الأسماء الظاهرة (٢).

#### الترجيح:

ساق أهل الكوفة في حجتهم لازمًا من لوازم المفردات المقصورات المتمكنات، واستدلوا بغيابه في (كلا وكلتا) على أنهم ليسا مفردين؛ فخصَّص البصريون ذلك اللازم بما سواهما، واستثنوهما لعروض علة (غلبة الأشباه) فيهما.

<sup>(</sup>١) المسائل الشيرازيات (٢/ ٤٤١، ٤٤٢)، وينظر: شرح المفصل (١/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) أحصاها بعض الباحثين المعاصرين فبلغت سبعًا وثلاثين كلمة ، تنظر في : المغني الجديد في علم الصرف ص ٧٣ ، ٧٣ وحواشيهما ، وص ٣٦٧ ، ٣٦٨ .

ثم ساق أهل البصرة في اعتراضهم لازمًا من لوازم المثنيات ، واستدلوا بغيابه في (كلا وكلتا ) على أنها ليسا مثنيين ؛ فخصّص السهيلي ذلك اللازم بها سواهما ، واستثناهما لعروض علة (طلب التخفيف) فيها .

والتخصيصان عميقان محكمان وجيهان ، ولا يملك الباحث المنصف بعد هذا التمحيص إلا قبول ذلك كله حجة واعتراضًا ؛ مبهورًا من تكافؤ حجج القوم ودقة أنظارهم ، ويبقى النظر في جميع الأدلة لمن أراد اختيار أحد المذهبين في المسألة .





# المبحث التاسع

استدلال الكوفيين

على أن الاسم في (ذا) و (الذي) الذال وحدها

ببطلان

كون الألف والياء فيهما أصلين

بدليل

حذفها عند التثنية





#### محل النزاع:

الحروف التي وضع عليها الاسم في : ( ذا ) و( الذي ) .

### المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أنَّ الاسم في ( ذا ) و ( الذي ) الذال وحدها ، وما زيد عليها تكثر لهما (١) .

#### الحجة :

(لو كان الاسم ليس النال وحدها ، كما يزعم البصريون ، وأن (ذا) أصله (ذيُّ ) أو (ذَوَيُّ)، وأنّ (الذي) أصله (لَذِي) نحو (عَمِي وشَجِي):

- لــــ) حذفت الألف والياء في التثنية .
- ولوجب أن تقلب ألف ( ذا ) عند التثنية و لا تحذف.
- ولوجب أن يقال في تثنية ( الذي ) : ( الَّذِيان ) كما يقال : ( العميان والشجيان ) ، و في جمعه ( الَّذِيون ) كما يقال : ( العميون والشجيون ) .

فلمَّا حذفت الألف والياء في تثنية ( ذا ) و ( الذي ) ، فقيل : ( قام ذان ، ورأيت ذين ،

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۲۲۹)، والبيان في غريب إعراب القرآن (۱/ ٣٤، ١٦٧)، وقد مضى توثيق هذا المذهب عند المتقدمين ص ٢٤٥ من هذا البحث، وينظر أيضًا: اللباب (۱/ ٤٨٤ – ٤٨٤) (٢/ ١١٤، ١١٤، ٥ المذهب عند المتقدمين ص ٢٤٥ من هذا البحث، وينظر أيضًا: اللباب (۱/ ٤٨٤ – ٤٨٤) (١/ ١١٥)، وشرح المرضي لكافية ابن الحاجب (١١٥)، وشرح المرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ١/ ١٨٨، ١٨١، ٢١١، ٢١٢)، والتذييل والتكميل (٣/ ١٩، ٢٠، ١٨١ – ١٨١) (القسم ٢: ١/ ٢٢٥)، وارتشاف الضرب (٢/ ٤٧٤، ١٠٠١)، والجنبي المداني ص ٢٣٨، ٢٣٩، وهمع الهوامع (١/ ٢٥٥، ٢٥٩، ٢٥٨).

ومررت بذين ) و (قام اللذان ، ورأيت اللذين ، ومررت باللذين ) ، دلَّ على :

- أنهم زائدان لا أصلان.
- وأن ما زيد عليها تكثير لها ؟ كراهة أن يبقى كلُّ واحدٍ منها على حرف واحد) (١).

#### الاعتراض:

البحث في أصول الكلمات المبهمات كأسماء الإشارة والأسماء الموصولة ، التي لا دليل من الاشتقاق عليها من أصعب بحثٍ وأشقه ، حتى إنَّ الرضي قال عن أقوال بعض العلماء في أصل الذي : « وكلُّ ذا قريبٌ من دعوى علم الغيب »(٢).

وقد أدَّى هذا الغموض الذي يكتنف هذه المسائل إلى لجوء بعض العلماء إلى الإتيان بتعليلات لمذهبه غريبة ، كقول السهيلي في انتصاره لمذهب الكوفيين في أن اسم الإشارة إنها هو الذال وحدها: «وخصت الذال بهذا المعنى ؛ لأنها من طرف اللسان ، والاسم المبهم مشار إليه ، فالمتكلم يشير نحوه بلحظه أو بيده ، ويشير مع ذلك بلسانه ؛ لأن الجوارح خدم القلب ، فإذا ذهب القلب إلى شيء ذهابًا معقولًا ، ذهب الجوارح نحو ذلك الشيء ذهابًا معسوسًا ؛ والعمدة في الإشارة في هذا الموطن على اللسان ، ولا يمكن إشارة اللسان إلا بحرف يكون مخرجه من عذبة اللسان ، التي هي آلة الإشارة دون سائر أجزائه »(٣).

ومع هذا الشحّ الظاهر في أدلة هذه المسألة وأمثالها ؛ فإن العلماء قد بـذلوا جهـدهم

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٧٠).

<sup>(</sup>٢) شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ١ / ٢١٢ ) .

<sup>(</sup>٣) نتائج الفكر ص ٢٢٧.

في تقصيها واستبطانها ، فخرج كلِّ فريق منهم بدليل .

ومن ذلك هذه الحجة الكوفية ، وهي في غاية الوضوح ؛ وقد اعترض عليها البصريون من ثلاثة أوجه ، هي :

- ١. منع اللازم.
- ٢. المعارضة بقياس الفرق.
- ٣. المعارضة بقياس السبر.

وهذا بيان كل وجه على حدة .

#### الاعتراض الأول: منع اللازم:

## قال أبو البركات:

« (ذان ) و (اللذان ) ليس تثنية على حدّ قولهم : (زيد وزيدان ) و (عمر و وعمران ) ، وإنها ذلك صيغة مرتجلة للتثنية ، كما أن (هؤلاء ) صيغة مرتجلة للجمع »(١) .

والدليل على ذلك: [قياس العكس]:

## قال أبو البركات:

« والذي يدلُّ على ذلك : أنه لو كان ذلك تثنية على حدَّ قولهم ( زيد وزيدان ) و عمرو وعمران ) لوجب أن يجوز عليه دخول الألف واللام ، كما يقال : ( الزيدان ، والعمران ) .

فلمَّا لم يجز عليهما دخول الألف واللام ، فيقال : ( النَّان ، والِلَّذان ) دَلَّ على أنه

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٧٤)، وتنظر من قبل في : سر صناعة الإعراب (٢/ ٤٦٦، ٤٦٧).

صيغة مرتجلة للتثنية في أول أحواله بمنزلة (كلا) ، وكذلك حكم كلِّ اسم لا يقبل التنكير »(١) .

#### وعلة ذلك:

## قال أبو البركات:

« وإنها لم يجز تثنيتها على حد قولهم ( زيد وزيدان ) و ( عمرو وعمران ) ؛ لأن التثنية تُرُدُّ الاسم المعرفة إلى التنكير ، والأسهاء الموصولة وأسهاء الإشارة والأسهاء المضمرة لا تقبل التنكير .

إلا أنهم لما قصدوا تثنيتها عاملوها ببعض ما يكون في التثنية الحقيقية ، فأدخلوا عليها حرف التثنية ؛ فوجود حرف التثنية في اللفظ بمنزلة تاء التأنيث في (غرفة ، وقربة ) ، فكما أن التأنيث في (غرفة ، وقربة ) لفظي لا معنوي ، فكذلك هاهنا تثنية لفظية لا معنوية »(٢).

#### دراسة هذا الاعتراض:

هذا الاعتراض واضح ، إلا أنَّ فيه نقاطًا تحتاج إلى مزيد إيضاح وتعليق ، أوجزها فيها يأتي :

١. بنى الكوفيون حجتهم على اعتداد التثنية في (ذا) و (الذي) حين يقال: (ذان) و (اللذان) تثنية صناعية حقيقية ، وأن (ذا) زيدت عليها علامة التثنية ، فحذفت الألف الزائدة للتكثير من (ذا) ، لقيام حرف التثنية مقامها في

(٢) الإنصاف (٢/ ٦٧٤)، وينظر من قبل في : المسائل البصريات (٢/ ٨٥٣، ٨٥٣)، وسر صناعة الإعراب (٢/ ٢٦٧، ٤٦٨).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٧٤) ، وتنظر من قبل في : سر صناعة الإعراب (٢/ ٤٦٦ ، ٤٦٧) .

التكثير (١) ، وأن (الذي) زيدت عليها علامة التثنية فحذفت الياء الزائدة للتكثير ؟ لذلك أيضًا .

فاستدلوا بأن الحذف من لوازم ألف ( ذا ) وياء ( الذي ) عند تثنيتهما ، وهذا اللازم يدلُّ على زيادتهما .

وقد جاء اعتراض أبي البركات منعًا لهذا اللازم ، ف ( ذان ) و ( اللذان ) لا حذف فيهما ، والتثنية فيهما تثنية وضعية ، و ( ذا ) و ( الذي ) ليسا مفردين لهما ، بل وضعا للمفرد ، ووضع ( ذان ) و ( اللذان ) وضعًا جديدًا للمثنى ، ووضع ( هؤلاء ، والذين ، واللاتي ) وضعًا جديدًا للجمع .

٢. استدلَّ أبو البركات على كون التثنية في (ذان) و (اللذان) وضعية لا صناعية بأن من لوازم المثنى الصناعي قبوله دخول (أل) التعريف عليه ، وفي عدم قبول هذين الاسمين دخولها دليل على أن التثنية وضعية لا صناعية .

وفي نص أبي البركات السابق على ذلك عبارةٌ تحتاج إلى إيضاح وبيان ، وهي قوله : « لم يجز عليهما دخول الألف واللام فيقال : ( اللذان ) و ( اللّذان ) » ، ففي هذه العبارة تنبيهان ، هما :

أ. أنه لا يجوز دخول ( أل ) التعريف على ( ذان ) : [ ال + ذان ] فلا يقال : ( اللذان ) ، ولا يجوز دخولها على ( اللذان ) : [ ال + اللذان ] فلا يقال : ( اللَّذان ) ، بكسر اللهم الأولى لا لتقاء الساكنين ، وبعدها لام مضعفة ، وسقطت همزة ( اللذان ) ؛ لتوسطها ؛ فهذا ضبط هذه العبارة ، وسيأتي مزيد بيانِ الآن :

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح المفصل (٢/ ٢٥٣).

ب. بنى أبو البركات دليله هذا على أن ( أل ) التي في أوَّل ( الذي ، والتي ، والتي ، واللذي ، واللذين ، واللتين ، واللاتي ) ليست للتعريف ؛ وهذه المسألة فيها مذهبان ، هما :

### الأول:

أنَّ الألف واللام للتعريف، وقد حكى الزجاجي الإجماع على ذلك بين النحاة؛ يقول: «وقد دخلت الألف واللام للتعريف على ضرب سادس، وذلك دخولها على بعض الأسماء ثابتة غير منفصلة، ولم تسمع قط معراة منها، كدخولها على (التي، والذي، والذين، واللتين، واللاتي، واللاتي، واللائي) وما أشبه ذلك، فإن إجماع النحويين كلهم على أنَّ الألف واللام في أوائل هذه الأسماء للتعريف»(۱).

وهذا القطع بالإجماع سهو من أبي القاسم (رحمه الله).

#### الثاني :

أنَّ الألف واللام زائدتان لازمتان لتحسين اللفظ (٢) ، ففيها لفظ التعريف لا معناه ، وذكر ابن يعيش أن هذا مذهب المحققين من النحويين (٣) .

قال العكبري: « والألف واللام في ( الذي ) زائدتان لا للتعريف ؛ لوجهين:

أحدهما: أن تعريف (الذي) بالصلة ، بدليل تعرُّف (مَنْ) و(ما) بها ؛ إذ لا لام فيهما ، وما يُعَرَّف في موضع بشيء يُعَرَّف في موضع آخر بذلك الشيء .

<sup>(</sup>١) اللامات ص ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: أمالي ابن الشجري (٣/ ٥٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح المفصل ( ٢ / ٣٧٤ ) .

والثاني: أن الألف واللام لو حَصَّلا التعريف لكان الاسم مستعملًا دونهم نكرةً ؟ إذ جميع ما تدخل عليه لام التعريف كذلك »(١).

فاستدلال الأنباري مبني على المذهب الثاني، وهو أن (أل) في (اللذين) لتحسين اللفظ، ولو كانت تثنية صناعية لجاز دخول (أل) التعريف عليها ؛ فهذا وجه استدلاله.

# وهو غير لازم لأهل الكوفة لأن لهم أن يقولوا:

أما (اللذان) فإن (أل) التعريف قد دخلت عليه ، فمذهبنا هو أن (أل) فيه للتعريف ، وأما (ذان) فإنها امتنع دخول (أل) عليه ؛ لأنه إشارة إلى الحاضر ، يعرف بالقلب وبالعين ، فليس في حاجة إلى تعريف ، في حين أن الاسم الموصول نُقِلَ من الحضرة إلى الغيبة فاحتاج إليها .

#### فإن قيل:

فيا بال (أل) التعريف دخلت على مثنى العلم نحو ( الزيدان والعمران )، والعلم أعرف من اسم الإشارة ؟

#### قلنا:

هذا على مذهب البصريين أما مذهب الكوفيين فهو أن اسم الإشارة كالضمير ، وكلاهما أعرف عندهم من العلم (۱) ، ودخول (أل) عليه عند تثنيته وامتناعها مع مثنى اسم الإشارة من أدلتهم على ذلك .

<sup>(</sup>۱) اللباب ( ۲ / ۱۱۵ ، ۱۱۹ ) ، وأسرار العربية ص ٣٢٧ ، وينظر هذان الوجهان بتفصيل أكثـر في شرح المفصل ( ٢ / ٣٧٤ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الإنصاف (٢/ ٧٠٧ - ٧٠٩).

٣. نظَّرَ أبو البركات لـ (ذان) و (اللذان) في كون التثنية فيهما وضعية لا صناعية بـ (كـلا)، ونظَّر لهما ابن جني من قبل بـ (أنت وأنتها، وهو وهي وهما، وضربتك وضربتك وضربتكما)، وقال إنها جميعًا أسهاء صيغت للتثنية، واخترعت لها (١١).

ثم علل أبو البركات ذلك بأن أسماء الإشارة ، والأسماء الموصولة ، والضمائر لا ينخلع عنها التعريف ، وما لا يصحّ تنكيره لا تصح تثنيته .

وبهذا يكون اعتراض الأنباري بدليله وعلته في غاية الوضوح ، وركيزته فيه هو كون التثنية هنا وضعية لا صناعية .

وإذا تبين ذلك فقد بقي أن أكشف لك عن مبحث طريف هنا ، لا يظهر إلا مع تأمُّل دقيق ، ولا يخطر إلا مع نظر عميق ، وبه ينكشف أصل الخلاف ومنشؤه ، وهو أصل يجمع في يده مسائل خلافية شتى ، كلها عائدة إليه ، ومبنية عليه ، وإليك البيان :

اختلف الكوفيون والبصريون في تثنية (كلا وكلتا) كما مرَّ ، واختلفوا في الاسم من ( ذا ) و( الذي ) كما هنا ، واختلفوا في الاسم من ( هو ) و( هي ) كما سيأتي ، واختلفوا في الاسم من ( أنت ) .

والحق أن منشأ الخلاف في كلِّ هذه المسائل واحد ، وهو أنَّ أهل الكوفة يرون أن التثنية لا تكون إلا صناعية بزيادة علامة التثنية ، وهذا الأصل أدَّى بهم إلى المذاهب التالية :

١. أنَّ (كلا وكلتا) مثنيان لفظًا ومعنى.

<sup>(</sup>١) في : سر صناعة الإعراب (٢/ ٤٦٧) ، وينظر : اللباب (١/ ٤٨٦) ، وشرح المفصل (٢/ ٣٥٤) . وشرح المفصل (٢/ ٣٥٤) .

٢. أنَّ الاسم في (هو) و (هي) الهاء وحدها ؛ لأن الواو والياء يسقطان عند التثنية فها زائدان ، فيقال (هما) بزيادة ميم بين المفرد (الهاء) وبين ألف التثنية ؛ للتقوية ورفع اللبس<sup>(۱)</sup> ، وأصله (هُوْما) ، ثم حذفت الواو للتخفيف<sup>(۲)</sup> .

٣. أن الاسم في ( أنت ) هو ( أنت ) بكماله (٣) ، وإنها ذهبوا إلى ذلك ؛ لأنهم رأوه
 باقيًا كما هو في المثنى ( أنتها ) .

أن الاسم في (ذا) و(الذي) هو الذال وحدها؛ لسقوط الألف والياء عند التثنية في (ذان) و(اللذان)، وإنها أتي فيها بالنون ولم يؤت بها في تثنية الضمير في (هما) و(أنتها)؛ لأن اسم الإشارة والاسم الموصول أشد شبهًا بالأسهاء المتمكنة من الضهائر؛ لأنها توصف ويوصف بها، وتصغر (١٤). وسيأتي حديث واف عن عدم دخولها في تثنية الضمير إن شاء الله.

فهذه أربع مسائل خلافية معادها إلى أصل كوفي واحد هو أن التثنية عندهم لا تكون إلا صناعية ، وما سقط من هذه الأسماء عند التثنية فهو زائد .

ولو أنهم مع قولهم بالتثنية الصناعية الحقيقية في (ذان) و (اللذان) قالوا بأصالة الألف والياء من مفرديها (ذا) و (الذي) وإن كانتا تحذفان عند التثنية ، لكان مذهبًا مرضيًّا ؛ لأن

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ۲: ۱/ ۱۲۳، ۱۳۰)، والتذييل والتكميل (۱) ينظر (۲/ ۱۹۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر : التذييل والتكميل (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح المفصل ( ٢ / ٣٠٧ ) ، وشرح الـرضي لكافيـة ابـن الحاجـب ( القسـم ٢ : ١ / ١٣٠ ) ، والتذيل والتكميل ( ٢ / ١٩٦ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح المفصل (٢/ ٣٥٤). وينظر أيضًا: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١/ ٢٣٠، ٢٢٩).

لحذفها مع أصالتها علة عندي مقبولة ، قال أبو على الفارسي:

«ولو قال قائلٌ: إنَّ اللام رُدَّت في (رَحَى) ونحوه في التثنية ؛ لأنه لو لم تُردَّ وتركت ألفًا ساكنة لزم أن تحذف لالتقاء الساكنين ، ولو حذفت لم ينفصل الواحد من التثنية ؛ إذ النون تسقط في الإضافة . ولم يلزم ردُّها في (ذان) ؛ لأن النون لا تسقط منه ؛ لأنه لا يضاف ؛ لاستحالة إضافته ، وكذلك (اللذان) ؛ ألا ترى أنها لا تضاف (1) = كان قولًا ، على ما يراه النحويون من جواز تثنية (هذا) (1).

فأما أهل البصرة فالتثنية عندهم قسمان: تثنية صناعية ، وتثنية وضعية ، والصناعية هي المقصودة عند الإطلاق ، وهي المرادة في الأبواب المعقودة للتثنية نحوًا وصرفًا ، وأما التثنية الوضعية فهي خاصة بها دلَّ على المثنى من المبنيات ، كالضهائر وأسهاء الإشارة والموصولات ، وما دلَّ على المثنى وهو على صورة المفرد من المعربات كـ (كلا وكلتا).

وقد اشترط البصريون فيها يثنى تثنية صناعية شروطًا ، منها ما كان القصد من اشتراطه إخراج المثنيات الوضعية ، فشرط ( الإفراد ) يخرج ( كلا وكلتا )؛ لأن الإفراد فيهما لفظيٌّ فقط على مذهبهم ، وهي في المعنى مثنى فلا يثنى ، وشرطا ( الإعراب ، والتنكير ) يخرجان ( هذان ، واللذان ، وهما ، وأنتها ) .

ولاشك أنَّ الكوفيين يخالفون في هذين الشرطين ، وإن لم نقف لهم على نصوص في ذلك صريحة ؛ لأن هذا مفهوم كلامهم في كلِّ المسائل المتقدمة ، فهم يجعلون التثنية في أسهاء الإشارة ، والأسهاء الموصولة ، والضهائر ؛ تثنية حقيقية مع أنها جميعًا مبنية ، لا ينخلع عنها التعريف .

على أن لازم المذهب لا يكون مذهبًا ، حتى ينصّ عليه ، فأنا لا أثبت هذا مذهبًا للكوفيين ، ولكن هذا فهمي لكلامهم حتى يثبت مذهبهم .

<sup>(</sup>١) هنا جواب الشرط ( لو قال قائل ) في أول النص .

<sup>(</sup>٢) المسائل البصريات (٢/ ٨٥٣، ٨٥٢).

وللكوفيين مخالفات في غير هذين الشرطين من شروط المثنى البصرية (١) ؛ ولو عُقِدت مسألة في الخلاف بين البصريين والكوفيين في التثنية : أنواعها وشروطها ، لكانت المسائل الأربع المتقدمة فروعًا لها على ما ترى .

وعلى هذا فإن اعتراض أبي البركات مبني على مذهبه في التثنية ، وهو غير ملزم للكوفيين ؛ لأنهم لا يقولون به ، فهم يرون أن أصل (الذي) كأصل (هذا) ، وهو الذال وحدها ، « فجوهرهما واحد ، وإنها يختلفان بحسب ما يلحقهها من الزيادات المختلفة لاختلاف معنييها »(٢) ، وتصورهم لهذا هو أن أصل (الذي): (ذا) المشار به إلى الحاضر ، أريد نقله من الحضرة إلى الغيبة ، فأدخلوا عليه الألف واللام للتعريف ، وزادوا قبلها لامًا متحركة ؛ لئلا يجمعوا بين الذال الساكنة ولام التعريف الساكنة ، وحطوا ألفه إلى الياء ؛ للفرق بين الإشارة للحاضر والغائب (٣) .

و لاشكَّ أن التقارب الظاهر في اللفظ بين ( ذان ) و ( اللذان ) ، والتقارب المعنوي في نحو قولك : ( ماذا رأيت ؟ ) ف ( ذا ) هنا بمعنى ( الذي ) (٤) = كان لهما أثرُّ قويُّ في تصور الكوفيين هذا .

وليًا كان هذا مذهبهم قلت إن اعتراض أبي البركات غير ملزم لهم ، فهو لم يسلّم لهم أن التثنية هنا صناعية ، ولهم ألا يسلموا له أن التثنية هنا وضعية .

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) تنظر في : البسيط (۱/ ۲٤٥، ۲٤٥) ، والتذييل والتكميل (۱/ ۲۲۳ – ۲۳۳) ، وتوضيح المقاصد (۱/ ۳۲۳ – ۳۲۳) ، وهمع الهوامع (۱/ ۱۳۹ – ۱۲۵).

<sup>(</sup>٢) شرح المفصل (٢/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أمالي ابن الشجري (٣/ ٥٣، ٥٥)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ١ / ٢١٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر : الأصول في النحو ( ٢ / ٢٦٣ ) ، والتخمير ( ٢ / ١٨٩ ) ، والجني الداني ص ٢٣٩ .

#### الاعتراض الثاني: المعارضة بقياس الفرق

#### قال أبو البركات:

« قولهم: لو كان الأمر كما زعمتم لكان ينبغي أن لا تحذف الألف والياء من (ذا) و(الذي) كما لا تحذف من (عمى ، وشجى) = باطلٌ من وجهين:

أحدهما: أن تثنية (عمي وشجي) على حد تثنية (زيدان، وعمران) بخلاف (ذا، والذي).

#### دراسة هذا الاعتراض:

الحجة الكوفية جاءت انطلاقًا من كون التثنية صناعية مطلقًا ، وانطلق أبو البركات في معارضته من مذهبه ومذهب البصريين في كون التثنية هنا وضعية ، فجعل هذا هو الفارقَ الأول بين التثنيتين ، وهو وجه من التفريق عام يشمل تثنية اسم الإشارة والأسماء الموصولة .

فأما الفارق الثاني فمراد أبي البركات منه أنَّ الياء في (عمي وشجي) أقوى من الياء في (الذي) وإن كانتا أصليتين ؛ لأن الياء في (الذي) ساكنة أبدًا لا تدخلها الحركة فهو مبني على ذلك ؛ في حين أنَّ الياء في (عمي وشجي) تدخلها حركة النصب ، وإنها خصَّ النصب بالذكر ؛ لأن الياء في (عمي وشجي) تحذف في حالتي الرفع والجرّ ؛ لأن الياء في (عمي وشجي) تحذف في حالتي الرفع والجرّ ؛ لأنها تعلُّ فيهما إعلال (قاض).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٧٤، ٥٧٥).

فلرًا كان بين الياءين هذا الفارق حذفت في ( اللذان ) لضعفها ، وسلمت في ( شجيان وعميان ) لقوتها .

## ولي في هذا الوجه من الفرق تنبيهان ، هما :

1. ليس معنى هذا التفريق أن أبا البركات رجع عن قوله بوضعية التثنية في (اللذان)، ولكنه يريد أنه حتى لو سلَّم لأهل الكوفة أن التثنية فيه صناعية ، فإن حذف يائها لا يعني أنها زائدة ؛ بل حذفت وهي أصل لضعفها بدوام سكونها .

٢. لم يعمّم أبو البركات هذا الوجه على تثنية اسم الإشارة ، بل جعله خاصًا بتثنية الاسم الموصول ، على ما ترى في نصه السابق ، وفي هذا دليل على دقة الرجل وفطنته واحترازه ؛
 لأنه لو سلّم للكوفيين أن التثنية في ( ذان ) صناعية ، ثم حاول تعليل حذف ألف ( ذا ) فيها مع كونها أصلية ، فإنه ليس في وسعه أن يعلل حذف الألف بضعفها ، كما فعل في ياء ( الذي ) ، ولا بالتقاء الساكنين : ألف ( ذا ) وألف التثنية ؛ لأن القلب هنا أو جب من الحذف ، فكان يقال : ( ذَيَان ) أو ( ذَوَان ) .

ولو أنَّ أبا البركات فعل ذلك فأجاز الحذف وعلله ؛ لأبقى الاسم على حرف واحد هو الذال ، ويكون بذلك قد وقع فيها فرَّ منه ؛ لأن أهل البصرة إنها قالوا بأصالة ألف ( ذا ) فرارًا من بقاء الاسم على حرف واحد (١) .

ولهذا قال ابن فارس عن قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَانِ لَسَحِرَنِ ﴾ [طه: ٦٣]: « فَال البِعض أهل العلم إلى أن الإعراب يقتضي أن يقال: (إنَّ هذان)، قال: وذلك أن (هذا) اسم منهوك، ليست من الاسم في شيء، فلمَّا ثني احتيج إلى ألف التثنية ونهكه أنه على حرفين أحدهما حرف علة وهي الألف، و(ها) كلمة تنبيه، فلم يوصل إليها لسكون الألف

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (٢/ ٦٧٢).

الأصلية ، واحتيج إلى حذف إحداهما ، فقالوا: إن حذفنا الألف الأصلية بقي الاسم على حرف واحد ، وإن أسقطنا ألف التثنية كان في النون منها عوض ودلالة على معنى التثنية ، فحذفوا ألف التثنية »(١).

فهذا وجه تخصيص أبي البركات (رحمه الله) الفرق الثاني بالاسم الموصول دون اسم الإشارة ، وهو مالم يفطن له أبو البقاء العكبري حين قال في تعليله حذف الألف من (ذا) في مثناها (ذان): «يُقدَّر أنه مثنى ، ولكن الألف سقطت لالتقاء الساكنين ، ولم تقلب لإيغالها في البناء »(٢) ، فقد وقع في إبقاء الاسم الظاهر على حرف واحد ، فأما الإيغال في البناء ، فإنه لا يكفي علةً لتقديم الحذف على القلب ؛ لأن في القلب محافظةً على أصل من أصول تأليف الكلام ، في حين أن الحذف يؤدي إلى مفسدة الإتيان بها ليس له نظير في كلام العرب ، دون أن يجلب أي مصلحة .

#### الاعتراض الثالث: المعارضة بقياس السبر:

قال أبو البركات:

« لو كان الاسم من (ذا، والذي) هو الذال وحدها، وما زيد عليها تكثير لهم كم يزعم الكوفيون؛ لكان ينبغي أن يقتصر في (الذي) على زيادة حرف واحد كم زدتم في (ذا)، فأما زيادة أربعة أحرف فهذا مالا نظير له في كلامهم »(٣).

هذه معارضة واضحة ، ف (الذي) عند الكوفيين فيها أربعة حروف زائدة مع أصل واحد وهذا لا نظير له ، في حين أن زيادة حرفين على ثلاثة أصول ، كما هو مذهب البصريين ، لا تحصى نظائره ، ولاشك أن هذا يجعل مذهبهم أقوى وأقرب .

<sup>(</sup>١) الصاحبي ص ٢٩، ٣٠.

<sup>(</sup>٢) اللباب (١/ ٤٨٦)، وينظر: همع الهوامع (١/ ٢٥٨، ٢٥٩).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (٢/ ٥٧٥).

#### الترجيح:

المتأمِّل في حجة الكوفيين واعتراضات البصريين السابقة لا يمكنه الحكم بفساد أحدهما ورده ، نظرًا لاختلاف الأصل الذي ينطلق منه كلُّ فريق .

ومع ذلك فإن الذي رجَح عندي هو أن الحجة الكوفية المبنية على كون التثنية في ( اللذان ) و ( ذان ) صناعية ، فيها تكلف لا داعي له ولا دليل عليه ، وحمل للكلام على ما ليس له نظير ؛ فأما أن تكون اعتراضات البصريين مسقطةً لها كاشفةً عن فساد فيها ، فلا .





# المبحث العاشر

استدلال الكوفيين

على أن الاسم في (هو) و (هي) الهاء وحدها

ببطلان

كون الواو والياء فيهما أصليتين

بدليل

حذفهما في التثنية





## محلّ النزاع:

الحروف التي وضع عليها الاسم في ( هو ) و( هي ) .

#### المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أنَّ الاسم من (هو) و(هي) الهاء وحدها(١).

#### الحجة:

( لو كانت الواو من ( هو ) والياء من ( هي ) أصلًا ، كما يرعم البصريون ، لما حذفتا في التثنية ( هُمَا ) ؛ فلمَّا حذفتا ، دلَّ على أنهما زائدتان ، وإذا كانتا زائدتين فالاسم الهاء وحدها )(٢) .

#### الاعتراض:

هذه المسألة من غوامض المسائل كسابقتها ؛ لأنه لا تصريف ولا اشتقاق فيها ، وهذا الغموض جعل السهيلي ينتصر لمذهب الكوفيين ، الذي يختاره ، بعلة صوتية غريبة كما فعل من قبل ، فقال : « خصت الهاء بذلك ؛ لأن الغائب لما كان مذكورًا بالقلب ، واستغنى عن اسمه الظاهر بتقدمه ، كانت الهاء ، التي مخرجها من الصدر قريبًا من محل الذكر = أولى بأن تكون عبارة عن المذكور بالقلب . ولم تكن ( الهمزة ) لأنها مجهورة

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۲۷۷) وقد مضى توثيق هذا المذهب عند المتقدمين ص ٥٢٦ ، وينظر أيضًا: نتائج الفكر ص ٢٢٢ – ٢٢٣ ، واللباب (۱/ ٤٧٧) ، ٤٨٨ ، ٤٨٨ ، ٤٨٨ )، وشرح المفصل (٢/ ٣٠٨ – ٣٠١)، وشرح المفصل (٢/ ٣٠٠ – ٣٠١)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم: ٢: ١/ ١٣٠ ، ١٣١) ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور (٢/ ١٨٠) ، والتذييل والتكميل (٢/ ١٩٨ – ٢٠٤) ، وارتشاف الضرب (٢/ ١٩٨ ) ، وهمع الهوامع (١/ ٢٠٩ – ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٦٧٧)، وتنظر من قبل في : على النحو ص ٤١٢، ومجالس العلياء ص ١٠٦، ١٠٥.

شديدة ، فكانت أولى بالمتكلم الذي هو أظهر ، والهاء ؛ لخفائها ، أولى بالغائب الذي هو أخفى وأبطن .

ثم وصلت بالواو ؛ لأنه لفظ يرمز به إلى المخاطب ؛ ليعلم ما في النفس من مذكور ، والرمز بالشفتين ، والواو مخرجها من هناك ، فخصت بذلك »(١).

ومع أنَّ هذا التعليل لا يأوي إلى ركن شديد ؛ لأنه لا قرينة عليه ولا دليل ؛ فإنه مؤشر على غموض هذه المسألة وقلة الدلائل فيها .

وقد جاءت حجة الكوفيين هنا كحجتهم في المسألة السابقة لأن منطلقهما واحد، وهو أن التثنية عندهم لا تكون إلا صناعية كما قدمت، ف(هو) و(هي) ثُنيًا على (هما)، وما دام أنَّ الواو والياء سقطتا عند التثنية فهما زائدتان، وهذا واضح.

### وقد جاء اعتراض البصريين على هذه الحجة في صورتين ، هما:

١. منع اللازم.

٢. النقض.

وهذا بيان كلِّ اعتراض على حدة .

### الاعتراض الأول: منع اللازم:

### قال أبو البركات:

« ( هما ) ليس بتثنية على حدّ قولك في ( زيد ) : زيدان ، و ( عمر و ) : عمر ان ، و إنها هي صيغة مرتجلة للتثنية كـ ( أنتها ) » (٢) .

(٢) الإنصاف (٢ / ٦٨١) وينظر من قبل في : سرِّ صناعة الإعراب (٢ / ٤٦٧ ، ٤٦٨).

<sup>(</sup>١) نتائج الفكر ص ٢٢٢ ، ٢٢٣ .

والدليل على ذلك: [قياس عكس]:

### قال أبو البركات:

١. « ألا ترى أنه لو كان تثنية على حدِّ قولهم : ( زيدان ، وعمران ) لقالوا في تثنية (هو ) :
 ( هوان ) ، و في تثنية ( أنت ) : ( أنتهان ) » .

٢. « ولكان يجوز أن يدخل عليهما الألف واللام ، فيقال : ( الهوان والأنتان ) كما يقال :
 ( الزيدان والعمران ) .

فلَّما لم يقولوا ذلك: دلَّ على أنها صيغة مرتجلة للتثنية »(١).

### دراسة هذا الاعتراض:

بنى الكوفيون حجتهم على أن التثنية لا تكون إلا صناعية ، ولـــ كان من لـوازم تثنية ( هو ) و ( هي ) حذف الواو والياء منها ، دلَّ ذلك على زيادتها ؛ لأنها لـو كانا أصلين لما حذفا .

وقد جاء الاعتراض البصري بمنع هذا اللازم ، وعدم التسليم بوجود هذا الحذف؛ لأن (هو) و(هي) ليسا مفردين لـ (هما) ، بل (هما) صيغة مرتجلة للتثنية ، لـيس لهـا مفرد صناعي ، وهذا واضح .

واستدل البصريون على كون التثنية في (هما) وضعية بأمرين هما:

١. أن التثنية لو كانت صناعية لقيل (هوان) و(أنتمان).

٢. أن التثنية لو كانت صناعية لجاز دخول (أل) على (هما) و(أنتها) فقيل: (الهما)
 و(الأنتها) أو (المؤوان) و(الأنتهان) كما يقال: (الزيدان).

-

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٨١) وينظر من قبل في : سرِّ صناعة الإعراب (٢/ ٢٦٥، ١٦٩).

والحقُّ أن هذا الاعتراض البصري ودليله بوجهيه لا يلزم الكوفيين ، وهذا بيان ذلك :

1. أما قول البصريين إنَّ التثنية هنا وضعية لا صناعية ، فهذا تمسك منهم بمذهبهم في محلً النزاع ، وكما أن لهم التمسك به ، فللكوفيين أيضًا التمسك بكون التثنية صناعية ، حتى يقيم أحد الفريقين الحجة على فساد قول الآخر .

٢. وأما قولهم: إن التثنية لو كانت صناعية لقيل: (هوان) و (هيان) (١) و (أنتمان): فمرادهم
 من هذا يحتمل أمرين ، هما:

أ. أن التثنية لو كانت صناعية لما حذفت الواو من (هو) ، ولا الياء من
 (هي):

وهذا ، إن أرادوه ، مبني على مذهبهم في أنَّ الواو والياء فيهما أصليتان ، وهذا لا يلزم الكوفيين ؛ لأنه موطن الخلاف ومحل النزاع .

ب. أن التثنية لو كانت صناعية لجيء بالنون ككل مثنى صناعي:

وهذا أيضًا لا يلزم الكوفيين لأن لهم تصوُّرًا خاصًا للتغييرات الحاصلة عند تثنية (هو) و(هي)، قال الفراء: «إذا قلت (هو) فالها هي الاسم، والواوصلة. وكذلك قالوا في المؤنث: هي، الهاء هي الاسم والياء صلة، والصلة تسقط إذا ثنيت، فلمَّا ثني الاسمان ألحقوا ميمًا، ثم جاءوا بالألف للتثنية، ووقوا بالميم فتحة الألف؛ لئلا يلتبس الجمع بالتأنيث وبالأدوات (٢).

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : سر صناعة الإعراب (٢/ ٤٦٨).

<sup>(</sup>٢) يريد أنك لو ثنيت (هو) و(هي) دون الإتيان بالميم ، لأسقطت الـواو واليـاء ، وزدت ألـف التثنيـة ، فقلت (ها) ، وهذا يلتبس بضمير الغائبة المتصل في نحو (ضرباها) ، وبـ(ها) التنبيه في (أيها).

فإذا قلت: (هما) أدخلت الميم، ورجعت الهاء إلى ضمتها. فإن قلت: قد كانت مكسورة في المؤنث. فإنها كسروا لأن الياء لا تنحوها إلا الكسرة، وفرقوا بين المؤنث والمذكر ؟ كما قالوا (أنتَ) للمذكر و(أنتِ) للمؤنث، فلما ثنَّوا أدخلوا الميم وردُّوا الضمة، فقالوا (أنتُما). وإنها اتفق المؤنث والمذكر في (أنتها)؛ لأن الفرق كانت حركة لم تكن بحرف (١٠).

فإن قلت: ( هو ) و( هي ) حرف .

فهما صلة وليست بأصل فسقطا »(٢).

فهذا نصَّ مفصَّل لتصوُّر الكوفيين لهذه التثنية ، وأما عدم مجيء النون ، فلنا أن نردَّ عنهم ، وإن لم نقف لهم على نص في ذلك ، فنقول : إنها لم يؤت بالنون في (هما) و(أنتها) لأحد وجهين ، هما :

# الوجه الأول:

أنَّ هذه النون فيها مذهبان: إما أن تكون مجتلبة من خارج المفرد كألف التثنية ؛ لعلة خاصة ، أو أن تكون من المفرد أصلًا:

### فأما على المذهب الأول فنقول:

إنَّ العلة التي تدخل النون لأجلها في المثنى معدومة في تثنية الضمير ، والحكم يدور مع العلة وجودًا وعدمًا .

<sup>(</sup>۱) نص الرضي في شرح الكافية (القسم: ۲: ۱/ ۱۳۰) على أنَّ مذهب الكوفيين في الواو والياء من (هو، وهي) أنها إشباع للضمة والكسرة، واعتمد على هذا الفهم في رده عليهم؛ والحق أنّ نص الفراء هذا، يجعل فهمه محلَّ نظر ومراجعة، فقد جعل الياء فرقًا حرفيًّا بين المؤنث والمذكر، وجيء بالكسرة للمناسبة. وقد نقل فهم الرضي هذا بعض الخالفين كأبي حيان وبدر الدين الدماميني. ينظر: التذييل والتكميل (۲/ ۱۹۸، ۱۹۹)، وتعليق الفرائد (۲/ ۷۲).

<sup>(</sup>٢) نصُّ الفراء هذا في : مجالس العلماء ص ١٠٦، ١٠٦.

وقد اختلف العلماء في نون المثنى: فائدتها ، وعلة دخولها فيه ، على مذاهب شتى ، بأيها أخذت وجدت (هما) و(أنتما) غير مستحقتين للنون.

# وهذا عرض جميع أقوال العلماء في ذلك موجزة:

أ. أنَّ النون إنها دخلت في المثنى عوضًا من حركة المفرد، أو من تنوينه، أو منهما معًا، على خلاف بين البصريين (١)، أو عوضًا منهما حينًا، ومن كلِّ واحدٍ منهما بمفرده حينًا، كما قال ابن جني (٢)، أو عوضًا من تنويني مفرديه كما قال ثعلب (٣).

و (هو) و (هي) و (أنت) ضمائر مبنية ، لا إعراب فيها و لا تنوين ؛ حتى يعوض عنهما أو عن أحدهما في المثنى بالنون .

ب. أنَّ النون إنها دخلت في المثنى عند الفراء ؛ فرقًا بين رفع المثنى ونصب المفرد ؛ لأنه لولاها لقيل : (حضر رجلا) و (ضربت رجلا) (٤).

وهذا اللبس الذي ذكره غير حاصل في (هو) و (هي) و (هما) ، لأنَّ في كلِّ واحدٍ من الثلاثة زيادة لفظية تدل على المراد منه ، وكذلك (أنت) و (أنت) و (أنتها) .

ج. أنَّ النون إنها دخلت في المثنى لرفع توهم الإضافة أو الإفراد ، كما قال ابن مالك ، فأما رفع توهم الإضافة من عدمها ، وأما رفع توهم الإفراد

<sup>(</sup>۱) تنظر هذه المذاهب في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١/ ٢٢٦ - ٢٣٠)، التبيين ص ٢١١ - ٢١٤، والتذييل والتكميل (١/ ٢٩٥ - ٣٠٢)، وهمع الهوامع (١/ ١٦٣، ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: سر صناعة الإعراب (٢/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر : التذييل والتكميل (١/ ٢٩٧) وحواشيها .

<sup>(</sup>٤) ينظر مذهب الفراء هذا مع مناقشة له مفصلة في : سر صناعة الإعراب (٢/ ٤٧٠ - ٤٨٢).

ففي نحو قولك ( الخوزلان ) تثنية ( الخوزلى ) عند بعض العرب ، فلولا النون لما عرف المثنى المرفوع من المفرد (١) .

وهذا التوهم ، الذي ذكر ابن مالك أن النون دخلت لرفعه ، غير وارد في (هـو) و(هـي) و(هما) ؛ لأن الضمير لا يضاف أبدًا ، ولأن لفظ المثنى لا يلتبس فيه بـالمفرد بحـال ، وكـذلك : (أنتَ) و(أنتِ) و(أنتِ) ) .

د. أنَّ النون إنها دخلت في المثنى جبرًا لما فاته من تقدير حركات الإعراب في الألف والياء منه. وهذا المذهب لابن مالك أيضًا، وجده أبو حيان في بعض نسخ التسهيل زيادة على المذهب السابق، وقد بناه ابن مالك على مذهبه في أن ألف المثنى وياءه علامات إعراب تنوب عن الحركات (٢).

و ( هما ) و ( أنتما ) ضميران مبنيان لا تقدير للحركات فيهما أصلًا و لا في مفرداتهما ، فلا داعي للنون إذن .

هذا إن كانت نون المثنى مجتلبة ، وهو مذهب جمهور النحاة .

وأما على المذهب الآخر ، وهو أن هذه النون إنها هي تنوين المفرد نقل إليه ، فلمَّا لزم تحريكه لالتقاء الساكنين : هو وألف المثنى ، ثبت نونًا ؛ وهو منقول عن الفراء أيضًا (٣) = فنقول :

(همو) و(همي) و(أنتَ) و(أنتَ) لا تنوين فيها حتى ينقل في المثنى: (هما) و(أنتها).

.

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح التسهيل (١/ ٧٦،٧٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التذييل والتكميل (١/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ( ١ / ٢٩٨ ، ٢٩٨ ) ، وهمع الهوامع ( ١ / ١٦٤ ) .

فهذا الوجه الأول من وجهى تعليلنا عدم دخول النون فيهم نيابة عن الكوفيين.

### الوجه الثاني:

أنَّ النون إنها لم تدخل في (هما) و(أنتها) ؛ لأن الميم التي فيهما قائمة مقام النون ، ولا يمكن الجمع بينهما ؛ وذلك لأحد وجهين ، هما :

أ. أن الميم في تثنية المضمر تقابل النون في تثنية المظهر ، ذكر أبو الحسن بن كيسان أنه سأل
 المبرد عن تثنية الضمائر ، فقال :

« زعم أصحابنا أن الإضهار الذي في الفعل إذا ثني وجمع في النية ، كان ذلك بحرف واحد ، نحو : (ضربا) و(ضربوا).

فأرادوا أن يفرقوا بين تثنيته وتثنية ما كان مضمرًا بحرف وأكثر من حرف ؛ لأنه قد ضارع المظهر ؛ [لظهور] حرف يستدل به على المضمر ؛ وتثنية المظهر بحرفين : فجعلوا تثنيته تضارع تثنية المضمر الذي لا يبين له حرف ، ويضارع تثنية المظهر الذي يُثنى و يجمع بحرفين ؛ فقالوا (قمتها ، وهما ، وأنتها ، وضربتكها ، وإيّاكها ، وغلامكها ، وغلامهها ) :

فكانت الألف كزيادة الألف في قولك (الرجلان)، والميم كالنون، إلا أنها جعلت قبل الألف ليوافق لفظ (ضربا)؛ ويكون بزيادتها مع الميم كزيادة الألف في الأسماء بعدها النون. وكان في ذلك تحصين لها من السقوط؛ لأن النون في الأسماء الظاهرة تسقطها الإضافة، والمضمر لا يضاف»(١).

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) مجالس العلماء ص ١٠٤ ، وتنظر أقوال العلماء في هذه الميم في : علىل النحو ص ١٠٤ ، ٤١٤ ، والإنصاف (٢/ ٦٨٢ ، ٦٨٣ ) ، وشرح كافية ابن الحاجب لابن القواس (١/ ٣٢١ ، ٣٢٢ ) .

### يريد أبو العباس:

أنَّ الضائر البارزة ( متصلة ومنفصلة ) ، نحو : ( هو ، وأنت ، وضربتُ ، وضربتُ ، وضربك ، وضربه ، وغلامك ، وغلامه ) يتنازعها شبهان : شبه بالضائر المستترة ، وشبه بالأساء الظاهرة :

فهي من حيث هي أسماء مبنية تـدلُّ عـلى مـتكلمٍ أو مخاطبٍ أو غائبٍ ، معلـومٍ لفظًا أو ذهنًا (١) ؛ تشبه الضمير المستتر في نحو (اضرب، وضرب).

وهي من حيث هي ألفاظ منطوقة ، يستدل بها على مضمراتها ؛ تشبه الأسماء الظاهرة كـ (زيد ، والرجل ) .

ويرى أبو العباس (رحمه الله) أن العرب حين ثنت الضهائر البارزة (متصلة ومنفصلة) راعت هذين الشبهين ، فأعطتها من تثنية المسترحكمًا ، ومن تثنية الأسهاء الظاهرة حكمًا :

فأما مراعاتها لشبه الأسماء الظاهرة: فهي أنها ثنت الضمائر البارزة بزيادة حرفين (الميم والألف)، فقالت: (هما، أنتها، ضربتها، ضربكها، ضربهها، غلامكها، غلامهها) كما ثنّت الأسماء الظاهرة بزيادة حرفين (الألف والنون) فقالت: (زيدان، والرجلان).

وأما مراعاتها لشبه الضهائر المستترة: فهي أنها جعلت الألف متطرفة وقدَّمت الميم، ليكون آخرها في اللفظ كآخر (اضربا وضربا)، لأن الألف فيهما تثنية للضمير المستتر في (اضرب، وضرب)؛ فلم أخِّرت الألف عن الميم هناك أشبهت الألف هنا بتطرفها؛ وإن كانت الألف هناك حرفًا وهنا اسمًا.

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح الحدود النحوية ص ٢٩٨ ، ٢٩٩ .

وساعد على ذلك أنه لا داعي لتأخير الميم فيها كما تتأخر النون في (زيدان ورجلان)، فالنون في هذا تطرفت حتى يمكن إسقاطها عند الإضافة، فأما الميم فإنها لا تسقط؛ لأن الضائر لا تضاف، فجعلت في مكان حصين يتناسب مع عدم الإضافة، ويحقق ما قصد من مراعاة الشبه اللفظي المذكور.

ب. أنَّ الميم في (أنتها) و(هما) عوض من نون التثنية ، فالأصل فيهها (أنتانِ) و(هانِ) ، ثم حذفت النون ، وعوض عنها الميم ، وامتنع الجمع بينهها ؛ لأنه لا يجمع بين العوض والمعوض عنه .

قال الزجاجي: « فإن قال قائل: هذه الميم بدلٌ من نون التثنية ؛ لأن الميم أخت النون في المخرج، وقدموها قبل الألف؛ لئلا يلتبس الكلام = قال قولًا قويًّا »(١).

ومما يأخذ بيد هذا القول عندي أن العوض في العربية يكون في غير موضع المعوَّض منه، كما في (عِدَة، وزنة) و (اسم وابن) (٢) و (اللهمَّ) .... وغيرها (٣).

فاتضح بهذا كله أنَّ قول البصريين : ( إن التثنية لو كانت صناعية لقيل : هُوان وأنـتهان ) لا يلزم الكوفيين من كلِّ وجه .

٣. وأما قول البصريين: (إنها لو كانت صناعية لجاز دخول (أل) عليهما، فقيل: (الهما، والأنتما) كما يقال: الزيدان).

فإنه لا يلزم الكوفيين أيضًا ؛ وذلك أنَّ مذهبهم في ترتيب المعارف هو أن الضمير أعرف من العلم ؛ لأن العلم يقبل التنكير وهي لا تقبله ، ولهذا دخلت ( أل ) على العلم ولم تدخل على الضمير (٤) . وهذا من أدلة الكوفيين في مسألة مراتب المعارف .

<sup>(</sup>١) مجالس العلماء ص ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (١/ ٩، ١٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر ما وقع فيه تعويض في العربية في كتاب : ظاهرة التعويض في العربية وما حمل عليها من مسائل .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الإنصاف (٢/ ٧٠٨، ٧٠٩).

### الاعتراض الثاني : النقض :

### قال أبو البركات:

«على أنه لو كان الأمركما زعم الكوفيون؛ فليس لهم فيه حجة؛ لأن الحرف الأصلي قد يجذف لعلة عارضة، ألا ترى أن الياء تحذف في الجمع في نحو قولهم: (قاضون، ورامون)، والأصل: (قاضيُون، وراميُون)، فاستثقلت الضمة على الياء، فحذفت الضمة عنها، فبقيت الياء ساكنة وواو الجمع ساكنة، فاجتمع ساكنان، وساكنان لا يجتمعان، فحذفت الياء لالتقاء الساكنين، وإن كانت أصلية؛ لعلة عارضة.

فكذلك هاهنا: والعلة هاهنا في إسقاطهما أن الواو التي قبل الميم في التثنية والجمع يجب أن تكون مضمومة ، والضمة في الواو مستثقلة ، فلذلك سقطت »(١).

### دراسة هذا الاعتراض:

هذا الاعتراض مركب من أمرين: النقض وبيان العلة، وهذا بيان ذلك:

### أ. النقض:

بنى الكوفيون حجتهم على أصلٍ من أصولهم ، وهو: أن (كلَّ حرف سقط عند التثنية أو الجمع فهو زائد). وجاء هذا الاعتراض البصري لنقض هذا الأصل في الوسلِّم للكوفيين أن تثنية الضمير صناعية.

فهذا الأصل منقوض بجمع الاسم المنقوص جمع مذكر سالًا ، نحو (قاضُون ورامُون) ، فقد حذفت الياء عند الجمع وهي أصلية ، فدلَّ على أنه ليس كلُّ حذف دليلًا على الزيادة .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٦٨١)، وينظر هذا النص من قبل في : علل النحو ص ٢١٦، ٤١٣ .

# ب. بيان العلة:

ثم بيّن البصريون العلة التي يرون أن الواو والياء من (هو) و (هي) حذفتا الأجلها عند التثنية ، فيها لو سلموا أن تثنيتهما صناعية ، فقالوا: إن أصل (هما): (هُوُما) بضمّ الواو ؟ ثم حذفت ضمة الواو ثم الواو طلبًا للتخفيف.

ولأن الركن الشديد الذي أوى إليه هذا التعليل هو ضمُّ الواو، فقد بادروا بسوق الأدلة على كون هذا الضم واجبًا فيها، قال أبو البركات:

« وإنها وجب أن تكون الواو مضمومة ، لأنها:

أ. لو كسرت لكان ذلك مستثقلًا من وجهين:

أحدهما: لأنه خروج من ضمِّ إلى كسر ، وذلك مستثقل ، ولهذا ليس في الأسهاء ما هو على وزن ( فُعِل ) إلا ( دُئِل ) اسم دويبة ، و ( رُئِم ) اسم للسَّهِ ؛ وهما في الأصل فعلان نقلا إلى الاسمية ، وحكى بعضهم ( وُعِل ) في ( الوَعْل ) .

والثاني: أن الكسرة تستثقل على الواو أكثر من استثقال الضمة عليها ؛ ولهذا تضمُّ لالتقاء الساكنين في نحو قوله: ﴿ أَشَّ مَرُوا الضَّلَالَةَ بِاللَّهُدَىٰ ﴾ [البقرة: ١٦] ، ولا تكسر إلا على وجه بعيد.

ب. ولو بقيت الواو من ( هو ) كما كانت مفتوحة ، وقد زيد عليها الميم والألف ، لتوهم أنها حرفان منفصلان : ( هُوَ ، مَا ) .

فوجب أن تُغيَّرَ الحركة التي كانت مستعملة في الواحد إلى الضمِّ ، كما غُيِّرَت في (أنتها) ، ووجب أيضًا ذلك في (أنتها) ؛ لأنها لو فتحت أو كسرت لجاز أن يتوهم أنهما كلمتان منفصلتان ، فاجتلبوا حركة لم تكن في الواحد ؛ لتدلَّ على أنها كلمة واحدة ، وأجروا جميع المضمر في التثنية

والجمع هذا المجري »(١).

فالواو إذن لا تخلو: إما أن تكون مفتوحة أو مكسورة أو مضمومة ، وقد امتنع أن تكون مفتوحة أو مكسورة ، فوجب أن تكون مضمومة ؛ وإذا كانت مضمومة اجتمع في ( هُوُمَا ) ثلاثة أشياء: ضمة الهاء ، والواو ، وضمتها ، متلاحقة فحذفت ضمة الواو للتخفيف ، فبقي ( هُوْما ) ، بسكون الواو ، فحذفت ؛ « لئلا يتوهم أنها كلمتان منفصلتان »(۲) ؛ لأنَّ ( هُوْ ) بإسكان الواو لغة في ( هُوَ ) تكافئ لغة الفتح (٣) ، وهي لغة قيس وأسد (١٤) .

فليًّا حذفت الواو بقي ( هُمَا ) ، فهذه علة حذف الواو من ( هو ) عند تثنيتها مع أنها أصلية .

والحقُّ أنَّ هذا الاعتراض قوي الظاهر إلا أنَّ من تأمَّله وتلطف له ، وجد فيه مقالًا ، فأهل البصرة أرادوا بهذا الاعتراض إحكام الإلزام على الكوفيين من كلِّ وجه ، فمع أنهم يرون أن تثنية الضائر وضعية لا صناعية ، فقد أوردوا هذا الاعتراض لإسقاط مذهب الكوفيين حتى لو سُلِّم لهم أن التثنية فيها صناعية .

ومع ذلك فإن المتأمل للمذهبين ، في حدود التثنية الصناعية ، يجد أن مذهب الكوفيين أقوى وأقربُ وأوجهُ من وجوه ثلاثة هذا بيانها :

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ٢ / ٦٨١ ، ٦٨٢ ) ، وينظر الجزء الثاني من هذا التعليل في : علل النحو ص ٤١٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح المفصل (٢/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر : التذييل والتكميل (٢/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق (٢ / ٢٠٢) وفيه «قال الفراء: بنو أسد يسكنونها في الوصل والقطع، سمعتها كثيرًا من بني ذبيان وغيرهم من أسد».

### الوجه الأوَّل:

أنَّ التصور الكوفي لانتقال ضمير الغيبة المنفصل من الإفراد إلى التثنية أبعد عن التعقيد وكثرة التأويل ، فالضمير في المفرد هو الهاء ، حذفت الزوائد التي زيدت عليه وهي الواو من (هو) والياء من (هي) ، وأتي بعلامة التثنية (الألف) ، وزيدت الميم بينهما للتقوية ورفع اللبس والتعويض .

أما على المذهب البصري فقد رأينا تصورهم للتثنية الصناعية في (هو) في اعتراضهم السابق، وقد أغفلوا الحديث عن تثنية (هي)، وذكر علة حذف الياء منها عند التثنية، مع أنها أصلية عندهم.

وقياسًا على ما قالوه في (هو) نقول عنهم في (هي): إن أصل تثنيتها (هِيمًا) أ<sup>(1)</sup> ، ثم حذفت الناء الموهنة بالتسكين حتى لا يلتبس بفعل الأمر المسند إلى ألف الاثنين ، وحتى لا يظن أنها كلمتان منفصلتان (هِيْ ، مَا) على لغة من أسكن الياء ، فأصبحت (هِمَا).

ثم يَرِدُ على البصريين هنا سؤال فيقال: لم ضُمَّت الهاء مع أنها في المفرد مكسورة ، وليس في ( هِمَا ) ما يدعو إلى ضمها ؟

وليس لهم عذر عن هذا سوى أن يقولوا: إنها إنها ضمَّت حتى يستوي لفظ المثنى المؤنث مع لفظه المذكر ؟ لأنه لا فرق بين المضمرين المذكر والمؤنث في التثنية . أو أن يدعَّوا أنه استغني بتثنية (هُو) المذكر عن تثنية (هِي).

وهذا الإشكال لا يقع على مذهب الكوفيين ؛ لأن الضمير هو الهاء وحركتها الضم ، وإنها

<sup>(</sup>١) ينظر: تعليق الفرائد (٢ / ٧٢).

كسرت في (هي) لمناسبة الياء التي جيء بها للفرق<sup>(١)</sup>.

فهذا هو الوجه الأول من وجوه تقدم المذهب الكوفي وقربه.

### الوجه الثاني:

أن تثنية الضمير لا فرق فيها بين مذكر ومؤنث ، فأنت تقول (هما) للدلالة على ذاتين ، قد تكونان لمذكرين ، أو لمؤنثين ، أو لمذكر ومؤنث . في حين أن الاسم الظاهر يحتفظ بها فيه من تذكير أو تأنيث : لفظي أو معنوي عند تثنيته فيقال : (زيدان وهندان ، وقائمان وقائمتان ، وحمزتان ، وليليان ، وحسناوان ....) .

فإذا كان الضمير لا فرق فيه عند التثنية بين مذكر ومؤنث فإن مذهب الكوفيين أوجه؛ لأن (هما) على مذهبهم تثنية للهاء وحدها من (هو) و(هي)، فالمفرد فيهما لفظه في الأصل واحد، ولذلك اتَّحدا في المثنى، فلا فرق حيئة بين (هما) في قولك: (الزيدان هما قائمان) وفي قولك: (المندان هما قائمتان) وفي قولك: (زيد وهند هما قائمان).

فيصبح عدم التفريق بين المذكر والمؤنث على المذهب الكوفي عندي راجعًا إلى علتن ، هما:

الأولى: أنَّ أصل المفرد في المذكر والمؤنث واحد هو الهاء ، فلمَّا اتحدا في أصل المفرد اتحدا في التثنية .

والثانية : أنَّ التثنية ضرب واحد لا يختلف ، فلا تكون تثنية أكثر من تثنية ؛ لأن العدة فيها واحدة (٢) .

<sup>(</sup>١) ينظر نص الفراء المتقدم ص ٨٦٧ .

<sup>(</sup>٢) ينظر في هذه العلة : شرح المفصل (٢/ ٢٩٥، ٣٠٧).

يدلك على ذلك أنه حين وجدت العلة الأولى من هاتين العلتين دون الثانية ، في الضمير المجموع فُرِّق بين المذكر والمؤنث فقيل (هُمْ وهُنَّ). وحين وجدت العلة الثانية دون الأولى في تثنية الاسم الظاهر كانت زيادة الثنية واحدة في المذكر والمؤنث ، وهي الألف والنون في نحو (قائمان ، وقائمتان ) ، ولانتفاء العلتين معًا في جمع الاسم الظاهر أتي بزيادة تدلُّ على الجمع والتذكير في المذكر وهي (الواو والنون) وأتي بزيادة تدلُّ على الجمع والتأنيث في المؤنث وهي (الألف والنو) .

فأما على المذهب البصري فإن (هما) في قولك: (الزيدان هما قائمان) مثنى (هو)، وفي قولك: (زيدٌ وهندٌ هما قائمان) مثنى (هو)، وفي قولك: (زيدٌ وهندٌ هما قائمان) مثنى (هو) مثنى (هو) من باب التغليب كـ (قائمان)، ولا يجوز أن يقال على مـ ذهبهم إن (هما) في المثال الأخير مثنى (هو) و(همي)؛ لأنهما لفظان مختلفان، ومن شروط التثنية عندهم اتحاد اللفظين.

وهذا لا يكون مع المذهب الكوفي ، فهذا وجه آخر من وجوه تقدُّم هذا المذهب وقربه .

### الوجه الثالث:

أنَّ من تتبع نظام العرب في نقل الضمائر البارزة: متصلة ومنفصلة بين التذكير والتأنيث، وبين الإفراد والتثنية والجمع، يجد أنَّ في كلِّ ضمير لفظًا ثابتًا، وأنَّ التفريع يكون بزيادات تزاد عليه.

ثم إذا تأملت هذه الزيادات وجدت أن العرب قد استخدموا فيها:

- الحركات الثلاث: الضم والفتح والكسر.
  - حروف المدّ : الواو والألف والياء .

- أقرب الحروف الصحاح إلى حروف المدّ، وهما حرفا الغنَّة: الميم والنون<sup>(١)</sup>.

ففي ضمائر المخاطب<sup>(۲)</sup>: متصلة ومنفصلة في (أنتْ، ذهبتْ، أكرمكْ، غلامكْ، بك):

(أنت) والكاف والتاء ، ألفاظ ثابتة ، ثم:

- إذا زدت الفتحة كان للمفرد المذكر .
- وإذا زدت الكسرة كان للمفرد المؤنث.

ثم إذا أردت الانتقال من المفرد أسقطت هاتين الزيادتين ، وزدت الضمة ؛ لأنه لم يبق من الحركات إلا هي ، فالضمة إذن للانتقال عن الإفراد فحسب ؛ ثم :

- إذا زدت الميم والألف كان للمثنى.
- وإذا زدت الميم وحدها ، أو الميم والواو $^{(n)}$  كان للجمع المذكر .
  - وإذا زدت النون المشدَّدة كان للجمع المؤنث.

فأما في ضهائر الغائب: متصلة ومنفصلة ؛ فإن خفاء الهاء وضعفها قد أدَّى إلى تغيير يسير في هذا النظام ؛ لأنهم لو فعلوا مع الهاء ما فعلوه مع الكاف ، فقالوا في ضمير المفرد المذكر (أكرمة) كـ(أكرمة) ، وفي المؤنث (أكرمه) كـ(أكرمك) ؛ لالتبس المذكر بالمؤنث حين يسبق بكسر أو ياء ساكنة ، فكنت تقول : (مررت به ) و ( ذهبت إليه ) فلا يدرى أذكرًا تريد أم أنثى ! .

\_

<sup>(</sup>١) تنظر أوجه هذا التقارب في : أوجه التنظير عند ابن جني ص ١١٦ – ١٢٩ .

<sup>(</sup>٢) حديثي هنا عن الضهائر التي لها مثني ، ولذلك لم أتحدث عن ضهائر المتكلم لأنه لا مثني لها .

<sup>(</sup>٣) ينظر : التذييل والتكميل ( ٢ / ١٣٣ - ١٣٦ ) .

ولذلك جُعل للمفرد المذكر الضمُّ مطلقًا عند قريش ، ومن جاورهم من أهل الحجاز ؛ والضمُّ غالبًا ، والكسر إذا سبقت بياء ساكنة أو كسر عند تميم وقيس وأسد (۱) فبقي للمؤنث الفتح ؛ ولأن الفتح ضعيف ؛ فهو بعض الألف والألف ضعيفة ؛ ولأن الفاء خفية ضعيفة ، احتيج إلى التفريق بالحروف ؛ فكان للمفرد المؤنث المتصل الألفُ (۲) ، فقيل : (أكرمها ، وغلامها ، وإليها ، وبها ) ، وكان للمفرد المذكر المنفصل الواو فقيل : (هُوْ) ، وللمفرد المؤنث البد الياء فقيل (هِيْ) ، ثم اكتفى بعض العرب بها ساكنين ، وقوَّاهما بعضهم بالحركة ، فكان لابد من أن تكون فتحة لثقل غيرها على الواو والياء .

ثم إذا أريد الانتقال من الإفراد إلى غيره حذفت الزوائد ، حركاتٍ كانت أم حروفًا ، وضُمَّ ضمير الغائب ( الهاء ) كما فعل في ضمائر المخاطب الثلاثة ، ثم يكون التفريع فيما بقي هنا كما كان التفريع هناك .

وبهذا العرض يتضح أن المذهب الكوفي متوافق مع هذا النظام المحكم، فأما المندهب البصري فإنه لا يربط بين الضهائر هذا الربط، بل يجعل كلَّ ضمير مذكرٍ أو مؤنثٍ، مفردٍ أو مثنى أو جمعٍ، لفظًا مستقلًا، وضع وضعًا جديدًا للدلالة على معناه، فالضمير في (أكرمه) عندهم هو الهاء، وفي (أكرمها) الهاء والألف معًا، وهما عندهم أصليتان، حتى إن السيرافي حكى الإجماع بين البصريين على ذلك (٣).

وبناء على كلِّ ما سبق أقول إنَّ محاولة البصريين إسقاط الحجة الكوفية ، حتى لو سلَّموا لهم أن التثنية صناعية ، محاولةٌ لا يمكن قبولها ؛ لأن المذهب الكوفي من حيث

-

<sup>(</sup>١) ينظر : التذييل والتكميل (٢/ ١٦٤، ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الحجة للقراء السبعة (١/ ١٣٨)، والتذييل والتكميل (٢/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح كتاب سيبويه ( المخطوط : ٥ / ١٦٧ ) .

الصناعة أكثر انضباطًا ، وأشدّ ارتباطًا ؛ وفيه نظام يستعذبه العقل . فأما ادعاء الوضع والارتجال فيجب عندي ألا يلجأ إليه في مثل هذا إلا حين لا يكون للتفسيرات الصناعية والتحليلات العقلية مجال ولا مقال .

### الترجيح:

رجح لديَّ بعد هذا التفصيل قبول الحجة الكوفية ، فقد أوردوها على ما يـذهبون إليه من كون التثنية هنا صناعية ، وقبول منع البصريين ؛ فلهم أن يتمسكوا بقـولهم في التثنية إنها وضعية .

فأما محاولتهم ترجيح قولهم حتى لو سلموا بصناعية التثنية في (هما)؛ فهي محاولة عندي ضعيفة مرجوحة لما فيها من تكلف وبعد.





# المبحث الحادي عشر

استدلال الكوفيين

على أن (همزة بين بين ) ساكنة

ببطلان

كونها متحركة

بدليل

امتناع الابتداء بها





#### محل النزاع:

همزة بين بين متحركة أم ساكنة ؟

### المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أنَّ همزة بين بين ساكنة (١).

#### الحجة :

( لو كانت همزة بين بين متحركة ، كما يزعم البصريون ؛ لجاز أن تقع مبتدأة ؛ فلمَّا امتنع الابتداء بها : دلَّ على أنها ساكنة ؛ لأن الساكن لا يبتدأ به )(٢).

# قال الرضي في تفسير ( الابتداء ) هنا :

« لا يريد بكونها مبتدأ بها أن تكون في ابتداء الكلمة ، بل المراد أن تكون في ابتداء الكلام (7).

### الاعتراض: زيادة وصف في اللازم:

### قال أبو الركات:

« إنها لم يجز أن تقع مبتدأة ؛ لأنها إذا جعلت بينَ بينَ اختلست حركتها ، وقربت من الساكن ؛ والابتداء إنها يكون بها تمكنت فيه حركته ، وإذا جعلت بينَ بينَ فقد زال ذلك التمكن ، وقربت من الساكن .

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۲/ ۷۲۲)، وينظر هذا المذهب منسوبًا إلى الكوفيين في شرح كتاب سيبويه للسيرافي (۱) الإنصاف (۶/ ۵). وقد ذهب ثعلب إلى أنها لا ساكنة ولا متحركة، وهو مذهب غريب. ينظر في: مجالس العلماء ص ۹۲، ۹۷، وإعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٣٤، ٣٣٥) (٥/ ٢٩٦، ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٧٢٦).

<sup>(</sup>٣) شرح شافية ابن الحاجب (٣) ٢).

وكما لا يجوز الابتداء بالساكن ، فكذلك لا يجوز الابتداء بما قرب منه "(١).

### دراسة هذا الاعتراض:

نصَّ أهل الكوفة على أنَّ من لوازم الابتداء: الحركة ؛ وبنوا على ذلك حجتهم ، فاعترض البصريون عليهم بتفسير المراد بهذا اللازم (الحركة) ، فبينوا أن المراد بها: (الحركة المتمكنة) فزادوا وصف (التمكن) كما ترى .

وإذا كان هذا هو المراد فإنه لا تناقض بين هذا وبين القول بتحرك همزة بين بين وإن كان لا يبتدأ بها ؟ لأنها متحركة حركة غير متمكنة ؟ ولذلك قال الفارسي عنها: إنها (في حكم المتحركة) ؟ تعبيرًا عن عدم تمكنها (٢).

ولذلك قال السيرافي: «ولا يبتدأ إلا بها قد تمكنت فيه حركته »(٣).

وقد علل ابن يعيش التزام العرب البدء بالحركة المتمكنة دون الحركة المخففة المخففة المخففة والسكون ؛ بقوله:

« وذلك من قبل أنَّ المبتدئ بالنطق مستجمُّ مستريحٌ فَيُعْظِم صوته ، والواقف تعب حسر ، يقف للاستراحة فيضعف صوته »(٤).

### الترجيح:

لاشكَّ أن الترجيح في هذه المسألة بقبول أو رفض من الصعوبة بمكان ؟ لأن

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ٢ / ٧٣١ ، ٧٣٠ ) ، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٥ / ٥ ) .

<sup>(</sup>٢) الحجة (١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) شرح كتاب سيبويه (المخطوط: ٥ / ٥).

<sup>(</sup>٤) شرح المفصل (٢/ ٢٩٠).

المسألة نسبية ؛ إذ لاشك أنَّ همزة بين بين فيها مقدار من الحركة ومقدار من السكون، بين الحركة المحققة والسكون المحقق.

فأهل البصرة نظروا إلى ما فيها من الحركة فحكموا بحركتها ، وأهل الكوفة نظروا إلى ما فيها من السكون فحكموا بسكونها ، واستوى الأمران عند ثعلب فقال : هي لا متحركة ولا ساكنة .

ومن هنا جاء قول النحاس: « وهمزة بين بين كثيرًا ما يُغلط فيها ، وهي من أصعب ما في النحو »(١).

ومع هذا فإن المنصف حين يتأمل هذه الحجة الكوفية واعتراض البصريين عليها ؛ بعيدًا عن بقية الحجج ؛ فإنه لا بُدَّ له من قبول الحجة والاعتراض معًا ؛ لأن الكوفي بنى حجته على أصل يراه ، هو : أنه لا يبتدأ بساكن ، فإذا كان الحرف متحركًا ابتدئ به ؛ والبصري يسرى في هذا الأصل نقصًا ، ويذهب إلى أنه لا يبتدأ بساكن ولا قريب من الساكن ، وإنها يبتدأ بمتحرك متمكن الحركة .

ولكلِّ من الفريقين التمسك بأصله ، وعلى المختار أن ينظر في الحجج مجتمعة ويأخذ بها ثقلت موازينه منها.

-

<sup>(</sup>١) إعراب القرآن (٥/ ٢٩٦، ٢٩٦).





# المبحث الثاني عشر

استدلال الكوفيين

على أن ( أشياء ) جمع صريح

ببطلان

كونها مفردًا كـ (طرفاء)

بدليل

إضافة العدد القليل إليها





### محل النزاع:

(أشياء) جمع صريح أم اسم جمع ؟(١)

### المذهب الكوفي:

ذهب الكوفيون إلى أن (أشياء) جمعٌ صريح، وإليه ذهب الأخفش والزيادي وأبو حاتم (٢).

#### الحجة :

( لو كان ( أشياء ) مفردًا كـ ( طَرْ فَاء وحَلْفَاء ) ، كما يـزعم البصريون ؛ لَـمَا قالـت العرب ( ثلاثة أشياء ) إلى ( عشرة أشياء ) بإضافة العدد القليل ، متصلًا بالتاء إليها :

- فلمَّا أضافت العرب العدد القليل إليها دلَّ على أنها جمع ؛ لأن العدد القليل يضاف إلى الجمع لا إلى المفرد .

<sup>(</sup>۱) هذه المسألة وردت عند أبي البركات في أثناء ذكره لاختلاف النحاة في وزن (أشياء)، في المسألة (۱) من الإنصاف، وقد أفرد لها حججًا مستقلة، فأوردتها تحت هذا العنوان، وهو عندي أصلح لأن يكون مدخلًا للمسألة من (الوزن)، لأن الكوفيين ومن وافقهم أجمعوا على أنها جمع وإن اختلفوا في وزنها ؛ قال السمين بعد أن عرض جميع الأقوال في وزن (أشياء) في الدر المصون (٤/ ٤٤): «وقد تلخص القول في (أشياء): أنها هل هي اسم جمع أو جمع صريح ؟ وإذا قيل بأنها جمع صريح فهل أصلها (أفعلاء) أو أن وزنها (أفعال) » ؟

<sup>(</sup>۲) ينظر: الإنصاف (۲/ ۸۱۲)، وينظر أيضًا: معاني القرآن للفراء (۱/ ۳۲۱)، والمقتضب (۱/ ۱۲۸)، ومعاني القرآن وإعرابه (۲/ ۲۱۲)، والأصول في النحو (۳/ ۳۳۸)، وإعراب القرآن (۲/ ۶۲)، والتكملة ص ۳۶۳، ۳۶۳، والمنصف (۲/ ۹۶ – ۱۰۲)، ومشكل إعراب القرآن ص ۲۲۰، ۲۲۱، والتنبيه والإيضاح (۱/ ۲۱ – ۲۳)، واللباب (۲/ ۳۲۷ – ۳۲۹)، وشرح الملوكي ص ۳۷۲ – ۳۸۰، والدر المصون (٤/ ۶۳٤ – ۶۳۶).

- وليًا وصلت التاء بالعدد المضاف إليها دلَّ على أنها ليست مؤنثًا كـ (طرفاء)، لأن العدد القليل لا يؤنث بالتاء إلا إذا كان معدوده مذكرًا، وإذا لم تكن كـ (طرفاء) فليست مفردًا، وإذا لم تكن مفردًا فهي جمع)(١).

#### الاعتراض:

بني الكوفيون حجتهم هذه على أصلين ، هما :

أ. أنَّ من لوازم العدد القليل ، من الثلاثة إلى العشرة : عدم الإضافة إلى المفردات .

ب. أنَّ من لوازم العدد القليل: تذكيره عند إضافته إلى مؤنث.

وقد اعترض البصريون على هذه الحجة بـ (زيادة وصف في اللازم) في الأصل الأول، وبـ (تخصيص اللازم) في الأصل الثاني، وهذا بيان كلِّ اعتراض على حدة:

### الاعتراض الأول: زيادة وصف في اللازم:

قال أبو البركات: « إنها لا تضاف الثلاثة وما بعدها من العدد إلى العشرة إلى ما كان مفردًا لفظًا ومعنى ، وأمَّا إذا كان مفردًا لفظًا ومجموعًا معنى فإنه يجوز إضافتها إليه ؛ ألا ترى أنه يجوز أن تقول: (ثلاثة رَجْلةٍ) ، وإن كان مفردًا لفظًا ؛ لأنه مجموع معنى ، وكذلك قالوا: (ثلاثة نفر) و(ثلاثة قوم) ، و(تسعة رهط) »(٢).

فقد زاد في هذا الأصل وصفًا ، فاشترط أن يكون الإفراد في اللفظ والمعنى ؛ حتى تمتنع إضافة العدد القليل إليه .

### الاعتراض الثاني: تخصيص اللازم:

قال أبو البركات: « إنها جاز تذكير (٣) ( ثلاثة أشياء ) ، وإن كانت ( أشياء ) مؤنشة

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٨١٤).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (٢/ ٨١٩).

<sup>(</sup>٣) المراد بتذكير ( ثلاثة ) الإتيان بلفظه كلفظ عدد المذكر مقترنًا بالتاء ، قاله محمد محيي الدين عبد الحميد في الحاشية ( ١ ) من الموضع السابق ، وهو صحيح .

لوجود علامة التأنيث فيها ؛ لأنها اسم لجمع (شيء) ، فتنزلت منزلة (أَفْعَال) من حيث إنه جمع في (المعنى) ، فصارت إضافة العدد إليها بمنزلة إضافته إلى جمع (تَوْب وبيت) في قولهم: (ثلاثة أثواب ، وعشرة أبيات) »(١).

ويتضح هذا النصّ بقول الأعلم من قبل: «العرب تقول: (ثلاثة أشياء)؛ لأن (أشياء) اسم مؤنث واحد موضوع للجمع؛ لأن وزنه (فعلاء)، وليس بمكسر-، جعلوا (أشياء) هذه التي لا تنصرف، ووزنها (فَعْلَاء) نائبة عن جمع (شيء) لو كُسِّر-على القياس، و(شيء) لو كُسِّر على القياس فحقه أن يقال: (أشياءٌ) كها يقال: (بيتٌ وأبياتٌ، وشيخٌ وأشياخٌ، فقالوا: (ثلاثة أشياءً) كها يقال: (ثلاثة أشياءً) لو كَسِّر-وا (شيئًا) على القياس »(۱).

وهذا يعني تسليم البصريين بأنَّ الأعداد من الثلاثة إلى العشرة لا تؤنث إلا مع المذكر ، إلا أنهم خصَّصُوا هذا الأصل على طريقة ( النقض التقديري ) فرأوا أنه تخلَف في ( ثلاثة أشياء ) لا خلل فيه ولكن لعروض عِلَّة خاصة هنا أدَّت إلى تخلفه ، وإلا فإن القياس كان يقتضي أن يقال ( ثلاثُ أشياء ) " ، وهذه العلة العارضة هي الشبه المعنوي بين اسم الجمع ( أشياء ) ، وبين ( أشياء ) جمع ( شيء ) لو أنَّ العرب تكلمت به .

وقد عَبَّر سيبويه عن هذه النيابة المعنوية بأن اسم الجمع (أشياء) منزل منزلة الجمع ويدلُّ منه (١٤).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٨١٩، ٨٢٠) ، وينظر من قبل في : كتاب سيبويه (٣/ ٥٦٤ ، ٥٦٥ ) .

<sup>(</sup>۲) النكت (۲/ ۹۸۹ ، ۹۹۹).

<sup>(</sup>٣) ولذلك عَدَّ ابن عصفور ( ثلاثة أشياء ) شاذَّة ، ينظر في : شرح جمل الزجاجي ( ٢ / ٤٢ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكتاب (٣/ ٥٦٤).

### الترجيح:

اعتراض البصريين بزيادة وصف في الأصل الذي احتج به الكوفيون ، وتقييدهم الإفراد الذي تمتنع إضافة العدد القليل إليه بأنه الإفراد في اللفظ والمعنى ، وليس الإفراد في اللفظ فقط: اعتراضٌ لا رادً له ، يسقط به الجزء الأول من الحجة الكوفية عندي .

فأما ما ذكروه في الاعتراض الآخر من ادعاء أن (أشياء) المؤنثة الممنوعة من الصرف عوملت معاملة جمع (شيء المفترض فأنث العدد القليل معها كها كان سيؤنث معه لو نطق به ، فإن فيه تكلفًا ظاهرًا يجعل الحجة الكوفية في هذا الجزء منها قوية ظاهرة .

# الفصل الثاني

# استدلالات البصريين بقياس العكس

دراسة وتقويمًا





# المبحث الأوّل

استدلال بعض البصريين

على أنَّ الواو والألف والياء في الأسماء الستة وجمع المذكر السالم والمثنى دلائل إعراب

ببطلان

كونها أحرف إعراب

بدليل

أنَّ فيها دلالة على الإعراب





# محلُّ النزاع :

الواو والألف والياء في الأسماء الستة ، والمثنى ، وجمع المذكر السالم : حروف إعراب أم دلائل إعراب ؟

### مذهب الأخفش:

ذهب الأخفش إلى أنَّ هذه الحروف في الأسماء الستة ليست حروف إعراب، ولكنها دلائل إعراب؛ في أحد قوليه، ووافقه في ذلك الزيادي والمبرد (١)، وقيل: والمازني (٢).

وذهب إلى ذلك في المثنى وجمع المذكر السالم قولًا واحدًا، ووافقه فيه: المازني والمبرد (٣)، وقيل: والزيادي (٤).

### تحرير هذا المذهب:

ذهب البصريون إلى أنَّ هذه الأحرف أحرف إعراب ، وذهب الكوفيون إلى أنها هي الإعراب ، وأتى الأخفش بمذهب ثالث فقال : ليست حروف إعراب ولا إعرابًا بل هي (دلائل إعراب) .

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإنصاف (۱/ ۱۷)، والمقتضب (۲/ ۱۵۲)، والتبيين ص ۱۹۳، والمغني في النحو (۱/ ۳۰۶)، والتذييل والتكميل (۱/ ۱۷۸).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المسائل البصريات (٢/ ٨٩٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإنصاف ( ١ / ٣٣ ) ، وأسرار العربية ص ٦٧ ، والمقتضب ( ٢ / ١٥٢ ) ، والإيضاح في علل النحو ص ١٦٥ ، وعلل النحو ص ١٦٥ ، وسر صناعة الإعراب ( ٢ / ١٩٥ ) ، والتبيين ص ٢٠٤ ، وشرح المفصل ( ٣ / ١٨٨ ) ، والمغنى في النحو ( ٢ / ٤٧ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : ارتشاف الضرب (٢/ ٥٦٩).

وقد استوقف هذا المصطلح أنظار العلماء فحاولوا تفسيره وتحرير القول فيه ، فكان مجموع ما قالوه في ذلك قولين ، هما :

# ١. قال الزجاج والسيرافي:

« معنى قوله (دلائل إعراب): أنَّ الأسماء الستة ، والمثنى ، وجمع المذكر السالم ؛ معربة بحركات مقدرة في الحروف التي قبل حروف العلة ، ومنع من ظهورها في تلك الحروف كون حروف العلة تطلب حركات من جنسها »(١).

قال أبو حيان مجريًا الإعراب على هذا التفسير: «يعني أنك إذا قلت (قام الزيدانِ) فعلامة الرفع ضمة مقدرة في الدال منع من ظهورها الألف، والألف دليل على الإعراب. وإذا قلت (رأيت الزيدين) فعلامة النصب فتحة مقدرة في الدال، وإذا قلت (مررت بالزيدين) فعلامة الجرِّ فيه كسرة مقدرة في الدال، ومنع من ظهور الفتحة والكسرة شغل الحرف بالحركة التي اقتضتها الياء، والياء دليل على الإعراب، وكذلك تقول في الجمع »(٢)، وفي الأسماء الستة (٣).

وقد اختار الزجاج والشلوبين وابن مالك وأبو حيان فهم مذهب الأخفش على هذا التفسير<sup>(3)</sup>.

### ٢. قال المبرد:

« وقولنا : ( دليلٌ على الإعراب ) : إنها هو أنك تعلم أن الموضع موضع رفع إذا

<sup>(</sup>١) التذييل والتكميل (١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>٣) السابق (١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: سر صناعة الإعراب (٢/ ٧١٠)، وشرح المقدمة الجزولية الكبير (١/ ٤٠٢)، شرح المتسهيل (١/ ٧٥٠)، والتذييل والتكميل (١/ ٢٩٤)، وارتشاف الضرب (٢/ ٥٦٩).

رأيت الألف في المثنى ، وموضع خفض ونصب إذا رأيت الياء ، وكذلك الجمع بالواو والنون إذا قلت ( مسلمون ، ومسلمين ) ، وكذلك ما كان المفهم لوضعه حرفًا ، نحو ( أخوك ، وأخاك ، وأخيك ) »(١).

وبهذا التفسير فسره الفارسي وابن جني (٢) ، إلا أن بعض العلماء لا يرى بين مذهب الأخفش على هذا التفسير وبين قول الكوفيين إن هذه الأحرف هي الإعراب فرقًا ؛ قال ابن فلاح: «قول الأخفش كقول الكوفي في المعنى ؛ لأن دلائل الإعراب هي الإعراب، على قول من جعله الحركات، وهو الصحيح »(٣).

وقال الرضي: « معنى القولين سواء »(٤).

إلا أنَّ من تأمل تفسير المبرد السابق ثم ضمه إلى تفسير ابن السراج وابن كيسان لهذا المذهب: علم أن القولين ليسا سواء كم ظنَّ ابن فلاح والرضى ، وإليك البيان:

### يقول ابن السراج وابن كيسان:

« معنى قول الأخفش (هي دلائل إعراب) يعني أنها حروف إعراب، ولا إعراب فيها، لا ظاهر ولا مقدر، فهي دلائل إعراب بهذا التقدير »(٥).

ومعنى ذلك أن الأخفش رأى في الألف والواو والياء في الأسماء الستة ، والمثنى ،

(٢) ينظر: سر صناعة الإعراب ( ٢ / ٦٩٥ ، ٦٩٦ ، ٧١١ ، ٧١١ ، ٧١١ ) ، والتذييل والتكميل ( ٢) ينظر : سر صناعة الإعراب ( ٢ / ٢٩٤ ) .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) المقتضب (٢/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٣) المغني في النحو (٢/ ٥١، ٥٢) ، وشرح الكافية لابن فلاح (١/ ١٧٤).

<sup>(3)</sup> شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم (3) المرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم (3)

<sup>(</sup>٥) التذييل والتكميل (١/ ١٧٨).

وجمع المذكر السالم ثلاثة أمور ، هي :

1. أن هذه الأحرف ليست إعرابًا ؛ لأن الإعراب عند أكثر أهل العربية معنى لا لفظ<sup>(۱)</sup>.

7. أنَّ هذه الأحرف ليست أحرف إعراب؛ لأن حرف الإعراب هو الحامل للحركة ظاهرة أو مقدرة ، وهذه الأحرف لا حركة فيها البتة عنده ؛ قال المبرد: « لا يكون حرف إعراب ولا إعراب فيه ، ولا يكون إعرابٌ إلا في حرف »(٢).

٣. أنَّ هذه الأحرف يفهم منها ما يفهم من الحركات من دلالة على الإعراب.

فقول الأخفش إنها (دلائل إعراب) مراعاة منه لهذه الأمور الثلاثة مجتمعة ؛ إذ لم ينقض حد (الإعراب) ولاحد (حرف الإعراب) عنده ، ونص مع ذلك على ما في هذه الأحرف من دلالة على الرفع والنصب والجر.

وهذا لا يعني أن (الحركات) عند الأخفش ومن تابعه ليست (دلائل إعراب) أيضًا ، بل هي عندهم كذلك ، ولكنها ليست هي عين الإعراب ؛ لأن الإعراب عندهم ، كما ظهر لي ، ليس صور الحركات ، بل هو معنى مدلول عليه بالحركة أو الحرف .

وهذا التفسير لمذهب الأخفش ومن تابعه هو الراجح عندي ، وبه أقول في فهم مذهبه .

وينبغي أن أنبه هنا إلى أنني قد تأملت الخلاف في إعراب المثنى وجمع المذكر السالم

<sup>(</sup>۱) ينظر الخلاف في حقيقة الإعراب: لفظ هو أم معنى ؟ في: أسرار العربية ص ٤٢ ، ٤٣ ، واللباب (١ ) ينظر الخلاف في حقيقة الإعراب: لفظ هو أم معنى ؟ في: أسرار العربية ص ٤٢ ، ٤٣ ، والأشباه والنظائر (١/ ٥٣ ، ٥٠ ) ، والمغني في النحو (١/ ٢٠٩ ، ٢١٨ ، ٢١٨ ) ، والأشباه والنظائر (١/ ١٥٨ – ١٦٣ ) .

<sup>(</sup>٢) المقتضب (٢ / ١٥٢).

والأسماء الستة ، وقولهم في هذه الحروف فيها أهي حروف إعراب ، أم إعراب ، أم دلائل إعراب ؟ فوجدت أنَّ الخلاف فيها عائدٌ أصلًا إلى اختلافهم في مسألتين هما :

١. هل الإعراب معنى أم لفظ ؟

٢. إذا كان الإعراب معنى: أفيعبر عنه بالحركات فقط أم بالحركات تارة
 وبالحروف تارة ؟

فالبصريون يرون أن الإعراب معنى، ثم يختلفون بعد ذلك في التعبير عنه، في ذهب مهورهم إلى أن التعبير عنه لا يكون إلا بالحركة ، ويذهب الأخفش ومن وافقه إلى أنه يكون بالحركة وبالحركة وبالحرك

والكوفيون يرون أن الإعراب لفظي فيجعلون الحركات وهذه الحروف هي الإعراب نفسه.

# وبناء على ذلك فإنَّ :

- الحركة الإعرابية: دليل إعراب عند البصريين والأخفش ومن تابعه ؛ لأن الإعراب عندهم معنى .

- هذه الحروف في المثنى وجمع المذكر السالم والأسماء الستة دليل إعراب عند الأخفش ومن تابعه ؛ لأن الإعراب يُسْتَدَلُّ عليه عندهم بالحركة وبالحرف ، وحروف إعراب عند جمهور البصريين لأن الإعراب لا يعبر عنه عندهم إلا بالحركة .

- ثم الحركة وهذه الحروف هي الإعراب نفسه عند أهل الكوفة لأن الإعراب عندهم لفظ لا معنى .

وقد بنيت تصوري هذا بعد تأمل فاحص لكلام العلماء في هذه المسألة ، فأما قول الزجاجي : « الإعراب عندنا حركة . هذا مذهب البصريين ، وعند الكوفيين أن

الإعراب يكون حركة وحرفًا »(١) ، فإن فيه تجاوزًا في العبارة وتسامحًا ، لأن البصريين لا يقولون إن الإعراب حركة ، وإنها يقولون : دليل الإعراب وعلامته حركة ، لأن الإعراب عندهم وعند معظم أهل العربية معنى لا لفظ .

### حجة الأخفش:

« لو أنَّ هذه الأحرف أحرف إعراب كالدال من ( زيد ) ، كما يزعم جمهور البصريين ؟ لمَا كان فيها دلالة على الإعراب ؟ ألا ترى أنك إذا قلت ( ذهب زيد ) من غير حركة ، لم يكن في نفس الدال دلالة على الإعراب :

### الاعتراض: المعارضة بالمثل:

قال أبو البركات: (هذا القول فاسد؛ لأن قولهم (إنَّ هذه الحروف تدل على الإعراب) لا يخلو: إمَّا أن تدلَّ على إعراب في الكلمة أو في غيرها:

١. فإن كانت تدلُّ على إعراب في الكلمة فوجب أن يقدر في هذه الحروف ؛ لأنها أواخر الكلمة ؛ فيؤول هذا القول إلى أنها حروف الإعراب كقول أكثر البصريين .

٢. وإن كانت تدلُّ على إعراب في غير الكلمة فوجب أمران هما:

أ. أن تكون الكلمة مبنية ، وليس من مذهب الأخفش ومن تابعه أن الأسماء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم مبنية »(٣).

(٢) الإنصاف (١/ ٢١، ٢٢، ٣٥) وتنظر هذه الحجة من قبل في : سر صناعة الإعراب (٢/ ٧١٠).

(٣) الإنصاف ( ١ / ٢٢ ، ٣٥ ) ، وأسرار العربية ص ٦٧ ، ٦٨ ، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ١ / ٢٢٢ ، ٢٢٢ ) ، وعلل النحو ص : ١٦٥ .

<sup>(</sup>١) الإيضاح في علل النحو ص ٧٢.

ب. « أن يكون إعراب الكلمة ترك إعرابها ، وذلك محال »(١).

### دراسة هذا الاعتراض:

قابل البصريون حجة الأخفش هذه بقياس سبرٍ شرطيٍّ منفصل ؛ فـذكروا ، كـما تـرى في النص السابق ، أن مذهبه فاسد ؛ لفساد ما يؤدي إليه ، من كلِّ وجهٍ ، وعلى كلِّ احتمال ؛ لأنه لـن يؤدي إلا إلى واحد من ثلاثة أمور كلها فاسد ، هي :

- ١. موافقة الخصم.
  - ٢. مخالفة النفس.
    - ٣. الإحالة.

# وهذه وقفة مع كلِّ مؤدى منها:

### أولًا : موافقة الخصم :

ذكر أبو البركات أن الواو والألف والياء في الأسهاء الستة ، والمثنى ، وجمع المذكر السالم ؛ إن كان مراد الأخفش بقوله: (إنها دلائل إعراب): أنها تدلُّ على إعراب في الكلمة التي هي فيها = فإنه يجب تقدير الإعراب في هذه الحروف ، وإذا قدِّر الإعراب في هذه الحروف ، وإذا قدِّر الإعراب في هذه الحروف ، فهي إذن حروف إعراب ، وهذا يعني موافقة جمهور البصريين في مذه بهم .

### وقد سبق إلى ذلك السيرافي وابن الوراق في النصين التاليين:

أ. قال السيرافي: «إذا قلنا: (الزيدان) فإن كانت الألف تـدل عـلى حركة فيها،
 فهي الضمة، فينبغي أن يكون التغيير إذا وقع دلَّ عـلى حركة أخـرى في الألـف، ولا

<sup>(</sup>١) أسر ار العربية ص ٦٧ ، ٦٨ .

تتغير الألف؛ لأن الألف الدالة إنها دلت على حركة فيها؛ كها تكون ألف (عصا) في حال واحدة في حال الرفع والنصب والجرّ، وتقدير الإعراب مختلف فيها، فيكون الدليل دالًا على اختلاف الحركات في موضع واحد.

فإن عارض معارض في هذا الوجه فقال: الألف تدلُّ على إعراب فيها، والياء تدلُّ على إعراب فيها، والياء تدلُّ على إعراب فيها سوى الإعراب الأول.

قيل له: فإذا كانت صورتا الألف والياء قد اختلفتا ، وليس في غيرهما شيئان يدلان على اختلافهما باختلاف صورتيهما: فلم لا يكونان إعرابين في أنفسهما؟ وما الحاجة الداعية إلى أن تجعلهما دليلين على شيء في أنفسهما ، وهما قد أغنيا عنه بصورتيهما »(۱).

## ب. قال ابن الوراق:

« فإن قال قائل : تدلُّ على إعراب في الكلمة . فلا بُدَّ له من أن يقدر الإعراب في الكلمة . فلا بُدَّ له من أن يقدر الإعراب في فيرجع قوله إلى سيبويه ، وتسقط هذه العبارة »(٢) .

وقد تدبرت نصوص العلماء الثلاثة فكان لى عليها التعقيبات التالية:

1. أنهم فهموا من قول الأخفش (إنَّ هذه الأحرف دلائل إعراب) أن مراده بـ (الإعراب): الضمة والفتحة والكسرة، وقد صرَّح بذلك السيرافي؛ ثم بنوا اعتراضهم هذا على هذا الفهم.

.

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ١/ ٢٢١، ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) علل النحو ص ١٦٥ .

والحقُّ أنَّ مراد الأخفش بـ (الإعراب) ليس الضمة والفتحة والكسرة ، بل مراده به : الرفع والنصب والجرّ، وهي معان مدلول عليها بتلك الحركات، وقد صرّح بـ ذلك المبرد في عبارة واضحة لا تحتمل التأويل (١) .

٢. أنهم قطعوا بأنه إن كان مراد الأخفش من مذهبه أن هذه الأحرف تدلُّ على إعراب في الكلمة نفسها ، فإنه لا موضع يقدَّرُ فيه ذلك الإعراب سوى هذه الأحرف ؛
 لأنهن أواخر الكلمات .

وهذا القطع لا يسلم لهم ، فقد مضى قريبًا (٢) أن من العلماء من صرَّح بأنَّ الموضع الذي يقدِّر فيه الأخفش ومن تابعه تلك الحركات ، هو الحرف السابق للواو أو الألف أو الياء ، كالباء من نحو (أبوك ، وأباك ، وأبيك ، وكتابان ، وكتابين ، وكاتبون ، وكاتبين ) .

وإذا ورد هذا الاحتمال ثبت أن التقسيم الذي بُني عليه هذا الاعتراض ليس حاصرًا.

٣. أنَّ أبا البركات نصَّ على أنَّ مذهب الأخفش ، على فهمه له ، يـؤول إلى موافقة أكثر البصريين ، وهذا قطع منه بأن مـذهب أكثر البصريين هـو جعـل هـذه الحروف حروف إعراب تقدَّر الحركات الثلاث فيها .

وهذا القطع مردود ؛ لأن سيبويه نصَّ على أنها حروف إعراب (٣) ، وسكت عن الحركات هل تقدر فيها أو لا ، فاختلف أصحابه من بعده بين من يقدرها ومَنْ لا (٤) ،

<sup>(</sup>۱) ينظر ما سبق ص ۸۹۲، ۸۹۷.

<sup>(</sup>۲) ينظر ص ۸۹٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر الكتاب (١/ ١٧)، وشرحه للسيرافي (المطبوع:١/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق (١/ ٢٢٠)، واللباب (١/ ١٠٣)، والتبيين ص ٢٠٣، وشرح المقدمة الجزولية الكبر (١/ ٣٩٩).

بل إنَّ الفارسي وابن جني أقاما أدلة على أنه لا يجوز تقدير الحركات في هذه الحروف (١) ؛ ولذلك كان ابن الورَّاق أدقَّ بكثير من أبي البركات حين اقتصر على سيبويه فقال: « فيرجع قوله إلى سيبويه » ، أي إلى أنها حروف إعراب .

٤. أنَّ السيرافي قد أوقعه فهمه السابق لمذهب الأخفش، وظنه أنَّ الحركات عنده مقدرة في هذه الحروف: في الموازنة بين هذه الأسياء المختلف فيها وبين الأسياء المقصورة كرعصا)، فقال: إنَّ الموضع الذي تقدر فيه الحركات الثلاث موضع واحد هو الألف من (عصا): ولو كانت الواو والألف والياء دوالَّ على الحركات الإعرابية لوجب أن يكون الموضع الذي تقدّر فيه تلك الحركات واحدًا لا يتغير.

# والحقُّ أن هذا اعتراض في غاية الضعف، ولي عليه تعليقان، هما:

ب. أنَّ هذا الاعتراض لا يَرِدُ على مذهب الأخفش عند من فهم أنه يقدر الحركات الثلاث في الحرف السابق للواو والألف والياء في هذه الأسهاء؛ لأن موضع التغيير الإعرابي واحد على هذا الفهم كما أنه واحد في الأسهاء المقصورة.

٥. أما قول السيرافي: « فإذا كانت صورتا الألف والياء قد اختلفتا فَلِمَ لا يكونان إعرابين في أنفسهما ؟ » فهو يريد أن مذهب الأخفش ومن تابعه إن لم يؤد إلى موافقة

.

<sup>(</sup>١) ينظر : سر صناعة الإعراب (٢/ ٧٠٦ - ٧١٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر ما مضي ص ٦٤٥ – ٦٦٠ .

الخصم البصري كما سبق ؛ فإنه سيؤدي إلى موافقة الخصم الكوفي في كون هذه الأحرف هي الإعراب في نفسها .

وأما قوله: « وما الحاجة الداعية إلى جعلها دلائل على شيء قد أغنت عنه بصورها؟ ».

فالجواب عنه هو أنَّ هذه الحروف لم تجعل إعرابًا ؛ لأن الإعراب في حقيقته معنى لا لفظ ، فإعراب الأسماء : رفعٌ أو نصبٌ أو جرٌ ، وهذه الثلاثة معان نحوية ، وما الضمة والفتحة والكسرة إلا دلائل على هذه المعاني الإعرابية ، لا الإعراب نفسه ، كما يزعم الكوفيون ، فلمَّا أدَّت الواو والألف والياء في هذه الأسماء ما تؤديه الحركات في غيرها من دلالة على هذه المعاني جعلها الأخفش ومن وافقه دلائل إعراب .

ويستقر بهذا عندي أنَّ ما ادَّعاه المعترض بهذا الاعتراض من البصريين من أنَّ مآل مذهب الأخفش في الاحتمال الأول من احتمالات تفسيره ، هو موافقة الخصم ؛ إنها هو وهم من المعترض مبني على سوء فهم لمذهب أبي الحسن ومن وافقه .

## ثانيًا: مخالفة النفس والإحالة:

كان الاحتمال الأول في تفسير قول الأخفش (دلائل إعراب) هو أن تكون دلائل على إعراب في الكلمة نفسها ، وقد ذكر المعترضون أن ذلك يفضي إلى موافقة الخصم ، كما مرَّ قبل قليل .

أما الاحتمال الثاني في تفسيره فهو أن تكون دلائل على إعراب في غير الكلمة التي هي فيها ، وقد ذكر المعترضون أن هذا الاحتمال يفضي - إلى أمرين : مخالفة النفس ، والإحالة .

فأما ( مخالفة النفس ) فلأن هذا الاحتمال يلزم منه جعل الأسماء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم مبنية ، وليس هذا مذهب الأخفش ومن تابعه ؛ لأنهم يـذهبون إلى أن كـلَّ هذه الأسماء معربة ، فلمَّا كان هذا الاحتمال يؤدي إلى هذا التناقض دلَّ على أنه سـاقط لا يجوز حمل هذا المذهب عليه .

وأما ( الإحالة ) فلأن هذا الاحتمال يفضي إلى أن تكون الكلمة معربة و لا إعراب فيها ، وهذا يعني أن تكون معربة بترك الإعراب ، وهذا محال .

والحقُّ أنَّ في هذا الاعتراض غموضًا وضعفًا بيِّنًا ، أكشف عنه من خلال نقطتين اثنتين ، هما :

١. أنَّ ظاهر هذا الإلزام يلزم منه أنَّ الأسماء المبنية هي ما دلَّت علامة إعرابها على إعراب في غيرها ؛ وهذا فاسدٌ ؛ لأن الأسماء المبنية ليس فيها علامة إعراب أصلًا .

ولاشكَّ عندي أنَّ أبا البركات وإن كان هذا مفهوم كلامه صراحة ، فإنه لا يريد ذلك ؛ وإنها مراده أنا إذا قلنا : إنَّ هذه الحروف تدلُّ على إعراب في غير الكلمة التي هي فيها ، فهذا يعني أن الكلمة لا إعراب فيها ، وإذا لم يكن فيها إعراب ، فهي إما مبنية ، أو معربة بلا إعراب .

وقد كانت عبارة ابن الورَّاق أدقَّ وأوضحَ في هذا حين قال: «أو يقول: تدلُّ على إعراب في غير الكلمة. فيقال له: فإذًا الإعرابُ لا في الكلمة، وما عدم إعرابه فهو مبني »(١).

٢. أنَّ هذا الاحتمال ، وهو أن يكون مراد الأخفش بقوله ( دلائل إعراب ) : أن

<sup>(</sup>١) علل النحو ص ١٦٥ .

تكون هذه الأحرف دلائل على إعراب في غير الكلمة ؛ احتمالٌ محالٌ أصلًا ، ولا يُحتاج في إفساده إلى سبرٍ أو بحث عما يؤدي إليه ؛ ليُفْسَدَ به .

ولذلك كان السيرافي أكثر دقةً وتوفيقًا حين منع هذا الاحتمال ابتداء ، دون البحث فيه ، فقال : « إذا قلنا ( الزيدان ) فليس تخلو هذه الألف أن تكون دالة على حركة فيها أو حركة في غيرها ، فغير جائز أن تكون دالة على حركة في غيرها ؛ لأنه لا شيء في الكلمة سواها يمكن تقدير الإعراب فيه »(١).

وإنها ذكر ابن الوراق وأبو البركات هذا الاحتهال، وَبَيّنَا فساده وانه مؤداه، فيها لو جاز، من باب إكهال التقسيم، وسبر كلِّ قسم، وبيان فساده؛ لا ظنَّا منها أنَّ هذا الاحتهال قد يكون مرادًا عند الأخفش ومن تابعه، فهها يعلهان قطعًا أن الأخفش إنها يريد بقوله ( دلائل إعراب ): دلائل إعراب في الكلمة نفسها، وقد تبين لنا قبل قليل سقوط اعتراضهم على هذا الاحتهال المراد قطعًا، وإذا سقط اعتراضهم على الاحتهال المراد، فلا التفات إلى سبرهم لغير المراد، فالاعتراض كله ساقط مردود.

## اعتراضات أخرى:

الاعتراض السابق هو الاعتراض الوحيد الذي أورده أبو البركات في ردّه مذهب الأخفش، وهو لا يتعرض لحجة الأخفش نفسها، وإنها يقابلها بمثلها.

ف الأخفش بنى حجته على أنَّ من الأصول الثابتة أن حرف الإعراب ليس فيه أيُّ دلالة على الإعراب ؛ لأنك حين تقول: (ضربَ زيدْ صالحْ) دون تحريك، لم يفهم من حرفي الإعراب: الدال والحاء أي دلالة عليه، وبقي معنى الجملة مبهاً

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ١/ ٢٢١).

لا يُعرف الضارب من المضروب، فلمَّا كانت الواو والألف والياء في الأسماء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم فيها الدلالة الكاملة على الإعراب: دلَّ على أنها ليست حروف إعراب.

وحجة الأخفش هذه قوية جدًا ، والاعتراض السابق ، كما قلت ، لم يتعرض لها ، وقد وجدت في أثناء استقرائي هذه المسألة في مظانها عددًا كبيرًا من الردود على الأخفش .

#### وهذه الردود يمكن تصنيفها إلى صنفين ، هما:

- ١. منع اللازم.
- ٢. المعارضة بالمثل.

وهذا بيان كلِّ صنف على حدة:

## الاعتراض الأول: منع اللازم:

ذكرت قبل قليل أن الأخفش جعل من لوازم حرف الإعراب: عدمَ الدلالة على الإعراب، وقد منع بعض العلماء هذا اللازم ولم يسلموا به، ونصوا على أن حرف الإعراب قد يدلُّ على الإعراب، وقد وقعت من ذلك على نصين اثنين هما:

## ١. قال العكبرى:

« فأما معرفة الإعراب من هذه الحروف فلأنَّ الإعراب ، مقدَّرٌ عليها ، ولا دليل عليه ، كما في المقصور ؛ وإنها اكتفوا بوضع الألف في الرفع ، والياء في الجرّ والنصب ، عن دليل الإعراب : ألا ترى أنَّ (نحن وأنت) بوضعه يدلُّ على الرفع ، و(إياك وبابه) يدلُّ على النصب ، وكذلك الحروف هنا هي حروف إعراب ، ووضعها

يغني عن ظهور الإعراب ، وإذا كانت الكلمة بأسرها تغني عن الإعراب ، فلأن يدلُّ آخر الكلمة أولى »(١) .

وهذا تخليط من أبي البقاء (رحمه الله) عجيب، ولي عليه تعقيبان اثنان هما:

التعقيب الأول:

أنَّ مراده من هذا الكلام تسويغُ الجمع بين أن يكون الحرف حرف إعراب ، وأن يفهم منه مع ذلك نوع إعراب الكلمة التي هو فيها .

وقد أوقعه ذلك في الجمع في كلمة واحدة بين شيئين يدلان على الإعراب، هما: الحركات المقدرة كالأسهاء المقصورة ؛ وحروف الإعراب: الألف والواو والياء ؛ فهي إذًا معربة بشيئين ، وهذا قريب من قول الكوفيين إن الأسهاء الستة معربة من مكانين ، ويَرِدُ عليه ما يرد عليهم .

ولعلَّ أهم ما يُرَدُّ به على أبي البقاء في جمعه هذا أمران هما:

# ١. أنَّ فيه مخالفة للأصول من جهتين هما:

- أنه لا يجوز الجمع بين شيئين يغنى أحدهما عن الآخر.
- أنَّ المصير إلى ماله نظير أولى من المصير إلى ما لا نظير له .

وإذا كان كذلك وجب التخلي عن تقدير الحركات على هذه الحروف، وإذا تخلينا عن تقدير الحركات بقيت هذه الحروف وحدها دليلًا على الإعراب، وإذا كان دليل الإعراب حرفًا فلا حاجة إلى حرف إعراب ؟ لأنه إنها يُحتاج إلى حرف الإعراب لتقوم الحركة به ظاهرة أو مقدرة ؟ لأنها لا تستقل بنفسها ، فأما الحرف فإنه لا يحلُّ في الحرف .

<sup>(</sup>١) التبين ص ٢٠٧.

Y. أنَّ هذه الأحرف لا يجوز أن يكون فيها حركات مقدرة ؟ قال الفارسي : «ويدل على صحة أنه ليس في حرف الإعراب من التثنية تقدير حركة في المعنى ، كها أنَّ ذلك ليس موجودًا فيها في اللفظ : صحة الياء في الجرِّ والنصب في نحو : (مررت برجلَين ، وضربت رجلَين ) ولو كان في الياء منها تقدير حركة ؛ لوجب أن تقلب ألفًا كر رحى وفتى ) ، ألا ترى أن الياء إذا انفتح ما قبلها ، وكانت في تقدير حركة ؛ وجب أن تقلب ألفًا »(١) . قال ابن جني : «وهذا استدلال من أبي علي في نهاية الحسن ، وصحة المذهب ، وسداد الطريقة »(١) .

وبهذا يتضح فساد قول أبي البقاء ( فأما معرفة الإعراب من هذه الحروف فلأن الإعراب مقدَّرٌ عليها ... ) وبطلانه .

## التعقيب الثاني:

أن قياسه الألف والواو والياء في هذه الأسماء على الضمائر المنفصلة ، وقوله: إن (نحن وأنت) ونحوهما تدلُّ بوضعها على الرفع ، و (إياك) وبابه يدلُّ على النصب ، قياس فاسدٌ غريب ؛ لأن دلالة الحركة على الإعراب هي دلالة على تأثير العامل ، والواو والألف والياء في الأسماء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم تدلُّ على أثر العامل كالحركات ؛ لأنها تدور مع العامل حيث دار .

أما الدلالة المفهومة من الضمائر المتصلة على الرفع والنصب فليست من هذا الباب، وقياس أبي البقاء عليها اغترار بالظاهر دون فحص وتدقيق، وأنا أكشف لك أصل هذه الدلالة، وأرفع عنها حجاب الوهم الذي وقع فيه أبو البقاء، فأقول:

<sup>(</sup>١) سر صناعة الإعراب (٢/ ٧٠٦).

<sup>(</sup>٢) السابق.

إذا تأملت: (الضائر، وأسماء الإشارة، والأسماء الموصولة، وأسماء الشرط والاستفهام) وجدت أنها في حقيقتها كنايات عن الأسماء المعربة، الغرض منها الإيجاز والاختصار، أو (الاقتصاد اللغوي) كما يحلو للكثيرين أن يسموه.

إلا أن دلالة هذه الكنايات على مسمياتها مختلفة ، فهي تنقسم عندي باعتبار هذه الدلالة إلى قسمين ، هما:

# الأول: ما يدلُّ على مسمَّاه غيرَ معرب:

وهو أساء الإشارة ، والأساء الموصولة ، وأساء الشرط والاستفهام، فأنت تقول: (هذا) و(الذي) و(مَنْ) فتكون تعبيرًا عن مفسِّراتها دون تقييد بإعراب ، فقد يكون مرفوعًا أو منصوبًا أو مجرورًا ، نحو (هذا مجتهد ، وأحبُّ هذا ، ومررت بهذا) ، ونحو (حضر الذي أحبُّ ، ولقيت الذي أحبُّ ، ومررت بالذي أحبُّ ) ، ونحو (مَنْ حضر ؟ ومن رأيت ؟ وبمن مررت ؟).

فهذه أسهاء مبنية تدلُّ على مسمياتها غير معربة ، ولذلك لم يحتج إلى تنويع ألفاظها حسب إعراب مدلولاتها ، إلا أنها قد تدلُّ على صفات أخرى في مسهَّاها غير الإعراب فـ ( مَنْ ) مثلًا تدلُّ على أنْ مسهَّاها عاقلٌ ، و ( هذا ) تـ دلُّ عـلى أنَّ المشار إليه مـذكر ... وهكذا .

# الثاني : ما يدلُّ على مسمَّاه معربًا :

وهو الضهائر متصلة ومنفصلة ، فإذا قلت (أنتَ) فإن المراد ليس (زيدٌ) وإنها المراد (زيدٌ) وإنها المراد (زيدٌ) بالرفع ، وإذا قلت (إياك) فإن المراد ليس (زيدٌ) وإنها المراد (زيدًا) بالنصب ، وهكذا .

فالضمائر تدل على مسمياتها معربة ، ودلالتها على الرفع أو النصب أو الجرِّ كدلالـة ( مَنْ ) على العقل ، و( هذا ) على التذكير .

وبذلك يتبين أن قول أبي البقاء: (إذا كانت الكلمة بأسرها تغني عن الإعراب ....) قول فيه خطأ وخطل ، فالكلمة بأسرها في الضهائر المنفصلة لا تغني عن الإعراب ، وإنها تنوب عن الاسم المعرب الذي عبر بها عنه بعد إعرابه ، ف (أنت) لا تغني عن الرفع ، ولكن يعبر بها عن الاسم المرفوع اختصارًا وإيجازًا ، و(إياك) لا تغني بأسرها عن النصب ، وإنها يعبر بها عن الاسم المنصوب .... وهكذا .

وإذا تبيَّن ذلك: اتضح أن قياس الواو والألف والياء من الأسماء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم على الضمائر، قياس في قرارة الفساد؛ فهذه الحروف ليس لها مسمى تنوب عنه معربًا أو غير معرب، وإنها هي لواصق جيء بها لمعان نحوية خالصة، فهي في الأسماء الستة تدلُّ على الإعراب، وفي المثنى وجمع المذكر السالم تدلُّ عليه وعلى التثنية أو الجمع وقد سبق ذكر ذلك.

ومع فساد قياس أبي البقاء هذا فإن النتيجة التي أفضى إليها هي أن هذه الحروف تـدلُّ على الإعراب، فالخلاف على هذا لا يزال قائمًا ، كما ترى .

## ٢. قال ابن يعيش:

« وقال أبو الحسن: ليست هذه الحروف حروف إعراب ولا إعرابًا ، لكنها دليل إعراب ؛ واحتَجَّ بأنها لو كانت حروف إعراب لما عرفت بها رفعًا من نصب ولا جرِّ .

وهذا الاعتلال ليس بلازم ؛ لأنه يجوز أن يكون الحرف من نفس الكلمة ، ويفيد الإعراب : ألا ترى أنا لا نختلف أن الأفعال المعتلة الآخر ، نحو (يغزو ، ويرمي ، ويخشى ) جزمها بسقوط هذه الحروف منها ، وذلك كقولك : (لم يقض ولم يغزُ ولم يخشَ ) .

فإذا كان الإعراب قد يكون بحذف شيء من نفس الكلمة جاز أن يكون بإثباته ، ومن ذلك قولك: ( أبوك وأخوك ، وأباك وأخاك ، وأبيك وأخيك ) فالواو قد أفادت الرفع ، والألف قد أفادت النصب ، والياء قد أفادت الجرّ ، وهنّ حروف الإعراب بلا خلاف عندنا »(١).

أراد ابن يعيش بهذا النص أن يكسر الأصل الذي بنى عليه الأخفش مذهبه ، وهو أراد ابن يعيش بهذا النص أن يكسر الأصل الذي بنى عليه الأخفش مذهبه ، وهو أنَّ حرف الإعراب لا يكون فيه البتة دليلٌ على الإعراب ؛ فذكر أن الواو والياء والألف من ( يدعو ، ويرمي ، ويخشى ) قد اجتمع فيها الأمران : ( كونها حروف إعراب ، وكون الجزم يفهم من حذفها ) .

والحق أنَّ في هذا النص مغالطة واضحة من ابن يعيش ، أكشف عنها من خلال تعقيبين اثنين ، هما :

أ. أنَّ علامة جزم الفعل المضارع معتل الآخر ليست حذف حرف العلة عند كثير من أهل العلم ، وإنها علامته حذف الضمة المقدرة ، قال الأزهري عن الأفعال المضارعة معتلة الآخر : « القول بأنَّ علامة الجزم فيها حذف حرف العلة إنها يتمشى على قول ابن السراج ومن تابعه ، بأن هذه الأفعال لا يقدَّر فيها الإعراب بالضمَّة في حالة الرفع ، والفتحة في الألف في حالة النصب ، وعلل ذلك بأنَّ الإعراب في الفعل فرع ، فلا حاجة لتقديره فيه بخلاف الاسم ، وجعل الجزم كالدواء المسهِّل إن وجد فضلة أزالها ، وإلا أخذ من قوى البدن .

وذهب سيبويه إلى تقدير الإعراب فيها ، فعلى قول سيبويه : لـمَّا دخل الجازم حذف

\_\_\_

<sup>(</sup>١) شرح المفصل (٣/ ١٨٨)، وأصل هذا النص في شرح السيرافي للكتاب ( المطبوع: ١/ ٢٢٢، ٢٢٢) أخذه ابن يعيش ورد به على الأخفش.

الحركة المقدرة ، واكتفى بها ؛ ثم لما صارت صورة المجزوم والمرفوع واحدة ، فرقوا بينهما بحذف حرف العلة ، فحرف العلة محذوف عند الجازم لا به »(١).

فإذا كان الحذف إنها هو للفرق بين صورة المرفوع وصورة المجزوم وليس علامة للجزم، فقد فسد قياس ابن يعيش هذا؛ لأنه امتنع وجود الوصف المختلف فيه (وهو هنا دلالة حرف الإعراب على الإعراب) في الأصل المقيس عليه (وهو هنا الفعل معتل الآخر).

ب. أنَّا لو سلمنا لابن يعيش أن علامة جزم الفعل المضارع معتل الآخر هي حذف حرف الإعراب، وقبلنا قياسه هذا، وقوله (إذا كان الإعراب قد يكون بحذف شيء من نفس الكلمة جاز أن يكون بإثباته) فإن من الواجب عليه حينئذٍ أن يجعل ثبوت حرف العلة علامة للرفع، لأن ذلك يلزمه من جهتين، هما:

١. أنَّ الجازم لا يحذف إلا ما كان علامة للرفع ، وقد ذهب إلى أنَّ الجازم هنا حذف حرف العلة ، فوجب إذن أن يكون ثبوته علامة للرفع .

٢. أنَّه قال: «إن الإعراب كما يكون بحذف الشيء يكون بإثباته»، ثم لما أجرى
 هذا الأصل، جعل جزمَ المضارع معتل الآخر بحذف حرف الإعراب مسوِّعًا لجعل
 إعراب الأسماء الستة بثبوته.

وإجراء هذا الأصل في إعراب المضارع معتل الآخر نفسه أولى وألزم حينئذ، فيكون رفعه بثبوت حرف العلة وجزمه بحذفه، وهذا ما لا يقول به أحدٌ من العالمن.

\_

<sup>(</sup>۱) التصريح (۱/ ۲۸۳، ۲۸۳) ، وتنظر تعليقات شيخنا المحقق (رحمه الله) ، وينظر أيضًا : التذييل والتكميل (۱/ ۲۸۳، ۲۸۳) .

وإذا امتنع إجراء هذا الأصل في المضارع معتل الآخر فامتناع إجرائه في غيره من الأبواب أولى وأوجب .

وإذا كان الأمر كذلك ثبت أن كلام ابن يعيش هذا إنها هو مغالطة لا تستند إلى أصل ثابت ولا طريق سابلة .

## الاعتراض الثاني: المعارضة بالمثل:

ذهب جماعة من النحاة إلى أنَّ مذهب الأخفش ومن وافقه يؤدي إلى أمور شتَّى كلها فاسدة ، وما أدَّى إلى فساد فهو فاسد .

ويمكن جعل تلك المفاسد في قسمين ، هما :

١. الأخذ بغير الأولى.

٢. مخالفة أصول تأليف الكلام.

وهذا بيان كلِّ قسم على حدة:

## ١. الأخذ بغير الأولى:

قال الشلوبين: « وأما قول من قال: إنَّ هذه الحروف دلائل إعراب، وليست بإعراب، ولا حروف إعراب؛ فينبغي أن يكون قولًا ضعيفًا؛ لأنه يمكن أن تكون هذه الأسهاء جارية على الأصل من أن تكون لها حروف إعراب وإعراب على ما قلناه، فلا ينبغي أن يعدل عنه إلى سواه »(١).

وكان الشلوبين قد ذهب إلى أنَّ الأصل في الرفع (جاءني أَخْوُك) بواو مضمومة للرفع، وتُتْبع الخاء حركة الإعراب فتضمّها ؛ وفي النصب (رأيت أَخْوَك) بواو مفتوحة للنصب، وتُتْبع

<sup>(</sup>١) شرح المقدمة الجزولية الكبير (١/ ٣٥٧).

الخاء حركة الإعراب فتفتحها ؛ وفي الخفض (مررت بأَخْوِك ) بواو مكسورة للخفض ، وتُتْبِع الخاء حركة الإعراب فتكسرها .

ثم إنَّ الإعلال الذي يقتضيه استثقال تحرُّك هذه الحروف يقتضي أن تسكن الواو في الرفع فتقول في (جاءني أخُوُك): (جاءني أخُوْك)؛ وتتحرك في النصب ويفتح ما قبلها إتباعًا فيقال في (رأيت أخَوَك): (رأيت أخاك)؛ وتقول في الخفض (مررت بأخِوك)، ثم تستثقل الكسرة في الواو وتسكن، فقلبنا هذه الواو ياء لسكونها وانكسار ما قبلها؛ فكان المقتضي لهذه الياء والواو والألف التي تظهر مع العوامل إنها هو الإعلال الذي يجب لهذه الكلم في هذه المواضع، لا للعوامل »(۱).

وإذا كان أبو الحسن الأخفش قد بنى حجته على أنَّ هذه الحروف لو كانت حروف إعراب لما كان فيها دلالة على الإعراب؛ فإن هذا التفسير الذي أخذ به الشلوبين يكشف علة دلالة حرف الإعراب هنا في الظاهر على الإعراب؛ لأنه ذهب إلى أن اختلاف حرف الإعراب في الأسهاء الستة على ثلاث صور إنها تسببت فيه حركات الإعراب الثلاث، كلُّ حركة تجعله على صورة مغايرة للصورة التي تجعله عليها الأخرى؛ فلمَّا كان وراء كلِّ صورة من هذه الصور الثلاث حركة إعرابية، فُهِمَ من المسبب ما يفهم من مُسببه.

والحقُّ أنَّ هذا الوجه عندي وجيه ؛ لأنه يبقي أصل الأخفش الذي بنى عليه حجته ، وهو أن الأصل في حرف الإعراب ألا يدلَّ على الإعراب ، يبقيه سالًا مطردًا ،

\_

<sup>(</sup>۱) شرح المقدمة الجزولية الكبير (۱/ ٣٤٨، ٣٤٧)، وقد ذهب علي بن عيسى الرَّبعي هذا المذهب مع اختلاف يسير في إجراء الإعلال، وأشار شيخه الفارسي إلى شيء من مذهبه، ينظر: الإنصاف (۱/ ۲۲، ۲۷)، والمسائل الشيرازيات (۱/ ۳۲۲)، والبغداديات ص ١٤٩ - ١٥٥.

ويفسر اختلاف حرف الإعراب في الأسماء الستة ، ودلالته على الإعراب فيها تفسيرًا مقبولًا لا تكلف فيه ، ولا يغض منه سوى أمر واحد تنبَّه إليه الشلوبين نفسه ، وهو أنه مبنيّ على أصل لفظيّ مفترض لا دليل عليه ، فكيف يمكن له أن يثبت بالدليل أنَّ أصل هذه الأسماء ( فَعْل ) وأنه حدث فيها إتباع قبل الإعلال ؛ قال الشلوبين : « فإن قلت : هذا الذي قلتم به في هذه الأسماء ممكن ، ولكنه ممكن فيه دعوى كثيرة ، وذلك أنكم تقولون : إنَّ الأصل أن تكون هذه الأسماء في الأحوال كلها ( فَعْل ) ، ثم أتبعتم ما قبل الآخر ، ثم أعللتم بها ذكرتم ، وذلك كله دعوى .

فها الذي حملكم على هذه الدعوى ، وهنا أقوال للنحويين غير هذا القول ، فمن أين اخترتم هذا القول على تلك الأقوال كلها ، وما الذي آثره عندكم عليها ؟ »(١).

ثم أجاب عن هذا الإشكال فقال: « الجواب: أنَّ الأقوال التي قالها النحويون في هذا الموضع كلها، لم نجد فيها شيئًا يجري على الأصول جريان هذا القول الذي أحكمناه فيها ؛ فلذلك قلنا به دون غيره »(٢).

ومع ذلك فإن هذا الذي تأتّى له في الأسماء الستة لا يتأتى له في المثنى وجمع المذكر السالم، فحجة الأخفش فيهما باقية، ومع ذلك فقد ذهب الشلوبين فيهما إلى أن الألف والواو والياء حروف إعراب لا إعراب فيهما، وأن اختلافها مع العوامل أقيم مقام الحركات التي تلحق للإعراب.

فنعود ونقول: إذا قامت مقام الحركات فهي تدلُّ على الإعراب مثلها، وهذا هو مذهب

-

<sup>(</sup>١) شرح المقدمة الجزولية الكبير (١/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٣٤٩، ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ( ١ / ٣٩٩ ) .

الأخفش ، وما دام أنه لا إعراب فيها فلا داعي لجعلها حروف إعراب ؛ لأن حرف الإعراب هـو الخامل للحركة الإعرابية ظاهرة أو مقدرة .

## ٢. مخالفة أصول تأليف الكلام:

قال الفارسي عن الواو والألف والياء في (أخوك وأخاك وأخيك):

« هذا حرف إعراب ، وليس بإعراب و لا دلالة إعراب ، والدليل على ذلك : أنه لا يخلو من أن يكون دلالة إعراب ! لأنه لو كان يخلو من أن يكون دلالة إعراب أو حرف إعراب : فلا يجوز أن يكون دلالة إعراب ؟ لأنه لو كان كذلك لبقي الاسم على حرف واحد في ( فوك وذو مال ) ، وبقاء الاسم على حرف واحد لم يجئ في شيء من كلامهم .

فإذا كان كذلك كَسَرَ هذا قول من قال: إنَّ هذا الحرف دلالة إعراب أو إعراب ؟ لأنه قد ثبت في هذا الموضع أنه حرف إعراب ، وليس بدلالة إعراب .

فإذا ثبت في هذا الموضع (١) أنه حرف إعراب بهذه الدلالة ثبت أنه في المواضع الأخر(7) حرف إعراب لا دلالة له (7).

فالفارسي إذن يرى أنَّ مذهب الأخفش ومن تابعه يؤدي إلى مخالفة أصل ثابت من أصول تأليف العرب لكلامها ؟ إذ لم يوجد في كلامهم اسم معرب على حرف واحد (٤).

(٢) أي : بقية الأسهاء الستة ، والمثنى ، وجمع المذكر السالم ؛ يدلُّ على ذلك أن أصل المسألة التي ساق فيها هذا الكلام هي ( إعراب كلا وكلتا ) ، وهو يحتج بإعراب الأسهاء الستة على إعرابهها .

<sup>(</sup>١) أي ( فوك وذو مال ) .

<sup>(</sup>٣) المسائل البصريات (٢/ ٨٩٦).

<sup>(</sup>٤) تنظر: المسائل العسكرية ص ١٧٤ ، والتبيين ص ١٩٧ ، واللباب (١/ ٩٢)، وشرح المقدمة الجزولية الكبر (١/ ٣٥٨، ٣٥٧).

#### وبيان ذلك:

أن قول الأخفش ومن وافقه: إنَّ الواو والألف والياء في الأسماء الستة دلائل إعراب لا حروف إعراب، يلزم منه القول بزيادتها ؛ لأن دليل الإعراب يأتي بعد تمام الكلمة زيادةً ، ولا يكون أصلًا.

وإذا قيل بزيادة هذه الحروف لزم من ذلك بقاء الاسم المعرب المتمكن على حرف واحد في ( ذو مالٍ وفوك ) ؟ ولذلك قال ابن فلاح عن مذهب الأخفش هذا : « وهذا باطلٌ لوجهين :

أحدهما: أنَّ تصريف الكلمة يدلُّ على أصالتها.

والثاني : أنه يلزم منه أن يكون لنا اسم معرب على حرف واحد ، وهو : فوك وذو مال  $^{(1)}$  .

وقد احتج الفارسي بهذا الإلزام في غير موضع من كتبه (٢) ، وتنبه إلى ما يمكن أن يُردَّ به عليه في احتجاجه هذا ، ففصَّل القول فيه وأبطله .

ويمكن تصنيف الردود التي افترض الفارسي أنه يمكن أن يوردها أحد على حجته إلى صنفن ، هما:

أ . النقض .

ب. المعارضة بالمثل.

<sup>(</sup>١) المغني في النحو لابن فلاح (١/ ٣٠٥، ٣٠٥)، وينظر : شرح الكافية له (١/ ١٥١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البغداديات ص ١٥٤، ١٦٣، ١٠٤٠، والمسائل العسكرية ص ١٧٤.

وهذا بيان كلِّ منهم على حدة:

#### أ. النقض:

الأصل الذي احتجَّ به الفارسي لا يمكن نقضه إلا حين يثبت أنَّ في العربية اسمًا متمكنًا ، جاءت به العرب على حرف واحد .

وقد تنبه الفارسي إلى أنه ورد في كلام العرب كلمتان يمكن أن يتوهم أحدٌ أنها تصلحان نقضًا لهذا الأصل ، وهما:

## ١. ( فَا ) في قول العجاج:

خالط من سلمي خياشيم وفا

٢. (مُ) في قول العرب في القسم (مُ الله لأفعلنَّ).

وقد جلَّى الفارسي الحديث فيهما ، وبيَّن أنه لا يمكن نقض هذا الأصل مها ، وهذا بيان ذلك :

## ١. ( فَا ) في بيت العجاج:

قال الفارسي : « فإن قال قائل : فقد قال العجَّاج :

خالط من سلمي خياشيم وفا

فإن هذا ضرورة ، وقال المبرد: قد لحَّنه في هذا كثير من الناس »(١).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) المسائل البصريات (۲/ ۸۹۷، ۸۹۷)، وينظر : البغداديات ص ۱۵۱ – ۱۲۱، والمسائل العسكرية ص ۱۲۹، ۱۲۹ .

# ٢. (مُ ) في (مُ اللهِ لأفعلن ):

للفارسي على الاعتراض بهذه الكلمة ثلاثة أجوبة ، هذا بيانها:

## الجواب الأول:

قال الفارسي : « فإن قلت : فقد قالوا ( مُ اللهِ ) وقد قال سيبويه : إنه يجوز أن يكون من ( ايمُ الله ) .

قيل له: ليس في هذا دلالة لكم ؛ لأن هذا الاسم مشابه للحرف ؛ بدلالة أنه ملازم لموضع واحد غير مفارق له ، وهو القسم ؛ ومن ثمَّ دخلت عليه همزة الوصل كما دخلت على لام المعرفة »(١).

## وهذا الجواب من الفارسي يحتمل تفسيرين اثنين ، هذا بيانها:

الأول: أن يكون مراده هو أن ( ايمن الله ) في القسم وجميع لغاتها (٢) كـ ( ايـمُ الله ) و ( مُ الله ) أسهاء مبنية غير متمكنة ؛ لشبهها الاستعمالي بالحرف ؛ ولذلك دخلت عليها همزة الوصل مفتوحة ، كها تدخل على لام التعريف ، لا مكسورة ، كها تدخل على الأسهاء المعربة نحو ( إسم ، إبن ، إمرأة ، إثنين ) وغيرها .

قال المبرد: « فأما الألف التي تلحق مع اللام للتعريف فمفتوحة نحو (الرجل، الغلام)؛ لأنها ليست باسم ولا فعل، وإنها هي بمنزلة (قَدْ)، وإنها ألحقت لام التعريف لسكون اللام؛ فخولف بحركتها لذلك.

وكذلك ألف ( آيْمُن ) ، التي تدخل للقسم ، مفتوحةٌ ؛ لأنه اسم غير متمكن ، وليس بواقع إلا في القسم ، فخولف به »(٢) .

\_

<sup>. (</sup>  $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$  ) . (  $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$  ) .

<sup>(</sup>٢) تنظر في : الإنصاف (١/ ٤٠٩) ، والجنبي الداني ص ٥٤١ ، ٥٤٢ .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  المقتضب ( $\Upsilon$  / ۸۸ ).

والقول ببناء (ايمن) في القسم مذهب الكوفيين، قال السيوطي: «الأصحُّ أنه معرب لعدم سبب البناء. وقال الكوفيون: مبني لشبهه الحرف في عدم التصرف؛ إذ لم يستعمل في موضع من المواضع التي تستعمل فيها الأسهاء إلا في الابتداء خاصّة كالحرف »(١).

بل إنَّ هذه المشابهة القويَّة بين ( ايمن ) وبين حروف القسم حملت الرماني على القول بحرفيتها (٢) .

فإذا كان مراد الفارسي بجوابه أنَّ (ايمُن) في القسم مبنية ، فإن (مُ) ، على اعتبار أنها لغة فيها ، لا تصلح أن تورد هنا نقضًا عليه ؛ لأن الأصل الذي احتجَّ به أصل خاص بالأسهاء المتمكنة دون غيرها ؛ فهو لم يمنع مجيء الأسهاء المبنية على حرف واحد ؛ فها هي الضهائر المتصلة أسهاءً مبنيةً معظمها على حرف واحد ").

الثاني: أن يكون مراده أنَّ ( آيمُن ) في القسم ، واللغات الواردة فيها ، أسماء معربة غير تامة التصرُّف ؛ للزومها موضعًا واحدًا لا تفارقه كحروف القسم ، فأصبحت بذلك ، وإن كانت معربة أقرب إلى المبنيات منها إلى المعربات ، وهذا التفسير لقوله أظهر .

يدلُّ على ذلك قول ابن جني : « فأما ( آيْمُن ) في القسم ففتحت الهمزة فيها ، وهي السم ، من قبل أنَّ هذا اسم غير متمكن ، ولا يستعمل إلا في القسم وحده ، فلرَّا ضارع

\_\_\_

 <sup>(</sup>١) همع الهوامع (٤/ ٢٣٩، ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الجنى الداني ص ٥٣٨ ، ومغني اللبيب (٦ / ١١١) ، ونسب أيضًا إلى الزجاج ، ونسب إليه موافقة الكوفيين في أنها جمع (يمين).

<sup>(</sup>٣) ينظر : أبنية الأسماء والأفعال والمصادر ص ٩٤ .

الحرف بقلة تمكنه ، فُتح تشبيهًا بالهمزة اللاحقة لحرف التعريف ؛ وليس هذا فيه إلا دون بناء الاسم لمضارعته الحرف »(١).

فإذا كان الفارسي يريد بجوابه أن ( ايمن ) في القسم شديدة الشبه بالمبنيات ؛ فإنه يرى أن ( مُ ) ، على اعتبار أنها لغة فيها ، لا تصلح أن تكون نقضًا للأصل الذي احتجَّ به ؛ لأنه أصل تشهد له جميع الأسهاء المتمكنة .

## الجواب الثاني:

قال الفارسي: « ويجوز أن تكون الميم بدلًا من الباء ؛ لمقاربته [ له ] في المخرج ، أبدلت منها في هذا الموضع ؛ وذلك عندي فيه أشبه من أن يكون من ( أيّمُن ) فيصير الاسم على حرف واحد »(٢).

وهناك من جعلها بدلًا من واو القسم أيضًا (٣).

ومراد الفارسي من إيراد هذا الوجه ، هو أنَّ احتمال كون الميم المفردة في قول العرب (مُ الله ) حرف جر ، احتمالٌ واردٌ ، وهذا يُفْسِدُ إيرادها ناقضًا لأصله ؛ لأنه خاص بالأسماء المتمكنة .

## الجواب الثالث:

قال الفارسي : « على أن ابن السراج كان يقول : إنه إنها هو ( مُنْ الله ) حذفت النون الالتقاء الساكنين كما حذفت من ﴿ أحدُ \* الله ﴾ [ الإخلاص : ١ ، ٢ ] و لاكِ اسقني ، ونحو ذلك .

\_

<sup>(</sup>١) سر صناعة الإعراب (١/ ١١٧).

<sup>(</sup>٢) البغداديات ص ١٦٢ ، ١٦٣ ، وقد نَسَبَ هذا القول فيه إلى ابن السراح .

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح التسهيل (٣/ ٢٠٣) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢ / ١١٩٢)، وارتشاف الضرب (٤ / ١٧٧٢).

فإذا كان كذلك لم يوجدونا اسمًا متمكنًا على حرف ١٠٠٠.

أي أن (مُ) جزء من حرف الجر (مِن) بقي بعد أن ضُمَّ وحـذفت النـون الالتقـاء الساكنين ، فيكون على هذا الوجه غير صالح الأن يورد ناقضًا أيضًا .

إلا أنَّ هذا الوجه عندي ضعيف ساقط ، ففي كتاب سيبويه نص يسقطه ويرده ؛ قال سيبويه : « واعلم أن من العرب من يقول (مِنْ ربي لأفعلنَّ) و (مُنْ ربي إنك لأَشِرُّ) ، يجعلها في هذا الموضع بمنزلة الواو والباء ، في قوله : (والله لأفعلنَّ) ؛ ولا يدخلونها في غير (ربي) ، كما لا يدخلون التاء في غير (الله) ، ولا تدخل الضمة في يدخلونها في غير (ربي) .

فإذا كانت (مُنْ) في القسم لا تستخدم إلا مع (ربِّي) خاصة ، فهذا يعني أن الله النون منها لا تحذف ؛ لأنه لم يلتق ساكنان ، ويعني أن تمثيل الفارسي لذلك بـ (مُنْ الله) بإدخالها على لفظ الجلالة (الله) مخالف لاستخدام العرب ؛ وهذا يجعل هذا الوجه ساقطًا ضعيفًا مردودًا .

ومن العجيب هنا أن الفارسي نقل هذا الوجه عن ابن السراج مع أنَّ ابنَ السراج نفسَه قد نقل نص سيبويه السابق كما هو في كتابه (الأصول)<sup>(٣)</sup>.

ومع هذا كله فإني مع الفارسي فيها ذهب إليه من أنَّ هذا الأصل ، المدلول عليه بجميع الأسهاء المتمكنة ؛ لا يمكن نقضه بضرورة لجأ إليها راجز ، ولا بلغة في كلمة

\_

<sup>(</sup>١) المسائل البصريات (٢/ ٨٩٨ ، ٨٩٧) ، وينظر : البغداديات ص ١٦٢ ، ١٦٣ .

<sup>(</sup>٢) الكتباب (٣/ ٤٩٩)، وينظر: الإنصاف (١/ ٤٠٩)، وشرح السرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢/ ١١٩١).

<sup>(</sup>٣) ينظر : (١/ ٤٣١).

خاصة بالقسم ، حتى لو سلمنا أنها اسم لا حرف ، معرب لا مبني ؛ لأن القسم من مواطن التخفُّف والتغيير .

فكيف إذا كان الأخفس نفسه ذهب إلى أن (مُ اللهِ) مبنية ، وإن كان أصلها ( ايمُن ) معربًا ؛ لأنها زيادة على قلة تصرفها أصارها الحذف إلى تمكين شبهها بالحرف في الصورة فبنيت ، قال أبو حيان : « قال الأخفش : وهو مبني ؛ لأن الاسم إذا كان على حرف واحد لم يعرب  $^{(1)}$ .

#### ب. المعارضة بالمثل:

احتج الفارسي بأن مذهب الأخفش ومن تابعه في جعل أحرف العلة في الأسماء الستة دلائل إعراب، ينقض أصلًا ثابتًا من أصول تأليف الكلام العربي، هو: أن الاسم المعرب لا يكون في لغة العرب على حرف واحد؛ لأنه يلزم من مذهبهم هذا جعل هذه الحروف زائدة، كما أسلفت، فتكون ( فوك ) و ( ذو مال ) حينئذ أسماءً معربة على حرف واحد.

وقد توقع الفارسي أن يعارض معارِضٌ بمثل ذلك ؛ فيزعم أنَّ القول بأصالة هذه الحروف ، وجعلها حروف إعراب يؤدي أيضًا إلى نقض أصلٍ آخر ثابتٍ من أصول تأليف الكلام العربي ، فقال :

« فإن قال : وليس شيء من كلامهم اسمٌ على حرفين أحدهما حرف لين ، فليس أحدٌ من الفريقين أسعدَ هذه الحجة من الآخر (7).

أي أنَّ من الأصول الحاكمة لتأليف الكلام العربي: أن الاسم المعرب كما لا يكون

<sup>(</sup>١) ارتشاف الضرب (٤/ ١٧٧٢)، وينظر: همع الهوامع (٤/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) البغداديات ص ٥٤٠ .

على حرف واحد، فإنه أيضًا لا يكون على حرفين أحدهما حرف علة ؛ والقول بأصالة حروف العلة في الأسهاء الستة وجعلها حروف إعراب، يلزم منه جعل ( فوك ) و ( ذو مال ) أسهاءً معربة على حرفين أحدهما حرف علة ، وهذا نقض للأصول : كها أنَّ القول بزيادتها نقض للأصول ؛ فليس لأحد القولين إذن مزية على الآخر .

وقد أجاب الفارسي عن هذا الإشكال ، فقال: « العلة التي لها لم يجز أن يكون الاسم على حرف الاسم على حرف لين: غير ثابتة هاهنا ، وهي بقاء الاسم على حرف واحد ؛ لسقوط حرف اللين من أجل انقلابه وسكونه ولحاق التنوين له ؛ ألا ترى أنَّ ذلك مأمون هاهنا من أجل الإضافة ، فإذا أفردوا قالوا: ( فَمٌ ) ، فأبدلوا الميم من الواو » (۱) .

## ومراد الفارسي من هذا الجواب:

أنَّ العلة التي امتنع لأجلها مجيء اسم متمكن على حرفين ثانيها حرف علة ، هي : أنه لو جاز ذلك لأدَّى إلى أن يكون الاسم المعرب على حرف واحد ؛ وذلك لأن حرف العلة سيتحرك بحركة الإعراب ، وما قبله في هذه الأسماء مفتوح ، فيقلب ألفًا ، فيدخله التنوين ، فيلتقي ساكنان ، فتحذف الألف ، فيبقى الاسم المعرب على حرف واحد .

ولذلك فإن ( فو ) و ( ذو ) لم يردا في شيء من كلام العرب غير مضافين ، لأنه لو حصل لقيل فيهم ( هذا ذَو ) و ( هذا فَو ) ؛ لأن الأصل فيهم : ( هذا ذَو ي ) (٢) ، و ( هذا

(٢) ينظر : الصحاح (٥/ ٢٠٢١، ٢٠٢١)، وفيه قال الجوهري : « وأصل ( ذُو ) : ( ذَوَى ) مثل ( عَصَا ) » .

\_

<sup>(</sup>١) البغداديات ص ٥٤١ ، وينظر : ص ٥٤١ ، ٥٤٢ .

فَوْهٌ) (١) ثم حذفت الألف والهاء من آخرهما ، فلمَّا تحركت الواو وانفتح ما قبلها وجب قلبها ألفًا ، فيقال : (هذا ذا) و (هذا فا) ، ثم يدخل التنوين ؛ فتحذف الألف ؛ فيبقى الاسم على حرف واحد وهو معرب .

والدليل على صحة هذه العلة عند الفارسي هي أن العرب حين احتاجت إلى أن تستعمل ( فو ) غير مضافة ، أبدلت الواو منه ميمًا ؛ لتسلم من القلب فالحذف ، ويبقى الاسم المعرب على حرفين .

وهذه العلة التي استلزمت هذا الحكم غير ممكنة في (فوك) و (ذو مال) ؟ لأنها ملازمان للإضافة ، فيستحيل أن يصيرا إلى حرف واحد ؛ لأن التنوين لا يدخلها البتة ؛ فإذا كانت العلة غير ممكنة هنا ، فلا حكم ؛ لأن الحكم يدور مع العلة وجودًا وعدمًا .

ويصبح هذا حجة أخرى للفارسي عليهم ، تدلُّ على أنَّه لا يجوز بحال من الأحوال أن يكون الاسم المعرب على حرف واحد ؛ حتى إنهم منعوا كلَّ صورة لفظية قد تصير إلى ذلك ، حتى وإن كان مصيرها إليه بعد قلب فسكون فتنوين فحذف ؛ وإذا منعوا المصير إلى هذه الحالة مع التراخي ، فمنعه من الفور أوجب .

ومع كل ذلك فإنَّ هذا الإلزام الذي أحكمه الفارسي في ردِّ مذهب الأخفش في الأسماء الستة ، لا يتأتى له إيراده على مذهبه في المثنى وجمع المذكر السالم ، فحجة الأخفش فيها باقية قوية .

كانت هذه أهم الاعتراضات التي أوردها السادة العلماء على مذهب الأخفش ومن

<sup>(</sup>١) ينظر : البغداديات ص ١٤٩ - ١٥٥ ، وفيه قال الفارسي : « وزن أصله ( فَعْل ) والدليل عليه قولهم ( أَ فُوَاه ) ، وحكم ما كان على ( فَعْل ) وكان معتل العين أن يجمع على ( أَفْعَال ) » .

وافقه . وثمة إلزامات غيرها بناها أصحابها على فهم خاص لهذا المذهب : هو أن معنى كون هذه الأحرف ( دلائل إعراب ) يعني : دلائل على حركات إعراب مقدرة فيها قبل تلك الحروف .

وقد قدَّمت الحديث عن هذا الفهم، وهو غريب لا يقع مثله من مثل أبي الحسن، وقد جاءتنا نصوص المتقدمين كالمبرد وابن جني بتفسير مذهبه كما أسلفت (١).

وقد رأيت عدمَ الإطالة بذكر تلك الإلزامات (٢) ، والخوض فيها ؛ لأن أصلها الذي بنيت عليه عندي بعيد جدًا .

#### الترجيح:

الحقّ أن الخلاف بين الأخفش وجمه ور البصريين خلاف مصطلحات لا غير ؟ فجمهور البصريين لا ينكرون بحال أن الواو والألف والياء في الأسماء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم ، فيها دلالة على الإعراب كدلالة الحركات في غيرها ، لكن ذلك لا يمنعهم من تسميتها (حروف إعراب) ، قال أبو سعيد السيرافي : « فإن قال قائل : فإذا زعمتم أن هذه الحروف بمنزلة الدال في ( زيد ) ، والألف في ( عصا ) ، وأنه لا إعراب فيها ، فلم سماها سيبويه (حروف الإعراب) ؟

<sup>(</sup>١) ينظر ما تقدم ص ٨٩٤ .

<sup>(</sup>٢) تنظر هذه الاعتراضات في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ١/ ٢٢٢)، وسر صناعة الإعراب (٢/ ٧١٠)، وشرح المقدمة الجزولية الكبير (١/ ٣٩٩، ٤٠٢)، وشرح التسهيل (١/ ٧٥).

## فالجواب في ذلك:

أن (حروف الإعراب): هي أواخر الكلم دخلها الإعراب أو لم يدخلها ؛ لأنها الموضع الذي يحلُّ فيه الإعراب إذا وجد.

ونظير هذا قول النحويين ( الحروف الزوائد عشرة ، ويجمعها : اليوم تنساه ) ، وهذه الحروف قد تكون زائدة وأصلية »(١).

وقد نص الفارسي على أنَّ الخلاف هنا خلاف تسميات فقال: « لا تمتنع الألف ، على قياس قول سيبويه إنها حرف إعراب ، أن تدلَّ على الرفع كما دلت عليه عند أبي الحسن ؛ لوجودنا حروف إعراب تقوم مقام الإعراب في نحو: (أبوك، وأباك، وأبيك) وأخواته، و(كلاهما وكليهما).

ولكن وجه الخلاف بينهما: أن سيبويه يـزعم أنهـا حـرف إعـراب ، وأبـو الحسـن يقول: إنها ليست حرف إعراب »(٢).

وإنها امتنع أبو الحسن من ذلك؛ لأن حرف الإعراب لا يكون إلا إذا حلَّت فيه حركة الإعراب ظاهرة أو مقدرة، ولاشك عندي أن مذهبه هذا أسلم وأحكم.

هذا بالنظر إلى عموم الخلاف هنا ، أما بالنظر إلى حجة الأخفش وما ورد عليها من اعتراضات:

فإن حجته هذه عندي قوية مقبولة في الخلاف في إعراب المثنى وجمع المذكر السالم، وكلُّ ما ورد عليها من اعتراضات فيهما فهو ساقط مردود.

-

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ١/ ٢٢٢)، وينظر: الإنصاف (١/ ٣٤، ٣٧، ٣٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر نص الفارسي هذا في : سر صناعة الإعراب (٢/ ٧١٣).

أمَّا هذه الحجة في الخلاف في إعراب الأسماء الستة فلاشك أنها أضعف منها هناك ؟ لأنها قد عورضت فيه بحجة قوية جدًّا ، هي أن مذهب الأخفش يؤدي إلى أمرين فاسدين هما:

1. مخالفة أصل ثابت من أصول العربية ، هو أنه ليس في الأسماء المتمكنة اسم على حرف واحد ؛ لأنه يجعل الأحرف الثلاثة المعتلة في الأسماء الستة زائدة لا أصلية .

٢. الأخذ بغير الأولى ؛ لأنه يمكن تفسير تغير حروف العلة في الأسماء الستة تفسيرًا صرفيًّا ، يبقيها معربة بالحركات كسائر المفردات .

ولعلَّ صحة هذه المعارضة لمذهبه في الأسماء الستة وقوَّتها ، وسلامة مذهبه في المثنى وجمع المذكر السالم ، منها ومن غيرها ؛ يفسِّر لنا تمسكه بهذا المذهب في المثنى والجمع ؛ إذ لم يؤثر عنه فيهما غيره ، في حين تردَّدَ في الأسماء الستة بين هذا المذهب وبين مذهب سيبويه فقال بهما معًا (۱).

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ١٧).





# المبحث الثاني

استدلال البصريين

على أنَّ الاسم في نحو (أمامَك زيدٌ) يرتفع بالابتداء

ببطلان

كون الظرف رافعًا له

بدليل

صحة دخول العوامل عليه





# محلُّ النزاع :

رافع الاسم الواقع بعد الظرف والجار والمجرور غير المعتمدين.

#### المذهب البصري:

ذهب البصريون إلى أنَّ الظرف لا يرفع الاسم إذا تقدَّم عليه ، وإنها يرتفع بالابتداء (١) .

#### الحجة :

« أنَّ الأصل في الظرف أن لا يعمل ، وإنها يعمل لقيامه مقام الفعل ، ولو كان الظرف هاهنا عاملًا لقيامه مقام الفعل ، كها يزعم الكوفيون ومن وافقهم ، لَهَا جاز أن تدخل عليه العوامل ، فتقول ( إنَّ أمامك زيدًا ) و ( ظننت خلفك عمرًا ) وما أشبه ذلك ؛ لأن عاملًا لا يدخل على عامل .

فلو كان الظرف رافعًا لـ (زيد) لمَا جاز ذلك ، ولَـمَا كان العامل يتعداه إلى الاسم ويبطل عمله: كما لا يجوز أن تقول (إنَّ يقوم عمرًا) و(ظننت ينطلق بكرًا) ، فلمَّا تعداه العامل إلى الاسم كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكا لا وَحَجِيمًا ﴾ [المزمل: ١٢]، ولم يروعن أحدٍ من القراء أنه كان يذهب إلى خلاف النصب = دلَّ على ما قلناه »(٢).

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ( ۱ / ۵۱) ، وأسرار العربية ص ۸۱ ، وقد مضى توثيق هذا المذهب ص ۵۳۷ ، وينظر أيضًا: اللباب ( ۱ / ۲۵۳ ) ، والتبيين ص ۲۳۳ ، والمغني في النحو ( ۲ / ۳۲۷ ) ، والبسيط ( ۱ / ۵۸۵ ) ، والكافى ( ۲ / ۲۷۱ ) ، ومغنى اللبيب ( ٥ / ۳۱۹ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٥٣، ٥٣ ) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٦ / ١٧٧ ) ، وعلل النحوص ٢٦٦ .

## الاعتراض: منع وجود اللازم:

قال الكوفيون: « قولكم ( إنَّ العامل يتعداه إلى الاسم بعده ) ليس بصحيح ؛ لأن المحلَّ عندنا اجتمع فيه نصبان: نصب المحل في نفسه ، ونصب العامل ؛ ففاض أحدهما إلى ( زيد ) فنصبه »(١).

## دراسة هذا الاعتراض:

احتجَّ البصريون بأنَّ الظرف لو كان عاملًا في نحو: (عندك زيدٌ) نيابة عن الفعل: لما تعداه عامل آخر، كـ (إنَّ) و(ظننتُ)، وعمل في معموله المرفوع به، النصبَ في نحو (إنَّ عندك زيدًا) و(ظننت عندك زيدًا).

وقد سلَّم الكوفيون بصحَّة هذا اللازم ، وأقرُّوه ، واعترفوا ببطلان كون الظرف عاملًا عند ثبوته . ولكنهم ذهبوا إلى أن مذهبهم لا يلزم منه وجوده ؛ لأنهم يرون أنَّ (إنَّ ) و (ظنَّ ) في نحو (إنَّ عندك زيدًا) و (ظننت عندك زيدًا) لم تتعديا الظرف (عندك) إلى (زيد) ، وجاءوا بتأويل لمذهبهم يمتنع معه هذا (التعدي) ، وبيان ذلك :

أنهم يرون أنَّ (إنَّ ) لم تتعدَّ (عندك) فنصبت (زيدًا) في (إنَّ عندك زيدًا) ، وإنها نصبته من خلال (عندك) ، ف (عندك) هو الطريق الوحيد أمام (إنَّ ) لتصل إلى (زيد).

وبيان ذلك: أنَّ (إنَّ)، وهي لا تعمل إلا النصب عند الكوفيين، قد (ضَخَّت) هذا النصب عن طريق الظرف (عندك)، و (عندك) أصلًا منصوب بالفعل (حلَّ) المحذوف المكتفى بالظرف منه، فاجتمع في الظرف: نصبه في نفسه، والنصب الذي ضخته (إنَّ) من خلاله إلى (زيد)؛ فاختلط نصب الناصب (إنَّ) مع نصب

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٥٣).

المنصوب (عندك)، ففاض أحدهما إلى (زيد) فنصبه.

وعلى هذا التأويل لا يصدق على مذهب الكوفيين في هذه المسألة المعنى الحرفي لله ( التعدي ) ، ف ( إنَّ ) لم تتعد الظرف ( عندك ) ، وكأنه لا وجود له ، وإنها نصبت ( زيدًا ) في وجود الظرف ومن خلاله ؛ لأن هذا الظرف ليس عندهم في نية التأخير ، كها يرى البصريون ، الذين يقولون إنَّ الظرف في نية التأخير و ( إنَّ ) تعمل في ( زيد ) مباشرة . وما قلته في ( إنَّ ) يقال في ( ظنَّ ) .

بهذا التأويل المفرط في الغرابة والغموض ذهب أهل الكوفة إلى منع وجود اللازم الذي بنى عليه البصريون حكمهم بأنَّ الظرف لا يجوز أن يكون عاملًا ، وهو (تعدي العوامل له وتخطيها إياه).

وقد أجهدت نفسي في البحث عن سلف لأبي البركات في نقل هذا الاعتراض الغريب، فلم أجد له ذكرًا عند سابقيه، بل إن اللاحقين أيضًا قد أعرضوا عن ذكره في تناولهم هذه المسألة.

قال لي شيخي عيَّادٌ الثبيتي (حفظه الله) في زمن الطلب والقراءة عليه: «ليس مستبعدًا أن يفترض أبو البركات مثل هذا الوجه ثم يردّ عليه ».

## الجواب عنه: الإلزام بالمؤدَّى:

قال أبو البركات : « أما قولهم : ( إنه اجتمع في المحل نصبان : نصب المحل في نفسه ، ونصب العامل ) :

قلنا: هذا باطل من وجهين:

أحدهما: أنَّ هذا يؤدي إلى أنه يجوز أن يكون الاسم منصوبًا من وجهين، وذلك لا يجوز ؟ ألا ترى أنك لو قلت: ( أكرمت زيدًا وأعطيت عمرًا العاقلين ) لم يجز

أن تنصبه على الوصف ؛ لأنك تجعله منصوبًا من وجهين ، وذلك لا يجوز ، فكذلك هاهنا .

والوجه الثاني: أنَّ النصب الذي فاض من المحلِّ إلى الاسم لا يخلو: إما أن يكون نصب المحل ، أو نصب العامل: فإن قلتم (نصب الظرف) فقولوا: إنه منصوب بالظرف، وهذا ما لا يقول به أحد ؛ لأنه لا دليل عليه.

وإن قلتم ( إنه نصب العامل ) فقد صحَّ قولنا : إنَّ العامل يتعداه إلى ما بعده ، ويبطل عمله »(١) .

#### دراسة هذا الجواب:

نصَّ أبو البركات ، كما ترى ، على أنَّ هذا التأويل الكوفي يؤدي إلى أمرٍ فاسدٍ صناعةً ، وهو كون الاسم منصوبًا من وجهين ، وهذا لا يجوز .

فإن تجاهلنا هذا الفساد ، وغضضنا الطرف عنه ، فإن هذا التأويل يـؤدي إلى أحـد أمرين لا ثالث لهما :

- ١. أن يكون الناصب لـ (زيد) هو الظرف . وهذا فاسد ؛ لأن الظرف رافع ؛ لأنه نائب عن الفعل (حلَّ) ؛ وهو عندهم رافع (زيد) في (عندك زيد) قبل دخول (إنَّ) أو (ظنَّ) عليه ، فكيف يصبح الآن ناصبًا !!
- ٢. أن يكون الناصب هو (إنَّ) أو (ظنَّ). وهذا يعني صحة قول البصريين:
   إنها تعديا الظرف، وأبطلا عمله، وأنه لو كان هو رافع الاسم بعده لما تخطياه إليه فنصباه.

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٥٣، ٥٥).

وهذا واضح ، إلا أنَّ لي على الوجه الأوّل في نص أبي البركات السابق تعليقين لازمين ، هذا بيانهما :

## الأول:

أنه قال ( إنَّ تأويل الكوفيين يؤدي إلى أنه يجوز أن يكون الاسم منصوبًا من وجهين ): فأين الوجهان الناصبان في نحو ( إنَّ عندك زيدًا ) ؟

## أقول:

إنَّ تأويل الكوفيين نصَّ على اجتهاع نصبين إلا أنَّ أحدهما (نصبُ ناصبِ) وهو (إنَّ )، وهذا يمكن أن ينصب به (زيد) ؛ والثاني (نصبُ منصوبِ) وهو (الظرف) وهذا لا يمكن أن ينصب به (زيد) ؛ لأن الظرف منصوب بـ (حلَّ ) المحذوف، ولو عمل في (زيد) لعمل الرفع وليس النصب.

ولذلك فإن تنظير أبي البركات لهذه المسألة بنحو: (أكرمت زيدًا وأعطيت عمرًا العاقلين) ، لو سلمنا له بامتناع نصب (العاقلين) على التبعية ؛ تنظير فيه نظر ؛ لأن (العاقلين) منصوبة من ناصبين هما الفعلان (أكرم) و(أعطى) ، في حين أن المجتمع في مسألتنا (ناصب ملفوظ به ، ومنصوب بناصب مقدر) وليس ناصبين .

## الثاني:

أنه قال : « لو قلت ( أكرمت زيدًا وأعطيت عمرًا العاقلين ) لم يجز أن تنصبه على الوصف ؛ لأنك تجعله منصوبًا من وجهين ، وذلك لا يجوز » .

فقد منع أبو البركات نصب ( العاقلين ) على الوصفية ، مع أنَّ العاملين في الموصوفين ( زيدًا ) و ( عمرًا ) ، وهما الفعلان ( أكرم ) و ( أعطى ) = قد اتحدا جنسًا فهما

فعلان ، واتحدا عملًا فهم ناصبان ، وتقاربا من حيث المعنى ؛ لأن الإكرام من جنس العطاء ؛ ومذهب الجمهور عند مثل هذا الاتحاد من هذه الجهات الثلاث جواز الإتباع والقطع (١).

وأنبِّه في هذا لأمرين اثنين هما:

1. أنَّ أبا البركات قال (لم يجز أن تنصبه على الوصف) فخصَّ بالمنع (الوصفية)؛ احترازًا من النصب على القطع بتقدير (أعني) أو (أخص) أو (أمدح)، فهذا جائز لم يخالف فيه أحدٌ.

٢. أن مخالفة أبي البركات الجمهور بمنعه الإتباع في هذا المثال يحتمل أحد الوجهين
 التاليين ، أو يحتملها معًا ، وهما :

أ. أن يكون تابعًا في المنع للمبرد وابن السراج ، وهو متصل في نسبه العلمي بها (٢) ، وهما يمنعان ذلك مطلقًا (٣) .

قال ابن عقيل: « وأصل هذا الخلاف في المسألة ، أعني مسألة القطع والإتباع ، الخلاف في عامل النعت: ومذهب الخليل وسيبويه والأخفش والجرمي وأكثر المحققين أنه تبعيته للمنعوت ، وصحّحة المغاربة .

وقال المبرد وابن السّراج وابن كيسان : عامل المنعوت »(٤).

(١) ينظر: ارتشاف الضرب (٤/ ١٩٢٤)، والمساعد (٢/ ٤١٤)، والتصريح (٣/ ٤٩٠).

(٣) ينظر مذهب المبرد في المقتضب (٤/ ٣١٥)، ومذهب ابن السراج في ارتشاف الضرب (٤/ ٣١٥)، والتصريح (٣/ ٤٩٠)، وقد ورد في الارتشاف والمساعد (١٩٠ ٤١٤)، والتصريح (٣/ ٤٩٠)، وقد ورد في الارتشاف والمساعد النص على أن المبرد لا يمنع من ذلك، إلا أنه نص هو في المقتضب على المنع منه.

(٤) المساعد (٢/ ٤١٥) وينظر: التصريح (٣/ ٤٨٨، ٤٨٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: نزهة الألباء ص ٣٠٢.

فالمانع إذن إنها منع ؛ لأنك لو أجزت نصب (العاقلين) في نحو (أكرمت زيدًا وأعطيت عمرًا العاقلين) على الوصفية ، فقد أعملت فيه عاملين اثنين هما (أكرم) ناصب (زيدًا) و(أعطى) ناصب (عمرًا) ، ومن أصولهم أنه لا يعمل عاملان في معمول واحد.

وإذا كان كذلك فلا غرابة في أن يمنع أبو البركات النصب على الوصف هنا ؛ لأن مذهبه في عامل المنعوت أنه هو عامل النعت ؛ يقول : « فإن قيل : فها العامل في الصفة ؟ قيل : العامل في الموصوف . فإذا قلت ( جاءني زيدٌ الظريفُ ) كان العامل فيه ( جاءني ) ، وإذا قلت ( مررت بزيدٍ وإذا قلت ( مررت بزيدٍ الظريفِ ) كان العامل فيه الباء »(١) .

ب. أن يكون أبو البركات مِمَّن يخصِّص جواز الإتباع والقطع بنعت فاعلي فعلين وخبري مبتدئين فقط ، نحو (جاء زيدٌ وأتى عمرو العاقلان) و (هذا زيدٌ وذاك عمرو العاقلان) ؛ تمسكًا بظاهر عبارة سيبويه ، فإنه إنها تكلَّم بالنصِّ عن ذلك فقال : « وتقول (هذا عبد الله وذاك أخوك الصالحان) ؛ لأنها ارتفعا من وجه واحد ، وهما اسهان بنيا على مبتدئين ، و (انطلق عبد الله ومضى أخوك الصالحان) ؛ لأنها ارتفعا بفعلين »(٢).

فأوهم بسكوته عن غيرهما الاختصاص ، فذهب بعض النحاة إلى التمسك بجواز الإتباع والقطع فيها فحسب ، ووجوب القطع فيها عداهما(٣)، فلعل الذي حمل أبا البركات على المنع هو الذي حملهم عليه .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) أسرار العربية ص ٢٦١ ، وتحقيق مذهب سيبويه والأكثرين في عامل النعت فيه خلاف واسع ليس هذا مكان الخوض فيه ، وينظر في : من أثر الكتاب في اختلاف أولي الألباب ص ١٧٦ - ١٨٠ .

<sup>(</sup>٢) الكتاب ( ٢ / ٦٠ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح التسهيل (٣/ ٣١٧) ، والمساعد (٢/ ٤١٤) ، والتصريح (٣/ ٤٨٧) .

وقد أتى هذا الجواب من الأنباري لإلزام الكوفيين بمؤدى اعتراضهم ، من باب استقصاء بيان فساد مذهبهم ، وإلا فإن اعتراضهم بيِّن الفساد والمغالطة ، ولا يحتمل كلَّ هذا الجواب أصلًا ؛ لأنه لم يجتمع على تأويلهم ناصبان حتى يفصَّل القول في مؤدى كلِّ ناصب .

#### اعتراض آخر: المعارضة بالقلب:

توقَّع ابن فلاحٍ اعتراضا آخر للكوفيين على الحجة البصرية بقلبها عليهم فقال: « فإن قيل: إنها اختصت (إنَّ ) بالعمل لقوتها بالتصدر ، بدليل إبطالها لعمل الابتداء ... »(١) .

وبيان هذا الاعتراض أنّ البصريين ، كما تقدم ، احتجوا بأنَّ الظرف في (عندك زيدٌ) لو كان رافعًا لـ (زيد) لما أبطلت (إنَّ ) و (ظنَّ ) هذا الرفع عند دخولهما عليه ، ونصبتا (زيدًا) ، فقيل (إنَّ عندك زيدًا) و (ظننت عندك زيدًا) .

ولمن أراد الحجاج عن الكوفيين أن يقلب هذه الحجة على البصريين، فيقول: ونحن نقول أيضًا: لوكان الابتداء هو الرافع للمبتدأ، وكان الرافع للخبر الابتداء وحده، أو الابتداء والمبتدأ معًا، أو المبتدأ وحده، كما تقولون (٢٠)، لما أبطلت (إنَّ) عند دخولها على المبتدأ والخبر عمل (الابتداء) في (المبتدأ) ونصبته هي، ولما أبطلت عمل (الابتداء) و(المبتدأ) معًا، أو أحدهما، فرفعت الخبر هي كما تقولون (٣٠).

<sup>(</sup>١) المغني في النحو (٢/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (١/ ٤٤)، وأسر ار العربية ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر : الإنصاف ( ١ / ١٧٦ ) ، وأسرار العربية ص ١٤٥ ، ١٤٥ .

وإذا لم يمتنع عندكم أن تتخطّى (إنَّ) هذه العوامل وتبطل عملها ، فإنه لا يمتنع عندنا أن تتخطى (إنَّ) الظرفَ في (إنَّ عندك زيدًا) ، وتبطل عمله ؛ فتنصب (زيدًا) .

## الجواب عنه: المعارضة بقياس الفرق:

أجاب ابن فلاح عن هذا الاعتراض ، فقال: «أما الابتداء؛ فاللفظي أقوى من المعنوي ، وأما محل النزاع فالعاملان لفظيان ، ويترجح الثاني؛ لأنه بمنزلة الفعل ، وهو أقوى من الحرف في العمل ؛ ولذلك شبه به الحرف في العمل »(١).

وإذا تأملنا اعتراض الكوفيين هذا في ضوء جواب ابن فلاح ، وجدنا أن بين نحو (عندك زيدٌ) ، على مذهب البصريين ، عند دخول (إنَّ) على مأهبا :

1. أنَّ العامل الذي تتعداه (إنَّ ) عند دخولها ، في الجملة الأولى لفظي هو الظرف (عندك) ، في حين أن العامل الذي تتعداه في الجملة الثانية معنوي هو (الابتداء) ، والعامل المعنوي أضعف من العامل اللفظي .

٢. أنَّ ( الابتداء ) عند دخول ( إنَّ ) يزول بدخولها ، أما الظرف ( عندك ) فإنه باق
 بعد دخولها .

فإن قيل : ولكن جماعة من البصريين يـذهبون إلى أنَّ العامـل في الخـبر ( الابتـداء والمبتدأ معًا ) !

قلنا: قد زال ( الابتداء ) بدخول ( إنَّ ) ، وبقي ( المبتدأ ) ينازع ( إنَّ ) العمل

<sup>(</sup>١) المغني في النحو (٢/ ٣٢٧).

وحده فغلبته ؛ لأنها عاملة لشبهها اللفظي والمعنوي بالفعل (١) ، وأما (المبتدأ) فهو ، إضافةً إلى كونه على هذا المذهب جزء من العامل فقط ، اسم ؛ والأصل في الأسهاء ألا تعمل ؛ ولذلك ألغت (إنَّ) عمله ، على قول من جعل الخبر مرفوعًا بـ (المبتدأ) وحده أيضًا.

وليس في وسع الكوفيين أن يقلبوا هذا الوجه ، فيقولوا: (ونحن نقول أيضًا: إن الظرف (عندك) نازع (إنَّ) العملَ في (زيد) فغلبته) ؛ لأن الظرف أقوى من (إنَّ) ، على مذهبهم خاصة ، فالكوفيون يذهبون إلى أن الأصل في نحو (عندك زيدٌ): (حلَّ عندك زيدٌ) ، ثم «حذف الفعل ، واكتفي بالظرف منه ، وهو غير مطلوب ، فارتفع الاسم به كما يرتفع بالفعل »(٢).

في حين يذهبون إلى أنَّ (إنَّ ) عامل ضعيف ؛ لأنه عمل عندهم لمسابهة الفعل في اللفظ فقط (٣) ، ولأنها عندهم عامل ضعيف أعملوها في المبتدأ دون الخبر (٤) ، وأهملوها إذا خففت مطلقًا ؛ لأنها إذا خففت زال شبهها اللفظي بالفعل ، وهو الشبه المعتمد في إعالها عندهم (٥) .

فإذا كانت (إنَّ ) عندهم بهذه المنزلة من الضعف ، والظرف عندهم بهذه المنزلة من القوة ، فليس في وسعهم أن يدَّعوا أن (إنَّ ) غلبت الظرف وغصبته معموله .

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ١٧٧ ، ١٧٨)، وأسرار العربية ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٥١، ٥١).

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ( ١ / ١٩٥ ، ٢٠٨ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : السابق .

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق (١/ ١٧٦)، وأسرار العربية ص ١٤٥.

#### الترجيح:

إذا نظرنا إلى هذه الحجة البصرية ، وما نقل عن أهل الكوفة ، أو احتُجَّ به عنهم من اعترض به اعتراضات ساقطة ؛ فلاشك أننا سنحكم بقبول الحجة البصرية ، ورفض ما اعترض به عليها .

إلا أنني أجد للكوفيين من هذه الحجة البصرية مخرجًا قويًّا ، هـو ( منع الـلازم ) ، وبيان ذلك :

أن البصريين احتجوا بـ (أنَّ العامل لا يدخل على عامل) ولو كان الظرف عاملًا، في نحو (عندك زيدٌ)، رَفْعَ (زيد) لما دخلت عليه (إنَّ)، وأبطلت عمله، ونصبت مرفوعه في نحو (إنَّ عندك زيدًا).

والحقُّ أنَّ هذا الأصل لا يتوافق مع مذهب الكوفيين ، وفي وسعهم منعه وعدم التسليم به ، فالعامل عندهم قد يدخل على العامل ، دون التفات إلى قوة أو ضعف:

يدلُّ على ذلك ، عندي ، أنهم ذهبوا في رافع المبتدأ والخبر إلى أنهما ترافعا ، فإذا قلت (زيدٌ قائمٌ) ف (زيد) مرفوع بـ (زيد) مرفوع بـ (زيد) ثـم تـدخل (كان) فتتخطى المبتدأ (زيد) ، دون أن تعمل فيه عندهم فهو باق على رفعه السابق ، وتنصب الخبر بعد أن كان مرفوعًا بـ (المبتدأ) (٢).

فإذا جاز عندهم أن تتخطّى (كان) المبتدأ وتنصب مرفوعه (الخبر)، فلا مانع أن يجوز عندهم أن تتخطى (إنَّ) الظرف في نحو (إنَّ عندك زيدًا) وتنصب مرفوعه (الفاعل).

.

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ٤٤)، وأسر ار العربية ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح جمل الزجاجي لابن عصفور (١/ ٤٢٥)، والتذييل والتكميل (٤/ ١١٥).

وإذا كان كذلك فإنني أقول مطمئنًا: إنَّ الكوفيين لا يمنعون دخول العامل على العامل وإبطاله عمله ، بل يجيزون ذلك ويكون العمل والغلبة للمتصدِّر منها.

ومما يؤنسني في هذا الفهم أنهم يذهبون إلى أنَّ إعهال الفعل الأول من الفعلين المتنازعين في نحو (أكرمني وأكرمت زيدٌ) أولى ، قالوا: «لقوة الابتداء والعناية به ؛ ولهذا لا يجوز إلغاء (ظننت) إذا وقعت مبتدأة ، بخلاف ما إذا وقعت متوسطة أو متأخرة ؛ فدلَّ على أنَّ الابتداء له أثرٌ في تقوية عمل الفعل »(١).

وبهذا تكون الحجة البصرية غير لازمة للكوفيين عندي ؛ لأنها تلزمهم بشي- اليس من مذهبهم ولا يقولون به ، ولكلِّ من الفريقين التمسك بمذهبه ، ولمن أراد الاختيار النظر في عموم أدلة كلِّ فريق .

(١) الإنصاف (١/ ٨٧، ٨٧).





# المبحث الثالث

استدلال البصريين

على أن الاسم في نحو (أمامك زيدٌ) يرتفع بالابتداء

ببطلان

أن يكون الظرف رافعًا له

بدليل

امتناع إعماله في نحو (بك زيدٌ مأخوذٌ)





# محلُّ النزاع :

رافع الاسم الواقع بعد الظرف والجار والمجرور غير المعتمدين.

#### المذهب البصري:

ذهب البصريون إلى أنَّ الظرف لا يرفع الاسم إذا تقدَّم عليه ، وإنها يرتفع بالابتداء .

#### الحجة :

( لو كان الظرف عاملًا في الاسم الذي يليه في نحو: (عندك زيدٌ) و ( في الدار عمرٌو) ، كما يزعم الكوفيون ؛ لوجب أن يرفع به الاسم في قولك ( بك زيدٌ مأخوذٌ) ، وبالإجماع أنه لا يجوز ذلك) (١٠).

#### دراسة هذه الحجة:

هذه الحجة منتزعة من كتاب سيبويه ، إلا أنَّ عبارة أبي البركات (رحمه الله) في تحريرها غير محكمة ، وسأبدأ ببيان أصل هذه الحجة أولًا .

# يقول سيبويه:

« وأما (بك مأخوذٌ زيدٌ) فإنه لا يكون إلا رفعًا ، من قِبَل أنَّ (بك) لا تكون مستقرًّا للرجل. ويدلك على ذلك أنه لا يستغنى عليه السكوت »(٢).

ومراد سيبويه بهذا النص أنَّ (مأخوذ) في قولك: (بك مأخوذٌ زيدٌ) أو (بك زيدٌ مأخوذٌ) (٣) واجبة الرفع على أنها خبر للمبتدأ (زيد)، و (بك) متعلق بها

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) الكتاب (٢/ ١٢٤)، وينظر شرحه للسيرافي ( المطبوع: ٧/ ٥٩ - ٦٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر : المقاصد الشافية (٢/ ١٥).

متقدم في اللفظ عليها ؛ ولا يجوز نصب (مأخوذ) على الحال مطلقًا ؛ لأن الجملة لم تتمّ قبله ؛ لأن (بك زيد) لا يحسن السكوت عليه ؛ لأن الظرف (بك) ليس تامًّا ؛ إذ الظرف التامُّ أو المستقرّ ، هو ما كان « متعلقه كونًا عامًّا ، واضحًا ومفهومًا بداهة »(١) نحو (أمامك زيدٌ) و (في الدار عمرٌو).

قال السيرافي: «ولا يجوز أن تقول (زيد فيك) وأنت تريد (راغب)، ولا (زيد عليك) وأنت تريد (مأخوذ)؛ لأن ولا (زيد عليك) وأنت تريد (مأخوذ)؛ لأن هذه الحروف قد تتعلق عليها أخبار كثيرة مختلفة المعاني فإذا حذفت لم يدر أيها يراد؛ ألا ترى:

أنك إذا قلت (زيدبك) احتمل وجوهًا كثيرة نحو (زيدٌ بك يستعين) و (زيدبك يتجمل) و (زيدبك مأخوذ) وما أشبه ذلك.

وكذلك (زيدٌ فيك) جاز أن تعني (راغب) و (زاهد) و (فيك متكلم) و (فيك يوالى) و (فيك يعادى) ونحوه.

وكذلك إذا قلت ( زيد عليك ) جاز أن يكون ( عليك يعتمد ) و ( عليك ينزل ) و ( عليك ينزل ) و ( عليك ينني ) و نحو ذلك .

فإذا قلت (زيدٌ بك) وأنت تريد (مأخوذ)، أو (زيدٌ عليك) وأنت تريد (نازل)، ثم حذفت (مأخوذ) و (نازل) بطل الكلام؛ لأنها خبران لابدَّ منها.

وإنها جاز أن تقول ( زيد في الدار ) أو ( في السوق ) أو ما أشبه ذلك من الأماكن ؟ لأن هذه محَالً لزيد ، والقصد فيها أنه قد استقرَّ فيها ، أو حلَّها ؟ ولا يـذهب الـوهم في

<sup>(</sup>١) الخليل ص ٣٨٤.

قولك (زيدٌ في الدار) أو (في السوق): أنه (يرغب في الدار) أو (يزهد فيها)؛ لما عرف بالعادة من أنَّ القصد إلى حلوله فيها، فصار قولك (في الدار) خبرًا يتم الكلام به، وإذا تمَّ الكلام بظرف، وصار خبرًا: جاز نصب ما بعده من الصفات على الحال »(١).

ولذلك فإنك لو قلت (أمامك زيد قائمٌ) و (في الدار عمرٌ و جالسٌ) لجاز في ذلك نصب (قائم) و (جالس) على الحال؛ لتمام الجملة قبلها، فتقول (أمامك زيدٌ قائمًا) و (في الدار عمرٌ و جالسًا)، وتقول (أمامك قائمًا زيدٌ)، و (في الدار جالسًا عمرٌ و) بلا خلاف في ذلك (٢).

وقد حاول أبو البركات استثهار هذه المسألة ، في الانتصار لمذهب البصريين بهذه الحجة ، فقال :

( لو كان الظرف في نحو ( عندك زيدٌ ) و ( في الدار عمرٌ و ) عاملًا في الاسم الظاهر بعده ؛ لوجب أن يرفع به الاسم في قولك ( بك زيدٌ مأخوذٌ ) ، وبالإجماع أنه لا يجوز ذلك ) .

أي : بالإجماع أنه لا يجوز رفع ( زيد ) على أنها فاعل للظرف ( بك ) ؛ لأنه لو جاز ذلك لانتصب ( مأخوذ ) على الحالية .

والذي أراه هو أن تحرير الحجة ، بناء على أصل المسألة عند سيبويه ، كان الأولى أن يقال فيه :

( لو كان الظرف في نحو ( عندك زيدٌ ) و ( في الدار عمرٌ و ) رافعًا للاسم الظاهر

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ٧/ ٦١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : التصريح (٢/ ٦٥٣) .

بعده ، كما يزعم الكوفيون ، لانتصب ( مأخوذ ) في نحو ( بك زيـدٌ مـأخوذٌ ) و ( بك مأخوذٌ ) و ( بك مأخوذٌ زيدٌ ) على الحالية ؛ لأن الظرف عندهم نائب عن فعل لازم ، فهما بمنزلة ( جاء زيدٌ راكبًا ) و ( جاء راكبًا زيدٌ ) .

فليًّا أجمعنا على أنه لا يجوز النصب، وأن (مأخوذ) واجبة الرفع: دلَّ على أنَّ الظرف غير عامل، وأنَّ (زيدٌ) مرفوع بالابتداء، وأنَّ (مأخوذٌ) خبرٌ له).

#### الاعتراض: [ المعارضة بقياس الفرق ]

قال أبو البركات:

« واعترض الكوفيون على هذا الوجه بأن قالوا:

قولكم (إنه لو كان عاملًا لوجب أن يرفع الاسم في قولك (بك زيد مأخوذ)، ليس بصحيح ؛ وذلك لأن (بك) مع الإضافة إلى الاسم لا يفيد، بخلاف قولنا (في الدار زيد) إذا أضيف إليه الاسم فإنه يفيد ويكون كلامًا »(١).

فهذا يعني أنَّ الكوفيين يفرِّقون في هذه المسألة بين الظرف التام والظرف الناقص، ويرون أن الذي يقولون بإعماله في الاسم الظاهر بعده، إنها هو الظرف التام، وبناء عليه فلا مدخل للظرف الناقص في محلِّ النزاع.

الجواب عنه: [عدم التأثير]

قال أبو البركات:

« أما قولهم ( إنَّ ( بك ) مع الإضافة إلى الاسم لا يفيد ، بخلاف قولك ( في الدار )

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٥٣).

إذا أضيف إليه الاسم، فإنه يفيد)؛ فباطلٌ أيضًا؛ وذلك لأنه لوكان عاملًا لَكَ وقع الفرق بينهما في هذا المعنى؛ ألا ترى أنَّ قولك (ضَارَبَ زيدٌ) لا يفيد، و (سار زيدٌ) يفيد، ومع هذا فكلٌ منهما عاملٌ كالآخر، فكذلك كان ينبغي أن يكون هاهنا »(١).

#### دراسة هذا الجواب:

مراد أبي البركات من هذا الجواب هو: أن الفارق الذي ذكره الكوفيون لا تأثير له ؛ لأن الفائدة لا علاقة لها بالعمل ؛ إذ إنَّ المعاني النحوية للعوامل لا يمكن أن يؤدي اختلافها إلى إبطال عمل العامل ، فإذا ثبت العمل لجنس العامل لم يبطله تغيرُ معناه النحوي ؛ إذ إنَّ تغيرُ المعاني النحوية قد يؤثر على نوع العمل وقوَّته ، ولكنه لا بلغه .

#### وبيان ذلك:

أن الأفعال مثلًا كلها عاملة ، فالعمل ثابت لجنس الأفعال دون نظر إلى معانيها النحوية ، كـ ( التعدي واللزوم ) و ( التهام والنقص ) و ( التصرف والجمود ) و ( التجرد والزيادة ) و ( المضيّ والمضارعة والأمر ) و ( البناء والإعراب ) و ( البناء للمفعول ) ... وغرها .

إلا أن بعض هذه المعاني تحدِّد نوع ذلك العمل وقوته ، ف ( اللزوم والتعدي بأقسامه ) لهما أثرٌ في اختلاف عمل الفعل ، و ( التهام والنقص ) لهما أثرٌ في اختلافه أنضًا .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٥٤).

ولذلك فإنه لو ثبت العمل للظرف التام في نحو (عندك زيدٌ) و ( في الدار عمرٌو ) لثبت أيضًا للظرف الناقص في نحو ( بك زيدٌ مأخوذٌ ) ، فلمَّا لم يثبت للظرف الناقص العمل دلَّ على عدم ثبوته للظرف التام .

وقد كان أبو البقاء العكبري أكثر دقةً حين استدلَّ ، في ردِّه على هذا الاعتراض الكوفي ، بالأفعال التامة والناقصة ، وعدم تأثير التهام والنقص في ثبوت العمل لها جميعًا ، فقال : « فإن قيل : إنها لم يجز ذلك لنقصان الظرف هنا ؛ إذ لو اقتصرت على قولك ( بك زيدٌ ) و ( فيك عمرٌ و ) لم يكن كلامًا ؟

قلنا: نقصانه لا يمنع من عمله ، ألا ترى أنَّ قولك (صار زيدٌ) و (كان عمرٌو) ناقصان ويعملان عمل (قام) و (صام) وهما تامَّان »(١).

ولاشك أنَّ هذا أدقُّ وأحكم في مقام الحجاج، صحَّ أو لم يصحّ، من قول أبي البركات ( ألا ترى أن قولك ( ضَارَبَ زيد ) لا يفيد، و ( سار زيدٌ ) يفيد، ومع ذلك فكلٌّ منها عامل كالآخر ) ؛ لأن أبا البقاء قابل التهام والنقص في الظروف بالتهام والنقص في الأفعال ؛ وإن كان كلام أبي البركات مؤديًا لغرضه، موفيًا بقصده.

ومع ما في ظاهر هذا الجواب من قوة، فإنه عندي جواب فاسدٌ ساقطٌ ، واعتراض الكوفيين ، حين فرقوا بين الظرف التام والظرف الناقص هنا ، في القرارة من صواب الرأي ودقة القياس ، وسأكشف عن كلِّ ذلك من خلال نقاط ثلاث ، هي :

١. أنَّ أهل الكوفة أصلًا إنها أعملوا الظرف لقيامه مقام الفعل ؛ فقد قالوا: « إنها قلنا ذلك ؛ لأن الأصل في قولك ( أمامك زيدٌ ) و ( في الدار عمرٌو ) : ( حلَّ أمامك

<sup>(</sup>١) التبيين ص ٢٣٤ ، ٢٣٥ ، وينظر : المغني في النحو (٢/ ٣٢٧).

زيدٌ) و (حلَّ في الدار عمرٌو)، فحذف الفعل، واكتفي بالظرف منه، وهو غير مطلوب، فارتفع الاسم به كما يرتفع بالفعل »(١).

فأهل الكوفة إنها يعملون الظروف التامة التي تتعلَّق بكون عام ، يفهم بداهة ، ولا يقدَّر ؛ وهم يسمُّون تلك الظروف ( المحلّ ) ، كها قال أبو البركات في أول المسألة (٢) ؛ لأنه يفهم منها معنى الحلول والاستقرار .

وإذا كان الظرف إنها يعمل عندهم لما فيه من معنى الفعل ولنيابته عنه ؛ والاكتفاء به منه ؛ فإنه لا يجوز الاستدلال عليهم بالظرف الناقص في نحو (بك زيدٌ مأخوذٌ) ؛ لأن الظرف (بك) متعلق بحدث خاص هو (مأخوذ) ، لا بكون عام ؛ ولذلك فإنه لا يصدق عليه وصف (المحل) أصلًا ، وليس فيه ما يوجب له العمل ، فهو خارج عن محلً النزاع من بدايته .

٢. أنَّ ما ذهب إليه أبو البركات ، والعكبري ، وابن فلاح ، من أنَّ المعاني النحوية لا يؤدي تغيرها إلى أبطال العمل ، بدليل أن الأفعال الناقصة والتامة كلها تعمل ، وكذلك الأفعال اللازمة والمتعدية ، ولا يؤثر تمامها أو نقصانها ، ولا لزومها أو تعديها ، في استحقاق العمل ؛ ثم قياس الظروف عليها في ذلك = قياس مع الفارق المؤثّر ، وهو عندي فاسد ؛ لأننى أقول :

إنَّ هذا الذي قالوه يصحُّ في الأفعال ؛ لأن الأصل في العمل إنها هو لها ؛ فهي مستحقة العمل بفعليتها ، فكل فعل عامل ؛ أما الظروف فلا يعمل منها إلا ما كان مشابهًا للفعل ، والذي يشابه الفعل هو الظرف التام ، فالمعنى النحوي هنا ( وهو التهام )

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٥١، ٥١).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ١٥).

هو علة العمل ؛ فإذا زالت بنقصان الظرف زال العمل معها ؛ فالعمل في الظرف طارئٌ عند وجود عارضٍ هو ( التهام ) ، أما العمل في الأفعال فهو أصيلٌ لازم فلا يتأثر بتغير المعاني النحوية ، فبان الفرق بينهها .

٣. أنَّ الظرف المقدَّم على الاسم الظاهر إذا اعتمد على أحد ستة أشياء (نفي ، أو استفهام ، أو موصوف ، أو موصول ، أو صاحب خبر ، أو صاحب حال ) ، أو كان عاملًا في (أنَّ ) وصلتها :

وجب كون الاسم الظاهر فاعلًا للظرف عند الأكثرين المحققين ، وقيل بـل يجـوز وهـو الراجح ، وأقلُ ما قيل فيه الجواز . ولم يمنع أحدٌ من النحاة إعمال الظرف المعتمد البتة .

ولاشكَّ في أن المراد بالظرف هنا ( الظرف التام ) دون ( الناقص )؛ لأن من اشترط الاعتماد في إعمال الظرف إنما أراد أن يجتمع له في مشابهة الفعل وجهان ، هما :

أ. الشبه المعنوي بدلالته على الكون العام ( الاستقرار والحلول ) .

ب. الشبه اللفظي باعتماده على هذه الأشياء التي هي «أولى بالفعل من غيره »(١).

## قال ابن فلاح:

« فأما إذا اعتمد الظرف على ما ذكرنا أولًا ، فإنه يعمل في الظاهر اتفاقًا ؟ لأنها قويت مشابهته للفعل باعتهاده على سابق ، فلما انضم إلى مشابهة الفعل اعتهاده على سابق ؛ ضاهى مالا ينصرف في حصول التأثير عند وجود السبين ، دون السبب الواحد »(٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر في ذلك : الإنصاف (۱/ ٥٢ ، ٥٥)، واللباب (۱/ ١٤٣)، والتذييل والتكميل (٤/ ٥٦ – ٥٨)، والرتشاف الضرب (٣/ ٣١٣ - ١٠٨٤)، وشرح شذور الذهب ص ٤١٦ ، وهمع الهوامع (٥/ ١٣١١).

<sup>(</sup>٢) المغنى في النحو (٢/ ٣٢٨).

فإذا كانت المعاني النحوية لا تؤثر في العمل ، كما قال أبو البركات وأبو البقاء وابن فلاح ، في الجواب السابق: فلم لا يجيزون إعمال الظرف الناقص المعتمد ، كما يجيزون إعمال الظرف التام المعتمد ، فيرفعون الاسم الظاهر على الفاعلية للظرف في نحو قولك ( أبك زيدٌ مأخوذٌ ؟ ) و ( أفيك زيدٌ راغبٌ ؟ ) و ( أعليك زيدٌ نازلٌ ؟ ) !!

ولاشكَّ في أن ذلك لا يجوز ؛ لأنه لو جاز رفع (زيد) على الفاعلية لانتصب (مأخوذ) و (راغب) و (نازل) على الحالية ؛ لأن هذه الجمل تكون حيناً له بمنزلة (أجاء زيد راكبًا ؟).

ولاشك في أنَّ علة امتناع إعمال الظرف في هذه الجمل هو (النقصان)، وأنَّ علة إعمال الظرف في نحو (أعندك زيدٌ؟) و (ما في الدار أحدٌ) إنها هي عندهم (التهام) مع الاعتماد عند من اشترطه؛ وهذا يعني أنَّ الظرف المعتمد يعمل في حال تمامه ولا يعمل في حال نقصانه.

فإذا ثبت بذلك قطعًا فساد ما قالوه: من أن النقصان والتهام لا أثر لهما في العمل مطلقًا ، ووقوعهم في مناقضة أنفسهم ، وانقلاب الحجة عليهم ؛ فقد ثبتت صحة تفريق الكوفيين في إعهال الظرف غير المعتمد بين التام منه والناقص .

# الترجيح:

رجح لديَّ بها كشفت لك عنه قبل قليل رفضُ الحجة البصرية ، واعتقاد فسادها وسقوطها ، وقبول اعتراض الكوفيين عليها قبولًا مطلقًا ، محكومًا له عندي بالقوة والصحة والاستقامة .





# المبحث الرابع

استدلال البصريين

على أن الاسم بعد (لولا) يرتفع بالابتداء

ببطلان

كون (لولا) رافعة له

بدليل

امتناع العطف عليه بـ (ولا)





# محلّ النزاع :

العامل في الاسم المرفوع بعد ( لولا ) .

#### المذهب البصري:

ذهب البصريون إلى أنه يرتفع بالابتداء (١).

#### الحجة :

(لو كان الاسم في نحو (لولا زيدٌ لأكرمتك) مرفوعًا بـ (لولا) ، بتقدير (لولم يمنعني زيدٌ لأكرمتك) ، كما يزعم بعض الكوفيين ؛ لكان ينبغي أن يعطف عليها بـ (ولا) ؛ لأن الجحد يعطف عليه بـ (ولا) . فَلـمَّا لم يجـز أن يقال (لولا أخوك ولا أبوك) دلَّ على فساد ما ذهبوا إليه) (٢) .

#### دراسة هذه الحجة:

ذكرت في اسبق<sup>(۳)</sup> أنَّ للكوفيين في هذه المسألة أربعة مذاهب ، وأنَّ أبا البركات اقتصر ، فلم يذكر لهم سوى مذهب واحد ؛ وقلتُ أيضًا إنَّ من الحجج الواردة في هذه المسألة عند أبي البركات ما يصلح لجميع هذه المذاهب الكوفية، ومنها ما هو خاص ببعضها ، انتصارًا لها أو اعتراضًا عليها .

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۷۰)، وقد مضى توثيق هذا المذهب ص ٥٢٠، وينظر أيضًا اللباب (۱/ ١٣١)، والتبيين ص ٢٣٩، وشرح المفصل (۱/ ٢٤١) (٢/ ٣٤٢)، وشرح التسهيل (۱/ ٢٨٣)، والمغني في النحو (٢/ ٣٥٢)... وغيرها.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٧٤ ، ٧٥ ) وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٣ / ٢ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر ص ٦٦٢ – ٦٦٥ .

وهذه الحجة من الحجج الخاصة ، فهي تردعلى المذهب الثاني من المذهب الثاني من المذاهب الكوفية ، حسب ترتيبي السابق لها<sup>(1)</sup> ؛ وهو القائل إنَّ (لولا) نفسها ترفع الاسم بعدها نيابة عن فعل منفي ، حذف وعوِّض عنه بـ (لا) ؛ إذ التقدير (لو لم يمنعني زيدٌ لأكرمتك) . بل إنَّ هذه الحجة أصلًا للفراء في ردّه مذاهب غيره من الكوفيين (1).

والمراد من هذه الحجة ، عند من احتج بها ، إثبات وجود فارق معنوي جوهري بين محل النزاع: (لولازيدٌ لأكرمتك) وبين تفسير معناه المقدَّر عند هؤلاء: (لو لم يمنعني زيدٌ لأكرمتك) = يكشف عن فساد هذا التفسير وما بني عليه من مذهب.

وبيان ذلك : أنَّ (لو) في (لولم يمنعني زيد لأكرمتك) داخلة على الفعل المنفي (لم يمنعني زيد) ؛ وهذا الفعل المنفي يجوز العطف على فاعله بالواو مع تأكيد النفي بر (لا) ، فيقال (لو/لم يمنعني زيد ولا عمرُو لأكرمتك) ؛ لأن (لا) تلي واو العطف ، باتفاق ، إذا عَطَفَتْ مفردًا بعد نهى أو نفى أو مؤول به (٣).

ولو كان هذا تفسيرًا لمعنى (لولا زيدٌ لأكرمتك) كما قالوا ؛ لجاز العطف بـ (ولا) هنا ، فقيل (لولا زيدٌ ولا عمرٌو لأكرمتك) لأن كلَّ الذي حدث ، حسب قولهم ، هو حذف (لم يمنعني) ووضع (لا) عوضًا منها .

فلما امتنع عند العرب أن يقال (لولا زيـدٌ ولا عمـرٌو)، دلَّ عـلى فسـاد هـذا التصـوّر لمعناها، وإذا كان التصوُّر فاسدًا، فما تفرَّع عنه من الحكم فاسد.

<sup>(</sup>١) ينظر ما مضى ص ٦٦٢ – ٦٦٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٣ / ٢ ) ، والمقاصد الشافية (٦ / ١٩٩ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر مثلًا : ارتشاف الضرب (٤ / ١٩٨٤ ) ، والتصريح (٣ / ٥٦٣ ) .

# قال العكبري:

« والذي يدلُّ على أنَّ (لولا) لا تعمل: أنك لو عطفت على اسمها اسمًا لم تؤكده بـ (لا) النافية ، لا تقول (لولا زيدٌ ولا عمرٌ و لأتيتك). وهم إنها حملوا الكلام على (لم) ، كأنه قال: (لو لم يمنعني زيدٌ أتيتك) ، فجعلوا (لا) موضع (لم) ، ولو كان الأمر كما ذكروا لجاز توكيد المعطوف بـ (لا) ، كما تقول: ([لو](١) لم يمنعني زيد ولا عمرو) »(٢).

### الاعتراض: [تخصيص اللازم]

قال أبو البركات:

"إنالم الم يجز أن يعطف على الاسم المرفوع بعد (لولا) بالجحد، فيقال (لولا زيد ولا عمرو)؛ لأن (لولا) مركبة من (لو) و (لا)، فلمّا ركبتا خرجت (لو) من حدِّها، و(لا) من الجحد؛ إذ ركبتا فصيرِّتا حرفًا واحدًا؛ فإن الحروف إذا ركبّ بعضها مع بعض تغيَّر حكمها الأوَّل، وحدث لها بالتركيب حكم آخر، كما قلنا في (لولا) بمعنى التحضيض، و (لوما) و (ألَّا) وما أشبهه، وكذلك هاهنا.

فلهذا لم يجز العطف عليها بـ (ولا) »(٣).

#### دراسة هذا الاعتراض:

سلَّم أبو البركات في اعتراضه هذا ، وهو يحاجُّ عن هذا المذهب الكوفي ، بأنَّ

<sup>(</sup>١) سقطت في التبيين ص ٢٤٤ ، وأصلحتها من اللباب (١/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٢) التبيين ص ٢٤٤ ، وينظر: اللباب (١/ ١٣٤) ، وشرح المفصل (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (١/ ٧٨).

من لوازم كلِّ اسم نفي عنه حكم ، ك ( زيد ) في ( لم يمنعني زيد ) : أنه يجوز العطف عليه بـ ( ولا ) ، فيقال : ( لم يمنعني زيدٌ ولا عمرٌ و ) ، فهذا حكم ثابت لا اعتراض عليه .

فأما تخلُّف هذا الحكم اللازم في نحو (لولا زيدٌ لأكرمتك) ؛ إذ لا يجوز أن يقال (لولا زيدٌ ولا عمرو) مع أن (زيد) اسم نفي عنه حكم ، عند من قال من الكوفيين إنَّ التقدير: (لو (لم يمنعني) زيدٌ) = فإنها تخلَّف لوجود عارض في هذا الموضع أدَّى إلى استثنائها منه ، وهو (التركيب) الذي أزال معنى (النفي) الذي في (لا) ؛ لأن التركيب يُحْدِث للحرفين المركَّبين معنى جديدًا لم يكن لها قبل التركيب.

وأصل هذا الاعتراض للسيرافي ، ذكره في مسألة مشابهة ، وأنا أذكر نصه هنا ؛ لما فيه من تفصيل لما أجمله أبو البركات في نصه السابق .

ذكر السيرافي أنه حكي عن الخليل بن أحمد أنه كان يقول : ( إنَّ أصل ( لن ) : ( لا أَنْ ) ثم حذف وخفف لكثرته ) .

# قال السيرافي:

" واحتجَّ سيبويه مبطلًا لهذا القول ، فقال : (لو كان معنى (لن) : (لا أن) ، لما جاز أن نقول : (زيدًا لن أضرب) ، كما لا يجوز (زيدًا لا أن أضرب) ؛ لأن ما في صلة (أن) لا يعمل فيما قبله).

# وللمحتج عن الخليل أن يقول:

إنَّ الحرفين إذا ركبا قد يتغير معناهما منفردين ، من ذلك أنك تقول ( لو جئتني لأكرمتك ) ، فإنها امتنعت من إكرامه لامتناع مجيئه ، و ( لو ) يمتنع بها الشيء

لامتناع غيره ، فإذا أدخلت على (لو): (ما) أو (لا) استحال معناها الأوَّل ، وصارت بها بعدها للتحضيض ، نحو قول الله (عزَّ وجلَّ ) ﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَتِكَةِ ﴾ وصارت بها بعدها للتحضيض ، نحو قول الله (عزَّ وجلَّ ) ﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَتِكَةِ ﴾ [الحجر: ٧] ، وقوله (تعالى) ﴿ لَوْلَا أَخَرْتَنِي إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ ﴾ [المنافقون: ١٠]، والمعنى هلَّا ).

و (لولا) قد يكون لها معنى آخر ، وهو أن يمتنع الشيء بها لوقوع غيره ، كقولك (لولا عبد الله أتيتك) ، فإنها امتنع الإتيان من أجل المحذوف بعد (عبد الله) ، والمعنى (لولا عبد الله قائم) أو (عندك) أو نحو ذلك ؛ فبذلك المعنى المضمر ومن أجله امتنع إتيانه.

فقد رأينا حروفًا يتغير معناها بتركيب غيرها معها ، فيقول المحتجُّ للخليل ، إنَّ معنى (لن): (لا أنْ) ، إلا أنا إذا ركبنا (أن) معنى (لا) لم يكن الفعل صلة لها كما يكون صلة له (أنْ) وصارت بمنزلة (لم) في أنَّ الفعل الذي بعدها ليس بصلة لها »(١).

وإذا كان أبو سعيد قد قال في أول نصه هذا: (إنَّ الحرفين إذا ركبا قد يتغير معناهما منفردين)، فأشعر بذلك أنَّ تغير معنى الحرفين بالتركيب ليس لازمًا؛ فإن الأمر عند أبي البركات مختلف، فقد تتبعت حديثه عن تركيب حروف المعاني، فظهر لي أنه يشترط في كلِّ تركيب شرطين اثنين، هما:

الأول: أن يكون التركيب ظاهرًا في اللفظ لا تكلف فيه ؛ لأن القول بالتركيب، وادعاء حدوث تغييرات لفظية كثيرة ، من حذف وإدغام وتغيير حركة وغيرها ، هو

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ١ / ٨١).

عند أبي البركات « مجرد دعوى تفتقر إلى دليل ، ولا يمكن الوقوف عليه إلا بوحي وتنزيل ، وليس إلى ذلك سبيل »(١).

ولذلك لم يسلِّم أبو البركات للكوفيين ما ذهبوا إليه من أنَّ (لكنَّ) مركبة من (لا)، والكاف، و (إنَّ) (٢)، ولا أنَّ (كم ) مركبة من (ما) والكاف، و لا أنَّ (كم )مركبة من (ما) والكاف (منْذ) مركبة من (مِنْ) الجارة و (إذ) (٤).

ولم يسلِّم للفراء ما ذهب إليه من أن (إلا) مركبة من (إنَّ) و (لا) (٥) ، ولا أنَّ (مُنْذُ) مركبة من (مِنْ) الجارة و (ذو) الطائية الموصولة (٢) .

ولم يسلِّم للخليل أيضًا ما حكي عنه من أن (لن) مركبة من (لا) و (أنْ) (<sup>(۷)</sup>.

الثاني: أن يُحْدِث التركيب تغييرًا في حكم الحرفين ، وقد عبَّر أبو البركات عن هذا الشرط بعبارات مختلفة ، تظهر تمسكه القاطع به ، يقول:

- « الحروف إذا ركب بعضها مع بعض تغيّر حكمها الأول ، وحدث لها بالتركيب حكم آخر »  $^{(\Lambda)}$  .

(٣) ينظر : السابق ( ١ / ٢١٦ ، ٢٠٠ ) .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٢٦٤، ٢٦٤)، وينظر (١/ ٢١٤، ٢١٦، ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق (١/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق (١/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق (١/ ٢٦٤)، وأسرار العربية ص ١٨٨، ولمع الأدلة ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الإنصاف (١/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٧) ينظر : السابق (١/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٨) السابق (١/ ٧٦).

- « الحروف إذا ركبت تغيّر حكمها بعد التركيب عما كان عليه قبل التركيب » (١).
- « كلُّ حرفين ركِّب أحدهما مع الآخر فإنه يبطل حكم كلِّ واحد منهما عما كان عليه في حالة الإفراد »(٢).
  - « الحرف إذا ركب مع حرف آخر تغيّر عما كان عليه في الأصل قبل التركيب  $(*)^n$ .

بل إنَّ أبا البركات يرى أن الحروف المركبة «كالأدوية المركبة من عقاقير مختلفة ، فإنه يحدث لها بالتركيب مالم يكن لكلِّ واحد منها قبل التركيب في حالة الانفراد »(٤).

وقد تأملت عبارات أبي البركات السابقات ، فوجدته يؤكِّد على وجوب (تغيُّر حكم الحرف) بالتركيب ، وحاولت أن أضع اليد على هذا (الحكم) الذي يجب أن يتغير بالتركيب : ما هو ؟ ، فظهر لي أنه يريد : أنَّ التركيب يؤدي إلى حدوث شيئين اثنين في كلِّ حرف من الحرفين المركبين ، أو الحروف المركبة ، هما :

## ١. ذهاب المعنى:

معنى كلِّ حرف من الحروف المركبة يجب أن ينزول بالتركيب عند أبي البركات ، يقول: « الحروف إذا ركبت حدث فيها بعد التركيب معنى لم يكن قبل التركيب »(٥).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٣) أسرار العربية ص ١٨٨ .

<sup>(</sup>٤) البيان (٢/ ٦٥)، وينظر: الإنصاف (١/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٥) البيان (٢/ ٦٥).

ويمثِّل لذلك بـ (هلَّ ) فهي عنده مركبة من (هل) الاستفهامية و (لا) النافية ، فلمَّا ركبتا ذهب معنى الاستفهام من (هل) وذهب معنى النفي من (لا) ، وحدث لهما معنى بالتركيب معنى جديد هو (التحضيض)(۱).

ثم لمّا زال المعنى الذي قبل التركيب من كلِّ حرف زال ما كان يترتب عليه من أحكام، فمعنى الاستفهام في (هل) يوجب لها الصدارة، وهذا يعني ألا يعمل ما بعدها فيها قبلها، فلا يجوز أن يقال: (زيدًا هل ضربت؟)؛ فلمّا ركبت مع (لا) زال معنى الاستفهام، فزال حكم الصدارة، فجاز أن يعمل ما بعدها فيها قبلها، فيقال (زيدًا هلّا ضربت!) (٢).

ولأجل هذا منع أبو البركات القول بتركيب (لن) من (لا) النافية ، و (أن) المصدرية ؛ لأن « معنى النفى باق فيها »(٣).

#### ٢. بطلان العمل:

إذا ركب حرف عامل مع حرفٍ آخر ، عاملٍ أو غير عامل ؛ وجب عند أبي البركات بطلان العمل السابق ، بالتركيب مطلقًا ، يقول : « إنَّ الحرفين إذا ركبا بطل عمل كلِّ واحدٍ منها منفردًا »(٤) .

ولذلك ردَّ على الفراء قوله (إنَّ الأصل في (إلَّا): (إنَّ) و (لا) ، فلمَّا ركبوها منها أعملوها عملين: عمل (إنَّ) فنصبوا بها في الإيجاب في نحو (حضر القوم إلا

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أسرار العربية ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) السابق ، والإنصاف ( ١ / ٢١٦ ) .

<sup>(</sup>٤) الإنصاف (١/ ٣٩٢).

زيدًا)، وعمل ( لا ) فجعلوها عطفًا في النفي في نحو ( ما حضرَ القومُ إلا زيدٌ ) ( ) وعمل ( لا ) فجعلوها عطفًا في النفي في نحو ( ما حضرَ القومُ إلا زيدٌ ) ( ) لأنه ( يزعم أن كلَّ واحد من الحرفين باقٍ على أصله وعمله بعد التركيب كما كان قبل التركيب (7) .

ولذلك أيضًا ردَّ على الكوفيين وعلى الفراء قولهم (إنَّ الخفض بعد (مُنْذُ) إنها هو اعتداد بـ (من) الخافضة المركبة فيها مع (إذ) أو (ذو) = لأن التركيب يقتضي بطلان العمل السابق لكلِّ حرف من الحرفين المركبين (٣).

ويجب أن نعلم أن مراد أبي البركات بـ ( التركيب ) هنا إنها هو ، كها قال ابن هشام ، ( التركيب الوضعي ، وليس التركيب الطارئ عند الإسناد ) (٤) ، كتركيب ( ما ) مع الحروف الناسخة مثلًا .

وإذا علم ذلك فقد اتضح أن أبا البركات قد وضع ضابطًا واضحًا يقيِّد القول بـ ( التركيب الوضعي ) ، الذي هو فرع عن البساطة (٥) ، ويرسم حدودًا بارزة للقول به .

ثم إذا عدنا إلى ( لو لا ) الامتناعية في نحو ( لو لا زيد لأكرمتك ) التي هي أصل مسألتنا ؛ وجدنا أنها مركبة تركيبًا وضعيًّا، على حد أبي البركات الصارم، من ( لو ) التي تدلُّ على امتناع الشيء لامتناع غيره (١٦) ، ومن ( لا ) النافية ؛ لأن التركيب ظاهر في اللفظ

<sup>(</sup>١) ينظر : الإنصاف (١/ ٢٦١، ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٢٦٤، ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ( ١ / ٣٩٢ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر : مغني اللبيب (٣/ ٧٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر : الإنصاف (١/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: البيان (٢/ ٦٥).

اللفظ لا تكلُّف في إقراره ؛ ولأن معنى كلِّ منها قد زال بالتركيب ، وأصبح معناهما معًا ( امتناع الشيء لوجود غيره ) ، وليست ( لا ) مستقلة عن ( لو ) ، بل إن تركيبها وضعيٌّ للتعبير عن هذا المعنى .

فأما ما انفرد به المالقي حين قال: « وقد اتفق الطائفتان أنَّ ( لولا ) مركبة من ( لو ) التي هي حرف امتناع ، و ( لا ) النافية ، وكلُّ واحدةٍ منهما باقية على بابها من المعنى الموضوعة له قبل التركيب »(١).

فإنه سهو منه ، ولو كان الأمر على ما ذكر من بقاء معنى كلّ حرف كما هو بعد التركيب ؛ لوجب أن يقال في تفسير نحو (لولا زيد لأحسنت إليك): (امتنع الإحسان لامتناع انتفاء زيد) ؛ حتى يحافظ على المعنيين ، ولكنه يقال ، كما قال هو: (امتنع الإحسان لوجود زيد) ، وإنما جاء معنى (الوجود) أو (الوجوب) (۳) بتركب الحرفين معًا ، وفي كلّ منهما معنى النفي ، تركيبًا وضعيًّا ؛ فكان نفي النفي إثباتًا ، وتنوسي معنى كلّ حرف على حدة ، وأصبح لهما معًا معنى جديد ؛ ولعلّ المالقي أراد أن يعبّر عن هذا بقوله السابق ، فلم يتقن العبارة .

وإذا اتضح ذلك تبين الفارق الجوهري بين محل النزاع (لولا زيد لأكرمتك)، وبين تفسير معناه (لولم يمنعني زيد لأكرمتك): فتركيب (لولا) تركيب وضعي، وتركيب (لولم) تركيب طارئ عند الإسناد؛ يدلُّ على ذلك بقاء عمل (لم)، فهي جازمة مع هذا التركيب، باقية على نفيها، ويقال في تفسير (لولم يمنعني زيد

-

<sup>(</sup>١) رصف المباني ص ٣٦٣ ، وقد نقل المرادي عنه هذا النص في الجني الداني ص ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٢) رصف المباني ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ، والجني الداني ص ٢٧٧ ، ٥٩٧ .

لأكرمتك) أو ( لو لم يوجد زيد لأكرمتك): ( امتنع الإكرام لامتناع عدم وجود زيد) ؛ محافظة على معنى ( لو ): ( الامتناع للامتناع ) ، وعلى معنى ( لا ) النافية ويعبر عنه بالعدم (١).

ثم لأن (لم) في (لولم) باقية على عملها ومعناها جاز العطف عليها برولا)؛ ولزوال معنى النفي من (لا) بالتركيب الوضعي في (لولا) لم يجز العطف عليها برولا).

#### الترجيح:

رجح عندي مع طول التأمُّل رفض هذه الحجة ، وقبول الاعتراض الوارد عليها ، وإسقاطها به ؛ وذلك لأمرين هما :

الأول: أن أثر التركيب على حروف المعاني من مسلمات الأمور الثابتة ، بل إنَّ عامة التركيب ، وضعيًا أو غير وضعي ، يجري عليه ما ذكره أبو البركات من حدوث حكم جديد به: ألا ترى أن الأعداد المركبة نحو (خمسة عشر) يحدث لها بالتركيب قيمة لم تكن لأحد العددين منفردًا ، وكذلك الظروف المركبة في نحو (صباح مساء) و (ليل نهار) جدَّ لها بالتركيب زمن لم يكن لأحد الظرفين منفردًا ؛ ثم قُلِ القول نفسه في المركب الإضافي والمزجي والإسنادي .

الثاني: أن تفسير نحو (لولا زيد لأكرمتك) بـ (لولم يمنعني زيد لأكرمتك) لا يلزم منه تساويها في جميع الأحكام التفصيلية ؛ إذ المراد من هذا التفسير تقريب المعنى، ووضع حدود لتصوّره.

<sup>(</sup>١) ينظر: الجنى الداني ص ٢٧٨.





# المبحث الخامس

استدلال البصريين على أن ( أَفْعَل ) في التعجب فعل

ببطلان

كونه اسمًا

بدليل

نصبه المعارف على المفعولية





# محل النزاع:

( أفعل ) في التعجب : اسم أم فعل ؟

#### المذهب البصرى:

ذهب البصريون إلى أن ( أفعل ) في التعجب فعلٌ ماض ، وإليه ذهب أبو الحسن الكسائي وهشام بن معاوية من الكوفيين (١) .

#### الحجة :

(الدليل على أنَّ (أَفْعَل) في التعجب فعل أنه ينصب المعارف والنكرات، و (أَفْعَل) إذا كان اسمًا لا ينصب إلا النكرات خاصة على التمييز، نحو قولك: (زيد أكبر منك سنًّا، وأكثر منك علمًا)، ولو قلت (زيد أكبر منك السنّ أو أكثر منك العلم) لم يجز.

وليًّا جاز أن يقال : ( ما أكبر السنَّ له ! ) ، و ( ما أكثر العلم له ! ) دلَّ على أنه فعل ، وليس اسمًا كما يزعم الكوفيون ) (٢) .

## دراسة هذه الحجة:

مستند هذه الحجة البصرية هو أنَّ ( أَفْعَل ) الوصفي المتفق على اسميته عند الجميع نوعان هما:

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ( ۱ / ۱۲۲ ) وأسرار العربية ص ١١٥ . وقد مضى ـ توثيق هذا المذهب عند المتقدمين ، ص ٢٣٠ ، وينظر أيضًا : التخمير (٣/ ٣٢٥ ) ، والتبيين ص ٢٨٥ ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور ( ١ / ٥٩٦ ) ، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ١٠٩١ ) ، وهشام بن معاوية الضرير ص ٢٦٧ .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ١٣٢)، وأسرار العربية ص ١١٦، **وتنظر هذه الحجة من قبل في** : أمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٨، ٣٩٧).

١. صفة مشبهة : وهي تنصب ما بعدها على التمييز أو على التشبيه بالمفعول به (١) ،
 نحو (مررت برجلٍ أحمرَ وجهًا) .

٢. اسم تفضيل: وهو ينصب ما بعده على التمييز ، نحو ( زيـدٌ أحسنُ منـك وجهًا ) .

ومنصوب (أَفْعَل) الاسمي في الحالتين لا يكون إلا نكرة عند أصحاب هذه الحجة ، يقول ابن الشجري:

« ( أَفْعَل ) الوصفي ، كقولك ( زيدٌ أكثر منك علمًا ، وأنجب غلامًا ) لا ينصب إلا النكرات خاصة على التمييز أو على التشبيه بالمفعول به .

فلو كان (أَفْعَل) في قولنا (ما أفعله!) اسمًا ، كما يزعمون ، لم ينصب المعارف ، ألا ترى أنه لا يجوز (زيدٌ أكثر منك العلمَ) ولا (زيدٌ أعقلُ منك الغلامَ) ، كما يجوز (ما أكثر العلمَ فيهم) و (ما أنجب الغلامَ منهم) ؛ وإذ قد ثبت هذا في (أفعل) التعجبي فهو فعل لا محالة »(1).

## الاعتراض: [النقض]

وضح مما سبق أنَّ من احتجَّ بهذه الحجة من البصريين قد جعل من لوازم (أَفْعَل) الاسمى الناصب: أن يكون منصوبه نكرة.

وقد نقض الكوفيون هذا التلازم ، فساقوا شواهد من كلام العرب ، وجد فيها الملزوم دون اللازم ؛ إذ جاء ( أَفْعَل ) الاسمى فيها ناصبًا للمعرفة .

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٤/ ١٠١)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٧)، والتصريح (٣/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٢) أمالي ابن الشجري ( ٢ / ٣٩٨ ، ٣٩٧ ) .

# قال أبو البركات:

« واعترضوا على هذا بأن قالوا:

قد ادعيتم أن ( أَفْعَلَ ) إذا كان اسمًا لا ينصب إلا النكرة ، وقد وجدنا العرب قد أعملته في المعرفة :

قال الحارث بن ظالم:

فها قومي بثعلبة بن بكر ولا بفزارة الشُّعر الرقابا

فنصب (الرقاب) بـ (الشَّعر)، وهو جمع (أَشْعَر)، ولا خلاف أن الجمع في باب العمل أضعف من واحده ؛ لأن الجمع يباعده عن مشابهة الفعل ؛ لأن الفعل لا يجمع ؛ وإذا بَعُد عن مشابهة الفعل بَعُد عن العمل ؛ وإذا عمل جمع (أَفْعَل) مع بُعده عن العمل، فالواحد أولى أن يعمل.

وقال الآخر:

ونأخذ بعده بذناب عيش أجبَّ الظهرَ ليس له سنامُ .

فنصب (الظهر)ب(أجبّ).

وقال الآخر:

ولقد أغتدي وما صقع الديـ كُ على أدهم أجشَّ الصهيلا

فنصب (الصهيل) بـ (أجش).

فبطل ما ادعيتموه »(١).

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ١٣٢ – ١٣٤ ) ، وينظر هذا الاعتراض من قبل في : أمالي ابن الشجري ( ٢ / ٣٩٨ ) ، وقد نسبه إلى ( الفراء وأصحابه ) فيه .

#### الجواب عنه:

جاء الجواب البصري عن هذا النقض الكوفي في أربعة أشكال هي:

١. الاعتراض على هذه الشواهد باختلاف الرواية فيها .

٢. تأويل الشواهد الناقضة على وجه يسقط به النقض.

٣. المعارضة بعدم كفاية الشواهد.

٤. زيادة وصف في اللازم يسقط به النقض.

وسوف أعرض كلَّ وجه من هذه الوجوه على حدة ، وأبين رأيي فيه وأناقشه ، بإذن الله ، فيها يأتي .

### الجواب الأول: الاعتراض باختلاف الرواية:

قال أبو البركات:

« أما بيت الحارث بن ظالم:

# ولا بفزارة الشُّعْرِ الرقابا

فقد روي ( الشعرى الرقابا ) ، حكى ذلك سيبويه عن أبي الخطاب عن بعض العرب أنهم ينشدون البيت كذلك .....

# وأما قول النابغة:

# أجب الظهر ليس له سنام

بفتحها، فقد روي (أجبَّ الظهرِ) بجرهما، وروي (أجبَّ الظهرُ) برفع (الظهر)؛ لأنه فاعل، والتقدير فيه عندنا (أجبَّ الظهرُ منه)، وعندكم الألف واللام قامتا مقام الضمير العائد، فلا حجة لكم في هذا البيت، والجرُّ

فيهما هو القياس »(١).

وقد عدَّ أبو البركات اختلاف الرواية من الأوجه التي يعترض بها على متن الدليل النقلي ، ومثَّل له (٢) ، ووظَّف ذلك في جوابات له عن كلماتٍ للكوفيين في الإنصاف (٣) .

والحق أن تعدد الروايات في الشاهد الواحد لا يُسقط الاحتجاج بإحداها، متى كان ناقلها ثقة ، بل كلُّ رواية منها مع ذلك حجة ؛ وقد لخَّص ذلك الرضي حين قال : « والإنصاف أنَّ الرواية لو ثبتت عن ثقة لم يجز ردها ، وإن ثبت هناك رواية أخرى »(٤).

والحقُّ أيضًا أن أبا البركات يدرك ذلك حقَّ الإدراك ، فقد قال عن رواية ( الشُّعْر الرقابا ) التي اعترض بها الكوفيون في مسألتنا هذه : « على أنا وإن لم ننكر صحة ما رويتموه .... »(٥) .

وإذا كان كذلك: فم حقيقة موقف أبي البركات من (اختلاف الرواية) في الشاهد النحوي، وما مقصده حين جعلها وجهًا من أوجه الاعتراض عليه ؟!

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٣٥ ، ١٣٦ ) ، وينظر هذا الجواب من قبل في : أمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٩، ١٠٥٠) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإغراب ص ٤٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر مثلًا: (١/ ١٩٩، ٢٠٠٠ - ٣٠٦، ٣٧٥) (٢/ ٤٥٥، ٤٨١ – ٤٨١، ٥٦٥، ٥٥٥ - ٥٩٠ - ٥٩٠ النظر مثلًا: (١/ ٢٠٥، ٥٦٥) . وينظر أيضًا: مسائل الخلاف النحوية في ضوء الاعتراض على الدليل النقلي ص ٢٩٧ – ٣٠٠، والمعايير النقدية في رد شواهد النحو الشعرية (١/ ١٥٣ – ١٨٢).

<sup>(</sup>٤) شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ١ : ١ / ١٠٥ ) .

<sup>(</sup>٥) الإنصاف (٢/ ١٣٥).

لقد تأملت كلام أبي البركات في المواضع التي اعترض فيها على الدليل النقلي باختلاف روايته ، فوجدت أنه من الظلم والإجحاف في حقّ أصولي أصيل مشل أبي البركات ، أن يُظنَّ أنه يرى أن ( اختلاف الرواية ) تُسقِط الاحتجاج بالشاهد ؛ لأن من تأمل كلامه حقَّ التأمل ، غير منخدع بالظاهر ، وجد أنَّ له منهجًا واضحًا مرضيًّا في هذه المسألة ، ألخصه في النقاط التالية :

١. يعترض أبو البركات على الشاهد النحوي بـ (اختلاف روايته) ، لا لإسقاطه ، ولكن لبيان أنَّ الشاهد ليس خالصًا لخصمه ، وأنَّ فيه رواية أخرى مخالفة له ، وهذا يضعف من موقف الخصم مع قِلة شواهده ؛ إذ أصبحت الرواية معارضة برواية أخرى في الشاهد نفسه ؛ ولكلِّ أن يتمسك بها رواه ، وإذا كان كذلك فقد أصبح لكلٍّ من الخصمين دليلٌ من السماع ، والحكم حينئذٍ للفاضل منها في سماعه ، أو للقياس .

وهذا ما عبَّر عنه ابن جني من قبل حين قال : « فأما ما أنشده أبو عثمان ، وتلاه فيه أبو العباس من قول المخبَّل :

أتهجر ليلى للفراق حبيبها وما كان نفسًا بالفراق تطيب.

فنقابله برواية الزجاجي ، وإسهاعيل بن نصر ، وأبي إسحاق ، أيضًا:

وما كان نفسي بالفراق تطيب.

فرواية برواية ، والقياس من بعد حاكم »(١).

وهذا عينه هو مقصد أبي البركات حين جعل ( اختلاف الرواية ) من الأوجه التي يعترض بها على متن الدليل النقلي .

<sup>(</sup>۱) الخصائص ( ۱ / ۳۸۶) .

٢. بعد أن يورد أبو البركات الروايات الأخرى في الشاهد للمقصد السابق، فإنه لا يكتفي
 بذلك، بل يتبعه بأحد الأمور التالية:

أ. النص على صحة روايته هو مكتفيًا بذلك .

ب. تأويل رواية خصمه على وجه يسقط الاحتجاج بها.

جـ. ترجيح روايته على رواية خصمه .

وهذا بيان كل أمرٍ على حدة:

أ. النصّ على أنَّ الرواية الصحيحة هي روايته ، والاكتفاء بذلك :

وهذا يعني أن رواية خصمه لم تثبت لديه ، ولم يَرِد عنده قياسًا احتمال صحتها ، فهو لا يسلّم بها ، ويراها خاطئة منكرة ، وقد فعل ذلك في الإنصاف في اعتراضه على شاهدين اثنين ، هما :

الشاهد الأول: قول عبد الله بن مسلم الهذلي:

لكنه شاقه أن قيل ذا رجب يا ليت عدة حولٍ كلِّه رجب .

بتنكير (حول) وجرِّ (كلِّه).

والحقُّ أنَّ هذه رواية منكرة في زمن أبي البركات ، غير ذائعة عند من سبقه من العلماء ، فلا غرابة في أن ينص على صحة غيرها مما ثبت لديه ، فيقول :

« الرواية الصحيحة:

ياليت عدة حولي كلِّه رجبُ »(١).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٥٥٥).

فالذين رووا هذا البيت قبل أبي البركات جاءت رواياتهم على النحو التالي:

\* رواية أبي سعيد السكرى (ت: ٢٧٥هـ):

لكنه شاقه أن قيل ذا رجبٌ ياليت عدة حولٍ كلَّه رجبًا .

بنصب (كلَّه) كما في مخطوطة الكتاب (١) ، ولا التفات إلى تصرُّف المحقق حين جرَّها في المتن وإن نبَّه في الحاشية إلى ذلك (٢) .

ونصب (كله) في هذه الرواية يُفسد على الكوفيين احتجاجهم بهـذا البيـت ، عـلى جواز توكيد النكرة توكيدًا معنويًّا ، ويكون نصب (كلَّ ) على الحالية ، ويـؤول بـالنكرة على معنى (ياليت عدة حولٍ كاملًا).

\* روایة ثعلب (ت: ۲۹۱هـ):

لكنه شاقه أن قيل ذا رجب ياليت عدة دهري كلّه رجبا<sup>(۳)</sup> ولا شاهد فيه للكو فيين ؛ لأن ( دهرى ) معرفة .

\* رواية ابن جني ( ت : ٣٩٢هـ ) :

لكنه شاقه أن قيل ذا رجب ياليت عدة حولي كلِّه رجبا

بتعريف (حولي)، وقد أورده شاهدًا على ما رواه الكوفيون من إعمال (ليت) النصب في معموليها، وناقشه (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح أشعار الهذليين (٢/ ٩١٠) ويلاحظ تعليق المحقق في الحاشية (٣) من الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٣) مجالس ثعلب (٢ / ٤٠٧).

<sup>(</sup>٤) التهام ص ١٦٨ .

ولم أجد من روى هذا البيت غير هؤلاء العلماء قبل أبي البركات ، ولا شاهد للكوفيين في الروايات الثلاث ، ومنها رواية شيخهم ثعلب ، فلا غرابة إذن في أن يرفض أبو البركات احتجاج الكوفيين برواية (حولٍ كلّه) ؛ لأنها لم تثبت لديه ، على ما يظهر ، لا سندًا ولا متنًا .

ولعل أبا البركات إنها سمع هذه الرواية المنكرة من بعض أنصار الكوفيين في عصره ، أو لعل بعضهم أخذها من صحيفة نسخةٍ من كتاب السكري ، لم تضبط فيها (كله) بالنصب ، ولم يأخذها رواية وسهاعًا .

ولا يقوِّي من أمر هذه الرواية كثرة دورانها في كتب النحاة بعد أبي البركات ؛ إذ الغالب على ظنى أنهم إنها أخذوها عنه .

وقد سها بعض الباحثين فانتصر للرواية الكوفية ، وردَّ اعتراض أبي البركات عليها ، فقال :

« ومما يسقط به هذا الاعتراض : أنَّ السكري ، وهو راوية ثقة ، أثبت هذه الرواية في شرحه أشعار الهذليين ومثله كثير من العلماء بعده [ يعني ثعلبًا وابن جني ] ، والثقة لم يكن ليروي إلا ما سمعه ممن يستشهد بكلامه »(١) .

ولا أدري كيف وقع منه هذا ، والروايات الثلاث ، كما رأيت ، تنصر أبا البركات وتؤيده!

ومما يُشْعِرُ باطلاع أبي البركات على الروايات في هذا البيت قوله في أسرار العربية: « الرواية (ياليت عدة حولي كلّه رجبا) بالإضافة ، وهو معرفة لا نكرة ، و (رجب)

-

<sup>(</sup>١) ينظر : مسائل الخلاف النحوية في ضوء الاعتراض على الدليل النقلي ص ٣٠١ ثمَّ ص ٨٨.

منصوب فإن القصيدة منصوبة »(١).

فأشار إلى انتصاب القافية في هذه القصيدة كما ترى.

الشاهد الثاني: قول عمر بن أبي ربيعة:

وطرفك إما جئتنا فاصرفنه كما يحسبوا أن الهوى حيث تنظرُ

ردَّ أبو البركات هذه الرواية ، ونص على أن الرواية الصحيحة عنده هي (لكي يحسبوا) (٢) .

وليس أبو البركات أوَّل منكر للرواية الكوفية في هذا الشاهد، فقد نقل ابن هشام عن أبي محمد الأسود (توفي في القرن الخامس) أنه أنكرها، واتهم أباعلي الفارسي بتحريف هذا البيت (٣).

ومع أنَّ اتهامه هذا للفارسي عندي ساقط ؛ لأن البيت مروي عند بعض الكوفيين المتقدمين على أبي علي كثعلب وأبي بكر الأنباري<sup>(٤)</sup> ، فإن فيه دليلًا على أنَّ هذه الرواية كانت محلَّ نظرٍ قبل أبي البركات ؛ ولذلك قال ابن جني : « يحكي الكوفيون أن (كما) من حروف النصب للفعل ، وينشدون :

إذا جئت فامنح طرف عينك غيرنا كما يحسبوا أن الهوى حيث تنظرُ وهذا شيء لا يثبته أصحابنا »(٥).

\_

<sup>(</sup>١) ص ٢٥٨ ، ٢٥٩ ، وهذه العبارة ثابتة في نسختين من نسخ الكتاب الـثلاث التي اعتمـدها ابنـا بهجـة البيطار في تحقيقها لهذا الكتاب أيضًا . ينظر ص ٢٦٣ منه .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف (٢/ ٥٩١).

<sup>(</sup>٣) ينظر : مغنى اللبيب (٣/ ١١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: مجالس ثعلب (١/ ١٢٧)، وشرح القصائد السبع الطوال ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٥) التنبيه على شرح مشكلات الحماسة ص ٥١٧ .

فهذه الرواية إذن لم تثبت عند أبي البركات لا سندًا ولا متنًا ، على ما يظهر ، ولذلك ردَّها في هذا الموضع أيضًا .

ولا عجب في ذلك فهو متشدد في قبول رواية اللغة ، حذر ، محتاط احتياط أهل الحديث ، يقول : « ويشترط في نقل اللغة ما يشترط في نقل الحديث عن الرسول على الأن بها معرفة تفسيره وتأويله ، فاشترط في نقلها ؛ لتعلقها به ، ما اشترط في نقله ؛ وإن لم تكن في الفضيلة من شكله »(١).

وعلى هذا فإنه لا يلزم من قبول ثعلب وأبي بكر الأنباري ، على فضلها ، رواية بيتٍ أن يقبلها أبو البركات أيضًا ؛ لأن لكلِّ من العلماء المجتهدين في هذا العلم أن يكون له شرطه في قبول ما يروي من اللغة .

# ب. تأويل رواية الخصم على وجه يسقط الاحتجاج بها عنده:

وقد كان أبو البركات يكثر لذلك من قوله (ولئن سلمنا ما رويتموه .....) أو (ولئن صح ما رويتموه ...) ، ثم يتبع ذلك بالتأويل الذي يراه من تقدير محذوف (٢) ، أو تفسير معنى (٣) ، أو حمل على التوهم (٤) ، أو على القلة والشذوذ والضرورة (٥) .

ولو كان أبو البركات يرى أن مجرد ( اختلاف الرواية ) يُسقِط الاحتجاج بالشاهد لما كان لتأويله إياه بعد ذلك أي فائدة .

(٢) ينظر: الإنصاف (١/ ١٩٩، ٣٧٥ – ٣٧٦) (١/ ٤٨٣).

<sup>(</sup>١) الإغراب ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق (٢/ ٤٨١ – ٤٨١).

<sup>(</sup>٤) ينظر : السابق (٢/ ٥٦٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر : السابق ( ١ / ٣٠٧ ) ( ٢ / ٥٤٧ ، ٥٩٢ ) .

جـ. ترجيح روايته على رواية خصمه :

وقد جاء ذلك عند أبي البركات في أربع صور ، هي :

\* الترجيح بكثرة الرواة واختصاصهم:

قال أبو البركات عن احتجاج الكوفيين بقول عدي بن زيد العبادي:

اسمع حديثًا كما يومًا تحدثَه عن ظهر غيب إذا ما سائل سألا بنصب (تحدثَه) بـ (كما):

« أما البيت فليس فيه حجة ؛ لأن الرواة اتفقوا على أنَّ الرواية (كما يومًا تحدثُهُ) بالرفع .... ولم يروه أحدُّ (كما يومًا تحدثَه) بالنصب إلا المفضل الضبيّ وحده ، فإنه كان يرويه منصوبًا ، وإجماع الرواة من نحويي البصرة والكوفة على خلافه ؛ والمخالف له أقوم منه بعلم العربية » (١) .

\* الترجيح برواية أخرى ثابتة :

قال أبو البركات عن احتجاج الكوفيين بقول رؤبة:

لا تظلموا الناس كما لا تظلموا

بنصب (تُظْلَموا) بـ (كما):

« أما البيت فلا حجة فيه ؛ لأن الرواية فيه بالتوحيد :

لا تظلم الناس كما لا تظلمُ

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٥٩١، ٥٩٢)، وينظر: الإغراب ص ٦٦، ٦٥.

كالرواية الأخرى:

لا تشتم الناس كها لا تشتم الناس

وهذه الرواية الأخرى هي رواية سيبويه في الكتاب(٢).

\* الترجيح بالمعنى:

قال أبو البركات عن احتجاج الكوفيين بقول صخر الغَيّ الهذلي:

جاءت كبيرٌ كما أُخفِّرَها والقومُ صِيْدٌ كأنهم رمدوا

بنصب (أخفِّر) بـ (كما):

« أما البيت فلا حجة لهم فيه ؛ لأنه روي (كما أُخَفِّرُهما) بالرفع ؛ لأن المعنى (جاءت كما أجيئها) ، وكذلك رواه الفراء »(٣) .

ومعنى هذا أنَّ أبا البركات يرى أنَّ مراد الشاعر ليس التعليل ، بل مراده التشبيه .

والحقُّ أنَّ من تأمل القصيدة التي منها هذا البيت ، وعرف قصتها ، فعلم أنَّ حيَّ (كبير) من هذيل يطلبون الثأر من الشاعر ؛ لأنه اعتدى على جارٍ لهم مزني ، فقتله ونهب ماله ، وهو في ذمتهم وجوارهم ؛ تبيَّن له أنَّ معنى هذا البيت ، يفسد إن سلمنا للكوفيين أنَّ (كما) في البيت تعليلية بمعنى (كيما) أو (لكي) ؛ لأنه لا يعقل أن يقول : جاءت كبير كي أخفرها ، أي أمنعها وأحميها ، كما فسره السكري (١٤) ؛ إذ كيف يحميها وهي تريد الثأر منه .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٥٩١).

<sup>.(117/</sup>٣)(٢)

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (٢/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٤) شرح أشعار الهذليين (١/ ٢٦٠).

فأما إذا جُعْلت (كم) للتشبيه ، على ما قال أبو البركات ، فإن المعنى يحسن ويستقيم ؛ إذ يكون مراده : جاءت كبيرٌ وهم صِيْدٌ : يرفعون رؤوسهم ويسمون بها ، كالإبل التي أصابها داءُ الصَّيد ، فهي ترفع رؤوسها (١) ، وعيونهم منتفخة محمرَّة كأنه قد أصابها الرمد ؛ وذلك لشدة ترقبهم له ، واحترازهم منه ، وحرصهم على الأخذ بالثأر منه ؛ فهو صعلوك شديد البأس .

فالشاعر يقول: جاءت كبير على هذه الهيئة من التحفُّز والترقب، كما جئت أنا حين خَفَّرتها، أي: أزلت إخفارها للمزني وتأمينها له، ونقضت عهدها وذمامها، ف (خَفَّر) هنا للسلب والإزالة ك (أخفر) (٢).

وهذا الترجيح المعنوي لمعنى التشبيه على معنى التعليل في هذا البيت يجعل رواية السكري (كيها أُخَفِّرَها) بـ (كيها) وهي للتعليل قطعًا ، عندي محلَّ نظرٍ كبيرٍ ؛ لفساد معنى التعليل هنا ، أو غموضه وانغلاقه على أقل تقدير .

ويعمِّق شكي في هذه الرواية ، زيادةً على ذلك ، أمران اثنان ، هما :

١. أنَّ أبا نصرٍ - الباهلي (ت: ٢٣١ه -)، وهو أقدم من روى عنه أبو سعيد السكري (المولود سنة ٢١٢ه -) ، لم يرو هذا البيت (٤).

٢. أنَّ هذا البيت ورد في بعض نسخ الأغاني هكذا:

جاءت كثيرًا كيها أحَقِّرَها<sup>(٥)</sup>.

(١) ينظر: شرح أشعار الهذليين (١/ ٢٦٠)، ولسان العرب (٤/ ٩٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: لسان العرب (٢/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر : ص ٨ ، ١٠ من مقدمة محقق شرح أشعار الهذليين .

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق (١/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر : الأغاني ( ٢٢ / ٥٠٢ ) وتلاحظ الحاشية ( ٢ ) من هذه الصفحة .

ومعنى التعليل على هذه الرواية مقبول ، ومناسب لحال الشاعر حين قال قصيدته .

ولست هنا بصدد استقصاء التحقُّق من الروايات والمفاضلة بينها ، ولكني أردت تفسير هذه اللمحة من أبي البركات في ترجيح رواية البصريين بالمعنى .

## \* الترجيح بموافقة القياس:

هذا المرجِّح ليس ثابتًا ؛ لأن القياس نفسه في المسائل الخلافية يختلف من فريق إلى فريق ، في المسائل الخلافية يختلف من فريق إلى فريق ، في المراه الكوفي قياسًا لا يلزم منه أن يكون هو القياس عند البصري .

يوضح ذلك أن أبا البركات مثَّل لهذا الوجه من الترجيح في كتابه الإغراب(١) فقال:

« وأما الترجيح في المتن فأن تكون إحدى الروايتين موافقة للقياس ، والأخرى مخالفة ، مثل أن يستدل الكوفي على إعهال (أن ) مع الحذف من غير عوض بقول الشاعر:

ألا أيهذا الزاجري أحضرَ الوغى وأن أشهد اللذات: هل أنت مخلدي ؟ فيقول له البصري: الرواية (أحضرُ) بالرفع، وهو القياس ».

وقال في الإنصاف<sup>(٢)</sup> عن رواية الكوفيين (أحضرَ) بالنصب: « وأما من رواه بالنصب فلعله رواه على ما يقتضيه القياس عنده من إعمال (أَنْ) مع الحذف ».

<sup>(</sup>۱) ص ۲۷ .

<sup>.(070/7)(7)</sup> 

ومع أن أبا البركات يريد بهذا النص أنه ربها كان نصب (أحضرً) في رواية الكوفيين ، ليس سهاعًا عن العرب ، وأنه يحتمل أن يكون ناتجًا عن غلبة المذهب النحوي على الراوي ؛ فإن فيه دليلًا على ما قلته من أن الترجيح بالقياس يختلف باختلاف القائس ، فالروايتان في هذا البيت (أحضرُ) و (أحضرَ) كلتاهما موافقة للقياس عند الكوفي ؛ لأنه يعمل (أنْ) مذكورة أو محذوفة ، عُوِّض عنها أو لم يعوَّض ، في حين أن رواية الرفع وحدها هي الموافقة للقياس عند البصري ؛ لأنه لا يعمل (أنْ) محذوفة إلا بعوض .

ومن أمثلة الترجيح بهذا المرجح قول ابن الشجري عن بيت الحارث بن ظالم: ولا بفزارة الشُّعْر الرقابا

« روي ( الشُّعر الرقابا ) كما أوردتم ، وروي ( الشُّعْرى رقابا ) ، ونحن وإن لم ندفع الرواية الأولى ؛ فالثانية عندنا أوجه ؛ لأنها أجرى على سنن الاستقامة في الإعراب »(١) .

#### وبعد:

فأبو البركات إذن لا يرى ( اختلاف الرواية ) قادحًا يسقط به الشاهد ، فهو إما أن يَرُدَّ إحدى الروايات؛ لأنها لم تثبت لديه، وإما أن يقبلها أو يفترض صحتها ، ثم يعمد إلى تأويلها، أو ترجيح روايته عليها بأحد المرجحات السابقة .

ومما يؤيد أنَّ هذا المنهج منهج ثابت عند أبي البركات ، وأنه يعيه ويلتزمه : أنه طالب البصريين بالاعتذار عن الروايات الثابتة التي تخالف مذهبهم في عدة مواضع ؛ إذ

<sup>(</sup>١) أمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٩).

كان يقول: ( فها العذر عن هذه الرواية الصحيحة مع شهرتها ) ، أو ( فها عـذركم عـها رويناه مع صحته وشهرته ) (١).

ومراده بـ ( العذر ) هنا هو ، دون شك ، ما درج على فعله هو عند الانتصار لروايته من تأويل لرواية الخصم أو ترجيح لروايته هو .

وبناء على كلِّ ذلك أقول: إن أبا البركات إنها أجاب عن الشواهد التي اعترض بها الكوفيون في مسألتنا هذه باختلاف الرواية فيها ، ليبين أن في شواهدهم ، مع قلتها ، رواياتٍ أخرى ضدهم ، فيجعل الرواية في مقابل الرواية ، والاحتكام بعد ذلك لبقية جواباته .

## الجواب الثاني : تأويل الشواهد :

قال أبو البركات عن قول الحارث بن ظالم:

ولا بفزارة الشُّعْرِ الرقابا

« وقد ذهب بعض البصريين إلى زيادة الألف واللام في ( الرقابا ) ، فلمَّا كان في تقدير التنكير جاز نصبه على التمييز ، فبان أنَّ ما عارضتم به ليس بشيء » (٢) .

ثم قال عن قول النابغة:

أجب الظهر ليس له سنام

« وإن صحَّت رواية النصب ، فيكون على التشبيه بالمفعول على ما بينا في البيت الأول ، لا على تقدير زيادة الألف واللام ونصبه على التمييز على ما ذهبتم إليه .

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ٥٠١،٥٠٠).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ١٣٥).

ولئن سلمنا على قول بعض البصريين ، وهو الجواب عن جميع ما احتججتم به ؛ لأنكم إذا قدرتم أن الألف واللام فيه زائدة ، فهو عندكم نكرة ؛ فإذن ما عمل (1) في معرفة ، وإنها عمل في نكرة ، والخلاف ما وقع (٢) في أنَّ (أَفْعَل) تعمل في النكرة ، وإنها وقع الخلاف في أنها تعمل في المعرفة » (٣) .

ثم قال عن قول الآخر:

# على أدهم أحشَّ الصهيلا

« فالوجه جرّ ( الصهيلا ) ، إلا أنه نصبه على التشبيه بالمفعول ، أو على زيادة الألف واللام على ما قدمنا »(٤) .

فهذه النصوص الثلاثة تتأول هذه الشواهد، فتجعل (أل) في (الرقابا) و (الظهر) و (الصهيلا) زائدة، وإذا كانت زائدة فهذا يعني أن (أَفْعَل) الاسمي في الأبيات الثلاثة عمل في نكرة لا في معرفة، وهذا يسقط احتجاج الكوفيين بها.

هذا واضح ، غير أنَّ في كلام أبي البركات هنا إشكالًا يجب كشفه ؛ فقد نسب القول بزيادة الألف واللام في هذا الموضع إلى بعض البصريين ، وقال به في تأويل البيت الأوَّل . ثم عاد في البيت الثاني فرفض القول بالزيادة ، ثم عاد مرة أخرى فنسب القول بالزيادة ، ثم عاد مرة أخرى فنسب القول بها إلى بعض البصريين ، وإلى الكوفيين هذه المرة ، أيضًا ، وجعل ذلك جوابًا عن جميع شواهدهم .

\_

<sup>(</sup>١) أي: لم يعمل.

<sup>(</sup>٢) أي : لم يقع .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (١/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٤) السابق .

والحقُّ أن أبا البركات قد أخذ نسبة القول بزيادة (أل) في هذه المواضع إلى الكوفيين عن شيخه ابن الشجري، فقد قال عن رواية (أجبَّ الظهر) الكوفية:

« ومن نصب ( الظهر ) قدر فيه زيادة الألف واللام ونصبه على التمييز . وهذا مذهبكم في باب ( حسن الوجه ) ونحن نرى أنه مشبه بالمفعول »(١) .

# ثم قال عن ( أجشَّ الصهيلا ) :

« الوجه خفض ( الصهيل ) ، ولكنه نصبه على التشبيه بالمفعول ، أو جعله مميِّزًا على أنَّ الألف واللام فيه زيادة ، فهو على مذهبكم نكرة ؛ فكيف يجوز أن تجعلوه لكم دليلًا ؟! »(٢) .

فأمّا أن ينسب إلى بعض أهل البصرة أنهم يقدرون زيادة الألف واللام في معمول الصفة المشبهة في نحو (مررت برجل حسن الوجة)، ثم يعربونه تمييزًا مع إعرابهم إياه على التشبيه بالمفعول به، فهذا لا غرابة فيه ؛ لأن منصوب الصفة المشبهة يعرب عند جميع البصريين على التشبيه بالمفعول به مطلقًا، ويعرب تمييزًا إن كان نكرة (٣) ؛ لأنهم يشترطون في التمييز التنكير ؛ فأراد بعض البصريين هؤلاء إجازة إعرابه تمييزًا، وإن كان فيه (أل) ؛ لأنه أشبه شيء بالتمييز (٤) ، فقدروا زيادة (أل) فيه .

-

<sup>(</sup>١) أمالي ابن الشجري (٢/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) السابق ( ٢ / ٤٠٠ ، ٤٠١ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر مثلًا : أوضح المسالك (٣/ ٢٢٣)، والمقاصد الشافية (٤/ ٢٩٩).

<sup>(3)</sup> كما قال الشاطبي في المقاصد الشافية (3 / 3.5 ) .

وهذا أمرٌ مألوف في تأويلات البصريين في نظائر ذلك من نحو قول رشيد اليشكري:

رأيتك لما أن عرفت وجوهنا صددت وطبت النفس يا قيس عن عمرو إذ قدروا زيادة (أل) في (النفس) (١).

ولكنَّ الغرابة كلَّ الغرابة هي أن يُنْسَب ذلك إلى الكوفيين ويُجْعل مذهبًا لهم ، مع أنهم يجيزون مجيء التمييز معرفة أصلًا!! (٢) فما فائدة تقدير الزيادة هنا ؟! وهل هذا إن ثبت إلا من نقض الغزل ، ومخالفة النفس ، وفساد الطريقة!!.

لقد جهدت نفسي في البحث عن أصل لهذا الذي نسبه ابن الشجري إلى الكوفيين ، وتبعه فيه تلميذه أبو البركات ، فلم أجد له أثرًا عند أحد .

ثم بدا لي مع طول التأمل وامتداد النظر ، وأرجو أن أكون مصيبًا ، أن ابن الشجري إنها وقع منه ذلك نتيجة وهم ، وسوء فهم ، لمسألة من مسائل الكوفيين في باب الصفة المشبهة ؛ وإليك بيان ذلك :

اشترط النحاة جميعًا في منصوب الصفة المشبهة أن يكون سببيًا ، أي اسمًا ظاهرًا متصلًا بضمير موصوفها نحو: (مررت بالرجلِ الحسنِ وجهَهه) أو (مررت برجل حسنِ وجهَه) .

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر مثلًا : شرح التسهيل (۲/ ۳۸٦) ، وارتشاف الضرب (٤/ ١٦٣٣) ، والتصريح (١/ ٤٩٤) (٢/ ٦٨٧ ، ٦٨٧) .

<sup>(</sup>٢) وهو مذهب لهم مشهور ، ينظر مثلًا : معاني القرآن للفراء (١/ ٧٩) ، وارتشاف الضرب (٤/ ١٦٣٣) ، والموفى في النحو الكوفى ص ٤٢ ، ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : المقاصد الشافية (٤ / ٤٠٥ - ٤٠١ ، ٤١١ - ٤١٤ ) ، والتصريح (٣ / ٣٤٩ - ٣٥١).

ثم اختلفوا في نحو (مررت بالرجلِ الحسنِ الوجة) ، و (مررت برجلٍ حسن الوجة): فمنهم من قدر ضمير الموصوف ؛ تحقيقًا للشرط السابق ، فقال إنَّ التقدير: (الحسن الوجة منه) و (حسنِ الوجة منه) ، وهذا مذهب معظم البصريين (١).

ومنهم من جعل (أل) من (الوجه) نائبة عن الضمير، ولم يقدر (منه)، قال ابن هشام: «ونيابة (أل) عن الضمير قال بها الكوفيون وبعض البصريين، وهذا ظاهر مذهب سيبويه؛ لقوله في (ضُرِب زيدٌ البطنُ والظهرُ) فيمن رفع: إن المعنى (ظهره وبطنه)، ولم يقل (الظهر منه والبطن منه) كها يقول أكثر البصريين »(۲).

فيبدو، والله أعلم، أنَّ ابن الشجري فهم من قول الكوفيين وبعض البصريين: أنَّ (أل) في (الوجه) من نحو (مررت بالرجل الحسن الوجه) و (مررت برجل حسن الوجه) عوضٌ عن الضمير = فهم من ذلك أنهم يريدون أنها زائدة للتعويض.

وإن صدق ظني ، فهذا سهو منه كبير ؛ لأن مراد الكوفيين من ذلك هو أن الألف واللام عاقبت الضمير في تعريف المعمول وقامت مقامه ، فبعد أن كان معرَّفًا بالإضافة إلى الضمير أصبح معرَّفًا بالألف واللام ، فلا داعي لتقدير الضمير مع وجود ما ينوب عنه .

ولعل مما يكشف عن مراد الكوفيين هذا قولَ السيرافي وهو يعلل كون

<sup>(</sup>١) ينظر : التصريح (٣/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٢) شرح قصيدة بانت سعاد ص ٣٢ ، وينظر : مغني اللبيب (١/ ٣٣٨ – ٣٤٠) وينظر أيضًا : الكتاب (١/ ٣٥٠) ، والمقاصد الشافية (٤/ ٤٣٣ وما بعدها) ، ومن أثر الكتاب ص ١٤٦ – ١٥٠ .

نحو (مررت برجلٍ حسنِ الوجهِ) بـالألف والـلام مـن (الوجه): أجـودَ الوجـوه بعـد (مررت برجلٍ حسنٍ وجهُهُ) بإضافة (وجه) إلى الضمير:

« وأما الاختيار للألف واللام فيه: فمن قبل أنه قد كان (الوجه) معرَّفًا بالإضافة إلى الهاء التي هي ضمير الأوَّل ، فلمَّا نزعوا ذلك الضمير ، وجعلوه فاعلا مستكنًا في الأوَّل ؛ جعلوا مكانه ما يتعرف به ، وهو الألف واللام »(١).

وإذا كان كذلك فقد تبين أنَّ (الوجه) في نحو (الحسن الوجة) و (حسنُ الوجة) معرفة عند أهل الكوفة، وأن قولهم: إن الألف واللام فيه للتعويض عن الضمير لا يعني كونها زائدة على نكرة، بل هي عوض عن الضمير الذي انتقل من موضعه واستكن في الصفة المشبهة فاعلًا لها، فعاقبته مُعَرِّفةً للمعمول؛ فالألف واللام إذن للتعريف والتعويض معًا، كما أنَّ التاء في (عِدَة) للتأنيث والتعويض، كما قال ابن هشام في انتصاره لمذهب الكوفيين ومن وافقهم في هذه المسألة (٢).

هذا ما ظهر لي في تفسير ما وقع فيه ابن الشجري وأوقع فيه تلميذه أبا البركات من خلط في هذه المسألة ، والله أعلم بالصواب .

ثم أعود إلى (الشُّعْر الرقابا) و (أجبَّ الظهر) و (أجشَّ الصهيلا) فأقول: إنَّ قول البصريين إنَّ (أل) زائدة في المواضع الثلاثة قول لا دليل عليه، وللكوفيين أن يتمسكوا بأن (أل) غير زائدة، وأنَّ هذه الكلمات معارف، وأن (أفعل) الاسمي قد عمل فيها النصب على التمييز مع تعريفها؛ وأنَّ ذلك ينقض إطلاق البصريين في حجتهم، حين زعموا أنَّ (أفعل) الاسمى لا ينصب إلا النكرات.

.

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ٤/ ٩٩، ١٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) شرح قصيدة بانت سعاد ص ٣٢.

ثم إنَّ الأمر لا يتعلق بهذه الشواهد الثلاثة وحدها حتى نقدِّر فيها الزيادة وينتهي الأمر ؛ لأن نحو (مررت برجل حسن الوجة) لغة عربية فصيحة (۱) ، شهد لها سيبويه بأنها (عربية جيدة) (۲) ، وقد جاء عليها قول النابغة (أجبَّ الظهر) وقول الآخر (أجشَّ الصهيلا)؛ لأن التنوين في (أجبَّ ) و (أجشَّ ) منوي ؛ لأنها ممنوعان من الصرف.

وكذلك نحو (مررت بالرجل الحسنِ الوجهَ) لغة عربية فصيحة ، قال عنها سيبويه (وهي عربية جيدة) () . وقد جاء عليها قول الحارث بن ظالم (الشُّعر الرقابا).

فالمسألة إذن لا تتعلق بثلاثة شواهد وحسب ، حتى نقدر فيها الزيادة ، ونعيدها إلى ما نراه من القياس ، بل تتعلق بلغة عربية مشهود لها بالفصاحة ، فكيف نقدر الزيادة في لغة بأسرها!!

### الجواب الثالث: المعارضة بعدم كفاية الشواهد:

## قال أبو البركات:

« ثم لو سلمنا لكم صحة ما ادعيتموه في هذه الأبيات ، وأجريناها في ذلك مجرى ( ثم لو سلمنا لكم صحة ما ادعيتموه في هذه الأبيات ، وأجريناها في ذلك مجرى ( ما أحسن الرجل ! ) فهل يمكنكم أن توجدونا ( أَفْعَل ) وصفًا : نصب اسمًا مضمرًا ، أو اسمًا من أسماء الإشارة ؟ .

وإذا لم يمكن ذلك ، ووجدنا (أَفْعَل) في التعجب يعمل في جميع أنواع المعارف النصب؛ دلَّ على بطلان ما ذهبتم إليه من دعوى الاسمية »(٤).

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: أمالي ابن الحاجب (١/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>٢) في الكتاب (١/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٣) السابق ( ١ / ٢٠١ ) .

<sup>(</sup>٤) الإنصاف (١/ ١٣٦).

والحقّ أنَّ هذا تحكم من أبي البركات، أخذه عن شيخه ابن الشجري (١) ، لا داعي له ، فالحجة البصرية بنيت على أن (أفعل) الاسمي لا ينصب المعارف إطلاقًا ، فلمَّا نقض الكوفيون ذلك بـ (أفعل) صفةً مشبهة ، وأنه ينصب المعرف بـ (أل) كما مرّ ، عاد أبو البركات مطالبًا بشواهد تثبت نصب (أفعل) الاسمي للمعارف بأنواعها ، وخص منها الضمير ، والعلم ، واسم الإشارة .

ومع أنَّ هذا تحكم واضح فإن للكوفيين عندي عن ذلك جوابًا مرضيًا ، فقد استقصى ابن مالك شواهد الصفة المشبهة ، وحصر معمولاتها ؛ فخلص من ذلك إلى قوله : «معمول الصفة المشبهة : ضمير بارز متصل ، أو سببي موصول ، أو موصوف يشبهه ، أو مضاف إلى أحدهما ، أو مقرون بـ (أل) ، أو مجرد ، أو مضاف إلى ضمير الموصوف لفظًا أو تقديرًا ، أو لل ضمير مضافٍ إلى ضمير الموصوف »(٢) .

وعلى هذا فإن ( أفعل ) الاسمى يعمل النصب في أربعة أنواع من المعارف ، هي :

- ١. المعرف بـ ( أل ) .
  - ٢. الضمير.
  - ٣. الموصول.
- ٤. المعرف بالإضافة .

وهذا بيان كلِّ على حدة :

١. المعرف بـ ( أل ) :

من ذلك شواهد الكوفيين السابقة (الشُّعر الرقابا)، و (أجبَّ الظهر)

<sup>(</sup>١) ينظر: أمالي ابن الشجري (٢/ ٤٠١).

<sup>(</sup>۲) شرح التسهيل (۳/ ۹۰).

و (أجش الصهيلا)، فهذا عمل (أفعل) الاسمي صفة مشبهة النصب في المعرف بـ (أل).

وأضيفُ إليها هنا مسألتين نصب فيهم (أَفْعَلُ) التفضيل الاسمَ المعرَّفَ بـ (أل) ، هما:

أ. أنَّ الكوفيين عند بناء (أفعل) التفضيل من المتعدي إلى مفعولين نحو (كسوت وعلمت) حين يقال: (أنا أكسى منك لعمرو الثياب) و (أنا أعلم منك لزيد المنطلق) = فإنهم ينصبون المفعول الثاني بـ (أفعل) نفسه ، فقد عمل عندهم في الاسم المعرَّف بـ (أل) على ما ترى (()) ، وكذلك يقولون في التعجب في نحو (ما أكسى زيدًا للفقراء الثياب) (()).

ب. أنَّ هناك من أجاز إعمال (أفعل) التفضيل في المفعول به وهو يكون نكرة ومعرفة ، قال الأزهري: «قال ابن هشام في الحواشي ، ومن خطه نقلت: قال محمد بن مسعود الزكي [ت: ٢١٤ه] في كتاب البديع: غلط من قال إن اسم التفضيل لا يعمل في المفعول به ؛ لورود السماع بذلك ، كقوله تعالى ﴿ هُوَأَهَدَىٰ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٤] ، وليس تمييزًا ؛ لأنه ليس فاعلًا في المعنى كما هو في (زيدٌ أحسن وجهًا) ، وقول العباس بن مرداس:

وأضرب منا بالسيوفِ القوانسا » (٣).

ف ( القوانس ) منصوبة عند ابن الزكي ب ( أفعل ) ، وهي معرَّفة ب ( أل ) كها ترى .

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ١ / ٧٨٩ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح التسهيل (٣/ ٤٣).

<sup>(</sup>٣) التصريح ( ٢ / ٥١٠ ) ، وينظر : التبيين ص ٢٨٧ ، وفي بيت العباس بن مرداس كلام طويل ، ينظر في خزانة الأدب ( ٨ / ٣٢١ ، ٣٢١ ) .

#### ٢. الضمير:

#### قال ابن مالك:

« إذا جررت بالصفة المتصلِ بها ضميرٌ بارز ، فقد تقصد إضافتها إليه وقد لا تقصد ؛ فإن قصدت حكم بالجر ، وإن لم تقصد حكم بالنصب على التشبيه بالمفعول به .

وإنها يمكن القصدان والمفعول ضمير إذا كانت الصفة غير متعرفة (١) ، نحو (رأيت غلامًا حسنَ الوجهِ أحمرَه) ، فالحكم على الهاء بالجرِّ بالإضافة ، وبالنصب على التشبيه بالمفعول به جائز عند الكسائى ، والجرُّ عند غيره متعين .

ومذهب الكسائي هو الصحيح ؛ لأنه روى عن بعض العرب ( لا عهد لي بألامَ منه عمَّا ولا أوضعَه) بفتح العين ، وبمثل هذا يظهر الفرق: من قصد الإضافة وغيرها (٢) .....

ولو قَرَنْتَ بـ (أل) الصفة المتصلَ بها الضميرُ تعين الحكم بالنصب، نحو (مررت بالغلام الحسن الوجه الأحمره).

والظاهر من كلام الفراء جواز الجر وترجيحه على النصب؛ فإنه قال في معاني سورة الحج ( فإذا أضافوا إلى مكني قالوا: أنت الضاربه وأنتها الضارباه ، فالهاء خفض ولو نويت بها النصب كان وجهًا ) . هذا نصه .

فحكم على الهاء من ( الضاربه ) بالجرّ والنصب ورجح الجر ، والهاء في ( الأحمره )

<sup>(</sup>١) أي غير معرَّ فة بـ ( أل ) .

<sup>(</sup>٢) يريد أن الصفة المشبهة (أوضع) لما كانت ممنوعة من الصرف انكشف بفتح العين منها أن الإضافة غير مقصودة ؛ لأنها لو كانت مقصودة بحر أوضع) بالكسرة لا الفتحة ؛ لأنه حينت في مضاف ، فلم الجر بالفتحة علم أن الإضافة غير مقصودة . وهذا إنها يقع حين تكون الصفة المشبهة ممنوعة من الصرف .

كذلك ، ولكن هي في النصب مع ( الضارب ) مفعول بها ، ومع ( الأحمر ) وشبهه مشبه بالمفعول به .

وحكى ابن السراج أن المبرد حكم بالجرّ ، ثم رجع إلى النصب وفاقًا لسيبويه ، فالنصب على مذهبه متعين .

ويتعين النصب بلا خلاف في الضمير الذي انفصلت الصفة منه بضمير آخر ، كقولك ( قريش نجباء الناس ذرية وكرامهموها ) . والأصل في صحة هذا الاستعمال ما روى الكسائي من قول بعض العرب : ( هم أحسن الناس وجوهًا وأنضر هموها ) »(1) .

وبهذا يثبت أن (أفعل) الاسمي ينصب الضمير قياسًا، وسماعًا عن العرب في روايتي الكسائي (ولا أوضعَه) و (أنضر هموها).

#### ٣. الموصول:

قال ابن مالك:

« وإذا ولي الصفة المشبهة سببي موصول عملت فيه الرفع أو النصب مطلقًا ، أي مقرونة ـ ( أل ) أو غير مقرونة ، فمثال المقرونة قول الشاعر :

إن رمت أمنًا وعزَّة وغنى فاقصد يزيدَ العزيزَ من قصده

فيجوز أن يحكم على ( مَنْ ) بالرفع على الفاعلية ، وبالنصب على التشبيه بالمفعول به .

<sup>(</sup>۱) شرح التسهيل (٣/ ٩٣، ٩٤)، وينظر ما نسب في هذا النص إلى الفراء والمبرد وابن السراج في : معاني القرآن للفراء (٢/ ٢٢٦)، والمقتضب (١/ ٣٩٨، ٣٨٣) وتلاحظ الحاشية (١) من ص ٣٨٤، والأصول (٢/ ٢٤، ١٥).

ومثال غير المقرونة الجائز كونها رافعة الموصول وناصبته ، قول الشاعر:

عزَّ امرؤ بطلٌ من كان معتصمًا به ولو أنه من أضعف البشرِ

فيجوز كون ( من ) مرفوعة المحل على الفاعلية ، ومنصوبة على التشبيه بالمفعول به »(١).

وقياسًا على هذه الشواهد نقول في (أَفْعَل): (مررت بالرجلِ الأحمرِ ما بين العينين) و (مررت برجلٍ أحمر ما بين العينين) فتكون (ما) منصوبة جوازًا بـ (الأحمر) و (أحمر). فهذا التمثيل قياس على ما سمع من كلام العرب.

هذا في (أفْعَل) صفة مشبهة ، وأما (أَفْعَل) اسم تفضيل فمن شواهد إعماله النصب في الموصول ما نقله أبو حيان قال: « وقال محمد بن مسعود الغزني: (أَفْعَل) التفضيل ينصب المفعول به؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [ الأنعام: ١١٧]، فـ (من) مفعول به » (٢).

وهذا الذي ذهب إليه ابن الزكي في هذه الآية هو مذهب الكوفيين ، فإنهم يعملون (أفعل) التفضيل عمل الفعل ، وهذه الآية من شواهدههم (٣) .

٤. المعرَّف بالإضافة:

قال ابن مالك عن قول الراجز:

ومنهلٍ أعورَ إحدى العينين بصير أخرى وأصم الأذنين

<sup>(</sup>١) شرح التسهيل (٣/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) ارتشاف الضرب (٥/ ٢٣٢٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر : الدر المصون (٥/ ١٢٦ ، ١٢٧) . وقد أثبت أبو علي الفارسي شبه (أفعل) التفضيل للفعل من عدة وجوه في الحلبيات ص ١٨٠ – ١٨٦ ، مع أنه لا يعمله في المفعول ، وناقشه في ذلك ابن الصائغ نقاشًا جيدًا في الوضع الباهر ص ٢٩ ، وينظر أيضًا في المسائل الملقبات ص ٨٧ .

« فمن كسر راء (أعور) أضافه إلى (إحدى) وجعله نظير (حسن وجه الأب) ، ومن فتح جاز له أن يرفع (إحدى) بالفاعلية ، ويجعله نظير (حسنًا وجه الأبِ) وأن ينصبه على التشبيه بالمفعول به ، ويجعله نظير (حسنًا وجه الأب) »(١).

وبهذا يكون ( أفعل ) الاسمي ( أعور ) قد عمل النصب جوازًا في ( إحدى ) وهي معرفة بإضافتها إلى ما فيه ( أل ) .

ومن ذلك أيضًا نحو (مررت بالرجل الحسن وجهَه) بالنصب ونحو (مررت برجلٍ حسن وجهَه) برجلٍ حسن وجهَه) برجلٍ حسن وجهَه) بالنصب أيضًا ، قال الشاطبي : « وأما مسألة ( الحسن وجهَه) و (حسن وجهَه) فالجمهور على أنها إنها تجوز في الشعر ؛ للقياس والسهاع : أما القياس فها تقدم من لزوم نقض الغرض بتكرار الضمير ، وأما السهاع فشاذ لا ينبغي أن يقاس عليه ؛ ولو كان [ سائغًا ؛ لكثر استعهاله كغيره ] (٢) ، فلمَّا لم يكن ذلك دلَّ على أن العرب قصدت إهماله .

ويجاب عن هذا بأنه قد جاء في القرآن مرويًا عن بعض السلف أنه قرأ به ﴿ فإنه آثمٌ قلبَه ﴾ [البقرة: ٢٨٣] وما جاء في القرآن لا ينبغي أن يترك قياسه »(٣).

وقياسًا على ذلك يقال (مررت بالرجل الأحمر وجهَه) و (مررت برجلٍ أحمرَ وجهَه) بنصب (وجهه) فيهما ، وهو معرَّف بالإضافة إلى الضمير على ما ترى .

فهذا جواب صالحٌ لأن يُدْفَع به جواب البصريين السابق مع ما فيه من التحكم ، وفيه ما يجعل أهل الكوفة عندي في غاية السعة من أمرهم .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) شرح التسهيل (٣/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) أثبت المحقق هذه العبارة هكذا : ( ولو كان شائعًا لكثرة استعماله كغيره ) ، وأظن ما أثبته أنا هو الصواب .

<sup>(</sup>٣) المقاصد الشافية (٤ / ٤٢٧).

## الجواب الرابع: زيادة وصف في اللازم:

قال أبو البركات عن احتجاج الكوفيين بقول الحارث بن ظالم:

# ولا بفزارة الشُّعْرِ الرقابا

« لا حجة لكم فيه ؛ لأنه من باب (الحسن الوجة) و (الحسان الوجوة) ، وقد قالوا (الحسن الوجة) بنصب (الوجه) تشبيهًا بـ (الضارب الرجل) ، كما قالوا (الضارب الرجل) بالجرّ تشبيهًا بـ (الحسن الوجه) »(١) .

وذكر مثل ذلك في الشاهدين الآخرين (٢).

ومراد أبي البركات من هذا هو أن النصب في (الشُّعْر الرقابا) و (أجبَّ الظهر) و (أجبَّ الظهر) و (أجشَّ الصهيلا) إنها هو نصب لفظي لا حقيقي ؛ تشبيهًا لمعمول الصفة المشبهة الذي هو في المعنى فاعل ، بمعمول اسم الفاعل الذي هو منصوب حقيقة في نحو (الضارب زيدًا) و (ضاربٌ زيدًا) ؛ مراعاة للشبه بينهها.

ومفهوم ذلك هو أن مراد من احتج بهذه الحجة من البصريين ، حين ذكر أنَّ من لوازم ( أَفْعَل ) الاسمي أنه لا ينصب إلا النكرات ، وأنَّ من خصائص ( أَفْعَل ) الفعلي نصبه للنكرات والمعارف = مراده من ذلك النصب الحقيقي الناتج عن الإعمال ، وليس النصب اللفظي الناتج عن مراعاة الشبه ، وتقارض الأحكام .

قال ابن الشجري: «قالوا ( الحسن الوجة ) بنصب ( الوجه ) تشبيهًا بـ ( الضارب الرجل ) ، كما قالوا ( الضارب الرجل ) بخفض ( الرجل ) تشبيهًا بـ ( الحسن الوجه ) . وهذا تشبيه لفظي ؛ لأنهما في المعنى متباينان ، من حيث كان ( الوجه ) فاعلًا مـن طريـق

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق (١/ ١٣٦).

المعنى ؛ لأن الحُسن له ، و ( الرجل ) مفعول به ؛ لوقوع الضرب عليه ، فما أبعد ما بينهما ! إلا أن التشبيه يكون تارة لفظيًّا وتارة معنويًّا »(١) .

وبهذا القيد المفهوم من كلام ابن الشجري وتلميذه أبي البركات ، وهو أن يكون النصب حقيقيًّا ، يسقط احتجاج الكوفيين بنحو (الشُّعر الرقابا) و (أجبَّ الظهرَ) و (أجشَّ الصهيلا) ، وكلِّ منصوب لصفة مشبهة غيرها ؛ لأن النصب فيها إنها هو لفظي .

إلا أن للكوفيين عن هذا الوجه من الجواب عندي مندوحة ؛ لأن نصب هذه الألفاظ على التشبيه بالمفعول به ليس شرطًا على مذهبهم ، بل لهم أن ينصبوها على التمييز ؛ لأن التمييز على قياسهم يجوز أن يكون معرفة، والمعنى على التمييز قريب جدًّا ، وعلى هذا أعربها بعض النحاة ، بل وأعرب بعضهم (وجهَه) المعرَّف بالإضافة في نحو (مررت بالرجل الحسن وجهَه) على التمييز أيضًا (٢).

وإذا تمسك الكوفيون بنصبها على التمييز كان النصب حقيقيا إذن ، واتجه احتجاجهم بهذه الأبيات مع هذا القيد البصري أيضًا .

## الترجيح:

كان ما مضى هو ما اقتضته طبيعة هذا البحث من المجادلة والعمق لتمحيص كلِّ حجة وفحصها . ومع ذلك فإن هذه الحجة البصرية التي ندرسها ساقطة عندي مردودة ، بل إنها في منتهى الرداءة والضعف ؛ لا لقوة ما اعترض به الكوفيون عليها ، أو ما جمعته أنا من مسائل للدفاع عن مذهبهم تماشيًا مع طبيعة البحث ؛ بل لأمر آخر أراه ، وإليك

<sup>(</sup>۱) أمالي ابن الشجري (۲/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر : المساعد ( ٢ / ٢١٧ ) .

## بيانه فيها يلي:

بنى البصريون حجتهم هذه (أو من احتج منهم بها) على أنَّ في تعريف المعمول المنصوب وتنكيره ما يمكن أن يستدل به على نوع العامل من حيث الاسمية والفعلية ، حتى إن ابن الشجري قال: «وإذ قد ثبت هذا [أي: نصب المعارف] في (أَفْعَل) التعجبي ، فهو فعلٌ لا محالة »(١).

وقال أيضًا: « لـمَّا وجدنا ( أَفْعَل ) في التعجب يعمل في جميع ضروب المعارف دلَّ ذلك على استحالة الاسمية فيه » (٢).

وكأنهم يرون أنَّ نصب العامل للمعرفة دليل على قوته ، سواء كان فعلًا أو اسمًا شبيهًا به ، ويرون في اقتصار العامل على نصب النكرة دليلًا على ضعفه .

## ولقائل أن يقول:

إنَّ وجه احتجاج البصريين بهذه الحجة ، ليس أنهم يرون في تعريف المعمول المنصوب أو تنكيره دليلَ ضعف أو قوةٍ في العامل ، بل وجه احتجاجهم بها هو أن أهل الكوفة ساووا بين (أفعل) التعجبي وبين (أفعل) الوصفي: اسمَ تفضيل أو صفةً مشبهة = في الاسمية حين زعموا أن (أفعل) التعجبي اسم ، وإذا تساويا في الاسمية فإن من الواجب أن يتساويا في نوع المعمول المنصوب تعريفًا وتنكيرًا.

وسواء كان وجه احتجاجهم هو هذا أو ذاك ؛ فإنه عندي في غاية الفساد والضعف ؛ وذلك لأن التنكير والتعريف لا علاقة لهما بالعمل البتة ، وإنها الذي يقتضيهما معًا أو يقتضي أحدهما دون الآخر ، هو المعنى ، والمعنى فقط .

<sup>(</sup>۱) أمالي ابن الشجري (۲/ ۳۹۸).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٤٠١).

وأنت إذا نظرت إلى العوامل التي اشترط النحاة جميعهم أو بعضهم في معمولاتها التنكير ، وجدت أنَّ مردَّ ذلك إلى المعنى وحده ، وتأكد لديك أنه لا علاقة لذلك بالعمل لا من قريب ولا من بعيد ؛ ومن ذلك ما يلي :

## ١. ( لا ) النافية للجنس:

لا تعمل ( لا ) هذه إلا في النكرات على الصحيح (١) ، وسبب ذلك أن ( لا ) هذه لنفي الجنس ، والجنس شائع لا يمكن التعبير عنه إلا بالنكرة .

## ٢. ( لا ) العاملة عمل ( ليس ) :

لا تعمل أيضًا إلا في النكرات عند معظم النحاة (٢) ، وسبب ذلك أيضًا أمر معنوي ، وهو أن ( لا ) هذه تكون لنفي الوحدة ، وهذا هو الأصل فيها ، وقد تأتي لنفي الجنس أيضًا كها ذكر ابن هشام (٣) .

و (نفي الوحدة) فيه عموم لا يمكن التعبير عنه إلا بالنكرة، فأنت تقول لا رجلٌ في الدار، وأفهمت (لا رجلٌ في الدار) فتكون قد نفيت وجود أي رجل منفرد وحده في الدار، وأفهمت بذلك أن في الدار رجلين أو أكثر. وفي هذا عموم إلا أنه أضيق وأقلّ شيوعًا من العموم عند استغراق الجنس كله.

قال صدر الأفاضل الخوارزمي: « النافية للجنس تستغرق الجنس نفيًا من حيث اللفظ ، والمشبهة بـ ( ليس ) فإنها ، وإن كانت تستغرق الجنس نفيًا .... فإن معناه الجنس الثاني وهو بعض هذا الجنس »(٤) ، فإذا قلت ( لا رجلٌ ) فقد نفيت جنس الوحدة ، وإذا

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : مغني اللبيب (٣/ ٢٨٥)، وتلاحظ الحاشية (٢) فيها .

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق (٣/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق (٣/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٤) التخمير (١/ ٤٩٥، ٤٩٥).

قلت ( لا رجلان ) فقد نفيت جنس التثنية ، وهما أبعاض الجنس المستغرق كله ... وهكذا .

## ٣. ( رُبُّ ) :

مجرورها يجب أن يكون نكرة عند معظم النحاة (١) ، وقد علل النحاة ذلك بتعليلات كثيرة ، أوجزها فيها يأتى (٢) :

أ. أنَّ (رُبَّ) وضعت لتقليل نوع من جنس ، كما هو مذهب الأكثرين ، فوجب أن يكون مجرورها نكرة لا معرفة ؛ لأن معنى الجنس يحصل بالتنكير دون التعريف ؛ إذ لـو عُرِّف لكان التعريف فيه زيادةً ضائعة (٣) .

ب. أنَّ (رُبَّ) وضعت للتقليل ، أو التكثير ، أو للتقليل قليلًا والتكثير كثيرًا ، على الخلف في ذلك في ذلك والتقليل والتكثير لا يتصوران إلا في النكرات (٥) .

ج. أنَّ (رُبَّ) تدلُّ على التقليل ، والنكرة تدل على التكثير ، فوجب أن تختص (رُبَّ) بالنكرة الدالة على التكثير ليصح فيها التقليل (٦) .

فالأمر عائد في اختصاصها بالنكرات إلى أمر معنوي خالص كما ترى.

(١) ينظر: مغنى اللبيب (٢/ ٣٢٧).

\_

<sup>(</sup>٢) تنظر في : كشف اللثام ص ٥٣٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الإيضاح في شرح المفصل (٢/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر : مغنى اللبيب (٢/ ٣٢٠)، وينظر مناقشة هذا الخلاف مفصلًا في كشف اللثام ص ٤٧٨ – ٤٨٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر: أسرار العربية ص ١٩٨ ، وشرح المفصل (٤/ ٤٨٣)، ورصف المباني ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: أسرار العربية ص ٢٣٧ ، ٢٣٨ .

## ٤. (كم) استفهامية أو خبرية:

لا تُبَيَّنُ (كم) في الحالتين إلا بالنكرة ؛ قال أبو البركات: «وأما اختصاصها بالتنكير فلأن (كم) للتكثير ، والتكثير والتقليل لا يصحُ إلا في النكرة لا في المعرفة ؛ لأن المعرفة تدلُّ على شيء محتص فلا يصح فيه التقليل ولا التكثير »(١).

ثبت بهذا أنَّ الاختصاص بالنكرات أمر يحكمه المعنى وحده ، وأنه لا علاقة للعمل ولا لقوة العامل أو ضعفه بذلك .

ويزيد ذلك عندك ثبوتًا: أنَّ هناك عوامل تنصب المعرفة على المفعولية ، وهي في غاية الضعف: فاسم الفعل ينصب المعارف في نحو (عليكم أنفسكم) و (دونك زيدًا) و (تراكِ زيدًا) على المفعولية ، بل إن الكوفيين يجيزون تقدم معموله عليه (۲).

والكوفيون والبغداديون يعملون اسم المصدر غير الميمي في المعارف ناصبًا ، على ضعفه ، كما في قول القطامي :

أكفرًا بعد ردّ الموت عنى وبعد عطائك المئةَ الرتاعا

بل إنه عامل عندهم في مفعولين ؛ إذ التقدير : ( وبعد عطائك إياي المئة ) .

ولهم في ذلك شواهد متنوعة ، كقول أبي ثروان : (أتيته لكرامته إياي) ، وقول العرب (أعجبني دهنُ زيدٍ لحيتَه ، وكحلُ هندٍ عينَها) ، وكقول الشاعر :

<sup>(</sup>١) أسرار العربية ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق ص ١٥٦ – ١٥٨ .

قالوا: كلامك هندًا وهي مصغية يشفيك. قلت: صحيح ذاك لو كانا(١).

وفي هذا دليل آخر على أنه لا علاقة البتة لتعريف المعمول المنصوب أو تنكيره بقوة العامل أو ضعفه ، ولا بفعليته أو اسميته .

ثم إنَّ مطالبة البصريين بالتسوية بين (أَفْعَل) التعجبي و (أفعل) التفضيل في نوع المعمول من حيث تنكيره وتعريفه عند التسوية بينها في الاسمية = مطالبة جائرة ؛ لأن المعنى يرفضها.

وبيان ذلك أنَّ منصوب (أَفْعَل) التعجبي في نحو (ما أحسن زيدًا!) هو المتعجب منه (زيدًا) ، والمتعجب منه لابد أن يكون معرفة ؛ لأنه محكوم عليه ببلوغ الغاية في الحسن عند المتعجب ؛ في حين أن منصوب (أَفْعَل) التفضيل تمييز ، وأصل التميز التنكير ؛ لأن المقصود منه هو بيان جنس المميَّز ، وبيان الجنس يحصل بالنكرة ، فلو عُرِّف لكان تعريفه ضائعًا لا فائدة منه ؛ لحصول الغرض دونه (۲) ، وهذا هو الأصل في التمييز حتى عند الكوفيين ، وإن أجازوا وقوعه معرفة (۳) .

لأجل هذا كله قلت إنَّ هذه الحجة البصرية فاسدة مردودة ، وأنبِّه هنا إلى أن أبا البركات لم ينسبها إلى البصريين عامة ، بل قال : (ومنهم من تمسك بأن قال ...) ثم ساق هذه الحجة (٤) ، والغالب على ظني ، والعلم عند الله ، أن شيخه ابن الشجري هو صاحب هذه الحجة ؛ إذ لم أجدها عند أحد قبله .

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: ارتشاف الضرب (٥/ ٢٢٦٤، ٢٢٦٥)، والتصريح (٣/ ٢٦٠، ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : الصفوة الصفية (١/ ٥٠٣)، وأسرار النحو ص ١٤٢، ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر : معانى القرآن للفراء (١/ ٧٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر : الإنصاف (١ / ١٣٢).

ولو أنه قيل في هذه الحجة (لو كان (أَفْعَل) التعجبي اسمًا لما نصب المفعول به) بدل أن يقال (لما نصب المعارف) لكانت الحجة بذلك أقوى في القياس البصري، وأحرى عندي بالقبول ؟ لأن نصب المفعول ليس كنصب التمييز والحال والظرف ونحوها مما يكتفى في نصبه برائحة الفعل.

على أن للكوفيين من ذلك مخرجًا أيضًا ؛ لأنهم ينصبون المتعجب منه في نحو (ما أحسن زيدًا!) على التشبيه بالمفعول به لا مفعولًا به كما يعربه البصريون(١).

وذلك لأن همزة (أفعل) عندهم إنها هي للدلالة على التعجب والتفضيل فحسب، كألف (فاعل) و ميم (مفعول) وواوه، وتاء الافتعال، ونحوها من الزوائد؛ وليست للتعدية إلى المفعول كما يذهب إليه البصريون (٢٠).

(١) ينظر: التصريح (٣/ ٣٧٠).

(٢) ينظر الخلاف في ذلك في زاد المعاد (١/ ٩٢).





# المبحث السادس

استدلال البصريين على أن ( أَفْعَل ) في التعجب فعل

ببطلان

كونه اسمًا

بدليل

فتح آخره مع كونه خبرًا عن مبتدأ





## محل النزاع:

( أَفْعَل ) في التعجب : اسم أم فعل ؟ .

#### المذهب البصري:

ذهب البصريون إلى أن ( أَفْعَل ) في التعجب فعلٌ ماضٍ ، وإليه ذهب أبو الحسن الكسائى ، وهشام بن معاوية من الكوفيين (١) .

#### الحجة :

(لو كان (أَفْعَل) في التعجب اسمًا ، كما يزعم الكوفيون ، لكان يجب أن يكون مرفوعًا لكونه خبرًا لـ (ما) على المذهبين ؛ فلمَّا لزم آخره الفتح ، دلَّ على أنه فعل ماض ، ولو لا أنه فعل ماض لما كان لبنائه على الفتح وجه) (٢).

#### دراسة هذه الحجة:

هذه الحجة من أقوى حجج البصريين في هذه المسألة ؛ حتى إن الرضي قال: «ولولا انفتاح ( أفعل ) التعجب ، وانتصاب المتعجب منه بعده انتصاب المفعول ؛ لكان مذهبهم جديرًا بأن ينصر »(٣).

فالرضي جعل أهم الإشكالات في مذهب الكوفيين إشكالين اثنين ، هما:

(٢) الإنصاف (١/ ١٣٦) ، وأسرار العربية ص ١١٦ ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٣/ ٧٠، ٧٠) ، وعلل النحو ص ٣٢٥، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>١) ينظر: توثيق هذا المذهب ص ٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ١٠٩١ ) .

- ١. فتح آخر (أفعل) التعجب مع أنه خبر مفرد عندهم عن (ما) ، وهذا هو مستند الحجة البصرية السابقة .
  - ٢. نصب المتعجب منه ، مع أنه لا ناصب له ظاهرًا على مذهبهم .

وسوف أتحدث في مناقشتي لهذه الحجة البصرية عن هذين الأمرين معًا ، تتميًا للفائدة ، واستكمالًا للمسألة .

## الاعتراض: [تخصيص اللازم]

سلّم الكوفيون أنَّ الأصل في الخبر المفرد أن يكون مرفوعًا ؛ إلا أنهم لم يسلّموا أن فتح آخر (أَفْعَل) التعجب في (ما أفعله!) مع كونه خبرًا مفردًا عندهم = لم يسلموا أنه دليل على عدم اسميته ، وذهبوا إلى أن الرفع إنها تخلّف فيه ، مع كونه خبرًا مفردًا ، لعلة خاصة عرضت فيه ، وأدت إلى استثنائه من حكم الرفع المطرد في كلّ خبر مفرد .

وقد عللوا تخلُّفه هذا بعلتين اثنتين ، هما :

١. الفرق بين التعجب والاستفهام.

٢. الناء .

وهذا بيان كلِّ علة منهما ، وما ورد عليه من جواب عند البصريين ، على حدة .

### العلة الأولى: الفرق بين التعجب والاستفهام:

## قال أبو البركات:

« قال الكوفيون : ما احتججتم به من فتح آخره ليس فيه حجة ؛ لأن التعجب أصله الاستفهام ، ففتحوا آخر ( أفعل ) في التعجب ، ونصبوا ( زيدًا ) ؛ فرقًا بين الاستفهام والتعجب » (١) .

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ١٣٧ ) وينظر هذا التعليل من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٣٩٥ ) الإنصاف ( ١ / ٣٩٩ ) .

## ويتضح هذا بقول أبي سعيد السيرافي :

«قال الفراء ومن تابعه من الكوفيين ، إن قولنا (ما أحسن عبد الله!) أصله (ما أحسن عبد الله ؟) ، وأن (أحسن ) اسم كان مضافًا إلى (عبد الله) ، وكان المعنى فيه الاستفهام ، ثم إنهم عدلوا عن الاستفهام إلى الخبر ، فغير وا (أحسن) ففتحوه ، ونصبوا (عبد الله) ؛ فرقًا بين الخبر والاستفهام »(۱).

فالفراء ومن تابعه إذن يرون أن أصل التعجب: الاستفهام ، ثم غُيِّر لفظه وحُمِّل معنى جديدًا هو التعجب ، فهذا ضرب من تحويل التراكيب عنده ، يشبه تحويل الأبنية المفردة ، وتحميلها معاني جديدة .

وقد أجاب البصريون عن هذا التعليل الذي حمل عليه الكوفيون فتح آخر (أفعل) التعجب، مع كونه عندهم خبرًا مفردًا، بجوابين اثنين، هما:

١. منع هذا التعليل.

٢. إلزامهم بمؤداه.

وهذا بيان كلِّ جواب على حدة:

الجواب الأوَّل: منع العلة:

قال أبو البركات:

« أما قولهم ( إنَّ التعجب أصله الاستفهام ، ففتحوا آخر ( أَفْعَل ) في التعجب ؟ للفرق بين الاستفهام والتعجب ) ، فمجرد دعوى لا يقوم عليها دليل ، إلا بوحي وتنزيل ، وليس إلى ذلك سبيل »(٢) .

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه ( المطبوع : ٣ / ٧٠ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ١٣٧ ) ، وينظر هذا الجواب من قبل في : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٣ / ٧٠) ، وأمالي ابن الشجري ( ٢ / ٤٠١ ) .

يرى ابن الشجري أن هذا المنع لتعليل الكوفيين وعدم التسليم به كاف في الجواب عنه ؟ لاستحالة التدليل عليه ؟ يقول: « وإذا علم أنه دعوى لا يمكن إقامة الدليل عليها ، وجب أن لا نتشاغل بالجواب عنه »(١).

والحقُّ عندي أنه لا يمكن تسليم هذا الكلام لابن الشجري على إطلاقه ؛ لأنه لا مجال ، في تحليل التراكيب ، لإقامة الدليل القاطع على كلِّ رأي ، خاصة حين يتعلق الأمر بالمعاني ؛ لأن للذَّوق والتطعُّم دورًا فاعلًا في تكوين التصوُّرات عنها ، لاسيها إذا وَجَدَ الذوقُ ما يشفع له من القرائن والإشارات .

ولاشك أنَّ ثمَّة تقاربًا قويًّا بين التعجب والاستفهام ، وقد سبق أن تحدثت عن خروج الاستفهام كثيرًا إلى معنى التعجب (٢) ، زيادة على أن اللفظ في (ما أحسنَ زيدًا) و (ما أحسنُ زيدٍ) واحد ، والفارق بينهما في الحركات لا غير ، وأنَّ (ما) في العبارتين تعبِّرُ عن مجهولٍ لدى المتكلم: يستفهم عنه السائل ، ويتعجب من أثره المتعجِّب ؛ فَلِمَ لا يكون هذا التقارب اللفظي والمعنوي بين العبارتين مغريًا بجعل إحداهما أصلًا للأخرى ؟! .

ثم إنِّي قد قلت سابقًا إن (ما أَفْعَل زيدًا!) بلفظها هذا وحركاتها ، تحتمل الاستفهام عن السبب ، وتحتمل التعجب ، وأنَّ نحو (ما أحسن زيدًا) يحتمل أن يكون معناه (ما الذي جعل زيدًا حسنًا؟) على الاستفهام ، ويحتمل أن يكون معناه التعجب من حسن زيد . وقلت هناك إن التفريق بين المعنيين في هذه الحالة يعتمد على غير الحركات من تنغيم ونحوه (٣) .

-

<sup>(</sup>١) أمالي ابن الشجري (٢/ ٤٠١).

<sup>(</sup>۲) ينظر ما سبق ص ۷٤١،۷٤٠ .

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سبق ص ٧٠٢ - ٧٠٧ .

كما أني ذهبت إلى أن (أَفْعَل) حين يبنى من الفعل الأجوف ؛ فإن التفريق بين المعنيين يكون بتصحيح (أفعل) التعجب، وإعلال (أَفْعَل) في الاستفهام، وقلت أيضًا هناك إن التفريق بينها حين يبني (أَفْعَل) من المتعدي يكون بتعدية (أفعل) التعجب إلى مفعوله الثاني باللام، وتعدية (أَفْعَل) في الاستفهام بنفسه (۱).

وإذا كان الأمر بين المعنيين على هذه الحال من التقارب؛ فلِمَ ننكر على الفراء، وهو عندي من خاصة الأذكياء، أن يميل إلى كون الاستفهام أصلًا للتعجب؟، ولم نجعلُ هذا منه عبتًا يجب أن لا نتشاغل بالجواب عنه!!

وهذا لا يعني أني أنتصر لمذهب الكوفيين ، ولكني أردت بيان أن المطالبة بالأدلة القاطعة في مثل هذه المسألة مطالبة جائرة ، وأن إغفال أثر الذوق مع وجود القرائن والمؤشرات ، مخالف لما يجب أن يكون عليه التحليل اللغوي من شمول النظرة ، وسعة الأفق .

# الجواب الثاني: [ الإلزام بالمؤدَّى ]:

رأى أهل البصرة أن تعليل الكوفيين فتح آخر (أفعل) التعجب، بأنه للفرق بين التعجب والاستفهام = ممتنع لأنه يؤدي إلى فساد من ثلاثة أوجه، وما أدى إلى الفساد فهو فاسد.

## وتلك المفاسد الثلاث هي:

- ١. إزالة الإعراب عن وجهه دون مُوْجِب.
  - ٢. الخلط بين الخبر والإنشاء.
  - ٣. الفصل بين المضاف والمضاف إليه.

<sup>(</sup>۱) ينظر ما سبق ص ۷۰۲ – ۷۰۷ .

وقد ذكر أبو البركات الوجهين الأولين ، وذكر غيره الثالث ، وهذا بيان كلَّ وجه منها ، ومناقشته على حدة :

#### ١. إزالة الإعراب عن وجهه دون موجب:

### قال أبو البركات:

« قول الكوفيين ( إن التعجب أصله الاستفهام ، ففتحوا آخر ( أفعل ) في التعجب ؛ للفرق بين الاستفهام والتعجب ) ظاهر الفساد والتعليل ؛ لأن التفريق بين المعاني لا توجب إزالة الإعراب عن وجهه في موضع ما ، فكذلك هاهنا »(١).

نقل أبو البركات هذا النص عن السيرافي بلفظه ، ولم يوضح المراد منه ، وهو من النصوص المشكلة ؛ لأن الإعراب عندهم إنها يؤتى به للفرق بين المعاني (٢) ، فكيف يقول هنا إن التفريق بين المعاني لا يوجب إزالة الإعراب عن وجهه ؟!

تأملت هذا النص طويلًا ، فوجدت أنه يمكن تفسير هذه العبارة المشكلة فيه ، بأحد تفسيرين لا ثالث لهم عندى ، وهما :

### التفسير الأول:

أن يكون المراد من هذه العبارة هو أن التفريق بين المعاني يكون بالتنقل بين المواضع الإعرابية من ( الإعراب) إلى ( البناء ) .

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۱۳۷)، وينظر هذا القادح من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٣/ ٧٠)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٤٠١)؛ وينظر أيضًا: المقاصد الشافية (٤/ ٤٤١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح المفصل (١ / ١٤٩) ، وينظر بحث ذلك مفصلًا في : العلامة الإعرابية في الجملة بين القديم والحديث ص ٢٠٧ – ٣٠٥ .

ويساعد على هذا الفهم أنه قال ( لا توجب إزالة الإعراب ) ولم يقل ( تغيير الإعراب ) .

وإذا صحَّ هذا التفسير لهذه العبارة ، فإنه يعني أن الذين اعترضوا بها على مذهب الكوفيين ، وهم : السير افي و ابن الشجري و أبو البركات والشاطبي ، يرون أنَّ الفراء ومن تابعه يقولون ببناء ( أفعل ) التعجب .

والحق أن بعض الكوفيين قال ببناء (أفعل) التعجب، وسيأتي ذكر ذلك؛ ولكنه لم يثبت عنهم جميعًا، ولا عن الفراء خاصة، وهو صاحب فكرة التفريق بين الاستفهام والتعجب، التي هي مدار النقاش هنا:

فهل هذا الوجه من التفسير هو مراد هؤلاء العلماء الأربعة بهذه العبارة؟

#### هذا بيان ذلك:

1. أما السيرافي ، ويبدو أنه صاحب هذه العبارة إذ لم أجدها عند أحد قبله ، فإنه لم يثبت لي أنه فهم أن مذهب الفراء ومن تابعه القول ببناء (أفعل) التعجب ، حتى يكون هذا الوجه من التفسير هو مراده بهذه العبارة . بل إنَّ ظاهر كلامه هو أن (أفعل) التعجب عند الفراء ومن تابعه معرب ، وسيأتي ذلك بعد قليل .

٢. وأما ابن الشجري وتلميذه أبو البركات فقد اعترضا على مذهب الفراء وأتباعه بهذه العبارة ، ثم شرعا بعد ذلك في مناقشة من قال من الكوفيين ببناء (أفعل) التعجب (١) ، وهذا يجعل من الصعب جدًّا القطع بأنها أرادا بهذه العبارة أن الفراء نقل (أحسن) من الإعراب إلى البناء .

<sup>(</sup>١) ينظر: أمالي ابن الشجري (٢/ ٤٠١)، والإنصاف (١/ ١٣٧).

٣. وأما الشاطبي فالظاهر أنَّ هذا الوجه من التفسير هو مراده بهذه العبارة ، وأنه فهمها عليه ؛ لأنه اعترض بها بعد حديثه عن قول من ذهب من الكوفيين إلى أن (أفعل) في التعجب مبني (١).

### التفسير الثاني:

أن يكون المراد من هذه العبارة هو أن ( التفريق بين المعاني ) ليس عاملًا حتى يوجب إزالة رفع ( أحسن ) في ( ما أحسنُ زيدٍ ؟ ) إلى النصب ، وإزالة جرِّ ( زيد ) إلى النصب أيضًا .

وبيان ذلك : أنَّ الفراء يزعم أنَّ (ما أحسنَ زيدًا!) أصلها (ما أحسنُ زيدٍ؟)، وهذا الأصل لم يطرأ عليه عند العدول عنه أيُّ عامل لا لفظي ولا معنوي؛ وإنها طرأ عليه إرادة التفريق بين الاستفهام والتعجب، والتفريق بينها لا يوجب تغيير الإعراب؛ لأن تغيير الإعراب لا يكون إلا بعامل.

وهذا الوجه من التفسير يعني أنَّ أبا البركات ، ومن قبله السيرافي وابن الشجري ، قد فهموا أن الفراء ومن تابعه يذهبون إلى أنَّ ( أَفْعَل ) في التعجب معرب منصوب .

وهذا هو الراجح عندي في تفسير هذه العبارة عندهم ، وأكاد أقطع به ؛ وذلك لأمرين ، هما :

ا. أنَّ السيرافي قبل أن يذكر هذه العبارة ناقش الفراء في مذهبه هذا فقال:
 « بأيِّ شيء نصبت ( أحسن ) ، و ( ما ) هي مبتدأة ، و ( أحسن ) خبرها ، وهو اسم ؛
 وحكم الاسم المبتدأ إذا كان خبره اسمًا مفردًا أن يكون مرفوعًا مثله ؛ والتفريق بين

<sup>(</sup>١) ينظر: المقاصد الشافية (٤/ ٤٤٠).

المعاني لا يوجب إزالة الإعراب عن وجهه ؟! »(١).

فالذي أشكل على السيرافي في مذهب الفراء هو عدم وجود عامل يفسر - نصب (أحسن) عند العدول عن الاستفهام إلى التعجب ؛ ولذلك سأل عنه ، ثم أتى بهذه العبارة ، وكأنه يريد أن يقول (والتفريق بين المعاني لا يصلح أن يكون عاملًا للنصب في (أحسن)).

٢. أنَّ ابن الشجري قال أيضًا في نقاشه الفراء في مذهبه: « فنقول له: بمَ نصبت ( أحسن )
 وهو مفرد في محل رفع ؟ وبم نصبت ( عبد الله ) وهو في محل الخفض ؟

فجوابه أن يعود إلى ما بدأ به فيقول: للفرق بين الاستفهام والتعجب. فنقول له: التفريق بين المعاني لا يوجب إزالة الإعراب عن وجهه ، فينصب اسمًا مرفوعًا وآخر مجرورًا ، فيكون نفسه العامل فيهم النصب »(٢).

فهذا نص صريح من ابن الشجري يقطع بأنه استشكل في مذهب الفراء عدم وجود عامل لنصب ( أفعل ) التعجب ، ولنصب المتعجّب منه ، بعد أن كان ( أفعل ) خبرًا مرفوعًا ، والمتعجب منه مضافًا إليه مجرورًا . وأن التفريق بين المعاني لا يصلح أن يكون عاملًا للنصب فيهما .

و لاشك عندي في أنَّ هذا هو مراد تلميذه أبي البركات من اعتراضه أيضًا.

والحقُّ أنَّ هؤلاء العلماء على جلالة قدرهم قد أخذوا ظاهرًا من قول الفراء ، وظنوا أن كلامه هذا يلزم منه تغيير الإعراب اعتباطًا دون سند أو تفسير مقبول ، وما مثل هذا يُظَنُّ بمثل أبي زكريا! فإن ما قاله له تفسير عندي ، على أصول مذهبه ، يدل على فطنته

<sup>(</sup>۱) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ٣/ ٧١،٧٠).

<sup>(</sup>٢) أمالي ابن الشجري (٢/ ٤٠١).

ودقة نظره وقوة قياسه ، وهذا بيان ذلك :

الأصل عند الفراء هو (ما أحسنُ زيدٍ؟) أي (أيُّ شيء هو الأحسن في زيد؟)، ويكون الخواب عن ذلك: خُلُقُه، أو وجهه، أو ثيابُه ... إلخ.

وهذا يعني أن المرادب( أحسن ) هنا هو بعض زيد المسئول عنه بالمبتدأ (ما ) ؛ فلمَّا كان الخبر ( أحسن ) هو المبتدأ (ما ) في المعنى ، ارتفع فكان مضمومًا .

ثم لما أريد العدول عن معنى الاستفهام إلى معنى التعجب، وكان المراد هو التعجب من حسن جملة (زيد) لا بعضه ، أصبحت (أحسن) في المعنى وصفًا لـ (زيد) لا للمبتدأ (ما) ، فانتصب الخبر (أحسن) على الخلاف ؛ لأن مخالفة الخبر للمبتدأ في المعنى تقتضي عند الكوفيين نصب الخبر ، كما في (زيدٌ عندك) (١) ، وقد نص عدد من النحاة على أنَّ هذا هو إعراب (أفعل) في التعجب عند الكوفيين (٢) .

ف ( الخلاف ) عندهم عامل معنوي (٣) ، وهو الذي طرأ عند العدول عن الاستفهام في ( ما أحسنُ زيدًا!) ، واقتضى نصب الخبر ( أحسن ) .

ولما صار (زيد) عند العدول إلى معنى التعجب هو الفاعل في المعنى ؛ إذ إنَّ الحسن له ، كان حقه الرفع ، ولكن لما كان (أفعل) هنا لا يرفع إلا الضمير المستتر وجوبًا (١٤) ،

(۲) ينظر: ارتشاف الضرب (٤/ ٢٠٦٦)، وأوضح المسالك (٣/ ٢٢٦)، والتصريح (٣/ ٣٦٩، ٣٦٩)، وشرح الأشموني (٢/ ٢٦٤)، وحاشية الصبان عليه (٣/ ٩٧١).

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (١/ ٢٤٥ - ٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر في ذلك: دراسة في النحو الكوفي ص ٢٨٦ - ٢٨٩ ، والنحو وكتب التفسير (١/ ١٨٧ - ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر مثلًا: التصريح (١/ ٣١٧ – ٣١٩).

وهو ضمير (ما) المستكن فيه: انتصب (زيد) على التشبيه بالمفعول به، كما انتصب في نحو (زيدٌ حسنٌ الوجه)، فالحُسن في الأصل له (الوجه)، ولكن لمَّا رفعت الصفة المشبهة (حَسَنٌ) ضمير (زيد) المستكن فيها: انتصب (الوجه) على التشبيه بالمفعول به ؟ لأنه ليس مفعولًا به في الحقيقة (۱).

وهذا هو ما سها عنه السيرافي وابن الشجري وأبو البركات ، فأخذوا على الفراء إزالة الإعراب عن وجهه في كلمتين دون وجود ناصب ، وقد تبين بها قدمت أن الفراء لم يخرج عن الأصول الكوفية المعهودة ، وأنَّ هذا القادح في قوله فاسدٌ غير مقبول .

### ٢. الخلط بين الخبر والإنشاء:

### قال أبو البركات:

« قول الكوفيين ( إنَّ التعجب أصله الاستفهام ففتحوا آخر ( أَفْعَل ) في التعجب للفرق بين الاستفهام والتعجب ) ظاهر الفساد والتعليل ؛ لأن التعجب إخبار يحتمل الصدق والكذب ، والاستفهام استخبار لا يحتمل الصدق والكذب ، فلا يصح أن يكون أصلًا له »(٢) .

<sup>(</sup>۱) ينظر التنظير للمتعجب منه في (ما أفعله) عند الكوفيين بمنصوب الصفة المشبهة في : شرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢:٢/ ١٠٩١)، وارتشاف الضرب (٤/ ٢٠٦٦)، والتصريح (٣/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ١٣٧ ) ، وينظر هذا القادح من قبل في : علل النحو ص ٣٢٥ ، وأمالي ابن الشجري ( ٢ / ٤٠١ ) .

وقد فرغت فيما مضى - (۱) من ردّ هذا القول ، وبيَّنت أنَّ (التعجب) إنشاء لا خبر ، وكشفت ، بقول شيخنا أبي موسى حفظه الله ، الشبهة التي أتي من قِبَلها من قال من العلماء إن التعجب خبر يحتمل الصدق والكذب ؛ فلا داعي لإعادته هنا .

ثم لو أنا سلمنا بأن التعجب خبر ، فإنه لا مانع من جعل الاستفهام أصلًا له ؛ لأن الخروج من الإنشاء إلى الخبر ومن الخبر إلى الإنشاء ثابت لاشك فيه ، وإنها الخبر والإنشاء مقصدان كليان للمتكلم نفسه ، فهو يصرف كلامه من أحدهما إلى الآخر ؛ ثم إنَّ بين الاستفهام والتعجب من المشابه اللفظية والمعنوية ما يغري بجعلها من واد واحد ، واعتداد الاستفهام أصلًا للتعجب ، وقد تقدم ذكر ذلك (٢).

### ٣. الفصل بين المضاف والمضاف إليه:

قال السيرافي في رده قول الفراء ومن تابعه:

« قال الفراء ومن تابعه من الكوفيين ( إن قولنا ( ما أحسنَ عبدَ الله ! ) أصله ( ما أحسنُ عبدِ الله ) ):

وهو يفسد: لأنا نقول (ما أحسنَ بالرجلِ أن يصدق!) ولو كان أصله الإضافة لم يفصل بين المضاف والمضاف إليه بالباء ؛ ألا ترى أنا نقول (ما أحسنَ بالرجلِ الصدقَ!) »(٣).

وممن أخذ عن السيرافي هذا القادح في قول الفراء وأتباعه ، وسلَّم به : أبو إسحاق الشاطبي ، الذي قال بعد أن ذكره : « والفصل بين المضاف والمضاف إليه لا يجوز إلا في

\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر ص ٧٣٧ - ٧٤١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ص ٧٤١، ٧٤٠، وينظر أيضًا: جواهر البلاغة ص ٥٣ – ٩٧.

<sup>(</sup>٣) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ٣/ ٧١،٧٠).

الشعر أو في نادر لا يعتد بالقياس فيه »(١).

وهذا القادح ناتج عن الأخذ بظاهر قول الفراء ، والسهو عما فيه من دقائق ، والحقُّ انه عندي قادح مردود ؛ لأنه لم يَعُد في (ما أحسنَ زيدًا) إضافة ، فالإضافة انقطعت ، و( أحسن ) منوَّنٌ تقديرًا ؛ وإنما الإضافة في الأصل الذي عدل عنه ، ولا يجوز إجراء أحكام ذلك الأصل هنا بعد أن عدل عنه ، واقتضى هذا العدول تغيُّرًا في المعاني النحوية أدى إلى تغيُّر في الإعراب وعلاماته .

وهل يجوز لو قلنا (زيدٌ نَيِّرُ وجهٍ في الحربِ)، ثم قطعنا الإضافة فقلنا (زيدٌ نيرٌ وجهًا في الحربِ)، ثم قطعنا الإضافة فقلنا (زيدٌ نيرٌ وجهًا) (٢) = أن يقول الحربِ)، ثم قدمنا الجار والمجرور فقلنا (زيدٌ نيرٌ في الحربِ وجهًا) (٢) = أن يقول قائل: إنك فصلت في عبارتك الأخيرة بين المضاف والمضاف إليه ؟!

### العلة الثانية : البناء :

كلُّ ما سبق كان حديثًا عن العلة الأولى التي علل بها الكوفيون فتح آخر ( أَفْعَل ) في ( ما أَفْعَلَ زيدًا ! ) مع أنه عندهم اسم ، وقع خبرًا عن المبتدأ ، وحقه الرفع = وهي التفريق بين التعجب والاستفهام ، وقد مضى ذلك بتفصيلاته .

ولبعض الكوفيين (٣) تعليل آخر لذلك ، وهو أن (أَفْعَل) التعجب اسم مبني على الفتح في محل نصب.

<sup>(</sup>١) المقاصد الشافية (٤/ ٤٤١)، وينظر الخلاف في مسألة الفصل بين المضاف والمضاف إليه مفصلًا في : مسائل الخلاف النحوية والتصريفية (١/ ٣٥٠ – ٣٥٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر : ارتشاف الضرب (٥/ ٢٣٥٤) ، وقد ذكر فيه أن في جواز الفصل بين الصفة المشبهة وبين معمولها مرفوعًا أو منصوبًا = خلافًا بين النحاة ، وينظر أيضًا : مغني اللبيب (٥/ ٤٠٤، ٤٠٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر : ارتشاف الضرب (٤ / ٢٠٦٦ ) .

وقد استقصيت ما قالوا هم في سبب بنائه أو قيل عنهم ، فوجدت أنَّ البناء فيه عُلِّلَ بأحدِ أمرين ، هما :

- ١. تضمُّن ( أفعل ) معنى حرف التعجب.
  - ٢. تضمُّنه معنى همزة الاستفهام.

وهذا بيان كلِّ عِلَّة على حدة:

أولًا: تضمن ( أَفْعَل ) معنى حرف التعجب:

قال أبو البركات:

«قال الكوفيون: إنها فتح آخر (أَفْعَل) في التعجب؛ لأنه مبني؛ لتضمنه معنى حرف التعجب؛ لأن التعجب كان يجب أن يكون له حرف كغيره، من الاستفهام والشرط والنفي والنهي والتمني والترجي والتعريف والنداء والعطف والتشبيه والاستثناء إلى غير ذلك؛ إلا أنهم لها لم ينطقوا بحرف التعجب، وضمنوا معناه هذا الكلام استحق البناء.

ونظير هذا أسهاء الإشارة ، فإنها بنيت لتضمنها معنى حرف الإشارة ، وإن لم ينطق به ، فكذلك هاهنا »(١).

#### الجواب عنه:

وجدت للبصريين في جوابهم عن هذا التعليل الكوفي جوابين اثنين ، هما :

١. القول بالموجب.

٢. المنع .

(١) الإنصاف ( ١ / ١٣٧ ) ، وينظر هذا التعليل الكوفي من قبل في : أمالي ابن الشجري ( ٢ / ٣٩٩ ) .

وقد أورد أبو البركات الأول، وذكر غيره الثاني، وهذا بيان كلِّ جواب على حدة:

الجواب الأول: القول بالموجب:

قال أبو البركات:

«أما قول الكوفيين (إن (أفْعَل) بني لتضمنه معنى حرف التعجب): فكذلك نقول: كان يجب أن يوضع له حرف كها وضع لغيره من المعاني، ولكن له يفعلوا ذلك ضمنوا (ما) معنى حرفه فبنوها، كها ضمنوا (ما) الاستفهامية معنى الهمزة، وضمنوا (ما) الشرطية معنى (إنْ) التي وضعت للشرط، وبنوهما، وإن لم يكن للكلمة التي بعدها تَعَلَّق بالبناء؛ فكذلك ما بعد (ما) التعجبية لا يكون له تعلق بالبناء؛ فبان فساد ما اعترضوا به »(۱).

فقد سلَّم البصريون في هذا الجواب أنه كان من حق (التعجب) أن يوضع له حرف يُعَبَّر به عنه كما وضع لغيره من المعاني حروف ؛ ولكنهم مع تسليمهم بذلك استبقوا الخلاف بينهم وبين الكوفيين ، فذهبوا إلى أنَّ الذي ضمِّن معنى ذلك الحرف ، الذي لم يوضع ، ليس (أفعل) بل (ما) التعجبية .

واستدلوا على ذلك بأن (ما) قد بنيت في بابي الاستفهام والشرط؛ لتضمنها معنى همزة الاستفهام و (إنْ) الشرطية ، فكذلك بنيت هنا لتضمنها معنى حرف التعجب الذي لم تضعه العرب. وهذا واضح.

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ١٣٧ ، ١٣٨ ) ، وينظر هذا الجواب من قبل في : أمالي ابن الشجري ( ٢ / ٤٠١ ، ١٠٤ ) .

الجواب الثاني: المنع:

قال العكبري:

«أما حرف التعجب فلا حاجة إلى تقديره ؛ لأن الصيغة دالة على التعجب ، فلم يحتج معها إلى حرف ، كما أن (نِعم) و (بِئس) موضوعتان على المدح والذم ، ولم تحتج مع ذلك إلى تقدير حرفٍ يدل عليهما ، وكذلك (عسى) و (حبذا) »(١).

وهذا وجه من الجواب عندي وجيه ؛ لأنه ليس شرطًا أن يكون لكل معنى من المعاني النحوية حرفٌ يعبر عنه به ، حتى تقدِّر لِمَا ليس له حرفٌ منها ، حرفًا غير منطوقٍ به ، كما أن المعاني الانفعالية الشعورية ؛ كالمدح ، والذم ، والتعجب ، والتقريب من القلب ، والطمع ، والإشفاق لا يتصوَّر فيها عندي أن يعبر عنها بحرفٍ واحدٍ كغيرها من المعاني .

# ثانيًا : تضمن ( أَفْعَل ) معنى همزة الاستفهام :

هذه العلة لبناء (أَفْعَل) التعجب عند من قال ببنائه من الكوفيين، افترضها أبو البقاء العكبري، ولم ينسبها إليهم، ولم أجدها منسوبة إليهم عند أحد، يقول:

« فإن قيل : علة بنائه تضمُّن معنى همزة الاستفهام ؛ لأن [ معنى ] قولك ( ما أحسن زيدًا!) : أيُّ شيء أو جب ذلك ؟ »(٢) .

ثم أجاب عن ذلك فقال:

« عنه جو ابان :

أحدهما: أن التعجب خبر يحتمل الصدق والكذب، وبين الخبر والاستفهام بون بعيد.

<sup>(</sup>١) التبيين ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٢٨٨ .

والثاني: أن الاستفهام لو كان ؛ لكانت (ما) هي المتضمنة له لا الفعل الذي بعدها »(١).

فأما جواب أبي البقاء الأوَّل فهو رَدُّ رَدُّ ؛ لما قدمته من فساد القول بخبرية التعجب (٢) ، وأما الجواب الثاني فصحيح ، وقد تضمنه جواب أبي البركات حين قال بموجب العلة الكوفية السابقة قبل قليل .

والحقُّ أنَّ قول بعض الكوفيين ببناء ( أَفْعَل ) التعجب ، لتعليل فتح آخره مع كونه اسمًا وقع خبرًا عن المبتدأ عندهم = قول ضعيف جدًّا ؛ وذلك لأسباب ، أهمها ما يأتي :

1. أنه لا علة مقبولة لبنائه ، وقد تبين من جوابات البصريين أن تعليل بنائه بتضمنه معنى همزة التعجب تعليل ظاهر الفساد ؛ إذ إنَّ (ما) أولى منه بتضمن هذا المعنى هنا ، كما تضمنت معنى همزة الاستفهام و (إنْ) الشرطية .

7. أنَّ المساواة بين بناء اسم الإشارة وبين بناء (أَفْعَل) التعجب عندهم في العلة ، فيها مغالطة ظاهرة ؛ لأن الفارق بين البنائين كبير ؛ فبناء اسم الإشارة بناء أصلي لازم ، وقد علله النحاة بأنه إنها بني لتضمنه معنى حرف الإشارة الذي كان يستحق الوضع (٣) ، في حين أن بناء (أَفْعَل) بناء عارض في (ما أفعله!) عند التعجب ، ف (أَفْعَل) معرب في الاستفهام في نحو (ما أحسنُ زيدٍ؟) ، وفي التفضيل في نحو (زيدٌ أحسنُ من عمرو).

والمساواة بين ما كان البناء فيه لازمًا وبين ما كان البناء فيه عارضًا في العلـ = فيهـ عندى فساد كبير .

<sup>(</sup>١) التبيين ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>۲) ینظر ص ۷۳۲ – ۷٤۱ .

<sup>(</sup>٣) ينظر مثلًا: أوضح المسالك (١/ ٣٥).

٣. أنَّ التعجب والتفضيل باب واحد ، فلهاذا يبنى (أَفْعَل) التعجب لتضمنه حرف تعجب لم تضعه العرب ، ولا يبني (أَفْعَل) التفضيل لتضمنه حرف تفضيل لم تضعه العرب أيضًا ؟!

#### الترجيح:

يترجح لديّ بعد هذا العرض رفض هذه الحجة البصرية ؛ لأنها لا تلزم الكوفيين ؛ لأنه لم يترتب على قولهم باسمية (أَفْعَل) التعجب ما زعمه البصريون من نصبه ونصب المتعجب منه دون ناصب ؛ وذلك لاستقامة تعليل الفراء هذا النصب بـ (الفرق بين التعجب والاستفهام) ، وما كشفت عنه في تفسير هذا التعليل من دقائق ، ثبت منها أن (أَفْعَل) منصوب على الخلاف ، وأن المتعجب منه منصوب على التشبيه بالمفعول بـ ه ؛ لأنه فاعل في المعنى لـ (أفعل) ، و (أفعل) فيها ضمير (ما) لجريانه في اللفظ عليها ، فرفعته وانتصب المتعجب منه .

فأما ما ذهب إليه بعض الكوفيين من جعل فتحة ( أَفْعَل ) فتحة بناء فهو قولٌ عندى في قرارة الفساد .





# المبحث السابع

استدلال بعض البصريين

على أن ( الفعل ) مشتق من ( المصدر )

ببطلان

كون ( المصدر ) مشتقًا من ( الفعل )

بدليل

عدم جريان المصدر على سنن واحد في القياس





# محلُّ النزاع :

أصل الاشتقاق: الفعل أم المصدر؟

#### تحرير محل النزاع:

الخلاف في أصل الاشتقاق وقع في مسألتين ، هما :

١. (الفعل) و (المصدر) أيهما مأخوذ من الآخر؟

٢. الأوصاف المشتقة كاسمي الفاعل والمفعول ، والصفة المشبهة ، واسم التفضيل
 .... وغيرها : مشتقة من الفعل أم من المصدر ؟

### فأما الموضع الأول ففيه مذهبان ، هما :

١ - مذهب البصريين: وهو أن الفعل مشتق من المصدر.

٢ - مذهب الكوفيين : وهو أن المصدر مشتق من الفعل .

### وأما الموضع الثاني ففيه مذهبان ، هما :

١. مذهب معظم البصريين: وهو أن الأوصاف المشتقة أيضًا مشتقة من المصدر.

٢. مذهب الكوفيين ، ووافقهم السيرافي ، وهو أن الأوصاف المشتقة مشتقة من الفعل .

وبالنظر إلى المسألتين معًا ينتج ثلاثة مذاهب في أصل الاشتقاق ، هي (١):

<sup>(</sup>١) تنظر هذه المذاهب في : ارتشاف الضرب (٣/ ١٣٥٣) ، وفي جميع المصادر التي سترد بعد قليل في الحاشية (١) من ص ١٠٢٣ .

- ١. أنَّ المصدر أصل اشتق منه الفعل وجميع الأوصاف المشتقة دون استثناء ، وهذا مذهب معظم البصريين .
- ٢. أنَّ الفعل أصل اشتق منه المصدر وجميع الأوصاف المشتقة دون استثناء ، وهذا مذهب الكوفيين .
- ٣. أنَّ المصدر أصل اشتُق منه الفعل فقط ، ثم جُعل الفعل أصلًا اشتُقت منه جميع
   الأوصاف المشتقة .

ومع أنَّ كثيرًا من النحاة المتأخرين ذكروا هذه المذاهب الثلاثة في كتبهم، فقد نسبوا المفهب الأخير إلى (بعض البصريين) هكذا دون تحديد، ولم أجد أحدًا، ممن وقفت على كلامه (١)، نسب هذا المذهب إلى عالم بعينه، سوى اثنين، هما:

أ. الرضي: وقد نسبه إلى أبي سعيد السيرافي (٢) ، ونقل عنه الدماميني هذه النسبة (٣) .

وقد بحثت طويلًا عن نص لأبي سعيد في ذلك ، فهديت إلى موضع قال فيه بهذا المذهب صراحة ، وهو قوله: «اعلم أنَّ المصادر تعمل عمل الأفعال التي

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح التسهيل (۲/ ۱۷۸)، والمغني في النحو (۱/ ۸۲، ۸۳)، وشرح الألفية لابن الناظم ص ۲۲۲، ۲۲۳، وارتشاف الضرب (۳/ ۱۳۵۳)، وتوضيح المقاصد والمسالك (۲/ ۱۶۵)، وأوضح المسالك (۲/ ۱۸۳)، والمساعد (۲/ ۶۶٤)، وشرح ابن عقيل (۱/ ۷۰۷)، وتمهيد القواعد (٤/ ۱۸۱۰ – ۱۸۱۷)، (۱/ ۲۲۰ – ۲۲۷)، والمقاصد الشافية (۳/ ۲۲۲ – ۲۲۷)، والمقاصد الشافية (۳/ ۲۲۲ – ۲۲۵)، وحاشية الصبان (۲/ ۳۸۰)، وشرح الأشموني (۱/ ۲۲۷ ، ۶۲۸)، وهمع الهوامع (۳/ ۹۵، ۹۲)، وحاشية الصبان (۲/ ۲۲۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر : شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ١ / ٧٢١ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : تعليق الفرائد (٥/ ٧٦ - ٧٨).

أخذت منها كما عملت أسماء الفاعلين عمل الأفعال التي جرت عليها ؛ وذلك أنَّ الفعل متوسط بين المصدر واسم الفاعل ؛ لأنه مأخوذ من المصدر ، واسم الفاعل مأخوذ منه »(١).

فالسيرافي جعل في المسألة أصلًا هو المصدر، وفرعًا هو الفعل، وفرعًا فوعًا فوعًا فوعًا فورعًا فورعًا فورعًا فورعًا فورعًا فحسب.

ب. خالد الأزهري : وقد نسبه إلى أبي عليِّ الفارسي ، وعبد القاهر الجرجاني ، ولي في هذه النسبة إليهم رأي سيأتي بعد قليل .

وقد وجدت أنا نصوصًا لابن جني تدلُّ على أنه تابع السيرافي في مذهبه المركب هذا ، فقد نصَّ في غير موضع على أنَّ ( المصدر ) أصل ، و ( الفعل ) فرع (٢) . ثم جعل ( اسم الفاعل ) مشتقًا من ( الفعل ) فقد قال في ردِّه على من قال : إنَّ الأسهاء أسبق رتبة من الأفعال في الزمان : « يمنع من هذا أشياء : منها وجودك أسهاء مشتقة من الأفعال ، نحو ( قائم ) من ( قام ) ، و ( منطلق ) من ( انطلق ) ألا تراه يصحُّ لصحته ، ويعتلُّ لاعتلاله ، نحو ( ضرب ) فهو ( ضارب ) ، و ( قام ) فهو ( قائم ) ، و ( قاوم ) فهو ( مقاوم ) ( مقاور ) ( مقاوم ) ( مقاور ) (

-

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع: ٣/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر مثلًا: الخصائص (١/ ١١٤، ١٢٠، ١٢٠)، واللمع ص ١٠١، وسر صناعة الإعراب (٢/ ٧٣١)، والمنصف (١/ ٤، ٦٥).

<sup>(</sup>٣) احتج ابن جني هنا بتبعية اسم الفاعل لفعله في التصحيح والإعلال على أنه مشتق منه ، مع أنه رفض الاحتجاج بتبعية المصدر لفعله فيها على أن المصدر مشتق من الفعل في غير موضع ، ينظر: المنصف (١/ ٢٥) ، وسر صناعة الإعراب (٢/ ٧٣٢).

فإذا رأيت بعض الأسماء مشتقًا من الفعل ، فكيف يجوز أن يعتقد سبق الاسم للفعل في الزمان ، وقد رأيت الاسم مشتقًا منه ، ورتبة المشتق منه أن يكون أسبق من المشتق نفسه »(۱).

فهذا تصريح من ابن جني بهذا المذهب لا يحتمل أي تأويل.

وأما ما درج عليه بعض العلماء في عباراتهم عند تعريف اسم الفاعل أو اسم المفعول ... أو غيرهما من الأوصاف المشتقة ، حين يقولون ( هو ما اشتق من فعل للدلالة على كذا وكذا ): فإن ذلك ليس دليلًا على موافقتهم للسيرافي في هذا المذهب ؛ وذلك لأن هذه العبارة تحتمل وجهين ، هما :

### ١. أن يكون المراد بـ ( الفعل ) هنا هو ( المصدر ) :

من ذلك أن ابن الحاجب عرَّف اسم الفاعل فقال: «اسم الفاعل ما اشتق من فعلٍ لمن قام به بمعنى الحدوث »(۲) ، فعلَّق الرضي على ذلك بقوله: «قوله (ما اشتق من فعل) أي مصدر ، وذلك على أنَّ سيبويه سمَّى المصدر: فعلًا ، وحدثًا ، وحدثًا .

والدليل على أنه لم يرد بـ ( الفعل ) نحو ( ضَرَبَ يضرب ) : أن الضمير في

<sup>(</sup>۱) الخصائص (۲/ ۳۵، ۳۵)، وإقحام ابن جني مسألة الاشتقاق في هذا الباب (باب في هذه اللغة: أفي وقت واحد وضعت أم تلاحق تابع منها بفارط) فيه نظر ؛ لأن المراد في الاشتقاق هو الترتيب العقلي وليس الترتيب الزمني الوجودي، وقد نبه إلى ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى (۲۰/ ۲۳۰).

<sup>(</sup>٢) شرح المقدمة الكافية (٣/ ٨٣٠).

قوله ( لمن قام به ) $^{(1)}$  راجع إلى ( الفعل ) ، والقائم هو المصدر والحدث  $^{(1)}$ .

### ٢. أن يكون ذلك تسامحًا في العبارة .

من ذلك قول ابن هشام معقبًا على نفسه : « قولي ( ما اشتق من فعل ) فيه تجوُّز ، وحقه ( ما اشتق من مصدر فعل ) (7) ، وقال في موضع آخر : « قولي ( هو ما اشتق من فعل ) من المجاز (3) .

وعلى هذا حمل الشاطبي قول ابن مالك :

ك ( فاعلٍ ) صُغ اسم فاعلٍ إذا من ذي ثلاثة يكون ك (غَذَا ) .

فقال « وإنها أتى هنا بهذه العبارة على عادة النحويين في التساهل في مثلها ، حتى إذا أخذوا في تحقيق المسألة أوضحوا مقاصدهم فيها ؛ وحقيقة العبارة أن لو قال : (إذا من مصدر فعل ذي ثلاثة يكون ك (غذا) »(٥).

فهذه ثلاثة مذاهب في أصل الاشتقاق ، والقسمة العقلية تقتضي مذهبًا رابعًا هو عكس مذهب السيرافي ، وهو أن يقال: إنَّ الفعل أصل اشتق منه المصدر ، ثم جعل المصدر أصلًا اشتقت منه جميع الأوصاف المشتقة .

ولم أر أحدًا من الكوفيين ذهب إلى هذا القول، ورأيت ابن هشام نصَّ على أن الأوصاف

<sup>(</sup>١) يريد الضمير المستتر في (قام) وليس الهاء في (به)؛ لأن المراد في هذا التعريف (لمن قام الحدثُ به)، أي: للذَّات التي قام الحدثُ بها. ينظر: الفوائد الضيائية (٢/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢: ١ / ٧٢١ ) ، وينظر : البسيط ( ١ / ١٦٩ ) .

<sup>(</sup>٣) شرح شذور الذهب ص ٣٩٤.

<sup>(</sup>٤) السابق ص ٤٠٣ ، وينظر : تمهيد القواعد (٦/ ٢٦٥٥).

<sup>(</sup>٥) المقاصد الشافية (٤/ ٣٨٧).

المشتقة والمصدر ، كلها عندهم مأخوذة من الفعل(١).

ومحلُّ النزاع الذي عقد أبو البركات لـ مسألة في الإنصاف ، وسندرس إحدى حجج البصريين فيها هنا ، هو النزاع بين البصريين والكوفيين في: ( الفعل ) و ( المصدر ) أيها مأخوذ من الآخر ؟

وستتضح فائدة هذا التفصيل ، الذي حرَّرته هنا في ذكر المذاهب ، عند إيراد الحجة ودراستها إن شاء الله .

#### المذهب البصرى:

ذهب البصريون إلى أنَّ الفعل مشتق من المصدر وفرع عليه (٢).

#### الحجة :

( لو كان المصدر مشتقًا من الفعل ، كما يزعم الكوفيون ، لكان يجب أن يجري على سنن في القياس ، ولم يختلف : كما لم تختلف أسماء الفاعلين والمفعولين .

فلم اختلف المصدر اختلاف الأجناس كـ ( الرجل ، والثوب ، والتراب ، والماء ، والزيت ) وسائر الأجناس : دلَّ على أنه غير مشتق من الفعل ) (٣) .

<sup>(</sup>١) ينظر: أوضح المسالك (٢/ ١٨٣).

<sup>(</sup>۲) الإنصاف ( ۱ / ۲۳۵ ) ، وأسرار العربية ص ١٦١ – ١٦٤ ، وقد مضى توثيق هذا المذهب ص ٥٤١ ، وينظر أيضًا : نتائج الفكر ص ٦٧ – ٦٩ ، والتبيين ص ١٤٣ – ١٤٩ ، وشرح كتاب سيبويه للصفار ( ۱ / ٢٢٦ – ٢٢٨ ) ، وشرح جمل الزجاجي لابن عصفور ( ۱ / ٩٧ – ١٠١ ) ، وشرح الكافية لابن القواس ( ۲ / ٢٥٥ ، ٤٥٥ ) ، وشرح التسهيل ( ۲ / ١٧٨ – ١٨٠ ) .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ( ١ / ٢٣٨ ) ، وأسرار العربية ص ١٦٢ ، وقد مضى توثيق هذه الحجة ص ٥٤١ .

#### دراسة هذه الحجة:

فَسَّرَ عبد القاهر الجرجاني هذه الحجة فقال: «المصادر توجد مختلفة الأمثلة، نحو (الضَّرْب، والقَتْل، والقِيَام، والقُعُود، والكُفْرَان، والمَغْفِرة) وغير ذلك؛ وما يشتق من الفعل يجري مجراه في الجري على سنن واحد: ألا ترى أنَّ لأسهاء الفاعلين والمفعولين في كلِّ باب حدًّا يثبت عليه:

- فيجيء في (فَعَلَ): (فَاعِل) نحو (ذاهب) و (ضارب). و (مَفْعُـول) نحو (مَضْرُوب).

- وفي ( أَفْعَلَ ) : ( مُفْعِل ) و ( مُفْعَل ) نحو ( مُكْرِم ) و ( مُكْرَم ) .
  - وفي ( فَاعَلَ ) : ( مُفَاعِل ) كـ ( مُقَاتِل ) .
  - وفي (إسْتَفْعَلَ): (مُسْتَفْعِل) نحو (مُسْتَخْرج).
    - وفي ( إِفْتَعَلَ ) : ( مُفْتَعِل ) نحو ( مُحْتَقِر ) .

وكذا الباب.

فليًّا كان المصدر غير جارٍ مجرى الفعل في الاستقرار على حدٍّ واحدٍ: علمنا أنه غير مشتقٍ منه ، وأنه بمنزلة سائر أسهاء الأجناس ، ك (الرَّجُل ، والفَرَس ، والثَّوْب ، والقِدْر) ، وما أشبه ذلك ؛ لأن أمثلتها متفاوتة ليس لها حدُّ واحد .

والقياس ما عملوه في (اسم الفاعل) وما أشبهه ؛ لأجل أنه إذا كان فرعًا عليه [أي: على الفعل]: وجب أن يكون مثله في لزوم طريقة واحدة:

### فكما أنك تقول:

- في ( فَعَلَ ) : ( يَفْعِلُ ) نحو ( يَذْهَب ، ويَضْرِب ، ويَقْتُل ) .
  - وفي ( أَفْعَل ) : ( يُفْعِلُ ) .

- وفي ( اِسْتَفْعَلَ ) : ( يَسْتَفْعِلُ ) .

ولا ينكسر فيكون مثلًا:

- في ( ذَهَبَ ) : ( يُذَوْهِبُ ) .
- وفي ( قَتَلَ ) : ( قَوْتَلَ ) ، أو شيء من التغيير ؛ [ فكذلك ] لا يقال [ في اسمي الفاعل والمفعول ] :
  - مرةً (ضَارِبٌ) ومرة (ضَوْرَبٌ).
  - أو مرة ( مَضْرُوبٌ ) ومرة ( مُضَوْرَبٌ ) .

بل يجب أن يجري على سنن واحد ؛ لأن الفرع من حقه أن يقصر على الأصل ، وهذا لو كان لا يستمر على نوع واحدٍ كان أوسع تصرُّ فًا من الأصل .

فقد اتضح أنَّ (الضَّرْبَ ، والقَتْل ، والقِيَام ، والقُعُود) أسماء وُضِعَتْ أوَّلًا وَضِعَتْ أوَّلًا وَضَعَ (الرَّجُل ، والفَرس) ، ثم أخذ منها ما يدلُّ على الزمان وعليها ، فقيل (ضَرَبَ يَضْرِبُ ، وقَامَ يَقُوْمُ ) كما يؤخذ من (الرَّجُل) الجمع مثلًا فيقال (رجَال) »(١) .

هذه الحجة البصرية بهذا التفسير غدت في غاية الوضوح ، وقد نسبها أبو البركات في الإنصاف إلى بعض البصريين فقال: « ومنهم من تمسك بأن قال: .... » ثم أورد هذه الحجة (٢) ، وجعلها في أسرار العربية وجهًا من وجوه سبعة ، استدل بها البصريون على

<sup>(</sup>١) المقتصد في شرح التكملة (٢/ ٦٨١ ، ٦٨٢ ) ، وينظر في ذلك أيضًا : شرح المفصل (١/ ٢٧٢ ، ٢٧٣ ) .

<sup>.(</sup>۲۳۸/۱)(۲)

مذهبهم (١) ، ولم يعلق عليها بشيء في الكتابين .

ولم أجد له نصًّا صريحًا يكشف عن مذهبه في اشتقاق الأوصاف المشتقة ، أهي مشتقة من المصدر كما يقول السيرافي وابن جني .

والحقُّ أن الذي تمسك بهذه الحجة منهم هو أبو بكر بن السرَّاج، نَصَّ عليها، ونقلها عنه اثنان من طلابه، هما:

١. أبو القاسم الزجاجي: وقد نقلها عنه ونسبها إليه ، ولم يعلق عليها بشيء أيضًا.
 أيضًا. ولم أجد له نصًا يكشف عن مذهبه في اشتقاق الأوصاف أيضًا.

٢. أبو علي الفارسي: وقد احتج بها ولم ينسبها إلى أحدٍ ، وأقراه عليها عبد القاهر الجرجاني ، وشرحها بنصه السابق (٢).

وهذه الحجة ، كما هو واضح ، مبنيةٌ على أنَّ اسم الفاعل ، واسم المفعول ، مشتقان من (الفعل) ، وهما يجريان في اشتقاقهما منه ثلاثيًا أو غير ثلاثي ، على قاعدة منضبطة: فلو كان المصدر مثلهما في أنه مشتق من (الفعل) لوجب أن يكون مثلهما أيضًا في الانضباط على قاعدة مطردة في اشتقاقه.

فهل هذا يعني : أنَّ ابن السرَّاج وأبا عليٍّ الفارسي وعبد القاهر الجرجاني، وهم الذين احتجوا بهذه الحجة، يذهبون إلى أن الأوصاف المشتقة، كاسمى الفاعل والمفعول،

(٢) ينظر : الأصول في النحو (٣/ ٨٥)، والإيضاح في علل النحو ص ٥٩، والتكملة ص ٥١٦، ٥١٠، والمقتصد في شرحها (٢/ ٦٨١).

<sup>(</sup>۱) ص ۱۶۲ .

مشتقة من ( الفعل ) ، وأن ( الفعل ) مشتق من ( المصدر ) كما يقول أبو سعيد السيرافي وابن جني ؟!

الحقُّ أنَّ هذا ليس من مذهبهم ، فهم يذهبون إلى أن المصدر أصل للجميع ، للفعل وللأوصاف المشتقة ، فقد قالوا ذلك صراحة في المواضع التي استدلوا فيها بهذه الحجة وفي غيرها ، ومن ذلك ما يأتي :

### ١. قال ابن السرَّاج:

« المصادرُ الأصولُ ، والأفعال مشتقة منها ، وكذلك أسماء الفاعلين .

وقد تكونُ أسماءٌ في معاني المصادر لم يشتق منها فعل ، ولكن لا يجوز أن يكون فعلٌ لم يتقدمه مصدر ؛ فإذا نطق بالفعل فقد وجب المصدرُ الذي أخذ منه ، ووجب السممُ الفاعل .

ولو كانت المصادر مأخوذةً من الفعل ، كاسم الفاعل : لما اختلفت ، كما لا يختلف اسمُ الفاعل »(١).

فقد صرَّح في أوّل هذا النص بأنَّ أسهاء الفاعلين مشتقة من المصادر كالأفعال ، ثم أورد بعد ذلك بسطرين هذه الحجة ، وهي مبنية ، كها أسلفت ، على أنَّ اسم الفاعل مشتق من الفعل لا من المصدر .

### ٢. قال أبو على الفارسي:

« اعلم أنَّ أمثلة الأفعال مشتقة من المصادر ، كما أنَّ أسماء الفاعلين والمفعولين مشتقة منها ، ولو كانت المصادر مشتقة من الأفعال لجرت على سنن في القياس ، ولم تختلف كما لم تختلف أسماء الفاعلين والمفعولين .

<sup>(</sup>١) الأصول في النحو (٣/ ٨٥).

فلمَّ اختلفت المصادر اختلاف سائر أسماء الأجناس ؛ دلَّ ذلك على أنَّ الأفعال مشتقة منها ، وأنها غير مشتقة من الأفعال »(١).

فقد صرح الفارسي أيضًا بأن أسماء الفاعلين والمفعولين مشتقة من المصادر كالأفعال ، ثم أتبعها بذكر هذه الحجة .

وقد شرح عبد القاهر الجرجاني الحجة دون أن يعترض على ما سبقها من تصريح بهذا المذهب (٢)، ولم أجد في كتبه ما يوحي بأنه مخالف للفارسي فيها صرَّح به .

# ٣. قال الفارسي أيضًا:

« فأما اعتلال بعض هذه الأحداث لاعتلال الفعل فلا يدلُّ على أنها مشتقة من الأفعال ، كما أنَّ أسماء الفاعلين لما اعتلَّت بجريانها على الفعل لم تدلُّ على أنها مشتقة من الأفعال »(٣).

فهذا نص آخر صرَّح فيه أبو علي بأن أسهاء الفاعلين ليست مشتقة من الأفعال.

وإذا ثبت بصريح هذه النصوص أنَّ مذهب هؤلاء العلماء الثلاثة موافق لما عليه جمهور البصريين من جعل المصدر أصلًا لجميع المشتقات الاسمية وللأفعال = فإن هذا يعني أنهم قد استدلوا بهذه الحجة ، وهي مبنية على مالا يقولون به .

ويبدولي ، والله أعلم ، أنَّ هذا هو الذي جعل الأزهري ينسب إلى الفارسي والجرجاني القول بأن الأوصاف المشتقة ، مشتقة من ( الفعل ) وأن ( الفعل ) مشتق من

(٢) ينظر: المقتصد في شرح التكملة (٢/ ٦٨١، ٦٨٢)، والمقتصد في شرح الإيضاح (١/ ١١١، ١١١).

<sup>(</sup>١) التكملة ص ١٦٥ ، ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) المسائل العسكرية ص ٩٥.

المصدر(١)، وقد كان الشاطبي حذرًا فلم ينسب هذا صراحةً إلى الفارسي ، بل قال: «وهذا القول يؤثر عن الفارسي أنه نبَّه عليه ، وارتضاه عبد القاهر »<sup>(۲)</sup>.

والحقُّ أنَّ احتجاج هؤلاء العلماء بهذه الحجة ، وإن اعتمدت على أنَّ اسمى الفاعل والمفعول مشتقان من الفعل ؛ لا يعني أنهم يذهبون هذا المذهب كالسيرافي وابن جنبي ، بل مذهبهم ما صرحوا به ؛ وإنها أوردوا هذه الحجة بناء على مذهب خصمهم الكوفي لا على مذهبهم هم ، فكأنهم قالوا:

( لو كان ( المصدر ) مشتقًا من ( الفعل ) كاسمى الفاعل والمفعول في مذهبكم : لوجب أن يكون مثلهما في الانضباط على قاعدة مطردة عند صياغته ؛ فلمَّا لم يطرد على ضابط ثابت دلُّ على أنه ليس مثلهما ، وإذا لم يكن مثلهما في الصياغة فلا يجوز أن يكون مثلهما في الأصل الذي اشتقا منه).

ولاشكُّ عندي في أنه لو كان مذهبهم كمذهب السيرافي وابن جني لكان إيراد هذه الحجة منهم أقوى وأمكن وأسلم ؛ لأنها ستكون واردة على ما يوافق مذهبهم ومذهب خصمهم في مسألة اشتقاق الأوصاف ، ويستدلون بها لنصرة مذهبهم ومذهب البصريين جميعًا في كون المصدر أصلًا للفعل.

فأما أن يحتجوا بإثبات شيء من مذهب خصمهم لا يقولون به ، على إبطال شيء منه آخر ، فإن ذلك يجعل حجتهم ضعيفة ، وسيتضح ذلك عند إيراد الاعتراضات على هذه الححة الآن.

<sup>(</sup>١) ينظر ما سبق ص ١٠٢٤ .

<sup>(</sup>٢) المقاصد الشافية (٣/ ٢٢٤)، وينظر (٤/ ٣٨٧).

#### الاعتراض:

لم يبد أبو البركات أي اعتراضٍ على هذه الحجة ، ولم أجد لأحد اعتراضًا عليها . وقد تأملتها كثيرًا ، فوجدت أن للكوفيين أن يعترضوا عليها باعتراضين اثنين ، هما :

- ١. الاعتراض بفساد الحجة.
  - ٢. نقض اللازم.

وهذا بيان كل اعتراض منهما على حدة:

#### الاعتراض الأول: [فساد الحجة]:

جعل أصحاب هذه الحجة من لوازم الأسماء المشتقة من الفعل: ( الجري على سنن واحد في صياغتها ) ، واستدلوا على صحة هذا اللازم باسمي الفاعل والمفعول ؛ لأنهما يجريان على ضابط مطرد في صياغتهما من الفعل الثلاثي وغيره .

والحقُّ أنَّ هذا الاستدلال فاسد؛ لأن المستدلين بهذه الحجة يذهبون إلى أنَّ اسمي الفاعل والمفعول مشتقان من المصدر لا من الفعل، ويرون فساد ما يذهب إليه الكوفيون من جعل الفعل أصلًا للمصدر وغيره من الأوصاف المشتقة؛ فكيف يجوز لهم تركيب قياسهم على شيء يقولون هم بفساده؟ وكيف يستنبطون منه، وهو عندهم فاسدُّ في نفسه، لازمًا يستدلون بتخلفه على إفساد الحكم في غيره!!

فالحجة بهذا ، دون خوض في تفصيلاتها ، مرفوضة ؛ لأن القياس على الفاسد فالحجة بهذا ، دون خوض في تفصيلاتها ، مرفوضة ؛ لأن القياس على الفاسد .

والحقُّ أنه يَرِدُ هنا احتمالان اثنان ، لابد للمنصف من بيانهما ، والنظر فيهما ، وتجلية المسألة بالكشف عنهما ، وهذا بيان كلِّ منهما على حدة :

### الاحتمال الأول:

أن يكون مراد ابن السراج والفارسي والجرجاني من هذه الحجة : أنَّ من لـوازم أيِّ مشتق ( الجري على سنن واحد عند اشتقاقه ) ، بغض النظر عن الأصل الذي اشتق منه فعلًا أو مصدرًا . وعلى هذا الفهم لحجتهم فإنه لا يرد عليهم هذا الاعتراض بـ ( فساد الحجة ) .

# الحقُّ أنه لا يمكن التسليم بهذا الاحتمال ولا توقعه وذلك لسببين اثنين ، هما:

ا أنهم قد صرحوا بأن (الجريان على قياس واحد) هو من لوازم (المشتقات من الفعل)
 وليس ( المشتقات ) مطلقًا ؛ ولك أن تتأمل العبارات التالية ثانية :

أ. قول ابن السرَّاج: « لو كانت المصادر مأخوذة من الفعل كاسم الفاعل » ، فهذا تصريح منه بأنَّ اسم الفاعل مشتق من الفعل .

ب. قول الفارسي: « لو كانت المصادر مشتقة من الأفعال لجرت على سنن في القياس ولم تختلف كما لم تختلف أسماء الفاعلين والمفعولين ».

ج. قول الجرجاني: « والقياس ما عملوه في اسم الفاعل وما أشبهه ؛ لأجل أنه إذا كان فرعًا عليه [ أي : على الفعل ] : وجب أن يكون مثله [ أي : مثل الفعل ] في لـزوم طريقة واحدة » .

وهذا قاطع بأنَّ مراده: أن ما اشتقَّ من الفعل وجب أن يلزم طريقة واحدة في القياس كما أنَّ الفعل، وهو الأصل، يلزم طريقة واحدة في القياس.

7. أنَّا لو سلمنا فرضًا بأن هذا الاحتمال هو مرادهم ، وأنَّ مقصدهم هو أن المستق عامَّة يجب أن يجري على قياس مطرد عند اشتقاقه ، سواء كان أصله فعلًا أم مصدرًا: فإن هذا أيضًا لا يستقيم لانتقاضه من عدة أوجه سيأتي بيانها في الاعتراض الثاني بعد قليل .

#### الاحتمال الثاني:

أن يكون لابن السراج ، والفارسي ، والجرجاني في الأصل الذي أخذت منه الأوصاف المشتقة قولان ، وأنه لا مانع عندهم من أن تكون مأخوذة من الفعل مع تمسكهم بكون الفعل مشتقًا من المصدر ، وكون المصدر هو الأصل الأول لجميع المشتقات بشكل مباشر أو غير مباشر .

ويدعم هذا الاحتمال ما نسبه الأزهري إلى الفارسي وعبد القاهر من نسبة مذهب السيرافي وابن جني إليهما أيضًا ، وقَطْعُ الشاطبي بأنَّ عبد القاهر قد ارتضاه وصرح به .

وإن كان لي على ذلك تحفظ ، لاسيما نسبته إلى الفارسي ، وقد تقدم ذكر ذلك .

وإذا صحَّ هذا الاحتمال فإن الاعتراض السابق بـ ( فساد الحجة ) ساقط عنهم ؛ لأن إيراد هذه الحجة حينئذٍ قائمٌ على ما يجيزونه من كون الفعل أصلًا لاسمي الفاعل والمفعول وغيرهما من المشتقات .

وكذلك نقول في الزجاجي وأبي البركات فإنهما نقلا هذه الحجة ولم يعترضا عليها ، ولم أجد لها نصًّا يكشف عن مذهبهما في أصل الوصف المشتق .

### الاعتراض الثاني: [نقض اللازم]:

استدلَّ من احتج بهذه الحجة ، باسمي الفاعل والمفعول ، على أنَّ من لوازم كلِّ مشتق من الفعل : الجريان على سنن واحد في القياس .

و لاشك أنَّ هذا اللازم قائمٌ في اسمي الفاعل المفعول ، فالضابط في صياغتهما من الفعل الثلاثي وغيره منضبط إلى حدِّ كبير .

إلا أنَّ هذا اللازم ( وهو الجريان على سنن واحد في القياس ) لا يمكن التسليم بــه

حتى يدور وجودًا وعدمًا مع الملزوم ( وهو هنا كلُّ مشتق من الفعل ) أو ( كل مشتق ) مطلقًا (١٠) .

والحق أنَّ هذا اللازم ليس كذلك ، فهو لا يوجد مع ملزومه كلما وجد ، ولا يعدم كلما عدم ، وهو بذلك منقوض من جهتين ، هما :

- ١. تخلفه عن ملزومه.
- ٢. تخلُّف ملزومه عنه .

وهذا بيان كلِّ وجهٍ منهم على حدة:

#### ١. تخلفه عن ملزومه:

يكون ذلك في صورتين ، هما : ( الصفة المشبهة ) و ( الفعل الثلاثي ) ؛ وهذا بيان كلِّ صورة على حدة :

# أ. الصفة المشبهة:

الصفة المشبهة مشتقة مما اشتق منه اسم الفاعل والمفعول ، ومع ذلك فهي لا تجري في صياغتها على سنن واحد ، فإن «صوغها من ( فَعَل ) أو ( فَعِل ) اللازم ، مع كثرته ، ليس له قياس مطرد ، بل المعوَّل فيه على السماع ، ما عدا ( فَعِلَ ) اللازم الدال على العيوب الظاهرة والحلى والألوان ، فإنه يطرد مجيء الصفة المشبهة منه على ( أَفْعَل ) قياسًا ك ( أَسْوَد ، وأَحْوَلَ ، وأَصْلع ) »(٢) .

وهذا لا يعنى المساواة بين الصفة المشبهة من الأفعال الثلاثية وبين مصادرها في

<sup>(</sup>١) على الاحتمال الأول الذي ذكرته قبل قليل ، ومرادي من إيراده هو مناقشة المسألة من كلِّ وجه ممكن .

<sup>(</sup>٢) التبيان في تصريف الأسماء ص ٧٨ ، وينظر : المقاصد الشافية (٤/ ٣٧٢ – ٣٧٩).

عدم الجريان على قياس مطرد ، فأبنية المصادر أكثر بكثير من أبنية الصفة المشبهة ، وقد أحصى بعض العلماء لمصادر الثلاثي نحو مئة بناء (١) ، في حين لم يذكروا للصفة المشبهة منه سوى بضعة عشر (٢) .

ومع ذلك فإننا إذا تنبهنا إلى أنَّ المئة بناء أو نحوها هي مصادر الأفعال الثلاثية من الأبواب الستة ، لازمة ومتعدية ؛ في حين أن البضعة عشر بناء في الصفة المشبهة إنها هي من الأفعال اللازمة فحسب = فإننا نقول مطمئنين : إنَّ الصفة المشبهة من الثلاثي غير جارية على قياس واحد منضبط انضباط اسمي الفاعل والمفعول منه ، وأنَّ هذا القدر من عدم الانضباط يكفي لنقض هذا اللازم الذي بني عليه ابن السرَّاج والفارسي حجتها ؛ لتخلُّفه في الصفة المشبهة مع كونها مشتقة ممَّا اشتق منه اسم الفاعل والمفعول .

### ب. الفعل الثلاثي:

الفعل عند من احتج بهذه الحجة مشتق من المصدر ، وهو مع ذلك لا يجري حين يكون ثلاثيًا على سنن واحد في القياس كاسمى الفاعل والمفعول:

فأنت إذا أردت اشتقاق اسم الفاعل من (الضَّرْب والفَهْم) قلت (ضَارِب، وفَاهِم)، وإذا أردت اشتقاق اسم المفعول منهما قلت (مَضْرُوب ومَفْهُوم) فتجري فيهما على قياس واحد؛ ولكنك إذا أردت اشتقاق الفعل منهما، قلت في الأول (ضَرَب)، وفي الثاني (فَهِمَ)، فاختلفت حركة العين فيهما دون ضابط تبنى عليه.

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح التسهيل ( $^{8}$ /  $^{8}$ 1) ، والمقاصد الشافية ( $^{8}$ /  $^{8}$ 7) ، والتصريح ( $^{8}$ 7) . والتصريح ( $^{8}$ 7) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المقاصد الشافية (2 / 707)، والتصريح (2 / 707 - 707)، والتبيان في تصريف الأسياء ص2 / 7 - 707.

ثم إن أردت اشتقاق الفعلين الماضي والمضارع معًا اتسع عليك الأمر، فأنت عند اشتقاقها من (النَّصْر، والضَّرْب، والنَّهاب، والعِلْم، والشَّرَف، والوثوق) تخرج بست صيغ لهما معًا، مختلفة، هي الأبواب الستة المعروفة؛ إذ ليس هناك ضابط تنبني عليه حركة العين في هذه الأبواب، بل مرد ذلك كله إلى السهاع. ولذلك لجأ كثير من الباحثين من القدامي والمحدثين إلى وضع مقترحات تقريبية ارتكز معظمها على المعاني؛ لجعل هذه الأبواب أقرب تناولًا وأكثر اتساقًا (۱)، ولكنها مع ذلك غير جامعة مانعة.

وبهاتين الصورتين من النقض يثبت عندي أنَّ جعل ( الجريان على قياس واحد ) من لوازم المشتق ، فاسدُّ من كلِّ وجهٍ وعلى كلِّ مذهب ؛ لأنه إن قُصِدَ بذلك أنه من لوازم الصفات المشتقة من الفعل ( على المذهب الكوفي ومذهب السيرافي وابن جني ) فهذا منقوض بالصفة المشبهة ، وإِنْ قصد أنَّ ذلك من لوازم المشتقات من المصدر ( على المذهب البصري ) فهذا منقوض بها وبالفعل الثلاثي .

### ٢. تخلُّف ملزومه عنه

بيان ذلك أنَّ المصادر ، وهي غير مشتقة عند المستدل بهذه الحجة : منها جزء كبير يجري على قياس مطرد ، ومنهاج ثابت لا يختلف في غالب الأمر وأكثره ، وهو مصادر الأفعال غير الثلاثية (٢) .

فلو كان ( الجريان على قياس واحد ) هو الفارق بين المشتق وغيره ؛ لَمَا جرت هذه المصادر على قياس ثابت ، ولتعددت أبنيتها كما تعددت أبنية مصادر الأفعال الثلاثية .

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك مبحث نفيس عن ( أبواب الثلاثي بين القياس والسماع ) في : أبـوب الفعـل الثلاثـي بـين المعجم والرأى الصرفي ص ٢٥٢ – ٢٩٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح المفصل (٤/ ٥٣)، والتبيان في تصريف الأسماء ص ٤٤.

ثم إننا لو سلمنا بصحة هذا اللازم ؛ لاقتضى ذلك أن يكون بعض المصادر مشتقًا وبعضها غير مشتق ، وذلك محال يدلُّ على فساد هذا اللازم وانتقاضه .

وإذا ثبت أنَّ هذا اللازم يتخلَّف حين يلزم وجوده ، ويوجد حيث يلزم تخلُّفه ؛ فقد ثبت أنه فاسد ، وأن ما بني عليه من الحجج فاسد .

#### الترجيح:

رجح لديَّ بعد هذا الدرس الفاحص رفض هذه الحجة البصرية ؛ لفساد اللازم الذي بنيت عليه ، والخلوص إلى أنه ليس من لوازم المشتق أن يجري على سنن واحد في القياس.

#### مسألة ورأي للباحث فيها:

النتيجة التي خلصت إليها في الترجيح السابق ، تقدح في الذهن مسألة صالحة للنظر والتأمل ؛ لأنه إذا كان قد ثبت أنه لا علاقة بين الاشتقاق وعدمه وبين الجريان على سنن واحد في القياس:

فها تفسير كثرة الأبنية وتعددها في: الأفعال الثلاثية ، ومصادرها ، والصفات المشبهة منها ، في حين أنَّ : أسهاء الفاعل ، والمفعول ، والتفضيل ، والزمان ، والمكان ، منها جاء كلَّ ، واحد على بناء واحدٍ لا يختلف ؟!

ثم لماذا تعددت أبواب الفعل الثلاثي ، وأبنية مصادره ، والصفات المشبهة منه ، في حين أن غير الثلاثي من الأفعال له بناء واحد لا يتغير في ماضيه ومضارعه ومصدره والصفة المشبهة منه ؟!

ألذلك كله تفسير ؟ أم أنه اعتباطي محفوظ بالسماع لا تفسير له! .

الحقُّ أني قد تأملت ذلك كثيرًا ، فخطرت لي فيه خاطرة حسنة ، وسنحت لي فيه علة مقبولة ، وقد راجعت نفسي مرارًا فيها خطر لها وسنح ، واتهمتها تكرارًا فيها استقرَّ عندها ورجح ، وغالبتها

عليه فغلبتني ؛ حتى اطمأن قلبي إلى أنَّ ما حدثتني به صالحٌ لأن يتمسك به في تفسير ذلك و تعليله ، وإليك بيان ذلك :

إذا تأملت الفعل والمصدر واسم الفاعل وصيغ المبالغة والصفة المشبهة واسم المفعول واسم الزمان واسم المكان: وجدت أن الذي يفسر مجيء بعض هذه الأبواب على أبنية كثيرة متعددة ، على تفاوت فيها بينها في الكثرة ، ومجيء بعضها على مثال واحد لا يختلف في غالب الأمر = إنها هو الدلالة الصرفية لكل باب من هذه الأبواب ، وأن الباب كلّما كان أقرب إلى الدلالة على الأمور المعنوية المجردة ، كانت أبنيته أكثر تعددًا واختلافًا ، وكلما كان أبعد كانت أقل .

# وبتطبيق هذا الضابط يتبين ما يأتي:

١. أنَّ المصدر حين كان دالًا على الحدث المجرد مطلقًا ، وهو أمر معنوي خالص يُتصوَّر في الذهن تصوُّرًا ، كانت أبنيته كثيرة جدًا .

٢. أنَّ الفعل حين كان دالًا على الحدث المقيَّد بزمن محصَّل تعدَّدت أبوابه بمقدار ما فيه من الدلالة على الحدث ؛ ولأن الحدث فيه مقيد بالزمن ، في حين كانت دلالة المصدر على الحدث غير مقيدة ؛ كانت الأبنية فيه أقلَّ بكثير منها في المصدر .

٣. أنَّ الصفة المشبهة لـهَا كانت تدلُّ على ثبوت صفة لصاحبها ثبوتًا عامًّا ، والثبوت أمر معنوي مجرد متفاوت في قوته ومدة دوامه ؛ ناسب أن تتعدد أبنيتها وتكثر .

ومثلها تمامًا أمثلة المبالغة ، فإنها لَــَّا كانت تدلُّ على مطلق المبالغة في معنى الحدث ؛ وهذه المبالغة متفاوتة في درجاتها ، ناسب أيضًا أن تكون أبنيتها متعددة .

فالقصد من هذين البابين ليس الدلالة على ذات الفاعل ، ولو كان كذلك لاكتفي باسم الفاعل عنهما ، بل القصد منهما الدلالة على اتصاف موصوفهما بمعنى الحدث على

جهة الثبوت أو المبالغة ، ثم كانت الدلالة على موصوفها دلالة تلازمية . وقد كانتا أقلَّ تعدُّدًا من المصدر لما خالطها من دلالة عليه .

وبهذا يتضح أنَّ هذه الأبواب الأربعة لـمَّا كانت ذات دلالة كلية أو نسبية على مدلولات معنوية = تعددت أبنيتها وكثرت بمقدار ما فيها من تلك الدلالة ؛ لأن الأمور المعنوية بعيدة عن الحس ؛ فناسب أن تكثر الألفاظ المعبرة عنها عوضًا عما فاتها من دلالة الحسِّ عليها .

# ثم إذا تأملت ما بقي من تلك الأبواب تبيَّن لك ما يأتي:

1. أنَّ اسم الفاعل لمَّا كان يدلُّ على من قام به أصل الحدث أو وقع منه على جهة الحدوث = جاء على بناء واحد ؛ لأن القصد من صياغته إنها هو الدلالة على الذات ، فأما ما فيه من دلالة على الحدث فإنها دلالة تلازمية لم يصغ من أجلها .

٢. أنَّ اسم المفعول لـ كَان دالًا على من وقع عليه الحدث ؛ جاء أيضًا على بناء واحد ؛ لأن القصد من صياغته إنها هي الدلالة على الذات ، فأما دلالته على الحدث فإنها تلازمية غير مقصودة لذاتها .

٣. أنَّ اسمي الزمان والمكان لـيَّا كان القصد منها الدلالة على زمن الحدث ومكانه جاء على بناء واحدٍ، فأما دلالتها على الحدث فهي أيضًا تلازمية غير مقصودة .

وبهذا يتضح أن هذه الأبواب الأربعة لمّا كانت دلالتها حسيّة ، مقيّدة ، محدّدة بذاتٍ فاعلة ، أو بذاتٍ مفعول بها ، أو بزمان أو مكان خاص بحدثٍ معينٍ يُفْعَل فيه = انتفت الحاجة إلى تكثير الأبنية المعبرة عنها ، فجاء كلٌّ منها على مثال واحد لا يختلف في غالب الأمر .

وقد قيّدت الدلالة المعنوية التي تؤدي إلى كثرة الأبنية وتعددها بقولي ( الدلالة المعنوية المجردة ، أو المطلقة ، أو الكلية ) ؛ احترازًا من الدلالة على أمور معنوية مقيدة محصورة ؛ فإن هذه الدلالة لا تستدعي كثرة الأبنية وتعددها ، بل تستوجب قلتها وانضباطها ، وبيان ذلك ما يأتي :

١. أنَّ الفعل الثلاثي ، وهو دالُّ على ( الحدث المقترن بزمن محصل ) مطلقًا ؛ إذا دخلت عليه إحدى زوائد الأفعال صرفته إلى معنى محدد لا يتجاوزه ؛ ولذلك كانت أبنية الثلاثي المزيد ثابتة على صيغ معينة لا تختلف في ماض ولا مضارع ، وكذلك أبنية الرباعي المزيد ؛ فكلُّ فعل من الأفعال المزيدة يدلُّ على معنى واحد ، صرفته إليه الزيادة اللفظية التي فيه ، فَعُبِّرَ عن ذلك المعنى الواحد بلفظ واحد .

ومثال ذلك: الفعل (نَزَل) فإنه يدل على معنى (النزول) في زمن ماض، فإذا أدخلت عليه الهمزة فقلت (أُنْزَل) لم يكن القصد من هذه الزيادة التعبير عن معنى النزول في زمن ماضٍ، فهذا أمر فُرغ منه في الفعل المجرد، وإنها القصد منها التعبير عن حَمْل فاعل أصل الحدث على فِعْله، وهو ما يعبر عنه بـ (التعدية)، فإذا قلت (أنزلت زيدًا) كان بمعنى: حملت زيدًا على النزول، أو جعلته نازلًا.

ولن أطيل بتطبيق ذلك على بقية الصيغ ، فكلُّ زيادة في كلِّ فعل مزيد تصرفه إلى معنى محدَّد متعلِّق بالحدث ، بعد أن كان الفعل ، وهو مجرد ، يدلُّ على الحدث نفسه . وقد أفاض على الخدث نفسه . وقد أفاض على الأفعال المزيدة وبيانها وتفصيلها (١) .

٢. ومثل ذلك يقال في مصادر الأفعال المزيدة ، فبعد أن كانت ، وهي مجردة ، تـدل

<sup>(</sup>١) تنظر مجموعة مفصلة في : دروس التصريف ص ٧٠-٨٦ ، والمغني في تصريف الأفعال ص ١٢٣ – ١٦٠ .

على الحدث المطلق ؛ أصبحت بالزيادة التي زيدت في أفعالها تدلُّ على حدث مقيَّد بمعنى خاص .

وبيان ذلك أنَّ (النَّزُول، والحَصْد، والبَيْع) مثلًا تدلُّ على مطلق هذه الأحداث، ولكنَّ (الإنزال) لا يدلُّ على مطلق النزول، بل يدل على جَعْل شيء نازلًا؛ و(الإحصاد) لا يدلُّ على مطلق الحصد، بل يدلُّ على صيرورة الشيء مستحقًّا لأن يوقع عليه الحصد؛ و (الإباعة) لا تدل على مطلق البيع بل تدل على تعريض شيء للبيع ... وهكذا.

فلمَّا كانت مصادر الأفعال غير الثلاثية كأفعالها تدلُّ على الحدث مقيَّدا بمعنى ما فيها من زيادة = جاءت على بناء واحدٍ لا يتغير .

٣. وكذلك يقال في الصفة المشبهة من غير الثلاثي ، فإنها حين تصاغ منه لم تُعد دالة على ثبوت معنى الحدث لصاحبها ، كما نقول في (شجاع) مثلاً: إنه يدل على ثبوت معنى الشجاعة للموصوف به ؛ بل أصبحت دالة على ثبوت ذلك المعنى مقيّدًا بما دلت عليه الزيادة التي في الفعل من معنى خاص ، فإذا قلت مثلاً (هو مُعْسر الحالِ) دلت الصفة (مُعسِر) على ثبوت صفة الصيرورة إلى العسر ، لحال الموصوف . وإذا قلت (هو مُتَحجِّرُ العقلِ) دلت الصفة (مُتَحجِّر ) على ثبوت صفة الصيرورة إلى مشابهة الحجر لعقل الموصوف . . . وهكذا .

فلمًا كانت الدلالة على الحدث في الصفة المشبهة مقيدة بمعنى خاص أحدثته الزيادة ، جاءت على بناء واحد لا يختلف .

٤. ومثل ذلك يقال في (اسم التفضيل) فإنه لـــ كان دالًا على زيادة الصفة في موصوفه عنها في غيره مع اشتراكهما في تلك الصفة = جاء على بناء واحد لا يختلف.

وبيان ذلك أنَّ ( أَفْعَل ) التفضيل لا يدلُّ على الزيادة المطلقة ؛ وإنها يدلُّ على زيادة نسبية ، فأنت حين تقول ( زيدٌ أعلمُ من عمرو ) فإن ( أعلم ) لا تدلُّ على زيادة مطلقة في علمه ، بل تدل على زيادة علمه بالنسبة إلى علم عمرو ؛ فلمَّا كانت دلالته مقيَّدة نسبية ، ولمَّا كان مع ذلك دالًّ على ذات المفضَّل ؛ جاء على بناء واحد .

وهذا الذي بينته من أن اسم التفضيل لا يدلُّ على الزيادة المطلقة في الصفة ، وإنها يدلُّ على زيادة نسبية مقيدة = هو الفارق الدقيق بينه وبين صيغ المبالغة ، فإن صيغ المبالغة تدلُّ على زيادة مطلقة في الصفة عند القائل ، فأنت تقول ( زيدٌ علَّامةٌ ) لتدلَّ على زيادة مطلقة عندك في علمه استحق بها هذا الوصف ، في حين أنك إذا قلت ( زيدٌ أعلمُ أصحابه ) دلَّ ذلك على زيادة نسبية في علمه لا غير ؛ ولهذا الفارق الدلالي تعددت أمثلة المبالغة ووحِّد بناء التفضيل .

ولأجل هذا الفارق الدلالي بينهما أيضًا جازت المبالغة في صفات الله (تعالى) ، فهو (فعَّال لما يريد) وهو (جبَّار) وهو (غَفَّار) وهو (علَّام الغيوب) ، لتناسب معناها مع ما يليق به سبحانه ؛ في حين أن طائفة من العلماء منهم أبو عبيدة والمبرد (۱۱ ذهبوا إلى أن (أفعل) التفضيل حين يوصف به الله (تعالى) في نحو (الله أكبر) يتعرى عن معنى التفضيل ، ويكون المراد به مطلق الوصف فهو (كبيرٌ) جلَّ وعلا ؛ « لأنه إنها يفاضل بين الشيئين إذا كانا من جنس واحد، فيقال (هذا أكبر من هذا) إذا شاكله في باب (7)،

<sup>(</sup>۱) ينظر في ذلك : مجاز القرآن (۲/ ۱۲۱ – ۱۲۲) ، والكامل (۲/ ۸۷۸ – ۸۷۸) ، والزاهر في معاني كلمات الناس (۱/ ۲۹ – ۳۰) ، و دقائق التصريف ص ۲۳۱ – ۲۳۵ ، وشرح الأشموني (۲/ ۳۰۷ – ۳۰۷) ، وخزانة الأدب (۸/ ۲٤٥ – ۲۰۰) .

<sup>(</sup>٢) الكامل (٢/ ٨٧٧).

وكذلك قالوا حين يكون (أَفْعَل) للمفاضلة بين فعلين من أفعاله (جلَّ وعلا)، فإنه يتعرَّى من معنى التفضيل ليدلَّ على مطلق الوصف، وبذلك قالوا في قول الله (تعالى) ﴿ وَهُو اللَّذِي يَبُدَوُ الْلَخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو الْهُونُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧]، فقالوا: ليس المراد (إعادة الخلق أهون على الله من ابتدائه) ؟ « لأن جميع الأشياء بالنسبة لقدرته تعالى كالشيء الواحد، فلا يكون بعضها أهون من بعض »(١) ولذلك فإن المراد (هو عليه هيِّن)(١).

وبهذا يتضح أن دلالة التفضيل أخص بكثير من دلالة المبالغة ؛ ولذلك تعدَّدت أبنية المبالغة وجاء التفضيل على بناء واحد .

فهذه الأبواب الأربعة ( الأفعال المزيدة ، ومصادرها ، والصفات المسبهة منها ، واسم التفضيل ) لم كانت دلالتها على الحدث مقيَّدة لا مطلقة ، جاء كلُّ منها على مثال واحد لا يختلف .

وبناء على كلِّ ما سبق تتبين صحة ما ذهبت إليه من الربط بين الدلالة وبين تعدد الأبنية أو انحصارها ، ومن أنَّ الباب كلما كان أقرب إلى المدلولات المعنوية المطلقة أو الغالبة كان التعبير عنه بالأبنية المتعددة ، وكلما كانت دلالته حسية ، أو معنوية مقيدة كان التعبير عنه بالبناء الواحد الذي لا يختلف .

وقد جاءت الأبواب مقسومة بالتساوى بين هذه الدلالات الثلاث ، على ما يأتى :

حاشية الخضري (٢/ ٧٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر هذا عند تفسير آية الروم في معظم التفاسير ، ومنها : معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٣ ، ١٨٨ ) ، المحرر الوجيز ( ١٤٧٥ ، ١٤٧٦ ) ، والكشاف (٣/ ٤٦١ ، ٤٦١ ) ، والبحر المحيط (٧/ ١٦٥ ، ١٦٦ ) ، والدر المصون (٩/ ٣٩ – ٤١ ) .

أ. أربعة أبواب دلالتها معنوية مطلقة ، أو غالبة مقصودة ، وهي : الفعل الثلاثي ،
 ومصدره ، والصفة المشبهة منه ، وصيغ المبالغة .

ب. وأربعة أبواب دلالتها حسيَّة غالبة ، مقصودة ، وهي : اسم الفاعل ، واسم المفعول ، واسمى الزمان والمكان مطلقًا .

ج. وأربعة أبواب دلالتها معنوية نسبية مقيَّدة ، وهي : الأفعال المزيدة ، ومصادرها ، والصفات المشبهة منها ، واسم التفضيل .

ومع دقّة هذا الكشف الذي هديت إليه في الربط بين الدلالة وبين البناء ، فإني قد أمعنت في تحيصه وامتحانه ، فأوردت أنا عليه ثلاثة إشكالات ، هي :

- 1. لماذا جاء الفعل الرباعي المجرد على بناء واحد لا يختلف في ماضيه ولا مضارعه ، فقيل (فَعْلَلَ يُفَعْلِلُ) ، وجاء مصدره على بناءين ثابتين ، هما (فَعْلَلَة وفِعْ للال) ، ولم تتعدد أبنيتها كالفعل الثلاثي المجرد ومصدره ؛ مع أن الرباعي المجرد لم تتصل به زيادة تصرفه إلى معنى عين ؟!
- ٢. لماذا جاء اسم الآلة على صيغ متعددة مع أنه لا يدلُّ على شيء من الأمور المعنوية المطلقة ، بل القصد منه الدلالة على شيء محسوس ، هو الآلة التي يستعان بها في أداء الحدث ؟!
- ٣. لماذا لم يشتق من الفعل غير الثلاثي اسم تفضيل وأمثلة مبالغة ، كم اشتق من الفعل الثلاثي ؟!

والحقُّ أني قد تأملت هذه الأسئلة الثلاثة العصيبة ؛ فوجدت أنَّ فكرة الربط بين الدلالة الصرفية وبين البناء اللفظي ، التي كُشِف لي عنها ، وأفضتُ في تبيانها ؛ تجيب عنها جوابًا شافيًا ، وهذا بيان رفع الإشكال في كلِّ سؤال على حدة :

#### ١. الأفعال الرباعية المجردة:

( فَعْلَلَ ) الرباعي المجرد لا يدلُّ على ( الحدث المقترن بالزمن ) كالفعل الثلاثي المجرد ، بل هو أكثر تقييدًا منه ، فالثلاثي لم تقيَّد دلالته على الحدث إلا بالزمن ، أما الرباعي فدلالته على الحدث مقيدة بالزمن وشيء آخر غيره .

وبيان ذلك أنَّ من تأمل الأفعال التي جاءت على هذا البناء لازمة أو متعدية ، مشتقة من أسهاء معانٍ أو أسهاء أعيان ، مقصودًا بها اختصار الحكاية أو لا = ثبت عنده ما يأتى :

أ. أنَّ الأفعال اللازمة من هذا الباب تدل على حدثٍ في زمن محصل ، وهيئة معينة أو صفة مخصصة في أداء ذلك الحدث ، سواء كان ذلك الحدث كلامًا أم سكوتًا ، قيامًا أم قعودًا ، حركة أم وقوفًا ؛ فمن ذلك ما يأتي (١) :

\* يقال في الكلام ( عَمْلَقَ ، حَضْرَم ، لَعْثَمَ ، هَذْرَمَ ، هَيْنَمَ ) فكلها دالة على كلام في زمن ماض ، إلا أنه كلام مقيد بصفة معينة ، فالأولى تدل على كلام فيه تنطع ، والثانية على كلام فيه لحن ، والثالثة على كلام فيه توقف وتقطع ، والرابعة على كلام فيه سرعة ، والخامسة على كلام فيه خفاء .

\* يقال في السكوت ( بَرْشَمَ ، بَرْطَمَ ) فالأولى تدل على سكوت فيه وجوم وحزن ، والثانية على سكوت فيه عبوس وانتفاخ .

\* يقال في القعود ( فَرْشَخَ ) إذا قعد مسترخيًا فألصق فخذيه بالأرض ، فدلالته على القعود مقيدة مذه الهيئة .

<sup>(</sup>١) ينظر في معاني جميع الكلمات التالية : دروس التصريف ص ٦٦ – ٦٨ ، وقد راجعتُ كلَّ كلمة في موضعها من تهذيب اللغة ولسان العرب .

\* يقال في القيام ( عَثْجَلَ ) إذا قام متثاقلًا لمرض أو هرم .

\* يقال في الوقوف (ضد الحركة): (دَرْبَخَ) إذا وقف مطأطئًا رأسه، مادًّا ظهره في ذلة وخضوع، و (دَرْبَحَ) إذا وقف حانيًا ظهره.

\* يقال في الحركة: ( دَرْبَحَ و دَرْمج) إذا دبَّ دبيبًا، و ( جَرْبَذَ) إذا عدا عدوًا ثقيلًا، و ( جَرْبَذَ) إذا مشى مشيء المقيد، و ( قَرْفَطَ و قَرْمَطَ ) إذا مشى مقاربًا خطاه، و ( خَذْرَفَ، و جَرْبَقَ، و بَهْدَل، و قَرْطبَ ) إذا عدا عدوًا سريعًا، و ( كَرْدَحَ ) إذا عدا من جنب واحد، و ( قَرْقَفَ) إذا ارتعد، و ( خَزْعَلَ ) إذا مشى وهو يعرج أو ينفض رجليه.

فلرًا كانت دلالة ( فَعْلَلَ ) اللازم مقيدة بهيئة أو صفة معينة عند أداء الحدث ، زيادة على تقييدها بالزمن ، كان البناء الدال عليها متناسبًا في تحدده مع تحدُّد مدلوله .

ب. أنَّ الأفعال المتعدية من هذا البناء إما أن تدلَّ على حدث في زمن محصَّل على هيئة معينة أو صفة محددة ، كاللازم منه ؛ وإما أن تدلَّ على تكثير الحدث في زمن محصَّل كـ ( فَعَّلَ ) ، وهذا بيان ذلك :

من ( فَعْلَلَ ) الدالِّ على تكثير الحدث كـ ( فَعَلَ ) قولهم : ( دَعْفَقَ المَاءَ ) إذا صبَّه صبًّا كثيرًا ، و ( خَرْفَجَ الشيء و فَرْ طَحَة ) إذا عرَّضه و وَسَّعَه كثيرًا ، و ( فَلْطَحَ الشيء و فَرْ طَحَة ) إذا عرَّضه و وَسَّعَه كثيرًا ، و ( قَرْضَبَ الشيء ) إذا قطعه تقطيعًا شديدًا .

فهذه الأفعال لا تدلُّ على مطلق الحدث ، بل تدلُّ على تكثيره ، ولا تقال إلا للتعبير عن ذلك التكثير .

ومن (فَعْلَلَ) الدال على حدثٍ في هيئة معينة أو صفة مخصوصة ، قولهم : (قَرْضَبَ الخبزَ) إذا أكله يابسًا ، و (بَعْشَرَ الخبزَ) إذا أكله يابسًا ، و (بَعْشَرَ الخبزَ) إذا أكله يابسًا ، و (كَرْدَسَ المتاع ، وبَغْثَرَه ، وبَحْثَرَه ) إذا فَرَّقَه ، وبـدَّده ، وقلب بعضه فوق بعض ، و (كَرْدَسَ

الرجلَ ، وقَرْفَصَه ، وعَرْكَسَه ) إذا جمع يديه ورجليه وشَدَّه ، و (بَرْقَشَ الثوبَ) إذا نقشه بألوان شتى مختلفة ، و ( دَحْرَج الشيءَ ) إذا حركه في حدور فتتابعت حركته ، و ( شَرْجَعَ المطرقةَ ) إذا طوَّ لها حتى لا يكون لها حرف ....

فلتًا كانت دلالة (فَعْلَلَ) المتعدي مقيدة مع قيد الزمن بأحد أمرين: معنى التكثير، أو الدلالة على هيئة الحدث وصفته ؛ كان البناء الدال عليه واحدًا لشده انحصار دلالته وتركيزها.

ج. أنَّ ( فَعْلَلَ ) المشتق من أسماء الأعيان الرباعية فما فوق ، يدلُّ على أغراض مقصودة محدودة خاصة بمعنى الاسم الذي اشتق منه ، وقد جمعها بعض الباحثين (۱) ولن أطيل بذكرها ، وذلك كقولهم ( عَرْقَبْتُ البعير ) إذا أصبت عرقوبه ، فهو لا يدل على مطلق الإصابة ، بل على إصابة هذا العضو دون غيره ، وقولهم ( عَقْرَبَت الصدغ ) إذا جعلته ملتويًا كالعقرب دون غيرها ، وقولهم ( عَصْفَرْتُ الثوبَ ) إذا صبغته بالعُصْفُر وهو نبات يستخرج منه صبغ أحمر ... وهكذا .

فلمَّا كانت دلالة هذا النوع من الأفعال الرباعية المجردة محصورة كلَّ هذا الحصر-جاء التعبير عنها ببناء واحد لا غير.

د. أنَّ ( فَعْلَلَ ) الذي يصاغ لاختصار الحكاية نحو ( بَسْمَلَ ، و حَمْدَلَ ، و جَعْفَلَ ، و حَسْبَلَ ) وغيرها = يدلُّ على حكاية تراكيب خاصة بأعيانها ، فكان لابد من التعبير عن هذه الدلالة ببناء واحد لا يختلف .

وإذا اتضح ذلك فقد صحَّ ما ذهبتُ إليه من أنَّ كثرة أبنية الباب واختلافها إنها تحاكي سعة الدلالة واختلاف درجاتها ، وأنَّ قلَّة أبنية الباب تحاكي انحصار الدلالة وتوحدها .

<sup>(</sup>١) ينظر : دروس التصريف ص ٦٩ .

#### ٢. اسم الآلة:

مَنْ تأمَّل اسم الآلة حقَّ التأمُّل وجد أنه قبل أن تسمى به الآلة كان صيغة مبالغة ثم سمي بها ؟ لأن الآلة لكثرة ما يؤدَّى بها الحدث استحقت أن توصف بها يدلُّ على المبالغة في معنى الحدث .

وبيان ذلك أنك إذا تأملت قولهم (مِفْتَاح، مِشْرَط، كَاسِحَة، سَيَّارة، سِكِّيْن، قَدُوم، سَاطُور) وجدت أنه مامن صيغة من هذه الصيغ إلا وقد تكلمت بها العرب للمبالغة، كقولها (فلان مِفْتَاح للخير مغلاق للشرّ، وفلان مِسْعَرُ حربٍ، وفلان راوية للشعر، وفلان علامة، وفلان شِمِّير، وفلان قَدُومُ القلب، وجاءنا سيلٌ جَارُوف).

فالذي يبدو، والله أعلم، هو أنَّ أساء الآلة المشتقة كلها كانت في أصلها صفات للدلالة على المبالغة، ثم سميت بها الآلة التي تنوب عن الفاعل أو تعينه على فعل الحدث، لاسيا أن المعنى في معظمها قابل لهذا؛ أليس لك أن تقول (فلان مِشْرَطٌ لرقاب الأعداء، وفلانٌ كاسحةٌ لمعارضيه، وقافلة الإغاثة سَيَّارة، وهذا ليلٌ سِكِّينٌ لا همس فيه .... وهكذا) كلُّ ذلك على المبالغة في معنى الشرط، والكسح، والسير، والسكون.

والذي يدلك على أن الاسمية في صيغ اسم الآلة عارضة ، أنَّ السيف سمِّي عند العرب بعدد كبير من صفاته المشبهة ، فأصبحت أسهاء له ، فقد قالوا (صَارِمٌ ، وحُسَامٌ ، ومُهَنَّد) ( هو عَهَنَّد) ( هو عَاهِرُ القلبِ ، شجاع النفس ، مُؤدَّب الخدمِ ) ، ثم نقلت مع كثرة استخدامها فأصبحت أسهاء .

-

<sup>(</sup>١) ينظر مجلس الفارسي وابن خالويه عند سيف الدولة ، واختلافهما حول مرادفات السيف بين الاسمية والوصفية في : المزهر (١/ ٤٠٥).

وإذا ثبت ذلك فقد بان أنَّ تعدُّد اسم الآلة ليس أصيلًا فيها ، بل هو موروث عن صيغ المبالغة؛ فدلالة صيغ المبالغة ، كها قدمت ، تستدعي كثرة الأبنية وتنوعها ، ثم نقلت صيغ المبالغة التي عُبِّر بها عن معاني أفعال ، دخلت الآلة في أدائها نيابة عن الفاعل أو معينة له ، ك ( النسخ ، والحساب ، والطيران ، واللعق ... وغيرها ) ، فسميت بها الآلة نفسها ، فقيل ( ناسوخ ، وحاسبة ، وطيَّارة ، وملعقة .... ) فبدا للناظر أن لاسم الآلة صيغًا متعددة ، مع أنها ذات دلالة حسية ، والحقُّ أن هذا التعدد إنها وقع لأجل دلالة هذه الصيغ المعنوية المطلقة حين كانت صفات للمبالغة قبل أن يُسمَّى بها .

وهذا يفسر عندي كلَّ شذوذ عن هذه الأبنية في اسم الآلة ، كقولهم مثلًا (مُنْخُل) و (مُكْحُلة) و (مُدْهُن) بضمِّ الميم والعين ، مع أن القياس كسر الميم وفتح العين (۱) ؛ إذ الظاهر ، والله أعلم ، أنَّ من تكلَّم بهذه الصيغ الشاذة من العرب قد أدخل شيئًا من التغيير في اللفظ ، يحاكي ما عرض لها في المعنى من الانتقال من الوصفية إلى الاسمية ، وحتى يكون ذلك فرقًا بين (مِنْخَل) التي هي للمبالغة ، كأن تقول (فلان مِنْخَل شِعْرِ) إذا أجاد فيه ، وبين (مِنْخَل) الذي سمِّيت به الآلة ، وهكذا .

## ٣. اسم التفضيل وصيغ المبالغة من غير الثلاثي:

أمثلة المبالغة لا يحوَّل إليها إلا اسم الفاعل المأخوذ من فعل ثلاثي مُتَعَلِّه، (أو مصدر فعل ثلاثي متعد)، واشتُرط في صياغة اسم التفضيل، ومثله صيغتا التعجب، ثمانية شروط معروفة، منها أن يكون الفعل ثلاثيًا (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر الخلاف في شذوذ هذه الألفاظ في : التبيان في تصريف الأسماء ص ٩٩، ٩٩، وتلاحظ الحاشية (٢) من أو لاهما .

<sup>(</sup>٢) تنظر في : ارتشاف الضرب (٤/ ٢٠٧٧ – ٢٠٨٤) ، والمقاصد الشافية (٤/ ٥٥٨ – ٤٦٣).

وقد علل بعض النحاة ذلك (١) بتعليلات متقاربة ، تضمنها قول خالد الأزهري في تعليل اشتراط الثلاثية في الفعل الذي تبنى منه صيغتا التعجب:

« الشرط الثاني: أن يكون الفعل ثلاثيًا ، فلا يبنيان من رباعي مجرد ، ولا مزيد فيه ، ولا ثلاثي مزيد حرفًا أو حرفين أو ثلاثة ، نحو (دحرج ، وتدحرج ، وضارب ، وانطلق ، واستخرج ) ؛ لأن بناءها من ذلك يفوِّت الدلالة على المعنى المتعجب منه:

- أما ما أصوله أربعة ؛ فلأنه يؤدي إلى حذف بعض الأصول ، ولا خفاء في إخلاله بالدلالة .

- وأما المزيد فلأنه يؤدي إلى حذف الزيادة الدالة على معنى مقصود.

ألا ترى أنك لو بنيت (أَفْعَلَ) من (ضَارَبَ، وانطلق، واستخرج) فقلت (ما أضربه! وأطلقه! وأخرجه!) لفاتت الدلالة على معنى المشاركة والمطاوعة والطلب »(٢).

إلا أنَّ في هذا التعليل مغالطة ظاهرة ؛ لأن ما ذكره من الإخلال بالدلالة إنها يقع إذا بني من الفعل غير الثلاثي اسم تفضيل أو صيغة تعجب على الأوزان الموضوعة لصياغتها من الفعل الثلاثي .

والإخلال بالدلالة في هذه الحالة ليس في التعجب والتفضيل فحسب؛ فإنك لو بنيت من غير الثلاثي ( اسم فاعل ) على البناء الموضوع له من الثلاثي ، وهو ( فَاعِل ) ؛ لوقعت أيضًا في حذف الزيادة الدالة على معنى مقصود ، والإخلال بالدلالة وفواتها .

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا : شرح ألفية ابن مالك لابن هاني (٤ / ٣٦٣) ، والمقاصد الشافية (٤ / ٤٥٩).

<sup>(</sup>٢) التصريح (٤/ ٥٥٩).

وكذلك لو بنيت من غير الثلاثي اسم مفعول على زنة ( مَفْعُول ) أو اسمي زمان ومكان على زنة ( مَفْعُل ) .

ولذلك فإنَّ محكَّ النظر ومحط التأمَّل هو أن يُكشف عن السبب الذي صرف العرب عن أن يضعوا للمبالغة ، وللتفضيل ، وللتعجب ؛ من الفعل غير الثلاثي ، صيغًا خاصة ، تحافظ على معنى الزوائد التي في الفعل ، مختلفةً عن صيغها من الفعل الثلاثي ؛ كما أنهم جعلوا لأسماء الفاعل والمفعول والزمان والمكان ، من غير الثلاثي ، صيغًا خاصة ، محافظةً على معنى الزوائد التي في الفعل ، غير تلك التي وضعوها لها من الفعل الثلاثي !

الحقُّ أني قد قلبت هذه المسألة البطنَ والظهرَ ، وشغلت نفسي- بتأملها في السرِّ والجهر ، فظهر لي فيها تعليل معنوي ، يتساوق مع كلِّ ما قدمته من بيان أثر الدلالة في الأبنية . وهذا بيان ذلك :

ذكرت فيها سبق أنَّ الفعل الثلاثي المجرد يدلُّ على حدث في زمن محصل ، فهو يدلُّ على معنى بسيط ، فإذا أردت المبالغة أو التفضيل أو التعجب ، فإنها تبالغ وتتعجب وتفضل في ذلك المعنى البسيط المفرد ، وهذا واضح .

فأما حين تَدْخُلُ على الفعل الثلاثي المجرد زيادةٌ من زيادات الأفعال ؛ فإنها تحدث في معناه قيدًا خاصًّا ، يصبح معنى الفعل به مركبًا من معنيين أحدهما مخصّص للآخر .

وبيان ذلك أنك تقول مثلًا (غَفَر) فتدل به على معنى بسيط هو (الغفران)، فإذا بالغت أو تعجبت أو فضلت، فقلت (غفّار، ما أغفره!، أغفر من) فإنها بالغت وتعجبت وفاضلت في ذلك المعنى وحده.

فأما إذا قلت ( استغفر ) فإن الفعل لم يعد دالًّا على معنى ( الغفران ) ، بل أصبح بالزيادة التي

فيه يدلُّ على ( طلب الغفران ) ، وهو معنى مركب كما ترى .

وهذا التركيب في معاني الأفعال المزيدة ، يجعل من المحال وضع بناء خاصِّ منها للمبالغة أو التفضيل أو التعجب ، واستحالة ذلك من وجهين اثنين ، هما :

١. أنه لا يمكن المبالغة و لا التفضيل و لا التعجب من معنيين اثنين بلفظ و احد.

٢. أنه لا يمكن تركيب ثلاثة معان لغوية في لفظ واحد.

وهذا بيان كلِّ وجه منهم على حدة:

الوجه الأول: أنه من غير الممكن المبالغة في معنيين بلفظ واحد، أو التفضيل فيهما، أو التعجب منهما:

وبيان ذلك: أن (استغفر) مثلًا يدلُّ بلفظه هذا على معنيين: (الطلب) و (الغفران)، ركِّبا مع بعضها، فلو أردت أن تبني من لفظ (استغفر) بناءً واحدًا خاصًّا بالمبالغة أو التفضيل أو التعجب، كنت كمن يريد أن يشتق من (طلب الغفران) بجزئيه معًا، بناءً واحدًا، وذلك محال.

ولك أن تتأمل معى معاني الأفعال المزيدة التالية ، وأن تقيسها على المثال السابق:

- ( أَنْزَلَ ) معناه : جعل الشيء نازلًا .
  - ( قَتَّلَ ) معناه : أكثر القتل .
- ( ضَارَبَ ) معناه : شارك غيره في الضرب .
  - (تجاهل) معناه: تظاهر بالجهل.
  - ( توسَّد ) معناه : اتخذ الشيء وسادة .
    - ( استأجر ) معناه : اتخذ أجيرًا .

- ( اكتسب ) معناه ) : اجتهد في الكسب .

فلمًا كانت معاني هذه الأفعال مركبة غير بسيطة ، مُعَبَرًا عنها بلفظ واحد: امتنعت المبالغة والتفضيل والتعجب منها ؛ لأنه لو أريد أن يشتق لذلك منها أبنية خاصة، للزم منه أن تكون المبالغة والتعجب والتفضيل من معنيين اثنين بلفظ واحد، وذلك محال.

ومحال أيضًا انفصال اللفظ الدال على أحد المعنيين عن الآخر حتى يبالغ أو يتعجب أو يفضًل في معنى الزيادة وحده بوصفه أخص المعنيين ؛ لأن أبنية هذه الأفعال المزيدة خُلِقت وهي دالة على هذه المعاني المركبة بلفظ واحد لا يمكن تجزئته .

# الوجه الثاني: أنه لا يمكن تركيب ثلاثة معان لغوية في لفظ واحد:

وبيان ذلك: أنا لو غضضنا الطرف عن استحالة المبالغة أو التفضيل أو التعجب من معنيين اثنين بلفظ واحد، وأردنا أن نشتق من الفعل المزيد بناءً للمبالغة أو التفضيل أو التعجب؛ للزم أن يكون هذا البناء المشتق دالًا على ثلاثة معان لغوية معًا، وهذا لا نظير له في لغة العرب.

ومثال ذلك : أنك لو أردت بناء بناء للمبالغة من (استغفر) ؛ للزمك الإتيان ببناء واحدٍ معناه (كثيرُ طلبِ الغفرانِ) كما أن بناء المبالغة من الفعل الثلاثي المجرد (عَلِمَ) : (عَلَام) تعني (كثير العلم).

ولو أردت أن تبنى منه بناء خاصًّا بالتفضيل ؛ للزمك الإتيان ببناء واحدٍ معناه (أكثرُ طلبًا للغفران من ...) كما أن اسم التفضيل من الفعل الثلاثي المجرد (عَلِمَ): (أَعْلَمُ) معناه (أكثر علمًا ...).

ولو أردت أن تبني صيغة تعجب منه ، للزمك الإتيان بصيغة فيها بناء تعجب معناه هو وحده ، ما بين القوسين في العبارة التالية : ما ( أكثر طلبَ الغفران ) منه ! ، كما أن معنى ( أفعل ) في صيغة التعجب من الثلاثي المجرد ( عَلِمَ ) : ( ما أعلمه ! ) هو : ما ( أكثر علم ) ه ! .

فلمًا كان ذلك في الحالات الثلاث يقتضي تحميل بناء واحد ثلاثة معان لغوية: الكثرة والطلب والغفران، مركبة مع بعضها، وهذا محال في العربية لا نظير له؛ امتنعت العرب من وضع أبنية خاصة بهذه المقاصد المعنوية الثلاثة من الفعل المزيد.

فأما حين تبني اسم الفاعل أو المفعول أو المكان أو الزمان من الفعل المزيد ؛ فإن ذلك لا يؤدي إلى تركيب ثلاثة معان ؛ لأن الجديد عند صياغة هذه المشتقات منه حسيلا معنوي ؛ فأنت تقول ( مُسْتَغْفِر ) فيكون معناه ( طالب الغفران )، وتقول ( مُسْتَغْفَر ) فيكون معناه ( مطلوب منه / أو فيه الغفران ) فليس في معنى الفعل أي زيادة كها ترى ، والذي زيد هو الدلالة على ذاتٍ أو مكان أو زمان فحسب ؛ في حين أن الذي كان سيحدث لو اشتققنا منه بناءً للمبالغة أو التفضيل أو التعجب ، هو زيادة معنى ثالث على المعنيين القائمين في الفعل من قبل ، وتركيب معها ؛ ولذلك امتنعت ؛ لامتناع تركيب ثلاثة معان لغوية في بناء واحد .

## ويدلك على دقة هذا التعليل ويقويه عندك ما يأتى:

1. أنَّ سيبويه منع تركيب وصفين مع موصوفهما ، في نحو: ( لا غلامَ ظريفَ عاقلَ لك ) ، وأوجب في ( عاقل ) التنوين لكسر التركيب ، فقال: « لا يكون الثاني إلا منونًا من قبَل أنه لا تكون ثلاثة أشياء منفصلة بمنزلة اسم واحد »(١).

<sup>(</sup>۱) الكتاب (۲/ ۲۸۹)، وينظر: المقتضب (٤/ ٣٦٧)، والأصول في النحو (١/ ٣٨٤)، وأسرار العربية ص ٢٢٥، ٢٢٦، ٢٣١)، وشرح شذور الـذهب ص ١٢٠، واللبـاب (١/ ٢٣٠، ٢٣١)، وشرح شذور الـذهب ص ١٢٠، والمقاصد الشافية (٢/ ٤٤٠).

أنَّ سيبويه منع تركيب (فاعل) من أسهاء الأعداد مع عدد مركب، فمنع من أن يقال (ثالث ثلاثة عشر) على البناء في الثلاث، وأوجب في (ثالث) الإعراب حتى
 لا تصير «ثلاثة أشياء اسمًا واحدًا »(١) .

٣. أنَّ الزمخشري منع تركيب ثلاثة أحوال معًا ، في نحو: (أخبرته بالخبر صحرة بحرة نحرة) ، فقال: «يقولون (صحرة بحرة نحرة ) فلا يبنون ؛ لئلا يمزجوا ثلاثة أشباء »(٢).

إنَّ من النحاة من ضَعَف مذهب الكوفيين غير الفراء ، في قولهم بتركيب (لكنَّ ) من ( لا ) و ( الكاف ) و ( إنَّ ) ، وعلل ذلك بـ « ضعف تركيب ثلاثة أشياء وجعلها حرفًا واحدًا »(٣) .

لأن ذلك يعني جعل دلالة (لكنَّ) مزيجًا من (النفي)، و (التشبيه)، و (التشبيه)، و (التأكيد)، وهذا محال.

ولذلك سلم من هذا القادح قول معظم النحاة بتركيب (كأنَّ) من (الكاف) و (إنَّ) (٤) ؛ لأنه لا مانع من تركيب معنيين اثنين والتعبير عنها بلفظ واحد ؛ ولذلك يقولون في التعبير عن معناها (هي للتشبيه المؤكد) ، وهو معنى لم يذكر لها أكثر البصريين غيره (٥) .

<sup>(</sup>١) الكتاب (٣/ ٥٦٠)، وينظر: شرح الأشموني (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>٢) المفصَّل ص ٢١٤ ، وينظر شرحه لابن يعيش (٣/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٣) شرح المفصل (٤/ ٥٦١)، والجني الداني ص ٦١٨)، وينظر أيضًا: نتائج الفكر ص ٢٥٥، ٢٥٥، و٣) وارتشاف الضرب (٣/ ١٢٣٨)، وهمع الهوامع (٢/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر هذا المذهب في ارتشاف الضرب (٣/ ١٢٣٨)، ومغنى اللبيب (٣/ ٧٧-٧٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر في ذلك: شرح التسهيل (٢/٢)، والجنبي الداني ص ٥٧٠، ومغني اللبيب (٣/ ٧٥) وتلاحظ الحاشية (٥) منها، وهمع الهوامع (٢/ ١٥٠).

وإذا امتنع تركيب ثلاث كلمات منفصلات تركيبًا لفظيًّا وجعلها في حكم الاسم الواحد؛ فإن امتناع الإتيان بلفظ واحد فيه معاني كلمات ثلاث منفصلات أشد وأولى .

وقد تأدَّى العرب إلى الدلالة على المعنى الذي يريدون التعبير عنه مبالغةً أو تفضيلًا أو تعجبًا ، من الفعل المزيد ، بكلمة خارجيَّة تعبر مع مصدره ، عن هذه المعاني الثلاثة ، بلفظها وببنيتها معًا ، فقالوا (هو مكثار الاستغفار ، وهو أكثر استغفارًا ، وما أكثر استغفاره!).

ونظير ذلك (الصفة المشبهة) من الفعل المزيد، فإنك حين تريد بناءها منه، وهو مركب المعنى كما ذكرت؛ يلزمك زيادة معناها (وهو الثبوت والدوام) على معنى الفعل؛ ولمّا كان ذلك ممتنعًا، بنوها موازنة لاسم الفاعل أو اسم المفعول، واشترطوا فيها أن تضاف إلى مرفوعها؛ أو أن تنصبه على التمييز، أو على التشبيه بالمفعول به؛ ليكون ذلك قرينة على قصد الثبوت والدوام (۱۱)، فيقولون (هو مُسْتَحجر القلبَ) فتدل (مُسْتَحْجِر) على (مُشَابهِ الحجر)، وهي دلالة اسم الفاعل دون زيادة، ويدل نصبها للرالقلب) أو إضافتها إليه على معنى الثبوت والدوام. ويقولون (هو مُروَّض الساحاتِ) فتدل (مُروَّض) على (مُصَيَّرٌ كالروض) وهو معنى اسم المفعول دون زيادة، ثم يكون النصب أو الإضافة قرينة على معنى الدوام والثبوت.

فقد ذُلَّ على معنى الصفة المشبهة بشيء من خارج البنية أيضًا كما ترى.

وما قلته في تعليل انصراف العرب عن وضع أبنية خاصة للمبالغة والتعجب والتفضيل من الفعل المزيد، يقال في انصرافهم عن وضعها لها من الفعل الرباعي المجرد؛ فإن هذا الفعل له كان دالًا على معنى مقيَّد بهيئة أو صفة خاصة عند فعله، أو

<sup>(</sup>١) ينظر : التبيان في تصريف الأسماء ص ٨٠ ، ٨٠ ، وتلاحظ الحاشية (٢) من كلِّ صفحة منهما .

مشتقًا من أسهاء أعيان محددة ، أو مرادًا به حكاية تراكيب معينة ، امتنعت هذه الأبواب الثلاثة فيه .

# ومثال ذلك ما يأتى:

- ( هَيْنَمَ ) تدلُّ على معنيين هما ( الكلام ) و ( خفاء الصوت ) .
- ( بَرْطَمَ ) تدل على معنيين هما ( السكوت ) و ( العبوس والانتفاخ ) .
  - (كَرْفَسَ) تدل على معنيين هما (المشي) و (تقارب الخطي).
- ( دَحْرَجَ ) تدل على معنيين هما ( الحركة ) و ( التتابع ) .... وهكذا مما سبق بيانه (۱) ...

فلمًا كان معنى كلِّ فعلٍ رباعيٍّ مجرد يدل على معنى مركب من معنيين ، كان من المحال وضع بناء جديد للمبالغة من متعديه ، أو للتفضيل أو التعجب من متعديه ولازمه ؛ لأن من حاول ذلك كان كمن يحاول اشتقاق بناء واحدٍ من كلمتين اثنتين ، يدلُّ به على معنيها معًا ؛ فمن حاول ، مثلاً ، اختراع بناء للتفضيل من (بَرْطَمَ) كان كمن يريد بناء (أَفْعَل) للتفضيل من (سَكَتَ) و (عَبَسَ) بلفظ واحد في آن معًا ، وهذا محال .

كما أنَّ ذلك يعني الإتيان ببناء فيه ثلاثة معان لغوية مركبة ؛ إذ إنَّ من أراد اختراع بناء للتفضيل من ( برطم ) مثلًا لابد أن يدلَّ ، حتى يكون للتفضيل ، على ( أكثرُ في السكوت عابسًا من ... ) وهذا محال ، كما سلف .

ولذلك لَجَنُّوا إلى التعبير عن معنى المبالغة والتفضيل والتعجب بلفظ خارجي ، مضاف إلى مصدر ( فَعْلَلَ ) أو ناصب له ، فقالوا ( هو مكثارُ الدحرجةِ ، وهو أكثر دحرجةً ، وما أكثر

-

<sup>(</sup>۱) ينظر ما مضي قريبًا ص ۱۰٤۸ - ۱۰٥٠ .

دحر جته!) ، كما فعلوا في الأفعال المزيدة.

وينبني ، عندي ، على هذا التعليل الذي عللتُ به انصراف العرب عن وضع صيغ خاصةٍ بالمبالغة والتفضيل والتعجب من الفعل غير الثلاثي = اختياراتُ وترجيحاتُ في بعض المسائل الخلافية ، هذا بيانها :

# المسألة الأولى:

اختلف العلماء في بناء (أَفْعَل) التفضيل، و (أَفْعَل) و (أَفْعِل) في التعجب، من الفعل الثلاثي المزيد بالهمزة: (أَفْعَلَ) على ثلاثة مذاهب: الجواز مطلقًا، والمنع مطلقًا، والجواز إن كانت الهمزة لغير النقل(١).

# والأولى عندي أن يقال:

يجوز بناء (أَفْعَل) التفضيل، وصيغتي التعجب، من (أَفْعَلَ) المزيد بالهمزة في حالتين هما:

ا إذا كان (أَفْعَلَ) في معنى (فَعَلَ)، وهو كثيرٌ جدًا في اللغة، نحو (جَهَشَ وأَجْهَشَ، ورَكَسَ وأَرْكَسَ، وشَعْلَ، وأَشْعَلَ، وسَرَى وأَسْرَى، وخَطئ وأَخْطً ، ولَحِقَ وأَلْحَقَ، وخَبَشَ وأَغْبَشَ) (٢)، ومنه: عَجَمَ الكتابَ وأَعْجَمَهُ (٣).

=

<sup>(</sup>۱) ينظر الخلاف في هذه المسألة في : ارتشاف الضرب (٤/ ٢٠٨٧) ، المقاصد الشافية (٤/ ٢٦٦ – ١٦٥) ينظر الخلاف في هذه المسألة في : ارتشاف الضرب (٤/ ٢٠٨٧) . والتصريح (٣/ ٣٨٧، ٣٨٥) .

<sup>(</sup>٢) ينظر في ذلك: أدب الكاتب ص ٤٣٦ – ٤٤٥ ، وشرح التسهيل (٣/ ٤٦ – ٤٨) ، والمقاصد الشافية (٢) ينظر في ذلك: أدب الكاتب ص ٤٣٦ ، ١٣١ ، وتلاحظ الحاشية (٢) من ص ١٣١ منه .

<sup>(</sup>٣) جاء في المعجم الوسيط (ع ج م : ٢ / ٥٨٦) : « عَجَمَ الحرفَ والكتابَ عجاً : أزال إبهامه بالنقط والشكل .... وأَعْجَمَ الكتابَ : عَجَمَهُ » ، مع أن فيها راجعته من المعاجم القديمة النصَّ على أنه لا يقال ( عَجَمَ ) في معنى ( أزال العجمة بالنقط والشكل ) . [ ينظر مادة (ع ج م ) في : تهذيب اللغة ( ١ / ٢٥٠ ) ، ولسان العرب ( ٤ / ٢٦٨ ) ] .

وذلك لأن (أَفْعَلَ) حين يكون بمعنى (فَعَلَ) فإن معناه حينئذ بسيط غير مركب، والزيادة التي فيه لا معنى لها، فيمكن إدخال المعنى المقصود تعجبًا أو تفضيلً، عليه وتركيبهما في بناء واحد.

ومن ذلك مما سمع عن العرب: قولهم (ما أَظْلَمَ الليلَ!) (١) فلا فرق بين أن تجعل (أَظْلَمَ) فيه مشتقة من الثلاثي المجرد (ظَلَمَ) وبين أن تجعلها مشتقة من الفعل المزيد (أَظْلَمَ) ؛ لأنها بمعنى واحدٍ، حكى ذلك الفراء عن العرب(٢).

ومن هذا عندي قولهم (ما أَقْفَرَ المكان!) من (أَقْفَرَ المكان: إذا خلا من الناس، وربها كان فيه كلاً قليل)؛ ومع أنهم لم يقولوا (قَفِرَ المكانُ) بهذا المعنى، فإنهم قد قالوا (قَفِرَ) بمعنى (قَلَ) في نحو (قَفِرَت المرأةُ: إذا قلَّ لحمها، وقَفِرَ الرأسُ: إذا سقط شعره، وقَفِرَ مالُ فلان: إذا قلَّ) وهذا المعنى له (قَفِرَ) المجرد، قريبٌ جدًا من معنى (أَقْفَرَ المكان) إذا خلا من الناس وقلَّ كَلَوُه، وهذا يشعر بأنها بمعنى واحد.

ومما يؤنس بذلك أيضًا أنهم قالوا (أَقْفَرَ) بمعنى (قَفِرَ) فقالوا (أَقْفَرَ جَسَدُه: إذا قَلَرَ الله على عنه عنه وأَقْفَرَ رأسه: إذا ذهب شعره) (٣) .

ولذلك ذهبت إلى أنَّ ( أَقْفَرَ ) في قولهم ( ما أَقْفَرَ المكانَ ! ) إنها أخذت من

<sup>=</sup> = وما ذهب إليه المعجم الوسيط حسنٌ جدًا ؛ لأن ( العَجْمَ ) هو الامتحان والاختبار ، يقال ( عَجَمْتُ و وما ذهب إليه المعجم الوسيط حسنٌ جدًا ؛ لأن ( العَجْمَ ) هو الامتحان والاختبار ، يقال ( عَجَمْتُ و الله عنه عن معدنه ، وفلانٌ عَجَمَتُهُ الأيام : إذا امتحنته فدربته ) فلها

عودَ فلان : إذا اختبرته وامتحنته لتكشف عن معدنه ، وفلانٌ عَجَمَتْهُ الأيام : إذا امتحنته فدربته ) فلم كان الامتحان والاختبار طريقًا لإزالة الشك ؛ حَسُن عندي ما أجازه المعجم الوسيط من جعل ( عَجَمَ الكتاب ) بمعنى ( أعجمه ) ، وعلى هذا فالهمزة في ( أعجم ) ليست للإزالة .

<sup>(</sup>١) ينظر : أوضح المسالك (٣/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر : معاني القرآن ( ١ / ١٨ ) ، وتهذيب اللغة ( ظ ل م : ١٤ / ٢٧٤ ) .

<sup>(</sup>٣) تنظر مادة (ق ف ر) في : تهذيب اللغة (٩/ ١٠٧ ، ١٠٨ )، ولسان العرب (٥/ ٢٩٧ ، ٢٩٨ ).

(أَقْفَرَ) مع أنه ثلاثي مزيد ؛ لأن زيادته لا معنى لها ، فهو يدلُّ على معنى (قَفِرَ) الثلاثي المجرد ، وهو (الخُلُوُّ) أو (القِلَّة) ؛ فلمَّا كان معناه بسيطًا ، أمكن زيادة معنى التعجب عليه ، وتركيبهم معًا في بناء واحد .

٢. إذا وجد في الكلام، عند بناء (أَفْعَل) التفضيل أو صيغتي التعجب من الفعل المزيد بالهمزة (أَفْعَلَ) ، قرينةٌ تدلُّ على المعنى الذي كانت همزة (أَفْعَلَ) تدلُّ عليه ؛ وذلك لأن هذه القرينة إذا وجدت ، فقد أصبح معنى (أَفْعَلَ) في حكم البسيط ؛ لمشاركة القرينة في الدلالة على ما زاد في معناه ؛ فلمَّا أصبح في حكم البسيط أمكن التعجب والتفضيل منه .

# ومما يقع فيه ذلك ما يأتي:

أ. ( أَفْعَلَ ) الذي همزته للتعدية .

ب. (أَفْعَلَ) الذي همزته للاستحقاق.

وهذا بيان كلِّ منهم على حدة:

أ. ( أَفْعَلَ ) الذي همزته للتعدية :

يجوز عندي بناء اسم التفضيل وصيغتي التعجب منه مطلقًا ؛ وذلك لأن همزته تدلُّ على معنى (النقل) أو (التعدية) ، والمراد بهما هو (جَعْلُ ما كان فاعلًا للفعل اللازم: مفعولًا لمعنى الجعل ، فاعلًا في المعنى لأصل الفعل) ، وبيان ذلك أنك تقول (نَزَلَ عمرٌو) ثم تعدي الفعل بالهمزة فتقول: (أَنْزَلَ زيدٌ عمرًا) فيصبح المعنى (جعل زيدٌ عمرًا نازلًا) فقد جعلت (عمرًا) مفعولًا للجعل ، فاعلًا للنزول ، كما ترى ؛ فالهمزة في عمرًا نازلًا) تدلُّ على هذا (الجعل).

وهذا المعنى الذي تدلُّ عليه الهمزة يمكن أن تنوب عنها في الدلالة عليه قرينة

خارجية ، فيكون معنى (أنزل) حينها كالبسيط ، فيجوز التعجب والتفضيل منه ، وهذه القرينة الخارجية هي ذكر مفعول الجعل ، فإنه يؤدي عند التفضيل أو التعجب ما كانت تؤديه الهمزة من قبل ، وهذا بيان ذلك مفصلاً:

\* تقول (أنزل زيدٌ عمرًا) ، فإذا تعجبت أو فضّلت قلت (ما أنزل زيدًا لعمرو!) و (زيد أنزل لعمرو من خالد) ، فتذكر مفعول الجعل (عمرو) مجرورًا باللام ، فيكون ذكره دالًا على أنّ الفعل المتعجب أو المفضّل في معناه ، هو المزيد المتعدي (أَنْزَلَ) دون الثلاثي القاصر (نزل) ، لأنه لو كان من هذا لقيل (ما أَنْزَلَ عمرًا!) و (عمرو أنزلُ من خالدٍ).

\* تقول (أعطى زيدٌ الفقيرَ درهمًا) ، الهمزة فيه نقلت الفعل (عَطَا) المتعدي إلى واحدٍ في نحو (عَطَى الفقيرُ درهمًا) أي: تناوله وأخذه ؟ لأنهم يقولون: (عطا الشيءَ يعطوه) إذا تناوله وأخذه (١) ، ثم دخلت الهمزة فأصبح المعنى: (جعلَ زيدٌ الفقيرَ يعطو درهمًا) ف (الفقير) مجعولٌ ، و (درهمًا) معطوّ ؛ (جعلَ زيدٌ الفقيرَ يعطو درهمًا) ف (الفقير) مجعولٌ ، و (درهمًا) معطوّ ؛ «ومرتبة المجعول مقدمة على مرتبة مفعول أصل الفعل ؛ لأن فيه معنى الفاعلية »(٢) فهو الذي تناول وأخذ.

فإذا فضَّلت أو تعجبت قلت (زيد أعطى للفقير من عمرو)، و (ما أعطى زيدًا للفقير!) فيكون ذكرك للمجعول المجرور باللام دالَّا على أن (أعطى) فيهما، مأخوذ من المزيد المتعدي إلى مفعولين (أعطى)، دون المتعدي إلى واحد (عطا).

<sup>(</sup>١) لسان العرب (ع ط و : ٤ / ٣٦٨ ، ٣٦٨) ، وتنظر المادة نفسها في تهذيب اللغة (٣/ ٦٥ ، ٦٦) . وينظر أيضًا : شرح التسهيل (٣/ ٤٧) .

<sup>(</sup>٢) شرح شافية ابن الحاجب (١/ ٨٦).

ويدلك على أنَّ ذكر (المجعول) هو الفارق بينهما ؟ أنك لو لم تذكره ، وذكرت (المعطوَّ) فقلت (زيد أعطى للدراهم من خالد ، وما أعطى زيدًا للدراهم!) لالتبس الأمر فلم يعلم: زيدٌ آخذٌ للدراهم أم واهب لها ؟!

\* تقول (أعلم زيدٌ عمرًا بشرًا فاضلًا) فيكون المعنى (جعلَ زيدٌ عمرًا يَعْلَمُ بشرًا فاضلًا) في المعنى (جعلَ زيدٌ عمرًا يَعْلَمُ بشرًا فاضلًا) معلوم ثان .

فإذا فضّلت أو تعجبت قلت (ما أعلم زيدًا لعمرو) و (زيدٌ أعلم لعمرو من خالد) فذكرك المجعول مجرورًا باللام يكفي لبيان أن الفعل المتعجب منه أو المفضّل فيه هو (أعلم) المتعدي إلى ثلاثة مفاعيل، ذكرت المفعولين الثاني والثالث أم لم تذكرهما. وليس (عَلِمَ) المتعدي إلى مفعولين اثنين في نحو (عَلِمَ عمرٌو بشرًا صادقًا) ؟ لأنه لو كان من هذا للزم تعدية (أعلم) إلى المعلوم بـ (الباء) (١) فقيل (ما أعلم عمرًا ببشرٍ) و (عمرو أعلم ببشرٍ من خالد) سواء ذكرت المعلوم الثاني أم لم تذكره.

ف ( ذكر المجعول ) مجرورًا باللام قرينة تنوب عن همزة النقل في ( أَفْعَلَ ) المتعدي بأقسامه الثلاثة ، في الدلالة على معنى التعدية ، عند التعجب أو التفضيل منه ؛ ولذلك ذهبتُ إلى جوازهما من ( أَفْعَل ) الذي همزته للتعدية مطلقًا .

وأنبه هنا إلى أمرين اثنين ، هما:

١. ذكر بعض النحاة في شواذ التعجب والتفضيل قول العرب (ما أعطاه للدراهم! ، وما آتاه للمعروف! ، وما أولاه للمعروف! ، وهو أعطاهم للدراهم ،

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح التسهيل (٣/ ٤٣).

وأولاهم للمعروف) (١) ووجه شذوذها عندهم هو أنَّ ( أَفْعَل ) فيها ، بني من فعلٍ غير ثلاثي مجرد .

فأما على ما بيَّتُهُ أنا واخترته من ربط الأبنية بالدلالة لغويةً وصرفيةً ؛ فإن وجه شذوذها هو عدم ذكر (المجعول) مع تقدم مرتبته على (مفعول أصل الفعل) ؛ لأن ذكر (المجعول) هو الدالُّ على معنى التعدية ، الفارق بين المتعدي واللازم ، الرافع للالتباس بينها.

٢. ما ذكرته في هذا الرأي هو في المنزلة الأولى احتجاج عقلي ، واختيار قياسي ، وتحليل معنوي ؟ لا يستند إلى السماع في كلِّ تفصيلاته . ولكنه مع ذلك كشف عن تعليل معنوي لبعض ما حكم عليه بالشذوذ من المسموع .

ولأن السماع غير داخل في جميع تفصيلات هذه المسألة فقد احترز بعض العلماء فقال مثلًا « إن جاء في كلامهم ( ما أعطى زيدًا لعمر و الدراهم ..... ) » (٢) فكذا وكذا .

بل إني لم أجد أحدًا ناقش التفضيل أو التعجب من المتعدي إلى ثلاثة مفعولات، ولو افتراضًا، بل إنَّ ابن الخباز قال: «لم أظفر بفعلٍ متعدد لثلاثة إلا وهو مبني للمفعول» (٣)، وإذا ثبت ذلك ففي بنائهما منه، ولو افتراضًا، وهو مبني للمفعول؛ مخالفة لما عليه مذهب جمهور النحاة من أن ذلك لا يجوز إلا حيث سمع (١).

وإنها ناقشت ذلك استقصاء لبيان العلة التي بنيت عليها اختياري في هذه المسألة ، وإقامتها قباسًا .

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا : أوضح المسالك (٣/ ٢٣٩ ، ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) ارتشاف الضرب (٤/ ٢٠٧٦).

<sup>(</sup>٣) التصريح (٢ / ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر الخلاف في هذه المسألة في : المقاصد الشافية (٤ / ٤٧٧).

# ب. ( أَفْعَلَ ) الذي همزته للاستحقاق :

قالت العرب (أَحْصَدَ الزرعُ: أي استحقَّ الحصدَ، وأَرْكَبَ المهرُ: أي استحقَّ العطعَ، وأَقْطَعَ النخلُ: أي استحقَّ القطعَ، وأَقْطَعَ النخلُ: أي استحقَّ القطعَ، ومثله: أَجَزَّ النخلُ وأَصْرَمَ وأَمْضَعَ) (1).

قال سيبويه في بيان المعنى الذي أحدثته الهمزة في جميع هذه الأفعال: «أي: قد استحقّ أَنْ تُفْعَل به هذه الأشياء »(٢).

و (أَفْعَلَ) إذا كان بهذا المعنى جاز عندي التفضيل والتعجب منه قياسًا ، فيقال : (ما أحصد الزرع ! ، وأحْصِد بالزرع ! ، وهذا الزرع أحصد من ذاك ، وفلان أحصد زرعًا من فلان ) .

وإنها ذهبت إلى جوازه ؛ لأنك إذا تعجبت جعلت (الزرع) متعجبًا منه ، والمتعجب منه في حكم المسند إليه من حيث المعنى ، وإذا فضَّلت أجريت (أَفْعَلَ) التفضيل عليه لفظًا في قولك (الزرع أحصدُ) أو حكمًا في قولك (فلانٌ أحصدُ زرعًا) ؛ لأن التمييز هنا فاعل في المعنى .

وجعلُ (الزرع) متعجبًا منه ، وهو فاعل في المعنى ؛ أو تمييز نسبة ، وهو فاعل في المعنى ؛ وإجراءُ الوصف عليه ، فيكون فاعلًا في المعنى ، مع كونه مفعولًا لأصل الفعل (الذي هو الحصد) عقلًا = كلُّ ذلك دلَّ على معنى (الاستحقاق) الذي كانت تؤديه الهمزة قبل التعجب والتفضيل.

فلمَّا كان ذلك ، أصبح معنى ( أَفْعَلَ ) في حكم البسيط ، فأمكن فيه التعجب

<sup>(</sup>۱) ينظر : كتاب سيبويه (٤ / ٦٠)، وأدب الكاتب ص ٤٤٨، وشرح شافية ابن الحاجب (١ / ٨٩). (٢) الكتاب (٤ / ٦٠).

والتفضيل؛ ألا ترى أنك حين تقول (ما أحصد) أو (ما أحصد فلانًا) فإن الذهن ينصرف إلى معنى (حَصَد) الثلاثي المتعدي، فإذا زدت في الأولى (الزرع) وفي الثانية (زرعًا) انكشف المعنى المراد بهذه الزيادة، فتيقن السامع أنَّ المراد هو التعجب من استحقاق الزرع للحصد.

وإنها خصصت (أَفْعَل) الذي همزته للتعدية ، و(أَفْعَل) الذي همزته للاستحقاق ، بجواز التعجب والتفضيل منها دون غيرهما من أفعال هذا الباب ؛ لأن هذين المعنيين يمكن الدلالة عليها عند التعجب والتفضيل بغير الهمزة ، فيصبح معنى الفعل عندها في حكم البسيط ، وهذا يجيز زيادة معنى التعجب أو التفضيل عليه وتركيبها في بناء واحد .

وبهذا يتضح أن العلة التي امتنع لأجلها التفضيل والتعجب من الفعل غير الثلاثي المجرد (وهي عدم جواز التعجب أو التفضيل من معنيين اثنين بلفظ واحد، وعدم جواز تركيب ثلاثة معان لغوية في كلمة واحدة ) = أنها قد زالت في هاذين الصنفين من أفعال هذا الباب، فلما زالت العلة ارتفع المنع.

فإن وجد غيرهما ، مما فيه زوالٌ لهذه العلة عند التعجب أو التفضيل منه ، لحق بهما عندي في جواز ذلك قياسًا .

والذي يدلك على دقة هذا التعليل واستقامته أن (أَفْعَلَ) حين تكون همزته دالة على غير هذين المعنين ، لم يمكن رفع اللبس عند التعجب أو التفضيل منه بحال من الأحوال ، ومن ذلك على سبيل المثال ، نحو قولهم (أباع الرجل إبله) فالهمزة في (أباع) دالة على معنى (التعريض) ، أي : عَرَّض الرجلُ إبله للبيع (۱) ، فلو تعجبت أو

-

<sup>(</sup>١) ينظر : كتاب سيبويه (٤ / ٥٩ ) ، وأدب الكاتب ص ٤٤٦ ، وشرح شافية ابن الحاجب (١ / ٨٨ ) .

فضّلت فقلت (ما أبيع الرجل لإبله!) لم يُدْر أهذا من (بَاعَ الشيء) إذا ملّكه غيره وقبض ثمنه ، أم من (أباعه) إذا عرَّضه للبيع ؟! ولم يمكنك التفريق بينهما ؛ وذلك لأن قولك (أبيع ) دالله على معنيين : الكثرة ، والبيع ؛ ولا مجال فيه لاستيعاب معنى (التعريض) ، وليس في الكلام قرينة تدل عليه ؛ ولذلك امتنع التعجب والتفضيل من (أباع) ونظائره . وعلى هذا فقس .

ولو قيل في ضابط التعجب والتفضيل من (أَفْعَلَ): إنها يجوزان فيه إذا أمن اللبس؛ لكان هذا الضابط مستقيًا، ولكنني فصَّلت المسألة على ما سبق؛ لأضع اليد على الفارق المعنوي الدقيق بين ما يقع فيه اللبس وما لا يقع فيه؛ وليكون هذا التحليل المعنوي لهذه التراكيب دليلًا على دقة العلة التي كشفت عنها، في بيان السبب الذي صرف العرب عن أن تضع أبنية خاصة ببابي التفضيل والتعجب من الأفعال غير الثلاثية المجردة.

#### المسألة الثانية:

اختلف العلماء في بناء (أَفْعَل) التفضيل وصيغتي التعجب من الثلاثي المزيد إذا عومل معاملة الثلاثي المجرد، نحو (اتَّقى، واشتدَّ، وافتقر، وتمكَّن، واستغنى) على مذهبين، هما:

١. مذهب ابن السرَّاج ، وطائفة من النحاة : وقد ذهبوا إلى الجواز ، واحتجوا بأن العرب « أجروه مجرى الثلاثي المجرد من الزوائد ، بدليل قولهم في الوصف منه : تقيّ ، وملىء ، وفقير ، وغنيّ »(١).

<sup>(</sup>١) التصريح (٣/ ٣٨٩، ٣٨٩).

٢. مذهب ابن خروف ، وجماعة من النحاة : وقد ذهبوا إلى المنع ؟ « لأن العلة التي من أجلها امتنع بناؤها من المزيد ، غير الجاري مجرى المجرد ، موجودة هنا ، وهي هدم البنية ، وخذف زوائدها بغير موجب (1).

والحق أنَّ لي على كلِّ مذهب من هذين المذهبين تعقيبًا ، قبل أن أبدي رأيي في هذه المسألة ، هذا بيانهما :

١. أنَّ اختيار ابن خروف ومن وافقه المنع ، مبني على علة فاسدة ؟ إذ إن تعليل امتناع العرب عن التعجب أو التفضيل من غير الثلاثي المجرد ، بأن ذلك يؤدي إلى هدم البنية وحذف زوائدها ؟ فيه مغالطة وخلل ؟ لأن النظر الصحيح يقتضيتعليل انصراف العرب عن وضع أبنية خاصة لهذين البابين من الأفعال المزيدة ، لا تهدم فيها بنية الفعل ولا تحذف فيها زوائده ، كما أنهم جعلوا لبقية الأسماء المشتقة أبنية من الفعل الثلاثي ، وأبنية أخرى غيرها من الفعل المزيد! ، وقد مضى تعليلي وتحليلي لذلك .

7. أنَّ استدلال ابن السرَّاج ومن معه على جواز بناء صيغتي التعجب واسم التفضيل من هذه الأفعال المزيدة ، ببناء العرب الوصف منها على ( فَعِيل ) بإسقاط الزوائد ، لا يصلح أن يكون دليلًا على ذلك ؛ بل هو في ذاته محتاج إلى النظر والتأمل والتعليل : لم خُصَّت هذه الأفعال المزيدة دون غيرها ببناء الوصف منها على ( فَعِيل ) ؟ ، وسيأتي بيان ذلك بعد قليل .

وأما اختياري في هذه المسألة فهو جواز بناء ( أَفْعَلَ ) التفضيل وصيغتي التعجب من

<sup>(</sup>١) التصريح (٣/ ٣٩٠)، وينظر في هذه المسألة: الأصول في النحو (١/ ٣٩٠)، وشرح التسهيل (٣/ ٤٦)، والمقاصد الشافية (٤/ ٤٦٥، ٤٦٥).

كلِّ فعل مزيد موافق للثلاثي المجرد في معناه ، نطق بذلك الثلاثي أو لم ينطق ، سواء عومل معاملة الثلاثي في الوصف منه أم لم يعامل :

فأما المنطوق به فإن إجازة التعجب والتفضيل في المزيد الموافق له في المعنى = إجازة حكمية اعتبارية ؛ إذ لا مانع من أن تعد (ما أفقره!) مأخوذة من (فَقِرَ) أو من (افْتَقَرَ) لأن كلاهما دالله على معنى بسيط هو (الفَقْر)، وهذا يمكننا من تركيب المعنى المراد تعجبًا أو تفضيلًا معه في بناء واحد (۱).

وأما الثلاثي غير المنطوق به ، فإنها يستدلُّ على أنَّ المزيد في معناه وإن لم ينطق به = بكون الزيادة التي في المزيد لا معنى لها ، وإذا لم يكن للزيادة معنى فإن هذا يعني أن معناه بسيط قابل لأن يبالغ أو يتعجب منه في بناء واحد ، ومن ذلك مثلًا ( اتقى ، استغنى ، تمكَّن ، امتلأ ، استقام ) ، فإن هذه الأفعال ليس لها ثلاثي مجرد عند أكثر النحويين ، وإذا تأملت الزوائد التي فيها وجدتها لفظية لا أثر لها في المعنى .

فإن أخذنا بها ذهب إليه ابن مالك من أنَّ الثلاثي المجرد من هذه الأفعال مستعمل عند العرب ، واستدلاله على ذلك بأنَّ عددًا من أئمة اللغة كابن سيده ، وابن القوطية ، وابن القطاع ، قد ذكروا أن العرب قالت (تَقِيَ) في معنى (اتَّقى) ، و (غَنِيَ) في معنى (اتَّقى) ، و (قَامَ) في معنى (استغنى) ، و (مَكُنَ) في معنى (قامَ ) في معنى (استقام) (٢) .

<sup>(</sup>١) تنظر الأفعال المزيدة التي جاءت بمعنى المجرد في : المغني في تصريف الأفعال ص ١٣١، ١٣٤ . ١٣٤ إلى ١٣٠ ، ١٤٧ ، ١٥٣ . ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر في ذلك : شرح التسهيل (٣/ ٤٦) ، والمقاصد الشافية (٤/ ٤٦٥ ، ٤٨٦ ، ٤٩٥ ) .

إن أخذنا بهذا ، وإن كان الشاطبي قال : إنَّ هذا استدراك من ابن مالك غير مخلَّص (١) ، فإن هذا لا يغير في الحكم السابق شيئًا ، بل هو دليل على أنَّ الزيادة في كلِّ هذه الأفعال لا معنى لها ، وأن معناها بسيط ، كالفعل الثلاثي المجرد ، غير مركب ؛ وهذا هو الشرط الأساس ، عندي ، لجواز التعجب والتفضيل منها ، فتكون ، على رأي ابن مالك ، لاحقة بالأفعال المزيدة الموافقة للأفعال المجردة في معناها .

وما قول العرب في الوصف منها (تقيُّ ، غنيُّ ، مكينٌ ، مليءٌ ، شديدٌ ، قويمٌ) بحذف الزوائد إلا لمح منهم لعدم دلالة الزيادة في هذه الأفعال على زيادة في المعنى ، فمعانيها كلها بسيطة غير مركبة ، وهذه علة اختصاصها دون غيرها من الأفعال المزيدة بمجيء الوصف منها على (فَعِيل).

وبكلِّ ما مضى من تفصيلات ينكشف أن الدلالة ، والدلالة وحدها ، هي التي تحدد الأبنية وتحكمها وجودًا وعدمًا ، انضباطًا واختلافًا . وأن مراعاة معاني الأبنية والتنبه إليها يقدم تفسيرًا واضحًا لانضباط ما انضبط ، ولاختلاف ما اختلف ، ولوجود ما وجد ، ولامتناع ما امتنع منه ، ولشذوذ ماشذ . وأن هذا الأثر للمعاني ينتظم كلَّ المسائل المتعلقة بالأبنية على نحو ثابت ، ناطقٍ بعظمة ما أودعه الله سلائق العرب من أسرار الحكمة ودلائل الإعجاز .

والكشف عن ذلك إنها هو شيء هداني إليه الله ، لم أره عند أحد ، وأرجو أن أكون فيه على طريق نهجة ، وصراط مستقيم .

وبهذا كله يثبت عندي أنَّ انضباط بعض المشتقات كاسمي الفاعل والمفعول على ضابط ثابت عند صياغتهما ، واختلاف أبنية مصادر الفعل الثلاثي وكثرتها = لا علاقة له بكون الكلمة مشتقة أو جامدة ، كما ظنَّ بعض البصريين . بـل العلـة في ذلك كلـه دلالبة خالصة .

-

<sup>(</sup>١) ينظر : المقاصد الشافية (٤/٤٩٤).





# المبحث الثامن

استدلال بعض البصريين

على أن ( الفعل ) مشتق من ( المصدر )

ببطلان

كون ( المصدر ) مشتقًا من ( الفعل )

بدليل

عدم حذف الهمزة من مصدر ( أَفْعَلَ )





# محلِّ النزاع :

الفعل والمصدر: أيها مأخوذ من الآخر؟

#### المذهب البصري:

ذهب البصريون إلى أنَّ الفعل مشتق من المصدر وفرع عليه (١).

#### الحجة:

( لو كان المصدر مشتقًا من الفعل ، كما يزعم الكوفيون ، لوجب أن تحذف الهمزة من مصدر ( أَفْعَلَ ) كما حذفت من اسم الفاعل والمفعول لمَّا كانا مشتقين منه .

فلمًّا لم تحذف الهمزة من المصدر في قولهم (أَكْرَمَ إِكرامًا) كما حذفت من اسم الفاعل والمفعول (مُكْرِم) و (مُكْرَم) = دلَّ على أنه ليس بمشتق منه) (٢).

#### دراسة هذه الحجة:

نسب أبو البركات هذه الحجة إلى بعض البصريين ، فقال قبل إيرادها « ومنهم من تمسك بأن قال » (٣) ، ثم أوردها دون أن يكشف عن صاحبها أو يعلق عليها ؛ كما هو الحال في المسألة السابقة .

والحق أنَّ صاحب هذه الحجة هو أبو القاسم الثمانيني ، فقد قال في شرحه على كتاب ( التصريف الملوكي ) لشيخه ابن جني : « فأما المصدر فلم يسقطوا منه شيئًا ، قالوا ( إكرام ) ، و ( إحسان ) ؛ وهذا يدلُّ على أن المصدر ليس بمشتق من الفعل ؛ لأنه

<sup>(</sup>١) ينظر : توثيق هذا المذهب في المسألة السابقة .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) السابق.

لو كان مشتقًا من الفعل ؛ لسقطت منه الهمزة كما سقطت من اسم الفاعل والمفعول ، نحو ( مُكْرِم ) و ( مُكْرَم ) ، لمَّا كانا مشتقين من الفعل »(١) .

ولا غرابة في أن يطَّلع أبو البركات على كتاب الثمانيني هذا ، وينقل عنه ؛ لأن شيخه ابن الشجري هو الذي روى هذا الكتاب عن شيخه ابن طباطبا العلوي ، عن شيخه الثمانيني (٢) ، فأبو البركات وثيق الصلة بهذا الكتاب كما ترى .

وإيراد الثمانيني لهذه الحجة مستقيم من حيث المنهج ؛ فهو ، كشيخه ابن جني ومن قبلهما السيرافي ، يرى أن اسم الفاعل والمفعول وغيرهما من الأسماء المشتقة ، مشتقة من الفعل ، والفعل مشتق من المصدر ؛ يقول : « اشتقوا من الفعل أسماء الفاعلين ، والمفعولين ؛ فسرى من الفعل العمل إلى فرعه ، وهو اسم الفاعل والمفعول ، وسرى من الفعل العمل إلى أصله وهو المصدر »(٣).

وعلى هذا أورد هذه الحجة ضد الكوفيين ، الذين يوافقهم في كون الأسماء المشتقة مشتقة من الفعل لا المصدر ، ويخالفهم في المصدر نفسه ؛ إذ يرون أنه هو أيضًا مشتق من الفعل ، ويرى هو أنه أصل للفعل ، والفعل أصل للبقية .

فالثمانيني يحتج بها وافقهم فيه على ما خالفهم فيه ، كما ترى ؛ فالفعل الثلاثي المزيد بالهمزة ( أَفْعَلَ ) نحو ( أَكْرَمَ ) عنده : تحذف منه الهمزة في المضارع المبدوء بهمزة المتكلم ، في نحو ( أنا أُكْرِمُ ) ؛ هربًا من اجتماع همزتين في كلمة واحدة لو قلت ( أنا

<sup>(</sup>١) شرح التصريف ص ٣٨١ ، وتنظر هذه الحجة في اللباب (٢ /٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح التصريف، قسم الدراسة ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) الفوائد والقواعد ص ٧٢٧ ، وينظر أيضًا ص ٧٩٧ ، وص ٢٥٤ ، ٢٥٥ .

أُوَكرم) ك (أُدَحْرِج)، ثم حذفت مع بقية أحرف المضارعة ؛ طردًا للباب (١)، ثم « لما حذفوها في الفعل المضارع حذفوها في اسم الفاعل والمفعول ؛ لأنها مشتقان منه (7).

فالأصل الذي فيه علة الحذف هو الفعل المضارع المبدوء بهمزة المتكلم؛ لأنه هو الذي تجتمع فيه همزتان، فيهرب من اجتماعهما بحذف الثانية؛ ثم لحق به في هذا الحذف شيئان هما:

١. الأفعال المضارعة المبدوءة بالياء والنون والتاء ؛ لأنها إخوة له ، ويجب أن يكون الحكم فيها جميعًا واحدًا .

٢. اسم الفاعل واسم المفعول ؛ لأنها مشتقان من الفعل.

وعلى هذا التصوُّر لهذه المسألة ركَّب الثهانيني حجته ، فالعلة التي أدت إلى إلحاق اسم الفاعل واسم المفعول بالفعل المضارع في هذا الحذف ، عنده ؛ هي اشتقاقهما من الفعل ، وهذه العلة ( الاشتقاق ) لمَّا لم تكن موجودة في المصدر ، ثبتت الهمزة في أوله ولم تحذف ، فكان إثباتها قرينة على عدم الاشتقاق .

فهذا وجه إيراد الثمانيني لهذه الحجة ، وهو سليم من حيث المنهج ، فأما من حيث الحجة نفسها ، فإن فيها نقاشات ونظرًا طويلًا ، يتضح في مبحث (الاعتراض) التالي .

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح التصريف ص ٣٨٠ ، ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٣٨١ .

#### الاعتراض:

نقل أبو البركات حجة الثمانيني هذه ، ولم يناقشها أو يعترض عليها ؛ ولم أر أحدًا ناقشها أو استبطنها ؛ والحقُّ أن فيها نقاشًا طويلًا ومسائلَ مشكلةً لابدَّ من تجليتها ، وسوفَ تأتي تباعًا في أثناء عرض أوجه الاعتراض التي صحَّ عندي إيرادها على هذه الحجة ، وهي ثلاثة :

- ١. تخصيص اللازم.
- ٢. منع العلة في الأصل.
  - ٣. منع العلة في الفرع.

وهذا بيان كلِّ وجهٍ منها على حدة :

#### الاعتراض الأول: [تخصيص اللازم:]

احتج الثمانيني بثبوت الهمزة في مصدر ( أَفْعَلَ ) في نحو ( إكرام ) على أن المصدر غير مشتق ، وذهب إلى أنه لو كان مشتقًا لحذفت منه الهمزة .

ولوسُلِّمَ له فرضًا بأن من لوازم الأسماء المشتقة من (أَفْعَلَ): حذف الهمزة، كما حذفت في أسماء الفاعل والمفعول والزمان والمكان؛ فإن هذا لا يلزم الكوفيين؛ لأن لهم أن يقولوا: إن ثبوت الهمزة في المصدر لا يدلُّ على عدم المتقاقه؛ وذلك لأنها عرضت فيه علة خاصة أدت إلى استثناء همزته من حكم الحذف، وهي علة (التعويض).

وبيان ذلك أن الهمزة ليَّا حذفت من مضارع (أَفْعَلَ) ومن اسمي فاعله ومفعوله، عوضوها جميعًا بإثبات الهمزة في المصدر، قال ابن جني: «قال أبو علي: ألا ترى أنهم ليَّا حذفوا الهمزة في (يُكرم) أثبتوها في (إكرام)، فكان ذلك كالعوض من حذفها، لأنها

إذا ثبتت في بعض هذه الأمثلة كانت لذلك كالثابتة في الباقي  $^{(1)}$ .

وقد قال ابن جني بقول شيخه هذا في مواضع عديدة ، وجعل ذلك دليلًا على أنَّ الفعل ، باختلاف أزمنته ، وصيغه ، واسم فاعله ، ومفعوله ، ومصدره ؛ في حكم المثال الواحد ؛ لما بينها من التقارب والتناظر (٢) .

وإنها أوردت هذا الوجه من الاعتراض لوروده عند ابن جني شيخ الثهانيني ، وإلا فهو عندي ضعيف ؛ لبعده وغرابته ؛ والاعتهاد عندي في الاعتراض على حجة الثهانيني إنها هو على الوجهين القادمين .

### الاعتراض الثاني: منع العلة في الأصل:

جعل الثمانيني المضارع المبدوء بالهمزة أصلًا في مسألة حذف همزة (أَفْعَلَ) ؟ لأنه هو الذي يحصل فيه الثقل باجتماع الهمزتين فيه ، فعلة الحذف موجودة فيه دون غيره .

وهذا الوجه من الاعتراض عندي يمنع هذه العلة ، ولا يسلّم بها ، ويرى أنَّ حذف الهمزة من مضارع ( أَفْعَلَ ) ليس لثقل اجتهاع الهمزتين ، بل هو لعلة أخرى ؛ وهذا بيان كلِّ ذلك :

انعقد إجماع الناس أوكاد ، على أن هذه الهمزة إنها حذفت من المضارع ، هربًا من ثقل اجتماع الهمزتين حين يكون المضارع للمتكلم عن نفسه ؛ إذ يقول ( أَنَا أَوَّفعلُ ) ؛ لأن القياس في بناء الفعل المضارع أن يؤتى فيه بلفظ الماضى كاملًا بزياداته ، ثم تزاد عليه

(٢) ينظر : الخصائص (١/ ١١٤، ١١٥) (٢/ ٤٠)، وسر صناعة الإعراب (٢/ ٧٣٢)، وأوجه التنظير عند ابن جني ص ١٦٨ – ١٧١.

<sup>(</sup>١) المنصف (١/ ٦٥).

أحرف المضارعة (١)؛ فلمَّا اجتمعت الهمزتان في كلمة واحدة حذفت الثانية ، ثم أجري هذا الحكم مع بقية أحرف المضارعة ، مع أنه لا يجتمع معها همزتان ؛ طردًا للباب حتى لا يختلف تصريف الباب الواحد (٢).

ولا يخرق هذا الإجماع على هذه العلة ما ذكره بعض النحاة من أن حذف هذه الهمزة إنها هو لقبح في النطق بهما يشبه (نباح الكلب) و (قيء السكران) (۳).

ومع هذا الإجماع المطبق على هذه العلة دون نقاشٍ لها ، أو تمحيص ؛ فإني مع طول التأمل والتدبُّر ، وجدت أن هذا التسليم السهل بهذه العلة ؛ قد حجب الأبصار عن رؤية ما فيها من خلل أو ضعف ؛ لأن هذه العلة ، بعيدًا عما حظيت به من نصرة وإجماع ، تواجَهُ عندي باعتراضين عسيرين ، هما :

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا : علل النحو ص ٥٥٩ .

<sup>(</sup>٢) استقصيت جميع ما وقع تحت يدي من كتب النحاة ، فلم أجد غير هـذا التعليل ، ولـن أسرد جميع مـا رجعت إليه في هذا لكثرته ، وسأكتفى بذكر المصادر السابقة لأبي البركات مع كتبه هو :

ينظر: المقتضب (٢/ ٩٥ – ٩٧)، معاني القرآن وإعرابه (١/ ٧٧، ٧٧)، الأصول في النحو (٣/ ١١٤، ١١٥، ١١٥)، شرح كتاب (٣/ ١١٥، ١١٥، ١١٥، ٣٣٣)، إعراب القرآن للنحاس (١/ ١٨١، ١٨١)، شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٦/ ص ١٦ – ١٩)، علل النحو ص ٥٥٨، ٥٥٩، ١٥٥٥، التصريف الملوكي ص ١٧٣، المنصف (١/ ١٩٣، ١٩٢)، الصحاح (ك رم: ٤/ ١٦٣٦)، التبصرة والتذكرة (٢/ ١٧٥، ١٧٩)، شرح التصريف ص ٣٨٠ – ٣٨٣، الفوائد والقواعد ص ٧٩٧، كتاب في التصريف ص ٤٠، النكت (٢/ ١٦٦٤ – ١٦٦١)، البيان في غريب إعراب القرآن (١/ ٤٧)

<sup>(</sup>٣) ينظر : المطلوب شرح المقصود ص ٥٥ ، وعنقود الزواهر ص ٣٤٢ ، وكتاب في التصريف ص ٤٠ .

١. النقض.

٢. فساد الوضع.

ولا يمكن التسليم بهذه العلة حتى نجد إجاباتٍ شافيةً عن هذين الاعتراضين، اللذين لم أر أحدًا اختبرها بهما ؛ ليكشف بذلك عن مدى قوتها أو ضعفها ، وهذا بيان كلِّ اعتراض منهما على حدة :

#### الاعتراض الأول: النقض

# وذلك بأن يقال:

قولكم إنَّ العرب إنها حذفت الهمزة من مضارع (أَفْعَلَ) لِثقل اجتهاع الهمزتين حين يكون المضارع للمتكلم عن نفسه في نحو (أنا أُؤكْرِمُ):

منقوض بثلاثة أبواب اجتمعت في كلِّ منها همزتان ، ومع ذلك فإن الثانية لم تحذف ، وهذا دليل على أن حكم الحذف قد تخلف عن هذه العلة ، وإذا تخلف عنها الحكم فهذا دليل فسادها ، والأبواب الثلاثة التي يقع فيها ذلك ، هي :

أ. مضارع ( فَعَلَ ) مهموز الفاء ، نحو ( أَثَث ، أَثَر ، أَثَم ، أَدَّب ، أَذَّن ، أَرَّخ ، أَرَّق ،
 أَزَّم ، أسَّس ، أَصَّل ، ألَّف ، أَمَّر ، أَمَّل ، أمَّن .... ) .

فإنك تقول في المضارع حين يكون للمتكلم عن نفسه من هذه الأفعال: (أنا أُوَّتُ ، وأُوَّتِ ، وأُوَّدِ ، وأُوَدِّن ، وأُوَدِّن ، وأُوَيِّس ... ) وهكذا بقية الأفعال .

فتجتمع همزتان مضمومة فمفتوحة كما في (أُؤكرم) وبابه تمامًا ؛ فإذا كان ثقل اجتماع الهمزتين هو الذي دعاهم إلى الحذف هناك فلمَ لم يحذفوا هنا؟!

ب. مضارع ( فَاعَلَ ) مهموز الفاء ، نحو ( آثَرَ ، آجَرَ ، آتَى ، آخَذَ ، آزَر ، آکَلَ ، آلَفَ ، آلَمَ ، آلَمَ ، آلَتَ الْتَلَ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَلَتَ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَلَتَ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَتَ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَلْتَ ، آلَلْتَ ، آلَلْتَ ، آلَتَ الْتَلْ ، آلَلْتَ ، آلَتُ ، آلَلْتَ ، آلَلْتَ الْتُلْتَ ، آلَلْتَ الْتُلْتَ ، آلَالْتَ ، آلَلْتُ ، آلْلُلْتُ ، آلَلْتُ ، آلَلْتُ ، آلَلُتُ ، آلَلُتُ ، آلَلْتُ ، آلَلْتُ

فإنك تقول في المضارع حين يكون للمتكلم عن نفسه من هذه الأفعال: (أنا أُوَّاخِذُ ، وأُوَّازِرُ ، وأُوَّاكِلُ ، وأُوَّانِسُ .... ) وهكذا بقية الأفعال.

فتجتمع همزتان مضمومة فمفتوحة كما في (أُوَّكرمُ) وبابه تمامًا ؛ فإذا كان ثقل اجتماع الهمزتين هو الذي دعاهم إلى الحذف هناك فلمَ لم يحذفوا هنا ؟!

ج. مضارع ( فَعَلَ ) الأجوف ، مهموز الفاء ، نحو ( آبَ ، آلَ ، آدَ ) وغيرها ، فإنك تقول فيه حين يكون للمتكلم عن نفسه : ( أنا أَوُّولُ ، وأَوُّوبُ ، وأَوُّودُ ) ، فتجمع بين همزتين مفتوحة فمضمومة ، ومع ذلك فإن الثانية لم تحذف !!

#### الجواب عن هذا النقض:

لم أر أحدًا من النحاة ناقش هذا النقض الوارد على تعليل النحاة لحذف همزة (أَفْعَلَ) من مضارعه واسمي فاعله ومفعوله ، أو حاول الجواب عنه سوى الثمانيني ؛ فقد تنبه إلى أن مضارع (فَعَلَ) مهموز الفاء تجتمع فيه همزتان ، حين يكون للمتكلم عن نفسه ، ومع ذلك فإن الثانية لم تحذف ، كما حذفت في نحو (أُوَكُرمُ) ؛ فأجاب عن ذلك بجوابين ؛ وتأملت أنا فوجدت جوابًا ثالثًا لابد أن يخطر لكلِّ من تأمل هذه المسألة ، فاجتمع ثلاثة أجوبة ، اثنان منها للثمانيني والثالث لي ، اثنان منها (تخصيصٌ للَّارَم) والثالث (منعٌ لوجود العلة في صورة النقض) ، وهذا بيان كلِّ جواب على حدة :

# الجواب الأوَّل: [تخصيص اللازم]:

هذا الجواب لم أره عند أحد من النحاة ، ولكنه يَرِدُ سريعًا على القلب ، عند تأمُّل هذه المسألة ، وهو أن يُقال : نحن نتمسك بأن ثقل اجتهاع الهمزتين في ( أُؤكرمُ ) وبابه هو علة حذف الهمزة الثانية ، وإنها تخَلَّف هذا الحكم في نحو ( أُؤسِّسُ ) و ( أُؤَاخذُ ) و ( أُؤُوبُ ) ونظائرها ؛ لا لعيبِ في هذه العلة ، ولكن لعروض عِلَّة أخص في هذه

الأفعال أدت إلى تعطيل حكم الحذف فيها ، واستثنائها منه ، وتخصيصه بغيرها ، وهذه العلة هي ( أصالة الهمزة الثانية فيها ) .

وعلى هذا يكون الحذف خاصًّا بالهمزة الثانية من كلِّ همزتين زائدتين اجتمعتا في كلمة واحدة ، وهذا القيد موجود في نحو (أُوَكرم) ، مفقود في نحو (أُوَسِسُ) و (أُوَاخذُ) و (أَوُوبِ) ونظائرها ، ولذلك حذف هناك ولم يحذف هنا .

وهذا لا يعني أن الثقل مع أصالة الهمزة الثانية زائل أو أقلَّ منه مع زيادتها ، ولكن لما دار الأمر في نحو ( أُوَّ سِّسُ ) و ( أُوَّاخِذُ ) و ( أَوُّوبُ ) ونظائرها ، بين حذف الحرف الأصلي وبين احتمال الثقل مع بقائه ، اختارت العرب تحمُّل الثقل مع المحافظة على الحرف الأصلي ، أخذًا منهم بأخف الضررين .

والحقُّ أنَّ هذا الجواب مع ما في ظاهره من قوة ، ضعيف لا يمكن الإخلاد إليه ، وذلك لأمور عديدة ، أهمها ما يأتى :

١. أنَّ علة الحذف في ( أُؤكرم ) وبابه صوتية خالصة ، وهي في الهمزة الأصلية كما
 هي في الهمزة الزائدة ؛ لأنه لا أثر للزيادة أو الأصالة في حصول الثقل أو مقداره .

٢. أنَّ أصالة الحرف لم تمنعه من الحذف في (كُلْ) و (خُدْ) فقد حذفت الهمزة منهما وهي أصلية ؛ فقد استثقلت العرب الهمزة المنقلبة واوًا في (أُوخُذْ)
 و (أُوْكل) ، فتخلصت من الثقل بحذفها وهي أصلية ، لـهَا أُمِن اللبس<sup>(۱)</sup> ؛ وهذا دليل

<sup>(</sup>۱) ينظر في ذلك: المقتضب (۲/ ۹۰، ۹۷)، والأصول في النحو (٣/ ١١٥)، وعلى النحو ص٥٥، والمنصف (١/ ١٩٢)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ١٩٩ – ٢٠٠)، وتمهيد القواعد (١/ ١٩٨)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ١٩٩ – ٢٠٠)، وتمهيد القواعد (١٠/ ١٩٨). وقد أمن اللبس في هذين الفعلين؛ لأنه ليس في العربية (خَوذَ) ولا (كُولَ) حتى يلتبس الأمر من هذين بالأمر من هذين، في حين أنك لو قلت في الأمر من (أَبَقَ، وأَبنَ، وأَثرَ، وأَبرُن، وثرُن، وجُرْ؛ كما قلت من (أَخَذَ، وأَكَلَ): خُذْ وكُلْ؛ لالتبس بالأمر من (باق يبوق، وبان يبون، وثار يثور، وجار يجور) ونحوها.

على أن احتمال الثقل ليس بأخف الضررين ، بل إنه لا ضرَر من حذف الحرف الأصلي إذا أمن اللبس .

٣. أن الحرف الأصلي قد التزم حذفه فاءً وعينًا ولامًا ، في ألفاظ كثيرة ، منها: (ناس ، الله: على الراجح فيهما ، أرى وإخوته واسم فاعله ، ومفعوله ، أشياء: على مذهب الأخفش والفراء ، دم ، غد ، يد ، أب ، أخ ، حم ، هن ، شاة ، شفة ، سنة ، أمة ، لُغة ، مئة ، فِئة ، رِئة ، عِزة ، ابن ، ابنه ، اثنان ، اسم ) (١).

كلَّ هذا وغيره التزمت العرب حذف الحرف الأصلي فيه ولم تمنعهم أصالته من حذفه.

إنَّ الهمزة الثانية في (أُوكْرِمُ) وبابه قد دخلت في الماضي (أكْرَم) لمعنى، والداخل لمعنى يجب المحافظة عليه ؛ حتى إنَّ الأخفش ذهب إلى أنَّ المحذوف من اسم المفعول من الفعل الأجوف نحو (مَقُوْل) و (مَبيْع) هو عين الكلمة ؛ حفاظًا على واو (مفعول) ؛ لأنها داخلة لمعنى (1).

كلُّ هذه الأمور توهن دون شكِّ هذا الجواب وتغض منه ؛ لأن العلل الصوتية ك( الثقل ) يجب ، بحقِّ وإنصاف ، ألا يجعل للزيادة أو الأصالة أثرٌ فيها .

الجواب الثاني: [تخصيص اللازم]:

فصَلت هذا الجواب عن سابقه ، وإن كانا من جنس واحد ؛ لأنه أحد جوابي الثهانيني ، اللذين تقدمت الإشارة إليها ، فرغبت في مناقشته منفصلًا عن غيره .

-

<sup>(</sup>۱) ينظر مثلًا: أمالي ابن الشجري ( ۲ / ۱۹۳ – ۲۰۱ ، ۲۰۵ – ۲۲۲ – ۲۲۲ – ۲۸۸ ) .

<sup>(</sup>٢) شرح التصريف ص ٣٨٣.

#### يقول:

« فأما قولهم ( أَسَّسَ يُؤَسِّسُ ) فإنَّ هذه الهمزة لا يجوز أن تسقط ؛ لأن الحرف الذي بعدها قد أُعِلَّ بالإدغام ، فلا يجوز أن تسقط الهمزة ؛ لئلا يعلَّ حرفان متلاصقان ، وإذا أخبر المتكلم عن نفسه في هذا الفعل ، قال : ( أنا أُوسِّسُ ) فقلب الهمزة الثانية واوًا قلبًا خالصًا »(١) .

فالثهانيني إذن يذهب إلى أنَّ تخلُّف حكم الحذف في ( أُوَّسِّسُ) وبابه مع اجتهاع همزتين فيه ، ليس لأن علة الثقل لا أثر لها ، ولكن لعروض علة أخرى خاصة بهذا الباب ، وهو أن إجراء حكم الحذف فيها يؤدي إلى الجمع بين إعلالين في حرفين متلاصقين ، وهذا لا يجوز ؛ فجعل حكم الحذف خاصًّا بكلِّ همزتين لا يؤدي حذف ثانيتها إلى الجمع بين إعلالين على هذا النحو .

والحقُّ أنَّ هذا الجواب من الثهانيني في غاية الضعف وقرارة الوهن ؛ وذلك من ثلاثة أوجه ، هي :

١ - أنَّ الثمانيني (رحمه الله) ناقض نفسه ، فنزعم أنَّ العرب لم يحذفوا همزة
 ( أُوَسِّس) حتى لا يجمعوا بين إعلالين في حرفين متلاصقين : ادِّغام السين ، وحذف الهمزة .

ثم عاد فقال بعدها مباشرة (إذا أخبر المتكلم عن نفسه في هذا الفعل قال: (أنا أُوسًسُ) فقلب الهمزة الثانية واوًا قلبًا خالصًا)، وسها عن أنَّ في هذا أيضًا جمعًا بين إعلالين في حرفين متلاصقين: ادِّغام السين، وقلب الهمزة واوًا، فوقع فيها فرَّ منه، وعاد إلى ما احترز عنه، ونقض جوابه بيده.

<sup>(</sup>۱) شرح التصريف ص ۳۸۳.

٢. أنَّ هـذا الاعتـذار الـذي اعتـذربه الثمانيني عـن اجـتماع الهمـزتين في (أُوَّاسِّسُ) وبابه ، لا يصلح لأن يعتذربه عن نحو (أُوَّاخِذُ) وبابه ؛ لأنه لو حذفت منه الهمزة الثانية لما اجتمع إعلالان في حرفين متلاصقين كما حدث هناك .

٣. أنَّ قوله: (إنه لا يجوز الجمع بين إعلالين في حرفين متلاصقين) غير مسلَّم به ، وللمحققين من العلماء في ذلك نصوص ، منها ما يأتي:

# أ. قال الرضى:

« وقولهم ( لا يجمع بين إعلالين في كلمة واحدة ) فيه نظر ؟ لأنهم يجمعون بين أكثر من إعلالين في كلمة ، وذلك نحو قولهم من ( أَوَيْتُ ) مثل ( إجْرِد ) : ( إِيُّ ) ، وذلك ثلاث إعلالات (۱) ، وكذا في قولهم ( إِيَّاةٌ ) مثل ( إِوَزَّة ) من ( أَوَيْتُ ) (۱) ، وفي قولهم ( إِيْنَاة ) مثل ( إِوَزَّة ) من ( وَأَيْتُ ) (۱) ، جمع بين إعلالين ،

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) قال محققو الكتاب: أصل (إِيُّ): (إِنُوِيُّ)، قلبت الهمزة الثانية ياء لسكونها إثر همزة مكسورة، فصار (إِيْوِيُّ) فهذا إعلال، ثم قلبت الواوياء لاجتهاعها مع الياء وسبق أولاهما بالسكون، ثم أدغمت الياء في الياء فصار (إِيِّيُّ)، وهذا إعلالٌ ثان، فلها اجتمع ثلاث ياءات: فإما أن تحذف الثالثة وإما أن تعلها إعلال قاض، وهذا إعلال ثالث، فإذا جعلت الإدغام إعلالًا مستقلًا كان في الكلمة أربع إعلالات. ينظر: شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٩٣) الحاشية (٢).

<sup>(</sup>٢) قال محققو الكتاب: أصل (إِيَّاةٌ): (إِنْوَيَة)؛ قلبت الياء ألفًا لتحركها وانفتاح ما قبلها، وقلبت الهمزة ياء للحونها بعد همزة مكسورة، فصار (إِيْوَاة) ثم قلبت الواوياء لاجتهاعها مع الياء، وسبق إحداهما بالسكون، وأدغمت الياء في الياء فصار (إيَّاة). ينظر: شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٩٣) الحاشية (٣).

<sup>(</sup>٣) قال محققو الكتاب : أصل ( إِيْنَاة ) : ( إِوْأَيَة ) ؛ قلبت الياء ألفًا لتحركها وانفتاح ما قبلها ، وقلبت الـواو ياء لسكونها إثر كسرة فصار ( إِيْنَاة ) . ينظر السابق : الحاشية ( ٤ ) .

وكذا قولهم (حَيَّيَ) على (فَيْعَلَ) من (حَوَيت) (١)، وغير ذلك مما يكثر تعداده.

ولعلهم قالوا ذلك في الثلاثي من الاسم والفعل ؛ لأنه لخفته لا يحتمل إعلالًا كثيرًا ؛ على أنهم أعلوا نحو ( ماء ) و ( شاء ) بإعلالين ، لكنه قليل .

واضطرب في هذا المقام كلامهم ؛ فقال السيرافي : الإعلال الذي منعنا من جمعه في العين واللام هو أن يُسكن العين واللام جميعًا من جهة الإعلال . وقال أبو علي : المكروه منه أن يكون الإعلالان على التوالي ، أما إذا لم يكن كذلك كما تقول في ( آيْمُن الله ) : ( مُنُ الله ) بحذف الفاء ، ثم تقول بعد استعمالك ( مُن ُ الله ) كثيرًا : ( مُ الله ) ، فليس ذلك بمكروه .

ومثل ما منع المصنّف من الإعلالين في (يَدُّ) (٢) لا يتجنبون منه ، ألا ترى أنك تقول في (أَفْعَلَ منك) من (الأَمِّ): (هو أَوَمُّ ، أو أَيمُّ) ، على المذهبين: تقلب الفاء، وتدغم العين ، وهما إعلالان ، وكذا في (أيمَّة) قلبوا وأدغموا "(٣).

#### س. قال عبد القاهر:

« الجمع بين إعلالين محظور في حروف الملة واللين ؛ لكثرة اعتلالهنَّ

.\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) قال محققو الكتاب: أصل (حَيَّيَ): (حَيْوَيَ) كـ (دَحْرَجَ): قلبت الياء ألفًا لتحركها وانفتاح ما قبلها، وقلبت الواوياء لاجتهاعها مع الياء وسبق إحداهما بالسكون، وأدغمت الياء في الياء، فصار (حَيَّيَ). ينظر: شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٩٣، ٩٤) الحاشية (٤).

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قول ابن الحاجب: « وتُحذف الواو من نحو ( يَعِـدْ ) و ( يَلِـدْ ) ؛ لوقوعها بين ياء وكسرةً أصلها أصلية ، ومن ثمَّ لم يُبْنَ مثل ( وَدَدْتُ ) بالفتح ؛ لما يلزم من إعلالين في ( يَدُّ ) » التي كان سيكون أصلها ( يَوْدِدُ ) . ينظر : شرح شافية ابن الحاجب ( ٣ / ٨٧ ) .

<sup>(</sup>٣) السابق (٣/ ٩٣ ، ٩٤) ، وينظر : شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٦/ ٢١٥ ، ٢٣٥)، والتكملة ص ٢٠٣ ، والبغداديات ص ٢٣٣ ، وينظر أيضًا : اعتراضات الرضي على ابن الحاجب في شرح الشافية ص ٢٠٨ .

وتغيرهن ، وأما الهاء والهمزة فحرفان صحيحان ، أبدل أحدهما من الآخر على قلة وندرة ، فلا يعدُّ إعلالهما إعلالًا »(١).

وإذا كان عبد القاهر لا يعدُّ الإبدال القليل إعلالًا يمتنع الجمع بينه وبين إعلال آخر ؛ على ما بين الإبدال والإعلال من القرب ؛ فإن إخراج ( الادِّغام ) أولى وأحرى ؛ فإن الادِّغام ، وإن كان تغييرًا ؛ فإنه لا إجحاف بالكلمة فيه كما لو حذفت أو قلبت .

ولذلك فإن الظاهر والأقرب هو أن ( الادِّغام ) لا يدخل في قول النحاة ( لا يجوز الجمع بين إعلالين متتالين ) ؛ لأنه وإن كان يسمَّى إعلالا توسعًا ؛ فإن المراد في هذا الضابط عند من قال به ، كما يبدولي ، هو الإعلال بمعناه الضيق ؛ وهو ( الخذف ) و ( القلب ) .

ولو كان ( الادِّغام ) معتبرًا في هذا الضابط ؛ لكان ( الإعلال بالنقل ) أولى منه بالاعتبار ، فامتنع الجمع بينه وبين إعلال آخر .

ومعلوم أن الكلهات التي اجتمع فيها الإعلال بالنقل مع الإعلال بالقلب، في حرفين متلاصقين طبعًا، كثيرة لا حصر لها، نحو ( يَخَاف ويَهَابَ، ويُقَالَ ويُبَاع، ويُقَالَ ويُبَاع، وأقام وأبان، واستقام واستبان، واستقامة واستبانة، ومرام ومثار، ومزاد ومسار ... إلخ).

وبهذا يتضح أنَّ التسليم بهذا الضابط محلّ نظر على وجه العموم ، وهو يحتاج إلى تحرير مبني على استقصاء ليس هذا مكانه ، إلا أنَّ ما ذكرته كاف للرد على الثمانيني ، وبيان أنَّ هذا الضابط إن سلمنا به ؛ فإنه لابد من تحديد المراد بـ ( الإعلال ) فيه على وجه يبعد معه جدًّا دخول الادِّغام فيه .

<sup>(</sup>١) شرح الملوكي ص ٢٨٣ ، ٢٨٤ .

وبناء على كلِّ هذا؛ فإن جواب الثمانيني هذا عمَّا أوردته من أن العلة التي على بها النحاة وجوب حذف همزة ( أَفْعَلَ ) من مضارعه ، وهي ثقل اجتماع همزتين ؛ تنتقض بنحو ( أُوَّاحٰذُ ) وبابهما = جوابٌ فاسدٌ لا يمكن التسليم به .

الجواب الثالث: [ منع وجود العلة في صورة النقض]:

قال الثهانيني عن نحو ( أُؤَسِّسُ ) :

«إذا أخبر المتكلم عن نفسه في هذا الفعل قال: (أُوسِّسُ) فقلب الهمزة الثانية واوًا قلبًا خالصًا؛ لانفتاحها وانضهام ما قبلها، كما قلبها في (جُوَّن)؛ لأنه لو ليَّنها لجعلها بين الهمزة والألف؛ والألف؛ والألف لا يكون قبلها ضمة فكذلك ما يقرب منها »(١).

ومراد الثمانيني من ذلك، وإن كان قد قدَّم الاعتذار عن اجتماع الهمزتين في نحو (أُوَّاسُسُ) في جوابه السابق، هو أن (أُوَّاسس) و (أُوَّاخذ) وبابهما لا يجوز تحقيق الهمزتين فيه، وإنها يجب قلب الثانية واوًا قلبًا خالصًا وليس بين بين.

وإذا كان ذلك واجبًا فهذا يعني أنه لم تجتمع همزتان في هاتين الكلمتين ونظائرهما، وإذا لم تجتمع همزتان فإن العلة التي حذفت همزة (أَفْعَلَ) من أجلها غير موجودة هنا، وإذا لم تكن العلة موجودة في هذه الأفعال فإنه لا يصحُّ إيرادها نقضًا، فبان أن تعليل النحاة حذف همزة (أَفْعَلَ) بثقل اجتهاع همزتين في مضارعه = تعليل مطرد غير منقوض.

ولاشكَّ أن الثهانيني يذهب إلى وجوب قلب الهمزة الثانية من (أُؤَسِّسُ) ونحوه ، فهذا حكم قد أطبق النحاة على إطلاقه في كلِّ همزتين اجتمعتا دون تفريق أو تفصيل.

<sup>(</sup>١) شرح التصريف ص ٣٨٣، ٣٨٤ .

ولكن: أقلب الهمزة الثانية هنا واوًا واجبٌ أم جائز؟ وإجماع النحاة على إيجاب القلب أمبني هو على السماع الكثير الغالب الذي لا يلتفت مع كثرته إلى ما خالفه، أم أن ذلك اختيارٌ منهم لأحد الأوجه المسموعة أرادوا تعميمه وتغليبه على غيره، فأوجبوه في صناعتهم علم النحو حتى يسود؟!

الحقُّ أن كلام النحاة في تخفيف الهمز وأحكامه شحيح ، لاسيها عند اجتماع همزتين في كلمة واحدة ؛ لأن كلامهم جاء مجملًا مطلقًا لا يخوض في التفصيلات ، ولا يتتبع الفروع .

وقد تتبعت ما كتبه النحاة عن تخفيف الهمز ، وعنيت به ، وتأملته طويلًا ، فوجدت أن أصل كلِّ حديث لهم في ذلك ، إنها هو ما كتبه سيبويه من قبل ، وقد أطلق حكمه في مسألة ( اجتهاع الهمزتين في كلمة واحدة ) ، ومثَّلَ له ببعض الأمثلة ، فقال : « واعلم أن الهمزتين إذا التقتا في كلمة واحدة لم يكن بُدُّ من بدل الآخرة ، ولا تخفَّ ف ؛ لأنها إذا كانتا في حرف واحد لزم التقاء الهمزتين الحرف » (۱) .

وأخذ عنه الناس هذا الحكم ، ومثّلُ واله بأمثلته ، وربها زادوا عليها الكلمة أو الكلمتين ، فانحصر تمثيله وتمثيلهم لذلك بها يأتي : (آدَم ، آخَر ، أوادم ، أويدم ، جاءٍ ، خطايا ، إيهان ، إيلاف ، جَيْأًى = ( فَعْلَل ) من (جاء ) ، اوتمُن ، اومرني ) (٢) .

وقد فهم النحاة هذا الحكم من سيبويه على ظاهره ، فأطلقوه في كلِّ همزتين اجتمعتا في كلمة واحدة ، دون تفصيل أو تدريج .

<sup>(</sup>١) الكتاب (٣/ ٥٥٢).

<sup>(7)</sup> ينظر: السابق، والمقتضب (1/97)، والأصول في النحو (7/70.8)، والتكملة (7/70.8)، والمغضب (7/70.8)، والمغضل (7/70.8)، والمغضل (7/70.8)، والمغضل (7/70.8)، وشرح المغضل (7/70.8)، وشرح المغضل (7/70.8)، وشرح الملوكي (7/70.8)، وشرح المغنية ابن الحاجب (1/70.8)، و(7/70.8).

والحقَّ أنَّ الأخذ بهذا الفهم لحكم سيبويه هذا ، الذي قال إنه ( لابُدَّ منه ) ، وعبَّر عنه الرضي بالوجوب ، فقال : « فإن تحركتا قلبت الثانية وجوبًا »(١) ، ونصَّ الفارسي على إطلاقه ، فقال : « إن كانتا في كلمة واحدة أبدلت الثانية منها ، ساكنة كانت أو متحركة »(٢) = يوقع في إشكالين اثنين ، هما :

### أ. اللبس:

وذلك أنك ستقول بموجب هذا الحكم ، في مضارع ( فَعَل ) الذي للمتكلم من نحو ( أَبَقَ ، أُوثِّ ، كلها بواو خالصة مبدلة من الهمزة الثانية .

وهذا يعني تطابق هذه الأفعال في ألفاظها مع مضارع ( فَعَّلَ) الذي للمتكلم حين يكون مثالًا واويًّا في نحو ( وَبَّقَ ، وَثَرَ ، وَثَرَ ، وَصَّلَ ، وَفَّلَ ، وَكَّلَ) (٢١) ، وهذا يؤدي إلى اللبس لبعد ما بين المعنيين في كلِّ فعل ونظيره ، فإذا قلت مثلًا ( أنا أُوصِّلُ الكتاب ) لم يعلم أمرادك توصيله أم تأصيله ! وإذا قلت ( أنا أوكِّلُ ابني ) لم يعلم المراد أهو توكيله أم تأكيله ! إلا بقرينة من خارج اللفظ .

# ب. زيادة الثقل:

وذلك أنك ستقول ، بموجب هذا الحكم ؛ في مضارع الفعل الأجوف مهموز الفاء ، نحو (آدَ ، آلَ ، آسَ ): (أنا أَوُوْدُ ، وأَوُوْلُ ، وأَوُوْسُ ) ، فتقع حين أردت

<sup>(</sup>١) شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) التكملة ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) وَبَّقَ فلانًا : أهلكه ، وثَّر الشيء : وطَّأَة ، وثَّمَ الشيء : كسره ودقَّه ، وَجَّرَ فلانًا : أسمعه ما يكره ، وَفَّلَ الشيء : قَشَره .

الهروب من ثقل همزتين متحركتين ، في ثقل واوين متتابعتين أو لاهما مضمومة ؛ وهذا دون شكِّ أثقل ، فإذا كان لام الفعل حرفًا شفهي المخرج زاد الثقل لتقارب المخارج ، نحو (أنا أَوُوْبُ) فقد تتابع واو مضمومة فواو ساكنة فباء مضمومة ؛ وثقل ذلك ظاهر ، يدرك بالذوق والتطُّعم ؛ فكيف يصحُّ حكم يؤدي إلى عين ما هرب به منه أو أزيد ؟!

هذه التفصيلات وغيرها لم تسعفنا كتب النحاة ببيان تطبيق هذا الحكم عليها كيف يكون ؛ فكان لابُدَّ لي من مراجعة شاملة لمسألة اجتهاع الهمزتين ، وكشف مشكلات مذهب النحويين فيها ، وقد شملت مراجعتي هذه ، القراءات العشر ؛ لمعرفة كيفية نطق القراء بالهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة في القرآن الكريم ، وقد خلصت من هذه المراجعة إلى نتيجتين هامتين ، هذا بيانها :

### النتيجة الأولى:

أنَّ الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة في القرآن الكريم جاءت على ثلاثة أنحاء، هي (١):

- ١. همزتان مفتوحتان ، وقد وقع ذلك في ثمانية وعشرين موضعًا ، منها قوله تعالى :
   ﴿ عَأَنذَرْتَهُمُ ﴾ [ البقرة : ٦ ] .
- ٢. همزتان مفتوحة فمكسورة ، وقد وقع ذلك في ستة وأربعين موضعًا ،
   منها قوله تعالى : ﴿ أَبِمَّةَ ﴾ [التوبة: ١٢ ، الأنبياء ٧٣ ، القصص: ٥، ٤١ ، السجدة : ٢٤] .
- ٣. همزتان مفتوحة مضمومة ، وقد وقع ذلك في ثلاثة مواضع منها قوله تعالى :
   ﴿ أَوُنَبَتُكُم ﴾ [آل عمران : ١٥] .

<sup>(</sup>١) ينظر : غاية الاختصار (١/ ٢٢٠ – ٢٣٨)، والنشر (١/ ٣٦٢ – ٣٨١).

واتضح أن القراء العشرة في كلِّ ذلك على ثلاثة مذاهب، هذا بيانها(١):

#### ١. تحقيق الهمزتين:

قرأ به عاصم وحمزة والكسائي وخلف وابن عامر ؛ قال أبو زرعة : « وحجتهم في ذلك أنَّ الهمزة حرف من حروف المعجم كغيره من سائر الحروف ، صَحَّا بالجمع بينها نحو ما يجتمع في الكلمة حرفان مثلان ، فيؤتى بكلِّ واحد منها صحيحًا على جهته من غير تغيير ، كقوله ﴿ أَتُودُونَ بِمَالِ ﴾ [النمل: ٣٦] و ﴿ لَعَلَّكُمُ تَنَفَكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٩] ، ونظائر ذلك ، فلا يستثقل اجتماعهما ، بىل يوتى بكلِّ واحدٍ منهما ؛ فجعلوا الهمزتين كغيرهما من سائر الحروف »(٢).

### ٢. تحقيق الأولى وتليين الثانية:

قرأ به نافع وابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر ويعقوب.

### ٣. الفصل بين الهمزتين بألف:

وذلك ما لم يكن بعد الهمزة الثانية ألف ؛ فإن كان بعدها ألف لم يفصل بين الهمزتين ؛ قال أبو زرعة : « وتقدير هذا أن تدخل بين ألف الاستفهام وبين الهمزة التي بعدها ألفًا ؛ ليبعد المثل عن المثل ، ويزول الاجتهاع فيخف اللفظ »(٣).

وقد احتج أبو زرعة لهذين المذهبين بقوله: « العرب تستثقل الهمزة الواحدة فتخففها في أخف أحوالها، وهي ساكنة، نحو (كاس)، فإذا كانت تخفف وهي

<sup>(</sup>۱) ينظر : غاية الاختصار (۱/ ۲۲۰ – ۲۳۸)، والنشر\_ (۱/ ۳۲۲ – ۳۸۱)، وينظر أيضًا : تهـذيب اللغة : باب الهمز (۱۵/ ٤٩١).

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٨٦ ، وينظر : ص ٩١ .

<sup>(</sup>٣) السابق ص ٨٦.

وحدها ؛ فأن تخفف ومعها مثلها أولى »(١).

والغريب العجيب أنه ليس من بين المذاهب النطقية الثلاثة السابقة: (قلب الهمزة الثانية حرف لين قلبًا خالصًا)، وهو الوجه الذي أوجبه النحاة في كلِّ همزتين اجتمعتا في كلمة واحدة!!

وقد تأملت كلام النحاة فوجدت أنهم يفرقون بين أن تكون أولى الهمزتين المجتمعتين للاستفهام، وبين ما عداه:

فإن كانت أو لاهما همزة استفهام ، كما هو الحال في معظم مواضع اجتماعهما في القرآن الكريم ، المشار إليها قبل قليل ؛ فإن فيها الأوجه الثلاثة : التحقيق ، وتخفيف الثانية ، وزيادة الألف الفارقة .

وقد نقل سيبويه هذه الأوجه الثلاثة عن العرب، ونسبها إلى أصحابها (٢)؛ ونص المبرد على أن الهمزتين المجتمعتين والأولى منها للاستفهام لا يجب في الثانية الإبدال، فقال عن قراءة أبي عمرو في قول الله تعالى ﴿ ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ ﴾ [هود: ٧٧]: « يخف الثانية ، ولا يلزمها البدل؛ لأن ألف الاستفهام منفصلة »(٣).

وهذا يعني أن النحاة يلحقون الهمزتين المجتمعتين وأولاهما للاستفهام بالهمزتين المجتمعتين من كلمتين مختلفتين ، كما في قوله تعالى ﴿ جَآءَ أَشَرَاطُهَا ﴾ [محمد: ٨] (٤).

فأما إن لم تكن أولى الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة للاستفهام ، فإن إبدال

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٨٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكتاب (٣/ ٥٥١).

<sup>(</sup>٣) المقتضب (١/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر هذا الإلحاق صريحًا في التكملة ص ٢٣٧ ، ٢٣٧ ، وينظر أيضًا : كتاب سيبويه (٣/ ٥٤٨ ، ٥٤٨ ).

الثانية حرف لين واجب لابد منه ؛ ولذلك حكم النحاة على قراءة من حقَّق الهمزتين في ( أئمة ) بالشذوذ عن هذا الحكم ، كما سيأتي بعد قليل .

#### النتيجة الثانية:

أنَّ قول سيبويه: «اعلم أنَّ الهمزتين إذا التقتافي كلمة واحدة لم يكن بدُّ من بدل الآخرة ، ولا تخفف »(١) أخذه النحاة فنقلوه كها هو ، وقد طال تأمُّلي لهذا النص وللأمثلة المذكورة فيه ، فبدا لي فيه رأيٌ يتوافق مع ما جاء في جميع القراءات ، ولا يخلُّ بشيء من أحكام الصناعة ، فتستقيم به الأمور صناعة وسهاعًا ، وهو فهم جديد لنص سيبويه هذا ، لم أره لأحد من قبل ، وإليك بيان ذلك :

أرى أن إيجاب سيبويه الإبدال في الهمزة الثانية من كل همزتين اجتمعتا في كلمة واحدة ، إنها هو حين تكون الهمزة الثانية ساكنة ، أو معرَّضة للسكون ، بالوقف عليها حين تكون لامًا ؛ والذي يدلُّ على أنَّ هذا هو مراد سيبويه من حكمه هذا : هو أنه حين مثَّل لم يمثِّل إلا بهمزتين ثانيتها ساكنة نحو (آدم) أصلها (أأدم) ، أو بهمزتين ثانيتها معرضة للسكون بالوقف لوقوعها آخرًا ، نحو (جاءٍ) وأصلها (جائئ) ، و (جَيْأى) وهو (فَعْلَلُ ) من (جَاءَ) وأصله (جَيْأًأ) ، و (خَطَايا) وأصلها عنده (خطائئ) .

والحقُّ أن تخصيص وجوب الإبدال بالهمزة الثانية الساكنة من الهمزتين المجتمعتين، دون المتحركة، هو الحق؛ لأن « الهمزة الساكنة أثقل من المتحركة؛ وذلك

<sup>(</sup>١) الكتاب (٣/ ٥٥٢).

 <sup>(</sup>۲) ينظر : الكتاب (۳/ ٥٥٢ ، ٥٥٥ ) ، وينظر الخلاف في أصل (خطايا) في الإنصاف (۲/ ٥٠٥ – ٢) ينظر : الكتاب (۳/ ٥٠٩ ) .

أنَّ مخرج الهمزة الساكنة من الصدر ، ولا تخرج إلا مع حبس النفس ؛ والهمزة المتحركة تعينها حركتها ، وتعين المتكلم بها على خروجها »(١).

فوجوب الإبدال إذن عند سيبويه ، في فهمي هذا ، يكون في حالتين اثنتين ، لا ثالث لهم ، وهما :

أ. أن تكون الهمزة الثانية من الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة ساكنة:

ويكون ذلك في مواضع عديدة ، منها :

١. (أَفْعَلُ) الاسمي مهموز الفاء، نحو (آبقُ، آبي، آدَبُ، آكَدُ، آلَمُ، آدَمُ)
 وغيرها.

فأما جمع هذه الأسهاء وتصغيرها فالحقُّ أنه لا قلب للهمزة فيهها ، بل القلب في المفرد المكبر فحسب ، وله كان قلبًا ملتزمًا في المفرد ؛ جُمع وصُغِّر عليه دون التفات إلى الأصل ، فعاملوا (آدَم) معاملة (خاتم) في جمعه وتصغيره ، دون التفات إلى أن الألف التي بعد الهمزة في (آدم) منقلبة عن همزة هي فاء الكلمة ؛ لأنه له كان هذا القلب لازمًا في المفرد تنوسي ذلك الأصل ، فقالوا (أوادم) ك (خواتم) ، و (أويدم) ك (خويتم) .

وقد درج النحاة على ذكر (أوادم) و (أويدم) (١) فيها قلبت همزته الثانية حرف لين وجوبًا، وذلك أنهم رأوا سيبويه ذكرهما مع (آدم)، وهو يمثلُ لقلب الهمزة الثانية وجوبًا؛ والحقُّ أن سيبويه لم يمثِّل إلا بـ (آدم) فأما ذكره لـ (أوادم) و (أويْدِم)

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٨٥.

<sup>(</sup>٢) تنظر الحاشية (٢) من ص ١٠٨٩ .

فإنها هو للتنبيه على أن قلب الهمزة الثانية ألفًا ، لـ آ كان لازمًا في المفرد (آدم) عومل عند جمعه وتصغيره معاملة ما ثانيه ألف زائدة غير منقلبة ك (خالد) ، ومن تأمل نص سيبويه ثبت عنده ذلك قطعًا (١) .

٢. كلُّ فعل على (أَفْعَلَ) مهموز الفاء، والأمر منه، ومصدره، نحو (آتى، آتِ، كلُّ فعل على (أَفْعَلَ) مهموز الفاء، والأمر منه، ومصدره، نحو (آتَى، آتِ، إيتاء؛ وآلَفَ، آلِفْ، إِيْلافًا؛ وآثَرَ، آثِرْ، إِيثَارًا؛ وآمَنَ، آمِنْ، إِيْمائًا) .... وغيرها.

٣. كُلُّ مضارع لـ ( فَعَلَ ) مهموز الفاء حين يكون للمتكلم عن نفسه ، نحـ و ( أنَـا آبى ، وآبَهُ ، وآبِهُ ، وآبَنُ ، وآمَنُ ) ... وغيرها .

وكذلك فعل الأمر منه حين تبتدئ به ، فإنك تقول : ( إيبَ ، إيْبَه ، ايـتِ ، إيْـذَن ، إيْمَن ) ... وهكذا .

ولذلك ذكر أبو بكر الأنباري أن الكسائي أجاز للمبتدئ أن يقول ( إثْتِ ) بتحقيق الهمزة ، ثم قال: « وهذا قبيح ؛ لأن العرب لا تجمع بين همزتين ، الثانية منها ساكنة »(٢) ، وهذا نصُّ من أبي بكر ( رحمه الله ) أُوَيِّدُ به ما ذهبت إليه من أن مراد سيبويه حين أوجب القلب في الهمزة الثانية من الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة ، إنها أراد به الساكنة دون المتحركة (٣).

فأما في الوصل فإن الهمزة الأولى تسقط فيجوز تحقيق الثانية الساكنة ، فيقال : ( ... وَأُمن ، وَأُتِ ، وأُت ... ) وهكذا .

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: الكتاب (٣/ ٥٥٢).

<sup>(</sup>٢) إيضاح الوقف والابتداء (١/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر : السابق ( ١ / ١٦٣ – ١٦٧ ) .

 ٤. كلُّ فعل على زنة ( إفْتَعْلَ ) مهموز الفاء ، والمبني للمفعول منه ، والأمر منه ، حين يبتدأ بها الكلام ، كقولك مبتدئًا : ( إِيْتَمَر ، أُوْتُمْر َ ، ايْتَمِرْ ) ونحوها .

وكذلك مضارعه حين يكون للمتكلم عن نفسه سواء في ابتداء الكلام أم في درجه ، نحو ( آتَمِرُ ، و آتَزِرُ ، و آتَدِرُ ، و و تَرَرُ ، و آتَدِرُ ، و آتَدِرُ ، و قَرَرُ ، و آتَدِرُ ، و قَرَرُ ، و آتَدِرُ ، و قَرَرُ ، و آتَدِرُ ، و آتَدِر ، و آتَدُر ، و

٥. كلُّ جمع على زنة (أَفْعِلَة) مهموز الفاء، نحو (إناء وآنية؛ وإله وآلهة، وإزار وآزرة).

والذي يدلك على أن المقصود بوجوب إبدال الهمزة الثانية من الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة ، هي الساكنة دون المتحركة : أن العرب قالت ( أُئِمَّة ) بالتحقيق ، وأصلها ( أَأْمِمَة ) على زنة ( أَفْعِلَة ) ، ولكنَّ كسرة الميم الأولى نقلت إلى الهمزة الثانية الساكنة ، حتى تُهيًا لإدغام الميم الثانية فيها ؛ فلمَّ تحركت الهمزة الثانية زال موجب الإبدال ( الذي هو السكون ) فجاز تحقيقها ، في حين أن نظيراتها ( آنية ، وآلهة ، وآزره ) لمَّ بقيت الهمزة الثانية فيها على سكونها ، وجب فيها الإبدال ، ولم يجز أن يقال ( أأنيكة ) بالتحقيق .

فهذا دليل على أن الفارق بين وجوب الإبدال وجوازه ، إنها هو سكون الهمزة الثانية أو حركتها ، فمتى سكنت وجب ومتى تحركت جاز .

ب. أن تكون الهمزة الثانية من الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة معرضة للسكون بالوقف عليها:

# ومما يجب فيه القلب لأجل ذلك ما يأتي:

١. كلُّ اسم فاعل من ( فَعَل ) الأجوف مهموز اللام ، نحو (بَاءَ ، جَاءَ ، شَاءَ ، فَاءَ ) : ( جائِئُ ) فلمَّا كانت الهمزة فَاءَ ) تقول ( بَاءٍ ، جَاءٍ ، شَاءٍ ، ناءٍ ) فالأصل في نحو ( جَاءٍ ) : ( جائِئُ ) فلمَّا كانت الهمزة

الثانية تسكن للوقف أبدلت ياء وجوبًا ، فصارت ( جائي ) ثم عوملت معاملة الاسم المنقوص .

٢. كلُّ جمع على زنة (فَعَائِل) لـ (فَعِيْكَة) مهموزة اللام، نحو (خطيئة وخطايا) على المذهب البصري، وإعلالها معروف (١).

وبهذا يتضح أن ما ذهبت إليه من ربط وجوب الإبدال في الهمزة الثانية من الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة بسكونها ، مستقيم في كلّ هذه المواضع ، لا يخالف شيء من الساع .

والحقُّ أنَّ هذا الحكم مناسب لما في الهمزة الساكنة من ثقل لا تجده في المتحركة ، وهذا أمر يدركه الحس ؛ فسكون الهمزة يهبط بمخرجها في الصدر ، ويجعلها نبرة لا تخرج إلا باجتهاد ، وهي أشبه بالتهوُّع حين تكون ساكنة منها وهي متحركة ، فعلة التخفيف (٢) فيها أقوى ، إذن ، وأظهر .

وإذا صحَّ تفسيري هذا لعبارة سيبويه ، وهو تفسير استنبطته من الأمثلة التي مثَّل بها له ، وثبت أن وجوب الإبدال إنها هو حين تكون الهمزة الثانية ساكنة ؛ فإن حكم الهمزتين المتحركتين ، عندي ، إذا التقتا في كلمة واحدة هو جواز تحقيق الهمزتين ، وجواز تليين الثانية ، وجواز إبدالها .

وقد تأملت ما ورد في القراءات القرآنية ، وما نقله النحاة من مذاهب العرب ، وما سجلوه من علل وملحوظات ، فصح عندي جواز هذه الأوجه الثلاثة إلا أنها تتفاضل فيها بينها في القوة باعتبارات مختلفة ، ومن ذلك ما يأتي :

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (٢/ ٨٠٥ - ٨٠٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر : كتاب سيبويه (٣/ ٥٤٨).

١. إذا خشي أن يوقع الإبدال في لبس كان التحقيق أو التليين أقوى ؛ لأن رفع اللبس معها من داخل اللفظ ؛ في حين أن رفعه مع الإبدال يكون بقرينة .

ومثال ذلك (أُفَعِّلُ) من (وصل) ومن (أصل) فإنك تقول من الأولى (أصل) ومثال ذلك (أُفَعِّلُ) من (وصل) فإذا أبدلت الهمزة الثانية واوًا خالصة التبست بالأولى ، فلا يعلم أهي من التوصيل أم من التأصيل إلا بقرينة .

في حين أن هذا اللبس لا يقع مع تحقيق الهمزتين حين تقول (أُوَّصِّل) ، ولا مع التليين حين تقول (أُوَّصِّل) فتنحو بالهمزة الثانية نحو الألف ؛ على أن التحقيق أولى من التليين من وجه آخر ، كما سيأتي بعد قليل .

٢. إذا كان الإبدال يوقع في ثقل أقوى من ثقل اجتماع الهمزتين فالتحقيق أو التليين أولى .

ومثال ذلك (أَفْعَلُ) من الأجوف مهموز الفاء حين تقول (أنا أَؤُوبُ، وأَؤُودُ، وأَؤُودُ، وأَؤُودُ، وأَؤُودُ، وأَؤُودُ ومثال ذلك إن حققتها أو نحوت بالثانية نحو الواو من غير ضمِّ، كان ذلك أخف من إبدالها واوًا خالصة مضمومة ؛ لأن ذلك يؤدي إلى اجتهاع ضمة وواوين، وهذا أثقل ؛ على أن التليين هنا أولى من التحقيق ؛ لأنه يزول به كلُّ ثقل .

٣. إذا كان التليين يؤدي إلى أن تكون الهمزة المخففة مسبوقة بضمّ ، فإن التحقيق أو الإبدال أولى منه ؛ لأن الألف لا يكون ما قبلها مضمومًا فكذلك ما نحي به نحو الضم .

مثال ذلك (أُفعًلُ) من نحو (أصل) ، تقول (أُوَصِّل) بالتحقيق ، أو (أُوصِّلُ) بالإبدال ؛ والتحقيق أولى من الإبدال لما فيه من أمن اللبس كما مضى .

وهذا خير من أن تقول ( أُاصِّلُ ) فتنحو بالهمزة الثانية نحو الألف مع أنها مسبوقة بضمٍّ .

وعلى هذا يكون التحقيق أولى في هذا الباب من الإبدال ومن التليين ، ولكن الأولوية من وجهين مختلفين .

وعلى هذا فقس.

فأما فيها عدا ذلك وما شابهه من أوجه المفاضلة ، فإنه الأوجه الثلاثة جائزة وقوية ؛ إلا أن الإبدال أخف على الناطق من التحقيق ، والتليين خير منهها عندي ؛ لأنه وسط بينها يزول به ثقل التحقيق ، ويرتفع عن المساواة بين الهمز وبين حروف اللين .

#### أثر هذا التفسير لعبارة سيبويه:

هذا التفريق بين الهمزة الثانية من الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة حين تكون ساكنة ، وبينها حين تكون متحركة ؛ وهو تفريق ظهر لي من أمثلة سيبويه لا من صريح لفظه ؛ هو الذي خفي على النحاة (رحمهم الله) ، فأخذوا بظاهر عبارة سيبويه ، فأطلقوا الحكم بوجوب الإبدال في الهمزة الثانية ساكنة كانت أم متحركة ؛ فوقعوا بهذا الفهم في أحكام هي عندي جائرة مجحفة ، وهذا الفهم الذي ذهبت إليه في تفسيري لعبارة سيبويه يصحح ذلك ويقوِّمه .

وأهم مثال يمكن أن أكشف به عن أثر فهم النحاة لعبارة سيبويه في هذا الموضع ، على أحكامهم في باب الهمز: هو التقاء الهمزتين في ( أَئِمَّة ) في خمسة مواضع من القرآن (١) ؛ وهذا بيان ذلك :

<sup>(</sup>۱) ينظر ص ۱۰۹۱ .

قرئت (أَئِمَّة) بتحقيق الهمزتين عند عاصم وحمزة والكسائي وابن عامر وخلف والأعمش، وبتخفيفها عند نافع وابن كثير وأبي عمرو بن العلاء<sup>(۱)</sup>، «ولم يجيء في القراءة قلب الهمزة الثانية في (أئِمَّة) ياء صريحة: كما هو الأشهر من مذهب النحاة »<sup>(۱)</sup>.

ولأن النحاة فهموا من عبارة سيبويه ، أن البدل واجب لابد منه في الهمزة الثانية من كلِّ همزتين التقتا في كلمة واحدة ، فقد حكموا على قراءة التحقيق بأنها (شاذة) (٣) ، أو (شَاذَة لا يجوز أن يعقد عليها باب) (٤) ، أو (لحن) (٥) ، أو ( مما يوقف عنده ولا يتجاوز) (٦) .

ولكنِّ قراءة التحقيق هذه ليست كلَّ ما اصطدم به النحاة ، فقد شقَّ عليهم أن بقية القراء لم يبدلوا الهمزة الثانية ياء خالصة ، وإنها حففوها ، وهو ما عبَّر عنه ابن مجاهد بقوله : « قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو ( أَيمَّة ) بهمز الألف وبعدها ياء ساكنة »(٧).

فقد عبر عن تليين الهمزة الثانية حين ينحى بها نحو الياء بقوله ( ياء ساكنة ) ، ولو كان إبدالًا خالصًا كما هو مذهب النحاة لكانت ياء مكسورة .

ولذلك زعم الفارسي أن قول ابن مجاهد (بعدها ياء ساكنة): (ترجمة

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : الحجة للقراء السبعة (٤/ ١٦٨)، وحجة القراءات ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٢) شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر : سر صناعة الإعراب (١/ ٧٢)، والمفصل ص ٤٦٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الخصائص (١/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق (٣/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: أوضح المسالك (٤/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٧) السبعة في القراءات ص ٢٦٩.

مضطربة ) (١) ، و ( قول غير مستقيم ) (٢) ؛ « لأنَّ الياء التي بعد ألف ( أَيِمَّـة ) متحركـة بالكسر ، فكيف تكون ساكنة » (٣) .

وقال: « لا يجوز أن يكون المراد بقوله ( بعدها ياء ساكنة ) أنها همزة بين بين ؛ لأنها لو كانت كذلك كانت في حكم ( أئمَّة ) المحققة »(٤) ، وهو يذهب إلى امتناع التحقيق بناءً على فهمه عبارة سيبويه ، فكذلك ما كان في حكمه .

# ثم خلص بعد كلام طويل إلى قوله:

« فإذا لم يخلُ قول ابن مجاهد ( بعدها ياء ساكنة ) من :

أ. أن يريد به السكون الذي هو خلاف الحركة .

ب. أو يعنى به الهمزة التي تجعل بين بين .

ج. أو يعنى به إخفاء الحركة.

ولم يجز واحد من الوجهين الأولين: ثبت أنه إخفاء الحركة ، والإخفاء تضعيف الصوت بالحركة ، فهو يضارع السكون من جهة الإخفاء ، وإن كان المخفي في وزن المتحرك »(٥).

وهو يريد بهذا تفسير نص ابن مجاهد على وجه يتوافق مع ما يذهب إليه من وجوب الإبدال ، فذهب إلى أن مراده بسكون الياء هو خفاء كسرة، وهذا يعنى

<sup>(</sup>١) ينظر : الحجة للقراء السبعة (٤/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق (٤/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٣) السابق.

<sup>(</sup>٤) السابق.

<sup>(</sup>٥) السابق (٤/ ١٧٤).

أنها متحركة ، وأن قراءة ابن كثير ونافع وأبي عمرو متوافقة مع الحكم الذي ذهب إليه جمهور النحاة .

والحقُّ أنَّ الفارسي لم يأت بشيء ، فالمؤكَّد من هذا كله ، هو أن القراء لم يقلب أحدُّ منهم الهمزة الثانية ياء خالصة مكسورة ، كها هو مذهب النحاة ؛ وما قول ابن مجاهد في وصف قراءة ابن كثير ونافع وأبي عمرو: (قرأوا بهمز الألف وبعدها ياء ساكنة) إلا احتراز من الياء المتحركة ، وهو تعبير كافٍ في وصف هذه القراءة ؛ لأنها مأخوذة بالتلقي والمشافهة ، فلا داعي إلى تدوين أوصافها الدقيقة كتابة .

وإذا اتفقنا على أن لا أحد من القراء قرأ (أيمّة) بياء خالصة مكسورة ، فإنه لا فرق عندي حينئذ بين أن يقال إن مراد ابن مجاهد من قوله ( بعدها ياء ساكنة ) هو أن بعدها همزة بين الهمزة والياء ؛ وبين أن يقال إن مراده هو أنَّ بعدها ياء مخفية الحركة ؛ لأنها عندي تعبيران عن شيء واحد ؛ لأن همزة بين بين هنا هي ( ياء مشوبة بالهمز ) (١) وهذا الشائب الذي فيها من الهمز هو سبب خفاء حركتها .

والحقُّ أن (أَئِمَّة) في قراءة التحقيق وفي قراءة التليين قد جاءت على وجه صحيح فصيح ، وأنه لا تعارض بينها في القراءتين وبين قول سيبويه: «اعلم أن الهمزتين إذا التقتا في كلمة واحدة لم يكن بُدُّ من بدل الآخرة ، ولا تخفف » ؛ لأنه إنها أراد بذلك الهمزة الثانية حين تكون ساكنة لا متحركة ، كها أوضحت من قبل .

على أن إبدالها ياء جائز ، وإن لم ترد به القراءات ؛ لأن الهمزتين المتحركتين تجوز فيها الأوجه الثلاثة كما قدَّمت ، وإنما جاءت القراءة بالتحقيق والتليين في ( أئمة ) دون الإبدال ، والله أعلم ؛ لأن إبدال الهمزة الثانية ياء خالصة مكسورة في ( أَيِمَّة ) يجعلها

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح المفصل (٥/ ٢٨٠).

متحركة وما قبلها مفتوح ، فتستحق بذلك قلبها ألفًا ، ولو قلبت لزال منها معنى الجمع ، كما سيأتي .

فلرًا كان الإبدال يؤدي إلى التصحيح مع وجود موجب الإعلال كانت الأولوية في هذه الكلمة للتحقيق أو التليين ، على أن الإبدال جائز مع ذلك ؛ لما سيأتي .

والحقُّ أنَّ هذا الذي ذكرته من أن إبدال الهمزة الثانية من (أَئمَّة) ياء خالصة مكسورة يؤدي إلى تصحيحها مع وجود موجب الإعلال فيها = قد أوقع النحاة في حرج آخر ؛ لأنهم قد أوجبوا الإبدال وجوبًا ، مع أن الإبدال يلزم منه الإعلال بالقلب، والإعلال بالقلب يقتضي زوال معنى الجمعية من ناحية ، ومخالفة المسموع من ناحية أخرى ؛ وترك الإعلال يلزم منه التصحيح مع موجب الإعلال!!

كلُّ ذلك جرَّه عليهم فهمهم العاجل لعبارة سيبويه ، ولذلك لجئوا إلى الاعتذار عن تصحيح ياء (أَيِمَّة ) مع استحقاقها القلب ، فجاءوا بعذرين اثنين ، هما :

### ١. قال ابن الحاجب:

« إنها لم تقلب ياء (أَيِمَّة) أَلفًا ؛ لعروض الحركة عليها كها في ( إخْشَيِ-اللهَ ) و ( لَوَانَهُم ) »(١) .

وقد ناقش الرضي هذا القول ، فقال : « ولقائل أن يقول : الحركة العارضة في ( أَيِمَّة ) لازمة ، بخلاف الكسرة في ( إخْشَيِ الله َ ) ، ولو لم يُعْتَدَّ بتلك العارضة لم تنقلب الهمزة الثانية ياء ؛ فإنها إنَّما قلبت ياء للكسرة ؛ لا لشيء آخر »(٢) .

.

<sup>(</sup>١) شرح شافية ابن الحاجب (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) السابق .

# ٢. قال الرضي:

« إن قيل : إذا كان قلب ثانية همزتي نحو ( أَئِمَّـة ) واجبًا ، فهـ لا قلبـت اليـاء ألفًـا لتحركها وانفتاح ما قبلها!

قلت : إذا تحركت الواو والياء فاءين وانفتح ما قبلهما ، لم تقلبا ألفًا ، وإن كانتا أصليتين ، كما في ( أَوَدُّ ) و ( أَيَلُّ ) ؛ بل إنها تقلبان عينين أو لامين »(١) .

والحقُّ أنها قولان فاسدان ؛ فأما قول ابن الحاجب فَلِمَا بيَّنه الرضي من أن حركة الياء في (أَيِمَّة) وإن كانت عارضة فإنها لازمة ، ولو لم تكن معتبرة لما قلبت الهمزة لأجلها ياء .

وأما قول الرضي نفسه ففاسد ؛ لأن العلة في تصحيح الواو في (أُودُّ) والياء في (أُيلُّ) و (أَيِمَّة) مع تحركهما وانفتاح ما قبلها ؛ ليس لأنهما فاءان بعيدان عن الطرف، وأن الواو والياء ؛ « لوهن هذه العلة لم تقلبا ألفًا إلا إذا كانا في الطرف : أي لامين ، أو قريبين منه : أي عينين ؛ ولم تقلبا فاءين ؛ لأن التخفيف بالآخِر أولى »(٢).

بل العلة في ذلك أعمق عندي من هذا بكثير ، وإليك بيانها فيها يأتي ، أقول :

إنها صُحِّحت الواو والياء فاءين مع تحركهما وانفتاح ما قبلهما ؟ لأنهما لا يقعان فاءين متحركين إلا ومعهما ما يمنع من إعلالهما .

وبيان ذلك : أنك إذا تأمَّلت الكلمات التي جاءت فيها الفاء واوًا أو ياء متحركتين مفتوحًا ما قبلهما ، وجدت أن ما بعدهما لا يكون إلا أحد شيئين : إما حرف ساكن وإما

<sup>(</sup>١) شرح شافية ابن الحاجب (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣/ ٩٥).

حرف مدَّغم، والإعلال في هاتين الحالتين ممتنع في الواو والياء، وهذا بيان كلِّ منهما على حدة:

الحالة الأولى: أن يقع بعدهما حرف ساكن:

ويكون ذلك في عدة أبواب منها:

أ. كلُّ ماض على ( تَفَاعَلَ ) من الثلاثي المثال ، ومضارعه ، ومصدره ، واسم فاعله ، ومفعوله :

فمن الواوي نحو ( تَوَاتَر ، يَتَوَاتَر ، تَوَاتُرا ، فهو مُتَوَاتِر ، وذاك مُتَوَاتِر ) ومن اليائي نحو ( تَيَامَن ، يَتَيَامَن ، تَيَامُنا ، فهو مُتَيَامِن ، وذاك مَتَيَامَن )

فالواو والياء في كلِّ ذلك متحركة وما قبلها مفتوح ، ومع ذلك لم تقلبا ألفًا ؛ ليس لأنها فاءان كما قال الرضي ؛ ولكن لأن إعلالهما يؤدي إلى فساد الكلمة وذهاب معناها ؛ لأنك لو قلبت الواو أو الياء ألفًا لالتقت بالألف الأخرى ، فوجب حذف إحداهما لالتقاء الساكنين ، وهذا يؤدي إلى اختلال البنية وفساد المعنى ؛ فترك الإعلال محافظة على بناء الفعل ومصدره واسم فاعله .

والأمثلة على ذلك كثيرة جدًّا (١).

ب. كلُّ جمع على زنة (أَفَاعِل) أو (مَفَاعِل) أو (مَفَاعيل) واوي الفاء أو يائيها: فمن الواويّ: (أَوَاسِط، ومَوَاقع، موَاقيت)

\_

<sup>(</sup>۱) نحو ( تَوَاثَبَ ، تَوَاثَقَ ، تَوَاجَدَ ، تَوَاجَهَ ، تَوَادَ ، تَوَارَدَ ، تَوَارَى ، تَوَازَى ، تَوَاضَع ، تَوَاطَأ ، تَوَاعَدَ ، تَوَافَدَ ، تَوَافَرَ ، تَوَافَق ، تَيَاسَر ) ، ومضارع كلِّ فعل من هذه الأفعال ، ومصدره ، واسم فاعله ومفعوله .

ومن اليائي: ( أَيَامِن ، ومَيَامِن ، ومَيَامِين )

فالواو والياء في ذلك كله متحركة وما قبلها مفتوح، ومع ذلك لم تقلبا ألفًا ؛ ليس لأنها فاءين كما قال الرضي، بل لأنها لو أعلا بقلبها ألفًا لالتقت هذه الألف بألف الجمع، فوجب حذف إحداهما لالتقاء الساكنين، وذلك يؤدي إلى زوال معنى الجمع، فصحّحتا في هذه الألفاظ للحفاظ على بنية الجمع ؛ تقديمًا لإيضاح المعنى على تحسين اللفظ.

والأمثلة على ذلك كثيرة (١).

وقد كان الحرف الساكن الذي يلي الواو والياء في كلِّ ما مضى - ألفًا، وهذا هو الغالب، وربها كان الساكن غيرها، نحو (تَوَشُوشَ، تَوَطُوطَ، تَوَلُول) ومضارع كلِّ منها، ومصدره، واسم فاعله ومفعوله؛ فالواو فيها جميعًا تصحَّح ولا تعلَّ، مع تحركها وانفتاح ما قبلها؛ لأنها لو أعلت بقلبها ألفًا، لالتقت بعين الكلمة الساكنة، فحذفت، فاختلت بنية الفعل واسم فاعله ومفعوله ومصدره، فزال معناها؛ ولذلك ترك الإعلال حفاظً عليها.

ومما يدلك على أنَّ علة التصحيح في كلِّ ما سبق هي الحفاظ على الأبنية ووضوح معانيها ، وليست وقوعَ الواو والياء فاءين كما ذهب إليه الرضي :

أنَّ الواو والياء حين يقعان عينين أو لامين ، وبعدهما حرف ساكن ، فإنها يصحَّحَان ولا يعلان ؛ حفاظًا على المعنى ؛ لما يؤدي إليه الإعلال من اختلاله والتباسه ؛ ولذلك اشترُط في قلب الواو والياء المتحركتين المفتوح ما قبلهما ألفًا: «أن يتحرك ما

<sup>(</sup>۱) نحو (أَيَادي ؛ مَوَارد ، مَوَاطن ، مَوَاقد ، مَوَاكب ، مَـوَالج ، مَوَاهب ، مَيَاسر ؛ مَوَاريث ، مَـوَازين ، مَوَاعيد ، مَوَاليد ، مَيَاسير ) ... وغيرها .

بعدهما إن كانتا عينين ، وأن لا يليهم ألفًا إن كانتا لامين »(١) .

فمن أمثلة تصحيحها عينين ؛ لسكون ما بعدهما (سَوَاد ، وبَيَاض ، طَوِيل ): فلو أعلا في هذه الكلمات بقلبهما ألفًا ؛ لالتقت هذه الألف بالساكن بعدها ، فحذفت ، فزال المعنى المقصود ؛ وهذا واضح ، والأمثلة على ذلك كثيرة (٢) .

ومن أمثلة تصحيحيها لامين؛ لسكون ما بعدهما (عَصَوان، وفَتيَان؛ وغَزُوا، ورَمَيًا)، فقد صححتا؛ لأن الإعلال يُؤدِّي إلى التقاء الساكنين، وهذا يؤدي إلى وجوب الحذف، وهذا يؤدي إلى اللبس؛ فترك الإعلال لأجل ذلك، والأمثلة على ذلك كثيرة جدًّا (٣).

فالذي منع من إعلال الواو والياء وهما عينان ولامان هنا ، هو الذي منع من إعلالهما وهما فاءان هناك .

الحالة الثانية: أن يقع بعدهما حرف مُدَّغَم:

ويكون ذلك في عدة أبواب ، هي :

أ. مضارع كلِّ فعل ثلاثي مثال ، عينه ولامه من جنس واحد ، ومصدره الميمي ،
 واسم التفضيل منه :

\_

<sup>(</sup>١) أوضح المسالك (٤/ ٣٥١)، وينظر تعليق الأزهري على هذا الشرط في : التصريح (٥/ ٤٣٢، ٤٣١).

<sup>(</sup>٢) نحو (بَوَار ، جَوَاب ، جَوَاد ، جَوَاد ، دَوَاء ، دَوَاء ، دَوَام ، رَوَاج ، زواج ، سَوَاء ، طَوَاف ، عَوَان ، نَوَال ، فَيَال ، غَيَابة ، ... ) هَوَان ، هَوَاء ، نَوَاة ، حَوَالة ، طَوَاعية ؛ ومَيَادين ، بَيَات ، بَيَان ، حَيَاء ، خَيَال ، لَيَان ، هَيَال ، غَيَابة ، ... ) وغيرها .

<sup>(</sup>٣) نحو ( أَبُوَان ، أَخَوَان ؛ بَدَوَا ، جَلَوَا ، حَثَوَا ، حَشَوَا ، دَعَوَا ، رَجَوَا ، سَطَوَا ، عَدَوَا ؛ أَتَيَا ، بَكَيَا ، ثَنَيَا ، جَنيَا ، خَيَا ، نَهَيَا ) ... وغيرها .

فمن الواوي ( أَوَدُّ ، يَوَدُّ ، مَوَدَّةً ، وهو أَوَدُّ من ... ) ومن اليائي ( أَيَلُّ ، يَيَلُّ ، مَيَلًّا ، وهو أَيَلُّ من ... ) (١)

فلو أعلت الواو والياء بقلبها ألفًا في كلّ ذلك ؛ لأدَّى إلى زوال المعنى المراد والتباسه بغيره ، فكنت تقول في الفعلين (أودُّ ، وأيلُّ ): (آدُّ ) و (آلُّ ) فيزول معناهما .

وكنت تقول في اسمي التفصيل (أَوَدُّ، وأَيَلُّ): (آدُّ) و (آلُّ) فيزول المعنى المراد، ويلتبسان باسم الفاعل المضاف، من: (أَلَّ في سيره، وأَدَّ فيه): إذا أسرع واشتدّ. وكنت تقول في المصدرين الميميين (مَوَدَّةً، ومَيَلًّا): (مَادَّة) و (مالًّا) فيزول المعنى المراد، ويلتبسان باسم الفاعلة من (مَدَّ) وباسم الفاعل من (مَلَّ).

فليًّا كان إعلال الواو والياء فاءين بعدهما حرف مُدَّغم يؤدي إلى ذلك ؛ ترك الإعلال مراعاة لوضوح المعنى وبيانه .

ب. كلُّ ماضٍ على ( تَفَعَّلَ ) من الثلاثي المثال ، ومضارعه ، ومصدره واسم فاعله ومفعوله :

فمن الواوي نحو ( تَوَثَّبَ ، يَتَوَثَّبُ ، تَوَثَّبًا ، فهو مُتَوَثِّب ، وذاك مُتَوَثَّب ) ومن اليائي نحو ( تَيَقَّن ، يَتَيَقَّنُ ، تَيَقَّنا ، فهو مُتَيَقِّنُ ، وذاك مُتَيَقَّنُ ) فلو أعلت الواو والياء في كلِّ ذلك بقلبها ألفًا ؛ لأدَّى إلى اختلال أبنية هذه الأفعال

\_

<sup>(</sup>١) جاء في المعجم الوسيط (ي ي ل : ٢ / ١٠٦٦) : يَلَّ يَيلُّ يَلُّ ، فهو أَيلُّ وهي يَلَّاء ، وهم يُلُّ : إذا كانت أسنانه قصيرة ملتزمة مقبلة على داخل الفم . ونقل ابن منظور في لسان العرب (ي ي ل : ٦ / ٥١٩) عن ابن الأعرابي أنَّ ذلك يقال لطويل الأسنان أيضًا ، فهي من الأضداد .

والأسماء ، ومعانيها ؛ فترك الإعلال خفاظًا على البنية والمعنى ؛ وتقديمًا لهما على تحسين اللفظ .

والأمثلة على ذلك كثيرة جدًّا(١).

وهذا هو الذي منع ، عندي ، من إعلال الياء في (أيمّة) حين تبدل همزتها الثانية ياء خالصة ؛ فإنك لو قلبتها ألفًا ، لقلت (آمّة) ؛ فلمّا كان هذا القلب يؤدي إلى زوال معنى الجمع منها ، والتباسها باسم الفاعلة من (أمّ) ، صحّحت ؛ حفاظًا على معنى الجمع ، وهروبًا من اللبس ؛ لا لأن الياء وقعت فاء ، والفاء بعيدة من الطرف ، كها قال الرضي .

وبهذا يتضح أنَّ ما ذهب إليه الرضي في الاعتذار عن تصحيح ياء ( أَيِمَّة ) لا معوَّل عليه ؛ وإنها يصحُّ قوله ، عندي لو أو جَدنا كلمة : فاؤها واو أو ياء ، متحركة ، مفتوح ما قبلها ، متحرك ما بعدها غير مُدَّغم ؛ وهي مع ذلك مصحَّحة غير مُعَلَّة . فأما ما لم يوجدنا ذلك فإن علته ضعيفة غير مقبولة .

وبكلّ ما مضى يتبين الخلل الفادح الذي وقع فيه النحاة بسبب فهمهم العاجل لعبارة سيبويه ، وإطلاقهم الحكم بوجوب الإبدال في الهمزة الثانية ، من كلّ همزتين التقتا في كلمة واحدة ، ساكنة كانت أم متحركة ؛ وما جَرَّه عليهم ذلك من صدامات مع السماع ، اضطروا معها إلى تلفيقات كثيرة ، لا تخلو أحيانًا من التعسف ، كما مضى في

<sup>(</sup>۱) نحو ( تَوَتَّر ، تَوَتَّق ، تَوَجَّب ، تَوَجَّد ، تَوَجَّس ، تَوَجَّع ، تَوَجَّه ، تَوجَّه ، تَوَجَّه ، تَوجَّه ، تَوجَه ، تَوجَّه ، تَوجَّه ، تَوجَه ، تَو

ومضارع كلِّ فعل من هذه الأفعال ، ومصدره ، واسم فاعله ، ومفعوله .

تعليق الفارسي على ابن مجاهد ، قريبًا .

فأما حين نفرق بين كون الهمزة الثانية ساكنة وبين كونها متحركة ، كها ذهبت إليه أنا ؛ فإن الأمور تستقيم صناعة وسهاعًا ؛ وبناءً عليه فإنه لا شذوذ البتة في تحقيق الهمزتين في ( أَئِمَة ) ، ولا في تليين الثانية ، بل هما متوافقان مع مذهب سيبويه ؛ على هذا التفسير له .

وهذان الوجهان يفضلان وجه الإبدال الخالص ، على جوازه ؛ لأنها يسلمان مما يُوْقع فيه هذا الوجه من تهيئة الياء للقلب ، وحرمانها منه ؛ خوف اللبس ؛ والسلامة من مثل هذا التناطح بين الأصول أولى .

و جذا المثال (وهو موقف النحاة من القراءات في : أَئِمَّة ) يظهر جليًّا أَثُرُ التفسير الذي فسرت به عبارة سيبويه ، في إقامة كثير من التفصيلات القلقة المضطربة ؛ كما أن هذا التفسير الذي يفرق بين سكون الهمزة الثانية وتحركها، متوسط بين مذهبين مطلقين:

الأول مذهب جمهور النحاة الذين منعوا اجتماع الهمزتين في كلمة واحدة مطلقًا: سكنت الثانية أو تحركت.

والثاني: مذهب ابن أبي إسحاق وأناس معه ، الـذين أجـازوا اجـتماعهما في كلمة واحدة مطلقًا: سكنت الثانية أو تحركت ؛ فأجـازوا ( أَأْدم ) و ( أُوْمِنُ ) و ( خطائئ ) بتحقيق الهمزتين (١) .

وبهذا يتبين أن ما ذهب إليه الثمانيني من أن المتكلم عن نفسه من نحو (أُسَّسَ) يقول (أُوسِّسُ) بقلب الهمزة واوًا خالصة ؛ وأن ذلك يعني عدم اجتهاع همزتين في هذه

\_

<sup>(</sup>۱) ينظر مذهب الحضرمي وأتباعه في : الكتاب (٤/ ٤٤٣) ، والمقتضب (١/ ٢٩٦) ، وشرح التصريف ص ٣٠٤، ٣٠٣ ، وشرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٥٨) .

الكلمة ونظيراتها؛ ولذلك فإنه لا يجوز إيرادها نقضًا على قول النحاة (إنَّ همزة (أُكُرِمُ) وبابه ، الثانية إنها حذفت هربًا من اجتهاع الهمزتين)؛ لأنه لم يجتمع في (أُوسِّس) وبابه همزتان ، فالعلة غير موجودة فيه = يتبيَّن أنَّ هذا القول من الثهانيني قول فاسد؛ لأن القلب في (أُوسِّسُ) ليس واجبًا ، كها توهم هو وغيره من النحاة ؛ اغترارًا بظاهر عبارة سيبويه ؛ فكها أنه يجوز الإبدال في الهمزة الثانية من (أُوسِّسُ) فإنه يجوز الإبدال في الهمزة الثانية من (أُوسِّسُ) فإنه يجوز التحقيق ؛ وإذا كانت مع الإبدال لا تصلح أن تورد نقضًا لعدم اجتهاع الهمزتين ؛ فإنها مع التحقيق ناقضة لعلة النحاة دون شك .

وبكلِّ ما مضى يظلُّ النقض الذي أوردته اعتراضًا على قول النحاة (إنَّ همزة (أُكْرِمُ) وبابه ، الثانية حذفت هربًا من ثقل اجتماع الهمزتين) = يظل نقض هذه العلة بورود الهمزتين مجتمعتين في نحو (أُوَسِّس) و (أُوَاخِذُ) وبابها ؛ نقضًا قويَّا غير مردود ؛ لأن جميع ما أجيب به عنه من (تخصيص اللازم) من وجهين ، و (منع وجود العلة في صورة النقض) ثبت فساده وبطلانه .

وليس هذا النقض هو كلَّ ما يَرِدُ عندي على هذا التعليل السائد لحذف الهمزة الثانية من ( أُكْرِم ) ، بل هناك وجه آخر من الاعتراض على هذا التعليل ، هو ( فساد الوضع ) ، وهذا بيان ذلك :

#### الاعتراض الثاني: فساد الوضع

وذلك بأن يقال لجمهور النحاة (رحمهم الله):

تقولون ( إن همزة ( أَكْرَمَ ) إنها حذفت من مضارعه لثقل اجتهاع الهمزتين فيه ، حين يكون للمتكلم عن نفسه ( أُؤَكْرِمُ ) ) .

فقد جعلتم ( ثقل اجتماع الهمزتين ) علة لـ ( الحـذف ) وهـذا فساد وضع للعلة منكم ، فقد علقتم عليها مالا تقتضيه ؛ فثقل اجتماع الهمزتين لا يوجب الحـذف ،

ولكنه ، على فهمكم لكلام سيبويه ، يوجب إبدال الهمزة الثانية .

فإذا كان المذهب عندكم والقياس في نحو (أُوَّسِسُ) و (أَوَّاخِذُ) وبابها هو وجوب إبدال الهمزة الثانية حرف لين ؛ وكانت علة هذا الوجوب هي ثقل اجتهاع همزتين في كلمة واحدة = فكيف تجعلون هذه العلة مرةً علة للقلب ، ومَرَّةً علة للحذف ؟! ، ثم إذا كانت العلة واحدة فلمَ لم يكن الحكم واحدًا ؟! ، وما الذي منع العرب من أن تقول في نحو (أُوَكرم) وبابه: (أُوكرم) بواو خالصة ؛ فتكون بذلك قد حصَّلت ثلاث مصالح مجتمعة بهذا القلب ، هي:

- ١. التخلص من ثقل الهمزتين في هذا الباب.
- ٢. طرد التخلص من ثقل الهمزتين المجتمعتين في كلمة واحدة على نهج واحد، هو الإبدال، على قولكم.
- ٣. طرد قاعدة بناء المضارع من الماضي على نهج واحد في جميع الأفعال ، لا استثناء فيه ، وهذا النهج الواحد هو أن يؤتى بحروف الماضي كاملة بها فيه من الزوائد ، ويزاد عليها حرف المضارعة .

ألا ترى أن حذف العرب للهمزة الثانية مطلقًا في ( أُوَّكرم ) وبابه قد أدَّى إلى استثناء هذا الباب من قانون التخلص من ثقل الهمزتين الملتقيتين في كلمة واحدة ، واستثنائه من قانون صياغة الفعل المضارع!!

والحقُّ أن هذا الاعتراض جوهري في هذا النقاش ، و يجعل تعليل النحاة الحذف في ( أُكْرِمُ ) وبابه بـ ( ثقل الهمزتين ) موضع شكِّ عميق ؛ إذ ليس في وسع منصف يطالع هذا الاعتراض إلا أن يتوقف في قبول هذا التعليل ، ويعيد النظر فيه .

الجواب عن هذا الاعتراض:

حاول بعض النحاة الجواب عن هذا الاعتراض ، وأقصى ما وجدت لهم في ذلك جوابان ، هما :

١. بيان الحكمة في العدول عن مقتضى العلة .

٢. زيادة وصف في علة الحكم.

وهذا بيان كلِّ جوابٍ منهما على حدة .

الجواب الأول: بيان الحكمة في العدول عن مقتضى العلة:

أقرَّ ابن يعيش بأن علة (ثقل اجتهاع الهمزتين) تقتضي القلب لا الحذف ؛ ولكنه مع ذلك حاول الكشف عن الحكمة التي عدل لأجلها العرب عن قلب الهمزة الثانية في (أُؤكرم) ، مع أنه هو ما يقتضيه القياس ، فاختاروا الحذف وفضلوه فيها ، فقال :

« كان القياس في تخفيف هذه الهمزة أن تقلب واوًا، فيقال: ( أُوكرمُ) و ( أُوحْسِنُ) كما قالوا ( جُون ) في تخفيف ( جُون ) ، إلا أن التخفيف في ( جُون ) جائز ، وفي ( أُوَكرم ) واجب ؛ لاجتماع الهمزتين .

إلا أنهم كرهوا قلب الهمزة الثانية واوًا ؛ لأن حرف المضارعة قبله بعرضية النوال في الأمر ، فتقع الواو أولًا ؛ وذلك مما يكرهونه ؛ ألا ترى أنهم لا يزيدونها أولًا ، وإذا وقعت أولًا تسببوا في قلبها إلى غيرها ، نحو : (تُرَاث ، وتُكَأة ، وتُخَمَة ، وأُقِّت ، وأُجُوه ؛ ووعاء وإعاء ، ووشاح وإشاح ، وأحد ، وأناة ) ؛ كلُّ ذلك كراهية لوقوع الواو أولًا .

مع أنها بعرضية أن يدخل عليها واو العطف ، فيجتمع واوان ، وذلك أبلغ في الثقل؛ ألا ترى أنهم قالوا في ( واصلة ) و ( واقية ) : ( أواصل ) و ( أواقٍ ) ؛ فقلبوا الواو الأولى همزة ؛ فرارًا من الجمع بين واوين .

فلرًا كان اتِّباع القياس يؤدي إلى ما ذكر ألزموها الحذف »(١).

وإلى هذا الجواب ذهب ابن إياز أيضًا (٢) .

والحقُّ أنَّ هذا توجيه ضعيف جدًّا ؛ لأنه منقوض أيضًا بنحو (أُوسِّسُ) و (أُواسي) (٢) ، فكلُّ ما ذكره ابن يعيش في تعليله عدول العرب عن قلب الهمزة الثانية في (أُوَكرم) وبابه واوًا ، واختيارهم حذفها ، موجود فيها ؛ ومع ذلك فإنها قلبت الهمزة الثانية فيهما ولم تحذف .

ألا ترى أن الهمزة الأولى في (أُوسِس) و (أُواسي) وبابها همزة مضارعة ، وأنها معرضة للزوال في الأمر ، فتصبح الواو المنقلبة عن الهمزة الثانية أوَّلًا ، فتكون معرَّضة لدخول واو العطف ؛ ولم يمنعهم ذلك من قلبها واوًا في المضارع ، وإعادتها همزة في الأمر في (أسِّس) و (آس).

وهذا يدلُّ على أنَّ هذا التعليل الذي حاول ابن يعيش أن يكشف به عن الحكمة التي حملت العرب على حذف الهمزة الثانية من (أُوَّ كرم)، دون قلبها واوًا، كما هو مقتضى القياس عند جمهور النحاة = تعليل فاسدٌ؛ لأنه وجد في هذين البابين، وتخلَّف حكم الحذف عنه.

\_

<sup>(</sup>١) شرح الملوكي ص ٣٤٣، ٣٤٢.

<sup>(</sup>۲) شرح التعريف ص ۲۳۸ ، ۲۳۹ .

<sup>(</sup>٣) ينظر حديث لابن جني عن وجوب القلب فيهما في الخصائص (١/ ١٨٢).

وبهذا يتضح أن الاعتراض على تعليل النحاة لالتزام حذف همزة ( أُكْرِمُ ) وبابه ، بـ ( فساد الوضع ) لا يـزال قـائمًا ؛ لسـقوط هـذا الجـواب مـن ابـن يعـيش أمامه .

## الجواب الثاني: زيادة وصف في علة الحكم:

حاول الرضي أن يفسر تخفيف العرب ثقل اجتهاع الهمزتين في (أُوَكرمُ) وبابه، بحذف الهمزة الثانية، دون غيره من الأبواب التي اجتمعت فيها همزتان، حيث اكتفت العرب فيها بقلب الهمزة الثانية حرف لين = فزاد وصفًا في علة الحذف في هذا الباب، لينهاز به عن غيره، فذهب إلى أن علة الحذف فيه مركبة من وصفين، هما:

أ. ثقل اجتماع الهمزتين.

ب. كثرة الاستعمال.

فلأجل هذين الوصفين معًا وجب الحذف ، فأما ما اجتمعت فيه همزتان مع عدم كثرة الاستعمال ، فإنه يكفي فيه قلب الهمزة الثانية للتخلص من الثقل .

قال الرضي: « التزم في باب ( أُوَكرمُ ) حذف الثانية ، والقياس فيه قلب الثانية واوًا ، كما في ( أُوَيدم ) (١) ، لكنه خُفِّفت الكلمة بحذف الثانية ؛ لكثرة الاستعمال ، كما خففت في ( خُدْ ) و ( كُلْ ) بالحذف ، والقياس قلبها واوًا ، ثم حمل أخواته من ( تُوكرمُ ) و ( يُؤكرمُ ) عليه ، وإن لم يجتمع الهمزتان »(٢) .

-

<sup>(</sup>١) تشبيه الرضي لـ ( أُؤكرم ) بـ ( أُويدم ) دليل على ما ذكرته سابقًا مـن أن النحـاة لم يفرقـوا بـين سكون الهمزة الثانية وبين تحركها في حكم القلب ؛ اغترارًا منهم بظاهر عبارة سيبويه .

<sup>(</sup>٢) شرح شافية ابن الحاجب (٣/ ٥٩ ، ٦٠).

وإلى هذا ذهب بعض النحاة غير الرضي (١) ، منهم نقره كار الذي قال: «وإنها التزم الحذف لكثرة الاستعمال ؟ لأن كثرة الاستعمال توجب التخفيف البليغ ، والحذف أبلغ في باب التخفيف من القلب »(٢).

## ولا اعتراض على أن كثرة الاستعمال تستدعى التخفيف البليغ ؛ ولكن :

١. هل كثرة الاستعمال هذه التي توجب أبلغ التخفيف ، وهو الحذف ، ثابتة له ( أُوَّ كَرُ مُ ) وبابه ، دون ( أُوَّ مِّسُ ) وبابه ، نحو ( أُوَّ دِّبُ ، وأُوَّ ذَنُ ، وأُوَّ كِّدُ ، وأُوَّ مِّلُ ) ، ودون ( أُوَّ الحذ ) وبابه ، نحو ( أُوَّ الحي ، وأُوُّ ازر ، وأُوَّ انس ) ... وغيرها ؟!

٢. ثـم هـل كثـرة الاستعمال في (أُؤكـرمُ) وبابـه ككثرتهـا في الفعلـين (خُـذْ)
 و (كُلُ) ؟!

٣. ثم لماذا عُمِّمَ حكم التخفيف بالحذف ؟ لكثرة الاستعمال على باب (أُوَّكرمُ) كله ، ولم تخصّ أعيان الأفعال كثيرة الاستعمال من هذا الباب بالحذف ، وبقي ما عداها من أفعال الباب مخفَّفًا بالقلب الذي هو الأصل : كما خُصَّ الفعلان (خُذُ) و (كُلْ) من بين أفعال بابهما بالحذف ؟ لمَّا كانا أكثر استعمالًا وأمن اللبس فيهما ، وبقي ما عداهما من أفعال الباب محفَّفًا بالقلب على الأصل ؟!

إنَّ أقصى ما يمكن أن يقال في تفسير المراد بـ (كثرة الاستعمال) هنا هو أنَّ الهمزتين تجتمعان في مضارع ( أَفْعَلَ ) حين يكون للمتكلم عن نفسه مطلقًا ، من أي مادة لغوية بني ؛ لأن الهمزة الأولى همزة المضارعة ، والهمزة الثانية زائدة على أصول الماضي ، فتقول

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح الشافية للجاربردي ص ٢٦٤ ، وقد ألمح السيرافي إلى هذا التعليل من قبل في : شرح كتاب سيبويه (المخطوط: ٦ / ١٦).

<sup>(</sup>٢) شرح شافية ابن الحاجب له ص ١٨٣ .

(أُبْحِرُ، أُتْلِفُ، أُثْلِجُ، أُجْهِدُ، أُحْسِنُ ... وهكذا)؛ فأصلها جميعًا بهمزتين ك(أُؤكرمُ).

في حين أنَّ ( أُفَعِلُ ) و ( أُفَاعِلُ ) و ( أَفْعَلُ ) لا تجتمع فيها همزتان إلا حين تبنى من مهموز الفاء ، نحو ( أُوَسِّسُ ، أُوَاخِذُ ، آمُرُ ) ونظائرها ، فالهمزة الأولى للمضارعة والثانية فاء الفعل .

وهذا يجعل التقاءَ الهمزتين في ( أُؤَكْرِمَ ) حتميًّا مطلقًا ، والتقاءهما في ( أَفَعِّلُ ) و ( أُفَاعِلُ ) و ( أَفْعَلُ ) خاصًّا محدودًا .

#### ولكن:

هل هذا يكفي لتسويغ ترك القلب ، الذي هو كاف لإزالة ثقل اجتهاع الهمزتين ، الذي هو ثقل نسبي ؛ نظرًا لتحرك الهمزة الثانية ؟!

إنَّ هذه التساؤلات تجعل من العسير عليَّ جدًا قبول (كثرة الاستعمال) علة كافية لترك القلب واستبدال الحذف به! وبهذا يظل الاعتراض بـ (فساد الوضع) على قول النحاة في تعليل التزام حذف الهمزة الثانية من (أُكْرِمُ) وبابه (إنها حذفت استثقالًا لاجتماع الهمزتين حين يكون المضارع مبدوءًا بالهمزة، ثم حذفت من بقية الأفعال المضارعة ؛ طردًا للباب) = يظلُّ عندي قائمًا قويًّا، زيادة على الاعتراض الأول (النقض) وقد مضى بيانه.

وجذين الاعتراضين ( النقض ) و ( فساد الوضع ) يثبت عندي أنَّ تعليل النحاة لهذا الحذف في غاية الوهن والضعف .

#### رأي الباحث في علة حذف همزة ﴿ أَفْعَلَ ﴾ في معظم تصريفاته :

بعد أن تيقنت من ضعف العلة السائدة ، المسلَّم بها عند جمهور النحاة ، التي عللوا بها حذف همزة (أَفْعَلَ) في مضارعه واسم فاعله واسم مفعوله ؛ فجعلوا العلة في المضارع المبدوء بالهمزة وحده ، ثم ألحقوا به البواقي طردًا للباب = بعد أن تيقنت من ضعف هذا الكلام ووهنه ، راجعت هذه المسألة وتأملتها طويلًا ، فوجدت أنَّ الحذف فيها له علتان ، لا علاقة لهما بثقل اجتماع الهمزتين : إحداهما علة أصولية ، والأخرى علة معنوية ؛ وهما علتان قائمتان في جميع الأفعال المضارعة وفي اسمي الفاعل والمفعول على حد سواء ؛ وهذا بيان كلِّ علة منهما على حدة :

### ١. العلة الأصولية:

وهي أن همزة (أَفْعَلَ) إنها حذفت من مضارعه واسم فاعله ومفعوله ؛ لأنَّ بقاءها يؤدي إلى لبسٍ لا يمكن إزالته ، لا بتحقيقها ، ولا بتليينها ، ولا بقلبها ؛ فلم يكن بُدُّ من حذفها ؛ لأنه لا يرتفع اللبس إلا به ، ورفع اللبس أصل من الأصول الواجبة في كلِّ لغة .

#### وبيان ذلك :

أن (أَفْعَلَ) و (فَاعَلَ) الماضيين حين تبنيهما من الفعل الثلاثي الصحيح مهموز الفاء، فإن لفظيهما يستويان، فتقول فيهما من نحو (أمن، وأنس، وأتى، وأثر): (آمَنَ، آنس، آتى، آثر) فيكون لفظ الماضي في البابين واحدًا.

فإذا أردت أن تبني المضارع منها مبنيًّا للفاعل أو المفعول ، أو أن تبني اسم الفاعل أو المفعول ؛ فإن اللفظ بكلِّ ذلك يستوي في البابين ، إذ يقال : ( أُوَّامِنُ ، نُوَامِنُ ، نُوَامِنُ ، نُوَامِنُ ، ثُوَامِنُ ، ثُوَامِنُ ، ثُوَامِنُ ، مُوَامِنٌ ، مُوَامِنٌ ، مُوَامِنٌ ، مُوَامِنٌ ، مُوامِنٌ ، المضارع ولفظ اسم الفاعل ولفظ اسم المفعول من البابين ، فلا يدرى أهو من

( فَاعَلَ ) الدال على الاشتراك في أداء الفعل ، غالبًا ، أم من ( أَفْعَلَ ) الدال على حدوث الفعل من فاعل واحد .

فكان لابُدَّ ، والحال هذه ، من تغيير أحد البابين لتخليصه من الآخر في كلِّ ذلك ، ولم يكن من سبيل إلى هذا التخليص والفرق بينهم غير طريقين ، هما :

١. تحقيق الهمزة الثانية في أحد البابين ، وقلبها واوًا في الآخر ، فيقال في أحدهما : (أُوَاخِذُ ، يُوَاخِذُ ... ، مُؤَاخِذ ) ، ويقال في الآخر : (أُواخذُ ، يُوَاخِذ ... ، مُواخَذ ) .

إلا أنَّ هذه الوسيلة في التفريق بين البابين غير نافعة ، لأن من العرب من لا يهمز قط ، فاللبس على لغته لا يرتفع بهذه الوسيلة . زيادة على أن من يحقِّق الهمزتين قد يُلَيِّن الثانية ، فينحو بها نحو الواو ، فتقترب من نظيرتها المبدلة في الباب الآخر ، فيتقارب اللفظان جدًّا ، ويبقى بينها شيء من اللبس .

فليّا كانت هذه الطريقة غير رافعة للبس، لم يبق في الإمكان إلا الطريقة الثانية.

٢. حذف الهمزة الثانية من أحد البابين وإثباتها في الآخر: فأثبتوها في مضارع ( فَاعَلَ ) واسم فاعله ومفعوله ؛
 فأعَلَ ) واسم فاعله ومفعوله ، وحذفوها من مضارع ( أَفْعَلَ ) واسم فاعله ومفعوله ؛
 فرقًا بين البابين ؛ ومنعًا للالتباس بينها .

## ويَردُ على هذه العلة الأصولية سؤالان اثنان ، هما :

أ. لم جعلوا الحذف لـ (أَفْعَلَ) ، والإثبات لـ (فَاعَلَ) ؟ وهلا عكسوا فكان الفرق
 بين البابين حاصلًا ؟!

ب. لمَ فَرَّقوا بين البابين في المضارع واسم الفاعل واسم المفعول ، ولم يفرقوا بينها في الماضي ، مع أن اللفظ به من البابين واحد ؟!

وهذا الجواب عن كل سؤال منهما على حدة:

## الجواب عن الأول:

فأما الجواب عن الأوَّل فهو أن همزة ( فَاعَلَ ) مهموز الفاء عند بناء مضارعه واسم فاعله أو مفعوله = واقعة بين حرف المضارعة المضموم، أو الميم المضمومة في اسمي الفاعل والمفعول وبين الألف الزائدة في ( فَاعَل ) ؛ فلو حذفت الهمزة التي هي الفاء في ( يُفَاعِلُ ) أو ( مُفَاعِل ) أو ( مُفَاعِل ) لأدى إلى أن يكون ما قبل ألف ( فَاعَلَ ) مضمومًا، وهذا يوجب قلبها واوًا، وهذا يؤدي إلى فوات المعنى الذي دخلت من أجله الألف في ( فَاعَلَ ) .

مثال ذلك: أنك لو قلت من (آمَنَ): (يُـوَّامن ، مُـوَّامِنٌ ، مُـوَّامَنٌ) ثـم أردت أن تحذف الهمزة للفرق بين البابين لصرت إلى (يُامن ، مُامِن ، مُـامَن) فيجب قلب ألـف (فَاعَلَ) واوًا ، فتقول (يُوْمِن ، مُوْمِن ، مُومَن) فيفوت المعنى الذي دخلت مـن أجلـه الألف.

أما حين نبني المضارع أو اسم الفاعل أو اسم المفعول من (أَفْعَلَ) مهموز الفاء، فإن همزة (أَفْعَلَ) الزائدة تقع بين حرف المضارعة المضموم، أو الميم المضمومة في اسم الفاعل أو المفعول ؛ وبين الهمزة الساكنة التي هي فاء (أَفْعَلَ) ، فإذا حذفت الهمزة الزائدة في (أَفْعَلَ) من (يُؤَفْعِلَ، مُؤَفْعِلَ، مُؤَفْعِلَ) ، التقى حرف المضارعة المضموم، أو الميم المضمومة ، مع فاء الفعل ، وهي همزة ساكنة ؛ فتنقلب واوًا لسكونها وانضهام ما قبلها ؛ وجوبًا في المضارع المبدوء بالهمزة ، وجوازًا في غيره ؛ فلا يؤدي هذا القلب إلى فوات أي معنى ؛ لأن الذي قلب هنا فاء الكلمة ، وهي حرف مبنى لا حرف معنى .

فليًا كان حذف الهمزة من (يُفَاعِلُ) مهموز الفاء، يؤدي إلى قلب ألف صيغة (فَاعَلَ) فيفوت المعنى الذي جيء بها من أجله ؛ في حين أن حذف الهمزة الزائدة من (يُؤَفْعِل) مضارع (أَفْعَلَ) يؤدي إلى قلب فاء الكلمة ، وهي حرف مبنى لا أثر له في معنى الصيغة = جعل الحذف ، في باب (أَفْعَلَ) ؛ لعدم تأثر معناه الصرفي بالحذف ؛ وجعل إثبات الهمزة لباب (فَاعَلَ) ؛ حفاظًا على المعنى الصرفي لهذه الصنة .

وبناء على هذا قيل في مضارع (آنس) الذي هو (أَفْعَلَ): (يُوْنِسُ) وأصلها (يُوَّنِسُ) فحذفت الهمزة التي بعد حرف المضارعة ، فجاز لك بعد حذفها التحقيق ، والتليين ، والقلب في الهمزة التي هي الفاء ، إلا حين يكون المضارع للمتكلم عن نفسه فإن قلبها واجب لسكونها ، فتقول (أُونِسُ).

وقيل في مضارع (آنس) الذي هو (فَاعَلَ): (يُوَانِسُ) بإثبات الهمزة ؟ عققة ، أو ملينة ، أو مقلوبة واوًا ؛ حفاظًا ببقائها على الألف التي بعدها ، لأنها هي الدالة على معنى الصيغة (فَاعَلَ) ، وهو هنا المشاركة . ولا فرق في هذا بين المضارع المبدوء بالهمزة وغيره ؛ لأن الهمزة الثانية فيه متحركة ، فتجوز فيها الوجوه الثلاثة كها سبق .

#### الجواب عن الثاني:

وأما الجواب عن السؤال الثاني ، فهو أن الفرق باللفظ بين الفعلين الماضيين ( أَفْعَلَ ) و ( فَاعَلَ ) حين تبنيهما من مهموز الفاء ، محال على كلِّ حال .

بيان ذلك : أنك إذا بنيت من (أَخَذَ) : (فَاعَلَ) قلت (آخَذَ) ، وإذا بنيت منه (أَفْعَلَ) قلت (آخَذَ) ، وإذا بنيت منه (أَفْعَلَ) قلت (أَأْخَذَ) ثم قلبت الهمزة الثانية ألفًا وجوبًا؛ لاجتهاعها مع همزة مفتوحة وهي ثانية ساكنة ، فتقول (آخَذَ) فيستوى اللفظان تمامًا ، وإن كانا في الحقيقة مختلفين .

فلو أردت أن تفرق بينهما تفريقًا لفظيًا بالحذف في أحدهما ، كما فعلت في المضارع واسمي الفاعل والمفعول ، فحذفت الهمزة الثانية في ( أَأْخَذَ ) ، ولم تقلبها ألفًا ؛ لالتبس بالماضي المجرد ( أَخَذَ ) .

فلمًا كان التخلُّص من الالتباس اللفظي الحاصل بين ( فَاعَلَ ) و ( أَفْعَلَ ) مهموزي الفاء ، بالحذف ؛ يؤدي إلى لبس آخر بين ( أَفْعَلَ ) و ( فَعَلَ ) مهموزي الفاء ، عُدِلَ عن الحذف فكان لا مَفَرَّ من تساوي لفظ ( أَفْعَلَ ) مهموز الفاء مع لفظ ( فَاعَلَ ) مهموزها، والاعتهاد في التفريق بينهما على السياقين المقالي والمقامي .

وبهذين الجوابين يصحُّ عندي أن همزة (أَفْعَلَ) إنها حذفت من مضارعه واسم فاعله واسم مفعوله ؛ خوف اللبس ؛ إذ إن بقاءها يؤدي إلى التباس كلِّ واحد من هذه الأشياء بها يناظره من (فَاعَلَ) مهموز الفاء .

وهذا اللبس يحصل في الأفعال المضارعة الأربعة المبنية للفاعل، والأربعة المبنية للمفعول، وفي اسم الفاعل، واسم المفعول، جميعًا دون فرق، فلمّا كانت العلة (التي هي وجود اللبس) قائمة في كلّ واحدٍ منها، وجد الحكم (الذي هو حذف همزة (أَفْعَلَ)) في كلّ واحد منها أيضًا، فهي مستوية في العلة؛ فسوّي بينها في الحكم.

فليس في هذا التعليل ، كما ترى ، شيءٌ من التعويل على ( طرد الباب ) الذي لجأ إليه النحاة لإقامة علتهم وتصحيحها .

#### ٢. العلة المعنوية:

وهي أنَّ همزة (أَفْعَلَ) إنها حذفت من مضارعه ، واسم فاعله ، ومفعوله ؟ لأنها زائدة في أول الكلمة ، فإذا دخلت عليها حروف المضارعة ، أو ميم اسم

الفاعل ، والمفعول ، المضمومات : أغنت عنها ، وسدت مسدها ، ونابت منابها في اللفظ والمعنى .

## وعلى هذا فعلة حذف الهمزة هنا مركبة من أربعة أوصاف هي:

- ١. كون الهمزة زائدة.
- ٢. كون زيادتها في أول الكلمة .
- ٣. وجود زيادة أخرى طارئة صالحة للنيابة عنها .
- ٤. وجود قرينة ترفع اللبس، وهي ضمُّ حروف المضارعة، وميم اسمي الفاعل والمفعول.

فهذه الأوصاف الأربعة مجتمعة هي علة حذف الهمزة من مضارعات (أَفْعَلَ) الأربعة ، ومن اسم فاعله واسم مفعوله : تأمل الأفعال (أَذْهَبَ ، أَبَاعَ ، أَجُلَعَ ، أَشْكَى ، أَفْطَرَ) تجد أن الهمزة زيدت في كلِّ فعل من هذه الأفعال لمعنى ؛ فإذا أحصَدَ ، أَشْكَى ، أَفْطَرَ ) تجد أن الهمزة زيدت في كلِّ فعل من هذه الأفعال لمعنى ؛ فإذا أدخلت عليها حرفًا من أحرف المضارعة (١) ؛ فقلت مثلا : (أُأَذْهِبُ ، نُؤَذْهِبُ ، نُؤَذْهِبُ ، نُؤَذْهِبُ ) فقد جمعت في أول الفعل زيادتين ، هما :

#### أ. حرف المضارعة:

وحروف المضارعة ( الهمزة والنون والياء والتاء ) في كلِّ واحد منها دلالتان ، هما :

- دلالة عامة: وهي الدلالة على (المضارعة)، فهذه دلالة مشتركة بين الأحرف الأربعة.

<sup>(</sup>١) سوف يرد إجراء هذه العلة في اسمي الفاعل والمفعول في مبحث ( منع العلة في الفرع ) قريبًا بإذن الله، فاقتصرت هنا على إجرائها في الأفعال المضارعة .

- دلالة خاصة : وهي الدلالة التي ينفرد بها كلُّ حرف ، ويدلُّ عليها أصالة ، وهي :

- ١. تكلم الفاعل وإفراده ، وهذا معنى خاص لـ ( الهمزة ) .
  - ٢. تكلُّم الفاعل وجمعه ، وهذا معنى خاص لـ( النون ) .
    - ٣. غيبة الفاعل ، وهذا معنى خاص لـ (الياء).
    - ٤. مخاطبة الفاعل ، وهذا معنى خاص لـ (التاء) (١).

ب. همزة (أَفْعَلَ): وهي تدلُّ على معنى واحد لا غير ، إما التعدية أو التعريض أو الاستحقاق أو السلب أو المطاوعة .... وغيرها ، وتكثر زيادتها لغير معنى أصلًا ، وذلك حين يكون (أَفْعَلَ) كـ (فَعَلَ) معنى وعملًا ، فإن الزيادة فيه حينئذ لفظية .

فلم المجتمع حرف المضارعة وهمزة (أَفْعَلَ) في أول الفعل ناب حرف المضارعة عن همزة (أَفْعَلَ) في أداء معناه المفرد مع معانيه التي فيه ؛ لأن المعاني النحوية في الزوائد لا تتزاحم ، وضُمَّ حرف المضارعة ليكون الضم فيه فارقًا بين مضارع (أَفْعَلَ) ومضارع (فَعَلَ).

ولذلك أصبحت الياء المضمومة في نحو (يُذْهِبُ) تدلُّ على المعاني التالية: (المضارعة، غياب الفاعل، تعدية الفعل)، وهمزة المضارعة في (أُذهِبُ) تدلُّ على المعاني التالية (المضارعة، إفراد الفاعل، تكلمه عن نفسه، تعدية الفعل)... وهكذا.

<sup>(</sup>١) اقتصرت هنا على ذكر المعاني التي يدل عليها حرف المضارعة أصالة ووضعًا ؛ ولذلك لم أذكر في معاني الياء والتاء ( إفراد الفاعل ) ولا ( تذكيره ) لأنها قد يصدّقها التركيب وقد ينفيها .

أما دلالة تاء المضارعة على تأنيث الفاعل فهي دلالة عارضة أدتها تاء المضارعة استغناء بها عن تاء تأنيثٍ كان من حقها أن توضع للمضارع كما وضعت للماضي . ينظر : شرح التسهيل (٢/ ١١٠).

وكان الضمُّ فيهم رافعًا للبس، فارقًا بين مضارع (أَذْهَبَ) وبين مضارع ( ذَهَبَ) . ( ذَهَبَ) ، كما كانت الهمزة في (أَذْهَبَ) هي الفارق بينه وبين ( ذَهَبَ) .

وسوف أكشف لك عن قوة هذا التعليل واستقامته وعمقه من خلال أربعة مباحث ، هي :

- ١. التدليل على صحة هذا التعليل.
- ٢. إشارات الأقدمين إلى هذا التعليل.
- ٣. مناقشة الفارسي في دليلٍ له على أن حذف همزة (أَفْعَلَ) إنها هو لثقل اجتماع الهمزتين.
  - ٤. موازنة بين هذا التعليل وبين تعليل النحاة.

وسوف أعرض كلُّ مبحث منها الآن على حدة:

## المبحث الأوَّل: التدليل على صحة هذا التعليل:

يدلُّ على صحة تعليل (التزام العرب لحذف همزة (أَفْعَلَ) في مضارعه) بـ (الاستغناء عنها) أمورٌ كثيرةٌ ، أكتفى منها بثلاثة أدلة ، هي :

- ١. شهادة الأصول.
- ٢. قصور علة (الثقل).
- ٣. اطِّراد التعليل المعنوي.

وهذا بيان كلِّ منها على حدة :

١. شهادة الأصول:

أصول تأليف الكلام العربي تشهد بصحة هذا التعليل المعنوي ؛ وذلك لأن العرب

لم تجمع بين زيادتين يمكن أن تغني إحداهما عن الأخرى ؛ تخفُّفًا من الزوائد ، وإقامةً لبعضها مقام بعض ؛ لأن المعاني النحوية فيها لا تتزاحم (١) .

ف إن قلت: فم بالهم جمعوا بين (السين) وبين حرف المضارعة، فقالوا (سَيُذهِبُ)، وهلًا حذفوا إحدى الزيادتين واستغنوا بالأخرى عنها؟

قلت: إنها اجتمعت الزيادتان هنا؛ لأنه لا يمكن أن يستغنى بحرف المضارعة عن السين؛ وعلة ذلك أن حرف المضارعة فيه دلالة على زمنها ( الحال والاستقبال) بالإضافة إلى دلالته على معانٍ نحويةٍ أخرى . و ( السين ) تدل على زمن الاستقبال ؛ فلا يمكن تحميل حرف المضارعة هذه الدلالة ؛ لأنه لا يمكن أن يدل على زمنٍ عامٍ وزمنٍ عاصٍّ في آن واحد ؛ ولذلك اضطروا إلى المجيء بزيادة خاصة ، حين أرادوا تخصيص معنى واحد من المعاني النحوية المتعددة التي يدلُّ عليها حرف المضارعة بنفسه . وعلى هذا فقس .

#### ٢. قصور علة (الثقل):

إذا تأملت بناء المضارع من (أَفْعَلَ) بأنواعه من الصحيح والمعتل، تَبَيَّنَ لك أن إثبات همزته في المضارع، حين يكون للمتكلم عن نفسه، لا يؤدي إلى ثقل اجتماع الهمزتين فحسب، كما صُوِّر للنحاة ؛ بل يتخطى ذلك إلى إفساد بنية المضارع، وانغلاق معناه في مواضع عديدة.

فأنت وإن كنت في مثال النحاة الشهير في هذه المسألة : ( أُوَكْرِم ) تفهم معنى هذا الفعل ، وتشعر بثقل في النطق به ؛ فإن هناك مواضع من الباب نفسه ، لا يفهم فيها

<sup>(</sup>۱) ينظر أمثلة كثيرة لـذلك في : الإنصاف (۱/ ۲۰، ۳۱۳، ۳۳۷) (۲/ ۶۸۹، ۶۸۹، ۵۰۹، ۷۷۱، ۵۱۰، ۵۹۰) .

المعنى حين تجمع بين الهمزتين ، ومن ذلك ما يأتي:

أ. مضارع (أَفْعَلَ) معتل العين ، نحو (أَبَاع) و (أَقَالَ) تقول فيه حين يكون للمتكلم عن نفسه (أُأبيع ) ، ثم تعله بنقل حركة العين إلى الفاء ، فتقول (أُأبيع ) . وتقول (أُأقيل ) ثم تعله فتقول (أُأقيل ) .

وأنت حين تسمع (أُأبِيْعُ) و (أُأقِيْلُ) لم تفهم المعنى المراد؛ لأن همزة المضارعة استحالت صوتًا زائدًا نابيًا ، لا علاقة له بها بعده ، كأنها هو منفصل عنه ، وكأنَّ ما بعده إنها هو (أبيْعُ) مضارع (باع) ، و (أقِيْلُ) مضارع (قالَ).

ب. مضارع (أَفْعَل) الأجوف مهموز الفاء ، نحو (آب) وبابه ، فإنك تقول فيه حين يكون للمتكلم عن نفسه : (أَأَوْبُ) ، ثم تعله بنقل حركة العين إلى الفاء ، فَيُصبح (أُأَاوْبُ) ، ثم تعله بنقل الفاء ، فَيُصبح (أُأَاوْبُ) ، ثم تقلب الواوياء لسكونها وانكسار ما قبلها ، فتقول (أُأئِيْبُ) بثلاث همزات : مضمومة فمفتوحة فمكسورة ؛ وأنت إذا سمعت هذا الفعل لم تفهم المراد منه البتة ، فالمسألة فيه تتعدى ثقل اجتهاع الأمثال إلى انغلاق المعنى ، وفساد اللفظ .

إنَّ الذي يفسِّر هذا الفساد اللفظي والانغلاق المعنوي ليس ثقل اجتهاع الهمزتين، كما صُوِّر لنا، فصدَّقنا حين كان يمثَّلُ لنا بـ (أُوَّكُرِم) و (أُوَّحُسِنُ) ونحوهما من الأفعال الصحيحة، التي يظهر معناها ويتضح، مع ثقل في النطق بها، فأما حين تتطعَّم جميع أفعال الباب صحيحها ومعتلها، فإن الأمر يبدو مختلفًا؛ إذ إن المسألة ليست مسألة ثقل اجتهاع مثلين وحسب.

وتفسير ذلك هو أنَّ همزة (أَفْعَلَ) حين يدخل عليها حرف المضارعة يغني عنها عناءً تامًّا ، فتصبح غريبة عن البناء ، مثقلة له ، كالدخيلة عليه ؛ لأنه لا فائدة منها ، ولا داعي لوجودها ؛ ويصبح إثباتها في المضارع كما لو أنك زدت بعد حرف المضارعة في (يُكْرِم) سينًا أو صادًا أو أي حرف آخر من حروف المعجم ، غريبًا لا معنى له ؛ ألا ترى كيف سينغلق المعنى حينئذ ويفسد البناء!! .

### ٣. إطراد التعليل المعنوي:

من دلائل صحة هذا التعليل المعنوي ، الذي ذهبت إليه في تفسير لزوم حذف همزة (أَفْعَلَ) ، أنه مطرد في تعليل مسألة أخرى مغايرة ، اجتمع فيها مثلان ، فحُذف أحدهما ، فعلّل النحاة حذفه بثقل اجتماع المثلين أيضًا ، مع أنه لا ثقل يستحق التعليل أو التعلل به ، وهذا بيان ذلك :

إذا تأملت الفعل المضارع المبدوء بتاءين: تاء المضارعة ، والتاء الزائدة في الماضي (تَفَاعَلَ) أو (تَفَعَّلَ) في نحو (تَتَنَاوَلُ) و (تَتَلَوَّنُ) ؛ وعلمت أن النحاة قد أجمعوا على تعليل جواز حذف إحدى التاءين في قول العرب (تَنَاوَلُ) ، (تَلَوَّنُ) ، بثقل اجتهاع المثلين ، وإن اختلفوا في أيِّ التاءين حذف (1) = إذا تأملت ذلك حقَّ التأمُّل ؛ ثبت عندك أن تعليلهم هذا في غاية الضعف والفساد ؛ لأن ثقل التاءين ليس بذاك الذي يحذف من أجله ، أو يعلَّق عليه حكم ، ودليلي على ذلك أمران ، هما :

ا. أنه يجوز اجتماع ثلاث تاءات متتاليات في (تَتَفَاعَلُ) و (تَتَفَعَّلُ) حين تكون فاؤهما تاءً ، نحو (تَتَتَابَعُ ، تَتَتَارَحُ ، تَتَتَاعَبْ ....) وغيرها .

فمن ذلك قول العُديل بن الفرخ العجلي:

متى تَتَتَابَعْ أَخَاديدُهُ جَده يسعِّرُ أعلى الأكم (٢).

وجاء في الحديث قوله على عن علامات الساعة: « خروج الآيات بعضها على بعض ، تتابعن كما تتتابع الخرز »(٣).

\_

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : الإنصاف (٢/ ٦٤٨ - ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: منتهى الطلب (٧/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر : صحيح ابن حبان (١٥ / ٢٤٨ ) ، ورقم هذا الحديث فيه (٦٨٣٣ ) .

فلو كان اجتماع التاءين ثقيلًا يجوز لأجله الحذف ، لكان اجتماع التاءات الثلاث غاية في الثقل ، فيجب لأجله الحذف ؛ فلمَّا جاز اجتماع التاءات الثلاث دلَّ على أنه لا ثقل في اجتماع التاءين يستحق أن يعلَّق عليه حكم .

٢. أن العرب تقلب فاء (افتعل) حين تكون واوًا إلى تاء، وتدغمها في تاء
 الافتعال؛ قلبًا قياسيًا مطردًا(١)، فإذا بنيت منه المضارع المبدوء بالتاء، اجتمعت ثلاث تاءات متتاليات، فقلت من نحو (إتَّعَدَ): (تَتَّعِدُ)، كما في قول الأعشى:

# فإن تَتَّعِدني أتَّعدك بمثلها وسوف أزيد الباقيات القوارصا(٢).

فلو كان في اجتماع التاءين أو الثلاث ثقلٌ ، يدعوهم إلى التخلص منه ، لما اطّرد عندهم قلب هذه الواو تاء وهو يؤدي إليه ، ولكانوا أبقوا الواو على حالها ، فقالوا (تَوْتَعِدُ) ؛ فلمّا قالوا (تَتّعِدُ) و (تَتّزِن) و (تَتّزِن) و (تَتّزِن) على أن ثقل التاءين أو التاءات المتتاليات لا يعلق عليه حكم عندهم .

يتضح بذلك أنَّ النحاة حين رأوا إحدى الهمزتين في (أؤكرم) وبابه تحذف وجوبًا، جعلوا ثقل الهمزتين علة لوجوب الحذف، وحين رأوا إحدى التاءين المبدوء بها (تتفاعَل) و(تَتَفَعَّل) تحذف جوازًا جعلوا ثقلَ التاءين عِلَّة لجواز الحذف.

والحق أنَّ هذا أخذ منهم بظاهر اللفظ في البابين ، مع أن العلة أعمق من ذلك بكثير .

وقد تأمَّلت هذين الحذفين فوجدت أن الذي أجاز حذف إحدى التاءين هو نفسه الذي أوجب حذف إحدى الممزتين ، وهو ( العلة المعنوية ) التي شرحتها قبل قليل ،

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك: سر صناعة الإعراب (١/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) ديوان الأعشى الكبير ص ٢٠١.

ولكن لوجود فارق دقيق بين البابين في هذه العلة ، كان الحكم في حذف التاء الجواز ، وفي حذف الهمزة الوجوب .

ولاشك أن الكشف عن كلِّ ذلك في مسألة اجتماع التاءين ، سيثبت دقة التعليل المعنوي الذي فسرت به وجوب الحذف في ( أُؤكرم ) وبابه ، وهذا بيان ذلك .

## رأي الباحث في جواز حذف إحدى تاءي ( تَتَفَاعَلُ ) وَ ( تَتَفَعَّلُ ):

(تَفَاعَل) و (تَفَعَل) فعلان ماضيان في أولها تاء زائدة ، فإذا أدخلت عليها تاء المضارعة ، فقد اجتمع زيادتان ، في أول الكلمة ، والطارئة منها (التي هي تاء المضارعة) صالحة للنيابة عن السابقة (التي هي تاء الماضي) ؛ فهذه ثلاثة أوصاف من أوصاف العلة التي أوجبت حذف الهمزة الثانية من (أُؤكرمُ) وبابه ، ولكن الوصف الرابع (الذي هو: وجود قرينة ترفع اللبس) لم يتوافر هنا ؛ وقد انبني على ذلك أمور هي من دقائق التأملات ، هذا بيانها:

إذا قلت (تَتَنَاوَلُ) وأردت أن تحذف تاء (تَفَاعَلَ) وتنيب تاء المضارعة عنها، وتضمها ؛ كما فعلت في (أُكرِمُ) مضارع (أكْرَمَ)، فسوف تقول (تُنَاوَلُ) فيلتبس مضارع (تَنَاوَلَ) المبني للفاعل بمضارع (نَاوَلَ) المبني للمفعول.

وكذلك لو قلت في ( تَتَلَوَّنُ ) : ( تُلَوَّنُ ) لالتبس بمضارع ( لَوَّن ) المبني للمفعول .

فلمَّا كان ضمُّ حرف المضارعة مُوْقِعًا في اللبس ، لا رافعًا له ، كما كان في مسألة ( أُوَكرم ) ، لم يجب حذف تاء ( تَفَاعَلَ ) أو ( تَفَعَّلَ ) من مضارعهما ؛ استغناء عنهما بحرف المضارعة .

إذا كان هذا هو الحكم العقلي النظري في هذه المسألة ، في الفسير حذف العرب إحدى التاءين حين يكون المضارع مبدوءًا بالتاء ؟ ولماذا التاء دون غيرها من حروف المضارعة ؟ وأيها حذف ؟! وهل ذلك لاستثقال اجتماع المثلين كما قال النحاة ؟!

الحقُّ أنَّ لذلك كله تفسيرًا معنويًا ، لا مدخل لثقل اجتهاع المثلين فيه ، هذا ببانه :

حين تقول ( تَتَفَاعَلُ ) أو ( تَتَفَعَّلُ ) فإن تاء المضارعة تدلُّ أصالة على معنيين اثنين ، هما :

- المضارعة . (وهي دلالة عامة)
- الخطاب . (وهي دلالة خاصة).

وإذا تأملت هاتين الدلالتين تبين لك أمران ، هما:

١. أن ( المضارعة ) التي تدلُّ عليها التاء من ( تتناول ) يمكن أن يستدل عليها عند تركيب الفعل في جملة ، بدلائل أخرى ، هي :

#### أ. علامة الإعراب:

وذلك حين يكون الفعل مرفوعًا ، كالضمة في نحو (تَنَاوَلُ الكتابَ) ، والنون في نحو (تَنَاوَلُ الكتابَ) ، والنون في نحو (تناولانِ الكتابَ): فإن الضمة في الفعل المضارع (تَنَاوَلُ) في الجملة الأولى هي الفارق بينه وبين الماضي (تَنَاوَلَ) ؛ والنون في الفعل المضارع (تناولان) في الجملة الثانية هي الفارق بينه وبين الماضي المسند إلى ألف الاثنين (تَنَاولا).

كما أنَّ تاء المضارعة في ( تَتَنَاولُ ) بعيدًا عن التركيب هي الفارق بينه وبين الماضي ( تَنَاوَلُ ) .

فعلامة الإعراب في التركيب تؤدي ما تؤديه تاء المضارعة خارجه ، من الفرق بين المضارع والماضي .

#### ب. علامة الفعل:

وذلك حين يكون الفعل منصوبًا ، مطلقًا ؛ أو حين يكون مجزومًا وهو من الأمثلة الخمسة ؛ فإن أداة النصب أو الجزم تدلان على المضارعة ؛ لأنها خاصتان بالمضارع دون غيره .

فأداة النصب (لن) في قولك (لن تناولَ الكتاب) و (لن تناولا الكتاب)، وأداة الجزم (لم) في قولك (لم تناولا الكتاب) هما القرينتان الوحيدتان على أن المراد هنا الفعل المضارع دون الماضي.

#### ج. علامة الإعراب وعلامة الفعل معًا:

وذلك حين يكون الفعل مجزومًا ، وليس من الأمثلة الخمسة فإن علامة الجزم (وهي سكونُ صحيح الآخر ، وحذف حرف العلة من معتله ) وعلامة الفعل (وهي أداة الجزم) تدلان على المضارعة ؛ كما في قولك (لم تَنَاوَلُ كتابًا) ، وقولك (ألم تناوُلُ كتابًا) ، وقولك (ألم تناوُلُ كتابًا) ، فإن أداة الجزم (لم) ، وعلامة الجزم (السكون ، أو حذف حرف العلة) هما الفارق بين المضارع والماضي (۱) .

كما أن التاء الأولى في المضارع (تَتَنَاوَلْ) همي الفارق بينه وبين الماضي (تَنَاوَلَ).

\_

<sup>(</sup>١) فإن اعتبرنا فعل الأمر (تَنَاوَلُ) أيضًا في هذه الموازنة ، فإن أداة الجزم وحدها هي الفارق بين المضارع من هذا الفعل وبين غيره أمرًا أو ماضيًا .

وبهذا يتضح أن دلالة التاء الأولى في (تَتَنَاوَلُ ) على المضارعة قد يقوم بها غيرها من علامة فعل أو علامة إعراب عند تركيبه في الجملة .

٢. أنَّ علامة الفعل ، أو علامة الإعراب ، حين تنوب عن تاء المضارعة في الدلالة
 على ( المضارعة ) في نحو قولك ( تَتَنَاوَلُ الكتاب ) ، فإنَّ :

أ. تاء المضارعة تبقى فيها الدلالة على الخطاب.

ب. تاء صيغة (تَفَاعَلَ) تدلُّ على معنى واحد من معانيها المعروفة (التساوي بين المتشاركين في أداء الفعل ، التكلف ، المطاوعة ، ....).

وكلا هذين المعنيين معنى خاص تدلُّ عليه كلُّ تاء بلفظها ، فلمَّا كان كذلك حذفت تاء المضارعة ، ونابت عنها تاء الصيغة في أداء معنى ( الخطاب ) المتبقي فيها .

وإنها قلت إنَّ تاء المضارعة هي المحذوفة ؛ لأنها إذا حذفت تبقَّى خلفها ما ينوب عنها في أداء دلالتيها العامة والخاصة :

- فعلامة الإعراب ، أو علامة الفعل ، تنوبان عنها عند التركيب في أداء معناها العام ( المضارعة ) .

- وتاء الصيغة (تَفَاعَلَ) تنوب عنها في أداء معناها الخاص ( الخطاب ) ، و في أداء ما يعرض فيها من معان ك ( التأنيث ) في نحو قولك : ( تَمَارَضُ هندُ ) .

ولا يجوز أن تكون التاء المحذوفة هي تاء (تَفَاعَل) ؛ لأنه ليس في البنية قرينة عليها حين تحذف ، كما كان ضم حرف المضارعة قرينة من داخل البنية على الهمزة المحذوفة من (يُنْزِل) رافعًا لالتباسه بـ (يَنْزِل) ؛ ألا ترى أنك لو فعلت ذلك في (تَتَنَاولُ) فحذفت تاء الصيغة وضممت حرف المضارعة فقلت (تُنَاول) لالتبس بالمبني للمفعول من (نَاوَل) ، وقد مضى ذكر ذلك .

وما قيل في (تَتَفَاعَلُ) يقال في (تَتَفَعَّلُ)، فأنت تقول: (أنت تَعَلَّمُ العلمَ، وأنتها تَعَلَّمَ العلمَ، وألم تعلَّمَ العلمَ، وألمَ تعلَّمَ العلمَ القرآن) بحذف التاء، وإنها جاز حذف تاء المضارعة في كلِّ ذلك؛ لأنها حين حذفت قسم معنياها (العام والخاص) على نائبين عنها في أدائهما: (علامة الإعراب أو الفعل) و (تاء: تَفَعَلَ) (1).

يكشف لك عن دقة هذا التحليل وعمقه: أنك إذا أدخلت على (تَفَاعَلَ) أو (تَفَعَلَ) عن دقة هذا التحليل وعمقه: أنك إذا أدخلت على (تَفَاعَلُ) لم يجز لك (تَفَعَلُ) غير التاء من حروف المضارعة، فقلت (أَتَفَاعَلُ، نَتَفَاعَلُ، يَتَفَاعَلُ) لم يجز لك حذف حرف المضارعة لا في التركيب ولا خارجه.

والعلة في ذلك أن هذه الأحرف يمكن أن ينوب عنها في الدلالة على معناها العام ( المضارعة ) ما ناب عن التاء في أداء هذا المعنى من النوائب المذكورة قبل قليل ( علامة الإعراب ، علامة الفعل ، العلامتان معًا ) .

ولكن لا يمكن أن تنوب تاء (تَفَاعَلَ) عن هذه الأحرف في الدلالة على المعنى الخاص لكلِّ منها (الغيبة في الياء، والتكلم والإفراد في الهمزة، والتكلم والجمع في النون) ؛ لأن هذه المعاني مدلول عليها بأعيان ألفاظ هذه الحروف، فامتنع أن تتناوب لاختلاف ألفاظها، في حين أن تاء (تَفَاعَلَ) لمَّا وافقت تاء المضارعة في اللفظ نابت عنها في أداء معناها الخاص (وهو الخطاب)، وهنا يكمن الفرق بين تاء المضارعة وإخوته أحرف المضارعة الأخرى.

لهذا المعنى الدقيق انفردت تاء المضارعة بجواز الحذف في المضارعين

<sup>(</sup>١) ينظر ما ورد في القرآن الكريم وقراءاته من (تَتَفَاعَلُ) و (تتفَعَّلُ) محذوفي التاء، في دراسات لأسلوب القرآن الكريم، القسم ٢: ١ / ٥٧٩، ٥٨٣، ٥٩٤، ٥٩٥، ٢٢١، ٦٢٠، ٦٥٥.

( تَتَفَاعَلُ) و ( تَتَفَعَلُ) ، فلما رأى النحاة ( رحمهم الله ) هذا الانفراد للتاء ؛ ظنوا أن الحذف لاستثقال الجمع بين التاءين ؛ والحق أن المسألة أعمق من ذلك بكثير ، كما وضحت .

فإن قيل: فلم لم يكن حذف التاء من (تتفاعَلُ) و (تَتَفَعَلُ) لازمًا مع هذا الاستغناء عنها ، كم كان حذف همزة (أَفْعَلَ) من مضارعه لازمًا ؟!

#### قلت:

لأن النائب عن همزة ( أَفْعَلَ ) في الدلالة على معناها هو حرف المضارعة المضموم، وهو من داخل بنية الفعل لا من خارجها، فكانت نيابته عنها في أداء المعنى دائمة.

في حين أن جميع ما ينوب عن تاء المضارعة في أداء معنى المضارعة ، عناصر من خارج بنية الفعل ، لا تظهر إلا في التركيب ؛ ولذلك امتنع من حذف التاء خارجه ؛ فالنيابة هناك نيابة دائمة فكان الحذف دائمًا ، والنيابة هنا مقيدة بالتركيب فكان الحذف جائزًا .

وبهذا يتضح أن التعليل المعنوي مطرد في تفسير الحذف في هذين البابين.

ونخلص من هذا المبحث إلى استنتاج ثلاثة أدلة عميقة على صحة ما ذهبت إليه من تعليل معنوي لحذف همزة ( أَفْعَلَ ) من مضارعاته واسمي فاعله ومفعوله ، وملخص هذه الأدلة هي :

- ان هذا التعليل مدعوم بأصل من أصول تأليف الكلام العربي، وهو أنه لا يجمع بين شيئين يغنى أحدهما عن الآخر.
- ٢. أنَّ هذا التعليل يفسِّرُ ما يحصل في أبنية بعض الأفعال المضارعة المعتلة من خلل لفظي وانغلاق معنوي ، عند إثبات همزة ( أَفْعَلَ ) فيها ، يتجاوزان مسألة ( الثقل ) ؛ فيكشف بذلك عن قصور علة ( الثقل ) .

٣. أنَّ هذا التعليل يقدم تفسيرًا معنويًّا عميقًا لجواز حذف تاء المضارعة من ( تَتَفَاعَلُ) و ( تَتَفَعَّلُ) في التركيب.

#### المبحث الثاني : إشارات الأقدمين إلى هذا التعليل :

قال سيبويه في تعليل حذف همزة (أَفْعَلَ) من مضارعه:

« ولكنهم حذفوا الهمزة في باب (أَفْعَلَ) من هذا الموضع ، فاطرد الحذف فيه ؛ لأن الهمزة تثقل عليهم ، كما وصفت لك »(١).

وقد اكتفى الناس بهذا القدر من كلام سيبويه (٢) ، فأجمعوا على تعليل حذف همزة (أَفْعَلَ) من مضارعه بـ ( ثقل اجتماع الهمزتين ) في المبدوء بالهمزة ، ثم طُرِدَ الباب في البواقي .

والحق أن سيبويه لم يكتف بهذا المقدار من التعليل ، فقد قال عقب ذلك مباشرة :

« وكثر هذا [ أي مضارع ( أَفْعَلَ ) ] في كلامهم ، فحذفوه ، واجتمعوا على حذفه ، كما اجتمعوا على حذف ( كُلْ ) و ( تَرَى ) .

وكان هذا [أي: همزة (أُوَفْعِلُ)] أجدر أن يحذف .... ؛ لأنه زيادة لحقته زيادة ، فاجتمع فيه الزيادة ، وأنَّ له عوضًا إذا ذهب »(٣) .

فقد علل سيبويه الحذف في ( أُؤكْرِمُ ) في هذا النص بعلة ذات أربعة أوصاف ، هي :

١. ثقل اجتهاع الهمزتين.

<sup>(</sup>۱) الكتاب (٤ / ۲۷۹ ).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإغفال (١/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٣) الكتاب (٤/ ٢٧٩)، وينظر شرحه للسيرافي (المخطوط:٦/ ١٦ – ١٨).

- ٢. كثرة الاستعمال.
- ٣. اجتهاع زيادتين متلاحقتين.
- ٤. صلاح الطارئة منها لأن تكون عوضًا عن السابقة .

فسيبويه ، وإن كان كغيره من النحاة يجعل أصل علـة الحـذف في المضـارع المبـدوء بالهمزة ، ثم يجعل الحكم في غيره بالاطراد ؛ فإنه لم يكتف بـ ( ثقل اجتماع الهمـزتين ) في تعليله ، بل نص على ( اجتماع الزيادتين ) و ( وجود العوض ) .

كما أنَّ هناك إشاراتٍ متناثرةً عند بعض النحاة تلامس أجزاء من هذا ( التعليل المعنوي ) الذي فصَّلته ، ولكنها لم تلتئم مع بعضها علةً واحدة في هذه المسألة عند أحد ، ومن تلك الإشارات ما يأتى :

- ١. النصُّ على أنَّ همزة (أَفْعَلَ) حذفت ؛ « لأنَّ الضمَّ دليل على ذوات الأربعة »(۱) ، أو « لأن الضمة تدلُّ عليها »(٢) .
- ٢. النصُّ على أنَّ الهمزة الباقية في (أُفْعِلُ) هي همزة المضارعة ؛ لأنها دخلت لعنى ؛ ولأنها هي المضمومة (٣).
- ٣. النصُّ على أنَّ حرف المضارعة في مضارع (أَفْعَلَ) إنها ضمَّ ؟ « لئلا يلتبس بمضارع الثلاثي المجرد » (٤) .

(٣) ينظر: شرح التصريف ص ٣٨١، ٣٨١، والفوائد والقواعد ص ٧٩٦، وإملاء ما منَّ بـ ه الـرحمن (١/ ١٢)، وشرح التعريف ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (١/ ٧٢، ٧٣).

<sup>(</sup>٢) إعراب القرآن (١/ ١٨١).

<sup>(</sup>٤) شرح شافية ابن الحاجب للجاربردي ص ٢٦٤.

إلا أنَّ هذه النصوص وردت في بيان أيّ الهمزتين أولى بالحذف ، وعلـة ذلـك ، ولم يتنبه أحد إلى أن مجموع ذلك كله هو علة وجوب الحذف ، كما قدمت .

#### المبحث الثالث : مناقشة دليل للفارسي على صحة تعليل النحاة :

## قال الفارسي:

« والدليل على أن حذف همزة ( أَفْعَلَ ) ؛ لكراهية التقاء الهمزتين : أنه حيث أبدل منها حرف مقارب لها أُتِمَّ ولم يحذف ، فقالوا ( يُهَرِيْق ) . وجاء على ما كان يلزم أن يكون عليه هذا المثال .

هذا في من فتح ( الهاء ) فقال ( يُهَرِيق ) ، فأما من أسكن فقال ( أَهْرَقْتُ أُهْرِيتُ ) ، فإنها عنده مثل ( أَسْطَعْتُ وأُسْطِيْعُ ) ، جعل الهاء عوضًا مما دخل الكلمة من الضعف ، والتهيؤُ للحذف في الجزم والوقف ، كما أنَّ السين في ( أَسْطَعْتُ ) كذلك »(١).

والحقُّ كلُّ الحقِّ أنه لا دليل في قول العرب ( يُهَرِيق ) على أنَّ العرب إنها حذفت همزة ( يُؤكّرِم ) .

#### وذلك لسببين ، هما:

١. أنَّ هذه الكلمة شاذَّة ، فلا يجوز أن يستدلُّ بها أو يبنى عليها حكم .

٢. أنَّ هـذا الاستدلال مبني عـلى أن الهـاء في ( هَـرَاقَ يُهَرِيـقُ) بـدل مـن همـزة
 ( أَرَاق يُؤرِيقُ) ، وأن هذه الهاء المبدلة إنها ثبتت في المضارع مع أن الهمزة التي هي مبدلة
 منها لا تثبت فيه ؛ لأن الهمزة حين تقلب هاء فإنه لا يلتقي همزتان حين يكـون المضـارع

<sup>(</sup>۱) الإغفال (۱/ ۱۰۹)، وينظر: لسان العرب (هررق: ٦/ ٣٢٨)، وارتشاف الضرب (١/ ٣٢٣)، وورتشاف الضرب (١/ ٣٤٣)، وشرح الأشموني (٤/ ١٥٣). وهذا الاستدلال متنزع من كلام لسيبويه في الكتاب (٤/ ٢٨٥).

للمتكلم عن نفسه ؛ إذ يقول ( أَنَا أُهَرِيقُ ) فلمَّا زالت علة وجوب الحذف ( التي هي المتكلم عن نفسه ؛ إذ يقول ( أَنَا أُؤَرْيِقُ ) ثبتت الهاء في المضارع .

وهذا التصُّور ، وإن كان قول سيبويه (١) ، فإنه عندي ضعيف غير مسلَّم به ؛ وذلك لأن الهاء في (هَرَاق) لو كانت بدلًا من همزة (أَرَاقَ) لما قالت العرب (أَهْرَاقَ) فجمعوا بين همزة (أَفْعَلَ) وبين الهاء التي هي في (هَرَاقَ) بدل من همزة (أَفْعَلَ) ، وهذا أيضًا ؛ لأن هذا يعني أنَّ (أَهْرَاق) كأنه (أَأْراق) بهمزتين كلاهما همزة (أَفْعَلَ) ، وهذا محال ؛ فدلً على فساد هذا التصور .

ولتفادي هذا الخلل الفادح في هذا التصور ، جعل سيبويه الهاء مبدلة من الهمزة في ( هَرَاقَ ) فقط ، واستحدث للهاء في اللغة الأخرى ( أَهْرَاق ) تصوُّرًا آخر ، فذهب إلى أنها ليست مبدلة من الهمزة كأختها ، ولكنها زائدة على ( أراق ) ، ثم بَرَّر زيادتها بأنها عوض لعين الكلمة ( التي هي الألف المنقلبة عن واوِ عنده ) عن شيئين ، هما :

١٠. تسكينها ونقل حركتها إلى الراء ، لأن أصل (أراق): (أرْوَق) ثم أعلت الواو
 بنقل حركتها إلى الراء ، فانقلبت ألفًا .

٢. حذفها في المضارع المجزوم (لَم يُرِق )، وفي فعل الأمر (أرق ) ؛ لالتقاء الساكنين .

فعوِّضت الكلمة عما أصاب عينها من هذين الأمرين بزيادة هذه الهاء قبل فائها .

ونظَّر لها في ذلك بقولهم ( أَسْطَاعَ يُسْطِيْعُ ) ؛ إذ إن أصلها عنده ( أَطَاع يُطِيْعُ ) ثم

\_

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكتاب (٣/ ٢١٤) (٤/ ٢٨٥)، وينظر في هذه المسألة: شرحه للسيرافي (المطبوع: ٢/ ٨٦ - ٨٦) (المخطوط: ٦/ ٢٢ - ٢٥)، وسر صناعة الإعراب (١/ ١٩٩ – ٢٠٣)، وشرح الملوكي ص ٢٠٦ – ٢٠٨، والمغنى في تصريف الأفعال ص ٤٠، ٤١، ١١١، ١١١.

عوضت الكلمة عما أصاب عينها من التسكين ونقل الحركة ، وعما سيصيبها من الحذف في المضارع المجزوم والأمر ، بزيادة السين قبل فائها(١) .

وقد ذكر النحاة ، على هذا التصوُّر ، ثلاثة إشكالات ، وأجابوا عنها ، هي :

١. أنَّ هذا تعويض عن شيء موجود، ففتحة العين لم تحذف، وإنما نقلت.

هذا الاعتراض للمبرد، وقد أجاب عنه أنصار سيبويه بأن التعويض ليس من ذهاب الحركة، وإنها هو من تغير مكانها بالنقل؛ فالتعويض إذن إنَّها هو للعين لأنها فقدت حركتها وسكنت (٢).

7. أنَّ الأفعال التي حدث فيها مثل ما حدث لـ (أَرَاق) لم تُعَوَّض عما أصاب عينها من التسكين، ولا عما يصيبها من الحذف في حالي الجزم والبناء على السكون، وهي كثيرة جدًا كـ (أَقَامَ، وأباع) وغيرها مما لا يحصى - كثرة! فما معنى أن تخصّ (أراق) مهذا التعويض؟!

وقد أجاب أنصار سيبويه عن ذلك بأن التعويض هنا إنها هو تعويض جواز لا تعويض وجوب ، وأنه لا يلزم في نظائر (أَرَاقَ) ، ولكنَّ العرب لو عوَّضت في غيره لكان جائزًا (٣) .

٣. أنَّ التعويض في العربية يكون بحرف واحد يتكرر التعويض به في كلِّ الكلمات التي فيها موجب التعويض نفسه ، فكلُّ المصادر التي حذفت منها الفاء يكون التعويض

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر: الكتاب (٤/ ٢٨٥)، وينظر (١/ ٢٥)، وينظر شرحه للسيرافي (المطبوع: ٢/ ٨٢ – ٨٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر في ذلك: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٢/ ٨٣)، وسر صناعة الإعراب (١/ ١٩٩، ٢٠٠)، وشرح الملوكي ص ٢٠٨، ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر : شرح الملوكي ص ٢٠٧ ، ٢٠٨ .

عنها بتاء في آخرها ، نحو (عِدة ، زِنَة ، صِلَة ، صِفَة ، جِهَة ...) وغيرها ؛ وكلُّ المصادر التي حذفت منها العين يكون التعويض عنها بتاء في آخرها ، نحو (إقامة واستقامة ، وإقالة وإستقالة ، وإجازة واستجازة ، وإبانة واستبانة ....) وغيرها .

فجعلوا العوض واحدًا في كلِّ النظائر ، ولم يعوضوا مرة بالتاء ومرَّة بغيرها من حروف المعجم.

وإذا كانت هذه عادة العرب في التعويض، فكيف يجوز أن يقال: إنَّ العرب عوَّضت فعلين لا ثالث لهما في العربية (١) تعويض جواز عن إسكان عينهما وتعرضهما للحذف منهما، فكان العوض في أحدهما بالهاء، وفي الثاني بالسين، التي لم ترد عوضًا عن محذوف قط ؟ مع أن سبب التعويض فيهما واحد ؟!

وهـ الله جعلـ وا العـ وض فـ يهما هـاء ، فقـ الوا (أَهْطَـاع يُمْطِيْـعُ) كـما قـ الوا (أَهْطَـاع يُمْطِيْعُ) كـما قـ الوا (أَهْرَاقَ يُسْرِـيْقُ) كما قـ الوا (أَسْطَاع يُسْطِيْعُ) ؟!

وقد أجاب عن ذلك السيرافي ، فقال:

« فإن قيل : لم كان العوضُ في ( أَسْطاعَ ) سينًا ، والعوض في ( أَهْرَاق ) هاءً ؟

فإن الجواب في ذلك أن يقال: السين والهاء هما من الحروف الزوائد، فإذا عوَّضوا حرفًا، فقد وصلوا إلى ما أرادوا من التعويض، أيَّ حرف كان؛ لأن الغرض التعويض لا الحرف بعينه.

ومع ذلك فمحتمل أن تكون زيادة السين للعوض في ( أسطاع ) لأن يشاكل سائر

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المطبوع : ٢ / ٨٤ ) .

اللغات فيها التي السين مزيدة في بنائها ، وزيادة الهاء في (أهراق) ليشاكل ( هَرَاقَ ) اللغات فيها الذي الهاء فيه مبدلة من الهمزة »(١) .

والحقُّ أنَّ هذا كله تلفيق لهذه العلة لا داعي له ، وترقيع لا مقنع فيه . وإنَّ هذه الإشكالات الثلاثة تحمل المنصف على أن يعيد النظر في هذا التصوُّر الذي وضعه سيبويه لـ ( هَرَاق ) و ( أَسْطَاعَ ) ، ومراجعته ، والتبصُّر فيه ؛ لا أن ينصره بمستغرب التعليل ومستنكر التأويل .

## رأي الباحث في ( هَرَاق ) و ( أَهْرَاقَ ):

أ. تقول العرب ( هَرَقَ زيدٌ الماءَ هَرْقًا ) و ( هو يَهْرِقُهُ ) و ( أَنَا أَهْرِقُـهُ ) ، فيجعلون
 الهاء فاء ، والراء عينًا ، والقاف لامًا ، كـ ( ضَرَب ) ، فالهاء فيه أصلية غير مبدلة .

ويبنون منه (أَفْعَلَ) فيكون بمعناه فيقولون (أَهْرَقَ زيـدُ الماءَ إِهْرَاقًا) و (هـو يُهْرِقُهُ) و (أَنَا أُهْرِقُه) (٢).

ف ( هَرَقَ ) و ( أَهْرَق ) مستويان في المعنى والعمل ، فهما من باب ( فَعَلَ وأَفْعَلَ ) ، والهاء فيهما أصلية ، وهذا لا إشكال فيه .

ب. وتقول العرب (رَاقَ الماءُ يَرُوْقُ رَوْقًا) و (رَاقَ الماءُ يَرِيْتُ رَيْقًا) إذا انصبَّ هو، ف (رَاقَ) فعلٌ لازمٌ، ثمَّ يُعَدَّى بِالهمزة، فيقال (أَرَاقَ زيدٌ الماءَ إراقة) إذا صبَّه (٣).

نخلص من ذلك إلى أن ( هَـرَقَ ، وأَهْـرَقَ ، وأَرَاقَ ) ذات معنى واحـد هـو

\_

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المطبوع ٢/ ٨٦،٨٥).

<sup>(</sup>٢) تنظر هذه اللغة عن ابن برى في لسان العرب (هر ق: ٦ / ٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر : لسان العرب ( روق : ٣/ ١٥٠ ) ( ري ق : ٣/ ١٥٨ ) .

(صَبَّ الشيءَ)، فهي من المترادف؛ لأنها من أصلين مختلفين، ف ( هَرَقَ) و ( أَهْرَقَ) و أَهْرَقَ) أصلهما ( هـر ق)، و ( أراق) أصله ( رَ وَ قَ) أو ( رَ يَ قَ).

وبناء على هذه المعطيات اللغوية أبني تصوري أنا لما حدث بعد ذلك فأقول:

لَمَّا كان بين (هَرَق وأَهْرَق) و (أَرَاقَ) هذا الترادف المعنوي ، إضافة إلى التقارب اللفظي الظاهر وإن اختلفت الأصول = ركبت العرب من (هَرَق) و (أَراق) لغة ثالثة فزادت في (هَرَقَ) ألفًا بين الراء والقاف ، تشبيهًا لها في اللفظ بـ (أراق) ، فَوُل د منها فعلٌ جديدٌ هو (هَرَاقَ) وزنه (فَعْوَلَ) أو (فَعْيَلَ) ، فهو مثل (هَـرْوَل) و (شَرْيَفَ) الملحقين بـ (دَحْرَجَ) ؛ إلا أنَّ الزيادة فيهما للإلحاق ، والزيادة في (هَرَاقَ) لمراعاة الشبه اللفظي ؛ ولذلك عوملت (هَرَاقَ) معاملة (أَرَاقَ) تتميمًا للمشابهة بينهما ، فكانت الألف فيها وإن كانت زائدة ، كالألف الأصلة المنقلبة عن ياء أو واو في (أَرَاقَ) ، فصارت (هَرَاقَ) بذلك كأنها رباعية الأصول ، ولذلك جاء مضارعها على (يُهَرِيْتُ) وأصله (يُهرُيْقُ) كـ (يُدَحْرِج) ، ثم أعلَّ بنقل الحركة .

ثم أعطي (أَهْرَقَ) ما أُعْطِيَهُ أخوه (هَرَق) من هذا الشبه اللفظي بـ (أراق) ؟ لأنها مستويان في المعنى والعمل والأصل، فاستويا في هذه الزيادة، فَوُلد فِعْلُ جديد هو (أَهْرَاق) وزنه (أَفْعَوَلَ) أو (أَفْعَيَلَ).

وعلى هذا ف ( الهاء ) في ( هَرَاق ) وفي ( أَهْرَاقَ ) أصلية ، وهي فاء الفعل ، والألف فيها هي الزائدة .

وبتركيب هاتين اللغتين أصبح في هذا المعنى خمسة أفعال ، هي :

- ١. هَرَقَ يَهْرِقُ هَرْقًا.
- ٢. أَهْرَقَ يُهْرِقُ إِهْرَاقًا.

- ٣. أَراقَ يُرِيْقُ إِرَاقَةً .
- ٤. هَرَاقَ يُهَرِيْقُ هَرَاقَةً (١).
- ٥. أَهْرَاقَ يُهْرِيْقُ إِهْرِيَاقًا (٢).

ولا يبعد عندي أن يكون استنباط هاتين اللغتين الجديدتين إنها كان أول أمره من فعل الشعراء ؛ لحاجتهم إلى إقامة الوزن ألا ترى إلى قول امرئ القيس:

وإن شفائي عبرة مُهَرَاقة فهل عند رسم دارس من مُعَوَّلِ فإنَّ الذي يظهر لي ، والله أعلم ، أنَّ الشاعر حين أراد هذا المعنى كان أمامه أن يقول فإنَّ الذي يظهر لي ، والله أعلم ، أنَّ الشاعر حين أراد هذا المعنى كان أمامه أن يقول (عَبْرَةٌ مَهْرُوْقَةٌ) من (هَرَقَ) ، أو (مُهْرَقَة) من (أهرَق) ؛ وكلُّ ذلك لا يستقيم به الوزن ؛ فَركَّبت سليقته النقيَّة منها جميعًا (مُهَرَاقة) ، فأدَّت بذلك المعنى ، وأقامت الوزن .

فلا يبعد عندي أن يكون الشعراء ، وهم أمراء الكلام ، هم الذين زادوا الألف في ( هَرَاق ) ثم في ( أهراق ) وما يتصرف منهما ، ثم سار الناس على إثر الشعراء في ذلك .

وقل مثل ذلك في قول الآخر :

فقعدت كالمهريق فضلة مائهِ في حررِّ هاجرةٍ للمع سَرَاب إذ لو قال (فقعدت كالهارِقِ) أو (كالمهْرِق) أو (كالمُرِيْق) لانكسر البيت، فركَّبت سليقته من ذلك كله (كالمُهَريق) فأدَّتَ المعنى وأقامت الوزن.

فهذا ما أتصوَّره في الفعلين ( هَرَاقَ ) و ( أَهْرَاقَ ) ، وهو تصور يفضل التصور

.

<sup>(</sup>١) ينظر: الصحاح ( هـ رق: ٤ / ١٢٨٩ ).

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق ( هـ ر ق : ٤ / ١٢٩٠ ) .

### الذى أخذه الناس عن سيبويه (رحمه الله) من جهتين ، هما :

١. أَنَّ الهاء عند سيبويه في ( هَرَاق ) مبدلة من همزة ( أَرَاقَ ) وفي ( أَهْـرَاق ) زائـدة
 عليه ، فاختلف حال الهاء في الفعلين في تصوره مع ترادفهما .

في حين أن التوجيه فيهم في تصوري واحد ، فالهاء فيهم أصلية ، والألف فيهما زائدة .

7. أنَّ العلة في زيادة الهاء عند سيبويه في (أَهْرَاق) هي تعويض العين عن الإسكان والتعرض للحذف، وهي علة ضعيفة غاية الضعف؛ لورود الإشكالات الثلاثة السابقة عليها؛ في حين أن لا زيادة، ولا تعويض، فلا إشكالات، في التصور الذي ذهبت إليه، والله أعلم بالصواب.

## رأي الباحث في ( أَسْطَاعَ يُسْطِيْعُ ):

ما قلته في (أَهْرَاق يُهْرِيتُ) من أن الهاء ليست فيه للتعويض ، أقوله أيضًا في (أَسْطَاع يُسْطِيعُ).

والحقُّ أنَّ الذي أشكل على النحاة في هذا الفعل ، فلم يجعلوا أصله (استطاع يَستطيع) = ثلاثة أمور ، هي : قطع الهمزة ، وفتحها ، وضَم حرف المضارعة ، فتصوَّروا أن أصله (أَطَاعَ يُطِيْعُ) ثم زيدت السين عليه ، وراحوا يبحثون عن تبرير لهذه الزيادة الغريبة ، فأتوا بعلة التعويض .

وخالفهم الفراء فذهب إلى أن أصله (استطاع يَسْتَطِيْعُ)، وهو الحقُّ، وإن كانت تفصيلات مذهبه لم تنقل.

وخلاصة ما أتصوره في تفسير مذهبه هو أن الأصل الأوَّل ( اِسْتَطَاعَ يَسْتَطِيْعُ ) ، ثم حذفت التاء وبقيت السين فأصبح هذا الفعل في منزلة بين ( اِسْتَفْعَلَ ) وبين ( أَفْعَل ) ، فمن العرب من جذبه إلى أصله ( استطاع ) فأبقاه بعد الحذف كما هو موصول الهمزة

مكسورها ، مفتوح حرف المضارعة ، فقال (إسطاع يَسْطِيْعُ) ، ومنهم من حمله على (أَفْعَلَ) الرباعي فقطع همزته وفتحها، وضم حرف المضارعة، فقال (أَسْطاعَ يُسْطِيْعُ)؛ وجهذا تكوَّنت هذه اللغات الثلاث ، والسين فيها جميعًا زائدة ، وهي التي تزاد مع التاء في (استفعل) ، وعلى هذا التصور فإن (أَسْطاعَ) أصله (استطاع) ، وليس (أطاع) كما قال سيبويه .

والذي يدلُّ على أنَّ هذا هو الحقّ: أن (أَسْطَاعَ يُسْطِيْعُ) بمعنى (استطاع يستطيع) الذي هو القدرة والإمكان والإطاقة ، وليس بمعنى (أَطَاعَ يُطِيْعُ) الذي هو الانقياد والخضوع ؛ يدلُّ على ذلك أن النحاة أنفسهم يذكرون (أسطاع) لغة في (استطاع) لا في (أطاع) (1).

وإذا ثبت ، بعد هذا البيان ، أن الهاء في ( هَرَاقَ يُهَرِيقُ ) أصلية غير مبدلة من همزة ( أَرَاقَ ) ، فقد سقط احتجاج الفارسي بها على أن ( استثقال اجتهاع الهمزتين ) هو الذي أوجب حذف همزة ( أَفْعَلَ ) من مضارعه واسمي فاعله ومفعوله .

#### المبحث الرابع : موازنة بين التعليلين :

أخلص من كلِّ ما سبق إلى تعليلين لوجوب حذف همزة (أَفْعَلَ) من مضارعاته الأربعة ، واسمي فاعله ومفعوله ، هما :

#### ١. التعليل القديم:

وهو تعليل النحاة ، ويذهبون فيه إلى أنَّ همزة ( أَفْعَلَ ) حذفت من مضارعه هربًا

<sup>(</sup>۱) ينظر في هذه المسألة: الانتصار ص ۲۷۰، ۲۷۱، شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المطبوع: ٢ / ٨٢)، وسر صناعة الإعراب (١ / ١٩٩، ٢٠٣)، وشرح الملوكي ص ٢٠٧، ٢٠٨، والمغني في تصريف الأفعال ص ١٠٩.

من ثقل اجتماع الهمزتين حين يكون المضارع للمتكلم عن نفسه في ( أَنا أُوَفْعِلُ ) ، ثم حذفت في البواقي ؛ طردًا للباب ، حتى يجري تصريف الفعل على سنن واحد .

#### ٢. التعليل الجديد:

وهو تعليل هديتُ أنا إليه ، واستنبطت بعضه من إشارات متفرقة عند الأقدمين ، أذهب فيه إلى أن همزة ( أَفْعَلَ ) إنها حذفت وجوبًا ؛ لسبين ، هما :

أ. خوف اللبس عند بقائها: وذلك لأنها لو بقيت لتطابقت ألفاظ الأفعال المضارعة الأربعة واسمي الفاعل والمفعول من (أَفْعَلَ) مهموز الفاء، مع ذلك كله حين يبنى من (فَاعَلَ) مهموز الفاء؛ فلمَّا كان بقاء الهمزة يؤدي إلى التباس البابين، على بعد ما بينهما في المعنى، حذفت الهمزة من تصريفات (أَفْعَلَ) السابقة رفعًا للبس.

ب. الاستغناء عنها: وذلك أن حرف المضارعة المضموم، والميم المضمومة في اسمي الفاعل والمفعول، يغنيان عنها في أداء معناها، ويحلان محلها في أول الكلمة لا معها، دون أي لبس، فصارت بذلك زيادة لا معنى لها، فحذفت.

وهو استغناء تشهد له الأصول ؛ لأن العرب لا تجمع بين زيادتين يمكن أن تغني إحداهما عن الأخرى .

وبإجراء موازنة عجلى بين هذين التعليلين ، نلخِّصُ بها كلِّ ما مضى من تعليل وتحليل وتدليل ؛ نخلص إلى النتائج التالية :

1. أنَّ علة (ثقل اجتماع الهمزتين) قائمة في (أُوَكرمُ) دون غيره من الأفعال المضارعة ، ودون اسمي الفاعل والمفعول ؛ في حين أن علتي (خوف اللبس، والاستغناء) قائمة في الأفعال المضارعة الأربعة واسمي الفاعل والمفعول على حدٍّ سواء ؛ ولذلك لجأ النحاة إلى التعلُّل بـ (طرد الباب).

٢. أنَّ علة ( ثقل اجتماع الهمزتين ) منقوضة بنحو ( أُوَسِّسُ ) وبابه ، و ( أُوَاخذ ) وبابه ، و ( أُوَاخذ ) وبابه ، لأن هذه الأبواب الثلاثة اجتمع في كلِّ منها همزتان ، ومع ذلك لم تخذف الثانية منهما ؛ في حين أنَّ علتي ( خوف اللبس ، والاستغناء ) سالمتان من هذا النقض .

٣. أنَّ علة (ثقل اجتماع الهمزتين) فاسدة الوضع هنا؛ لأنه عُلِّق عليها مالا تقتضيه من الحكم؛ إذ اطَّرد عند وجودها الحكم بتليين الهمزة الثانية بجعلها بينَ بينَ ، أو قلبها حرف لين ، فأما أن تحذف ؛ فهذا أمر أفرد به باب (أَفْعَلَ) ، دون وجود فارق في هذه العلة بينه وبين غيره ، يقابل ما بين الحكم بالحذف وبين الحكم بالقلب أو التليين من الفرق .

في حين أنَّ علتي ( خوف اللبس ، والاستغناء ) سالمتان من هذا الاعتراض .

وبهذه الفوارق الثلاثة البارزة يظهر فضل هذا التعليل الجديد وتقدمه .

وبكلِّ ما مضى أعود إلى الثمانيني الذي جعل الفعل المضارع المبدوء بالهمزة ( أُوَفْعِلُ ) الأصل الذي حذفت منه همزة ( أَفْعَلَ ) ؛ لوجود علة الحذف ( التي يذهب إليها ) فيه ، وهي ثقل اجتماع الهمزتين .

## ثم يجعل لهذا الأصل فرعين ، هما:

- ١. الأفعال المضارعة ، وألحقت به في الحكم طردًا للباب.
- ٢. اسما الفاعل والمفعول ، وألحقا به في الحكم ؛ لاشتقاقهما من الفعل .

وقد بنى على هذا التحليل استدلاله ضد الكوفيين ، فذهب إلى أن ( المصدر ) لو كان مشتقًا من ( الفعل ) ؛ لألحق به في هذا الحكم وحذفت الهمزة منه . = أعود بعد هذا إلى الاعتراض الثاني على تصوُّر الثمانيني هذا واستدلاله المبني على على ، وهو ( الاعتراض بمنع العلة في الأصل ) فأقول :

إنَّ العلة التي علَّل بها وجوب الحذف في الأصل (أُوَكرمُ)، وهي ثقل اجتماع الهمزتين، علة فاسدة مردودة ؛ لا تصلح لأن يعلَّل بها الحذف الواجب فيه، وليس في الإمكان التسليم بها، وإذا فسدت فكلُّ ما بني عليها من الاستدلال فاسد.

#### الاعتراض الثالث: منع العلة في الفرع:

لم ينصّ كثير من النحاة على علة مستقلة لحذف همزة (أَفْعَلَ) من اسم فاعله واسم مفعوله ، بل إن معظمهم سكت عن ذلك أصلًا ؛ إذ إنهم كانوا يذكرون أن علة الحذف إنها هي في الفعل المضارع الذي للمتكلم ؛ لأنه هو الذي تجتمع فيه همزتان ، ثم ينصون على أن الهمزة حذفت مع بقية أحرف المضارعة طردًا للباب حتى لا يختلف تصريف الفعل الواحد .

فأما حذفها في اسمي الفاعل والمفعول فإنهم لا يعللون له ؛ لأنها جاريان على لفط مضارعها كما هو ؛ إذ ليس فيهما إلا قلب حرف المضارعة ميًا مضمومة ، وكسر ما قبل الآخر أو فتحه (١) ، وكلُّ ما حصل في المضارع من إعلال حصل فيهما اقتضاء .

إلا أني وجدت بعض النحاة قد أفرد لحذف همزة (أَفْعَلَ) من اسمي الفاعل والمفعول علة خاصة ، أو هكذا يظهر من كلامه ، فكان لابد من النظر فيها وتحقيقها ، وهذا بيان ذلك :

<sup>(</sup>١) ينظر : كتاب سيبويه (٤ / ٢٨٢ ، ٢٨٢ ) .

#### ١. قال صاحب المطلوب:

« لَــ الله عنه المناق عنه الأصل ، وهو المضارع ؛ لعلة ما ذكرنا ؛ حــ ذفت مـن الفرع أيضًا ، وهو : الفاعل والمفعول والنهى وأمر الغائب ؛ تبعًا للأصل »(١).

ومع أن الأصلية والفرعية التي يتحدث عنها هنا غير واضحة ، فإنَّ الذي يظهر هو أنه يريد بها أن اسمي الفاعل والمفعول لَــ كَان بناؤهما جاريًا على المضارع ، مأخوذًا منه كانا كالفرع عليه ، فها حذف من المضارع حذف منهها .

فأما ذكره أمر الغائب، والنهي، فروعًا للمضارع في ذلك؛ فإن هذا تكثُّرُ لا داعي له؛ لأن الفعل فيهما مضارع مبدوء بالياء أو التاء، حذفت فيه الهمزة حملًا على المضارع المبدوء بالهمزة (على مذهبه)، قبل أن تدخل عليه لام الأمر فيكون أمرًا، أو (لا) الناهية فيكون نهيًا.

#### ٢. قال الثهانيني:

« ولَـــ الله عــ الفوها [ أي : الهمـزة ] في الفعـل المضـارع حــ الفوها في اسـم الفاعـل والمفعول ؛ لأنها مشتقان منه ، فقالوا ( مُكْـرِم ) والأصـل ( مُـوَكُرِمٌ) ؛ لأنـه عـلى وزن ( مُدَحْرِج ) »(٢) .

ولا عجب في أن يربط الثمانيني بين ( الاشتقاق ) وبين ( حذف الهمزة ) في هذه المسألة ؛ لأن استدلاله ضد الكوفيين لا يستقيم إلا مع هذا الربط .

وظاهر عبارته أنه يرى أن اسمي الفاعل والمفعول مشتقان من (الفعل المضارع) دون (الماضي)، والحقُّ أنه لا يريد ذلك، وإنها مراده أن الفعل المضارع لما اشتُقَّ من

<sup>(</sup>١) المطلوب شرح المقصود في التصريف ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) شرح التصريف ص ٣٨١ ، وتابعه العكبري في ذلك في اللباب (٢/ ٣٥٨).

الماضي (أَفْعَلَ) ، وحذفت منه الهمزة ، أجري هذا الحذف في جميع ما اشتُقَّ من ذلك الفعل الماضي من اسم فاعل أو اسم مفعول أو صفة مشبهة أو اسم زمان أو اسم مكان ، حتى تجري المشتقات من الفعل الواحد على نهج واحد .

فالأفعال المضارعة وجميع الأوصاف المستقة تشترك في أنها مأخوذة من الفعل الماضي، فلمّا وجد في أحدها (وهو المضارع المبدوء بالهمزة) علة أوجبت حذف الهمزة فيه، عَمّ هذا الحكم بقية الأفعال المضارعة ؛ لما بينها وبينه من التآخي ؛ زيادة على اشتقاقها جميعًا من أصل واحد، وعَمّ الأوصاف المشتقة كاسمي الفاعل والمفعول ؛ لمشابهتها الأفعال المضارعة في الاشتقاق من أصل واحد.

وهو حين يجعل (الاشتقاق) علَّة التساوي في الحذف بين جميع الأسهاء المشتقة وبين الأفعال المضارعة ، فإنه يهيء الأمر لإيراد استدلاله بذلك على أن المصدر ليس مشتقًا من الفعل ، كما يقول الكوفيون ؛ لأنه لو كان مشتقًا لاستحقَّ حذف الهمزة كباقي المشتقات ، فلمَّا ثبتت الهمزة فيه في نحو (إِكْرَام) و (إِحْسَان) دلَّ على أنه ليس مشتقًا من (أَكْرَمَ).

والحقُّ أنَّ علته هذه ممنوعة عندي لا يمكن التسليم بها ؛ لأن الاشتقاق لا أثر له في الحذف ؛ يدلُّ على ذلك أن فعل الأمر ، هو في حقيقته بعض الفعل المضارع ، ومع ذلك فإن همزة (أَفْعَلَ) تثبت فيه ، فيقال (أَكْرِم) و (أَحْسِن) ، فهل يجوز أن يقال : إن فعل الأمر ليس بمشتق ؛ لأن الهمزة لم تحذف منه كبقية الأسهاء والأفعال المشتقة من (أَكْرَمَ) ؟!.

فأما العلة التي حذفت همزة ( أَفْعَلَ ) من اسمي فاعله ومفعوله من أجلها ، فهي العلة نفسها التي حذفت الهمزة لأجلها من الأفعال المضارعة ، وهي علتان : علة أصولية وعلة معنوية ، هذا بيانها باختصار :

### ١. العلة الأصولية:

وهي أن الهمزة لو بقيت في اسمي الفاعل والمفعول من (أَفْعَلَ) لقيل (مُؤَفْعِلٌ) من و (مُؤَفْعِلٌ) ، فإذا بُنِيَا من مهموز الفاء ، قيل من نحو (آمَنَ) التي هي (أَفْعَلَ) من (الأَمْن) وأصلها (أَأْمَنَ) (مُؤَأْمِنٌ) و (مُؤَأْمَنٌ) ، فتقلب الهمزة الساكنة ألفًا وجوبًا ؛ لانفتاح ما قبلها ، فيقال (مُؤَامِنٌ) و (مُؤَامَنٌ) ؛ فيلتبسان باسمي الفاعل والمفعول من (فَاعَل) ؛ لأنه سيقال من (آمَنَ) التي هي (فَاعَل) من (الأمن) : (مُؤَامِنٌ) و (مُؤَامَنٌ) أيضًا .

فليًا التبس اسم الفاعل واسم المفعول من البابين ببعضهما فرق بين البابين بحذف الهمزة من اسمي الفاعل والمفعول من (أَفْعَلَ)، وإثباتها فيهما من (فَاعَلَ).

وقد مضى تفصيل ذلك وبيانه.

# ٢. العلة المعنوية:

وهي أنَّ الميم المضمومة في (مُؤكْرِم) و (مُؤكْرَم) تدلُّ على اسمية الكلمة (۱) و المُؤكْرَم والممزة تدلُّ على رباعية الفعل الذي اشتُقَ منه ، بها فيها من معنى زيدت من أجله ، وهما (أي الميم والهمزة) زيادتان ، مجتمعتان في موضع واحد هو أول الكلمة ، فحذفت الهمزة استغناء عنها ؛ لأن الميم المضمومة تنوب عنها في الدلالة على رباعية الفعل المشتق

<sup>(</sup>۱) أما الدلالة على كون الكلمة اسم فاعل أو اسم مفعول ، فهي بالبنية لا بالزيادة ، فمتى كان الاسم المزيد بالميم في أوله مضموم الأول مكسور ما قبل الآخر (أي موافق ببنيته بنية المضارع المبني للفاعل) كان اسم فاعل ، ومتى كان مضموم الأول مفتوح ما قبل الآخر (أي موافق ببنيته بنية المضارع المبني للمفعول) كان اسم مفعول . فالميم إذن مشتركة بين جميع المشتقات الاسمية من المزيد ، فهي تدل على الاسمية فحسب ، فأما تعيين نوع الاسم المشتق فيكون بها مع غيرها .

منه والمعنى الذي زيدت من أجله الهمزة فيه .

ويبان ذلك : أنك إذا قلت في اسم الفاعل من ( أَجْلَسَ ) ( مُجْلِس ) علم بهذه الميم المضمومة أن الفعل الذي اشتق منه هو الرباعي المعدَّى بالهمزة ( أَجْلَسَ ) ، وهذا هو كلُّ ما تدلُّ عليه الهمزة .

ودليل ذلك أنك لو فتحت الميم فقلت ( بَجُلِس ) لَعُلِمَ ، أن الكلمة مشتقة من الثلاثي المجرد ( جَلَسَ ) ، فضمة الميم في اسم الفاعل ( مُفْعِل ) تدل على أنه مشتق من الفعل المزيد ؛ لأنها هي الفارق الوحيد بينه وبين اسم الزمان والمكان ( مَفْعِل ) المشتق من كلِّ فعل ثلاثي مجرد ، عين مضارعه مكسورة ، أو فعل مثال واوي مطلقًا .

تأمَّل ( مُوْعِد ومَوْعِد ، مُبِيْع ومَبِيْع، مُنْزِل ومَنْزِل ) وغيرها ؛ تجد ذلك جليًّا .

وكذلك حين تقول في اسم المفعول من (أُقِيْمَ): (مُقَام) فإن الميم المضمومة تدل على أنَّ هذا الاسم مشتق من الفعل الرباعي المعدى بالهمزة (أُقِيْمَ)؛ وهذا هو كلُّ ما تدلَّ عليه الهمزة.

ودليل ذلك أنك لو فتحت الميم فقلت (مَقَام) لعلم أنَّ الكلمة مشتقة من الثلاثي المجرد (قَامَ)، فضمة الميم في اسم المفعول (مُفْعَل) تدل على أنه مشتق من الفعل المزيد؛ لأنها هي الفارق الوحيد بينه، وهو صالح لأن يكون أيضًا اسم زمان، أو اسم مكان، أو مصدرًا ميميًّا، وبين (مَفْعَل) اسم الزمان واسم المكان والمصدر الميمي من كلِّ فعل ثلاثي مجرد، عين مضارعه مضمومة أو مفتوحة، أو فعل معتل اللام، مطلقًا.

فلرًا كانت الميم المضمومة تغني عن الهمزة وتنوب عنها في أداء معناها ، وترفع اللبس بنفسها ، صارت الهمزة زائدة لغير معنى فوجب حذفها .

وبكل هذا يثبت أنَّ حذف الهمزة من اسمي الفاعل والمفعول ، المشتقين من ( أَفْعَلَ ) ، على مذهب الكوفيين والسيرافي وابن جني والثمانيني لا علاقة له بالاشتقاق لا من قريب ولا من بعيد .

#### الترجيح:

رجح لديَّ بعد هذا كله أن حجة الثمانيني في قرارة الفساد والضعف ؛ فهي فاسدة الأصل والفرع ووجه الاستدلال ، على ما مضى بيانه .

# وبناء على ما وصلت إليه من علل ونتائج أقول:

إنها لم تحذف همزة (أَفْعَلَ) من مصدره (إِفْعَال)، مع أنها تحذف من مضارعاته الأربعة واسمي فاعله ومفعوله ؛ لأنه سلم من العلتين اللتين وجدت فيهنَّ، وهما (خوف اللبس، والاستغناء).

# وبيان ذلك ما يأتي:

١. أنَّ مصدر (أَفْعَلَ) مهموز الفاء لا يلتبس بمصدر (فَاعَلَ) مهموزها ، فأنت تقول (آمَنَ الأُول من (أَفْعَلَ) و (آمَن مُؤَامنة) فيعلم أن الأول من (أَفْعَلَ) والثاني من (فَاعَلَ).

في حين أن اللبس يقع بين الأفعال المضارعة واسمي الفاعل واسمي المفعول من البابين ، كما مر .

٢. أنَّ مصدر (أَفْعَلَ): (إِفْعَال) لم تدخل على الهمزة فيه زيادة أخرى تنوب عنها ؛ في حين أن همزة (أَفْعَلَ) تدخل عليها حروف المضارعة في مضارعاته ، والميم المضمومة في اسمى فاعله ومفعوله .

فلمَّا سلم مصدر (أَفْعَلَ) من هاتين العلتين سلم من حكم الحذف الدائر معها وجودًا وعدمًا ؛ على ما ترى . والله تعالى أعلى وأعلم .





# المبحث التاسع

استدلال البصريين

على أن (أيمن) في القسم اسم مفرد مشتق من (اليُّمْن)

ببطلان

كونه جمع (يمين)

بدليل

كون همزته همزة وصل





### محل النزاع:

( ايْمُن ) في القسم : مفرد هو أو جمع ؟

#### المذهب البصري:

ذهب البصريون إلى أنه اسم مفرد مشتق من (اليُّمْن) (١).

#### الحجة:

( لو كان ( ايمن ) جمع ( يمين ) ، كما يزعم الكوفيون ؛ لوجب أن تكون همزته همزة قطع ، فلمَّا وجب أن تكون همزته همزة وصل دلَّ على أنه ليس بجمع يمين ) (٢) .

#### دراسة هذه الحجة:

هذه الحجة واضحة إلا قوله فيها ( فلمَّا وجب أن تكون همزته همزة وصل ) ؛ إذ كيف أوجب البصريون أن تكون هذه الهمزة همزة وصل مع كونها مفتوحة ، داخلة على اسم ، والظاهر من نطقها أنها همزة قطع ؟

وجواب ذلك : أنهم استدلوا على كونها همزة وصل بسقوطها مع لازم الابتداء ، قال سيبويه : « والدليل على أنها موصولة قولهم (لَيْمُنُ الله ) ، قال الشاعر :

وقال فريقُ القوم لما نشدتهم نعم، وفريق لَيْمُنُ الله ما ندري »(٣).

<sup>(</sup>۱) وقد مضى توثيق هذا المذهب ص ٥٤٥ ، وينظر أيضًا : اللباب ( ١ / ٣٨١ ، ٣٨٠) ، وشرح التسهيل ( ٢ / ٣٨٠ ) ، والبسيط ( ٢ / ٩٣٩ ، ٩٣٩ ) .

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ( ١ / ٤٠٧ ) ، وتنظر هذه الحجة من قبل في : المقتضب ( ٢ / ٣٢٩ ) .

<sup>(</sup>٣) الكتاب (٤ / ١٤٨ ).

وقال أيضًا: « وكذلك تفعل بها العرب »(١).

وقال ابن مالك: «وهمزة هذا الاسم همزة وصل؛ لسقوطها مع اللام »(٢) ومن شواهدهم النثرية على ذلك قول عروة بن الزبير: (لَيْمُنْك لـئن ابتليت لقد عافيت، ولئن أخذت لقد أبقيت) (٣).

فسقوطها في درج الكلام بعد لام الابتداء دليل على أنها همزة وصل ، وقد جعل ابن خروف هذا الدليل قاطعًا ، فقال : «غير أنَّ حذفها في الموضع الذي تحذف فيه همزة الوصل ، وثباتها في الموضع الذي ثبتت فيه = دليل قاطع »(٤).

ولا أعلمهم ذكروا سقوطها في درج الكلام إلا في هذا الموضع بعد لام الابتداء، وفي هذا دليل على صحة ما ذهب إليه الجمهور من أن (ايْمُن) هذه يلزمها الرفع بالابتداء (٥) ، ودليل على أنَّ ما ذهب إليه ابن درستويه من جواز جرها بحرف القسم فيقال (وأيمنِ الله) (٦) ؛ ، وهو ظاهر كلام المبرد والعكبري (٧) ؛ إنها هو جواز قياسي لاسهاعي عن العرب. فلو أنَّ العرب قالت ذلك لما غاب عن النحاة مع كثرة القسم وشيوعه ، ولاستدلوا بثبوت الهمزة مع الواو أو سقوطها معها على نوعها .

<sup>(</sup>۱) الكتاب (۳/ ۵۰۳).

<sup>(</sup>٢) شرح التسهيل (٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) السابق ، وارتشاف الضرب (٤/ ١٧٧١).

<sup>(</sup>٤) شرح جمل الزجاجي (١/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر مثلًا: مغنى اللبيب (٢/ ١١٣).

<sup>(</sup>٦) ينظر: ارتشاف الضرب (٤/ ١٧٧٠ ، ١٧٧١) ، والجنبي الداني ص ٥٤٠ ، ومغنبي اللبيب (٢/ ١١٣) .

<sup>(</sup>٧) ينظر : المقتضب (٢/ ٨٨) ، والمتبع (٢/ ٦٢٨) ، فقد قالا (تقول : وأيمنُ الله ) ، ولم ينصا على الجرِّ الجرِّ إعرابًا ، وظاهر كلام العكبري ثبوت ذلك سماعًا ، وهو غريب ، ولى فيه نظر .

#### الاعتراض:

تتبعت الاعتراضات التي أوردها الكوفيون ومن ذهب مذهبهم ، على هذه الحجة البصرية ، عند أبي البركات وعند غيره ، فوجدتها ثلاثة أصناف ، هي :

- ١. تخصيص اللازم.
  - ٢. المنع .
- ٣. المعارضة بالمثل.

وهذا بيان كلِّ اعتراض منها ، ومناقشته على حده :

### الاعتراض الأول: تخصيص اللازم:

## قال أبو البركات:

« قال الكوفيون : الأصل في همزة ( ايمن ) أن تكون همزة قطع ؛ لأنه جمع ؛ إلا أنها وصلت لكثرة الاستعمال ؛ وبقيت فتحتها على ما كانت عليه في الأصل » (١) .

فقد سلم الكوفيون ، كما ترى ، بأن من لوازم ( ايْمُن ) لو كان جمعًا : أن تكون همزته همزة قطع ، واعترفوا بتخلف هذا اللازم في قول العرب ( لَيْمُن الله ) وأن الهمزة فيه قد وصلت وسقطت في درج الكلام .

ولكنهم مع تسليمهم بذلك ذهبوا إلى أنَّ تخلُّف هذا اللازم في (ايمُن) ليس لأنه ليس جمع (يمين) ، بل لعلَّة خاصة عَرضت فيه ، وهي (كثرة الاستعمال) ،

<sup>(</sup>۱) الإنصاف (۱/ ۷۰۷)، وينظر: أسرار العربية ص ٣٤٣ – ٣٤٤، ويُنظر هذا الاعتراض من قبل في: شرح كتاب سيبويه للسيرافي (المخطوط: ٤/ ٢٣٥)، وينظر أيضًا: غريب الحديث (٥/ ٤٤٧)، وتهذيب اللغة (١٥/ ٧٧٧).

فاستثنته هذه العلة الخاصة من بين الجموع التي على وزن (أَفْعُل) ، وخصته بوصل همزته في درج الكلام ؛ لأنه الوحيد المستخدم في القسم خاصة ، والقسم « مما يكثر استعماله ويتكرر دوره » (١) ، والعرب قد « بالغوا في تخفيفه من غير جهة واحدة » (٢) .

وإذا كان الأصل في (ايمن) قطع همزته ، ووصلُها إنها هو لهذه العلة العارضة ، فقد سقط احتجاج البصريين بوصل همزته على إفراده ؛ لأن الوصل في الهمزة ، على هذا ، ليس أصيلًا بل عارضًا .

### الجواب عنه:

اعتراض الكوفيين السابق جعل وصل الهمزة في (كَيْمُن الله) ، كما قلت ، عارضًا غير أصيل ؛ وهو عند ذلك لا دليل فيه على ما يذهب إليه البصريون من إفراد (ايْمُن) ، ولذلك سارعوا في جوابهم إلى منع أن يكون القطع أصلًا في هذه الهمزة ، والوصل عارضًا ، وسندوا منعهم بقياس عكس جديد ؛ قال أبو البركات :

« قول الكوفيين ( الأصل في الهمزة أن تكون همزة قطع لأنه جمع يمين ) ، قلنا :

لو كانت الهمزة فيه همزة قطع لما جاز فيه كسر الهمزة ، فقيل ( إِيْمُـن اللهِ ) ؛ لأن ما جاء من الجمع على وزن ( أَفْعُل ) لا يجوز فيه كسر الهمزة ، فليًا جاز هاهنا بالإجماع كسر الهمزة دلَّ على أنها ليست همزة قطع » (٣) .

<sup>(</sup>١) شرح المفصل (٥/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ( ١ / ٤٠٩ ) ، وينظر هذا الجواب من قبل في : الجمل في النحو ص ٧٣ .

فاستدلوا بكسر همزة (إيمن) في لغة بعض العرب، على أن الهمزة في اللغة المشهورة مفتوحة الهمزة ؟ ليست همزة قطع ؟ لأن همزة القطع في (أَفْعُل) جمعًا لا يجوز كسرها.

# الردُّ على هذا الجواب:

لم يذكر أبو البركات ردًّا كوفيًّا على هذا الجواب البصري ، والحقُّ أنه يمكن الردُّ عليه عندي ، من وجهين اثنين ، هما :

- ١. فساد الوضع.
- ٢. تخصيص اللازم.

وهذا بيان كلِّ وجهٍ منهما على حدة .

الوجه الأول: فساد الوضع:

وذلك بأن يقال: إنَّ كسر همزة (ايمُن) إنها وقع في لغة بعض العرب<sup>(۱)</sup> في حين أن الفتح هو اللغة المشهورة<sup>(۲)</sup>، ولا دليل على أنَّ من يفتح الهمزة من العرب ينطقها مكسورة أيضًا ؛ حتى يستدلَّ بكسره على فتحه ، بل الفتح لغة قوم ، والكسر لغة قوم آخرين ، فكيف نجعل إحداهما دليلًا على الأخرى ؟!

وهـذا الوجـه مـن الـرد ذكـره ابـن خـروف فقـال : « ولا دليـل في كسرـها ؛ لأنها لغة »(٣) .

<sup>(</sup>١) ينظر مثلًا: الجمل في النحو ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر مثلًا: الجنى الداني ص ٤١ ٥.

<sup>(</sup>٣) شرح جمل الزجاجي (١/ ٥١٢).

وصدق ؛ فإن لغة بعض العرب هذه لا دليل فيها على أن الهمزة ليست همزة قطع ؛ لاحتمال أن يكون بعض العرب هؤلاء قد خالفوا القياس المطرد في همزة ( أَفْعُل ) جمعًا ، فكسروها وهي همزة قطع في هذه الكلمة لكثرة الاستعمال .

وهذا عندي ليس ببعيد من الكسر الذي في تلتلة بهراء ؛ فهم يكسرون حرف المضارعة المفتوح عند جميع العرب، فيقولون (نِسْتَعين) و (تِعلم) (١).

وإذا كان كذلك فنقول: إنَّ البصريين قد استدلوا بكسر همزة (أَيْمُن) في لغة بعض العرب على أنها ليست بهمزة قطع ، والكسر في تلك اللغة لا يقتضي هذا الحكم ؛ فهذا فساد وضع منهم لدليلهم (٢).

# الوجه الثاني: تخصيص اللازم:

وذلك بأن يقال: إنَّ الأصل في همزة (أَفْعُل) جمعًا هو أن تكون مفتوحة ، وقد تخلّف هذا اللازم في (إيْمُن) بكسرها في لغة بعض العرب ؛ إلا أن تخلف اللازم فيها ليس لأنها ليست جمع (يمين) ؛ ولكن لعروض علة خاصة فيها ، استثنتها من بين كلّ الجموع التي على زنة (أَفْعُل) فأجازت فيها الكسر ، وهذه العلة التي انفردت بها هذه الكلمة في تلك اللغة هي (لمح الأصل) ؛ وبيان ذلك:

أنَّ (أَيْمُن) في القسم نابت مناب حرف القسم، والأصل في حروف القسم الباء ""، والباء مكسورة، فلمَّا نابت هذه الكلمة مناب الباء، فقيل (أَيْمُنُ اللهِ) في معنى (بِاللهِ)، كسر بعض العرب همزة (أَيْمُن) وإن كانت همزة قطع؛

<sup>(</sup>١) ينظر : مجالس ثعلب (١/ ٨١)، والصاحبي ص ٢٨، ٣٤، ودرة الغواص ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر الحديث عن ( فساد الوضع ) في الإغراب ص ٥٥،٥٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر مثلًا : أسرار العربية ص ٢٤٧ .

لمحًا لهذا الأصل فيها ؛ لأنها خاصة بالقسم دون سائر الجموع التي على زنة (أَفْعُل).

وهذا التعليل الذي عللتُ به الكسرفي هذه اللغة ، ليس بأبعد من تعليل أبي البركات وغيره ، كسر العين من (عِشْرين) مع أنها مفتوحة في (عَشَرَة) ؛ بأنه ليًا كان الأصل في (عشرين) أن تشتق من لفظ (إثنين) كيا أن (ثلاثين) مشتقة من لفظ (ثلاثة) و (أربعين) من لفظ (أربعة) وهكذا = ليًا كان الأصل اشتقاقها من (اثنين) وأوله مكسور: كسروا أول (عشرين) ليدلوا بالكسرعلى هذا الأصل الأصل الأصل الأصل الأصل أ

### الاعتراض الثاني : المنع :

سلَّم الكوفيون ، في اعتراضهم السابق للبصريين ، أنَّ الهمزة في قول العرب (لَيْمُنُ اللهِ) قد حذفت ؛ لأنها قد وصلت ، أما أبو إسحاق الزجاج ، وهو يذهب في هذه المسألة مذهب الكوفيين (٢) ، فلم يسلم لهم بذلك ، بل ذهب إلى أن همزة (أَيْمُن) باقية على قطعها ، ولكنها حين دخلت عليها لام الابتداء حذفت ولم توصل ، قال أبو سعيد السيرافي :

<sup>(</sup>١) ينظر: أسرار العربية ص ٢٠١، وينظر من قبل في: علل النحو ص ٥٠٥.

<sup>(</sup>۲) نسب إلى الزجاج موافقة الكوفيين في هذه المسألة: أبو سعيد السيرافي وابن سيده والأعلم الشنتمري، وقد وجدت بعض المتأخرين كأبي حيان، والمرادي، وابن هشام، والسيوطي؛ ينسبون إليه القول بأن (ايمن) حرف جر، وهو غريب، وما نسبه إليه السيرافي؛ لقربه منه، أقرب. ينظر في ذلك، شرح كتاب سيبويه (المخطوط ٤/ ٢٣٥، ٥/ ١٤٠)، والمخصص (٤/ ٢٧، ٥٧)، والنكت (٢/ ٩٥٦)، وارتشاف الضرب (٤/ ١٧٧٠)، والجنبي الداني ص ٥٣٨، ومغنبي اللبيب (٢/ ١١١)، وبصائر ذوي التمييز (٥/ ٤٠٨)، وهمع الهوامع (٤/ ٢٣٨).

« وفي النحويين من يقول إن (أيمن ) جمع (يمين ) وألفه ألف قطع في الأصل ، وإنها حذفت تخفيفًا ، لكثرة الاستعمال ، وقد كان يذهب الزجاج إلى هذا ، وهو مذهب الكوفيين »(١) ، وكرَّر معنى هذا النص في موضع آخر وزاد عليه قوله : « وذكر أبو إسحاق الزجاج أنَّ الألف سقطت من (كَيْمُن الله ) و (كَيْمُ الله ) ؛ لأنَّ اللام صارت عوضًا منها ، كما قالوا (لا ها لله ذا) ، وإنها هو (لا والله هذا) فجعلوها عوضًا من واو القسم »(٢).

### دراسة هذا الاعتراض:

لم يذكر أبو البركات هذا الوجه من الاعتراض في ( الإنصاف ) ، إلا أنه ألمح إلى أنه قيل به في ( أسرار العربية ) (٣) .

# وهذا الاعتراض من الزجاج فيه ملمح طريف، ومقصد لطيف، هذا بيانه:

مراد أبي إسحاق هو أنَّ الهمزة في ( أَيْمُن ) همزة قطع ، وأن هـذه الكلمـة يتنازعهـا مقصدان ، هما :

١. طلب التخفيف ؛ لأنها لا تستخدم إلا في القسم ، وهو موضع تخفُّف ؛ لكثرة دورانه واستعماله . وهذا المقصد يقتضى الحذف من (أيمن).

٢. زيادة التوكيد بلام الابتداء عند الحاجة ؛ لأنها مرفوعة أبدًا على الابتداء ، وقد يحتاج مع ما في القسم من توكيد إلى مزيد . وهذا المقصد يقتضى زيادة اللام على (أيمن) .

فلمَّا تنازعها الحذف للتخفيف، والزيادة للتوكيد؛ جمعوا بين الغرضين: فحذفوا

<sup>(</sup>١) شرح كتاب سيبويه (المخطوط: ٤/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) السابق ( المخطوط: ٥ / ١٤٠ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : ص ٣٤٣.

همزة القطع ، وزادوا لام الابتداء ؛ تعويضًا عن الهمزة التي من حقها ألا تحذف ؛ وتوكيدًا لمضمون الجملة ، وتحاشوا بذلك الثقل الذي كان سيحصل لو جمع بين اللام والهمزة فقيل ( لَأَيْمُنُ ) في موطن ينبغي التخفيف فيه .

وقد نظّر أبو إسحاق لذلك بقول العرب ( لا ، ها لله ذا ) فإن أصلها ( لا ، والله هذا ) ، ثم أريد التنبيه بـ ( ها ) ، وهذا يقتضي زيادتها فيقال ( لا ، ها والله ذا ) ولمّا كانت الزيادة في موضع هو من أشدّ المواضع طلبًا للتخفيف = مخالفة للحكمة ونقضًا للغرض: حذفوا حرف القسم ( الواو ) ، وأحلوا ( ها ) مكانه تعويضًا وتنبيهًا معًا (١) .

# وهذا وجه والله عندي وجيه ، وقد رضي به أبو الفتح بن جني ، فقال :

« وكان أبو العباس [ المبرد ] ينكر أن يكون ( أَيْمُن ) جمع ( يمين ) قال : لوصلهم الألف ، ولا يمتنع أن تحذف الهمزة لكثرة الاستعمال ومعرفة الموضع ، وليس ذلك فيها بأكثر من قولهم ( مُ الله ) و ( م الله ) »(٢) .

### الاعتراض الثالث: المعارضة بالمثل:

عارض الكوفيون الحجة البصرية ، وهي قياس عكس ، بقياسي عكس جديـ دين ، وهذا بيان كلِّ منهم على حدة :

المعارضة الأولى:

قال أبو البركات:

(قال الكوفيون: لو كانت همزة (أَيْمُن) في الأصل همزة وصل ، كما يزعم البصريون؛ لكان

<sup>(</sup>۱) تنظر مسألة التعويض عن حرف القسم في : كتاب سيبويه (٣/ ٤٩٩ – ٥٠١)، والمتبع (٢/ ٦٢٥ – ٦٢٦)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب ( القسم : ٢ : ٢/ ١١٩٣ ، ١١٩٤ ) .

<sup>(</sup>٢) المنصف (١/ ٦١).

ينبغي أن تكون مكسورة على حركتها عندهم في الأصل) (١).

وهذه المعارضة الكوفية مبنية على مذهب البصريين أنفسهم في أصل حركة همزة الوصل، فهم يذهبون إلى أن الأصل فيها الكسر سواء كانت في اسم أم فعل أم حرف، ويتأولون ما خرج عن هذا الأصل<sup>(٢)</sup>.

#### الجواب عنها:

أجاب البصريون عن هذه المعارضة الكوفية بعدة إجابات ، جمعت ما ورد منها عند أبي البركات وعند غيره ، وصنفتها فكانت صنفين اثنين ، هما :

- ١. فساد الوضع.
- ٢. تخصيص اللازم.

وهذا بيان كلِّ جواب منهما على حدة :

الجواب الأول: فساد الوضع:

قال العكبري في رده احتجاج الكوفيين بفتح همزة ( ايْمُن ) على أنَّ الهمزة فيها ليست همزة وصل : « وأما فتح همزتها فلغة فيها »(٣) .

فهو يرى أن هذا الحكم ، وهو أنَّ الهمزة ليست همزة وصل ، ليس من مقتضيات الفتح ؛ لأن الفتح إنها هو لغة .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر : كتاب سيبويه (٤ / ١٤٦) ، والإنصاف (٢ / ٧٣٧ – ٧٤١) ، وأسرار العربية ص ٣٤٢ – ٢٤٥ . ٣٤٥ .

<sup>(</sup>٣) اللباب (١/ ٣٨١).

والحقُّ أن هذا تخليط عجيب من أبي البقاء لم أجده إلا عنده ؛ لأن الفتح هو اللغة الغالبة المختارة في ( أَيْمُن ) وفيها وقع الخلاف ، فقلنا إنه لا يجوز أن يستدل بغيرها عليها ، فأما أن يقع الخلاف فيها هي ، ثم يُستدل بحركة همزتها ، فيرد الاستدلال بأن الفتح لغة فيها ، فهذا عجب من العجب .

# الجواب الثاني: تخصيص اللازم:

سلَّم البصريون بأنَّ من لوازم همزة الوصل عندهم الكسر، ولكنهم مع ذلك ذهبوا إلى أن تخلُّف هذا اللازم في همزة (ايْمُن) ليس لأنها ليست همزة وصل، بل لعلة عرضت في هذه الكلمة، فاستثنتها من بين جميع الأسهاء المبدوءة بهمزة وصل، وخصتها وحدها بهذا الحكم لخصوص العلة العارضة فيها.

وقد اختلفت تعليلات البصريين لهذا التخصيص الذي انفردت به ( أَيْمُن ) عن نظائرها ، فكان مجموع ما عللوا به ذلك ثلاث علل ، هي :

- ١. كثرة الاستعمال.
  - ٢. مراعاة الشبه.
- ٣. طلب التجانس.

وهذا بيان كلِّ علة منها على حدة :

١. كثرة الاستعمال:

قال أبو البركات:

« إنها جاءت همزة الوصل في ( آيْمُن ) مفتوحة ، وإنْ كان القياس يقتضي أن تكون مكسورة ؛ لأنهم لـبًا كثر استعماله في كلامهم فتحوا فيه الهمزة؛ لأنها أخف من الكسرة ، كما فتحوا الهمزة التي تدخل على لام التعريف ، وإن كان الأصل فيها الكسر- ؛ لكثرة

الاستعمال ، فكذلك هاهنا ) (١).

وهذه هي العلة نفسها التي استند إليها الكوفيون حين اعتذروا عن وصل همزة (أَيْمُنَ) في قول العرب (لَيْمُن الله) مع أنها عندهم همزة قطع.

### ٢. مراعاة الشبه:

## قال أبو البركات:

« فتحت همزة ( أيْمُن ) مع أنها همزة وصل ؛ لأن هذا الاسم ناب عن حرف القسم ، وهو الواو ؛ فلمَّا ناب عن الحرف شُبِّه بالحرف ، وهو لام التعريف ، فوجب أن تفتح همزته كما فتحت مع لام التعريف » (٢) .

ومراد أبي البركات من ذلك هو أنَّ ( آيْمُن ) اسم مبدوء بهمزة وصل ، فهو مثل ( إبن ، إبنة ، إثنان ، إثنتان ، إمرؤ ، إمرأة ، إسم ) ، والهمزة فيها جميعًا مكسورة ، مثل ( إبن ، إبنة ، إثنان ، إثنتان ، إمرؤ ، إمرأة ، إسم ) ، والهمزة فيها جميعًا مكسورة ، وقد خالف نظائره بفتح همزته ؛ مراعاة للشبه الذي انفرد به من بينها للحروف ، فأعطي حكم الحرف الوحيد الذي دخلت عليه همزة الوصل وهو لام التعريف ، ففتحت همزة الوصل في ( آيْمُن ) كما فتحت في ( ال ) من نحو ( الرَّجل ، الغُلام ) .

ووجه الشبه بين ( أَيْمُن ) وبين الحروف ، هو أنه قصر استعماله على موضع واحد لا يتجاوزه هو القسم ؛ فأشبه بعدم تصرفه سائر الحروف . قال ابن جني : « فأما

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ( ۱ / ۶۰۹ ) ، وينظر هذا التعليل من قبل في : كتاب سيبويه ( ٤ / ١٤٨ ) ، والجمل في النحو ص ٧٣ ، وشرح كتاب سيبويه للسيرافي ( المخطوط : ٥ / ١٤٠ ) ، وسر صناعة الإعراب ( ١ / ١١٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أسرار العربية ص ٢٤٥.

( أَيْمُن ) في القسم ففتحت الهمزة فيها ، وهي اسم ، من قِبل أنَّ هذا اسم غير متمكن ، ولا يستعمل إلا في القسم وحده ؛ فلم ضارع الحرف بقلة تمكنه ، فتح تشبيهًا بالهمزة اللاحقة لحرف التعريف . وليس هذا فيه إلا دون بناء الاسم لمضارعته الحرف »(١) .

# الرد على هذه العلة: [مشاركة الخصم في علته]:

تأملتُ هذه العلة البصرية ، التي عللوا بها فتح همزة ( اَيْمُن ) مع أنها عندهم همزة وصل ، والأصل فيها الكسر = فوجدت أنَّ لأهل الكوفة أن يشاركوهم في علتهم ، ويستثمروها لنصرة مذهبهم ، فيقولوا:

نحن نسلم لكم أن (أيمن) مقصور في استعماله على موضع واحد هو القسم، وأنه ضارع بقلة تمكنه سائر الحروف، وانجذب إليها، وأنَّ حق همزته أن تكون كهمزة (أل) مراعاة لهذا الشبه.

ولكنا لا نسلم لكم أنَّ همزة (أل) همزة وصل، وأنَّ التعريف باللام وحدها، فهذا مذهب سيبويه ومذهبكم من بعده. بل نقول ما قاله الخليل وهو مذهب ابن كيسان، من أن التعريف بـ (أل) جميعها، وأن الهمزة أصل، وأنها همزة قطع، وأنها وصلت أو حذفت في درج الكلام لكثرة الاستعمال، كما هو الحال في همزة (أيْمُن)، والفتح فيهما أصل؛ لأنهما همزتا قطع (٢).

فإذا كنتم تستدلون بهذا الشبه على مذهب سيبويه في أداة التعريف ، فنحن أيضًا نستدل به على مذهب الخليل فيها ، وليس استدلالكم أولى من استدلالنا .

(٢) ينظر في ذلك: سر صناعة الإعراب (١/ ٣٣٤ - ٣٤٥)، وشرح التسهيل (١/ ٢٥٣ - ٢٥٧)، والجني الداني ص ١٣٨، ١٣٩، والتصريح (١/ ٤٨٣ - ٤٨٥).

<sup>(</sup>١) سر صناعة الإعراب (١/ ١١٧).

### ٣. طلب التجانس:

قال ابن مالك : « همزة ( آيمُن ) في القسم فتحت ؛ لئلا ينتقل من كسر إلى ضمٍّ ، دون حاجز حصين ، ولم تضم لئلا تتوالى الأمثال المستثقلة » (١) .

وهذه علة صوتية ، وأصلها لسيبويه ؛ فقد علل بها ضَمَّ همزة الوصل في عدد من الأفعال ، نحو ( أُقْتُل ، أُسْتُضْعِف ، أُحْتُقِر ، أُحْرُ نجمَ ) (٢) ، فأخذها عنه ابن مالك وعلل بها فتح همزة ( أَيْمُن ) مع أن الأصل كسرها .

والحقُّ أنَّ العرب تستثقل الانتقال من كسر إلى ضمِّ ، قال سيبويه : « ليس في الكلام ( فِعُل ) »(٢) ، وقال « ليس في الكلام ( إِفْعُل ) »(٤) ، ومن استدرك عليه فيهما ، فإنها جاء بشاذً من كلام بعض العرب ، منفرد عها أجمع عليه عذب سلائقها (٥) .

هذا واضح . ولكنَّ جعلَ البصريين الأصل في همزة الوصل أن تكون مكسورة أبدًا ، يعني أن هذه الكلمات ، وهي ( أَيْمُن ) من الأسماء ، و ( أُقْتُل ، أُسْتُضعِف ، أُحْتُقِر ، أُحْرُنجم ) ونظائرها من الأفعال ، قد دارت عندهم بين أصلين ، هما :

- ١. يجب كسر همزة الوصل ؛ لأنه هو الأصل فيها .
- ٢. لا يجوز في لغة العرب الانتقال من كسر إلى ضمٍّ.

(١) شرح التسهيل (١/ ٢٥٤)، وينظر: شرح الأشموني (١/ ١٦٥).

(٢) ينظر: الكتاب (٤/ ١٤٦).

(٣) السابق (٤/ ٢٤٤).

(٤) السابق (٤/ ٢٤٥).

(٥) ينظر ما استدرك من ذلك في : ليس في كالام العرب ص ٨٨ ، ٨٨ ، وأبنية كتاب سيبويه ص ٩٦ ، ٩٨ ، وأبنية الأسهاء والأفعال والمصادر ص ١٤٢ . وينظر أيضًا : المحتسب (٢/ ٢٨٦ ، ٢٨٧ )

وهذا يعني أن مراعاة أحد الأصلين تخلُّ بالثاني ، وأنَّ العرب في نطقها قد عطَّلت الأصل الأوَّل ، وهو أصل خاص ، فضمّت الهمزة أو فتحتها ؛ أخذًا بالأصل الثاني ، وهو أصل عام .

وهذا ضرب من (تناطح الأصول) في هذا المذهب البصري يسلم منه المذهب الكوفي؛ لأن فتح همزة (أيمن ) عندهم أصل؛ لأنها همزة قطع؛ ولأن الأصل عندهم في همزات الأفعال المبدوءة بهمزة وصل ليس الكسر، بل الأصل عندهم أن تكون تابعة لحركة الحرف الثالث منه (۱).

# الرد على هذا الجواب: [ الإلزام بالمؤدَّى]:

علل البصريون إذن فتح همزة ( آيمُن ) ، مع كونها عندهم همزة وصل ، والأصل فيها الكسر ، بالعلل الثلاث السابقة ( كثرة الاستعمال ، مراعاة الشبه ، طلب التجانس ) ، ولم يذكر أبو البركات ردًّا كوفيًّا على هذا الجواب .

والحقُّ أن الكوفيين لو قبلوا هذه العلل ، وسايروا البصريين في قولهم (إن الأصل في همزة (اَيْمُن) الكسر ؛ لأنها همزة وصل ، ثم إنها فتحت لأجل هذه العلل):

# فإن لهم أن يردوا على ذلك ؛ فيلزموا البصريين بمآل هذا التحليل ومؤداه ، فيقولوا :

قولكم (إن الأصل في همزة (أيمن) الكسر ؛ لأنها همزة وصل) يلزم منه أن تكون في الأصل على زنة (إفْعُل) وهذا لا نظير له في لغة العرب البتة ، نصَّ على ذلك سيبويه (۲) ، ولم يستدرك عليه أحد غير (إصبع) في لغة (۳) ، وهي مقطوعة الهمزة ، في

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر: الإنصاف (٢/ ٧٣٧ - ٧٤١)، وأسر ار العربية ص ٣٤٢ – ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكتاب (٤/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ليس في كلام العرب ص ٨٧ ، ٨٨ ، وأبنية كتاب سيبويه ص ٩٦ ، ٩٧ ، وأبنية الأسماء والأفعال والمصادر ص ١٤٢ .

حين أن ( إِيْمُن ) عندكم موصولتها ، فلا وجه للتنظير لها بها .

وأما (إِفْعُل) بوصل الهمزة فإنه لم يرد في لغة العرب لا شاذًا ولا غير شاذ: فكيف نُسَلِّم لكم أن الأصل فيها كسر الهمزة مع هذا المآل الفاسد لهذا القول؟!

ثم إِنَّ قولكم (إنها فتحت لعلة خاصة)، أيًّا كانت تلك العلة ، يفضي بـ (أَيْمُن) إلى أن يكون على زنة (أَفْعُل) وقد قال شيخكم سيبويه «ولا يكون في الأسهاء والصفات (أَفْعُل) ، إلا أن يكسَّر عليه الاسم للجمع ، نحو: أَكْلُب، وأَعْبُد »(١).

وقد أجاب أبو البركات على هذا بقوله: « لا نسلم ، بل قد جاء ذلك في المفرد ؛ فإنهم قالوا ( رصاصٌ آنُك ) وهو الخالص ، وقالوا ( أَسْنُمَة ) اسم موضع وأكمة ، و ( أَشُدّ ) على الصحيح ، وهو منتهى الشباب والقوة »(٢) .

والحقُّ أن أبا البركات قد سها في جوابه هذا سهوًا عجيبًا من مثله ؛ لأن الهمزة في هذه الكلمات الثلاث ، وفي جميع الكلمات التي استدركها غيره على سيبويه في هذا البناء غيرها<sup>(٣)</sup> = إنها هي همزة قطع لا وصل ، فلا تصلح أن تكون نظيرًا يحمل البصريون عليه ( أَيْمُن ) ؛ لأن همزته عندهم همزة وصل .

ولم أر أحدًا لاحظ هذا الخلل في هذا التنظير عند أبي البركات ، بل نقله بعضهم عنه (٤) ، ووصفه بعضهم بالبعد (٥) والحقُّ أنه فاسدٌ مردود .

-

<sup>(</sup>١) الكتاب (٤/ ٢٤٥)، وينظر: الإنصاف (١/ ٤٠٥، ٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٣) وهي ثنتا عشرة لفظة غير الثلاث المذكورة هنا ، تنظر في : أبنية كتاب سيبويه ص ٩٦،٩٥ ، وأبنية الأسماء والأفعال والمصادر ص ١٤١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : شرح جمل الزجاجي لابن خروف (١/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر : شرح الرضى لكافية ابن الحاجب ( القسم ٢ : ٢ / ١١٩٧ ) .

وإذا ثبت فساده ، وعلم أنه ليس في العربية اسم مفرد موصول الهمزة على زنة (اَفْعُل) فقد اتضح أنَّ البصريين حين هربوا من (اِفْعُل) الذي هو وزن (اَيْمُن) عندهم في الأصل ، وقعوا في (اَفْعُل) ، وكلاهما أصلُّ مرفوضٌ لم تتكلم به العرب ، ثم أوقعهم ذلك في التنظير له بألفاظ هي قليلة شاذة من جهة ، ومقطوعة الهمزة من جهة أخرى ، فكانوا كالمستجير من الرمضاء بالنار .

وقد أحسن الرضي حين وصف اضطراب المذهب البصر\_ي ، وتردده بين هـذين المالين الفاسدين ، حين قال :

« فيصدق هاهنا قول لبيد:

فأصبحتَ أنَّى تأتها تشتجر بها كلا مركبيها تحت رجليك شاجرُ »(١).

أي: مضطرب.

المعارضة الثانية:

قال أبو البركات:

(قال الكوفيون: والذي يدلُّ على أن همزة ( أَيْمُن ) ليست همزة وصل ، كما يـزعم البصريون ، أنها لو كانت همزة وصل لما ثبتت في قول العرب ( امُ الله لأفعلنَّ ) ، فتدخل الهمزة على الميم وهي متحركة ؛ ولوجب أن تحذف لتحرك ما بعدها ) (٢٠) .

وهذه المعارضة واضحة ، وهي مبنية على ما تقرَّر من أن همزة الوصل إنها يؤتى بها توصلًا للنطق بالحرف الساكن .

<sup>(</sup>١) شرح الرضى لكافية ابن الحاجب (القسم ٢:٢/ ١١٩٧).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف (١/ ٤٠٧)، وتنظر هذه المعارضة من قبل في : علل النحو ص ٢١٤.

### الجواب عنها:

أجاب البصريون عن هذه المعارضة الكوفية بعدة جوابات هي:

١. تخصيص اللازم.

٢. منع وجود المعنى الذي يصير به الأصل لازمًا .

٣. المعارضة بالمثل.

وهذا بيان كلِّ وجه منها على حدة :

الجواب الأول: [تخصيص اللازم]:

سلّم البصريون بأنَّ من لوازم همزة الوصل ألا تدخل إلا على حرف ساكن ، ولكنهم مع ذلك ذهبوا إلى أن تخلُّف هذا اللازم في قولهم ( أمُّ اللهِ لأفعلنَّ) ، وهي لغة في ( أيُّمُن ) التي همزتها عندهم همزة وصل = لا يدلُّ على أنها ليست بهمزة وصل ؛ لأن هذا اللازم إنها تخلف هنا لعلةٍ خاصة ، هي (لمح الأصل). قال أبو البركات:

« إنها ثبتت الهمزة مع الحرف المتحرك في ( أمُّ الله ) لأنَّ الأصل فيها ( أَيْمُن ) ، فالهمزة داخلة على الياء وهي ساكنة ، فلكَّا حذفت ، وحذفها غير لازم ؟ بقي حكمها » (١) .

ومراده من هذا هو أن في بقاء همزة الوصل دليلًا على أنَّ هذه الكلمة مختصرة اعتباطًا من ( أَيْمُن ) ، ولمحًا لهذا الأصل ، ورعايةً له .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٤٠٩)، وينظر هذا الجواب من قبل في : علل النحو ص ٢١٥، ٢١٥.

الجواب الثاني: [ منع وجود المعنى الذي يصير به الأصل لازمًا ]:

قال أبو البركات:

« إنها ثبتت الهمزة في ( اَمُ الله ) ؛ لأن حركة الميم حركة إعراب ، وليست لازمة ، وتسقط في الوقف ؛ فلذلك ثبتت همزة الوصل .

والدليل على ذلك أنَّ العرب تقول في ( اَلْأَحمر): ( اَلَحُمَر) ، فلا يحذفون همزة الوصل ؛ لأن حركة اللام ليست بلازمة ؛ وبعض العرب يحذفون الهمزة لتحرك ما بعدها » (١) ، فيقول ( كَمْر) (٢) .

ومراد أبي البركات من ذلك هو أن المراد بـ ( الحرف المتحرك ) في قولنا في ضابط همزة الوصل ( لا تدخل همزة الوصل على حرف متحرك ) إنها هو المتحرك حركة لازمة لا عارضة ، وهذا المعنى ، الذي هو ( لزوم الحركة ) ، هو المعنى الذي يصبح بـ ه هـ ذا الضابط أصلًا يحتجُّ به .

وليًا كانت حركة الميم في ( أمُ ) حركة إعراب ، وهي حركة عارضة ؛ فإنه لا مخالفة لهذا الضابط ؛ لأن معنى اللزوم غير متحقق هنا .

ونظَّر لذلك بقول العرب ( اَخَمَر ) في ( الأَحمر ) حين يحذفون همزة ( أَحمر ) ، ويلقون حركتها على لام التعريف الساكنة: فهم يبقون همزة ( ال ) ، وهي همزة وصل عنده ، مع تحرك اللام ؛ لأن حركة اللام ليست لازمةً ، بل عرضت عند حذف الهمزة ، ولو عادت الهمزة لزالت .

<sup>(</sup>١) الإنصاف ( ١ / ٤٠٩ ) ، وينظر هذا الجواب ، والتنظير ، من قبل في : علل النحوص ٢١٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : علل النحو ص ٢١٥ .

الجواب الثالث: [ المعارضة بالمثل]:

قال أبو البركات:

« لو كانت ( أَيْمُن ) في القسم جمعًا ، كما يزعم الكوفيون ، لَـمَا جـاز حـذف جميع حروفه إلا حرفًا واحدًا ، في قولهم ( مُ اللهِ ) في ( أَيْمُن الله ) ؛ إذ لا نظير له في كلامهم . فلمَّا قالوا ذلك دلَّ على أنه ليس بجمع ، فوجب أن يكون مفردًا » (١) .

والحقُّ أنَّ هذا الجواب في غاية الفساد والاضطراب؛ لأن مفهومه هو: أنَّ حذف جميع حروف الاسم المفرد إلا حرفًا واحدًا جائز، وأنَّ لذلك نظيرًا في كلام العرب.

وهذا مفهوم فاسد ؛ إذ ليس في العربية نظير لذلك لا في الجموع ولا المفردات.

ومع ذلك فقد يكون مراد أبي البركات من هذا هو أن هذا الاسم لما حذفت جميع حروفه إلا حرفًا واحدًا في قولهم فيه (مُ الله )، وخالف بذلك القياس في الأسماء جميعها ؛ وكان لابد من الحكم عليه إمَّا بالإفراد أو الجمع = كان حمله على أنه مفرد أولى من جعله جمعًا ؛ لأن مجيء الجمع على حرف واحد أبعد في التصور من مجيء المفرد ؛ نظرًا لزيادة دلالة الجمع على دلالة المفرد .

كانت هذه الأجوبة الثلاثة عن معارضة الكوفيين ، والحقُّ أنها معارضة ، عندي ، فاسدة الوضع ؛ لأنها تستند إلى قول العرب ( اَمُ الله ) لغةً في ( اَيْمُنُ الله ) ، وقد ذكرت سابقًا أن تعليق الأحكام في ( اَيْمُنُ الله ) على علل مستنبطة من اللغات الأخرى فيها تعليق فاسدٌ ؛ وهذا يقال أيضًا في جواب البصريين الأخير عليها ؛ لأنه يستند إلى قولهم ( مُ الله ) لغةً فيها ، وسيأتي بيان هذا ، بإذن الله ، بعد قليل .

<sup>(</sup>١) الإنصاف (١/ ٤٠٨).

#### الترجيح:

بعد هذه الدراسة الفاحصة لهذه المسألة يترجح لديَّ أمران ، هما :

أولًا: رفض جميع الاستدلالات المستنبطة من اللغات الواردة في ( أَيْمُن ) من الطرفين ، واعتقاد فسادها ؛ وذلك لأسباب كثيرة أهمها ما يأتي :

١. أنَّ هـذه اللغـات ، وهـي عشرـون لغـة (١) ، لم يثبـت أن أصـلها جميعًـا (اَيْمُن) ، فقد وقع الخلاف بين العلماء في ذلك (٢) ، فلا يجوز استنباط أحكام بعضها من بعض مع ذلك .

٢. أنه لا يمكن جعل أحكام جميع هذه اللغات العشرين متفقة ، لشدة الاختلاف والتفاوت فيها بينها :

- فمنها ما هو تام الحروف ، وهو ( ايمن ) ، وفي ضبطه أربع لغات .
- ومنها ما نقص حرفًا واحدًا ، وهو ( ايم ) ، وفي ضبطه ثلاث لغات .
  - ومنها ما نقص حرفًا ، وأبدل منه حرف ، وهو ( هَيْم ) .

- ومنها ما نقص حرفين ، وهو ( ام ) ، وفي ضبطه ست لغات ، و ( من ) ، وفي ضبطه ثلاث لغات .

- ومنها ما نقص ثلاثة أحرف ، وهو (م) ، وفي ضبطه ثلاث لغات .

ومحاولة نظمها جميعًا في نسق واحدٍ من الأحكام يكاد يكون مستحيلًا ، ولا أدلَّ

<sup>(</sup>١) تنظر في الجني الداني ص ٤١٥، وهمع الهوامع (٤/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر مثلًا: المسائل البصريات (٢/ ٨٩٨، ٨٩٧)، والبغداديات ص ١٦٣، ١٦٣، وشرح الـرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ٢: ٢/ ١١٩١ – ١١٩٣).

على ذلك من الخلاف الواقع بين العلماء في الحكم عليها من حيث الإعراب والبناء ، بين من يجعلها كلها معربة ، ومن يجعلها كلها مبنية ، ومن يفرق بينها فيبني بعضًا ويعرب بعضًا .

ولذلك فإن الاعتداد بجميع هذه اللغات عند مناقشة ( أَيْمُن ) أهو جمع أم مفرد ؟ وهمزته أهي وصل أم قطع ؟ سيؤدي على المذهبين إلى عدد من المشكلات ؛ لأنك إن ذهبت مذهب البصريين فجعلتها مفردًا موصول الهمزة ، تعارض ذلك مع عدد من اللغات فيها ، ومن ذلك :

أ. أنهم قالوا ( هَيْمُ الله ) بإبدال الهمزة هاء ، ولو كانت همزة وصل لما أبدلت .

ب. أنهم قالوا ( امُ اللهِ ) بإدخال الهمزة على متحرك ، ولـو كانـت همـزة وصـل لمـا دخلت عليه .

ج. أنهم قالوا ( أَيْمُ اللهِ ) و ( أَمُّ الله ) بفتح الهمزة ، ولو كانت همزة وصل لما فتحت .

وإن ذهبت مذهب الكوفيين فقلت هي جمع وهمزتها همزة قطع ، تعارض ذلك مع عدد من اللغات فيها ، ومن ذلك :

أ. أنهم قالوا ( إِيْمُنُ الله ) بكسر الهمزة ، ولو كان جمعًا لما كسرت همزته .

ب. أنهم قالوا ( أَيْمَنُ الله ) بفتح الميم ، ولو كان جمعًا لما فتحت عينه (٢) .

<sup>(</sup>١) ينظر : البسيط ( ٢ / ٩٣٩ – ٩٤٣ ) ، وهمع الهوامع ( ٤ / ٢٣٨ – ٢٤١ ) .

<sup>(</sup>٢) استدل ابن مالك بهذين الوجهين في إضعاف مذهب الكوفيين . ينظر : شرح التسهيل (٣/ ٢٠٤)، وشرح الكافية الشافية (٢/ ٨٧٨، ٨٧٨).

... ولذلك كان ترك هذه اللغات عند النظر في إحداها أولى وأحكم.

٣. أنَّ هذه اللغات غير ( آيْمُن ) لغات خارجة عن القياس ؛ لِمَا فيها من حذف لا مسوِّغ له ، أخرج بعضها عما اطرد في الأسماء من أحكام .

وما دامت خارجة عن القياس فينبغي أن تؤوَّل وتحفظ ولا يقاس عليها ، قال ابن أبي الربيع : « وهذه كلها وجوه بعد صحة السماع ، وليس فيها شيء يقاس عليه ؛ لأنها جاءت على غير قياس »(١) .

فأما أن تستنبط منها العلل ، وتعلَّق عليها أحكام ( آيْمُن ) وهي اللغة المشهورة المختارة ، فهذه مخالفة للمنهج الذي قام عليه النحو أول أمره ؛ « قال عبد الملك بن نوفل المدني : سمعت أبي يقول لأبي عمرو بن العلاء: أخبرني عما وضعت مما سميته ( عربية )، أيدخل فيها كلام العرب كله ؟ فقال : لا .

فقلت : كيف تصنع فيها خالفتك فيه العرب وهم حجة ؟ قال : أعمل على الأكثر ، وأسمِّى ما خالفني لغات » (٢) .

أنَّ الرضي ذهب إلى أنه لا يمتنع أن تكون هذه الأسماء ، لو جعلنا أصلها جميعًا واحدًا ؛ قد تغيرت عند اختصارها ؛ فاستقلت وفارقت أصلها ، وجدَّت لها أحكام خاصة بها(٣) . وهذا الكلام منه في قرارة الصحة عندي والصواب .

لأجل هذا كله كان لابد من اطراح هذه اللغات الشاذة ، ورفض الاحتجاج بها ، فالخلاف واقع في ( أَيْمُن ) المخصوصة بالقسم ، ويجب النظر فيها وحدها دون التفات

<sup>(</sup>١) البسيط (٢/ ٩٤٢).

<sup>(</sup>٢) طبقات النحويين واللغويين ص ٣٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح الرضى لكافية ابن الحاجب (القسم ٢:٢/ ١١٩١).

إلى اللغات الواردة فيها .

ويبدو، والله أعلم، أنَّ الذي ألجاً بعض النحاة إلى الاستعانة بهذه اللغات في ترجيح مذهب على مذهب: هو تقارب ما بين المذهبين في هذه المسألة، حتى إنَّ ابن أبي الربيع قال: « وهذان القولان صحيحان »(۱) ، بل إن طائفة من كبار النحاة قالوا بها جميعًا، فابن جني أخذ في المنصف بقول الكوفيين (۲) ، وأخذ في سرِّ الصناعة بقول البصريين (۱) ، وأبو البركات نفسه رجح في الإنصاف مذهب البصريين (۱) ولكنه في أسرار العربية قال بمذهب الكوفيين أو ولكنه في المنصل (۱) ، ولكنه في المنصل (۱) ، ولكنه في الفائق ذهب مذهب البصريين (۱) .

ثانيًا: رفض الحجة البصرية التي ندرسها في هذا المبحث ، والتي احتجوا فيها بسقوط همزة ( أَيْمُن ) في قول العرب ( لَيْمُن الله ) على أنها ليست همزة قطع ؛ وهذا الرفض لأربعة أسباب ، هي:

ا. أنَّ القسم من مواضع التخفيف ؛ لكثرة استعماله ودورانه في الكلام ، فليس ببعيد أن تكون همزة القطع قد حذفت ؛ لأن همزة القطع ثقيلة ، ولذلك كانت العرب تلنها (^).

<sup>(</sup>١) البسيط (٢/ ٩٤٠).

<sup>.(71/1)(7)</sup> 

<sup>. (</sup> ۱۱۷ / ۱ ) (۳)

 $<sup>.(\</sup>xi \cdot 9 - \xi \cdot \xi / 1)(\xi)$ 

<sup>(</sup>٥) ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٦) ص ٤٥٣ ، وينظر شرح المفصل (٥/ ٢٥٠).

<sup>. ( { {</sup> T T / T ) (V)

<sup>(</sup>٨) ينظر مثلًا : الصاحبي ص ٢٨ ، وشرح شافية ابن الحاجب (٣٠ /٣٠ ) .

- 7. أنَّ هذه الحجة قائمة على ما حكاه يونس من قول العرب (لَيْمُن الله) بوصل الهمزة ، وهي رواية مقبولة لا قدح فيها ؛ ولكن أبا الحسن الأخفش قد حكى فيها القطع (١) ، وهو ثقة ، وما دام روى فيها القطع ، فالقطع هو الأصل ، وما حكاه يونس عن العرب فإنها هو حذفٌ للهمزة استخفافًا .
- ٣. أنَّ جعل ( أَيْمُن ) جمعًا وهمزته همزة قطع ، أو فق لأبنية العربية ، من جعله مفردًا همزته همزته وصل ؛ لأن ( أَفْعُل ) مفردًا ليس في كلام العرب .
- أن هذه الكلمة لا تستعمل إلا في القسم مرفوعة على الابتداء ، والقول بجمعها أو إفرادها ليس له في هذين الحكمين أيُّ تأثير .

فلمًّا أمن وقوع أي مفسدة معنوية أو لفظية من القول بجمعها ، مع ما في ذلك من تحقيق مصلحة موافقة الأصول ، كان القول بأنها جمع أولى ؛ ولذلك كلًه رجح عندي رفض هذه الحجة البصرية ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) ينظر : ارتشاف الضرب (٤/ ١٧٧٣) ، والجني الداني ص ٥٣٨ .





# المبحث العاشر

استدلال بعض البصريين

على أنَّ (كلا وكلتا) اسمين مقصورين مفردين في اللفظ

ببطلان

كونها مثنيين لفظًا ومعنى

بدليل

جواز إمالة ألفها





#### محل النزاع:

(كلا وكلتا): مثنيان لفظًا ومعنى أم معنى فقط؟

#### المذهب البصري:

ذهب البصريون إلى أن (كلا وكلتا) فيهما إفرادٌ لفظيٌّ ، وتثنية معنوية ، والألف في (عصا ورحا) (١).

#### الحجة :

( لو كانت الألف فيهم المتثنية ، كما يزعم الكوفيون ، لما جازت إمالتها ؛ لأن ألف التثنية لا تجوز إمالتها ؛ فلمَّا جازت إمالتها في قول الله تعالى ﴿ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ اللهُ تعالى ﴿ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ ءَانَتُ الْمُنَا اللهُ عَما ﴾ [ الإسراء : ٢٣] ، وفي قـول الله تعالى ﴿ كِلْتَا ٱلْمُنَانُ عَالَتُ اللهُ عَما أَوْ كِلاَهُمَا ﴾ [ الإسراء : ٣٣] ، وفي قـول الله تعالى ﴿ كِلْتَا ٱللَّهَا اللهُ عَما اللهُ عَما اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَما اللهُ اللهُ اللهُ عَما اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢/ ٣٩٤)، وأسرار العربية ص ٢٥٥ – ٢٥٧، وقد مضى توثيق هذا المذهب ص ٥٢٣، والإنصاف (٢/ ٣٦٥) وينظر أيضًا: توجيه اللمع ص ٢٧١، وشرح التسهيل (١/ ٦٧)، والمغني في النحو (١/ ٢٦٥) وينظر أيضًا: ٢٨١).

<sup>(</sup>٢) الإمالة في (كلتا) في الآية الثانية إنها تكون في حالة الوقف دون الوصل ؟ لأنها تسقط في الوصل الالتقاء الساكنين ، وبإمالتها وقف أبو عمرو بن العلاء أيضًا . ينظر في ذلك : غاية الاختصار (١/ ٢٨٩، ١٨٩ الساكنين ، وإبراز المعاني ص ٢٢١ .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (٢ / ٤٤٨).

#### الاعتراض:

لم يسبق أبا البركات أحدٌ في الاحتجاج بهذه الحجة فيها أعلم ، ولم أر أحدًا نقلها عنه ، ولم يعترض عليها لا هو ولا غيره .

ولا أدري إلى أي شيء استند أبو البركات في هذا الإطلاق حين قال ( ألف التثنية لا تجوز إمالتها ) ، وقد بحثت عن أصل لهذا القول كثيرًا فلم أظفر بطائل ، ثم تأملته فوجدت أنَّ الذي حمله على ذلك لن يخرج عن أحد أمرين اثنين ، هما :

- ١. عدم ثبوت إمالة ألف التثنية رواية .
- ٢. عدم جواز إمالة ألف التثنية صناعة .

فإن كان قال ذلك لعدم ثبوت الرواية بإمالتها فكلامه عندي منقوض ، وإن كان قاله لعدم جوازها عنده صناعة فكلامه عندي ممنوع ؛ وهذا بيان كلِّ واحدٍ من الاعتراضين على حدة :

### الاعتراض الأول: النقض:

إن كان أبو البركات يريد أن إمالة ألف التثنية لم تثبت رواية ؛ فكلامه منقوض عندي ؛ لأن إمالتها ثابتة عن الكسائي في قراءته من طريق قتيبة بن مهران في مواضع كثيرة جدًا ، فمن ذلك ما يأتي :

# أ. إمالة ألف المثنى في الكلمات التالية:

( امرأتان ) ( الجمعان ) ( اثنان ) ( آخران ) ( فَتَيَان ) ( فريقان ) ( زوجان ) ( مدهامتان ) ( نضاختان ) ( جنتان ) ( مدهامتان ) ( مدهامتان ) ( جنتان ) ( مدهامتان ) ( مدهامتان ) ( جنتان ) ( جنتان ) ( مدهامتان ) ( مدهامتان ) ( جنتان ) ( جن

<sup>(</sup>١) ينظر : الكامل في القراءات الخمسين ( ٨٦ ب - ٨٨ ب ) ، وغاية الاختصار ( ١ / ٣١٨ – ٣٢٠ ) .

( يخصفان ) ( يستويان ) ( تنفودان ) ( يبغيان ) ( تجريان ) ( يستغيثان ) ( يسجدان ) ( يسجد

فالإمالة إذن ثابتة عن الكسائي في ألف التثنية بكثرة ، من طريق قتيبة ، وهو ثقة لا سبيل إلى التشكيك في روايت أو الطعن فيها ، فقد قال ابن الجزري عنه «إمام مقرئ صالح ثقة ، أخذ القراءة عرضًا وسهاعًا عن الكسائي ، وكان إمامًا جليلًا نبيلًا متقنًا ، أثنى عليه يونس وقال : كان من خيار الناس »(٢).

وقال أيضًا: «قال الذهبي: وله إمالات مزعجة معروفة ، لا أعلم أحدًا من الأئمة المعتبرين أنكر منها شيئًا »(٣).

وقال: «كانت رواية قتيبة أشهر الروايات عن الكسائي بأصبهان وما وراء النهر، حتى كانوا يلقنون أولادهم بها، ويصلون بها في المحاريب. وعلمي بذلك إلى أواخر القرن السابع، وأما الحال اليوم فها أدري ما هو »(٤).

وقال أيضًا: «قال الحافظ أبو العلاء الهمذاني: وقد استقريت أكثر التواريخ وكتب القراءات لأقف على وفاته فلم أظفر بها إلى الآن. غير أن الحال توضح لذوي النهمى أن قتيبة قديم الوفاة.

وقال في مفردة قراءة الكسائي بعد إسناده رواية قتيبة عنه: هذه رواية جليلة وإسناد صحيح، وهي من أجل الروايات عن الكسائي وأعلاها وأحقها بالتقديم

<sup>(</sup>١) ينظر : الكامل في القراءات الخمسين ( ٨٦ ب - ٨٨ ب ) ، وغاية الاختصار ( ١ / ٣١٨ – ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) غاية النهاية في طبقات القراء (٢ / ٢٦).

<sup>(</sup>٣) السابق

<sup>(</sup>٤) السابق

وأولاها ؛ وذلك أن قتيبة صحب الكسائي إحدى وخمسين سنة ، وشاركه في عامة رجاله ، ولجلالته وضبطه قرأ عليه شيخاه : إسماعيل بن جعفر ، وعلي بن حمزة الكسائي »(١).

وقال ابن الجزري : « روينا عن قتيبة أنه قال : قرأت القرآن من أوله إلى آخره على الكسائي ، وقرأ الكسائي القرآن من أوله إلى آخره عليّ »(٢) .

وبناء على كلِّ هذا أقول مطمئنًا إنَّ قول أبي البركات ( وألف التثنية لا تجوز إمالتها) منقوض بهذه القراءة من هذا الطريق الثابت .

فأما قول مكي بن أبي طالب: « فإن قيل: لم لم تُمُل ألف التثنية عند القراء؟ »(٣).

فإنها قالمه في كتابه (الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها) وهو، كما قال هو<sup>(3)</sup>، شرحٌ لكتابه الآخر (التبصرة في القراءات السبع) الذي اقتصرفيه على ذكر ما اختلف فيه القراء السبعة المشهورون في الروايات التي قرأ بها على شيخه أبي الطيب بن غلبون الحلبي<sup>(0)</sup>، وهي أربع عشرة رواية ، عن كلِّ قارئ روايتان فقط.

وقد نصَّ على أنه قرأ قراءة الكسائي على شيخه بروايتي أبي عمر حفص بن عمر الدوري، وأبي الحارث الليث بن خالد البغدادي (٦)، وهما الروايتان اللتان ارتضاهما أبو بكر بن

<sup>(</sup>١) غاية النهاية في طبقات القراء (٢ / ٢٧).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٢٦).

<sup>(</sup>٣) الكشف (١/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر : مقدمة الكشف (١/ -7).

<sup>(</sup>٥) ينظر: التبصرة في القراءات السبع ص ٢.

<sup>(</sup>٦) ينظر: السابق ص ١٦.

مجاهد، مسبِّع القراءات من قبل (١)، وتابعه الناس في ذلك من بعد (٢).

ولذلك فإن مكيًّا حين قال ( لم لم تمل ألف التثنية عند القراء؟ ) إنها أراد هؤلاء القراء من هذه الطرق التي نص عليها في كتابه وقرأ بها على شيخه ، وليس القراء من جميع طرقهم .

ولو لا أن مكيًّا في جوابه عن ذلك ، وسيأتي بعد قليل ، علَّل عدم إمالة القراء السبعة لألف التثنية ، ثم أجازها هو في الكلام = لقلت إنَّ أبا البركات قد أخذ الحكم بعدم جواز إمالتها عنه .

### الاعتراض الثاني : المنع :

إن كان أبو البركات أراد بقوله (وألف التثنية لا تجوز إمالتها) أنها لا تجوز صناعة ، فإن قوله ممنوع عندي ، لا يمكن التسليم به ؛ لأن الإمالة محسن لفظيُّ خالص ، وألف التثنية في اللفظ كغيرها من سائر الألفات ، فإن وجد معها سبب من أسباب الإمالة جازت إمالتها ، وإن وجد معها مانع امتنعت (٣) ، على أنَّ الإمالة قد يأتي منها ما تُتَبَعُ فيه الرواية ولا تعرف فيه علة (٤) .

وقد اجتهد مكيٌّ في تعليل ما وجده من عدم إمالة القراء في السبع المتواترة بطرقها الأربع عشرة ، ألف التثنية ، فجاء بعلة صناعية فقال : « فإن قيل : لم لم تمل ألف التثنية

(٢) ينظر : الإبانة ص ٣٧ – ٤٠ ، والنشر (١/ ١٦٧ – ١٧٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: السبعة في القراءات ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر في أسباب الإمالة وموانعها : كتـاب سيبويه (٤ / ١١٧ – ١٤٤ ) ، وأسرار العربيـة ص ٣٤٨ – ٣٥٨ . ٣٥٢ ، والإمالة في القراءات واللهجات ص ١٣٩ – ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الكشف (١/ ١٧٦)، والإمالة في القراءات واللهجات ص ١٦٥، ١٧٦.

عند القراء ، وهي تنقلب ياء في النصب والخفض ، وذلك نحو قوله ( اثنتا عشرة ، وقال رجلان ) وشبهه ؟

فالجواب أنَّ ألف التثنية إنها هي حرف إعراب ، أو دلالة على الإعراب زائدة ، لا أصل لها في الياء ، وإنها انقلبت ياء في النصب والخفض لتدل على الإعراب ، فليس انقلابها علة تدل على أصلها ؛ إذ لا أصل لها في الياء ، وإنها انقلابها ياء تدل به على النصب والخفض لا غير .

فلمَّا كانت ألف التثنية لا أصل لها في الياء ، لم تجز الإمالة فيها عند القراء .

وقد تجوز في الكلام لعلة غير هذا ، وقد حكي إمالة (الزيدان) للياء التي قبل الألف .... ، ولم يمل هذا النوع أحد من القراء ، وعلى ذلك أجمعوا على فتح (يخافا) و (خانتاهما) وشبهه ؛ لأن الألف الأخيرة زائدة ، تدلُّ على التثنية في الفعل ، لا أصل لها في ياء ولا واو »(۱) .

والحقّ أن هذا تخليط من مكيّ (رحمه الله)؛ فألف التثنية كغيرها من الألفات في الإمالة؛ لأن المقصد من الإمالة لفظي خالص، وقد ثبتت إمالتها كثيرًا بالرواية، وفيها مع ذلك ما يجيز إمالتها صناعةً من الأسباب القوية المرضيّة:

فألف المثنيات من الأسماء غير المضافة ، يصاحبها سببان من أسباب الإمالة مطلقًا ، هما :

١. أنَّ نون المثنى مكسورة أبدًا ، وهذا يعني أن ألف التثنية متبوعة فيه بكسرة ،
 فتال لأجلها . وهذا السبب هو أول سبب ذكره سيبويه في ( باب ما تمال فيه الألفات )

<sup>(</sup>۱) الكشف (۱/ ۱۹۷، ۱۹۷).

#### فقال:

« الألف تمال إذا كان بعدها حرف مكسور ، وذلك قولك (عابد ، وعالم ، و الألف تمال إذا كان بعدها حرف مكسور ، وذلك قولك (عابد ، وعالم ، ومساجِد ، ومفاتِيح ، وعُذَافِرٌ ، وهابِيل ) وإنها أمالوها للكسرة التي بعدها ، أرادوا أن يقربوها منها »(١) .

وقد قال الهذلي : « كان قتيبة يميل كلَّ كلمة فيها كسرة وألف ساكنة ، سواء كانت الكسرة متقدمة أو متأخرة ، أول كلمة أو آخرها (7).

٢. أن الياء تخلف ألف المثنى في حالتي النصب والجرّ ، وقد أجاز النحاة إمالة الألف التي تخلفها الياء في بعض التصاريف ، ونصوا نصًّا على ثلاث ألفات ، هي (٣):

أ. ألف الأفعال التي لاماتها واو ، نحو (غزا): تجوز إمالتها لأن الياء تقع خلفًا منها إذا بني الفعل للمفعول فقيل (غُزِي) ، وإذا عدِّي بالهمزة وأسند إلى ضَمير رفع متحرك ، فقيل (أغزيت).

ب. ألف التأنيث في نحو (حبلي): تجوز إمالتها لأن الياء تخلفها إذا ثني الاسم فقيل (حبليات).

ج. ألف الإلحاق أو التطويل في نحو (مِعْزى) و (قَبعثرى): تجوز إمالتها ؛ لأن الياء تخلفها إذا ثنى الاسم ، فقيل (مِعْزَيان) و (قَبعثريان).

فلمًّا كانت هذه الألفات تؤول إلى الياء في هذه المواضع أميلت لمحًا لهذا المآل.

<sup>(</sup>١) الكتاب (٤ / ١١٧ ).

<sup>(</sup>٢) الكامل في القراءات الخمسين ص ٨٤ / أ.

<sup>(</sup>٣) ينظر : المقاصد الشافية ( ٨ / ١٣٧ ، ١٣٨ ) ، وينظر أيضًا : كتاب سيبويه ( ٤ / ١٢٠ ) ، والتصريح ( ٥ / ٢٧٩ – ١٩٥ ) ، والإمالة في القراءات واللهجات ص ١٨٩ – ١٩٥ .

والحقُّ أنَّ هذا متحقق في ألف المثنى مطلقًا ؛ لأنها تؤول في حالتي النصب والجر إلى الياء . فأما ما ذهب إليه مكيُّ من منع هذا السبب في ألف المثنى في نصه السابق ، واحتجاجه بأنَّ (انقلابها ليس علة تدلُّ على أصلها ؛ إذ لا أصل لها في الياء) فهذا سهو كبير منه ؛ لأن الألفات التي تمال لهذا السبب لا أصل لها في الياء أيضًا ، فألف (غزا) أصلها واو ، وألف التأنيث في نحو (حبلى) أصل بنفسها ، ولا أصل لها من واو ولا ياء أيضًا عند معظم النحاة (٢) .

ثم إنَّ هذه الألفات الثلاث لو كان أصلها ياء لما كان لذكر هذا السبب (الذي هو كون الياء تخلف الألف في بعض التصاريف) أي داع، ولقيل إنها إنها أميلت لأن أصلها ياء، كما في (الهدى، الفتى، هدى، اشترى)، وهذا من أقوى أسباب الإمالة.

يتبين بذلك أن في كلِّ ألف مثنى من الأسماء ، غير مضاف ؛ سببين من أسباب الإمالة مطلقًا ، هما : كسرة نون المثنى بعدها ، ولمح مآلها في حالتي النصب والجر .

ولهذين السببين أمال الكسائي ، من طريق قتيبة ، الكلمات التالية ( امرأتانِ ، الجمعانِ ، آخرانِ ، زوجانِ ، مدهامتانِ ، نضاختان ، جنتانِ ) .

على أنه قد ينضاف إلى هذين السببين سبب ثالث من أسباب الإمالة ، ومن ذلك فيها أماله الكسائي ، ما يأتي :

أ. أن تسبق الألف بياء دون فاصل بينها ، كما في ( فَتَيانِ ) فهذه عندي مثل إمالة العرب الألف في ( السَّيَال ، الضَّيَاح ) (٣) .

\_

<sup>(</sup>١) ينظر : المقاصد الشافية ( ٨ / ١٣٨ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق (٨/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر : كتاب سيبويه ( ٤ / ١٢٢ ) .

ب. أن تسبق الألف بياء ، وبينهما حرف ، كم في ( فريقًانِ ) فهذه عندي كإمالة العرب الألف في ( شَيْبَان ، عَيْلان ) (١) .

ج. أن تسبق الألف بكسرة وبينهم حرفان أحدهما ساكن كما في ( إثْنانِ ) ، فهذه عندي كإمالة العرب الألف في ( سِرْبال ، شِمْلال ) (٢) .

وكذلك ألف الاثنين في الأمثلة الخمسة المرفوعة ، فإنَّ فيها سببًا دائمًا يجيز الإمالة ، وهو أنَّ النون التي هي علامة الرفع معها مكسورة أبدًا ، وجهذا تُسبَّبُ إمالة الكسائي ، من طريق قتيبة ، في : ( تذودانِ ، يسجدانِ ) .

على أنَّ فيها أمال أسبابًا أخرى للإمالة زيادة على هذا السبب، ومن ذلك ما يأتي:

أ. أن تسبق ألف الاثنين بكسرة وبينهم حرف ، كإمالته في ( يَخْصِفَانِ ) .

ب. أن تسبق ألف الاثنين بياء مباشرة قبلها كسرة ، كإمالته في ( يستوِيَانِ ، يَبْغِيَانِ ، تَجْرِيَانِ ) .

ج. أن تسبق ألف الاثنين بياء ، وبينها حرف ، كإمالته في ( يستغِيثانِ ) .

وبهذا كله يثبت عندي رواية وصناعة جواز إمالة ألف التثنية ، وعليه فإنه لا دليل في إمالة ألف ( كلا ) و ( كلتا ) على أنهم ليستا بألف تثنية ؛ لأنه لا مانع من أن يقال : إنها أميلت الألف فيهم لسبين ، هما :

۱. كسرة الكاف<sup>(۳)</sup>.

\_

<sup>(</sup>۱) ينظر : كتاب سببويه ( ٤ / ١٢٢ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر : السابق (٤/ ١١٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر : إبراز المعاني ص ٢٢١ ، والنشر (٢ / ٥٠).

٢. مصيرها إلى الياء في حالتي النصب والجر.

وقد علل ابن فلاح الإمالة فيهم بهاتين العلتين معًا(١).

وعليه فإن قول أبي البركات (لوكانت ألف (كلا وكلتا) ألف تثنية لَـــَا جازت إمالتها ؛ لأن ألف التثنية لا تجوز إمالتها) قول فاسد من حيث الصناعة ، ومردود عندي بصحيح الرواية .

وقد اغتر د. عبد الفتاح شلبي بهذا القول من أبي البركات فسلَّم له به ، ولم يناقشه فيه ، بل جعل قوله هذا دليلًا وبرهانًا ، كما قال ، على أن « الكسائي يتخذ موقفين متغايرين كلَّ المغايرة ، فهو نحويًّا يرى أنَّ (كلتا) ألفها ألف تثنية ، ويخالف بذلك البصريين الذين يقولون إن (كلتا) ألفها ألف تأنيث . وهو قارئًا يميل (كلتا) ، وهذا يدلُّ على أنَّ ألفها للتأنيث ، متفقًا في ذلك مع البصريين .

وفي هذا دليل جديد على أن القراء المميلين ، أمالوا الأحرف التي أمالوها ، متبعين في ذلك الأثر والنقل عن أئمتهم ، دون السير وراء النظر أو القياس ؛ لأن الكسائي ، وهو إمام من أئمة النحاة الكوفيين ، لو سار وراء النظر أو القياس ما أمال (كلتا) ، ولكنه اتبع ما نقل عن شيوخه القراء ، فرأى أن ألف (كلتا) للتأنيث قارئا ، وللتثنية نحويًا ، واختلف موقفه في الحالين »(٢) .

قال ذلك في فصل سماه (قد يأتي من الإمالة ما يتبع فيه الرواية) وجعل نصه السابق دليلًا جديدًا عليه .

ومع تسليمي المطلق بأنَّ القراء إنها يقرؤون القرآن تلقيًا ورواية ، لا قياسًا واجتهادًا

<sup>(</sup>١) ينظر: المغنى في النحو (١/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) الإمالة في القراءات واللهجات ص ٢٣٣ .

وصناعة ، وهو أمرٌ لا يحتاج عندي إلى دليل أصلًا = فإن ما ذهب إليه د. شلبي ظاهر الفساد والبطلان ؛ لأن الكسائي يميل ألف التثنية في (كلا وكلتا) وفي غيرهما ، وأسباب إمالتها من حيث الصناعة متوافرة ، فقراءته بإمالة (كلا وكلتا) متوافقة مع مذهبه النحوي حين جعل الألف فيهما للتثنية ، فهي كذلك عنده قارئًا ونحويًا .

ويبدو لي ، والله أعلم ، أنَّ أبا البركات إنها وقع في هذا الإطلاق الفاسد حين قال ( وألف التثنية لا تجوز إمالتها ) ؛ اغترارًا بظاهر استدلالٍ للسيرافي والفارسي وابن برهان ، أو تعجلًا في فهمه ، أو لبعد العهد به .

وذلك أنَّ هؤلاء الثلاثة ، وربيا غيرهم ، ذهبوا إلى أنَّ ألف (كلا) منقلبة عن ياء لا عن واو كما قال سيبويه ، ورجحوا قولهم هذا بورود الإمالة في هذه الألف . قال أبو علي الفارسي : « فمما يقوي انقلابها عن الياء دون الواو : أن الإمالة قد جازت فيها في نحو قوله :

# كلا أبويكم كان فرعًا دعامة ولكنهم زادوا وأصبحت ناقصًا »(١).

واستشهد السيرافي على ذلك أيضًا بإمالتها عند حمزة والكسائي في قوله تعالى ﴿ إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا ﴾ (٢) [ الإسراء: ٢٣].

وإنها ذهبوا إلى ذلك ؛ لأن إمالة الألف التي أصلها ياء كثيرة ومقيسة ، في حين أن إمالة الألف التي أصلها واو ، في غير رؤوس الآيات ، ضعيفة وقليلة ، قال ابن الجزري :

(٢) ينظر : المغني في النحو (١/ ٢٧٠)، وشرح الرضي لكافية ابن الحاجب (القسم ١:١/ ٨٧)، وينظر أيضًا : شرح اللمع لابن برهان (١/ ٢٢٨).

\_

<sup>(</sup>١) المسائل الشيرازيات (٢/ ٤١١).

« وإنها أميل ما أميل من الواوي ك ( الضحى ) و ( القوى ) من أجل كونه رأس آية ، فأميل للمناسبة والمجاورة ، وهذا الذي عليه العمل عند أهل الأداء قاطبة ، ولا يوجد نص لأحد منهم بخلافه »(١).

فالبصريون متفقون على أنَّ ألف (كلا) هي لام الكلمة ، وليست ألف التثنية كها قال الكوفيون ؛ ولكنهم اختلفوا في أصلها ؛ فقال سيبويه ومن تابعه : أصلها واو ، فهي ك (هدى ) ، فهي ك (عصا) ، وقال السيرافي ومن تابعه : أصلها ياء فهي ك (هدى ) ، واستدلوا على رجحان قولهم على قول سيبويه ، بإمالة الألف . وهذا استدلال في موضعه وجيه ، ولكنهم لم يريدوا بذلك الاحتجاج بإمالتها على أنها ليست ألف تثنية ، وهذا واضح .

فلا يبعد عندي أن يكون أبو البركات إنها استدل بالإمالة على الكوفيين ؛ لأنه تعجّل في فهمه أو طال عهده به ، والله أعلم .

#### الترجيح:

رجح عندي بعد هذا رفض هذه الحجة البصرية وإسقاطها ؛ لأنها مردودة سماعًا وقياسًا ، كما أسلفت .







<sup>(</sup>١) النشر (٢/ ٥٠،٥٠).





الخاتمة نسأل الله حسنها





الحمد لله حمدًا يليق بجلال وجهه وعظيم سلطانه ، ويكافئ ما تتابع من نعمه وآلائه وعرفانه ، ويوازي ما تتالى من جوده وإفضاله وإحسانه ، ويرجى به مزيد رحمته وعفوه وغفرانه ، الذي مَنَّ عليَّ ، وله الفضل كلُّه ، بإتمام هذا البحث ، وله الحمد كلُّه ، على هذه الصورة ، وله الشكر كله .

هذا البحث يعالج الجزء (السالب) من القياس، ويضع اليد على نصف القياس، الذي ظل غائبًا، أو حاضرًا كالغائب في دراساتنا الأصولية، على الرغم من حضوره الحاضر في استدلالات العلماء في جدلهم العقدي والفقهي والنحوي، ألا وهو (قياس العكس).

وقد اقتضى غموض هذا النوع من القياس، وقلة الكتابة فيه، أن يشتمل هذا البحث على دراسة نظرية، ودراسة تطبيقية، وأن يسبقها تمهيد يضع (قياس العكس) في موضعه اللازم بين الحجج العقلية، قبل أن يبدأ فيه، وبناء على ذلك استوى هذا البحث في تمهيد، وبابين: أحدهما للدراسة الوصفية النظرية، والآخر للدراسة الإجرائية التطبيقية.

وقد وصل هذا البحث ، بحمد لله إلى نتائج كلية ، كانت هي الأهداف الرئيسة من هذا البحث ، هذا بيانها ، مقسومة على أجزاء هذا البحث :

#### ١. التمهيد:

وقد وصل الباحث فيه إلى تحقيق النتائج التالية:

- تأصيل الفكر الأصولي عند أبي البركات الأنباري بالكشف عن الروافد التي أسهمت في تكوينه .

- وضع حدود واضحة للإفادة من علم أصول الفقه في بناء علم أصول النحو.

- وضع تصور كليِّ ضابط للقياس النحوي ، يعيد جميع أنواع الأقيسة والاستدلالات العقلية إلى أصول ثابتة ، وينظمها تنظيها منطقيًا يقوم على ثنائيات حاصرة لا تنتشر .
- تطبيق هذا التصور على مسائل الخلاف في كتاب الإنصاف ، عن طريق تصنيف جميع الحجج العقلية الواردة فيه دون استثناء ، وذكر مواضعها منه .

#### ٢. الباب الأول: الدراسة الوصفية:

وصل الباحث فيه إلى النتائج الكلية التالية:

- نقل صورة قياس العكس ، كما بدت في كتب أصول الفقه ، وبيان اضطرابها للدخول ما ليس من قياس العكس فيه ، وخروج ما هو منه عنه ، في تلك الصورة .
- استثمار ذلك كله في رسم تصور كامل منضبط لقياس العكس ، يقوم على أسس عقلية صحيحة في التقسيم .
- إعادة ترتيب ( قادح معارضة القياس بالقياس ) على صورة تفضل الصورة القائمة ، في رأي الباحث ، وتتقدم عليها .
- جمع جميع تسميات ( قياس العكس ) في كتب أصول الفقه ، وبيان وجه التسمية في كلِّ منها .
- جمع جميع أقيسة العكس من مسائل الخلاف عند الأنباري ، وتوثيق معظمها من كتب السابقين له .
- جمع القوادح التي ترد على (قياس العكس) بنوعيه ، والتعريف بها ، والتمثيل لها ، وبيان الطرق المذكورة في الجواب عنها .

# ٣. الباب الثاني: الدراسة التطبيقية:

وقد أجرى الباحث ما وصل إليه في دراسته النظرية على مجموعة مختارة من استدلالات الكوفيين والبصريين بقياس العكس ، تقوم على اتباع المنهج الجدلي الخالص العميق .

وزيادة على هذه النتائج الرئيسة الكلية ، وصل هذا البحث ، بفضل الله ، إلى عدد من النتائج المفردة الأخرى ، عند دراسة التفاصيل والدقائق ، أكتفي هنا بذكر أهمها ، مقسومة ثلاثة أقسام :

- نتائج أصولية .
- نتائج نحوية .
- نتائج خاصة بفكر الأنباري ومؤلفاته.

# وهذا عرض لمفردات كلِّ قسم على حدة:

#### أولًا : نتائج أصولية :

- ١. أنَّ علم الجدل النحوي يتكون من ثلاثة فروع: علم الخلاف النحوي، وعلم المناظرة، وعلم أصول النحو، وأن أبا البركات كان صاحب سبق في الفروع الثلاثة.
- ٢. أنَّ الجدل النحوي حين يسير على القوانين والآداب المنصوص عليها في
   ( علم المناظرة ) = خير كله ، وأنَّ صاحبه لن يخطئ إحدى منفعتين : الرياضة الذهنية أو
   التحقيق العلمي العميق ، والغالب اجتماعهما فيه ، مع حسن النية ، معًا .
- ٣. أنَّ ما جاء عند بعض العلماء من تزهيد في بعض الحجج والأدلة والاعتراضات الجدلية في بعض المسائل ، واعتداد ذلك من فضول النحو وزوائده ، ليس على إطلاقه ؛ بل هو مقيد بثلاثة أسباب لا يتجاوزها ، هي :

- عدم تفريق بعض النحويين بين مقامي ( التعليم ) و ( التأليف ) .
  - عدم مراعاة بعض المؤلفين مقاصدهم من مؤلفاتهم.
  - عدم مراعاة بعض المؤلفين التخصص الذي يؤلفون فيه .
- ٤. أنَّ الانقياد الأعمى خلف كتب أصول الفقه عند التأليف في أصول النحو سيؤدي إلى انتقال ( الخلاف ) و ( الاختلاف ) الطاغيين على جميع المباحث العقلية في أصول الفقه إلى أصول النحو ، مع عدم الحاجة إليها ، نظرًا لوجود فوارق جوهرية بين العلمين .
- ٥. أن ( النظرة الجزئية ) التي سيطرت على المؤلفين في كتب أصول الفقه هي السبب الأوَّل فيها استحالت إليه هذه الكتب من تعقيد وغموض وتوقف عن النمو .
- ٦. أن حيطة الفقهاء وحذرهم نظرًا لخطورة الحكم الشرعي ، قد أنتجت الأمور التالية :
  - إنكار بعض الفقهاء للقياس.
  - قلة الأصول المتفق على صحة القياس عليها .
    - تقديم (قياس العلة) على غيره.
    - التفريق بين ( القياس ) و ( الاستدلال ) .
      - الاهتهام العظيم بالعليّة .
      - إنكار استقلال العقل بالدلالة.
- ٧. أنَّ (علل الفقه) تنقسم إلى : علل منصوصة ، وعلل مستنبطة ، والعلل المنصوصة أعلى وأولى بالتقديم ، وإذا ثبتت فإنه لا يجوز معها الاستنباط ، في حين أن (علل النحو) كلها مستنبطة .

- ٨. أنَّ بين (الفقه) و (النحو) فوارق جوهرية تجب مراعاتها ، لتحقيق إفادة راشدة من تراث علم أصول الفقه الضخم ، في بناء علم أصول النحو ، وأهم تلك الفوارق تكمن في أمرين (الحكم) و (العلة).
- 9. أنَّ خطورة (الأحكام الشرعية) وشدة حذر العلماء وحيطتهم فيها، واهتمامهم المفرط لأجل ذلك بالعلة، قد أدى إلى ظهور كثير من المباحث الأصولية المختلف فيها والمتفق عليها، ولا يجوز نقل مثل هذه المباحث إلى أصول النحو؛ لأن الأمر في الحكم النحوي والعلة النحوية، أسهل بكثير منه في الحكم الشرعي والعلة الشرعية.
- ١٠. بيان وهم د. علي أبو المكارم حين ذهب إلى وجود منكرين للقياس النحوي اعتهادًا على نص لأبي البركات ، خفى عليه مصدره وسبب ذكره له .
- ١١. أن (أدلة النحو) تنحصر في قسمين لا ثالث لهما ، هما : الأدلة النقلية وهـي
   (السماع) ، والأدلة العقلية وهـي (القياس).
- 11. أن ( الإجماع ) لا يصلح أن يكون قسيمًا لـ ( السماع ) و ( القياس ) عند تعديد ( أدلة الأحكام ) ، لأنه هو في نفسه مستند إليهما ، إذ لا ينعقد ( الإجماع ) إلا عن دليل من سماع أو قياس .
- 17. أنَّ المحققين من العلماء إنها يذكرون ( الإجماع ) في استدلالهم : استغناء بـذكره عن ذكر مستنده ، إيجازًا واختصارًا .
- ان ما نسبه السيوطي إلى ابن جني من أنه جعل ( الإجماع ) من أدلة النحو ، غير صحيح ؛ لأنه لا وجود لذلك في ( خصائص ) ابن جني ، ولأن في الخصائص ما يتنافى مع نسبة ذلك إليه .
- ١٥. أنَّ (الاستصحاب) لا يصلح أن يكون قسيًا لـ (السماع) و (القياس) عند ذكر أدلة الأحكام ؛ لأن الاستصحاب في حقيقته حكم لا دليل ، وهو حكم يستند عند

التحقيق إلى قياس عكس ذهني هو نتيجته ، فكان الاستصحاب بذلك صورة من صور قياس العكس .

١٦. أنَّ (القياس) يجب أن يُعَرَّف بأنه (ربط) لا (حمل) ولا (إلحاق) حتى يكون شاملًا لجميع أنواع القياس، مُعَبِّرًا عن حقيقته.

١٧. أنَّ (القياس) هو ربط معلوم بمعلوم لإثبات مثل حكمه له بجامع لها، أو لإثبات عكس حكمه له بفارق بينها.

وهذا أنسب تعريف له من حيث المعنى اللغوي لـ ( القياس ) ومن حيث عمل القائس .

11. أنَّ جميع الأدلة العقلية في النحو وفي الفقه تعود إلى نوعين من القياس لا ثالث لها: قياس الطرد وقياس العكس.

19. أنَّ ما درج عليه الأصوليون من التسليم بأن أوجه الاستدلال العقلي كثيرة لا تقع تحت حد الحصر ، سهو منهم ، وقد وضع هذا البحث تصوُّرًا كليًّا واضحًا للأدلة العقلية ، منضبط الأصول .

٢٠. أنَّ أوعى تعريف لقياس العكس هو أن يقال: قياس العكس هو أن يشت
 المستدل في الفرع عكس حكم الأصل، لوجود فارق بينها في لازم من لوازم ذلك
 الحكم، أو لثبوت فساد الحكم بمثل حكم ذلك الأصل في الفرع.

٢١. أنَّ أمثلة (قياس العكس) قد وردت في كتب أصول الفقه بنحو عشرين اسمًا ،
 وأن هذه التسميات إنها هي في حقيقتها لشيء واحد ، سمِّى باعتبارات مختلفة .

٢٢. أنَّ صورة (قياس العكس) في أذهان الأصوليين لم تكن واحدة ، وأن هذه الصورة وإن بدت واحدة من خلال تعريفهم الاصطلاحي لـ (قياس العكس) بشكل

عام، فإنها من خلال أمثلتهم بدت مختلفة مضطربة ، فمنها ما هو سوي ، ومنها ما وقع فيه خلط بين قياس العكس وقياس المساواة ، ومنها ما بني على فهم قاصر سطحي لقياس العكس .

17. أنَّ (مفهوم المخالفة ، وبيان العلة العدمي ، والسبر والتقسيم ، والانعكاس في الدوران ، وسؤال الفرق ، والاستصحاب ) هي عند التحقيق من قياس العكس .

٢٤. أنَّ ما سماه الأصوليون ( المعارضة في الفرع ) هو في الحقيقة ( معارضة القياس بمثله ) سواء كان ( معارضة قياس عكس بمثله ) سواء كان ( معارضة قياس عكس ) .

م ٢٠. أنَّ الخلاف الذي تناقلته كتب أصول الفقه في مسألة ( تسمية قياس العكس قياسًا ) إنها وقع لسبين : قصور تعريف الأصوليين للقياس ، واضطراب صورة قياس العكس عندهم ؛ ولو لا هذان الأمران لما وقع هذا الخلاف ، على أنه خلاف لا ثمرة له .

77. أنَّ مسألة (حجية قياس العكس) قد أطبق الأصوليون على ذكر وقوع الخلاف فيها ، فيقولون إن الجمهور ذهب إلى أنه حجة ؛ وأن إمام الحرمين الجويني ، وأبا حامد المروروذي ، وأبا بكر الباقلاني قد خالفوا الجمهور ، فرأوا أنه غير حجة ، والحق أنه لا خلاف مع التحقيق ؛ لأن هؤلاء العلماء الثلاثة يريدون بـ (قياس العكس) صورة غير الصورة التي أثبت الجمهور حجيتها ، فهم مع التحقيق لم يتواردوا على محل واحد ، والحاصل أنه لا خلاف في حجية قياس العكس بصورته الصحيحة .

٢٧. أنَّ (قياس العكس) ينقسم إلى قسمين لا ثالث لها: قياس فرق، وقياس سبر.

٢٨. أنَّ النحاة قد استدلوا في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري بـأكثر مـن خسين قياسًا من قياس الفرق ، وقع الفرق فيها من ثلاثة أوجه ، كلها من لوازم الحكم ، وهي ( العلة ، والشروط ، والخصائص ) وهـذا هـو الحـد الفاصـل بـين الفـرق المـؤثر وغيره .

٢٩. أنَّ ( التعليل بالفرق ) و ( تحرير الفروق بين المتشابهات ) ليسا من ( قياس الفرق ) الذي هو أحد شقى ( قياس العكس ) .

٣٠. أنَّ قوادح قياس الفرق في الجدل النحوي عند الأنباري ستة هي ( المطالبة بتصحيح الفارق ، والمطالبة بإجراء الفرق في معلولاته ، ومنع اللازم ، والنقض ، والتخصيص ، والقلب ) .

٣١. أنَّ النحاة قد استدلوا بنحو ثمانين قياسًا من أقيسة السبر في الجدل النحوي عند الأنباري ، استدل فيها النحاة على صحة مذاهبهم ببطلان مذاهب خصومهم ، وقد جاء هذا الإبطال في هذه الأقيسة من سبعة أوجه، هي ( مناقضة النفس ، موافقة الخصم، بقاء الخلاف على حاله ، فساد المعنى ، مفارقة الأصل دون دليل ، مخالفة السماع الثابت ، مخالفة الأصول النحوية المطردة ) .

٣٢. أنَّ مناط الاستدلال في (قياس السبر) هو (الاستدلال باللازم) إذ يستدل على فساد مذهب الخصم بفساد لازمه، وهذا لا يتعارض مع قول الجمهور: إن لازم المذهب ليس بمذهب، لأن المراد هنا تنقيح المذهب في المسألة نفسها وسبره واختباره، وليس القطع بأن ذلك اللازم مذهب للقائل بملزومه.

٣٣. أنَّ قوادح قياس السبر في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري هي (منع التلازم، ومنع وجوده، ومنع فساد اللازم، ونقض التلازم، وتخصيص اللازم، وتفسير المذهب على وجه يسقط به اللازم، والقول بالموجب، والمعارضة بالقياس).

### ثانيًا: نتائج نحوية:

- ١. أنَّ للكوفيين في رافع الاسم بعد ( لولا ) أربعة مذاهب ، أشهرها هو أنها ترفعه هي بنفسها أصالة .
- ٢. أنَّ الثابت عن جمهور الكوفيين ، بعد البحث والتنقيب ، هو أن مذهبهم في (إنَّ ) الثقيلة هو أنه لا يجوز تخفيفها ، وأن (إن) التي يجعلها البصريون مخففة من الثقيلة هي عندهم نافية بمعنى (ما) ، واللام اللازمة بعدها ليست اللام الفارقة ، بل هي استثنائية بمعنى (إلا) .

فأما الذي ذهب منهم إلى أن ( إِنَّ ) تخفَّف وتهمل وجوبًا ، فهو الكسائي .

- ٣. أنَّ الكوفيين يرون أن (كِلا) أصلها (كُلّ) حذفت لامها الثانية عند التثنية ، فأما ما تناقله النحاة المتأخرون من أن الكوفيين ذهبوا إلى أن (كلت ) التي جاءت مخذوفة الألف في بعض الأرجاز هي مفرد (كلتا) ، فهو قول يكاد يستحيل وقوعه منهم ، لاسيها أن ذلك مدفوع بنصوص للفراء في هذه المسألة صريحة .
- ٤. أنَّ تنظير الخليل لـ (كلا وكلتا) بـ (على ، ولدى) في قلب ألفهما عند الإضافة إلى الضمير في حالتي النصب والجر ، وسلامتها من القلب فيما عدا ذلك ، تنظير في غاية الدقة والعمق ؛ وأن معظم النحاة لم يفهم هذا التنظير على وجهه فزادوا فيه زيادات تؤدى إلى فساده أو ضعفه .
- ٥. أنَّ مذهب سيبويه وشيخه الخليل هو أن (على) تحتمل الحرفية والاسمية مطلقًا
   فإذا دخلت عليها (مِن) تعينت فيها الاسمية وارتفعت الحرفية .
- ٦. أنَّ قول سيبويه: « اعلم أن الهمزتين إذا التقتا في كلمة واحدة لم يكن بدُّ من بدل
   الآخرة ، ولا تخفف » إنها أراد به اجتهاع همزتين في كلمة واحدة والثانية منهها ساكنة ،

يدل على ذلك تمثيله ، وقد سها النحاة فأطلقوا الحكم بوجوب القلب في الهمزة الثانية من كل همزتين التقتا في كلمة واحدة ، سواء كانت متحركة أم ساكنة ، أخذًا منهم بظاهر عبارة سيبويه ، ولذلك حكموا بالشذوذ على ( أئمة ) ، والحق أن هذا فهم فاسد ، وأن الهمزة الثانية متى كانت متحركة جازت فيها الأوجه الثلاثة : ( التحقيق والتليين والقلب ) على تفاضل فيها بينها في بعض المواطن مع كونها جميعًا جائزة .

٧. أنَّ مراد الأخفش ومن وافقه حين قالوا إن الألف والواو والياء في الأساء الستة والمثنى وجمع المذكر السالم (دلائل إعراب) وليست بإعراب ولا حروف إعراب، قول مستقل لا يفضي إلى موافقة أحد القولين الكوفي والبصري، كما ظن بعض النحاة ؛ لأنه في الحقيقة مختلف عنهما، وفيه احتراز منهما.

٨. أنَّ ابن هشام قد سها حين نص في مغني اللبيب على أن (لدى) لا يجوز أن
 تجر ؟ لأن ذلك ثابت فيها ، عند الباحث ، سماعًا وقياسًا .

9. أنَّ العلة التي علل بها النحاة حذف همزة (أَفْعَلَ) من مضارعاته واسم فاعله ومفعوله ، وهي أنها إنها حذفت لثقل اجتماع الهمزتين حين يكون المضارع للمتكلم عن نفسه ، ثم طرد الباب في البواقي ، علة منقوضة بـ (أُوَسِّس) وبابه ، و (أُوَاخِذُ) وبابه ، وهي مع ذلك فاسدة الوضع ، لأنهم يعلقون عليها مرة الحكم بتليين الهمزة أو قلبها وجوبًا ، ويعلقون عليها هنا الحكم بالحذف وجوبًا .

١٠. أنَّ العلة التي علل بها النحاة جواز حذف إحدى التاءين في أول الفعلين المضارعين ( تَتَفَعَلُ ) و ( تَتَفَاعَلُ ) ، وهي ثقل اجتماع المثلين ، علة فاسدة ؛ لجواز اجتماع ثلاث تاءات في الكلام الفصيح المقيس الذي لا ضرورة فيه ولا شذوذ .

١١. أنَّ التعجب أسلوب إنشائي خالص ، لا خبريُّ كما ظنه كثير من النحاة ، لَّـا وجدوا فيه معنى الوصف ضمنًا .

11. أنَّ همزة (أَفْعَلَ) إنها حذفت من مضارعاته واسمي فاعله ومفعوله ، لسبين اثنين هما : الفرق بين باب (أَفْعَلَ) وباب (فَاعَلَ) مهموزي الفاء ؛ لأن الهمزة لولم تحذف لاستوت ألفاظ الأفعال المضارعة واسمي الفاعل والمفعول في البابين ، ولأن الهمزة في (أفعل) زائدة في أول الكلمة ، ويمكن أن ينوب حرف المضارعة ، أو الميم المضمومة في اسمي الفاعل والمفعول عنها في أداء معناها .

وهذا تعليل للباحث لم يسبقه إليه أحد فيها يعلم .

17. أنَّ علة حذف إحدى التاءين المزيدتين في أول المضارع ، جوازًا ، هي أن تاء الماضي ( تفاعل ) صالحة لأن تنوب عن تاء المضارعة في أداء المعنى ، مع وجود قرينة من التركيب تدل على المضارعة في الفعل ، مثل ( علامة الإعراب ، أو علامة الفعل ، أو العلامتين معًا ) .

وهذه علة استنبطها الباحث لم يذكرها أحد قبله فيها يعلم .

18. أنَّ الواو والياء تصحان فاءين وإن تحرك ما قبلها ؛ لأن الإعلال فيها متعذر ؛ لأنه يؤدي إلى اجتماع ساكنين فحذف الأول منها ، مطلقًا ؛ لأنها لم تقعا في هذا الموضع إلا وبعدهما حرف ساكن ، أو حرف مدغم .

وهذه علة جديدة كشف عنها الباحث ؛ على أن الرضي على تصحيحها بكونها فاءين بعيدين من الطرف ، وقد أثبت الباحث فساد هذه العلة .

10. أنَّ تعدد الأبنية أو انضباطها في المصادر والأفعال والأسماء المشتقة ، ليست مسألة اعتباطية في اللغة العربية ، بل الذي يحكمها ويضبطها هو الدلالة الصرفية ، فكلما كان الباب أقرب إلى الدلالة على الأمور المعنوية المجردة كانت أبنيته أكثر تعددًا واختلافًا ، وكلما كان أبعد عن هذه الدلالة وأقرب إلى الدلالة الحسية كانت أبنيته أقل.

وهذا ضابط لم يكشف عنه من قبل ، هدي إليه الباحث ، وأجراه على الألفاظ ، وأثبت استقامته .

17. أنَّ العرب لم تبن صيغًا للمبالغة ولا للتعجب ولا للتفضيل إلا من الثلاثي، والعلة في ذلك ، عند الباحث ، هي أن معناه بسيط ، فأمكن زيادة هذه المعاني عليه ، في حين أن غير الثلاثي من الأفعال الرباعية المجردة والأفعال المزيدة مطلقًا ذات معان مركبة ، فاستحال بناء هذه الصيغ منها ؛ لأن ذلك يعني بناءها من معنيين منفصلين في لفظ واحد وهذا محال ، كما أنه يعني تركيب ثلاثة معان لغوية في لفظ واحد وهذا محال أيضًا .

10. أنَّ الأفعال غير الثلاثية إذا كانت معانيها بسيطة ، لكون الزيادة فيها لفظية لا معنى لها ، أو لوجود قرينة تنوب عنها في الدلالة على جزء من معناها ، فإنه يجوز عند الباحث بناء صيغ المبالغة والتعجب والتفضيل منها قياسًا ، ومن ذلك : (أَفْعَلَ) الذي همزته للتعدية ، والذي همزته للاستحقاق ، وكل ما كان بمعنى الثلاثي من الأفعال المزيدة ، نحو (اشتد ، واتقى ، وافتقر ، وتمكن ، واستغنى) ونحوها .

11. أنَّه شاع بين النحاة جعل (ما أفعله) صيغة خاصة بالتعجب، مع أنها قد ترد للاستفهام عن سبب الفعل، وعلى ذلك شواهد من القرآن الكريم، ولذلك ذهب الباحث، في رأي جديد له، إلى أنَّ هذا التطابق بين صيغة التعجب هذه وبين السؤال عن السبب، يصلح مفسِّرًا لتصحيح عين (أفعل) التعجب حين تكون معتله، بحيث يقال: إن هذا التصحيح إنها هو للفرق بين التعجب والاستفهام.

١٩. أنَّ أحوط تفسير لمعنى (ما أفعله) في التعجب هو أن تجعل (ما) بمعنى (أي ) مضافة إلى مصدر الفعل الذي بني منه (أَفْعَل) ؛ لأن هذا التفسير أقرب إلى

حقيقة التعجب ، وهو مع ذلك سالم مما يرد على التفسيرين البصري والكوفي من لـزوم فساد المعنى معها حين يكون التعجب من صفات الله تعالى .

٢٠. أنَّ الهاء في (هراق) وفي (أهراق) أصلية، والألف هي الزائدة، تشبيهًا لأصلهم (هرق) و (أهرق) بـ (أراق) الذي بمعناهما.

وهذا تحليلٌ للباحث يرى أنه يفضل تحليل سيبويه الذي جعل الهاء في (هراق) بدلًا من همزة (أراق)، وجعل الهاء في (أهراق) عوضًا جوازيًّا عن انتقال حركة العين، وسكونها، وحذفها عند البناء أو الجزم.

٢١. أنَّ السين في ( أَسْطَاع يُسْطيع ) هي السين المزيدة في ( استطاع يستطيع ) ،
 وهذا تحليل للباحث يرى أنه يفضل تحليل سيبويه الذي جعل هذه السين عوضًا جوازيًا
 لـ ( أطاع ) عن تسكين عينها ونقل حركتها ، وحذفها عند الجزم أو البناء .

٢٢. أنَّ الراجح عند الباحث هو أن (إنَّ) إذا خففت وجب إهمالها ، ويمكن مع القول بذلك استيعاب قراءة نافع وابن كثير ﴿ وإنْ كلًا ﴾ [ هود: ١١١ ] بأن يقال إنّ (إنْ) عملت هنا بها فيها من نية التشديد الذي لم يظهر في اللفظ .

# ثالثًا: نتائج خاصة بفكر الأنباري ومؤلفاته:

١. أنَّ أبا البركات تأثَّر بمؤلفات الشيخ أبي إسحاق الشيرازي (ت: ٤٧٦هـ) إمام الشافعية الأوَّل في عصره، وشيخ المدرسة النظامية ببغداد، فاحتذى حذوه، وتبعه في مذهبه في الفقه والأصول والجدل، وأفاد إفادة مباشرة من أفكاره، وآرائه، ومذاهبه، وتفريعاته، وطريقة تأليفه، وتسمياته لكتبه، ووظَّف ذلك كله فيها كتبه في اللغة والنحو والصرف.

٢. أنَّ تأثره بفكر الشيرازي ومنهجه وعلمه وتآليفه ثابت من عشرة أوجه .

- ٣. أنَّ جميع ما في كتابي ( الإغراب في جدل الإعراب ) و ( لمع الأدلة ) من مسائل ومذاهب واختيارات وترجيحات واستدلالات أصولية ، قد أخذه أبو البركات الأنباري عن خمسة كتب لأبي إسحاق الشيرازي هي ( اللمع في أصول الفقه ، وشرحه ، والملخص في الجدل ، والمعونة في الجدل ، والتبصرة في أصول الفقه ) ، ثمَّ مثَّل له بأمثلة من النحو .
- ٤. أنَّ أبا البركات قد لخص أحكام السؤال والجواب، وحكم المعارضة، التي ذكرها في كتابيه ( الإغراب ) و ( لمع الأدلة ) من كتاب ( المنتخل في الجدل ) لأبي حامد الغزالي .
- ٥. أنَّ كتاب (الإنصاف في مسائل الخلاف) لأبي البركات الأنباري ، عمل علمي عظيم ، سبقت كتابته مرحلة جمع طويلة لحجج البصريين والكوفيين في مسائل الخلاف ، أعقبها نظم هذه الحجج في أسلوب جدلي يقوم على (الاستدلال) و (الاعتراض) ، وقد حشد فيه كمَّا هائلًا من نصوص العلماء استدلالًا واعتراضًا ، وزاد عليها بعض ما ظهر له من ردود وجوابات ، على أن الجمهور الأعظم مما ذكره منقول عمن قبله .

# وأهم مصادر أبي البركات في كتابه الإنصاف هي:

- شرح كتاب سيبويه للسيرافي ، وهو مصدره الأول والأهم ، بل إن معظم نقوله كانت عنه ، ولا عجب في ذلك ، فقد قرأه بأسانيد عالية ؛ قال أبو البركات وهو يترجم لشيخه أبي محمد عبد الله بن علي المقرئ (ت: ١٤٥هـ): « وسمعت عليه كتاب سيبويه ، وشرحه لأبي سعيد السيرافي ، وكلاهما عن أبي الكرم بن الفاخر ، وكان قد تفرد برواية شرح كتاب سيبويه ، وبأسانيد عالية لم تكن لغيره » (1)
- علل النحو ، لأبي الحسن بن الوراق ، (ت: ٣٨١هـ) ، قال عنه أبو البركات : «كان جيد التعليل في النحو » (٢) .

<sup>(</sup>١) نزهة الألباء ص ٢٩٨ ، ٢٩٩ .

<sup>(</sup>٢) السابق ص ٢٤٧.

- أمالي ابن الشجري .
  - كتاب سيبويه .
- معانى القرآن للفراء .
- المذكر والمؤنث لأبي بكر الأنباري.
- كتب الفارسي وابن جني والثمانيني .
- 7. أنَّ أبا البركات الأنباري قد أفاد إفادة مباشرة وعميقة وكبيرة في كتابه (أسرار العربية) من كتاب (علل النحو) لأبي الحسن الوراق، في التبويب، وطريقة التناول، وعرض الأبواب، وفي المادة العلمية؛ إذ نقل عنه عددًا كبيرًا جدًّا من التعليلات.
- ٧. أنَّ الكتب المخطوطة الثلاثة (بداية الهداية ، وهداية الذاهب ، والمرتجل في شرح السبع الطول) التي نسبها ، أو نسب بعضها ، معظم من ترجم لأبي البركات الأنباري إليه ، وذكروا أرقامًا لها في مكتبة الحرم المكيِّ الشريف ، وبعض المكتبات التركية ليست له ، فالأول منها تبين أنه للغزالي ، والثالث تبيين أنه لأبي بكر الأنباري ، والثاني غير موجود تحت الأرقام التي صنف بها في المكتبات (١) .
- ٨. أنَّ أبا البركات حين ذكر (اختلاف الرواية) من الأوجه التي يعترض بها على متن الدليل النقلي ، فإنه لا يريد أن (اختلاف رواية الشاهد) تسقط الاحتجاج به ، ولكنه يريد بها مشاركة الخصم في دليله ، فتكون الرواية في مقابل الرواية ، ثم يلجأ بعد ذلك إلى إحدى طرق الترجيح لتقديم إحدى الروايتين على الأخرى ، وذلك إما برد إحداهما لأنها لم تثبت لديه ، أو تأويلها على وجه يسقط الاحتجاج بها ، أو ترجيح روايته بأحد المرجحات ، ومن ذلك : (الترجيح بكثرة الرواة واختصاصهم ،الترجيح برواية أخرى ثابتة ،الترجيح بالمعنى ،الترجيح بموافقة القياس ) .

<sup>(</sup>١) ينظر تفصيل ذلك ص ١٠ الحاشية (٣).

9. أنَّ إمالة ألف التثنية ثابتة رواية في قراءة الكسائي من طريق قتيبة بن مهران ، وثابتة صناعة لأن فيها غير سبب من أسباب الإمالة ، فأما قول أبي البركات إنها لا يجوز أن تمال ، فهو سهو منه ، ويبدو للباحث أنه سها في فهم استدلال السيرافي وغيره على أن ألف (كلا) أصلها ياء بأنها تمال ، ولو كانت منقلبة عن واو لما أميلت .

كانت هذه أهم نتائج هذا البحث ، على أنها قد تناثرت في أثنائه فوائد كثيرة من تفسير نصوص غامضة ، وتأويل مذاهب غريبة .

وبناء على كلِّ ما خلص إليه هـذا البحـث مـن نتـائج كليـة وجزئيـة ، فـإني أوصي بما يلى :

1. معالجة الصورة السائدة لـ (أصول النحو)، التي تدرس للطلاب في المراحل الجامعية، ومرحلتي الدراسات العليا، وإعادة النظر في مفردات المواد المقررة فيها، لوضع تصور كليٍّ لها، ثم التأليف فيها، بها يحاط فيه بأدلة النحو، ومقدماتها وملاحقها، مما يستعين به طالب النحو على فهم كلام العلماء، وتصور مقاصدهم بشكل عميق.

7. التركيز في الرسائل العلمية ، لاسيها رسائل الدكتوراه ، على دراسة الجزئيات والدقائق ، كها فعلت أنا هنا ، بعيدًا عن دراسة المسائل النحوية والصرفية بشكل عام ، وبعيدًا عن دراسة الظواهر الكلية في النحو العربي ، فهذا أمر فرغ منه الباحثون ، ولا تزال بعض الجامعات تقبل تسجيل رسائل تسير في الاتجاه نفسه فلا يحصل فيها أي إضافة . في حين أن التركيز على الجزئيات والدقائق ستثمر بإذن الله ، مع خلوص النية وصدق العزيمة ، إضافات علمية ناضج .

#### وبعد:

فإني أسأل الله تعالى أن يرحم علماء هذه الأمة ، المتقدم منهم والمتأخر ، وأن يغفر لهم ويتجاوز عنهم ، وينزلهم منزلًا كريمًا ؛ في جناتٍ ونهر ، في مقعد صدق عند مليك مقتدر ، فما نحن والله ، إلا عالة عليهم ، نتعلم مما كتبوا ، حتى إذا بلغنا من علمهم مبلغًا يسيرًا ، طلبنا رزقنا بتفسير كلامهم ، وشرحه ، وتعليمه ، ونقله ، والكتابة عنه .

وإن لهم والله على كلِّ طالب علمٍ حقًّا ، لابد من أدائه بالترحم عليهم ، والاستغفار لهم ، قال مكى بن أبي طالب :

« فواجب على كلِّ ذي مروءة وديانه ، أفاد من كتابنا هذا فائدة ، أو اقتبس منه علمًا ، أو تبيَّن له به معنى مشكل ، أو علم منه علمًا لم يكن يعلمه :

أن يترحم على مؤلفه ، ومن أتعب سره وبدنه في نظمه ، واستخراج علله ، واستنباط فوائده ؛ وأن يستغفر لمظهر فوائده ، ومشهر نوادره وعلومه .

فها علمت أن لشغلي وتعبي بتأليف هذا الكتاب وأشباهه فائدة ، أعظم من أن يترحم عليَّ من أجله مترحم ، أو يستغفر لي عند قراءته مستغفر ، أو يدكرني بخير ذاكر . فرحم الله من بادر إلى ما رغبته فيه من ذكري بالخير ، والترحم عليَّ ، والاستغفار لي »(١)

وإني والله لأرجو أنا من كلِّ ذي مروءة وديانه أفاد من رسالتي هذه أيَّ فائدة ، ما رجَّاه مكيُّ من كلِّ قارئٍ لكتابه ، فرحم الله من بادر إلى ما رغبته فيه من ذكري بالخير والترجم على والاستغفار لى .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وصحبه أجميعن

وكتبه بيده الفانية : محمد بن علي العَمْري في مكة المكرمة الثلاثاء ٢ / ٤ / ١٤٢٩هـ

<sup>(</sup>١) الكشف عن وجوه القراءات السبع (١/٤).





# فهرس المصادر والمراجع





- ائتلاف النصرة في اختلاف نحاة الكوفة والبصرة ، لعبد اللطيف بن أبي بكر الزبيدي (ت: ٨٠٢هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : د. طارق الجنابي (بيروت : عالم الكتب ، ومكتبة النهضة العربية ، ١٤٠٧هـ) .
- الإبانة عن معاني القراءات ، لمكي بن أبي طالب (ت: ٤٣٧ هـ) ، تحقيق : د. عبد الفتاح شلبي ( مصر ، دار نهضة مصر للطباعة والنشر ) .
- إبراز المعاني من حرز الأماني ، لأبي شامة الدمشقي (ت: ٦٦٥ هـ) ، تحقيق : إبراهيم عطوة عوض (مصر ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ) .
- ابن الأنباري في كتابه الإنصاف ، د. محيي الدين توفيق إبراهيم ( العراق ، جامعة الموصل ،
   ١٣٩٩ هـ) .
- ابن الأنباري وجهوده في النحو ، د. جميل علوش (ليبيا ، تونس ، الدار العربية للكتاب ، 19۸۱ م).
  - ابن الطراوة النحوي ، د. عياد بن عيد الثبيتي ( مطبوعات نادي الطائف الأدبي ) .
- أبنية الأسهاء والأفعال والمصادر ، لابن القطاع الصقلي (ت: ٥١٥ هـ) ، تحقيق ودراسة : أ.د. أحمد محمد عبد الدايم ( القاهرة ، دار الكتب والوثائق القومية ، ١٩٩٩ م ) .
- أبنية كتاب سيبويه ، لأبي بكر محمد بن الحسن الزبيدي (ت: ٣٧٩ هـ) ، تحقيق : د. أحمد راتب حموش (دمشق ، مجمع اللغة العربية ) .
- الإبهاج في شرح المنهاج ، لتقي الدين السبكي (ت: ٧٥٦ هـ) وابنه تاج الدين (ت: ٧٧١ هـ) ، حققه وقدم له د. شعبان محمد إسهاعيل ، ط: ١ ( مكة المكرمة ، المكتبة المكية ، ١٤٢٥ هـ) .

- أبو البركات الأنباري ، ودراساته النحوية ، د. فاضل صالح السامرائي ، ط: ١ ( بغداد ، مطبعة اليرموك ، ١٩٧٥ م ) .
- أبواب الفعل الثلاثي بين المعجم والرأي الصرفي ، د. يحيى بن عبد الله الشريف (رسالة دكتوراه ، جامعة أم القرى ، كلية اللغة العربية ، ١٤٢٣ هـ).
- اتجاهات تجديد النحو عند المحدثين، لأحمد بن جار الله الزهراني، ط:١ ( الرياض، مكتبة الم شد، ١٤٢٨ هـ ) .
- إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر ، أ.د. عبد الكريم النملة ، ط: ٣ ( الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤٢٥ هـ) .
- الإجماع في الدراسات النحوية ، د. حسين رفعت حسين ، ط: ١ ( القاهرة ، عالم الكتب ، 1 ( ١٤٢٦ هـ ) .
- إحكام الفصول في أحكام الأصول ، لأبي الوليد الباجي (ت: ٤٧٤ هـ) ، حققه وقدم له ووضع فهارسه: عبد المجيد تركى ، ط: ١ (بيروت ، دار الغرب الإسلامي ، ١٤٠٧ هـ) .
- الإحكام في أصول الأحكام ، لابن حزم الظاهري (ت: ٥٦ هـ) (بيروت ، دار الكتب العلمية ) (١) .
- الإحكام في أصول الأحكام ، لأبي الحسن الآمدي (ت: ١٣١ هـ) ، قابلها ورقمها : محمد أحمد الأمدّ ، ط: ١ (بروت ، دار إحياء التراث ، ١٤٢٣ هـ) .
- أدب الكاتب ، لابن قتيبة (ت: ٢٧٦ هـ) ، ط٢ ، تحقيق : د. محمد الدالي (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤١٧ هـ) .

<sup>(</sup>١) أحلت إليها في موضع واحد لا غير ، ونسبت النص فيه إلى ابن حزم ، وباقي الإحالات في كامل البحث إلى ( الإحكام ) للآمدي .

- إدرار الشروق على أنوار الفروق ؛ لأبي القاسم بن الشاط ( بحاشية أنوار البروق، وستأتي بياناته ) .
- أدلة التشريع المختلف في الاحتجاج بها ، د. عبد العزيز بن عبد الرحمن الربيعة ، ١٤٠٦ هـ.
   ( دون معلومات ) .
- ارتشاف الضرب من لسان العرب ، لأبي حيان الأندلسي (ت: ٧٤٥ هـ) ، تحقيق وشرح ودراسة : د. رجب عثمان محمد ، مراجعة : د. رمضان عبد التواب ( القاهرة : مكتبة الخانجي ، ١٤١٨ هـ) .
- إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول ، للشوكاني (ت: ١٢٥٠ هـ) ، حققه وعلى عليه : د. شعبان محمد إسهاعيل ، ط: ١ ( القاهرة ، دار الكتبي ، ١٤١٣ هـ ) .
- الأزهية في علم الحروف ، لعلي بن محمد الهروي (ت: ١٥١ هـ) ، تحقيق : عبد المعين الملوحي (دمشق ، مطبوعات مجمع اللغة العربية ، ١٣١٩ هـ) .
- أساس القياس ، لأبي حامد الغزالي ، حققه ، وعلق عليه وقدم له : د. فهد بن محمد السدحان ( الرياض ، مكتبة العبيكان ، ١٤١٣ هـ ) .
- الأساليب الإنشائية في النحو العربي ، عبد السلام هارون ، ط: ٢ (بيروت ، دار الجيل ،
   ١٣٩٩ هـ).
- الاستدلال باستصحاب الحال ، د. يسرية محمد الشافعي (مجلة الزهراء ، كلية الدراسات الإسلامية والعربية ، فرع البنات ، جامعة الأزهر ، القاهرة ، العدد: ١٦ ، ذو القعدة ، 1٤١٨ هـ).
- الاستدلال عند الأصوليين: معناه وحقيقته ، الاحتجاج به ، أنواعه ؛ د. علي بن عبد العزيز العميريني ، ط: ١ ( الرياض ، مكتبة التوبة ، ١٤١١ هـ ) .

- الاستدلال عند الأصوليين ، د. أسعد عبد الغني الكفراوي ، ط: ٢ ( القاهرة ، دار السلام ، 12٢٦ هـ).
- الاستدلال وأثره في الخلاف الفقهي ، أ.د. هشام قريسه ، ط: (بيروت ، دار ابن حزم ، 1877 هـ).
- استصحاب الأصل في الخطاب النحوي وتداعياته في مسائل الخلاف ، د. سعاد سيد أحمد على (مجلة الدراسات اللغوية الصادرة عن مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية ، المجلد: ١ ، العدد: ٤ ، شوال ذي الحجة ١٤٢٠هـ).
- أسرار العربية ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ) ، ط١ ، تحقيق : د. فخر صالح قدارة (بيروت ، دار الجيل ، ١٤١٥ هـ) .
- الأسهاء والصفات؛ لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ)، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط: ١ (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٠٨ هـ).
- الأشباه والنظائر في النحو ، للسيوطي (ت: ٩١١ هـ) ، (دمشق: مجمع اللغة العربية) ، ج١: تحقيق عبد الإله نبهان ، ج٢: تحقيق: إبراهيم محمد عبد الله ، ج٤: تحقيق: عمد مختار الشريف .
- اشتقاق أسهاء الله ، لأبي القاسم الزجاجي (ت: ٣٣٧هـ) ، تحقيق : د. عبد المحسن المبارك ،
   ط: ٢ ، (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٠٦هـ) .
- إصلاح المنطق ، لابن السكيت (ت: ٢٤٤ هـ) ، ط٤ ، شرح وتحقيق : أحمد محمد شاكر ، وعبد السلام هارون ، ( القاهرة ، دار المعارف ) .
  - الأصول، د. تمام حسان ( الدار البيضاء، دار الثقافة، ١٤١١ هـ).
- أصول البزدوي ، لفخر الإسلام البزدوي (ت: ٤٨٢ هـ) ، تقديم : حسن ملحي (مكتبة الصنايع ، ١٣٠٧ هـ) .

- أصول التفكير النحوي ، د. على أبو المكارم ( القاهرة ، دار غريب ) .
- أصول السرخسي، لأبي بكر السرخسي ( ت : ٩٠ ٤ هـ ) ، حقق أصوله أبو الوف الأفغاني ( بيروت ، دار المعرفة ) .
- أصول الفقه ، د. عبد السلام محمود أبو ناجي ، ط: ١ (بيروت ، دار المدار الإسلامي ، ٢٠٠٢ م) .
  - أصول الفقه ، لمحمد أبو النور زهير (مكة المكرمة ، المكتبة الفيصلية ، ١٤٠٥ هـ).
- أصول النحو ، دراسة في فكر الأنباري ، د. محمد سالم صالح ، ط: ١ ( مصر ـ ، دار السلام ، ١٤٢٧ هـ ) .
  - أصول النحو العربي ، د. محمد خير الحلواني ، ١٩٧٩ م ( دون معلومات ) .
  - أصول النحو العربي ، د. محمود أحمد نحلة ، ط١ (بيروت ، دار العلوم العربية ، ١٤٠٧ هـ) .
- أصول النحو العربي في نظر النحاة ورأي ابن مضاء ، د. محمد عيد ، ط: ٦ ( القاهرة : عالم الكتب ، ١٩٩٧ م ) .
- الأصول في النحو ، لأبي بكر بن السراج (ت: ٣١٦هـ) ، ط٤ ، تحقيق : عبد الحسين الفتلي (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٢٠هـ) .
- اعتراض النحويين للدليل العقلي ، د. محمد بن عبد الرحمن السبيهين ، ط: ١ ( الرياض ، جامعة الإمام ، ١٤٢٦ هـ) .
- اعتراضات الرضي على ابن الحاجب في شرح الشافية ، د. مهدي بن على القرني (رسالة دكتوراه ، جامعة أم القرى ، كلية اللغة العربية ، ١٤٢٠ هـ).
  - الاعتصام ، لأبي إسحاق الشاطبي (ت: ٧٩٠هـ) (مصر ، المكتبة التجارية) .

- إعلام الموقعين عن رب العالمين ، لابن قيم الجوزية (ت: ٧٥١هـ) ، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه : بشير محمد عيون ، ط:١ (دمشق ، مكتبة دار البيان ، ١٤٢١هـ) .
- الإعلام بقواطع الإسلام ، لابن حجر الهيتمي (ت: ٩٧٤ هـ) ، ملحق بكتابه: الزواجر عن اقتراف الكبائر ، ط: ٢ ( مصر ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، ١٣٩٠ هـ).
- الإغراب في جدل الإعراب ولمع الأدلة في أصول النحو، لأبي البركات الأنباري (ت: ٥٧٧ هـ)، قدم لهما وعني بتحقيقهما: سعيد الأفغاني (سوريا: مطبعة الجامعة السورية، ١٣٧٧ هـ).
- الإغفال ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧ هـ) ، تحقيق وتعليق : د. عبد الله بن عمر الحاج ، ( أبو ظبي ، المجمع الثقافي ، مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث ) .
- الإفادات والإنشادات ، لأبي إسحاق الشاطبي (ت: ٧٩٠هـ) ، دراسة وتحقيق : د. محمد أبو الأجفان ، ط: ٢ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٠٦هـ) .
- الاقتراح في علم أصول النحو ، للسيوطي (ت: ٩١١ هـ) ، قدم له وضبطه: د. أحمد سليم الحمصي ، د. محمد أحمد قاسم ، ط: ١ (مكة المكرمة ، المكتبة الفيصلية ، ١٩٨٨ م) .
- الإمالة في القراءات واللهجات ، للدكتور : عبد الفتاح شلبي ، ط: ٢ ( مصر ـ : مطبعة نهضة مصر ، ١٩٧١ م ) .
- أمالي ابن الحاجب (ت: ٦٤٦ هـ) ، دراسة وتحقيق: د. فخر صالح قدارة (عـمان: دار عـمار، بيروت: دار الجيل، ١٤٠٩ هـ).
- أمالي ابن الشجري ، لابن الشجري هبة الله بن علي العلوي (ت: ٥٤٢ هـ) ، تحقيق : د. محمود محمد الطناحي ( القاهرة : مكتبة الخانجي ) .
- أمالي السهيلي (ت: ٥٨١ هـ) ، تحقيق : د. محمد إبراهيم البنا (مصر-، المكتبة الأزهرية ، ٢٠٠٢ م) .

- إملاء ما من به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن ، لأبي البقاء العكبري (ت: ٦١٦ هـ) ، تصحيح وتحقيق : إبراهيم عطوة عوض (مصر: دار الحديث).
- الانتصار لسيبويه على المبرد ، لأحمد بن محمد بن ولاد (ت: ٣٣٢ هـ) ، ط: ١ ، دراسة وتحقيق: د. زهير عبد المحسن سلطان (بيروت: مؤسسة الرسالة ، ١٤١٦ هـ) .
- الإنصاف في مسائل الخلاف ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ) ، تحقيق : محمد محيي الدين عبد الحميد (بيروت ، المكتبة السلفية ، ٧٠١ هـ) ، وطبعة أخرى بتحقيق د. جودة مبروك محمد ، ط١ ، ( القاهرة ، مكتبة الخانجي ) (١) .
- أنوار البروق في أنواء الفروق ، لأبي العباس الصنهاجي القرافي (ت: ٦٨٤ هـ)، تحقيق: خليل المنصور ، ط: ١ (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٨ هـ).
- أوجه التنظير عند ابن جني ، لمحمد بن علي العمري ( رسالة ماجستير ، جامعة أم القرى ، كلية اللغة العربية ) .
- أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ، لجمال الدين ابن هشام (ت: ٧٦١ هـ) ، تحقيق : محمد محيي الدين عبد الحميد (بيروت : المكتبة العصرية ، ١٤١٥ هـ) .
- الإيضاح ، لأبي على الفارسي (ت: ٣٧٧ هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق ودراسة : د. كاظم بحر المرجان (بيروت : عالم الكتب ، ١٤١٦ هـ) .
- إيضاح الوقف والابتداء ، لأبي بكر الأنباري (ت: ٣٢٨ هـ) ، تحقيق : محيي الدين رمضان (دمشق ، مجمع اللغة العربية ، ١٣٩٠ هـ) .

\_

<sup>(</sup>١) الإحالة في كامل البحث إلى التي بتحقيق الشيخ محمد محيي الدين ولم أحل إلى الطبعة الأخرى إلا عند الضرورة ، وقد ذكرت اسم المحقق مع كل إحالة إليها .

- الإيضاح في شرح المفصل ، لابن الحاجب (ت: ٦٤٦ هـ) ، تحقيق : د. موسى بناي العليلي (بغداد ، مطبعة العاني ، ١٩٨٣ م) .
- الإيضاح في علل النحو ، لأبي القاسم الزجاجي (ت: ٣٣٧ هـ) ، ط: ٥ ، تحقيق : د. مازن المبارك (بيروت : دار النفائس ، ١٤٠٦ هـ) .
- الإيضاح في علوم البلاغة ، للخطيب القزويني (ت: ٧٣٩ هـ) ، ط:١ ، حققه وعلق عليه وفهرسه: د. عبد الحميد هنداوي (القاهرة: مؤسسة المختار، ١٤١٩ هـ).
- الإيضاح لقوانين الاصطلاح، لأبي محمد يوسف بن عبد الرحمن بن الجوزي (ت: ٢٥٦هـ)، حققه وعلق عليه وقدم له: د. فهد بن محمد السدحان، ط: ١ (الرياض، مكتبة العبيكان، 1٤١٢هـ).
- البحر المحيط ، لأبي حيان الأندلسي (ت: ٧٤٥هـ) ، ط: ١ ، دراسة وتحقيق : عادل أحمد عبد الموجود وعلى محمد معوض (بيروت : دار الكتب العلمية ، ١٤٢٢هـ) .
- البحر المحيط في أصول الفقه ، لبدر الدين الزركشي (ت: ٧٩٤ هـ) ، قام بتحريره: الشيخ عبد القادر العاني ، وراجعه: د. عمر سليان الأشقر، ط: ٢ ( الكويت ، وزارة الأوقاف ، 1٤١٣ هـ).
  - بدائع الفوائد ، لابن قيم الجوزية (ت: ٧٥١هـ) ، (بيروت: دار الشرق العربي) .
- بدایة الهدایة ، لأبی حامد الغزالی (ت: ٥٠٥ هـ) ، طبعة بتحقیق: عبد الحمید محمد الدرویش ،
   ط: ۲ (بیروت ، دار صادر ، ۲۰۰۶ م) ، وطبعة أخرى عنی بها : أنس محمد شرفاوی ورفاقه ،
   ط: ۱ (جدة ، دار المنهاج ، ۱٤۲٥ هـ) .
- البرهان في أصول الفقه ، لإمام الحرمين الجويني (ت: ٤٧٨ هـ) ، حققه وقدمه ووضع فهارسه: د. عبد العظيم الديب ، ط: ٢ ( القاهرة ، دار الأنصار ، ١٤٠٠ هـ) .

- البسيط في شرح جمل الزجاجي ، لابن أبي الربيع (ت: ٦٨٨ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق ودراسة :
   د. عياد بن عيد الثبيتي (بيروت: دار الغرب الإسلامي ، ١٤٠٧ هـ) .
- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز ، للفيروز آبادي (ت: ٨١٧ هـ)، الأجزاء ١ ٤، تحقيق : محمد علي النجار ، ج١ ٣ : ط٣ ، ١٤١٦ هـ ، ج٤ : ١٤١٢ هـ ، والجزءان ٥ ٦ . تحقيق : عبد العليم الطحاوي ، ج٥ : ١٤١٢ هـ ، ج٦ : ١٣٩٣ هـ ( مصر ـ ، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ) .
- البغداديات أو المسائل المشكلة ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧ هـ) ، دراسة وتحقيق : صلاح الدين عبد الله السكاوي (بغداد: مكتبة العاني) .
  - بغية الإيضاح ، لعبد المتعال الصعيدي ، ( القاهرة ، مكتبة الآداب ، ١٤٢٠ هـ ) .
- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة ، للسيوطي (ت: ٩١١ هـ) ، تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم (بيروت ، المكتبة العصرية ، ١٤١٩ هـ).
- البلغة في الفرق بين المذكر والمؤنث ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٥٧٧ هـ) ، حققه وقدم له: د. رمضان عبد التواب (القاهرة ، دار الكتب المصرية ، ١٩٧٠ هـ) .
- بنية التخلف ، لإبراهيم البليهي ، ( الرياض ، مؤسسة اليهامة ، سلسلة كتاب الرياض ، العدد ١٦٥ ، أبريل ١٩٩٥ م ) .
- البيان في شرح اللمع لابن جني ، للشريف عمر بن إبراهيم الكوفي (ت: ٥٣٩ هـ) ، ط: ١ ، دراسة وتحقيق: د. علاء الدين حموية (عيّان: دار عهار ، ١٤٢٣ هـ) .
- البيان في غريب إعراب القرآن ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ) ، تحقيق : طه عبد الحميد ومصطفى السقا (مصر: الهيئة المصرية العامة للكتب ، ١٤٠٠ هـ) .
  - تاريخ الجدل ، لمحمد أبو زهرة ( القاهرة ، دار الفكر العربي ، ١٤٢٤ هـ ) .
- تأسيس النظر ، عبيد الله بن عمر الدبوسي الحنفي (ت: ٤٣٠ هـ) ( القاهرة ، مطبعة الإمام ) .

- التبصرة في أصول الفقه ، لأبي إسحاق الشيرازي (ت: ٤٧٦ هـ) ، شرحه وحققه : د. محمد حسن هيتو (دمشق ، دار الفكر ، ١٤٠٠ هـ) .
- التبصرة في القراءات السبع ، لمكي بن أبي طالب (ت: ٤٣٧ هـ) ، اعتنى بتصحيحه والتعليق عليه : محمد غوث الندوى (الهند ، الدار السلفية ، ١٣٩٩ هـ) .
- التبصرة والتذكرة ، لعبد الله بن علي الصيمري (ت: القرن الرابع) ، ط: ١ ، تحقيق : د. فتحي أحمد مصطفى عليّ الدين (مكة المكرمة : مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى ، ١٤٠٢ هـ).
  - التبيان في تصريف الأسماء ، أحمد حسن كحيل ، ط: ٧ ( دار البيان العربي ، ١٤٠٢ هـ) .
- التبيين عن مذاهب النحويين البصريين والكوفيين ، لأبي البقاء العكبري (ت: ٦١٦ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق ودراسة : د. عبد الرحمن بن سليان العثيمين ( الرياض : مكتبة العبيكان ، 1٤٢١ هـ) .
- التحبير شرح التحرير ، لعلاء الدين الحنبلي (ت: ٨٨٥ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. أحمد بن محمد السراح ، ط: ١ ( الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤٢١ هـ) .
- تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي ، لمحمد بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري ( ببروت ، دار الكتب العلمية ) .
- التخمير ، لصدر الأفاضل الخوارزمي (ت: ٦١٧ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : د. عبد الرحمن بن سليان العثيمين (الرياض : مكتبة العبيكان ، ١٤٢١ هـ) .
- التذييل والتكميل في شرح كتاب التسهيل ، لأبي حيان الأندلسي (ت: ٧٤٥هـ) ، حققه :
   أ. د. حسن هنداوي ، ط ١ (دمشق ، دار القلم ، ج١ : ١٤١٨ هـ ، ج٣ : ١٤١٩ هـ ، ج٣ :
   ١٤٢٠ هـ ، ج٤ : ١٤٢١ هـ ، ج٥ : ١٤٢٦ هـ ) .

- تشنيف المسامع ، لبدر الدين الزركشي (ت: ٧٩٤هـ) ، دراسة وتحقيق : د. سيد عبد العزيز ، د. عبد الله ربيع ، ط: ١ ( مكة المكرمة ، المكتبة المكية ، ١٤١٨هـ) .
- التصريح بمضمون التوضيح ، للشيخ خالد الأزهري (ت: ٩٠٥ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : د. عبد الفتاح بحيري إبراهيم (ج١ : ١٤١٣ هـ ، وبقية الأجزاء : ١٤١٨ هـ ) .
- التصريف الملوكي ، لابن جني (ت: ٣٩٢هـ) ، تحقيق وتقديم وتعليق : د. البدراوي زهران ،
   ط : ١ (بيروت ، مكتبة لبنان ناشرون ، ٢٠٠١ م) .
- التعريفات ، لأبي الحسن الجرجاني (ت: ٨١٦ هـ) ، ط: ١ ، وضع حواشيه : محمد باسل عيون السود (بيروت : دار الكتب العلمية ، ١٤٢١ هـ).
- تعليق الفرائد على تسهيل الفوائد ، لمحمد بن أبي بكر الدماميني (ت: ٨٢٧ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق :
   د. محمد عبد الرحمن المفدى (بيروت: ١٤١٨ هـ) .
- التعليقة على المقرب ، لبهاء الدين أبي عبد الله بن النحاس (ت: ١٩٨ هـ) ، تحقيق : د. جميل
   عبد الله عويضة ، ط : ١ ( الأردن ، وزارة الثقافة ، ٢٠٠٤ م ) .
- التعليقة على كتاب سيبويه ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧هـ) ، تحقيق وتعليق : د. عوض بـن حمـد القوزي ، ط : ١ (ج١ : ١٤١٠هـ ، ج٢ : ١٤١٢هـ ، ج٣ : ١٤١٤هـ ، ج٤ : ١٤١٥هـ ، ج٥ : ١٤١٦هـ) .
- التعليل بالشبه وأثره في القياس عند الأصوليين ، لميادة محمد الحسن ، ط: ٢ ، ( الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤٢٦ هـ ) .
- تفسير أبو السعود ، المسمى : إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، لمحمد بن محمد العهادي الشهير بـ ( أبو السعود ) ( ت : ٩٥١ هـ ) ( بيروت ، دار إحياء التراث العربي ) .

- تفسير المسائل المشكلة في أول المقتضب ، لأبي القاسم الفارقي (ت: ٣٩١هـ) ، تحقيق : د. سمير أحمد معلوف (القاهرة: معهد المخطوطات العربية في المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ، ١٤١٤ هـ).
- تقريب الوصول إلى علم الأصول ، لأبي القاسم محمد بن أحمد الكلبي (ت: ٧٤١هـ) ، تحقيق ودراسة وتعليق: د. محمد المختار بن محمد الأمين الشنقيطي ، ط: ١ ( القاهرة: مكتبة ابن تممة ، ١٤١٤هـ) .
- التكملة ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق ودراسة : د. كاظم بحر المرجان
   (بيروت : عالم الكتب ، ١٤١٩هـ) .
- التلخيص في أصول الفقه ، لإمام الحرمين الجويني (ت: ٤٧٨ هـ) ، تحقيق : د. عبد الله جولم
   النيبالي ، وشبير أحمد العمري ، ط: ١ (بيروت ، دار البشائر الإسلامية ، ١٤١٧ هـ) .
- التهام في تفسير أشعار هذيل مما أغفله أبو سعيد السكري ، لابن جني (ت: ٣٩٢ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : أحمد ناجي القيسي ، وخديجة عبد الرزاق الحديثي ، وأحمد مطلوب (بغداد: مطبعة العاني ، ١٣٨١ هـ) .
- تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل، لأبي بكر الباقلاني (ت: ٣٠ هـ) ، تحقيق : عهاد الدين أحمد حيدر (بيروت ، مؤسسة الكتب الثقافية ، ٧٠ ١٤ هـ).
- تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد ، لناظر الجيش (ت: ٧٧٨ هـ) ، دراسة وتحقيق: أ. د. علي محمد فاخر ، ورفاقه ، ط: ١ (القاهرة ، دار السلام ، ١٤٢٨ هـ).
- التمهيد في أصول الفقه ، لمحفوظ بن أحمد الكلوذاني الحنبلي (ت: ٥١٠ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. محمد بن علي بن إبراهيم ، ط: ١ (جدة ، دار المدني ، ١٤٠٦ هـ) .
- التنبيه على شرح مشكلات الحماسة ، لابن جني (ت: ٣٩٢ هـ) ، تحقيق : يسرى قاسم القواسمي (رسالة ماجستير ، من كلية الآداب بجامعة القاهرة ، محفوظة برقم ( ٨٩٢ ) ) .

- التنبيه والإيضاح مما وقع في الصحاح ، لعبد الله بن بري (ت: ٥٨٢ هـ) ، تحقيق وتقديم :
   مصطفى حجازي ط: ١ ( مصر: مجمع اللغة العربية ، ١٩٨٠ م ).
- تنقيح الفصول في اختيار المحصول في الأصول ، للقرافي = مطبوع مع شرح تنقيح الفصول ( وستأتى بياناته ) .
- تهذيب الفروق والقواعد السنية في الأسرار الفقهية ، لمحمد علي بن الحسين المكي ( بحاشية أنوار البروق ، وقد سبقت بياناته ) .
- تهذيب اللغة ، لأبي منصور الأزهري (ت: ٣٧٠هـ) ، ط: ١ ، تقديم : فاطمة محمد أصلان ، تعليق : عمر سلامي ، وعبد الكريم حامد (بيروت : دار إحياء التراث العربي ، ١٤٢١هـ) .
- توجيه اللمع ، لأحمد بن الحسين بن الخباز (ت: ٦٣٩ هـ) ، ط: ١ ، دراسة وتحقيق: أ. د. فايز زكى محمد دياب (القاهرة: دار السلام، ١٤٢٣ هـ).
  - التوسع في كتاب سيبويه ، د. عادل هادي العبيدي ( القاهرة ، مكتبة الثقافة الدينية ) .
- توضيح الكافية الشافية لابن القيم ، للشيخ عبد الرحمن بن ناصر بن سعدي (ت: ١٣٧٦ هـ) . ( القاهرة: المكتبة السلفية ، ١٣٦٨ هـ) .
- توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك ، للمرادي (ت: ٧٤٩ هـ) ، ط: ١، شرح وتحقيق أ. د. عبد الرحمن على سليمان (القاهرة: دار الفكر العربي ، ١٤٢٢ هـ).
- التوطئة ، لأبي على الشلوبيني (ت: ٦٤٥ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. يوسف أحمد المطوع . (دون معلومات) .
- تيسير التحرير ، لبادشاه الحسيني (ت: ٩٨٧ هـ تقريبًا) (مصر ـ ، مطبعة البابي الحلبي ، ١٣٥١ هـ) .
- ثلاثة كتب لأبي البركات الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ) ، تحقيق: د. حاتم صالح الضامن ، ط: ١ ( دمشق ، دار البشائر ، ١٤٢٣ هـ) .

- الجدل عند الأصوليين بين النظرية والتطبيق ، د. مسعود بن موسى فلوسي ، ط: ١ ( الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤٢٤ هـ) .
- جدوى التعريفات الاصطلاحية في علوم الشريعة والعربية ، د. عبد العزيز بن علي الحربي ، ط: ١ ( الرياض ، دار ابن حزم ، ١٤٢٨ هـ ) .
- الجمل في النحو ، لأبي القاسم عبد الرحمن بن إسحاق الزجاجي (ت: ٣٤٠هـ) ، ط: ٥ ، تحقيق :
   د. علي توفيق الحمد (بيروت : مؤسسة الرسالة ، ١٤١٧هـ) .
- جمهرة اللغة ، لأبي بكر بن دريد (ت: ٣٢١هـ) ، ط١ ، حققه وقدم له: د. رمزي منير بعلبكي ، (بيروت: دار العلم للملايين ، ١٩٨٧م) .
- الجنى الداني في حروف المعاني ، صنعة : الحسن بن قاسم المرادي (ت: ٧٤٩هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : د. فخر الدين قباوة ، ومحمد نديم فاضل (بيروت : دار الكتب العلمية ، ١٤١٣هـ) .
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ، لابن تيمية ( ٧٢٨ هـ) ، تحقيق : د. علي حسن ناصر ، ورفيقيه ، ط: ١ ( الرياض ، دار العاصمة ، ١٤١٤ هـ ) .
- جواهر البلاغة ، للسيد أحمد الهاشمي ، ضبط وتدقيق وتوثيق د. يوسف الصلمي ، ط: ٢ ( بيروت ، المكتبة العصرية ، ١٤٢١ هـ ) .
  - حاشية الجلبي على شرح المواقف = شرح المواقف.
- حاشية الخضري على شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك ، لمحمد بن مصطفى الخضري (ت: ١٢٨٧ هـ) ، ضبط وتشكيل : يوسف الشيخ محمد البقاعي (بيروت : دار الفكر ، 1٤١٥ هـ) .
- حاشية الدسوقي على مغني اللبيب ، للشيخ مصطفى بن محمد الدسوقي (ت: ١٢٣٠ هـ) ، ط: ١ ، ضبط وتصحيح: عبد السلام محمد أمين (بيروت: دار الكتب العلمية ، ١٤٢١ هـ) .
  - حاشية السيالكوتي على شرح المواقف = شرح المواقف.

- حاشية الصبان على شرح الأشموني على ألفية ابن مالك ، لمحمد بن علي الصبان (ت: ١٢٠٦هـ)، ط: ١ (بيروت: دار الفكر، ١٤١٩هـ).
- حاشية العطار على جمع الجوامع ، لحسن العطار (ت: ١٢٥٠ هـ) ، ط: ١ (بيروت ، دار
   الكتب العلمية ، ١٤٢٠ هـ) .
- حاشية ردّ المحتار على الدر المختار ، لابن عابدين (ت: ١٢٥٢ هـ) ، ط: ٢ (بيروت ، دار الفكر ، ١٣٨٦ هـ) .
  - الحاوى الكبير ، لأبي الحسن الماوردي (ت: ٥٠٠ هـ) (بيروت ، دار الفكر).
- حجة القراءات ، لأبي زرعة بن زنجلة (ت: ٤٠٣ هـ) ، حققه وعلق حواشيه: سعيد الأفغاني ، ط: ٢ (ببروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٣٩٩ هـ) .
- حجة الله البالغة ، لشاه ولي الله بن عبد الرحيم الدهلوي (ت: ١١٧٦ هـ) ، تحقيق : سيد سابق ، ( القاهرة ، دار الكتب الحديثة ) .
- الحجة للقراء السبعة ، لأبي علي الفارسي (ت ٧٧٧هـ) ، ط: ١ ، حققه: بدر الدين قهـ وجي ، وأحمد يوسف الدقاق ، راجعه و دققه: عبد العزيز رباح و زميله، (بيروت: دار المأمون للتراث ، ج ١٤١٢ هـ ، ج ١٤١٢ هـ ، ج ١٤١٢ هـ ) .
- الحجج النحوية حتى نهاية القرن الثالث الهجري ، د. محمد فاضل السامرائي ، ط: ١ ( الأردن ، دار عار ، ١٤٢٤ هـ ) .
- حلية العقود في الفرق بين المقصور والممدود ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٥٧٧ هـ) ، تحقيق : د. عطية عامر (دون معلومات).
- الخاطريات ، لابن جني (ت: ٣٩٢هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : علي ذو الفقار شاكر (بيروت : دار الغرب الإسلامي ، ١٤٠٨هـ) .

- خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب ، لعبد القادر البغدادي (ت: ١٠٩٣ هـ) ، ط: ١، تقديم: د. محمد نبيل طريفي (بيروت: دار الكتب العلمية ، ١٤١٨ هـ).
- الخصائص ، لابن جني (ت: ٣٩٢هـ) ، ط: ٤ ، تحقيق : محمد علي النجار (مصر ـ: الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٩٩م) .
- الخلاف النحوي بين البصريين والكوفيين وكتاب الإنصاف ، د. محمد خير الحلواني ، (حلب ، دار القلم العربي ) .
- الخلاف بين النحويين ، للدكتور : السيد رزق الطويل ، ط : ١ ( مكة المكرمة : المكتبة الفيصلية ،
   ١٤٠٥ هـ) .
- الخليل (معجم مصطلحات النحو العربي) ، للدكتور جورج متري ، وهاني جورج تابري ،
   ط: ۱ (لبنان: مكتبة لبنان ، ۱٤۱۰ هـ) .
- الداعي إلى الإسلام ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٥٧٧ هـ) ، دارسة وتحقيق: سيد حسين باغجوان ، ط: ١ (بيروت ، دار البشائر الإسلامية ، ١٤٠٩ هـ) .
- الدر المصون في علوم الكتاب المكنون ، للسمين الحلبي (ت: ٧٥٦هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : د. أحمد محمد الخراط (دمشق: دار القلم ، ١٤٠٦هـ) .
- درء تعارض العقل والنقل ، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ) ، تحقيق: د. محمد رشاد سالم (دون معلومات).
- دراسات حول الإجماع والقياس ، د. شعبان محمد إسهاعيل ، ط: ٢ ( القاهرة ، مكتبة النهضة ، 1٤١٣ هـ ) .
- دراسات عربية وإسلامية مهداة إلى أديب العربية الكبير محمود محمد شاكر ( القاهرة ، مطبعة المدنى ، ١٤٠٣ هـ ) .

- دراسات في القياس الأصولي ، د. حنان يونس القديهات ، ط: ١ (عمَّان ، دار النفائس ، 1 (عمَّان ، دار النفائس ، 1٤٢٥ هـ) .
- دراسات لأسلوب القرآن الكريم ، لمحمد عبد الخالق عضيمة (ت: ١٤٠٤ هـ) ، ( القاهرة : دار الحديث ) .
- دراسات ونصوص لغوية ، تقديم وتحقيق وشرح وصنعة : د. محمد إبراهيم البنا ، ط١ (مكة المكرمة ، المكتبة المكية ، وبيروت : دار ابن حزم ، ١٤٢٧ هـ) .
- دراسة في النحو الكوفي من خلال معاني القرآن للفراء ، للمختار أحمد ديره ، ط: ١ (بيروت:
   دار قتيبة ، ١٤١١ هـ).
- دُرَّة الغواص في أوهام الخواص ، للحريري (ت: ٥١٦ هـ) ، ط: ١ (مكة المكرمة ، المكتبة الفيصلية ، ١٤١٧ هـ) .
- الدرر اللوامع على همع الهوامع ، لأحمد بن الأمين الشنقيطي (ت: ١٣٣١ هـ) ، عني بتصحيحه والتعليق عليه: أحمد السيد سيد أحمد على ، (القاهرة ، المكتبة التوقيفية).
- الدرس النحوي عند ابن الأنباري ، د. جودة مبروك محمد (القاهرة ، مكتبة الآداب ، ١٤٢٣ هـ) .
  - دروس التصريف ، لمحمد محيي الدين عبد الحميد ، (بيروت، المكتبة العصرية ، ١٤١١ هـ) .
- دقائق التصريف ، لمحمد بن سعيد المؤدّب (ت: في القرن الرابع) ، تحقيق: د. أحمد ناجي القيسي ورفيقيه ( العراق ، المجمع العلمي العراقي ، ١٤٠٧ هـ) .
- حقائق التفسير الجامع لتفسير ابن تيمية ، لابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ) ، تحقيق : د. محمد السيد ،
   ط: ۲ ( دمشق ، مؤسسة علوم القرآن ، ١٤٠٤ هـ) .
- دلالات التراكيب: دراسة بلاغية ، أ.د. محمد محمد أبو موسى ، ط۲ ( القاهرة: مكتبة وهبة ، 1٤٠٨ هـ).

- دور النحو في العلوم الشرعية ، د. جمال عبد العزيز أحمد ( رسالة ماجستير ، جامعة القاهرة ،
   كلية دار العلوم ، ١٤١٠ هـ ) .
- ديوان الأعشى الكبير ، شرح وتعليق د. محمد محمد حسين ، ط: ٧ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٠٣ هـ) .
  - ديوان الهذليين ( القاهرة ، الدار القومية للطباعة والنشر ، ١٣٨٥ هـ ) .
- الذخيرة ، لشهاب الدين القرافي (ت: ٦٨٤ هـ) ، تحقيق: محمد حجي (بيروت، دار الغرب ،
   ١٩٩٤ م) .
- الرد على المنطقيين ، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ) ، تقديم وضبط وتعليق : د. رفيق العجم ، ط: ١ (بيروت ، دار الفكر اللبناني ، ١٩٩٣ م) .
  - الرد على النحاة = دراسات ونصوص لغوية .
- الرسالة ، للإمام الشافعي (ت: ٢٠٤ هـ) ، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر ، (دون معلومات) .
- رسالة الملائكة ، لأبي العلاء المعري (ت: ٤٤٩ هـ) عني بتحقيقه وشرحه وضبطه: محمد سليم الجندي (بيروت: دار صادر ، ١٤١٢ هـ).
- رصف المباني في شرح حروف المعاني ، للمالقي (ت: ٧٠٢هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق: د. أحمد محمد الخراط (دمشق: دار القلم ، ١٤٠٥هـ).
- رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب، لتاج الدين السبكي (ت: ٧٧١هـ)، تحقيق وتعليق ودراسة الشيخ علي محمد معوض، و الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، ط: ١ (بيروت، عالم الكتب، ١٤١٩هـ).
- رفع النقاب عن تنقيح الشهاب ، لأبي علي الشوشاوي (ت: ٨٩٩ هـ) ، تحقيق : د. عبد الرحمن بن عبد الله الجرين ، ط : ١ ( الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤٢٥ هـ) .

- روضة الناظر ، لابن قدامة المقدسي (ت: ٦٢٠ هـ) ، تحقيق : د. عبد العزيز السعيد ، ط: ٢ ( الرياض ، جامعة الإمام ، ١٣٩٩ هـ) .
- زاد المعاد في هدي خير العباد ، لابن قيم الجوزية (ت: ٧٥١ هـ) ، ط: ٢٧ ، (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤١٥ هـ) .
- الزاهر في معاني كلمات الناس ، لأبي بكر الأنباري (ت: ٣٢٨ هـ) ، تحقيق : د. حاتم صالح الضامن ، ط١ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤١٢ هـ) .
- زينة الفضلاء في الفرق بين الضاد والظاء ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٥٧٧ هـ) ، حققه وقدم له وعلق عليه : د. رمضان عبد التواب ، ط: ٢ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٠٧ هـ) .
- السبر والتقسيم وأثره في التقعيد الأصولي ، د. سعيد بن متعب القحطاني ( رسالة دكتوراه ، جامعة الإمام ، كلية الشريعة ، الرياض ) .
- السبعة في القراءات ، لأبي بكر بن مجاهد ، تحقيق : د. شوقي ضيف ، ط ٢ ( القاهرة : دار
   المعارف ، ١٤٠٠ هـ) .
- سر صناعة الإعراب ، لابن جني (ت: ٣٩٢ هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق : د. حسن هنداوي ( دمشق : دار القلم ، ١٤١٣ هـ ) .
- شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك ، لابن عقيل العقيلي الهمداني (ت: ٧٦٩هـ) ، تحقيق : محمد محيي الدين عبد الحميد ، مراجعة وتنقيح : د. محمد أسعد النادري (بيروت : المكتبة العصرية ، ١٤١٥هـ) .
- شرح أشعار الهذليين ، صنعة : أبي سعيد السكري (ت: ٢٧٥ أو ٢٩٠ هـ) ، حققه : عبد الستار أحمد فراج ، وراجعه : محمود محمد شاكر (القاهرة : مكتبة دار العروبة) .
- شرح الأشموني على ألفية ابن مالك ، لأبي الحسن علي بن محمد الأشموني (ت: ٩٠٠ هـ) ،
   ط: ١ ، تقديم : حسن حمد (بيروت: دار الكتب العلمية: ١٤١٩ هـ) .

- شرح البدخشي لنهاج الوصول ، لمحمد بن حسن البدخشي (ت: ٩٢٢ هـ) ، ط: ١ (بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤٠٥ هـ) .
- شرح التسهيل ، لجمال الدين ابن مالك (ت ٦٧٢ هـ)، ط: ١، تحقيق: د. عبد الرحمن السيد، ود. محمد بدوى المختون (هجر للطباعة والنشر، ١٤١٠ هـ).
- شرح التصريف ، لعمر بن ثابت الثمانيني (ت: ٤٤٢ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق: د. إبراهيم بن سليمان البعيمي (الرياض: مكتبة الرشد، ١٤١٩ هـ).
- شرح التعريف بضروري التصريف ، لابن إياز (ت: ٦٨١ هـ)، تحقيق وشرح: أ. د. هادي نهر
   ورفيقه ، ط: ١ ( الأردن ، دار الفكر ، ١٤٢٢ هـ ) .
- شرح الحدود النحوية ، للفاكهي (ت: ٩٧٢ هـ) ، دراسة وتحقيق: د. صالح بن حسين العايد (الرياض ، جامعة الإمام محمد بن سعود).
- شرح الرضي لكافية ابن الحاجب ، للرضي (ت: ٦٨٨ هـ) (الرياض ، جامعة الإمام محمد بن سعود): القسم الأول: تحقيق د. حسن بن محمد الحفظي، ط: ١٤١١ هـ، والقسم الثاني: تحقيق د. يحيى بشير مصري ، ط: ١٤١٧ هـ.
- شرح ألفية ابن مالك ، لابن الناظم بدر الدين بن محمد بن مالك (ت: ٦٨٦ هـ) ، تحقيق : د. عبد الحميد السيد محمد عبد الحميد (بيروت : دار الجيل ) .
- شرح ألفية ابن مالك ، لابن هاني الأندلسي (ت: ٧٧١هـ) (ج١، ٢: تحقيق: أحمد بن محمد القرشي ، وج٣، ٤: تحقيق: بندر بن حمدان الشمري ، رسالتا دكتوراه ، جامعة أم القرى ، كلية اللغة العربية).
- شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات ، لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري (ت: ٣٢٨ هـ) ،
   ط: ٥ ( القاهرة ، دار المعارف ) .

- شرح الكافية الشافية ، لجمال الدين محمد بن عبد الله بن مالك (ت: ٦٧٢ هـ)، ط: ١، تحقيق: د. عبد المنعم أحمد هريدي (مكة المكرمة: مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى، ١٤٠٢ هـ).
- شرح الكافية في النحو ، لابن فلاح (ت: ١٨٠ هـ) تحقيق : نصار بن محمد بن حسين حميد الدين (رسالة دكتوراه ، جامعة أم القرى ، ١٤٢١ هـ) .
- شرح الكوكب المنير ، لابن النجار الحنبلي (ت: ٩٧٢ هـ) ، تحقيق : د. محمد الزحيلي ، ود. نزيه حماد (الرياض ، مكتبة العبيكان ، ١٤١٨ هـ) .
- شرح اللمع ، لابن برهان العكبري (ت: ٥٦٦ هـ) ، حققه : د. فائز فارس ، ط١ (الكويت ، ١٤٠٤ هـ) .
- شرح اللمع في أصول الفقه ، لأبي إسحاق الشيرازي (ت: ٤٧٦ هـ) ، حققه وقدم له ووضع فهارسه: عبد المجيد تركي ، ط: ١ (بيروت ، دار الغرب الإسلامي ، ١٤٠٨ هـ) .
- شرح المفصل ، لابن يعيش الموصلي (ت: ٦٤٣ هـ) ، ط: ١ ، تقديم: د. إميل بديع يعقوب (بيروت: دار الكتب العلمية ، ١٤٢٢ هـ) .
- شرح المقدمة الجزولية الكبير ، لأبي علي الشلوبين (ت: ٢٥٤ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. تركي بن سهو العتيبي ، ط: ٢ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤١٤ هـ) .
- شرح المقدمة الكافية في علم الإعراب ، لابن الحاجب (ت: ٦٤٦ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. جمال عبد العاطي مخيمر ، ط: ١ ( مكة المكرمة ، مكتبة نزار مصطفى الباز ، ١٤١٨ هـ) .
- شرح الملوكي في التصريف ، صنعة ابن يعيش (ت: ٦٤٣ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق: د. فخر الدين قباوة (حلب: المكتبة العربية ، ١٣٩٣ هـ) .
- شرح المنار وحواشيه من علم الأصول ، لحافظ الدين النسفي (ت: ٧١٠ هـ) ، (دار سعادت ، ١٣١٣ هـ) .

- شرح المنهاج للبيضاوي في علم الأصول ، لشمس الدين الأصفهاني (ت: ٧٤٩ هـ) ، قدم لـ وحققه وعلق عليه: أ. د. عبد الكريم النملة ، ط: ١ ( الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤٢٠ هـ) .
- شرح المواقف ، للشريف الجرجاني (ت: ٨١٦ هـ) ومعه حاشيتا السَّيالكوتي والجلبي ، ضبطه وصححه: محمود عمر الدمياطي ، ط: ١ (بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٩ هـ) .
- شرح النووي على صحيح مسلم ، للإمام النووي (ت: ٦٧٦ هـ) ، ط: ٢ (بيروت ، دار إحياء التراث ، ١٣٩٢ هـ) .
- شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول ، لشهاب الدين القرافي (ت: ٦٨٤ هـ) ، حققه : طه عبد الرؤوف سعد ، ط: ١ ( القاهرة ، مكتبة الكليات الأزهرية ، ١٣٩٣ هـ) .
- شرح جمل الزجاجي (الشرح الكبير)، لابن عصفور الإشبيلي (ت: ٦٦٩ هـ)، ط: ١، تحقيق:
   د. صاحب أبو جناح (بيروت: عالم الكتب، ١٤١٩ هـ).
- شرح جمل الزجاجي ، لأبي الحسن بن خروف (ت: ٦٠٩ هـ) ، تحقيق و دراسة : د. سلوى محمد عمر عرب (مكة المكرمة : معهد البحوث العلمية ، ١٤١٩ هـ) .
- شرح شافية ابن الحاجب، لرضي الدين الاستراباذي (ت: ٦٨٦ هـ)، تحقيق: محمد نور الحسن ومحمد الزفزاف ومحمد محيي الدين عبد الحميد (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٠٢ هـ).
- شرح شافية ابن الحاجب ، للجاربردي (ت: ٧٤٦ هـ) = مجموعة الشافية من علمي الصرف و الخط .
- شرح شافية ابن الحاجب لنقره كار (ت: ٧٧٦هـ) = مجموعة الشافية من علمي الصرف والخلط.
- شرح شذور الذهب، لابن هشام الأنصاري (ت ٧٦١ هـ)، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط: ١ (بيروت، المكتبة العصرية، ١٤١٩ هـ).

- شرح عيون الإعراب ، لابن فضَّال المجاشعي (ت: ٤٧٩ هـ) ، حققه وعلق عليه : د. عبد الفتاح سليم ، ط: ٢ ( القاهرة ، مكتبة الآداب ، ١٤٢٦ هـ) .
- شرح قصيدة (بانت سعاد)، لابن هشام الأنصاري (ت: ٧٦١ هـ)، ط٣ (مصر ـ: مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٣٧٧ هـ).
- شرح قصيدة البردة ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٥٧٧ هـ) ، دراسة وتحقيق: د. محمود حسن زيني ، ط: ١ ( السعودية ، تهامة ، سلسلة الكتاب العربي السعودي ، ١٤٠٠ هـ) .
- شرح كافية ابن الحاجب ، لابن القواس الموصلي (ت: ١٩٦٦ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. علي الشوملي ، ط: ١ ( الأردن ، دار الأمل ، ٢٠٠٠ م ) .
- شرح كتاب سيبويه ، لأبي الفضل الصفَّار (ت: بعد ١٣٠ هـ) ، السفر الأول ، ط: ١ ، حققه وعلق عليه ووضع دراسته: د. معيض بن مساعد العوفي ، (المدينة النبوية: دار المآثر للنشر والتوزيع ، ١٤١٩ هـ).
  - شرح كتاب سيبويه ، لأبي سعيد السيرافي (ت: ٣٦٨ هـ):

أ. المخطوط: مصور عن نسخة دار الكتب برقم ( ١٣٧ نحو ).

ب. المطبوع: (مصر، الهيئة المصرية العامة للكتاب): ج١: تحقيق د. رمضان عبد التواب ورفيقيه، ١٩٨٦ م، ج٢: تحقيق: فهمي ورفيقيه، ١٩٨٦ م، ج٢: تحقيق: فهمي أبو الفضل، ط: ١، ١٤٢١ هـ، ج٤: تحقيق: د. محمد هاشم عبد الدايم، ١٩٩٨ م، ج٥: تحقيق: أ.د. محمد عوني عبد الرؤوف، ٢٠٠٢ م، ج٢: تحقيق: أ.د. محمد عوني عبد الرؤوف، ٢٠٠٣ م، ج٧: تحقيق: شعبان صلاح ورفيقه، ٢٠٠٦ م، ج٧: تحقيق: شعبان صلاح ورفيقه، ٢٠٠٦ م، ج٧: تحقيق: أ.د. صلاح روّاي ورفيقه، ٢٠٠٦ م.

الشعر والشعراء ، لابن قتيبة (ت: ٢٧٦ هـ) ، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر ، ط: ٢
 ( القاهرة ، دار الحديث ، ١٤١٨ هـ) .

- شفاء الغليل في بيان الشَّبه والمخيل ومسالك التعليل ، لأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) ، تحقيق : د. حمد الكبيسي ( بغداد ، رئاسة ديوان الأوقاف ، ١٣٩٠ هـ) .
- الصاحبي ، لابن فارس (ت: ٣٩٥ هـ) ، تحقيق : السيد أحمد صقر ( القاهرة : دار إحياء الكتب العربية ) .
- الصحاح أو تاج اللغة وصحاح العربية ، لأبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري (ت: ٣٩٨ هـ) .
- صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان ، لمحمد بن حبان التميمي البستي (ت: ٣٥٤ هـ) ، تحقيق: شعيب الأرنؤوط ، ط: ٢ (بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤١٤ هـ) .
- صحيح البخاري ، اعتنى به: أبو صهيب الكرمي (بيروت ، بيت الأفكار الدولية ، ١٤١٩ هـ).
  - صحيح مسلم ، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي (بيروت ، دار إحياء التراث العربي ) .
- صفات الله (عز وجل) الواردة في الكتاب والسنة ، علوي بن عبد القادر السقاف ، ط: ١ ( مكة المكرمة ، دار الهجرة للنشر والتوزيع ، ١٤١٤ هـ) .
- الصفدية ، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ) ، تحقيق : د. محمد رشاد سالم ، ط: ٢ (١٤٠٦ هـ) .
- الصفوة الصفية في شرح الدرة الألفية ، لتقي الدين النيلي (ت: القرن ٧) ، ط: ١ ، تحقيق: أ. د. محسن بن سالم العميري (مكة المكرمة: مركز إحياء التراث الإسلامي ، ١٤٢٠ هـ).
  - صناعة الجدل على طريقة الفقهاء = كتاب الجدل.
- الصناعتين ، لأبي هلال العسكري (ت: ٣٩٥ هـ) ، تحقيق : علي محمد البجاوي، ومحمد أبو
   الفضل إبراهيم (ببروت ، المكتبة العصرية ، ١٤٠٦ هـ) .

- طبقات الشافعية الكبرى ، لتاج الدين السبكي (ت: ٧٧١هـ) ، تحقيق : محمود محمد الطناحي ، وعبد الفتاح محمد الحلو (القاهرة: دار إحياء الكتب العربية).
- طبقات الفقهاء ، لأبي إسحاق الشيرازي (ت: ٤٧٦ هـ) ، تحقيق : إحسان عباس ، ط: ٢ (بيروت ، ١٤٠١ هـ) .
- طبقات النحويين واللغويين ، لمحمد بن الحسن الزبيدي (ت: ٣٧٩ هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم ( القاهرة : دار المعارف ) .
- طرق الاستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين ، د. يعقوب بن عبد الوهاب الباحسين ، ط: ٣ ( الرياض ، الرشد ، ١٤٢٦ هـ ) .
- ظاهرة التعويض في العربية وما حمل عليها من المسائل ، د. عبد الفتاح أحمد الحموز ، ط١ (عيّان : دار عمار ، ١٤٠٧ هـ) .
- العدة في أصول الفقه ، لأبي يعلى الحنبلي (ت: ٤٥٨ هـ) ، حققه وعلق عليه وخرج نصوصه: د. أحمد بن علي سير المباركي ، ط: ٣ ( السعودية ، ١٤١٤ هـ).
- العلامة الإعرابية في الجملة بين القديم والحديث ، د. محمد حماسة عبد اللطيف ( القاهرة ، دار غريب ) .
- علل النحو ، لأبي الحسن محمد بن عبد الله الورّاق (ت: ٣٨٢ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق ودراسة : د. محمود جاسم محمد الدرويش (الرياض: مكتبة الرشد، ١٤٢٠ هـ).
- علم الجذل في علم الجدل ، لنجم الدين الطوفي (ت: ٧١٦ هـ) ، تحقيق : فولفهارت هايزشس ( ألمانيا ، فرانزشتايز بفيسبادن ، سلسلة النشرات الإسلامية (٣٢) ، ١٩٨٧ م ) .
- حمدة الأدباء في معرفة ما يكتب بالألف والياء ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٥٧٧ هـ) ،
   تحقيق: د. رمضان عبد التواب = دراسات عربية وإسلامية .

- العناية في شرح الهداية ، لأكمل الدين البابري الحنفي (ت: ٧٨٦ هـ) ، على حاشية : نتائج الأفكار في كشف الرموز والأسرار (تنظر معلوماته في حرف النون).
- عنقود الزواهر في الصرف ، لعلي بن محمد القوشجي (ت: ٨٧٩ هـ) ، ط: ١، دراسة وتحقيق: أ.د. أحمد عفيفي (القاهرة: دار الكتب المصرية ، ١٤٢١ هـ).
- العين ، للخليل بن أحمد الفراهيدي (ت: ١٧٥ هـ)، تحقيق: د. مهدي المخزومي، ود. إبراهيم السامرائي (دار ومكتبة الهلال).
- غاية الاختصار في قراءات العشرة أئمة الأمصار ، لأبي العلاء العطار (ت: ٥٦٩ هـ) ، ط: ١ ، دراسة وتحقيق: د. أشرف محمد فؤاد طلعت (جدة: الجهاعة الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم ، ١٤١٤ هـ) .
- غاية البيان شرح زبد ابن رسلان، لمحمد بن أحمد الأنصاري (ت: ١٠٠٤ هـ)، (بيروت، دار المعرفة).
- غاية النهاية في طبقات القراء ، لابن الجزري (ت: ٨٣٣ هـ) ، عني بنشرـه : ج. برجسـتراسر (مصر ، مكتبة الخانجي ، ١٣٥٢ هـ) .
  - غاية الوصول في شرح لب الأصول ، لزكريا الأنصاري (ت ٩٢٦ هـ) (دون معلومات).
- غريب الحديث ، لأبي عبيد الهروي (ت: ٢٢٤ هـ) ، تحقيق : د. حسين محمد شرف ،
   (القاهرة : مجمع اللغة العربية ، ج١ ، ٢ : ٢٠٤ هـ ، ج٣ : ١٤٠٩ هـ ، ج٤ : ١٤١٣ هـ ،
   ج٥ : ١٤١٥ هـ ) .
- الفائق في أصول الفقه ، لصفي الدين الهندي (ت: ٧١٥هـ) ، دراسة وتحقيق : د. علي بن عبد العزيز العميريني (دون معلومات).
- الفائق في غريب الحديث، للزمخشري (ت: ٥٨٣ هـ) ، وضع حواشيه : إبراهيم شمس الدين، ط: ١ (بروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٧ هـ) .

- فتاوى ابن الصلاح ، لابن الصلاح (ت: ٦٤٣ هـ) ، دون معلومات .
  - فتاوى ابن تيمية = مجموع الفتاوى .
- فتاوى السبكي ، لتقي الدين السبكي (ت: ٧٥٦هـ) (بيروت ، دار المعرفة).
- فتاوى ورسائل سهاحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ (ت: ١٣٨٩ هـ) ، جمع وترتيب وتحقيق : محمد بن عبد الرحمن بن قاسم ، ط: ٢ ( دون معلومات ) .
- فتح الباري بشر-ح صحيح الإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري ، لابن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٢ هـ) ، تصحيح وتحقيق وإشراف : عبد العزيز بن عبد الله بن باز (بيروت : دار المعرفة).
- الفتوحات الإلهية ، لسليهان بن عمر الجمل (ت: ١٢٠٤ هـ) (مصر: مطبعة عيسى البابي الحلبي).
  - فرائد الفوائد ، لأبي البركات الأنباري = ثلاثة كتب <math>لأبي البركات الأنباري .
- الفقيه والمتفقه ، للخطيب البغدادي (ت: ٤٦٢ هـ) ، تحقيق : عادل بن يوسف الغرازي ، ط: ٢ ( السعودية ، دار ابن الجوزي ، ١٤٢١ هـ) .
- الفكر النحوي عند العرب: أصوله ومناهجه ، د. علي مزهر الياسري ، ط: ١ (بيروت ، الـدار العربية للموسوعات ، ١٤٢٣ هـ).
- الفوائد الضيائية ، لنور الدين الجامي (ت: ٨٩٨ هـ) ، تحقيق : د. أسامة طه الرفاعي
   ( العراق ، وزارة الأوقاف والشؤون الدينية ، ٣٠٤٠ هـ) .
- الفوائد والقواعد ، للثمانيني (ت: ٤٤٢ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. عبد الوهاب محمود الكحلة ، ط: ١ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٢٤ هـ) .

- الفواكه الدواني، لأحمد بن غنيم المالكي (ت: ١١٢٥ هـ)، (بيروت: دار الفكر،
   ١٤١٥ هـ).
  - في أدلة النحو، د. عفاف حسنين، ط: ١ ( القاهرة، المكتبة الأكاديمية، ١٩٩٦ هـ).
- في أصول النحو ، لسعيد بن محمد الأفغاني (ت: ١٤١٧ هـ) ، (دمشق ، بيروت: المكتب الإسلامي ، ١٤٠٧ هـ) .
- القوادح الجدلية ، لأثير الدين السمر قندي (ت: ٦٦٣ هـ) ، دراسة وتحقيق وتعليق: د. شريفة بنت علي الحوشاني ، ط: ١ (بيروت ، دار الوراق ، ١٤٢٤ هـ).
- قوادح القياس عند الأصوليين ، د. صالح بن عبد العزيز العقيل ( رسالة دكتوراه ، جامعة الإمام ، كلية الشريعة ، الرياض ) .
- قواطع الأدلة في الأصول ، لأبي المظفر السمعاني (ت: ٤٨٩ هـ) ، تحقيق : محمد حسن الشافعي ، ط: ١ (بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٨ هـ) .
- قواعد الأصول ومعاقد الفصول ، لصفي الدين الحنبلي (ت: ٧٣٩ هـ) ، تحقيق: د. علي عباس الحكمي (مكة المكرمة ، جامعة أم القرى).
- القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى ، للشيخ محمد بن صالح العثيمين (الرياض ، مكتبة الكوثر الإسلامية ، ١٤٠٦ هـ ) .
- القواعد النورانية الفقهية ، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ) ، تحقيق : محمد بن حامـد
   الفقى (بيروت ، دار المعرفة ، ١٣٩٩ هـ) .
  - القوانين الفقهية ، لمحمد بن أحمد الكلبي (ت: ٧٤١هـ) ، (دون معلومات) .
- قياس العكس حقيقته وحكمه ، د. سعد بن ناصر الشثري ( مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية ، ج ١٦ ، ع ٢٨ ، شوال ١٤٢٤ هـ) .

- القياس في العبادات: حكمه وأثره ، لمحمد منظور إلهي ، ط: ١ ( الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤٢٤ هـ) .
- القياس في القرآن الكريم والسنة النبوية ، لوليد بن علي بن عبد الله الحسين ، ط: ١ ( الرياض ،
   مكتبة الرشد ، ١٤٢٦ هـ) .
- القياس في اللغة العربية ، د. محمد حسن عبد العزيز ، ط: ١ ( مصر ـ ، دار الفكر العربي ، هـ ) .
- القياس في النحو العربي: نشأته وتطوره ، د. سعيد جاسم الزبيدي ، ط: ١ ( الأردن ، دار الشروق ، ١٩٩٧ م ) .
- الكاشف لذوي العقول ، لأحمد بن محمد لقمان (ت: ١٠٣٩ هـ) ، تحقيق : د. المرتضى بن زيد الحسنى ، ط: ٢ ( صنعاء ، مكتبة بدر ، ١٤٢٥ هـ) .
- الكافي شرح البزدوي ( في أصول الفقه ) ، لحسام الدين السغناقي ( ت : ٧١٤هـ) ، دراسة وتحقيق :
   فخر الدين سيد محمد قانت ، ط : ١ ( الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤٢٢هـ) .
- الكافي في الإفصاح عن مسائل كتاب الإيضاح ، لابن أبي الربيع (ت: ٦٨٨ هـ) ، ط: ١، تحقيق ودراسة: د. فيصل الحفيان (الرياض: مكتبة الرشد، ١٤٢٢ هـ).
- الكافية في الجدل ، لإمام الحرمين الجويني (ت: ٤٧٨ هـ) ، تقديم وتحقيق وتعليق: د. فوقية حسين محمود (مصر ، مطبعة عيسى البابي الحلبي ، ١٣٩٩ هـ).
- الكامل ، لأبي العباس المبرد (ت: ٢٨٥ هـ) ، ط: ٣ ، تحقيق: د. محمد أحمد الدالي (بيروت: مؤسسة الرسالة ، ١٤١٨ هـ).
- الكامل في القراءات الخمسين ، ليوسف بن علي بن جبارة البسكري الهذلي (ت: ٤٦٥ هـ) ، نسخة مصورة عن مخطوطة المكتبة الأزهرية ، رواق المغاربة ، ورقمها (٣٦٩) ، ومنها صورة في مركز إحياء التراث بجامعة أم القرى ، رقمها (١٢٢٣) .

- الكتاب، لسيبويه (ت: ١٨٠ هـ)، ط: ١، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون (بيروت: دار الجيل).
- كتاب الجدل: صناعة الجدل على طريقة الفقهاء ، لابن عقيل الحنبلي (ت: ٥١٣ هـ) قدم له وحققه وخرج نصه: د. علي بن عبد العزيز العميريني ، ط: ١ (الرياض ، مكتبة التوبة ، ١٤١٨ هـ).
  - كتاب الجدل ، لأبي نصر الفارابي (ت: mmq = 1 هـ) = المنطق عند الفارابي .
- كتاب الشعر أو شرح الأبيات المشكلة الإعراب ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧ هـ) ، ط: ١،
   تحقيق وشرح: د. محمود محمد الطناحي (القاهرة: مكتبة الخانجي ، ١٤٠٨ هـ).
  - كتاب القياس ، لأبي نصر الفارابي (ت: 779 = 14 هـ) = المنطق عند الفارابي .
  - کتاب القیاس الصغیر ، لأبی نصر الفارابی (ت: ۳۳۹ هـ) = المنطق عند الفارابی .
- كتاب المعاني الكبير في أبيات المعاني ، لابن قتيبة (ت: ٢٧٦ هـ) ، تصحيح : عبد الرحمن بن يحيى اليهاني ، ط ١ ( الهند ، مطبعة دائرة المعارف العثمانية ، ١٣٦٨ هـ) .
- الكشاف ، للزمخشري (ت: ٥٣٨ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : محمد عبد السلام شاهين (بيروت : دار الكتب العلمية ، ١٤١٥ هـ) .
- كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي ، لعلاء الدين البخاري (ت: ٧٣٠هـ) (بيروت ، دار الكتاب العربي ، ١٣٩٤هـ) .
- کشف الظنون عن أسامي الکتب والفنون ، لحاجي خليفة (بيروت ، دار إحياء التراث
   العربي ) .
- كشف اللثام عما تحت (رُبَّ) من أحكام، د. محمد حسين المحرصاوي ( بحث منشور في : مجلة كلية اللغة العربية ، جامعة الأزهر ، القاهرة ، العدد : ١٦ ، ١٤١٨ هـ).

- كشف المشكلات وإيضاح المعضلات ، لجامع العلوم الباقولي (ت: ٥٤٣ هـ) ، حقق ه : د. محمد أحمد الدالي (دمشق ، مجمع اللغة العربية ) .
- الكشف عن وجوه القراءات السبع ، لمكي بن أبي طالب (ت: ٤٣٧ هـ)، تحقيق: د. محيي الدين رمضان ، ط: ٥ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤١٨ هـ).
- الكلام على عصيِّ ومغزو، لأبي البركات الأنباري تحقيق: د. سليمان بن إبراهيم العايد (الرياض، مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود، العدد ٣، رجب ١٤١٠ هـ).
- الكليات ، لأبي البقاء الكفوي (ت: ١٠٩٤ هـ) ، ط: ٢ ، أعده للطبع: د. عدنان درويش ، ومحمد المصري (بيروت: مؤسسة الرسالة ، ١٤١٩ هـ).
- الكوكب الدري فيها يتخرج على الأصول النحوية من الفروع الفقهية ، لجهال الدين الإسنوي (ت: ٧٧٢هـ) ، ط: ١ ، تحقيق: د. محمد حسن عوّاد (عهّان: دار عهار للنشر والتوزيع ، ٥٠٤ هـ) .
- اللامات ، لأبي القاسم الزجاجي (ت: ٣٣٧هـ) ، تحقيق : د. مازن المبارك ، ط: ١ ( دمشق ،
   مجمع اللغة العربية ، ١٣٨٩هـ) .
- اللباب في علل البناء والإعراب ، لأبي البقاء العكبري (ت: ٦١٦ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : غازي مختار طليهات (بيروت : دار الفكر ، ١٤٢٢ هـ) .
- لسان العرب، لأبي الفضل محمد بن مكرم بن منظور (ت: ٧١١هـ)، ط: ١ (بيروت: دار
   صادر، ١٩٩٧م).
  - لمع الأدلة ، لأبي البركات الأنباري (ت: 000 هـ) = الإغراب في جدل الإعراب .
- اللمع في أصول الفقه ، لأبي إسحاق الشيرازي (ت: ٤٧٦ هـ) ، حققه وقدم له وعلق عليه : محيي الدين ديب مستو ، ويوسف علي بديوي ، ط: ٢ (بيروت ، دار الكلم الطيب ، ودار ابن كثير ، ١٤١٨ هـ) .

- اللمع في العربية ، لابن جني (ت: ٣٩٢هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق: حامد المؤمن (بيروت: عالم الكتب ، ١٤٠٥هـ) .
  - اللمعة في صناعة الشعر ، لأبي البركات الأنباري = ثلاثة كتب لأبي البركات الأنباري .
- اللهجات في الكتاب لسيبويه أصواتًا وبنية ، صالحة راشد غنيم ، ط: ١ ( مكة المكرمة ، جامعة أم القرى ، ١٤١٥ هـ).
- ليس في كلام العرب ، للحسين بن أحمد بن خالويه (ت: ٣٧٠ هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق : أحمد عبد الغفور عطار (مكة المكرمة : مؤسسة عبد الحفيظ البساط ، ١٣٩٩ هـ) .
- ما يجوز للشاعر في الضرورة ، للقزاز القيرواني (ت: ٢١٢ هـ) ، حققه وقدم له د. رمضان عبد التواب ، د. صلاح الدين الهادي ، ط: ١ ( القاهرة ، الزهراء للإعلام العربي ، 1٤١٢ هـ) .
- ما يحتمل الشعر من الضرورة ، لأبي سعيد السيرافي (ت: ٣٦٨ هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق : د. عوض بن محمد القوزي (مصر: مطابع دار المعارف ، ١٤١١ هـ) .
- مباحث العلة في القياس عند الأصوليين ، د. عبد الحكيم بن عبد الرحمن السعدي ، ط: ٢ (بيروت ، دار البشائر الإسلامية ، ١٤٢١ هـ) .
- المتبع في شرح اللمع ، لأبي البقاء العكبري (ت: ٦١٦ هـ) ، ط: ١، دراسة وتحقيق: د. عبد الحميد حمد محمد الزوى (بنغازى: جامعة قاريونس ، ١٩٩٤ م).
- مجاز القرآن ، لأبي عبيدة (ت: ٢١٠ هـ) ، عارضه بأصوله وعلق عليه : د. محمد فؤاد سـزكين (القاهرة : مكتبة الخانجي).
- مجالس العلماء ، لأبي القاسم الزجاجي (ت: ٣٣٧ هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق : عبد السلام محمد هارون (القاهرة: مكتبة الخانجي ، ١٤٠٣ هـ).

- مجالس ثعلب ، لأبي العباس أحمد بن يحيى ثعلب (ت: ٢٩١ هـ) ، ط: ٥ ، شرح وتحقيق : عبد السلام محمد هارون ( القاهرة : دار المعارف ) .
- مجلة البحوث الإسلامية ، ( السعودية ، الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء ، الجزء: ٥١ ).
- مجموع الفتاوى ، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ) ، تحقيق : عبد الرحمن بن محمد النجدى ، ط: ٢ ( مكتبة ابن تيمية ) .
- مجموعة الشافية من علمي الصرف والخط ( مجموعة شروح وحواش ) ، ط: ٣ ( بيروت : عالم
   الكتب ، ١٤٠٤ هـ ) .
- المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها ، لابن جني (ت: ٣٩٢ هـ) ، تحقيق : علي النجدي ناصف ، ود. عبد الحليم النجار ، ود. عبد الفتاح إسهاعيل شلبي (مصر: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بوزارة الأوقاف ، ١٤٢٠ هـ) .
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، لابن عطية الأندلسي (ت: ٤١٥ هـ) ، ط: ١ (بيروت ،
   دار ابن حزم ، ١٤٢٣ هـ) .
- المحصول في علم أصول الفقه ، لفخر الدين الرازي (ت: ٢٠٦ هـ) ، دراسة وتحقيق: د. طه جابر العلواني ، ط: ٣ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤١٨ هـ) .
- محك النظر في المنطق ، لأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) (بيروت ، مطابع لبنان ، ١٩٦٦م).
- المخترع في إذاعة سرائر النحو ، للأعلم الشنتمري (ت: ٤٧٦ هـ) ، حققه : أ.د. حسن هنداوي ، ط: ١ ( الرياض ، دار كنوز إشبيليا ، ١٤٢٧ هـ) .
- المخصص، لابن سيده علي بن إسهاعيل الأندلسي (ت: ٤٥٨ هـ)، ط: ١، تقديم: د. خليل إبراهيم جفّال (ببروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤١٧ هـ).

- المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ، لابن بدران الدمشقي (ت: ١٣٤٦ هـ) ، صححه وقدم له وعلق عليه: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي ، ط: ٣ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، 1٤٢٧ هـ).
- المذكر والمؤنث ، لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري (ت: ٣٢٨ هـ) ، تحقيق : د. طارق الجنابي ، ط: ١ ( بغداد ، مطبعة العاني ، ١٩٧٨ م ) .
- المذكر والمؤنث ، للفراء (ت: ٢٠٧ هـ) ، حققه وقدم له وعلق عليه : د. رمضان عبد التواب (القاهرة ، مكتبة دار التراث ، ١٩٧٥ م) .
- مذكرة أصول الفقه على روضة الناظر ، لمحمد الأمين الشنقيطي (ت ١٣٩٣ هـ)، ط: ١ ( مكة المكرمة ، دار عالم الفوائد ، ١٤٢٦ هـ) .
  - المرتجل، لابن الخشاب (ت: ٥٦٧ هـ)، تحقيق ودراسة: على حيدر (دمشق، ١٣٩٢ هـ).
- المزهر في علوم اللغة وأنواعها ، لجلال الدين السيوطي (ت: ٩١١ هـ) ، شرح وتعليق : محمد جاد المولى ، ومحمد أبو الفضل إبراهيم ، علي محمد البجاوي (بيروت : المكتبة العصرية ، ١٤١٢ هـ) .
- المسائل العسكرية ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق ودراسة : د. محمد الشاطر أحمد (القاهرة : مطبعة المدنى ، ١٤٠٣ هـ) .
- المسائل البصريات ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧هـ) ، ط: ١ ، تحقيق ودراسة : د. محمد الشاطر أحمد (القاهرة : مطبعة المدني ، ١٤٠٥هـ) .
- المسائل الحلبيات ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : د. حسن هنداوي (دمشق : دار القلم ، ١٤٠٧ هـ) .
- مسائل الخلاف النحوية في ضوء الاعتراض على الدليل النقلي ، د. محمد بن عبد الرحمن السبيهين ، ط: ١ ( الرياض ، جامعة الإمام ، ١٤٢٦ هـ ) .

- مسائل الخلاف النحوية والتصريفية في كتاب الأصول لابن السراج ، د. إبراهيم الحندود ، ط: ١ ، ١٤٢٠ هـ.
- المسائل الشيرازيات ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧هـ) ، حققه : أ.د. حسن هنداوي ، ط: ١
   (الرياض ، كنوز إشبيليا ، ١٤٢٤هـ) .
- المسائل العضديات ، لأبي علي الفارسي (ت: ٣٧٧هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : د. علي جابر المنصوري (بيروت : عالم الكتب ، ١٤٠٦هـ) .
- المسائل الملقبات في علم النحو ، لمحمد بن طولون الدمشقي (ت: ٩٥٣ هـ) ، ط: ١ ، حققه
   وعلق عليه: د. عبد الفتاح سليم ( القاهرة: مكتبة الآداب ، ١٤٢٢ هـ) .
- المسائل المنثورة ، لأبي على الفارسي (ت: ٣٧٧هـ) ، تحقيق : مصطفى الحدري (دمشق :
   مجمع اللغة العربية ) .
- المساعد على تسهيل الفوائد ، لبهاء الدين ابن عقيل (ت: ٧٦٩ هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق وتعليق : د. محمد كامل بركات (مكة المكرمة : معهد البحوث العلمية بجامعة أم القرى ، ١٤٢٢ هـ) .
- المستصفى من علم الأصول ، لأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. حمزة بن زهر حافظ (دون معلومات).
- المسودة ، لآل تيمية : شيخ الإسلام وأبيه وجده ، حققه وضبط نصه وعلق عليه : د. أحمد بن إبراهيم الذروي ، ط : ١ ( الرياض ، دار الفضيلة ، ١٤٢٢ هـ ) .
- مشكل إعراب القرآن ، لمكي بن أبي طالب (ت: ٤٣٧ هـ) ، حققه وعلق عليه : ياسين محمد السوَّاس ، ط: ٢ ( دمشق ، دار اليهامة ، ١٤٢١ هـ) .
- المشوف المعلم ، لأبي البقاء العكبري (ت: ٦١٦ هـ) ، تحقيق : ياسين محمد السوَّاس (مكة المكرمة ، جامعة أم القرى ، ١٤٠٣ هـ) .

- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير ، لأحمد محمد الفيومي (ت: ٧٧٠ هـ) (بيروت ، المكتبة العلمية).
- المصطلح النحوي: نشأته وتطوره حتى أواخر القرن الثالث الهجري ، لعوض بن حمد القوزي ،
   ط: ۱ ( الرياض : عهادة شؤون المكتبات بجامعة الرياض ، ۱٤۰۱ هـ) .
- المصنف من الكلام على مغني ابن هشام ، لأحمد بن محمد الشُّمُنِّي (ت: ٨٧٢ هـ) ، ط: ١ ( مكتبة الأعيان ، ١٤٢٧ هـ) .
- المطلوب شرح المقصود في التصريف ، المنسوب إلى أبي حنيفة النعمان بن ثابت (ت: ١٥٠ هـ) (مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، ١٣٥٩ هـ) .
- معاني الحروف ، للرماني (ت: ٣٨٤هـ) ، حققه : د. عبد الفتاح شلبي (القاهرة : دار نهضة مصر).
- معاني القرآن ، لأبي الحسن الأخفش (ت: ٢١٥ هـ) ، دراسة وتحقيق : د. عبد الأمير محمد أمين الورد (بيروت : عالم الكتب).
- معاني القرآن ، لأبي زكريا يحيى بن زياد الفراء (ت: ٢٠٧ هـ) ، تحقيق : أحمد يوسف نجاتي ومحمد على النجار (دار السرور).
- معاني القرآن وإعرابه ، لأبي إسحاق الزجاج (ت: ٣١١هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : عبد الجليل شلبي (بيروت : عالم الكتب ، ١٤٠٨هـ) .
- المعايير النقدية في ردِّ شواهد النحو الشعرية ، بريكان بن سعد الشلوي ( رسالة دكتوراه ،
   جامعة أم القرى ، كلية اللغة العربية ، ١٤٢٢ هـ ) .
- المعتمد في أصول الفقه ، لأبي الحسين البصري المعتزلي (ت: ٤٣٦ هـ) ، قدم له وضبطه :
   الشيخ خليل الميس (بيروت ، دار الكتب العلمية ) .
  - المعجم الوسيط، للدكتور: إبراهيم أنيس ورفاقه، ط: ٢ ( تركيا: المكتبة الإسلامية ).

- معجم مصطلحات أصول الفقه ، د. قطب مصطفى سانو ، ط: ١ ( بيروت ، مكتبة الفكر المعاصر ، ١٤٢٣ هـ ) .
- المعونة في الجدل ، لأبي إسحاق الشيرازي (ت: ٤٧٦ هـ) ، حققه وقدم لـه ووضع فهارسـه :
   عبد المجيد تركي ، ط: ١ (بيروت ، دار الغرب الإسلامي ، ١٤٠٨ هـ) .
- معيار العلم ، لأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) ، تحقيق : د. سليمان دنيا ، ط : ٢ ( القاهرة ، دار المعارف ) .
  - المغنى الجديد في علم الصرف، د. محمد خير حلواني (بيروت، دار الشرق العربي).
- مغني اللبيب عن كتب الأعاريب ، لابن هشام الأنصاري (ت: ٧٦١ هـ) ، تحقيق وشرح: د. عبد اللطيف الخطيب ، ط ١ ( الكويت : المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، ١٤٢١ هـ) .
- المغني في أصول الفقه ، لجلال الدين الخبازي (ت: ١٩١ هـ) ، تحقيق : محمد مظهر بقا ،
   ط: ١ ( مكة المكرمة ، جامعة أم القرى ، ١٤٠٣ هـ) .
- المغني في النحو ، لابن فلاح اليمني (ت: ٦٨٠ هـ) ، تقديم وتحقيق وتعليق د. عبد الرزاق بن عبد الرحمن السعدي ، ط: ١ ( بغداد ، دار الشؤون الثقافية العامة ، ١٩٩٩ م ) .
- المغني في تصريف الأفعال ، للدكتور : محمد عبد الخالق عضيمة (ت : ١٤٠٤ هـ) ، ط : ٢ ( القاهرة :
   دار الحديث ، ١٤٢٠ هـ) .
- مفردات ألفاظ القرآن ، للراغب الأصفهاني (ت: ٤٢٥ هـ تقريبًا) ، تحقيق : صفوان داوودي ، ط: ٢ ( دمشق ، دار القلم ، ١٤١٨ هـ ) .
- المفصل في صنعة الإعراب ، للزمخشري (ت: ٥٣٨ هـ) ، تقديم : د. إميل بديع يعقوب ،
   ط: ١ ( ببروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤٢٠ هـ) .

- المقاصد الشافية في شرح الخلاصة الكافية ، لأبي إسحاق الشيرازي (ت: ٧٩٠هـ) ، ط: ١، ج١ : تحقيق د. عبد الرحمن العثيمين ، ج٢ ، ٨ ، ٩ : تحقيق د. محمد بن إبراهيم البنا ، ج٤ : تحقيق د. محمد بن إبراهيم البنا ، ورفيقه ، ج٧ : تحقيق د. محمد إبراهيم البنا ورفيقيه ، ج٣ : تحقيق د. عبد المجيد قطامش (مكة المكرمة ، جامعة أم القرى ، ١٤٢٨ هـ) .
- مقاييس اللغة ، لأحمد بن فارس بن زكريا (ت: ٣٩٥ هـ) ، تحقيق وضبط : عبد السلام محمد هارون (بيروت : دار الجيل ، ١٤٢٠ هـ) .
- المقتصد في شرح الإيضاح ، لعبد القاهر الجرجاني (ت: ٤٧١ هـ) ، تحقيق : د. كاظم بحر المرجان ( العراق : وزارة الثقافة والإعلام ، ١٩٨٢ م ) .
- المقتصد في شرح التكملة ، لعبد القاهرة الجرجاني (ت: ٤٧١ هـ) ، تحقيق : أحمد بن عبد الله الدويش (رسالة دكتوراه ، جامعة الإمام ، كلية اللغة العربية ، الرياض) .
- المقتضب ، لأبي العباس المبرد (ت: ٢٨٥ هـ) ، تحقيق : محمد عبد الخالق عضيمة (القاهرة :
   المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بوزارة الأوقاف المصرية ، ١٤١٥ هـ) .
  - مقدمة ابن خلدون ، لابن خلدون ( ت : ٨٠٨ هـ ) ( دار الشعب ) .
- المقرَّب، لابن عصفور (ت: ٦٦٩ هـ)، ط: ١، تحقيق: أحمد عبد الستار الجواري، وعبد الله الجبوري (مكة المكرمة: المكتبة الفيصلية، ١٣٩١ هـ).
- الملخص في الجدل في أصول الفقه ، لأبي إسحاق الشيرازي (ت: ٤٧٦ هـ) ، تحقيق : محمد يوسف آخندجان نيازي (رسالة ماجستير ، جامعة أم القرى ، كلية الشريعة ) .
- الممتع في التصريف ، لابن عصفور الإشبيلي (ت: ٦٦٩ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق: د. فخر الدين قباوة (بيروت: دار المعرفة ، ١٤٠٧ هـ).
  - من أثر الكتاب في اختلاف أولى الألباب ، د. محمد حسين المحرصاوي ، ط: ١، ١٤٢٤ هـ.

- المنتخل في الجدل ، لأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) ، قدم لـه وحققه وخرج نصه : أ.د. علي بن عبد العزيز العميريني ، ط: ١ (بيروت ، دار الوراق ، ١٤٢٤ هـ) .
- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ، لأبي الفرج بن الجوزي (ت: ٩٧ هـ) ، ط: ١ (بيروت ،
   دار صادر ، ١٣٥٨ هـ) .
- منتهى الطلب من أشعار العرب ، جمع : محمد بن المبارك بن محمد بن ميمون (ت: ٥٩٧ هـ) ، تحقيق وشرح د. محمد نبيل طريفي (بيروت ، مكتبة صادر ، ١٩٩٩ م) .
- منثور الفوائد ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ) ، تحقيق : د. حاتم صالح الضامن (بيروت ، مؤسسة الرسالة ) .
- المنخول من تعليقات الأصول ، لأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) ، حققه وخرَّج نصه وعلَّق عليه : محمد حسن هيتو (دون معلومات).
- المنصف ، لابن جني (ت: ٣٩٢هـ) ، ط: ١ ، تحقيق : إبراهيم مصطفى ، وعبد الله أمين (مصر : إدارة إحياء التراث القديم بوزارة المعارف العمومية ، ١٣٧٣هـ) .
- المنطق عند الفارابي ، تحقيق وتقديم وتعليق : د. رفيق العجم (بيروت ، دار الشروق ،
   ١٩٨٦ م) .
- منهاج السنة النبوية ، لابن تيمية (ت: ٧٢٨ هـ) ، تحقيق د. محمد رشاد سالم ، ط: ١ ( مؤسسة قرطبة ، ١٤٠٦ هـ) .
- المنهاج في ترتيب الحجاج ، لأبي الوليد الباجي (ت: ٤٧٤ هـ) ، تحقيق : عبد المجيد تركي ، ط: ٣ (بيروت ، دار الغرب الإسلامي ، ٢٠٠١ م ) .
- منهج الجدل والمناظرة في تقرير مسائل الاعتقاد ، د. عثمان علي حسن ، ط: ١ ( الرياض ، دار إشبيليا ، ١٤٢٠ هـ) .

- منهج الكوفيين في الصرف، د. مؤمن بن صبري غنام، ط: ١ ( الرياض، مكتبة الرشد، ١٤٢٦ هـ).
- المهذب في علم أصول الفقه المقارن ، أ.د. عبد الكريم النملة ، ط: ٣ ( الرياض ، مكتبة الرشد ،
   ١٤٢٤ هـ) .
- الموافقات ، لأبي إسحاق الشاطبي (ت: ٧٩٠هـ) ، تحقيق : عبد الله دراز (بيروت ، دار المعرفة) .
  - المواقف في علم الكلام ، لعبد الرحمن الإيجى (ت: ٧٥٦هـ) (بيروت ، عالم الكتب).
    - الموجز في علم القوافي ، لأبي البركات الأنباري = ثلاثة كتب لأبي البركات الأنباري .
- موسوعة مصطلحات أصول الفقه عند المسلمين ، د. رفيق العجم ، ط: ١ (بيروت ، مكتبة لبنان ، ١٩٩٨ م).
- الموفي في النحو الكوفي ، لصدر الدين الكنغراوي (ت: ١٣٤٩ هـ)، تحقيق : محمد بهجة البيطار ، مطبوعات المجمع العلمي العربي بدمشق .
- ميزان الأصول في نتائج العقول ، لعلاء الدين السمرقندي (ت: القرن السادس) ، دراسة وتحقيق وتعليق: عبد الملك بن عبد الرحمن السعدي (رسالة دكتوراه ، جامعة أم القرى ، كلية الشريعة).
- نتائج الأفكار في كشف الرموز والأسرار ، لقاضي زاده ، ط: ١ ، ( مصر ـ ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، ١٣٨٩ هـ ) .
- نتائج الفكر في النحو ، لأبي القاسم السهيلي (ت: ٥٨١ هـ) ، تحقيق : د. محمد إبراهيم البنا (دار الاعتصام).
- نثر الورود على مراقي السعود ، لمحمد الأمين الشنقيطي (ت: ١٣٩٣ هـ) ، تحقيق وإكمال تلميذه د. محمد ولد سيدي الشنقيطي ، ط: ١ (جدة ، دار المنارة ، ١٤١٥ هـ) .

- نجدة السُّوَّال في عمدة السؤال ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ) ، حققه : د. رمضان
   عبد التواب ، ط: ١ ( الأردن ، دار عار ، ١٤١٠ هـ) .
- النحو والصرف بين التميميين والحجازيين ، د. الشريف عبد الله بن علي الحسيني البركاتي ( مكة المكرمة ، المكتبة الفيصلية ، ١٤٠٤ هـ).
- النحو والصرف في مناظرات العلماء ومحاوراتهم ، د. محمد آدم الزاكي ( مكة المكرمة ، المكتبة الفيصلية ، ١٤٠٤ هـ ) .
- النحو وكتب التفسير، د. إبراهيم عبد الله رفيدة، ط: ٣ (ليبيا، الدار الجماهيرية، ١٣٩٩ هـ).
- نزهة الألباء في طبقات الأدباء ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٥٧٧ هـ) ، ط: ٢ ، تحقيق :
   د. إبراهيم السامرائي (بغداد: مكتبة الأندلس ، ١٩٧٠ م) .
- نشر البنود على مراقي السعود ، لسيدي عبد الله بن إبراهيم الشنقيطي (ت: ١٢٣٣ هـ تقريبًا)
   ( دون معلومات ) .
- النشر في القراءات العشر ، لابن الجزري (ت: ٨٣٣ هـ) ، أشرف على تصحيحه ومراجعته الأستاذ: على محمد الضباع (بيروت: دار الكتب العلمية).
- نظرية الأصل والفرع في النحو العربي ، د. محمد خميس الملخ ، ط: ١ ( الأردن ، دار الشروق ، ٢٠٠١ م ) .
- النكت في المسائل المختلف فيها بين الشافعي وأبي حنيفة ، لأبي إسحاق الشيرازي (ت: ٤٧٦ هـ): (قسم المعاملات) ، تحقيق : زكريا عبد الرازق المصري . (من باب الحج إلى باب النذر) ، تحقيق مشاعل فهد الحسون . (من كتاب الجنايات إلى الإقرار) تحقيق : صباح أكبر حسين . (من كتاب الطهارة إلى أوقات النهي ) تحقيق : سمراء نور الدين . (من وسائل التطوع إلى الاعتكاف ) تحقيق : إيهان بنت سعد الطويرقي . (الأولى رسالة دكتوراه ، والباقية رسائل ماجستير ، جامعة أم القرى ، كلية الشريعة ) .

- النكت في تفسير كتاب سيبويه ، للأعلم الشنتمري (ت: ٤٧٦ هـ) ، ط: ١ ، تحقيق: زهير عبد المحسن سلطان (الكويت: المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ، ١٤٠٧ هـ).
- نهاية السول في شرح منهاج الأصول ، لجال الدين الإسنوي (ت: ٧٧٧ هـ) ، (عالم الكتب) .
- نهاية الوصول في دراية الأصول ، لصفي الدين الهندي (ت: ٧١٥هـ) ، تحقيق : د. صالح بن سليان اليوسف ، د. سعد بن سالم السويح ، ط: ٢ ( مكة المكرمة ، مكتبة نزار الباز ، ١٤١٩هـ) .
  - هدية العارفين ، لإسماعيل باشا البغدادي (بيروت ، دار إحياء التراث العربي ).
- هشام بن معاوية الضرير: حياته ، آراؤه ، منهجه ، د. تركي بن سهو العتيبي ، ط: ١ ( مصر ـ ، مطبعة المدنى ، ١٤١٦ هـ ) .
- همع الهوامع في شرح جمع الجوامع ، لجلال الدين السيوطي (ت: ٩١١ هـ) ، الجزء (١): تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون وعبد العال سالم مكرم ، والأجزاء (٢-٧): تحقيق وشرح: عبد العال سالم مكرم (بيروت: مؤسسة الرسالة، ج١-٣: ١٤١٣ هـ، ج٤: ١٤١٤ هـ، والكويت: دار البحوث العلمية ، ج٥: ١٣٩٩ هـ، ج٢، ٧: ١٤٠٠ هـ).
- الوافي في أصول الفقه ، لحسام الدين السغناقي (ت: ٧١٤هـ) ، تحقيق : د. أحمد محمد اليهاني (القاهرة ، دار القاهرة ، ١٤٢٣هـ) .
- الوجيز في إيضاح قواعد الفقه الكلية ، د. محمد صدقي البورنو ، ط: ٥ (بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٢٢ هـ).
- الوجيز في علم التصريف ، لأبي البركات الأنباري (ت: ٧٧٥ هـ) ، تحقيق : د. علي حسين البواب ، ط: ١ ( الرياض ، دار العلوم للطباعة والنشر ، ١٤٠٢ هـ) .

- الوضع الباهر في رفع (أَفْعَل) الظاهر ، لابن الصائغ الحنفي (ت: ٧٨٦ هـ) ، حققه وقدم له: د. جمال عبد العاطي مخيمر ، ط: ١ ( ١٤٠٥ هـ) .

وطبعة أخرى بتحقيق محمد وعاصم ، ابنا بهجة البيطار ، ط٢ ( دمشق ، دار البشائر ، وطبعة أخرى المسائر ، ط٢ ( دمشق ، دار البشائر ، ١٤٢٥ هـ) (١) .

- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، لابن خلكان (ت: ٦٨١ هـ) ، تحقيق : محمد محيي الدين عبد الحميد (مصر ، مكتبة النهضة ، ١٩٤٨ م ) .

\_

<sup>(</sup>١) الإحالة في كامل البحث إلى طبعة د. فخر قدارة ، وأحلت إلى الأخرى عند الحاجة مع ذكر اسم المحققين عند كل إحالة إليها .





## الفهرس التفصيلي للموضوعات





| الموضوع                                                    | حة |
|------------------------------------------------------------|----|
| - الإهداء                                                  | •  |
| - ملخص البحث                                               |    |
| <ul><li>مقدمة البحث</li></ul>                              |    |
| - التمهيد :                                                |    |
| ( الحجج العقلية في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري ) | •  |
| وفيه ستة مباحث :                                           |    |
| ١. الجدل النحوي:                                           |    |
| أ. تعريفه:                                                 |    |
| ب. أقسامه :                                                |    |
| - علم الخلاف النحوي ، وإسهام الأنباري فيه                  | •  |
| - علم المناظرة ، وإسهام الأنباري فيه                       | •  |
| - علم أصول النحو ، وإسهام الأنباري فيه                     |    |
| جـ . فائدته :                                              |    |
| - الرياضة الذهنية                                          |    |
| - التحقيق العلمي العميق                                    |    |
| د. أسباب تزهيد بعض النحاة فيه                              |    |
| ٢. أدلة النحو كما يراها أبو البركات:٥١                     |    |
| أ. موقفه من دليل الإجماع                                   |    |
| ب. موقفه من دليل الاستصحاب                                 |    |
| ج. الأدلة النقلية كما يراها الأنباري                       |    |

| وع                             |                                      |
|--------------------------------|--------------------------------------|
| ٦٤                             | د. الأدلة العقلية كما يراها الأنباري |
| التصور:٥٨                      | ٣. أثر أصول الفقه الشافعي في هذا     |
| ىيرازي:                        | أ. تأثر أبي البركات بأبي إسحاق الش   |
| ۸٩                             | ب. تأثره به في كتابه الإنصاف         |
| ِ ( لمع الأدلة )               | جـ تأثره به في كتابيه ( الإغراب ) و  |
| ٩٣                             | د. عشرة مظاهر تثبت قوة هذا التأثر    |
| ) للغزالي                      | هـ. تأثر الأنباري بكتاب ( المنتخل    |
| قياد الأعمى:                   | ٤. كتب أصول الفقه وخطورة الانه       |
| ، ) على مباحث                  | أ. طغيان ( الخلاف ) و ( الاختلاف     |
| ١٠٨                            | الدليل العقلي في كتب أصول الفقه      |
|                                | ب. نماذج من ذلك :                    |
| 111                            | - المصطلحات                          |
| 110                            | - تعريف ( القياس ) و ( الاستدلاا     |
| 119                            | - أقسام القياس                       |
| 177                            | - أقسام الاستدلال                    |
| ١٣٠                            | ٥. النظرة الكلية أولًا:              |
| أصول                           | أ. خطورة النظرة الجزئية عند بناء الا |
| ب أصول الفقه في بناء تصور كامل | ب. المنهج اللازم في الإفادة من كتد   |
|                                | لأصول النحو:                         |
| 180                            | - الاستقراء أولًا                    |
| 187                            | - مراعاة الفروق بين النحو والفقه     |

الموضوع الصفحة

| ج. خطورة نقل مالا يناسب النحو من مباحث أصول الفقه إليه: |
|---------------------------------------------------------|
| - وقوع الأنباري في ذلك                                  |
| - وقوع بعض المحدثين في ذلك                              |
| د. تصوُّر كلي للقياس النحوي:                            |
| - تعریف القیاس                                          |
| - تقسيمه إلى قياس طرد وقياس عكس                         |
| - تعريف قياس الطرد وأقسامه                              |
| - مخطَّط كلي لـ ( القياس النحوي )                       |
| ٦. قياس الطرد في كتاب الإنصاف:                          |
| أ. الاستدلال بقياس الطرد الجلي:                         |
| - الاستدلال بقياس الأولى                                |
| - الاستدلال بقياس التساوي                               |
| ب. الاستدلال بقياس الطرد الخفي                          |
| - الاستدلال بقياس العلة                                 |
| - الاستدلال بقياس الدلالة:                              |
| * دلالة الأصول                                          |
| * دلالة الشبه                                           |
| * دلالة القرائن                                         |
| ٧. مخطط كليٌّ لعلم الجدل النحوي وموضع قياس العكس منه١٨٨ |

| الصفحة           | الموضوع                              |
|------------------|--------------------------------------|
|                  | - الباب الأول :                      |
| 1/4              | قياس العكس : دراسة وصفية             |
|                  | وفيه فصلان :                         |
|                  | * الفصل الأول :                      |
|                  | قياس العكس في كتب أصول الفقه         |
| 19               | التصور القائم والتصور اللازم         |
|                  | وفيه مبحثان :                        |
| ، الفقه:         | ١. قياس العكس كما يبدو في كتب أصول   |
| 197              | أ. تعريفات الأصوليين لقياس العكس:    |
| 197              | – القسم الأول منها ، ودراسته         |
| 198              | - القسم الثاني منها ، ودراسته        |
| 190              | - القسم الثالث منها ، ودراسته        |
| 197              | – القسم الرابع منها ، ودراسته        |
| بذه التعريفات١٩٧ | - دراسة استدراك للأصفهاني على جميع ه |
| 199              | أمثلة الأصوليين لقياس العكس:         |
| Y • •            | – القسم الأول منها ، ودراسته         |
| 7 • 9            | - القسم الثاني منها ، ودراسته        |
| ۲۲٦              | - القسم الثالث منها ، ودراسته        |
| ۲۳٤              |                                      |
| ۲٤٠              |                                      |
| 7                |                                      |

| لموضوع الصفحا                                                   | Ä |  |
|-----------------------------------------------------------------|---|--|
| <b>الصفح</b><br>- الكشف عن منشأ هذا الخلاف                      |   |  |
| - تحرير مراد من أنكر حجيته ، وهم :                              |   |  |
| * إمام الحرمين الجويني                                          |   |  |
| * أبو حامد المروروذي                                            |   |  |
| <ul><li>* أبو بكر الباقلاني</li></ul>                           |   |  |
| تسمية ( قياس العكس ) قياسًا :                                   |   |  |
| - الخلاف المنقول في ذلك                                         |   |  |
| - أسباب وقوعه كما يراها الباحث                                  |   |  |
| - هذا الخلاف لا ثمرة له                                         |   |  |
| ه. إشكالان كبيران في تصور الأصوليين لقياس العكس: ٢٥٦            |   |  |
| - ورود أمثلته عندهم تحت نحو عشرين مصطلحًا مختلفًا               |   |  |
| - وجود ستة مباحث تذكر مستقلة ، وهي قريبة جدًّا من تصورهم لقياس  |   |  |
| العكس، لم يدخلوها فيه، ولم يحرروا الفرق بين كلِّ منها وبينه ٢٥٩ |   |  |
| ٢٦٠ قياس العكس كما ينبغي أن يكون:                               |   |  |
| . تحرير العلاقة بين ( قياس العكس ) وما هو قريب منه ،            |   |  |
| في كتب أصول الفقه:                                              |   |  |
| - العلاقة بينه وبين مفهوم المخالفة                              |   |  |
| - العلاقة بينه وبين بيان العلة العدمي                           |   |  |
| - العلاقة بينه وبين السبر والتقسيم                              |   |  |
| - العلاقة بينه وبين الانعكاس                                    |   |  |
| - العلاقة بينه وبين سؤال الفرق :                                |   |  |

| لوضوع الصفح                                            | 11 |
|--------------------------------------------------------|----|
| ؛ تعریف (سؤال الفرق)                                   | ※  |
| : تعريف القسم الأول منه ومثاله :                       | *  |
| ؛ حالات الفرق في كتب أصول الفقه:                       | *  |
| الحالة الأولى                                          | _  |
| - الحالة الثانية                                       | _  |
| - الحالة الثالثة                                       | _  |
| الحالة الرابعة                                         | _  |
| - الحالة الخامسة                                       | _  |
| الحالة السادسة                                         |    |
| - الحالة السابعة                                       | _  |
| الحالة الثامنة                                         |    |
| : دراسة هذه الحالات الثماني                            | *  |
| ؛ مخطط لـ ( قادح المعارضة ) كما يبدو في كتب أصول الفقه |    |
| ؛ مخطط لـ ( قادح المعارضة ) كما يراه الباحث            |    |
| العلاقة بين قياس العكس وبين الاستصحاب:                 |    |
| : تصور الأصوليين لـ ( الاستصحاب )                      |    |
| ؛ دراسة هذا التصور                                     |    |
| ؛ ( الاستصحاب ) كما يجب أن يكون                        |    |
| ب. تصور الباحث لـ ( قياس العكس )                       |    |
| المباحث الستة السابقة هي من قياس العكس                 |    |
| · التعريف الجامع لـ ( قياس العكس )                     |    |
| _                                                      |    |

| الصفحة                                          | الموضوع          |
|-------------------------------------------------|------------------|
| ل من قياس العكس ( قياس الفرق )                  | - القسم الأوَّا  |
| ې من قياس العكس ( قياس السبر )                  | – القسم الثاني   |
| _ ( القياس ) كما يراه الباحث                    | - مخطط كلي ل     |
| ن ( قياس الطرد ) هو الأصل                       | - التنبيه إلى أر |
| س العكس:                                        | جـ . أسهاء قيا   |
| مة:                                             | – الأسهاء العا   |
| س                                               | * قياس العك      |
| ے                                               | * قياس الخُلْف   |
| <b>۳</b> ٥٨                                     | * قياس الخَلْف   |
| صة:                                             | - الأسياء الخا   |
| تبر فيها نظم القياس                             | * الأسماء المعن  |
| تبر فيها العلاقة بين الطرفين                    |                  |
| تبر فيها طريقة الاستدلال                        | * الأسماء المعن  |
| ني :                                            | * الفصل الثان    |
| في الجدل النحوي عند الأنباري دراسةً وتقويمًا٣٧٥ |                  |
|                                                 | وفيه مبحثان :    |
| ق فيه ، جمعًا وتوثيقًا :                        |                  |
| بقياس الفرق :ب ٣٧٨                              |                  |
| ببيان اللازم وعدمه في موضع الخلاف :٣٧٨          |                  |
| ت الكوفية                                       |                  |
| ت البصرية                                       |                  |
|                                                 |                  |

| الصفحة | الموضوع                                 |
|--------|-----------------------------------------|
| ٣٩٤    | - الاستدلال ببيان الفرق                 |
| ٣٩٥    | * الاستدلالات الكوفية                   |
| ٤٣٣    | * الاستدلالات البصرية                   |
| ٤٢٧    | ب. المعارضة بقياس الفرق:                |
| ٤٢٧    | - المعارضات الكوفية                     |
| ٤٣٣    | - المعارضات البصرية                     |
| ٤٧٢    | ج. أركان قياس الفرق:                    |
| ٤٧٣    | - الأصل المقيس عليه                     |
| ٤٧٥    | - وجوه الفرق:                           |
| ٤٧٧    | <ul><li>* الفرق في العلة</li></ul>      |
| ٤٧٨    | * الفرق في الشروط                       |
| ٤٨٩    | * الفرق في الخصائص                      |
| : 4    | د. تخليص ( قياس الفرق ) مما قد يلتبس به |
| ٤٩٢    | - الفرق بينه وبين التعليل بالفرق        |
| ٤٩٣    | - الفرق بينه وبين الفرق بين المتشابهات  |
| ٤٩٦    |                                         |
| ٤٩٦    | - المطالبة بتصحيح الفارق                |
| ٤٩٩    | - المطالبة بإجراء الفرق في معلولاته     |
| o • •  | - منع اللازم في الأصل                   |
| ٥٠٣    | - الاعتراض بالنقض                       |
| ٥١٠    | - الاعتراض بتخصيص اللازم                |

| الصفحة                                | الموضوع                      |
|---------------------------------------|------------------------------|
| ٥١٣                                   | - المعارضة بالقلب            |
| ِي عند الأنباري ، جمعًا وتوثيقًا :١٦٥ | ٢. قياس السبر في الجدل النحو |
| o \ V                                 | أ. الاستدلال بقياس السبر     |
| رطي المتصل                            | - الاستدلال بقياس السبر الشر |
| ٥١٨                                   | * الاستدلالات الكوفية        |
| ٥٣٤                                   | * الاستدلالات البصرية        |
| رطي المنفصل                           | - الاستدلال بقياس السبر الشر |
| ٥٦٣                                   | - الاستدلال بالاستصحاب.      |
| ٥٧٢                                   | ب. المعارضة بقياس السبر      |
| لحي المتصل:                           | - المعارضة بقياس السبر الشر  |
| ٥٧٣                                   | * المعارضات الكوفية          |
| ٥٧٥                                   | * المعارضات البصرية          |
| لمي المنفصل:                          | - المعارضة بقياس السبر الشر  |
| 091                                   | * المعارضة الكوفية           |
| 097                                   | * المعارضة البصرية           |
| ٥٩٧                                   | ج. أركان قياس السبر:         |
| ٥٩٧                                   | - تحليل بناء قياس السبر      |
| :_                                    | - أوجه الإبطال في قياس السبر |
| ٦٠٥                                   | * مناقضة النفس               |
| ٦٠٦                                   | * موافقة الخصم               |
| ٦٠٦                                   | * بقاء الخلاف على حاله       |

| الصفحة              | الموضوع                                    |
|---------------------|--------------------------------------------|
| ٦٠٦                 | * فساد المعنى في بعض صور محلّ الخلاف       |
| ٦٠٧                 | * مفارقة الأصل المطرد دون دليل             |
| ٦٠٧                 | * مخالفة السماع الثابت عن العرب:           |
| ٦•٨                 | - إيجاب ما ورد بخلافه السماع               |
| 71.                 | - إجازة ما لم يرد به سماع                  |
| 711                 | * مخالفة الأصول النحوية الثابتة :          |
| 717                 | - الأصول المشتركة                          |
| ٦١٤                 | - الأصول الخاصة                            |
| وبين اعتداده مذهبًا | د. لازم المذهب بين الاستدلال به على المذهب |
| ٦٢٤                 | هـ. قوادح قياس السبر                       |
|                     | - قادح المنع :                             |
| ٦٢٥                 | * منع التلازم الذي بني عليه القائس دليله   |
| ٦٢٦                 | * منع وجود التلازم في محل الخلاف           |
| ٦٢٧                 | * منع فساد اللازم في محل الخلاف            |
|                     | <ul><li>قادح نقض التلازم</li></ul>         |
|                     | <ul> <li>قادح تخصيص اللازم</li> </ul>      |
|                     | - تفسير المذهب على وجه يسقط به اللازم      |
|                     | - قادح القول بالموجب                       |
|                     | – قادح المعارضة                            |

| المفحة                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| الباب الثاني :                                                              |
| قياس العكس في الجدل النحوي عند أبي البركات الأنباري دراسة تطبيقية ٦٣٨       |
| - المنهج المتبع في اختيار مسائل الدراسة                                     |
| - الفصل الأول :                                                             |
| استدلالات الكوفيين بقياس العكس دراسة وتقويمًا ٦٤٣                           |
| وفيه اثنا عشر مبحثًا :                                                      |
| ١. استدلال الكوفيين على أن الألف والواو والياء في المثنى وجمع المذكر السالم |
| علامات إعراب، ببطلان كونها حروف إعراب، بدليل تغيُّر ذواتها عن حالها         |
| بتغير الإعراب                                                               |
| وفيه:                                                                       |
| أ. محل النزاع                                                               |
| ب. المذهب الكوفي                                                            |
| ج. الحجة الكوفية                                                            |
| د. اعتراضات البصريين عليها:                                                 |
| - الاعتراض بتخصيص العلة                                                     |
| – دراسته ٦٤٨                                                                |
| - الاعتراض بالنقض                                                           |
| – دراسته                                                                    |
| - نواقص أخرى                                                                |
| – دراستها                                                                   |
| - المعارضة بالمثل                                                           |

| الصفحة                        | الموضوع                                     |
|-------------------------------|---------------------------------------------|
| 77                            | – دراستها                                   |
| ٦٦٠                           | هـ. الترجيح                                 |
| لاسم بعدها ، ببطلان كونه      | ٢. استدلال الكوفيين على أن ( لولا ) ترفع اا |
| رة ( إِنَّ ) بعدها            | مرفوعًا بالابتداء ، بدليل وجوب كسر همز      |
|                               | وفيه :                                      |
| ۲۲۲                           | أ. محل النزاع                               |
| 777                           | ب. المذهب الكوفي                            |
| ۲۶۶                           | ج. تحقيق هذا المذهب                         |
| 777                           | د. الحجة الكوفية                            |
| ٦٦٦                           | هـ. الاعتراضات البصرية عليها:               |
|                               | - الاعتراض بمنع وجود التلازم في محل الخلا   |
| ٦٦٧                           | * الوجه الأول ودراسته                       |
| ٦٧٠                           | * الوجه الثاني ودراسته                      |
| ٦٧٣                           | - الاعتراض بالمعارضة بالمثل                 |
| ٦٧٥                           | – دراسته                                    |
|                               | و. الترجيح                                  |
| به هو الفعل والفاعل معًا ،    | ٣. استدلال الكوفيين على أن ناصب المفعول     |
| طراد الفصل بينهما بالفاعل ٦٧٨ | ببطلان كون ناصبه الفعل وحده ، بدليل ا       |
|                               | وفيه :                                      |
| ٦٧٩                           | أ. محل النزاع                               |
| ٦٧٩                           | ب. المذهب الكوفي                            |

| الصفحة                             | الموضوع                                   |
|------------------------------------|-------------------------------------------|
| أفعل) التعجب حين يبني              | ز. رأي للباحث في تعليل تصحيح عين (        |
| ٧٠٢                                | من الأجوف                                 |
| التعجب اسم ببطلان كونه فعلًا بدليل | ٥. استدلال الكوفيين على أن ( أَفْعَل ) في |
| ىجب من صفات الله ( تعالى ) V · ۸   | فساد المعنى مع الفعلية حين يكون التع      |
|                                    | وفيه :                                    |
| ٧٠٩                                | أ. محل النزاع                             |
| ٧٠٩                                | ب. المذهب الكوفي                          |
| V • 9                              | ج. الحجة الكوفية                          |
| ٧٠٩                                |                                           |
| ٧٢٠                                | ه اعتراضات البصريين عليها:                |
| ٧٢٠                                | - الاعتراض بتفسير التقدير                 |
| ٧٢١                                | – دراسته                                  |
| ٧٢٦                                |                                           |
| VYV                                | <i>– د</i> راسته                          |
| ٧٣٢                                | - المعارضة بالقلب                         |
| ٧٣٣                                | – دراستها                                 |
| ٧٣٥                                | - المعارضة بالمثل                         |
| ٧٣٧                                | – دراستها                                 |
| ٧٤٤                                | - منع الحجة لشذوذها                       |
| νεο                                | C                                         |
| ٧٥٣                                | و. الترجيح                                |
|                                    | •                                         |

| الصفحة      | الموضوع                                                          |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| Vοξ         | ز. رأي للباحث في تحليل ( ما أفعله! )                             |
|             | ٦. استدلال الكوفيين على أن (إن) المخففة من الثقيلة مهملة ببطلان  |
| ٧٥٦         | كونها عاملة بدليل زوال علة إعمالها بالتخفيف                      |
|             | وفيه:                                                            |
| ٧٥٧         | أ. محل النزاع                                                    |
| V°V         | ب. المذهب الكوفي                                                 |
| V°V         | ج. تحرير المذهب الكوفي                                           |
| ٧٦٨         | د. الحجة الكوفية ( الكسائي و أتباعه )                            |
| ٧٦٩         | هـ. الاعتراض البصري عليها بالمنع                                 |
| ٧٧ <b>٠</b> | و. الجواب عن هذا الاعتراض :                                      |
| ٧٧ <b>٠</b> | - الجواب بالنقض                                                  |
| ٧٧٤         | - المطالبة بإجراء العلة في معلو لاتها                            |
| ٧٧٦         | - المعارضة بقياس الفرق                                           |
|             | ز. الترجيح                                                       |
| ٧٧٨         | ح. رأي للباحث في مسألة تخفيف ( إنَّ )                            |
|             | ٧. استدلال الكوفيين على أن اللام الداخلة على المبتدأ هي لام جواب |
| ٧٨٠         | القسم ، ببطلان كونها لام الابتداء بدليل دخولها على المفعول به    |
|             | وفيه:                                                            |
| ٧٨١         | أ. محل النزاع                                                    |
|             | ب. المذهب الكوفي                                                 |
|             | ج. الحجة الكوفية                                                 |
|             |                                                                  |

| الصفحة                              | الموضوع                                        |
|-------------------------------------|------------------------------------------------|
| ٧٨١                                 | د. دراسة هذه الحجة                             |
| ٧٨٤                                 | ه الاعتراضات البصرية عليها:                    |
| ٧٨٤                                 | - الاعتراض بتفسير المذهب                       |
| ٧٨٤                                 | – دراسته                                       |
| ٧٨٥                                 | - المعارضة بقياس العلة                         |
| ٧٨٥                                 | – دراستها                                      |
| VAV                                 | – المعارضة بالمثل ودراستها                     |
| ٧٨٨                                 | و. الترجيح                                     |
| مثنیان لفظًا ومعنی ، ببطلان کونهما  | ٨. استدلال الكوفيين على أن (كلا وكلتا )        |
| بير ألفهما في حالتي النصب والجر ٧٩١ | اسمين مقصورين لفظًا مثنيين معنى ، بدليل تغ     |
|                                     | وفيه :                                         |
| ٧٩٢                                 | أ. محل النزاع                                  |
| ٧٩٢                                 | ب. المذهب الكوفي                               |
| V97                                 | ج. الحجة الكوفية                               |
| V9T                                 | د. الاعتراضات البصرية عليها:                   |
| ٧٩٣                                 | - الاعتراض بتخصيص اللازم                       |
| V90                                 | – دراسته:                                      |
| خ                                   | * مذاهب الفقهاء في الفرع الدائر بين أصلير      |
| V99                                 | * مراعاة الشبهين عند ابن الشجري                |
| ۸•٦                                 | * مراعاة غلبة الأشباه عند الخليل               |
| ) عند الخليل :                      | * التنظير لـ ( كلا و كلتا ) بـ ( علي ، و لدي ) |

| الصفحة                      | الموضوع                                  |
|-----------------------------|------------------------------------------|
| ۸•٦                         | - تعيين طرفي التنظير                     |
| A • V                       | - تحديد أوجه التناظر                     |
| ۸۱٠                         | - دليل صحة هذا التنظير                   |
| ۸١٥                         | - الجواب عن التعليل به :                 |
| ۸۱٦                         | ١. النقض، ودراسته                        |
| ۸۲٠                         | ٢. منع العلة في الأصل، ودراسته           |
| ۸۲۷                         | ٣. منع العلة في الفرع ، ودراسته          |
| ۸۲۹                         | ٤. المعارضة بقياس الفرق ، ودراستها       |
| ۸۳٠                         | - الاعتراض بالمعارضة بالمثل:             |
| ۸٣١                         | * المعارضة الأولى                        |
| ۸٣١                         | * دراستها                                |
| ۸٣٩                         | * المعارضة الثانية                       |
| ۸٣٩                         | * دراستها                                |
| Λξξ                         | * المعارضة الثالثة ودراستها              |
| Λξξ                         | هـ. الترجيح                              |
| ) و ( الذي ) الذال وحدها ،  | ٩. استدلال الكوفيين على أن الاسم في ( ذا |
| بدليل حذفهما عند التثنية٨٤٦ | ببطلان كون الألف والياء فيهما أصلين ،    |
|                             | وفيه :                                   |
| ۸٤٧                         | أ. محل النزاع                            |
| ۸٤٧                         | ب. المذهب الكوفي                         |
| ۸٤٧                         | ج. الحجة الكوفية                         |

| الصفحة                          | ।                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٤٨                             | د. الاعتراضات البصرية عليها:                                                                                                                                                 |
| ۸٤٩                             | - الاعتراض بمنع اللازم                                                                                                                                                       |
| ٨٥٠                             | – دراسته                                                                                                                                                                     |
| ۸٥٨                             | - المعارضة بقياس الفرق                                                                                                                                                       |
| ۸٥٨                             | <ul><li>دراستها</li><li>دراستها</li></ul>                                                                                                                                    |
| ۸٦٠                             | - المعارضة بقياس السبر ، ودراستها                                                                                                                                            |
| ۸٦١                             | ه الترجيح                                                                                                                                                                    |
| حدها ،                          | ١٠. استدلال الكوفيين على أن الاسم في ( هو ) و ( هي ) الهاء و                                                                                                                 |
| تثنية ٨٦٢                       | ببطلان كون الواو والياء فيهما أصليتين ، بدليل حذفهما في ال                                                                                                                   |
|                                 |                                                                                                                                                                              |
|                                 | وفيه:                                                                                                                                                                        |
| ۸٦٣                             | <b>وفيه</b> :<br>أ. محل النزاع                                                                                                                                               |
|                                 |                                                                                                                                                                              |
| ۸٦٣                             | أ. محل النزاع                                                                                                                                                                |
| ۸٦٣<br>۸٦٣                      | أ. محل النزاع                                                                                                                                                                |
| ΛΥΥ<br>ΛΥΥ                      | <ul> <li>أ. محل النزاع</li> <li>ب. المذهب الكوفي</li> <li>ج. الحجة الكوفية</li> </ul>                                                                                        |
| Λ٦٣<br>Λ٦٣<br>Λ٦Υ               | <ul> <li>أ. محل النزاع</li> <li>ب. المذهب الكوفي</li> <li>ج. الحجة الكوفية</li> <li>د. اعتراضات البصريين عليها :</li> </ul>                                                  |
| Λ٦٣<br>Λ٦٣<br>Λ٦٣<br>Λ٦δ        | <ul> <li>أ. محل النزاع</li> <li>ب. المذهب الكوفي</li> <li>ج. الحجة الكوفية</li> <li>د. اعتراضات البصريين عليها:</li> <li>– الاعتراض بمنع اللازم</li> </ul>                   |
| Λ٦٣<br>Λ٦٣<br>Λ٦β<br>Λ7ο<br>ΛΥΥ | <ul> <li>أ. محل النزاع</li> <li>ب. المذهب الكوفي</li> <li>ج. الحجة الكوفية</li> <li>د. اعتراضات البصريين عليها:</li> <li>– الاعتراض بمنع اللازم</li> <li>– دراسته</li> </ul> |

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|        |         |

| ١١. استدلال الكوفيين على أن همزة ( بينَ بينَ ) ساكنة ، ببطلان كونها  |
|----------------------------------------------------------------------|
| متحركة ، بدليل امتناع الابتداء بها                                   |
| وفيه :                                                               |
| أ. محل النزاع                                                        |
| ب. المذهب الكوفي                                                     |
| جـ. الحجة الكوفية                                                    |
| د. الاعتراض البصري: زيادة وصف في اللازم                              |
| هـ. دراسة هذا الاعتراض                                               |
| و. الترجيح                                                           |
| ١٢. استدلال الكوفيين على أن ( أشياء ) جمع صريح ، ببطلان كونها مفردًا |
| ك ( طرفاء ) ، بدليل إضافة العدد القليل إليها                         |
| وفيه :                                                               |
| أ. محل النزاع                                                        |
| ب. المذهب الكوفي                                                     |
| ج. الحجة الكوفية                                                     |
| د. الاعتراضات البصرية عليها:٨٨٨                                      |
| - الاعتراض بزيادة وصف في اللازم                                      |
| - الاعتراض بتخصيص اللازم                                             |
| هـ. الترجيح                                                          |

| الموضوع                                                                  | صفحة  |
|--------------------------------------------------------------------------|-------|
| – الفصل الثاني :                                                         |       |
| استدلالات البصريين بقياس العكس دراسة وتقويمًا                            | ۸۹    |
| وفيه عشرة مباحث:                                                         |       |
| ١. استدلال بعض البصريين على أن الواو والألف والياء في الأسماء الستة      |       |
| وجمع المذكر السالم والمثني دلائل إعراب ، ببطلان كونها أحرف إعراب ،       |       |
| بدليل أن فيها دلالة على الإعراب                                          | ۸۹۲   |
| وفيه:                                                                    |       |
| أ. محل النزاع                                                            | 191   |
| ب. مذهب الأخفش ومن تابعه                                                 | 191   |
| ج. تحرير هذا المذهب                                                      | 191   |
| د. حجة الأخفش                                                            | ۸٩٨   |
| ه. الاعتراضات عليها:                                                     | ۸٩٨   |
| - المعارضة بالمثل                                                        | ۸٩٨   |
| – دراستها                                                                | ۸۹۹   |
| - اعتراضات أخرى:                                                         | 9 • 6 |
| * الاعتراض بمنع اللازم ، ودراسته                                         | ٩.٠   |
| * المعارضة بالمثل ، ودراستها                                             | 911   |
| و. الترجيح                                                               | 97    |
| ٢. استدلال البصريين على أن الاسم في نحو ( أمامك زيدٌ ) يرتفع بالابتداء ، |       |
| ببطلان كون الظرف رافعًا له ، بدليل صحة دخول العوامل عليه                 | 976   |
| وفيه :                                                                   |       |
| أ. محل النزاع                                                            | 94    |

| الصفحة                              | الموضوع                                      |
|-------------------------------------|----------------------------------------------|
| 98.                                 | ب. المذهب البصري                             |
| 98.                                 | ج. الحجة البصرية                             |
| 9771                                | د. الاعتراضات عليها :                        |
| 981                                 | - الاعتراض بمنع وجود اللازم                  |
| 981                                 | – دراسته                                     |
| 987                                 | - الاعتراض بالقلب                            |
| ٩٤٠                                 | هـ. الترجيح                                  |
| امَك زيدٌ) يرتفع بالابتداء ، ببطلان | ٣. استدلال البصريين على أن الاسم في نحو ( أه |
| له في نحو (بك زيدٌ مأخوذٌ) ٩٤٢      | أن يكون الظرف رافعًا له ، بدليل امتناع إعماا |
|                                     | وفيه :                                       |
| ٩٤٣                                 | أ. محل النزاع                                |
| ٩٤٣                                 | ب. المذهب البصري                             |
| 987                                 | ج. الحجة البصرية                             |
| 987                                 | د. دراسة هذه الحجة                           |
| 9 2 7                               | ه. الاعتراض عليها:                           |
| 9 2 7                               | - المعارضة بقياس الفرق                       |
| 901                                 | – دراستها                                    |
| 901                                 | و. الترجيح                                   |
| ِلاً ) يرتفع بالابتداء ،            | ٤. استدلال البصريين على أن الاسم بعد ( لو    |
| اع العطف عليه بـ ( ولا ) ٩٥٢        | ببطلان كون ( لولا ) رافعة له ، بدليل امتن    |
|                                     | وفيه :                                       |
| 904                                 | أ. محل النزاع                                |

| الصفحة                | الموضوع                                        |
|-----------------------|------------------------------------------------|
| 904                   | ب. المذهب البصري                               |
| 904                   | ج. الحجة البصرية                               |
| 904                   | د. دراسة هذه الحجة                             |
| 900                   | ه. الاعتراض عليها :                            |
| 900                   | - الاعتراض بتخصيص اللازم                       |
| 900                   | – دراسته                                       |
| ٩٦٣                   | و. الترجيح                                     |
| لجب فعل ، ببطلان كونه | ٥. استدلال البصريين على أن ( أَفْعَل ) في التع |
| ٩٦٤                   | اسمًا ، بدليل نصبه المعارف على المفعولية .     |
|                       | وفيه :                                         |
| ٩٦٥                   | أ. محل النزاع                                  |
| ٩٦٥                   | ب. المذهب البصري                               |
| 970                   | ج. الحجة البصرية                               |
| ٩٦٥                   | د. دراستها                                     |
| ٩٦٦                   | هـ. الاعتراض الكوفي عليها:                     |
|                       | - الاعتراض بالنقض                              |
| ٩٦٨                   | - الجواب البصري عنه:                           |
| ٩٦٨                   | * الاعتراض باختلاف الرواية ، ودراسته           |
| ٩٨١                   | * تأويل الشواهد ، ودراسته                      |
| 9.AV                  | * المعارضة بعدم كفاية الشواهد ، ودراستها       |
| 998                   | * زيادة وصف في اللازم ، ودراسته                |

| الصفحة                                               | الموضوع           |
|------------------------------------------------------|-------------------|
| 990                                                  | و. الترجيح        |
| سريين على أن ( أَفْعَل ) في التعجب فعل ، ببطلان كونه | ٦. استدلال البص   |
| فتح آخره مع كونه خبرًا عن مبتدأ                      | اسمًا ، بدليل     |
|                                                      | وفيه:             |
| 1                                                    | أ. محل النزاع     |
| بري                                                  | ب. المذهب البص    |
| رية                                                  | ج. الحجة البص     |
| لحجة                                                 | د. دراسة هذه الح  |
| كوفيين عليها:                                        | هـ . اعتراض الآ   |
| خصيص اللازم:خصيص اللازم                              | - الاعتراض بتـ    |
| يجب والاستفهام                                       | * الفرق بين التع  |
| لك:                                                  | * الجواب عن ذ     |
| العلة                                                | - الجواب بمنع ا   |
| ١٠٠٧                                                 | - الإلزام بالمؤدي |
| 1.10                                                 | * البناء          |
| لك:                                                  | * الجواب عن ذا    |
| ١٠١٧                                                 | - القول بالموجر   |
| ١٠١٨                                                 | – المنع           |
| 1 • 7 •                                              | و. الترجيح        |

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|

| الصفحة                                  |
|-----------------------------------------|
| ١٠٦٥                                    |
|                                         |
|                                         |
| 1.71                                    |
|                                         |
| 1.78                                    |
| ۱۰۷۶                                    |
| 1.75                                    |
| 1.78                                    |
| ١٠٧١                                    |
| ١٠٧١                                    |
| 1.7/                                    |
|                                         |
|                                         |
| ۱۰۸۰                                    |
|                                         |
| ۱۰۸٬                                    |
| ۱۰۸/                                    |
| ۱۰۸۹                                    |
| 1 • 9 1                                 |
| 1 • 9 8                                 |
| 1. \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |

| الصفحة | الموضوع                                                         |
|--------|-----------------------------------------------------------------|
| 11     | - أثر هذا التفسير                                               |
| ١١٠٤   | - مناقشة رأي النحاة في ( أئمة ) بهمزتين                         |
| 11.0   | - رأي الباحث في تصحيح ياء ( أَيِمَّة )                          |
| (      | * بيان فساد وضع النحاة لعلة ( ثقل اجتماع همزتين في كلمة واحدة   |
| 1.17   | و دراسته                                                        |
| 1119   | * رأي للباحث في علة حذف همزة ( أَفْعَلَ ) من معظم تصريفاته : .  |
| 1119   | - العلة الأصولية ، ودراستها                                     |
| 1177   | - العلة المعنوية ، ودراستها                                     |
| 1177   | - التدليل على صحة هذا التعليل:                                  |
|        | وفيه :                                                          |
| 1177   | * شهادة الأصول على ذلك                                          |
| 1177   | * قصور علة الثقل                                                |
| 1179   | * اطراد التعليل المعنوي                                         |
| 1171   | - رأي للباحث في جواز حذف إحدى تاءي ( تتفاعلُ ) و ( تتفعَّلُ )   |
|        | - إشارات الأقدمين إلى تعليل الباحث لحذف همزة ( أَفْعَلَ )       |
| 1127   | من معظم تصريفاته                                                |
| 1189(  | - مناقشة دليل للفارسي على صحة تعليل النحاة لحذف همزة ( أَفْعَلَ |
|        | وفيه :                                                          |
| 1189   | * دليل الفارسي*                                                 |
|        | » دراسته                                                        |
| 1187   | * رأي للباحث في ( هَرَاقَ ) و ( أَهْرَاق )                      |

| الصفحة                                               | الموضوع                                        |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| يُسْطِيعُ)                                           | * رأي للباحث في ( أَسْطَاعَ                    |
| لحذف همزة ( أَفْعَلَ ) وبين تعليل الباحث ١١٤٧        | - موازنة بين تعليل النحاة -                    |
| دراسته                                               | - الاعتراض بمنع العلة ، و                      |
| 1100                                                 | و. الترجيح                                     |
| ن ( ايمن ) في القسم اسم مفرد مشتق من ( اليُّمن ) ،   | <ul> <li>٩. استدلال البصريين على أد</li> </ul> |
| ، ) ، بدلیل کون همزته همزة و صل                      | ببطلان كونه جمع ( يمين                         |
|                                                      | وفيه:                                          |
| 110V                                                 |                                                |
| 1107                                                 | ب. المذهب البصري                               |
| 110V                                                 | ج. الحجة البصرية                               |
| ليها:                                                | هـ . اعتراضات الكوفيين ع                       |
| دزم                                                  | - الاعتراض بتخصيص الل                          |
| 1109                                                 | – دراسته                                       |
| 1178                                                 | - الاعتراض بالمنع                              |
| 1178                                                 | – دراسته                                       |
| 1170                                                 | - المعارضة بالمثل                              |
| 1177                                                 | – دراستها                                      |
| \\\\\                                                | و. الترجيح                                     |
| ن على أن (كلا وكلتا ) اسمين مقصورين مفردين           | ١٠. استدلال بعض البصريير                       |
| لى مثنيين لفظًا ومعنى ، بدليل جواز إمالة ألفهما ١١٨٢ | في اللفظ ، ببطلان كونم                         |
|                                                      | وفيه:                                          |
| 114"                                                 | أ. محل النزاع                                  |

| الصفحة                                | الموضوع                      |
|---------------------------------------|------------------------------|
| 1114"                                 | ب. المذهب البصري             |
| 114"                                  | ج. الحجة البصرية             |
|                                       | د. الاعتراضات عليها :        |
|                                       | - الاعتراض بالنقض ، ودراسته  |
| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | – الاعتراض بالمنع ، ودراسته  |
|                                       | هـ. الترجيح                  |
|                                       | - خاتمة البحث                |
|                                       | - فهرس المصادر والمراجع      |
|                                       | – الفهر س التفصيل للمو ضوعات |